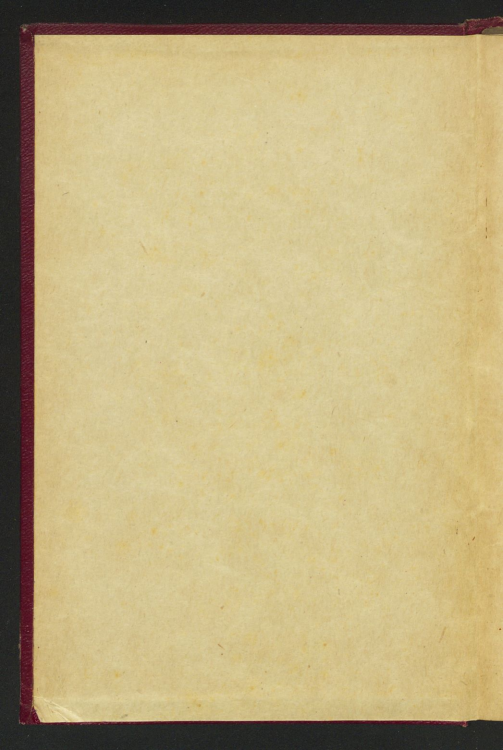
Narodna in univerzitetna knjižnica
v Ljubljani

106500

<sup>mann</sup>, nd Opfer





# Ideale und Opfer

Religiöle Reden aus der evangelischen Ehristuskirche in kaibach, gehalten von Pfarrer Dr. Ottmar Begemann



Laibach 1909 - Selbstverlag Buchdruckerei Ig. v. Kleinmayr & Fed. Bamberg 

### Die Aufgabe des evangelischen Pfarrers.

Predigt, gehalten am 11. Februar 1906 in der evang. Christuskirche in Laibach anlässlich seiner Einführung in das Pfarramt

von

#### Dr. Ottmar Begemann.

000

"Unser Ruhm sei der, nämlich das Zeugnis unseres Gewissens, dass wir in Einfältigkeit und göttlicher Lauterkeit, nicht in fleischlicher Weisheit, sondern in der Enade Gottes auf der Welt wandeln wollen, allermeist unter euch."

2. Korintherbrief 1, 12.

#### Liebe Gemeinde!

Als ich diese Kanzel zum erstenmal zur Probepredigt betrat, da konnte ich schliessen mit dem Worte des Steinklopferhans in Anzengrubers Bauernkomödie:

"Es kann mir nix g'scheh'n."

Heute, da ich zum erstenmal als bestätigter und installierter Pfarrer diese Kanzel betrete, darf ich beginnen mit dem Worte jener andern wundersbaren Gestalt Anzengrubers, des Wurzelsepp:

"Du bist doch mein rechter Pfarrer!"

Aus deinem Munde vernehme ich heute diesen ermunternden Zuruf, liebe Gemeinde! Uor wenigen Monaten noch war ich in Acht und Aberacht, ein verfehmter Mann. Uon der zuständigsten Stelle wurde mir die bestimmteste Uersicherung, dass ein Wirken in Laibach für mich vollkommen ausgeschlossen sei. Nichts besass ich, als eure einhellige Wahl, euer unentwegtes Aushalten.

Ein überreicher Lohn für das Streben, als moderner Mensch, mit dem Denken unserer Zeit, zum Christenglauben mich hindurchzuringen, ward mir in eurer Liebe und Anhänglichkeit zuteil. Aber wie jede Gabe, so stellt

auch diese köstliche Cabe eine Aufgabe. Die Stellung eines evangelischen Pfarrers bietet vor allem nicht Rechte, sondern Pflichten. So vernehme ich denn aus dem Zuruf: "Du bist doch unser rechter Pfarrer!" die Frage beraus:

#### Was bietest du?

In unserer von nationalen, sozialen und konfessionellen Machtkämpfen durchtobten Zeit tritt an den evangelischen Pfarrer die Frage heran: Was kannst du Armer bieten? Unsere Zeit verlangt Brot, Arbeit, Genuss, Macht für die Einzelnen, die Klassen, die Völker.

Darum auch die Frage an einen jeden, der in unsere Zeit hinaustritt: Was bietest du uns in unseren politischen, unseren nationalen und sozialen Kämpfen?

Die Antwort kann nicht anders lauten als: Nichts! Dies Amt steht so hoch, dass es jede öffentliche, agitatorische Ceilnahme an den Macht-kämpfen unserer Cage verbietet. Es sei dem Pfarrer verwehrt, in die Arena des politischen Kampfes hinabzusteigen, wenn er sich dadurch auch nur einen Ceil seiner Gemeinde entfremdet.

Gewiss wird auch der Pfarrer sich seine eigene, ganz bestimmte Meinung über die grossen Fragen des Cages zu bilden haben. Als Pfarrer dieser deutschen evangelischen Gemeinde muss ich gedenken, dass ich ein Deutscher bin.

"Deutsch mein Sinn und meine Weise, Deutsch mein Wort und mein Gesang."

Deutsches Geistesleben hat die reiche Welt des Protestantismus geschaffen. Das sind die starken Wurzeln evangelischer Kraft, das haltet fest mit eurem ganzen herzen. Deutsch sein und evangelisch sein ist im tiefsten Grunde eins!

Und ich weiss mich mit der überwältigenden Mehrzahl von euch einig, mag es auch einige schmerzen, wenn ich ausrufe:

"Und es muss die Losung sein, Evangelisch bis zum Sterben, Deutsch bis in den Cod hinein."

Aber wenn einige nur mit Schmerz hören, dass sich in dieser Gemeinde der deutsche Hochgedanke mit dem evangelischen Tiefgedanken unlösbar verschmelzen soll, so rufe ich euch allen das grosse Wort Richard Wagners zu:

«Deutsch sein, heisst eine Sache um ihrer selbst willen tun.»

Wie wir für die eigene Überzeugung Achtung fordern, so sind wir jeder fremden Überzeugung Achtung schuldig. Die soll niedere persönliche Gehässigkeit unsere heilighohe Sache beflecken, so werden wir frei werden von allem hohlen Chauvinismus. Der Pfarrer aber bleibe ferne allem politischen Kampfe. Denn alle Politik ist zeitlich, nur das Evangelium ist ewig.

So sei es auch gehalten gegenüber den sozialen Machtkämpfen unserer Zeit, welche die nationalen Kämpfe mit der Zeit zurückdrängen werden. Ein Nachfolger Christi wird allezeit auf Seiten der Enterbten, der Schwachen und Geringen stehen müssen. Aber auch hier verbietet sich dem Pfarrer das Eintreten in politische Kämpfe, durch die er sich in Gegensatz zu einem Ceile seiner Gemeinde stellen würde.

Und selbst im konfessionellen Kampfe gibt es im Grunde keine andere Stellung für den Pfarrer. Dieser Kampf soll und muss gekämpft werden, bis dereinst ein ehrenvoller Friede ihn endigt. Aber die Kanzel sei nicht der Ort, wo er ausgetragen werde:

"hur ewigen und ernsten Dingen Sei dieser heil'ge Ort geweiht!"

Dur eine Polemik sei hier gestattet, die Polemik gegen die Sünde! Und wenn für irgend einen, so gilt für den Diener Christi das Wort der beidnischen Jungfrau:

"Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da."

Aber wenn in dem allen die Aufgabe des evangelischen Pfarrers nicht liegt, worin liegt sie denn? Eine allgemein verbreitete Vorstellung, auch unter euch Protestanten, ist die, dass der Geistliche im Besitze übernatürlicher Kräfte sei, durch die er mittels der Sakramente magische Wirkungen zu erzeugen vermöge. Er sei daher berufen, neugeborene Kinder durch die Caufe in eine übernatürliche Sphäre zu erheben, dem Schuldbeladenen die Sündenlast mit einem Wort hinwegzunehmen, im Abendmahle das Fleisch und Blut des Gottmenschen in zauberhafter Weise mitzuteilen, noch den Sterbenden von seinen Sünden zu reinigen und ihm dadurch den Eingang in den himmel zu bahnen.

Auch das vermag ich nicht zu bieten. Wenn wir wirklich für möglich hielten, dass es solche Zauberwirkungen gäbe, wir müssten auf sie verzichten! Dazu sind wir ja Protestanten, dass wir allein dem Worte vertrauen. "Äussere Mittel tun es freilich nicht, sondern das Wort Gottes und der Glaube, so solchem Worte traut," steht in unserem Katechismus geschrieben.

Aber gerade deshalb hält man es auf protestantischer Seite für die Aufgabe des evangelischen Geistlichen, dass er als haushalter über Gottes Geheimnisse die unfehlbare Wahrheit des göttlichen Wortes zu verkündigen habe.

Man schilt uns evangelische Pfarrer heute wieder, wie in den Cagen der Reformation, zumeist Prädikanten. Man ruft uns zu: Nichts habt ihr, als das arme, tote, kalte, nüchterne Wort! Schämt ihr euch denn nicht dieser eurer Armut?

Nun, in dieser Armut liegt unser Reichtum! Prädikanten zu sein, das sei unser höchster Stolz, unsere seligste Freude. Wir haben das Wort und den Glauben:

"der aus dem Wort gezeuget, Und durch das Wort sich nährt, Und vor dem Wort sich beuget, Und mit dem Wort sich wehrt."

"Deine Zeugnisse sind mein ewiges Erbe, denn sie sind meines Herzens Wonne." Denn wir haben darin das Evangelium von der freien Gnade des himmlischen Uaters in Christus, die uns zu Gotteskindern macht. Diesen köstlichsten Schatz, diese Botschaft der Freiheit, Wahrheit, Liebe der Menschheit zu erhalten, sei unser heiliger Beruf.

Und doch:

Die höchste und letzte Aufgabe ist auch das noch nicht!

Es ist im Worte Gottes für die Welt des Gemüts, des innersten heiligtums der Seele, die volle Wahrheit erschlossen. Aber auch die Bibel ist ein irdenes Gefäss, das den ewigen Inhalt in menschlicher Unvollkommenbeit umschliesst. So gewiss sie Wahrheit dem gläubigen Gemüte bietet, so stellt doch diese Wahrheit jeder neuen Zeit die neue Aufgabe, den ewigen Inhalt in den Formen ihres eigenen Denkens auszuprägen. Wir können die Wahrheit nicht fertig übernehmen, sondern müssen aus der eigenen Persönlichkeit heraus, subjektiv, die Lösung der Lebensrätsel versuchen.

Die Protestanten handeln unfolgerichtig, die eine andere Offenbarung als die Offenbarung Softes im Sewissen des einzelnen als letzte massegebende Richtschnur erkennen. Wir sind zuletzt gebunden nur in Gott, in dem Soft in uns. Das ist das, was der Apostel "das Zeugnis unseres Gewissens" nennt. Keine Offenbarung ausser der im Gewissen — mag sie noch so heilig und ehrwürdig sein — darf eine Herrschaft über das Gewissen beanspruchen, so sehr wir jede Offenbarung freudig gebrauchen werden, um die Offenbarung im Gewissen zu befruchten und zu klären.

Der Protestantismus wird diese letzte Folgerung seines eigenen Prinzips vollziehen oder dem verdienten Untergang verfallen!

Uon da aus ergibt sich erst die letzte, eigentliche Antwort auf die Frage: Was bietest du?

Die Antwort lautet: Ich biete euch eine ringende, kämpfende Persönlichkeit mit allen ihren Mängeln und Irrtümern, von der aber das Wort des Apostels gilt, "dass wir in Einfältigkeit und göttlicher Lauterkeit, nicht in fleischlicher Weisheit in der Enade Gottes wandeln." "Als aus Lauterkeit und aus Gott, vor Gott in Christus."

Wie es einer der grössten germanischen Geisteshelden gefasst hat:

#### «Böchstes Glück der Erdenkinder ist nur die Persönlichkeit.»

Nicht durch die Tiefe der Gedanken, nicht durch den weiten Blickkreis, nicht durch Wissenschaftlichkeit, nur durch unsere Persönlichkeit können wir wirken. Es gilt einen schöpferischen neuen Lebenstypus darzustellen, indem wir, im Zusammenhang mit dem Überlieferten, die Strömungen der Gegenwart zusammenfassen. Dur so werden wir im lebendigen Fluss der Zeit die denkenden Geister unserer Tage zu gewinnen vermögen.

So möge denn alles, was hier geredet wird, verhallen, wie alles Irdische verhallt, bleiben soll der Eindruck der Persönlichkeit, und wenn auch dieser Eindruck schwindet, so soll noch wie ein fernes Leuchten am Abendhimmel eine Weile die Erinnerung bleiben an einen, dessen Persönlichkeit Ulrich von Huttens Wort verkörperte:

#### "Ich hab's gewagt!"

Oder wie der Fürst Wolfgang von Anhalt in denselben Cagen rief: "Ich habe so manchen Ritt in meinem Leben getan, so will ich auch einmal für meinen Herrn Christus aufs Pferd steigen."

Ich sehe so viele, die ihr Leben einsetzen für Laster und Corheit, für Cand und Nichtigkeiten, warum soll nicht ich das Rösslein satteln für meinen herrn Christus zum rechten Streit und mein Leben dafür einsetzen?

"Frischauf drum, den Rappen gezäumt, Die Brust im Gefechte gelüftet! Die Jugend brauset, das Leben schäumt, Frischauf, eh' der Geist noch verdüftet. Und setzet ihr nicht das Leben ein, Die wird euch das Leben gewonnen sein."

Und so möge euch vorangehen in diesen Tagen, da ich die schwache und doch die beste Kraft für euch einsetzen will, eine Persönlichkeit, der trotz Sünden und Schwächen etwas aufgeprägt ist von dem, was geschrieben steht im hause des Papstes in Raffaels herrlichster Stanze: "Numine afflatus." Uon der Cottheit angeweht!

Fürwahr, ein Weg des Leidens und der Schmerzen! Mit den Worten eines edlen katholischen Priesters: "Die wahre Nachfolge Christi ist der Weg des Kreuzes. Sie bringt nicht Rang und Reichtum ein und ein bequemes, sorgenfreies Leben, wohl aber die Liebe und Dankbarkeit der der Leitung des Priesters anvertrauten Christengemeinde."

Liebe und Anhänglichkeit meiner Gemeinde Laibach mehr und mehr zu erringen und zu behaupten sei mein höchstes irdisches Ziel! Ihr ruft mir zu: Du bist unser rechter Pfarrer! So rufe ich euch zu: Ihr seid meine rechte Gemeinde!

Mögen andere mein Bekenntnis Unglaube schelten, euch genügt es und für euch ist es ja doch bestimmt. Ihr habt mir gezeigt, dass ihr mir den Resonanzboden bieten wollt, auf dem anklingt, was meine Seele erfüllt. So seid ihr meine rechte Gemeinde.

Wohl, diese Gemeinde, einsam in fremdes Konfessionsgebiet vorgeschoben, zusammengesetzt aus den verschiedenartigsten, rasch wechselnden Elementen, entbehrt freilich der festen kirchlichen Sitte und kraftvoller religiöser Überlieferung. Wie wenig freudige Erkenntnis Gottes, wie viel Gottverlorenheit ist in unseren Reihen — die Besten haben es mir ja selbst bekannt. Aber grade darum, weil ihr mich brauchen könnt, seid ihr ja meine rechte Gemeinde. Auf der weiten Welt wüsste ich mir keine Aufgabe schöner, wichtiger, beseligender, als diese, den Gottesgedanken unter euch in ernster, geduldiger Arbeit allmählich entfachen zu helfen.

So will ich denn auf diesem Boden, auf dem einst der Reformator Primus Cruber inmitten eines ganz evangelischen Krainer Landes gewaltet, auf dieser Kanzel, auf welcher Cheodor Elze und Otto Schack in Segen gewirkt, in dieser Gemeinde, in der vor mir hans Jaquemar dreizehn Jahre in unermüdeter Creue und vorbildlicher Gewissenhaftigkeit gearbeitet, mit Gottes gnädiger hilfe meine Cätigkeit als Pfarrer beginnen.

Und so grüsse ich euch denn, ihr Wahrzeichen Laibachs!

Du Burg, die auf Laibach herabschaut, in ihrer äussern Erscheinung ähnlich der Wartburg ob Eisenach. Uon ihr hat Anastasius Grün, Laibachs grösster Sohn, dessen hundertjährigen Geburtstag wir demnächst begehen, gesungen:

"Du Fels, daraus die Donnerwolke, Das Lenzgewitter, Luther, brach, Als der Prophet zu seinem Volke Verhüllt aus Wolkenschleiern sprach." Du sollst eine immerwährende Predigt uns halten: "Ein' feste Burg ist unser Gott," dass wir in gutem Protestantenmut uns dessen getrösten: "Das Reich muss uns doch bleiben!"

Und von der Burg schauen wir hinüber zu den ewigen Bergen, "von denen uns hilfe kommt." Ich grüsse dich, du Kranz hochragender Berge im herrlichen Alpenland, von deren höhe wir, "umstarrt von hundert Alpenriesen, Italien schauen und die blaue See." Auch ihr sollt predigen: "Es sollen wohl Berge weichen und hügel hinfallen, aber Gottes Anade soll nicht von uns weichen und der Bund seines Friedens soll nicht hinfallen." "Solang die Berge stehen auf ihrem Arunde," solange soll auch der Leuchter des Evangeliums nicht von seiner Stätte im Lande Krain gestossen werden, so wahr uns Gott helfe und das Schwert seiner Wahrheit.

Und wenn die Berge dann dennoch fallen in diesem Bereich der Erdbeben, da schon mehr wie einmal alles wich und fiel, nun, dann müssten wir es halten mit dem heidnischen Weisen:

"Wenn krachend zerbirst der Erdkreis, wird auf Trümmern aufrecht noch stehen der Beherzte." Wir bauen allein auf Sott! "Himmel und Erde werden vergehen, aber seine Worte werden nicht vergehen."

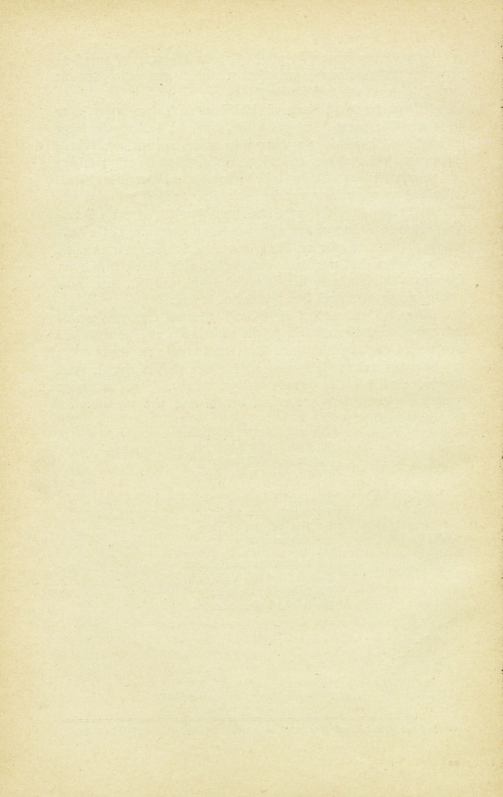
Ihm, dem ewigen Weltengeist, der in Jesus Christus sich als unser Uater offenbart, sei alles geweiht und anheimgestellt, was in unserer evangelischen Gemeinde gearbeitet und erstrebt wird, weil wir stehen auf dem Bekenntnis:

> "Ich weiss, an was ich glaube, Ich weiss, was fest besteht, Und in dem Erdenstaube Nicht mit dem Staub verweht.

Es ist das Licht der Höhe, Es ist mein Jesus Christ, Der Fels, auf dem ich stehe, Der diamanten ist.

Der nimmermehr kann wanken, Mein heiland und mein hort, Die Leuchte der Gedanken, Die leuchtet hier und dort."

Amen.



### "Eins ist not!"

Predigt, gehalten am 21. Jänner 1906 in der evangelischen Christusfirche zu Laibach

non

Pfarrer Dr. Hegemann.

«Martha, Martha, du hast viel Sorge und Mühe; eins aber ist not, Maria hat das gute Teil erwählt, das soll nicht von ihr genommen werden.»

Lukas 10, 41 n. 42.

Was wir suchen, ist das Glück! Wir suchen es durch unseren Beruf, wir suchen es in unserer Familie, wir suchen es in treuer Arbeit an unseren Mitmenschen, wir suchen es in Kunst und Wissenschaft, wir suchen es auch in der Religion. Wir ziehen aus als Glücksucher, um das Glück auf Erden zu finden, freilich nur, um auf die mannigfachste Weise zu erfahren:

«Hier ist sie nicht, Die Heimat ber Seele ist broben im Licht.»

Auf Erden ist das Glück als ungestörtes Genießen und heitere Ruhe für keinen Menschen zu finden, unselig jeder, der noch diesem unerreichbaren Traumbild nachjagt.

Und bennoch läßt das Glück sich finden: als ein verborgener Schatz, den wir mit Furcht und Zittern in Händen halten, im irdenen Gefäß der oft so unvollkommenen Lebensformen unseres äußeren Daseins, ein Schatz, der uns immer wieder zu entschwinden droht, den wir aber dennoch im Glauben als sicheren Besitz innehaben. «Ich gebe den Meinen das

ewige Leben und sie werden nimmermehr umkommen und niemand wird sie aus meiner Hand reißen», sagt der Heiland.

Nur dann aber werden wir diesen Schatz finden, wenn wir Chrifti Mahnung erfassen und befolgen: Du machst dir viel Sorge und Mühe, eins aber ist not, das ist das gute Teil, das nicht genommen werden soll.» «Eins ist not», in diesem Worte liegt das ganze Geheimnis aller echten Lebenstunst. Eins ist not: das soll uns hinweghelsen über die schweren Hemmnisse unseres Lebens. Eins ist not, das soll uns hinleiten zu den Quellen des ewigen Lebens.

Es möge erlaubt sein, zum Teile mit den Worten des edlen Russen Leo Tolstoj, der wie kaum ein zweiter von allen Mitlebenden auf den Höhen der Erfahrung, des Ruhmes, der Erkenntnis steht, Christi Gestanken zu verdeutlichen. Wenn ungezählte, die diesen Gedanken verstehen könnten, es nicht wollen, andere die ihn verstehen wollen, es nicht können, so mag es uns eine starke Ermutigung sein, daß einer der besten aus den Millionen der heutigen Menschheit des Lebens Ausgabe so voll und tief erfaßte.\*

\* \*

Wir möchten alle so gerne glücklich sein! Aber wir können es nicht! Immer aufs neue werden wir durch Entbehrung, Fehlschläge, Ent-täuschungen, Unglücksfälle, Krankheit, Mißgeschick, Widerwärtigkeiten, seelische Kümmernis aus der Bahn geworfen, in unserem Gleichgewichte gestört. Gerade wenn wir das Glück zu haschen wähnen, erkennen wir es so oft als täuschendes Irrlicht.

Solange wir das Glück in Genuß und Vermeidung von Unlust setzen, ist und bleibt das Glück ewig unerreichbar. Und doch setzen kaste Menschen das Glück gerade in diese beiden Dinge. Wohl gibt es ja überhaupt sehr wenige, die ein klares Bewußtsein davon hätten, was sie überhaupt an allgemeinen Gütern erstreben. Aber wenn man es ganz vorurteilslos prüfen und abschätzen würde, so würde man entdecken: der Lebensinhalt der meisten ist Streben nach Genuß und Furcht vor Unlust. Weil dies Streben sie ganz allein regiert, suchen sie mit ängstlicher Sorge und heißem Bemühen: Vermögen, Vorwärtskommen, Familienglück, Gesundheit, für sich und die ihrigen. Denn dies alles ist ja die notwendige Voraussetzung für ungestörten Lebensgenuß und Bewahrung vor Leiden.

Und doch kann im Trachten nach diesen Dingen unmöglich der eigentliche, lette Zweck des Lebens liegen. Unmöglich ist das Trachten, nur genießend leben und dem Leiden um jeden Preis entsliehen zu wollen.

<sup>\*</sup> Bergl. Leo Tolstoj: «Der Sinn des Lebens.» München, Albert Langen, 1901. Preis K 1·20.

Ein Leben, das nur in Genüssen besteht und von keinem Leiden gestört wird, ist nicht möglich. Die Welt ist nun einmal so eingerichtet, daß unzählige sich mühen müssen, um wenigen Genuß zu bereiten, ein Genuß, der dann viel verlockender der heißen Sehnsucht derer vorschwebt, die ihn entbehren, als er den Genießenden tatsächliche Freude bietet. Wenn aber auch das ganze Leben nur aus Genüssen bestände, das Ende des Lebens, der Tod, ist immer mit Leiden verbunden. Der Tod ist die dunkle Pforte, die wir alle durchschreiten müssen, der tragische Austlang, mit dem jedes einzelne Leben abschließt. Wie verhüllen die Menschen vor diesem Ende ihres Trachtens ihr Angesicht! Sie wollen es nicht wissen:

«Nach Trübsal, Angst und mancher Not Kommt endlich noch zuletzt der Tod.»

Als wenn der furchtbare Schnitter Tod damit aus der Welt geschafft wäre, daß man ihn zu vergessen sucht! Ganz zweifellos ist der Tod unser allerletztes irdisches Ziel. Kann darin der Zweck des Daseins liegen, kann er liegen in einem erträumten Genuß, den es auf Erden gar niemals gab noch geben kann?

Kann es des Schiffers Zweck sein, die Wellen, die sein Schiff hin und her schlendern, zu meiden? Doch nur dann, wenn er kein Schiffer mehr wäre! Kann es des Soldaten Zweck sein, den Kampf zu meiden? Doch nur dann, wenn er kein Soldat mehr wäre! Kann es des Menschen Zweck sein, die Leiden zu vermeiden, die Genüsse zu erlangen? Dann wäre er kein Mensch mehr! Genüsse und Leiden sind notwendig. Sie sind das Gin= und Ausatmen der Seele, Nahrungsaufnahme und =aus=scheidung. Aber so wenig wir leiblich leben um zu essen, sondern essen um zu leben, so wenig können wir im Aussucichen der Genüsse und im Ausweichen vor den Leiden des Lebens leztes, höchstes Ziel erkennen. Das Ziel des Lebens muß ein allgemeines und geistiges sein.

Darum sagt ber Heiland: «Tut Buße», das heißt: Bedenkt den Wahnwiß eures irdischen Trachtens nach Lust und Ehre, begreift euch selbst, wer ihr seid, wozu ihr existiert. Das Wohl eurer selbst als einer Einzelperson oder eurer Familie oder des Standes oder Staates oder Bolkes, das alles kann nicht der letzte Zweck eures Lebens sein. Ihr habt gar nicht das Necht, dies Ziel euch nach eigener Wahl zu setzen, da euch das Leben nicht gehört, sondern der Macht, die euch kunstvoll und wunderbar hervorgebracht hat. Diese Macht hat durch alle Wunder der Natur, der Weltgeschichte, der geistigen Schöpfungen, der Heilsoffensbarung dargetan, daß sie Gedanken besitzt. Gedanken, soviel höher als unser Gedanken, wie der Himmel höher ist als die Erde. Um dieser

wunderbaren Geisteskraft willen, die in allen Schöpfungswerken ausgebreitet ist, kann diese ewige Macht Vertrauen von uns beanspruchen, Vertrauen, das wir in der Gestaltung der kleinen Wege unseres eigenen Lebens betätigen müssen. Aus Natur, Geschichte, Gottes Wort enthüllt sich uns aber der Lebenszweck als ein geistiger und gemeinschaftlicher, als ein Keich der Geister:

«Du ahnest es hienieden, Doch droben bricht es an.»

Wenn wir dies Gine erfaßt haben, was not ift zu erfassen, bann wissen wir, auch in all unserem Handeln und Schaffen ist doch nur Gines not. In den Stunden seelischer Depression, des Rummers, der Furcht, des Borns und Argers über die Menschen, sollten wir uns daran halten: Nicht daß wir verschiedene Werke schaffen, Rinder erziehen und glücklich machen, Geld erwerben, Chrenftellen erlangen, für die Menfchheit wirten, nicht alles das ift not. Not ist ja doch nur das eine einzige, daß wir geistige Wefen werden, die in Gottes Reich hineinpassen. Dag unfere äußern Berhältniffe, daß unfer Beruf ungeftort, unfere Familie gefund, unfere Ehre unbeflectt, unfer Blück volltommen fei, das ift nicht not. Aber das Gine ift not, daß unfer Leben felbft ein ganges, gutes, vernünftiges Werk sei. Und zwar nicht in den Augen der Menschen, nicht in unseren eigenen Augen, sondern in Gottes Augen. Und solange wir leben, haben wir die Möglichkeit, mit einem einzigen Ruck es bazu zu machen, wenn es auch noch so schlecht, unvernünftig, unvollkommen gewesen wäre.

Durch diese eine Erkenntnis aber erscheint uns mit einem Mal alles Sinnen, Trachten, Rennen, Jagen, Loben, Tadeln, alles Reden und Handeln auf dem Markt und in der Kammer als blinde Unvernunft. Se fällt auf alle Lebensersahrungen ein ganz neues Licht, daß wir mit dem Apostel sprechen lernen: «Was mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen für Schaden geachtet. Denn ich achte es alles sür Schaden gegen der überschwenglichen Erkenntnis Christi Jesu meines Herrn.» Und umgekehrt: Was mir Schaden war, das habe ich um Christi willen für Gewinn geachtet! Hemmung ward mir Förderung! Was not ist, ist dein seelisches Leben zu heben. Dein seelisches Wesen aber kannst du nur dadurch heben, daß du in deinem tierischen Leben Reinheit, in deinem menschlichen Leben Dem ut, in deinem göttlichen Leben Liebe erstrebst. Mit wahrhaft prophetischem Geiste hat Tolstoj damit des Lebens Zweck nach seiner Entsaltung in seinem dreisachen Verhältnis zu uns selbst, zu unsern Mitmenschen und zu Gott bestimmt.

Um beiner Reinheit willen sind dir Entbehrungen, Enttäuschungen, Schmerzen völlig unentbehrlich. Wenn Gott dir alles gäbe, was du so heiß verlangst, so innig wünschest; wenn du nicht hindurch müßtest durch qualvolle Entbehrung, wie weichlich, sinnentrunken, leidensschen, mit einem Wort: wie unrein würde deine Seele. Nur das, wosür wir opferten, achten wir. Reinheit der Seele muß dem Leibe, dem Tierischen an uns, fast immer mühsam abgerungen werden. Das kann nur durch Opfer, durch Entbehrung geschehen. In all den Stunden, wo wir zu verschmachten scheinen im heißen Durst nach Freuden, da sollten wir bedenken: Eins ist not! All das andre mag wertvoll, köstlich sein, aber doch nicht not.

Eins ift not. Darum soll sich in beinem göttlichen Leben Liebe gestalten. Sie ist ja das eigentlich Göttliche, Geistige im Menschen. Liebe im echten Sinne ist die Kraft der Seele, in unermüdetem Wohlwollen, in nie versagender Treue die geistigen Zwecke unserer Mitmenschen, unseres Volkes, des Reiches Gottes zu fördern. Das Tier kennt nur die Erhaltung seines Leibes und seiner Gattung. Ob der Mensch ein geistiges Wesen ist, muß sich darin offenbaren, ob sein Sinn sich erschließt für geistige Aufgaben, die niemals ein einzelner lösen kann, die vielmehr immer Sache einer Gemeinschaft sein müssen.

Damit aber folche Liebesgesinnung erwachsen und sich bewähren könne, find alle die Hindernisse, die uns so oft das Leben fast unerträglich machen, ganz unentbehrlich. Wenn wir nicht Sag, Stumpfheit, Bosheit, Berftändnistofigkeit bei unfern beften Absichten kennen lernen würden, wenn wir nicht in bose Gerüchte hineinkamen, so würde sich unsere Liebe nie bewähren können. Auch hier macht nur Übung den Meister. «So ihr nur die lieb habt, die euch lieb haben, was tut ihr Sonderliches, fagt der Heiland. Er selbst hat die heftigfte Feindschaft, den größten Undank erfahren, der fich jemals gegen einen Menschen richtete. Aber ware das nicht gewesen, hatte bann die Welt die Feier der allergrößten Liebe je gesehen, die in Gethsemane und Golgatha sich abspielte? Und so auch bei uns. Wenn unsere Liebe erwidert wird, auf Dank und Anerkennung stößt, da ist sie im Grunde nicht von versteckter Selbstsucht zu unterscheiden. Solange jeder Liebesbeweis reichen Lohn trägt, solange ist die Liebe nichts Starkes, nichts, was in fich eigenes Leben hatte. Anders wenn die Liebe zunächst etwas Aussichtsloses ist, mit Bosheit und Un= verstand zu kämpfen hat und sich doch nicht abschrecken läßt. Dadurch beweift die Liebe, daß es ihr wirklich um die Sache und Berfon zu tun ift und nicht um äußern Lohn. Darum achtet es zuletzt eitel Freude, wenn euch die Menschen so oft nicht verstehen, wenn ihr unerkannt, ver=

dächtigt, angefeindet über diese Erde geht. Denn das alles ist notwendige Boraussetzung und Bewährung curer Liebe.

Und durch beides, durch Entbehrung wie durch Feindschaft der Menschen, kann allein das echteste Rleinod eines bewährten Christen, die Demut, euch zufallen. «Den Hoffartigen widerstehet Gott, den Demütigen gibt er Gnade. Die Demut ift die foftlichste Berle in der Strahlenkrone, die das Haupt jedes echten Chriften schmückt. Demut aber erwächst nur durch Demütigung. Wir alle gedenken wohl mit brennender Scham, wie mit auftochender Entruftung, der vielen Demutigungen und Berabwurbigungen, die wir zu erdulden hatten. Gerade ber, welcher viel Ehren und Bürden empfängt, muß auf der anderen Seite durch empfindlichere Demütigungen hindurch, wie einer, der sich an hochfahrende, geringschätzige Behandlung gewöhnt hat. Wie es benn einer ber größten Borguge eines niederen Standes ift, daß der Mensch durch ihn unempfindlicher wird gegen Rränkungen und Widerwärtigkeiten. Wie fehr aber fteht eine folche Behandlung im Widerspruch mit allem, was wir nach unserem berechtigten Gefühl von Menschenwürde erwarten burften. Des Reichen Stolz, bes Mächtigen Mighandlung, das wird von Shatespeare aufgeführt unter ben schwerften Beißeln und Schmerzen des Lebens. Und doch ift uns nichts jo not, wie folche Erfahrungen, die uns in der Demut üben. Wie leicht wird doch das arme Menschenherz hoffartig, überhebend, indem wir «Fleisch zu unserem Urm machen», wie die Schrift fagt. Wir follten «auf nichts Vergängliches bauen, nicht Eitelkeit uns freun und doch, wie leicht bauen und pochen wir auf Ehre, But und eigene Rraft, ftatt allein auf ihn zu bauen, der allein dem Menschen Leben und Odem gibt. Darum tun uns Demütigungen not, damit wir unserer eigenen Erbarmlichkeit innewerden. Wir wiffen ja alle fo viel zu schelten über fremde Schlechtigkeit! Uch wenn wir doch nur von unseren eigenen Mängeln immer voll überzeugt wären, wir würden leichter durchs Leben finden. Solche Demut aber ift eine Kunft, die nur sehr schwer erlernt und nur allzuleicht vergessen wird.

«Eins ift not», eins, daß wir geistig uns läutern, rein und treu und demütig werden. Weil dies Eine not ist, darum ist auch so viel anderes not, was wir gar nicht für nötig halten, was aber Gott in seiner Weisheit dennoch so geordnet hat. Aber der Heiland spricht: «Mein Joch ist sanst und meine Last ist leicht, ich will euch erquicken.» Wenn er uns das Eine andietet, was not ist, so meint er damit doch zuletzt etwas, was uns trösten und stärken, nicht aber niederbeugen soll, eine köstliche Perle, die an Wert alle irdischen Güter übertrifft, so daß wir durch deren Besitz entschädigt werden für den Verlust aller übrigen Güter. Das meint das Lied, wenn es sagt:

«Wie bies eine zu genießen sich Maria dort besliß, Als sie sich zu Jesu Füßen voller Andacht niederließ, Das herz ihr entbrannte, nur einzig zu hören, Was Jesus, ihr heiland, sie wollte belehren, Ihr alles war gänzlich in eines versenkt Und wurde ihr alles in einem geschenkt.»

Dies Eine ist Jesu heiliges Wort! Je reicher die menschliche Ersahrung wird, um so mehr wird sie irre werden an dem, was menschliche Weisheit über die letzten Ziele und Aufgaben des Daseins ersonnen, wie an dem, was die Kirche als heilige Lehre aufgestellt hat. Aber inmitten dieses Weeres von Irrtum gibt es doch ein heiliges Land der Wahrheit, ein "Hiligenlei», wie es ein Dichter unserer Tage sich ersehnt, das ist Jesu göttliche Wahrheitslehre. In ihr erfüllt sich, was der Apostel ausspricht: "Christus ist unser Friede. Er hat verkündigt im Evangesium den Frieden, euch, die ihr ferne wart, und denen, die nahe waren.»

Mögen denn die Träger des firchlichen Chriftentums in noch so vielen Bunkten irren, im Mittelpunkte ihrer Überzeugungen, daß fie Chriftus (wenn auch einen unverftandenen Chriftus) als das Eine erkennen was not ist, haben fie bennoch Wahrheit. Und auf der anderen Seite, Die Trager moberner Rultur: mit ihrem beften, reinften Wahrheitsstreben können fie nichts Soheres, Wahreres finden als bas Evangelium. Das Evangelium ift eine burch religiofe Benialität ge= fundene Darlegung der Gesetze des geiftigen Lebens, es ift also wesenlich Beschreibung, so fehr Beschreibung, wie die Chemie und Physit Beschreibungen sind. Durch Beobachtung des Lebens ift das Evangelium bisher noch immer bestätigt worden: man tann daher ruhig jedem freistellen, bas Evangelium ftückweise aus der Geschichte und dem Leben zu sammeln, während er es einfacher (bei Sefus) fo leiblich schon beieinander finden kann. (Lagarde). Je länger, je tiefer wir in diese reine Jesuslehre eindringen, um so mehr werden wir inne, daß hier das Gine ift, was not tut allen Beiten und allen Menschen: eine reine, reiche Quelle, die nun dorther fich ergießet, unergründlich, ewig helle, rings durch alle Welten fließet. (Goethe). Dies Eine, Notwendige tann uns helfen, daß wir das andere erlangen, mas und not ift: echte Beiftesmenschen zu werden:

> «Eins ift not, ach Herr, dies Eine, lehre mich erkennen doch, Alles andre, wie's auch scheine, ist ja nur ein schweres Joch, Darunter das Herze sich naget und plaget und dennoch kein rechtes Bergnügen erjaget,

Erlang' ich dies Eine, was alles ersett, So bin ich mit einem in allem ergött.»

Amen.

## Karfreitag.

### Fredigt,

gehalten am 13. April 1906 in der evangel. Chriftuskirche zu Laibach

bon

Ffarrer Dr. Ottmar Hegemann.

«Ich bin burchs Geset bem Gesetz gestorben, auf daß ich Gott lebe; ich bin mit Christus gekrenzigt.» Paulus an die Galater 2, 19.

Gesetz wider Gesetz! Was ist ein Gesetz? Ausdruck eines Willens, der sich Geltung zu verschaffen vermag. Draußen in der Natur und drinnen im Leben der Menschen sinden wir Gesetze, einheitlich wirkende Kräfte, in denen das Walten eines bestimmten Willens offenbar wird.

Ein solches Gesetz ist das Sittengesetz: ein Ausdruck des in der großen Mehrzahl einer Gemeinschaft lebendigen Willens. Jeder Staat hat eine Fülle von Gesetzen, durch die er das äußere Verhalten seine Bürger regelt. Und wo immer Menschen auf irgend eine Weise in Bezührung treten, da stellen sie Satzungen aller Art auf, durch die sie ihre Beziehungen sestschungen sestschungen festsetzen.

Gemeinschaftlich ift diesen Gesetzen, daß sie durch Zwang wirken, durch Hoffnung auf Belohnung oder Furcht vor Strafe. Einer der erhabensten Vertreter dieses äußeren Gesetzes war Kaiser Wilhelm I. Auf seinem großen Denkmal in Berlin sehen wir ihn auf hohem Roß, umringt von brüllenden Löwen und umstarrt von Waffen. Das ist das beste Sinnbild für das äußere Gesetz! Es wirkt durch die äußere Gewalt und muß durch äußere Gewalt wirken. Der Staat muß seine Machtmittel äußerlich zeigen, um das Böse im Zaum zu halten.

Und bennoch hat diese Gewalt etwas Bestialisches, Brutales. Es ist ja doch eine offenkundige Tatsache, daß alle die äußeren Veranstaltungen, alle Belohnungen und Strasen des Gesetzeswesens keine wahre, innere Gerechtigkeit zu wirken vermögen. Kirche und Staat erzeugen Schein-heiligkeit, äußeres wohlanständiges Verhalten, aber keine Heiligkeit. Und selbst dieser äußere Schein der Heiligkeit wird in all dem Gesetzenesen in Staat und Kirche oft genug nicht einmal gewahrt, die nackte Unsgerechtigkeit bricht oft genug durch. Es ist eigentlich ein offenes Geheimnis, daß man sich da gegenseitig eine Art Komödie vorspielt, nur daß man das nicht laut lassen werden will, weil so viele daran beteiligt sind und Schaden sürchten oder Nutzen hoffen.

Gewiß, Millionen von Menschen, wohl die große Mehrzahl, plätschern behaglich umber in den seichten Untiefen äußerer Vorschriften, sonnen fich in dem Gefühl, daß fie ihr Berhalten in Übereinstimmung brachten mit allerlei Satungen, und finden im Gesetesdienft ihr Genüge. Daher kommt es auch, daß, fo oft auch religiofe Freiheitshelden auf dem Gebiete ber Religion der Freiheit die Bahn brachen, doch immer wieder ihre Nachfolger in die Gesetzeligion zurücksanken, die einzig bem Befen ber großen Mehrzahl entspricht. Daneben aber gibt es boch andere, und fie find es, die bann immer wieder ben Gang ber Geschichte bestimmen, Die in furchtbaren Rampfen Die gange Richtigkeit Des außeren Gefetes= dienstes an sich selbst erfahren. «Das Gesetz richtet nur Born an.» . Das Gefet ift dazwischen gefommen, damit die Sünde um so mächtiger werde», jagt der Apostel Baulus, der doch vorher ein glühender Anhänger der Gesetzeligion gewesen war. Und genau dieselben Erfahrungen hat Luther in dem wieder zur Gesetzeligion gewordenen Christentum gemacht. Solche Menschen — die ja wahrlich nicht alleinstehen — lernen dann zuletzt sprechen: . Ich bin bem Gesetz gestorben. Das Gesetz hat seine Bedeutung, feinen Wert für mich verloren. Ich habe erkannt, daß es für unmundige Menschen und Bolfer nötig ift, daß es aber für den gereiften Beist wertlos, ja schädlich wird.

So zu sprechen vermag aber nur der Geist, der es dem Apostel nacherleben kann: «Ich bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben.» Das Gesetz, als eine geistige Willensmacht, kann nur durch etwas Höheres überwunden werden, durch ein höheres Gesetz. Dieses höhere Gesetz ist dem Apostel in Iesus Christus aufgegangen. Hier fand er eine höhere Geistes= und Willensmacht als in allen früheren Gesetzen. Im Leben und Tode Iesu Christi sand er eine Erkenntnis über die höchsten entscheidenden Lebensfragen, und zwar nicht allgemein und verschwommen, wie sonst auch bei den größten Denkern, sondern von der größten

Bestimmtheit, und diese Lehre war vorgetragen mit dem Einsatz der größten Gewißheit und dem größten Nachdruck. Der französische Staatsmann Talleyrand hat dem Philosophen St. Simon die bekannte Antwort gegeben: Wenn Sie wollen, daß sich Ihre Lehre allgemein verbreite, so lassen Sie sich doch für dieselbe kreuzigen. Damit ist sehr gut ausgesprochen, daß die Menschen nur von dem höchsten Ernst, der sich in einem wirklichen Opfer ausprägt, überzeugt werden. Gewiß, alle Weisheitslehren des Heilandes hätten die Welt nicht überzeugt, wenn nicht die gewaltigste Predigt aus dem brechenden Auge des sterbenden Erlösers am Kreuz hinzugekommen wäre.

«Was ift Wahrheit?» fragt Pilatus. Und genan in demselben Sinne sagte mir kürzlich ein angesehener Bürger dieser Stadt, gewiß im Sinne unzähliger Gleichgefinnter: «Was Religion! Wer wird denn heute noch wegen Religion, d. h. also wegen Erkenntnis der letzen entscheidenden Lebensfragen, irgend ein Opfer bringen?» Das ist die völlige Verzweislung an jeder Wahrheitserkenntnis. Jesus Christus aber hat um der Wahrheit willen das Leben gelassen. Indem er das Leben gering achtete gegenüber der Wahrheit, hat er sür alle Zeiten bezeugt, daß er sie sür das höchste, einzig wertvolle Gut halte. Er hat seine Wahrheitserkenntnis versochten gegenüber der heiligsten, ehrwürdigsten Vertretung der Frömmigkeit, nämlich gegenüber der alttestamentlichen Gesessanstalt, und damit bezeugt, daß auch die ehrwürdigsten Mächte gering geachtet werden müssen gegen= über der Wahrheit.

Damit hat Jesus ein neues, höheres Gesetz aufgestellt:

«Ein großes Borbild weckt Nacheiferung Und schreibt dem Urteil höhere Gesethe.»

Dies Gesetz aber ist die Aushebung aller Gesetze, denn es besteht in der Lehre, daß der Mensch niemals durch Zwang und äußere Ordnung, sondern nur durch eigene Erkenntnis und eigenen Willen zum Guten gesührt werden kann. Deswegen hat Jesus lieber den Tod erduldet, als daß er die Freiheit der Menschen angetastet hätte.

Indem Jesus aber diese Tat der größten Freiheitsliebe vollbrachte, hat er auch das höchste Gute geoffenbart. Das, was Jesus tat, konnte ihm keine fromme Überlieferung, kein Sittengesetz, keine Weisheitslehre zeigen, er mußte es selbst finden durch das Gesetz, das in ihm war, durch seine eigene heilighohe Wenschennatur. Und für jeden, der ehrlich um das höchste Gut ringt, hat dies Gesetz etwas Überwältigendes, denn es schenkt ihm die höchste Freiheit und zugleich die Ersüllung mit Kräften

des Guten, wie sie durch keine äußerliche Frömmigkeit erlangt wird. Dies ist eine Frömmigkeit und Gerechtigkeit, die frei ist von aller Enge und von allem Dünkel, durch welche der Mensch abstirbt allem äußeren Gottesdienst, allen Sakramenten und aller Scheinheiligkeit.

Wir haben ja doch alle die eigentümliche Erscheinung vor Augen, daß die Menschen die äußere Religion verachten. Im Grunde beteiligt sich ja fast niemand mehr, der irgendwie auf eigenes Denken Anspruch macht, weder am Gottesdienst der evangelischen noch der katholischen Kirche. Geradezu verschwindend klein ist die Zahl der Teilnehmer am hl. Abendmahl. Die Menschen verachten die äußere Religion und können sie doch nicht missen. Sie erkennen die Scheinheiligkeit ihrer Priester und bleiben doch ihre Knechte.

Woher das fommt, ift leicht zu erklären! Bewußt oder unbewußt haben wir alle das Gefühl ber Unheiligkeit und Ungerechtigkeit. Wir erkennen auch die Unfähigkeit, aus eigener Kraft das Gute zu verwirklichen. Da bietet sich die Rirche mit ihren Satramenten an und verspricht, auf übernatürliche Weise den Mangel zu ersetzen, an dem wir franken. Und weil die Menschen keinen andern Weg erkennen, um zur Beiligung gu gelangen, darum fühlen fie sich immer wieder unwiderstehlich hingezogen zu den firchlichen Beilsmitteln. Alle Aufflärung und aller Freisinn wird es nicht erreichen, daß die Menschen diesem äußeren Kirchenwesen absterben. Das wird nur möglich fein, wenn fie in fich felbst eine wirkliche Rraftquelle des Guten empfangen, jenes «Gefet, von dem Baulus redet, wie es allein durch das höchste Ideal im Bergen lebendig wird. Dies allein tann frei machen vom außeren Rirchentum, weil es etwas Befferes an Die Stelle der firchlichen Scheinheiligkeit fett, nämlich bas Tun bes Buten aus eigener Erkenntnis und eigenem Willen burch Erkenntnis bes höchsten Ziels. So besteigt ber einen hohen Berggipfel und erreicht trot aller Fehltritte und Umwege bennoch das erftrebte Biel, der beständig Die vor ihm liegende Bergspite im Auge hat. Das ift die mahre Sittlich= feit, die des Führers nicht mehr bedarf, weil aus eigenem Antriebe und eigener klarer Ginsicht das Gute fich deutlich dem Auge darftellt, während - auf diesem sittlich=geistigen Gebiete - die Führer nur allzuleicht und allzuoft nichts find wie «blinde Blindenleiter», wie fie der Heiland ge= nannt hat.

O möchten wir darum alle so sprechen lernen: «Ich bin durchs Gesetz dem Gesetz gestorben.» Dann würden wir mit dem Apostel fortsahren können: «Ich bin mit Christus gekreuzigt», oder wie er ein anderesmal sagt: «Durch Christus ist mir die Welt gekreuzigt und ich der Welt.»

Es schwebt über der Welt unsichtbar für uns das Kreuz. Richard Wagner hat in seinem «Parsifal» in erhabenen Weiheklängen diese Stimmung eines vom Karfreitagszauber umwehten Menschen wiedersgegeben:

«Nun freut sich alle Areatur Auf des Erlösers holder Spur, Bill ihr Gebet ihm weih'n. Ihn selbst am Areuze kann sie nicht erschauen: Da blickt sie zum erlösten Menschen auf; Der fühlt sich frei von Sündenlast und Grauen Durch Gottes Liebesopfer rein und heil.»

Wir dürsen hier auch eines andern Sängers gedenken, des größten Sohnes unserer Stadt Laibach, Anastasius Grün, dessen hundertjährigen Geburtstag wir vorgestern seierten. Er hat einst von seinem Freunde Nikolaus Lenau gesagt: «Das Kreuzeszeichen schwebt unleugbar, oft zwar verschleiert, oft wieder verherrlicht, über allen seinen Geisteswerken und stempelt gerade ihn zum vorzüglich christlichen Dichter.» Das gilt in besonderem Maße auch von Anastasius Grün selbst.

Schließt er doch seine wohl schönste Dichtung mit den Worten:

«Ob sie's auch kennen nicht, doch steht's voll Segen Ansrecht in ihrer Brust, in ew'gem Reiz. Es blüht sein Same rings auf allen Wegen, Denn was sie nimmer kannten, war ein Kreuz.» «So steht das Kreuz inmitten Glanz und Fülle Auf Golgatha, glorreich, bedeutungsschwer.»

Und wie hat er in derselben Dichtung das Kreuz verherrlicht, oder Schande, Schmach und Untat blut'gen Pfahl":

«Von aller Kön'ge Kronen, allen Fahnen, In alles Land, von allen Bergen dar, Auf allen Masten, allen Dzeanen Strahlt glorreich jetzt, was einst ein Galgen war! Sein Zeichen nuß jetzt heldenpanzer schmücken, Auf Domen slammen, hoch in Glanz und Pracht, Als schönster Schmuck am Frauenbusen nicken, Und siegreich slattern im Panier der Schlacht.

«Er war unser», so dürfen wir von diesem edlen Manne auch vom evangelischen Standpunkt aus sagen, er, der über die Krenzeszeit des Evangeliums in Krain die schönen Worte gesprochen: «Merkwürdig bleibt es, daß die Reformation, die wie ein glänzendes Meteor auch über Krain

geleuchtet, in dem Abel und den Ständen des Landes mächtigen Anhang und Schirm, in seinen Predigern und Gelehrten energische Organe gesunden, dennoch in dem Polfsliede keine Spuren zurückgelassen; erklärlich aber wird dies, wenn man in der Geschichte des Landes von jenen, an die ältesten Christenverfolgungen erinnernden Gewalttaten liest, durch die es den Männern des Staates und der Kirche jener Zeit gelungen, die keimkräftige Saat Luthers in diesem Lande mit Stumpf und Stiel außsurotten.» («Lieder auß Krain.» Berlin 1877, S. 15.)

Gewiß, äußerlich ift das Kreuz, wie es ein Grün schilbert, aufgepflanzt in der ganzen Welt. Aber es soll auch im Herzen der Menschen aufgerichtet werden. Der bekannte Philosoph Schopenhauer, ein Gegner des Christentums, hat beim Anblick des Vildes von Dominique Rancé, des Gründers des Trappistenordens, erschüttert ausgerusen: «Das kann nur die Gnade wirken», denn es sprach ihn aus diesem Antlitz der Ausschruck unerschütterlichen Friedens, innerer Freudigkeit, wahrer Himmelsruhe an. Nur dem, der sich aus den Stürmen der Sinnenlust, der Chrbegier und Erwerdssucht gerettet und das Ich, den dunklen Despoten, besiegt hat, nur dem wird solche heitere Kuhe geschenkt. Ach, wenn der Sinnenmensch etwas ahnen könnte von dieser Glückseligkeit, wie gerne würde er sich abwenden von seinen schalen Freuden.

Und doch könnten wir die Wahrheit des Apostelwortes: «Ich bin mit Christus gekrenzigt» in noch viel tieferem Sinne erfahren, wenn wir nämlich die evangelische Weise beherzigen:

«Lasset uns mit Jesu ziehen, Seinem Borbild solgen nach, In der Welt der Welt entsliehen, Auf der Bahn, die er uns brach.»

Nicht ber ist der wahre Weltüberwinder, der die Welt slieht, sondern der die Welt besiegt, indem er den Kamps mit der Welt ausnimmt. Das können wir nur, wenn wir in der Welt aushalten, in ihren Versuchungen, Frenden und Leiden. Dann aber gilt es, mitten in der Welt zu handeln nach dem Worte des Apostels: «Die der Welt gebrauchen, daß sie ihrer nicht mißbrauchen.» Wir genießen der Welt, aber unser Herz hängt nicht mehr an ihr, wir empsinden ihre Schmerzen und Entbehrungen, aber wir verzweiseln darum nicht. Die Welt mit all ihrer Lust und all ihrem Schmerz ist dann nur eine Übungsschule für uns, die wir treulich benutzen wollen, aber nicht um ihrer selbst willen. Nicht für die Schule, sondern für das Leben lernen wir, für das ewige, innere Leben. Fassen wir so

unser Leben auf, dann wird kein Mißerfolg und keine Enttäuschung uns verbittert und trostlos machen, keine Lust und Ehre uns mehr berauschen.

So nur leben wir ein Leben wahren Gehaltes, wie es der Apostel mit den Worten beschreibt: «Ich lebe Cott. Ich lebe, doch nur nicht ich, sondern Christus lebt in mir. Denn was ich jest lebe im Fleisch, das lebe ich in dem Glauben des Sohnes Gottes, der mich geliebt hat und sich selbst für mich dargegeben.» Denn nun werden und alle Formen des vergänglichen Lebens in Haus, Beruf und Gesellschaft zu Stusen, auf denen wir einem höheren Leben entgegenschreiten. Wie arm ist doch das Leben so vieler Menschen, die nur aus der Welt für die Welt leben! Oft möchte man sie fast mit Tieren vergleichen, die sich im Schnutze der Lüste weiden, oder dem Hamster, der von allen Seiten in seinen Bauschleppt, was er zu seiner Nahrung zu bedürsen meint, oder der Elster, die aus Frende an glänzenden Dingen allerlei in ihr Nest trägt. Und sie alle, die nur dem Genuß, dem Besitz, der Ehre leben, gleichen solchen, die ihr Angesicht vergraben in irdischem Tand, statt es in freiem Abel zu Gott zu erheben, wozu sie doch geschaffen sind.

Wohl, man verlacht ja jeden Aufschwung zu ewigen, unvergänglichen Gütern als Unvernunft. Jeder, der Ernst zu machen versucht in praktischer Erprobung dieses Gedankens, den uns der große Apostel vorträgt, der wird gar oft durchschauert werden vom Gefühle tiesster Bereinsamung, weil die breite, platte Alltäglichkeit sich entweder nur in stumpfem Abersglauben oder in ebenso stumpfem Unglauben bewegt. Möchten wir uns trösten mit jenen Niesengeistern, die von der Höhe der reissten und tiessten Ersahrung denselben Gedanken aussprechen, wie hier der Apostel. So läßt Goethe den zweiten Teil seines «Faust» ausklingen in der Mahnung:

«Steigt hinan zu höherm Kreise, Wachset immer unvermerkt. Wie nach ewig reiner Weise Gottes Gegenwart verstärkt. Denn das ist der Geister Nahrung, Die im freisten Üther waltet, Ew'gen Liebens Offenbarung, Die zur Seligkeit entsaltet.»

Durch der Liebe höchstes Gesetz frei von allem Gesetzesdruck, wahrshaft frei und wahrhaft fromm! Das ist der Gedanke, den der Apostel als Karfreitagslosung uns gibt. Und es ist kein anderer als der, in welchem Richard Wagner das titanenhafte Werk «Der Ring der Nibelungen»

ausklingen läßt, von dem er sagt, «daß sein Sinn in der Wirkung des musikalisch ertönenden Dramas mit höchster Bestimmtheit ausgesprochen wird»:

«Richt Gut, nicht Gold, Noch göttliche Pracht; Richt Haus, nicht Hof, Noch herrischer Prunt; Nicht trüber Berträge Trügender Bund, Noch henchelnder Sitte Hartes Geset; Selig in Lust und Leid Läßt die Liebe nur sein.»

Umen.

# Der Heiland lebt!

### Fredigt am Osterfeste

15. April 1906 in der evangelischen Christuskirche zu Laibach

bon

Ffarrer Dr. Ottmar Hegemann.

«Christus sprach zu seinen Jüngern: "Ich lebe und ihr sollt auch leben."» Evangelium bes Johannes, 14, 19.

Es war in alten Zeiten ein König hoch und hehr. Mit seinen Kriegsscharen zog er in fremde Länder, führte die Einwohner in die Gefangenschaft und gründete ein gewaltiges Weltreich. Seinen Namen ließ er in die Felsen eingraben und einen gewaltigen Grabespalast aus Steinquadern ließ er sich errichten. Als er zum Sterben kam, da ordnete er an, daß seine Gebeine in köstliche Salben gelegt und so vor Verswesung geschützt würden.

Aber wenn wir heute seinen Namen hören, schlagen unsere Herzen nicht höher, unsere Augen leuchten nicht, denn die Taten jenes Mächtigen bedeuten für uns nichts mehr. Und kommen wird der Tag, wo Sturm und Regen die letzten Spuren seines Namens in den Felsen verlöschen wird, wo der Büstensand über den letzten Stein seines Grabgewölbes dahinwehen und es sein wird, als wenn er nie gelebt hätte.

Und es war auch ein anderer Mann, der arm und gering über diese Erde ging. Er hatte keine Soldaten, er vergoß kein Blut, er brannte keine Häuser nieder. Er ließ seinen Namen nicht in Felsen schreiben, aber in die Herzen der Menschen drückte er ihn ein. Er neigte sich zu den Ürmsten und Verlorensten nieder, dem Kranken legte er die Hand auf die brennende Stirn, den Sünder richtete er auf, dem Verzweiselten bot er milden Trost. Nur gegen Heuchelei und Scheinheiligkeit erhob er sich in flammendem Zorn.

Wohl baute er sich kein Grabeshaus, aber in allen Zonen erheben sich die Häuser, die seinem Namen geweiht sind. Und noch hoch über allen menschlichen Wohnungen, an der Grenze des ewigen Schnees, läutet das Glöcklein, das sein Gedächtnis verkünden soll.

Der Heiland lebt. Die Unschuld lebt, die Liebe lebt, die Wahrheit und Freiheit lebt, wenn auch die höchsten irdischen Gewalten sie äußerlich morden. Das ift unser beseligender Osterglaube. Was ist Tiberius, der stolze Kaiser, in dessen Namen einst über Fesus von Nazareth das Urteil gesprochen wurde? Ein düsterer Schatten, der um Capris sonniges Siland schwebt, der nur die Erinnerung weckt an unheimliche Schandtaten, mit denen sein Thron besleckt ward. Was ist Pilatus, der Statthalter im kaiserlichen Purpur, der Fesus in den Tod gab? Ein schrosses Felsengebirge am Vierwaldstättersee kündet seinen Namen, der durch Fesus eine Berühmtheit wurde fast ohne Gleichen, aber die traurigste Berühmtheit der Weltgeschichte. Und was ist Kaiphas, der Hohepriester, der über Fesus das Urteil sprach: Er hat Gott gelästert. Er ist des Todes schuldig!»? Der Vertreter des priesterlichen Heilsmittlertums, welches durch das Kreuz Christi für immer als heilzerstörend erwiesen ist.

Jesus aber lebt! Ungezählte Tausende versammeln sich heute am Ostertage, um sein Leben zu seiern, und wenn sie auch nur eine undeutsliche Vorstellung von diesem Leben haben, sie legen doch durch ihre Osterseier Zeugnis davon ab, daß sie gerne an dies Leben glauben möchten.

Worin besteht aber das unzerstörbare Leben des Heilandes, das ist die Frage, die das Ostersest ihnen allen vorslegt. Wenn dies Leben gesucht wird im Hervorgehen eines getöteten Leibes aus der Grabessluft, so sollen wir alle ohne Unterschied uns das Eine klar machen, daß wir über den Zustand eines solchen Leibes nichts wissen. «Wir wissen nicht, was wir sein werden,» wenn wir gestorben sind, sagt der Apostel Johannes. Und mag man noch so fest überzeugt sein von der Tatsache der leiblichen Auserstehung Christi, es sollte doch

nicht bestritten werden, daß die geschichtlichen Berichte über diesen Vorgang höchst widerspruchsvoll sind. So gut ehrliche und fromme Menschen von seiner Tatsächlichkeit überzeugt sein können, so gut gibt es andere ehrliche und fromme Menschen, die jene Tatsächlichkeit mit gutem Gewissen abweisen. Sine solche «Tatsache» kann aber nicht der Grund unseres Glaubens sein.

Wie Jesus auferstanden ist, darüber wissen wir nichts Sicheres. Daß Jesus lebt, dessen können wir im Glauben inne werden. Dieser Glaube gründet sich aber nicht auf die Vorgänge der Ofternacht, die uns in den Evangelien auch gar nicht erzählt werden, sondern er gründet sich auf Vorgänge, die wir noch heute mit unsern eigenen Sinnen prüfen und erleben können, damit wir einzustimmen vermögen in das Apostelzeugnis: «Das ist das Zeugnis, daß uns Gott das ewige Leben gegeben hat und solches Leben ist in seinem Sohne» (1. Ioh. 5, 11). Die beiden Tatsachen aber, auf welche sich solcher Ofterglaube zu gründen vermag, sind das Todesleiden Jesu und die Entstehung der Christengemeinde.

I.

Unter das Kreuz müssen wir uns erstlich stellen, wenn wir etwas von der Osterfreude erleben wollen. Wenn wir mit den Augen des Glaubens den Kreuzestod Christi betrachten, so ist uns zu Mute, als sähen wir die scheidende Sonne in finsteren Wolkenmassen untergehen. Aber der scheidenden Sonne verlöschendes Licht übergießt diese öden Wolkenmassen mit Purpur und Gold und offenbart gerade im Unterzehen ihren gewaltigsten Zauber, daß wir ausrusen möchten:

«Goldne Abendsonne, wie bift du so schön, Nie kann ohne Wonne deinen Glanz ich sehn.»

Und daraus schon dürfen wir schließen: sie stirbt im Tode nicht, «sie eilt dahin und fördert neues Leben.» Einst lebte ein Kaiser aus Habs=burgs Stamme, von dem man sagte, daß in seinen Landen die Sonne nicht untergehe. Nun, in Gottes Landen geht die Sonne niemals unter, allezeit geht sie nur unter, um neuen Welten zu leuchten.

Jesus, das Licht der Welt, stirbt gleichfalls im Tode nicht. Für jeden fühlenden und denkenden Geist offenbart sich in seinen letzen Worten, in seiner Trene und Gewißheit auch im Tode eine wunderbare Lebensmacht, daß wir ausrusen müssen mit jenem heidnischen Hauptsmann: «Das ist wahrlich Gottes Sohn gewesen!» das ist einer, den der

Tod nicht töten kann. Wir sehen in seinem Tode nicht das Erlöschen der Natur, nein, einen Strahl schon eines höheren Lebens.

Um das recht zu verstehen, muffen wir uns flar zu machen versuchen, worin überhaupt alles geiftigen Lebens Nahrung und Förderung besteht. Jesus hat das ausgesprochen in den Worten: "Meine Speise ist die, daß ich tue den Willen des, der mich gefandt hat und vollende fein Berk. Die Taten eines Menschen find es und unter seinen Taten wieder am vollkommenften die Opfer, die er zu bringen vermag, welche fein innerstes Wesen offenbaren. Indem sie die verborgene Innerlichkeit des Beiftes offenbaren, werden fie bann aber auch zur Stärfung und Förderung des innersten Lebens. Die Taten sind die Nahrung des Beiftes. Nicht die Gefühle, nicht die Gesinnungen, nicht die Bekenntniffe, fondern die Taten. «Un ihren Früchten follt ihr fie erkennen,» fagt ber Beiland und in feinem Geifte fein größter Apostel: « Batte ich nicht (Taten wahrer) Liebe, fo ware ich nichts.» Andachtige Stimmungen, tief= fromme Rundgebungen haben wir in der heutigen Chriftenheit übergenug, aber kein quellfrisches Leben, weil es an Taten, an Opfern mangelt. Mit Anaftafius Grün, diefem Oftersohne, ber sich nach Oftern benannte und der Oftern Hoffnungsvanier fich erwählte, follten wir fprechen:

> ·llnd der schönen Tat in Worten Könnten wir beinah entraten. Was uns nottut allerorten Ist ein schönes Wort in Taten.»

«Das Wort aber ward Fleisch,» ward Tat, wie es unser allergrößter Dichter beutete, als er fprach: «Im Anfang war die Tat.» Und die größte Tat des fleischgewordenen Wortes war sein Bergicht auf die äußere Tat um des inneren Duldens, des Sichopferns willen. Und diefes größte Opfer war die größte Tat, die jemals auf Erben geschehen ift. Wichtiger als alle Erfindungen und Entdeckungen, als alle äußeren und inneren Schäpe der Menschheit ift diese eine Tat, aus der uns unerschütterliche Gewißheit des göttlichen Willens, weltüberwindende Berzeihung, Treue bis in den Tod, Geduld in tieffter Erdenschmach entgegenleuchtet. Jesu Geift entwickelt hier eine Rraft, durch die er jeder Macht ber Welt sich überlegen erweift. Er macht badurch ben Tod bes Leibes zu einem Aft bes höchsten Lebens und entreißt ihm dadurch seinen vernichtenden Stachel. So wird die Tat des Todes zur höchsten Förderung, Rräftigung und Belebung feines Beiftes. Go barf ber Apostel frohloden: «Der Tod ift verschlungen in den Sieg. Gott fei Dank, der uns den Sieg gegeben hat durch unfern Berrn Jefus Chriftus. » Denn wir feben den in mächtiger Kraft hervorbrechenden Geist, so daß das Brechen der Leibeshülle nur als Wirkung der Entfaltung dieses Geisteslebens erscheint.

Und daß der Tod Jesu diesen Eindruck machte und machen mußte, feben wir an feiner Wirkung in ben Bergen ber Junger. Gerade Jesu Tod offenbarte ihnen Jesu Leben. Wo Leben ift, wächst neues Leben hervor. Alles Lebendige zeugt neues Leben. Und Jefu Tod beweift fich als Sieg bes Lebens badurch, daß er neues Leben weckte in den Bergen der Junger. Das ift die andere Tatfache, die unfern Ofterglauben: «Der Beiland lebt!» begründet, nämlich die Entstehung der Chriftengemeinde. Bohl waren die Junger Jeju eine Beile betäubt, als das Kurchtbare hereinbrach: der Sirte geschlagen und die Schafe zerftreut. Aber gar bald erkannten fie die Bedeutung des Todes ihres Meifters, daß hier nicht Niederlage, fondern Sieg fei. Die furchtsamen Schafe verwandelten fich in heldenkühne Löwen, die fich um die rote Meffias= fahne scharten, sich zum lebendigen Leibe sammelten, um bas Beilands= werk fortzuführen. Die Welt konnte ihn nicht mehr feben, aber fie faben ihn innerlich in der Kraft ihres eigenen neuen Lebens. Daß fie ihn auch äußerlich gesehen, bas ift nach bem Worte eines ber geiftvollften und freisinnigsten Forscher die sicherfte Tatsache der Weltgeschichte. Es war wohl notwendig, daß das geistige Bild, welches in ihren Herzen aufgelebt war, fich ihnen nach der phantaftischen Beise bes Morgenlandes auch äußerlich verförperte. Aber was sind diese äußeren Erscheinungen, die fich hier, wie fo oft in Zeiten religiöser Erregung, einstellten, anders als ein Zenanis für den ungeheuren Eindruck, den sie empfangen hatten von dem «Haupt voll Blut und Bunden,» das feiner, der ees einmal mit weitgeöffneten Augen geschaut, je wieder vergeffen kann, das ihn begleitet bis jum letten Atemaug, feine hochfte Wonne, fein tieffter Friede»? (Fris Bangger.)

«Chrift ift erftanden von der Marter alle!»

Mögen die äußeren Erscheinungen das von Gott geordnete Mittel gewesen sein, um diesen Glauben zu erwecken, der innere Grund und die wahre Ursache dieser Erscheinungen war die Lebenskraft des im Tode triumphierenden Christus, der leiden mußte, um zu seiner Herrlichkeit einzugehen. Im apostolischen Christentum aber, in seinem Reichtum an «Gnade und Wahrheit,» wie er im Neuen Testament vor aller Augen liegt, sehen wir nun im Ostersonnenglanz daliegen ein Meer göttlichen Erbarmens, aus dessen Kauschen uns die süße Weise erklingt: «Also hat Gott die Welt geliebt, auf daß alle das ewige Leben haben.»

Ja, alle sollen sein Leben haben. So wirkt er fort, «unendlich Licht an seinem Licht entzündend.» «Ich lebe und ihr sollt auch leben.» «Er, der Erstgeborene unter vielen Brüdern!» Schon darum können wir sein Auferstehungsleben nicht anders fassen, als das Auferstehungsleben, das uns allen bereitet ist, ein rein geistiges, unzerstörbares Leben.

Wir werden leben durch sein Leben, so wie der Apostel es auslegt: «So wir Gott versöhnt sind durch den Tod seines Sohnes, da
wir noch Feinde waren, wie viel mehr werden wir selig werden durch
sein Leben, so wir nun versöhnt sind.» Jesus stand einer sündigen Welt
gegenüber. Und aus dieser Masse von Sünden heraus, die ihn umgab,
die er selbst ererbt hatte, ist er durch die ihm geschenkte göttliche Geisteskraft zu vollkommener Gerechtigkeit gelangt und sein auf andere übersließender Geist sührt auch diese zu gleicher Gerechtigkeit. Dadurch werden
wir inne, daß die in Jesus sich offenbarende Geisteskraft eine viel gewaltigere Macht war, als die in tausendjähriger Gewöhnung und Vererbung angehäuste Macht des Wahns und der Sünde. «Der uns mit
seinem Blute erkauft aus Nacht und Wahn, schafft, daß mit hellem Mute
wir wandeln unsere Bahn.»

In seinem Auferstehungsleben sind Lebensmächte entbunden, die es mit Hölle und Tod aufnehmen können:

«Mag Hoffnung auch erschrecken, Mag jauchzen Grab und Tob, Es muß ein Morgenrot Die Schlummernden erwecken.»

«So wir nun versöhnt sind,» sagt der Apostel. Durch die Macht dieses guten Beispiels ergriffen, zur Überzeugung eines göttlichen Allswaltens und Aliebens gebracht, erwacht in uns die freudige Gewißheit, daß wir nun zu immer neuem Leben aufwärtssteigen. «So werden wir nun selig werden durch sein Leben.» Denn er seht und wird nun bei uns sein, wenn alles uns verläßt.

Wohl, wir können nur hoffen und ahnen! «Wir wissen nicht, was wir sein werden.» Wir wissen nur, daß wir seben können wie er. «Wir wissen, daß wir ihm gleich sein werden,» sagt der Apostel. Gleich seinem Tode in äußerem Erliegen, gleich seinem Leben in innerem Triumphieren. Wenn auch Leib und Seele verschmachten, wenn nur er, der Lebendige, in uns sebendig bleibt.

Darum stimmen wir ein in den Oftergefang, der um 1200 erflang:

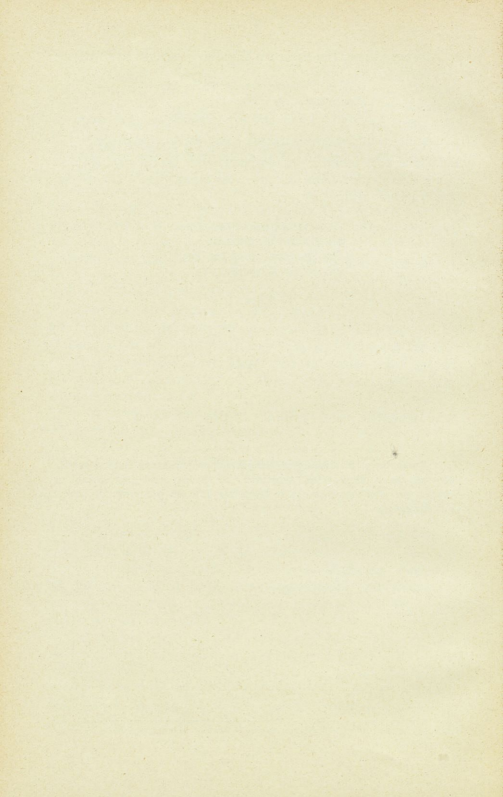
«Christ ist erstanden von der Marter alle; Des solln wir alle froh sein, Christ will unser Trost sein. Halleluja!»

Die Form unseres Osterglaubens mag sich gewandelt haben, «erstennen wir doch immerdar nur stückweise,» der Kern und Inhalt unseres Osterglaubens bleibt der alte: «der Heiland lebt,» daß wir mit Martin Luther singen:

«Das war ein wunderlicher Krieg, Als Tod und Leben rungen. Das Leben, das behielt den Sieg, Und hat den Tod bezwungen.»

Umen.

Anmerkung. Die Eingangserzählung ist dem ausgezeichneten Buche: «Jugendlehre» von Dr. F. W. Foerster entnommen. Die Predigt selbst solgt vielsach den Gedanken von Gottfried Schwarz in dessen von 1895 ab erschienenen Zeitschrift: «Das Evangelium».



# Treue bis in den Tod.

Fredigt am 29. April, gehalten in Abbazia

UDII

Pfarrer Dr. Ottmar Hegemann.

«Sei getren bis in den Tod, so will ich dir die Arone des Lebens geben.» Dsfenbarung 2, 10.

Wir kommen her vom Charfreitag und von Oftern.

«Sei getreu bis in den Tod!» Das ist die Losung der Passions= zeit, die uns die höchste Treue bis in den Tod hinein vor Augen stellt! Gott gibt «die Krone des Lebens», das ist des Ofterglaubens wunder= barer Inhalt: Jesus hat durch seine Treue bis in den Tod die höchste Bollendung des Lebens empfangen. Aber nicht für sich allein, sondern damit uns allen die gleiche Herrlichseit zusalle:

> «Du gingst, o Fesus, unser Haupt, Durch Leiden himmesan Und führest jeden, der da glaubt, Mit dir die gleiche Bahn.»

«Sei getren», darin finden wir die große Mahnung, die den ganzen Inhalt des Chriftentums zusammenfaßt. «Du wirst die Krone des Lebens empfangen», das ist die herrliche Verheißung, die alles umschließt, was wir im Glauben erhoffen können.

I.

«Sei getren!» Auch von dieser Mahnung könnte man sagen: «Ift boch alles vollbracht, wenn das eine vollbracht ist.» Gewiß, wir stecken uns andere Ziele: ein Lebensglück, Gewinn, Genuß, Weisheit, Ehre. Wie wenigen aber hält das Leben, was sie sich von ihm versprochen! Es kommt Mißerfolg, Enttäuschung, Entbehrung, Krankheit und Not! Da fallen so viele in Verbitterung oder gar Verzweislung. Wozu aber ist das Leben da, wenn es die äußere Existenz versagt, ohne die wir nicht bestehen können?

Nun, ob reich oder arm, glücklich oder unglücklich, gesund oder trank, begabt oder talentloß: eines können wir immer, treu sein. Die äußeren Ziele, die uns vorschweben, können wir so selten erreichen. Wollen haben wir, aber so selten das Vollbringen. Treu sein aber kann ein jeder. Mit Zuversicht außharren auf dem Standort, auf den uns das Geschick gestellt im Vertrauen auf eine höhere leitende Hand. Wie so viele gibt es, die auf einsamen, verlornen, kaum beachteten Posten außharren ohne äußern Ersolg. Treu können sie sein und in dieser Treue gegen sich selbst liegt Aufgabe und Lohn. Denn letztlich kämpsen wir alle nicht um den Sieg und Ersolg, der ja immer unzulänglich bleibt, wir kämpsen um der Treue willen.

Wie es Gvethe aussprach: «Alles Vergängliche ift nur ein Gleichnis.» Alle die Unterschiede in Stand, Besitz, Begabung, Ersolg: vergängliche Formen, die nicht um ihrer selbst willen da sind, sondern um einen höhern Gedanken in ihnen zu verwirklichen. Oder, um es anders zu sassen: Sind wir Menschen Mittel oder Zweck? Sind wir dazu da, um in einer glücklichen Che; als Mitarbeiter an allerlei Aufgaben des äußern Lebens; in Anhäufung eines Vermögens unser Leben nüglich zu verwerten oder aber: haben wir in uns selbst so viel Wert, daß wir auch ohne irgend einen äußern Ersolg ganz und allein durch die Macht der Gesinnung, die uns beseelt, etwas bedeuten?

Der Heiland will uns die Antwort lehren im Gleichnis von den anvertrauten Pfunden. Nicht ob wir wenig oder viel besitzen, ob unsere Talente oder Erfolge klein oder groß sind, entscheidet über unsern Wert, sondern ob wir treu waren in der Verwertung dessen, was uns anvertraut ist. Alles andere sollen wir dem Herrn überlassen, der uns zu Haushaltern gesetzt hat. «Nun aber suchet man nicht mehr an den Haushaltern, denn daß sie treu erfunden werden.»

So wie es geschrieben steht an einer Brücke in meinem Heimatlande, am Fuße des Schwarzwalds. Goethe soll dort zum Besuch seiner Schwester Cornelia in Emmendingen geweilt haben, auf ihn wird die Inschrift zurückgeführt:

«Alles ift Übergang — Der Heimat zu.»

Alle die äußern Formen des Daseins in Besitz, Genuß und Ent= behrung, sie sollen eine Brücke nur sein:

> «Die Welt mit ihrem Gram und Glüde, Will ich, ein Pilger frohbereit, Betreten nur wie eine Brüde Zu dir, Herr, überm Strom ber Zeit.»

Solange ein Mensch bei seinem Handeln nur den Erfolg, die äußere Wirkung im Auge hat, bleibt er eine Sklavenseele, mag er auch äußerlich noch so glänzend dastehen, wie umgekehrt der Geringste, der sein Tagwerk tut in Treue gegen sich selbst, weil er weiß, daß es trot seiner Unscheinbarkeit ihm zur Schule und Bewährung für Höheres ift, eine Königsseele hegt.

Würde das beherzigt in unserer Zeit furchtbarer sozialer Mißgunst, bes freffenden Neides und Saffes, die Magftabe mußten fich wandeln, mit benen wir meffen. Die Besitzenden und Bornehmen würden erkennen, daß der mahre Wert des Menschen nicht in Außerlichkeiten des Befites, Standes, ber äußern Sitte beruht. Die Beringen, Enterbten, Benachteiligten aber würden erfennen, daß die außern Unterschiede nötig find, um in mannigfachen Formen die Treue zu bewähren, die nicht anders als in Unterordnung der Riedergestellten oder Entsagung ber beiseite Geschobenen, in Fürsorge der Söhergestellten fich entfalten tann. Bor allem aber würden fie erkennen, daß fie durch Reid und Miggunft die eigene Seele befleden. Sie find bann nicht bloß außerlich arm ober unglücklich und müffen alle Entbehrungen folcher Armut tragen, fie machen fich auch innerlich arm, fie verzichten auf den Reichtum, den fie bei aller äußern Armut besitzen fonnten, die innere Vornehmheit der Seele. Denn worin besteht eigentlich Vornehmheit der Seele? Darin, daß wir nicht immer burch Bergleiche mit andern unsern eigenen Wert feststellen müffen. Die wahre Bornehmheit gründet sich auf sich felb ft, nicht auf äußere Abzeichen und Rangunterschiede. Echter Abel fann dieser Dinge entraten. Und wenn ich gang allein stehe und von allen verachtet werde, das darf mich nicht irre machen, treu habe ich zu fein:

mir felbst, der höhern Bestimmung vor mir und dem himmlischen Herrn über mir. Tren wie jener edle Admiral Gaspard von Coligny, der die Treue gegen feinen himmlischen Berrn mit feinem Blute in der Bartholomäusnacht besiegelte. Ginft ftand er als Kommandant seines irdischen Königs in einer heißumlagerten Festung. Da flog ein feindlicher Pfeil herüber: «Ergib dich der erdrückenden Übergahl, dein Widerstand hilft bir nichts.» Da rief ber Held: «Regem habemus!» (Wir haben einen Rönig.) Ober wie es ein armes Hugenottenweib - eingesperrt in der Tour de la Constance in Niques Mortes in Sudfrankreich - mit un= genbter Sand einkritelte in den Fußboden in langer Qual der Gefangen= schaft: «Résistez!» (Haltet Stand bei der einmal erkannten Wahrheit.) Das ift die uralte Germanentugend: auszuhalten, durchzuhalten, was auch das äußere Schickfal verhängt! Das ift der alte germanische Trot, ber auf dem einmal eingeschlagenen Wege vordringt trot Dornen und Wunden, der eher ein Lachen erkrampft, als durch Wehrufe Leiden, alfo Schwäche befundet.» So ift das Heldenepos unferes Bolfes, das Ribelungenlied, ein einziges Hoheslied der Trene; der Gattentreue bei einer Rriemhild, ber Mannestreue bei einem Sagen, einem Rudiger von Bechlaren. Und wie die Führer, fo die gewöhnlichen Rrieger: fein Mann wird untreu bei Kriemhildens Aufforderung, Hagen gegen freien Abzug der übrigen auszuliefern, Mann für Mann fallen fie in dem flaren Bewußtsein und der Ausübung der Trenepflicht.

Treue auch im Geringsten, im Verborgenen, Unscheinbaren! Sie, die so oft viel schwerer als die Treue auf blutiger Wahlstatt. «Wer im Geringsten treu ist, der ist auch im Großen treu,» sagt der Heiland. An den Statuen, welche die griechischen Künstler für die Giebelselder hoch oben am Tempel arbeiteten, war die Kückseite, die nie ein Mensch zu sehen bekam, gerade so sorgfältig ausgemeißelt wie die Vorderseite. Denn die Arbeit war ja für die Götter, die Allwissenden. Was Menschen nicht sehen, — an uns selber wird es gerächt oder gesegnet, wie wir die Arbeit vollbringen. Wie es einst der große Bismarck, der \*treue deutsche Diener seines Herrn», an seinem Konfirmationstage gelobte: \*Lasset euch dünken, daß ihr dem Herrn dient und nicht den Menschen.

Das ist die Treue, deren wir bedürfen. Und gewiß, die wir auch oft gehalten, wenn schmeichelnd, lockend, ängstigend der Pfeil der Bersuchung in unser Herz schwirrte. Und doch, wie ein ganz anderes ist es doch, die Treue einmal, oftmals zu halten, als sie alltäglich, als sie immer zu halten! Bis an das Ende unserer Tage, in der breiten Ausdehnung des Lebens, in all seinen Niederungen und Wüsten. Wie ein anderes ist es, einmal, oftmals aufzuslammen zu begeistertem Treuschwur, als auss

zuharren bis ans Ende. Sei getren «bis in den Tod». Ach wie oft, wie fast alltäglich kommen die wilden Lustgedanken, sessellos das Herz überslutend wie ein wallendes Meer, oder die heftigen Zorn-, Haß-, Berzweislungsgedanken, wie ein tobender Sturm, oder die lastenden Sorgengedanken, die sich zentnerschwer auf uns legten. Da haben wir nicht gerusen: «Regem habemus!» Wir haben einen König, für den das Volksich opfern muß, der uns schützt und für uns sorgt, da haben wir diesem König die Treue ausgesagt und sind Rebellen wider ihn geworden.

Bis an den Tod treu zu sein und bis in den Tod, das aber ift die Aufgabe. Märtyrer follten wir werden. Dag der Berr das Allergrößte von uns verlangt, um groß lohnen zu können, das wird in unseren Tagen nicht verstanden. Wie leidens, wie opferschen wir alle, alle! Und doch, wenn fie heute die wahren Christen nicht mehr vor die Löwen und auf die Scheiterhaufen führen, der Tod ift ihnen noch heute gewiß. Db wir in unserm Beruf als Beamter, als Arzt, als Raufmann in der Schreibstube, als Arbeiter im Fabritssaal, als Handwerter in der Werkstatt, als Hausfrau in häuslicher Arbeit stehen, der Tod der Bereinsamung, der Schmach, des Migerfolgs ware und noch heute beschieden, wenn wir treu waren. In entschlossenem Gintreten für die Uberzeugung, nicht in ewigem Zurückweichen vor dem Unrecht, nicht in ewigem Pattieren mit der fittlichen Entartung würden wir es erfahren, was es heißt, etreu sein bis in den Tode. Treue, die keine Schranken, kein Hindernis kennen darf, die eher den Tod, den Ruin wählt, als zu wanken und zu weichen.

#### II.

So erst wird auch der Sinn der Verheißung verstanden: «Ich will dir die Krone des Lebens geben.»

«Siegespalmen rauschen dem Gerechten.» Wer in Treue sein Leben einem höhern Ziele weiht, dem wird Leben zuteil. Nicht solches Leben, wie sie cs alle leben, ein zermürbtes, verängstetes Stlavenleben, sondern ein hohes Leben der Freiheit, das voll und mächtig in uns einströmt.

Das ist gemeint mit der Krone des Lebens. Was ist die Krone? Der Ausdruck aller Macht und Herrlichkeit in einem Lande, einem bebestimmten Lebensbereich. So kann der Mensch selbst genannt werden: «die Krone der Schöpfung». Weil in ihm zum Ausdrucke und zur Vollendung kommt, was seit Jahrtausenden im weiten Gebiet der Schöpfung nach Entsaltung und Vollendung rang: «das sehnsüchtige Harren der Kreatur wartet auf die Offenbarung der Kinder Gottes». Aber wie der

Mensch einerseits durch sein Selbstbewußtsein und seine eigene Willensentscheidung den Abschluß einer unendlich langen Entwicklung bildet, die von den niedersten Stusen zu immer höhern empordrängte, so ist er auf der andern Seite doch erst ein Anfang. In seinem Selbstbewußtsein und seiner eigenen freien Willensentscheidung ist er bestimmt und berusen, das Tierische in sich zu überwinden, als freier Geistesmensch alle seine Kräfte zusammenzusassen zu einer höhern Einheit. Als «Erstling unter denen, die da schlasen,» steht Iesus Christus vor uns, die Krone des Menschentums, der wahre Mensch, wie er sein sollte, der in Treue bis in den Tod das Niedere dahingibt, um Lebensvollendung zu gewinnen.

Die Lebenskrone, die Christus empfangen, ist aber uns allen zugedacht. Schon heute stehen hier die wahren Abelsmenschen, königliche Menschen, von deren Stirn das Diadem ewigen Lebens funkelt. Menschen im Königspurpur oder im Arbeitskittel, die in Reinheit des Herzens und Treue bis in den Tod sich für nichts verkausen, für keinen Gewinn, für keine Chre, für keine Lust um des Abels der eigenen Seele willen.

Und dort? Wenn wir die Tausende, die hier und an so viel andern Stätten der Erholung ihr Leben genießen in allen Wonnen und Wundern der Natur, in der Üppigkeit aller äußern Bequemlichkeit, prüfend betrachten, ob aus ihren Augen etwas leuchtet von jener vollen Kraft der Lebenssempfindung:

«Db bligen im Grund ihrer Angen Die Zinnen ber ewigen Stadt?»

Es ist ja kein Geheimnis, was wir sehen! Wie mancher, der äußerlich eine Krone trägt, ist der unselige Sklave verworfener Begierden, wie mancher, der das Leben in vollen Zügen genießt, ist alles echten Lebens bar.

Wenn wir das erst klar erkannt und — nicht geblendet von äußerm Schein — den wahren Lebensgütern nachtrachten, dann erfassen wir erst die Herrlichkeit der Verheißung: «Ich will dir die Krone des Lebens geben.» Lebensmächte find in Christus aufgeschlossen, die uns entschädigen können für alle Entbehrungen und Enttäuschungen. Ein Leben,

«Das uns bleibet im Grauen Des Todes ungeraubt, Und schmückt auf Himmelsauen Mit Kronen einst das Haupt.»

Wohl, wir wissen nichts von dem Leben, das nach diesem Leben anheben soll. (1. Joh. 3, 2.) Hoffen und ahnen aber können wir es dennoch. So start und mächtig ift das Leben im echten Christen, daß es

auch vor dem leiblichen Tode nicht erschrickt, sondern auf die Verheißung des Herrn traut: «Wer an mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stürbe und wer da lebt und glaubet an mich, der wird nimmermehr sterben.» «Das Wasser, das er uns geben wird, das wird in uns ein Brunnen des Wassers werden, das in das ewige Leben quillt.»

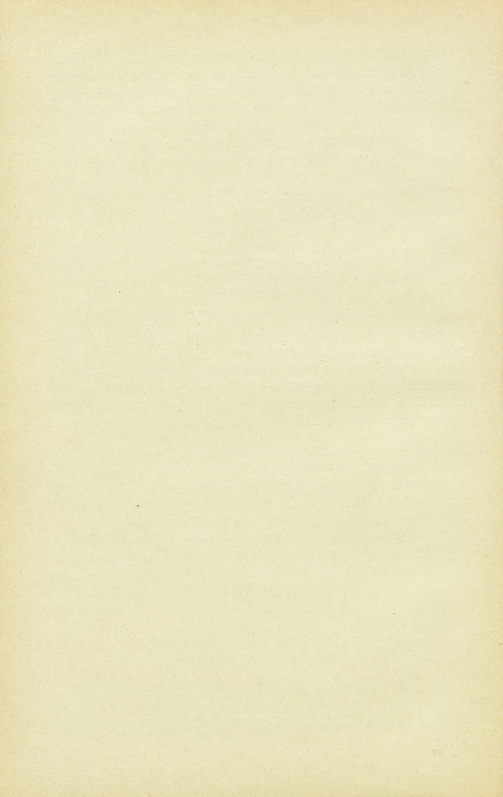
So dürfen wir in die junge Frühlingsherrlichkeit, in ihrer wunders baren Pracht, rufen das Wort unseres Ludwig Uhland:

«Es blühet jedem Jahre Ein Frühling hold und licht. Auch jener große, wahre, Getroft, er fehlt dir nicht. Er ist dir noch beschieden Am Ziele deiner Bahn, Du ahnest ihn hienieden, Doch droben bricht er an.»

Aber solche Hoffnung und Ahnung ist's ja nicht, die den Inhalt des Lebens ausmachen, dessen wir uns getrösten wollen. Nicht um ansächtige Empfindungen zu wecken, sondern um zu mutiger Tat zu beseuern, ist unser Glaube da. In Treue sest, «Furchtlos und treu» steht geschrieben auf den Wappenschildern zweier deutscher Königshäuser. In solcher Treue wollen auch wir feststehen, in der Treue bis in den Tod voll der großen Gewißheit:

«Die Trene kommt zuerst zulett Im Leben und im Sterben. Ber ganz die Seele eingesett, Dem soll die Krone werden.»

Amen.



# Was wir am Alten Testamente haben?

### Fredigt

am 24. Juni 1906 gehalten in Zaibach

Pfarrer Dr. Ottmar Hegemann.

1. Moj. 32, 24-31.

\*Jakob blieb allein. Da rang ein Mann mit ihm, bis die Morgenröte andrach. Und da er jah, daß er ihn nicht übermochte, rührte
er das Gelenk seiner Hipte an und das Gelenk ward über dem
Kingen mit ihm verrenkt. Und er sprach: Laß mich gehen, denn
die Morgenröte dricht an. Aber er antwortete: Ich lasse dich nicht,
du segnest mich denn. Er sprach: Wie heißest du? Er antwortete:
Jakod. Er sprach: Du sollst nicht mehr Jakob heißen, sondern Frael.
Denn du hast mit Gott und mit Menschen gekämpft und bist obgelegen. Und Jakob fragte ihn und sprach: Sage doch, wie heißest
du? Er aber sprach: Warum fragst du, wie ich heiße? Und er
segnete ihn daselbst. Und Jakob hieß die Stätte Kniel; denn ich
habe Gott von Angesicht gesehen und meine Seele ist genesen. Und
als er vor Kniel vorüberkam, ging ihm die Sonne auf, und er
hinkte au seiner Hüste.»

### Liebe Gemeinde!

Los von Rom! So rufen heute viele der Beften unfres Volkes. Biel tiefer, viel umfassender als die meisten ahnen, ist die Bedeutung dieses Rufs. Los von Rom, das bedeutet ja im tiefsten Grunde: Los von allem römischen Geiste, der in unser Religionswesen eingedrungen ist, los von dem harten Zwang der äußeren Ordnung in religiösen Dingen, von allen Sinflüssen des Kömertums, die auch in unserm evangelischen Kirchenwesen noch immer so mächtig sind.

Aber nicht mit Unrecht hat man einen zweiten Ruf neben jenen Ruf Los von Kom gestellt, der dem ersten völlig gleichwertig ist: Los von Juda, los vom Semitengeist in unser Religion. Es gilt ein Glaubenstum zu schaffen, das unser arischen, unser germanischen Art entspricht, den Christenglauben im deutschen Sinne lebendig zu ersassen.

Fedem chriftlichen Jugendbildner drängt sich ja immer wieder diese Frage auf, wenn er genötigt ist, biblische Geschichten des Alten Testaments zu behandeln. Mit starkem Widerwillen müssen wir gar vieles, was unsre Vorsahren für heiliges Gotteswort gehalten haben, versabscheuen. Schon bei der ältesten Geschichte der Erzväter drängt sich uns wieder und wieder die Empfindung auf: Das Volk der Juden ist nicht deshalb so entartet, weil es durch Jahrhunderte so surchtbar gequält wurde, sondern im letzten Grunde erregte es von Ansang an den Widerwillen aller andern Völker durch seine schlechten Sigenschaften. So manches wenigstens, was noch heute den Charakter der Juden bezeichnet: der niedere Schachergeist, die seige Hinterlist, die Grausamkeit, Gemütlosigkeit, Sinnslichkeit, sinden wir schon in jener Erzvätergeschichte deutlich ausgeprägt.

Gewiß, wir sind darin einig mit so manchen radikalen Christenstumsgegnern, daß wir unsre Jugend vor Eindrücken, wie sie aus solchen Charakterzügen ausgehen, bewahren möchten. Andrerseits läßt sich bei ruhiger Erwägung doch nicht bestreiten, daß die Kenntnis der wichtigsten Geschichten des Alten Testaments nicht bloß zum Verständnis des Reuen Testaments nötig ist, sondern auch zur allgemeinen Bildung gehört, weil wir ohne solche Kenntnis gar vieles in den bedeutsamsten Werken der Kunst und Dichtung nicht verstehen. Anderes wieder (wir denken vor allem an die Josefsgeschichte) bietet für die erste Stufe kindlichen Berständnisses einen unübertrefslichen und unersetzlichen Anschauungsstoff.

Aber die Frage nach der Bedeutung des Alten Testaments ist doch noch unendlich bedeutungsvoller, sie berührt sich mit der Frage nach dem tiefsten Wesen aller Religion!

Wollen wir doch gleich an einem ganz bestimmten Beispiel diese Frage beleuchten: am Beispiel Jakobs und Esaus. Zwei Gestalten, von denen die eine, Esau, fast nur anziehende Eigenschaften ausweist. Wir sinden bei ihm Treuherzigkeit und Großmut, rasch ist er im Zorn und rasch im Vergeben. Daneben Jakob, der eigenkliche jüdische Nationalsheros, da sich in ihm alle guten und alle bösen Eigenschaften seines Volkes verkörpern; ist es doch nicht ohne tiesem Sinn, daß das ganze Volk von ihm, dem «Gotteskämpser», den Namen Israel empfing.

Damit werden wir aber auf das geleitet, was wir gerne beantworten möchten: Wie stehen wir zum Alten Testament?

Esan, bei seinen guten Eigenschaften doch nur ein Vertreter jener zahllosen harmonisch veranlagten Menschen, die sich erfolgreich und glücklich für dieses Leben entwickeln, aber, religiös oberslächlich, allem Höheren verschlossen bleiben. Jakob, bei allen seinen schlimmen Eigenschaften doch beseelt von einem tiesen religiösen Zuge, von jenem inneren Heimenveh, das den Zugvogel mit ungehaltenem, sehnsuchtsvollem Fluge über

Berge und Meere zum fernen Lande treibt. Es brannte in ihm etwas von dem Feuer, das nicht irdisch ist, in dem die Schlacken des Erdenlebens verglühen, «eine Flamme des Herrn», die zum Himmel lodert.

Stets gab es zwei Arten von Menschen. Solche, deren inneres Leben in ruhiger Flamme niederbrannte, die ohne schwere Konflikte, ohne innere Katastrophen, ohne heftige Qualen und Hemmnisse ein ehrliches Tagwerk vollbrachten. Daneben andere:

«Die oft in Zweifeln wehevoll gerungen Mit Gott und fich und mit ber Welt entzweit.»

von denen aber auch das andere gilt:

«So sind sie durch das dunkle Tor gedrungen Rum Strahlenthrone seiner Herrlichkeit.»

Anders wie bei jenen Menschen, die sich harmonisch entfalten, geht ihre Entwicklung durch die heftigsten inneren und äußeren Stürme hindurch, lange Zeit machen sie den Eindruck der Zerrissenheit und Berworrenheit. Solche aber sind es, die in ganz besonderem Maße für die Ersahrung der Religion vorbereitet sind. «Aus zerrissener Seele treten da und dort Lichter hervor, neue Lichter, entzündet durch die Elektrizität, die sich aus Dual und Glaube entwickelt.» Solche Menschen gleichen einem qualmenden, schwelenden Feuer, an dem nur Rauch und Dampf zu sehen ist. Dann aber ist es, als ob die ganze Kraft dieses Feuers sich zusammensasse, ein Knall — und gewaltig lodert in reiner Flamme das Feuer empor.

So ist der seelische Vorgang in den eigentlich religiösen Naturen. Menschlich angesehen, sind es gar oft nicht die edeln, harmonischen Charaktere, die religiös kraftvoll sich entsalten. «Nicht viel Weise nach dem Fleisch, nicht viel Gewaltige, nicht viel Sble sind berusen. Sondern was töricht ist vor der Welt und das Unedle vor der Welt hat Gott erwählt, daß er zunichte mache, was etwas ist.» (1. Kor. 1, 26 ff.) Religion ist nur dort, wo Leidenschaft ist und Kummer!

Das meint auch der Heiland mit den Worten: «Ich bin gekommen, die Sünder zur Buße zu rufen und nicht die Frommen.» (Matth. 9, 13.) Dem Sünder, der sich mit seiner Sünde von Gott trennt, erwächst doch auch mit der Empfindung der Trennung von Gott (wenn sie einmal erwacht) die Fähigkeit, den Wert der Gottesnähe recht zu erfassen. Gerade der Sünder wird zum tauglichen Gefäß der Religion!

Das ist das tiefe Geheimnis aller Religion, und nur, wer dies Geheimnis verstanden, vermag etwas davon zu erfassen, warum grade das Volt Israel vor allen andern Bölkern das Volk der Religion wurde. Wie das Kömervolk das Volk des Staats= und Rechtslebens, wie das Griechenvolk das Volk der Weltweisheit und Kunst in vorbild=

licher, einzigartiger Weise wurde, so ist das Volk Jsrael in vorbildlicher, einzigartiger Weise das Volk der Religion geworden. Grade deshalb, weil es an menschlich edeln Eigenschaften hinter andern Völkern zurückstand, weil aber durch eine Reihe von Gottesfügungen der sehnsuchtsvolle Zug nach dem Ewigen wie in keinem andern Volk hier erwachte, haben die edelsten Geister dieses Volkes Prophetenworte geredet, wie sie nie sonst geredet worden sind. So konnte der Heiland sprechen: «Das Heil kommt von den Juden.» (Joh. 4, 22.)

Gewiß werden wir dem Ruse: «Los von Juda!» sein volles Recht widersahren lassen. Los von allem jüdischen Unrat! Im Geiste des echten Luther, der von mehreren Büchern des Alten Testaments sagte: «Ich bin ihnen so seind, daß ich wollte, sie wären gar nicht vorhanden; denn sie judenzen gar zu sehr und haben viel heidnische Unart.» Was gemein und hinterlistig ist, soll nicht beschönigt oder gar als göttliche Offenbarung hingestellt werden. Daneben aber wollen wir doch, undeirrt durch Tagesmeinungen, es offen bekennen, daß in den Propheten, den Psalmen, wie in so manchen andern Stellen des Alten Testaments sich Ewigkeitsklänge sinden, die niemals verrauschen werden, solange es noch sehnende und hoffende Menschenherzen auf Erden gibt; Alänge, die bleiben werden, wenn alle andern Bücher der Weisheit und Schönheit, die uns heute entzücken, vielleicht vermodert sind.

Lernen wir doch am Beispiel des Volkes Jirael besonders eins drucksvoll die hohe Wahrheit: «Der Geist ist's, der lebendig macht, das Fleisch ift kein nüge.» (Joh. 6, 63.) Mögen die natürlichen Boraussetzungen sür die Berührung mit dem Höchsten noch so ungünstig sein, «der Geisteswind bläst, wo er will» (Joh. 3, 8), er erwählt sich zu Organen oft grade die, die wir mit unsern Menschenaugen sür die allerunfähigsten halten würden. Nicht die Rasse, nicht irgend eine andre Beschaffenheit des Fleisches entscheidet, sondern der Geist. Müßten wir nicht anders — bei der Beschaffenheit alles Menschenwesens — völlig verzweiseln?

Kein eindrücklicheres Beispiel für diese Wahrheit als das Jakobs, des tückischen, berechnenden Stammwaters des Judenvolkes, der doch zusgleich der große Gottesheld, der Gotteskämpfer Ifrael wurde.

Laßt uns sein Schicksal, in dem sich das seines Bolkes zusammen= faßt, vor Augen stellen.

Einst zog er aus, mit Schuld beladen. Beim Antritt der Wanderung durch die weite Wüste zeigt sich ihm in lichtem Traum die Leiter, auf der Gottes Engel auf und nieder stiegen und der Herr stand oben darauf. Es war ihm eine Weissagung, daß der Herr ihn nicht lassen werde in Schuld und Not. Gar oft mag es ihm wie eine trügerische Fata morgana in der Wistenreise seines Lebens erschienen sein, was er dort im Nachtgesicht geschaut. Aber in allen Berlockungen eines heißen, gierigen Herzens, in allen Kämpfen und Leiden mag doch auch etwas mitgeklungen haben von jener großen Gottesverheißung, die er in jener Nacht gehört: «Ich will dich nicht lassen, bis daß ich tue alles, was ich dir geredet habe.» (1. Mos. 28, 15.)

Und nun stand er am Ziele eines Weges voll an Erfolgen und Beschwerben. An der Schwelle seines Heimatlandes, in das er nach langer Abwesenheit zurückkehren darf, ruft er auß: «Ich bin zu gering aller Barmherzigkeit und aller Treue, die du an deinem Knechte getan hast; denn ich hatte nicht mehr, denn diesen Stab, da ich über diesen Jordan ging, und nun bin ich zwei Heere geworden.» (1. Mos., 32, 10.)

Da verkörpert sich ihm in jenem Gebetskampfe an der Furt Jabok, von dem unser Textwort erzählt, der ganze Kampf seines Lebens im Ringen um Gott.

«Er blieb allein, und da rang ein Mann mit ihm, bis die Morgenröte anbrach.» Wer ist dieser Mann? Er weiß es nicht. Wie wir lesen: «Jakob fragte ihn und sprach: Sage doch, wie heißest du? Er aber sprach: Warum fragst du, wie ich heiße?» Es ist eine unbekannte Macht, mit der er ringt, es ist das Geheimnis des Lebens, um das er kämpft.

Feber Mensch, der um irgend einen großen Gedanken kämpft, der irgend ein Werk schaffen möchte, weiß es, was dies Ringen um ein Unsbekanntes bedeutet, das doch wie eine Last auf der Seele liegt und nach Enthüllung seines Wesens verlangt. Wieviel mehr der Mensch, der um das höchste Werk, um einheitliche Lebensgestaltung, kämpft. Dieser unbestannten Macht muß der Mensch zurusen: «Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn.»

«Wer Gott ist, wird in Ewigkeit kein Menschenherz ergründen.» Unser Gott wird immer ein Geheimnis bleiben, das wir auf Erden nie erfassen werden. Aber seine Segensnähe können wir erfahren. Einst hatte ja Jakob den Vatersegen listig sich erschlichen. Nun kämpst er um den Segen seines himmlischen Vaters. Dieser läßt sich durch keinen Trug erschleichen, nur durch geduldiges Harren, durch inneres Kämpsen mit den sinsteren Mächten, die in jeder Menschenbrust wohnen. In diesem Kampse aber gilt es auszuharren. «Und ob es währt bis an die Nacht und wieder an den Morgen,» durch die tiessten Dunkelheiten hindurch sollen wir aushalten, bis es endlich Tag wird in unserm Innern.

Bis — wie in unsrer Geschichte — die Sonne aufgeht. Bis es sich erfüllt, worum das Herz gerungen: Er segnete ihn daselbst.» Seinen Namen wollte der Unbekannte nicht nennen, aber seinen Segen spendete er, als er sah, daß der Mensch, der ihm gegenübergetreten war, gerungen hatte bis zur äußersten Erschöpfung seiner Kräfte. Da tönte dann die Siegesbotschaft: «Du haft mit Gott und mit Menschen gekämpft und bist obgelegen.» Unser ganzes Leben ist ein Kamps, ein Kamps ums Dasein. Wir haben manchen Streit mit Menschen durch= zukämpsen, kein em bleiben solche Kämpse ganz erspart. Aber, «so jemand auch kämpset, wird er doch nicht gekrönt, er kämpse denn recht» (2. Tim. 2, 5). Und recht kämpst doch nur der, der nicht bloß mit Menschen kämpst um Besitz, Ehre, Lust oder um das Herz eines Menschen; die höchste Krone der Vollendung wird doch nur der empfangen, der in all' diesem andern Kamps und über all' diesem Kamps den einen großen Kamps um Gott kämpst: Gottes gewiß und froh zu werden.

Solches Ringen wird schwere Wunden hinterlassen. Wie es in unserer Geschichte heißt: «Da er sah, daß er ihn nicht übermochte, rührte er das Gelenk seiner Hüfte an und das Gelenk seiner Hüfte ward über dem Ringen mit ihm verrenkt.» Wenn wir die großen Helden der Religion im Christentume ansehen, einen Paulus, Augustin, Luther, so können wir wohl einen tiesen Sinn in diesen Sat hineinlegen. Es waren dies, wie nicht ganz mit Unsrecht gesagt wurde, «sehr gequälte, sehr bemitseidenswerte, sehr unangenehme und sich selber unangenehme Menschen», keineswegs Menschen, die wir in ihrem Charakter durchweg für vornehm und edel erklären können, Menschen, die außerdem in verzehrenden seelischen Kämpsen tiese innere Narben davon getragen haben. Sin qualenvoller Kiß ging durch ihr ganzes Leben, der immer aufs neue ausbrach und der alten Wunde unnennbar schmerzliches Gesühl erneuerte.

Doch was bedeutet aller dieser Schmerz neben der Seligkeit des Sieges, wenn es schließlich heißt: «Die Sonne ging ihm auf. Und Jakob hieß die Stätte Kniel; denn ich habe Gott von Angesicht gesehen und meine Seele ist genesen.»

Rur an Gott fann bie Seele genesen:

«Der von dem Honigseime der Ewigkeit geschmeckt, Der Pilger ist daheime erst, wenn das Grab ihn beckt.»

Daheim fühlt sich der Pilger auch hier auf Erden nur in jenen Stunden, da er seines Gottes Angesicht schaut. Da fühlt er sich genesen von der Qual alles Irdischen, weil er den gefunden, in dem alle stelliches und Ewiges, sich zusammenschließt und der darum allen Gram und alle Schuld des Erdendaseins überwiegt.

Wem das Angesicht Gottes so ausseuchtet nach langer Nacht, dem ist ein heller Schein ins Herz gegeben: «die Sonne geht ihm auf». Im Lichte dieser Erfahrung erhellen sich ihm die dunkeln Pfade, auf denen er bis dahin gewandelt.

«Jebe Klage muß sich enben, Jeder Schmerz wird Seligkeit. Kann er nun von diesen Höhen Ganz sein Schicksal übersehen D bann spricht er tiefgerührt: Selig hast du mich geführt.»

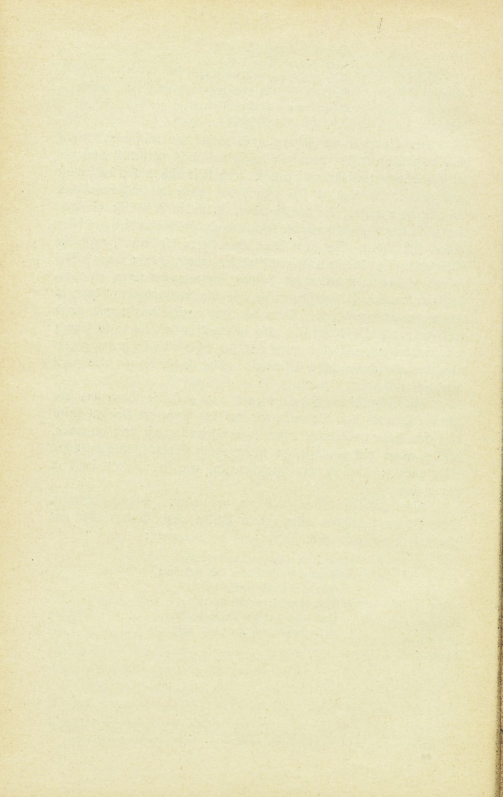
Auch die dunkelsten Führungen, so dürfen wir vertrauen, können einst im Lichte endigen, wenn wir hoffen und nicht zweiseln, wenn wir zu jeder Schmerzenssührung sprechen: «Ich lasse dien nicht, du segnest mich denn». Da kann es sich zeigen, daß grade die unharmonischen Charaktereigenschaften, die demütigenden, quälenden Erlebnisse die Elemente sein konnten, aus denen die lichtspendende Elektrizität dieses höchsten Lebens sich bildete. Was liegt denn daran, wenn die Mittel, durch die allein uns dieses höchste Licht zuteil werden konnte, garstig waren? Wie es uns ja auch nicht bekümmert, daß der Bergmann im tiesen, oft atembenehmenden Schacht schaffen mußte, um die lichtspendenden schwarzen Diamanten emporzusördern. Wenn das Ziel erreicht wurde und durch dies Ziel auch alle Mittel als nötig und heilsam erscheinen, so können wir mit dem großen Apostel ausrusen: «Ich achte alles sür gering gegens über der überschwenglichen Erkenntnis» (Phil. 3, 8), die mir nun zuteil ward.

Im Lichte dieser Gedanken wird uns auch die Bedeutung des Alten Testaments flar. So wenig wir uns das Recht der freiesten Kritik an diesem Buche verkümmern lassen, so wenig wollen wir doch verkennen, daß es neben viel wertloser, ja ekelerregender Schlacke unvergängliches Gold enthält: Antriebe und Berheißungen, wie sie nirgends sonst zu sinden sind.

Eine Jakobsgeschichte, wie die in unserm heutigen Textwort, findet sich im Schrifttum aller andern Bölker nicht. Eindrücklicher wie jede andere Geschichte stellt sie vor uns die Mahnung:

«Bei der Hand will er dich fassen, Scheinst du gleich von ihm verlassen: Elanbe nur und zweisle nicht! Bete, fämpse ohne Wanken: Bald wirst du voll Frende danken, Bald ungibt dich Kraft und Licht.»

Umen.



# Luther.

## Der Mann und das Werk.

Taibach, 28. Oktober 1906.

Leitwort: «Ich sah einen Engel fliegen, mitten durch den Himmel, der hatte ein ewiges Evangelium zu verkündigen Denen, die auf Erden sigen, und sprach mit großer Stimme: Fürchtet Gott und gebet ihm die Ehre.» Offenbarung Johannes 14, 6 und 7.

Männer machen die Geschichte», dies Wort steht geschrieben am Denkmal eines der größten deutschen Geschichtschreiber. Alle großen Um-wälzungen und Fortschritte der Weltgeschichte auf allen Gebieten des Geisteslebens sind bedingt vom Auftreten großer schöpferischer Persönlichkeiten. Gewiß sind auch diese Persönlichkeiten wiederum bedingt von Strömungen, die Unzählige erfaßt haben; Strömungen, durch die sie emporgetragen werden mußten, um ihren Beruf ersüllen zu können. Aber um das gesteckte Ziel zu erreichen, bedursten diese Strömungen eines Organs, einer persönlichen Verkörperung, wie sie nur in großen Gestalten, in Helden der Weltgeschichte, möglich ist. Und es läßt sich urteilen: ebenso wie jene großen Männer bedingt sind durch die hinter ihnen stehenden Geistesströmungen, so sind doch wiederum die Wirkungen, die von diesen Geistesströmungen ausgehen, bedingt von der schöpferischen Gestalt, in denen eine jede ihr Organ sinden muß, um nicht wirkungslos zu zerschellen.

Gewiß, das ist heute eine altmodische Weisheit. Die größte Massenbewegung aller Zeiten, die heute durch alle Kulturländer hindurchgehende proletarische Klassenbewegung, stützt sich auf die sog. «materialistische Geschichtsauffassung», wonach alle großen Veränderungen der Weltgeschichte lediglich durch wirtschaftliche, rein materielle Vorgänge bedingt seien. Die Männer, die sich dabei an die Spitze stellen, aber seien nur die rein zufälligen Vollstrecker des übermächtig wirkenden Willens der unpersönlichen Verhältnisse. In bestrickender Form ist diese Lehre sür die verschiedenen Gebiete menschlichen Schaffens von bedeutenden Forschern nachgewiesen

worden.

Dem Diener Jesu Chrifti aber muß es gestattet sein, die alte Lehre: «Männer machen die Geschichte», noch immer festzuhalten. Noch immer sandte Gott, wenn eine Zeit sich erfüllt hatte, seine Diener, die allbeherrschend in das Chaos der Ereignisse eingriffen, damit neue Bildungen auftauchten. Der eine Mann ist's, mag er nun Buddha oder Jesus oder Mohammed, Napoleon oder Bismarck heißen, der die neue Welt

schafft, nicht die übermächtigen Berhältniffe.

Das gilt auch von der größten Umwälzung der neueren Geschichte, der Resormation des 16. Jahrhunderts. Die Kirchentrennung des 16. Jahrhunderts bedeutete die Zerreißung eines umsassenden Zusammenhanges, der anderthalb Jahrtausende bestanden hatte, und sie ist insosern eine Tatsache, die an grundlegender Bedeutung nur mit einer einzigen anderen Tatsache verglichen werden kann, nämlich mit der Begründung dieses Zusammenhanges. Danach wären es drei Grundtatsachen, auf denen unsere ganze neuere Geschichte sußt: Kömisches Weltreich, das Christenstum, das in diesem Weltreich das Gesäß fand, um der Welt sich mitteilen zu können, die Resormation, die das Gesäß zerbrach, als es seinen Dienst getan, damit nun erst wahrhaft der innere Gehalt dieses Gesäßes der Welt erschlossen werden könne.

Der Mann aber, der dies Werk vollbrachte, war Luther. Die Gewalt der von ihm ausgegangenen Bewegung war eine so mächtige, daß sie trot der mannigfachsten und schwersten hindernisse unaushaltsam sortschritt, einem Meere gleich, das sich dis an die Alpen und über die Alpen ergoß, dis dann die Gegenbewegung kam, die von der einen großen Persönlichseit des Ignatius von Loyola ausging, eine Zeitlang das ganze Lebenswert Luthers in Frage stellend, dis dann offenbar wurde,

daß dies Werk in seinem Kern doch nie mehr zu vernichten war. Heute zum Gedächtnis der Reformation haben wir darum zu be=

trachten 1. den Mann, 2. das Wert.

#### 1.

Den Mann! Es war ein Mann, der vor vier Jahrhunderten lebte. Das allein sollte uns, wenn wir anders etwas von Geschichte wissen, in

ber Betrachtung Dieses Mannes vorsichtig und umsichtig machen.

Denken wir an unsere eigenen Großeltern. Wie so ganz anders waren schon bei ihnen die Anschauungen, Urteile, der ganze Geschmack. Wie so ganz anders war das, was die Menschen vor fünfzig Jahren lasen und dachten, womit sie sich vergnügten, wie sie sich ausdrückten, als das, was uns beschäftigt. Wenn sie hente unter uns träten, sie würden uns erscheinen wie Gestalten aus einer fremden Welt.

Und nun eine Gestalt, die volle vier Jahrhunderte hinter uns steht! Und was für eine Gestalt! Man mag Luther fluchen oder segnen, das kann man nicht wohl seugnen, daß man von ihm reden wird in Liebe und Haß, in Verachtung oder Bewunderung, solange dieser Weltsauf währt, solange als der Erdball Menschen tragen wird. Als einer der ragenden Gipfel der Welt wird er hinüberragen über die Jahrhunderte und Jahrtausende!

Daraus schon sollte für jeden, der guten Willens ist, die Pflicht sich ergeben, an einen Luther einen anderen Maßstab anzulegen, wie an irgend einen Durchschnittsmenschen unserer Tage. Wer überhaupt mit irgend einem großen Geiste in irgend einem Gebiet der Kunst oder

Wissenschaft sich beschäftigt, sollte von vornherein sich klarmachen, daß es sich nicht darum handelt, höhnisch über einen solchen großen Mann abzusprechen, sondern ihn in seiner besonderen Stilweise zu verstehen. Nicht daß ist unsere Aufgabe, einzelne Äußerungen eines übergewaltigen Temperaments zusammenzustellen und darauß ein Zerrbild zu gestalten, sondern zunächst in liebevoller Versenkung die Persönlichkeit in ihrem innersten Kern zu erfassen, die ganz veränderten Anschauungen und Außedrucksweisen zu erkennen und erst von da auß die einzelnen Außerungen zu beurteilen. Gerade bei Luther haben wir zu berücksichtigen, daß die Außbrucks und Denkweise seiner Zeit eine von der unsern völlig versschiedene war, daß Zeiten schwersten Kampses und großer Neubildungen anders zu beurteilen sind, wie Zeiten des Friedens.

Und wenn von irgend einem Mann, dann gilt für Luther bas

Dichterwort: «Nehmt alles nur in allem, er war ein Mann.»

Worin aber besteht der innerste Kern dieser großen Persönlichkeit? Mit einem Bilde möchte ich versuchen, dies klarzulegen. Versetzen wir uns im Geiste in einen jener erhabenen mittelalterlichen Dome, jenen wunderbaren Schöpfungen germanisch-christlichen Geistes. Wohl der einsdrucksvollste ist der Dom zu Köln. Auch uns überzeugte Protestanten überkommt hier ein Verständnis dasür, daß man hier stolz darauf sein kann, katholisch zu sein. Hier sügen sich Tausende und Tausende von Steinen zu einem Ganzen, gewaltig scheinen die himmelstrebenden Pfeiler, die hohen Gewölbe den erdgebundenen Geist himmelwärts zu ziehen. Gewiß, sür den mustischer Erhebung zugänglichen Geist hat die Suggestion des römischen Kultus, wie sie hier überwältigend sich entsaltet, etwas hinzeißendes.

Und doch, was bedeutet diese ganze Suggestion gegenüber der Suggestion, die von einer tiefen und frommen, dabei wahrhaftigen, lebendigen Persönlichkeit ausgeht? Dort sind ja nur tote Steine, hier aber das

wirfende Leben Gottes.

Eine solche Persönlichkeit aber war dem deutschen Volke Martin Luther. In einer tiefen, gottinnigen Seele hatte er aufgesaugt alles Echte und Wahre der mittelalterlichen Frömmigkeit, jener Vermählung deutschen und christlichen Geistes; in sich aufgenommen hatte er die andächtige Wirkung gotischer Kathedralen, wie er sie in Magdeburg und Ersurt sah, brausender Orgeltöne, qualmender Weihrauchsäulen, alle Schauer des Meßopfers. Was er da in sich aufgenommen, voll mystischer Versenkung in die Tiefen der Gottheit, das äugt und strahlt uns nun entgegen in der wunderbaren Innigkeit und Gewalt seiner Schriften, aus denen jeder, der unvoreingenommen ist, den Mann lieb gewinnen muß.

Das hat Anastafius Grün, unser Laibacher Dichter, in die Worte gefaßt:

«Ein neuer Dom steigt herrlich in Deutschland nun empor, Da wacht mit Lichteswaffen der heil'gen Streiter Chor. An seinen Pforten möge der Spruch des Weisen stehen: Ist's Vottes Werk, soll's bleiben, wo nicht, selbst untergeh'n.»

Das ift das wunderbare an Luthers Gestalt, daß er nicht bloß zerstörte, sondern auch aufbaute, weil er die Geistesheimat, die das deutsche Bolk im Dom des Mittelalters gefunden, hinübertrug in den neuen Dom,

ben sein Schöpfergeist ihm aufrichtete. Das, was ein Ulrich von Hutten, ber kühne kampsesfrohe Ritter, was ein Desiderius Erasmus, der umfassende, seinstinnige Gelehrte, dem deutschen Volke nicht zu bieten vermochten, weil sie die tiefste Gemütssehnsucht dieses Volkes nicht verstanden, das bot ihm Martin Luther, dessen Geist alle Schätze des Gemüts in verschwenderischer Fülle umfaßte, indem er sein Volk aufrief zum Kampfgegen Kom: «Tief Gedenken, froh Vertrauen, Trost und Weisheit nimmer alt, deutsche Zucht und deutsche Sitte und ein ewiger Gehalt.»

Bewiß, fie haben es dann von je verstanden:

Das, was der Jorn und was der frohe Mut Ihn sprechen ließ im Überfluß des Herzens, Zu künstlichem Gewebe zu vereinen Und eine Klage furchtbar zu bereiten, Dagegen er verstummen soll.»

Es ist wahrlich nicht schwer, aus Luthers eigenen Worten ein Zerrsbild seiner Person zu zeichnen, davor wir heute uns entsetzen.

Wir aber wollen um das Einzelne nicht streiten. Mag er in Worten zu weit gegangen sein als ein Mann voll Laune, Witz und Fronie, derb und polternd bei innerer Gutmütigkeit und Gleichmut. Im Grunde aber wollen wir alle, ob Protestanten oder ehrliche, denkende Katholiken, nur eines: Wir wollen frei sein, wollen «Los von Kom», sos von wälscher Tücke und Herrschsucht, sos von priesterlicher Bevormundung und Volkswergistung. Das aber hat Luther erreicht, unendlich weit mehr wie je irgend einer vor ihm oder nach ihm. Und weil er es erreichte, weil sein Weg zum Ziele führte, wird es der rechte Weg gewesen sein und der Mann, der ihn gegangen ist, war der rechte Mann.

Gewiß, kein glatt polierter Obelisk, an dem nirgends ein Riß war oder eine Unebenheit, wie der große Antiluther Ignatius von Loyola, aber groß wie ein Alpengebirg, weit und fern in den Himmel ragend, mit schauerlichen Abgründen und wilden, zackigen Klüsten, aber auch mit rauschenden Quellen, grünen Watten, schattigen Wäldern, holdseligen Tälern voll Blumenschmelz. Leidenschaftlich bewegt, in Liebe und Zorn reizdar, melancholisch in schweren Ansechtungen, aber in Lust und Leid ein echter Wensch.

Und wenn eine neueste Schmähschrift schreibt: «Die Sprache St. Pauli ist immer anständig, heilig und erhaben, jene Luthers öfters frivol und bodenlos gemein, im Schimpfen, Lästern und Schmähen unerschöpslich,» so ist das eben nicht richtig. Auch aus dem Munde Jesu und des Paulus besitzen wir viele Worte, Worte des Kampses und der Übertreibung, vor denen sich die Kinder unserer Zeit entsetzen würden, wenn sie in unseren Tagen fallen würden. Denn noch heute kämpst man ebenso wie in alten Tagen, aber die Worte sind heute, heuchlerisch genug, viel gemäßigter. Und dann ist zu bedensen, daß wir von jenen nur wenige Aussprüche besitzen, die auf einigen Seiten Platz sinden, von Luther aber besitzen wir eine unermeßliche Fülle von Äußerungen, aus saft zahllosen Schriften, Predigten, Gutachten, Briefen, Tischgesprächen,

Außerungen oft ungezwungenfter, vertrautester Art eines gebannten und geächteten Mannes, der fein Leben hindurch mit rücksichtslosefter Offen= beit den Rampf führte auf Leben und Tod gegen eine Welt der Hinderniffe. Daß aus diefer unüberfehbaren Fülle von Außerungen einer finnlich-derben, wilden Zeit fich gar manches zusammentragen läßt, was uns heute befremdet, bas leugnen wir nicht, weisen aber auch barauf bin, bag feine Gegner allezeit an tückischer Entstellung und gewiffenloser Berleumdung bas Außerste getan haben.

Bas tut es, wenn fie diesem Manne bas Werk, welches er voll=

brachte, doch nicht hinwegstreiten können.

#### 2.

Der wohl bedeutenoste Polemiker gegen Luther, der katholische Theologe Döllinger, hat vom Werke Luthers geurteilt: Er hat seinem Volke mehr gegeben, als jemals ein driftlicher Mann seinem Volke gegeben hat: Sprache, Bolfslehrbuch, Bibel, Kirchenlied. Gewiß, feine Berdienste um die neuhochdeutsche Sprache, um Übersetzung der Bibel, um beutsche Bolkserziehung und deutsches Geistesteben find nie genug zu preisen. Der eigentliche Bergpunkt seines Werkes ift ein anderer. Das Bauberwort, welches Luther gesprochen hat, hieß: «Allein durch den Glauben! In Luthers Rechtfertigungslehre haben wir den Mittelpunkt seiner Lehre und seines Werkes. Damit erschütterte er stoffweise alle Rirchen Europas, und die Predigt Zwinglis, die «Institutio» Calvins, die Artifelafte des Englandfonigs Eduard VI., das Wirfen bes John Knog in Schottland, die Reformpredigt des Rapuzinergenerals Dechino in Italien wie die Arbeit des papstlichen Nuntius und Bischofs Bergerio in Iftrien find nur das Echo biefes Evangeliums, mit dem Luther die Welt überfallen hatte und bas die Geftalt der Rirche veränderte.

Bewiß, unferer Beit ift bies erlofende Wort Luthers: . ber Gerechte wird feines Glaubens leben, wiederum zur unverftandlichen Sieroglyphe geworden! Unfere Zeit vermag ebensowenig wie im Deßbuch der Römischen im Bekenntnisbuch des Luthertums die Antwort auf ihr Suchen nach Gott zu finden. Dazu war eben Luther gesandt, daß er für feine Zeit das lösende Wort sprach, kommende Zeiten bedurften tommender Männer. Es ift ja ein Gefet der Religionsgeschichte, daß Altes nur überwunden wird, indem das Reue mit den Begriffen ber Bergangenheit ausgeprägt wird. So hat Paulus den Opfergedanken des Alten Testaments überwunden, indem er den Opferbegriff auf das neue ihm aufgegangene Leben anwandte, fo hat Luther das Gesetzeschriften= tum der mittelalterlichen Rirche überwunden, indem er mit Begriffen des Rechts das neue Leben, das ihm aufgegangen war, auszudrücken ver= suchte. Unsere Zeit sucht nicht mehr ben gnabigen Gott, ber die Gun= den der Menschen überfieht, sondern fie sucht Gott felbst. Daß dem fo ift, ift, wie wir glauben, eine Frucht driftlich-evangelischer Ginfluffe. Es ift den Menschen unserer Zeit in Fleisch und Blut übergegangen, daß Gott gnädig ift. Darum ift es ihnen felbstverständlich geworden, sowie es dem Seiland selbstverständlich war,

Seiner Zeit aber brachte Luther das lösende Wort, als er ihr auf Grund seiner eigenen innersten Ersahrung predigte: «Gerecht nicht durch des Gesetzes Wert, sondern durch den Glauben.» «Die ganze Frömmigkeit von dem ersten Horaläuten bis zur Mitternachtsmesse, vom Vaternoster am Morgen bis zum Ave am Abend, das Fasten und Geißeln, Kirchenlausen und Wallsahren, Kreuzschlagen und Kirchenknien, die neum Gebetstunden, die Festtage und Fasttage und Karenzzeiten» und die Abslässe und Vollmachten aller Art, das alles war nun abgetan und damit unerträglicher Geistess und Gelddruck. Gewiß, es gibt Unzählige, denen alles das Frieden bringt, was Luther beseitigt hat. Unzählige wollen nichts anderes, als kleine Befriedigungen, kleine Ablässe, kleine Tröstungen. Die Gesetzeligion, die ihnen tausend kleine Opfer auferlegt, aber sie verschont mit dem einen großen Opfer, vor dem sie zurückscheuen, der vollen Hingabe des Herzens an Gott, ist wie sür sie geschaffen.

Es gibt aber auch andere und sie sind die wahrhaft religiösen Naturen, denen ist nicht genug getan mit einzelnen abgeleiteten Bächlein, nur mit dem vollen Strom der Gewißheit, — nicht Stücke wollen sie, sondern das Ganze, nicht allerlei fromme Dinge, sondern Gott selbst.

Ein solcher war Luther, einer ber Patriarchen des Menschen= geschlechts, die getrunken haben von den ewigen Quellen des Lebens.

In ihm war das Doppelte: das Gefühl der Nichtigkeit, der Schwachheit, Unvollkommenheit alles Menschenwesens, aus dem heraus seine Worte stammen: «Ein Christ wird gerecht genannt, nicht weil er es ist, sondern weil er es wird»; «Der Christ ist nicht im Wordensein, sondern im Werden»; aber mitten in dieser Schwäche und Sünde die felsenkeste Gewißheit in Gottes Hand so fest geborgen zu sein, daß nichts, nichts ihn von ihm reißen könne. In dieser Gewißheit ist er aufrechtgestanden ein langes stürmisches Leben hindurch, bis er verhauchend noch auf die Frage: «Ehrwürdiger Vater, wollet Ihr auf Christus und die Lehre, wie Ihr

gepredigt, beständig bleiben?» fein «Ja» antwortete.

Und darin liegt der ewige Gehalts seines Evangeliums. Auch wir wollen frei sein von allem religiösen Werkdienst. Wir wollen eine Gewißheit haben, aus uns selbst, die kein Priester uns geben und kein Priester uns nehmen kann. Stehen wollen wir wie Luther mit beiden Füßen auf Gottes Erde, die Bedingungen der Wirklichkeit nicht aus den Augen verlieren, das Schwache, Sündige, Unvollkommene, das uns immersdar anklebt, nie ableugnen, da keiner von uns je auf Erden ein "Heiliger» wird oder werden kann, aber daneben soll unser Haupt doch emporschanen zum Himmel, Sterne spähen, Gedanken säen». So, wie es das andere Geburtstagskind des 10. Novembers, Schiller, ausgesprochen: «Werst die Angst des Irdischen von euch, fliehet aus dem engen, dumpfen Leben in des Ideales Reich.» Im Bewußtsein unserer Geisteswürde, sest gegründet in ewigem, unzerstördarem Leben, wollen wir mitkämpfen im großen Kampf der Menschen, äußerlich gebunden durch die mannigsachen Pflichten der Liebe, im Innersten doch frei und niemand untertan.

So hat Luther ben großen Kampf seines Lebens geführt, gegen die Schwärmer, die Aufrührer, die alles verspottenden Gelehrten zur Linken, wie gegen das ganze Heer der Finsterlinge zur Rechten, gegen die alle

Bergangenheit Leugnenden hier, wie gegen die Macht des ewig Gestrigen dort. Bon ihm wollen wir lernen, nicht das, was er im einzelnen geslehrt, sondern wie er es gelehrt, nicht seinen Buchstaben, sondern seinen Geist. Auch die, die sich um Luther geschart haben im Lauf der Jahrshunderte, sind oft genug in die Fehler versallen, gegen die Luthers Wert gerichtet war. Sie haben von ihm das Wort gebraucht:

«Gottes Wort und Luthers Lehr', Bergeben nun und nimmermehr»,

als wenn der Buchstabe an Luthers Lehre so unantastbar sei, wie die

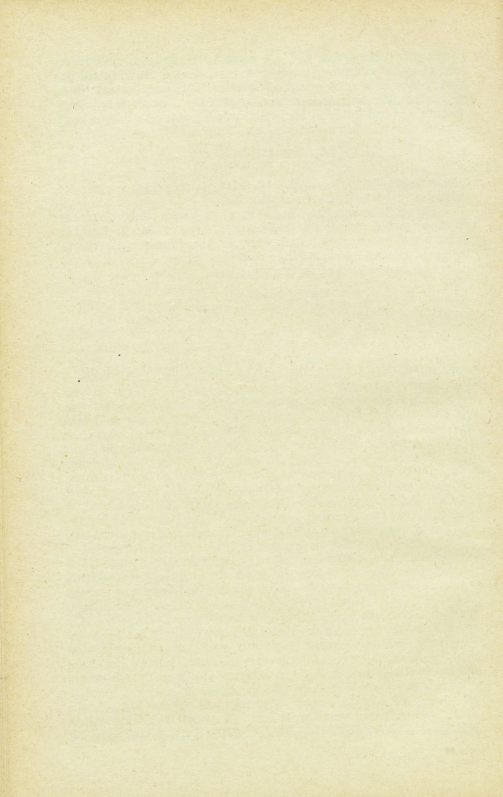
Lehre des Papftes, die Luther abgetan hat.

Wir aber wollen dies Wort deuten auf seinen Geist, sowie es manchmal geschah von seinen begeisterten Anhängern, die in ihm den Engel der Offenbarung erkannten, der für alle Menschen ein ewiges Evangelium hatte, das Gottes Ehre verkündete. Luther verkündete Gottes Lehre und darum heißt es in Wahrheit:

«Gottes Wort ist Luthers Lehr, Darum vergeht sie nun und nimmermehr.»

Umen.

Dr. Ottmar Segemann, Pfarrer.



## Die Unsterblichkeit der Geele.

Fredigt zu Allerseelen, 1. November 1906.

Bon Dr. Ottmar Segemann, Pfarrer in Laibach.

«Wenn der Herr die Gefangenen Zions erlösen wird, so werden wir sein wie die Träumenden.» Psalm 126, 1.

Es ist der ergreifende Schluß eines wohl auch euch bekannten Gedichtes:

«Und es kam die Nacht und wir ritten hindann, Der Regen rann — Und wir dachten der Toten, der Toten.»

Auch heute ist der Abend hereingebrochen und draußen rinnt der Regen und auch wir gedenken der Toten, der Toten.

Und kein besserer Tag zum Gedächtnis der Toten als der erste Tag des November! Das letzte Leuchten des Oktoberglanzes, da Baum und Strauch sich färben, will verglimmen, mählich sinkt Blatt um Blatt von den Üsten, es ist eine Predigt davon, daß wir alle nur Blätter sind am großen Lebensbaume, die bald, ach wie bald niedergleiten werden zu der Erde, davon wir genommen sind.

Gar bald wird der Schnee ein weißes Leichentuch über die stille Flur breiten, wo alles Leben dann in Haft liegt. In diesen Tagen durchzieht wohl jedes Gemüt etwas wie wehmütige Todeserinnerung. In das dunkle Land des Todes führen uns so viele Fäden. Wir denken der eigenen Sterblichkeit, wir gedenken vor allem der Toten, die uns voranzgegangen sind «aus dem Citeln, aus dem Nichts in das Land des ew'gen Lichts». Wie viel Gute, Treue, Edle sind unter ihnen, ein Stück unseres eigenen Lebens liegt mit ihnen schon unter fühlem Rasen, in deren Gestalt das Beste aus unserem Leben verkörpert war. Aber die eigentlich entscheidende Frage ist doch die, ob sie alle, die in immer wachsender Schar uns verließen, ob sie alle versunken sind im Nichts oder ob sie in irgend einer Gestalt noch lebendig sind.

Sein oder Nichtsein?, das ist die Frage von Allerseelen. Aller Seelen tiefste Frage, des Allerseelentages tiefstes Rätsel.

Sagen wir es offen: Wie unendlich wenig Licht über dies Rätsel findet sich unter uns! Auf den Särgen stehen noch immer geschrieben die Worte: «Wiedersehen unsere Hoffnung», auf den Grabsteinen ist zu lesen von Unsterdlichkeit, aber in den Herzen wie wenig lebendiger Zukunftsglaube! Wenn heute der Apostel an uns schriebe, müßte er nicht auch von uns, wie einst von den Heiden, sagen: «Ihr habt keine Hoffnung und seid ohne Gott in der Welt.» (Eph. 2, 12.) Und doch können wir das Rätsel von Allerseelen nicht loswerden!

Versuchen wir miteinander das Rätsel zu lösen, in voller Erkenntnis der eigenen Nichtigkeit und Einfalt, aber auch in rückhaltloser Aufrichtigkeit und Treue gegen uns selbst.

Ob jener lange Schlaf, ber uns allen bevorsteht, Träume habe, belebt sei von lebendigen Gestalten, das, so hat jener Große im Reiche der Geister gemeint, sei die Frage. Die Antwort des Psalmisten aber lautet: «Wenn der Herr die Gefangenen Zions erlösen wird, so werden wir sein wie die Träumenden.»

Wir können und müssen träumen über das, was wir als Zukunft erwarten. Solche Träume haben die Fraeliten in der babylonischen Bannzeit gehabt. In jenen Tagen, da sie «an den Wassern zu Babel saßen und weinten, wenn sie an Zion gedachten» (Psalm 137, 1), da träumten sie von einer Zeit, in der «ihr Mund voll Lachens und ihre Zunge voll Nühmens» sein werde. Sie träumten von der glänzenden Wiedersherstellung des Davidsthrones, von Macht und Größe ihres Volkes.

Je trauriger ihre gegenwärtige Lage, besto goldener wurde ihnen die Zukunft. Gewiß, diese Träume sind dann nicht voll in Ersüllunggegangen. Wie arm und dürstig war das, was das Bolk Israel erlebte. Wird doch erzählt, daß die, welche noch den alten Tempel gesehen hatten, «laut weinten, als der Grund zum neuen Tempel geseht wurde, so daß man nicht das Tönen mit Freude vor dem Geschrei des Weinens im Volk unterscheiden konnte». (Esra 3.) War es doch nur eine bescheidene Verwirklichung der Träume, die man in Babel gehegt hatte.

Und doch dürfen wir urteilen: das Volk Frael wäre untergegangen, wenn es diese Träume nicht gehabt hätte. Hunderte von Bölkern des Altertums sind längst versunken und vergessen, dies eine Volk hat sich erhalten durch die starke Kraft einer Zukunstshöffnung.

Gewiß, anders, als jene Gefangenen im babylonischen Lande es gehofft, haben sich ihre Zukunftserwartungen erfüllt! Aber wir dürfen doch auch sagen, besser haben sie sich erfüllt. Welcher Gewinn wäre

es denn gewesen, wenn wirklich ein mächtiges Davidsreich am Jordan aufs neue erstanden wäre? Viel mächtigere Reiche sind erstanden und längst spurlos verschwunden. Die Zukunstshoffnung Israels aber ist noch heute ein Segen für die ganze Menschenwelt. Die religiösen Vorstellungen im ganzen abendländischen Kulturkreise bauen sich auf den Grundlagen auf, die vor Jahrtausenden das Prophetentum Israels gelegt hat. Jene gefangenen Juden in Babylon, die in Bann und Spott ihren Glauben sesthielten, haben damit das heiligste Erbe der Menschheit gehütet. Millionensache Frucht, unendlich viel reicher, als jenes Häussein von Juden ahnen konnte, hat diese Treue getragen.

Wir können und müssen träumen über die Zukunft! Das lehrt uns die allergrößte Gestalt Israels, Jesus Christus. Auch er hat geträumt. Hinter Tod und Grab sah er glorreiche Auferstehung, ein Kommen in den Wolken des Himmels in seiner Herrlichkeit und alle heiligen Engel mit ihm, um zu sitzen auf dem Stuhl seiner Herrlichkeit. (Matth. 25, 31.)

Da er des Schicksals furchtbare Gewalt, das sich über ihm entlud, mit Seherangen erkannte, bedurfte er ein Gegengewicht, um nicht erdrückt zu werden von dieser Last. Ein solches Gegengewicht vermochte ihm nur sein Zukunftsglaube zu bieten. Dieser Zukunftsglaube hat ihn in Kreuzesschmach und Todesgrauen erhalten.

Gewiß, anders, als Jesus gehofft, war die Erfüllung. Er ist nicht wiedergekommen in den Wolken des Himmels, die Welt ist ihren Gang nach deuselben Gesetzen wie einst gegangen, nun schon neunzehn Jahrhunderte! Sünde und Tod regieren noch immer wie einst. Und doch! Anders, aber besser hat sich Jesu Hoffnung dennoch erfüllt! Er ist nicht sichtbar wiedergekommen, aber geistig herrscht er mitten unter den Feinden. Von Jahrhundert zu Jahrhundert hat sein Geist Einzug gehalten in allen Völkern und Zeiten. Und diese schrittweise, aber unaushörliche und unaushaltsame Eroberung ist im Grunde viel herrsicher als eine ein= malige äußere Machtossenbarung.

Wir können und müssen träumen über die Zukunft! Das lehrt uns auch der Mann, der am Tage vor Allerheiligen den Kampf begann wider aller Heiligen Dienst, um aller Seelen vom Dienst der Heiligen zum Dienst des wahrhaft Heiligen zu führen. Martin Luther war beseelt von einem ungemein starken Zukunstsglauben. Er lebte in Träumen des baldigen Weltuntergangs, der unmittelbar bevorstehenden Katastrophe des Antichrists. Hätte er solchen Zukunstsglauben n icht gehabt, hätte er dann zu stehen vermocht wider Papst und Kaiser? Anch er bedurste ein Gegensgewicht gegen den surchtbaren Druck der Gegenwart. Nichts Irdisches

und Gegenwärtiges, allein sein trotiger Zukunftsglaube vermochte ibm dies Gegengewicht zu bieten.

Auch hier müssen wir sagen: anders wie sie erhofft wurde, war die Erfüllung. Des päpstlichen Antichrists Reich blieb bestehen die Welt ging wieder ihren Gang weiter, ärmlich und dürstig blieb äußerlich der Sieg des Evangesiums.

Und dennoch auch hier: anders die Erfüllung, aber besser! Auch hier war der Sieg ein vollständigerer, gewaltigerer, wenn er von innen heraus allmählich kam, als äußerlich und plötzlich. Alles das, was wahr und lebenswert war an Luthers Gedanken, hat sich ja doch durchgesetzt und wird sich noch durchsetzen, wenn auch auf Umwegen. Und selbst eines Luthers kühner Hoffnungsmut hätte nicht von ferne ahnen können, wie unendlich reich und mannigsaltig im Laufe der Jahrhunderte die Früchte seines Werkes sein würden.

Können wir nicht aus dem allen auch für uns selbst eine Lehre ziehen? Die Lehre, daß auch wir träumen sollen und müssen! Wir bedürsen eines Zukunstsglaubens, wenn wir nicht der Last der Gegenwart
erliegen sollen! Über unsern innersten Lebenswert entscheidet zuletzt die Frage, wieviel an solchem Zukunstsglauben wir haben. Mit den Maßstäben der Gegenwart läßt sich unser seelisches Leben nicht abschäßen,
erst im Spiegelbild unseres Zukunstsglaubens schauen wir unser wahres Angesicht. Gehen wir auf in Selbstsucht und Genußsucht, so wird dieses Zukunstsbild dunkel und verschwommen sein. Je mehr wir große, allgemeine,
ewig gültige Ziele aufnehmen in unsern Lebensinhalt, um so fraftvoller,
beutlicher wird sich jenes Zukunstsbild gestalten.

Wir follen und müssen träumen! Aber nicht vergessen wollen wir, daß wir träumen, daß wir, wie der Apostel sagt, sehen «durch einen Spiegel in einem dunkeln Wort». (1. Kor. 13, 12.) «Als wir Kinder waren, da redeten wir wie Kinder und waren klug wie Kinder und hatten kindische Anschläge.» Wir träumten vom kommenden Leben und in diesen Träumen zeigte sich, daß unser geistiges Leben erwacht war. Wie so ganz anders ist dann das wirkliche Leben! Wie so viel rauher und wüster als der Kindheitstraum. Und doch, wir sagen es frei, wieviel besser, würdiger, wertvoller ist das wirkliche Leben als ein müßiger Kindertraum.

So träumen wir jetzt von einem Leben nach dem Tode. Wir wissen, daß wir träumen. Träume sind nichts anderes — soviel wenigstens mir scheint — als bunte Mosaikbilder, die wir mit den Anschauungen des vergangenen Lebens hervorbringen. Es ist immer nur ein Bild der Vergangenheit, daß wir in die Zukunst übertragen. So ist's auch

mit allen Träumen über das Jenseits. Alle die Bilder, die aus der Bibel wie von den Frommen aller Zeiten stammen, sind gemalt mit Farben des Diesseits. Daraus geht hervor, daß alle diese Bilder nur Uhnungen, Hoffnungen, keine wirklichen Anschauungen bieten.

Der Apostel des neuen Testaments sagt: «Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werden.» (1. Joh. 3, 2.) Es ist uns verborgen. Das einzige, was wir wissen können, ist dies: «Wir wissen aber, wenn es erscheinen wird, daß wir ihm gleich sein werden.» Wir wissen also nur, daß wir geistig sein werden, wie Gott geistig ist. Wie wir beschaffen sein werden, das wissen wir nicht; alle Vorstellungen darüber sind nur bunte Träume.

Was der Apostel aber festhält und was auch wir unbedingt fest= halten müssen, ist die unbedingte Gewißheit des geistigen Fort= lebens. Wie wir fortleben, wissen wir nicht, daß wir fortleben, das muß uns gewiß werden, wenn anders unser Leben im Unendlichen Wurzel gesaßt hat.

Daß wir fortleben, das lehrt uns die Natur um uns, unser geistiges Menschenwesen in uns, die Gottheit über uns.

1.

Die Natur um uns! Was lehrt denn die ganze moderne Naturwissenschaft am nachdrücklichsten? Die Unzerstörbarkeit der Kraft. Die Formen, in denen die Kraft sich äußert, wechseln ewig, die Kraft bleibt. Gar oft vermögen wir mit unseren Sinnen die gänzlich veränderte Kraft nicht mehr zu erkennen, das ausgebrannte Fener erscheint uns spurlos erloschen. Darum ist die Kraft, die das Fener hervorbrachte, dennoch in anderer Form tätig.

Inmitten dieser unzerstörbaren Kräfte soll nun grade die Kraft des Menschengeistes, diese größte aller Kräste, jedem Spiel des Zusalls zu völliger Vernichtung preisgegeben sein? «Vieles Gewaltige lebt, doch nichts ist gewaltiger als der Mensch,» hat der große Grieche gesagt. Und da soll der Stich einer Mücke genügen, um diese Kraft des Geistes auszulöschen, welche doch die wunderbarsten Offenbarungen wahrhaft göttslicher Schöpferweisheit in Kunst und Wissenschaft erzeugt?

Sollte es nicht auch hier wahr sein: die Formen der Erscheinung wechseln, die Kraft bleibt? So gut die sinnlich wahrnehmbare Kraft bleibt in allem Wechsel der Erscheinungen, so gut bleibt auch die Kraft des Geistes ewig, so oft auch die äußere Verkörperung wechselt. Die Natur in ihrem ewigen Wechselspiel von «Samen und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht», in dem sie selbst doch ewig bleibt, lehrt es und: Zu was besseren sind wir geboren, als nur um zu verwesen.

Und zum andern, wie jener große Prophet unseres Volkes es meinte: «im Herzen kündet es laut sich an». Die Beschaffenheit des Wenschenwesens zwingt uns immer wieder zu der Annahme, daß der menschlichen Persönlichkeit ein unzerstörbarer und darum unvergleichlich wertvoller Kern innewohnt. Darauf beruht die Annahme, daß die schuldvolle Veruchtung eines Wenschenlebens durch gar nichts sonst aufgewogen werden kann. Wenn wir es recht erwägen und erfassen, so beruhen alle unsere Ordnungen und Anschauungen in Recht und Sitte, in Staatsleben und sozialer Fürsorge im Grunde auf dieser Annahme.

Mögen noch so viele einzelne diese Annahme verwersen, die Gesamtheit aller unserer staatlichen und sittlichen Ordnungen beruht dennoch auf der Borstellung, daß jede Menschenseele ein unvergleichlich wichtiges Gut ist. Denken wir uns diese Boraussehung hinweg und es wird — wie ich wenigstens überzeugt bin — ein Chaos hereinbrechen, in dem die Menschen wie entfesselte Bestien sich gegenseitig anfallen, wenn sie einmal ernst machen mit jenem «Fluch sei der Hoffnung, Fluch dem Glauben und dreimal Fluch auch der Geduld!»

Gewiß, der Spötter, der höhnisch alle jene Vernunstgründe gegen ein Fortleben nach dem Tode ausählt, wie sie ein Schiller seinem Franz Moor, ein Shakespeare so manchen seiner Gestalten in den Mund legt, mag übergenug Veweise sür seine Ansicht haben. Aber das wenigstens sollte er nicht leugnen, daß Unzählige in einem freudelosen, ärmlichen Dasein mit ihrer Arbeit ihm sein Dasein erhalten, ohne dieses zeitliche Leben je angenehm und schön gestalten zu können. Das aber, was allen jenen Enterbten zuletzt die Kraft und Freudigkeit zu ihrer Arbeit verleiht, ist die in unserem Volke noch immer lebendige Überzeugung, daß nicht die äußeren Lebensumstände über den Wert des Menschen entscheiden, daß es eine innere Vergeltung gibt, die unabhängig ist von den Glückszufällen dieser Zeitlichkeit. Laßt jene Vernunstgründe zur allgemeinen Überzeugung aller werden, wäre da wirklich noch ein geduldiges Ertragen von Leid und Niedrigkeit möglich, wie es doch den allermeisten auferlegt ist?

Unzählige mag es in unseren Tagen geben, denen jeder Gedanke an ein Fortleben nach dem Tode wie der größte Widersinn erscheint. Sonnenklar ergibt sich aus ihrem Verstande, daß mit dem leiblichen Tode alles zu Ende ist. Diese alle aber vergessen, daß ihr kleiner Durchschnitts= verstand nicht das Maß aller Dinge ist. Sie vergessen, daß es schon in der Welt der Erscheinung Dinge gibt, die über alle menschliche Schulzweisheit hinausgehen. Die Unendlichkeit und Ewigkeit der sichtbaren Welt

ift uns genau ebenso unbegreiflich, wie uns die räumliche und zeitliche Begrenzung dieser sichtbaren Welt unbegreiflich ist. Wir stehen hier, wie in so vielen anderen Fragen, vor einem auch dem tiefsten Verstande unlösbaren Nätsel. Daß schon die sichtbare Welt unendlich viel reicher und größer ist, als es die kühnste Phantasie sich ausmalen kann, das wenigstens sollten wir nicht leugnen.

Und nun erst die Geisteswelt. Platte Alltagsweisheit hat zu allen Zeiten alles Geistige geleugnet. Aber die tiefsten, umfassendsten Geister, um nur einen Goethe, einen Kant, einen Bismarck, einen Richard Wagner zu nennen, haben wahrlich ganz anders gedacht.

Goethe faßt Kants Meinung mit den Worten zusammen:

«Du haft Unfterblichkeit im Sinn; Kannst du uns deine Gründe nennen? Gar wohl! Der Hauptgrund liegt darin, Daß wir sie nicht entbehren können.»

So sehr er mit dem großen Denker wußte, daß der Begriff der Unsterblichkeit nichts anderes ist als ein Gleichnis, so sehr war er doch überzeugt, daß ihm zuletzt vielleicht mehr Wirklichkeit zukommt, als den Begriffen Zeit und Raum. Mußte er doch bekennen:

«Lange hab ich mich gesträubt, endlich gab ich nach, Wenn der alte Leib zerstäubt, wird der neue wach. Und solang du dies nicht hast, dieses Stirb und werde, Bleibst du nur ein trüber Gast auf der schönen Erde.»

3.

Darum sagen wir, unser Menschengeist in uns zeugt von einem Fortleben nach bem Tobe, am gewaltigsten aber bie Gottheit über uns.

Allen Zweislern und Spöttern ruft Tesus zu: «Ihr irret und wisset die Schrift nicht, noch die Kraft Gottes.» (Matth. 22, 29.) Im Lichte der Ewigkeitsgedanken der Heiligen Schrift erscheint uns vieles gar anders als im trügerischen Lichte menschlicher Meinungen. Diese ewige Weisheit redet zu uns von einem Gott, dessen "Gnade währet von Ewigkeit zu Ewigkeit über uns.» (Psalm 103, 17), der ein Gott ist enicht der Toten, sondern der Lebendigen. Wer die Führungen dieses Gottes an sich ersahren, wer es erlebt, daß auch die dunkelsten Wege im Lichte endigen, der wird vertrauen lernen, daß «uns weder Tod noch Leben scheiden mag von der Liebe Gottes». (Kömer 8, 38 ff.)

Der Gott über uns gibt uns Hoffnung auch im finsteren Tal des Todes. Wo lebendiger Glaube an Gott ist, da wird auch Unsterblichkeits= glaube sich finden, wo letzterer gänzlich dahingefallen ist, wird auch der Gottesqlaube erblassen.

Gewiß, ses ist noch nicht erschienen, was wir sein werden»! Ob wir uns das Fortleben zu denken haben als Läuterung der in uns waltenden Geisteskraft in anderen Formen bis zu endlicher Vollendung oder als ein sosortiges Eingehen in ewige Ruhe des Geistes, wir wissen es nicht. Genug, daß wir ausharren und kämpfen in der Gegen wart nach unserer besten Kraft. Gott, sder größer ist als unser Herzen (1. Joh. 3, 20), wird mit uns sein, hier und dort, damit sich erfülle das Sehnsuchtslied aus grauester Vorzeit: «daß unser Mund voll Lachens und unsere Zunge voll Kühmens sein wird, daß man sagen wird: der Herr hat Großes an uns getan».

Umen.

## Arbeiten und nicht verzweifeln.

Predigt am 6. Jänner 1907 in der Christusfirche in Laibach

bon

### Isfarrer Hegemann.

Textwort: «Wer gestohlen hat, der stehle nicht mehr, sondern arbeite und schaffe mit seinen Sänden etwas Gutes, auf daß er habe zu geben bem Dürftigen.»

Brief an bie Ephefer 4, 28.

in neues Jahr, ein neuer Lebensabschnitt! Frisch Vertrauen, froher Mut, ein neues Hoffen zieht durch unser Herz. «Glück zum neuen Jahre!» Das ist doch nicht bloß eine leere Redensart, sondern lebendige Zuversicht in vielen Herzen. Und es darf und soll so sein. Alter Fluch soll immerdar sich wenden, neuer Segen immerdar sich erfüllen. Wie die reinen Fluten eines Stromes allen Unrat der Menschen auflösen und klären, so tilgt der Zeitenstrom, dessen Kauschen wir um die Jahreswende deutlicher vernehmen, vergangene Schuld, vergangene Not. Nicht ewig soll sich die Schlammwelle der Vergangenheit fortwälzen, einmal muß sie doch in sich versinken. Für alles gibt es Sühne, und die Zeit, die alles heilende und versöhnende, sie läßt aus allen Kuinen neues Leben erblüchen.

Ein Vorgang aus der wunderbar tiefen Entwicklung des alttestamentlichen Prophetentums kann uns diese Überzeugung stärken. Durch
Jahrhunderte hatten die Propheten einem welttrunkenen, selbstbewußten
Völkchen das Unglück geweissagt, da kamen die betäubenden Schläge, die
alles das erfüllten, was die Unglücksboten gedroht. Der Tempel war in
Schutt gesunken, das Volk gebannt, der Gottesdienst vorüber. Da ging
die Rede: «Unsere Sünden lasten auf uns und wir vermodern darin.»
Jeht schlägt die Weissagung um, aus der Drohung wird die Verheißung.
Waren die Propheten früher den Illusionen der Zeit entgegengetreten,

so traten sie nun ihrer Hoffnungslosigkeit entgegen und richteten den Glauben an die Zukunst auf. Ein Heseiel trat dem Sprichwort entgegen: «Die Väter haben Herlinge (unreise, saure Trauben) gegessen und den Kindern sind die Zähne davon stumpf geworden.» Denn wenn Gott auch die Sünden der Väter an den Kindern heimsucht bis ins dritte und vierte Glied, so ist doch auch das andere wahr: «Alle Seelen sind sein; wie des Vaters Seele, so auch des Sohnes Seele, sein sind sie beide.» «Warum wollt ihr sterben, ihr vom Hause Israel? Gott hat fein Gesallen am Tode des Sterbenden, darum bekehret euch, so werdet ihr leben.» (Heseiel 18.) Und der prophetische Schriftseller, dem wir Ieben.» (Heseiel 18.) Und der prophetischen Hymnus: «Laßt die Trauer sahren, die Erlösung steht vor der Tür. Leidet nicht immer unter euch selber, Iehova nimmt die Last der Vergangenheit von euch ab und vergibt euch, wendet euch dem Reuen zu, das er schafft.»

Laß fahren, was bein Herz betrübt und traurig macht. Laß fahren die Last der Vergangenheit, sie ist verschwunden und dahin und aufsteigt der goldene Tag der Zukunft:

- 1.) Wer gefündigt hat, der sündige nicht mehr, das fei unsere Buße für die Bergangenheit.
- 2.) Arbeit und durch die Arbeit das Wirken zum Wohl unserer Mitmenschen, das sei uns Halt und Hort für die Zukunft.

I.

Der Apostel legt uns die Ermahnung vor: . Wer gestohlen hat, der stehle nicht mehr. Dewiß mag mancher fagen: Diese Predigt gilt mir nicht, da ich nie geftohlen habe. Und es mag sein, daß keiner unter uns gestohlen hat. Aber wir find doch berechtigt, das Stehlen hier als einen Einzelfall für ein Allgemeines anzusehen. Gestohlen haben wir vielleicht nicht, gefündigt haben wir alle und damit Gott ein Rleinod veruntreut. Da ift feiner, in beffen vergangenem Leben nicht Fleden waren, blutigrot, teiner, ber nicht Schuld und Schande auf fich geladen hatte. Bewiß, unzählige find fündloß — nach ihrer eigenen Behauptung. Der Durchschnittsmensch hat feine Gunde begangen, - wenn man ibn felber bort. Aber jeber eblere, ernstere, tiefere Mensch hat Sünden, vielleicht nicht immer solche, die in ben Angen der Mitmenschen schwer wiegen, aber solche, die er felbft schwer erträgt. Behandle jeden nach Berdienst, und wer ift vor Schlägen ficher?» Um einen der Edelsten und Besten zu nennen, den heidnischen, verfrüppelten Sflaven Epiftet, der zur Apostelzeit in Rom lebte, der da fagt: . Redet dir jemand Ubles nach, fo beginne keine Rechtfertigung bem Gesagten gegenüber! Antworte nur: Er hat eben die anderen Fehler,

die mir anhaften, nicht gewußt. Sonst hätte er nicht jenes allein gesagt.» Oder um einen anderen zu nennen, der von hohem und berechtigtem Selbstgefühl erfüllt war, Goethe: «Man darf nur alt werden, um milde zu sein; ich sehe keinen Fehler begehen, den ich nicht auch begangen hätte.»

Also keiner, keiner hat das Recht zu sprechen: «Ich danke dir, Gott, daß ich nicht bin wie ein Dieb.»

Aber feiner soll auch sprechen: Ich bin nun einmal so, also sündige ich weiter, oder ich bin verurteilt, die Last der Vergangenheit weiterzuschleppen, an mir ist nichts mehr zu bessern. So spricht Leichtssinn oder Verzweislung. Die göttliche Stimme aber spricht durch den Mund des Apostels: Wer gesündigt hat, der sündige nicht mehr. Wer den Mitmenschen gefränkt hat, der unterlasse es künstig; wer durch Ausschweisung oder Trunk gesehlt hat, der tue es nicht mehr; wer durch Trägsheit und Nachlässissiels seine Verhältnisse zerrüttete, der meide diese Fehler.

Die beste, ja die einzig wahre Buße ist die, daß wir das Böse lassen. Um jenen eben genannten Spiktet nochmals anzusühren: «Der in der Weisheit Ungebildete zeigt sich darin, daß er anderen Vorwürse macht, wenn es ihm selber übel ergeht; der Anfänger in der Weisheit verrät sich dadurch, daß er sich die Vorwürse macht; der wahrhaft Gebildete aber macht weder einem anderen noch sich selber Vorwürse.» Gewiß, der natürsiche Mensch schlägt immer um sich, der Mensch aber, welcher eintritt in den Tempel der Erkenntnis, schlägt in sich. Er sucht die Schuld nicht draußen, da sucht sie der Tor, er sindet sie in sich, er bringt sie ewig hervor. Aber höhere Weisheit noch ist es, «zu vergessen, was dahinten ist, und sich zu strecken nach dem, was vor uns ist.

Wie wenig wird doch in allen Religionen dies verstanden und befolgt! Mit Weihungen, Büßungen, Opferungen sucht man Vergangenes auszutilgen, als wenn Gott über das Vergangene zürne. Von einer Hölle träumt man, da Sünder zur Strafe für Vergangenes schmachten müssen. Uralte Prophetenweisheit ist noch immer unverstanden: «Gott hat nicht Gefallen am Tode des Gottlosen, sondern daß er sich bekehre von seinem Wesen und lebe.» Alles, auch das Furchtbarste, was an Folgen des Vösen sich aufhäuft, sollte doch, sür den Christen, sich unterstellen, nicht unter den Gedanken der strasenden Gerechtigkeit, sondern der erziehenden Liebe, jener «Gnade, die da währt von Ewigkeit zu Ewigkeit», auch hinüber über die sinstersten Schandtaten, wie ein Friedensbogen, der sich über Albgründe wölbt. Der Christ mit seinem Glauben an die Liebe in der Allmacht und die Allmacht in der Liebe sieht immer Ansang, nimmer Ende, in aller Ernte doch auch Saat, in allem Verderben unzerstörsbares Leben.

Bewiß, man will nichts wiffen mehr von diefer allmächtigen Liebe. Aber hinter all ben fpigfindigen Gründen für die Leugnung Gottes fteht nur ein Wunsch: der Verantwortung ledig zu werden für die Vergangenheit. Berblendete Toren! Sie lengnen die allwaltende herrschende Beiftesfraft, die in und durch und über allem Naturgeschehen wirkt, und sie sehen nicht, daß sie sich durch diese Lengnung für rettungsloß in dem Naturmechanismus verflochten erflären, der fie germalmen müßte, wie ein Betriebe von taufend eifernen Rabern und Bahnen, in bas wir bineinfturgen, uns germalmt. Wenn wir aber mitten in Diesem ehernen Ratur= mechanismus die Sand des ewigen Beiftes, der ihn hervorgerufen, faffen fönnen, als Beift von seinem Geifte, find wir zwar belaftet mit sittlicher Freiheit und Verantwortlichkeit, aber damit auch begnadet mit der Möglichkeit völliger Erneuerung. Wie es jener Prophet Sefefiel einem verzweifelten Bolt predigte, das in dem fundigen Zusammenhang des Gangen zu verfinken glaubte: «Die sittliche Freiheit legt zwar dem einzelnen eine schwere Verantwortlichkeit auf, aber sie gewährt ihm auch den Troft, daß er aus der Raufalität heraus fanur, daß er fich bekehren fann und leben.»

Darum nie zu früh und nie zu spät! Nie zu früh! Das wäre mutwillige Verstocktheit. Jedem Sünder verzeiht Gott unbedingt, mittelsos, denn jede Bekehrung ist Sündenvergebung, und jede Sündenvergebung, die nicht Vekehrung ist, ist Priestertrug. Einem Sünder aber verzeiht Gott nicht, dem, der sündigen will. Wer morgen sich bessern will und heute sehlen, wird sich niemals bessern, bevor sein «Heute» kommt. Dieses «Heute» ist aber in Wahrheit ein «Niemals!», sosern sein Sinn nicht völlig anders würde. Und doch, ist nicht dies Bu früh — zu früh für das Heil!» die Stimmung der allermeisten?

Aber auch das andere: «Zu spät» ist nicht minder verhängnisvoll! Niemals zu spät! Wir wissen es alle: es ist oftmals zu spät! Zu spät! Bei wieviel versämmten Gelegenheiten, nach wieviel schweren Fehlern, an wieviel Gräbern, nach wieviel endlicher Versöhnung! Da ist's zu spät. «Was du der Minute ausgeschlagen, gibt keine Ewigkeit zurück.» Das ist eine düstere Weise, die ewige Melodie von tausend gebrochenen Herzen.

Aber «wenn du auch noch so viel verloren, du selbst doch nie verloren bist».

Für vieles mag es zu spät sein, für dich ist es nicht zu spät! Wenn du tausendmal fehltest, so ist es nicht zu spät, das Böse zu lassen. Nicht dein Fehler, sondern dein Gedanke, daß es zu spät sei, ist dein Fluch, und gegen diesen Gedanken eben sollst du kämpfen. Und in allen

neuen Fehlern, die sich häufen, wie Welle um Welle zum Ufer sich drängt, sollst du des Fehlers Segen nicht vergessen:

«Fehlst du, laß dich's nicht betrüben, Denn der Mangel führt zum Lieben; Kannst dich nicht vom Fehl befreien, Wirst du andern gern verzeihen.» (Goethe.)

Des Fehlers änßere Folgen willig tragen mit gefaßtem Geiste, durch keinen Fehler dich entmutigen lassen, ihn unermüdet zu bekämpfen, das ist gewiß in Gottes Augen genug und die Gewähr, daß du einmal beine Fehler überwinden wirst.

II.

Dazu bedarf es dann freilich auch des großen Heilmittels, das der Apostel uns reicht: «Wer gesündigt hat, der fündige nicht mehr, sondern arbeite.» Die Segensmacht der Arbeit ist's allein, der aller Fluch weichen muß.

Sin Dichter unserer Tage fragt: «Warum hat keine Religion vor allem anderen das Gebot: Du sollst arbeiten!?» Und man hat es Jesus Christus immer häusiger vorgeworsen, daß er den Kulturwert der Arbeit ganz versannt, ja die Arbeit verboten habe, als er sprach: «Sehet die Bögel unter dem Himmel an; sie säen nicht, sie ernten nicht, sie sammeln nicht in die Scheunen und euer himmlischer Vater nähret sie doch. Und die Lilien, sie arbeiten nicht, auch spinnen sie nicht.» Also nur beten, nicht arbeiten sei Jesu Evangelium!

Sollte aber der nicht gearbeitet haben, der im Dienste der Brüder sich verzehrte, zu helfen und zu heilen? Ermattet von ernster Tätigkeit für die Elendesten wird er uns öfters geschildert. «Ich muß wirken, solange es Tag ist, es kommt die Nacht, da niemand wirken kann.» Und hat er nicht unvergängliche Worte der Weisheit und Schönheit gesprochen? Glaubt man denn wirklich, daß ihm diese ohne ernste, eindringende Geistesarbeit zugefallen seien? Der will man im Ernste behaupten, daß nur die Arbeit der Hände Arbeit sei und nicht auch die des Kopses?

Gewiß, wir finden die Mahnung zur Arbeit im Evangelium nicht Aber doch nur, weil sie dem, der das Evangelium verstanden, völlig selbstverständlich ist. Luther deutet es mit Recht: «Der Glaube ist ein lebendig, schäfftig, tätig, mächtig Ding; er fragt auch nicht, ob gute Werke zu tun sind, sondern ehe man fragt, hat er sie schon getan und ist immer im Tun.» Der Glaube ist Vorwegnahme der Zukunst. Wie sollte er nicht alles in rastlosem Tätigkeitsdrang einsehen, um diese Zukunst heraufführen zu helsen. Die ganze unendliche Regsamkeit unserer

Kultur ist nichts anderes als die Entfaltung des Schöpfungsbefehles: Machet die Erde euch untertan», wie der Naturforscher Dubois-Reymond urteilte, daß erst die christliche Unterscheidung von Schöpfer und Geschöpf die eigentliche Naturkenntnis möglich gemacht habe.

Arbeit ift Fluch und Segen! Mühfeliges Los geplagter Menichen. benen Dornen und Difteln ber Lebensacker trägt ihr Leben lang. Er= schütternder Klageruf auch des Frommsten: Die ein Knecht sich sehnt nach dem Schatten und ein Tagelöhner, daß feine Arbeit aus fei, alfo habe ich wohl ganze Monden vergeblich gearbeitet und elender Nächte find mir viele geworden.» (Siob 7, 2 f.) Und bennoch, zugleich ber höchste Segen: «Der größte Sinnengenuß, ber gar feine Ginmischung von Etel bei sich führt, ift, in gesundem Zustande, Ruhe nach der Arbeit. (Rant). Müßiggang ift aller Lafter Anfang, «in ber arbeitenben, burftigen Alasse finden sich die wenigsten Narren, wohl aber unter Reichen, Mächtigen, Müßigen». Und Arbeit aller Tugend und Erneuerung Anfang. Wir finden viele Menschen mit den schwerften Mängeln und Gunden; solange sie der Bucht geregelter Tätigkeit noch gewachsen sind, find fie im Rerne noch gefund. Und umgekehrt, die allerbesten Eigenschaften find fast wertlos, wo der ernste, anhaltende Wille zur Arbeit und raftloser Betätigung mangelt.

Also «greif entschlossen zur Arbeit! Was die Träne nicht löft, löft. bich erquickend, der Schweiß». Der heutige Sonntag ift der Epiphanien= ober Erscheinungstag mit seiner frohen Botschaft: «Es ift erschienen die heilsame Gnade Gottes allen Menschen», und seiner Mahnung, die zu= gleich der tieffte Sinn jener Botschaft ift: «Die Ernte ift groß, aber wenige find ber Arbeiter; bittet den Herrn der Ernte, daß er Arbeiter in feine Ernte fende. Diefer Tag der Miffion erinnert uns an die große Arbeitsmiffion, die einem jeden von uns gestellt ift, nicht Bergangenem nachzutrauern, nicht müßig der Zufunft zu harren, sondern als Gottes Werkzeuge der Gegenwart abzuringen, was sich aus ihr machen läßt. Alles echten Lebens Geheimnis ift dies, daß es nicht darauf ankommt, was und das Leben bietet, fondern was wir aus dem und ge= schenkten Leben zu machen wissen. Ift doch kein Leben so ver= dorben, daß nicht noch ein Segen baraus stammen könnte. Darum verdirb es nicht völlig, weil es zum Teil verdorben, sondern lege mit Berg und Sand hinein, was du mit befter Rraft hineinlegen fannft.

Aber nicht zu selbstsüchtigem Genießen und Erwerben, so wäre alle unsere Arbeit ein sinnloser Frondienst, sondern zu selbstlosem Dienst für andere. «Arbeite, auf daß du habest zu geben dem Dürftigen.» So reich ift keiner, daß er auch nur einen Bruchteil seines Gutes mutwillig ver-

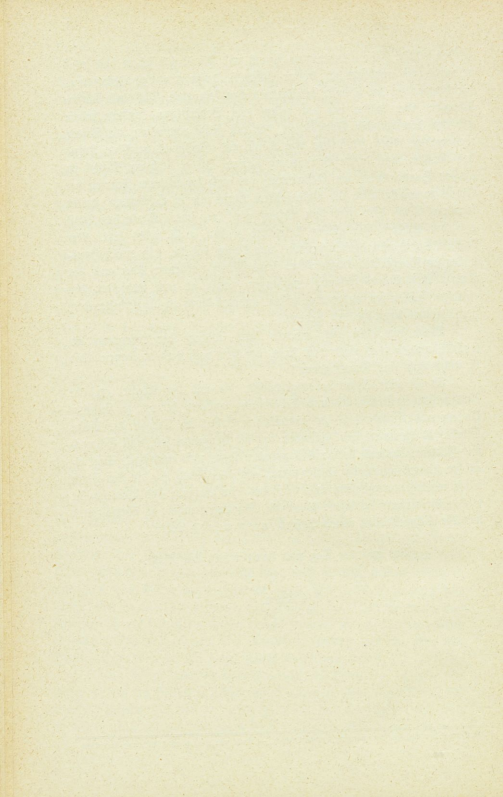
geuden dürfte. Gin anvertrautes Pfund und Pfand fei jedem das, was er ererbt oder erarbeitet hat, beffen hochste, ja beffen einzige Bestimmung Die Berwertung im Dienste der Mitmenschen sein muß. Nicht mit bloken Ulmosen aber helfen wir am besten bem Bedürftigen, sondern indem wir ihm den hochsten Gottesfegen, den wir felbst empfingen, die Arbeit, weitergeben. Und felbst der von Runft und Geschmack verklärte Lurus des Reichen kann dieser Bestimmung dienen. Ift er doch ein Mittel im großen Saushaltplan ber Gefamtheit, um auch die feineren Formen der Arbeit zu ermöglichen, die ohne folchen Luxus nie in Erscheinung treten fönnten. Auch der gibt dem Bedürftigen, wer durch Werke der Runft und der höheren Fertigkeiten besondere Gaben in Tätigkeit fest. Mur daß ein jeder, auch der Vornehmfte, vor Augen behalte, daß er als haushalter im Dienste der Mitmenschen seine Mittel verwende. Aber auch der Urmste mag Lebenserhöhung empfangen, wenn er zum wenigsten ben ehrlichen Willen hat, anderen zu helfen, unbeiert durch all die verbitternden, verhärtenden Ginfluffe bes Lebens.

Wohl dem, der noch arbeiten kann, solange der Lebenstag ihm leuchtet, und wer es nicht mehr kann, der kann noch sterbend segnen. Und ift nicht auch dies Arbeit genug?

Es ist eine kleine Lebensgeschichte, die uns der Apostel erzählt: Aus rechtloser Selbsthilfe und Schädigung anderer heraus, zu sittlicher Umkehr und Einkehr hin, zu unermüdeter Arbeit im Dienste der Liebe. Möchte es die unsere sein! Hinter uns die Vergangenheit, voll Schmach und Fehlern, die uns doch nichts anhaben kann, weil uns starke Segensmächte überwältigten, die stärker waren als aller Fluch, ja, die den Fluch selbst in Segen wandelten, und vor uns eine Aufgabe des Wirkens sür solche, die unserer bedürfen: so ist die Gegenwart unser, so überschreiten wir die Schwelle des neuen Jahres in ein neues Leben:

«Bor uns der Tag und hinter uns die Racht.»

Amen.



# Arm und Reich.

Predigt, gehalten am 28. April 1907

non

Ifarrer Dr. Ottmar Hegemann in Taibach.

-<del>×</del>

Lukas 16, 19-31.

Oftern und Himmelfahrt! Feste, die wie Brücken in die Welt eines jenseitigen Lebens der Christenheit vor und hinter uns liegen. Die Frage nach dem Jenseits wird uns durch diese Feste vorgelegt, wie sie Jesus im Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus beantwortet hat.

Nichts hat durch Jahrhunderte so die Phantasie der Christen bewegt als das farbenprächtige Gemälde von Himmelsfreuden und Höllensquasen, das uns in diesem Gleichnis aufgerollt wird. Vor kurzem stand ich auf jenem Laguneneiland Torcello, einst ein Sit eines blühenden städtischen Gemeinwesens, das mit dem jungen Venedig wetteisern konnte, heute nur noch mit einigen einsamen Häusern besetzt. Geblieben ist nur die bischösliche Kathedralkirche, ein Denkmal der ältesten christlichen Jahrshunderte! Hier auf der Kückwand ein großes Gemälde des Weltgerichts in altertümlichem Mosaik. Wie ergreisend predigen uns doch diese primitiven Darstellungen aus grauer Borzeit längst versunkener Geschlechter das Eine, was ihrer Seelen tiesster Inhalt war, jene erschütternden Bilder von den Qualen der Verdammten und den Freuden der Sesigen.

«Die Posanne tönt! Die Gräber beben! Und das Herz, Aus Aschenruh Zu Flammenqualen Wieder aufgeschaffen, Bebt auf.» Nirgends hat Jesus sich so aussührlich über das Jenseits geäußert wie in unserm Gleichnis, wenn wir absehen von jenen längeren Gerichtsereben (Matth. 24, Mark. 13, Luk. 21), von denen wohl mit Recht bestritten wird, ob sie im einzelnen wirklich von Jesus stammen.

Was aber ist die Lehre unsres Gleichnisses über das Jenseits? Daß wir, wie es oft geschah, nicht jeden Einzelzug allzu wörtlich zu nehmen haben, sollte von vornherein seststehen. Es ist unzulässig, aus unserm Gleichnis Aufstellungen über die Beschaffenheit von Himmel und Hölle, von ihrer gegenseitigen Entsernung und vom Hingelangen des Menschen an diese Orte zu entnehmen. Wäre das möglich, so müßten wir aus diesem Gleichnis ja freilich hier lernen, daß sich im Reiche der Toten zwei getrennte Käumlichseiten besinden, die durch eine unübersteigsliche Klust getrennt sind, obgleich man sich gegenseitig von beiden Orten aus beobachten kann. In der einen ruht der Arme, nachdem er von Engeln in das unterirdische Paradies getragen worden ist (nach Luk. 23, 43), an dem Busen des Erzvaters Abraham und genießt dort die höchste Erquickung; in der andern wird der Reiche von Feuerslammen gequält und von brennendem Durst gepeinigt. Beider Schicksal ist völlig unwiderzrussich, jede Linderung ist ausgeschlossen.

Aber es muß boch zunächst betont werden, daß alle diese Vorftellungen einfach den Anschauungen entlehnt sind, welche Jesus bei seinen Zeitgenossen vorsand. Diese aber, so gewiß ihnen tiese geistige Wahrheit zugrunde liegt, sind doch völlig sinnlich aufgefaßt und ausgemalt, können also dem Übersinnlichen nicht wahrhaft entsprechen.

Bor allem aber ist es überhaupt gänzlich falsch, Gleichnisse Sesu zu mißbrauchen, als seien es Katechismusabschnitte, in denen eine Reihe einzelner Lehrstücke aufgezählt werden. Vielmehr sollten wir Jesu Gleichenisse als Organismen fassen, bei denen mancherlei dienende Nebenteile einem Hauptgedanken unterstellt sind. Jene Nebenteile bilden ein Wurzelund Kankenwerk, das nicht um seiner selbst willen da ist, das vielmehr abgelöst und beseitigt werden kann und soll, wenn der eine fruchtsbringende Gedanke herausgestellt ist. Oder anders ausgedrückt: Jene Gleichnisse bieten eine «Pointe» und daneben mancherlei Einzelzüge, die nur zur Ausmalung und Verdentlichung in Vetracht kommen.

So erhebt sich denn also die Frage: Worin besteht bei dem Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus der Grundgedanke, dem sich alles andere unterordnet? Wir werden zunächst auf den Gesdanken geführt: Es gibt eine Ausgleichung. Unzweideutig heißt es: Der reiche Mann hat sein Gutes bereits im Diesseits empfangen, er hat im Jenseits nichts Gutes mehr zu beanspruchen. Dem armen Lazarus

aber wird alles Gute, das er im Diesseits noch nicht empfangen hatte, nun nachträglich geboten. Also wem es auf Erden schlecht ging, der wird im Jenseits dafür «getröstet», wem es auf Erden gut ging, der wird gepeinigt.

Gewiß hat der Evangelift Lukas, der uns dieses Gleichnis über= liefert, eine folche Unschauung gehabt. Wenigstens laffen sich die Wehrufe über die Reichen und die Seligpreisungen der Armen (Luk. 6, 20-25) faum anders deuten. Aber Jefu Evangelium, auf deffen Grundgedanken wir doch immer wieder zurückgeben muffen, steht gewiß in schneidendem Widerspruch mit dieser Annahme. Das ift ja das Wesentliche und grund= legend Neue an diesem Evangelium, daß Jesus immer wieder hervorhebt: es kommt auf das Innere und nicht auf das Außere an. Der Urme, deffen Herz von giftigem Neid verzehrt wird, fteht dem Beil mahr= lich nicht näher als der Reiche, der sein Besitztum als anvertrautes Gut treulich zu verwalten sucht. Wohl hat Jesus in seinen grundlegenden Worten die Gefahren des Reichtums in furchtbaren Worten ausgemalt, zwischen Gott und dem Mammon, d. h. dem um seiner selbst willen er= ftrebten Geld, uns die Bahl geftellt, aber doch auch den Reichen bas Troftwort gesprochen: Bei ben Menschen ift es unmöglich, daß fie selig werden, aber bei Gott sind alle Dinge möglich, (Matth. 19, 26). Wie tann derfelbe Meister die Lehre haben aufstellen wollen, daß Reichtum als solcher den Besitzer zum Höllenfeuer verdammt, Armut als solche Anwartschaft auf die Seligkeit gewährt?

Nein, das fann nicht der Grundgedanke dieses Gleichniffes fein. Aber auch nicht bas, was man ganz allgemein bafür hält. Der Reiche, fo fagt man, halt in immerwährendem Wohlleben und Sinnengenuß alles Göttliche und Ewige für einen abergläubischen Traum. Sein Berg ist erstarrt in Selbstsucht und Unbarmherzigkeit, so daß er den armen leidenden Mitmenschen, der vor seiner Türe liegt, nicht wahrnimmt. Statt ihm von feinem Überfluß zu fpenden, läßt er ihn im Glend verfommen, die hunde felbit, die dem Armen die Schwären lecken, find barmherziger als er. Und wie ber Heiland gefagt hat: «Selig find bie Barmherzigen, denn sie werden Barmherzigkeit erlangen,» fo gelte auch das Umgekehrte: «Wehe den Unbarmherzigen, denn sie werden unbarm= herzig gestraft werden.» denn wer nicht Barmberzigkeit in sich selbst trägt, fann auch nicht der Barmberzigkeit teilhaft werden. Umgekehrt Lazarus, der an schwerer, unheilbarer Krankheit dahinsiechende Bettler, der schon durch den Namen, ben ihm Jesus beilegt, als bas gekennzeichnet sei, wofür ihn der Heiland erklären will — Lazarus d. h. «Gotthilf», der Mensch, beffen alleinige Silfe ber Gott ift, auf ben er traut. Go gelte von ihm, wie Martin Luther fo schon von ihm ausführt, das herrliche Propheten=

wort: «Gesegnet ist ber Mann, der sich auf den Herrn verläßt und der Herr seine Zuversicht ist» (Jer. 17, 7).

So wertvoll alle diese Betrachtungen sind, so scheint es doch, als ob das Gleichnis selbst nicht auf sie hinleitete. Wenn wir das Gleichnis nehmen so wie es ist, so sinden wir, daß mit keiner Silbe angedeutet ist, ob Lazarus ein Gerechter, ob der Reiche ein Gottloser war. Auch Abraham, der in diesem Gleichnis wie ein katholischer Heiliger eine Heilsmittlerstellung hat, sagt nichts davon, daß die Seligkeit des Lazarus Belohnung und die Qual des Reichen Bestrafung sei.

Wäre denn nicht auch eine folche Auffassung eine im Grunde jüdische und unchriftliche? Nämlich, daß gute Taten mit reichen finnlichen Freuden im Jenseits belohnt, bose aber mit furchtbaren Söllenqualen beftraft werden! Jesu erhabenfte Lehre, an der alle übrigen Lehren sich messen lassen muffen, ift boch die, daß Gott die allmächtige Liebe ift. Wie kann er haben lehren wollen, daß ein Mensch für endliche Berirrungen unendliche Höllenstrafen zu erdulden habe? Gilt denn nicht für alle menschlichen Versündigungen zulett doch das große Heilandswort: «Bater, vergib ihnen, benn fie wiffen nicht, was fie tun.» Ift benn nicht alles Bose zum größten Teile Unwissenheit und Frucht schlechter Einflüffe, die fast unwiderstehlich die Menschen ergreifen? Gilt denn nicht immer wieder das frangofische Sprichwort: «Alles verstehen heißt alles verzeihen?» Und verzeiht benn nicht Gott nach unsrer chriftlichen Überzeugung alles, auch das Furchtbarfte, reichlich und täglich aus lauter göttlicher Güte und Barmherzigkeit? Alle Leiden und Übel des Lebens muffen im Glauben nicht als Strafe, fondern vor allem als Erziehungsmittel, also als Liebeswege erfaßt werden. Gin Leiden aber, das un= widerruflich nur Bein wirfen würde, ware fein Liebesweg mehr, fondern nur ein Beweiß furchtbarer, unversöhnlicher Rache.

In dem allen kann also der Grundgedanke des Gleichnisses vom reichen Mann und armen Lazarus nicht liegen. Diesen Grundgedanken werden wir nur dann recht verstehen, wenn wir uns vor Augen halten, daß Jesus das Heil, wie er es vor allem als etwas Innerliches erfassen lehrt, so auch als etwas Gegenwärtiges, Erfahrungsmäßiges. Niemals will uns Jesus in seinen Reden und Gleichnissen eine Anweisung auf die Zukunft geben, sondern immer will er uns das Heil als einen gegenwärtigen Schatz ergreisen lehren. Das Heil, das uns Jesus bringt, ist uns nahe, es ist in uns. Und alle Widersprüche der Außenwelt können und sollen daran nichts ändern.

Gerade das aber ift die gewaltige Lehre dieses Gleichnisses, die uns hier in eindrucksvollen Bildern gepredigt wird: Es ist das wahre

Heil in weitestem Umfang unabhängig von den äußeren Berhältniffen.

Heinwand. Nehmen wir Jesus beim Wort, wie wir ja wohl dürfen: «Er lebte alle Tage herrlich und in Freuden.» Also nicht, wie so oft, wo tiefer Ekel auf dem Grunde des Freudenbechers lauert, sondern ein genußfroher und alle Tage seines Lebens genußfähiger Mann, der die Freuden des Lebens ausschöpft, wie einer ein Bergwerk andaut, dis die letzte Mine erschöpft ist. In wenig Strichen ein Vild dessen, was wir uns als höchstes Glück erwünschen. Und daneben das Vild des entsetzlichsten Fammers. Entwürdigende Armut, der nur Brosamen, die von des Reichen Tisch fallen, gegonnt sind; tiesste Verlassenheit, der nur die Hunde, die mitleidig oder gar ekelerregend Gesellschaft leisten; qualvollste, widerwärtigste Krankheit. Es soll das Vild eines Zustandes gegeben werden, der in jeder Hinsicht das äußerste Gegenstück ist zu den glückslichen Verhältnissen des Reichen.

Und doch stimmen wir alle in tiefstem Seelengrunde dem Heiland zu, wenn er uns sagen will, daß der wahre Wert des Menschen nicht abhängig ist von diesen äußeren Verhältnissen. Das, was Iesus über das Ienseits sagt, welches beiden Personen des Gleichnisses nach ihrem Tode bereitet ist, das ist doch zulet nichts anderes, als ein Ausdruck sür das, was schon im Leben des Diesseits in beiden innerlich lebendig war. Daß einer lächeln kann und immer lächeln — in Prunk und Glanz, in Freuden und Ehren — und doch ein Schurke sein, ein Verworsener, Unseliger, ist es nicht das, was wir so oft ersuhren? Und ebenso das andere, daß einer ein Jammerbild äußeren Elends sein kann, seines Lebens Losung die Qual, und doch ein Sdeling, vor dessen innerer Größe wir uns ehrsurchtsvoll beugen?

Es ist, als wolle Jesus in diesem Gleichnis den täuschenden Schleier, den verdeckenden Vorhang wegziehen, der uns in diesen dunklen Regionen das Auge verhült, damit wir durch den Schein hindurch das Wesen schauen, hier die züngelnden Gluten der Verdammung im Herzen des Reichen, dort die reichen Fluten des Seelenfriedens im Herzen des Armen.

Ist es denn nicht gerade das, was uns mit Flammenbuchstaben, so wie sie der Heiland in biesem Gleichnis braucht, in die Seele geschrieben werden muß? Immer wieder sicht es uns an und macht uns am Glauben irre, daß wir den ungeheuren Widerspruch zwischen innerer Würde und äußerer Lage an uns oder andern nicht verwinden können? Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, gewiß, aber er lebt doch

auch vom Brote, von seinen äußeren Berhältnissen und diese sind in unzählig vielen Fällen derart unzureichend oder schmerzbringend, daß wir klagend, verzweiselnd, zürnend immer auß neue daran irre werden, ob es denn wirklich wahr sei, daß

«überm Sternenzelt Muß ein lieber Bater wohnen.»

Nun, der Heiland will uns zurusen, daß kein Widerspruch des Lebens so schreiend ist, daß er nicht ausgeglichen werden könnte durch des Menschen innern, unzerstörbaren Wert, den kein Tod töten kann. Was wir als Jenseits nach außen hin setzen, das ist ja nichts anderes, als ein Ausdruck des Innenlebens, das wir auf seinen tiefsten innern Gehalt hin prüsen, wie es jener tiefsinnige Angekus Silesius ausgedrückt hat:

«Du sprichst: "Bersetze bich aus Zeit in Ewigkeit! Ist denn an Ewigkeit und Zeit ein Unterschied?"»

Also des Menschen mahres Heil und wahrer Wert ist unabhängig von den äußern Berhältniffen. Diefe heldenhafte, himmelerfturmende Bewißheit will und Jesus lehren im Gleichnis. Aber berfelbe Gedanke läßt fich nun auch in fein Gegenteil wenden: Beil und Wert unfres Lebens ift abhängig von unfrem innern Zuftand. Bas find fie benn anders die emporzüngelnden Gluten des Höllenfeners, in bessen der Reiche des Gleichnisses sich windet und vergebens nach Erquickung schmachtet, als die Beschreibung der Seele eines Menschen, in deffen Seele das Feuer ber Lüste unauslöschlich entzündet ift? Wer fennt es nicht in den Tiefen feiner Seele das Kener der ungezähmten Begierde, das uns, wenn es einmal keinen Sinnengenuß mehr gibt, verzehren mußte mit unftillbaren Bunfchen, wo wir vergeblich lechzen nach einem einzigen Waffertropfen der Erquickung. Ist es denn nicht bitter not, daß uns zugerufen wird von Anfang an, bevor jenes Feuer entzündet ift und dann immer wieder, wenn es entfacht ward: Süte dies Feuer! Zähme und bewache es, bevor es zu spät ift. Alle Wollufte des Drients konnen die Glut nicht stillen, wenn sie zum feurigen Moloch wurde, dem wir opfern müffen. Und die heiligen Grenzmarken des Guten und Bofen, die wir ja doch fennen ober ahnen, wir dürfen sie nicht überschreiten, wenn auch die Leidenschaft oder Natur noch so gebieterisch es fordert. Und wenn wir dabei umkommen, fo kommen wir um, beffer, als daß jene unheimliche Gewalt aus den Tiefen der Seele die Berrichaft erlange.

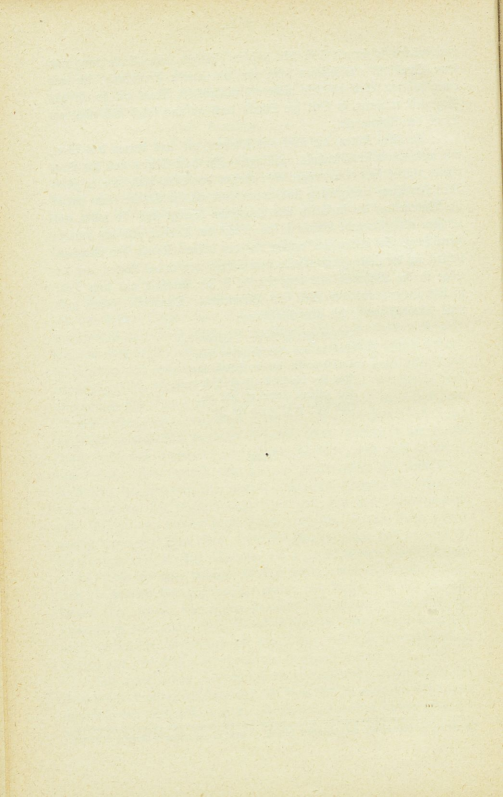
Und jener andere, in dessen Seele Himmelsfriede wohnt trot allen Jammers und aller Erniedrigung! Ist seine Gestalt nicht die beste Verstörperung der Wahrheit, daß die Kräfte des Innern mächtiger sind als das Äußere, mag es in noch so furchtbarer Weise das Innenleben zu

unterdrücken scheinen? Daß kein äußerer Zustand, keine Entbehrung und keine Qual uns ausschließen kann von der inneren Erquickung, die aus einer höheren Welt in diese niedere herabströmt? Wenn wir so oft das Gegenteil erfahren, so liegt die Schuld doch an uns selbst und nicht am Druck der Außenwelt.

In allen Nöten, die über uns kommen, gilt uns darum das Wort, mit welchem unser Gleichnis ausklingt: «Ihr habt Moses und die Propheten, höret sie.» Die ewigen Wahrheiten der Sittlichkeit, die in jedes Menschen Herz eingegraben sind, wenn auch oft die Schrift kaum lesbar ist, Wahrheiten, die in Gesetz und Propheten bezeugt sind, sie sollen uns leuchten als glänzende Sterne in der Nacht der Trübsal und der inneren Zerrüttung. So blicken wir empor aus den trüben Nebeln der Vergängslichkeit auf die lichte Himmelsseste, vom Schein weg in das Wesen, aus der Lüge in die Wahrheit, aus dem Dunkel in die Klarheit, aus dem Tode in das Leben, aus der Welt ins Himmelreich. Damit sie immer aufs neue lebendig werde die alte Mahnung:

«Denk nicht in beiner Trübsalshitze, Daß du von Gott verlassen seist, Und daß ihm der im Schoße sitze, Den hier die Welt als glücklich preist. Die Zukunft andert oft sehr viel Und setzet jeglichem ein Ziel.»

Umen.



#### "Betet ohne Unterlak!"

(1. Theffalonicher 5, 17.)

#### Predigt

am 13. Oktober 1907 gehalten in der evang. Kirche in Caibach von Pfarrer Dr. D. Hegemann.

Die Lehre des Amerikaners Ralph Waldo Trine ist die, daß der Gedanke die eigentlich herrschende Macht unsres Lebens ist. «Richt in den sichtbaren Tatsachen unsrer Berufswahl, unsrer Verheiratung, unsres Eintrittes in ein Amt und Ähnlichem sind die großen Wendepunkte unsres Lebens zu finden, sondern in einem stillen Gedanken, der unsk kam, wie wir auf unsrem Wege dahingingen, in einem Gedanken, der unsre ganze Lebensweise prüft und sagt: "So hast du getan, aber es wäre besser so." Und alle unsre späteren Jahre sind ihm untertan und folgen ihm wie Diener und sühren nach ihrem Vermögen seinen Willen aus.»

Nichts gleicht an umwandelnder Kraft der stillwirkenden Gedankensarbeit, die Zelle an Zelle unfres Seelenlebens ansetzt und damit Lebenssichtungen schafft, deren ausbauende und erneuernde oder zerstörende Kraft zuletzt auch äußerlich offenbar werden muß.

Wenn wir das anerkennen und ferner die Möglichkeit der Beeinsflussung unsres Gedankenlebens durch bewußte Geisteskätigkeit zugeben, dann ist uns damit eine Wasse gegeben, mit der wir zum Guten oder Schlimmen das Allergrößte ausrichten können. Die kühnsten Verheißungen Jesu Christi, an die wir wohl nie ernstlich geglandt haben, rücken damit herab in das Gebiet einfacher, nüchterner Erfahrung. «So ihr Glanben habt als ein Senstorn, so möget ihr sagen zu diesem Verge: Hebe dich von hinnen dorthin, so wird er sich heben, und euch wird nichts unmöglich sein.» Oder: «So ihr den Vater etwas bitten werdet in meinem Namen, so wird er es euch geben.»

Es sind Vertreter des praktischen Volkes der Amerikaner, Emerson, Trine u. a., welche diesen höchstgesteigerten Idealismus überzeugend gelehrt haben. Noch scheint unfre Zeit für diese Gedanken nicht reif zu sein,

auch in den kleinen Kreisen, die für Religion zugänglich find. Im Grunde fann freilich niemand die ungeheure Bedeutung der Gedankenübertragung leugnen, um nur an das Beispiel zu erinnern, daß der junge Beneral Bonaparte durch fein bloges Erscheinen im Peftspital zu Jaffa die Macht der Seuche brechen konnte, daß fo oft der Blick einer willensftarten Berfönlichkeit Menschen zu den außergewöhnlichsten Leistungen entflammte. Es handelt fich eigentlich nur barum, daß bie Macht bes Gedankens. die als Ausnahmsfall von jedem zugeftanden werden muß, als Gegenstand tagtäglicher Erfahrung und Benutung anerkannt werden foll. Wer bafür eintritt, dem wird wohl die Antwort zuteil, wie sie mir zuteil geworden ift: eine folche Methode bedeute nichts anderes, als die jesuitischen Gebets= exerzitien in anderer Form einführen wollen. Diese Antwort beweist, daß weniastens der Kern der Sache verstanden worden ist. Und sie ist im Grunde die beste Rechtfertigung des Bersuches, den wir anstellen möchten. Denn gibt es etwas, was unferm Beifte größeres Staunen einflößen tonnte, als die Willenstat, welche die Jefuiten vollbracht haben? Einige spanische Studenten, die durch die Rraft ihres eifernen Willens, vermittelft der von ihrem Führer ersonnenen Methode der Willenslenkung und Willensübertragung, eine halbe Welt umgewandelt, auf Jahrhunderte ihre Sand gelegt haben wie auf Wachs. Gewiß, es geschah bas im Dienste ber Finfternis und ber Anechtschaft. Aber hebt benn irgendwann ber Migbrauch den rechten Gebrauch einer Sache auf? Sollte es nicht möglich fein, im Dienfte des Lichts und der Freiheit jum Beil der Welt diefelbe Rraft, ben Willen zu leufen, nutbar zu machen, die in der hand der Jesuiten so großes Unheil gestiftet hat?

Wir wollen darum versuchen, jene Methode der Selbstbeeinflussung, jene moderne Erfassung des alten Mittels «Gebet», die im Grunde die wichtigste Aufgabe unsrer Zeit ist, uns klar zu machen.

Nehmen wir als Beispiel irgend eine Maschine. Wir wissen es alle, daß wir feine Maschine, sei es auch welcher Gattung immer, benutzen können, ohne sie nach dem Gebrauch durch Reinigung und Bedienung instand zu setzen. Jeder kunstvolle Organismus bedarf einer unaufhörslichen Pflege, um arbeiten zu können. Die kunstvollste Maschine aber ist unser Leib, ein Organismus, in dem die mannigsachsten Funktionen zur Erreichung eines Zwecks, nämlich der Erhaltung unsres Lebens, zusammenwirken. Wie umständlich ist Pflege und Unterhalt des Leibes. Wollten wir nur einen einzigen Tag diese Pflege unterlassen, so wären tiesgreisende Störungen die Folge. Je höher die Ansprüche der fortschreitenden Kultur an uns werden, um so allgemeiner wird sich gewiß die Erkenntnis versbreiten, daß wir durch methodische Abhärtung und Gewöhnung unsern

Leib gegen die zerstörenden Wirkungen dieser Kultur stählen muffen. Was früher unbewußt geschah infolge naturgemäßerer Lebensbedingungen, wird mehr und mehr bewußt und absichtlich geschehen muffen.

Ift aber nicht das seelische Leben des Menschen ein noch kunstvollerer Organismus als sein leibliches Leben? Hier greifen die mannigfachsten Kräfte des Bewußten und des Unbewußten ineinander, die verschiedenartigsten Einslüsse aus Vergangenheit und Gegenwart, aus Nähe
und Ferne kreuzen sich in diesem geheimnisvollen Krastzentrum. Und doch
gibt es unzählige Menschen, die sür ihre Seele keine Sorge nötig zu
haben glauben. Ihr Seelenleben lassen sie wuchern wie einen verwilberten Garten, in welchem niemals gepflanzt, nie Unkraut ausgevottet,
ja in den noch achtlos verpestender Unrat hineingeworsen wird. Oder ist
es etwas anderes, wenn die meisten ganz unbesorgt den schlechten Sinflüssen der Lektüre, der Vergnügungen, der Geselligkeit Sinlaß in ihr
Seelenleben gewähren, ohne zu bedenken, daß sie die Quelle aller ihrer
geistigen und leiblichen Wohlfahrt vergisten, wenn sie ihre Seele vergisten lassen?

Sollte denn nicht doch einmal die Erkenntnis allmählich aufdämmern, daß auch der kunftvollste Organismus, den wir kennen, unser Seelenleben, der Pflege bedarf? Das aber würde uns die Pflicht auserlegen, auf Mittel zu sinnen, um die in unserm Seelenleben verborgenen Kräfte zu erhalten und immer mehr zu steigern. Nur so wird es gelingen, in das noch immer fast unentdeckte Land seelischer Gesundheit und seelischer Kraftentfaltung einzudringen.

In jener Botschaft vom Übermenschen ist doch gewiß das eine tiefe Wahrheit, was Nietsche verkündet: Tausend Pfade gibt es, die nie noch gegangen sind, tausend Gesundheiten und verborgene Silande des Lebens. Unerschöpft und unentdeckt ist immer noch Mensch und Menschenerde.» «Wahrlich, eine Stätte der Genesung soll noch die Erde werden. Und schon liegt ein neuer Geruch um sie, ein heilbringender — und eine neue Hoffnung.» Wahrhaft hinreißend ist es, wenn er redet von seiner Sehnsucht nach jenen Zukunstsmöglichkeiten: «So liebe ich allein noch meiner Kinder Land, das unentdeckte, im fernsten Meere; nach ihm heiße ich meine Segel suchen und suchen.» (Zarathustra.)

Ein jeder von uns hat, es in seiner Macht, in einem Reiche, in dem er unumschränkt gebieten kann, wenn er nur ernstlich und anhaltend will, diesem Zukunftslande Boden zu gewinnen. Dies ist der Bereich unfres eigenen Seelenlebens.

Jett, wenn wir uns selbst prüfen, wie jener mannhafte Dichter unserer Tage (Fontane), heißt es bei uns:

«Ich bin ein unglückselig Rohr: Gefühle und Gedanken Seh rechts und links, zurück und vor In jedem Wind ich wanken.»

Wäre es denn möglich, daß wir nicht für immer Stlaven quälender und knechtender Gedankenrichtungen, entwürdigender und schädigender Gewohnsheiten, zerftörender Ausbrüche unsres Temperaments bleiben müssen? Wäre es möglich, der Erde Schönheit zu genießen — und nur die willenlose Betrachtung läßt uns wirklich genießen — und dabei doch frei würden von der Stlaverei des blinden Willens, des «dunklen Despoten», die uns tief elend macht? Wäre es möglich, daß wir, statt beherrscht zu werden von dunklen Seelenregungen, vielmehr die gesammelte Seelenkraft so sicher lenken könnten, wie der Stenermann mit sicherer Hand sein Schiff neuen Welten zulenkt?

Möglich wäre es, wenn es uns möglich wäre, über uns selbst und die eigene Unreinheit hinauszukommen, indem wir eintauchen in Lebens-fluten, in denen der trübe Strom unsres Lebens zu kristallheller Klarheit sich läutert, wie es Nietzsche meint: «Wahrlich, ein schmutziger Strom ist der Mensch. Man muß schon ein Meer sein, um einen schmutzigen Strom aufnehmen zu können, ohne unrein zu werden.»

Was ist es benn andres, als Beten, was nottut? Eintauchen in das Leben der Unendlichkeit, um das eigene kleine Leben zu läutern. Beten — sich in Kontakt versehen mit dem großen Kraftzentrum, das der Erscheinungswelt zugrunde liegt, denn alle Erscheinung ist doch Ausdruck eines verdorgenen Wesens. Jeder Blick in die unendlichen Himmelsräume überzeugt uns, daß wir Teile sind einer Unendlichkeit, die wir uns nur deutlich vor Augen zu stellen haben, um zu erkennen, wie oft wir Kleines überschäßen, Wertloses für wichtig halten.

Gewiß, nichts ist heute so verachtet, wie das Beten. Fast tein Ausdruck so herabwürdigend wie Betbruder oder Betschwester! Und mit nur allzu gutem Grunde! Was ist Gebet so oft anders, als gedankensloses Hersagen überlieserter Formeln, ein Tun, das den Menschen entwürdigt, weil es ihn geistesdumpf und tatlos macht. Es bleibt noch das Gebet, so scheint es, wenn alle andern Türen versperrt sind, als Verzweissungsakt des Hissosien, als Zeitvertreib des Gedankenlosen, als leeres Spiel des sittlich Entnervten.

Ist es ein Wunder, wenn man solches Beten gründlich verachtet? Ist es ein Wunder, daß immer mehr die innerlich längst geringgeschätzte leere Form auch äußerlich verworfen wird? Und doch gibt es in unsern Tagen auch schon Tausende, die etwas ahnen von der wahren Bedeutung des Gebets. Bon einem, der unsern firchlichen Betätigungen recht ferne steht, erhielt ich einen Brief, der Besssmus und Zweisel als die eigentlichen Feinde der Seele hinstellt. Die daran leiden, meint er, «gebrauchen die Kräfte, die ihnen zu Gebote stehen, zum Zerstörungswert an sich selbst — denn der Zweisel ist ein Zerstörer. Wer sessen Ankergrund zuerst in seiner Seele gefunden habe, der werde dann eine sichere, seuchtende Bahn ziehen.»

Ein solches Wort erscheint mir wie eine Schwalbe, die dem tommenden Lenz voranzieht, Botschaft einer neuen Zeit, die einmal so ganz anders urteilen wird über Zweifel, Glaube, Gebet, Gott und Ewigkeit, als es heute so viele der Besten tun.

Seit Jahrhunderten hat man den Zweifel gefeiert als den großen Befreier, von dem aller Fortschritt der Menschheit ausgegangen ist. Alle Geistesgrößen, alle tiefen Denker waren Ketzer, Zweifler. Sie setzen an Stelle überlieferter Satzung die Wahrheit der eigenen Brust, um Bahn zu machen im Moder und Wust der Vergangenheit, der dem Zukunftseleben den Raum sperrt.

Heute können «die Frostlawinen alter Lügen des Frühlings Macht und Leben» nicht mehr ernstlich den Raum sperren, nun beginnen allmählich einzelne es zu erkennen, daß der Zweisel eine zweischneidige Wasse ist, die auch unendlich viel Schaden stiftet. Als Erkenntnismethode, als Prüfungsmittel, um das Überlieserte von allen Seiten zu beleuchten, ist der Zweisel eine Segensmacht. Aber als Störung eines flaren, einheitzlichen Lebensgesühls, als Zerstörer praktischer Lebenswerte ist der Zweisel das Verhängnis müder, frastloser Zeiten und Menschen. Auf diesen Zweiselt, der ist gleich wie die Meereswoge, die vom Winde getrieben und geweht wird.» (Jak. 1, 6.) Der Nußschale, die von empörten Wogen umherzgeschlendert und zuletzt an Klippen zerschellt wird, gleicht eines Zweislers Seele.

Wo man die Zweifel noch immer als das Höchste preist, da versteht man nicht das Wort jenes nordischen Dichters (Ibsen), der eine Zweifler= natur war wie wenige:

«Leben heißt, dunfler Gewalten Sput befämpfen in fich.»

Schöpferisch dem Chaos um uns und in uns feste, sicher in sich ruhende Gebilde abringen, etwas, was nur gelingen kann durch klare, einheitliche Lebensempfindung, das erst heißt wahrhaft leben. Und wo man so zu leben trachtet, da wird man wieder Verständnis für das Gebet

bekommen. Denn was ist ein solches Leben andres, als ein beständiges Gebet, weil es ein Leben ist, das fest verankert ist auf dem ewigen Grunde des Seins, eingestellt auf die letzten Ziele und Aufgaben, die uns gestellt sind.

So gewinnt die Lofung des Paulus: «Betet ohne Unterlag!» für uns moderne Menschen eine gang neue vertiefte Bedeutung. Was uns junächst als ber größte Widerfinn erscheinen will, wird gerade für uns, von unferm Gottesgedanken und unfrer Welterfaffung aus, mit neuem Sinn erfüllt. Das Wort ladet uns ein, das, was wir errungen haben, wirklich zu erwerben, um es zu befiten. Wir haben errungen eine gang andre Weltbeherrschung, als jemals Menschen früher, wir haben äußerlich die größte Beränderung durchgemacht, die jemals in einem furzen Beitraum erreicht wurde. Die Rulturmenschheit unfrer Tage ift dem Manne zu vergleichen, der aus der Dunkelheit plötlich in einen hellerleuchteten Saal eingetreten ist und, junächst geblendet, sich nur unbeholfen zurecht= findet. So find wir alle geblendet von der Überfülle technischer Umwälzungen und Fortschritte, die uns in wenigen Jahrzehnten beschieden waren. Wir alle find geneigt, das Errungene junächst zu überschätzen, allen Lebenswert in diese äußeren Erfolge zu feten, fo daß wir in ihnen einen Zweck statt ein Mittel erkennen. Die hochste Bedeutung aber, Die wir diesen unendlich segensreichen Erfolgen beimeffen dürften, ware boch die, wenn wir sie als Mittel für etwas noch Soheres erfaffen konnten.

Und das ist es doch, worauf sich die tiefste Sehnsucht unsver Zeit richtet. Je mehr das unendlich mannigfaltige Räderwerk neuzeitlicher Kultur nach allen Seiten hin sich ausgestaltet, um so mehr muß sich doch die Frage aufdrängen: Wozu denn das alles? Wenn wirklich nur blinde Kräfte hier sinnlos walten, dann wäre es ja doch besser gewesen, wir wären in den einsachen Verhältnissen der Vergangenheit verblieben. Gerade unsre machtvoll ausstrebende Kultur legt uns immer brennender die Frage nahe, wo denn der feste Mittelpunkt zu finden ist, von dem aus diesem immer verwickelter sich gestaltenden Leben Bedeutung und Wert zussließt?

Diesen Mittelpunkt suchen und finden wir im Gebet. «Betet ohne Unterlaß!» sagt der Apostel. Er kann gewiß nicht gemeint haben, daß wir alle andern Pflichten hintansetzen sollen, um tatloß der Betrachtung zu leben. Seine Meinung ist die, daß durch alles Denken und Tun hinsdurchklingen soll ein Unterton, der uns an den höchsten Lebenswert erinnert, damit wir nicht verzweiseln im Mißgeschief und im Ersolg uns nicht überheben. Denken wir an einen mutigen Durchquerer eines unersforschten Weltteils, der durch Urwalddicichte und Moräste seinem fernen

Ziele entgegenzieht. Gewiß wird er die vor ihm liegenden Hindernisse nicht leicht nehmen, er wird alle Kraft einsehen, sie zu bezwingen. Aber indem er mutig mit allen Gesahren den Kampf aufnimmt, verliert er doch nie das letzte Ziel aus den Augen, wie wäre er sonst ein Durchquerer, ein Erforscher? Nein, dieses Endziel bildet den Untergrund, von dem alles Mühen und Leiden sich abhebt, es ist die tragende Kraft, die den Ermatteten vorwärts treibt.

Sollte es nicht ähnlich im Leben eines jeden von uns sein können, daß wir unser Tagewerk tun mit unsrer besten Kraft, aber unser Tagewerk dennoch immer völliger einzuordnen wissen dem höchsten Ziel, von dem das Leiden und Mühen gerechtsertigt wird, jenem Lebenswert, dessen wir mehr und mehr in allen Schicksalproben bewußt und froh werden, einem Wert, den wir nicht außer uns, sondern in uns finden?

Um dahin zu gelangen, werden wir allerdings auch Stunden der Betrachtung, der völligen Konzentration auf unfre höchste Bestimmung, der ernsten Selbstbesimmung, der Gedankenvertiesung, der inneren Kräftigung uns sichern müssen. Wir werden uns darin einer anhaltenden Gewöhnung und ernsten Schulung unterwersen müssen. Welche Stunden wären dazu geeigneter, als die ersten Morgenstunden, da der Spiegel der Seele den Glanz einer höheren Welt noch ungetrübt wiedergibt, da von dem noch unentweihten Altar unsres Herzens ein heiliges Rauchopfer aufsteigt?

Dazu haben die wenigsten Zeit. Aber wenn wir erwägen, daß oft durch ein einziges unbedachtes Wort ganze Menschenschicksale vergiftet werden, daß durch eine einzige unüberlegte Handlung das Gedeihen eines Geschäftes, die Wohlfahrt vieler zertrümmert, durch eine verkehrte Geisteszichtung so oft die heiligsten Familienbande zerrissen werden, dann sollten wir uns überzeugen, wie wichtig es wäre, den entscheidenden Regulator dieser so wichtigen Seelenvorgänge immer besser in unsre Gewalt zu bekommen. Kann das wirklich Zeitverschwendung genannt werden, was uns die Herrschaft sichert über das Seelenleben, von dem doch alle Wohlschrt zuletzt abhängt? Dann wäre es auch Zeitverschwendung, wenn ein Mensch, um seine Gesundheit wieder zu erlangen, keine Kosten und Zeitsversämmis scheut, weil er weiß, daß die Gesundheit die notwendige Voraussezung aller seiner Arbeit ist.

R. W. Trine führt das Beispiel einer Dame an, die sich über einen vielbeschäftigten Mann nicht genug wundern konnte, der täglich Stunden der Betrachtung widme und doch noch Zeit finde für seine mannigsachen Berufsgeschäfte. Trine meint, daß jene Dame es ganz verkannt habe, daß jener Mann nicht trot, sondern gerade wegen dieser täglichen Ver=

tiefung in sein Inneres so leistungsfähig für das verwirrende Vielerlei seiner Berufsgeschäfte sei. Eine sehr komplizierte Maschine — und das ist doch unser Seelenleben — wird ja doch nicht dadurch am besten ausgenützt, daß sie jede einzelne Stunde arbeitet, unbekümmert darum, ob das Käderwerk in Unordnung kommt, sondern vielmehr dadurch, daß sie, wenn auch mit scheindarer Zeitverschwendung, ausgiebig kontrolliert und durchgesehen wird, um dann um so zuverlässiger und ausgiebiger und länger arbeiten zu können. Wie ganz anders würden wir alle im verwirrenden Lebensgewühl uns zurechtsinden können, wenn wir innerlich ganz sest und ganz stille zu werden trachteten. —

Es ist eine scheinbar fast unersüllbare Leistung, die wir von der ganzen Menschheit erwarten. Noch befinden wir uns erst im Kindergarten des Lebens, in dem wir uns auf das große volle Leben, das uns erwartet, erst vorbereiten. Aber auch die eigentliche Lebensausgabe wird dereinst gelernt werden. Es sollte uns nicht schwer fallen, das zuverssichtlich zu glauben, wenn wir etwas von dem ersaßt haben, was in dem Worte liegt: «Viribus unitis.» Mit vereinten Kräften.

Jene Worte aus dem Schluß von Goethes Fauft:

«Lagt uns läuten, fnien, beten Und dem alten Gott vertrauen,»

follten sie nicht doch noch einmal eine ganz neue Bedeutung für ein kommendes Geschlecht gewinnen, ein Geschlecht, das es wieder erfährt:

«D ber wunderbaren Macht Bon der Frommen Beten! Ohne sie wird nichts vollbracht, So in Frend' als Nöten.»

Amen.

## Unsre Schuld und unsre Schuldiger.

Predigt, am 20. Oftober 1907

in der evangel. Christiskirche in Laibach gehalten von Pfarrer Dr. D. Hegemann.

> Text: Das Gleichnis vom Schalksfrecht. Matth. 18, 23 — 35.

Alle Religion redet in Sinnbildern und Gleichnissen. Was wir tief innen im Herzen erfahren, wir können es in Worte nicht kleiden, denn das beste Wort ist doch nur ein unvollkommenes Abbild des zusgrunde liegenden Wertes. Das Wort ist zu allgemein, es besagt mehr als wir meinen, und es ist doch auch nur ein Ausschnitt aus der Erschrung, die wir vermitteln möchten, und auch dieser Ausschnitt ist nicht erschöpfend, weil das, was in der Seele glühte, durch ein blasses Symbol nicht wiedergegeben werden kann. «Warum kann der lebendige Geist dem Geist nicht erscheinen? Spricht die Seele, so spricht, ach! schon die Seele nicht mehr.»

Jedes religiöse Gespräch lehrt es uns ja neu, wie schwer auf diesem Gebiete eine Verständigung ist, weil alle übersinnlichen Begriffe unendlich vieldeutig sind. Was ist Gott? Ein Wort, das für jeden einzelnen Menschen eine besondere Bedeutung hat: «Wie einer ist, so ist sein Gott.»

Schon die eine Tatsache, daß Jesus Gleichnisse wählte, um den tiefsten Sinn seiner Lehre zu verdeutlichen, weist uns darauf hin. Diese Gleichnisse sind Versuche, die zartesten, duftigsten Geheimnisse der Seele, ihre tiefsten Leiden und seligsten Freuden, ihre Verlorenheit und ihre Vegnadigung zu schildern. Es muß sich dem Heiland aufgedrängt haben, daß das nicht unmittelbar möglich ist, nur ein farbigem Abglanzschauen wir dies Leben. Was aber dabei an Anschaulichkeit gewonnen wird, wird verloren an Vestimmtheit und Deutlichkeit.

Jefus faßt im Gleichnis vom Schalkstnecht die eigentlich grund= legende Beziehung zwischen Gott und Mensch in ein Sinnbild. gibt ein inneres Geficht wieder, bas vor feiner Seele geftanden haben muß, wie der Mensch vor Gott niederfinkt, unfähig, die unendlich große Schuld zu bezahlen, die er zu zahlen verpflichtet ift, und doch auch unfähig, dem Mitmenschen die, vergleichsweise, unendlich fleine Schuld, die er felbst zu empfangen hat, zu erlaffen. Es liegt im Wefen bes Gleich= uisses, daß hier Widersprechendes gelehrt wird. Wir haben ein Symbol, das nichts andres befagt, als daß wir unfer tiefftes, eigenstes Berhältnis zum Mitmenschen wie zu unfrer ewigen Bestimmung nicht als Rechtsverhältnis, d. h. als Schuld und Sühne, erfassen dürfen, daß vielmehr bei der Abmeffung unfres eigentlichen Lebenswertes ein Berhältnis freier Unade waltet, so daß wir, wenn auch verurteilt vor dem Richterstuhl des Sitten= gesetzes, nicht verurteilt sind in unserm wahren innern Wesen. Diese tiefe Wahrheit, die uns hier zur Betrachtung vorgelegt ist, ift nun aber doch wieder verfinnlicht durch das Bild vom Gläubiger und Schuldner, alfo durch ein Rechtsverhältnis. Jefus wählte dies Bild, weil nur durch dieses Bild die Schwere der Verschuldung, die auf uns laftet, ins Licht treten fann. Der Inhalt aber, der in dieses Bild hineingelegt ift, sprengt den Rahmen, führt uns zulet auf die Erfenntnis, daß Gott nicht mit uns rechtet um unfrer Schuld willen, noch daß wir rechten dürfen mit unfern Mitmenschen um ihrer Schulden willen.

Das heißt: Das Gleichnis ist ein Gleichnis! Im Wesen bes Gleich= nisses aber liegt es, daß «es hinkt», daß es nur eine Seite des Gegen= standes, den es klar machen soll, deutlich machen kann.

T

Unser Gleichnis steht aber außerdem in einem tiefgreisenden Gegensatzu unserm ganzen Gottesempfinden. Daß Gott aus freier Bewegung dem Menschen die Schuld erläßt, daß wir diesen Schulderlaß annehmen dürsten als etwas außer uns Gegebenes, das erfahren wir nicht. Die Kirchenlehre behauptet es, und diese Kirchenlehre steht noch immer in allgemeiner Geltung, aber diesenigen, die das Erlebnis machen, um das es sich hier handelt, erleben in Wirklichkeit etwas anderes. In allen unsern religiösen Verkündigungen und Glaubenslehren tritt eben immer deutlicher der tiese innere Zwiespalt zwischen äußerlich angenommener Form und tatsächlichem Wesen klaffend hervor. Unsre Keligion ist eine Musik, die sich ein Teil der Zeitgenossen vorspielen läßt, der viele noch immer gerne lauschen, die aber schon längst den wirklichen Schwingungen unsres Seelenlebens nicht mehr entspricht.

Und doch wird noch heute ein Erlebnis gemacht, und ich halte dies Erlebnis sogar für die eigentliche Grundtatsache unsres Lebens, ein Erlebnis, das dem entspricht, was Jesus hier im Gleichnis schildert.

Wir alle erfahren Lebenshemmungen, indem wir unfrer Schwäche, unfrer Unzulänglichkeit, unfrer Schranken und schlechten Anlagen qualvoll inne werden. Jede Erfahrung dieser Art hinterläßt einen Eindruck in unserm Gedächtnis, und ob wir wollen oder nicht, wir summieren unbewußt alle diese Mängel, die wir an uns wahrgenommen haben, wegen deren wir diese oder jene törichte Tat begangen haben. Wie mit eisernem Riegel sperrt uns diese angesammelte Masse von Mißerfolg den Weg zu einer erfolgreichen, glücklichen Zukunft. Das ist das Bild der Menschen, die von Sorge und Furcht beherrscht werden, und das sind gewiß die allersmeisten.

Run aber können wir die Erfahrung machen, um die es fich bier handelt. Es tommt über uns die Bewißheit, daß jeder neue Tag uns Die vollgültige Belegenheit gibt, etwas Großes zu schaffen und alles Bergangene gut zu machen. Diefer Tag, ben bu beute lebst, fann für bich ber Tag ber Rettung fein für jeden Schaben, wenn nur du willft. Rraft beiner Natur und beines Willens tannft du die furchtbarften Ubel, die bich bedrücken, beseitigen ober ihnen wenigstens ben qualenden Stachel ausreißen. Es fteigt in der Seele die Erkenntnis empor: Meinem innerften, meinem wirklichen Wesen nach bin ich nicht jener gehetzte und berab= gewürdigte Mensch, als der ich vor andern und vor mir felbst dastehe. Im Lichte einer höheren Erkenntnis bin ich ein Teil ber ewigen Liebe. Diese Liebe verleiht mir Beisheit, diese Liebe gibt mir die Freude an der Erfenntnis des Wahren und Guten. Diese Liebe macht mich fähig, über die mich einengende Umgebung emporzuwachsen. Neue Freudigkeit, bas Dafein zu leben, weil es ein für bas Bange unentbehrliches, höchst wertvolles Dafein ift, zieht ein. Wir erfaffen die Bedeutung unfres Lebens, auch wenn es ein beschmuttes, von allen Seiten eingeengtes, furchtbar belaftetes Leben ware. Mit einem Schlag wird durch diefes große schöpferische Erlebnis, das die Menschen in den allerverschiedensten reli= giöfen ober philosophischen Formen machen können, bas Dafein, bas eben noch eine brückende Laft, ein guälender Alp war, plöglich zu einem hohen Geschent, zu einer hehren Gottesgabe, die wir - begnadet von einer unerforschlichen, unergrundeten Macht - dankbar empfangen. Un bem Tage, wo du zum erstenmal diese neu belebende Empfindung erlebst, hast du zum erstenmal Gott erlebt. Denn was heißt Gott erleben? Es heißt, ihn inne werden als den verborgenen, alles

ersetzenden, alles überwiegenden Lebenswert, als Freudigkeit und Mut, des Lebens Schlacht zu kämpsen. Gott ist nichts anderes als der cheilige Daseinswille.

Gerade das ist's, wie mir scheint, was Jesus im Gleichnis vom Schalksknecht uns lehren will: das oft so schwer belastete, tief entwertete Leben kann allezeit und überall zu vollem Lebenswert nen erhoben werden.

Gewiß ist das für unendlich viele eine Botschaft, die sie als ganz unglaublich beiseite schieben, zumeist nicht einmal anhören wollen und können. Zwar müßte eigentlich jeder bekennen, daß er die köstliche Lebensperle in den Staub getreten, daß er selbst sein Seelenleben tief entwürdigt hat. Aber wie soll sich aus diesem selben Leben ein Kleinod von unendlichem Wert und hoher Pracht gestalten, wie können wir jenen Gottesglauben wieder neu erfassen, der als unsres Menschendaseins Krone unser Leben mit lichtem Glanze erfüllt?

Und doch gibt es Mittel, um uns von dieser Möglichkeit zu überzeugen. Überall da, wo Kraftanspannung, Reibung eintritt, da entwickelt sich Kraft und Leben. Keine starke Anstrengung kann ohne Kraftergebnis bleiben. Unsre Schuld aber gibt uns Gelegenheit zu solcher Anspannung, sie kann uns ein Mittel werden, mit Gott in Berührung zu treten, und insofern ist sie zu preisen. Der Mensch, der in der Tiese sich besindet mit dem beschämenden Bewußtsein des eigenen Unwerts und nun aus dieser Tiese zur Höhe des göttlichen Lebens emporschaut und sich einen Mut saßt, emporzusteigen, erlebt eine spannungsvolle, tieserregende innere Geschichte, in der Kräfte ausgelöst werden, die ihn mit mächtiger Schwinge emportragen.

Dem Glücklichen, bem äußerlich und innerlich harmonischen Menschen, wird niemals die volle Bedeutung des Gottesglaubens als Überwindung eines die Tiefen der Seele aufreißenden Zwiespalts aufgehen. Ihm ist der Kampf erspart, aber damit auch der Triumph, es sehlt seinem Bekenntnis die schmerzliche Leidenschaft und darum die Kraft und Tiefe, weil sein Gottesbekenntnis im Grunde eine Selbstwerständlichkeit ist.

Sobald wir dies verstanden haben, so müssen wir erkennen, daß uns durch große Charafterschwierigkeiten, durch schlechte Anlagen und widrige Umstände gewiß ganz besondere Hemmnisse in den Weg gelegt sind, bis wir Gottes inne werden, aber gerade damit auch eine besondere Verheißung, daß wir einen um so herrlicheren Sieg erkämpsen werden.

Darum follten wir mit felfenfestem Vertrauen unfer eigenes Leben und das aller andern, auch der Berlorenften und Glendeften, baraufhin ansehen, daß jedes einzelne Leben befähigt ift, das Befäß einer unend= lichen Befeligung zu werden, jeder einzelne berufen, mit erhobenem Saupte, mit eifernem, unbeugfamem Willen eine Belt fich zu erringen, Die voll Schönheit und Inade ift. Mögen finftre Damonen unfrer Bergangenheit drohend ihr Haupt emporrecken, fie haben nicht Macht, uns den Zugang gu . ben taufend Quellen neben dem Durftenden in der Bufte» gu sperren. Das Furchtbarfte selbst, was andre an dir gefündigt und bu felbst gefehlt, es fann bennoch ein heiliger Segen werden, ber bich nur um fo tiefer in die Erfenntnis ber göttlichen Liebesmacht wird führen, einer Liebesmacht, der es nicht zu tun ift um deine Burdigkeit, fondern allein um beine Empfänglichkeit. Dber um es ju faffen mit Gedanken jenes Beisen von Sils-Maria: Du vermagst Recht bir zu nehmen zu neuen Werten», weil du aus dem Knechte ein Rind waroft, ein Rind, wie es Nietsiche beschreibt: «Unschuld ift das Kind und Bergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus fich rollendes Rad, eine erfte Bewegung, ein heiliges Jafagen. Ja, zum Spiele bes Schaffens, meine Brüder, bedarf es eines heiligen Jafagens: feinen Willen will nun ber Beift, feine Welt gewinnt fich der Weltverlorene."

Es sind das alles ganz andere Gedankenbahnen, Wege, die wir uns heute noch durch Urwälder von Vorurteilen suchen müssen, als die Wege firchlicher Verkündigung. Dennoch Wege, die wir suchen müssen, damit endlich das religiöse Erleben mit der religiösen Lehre wieder zusammenstimme. Es handelt sich um die Aussöhnung des ungeheuern Widerspruches, daß Gott gerecht ist und dennoch die Sünde vergibt. Daß der Mensch das erntet, was er gesät, und daß er dennoch unendliche Gnade jeden Tag aufs neue erfahren darf. Die alte Kirchenlehre des Christentums hat diesen Widerspruch zu lösen versucht mit der Lehre von der stellvertretenden Genugtuung des Sohnes Gottes, der mit seinem Blute den Jorn Gottes versöhnte, so daß Gott nun verzeihen kann. Es war dies ein Versuch, klar zu machen, warum die Heiligkeit Gottes ihn nicht hindert, in völlig schrankenloser Liebe sich auch zu dem Verworsfensten heradzuneigen, warum es heißt:

«Es freut sich die Gottheit der reuigen Sünder, Unsterbliche heben versorene Kinder Mit feurigen Armen zum Himmel empor.»

Wir können das uralte Geheimnis so nicht mehr fassen. Wir fassen es, indem wir uns die Tatsache klar machen: Es wohnt im Geiste des

Menschen die gewaltigste aller Kräfte — der Gedanke. Wer die Bebeutung des Gedankens erkannt hat, blickt voll Vertrauen in die Zukunft und auch die qualvollste Vergangenheit hat jeden Schrecken für ihn verloren.

Und diese Anschauung, was ift fie denn anderes als die Jesuslehre, daß wir Rinder Gottes find, die als folche jeder Verkettung von Schuld und Guhne entronnen find? Als Trager bes Gedankens find wir Teile bes ewigen Weltengeiftes, ber frei und schöpferisch sich jederzeit auf uns herniedersenken kann, um mit feuriger Lohe alle Schlacken menschlicher Unvollkommenheit zu verzehren. Damit kehren wir immer wieder zurück zur schlichten Rinderlehre Jesu: «Bater, vergib uns unfre Schuld, wie wir vergeben unfern Schuldigern, zu jener Lehre, die in unferm Gleichnis zu einer leuchtenden Blüte fich entfaltet. Es ift in ihr die Lehre erschloffen: Willst du wirkliches Menschentum bir erwerben, fo fasse beibes in eines, was der Heiland zusammenschloß, der Demut und Kraft doppelte Balme augleich. Die weiche Stimmung, in der wir unfres Sündenelends eingedenk bleiben, um frei zu bleiben von allem Hochmut und aller Gelbstüberhebung, weil wir als arme Schächer uns fühlen, als Ton in des Töpfers Sand, ber mit Recht verworfen werden konnte; weil wir nur in folcher Demut frei werden von all dem erbitternden Gegant, der Rechthaberei und Kleinlichkeit, die das Leben der Menschen veraiften. Und dann doch wieder die Rraft, einer Welt der Widerstände uns entgegenzustellen fraft der Majestät unfrer Geisteswürde, die auch im Bettlergewande sich enthüllt, wenn wir fie nur geltend machen. Wird fo die Gundenvergebung erfaßt und erfahren, dann erhält Martin Luthers Wort aus dem fleinen Ratechismus eine ganz neue, unendliche Bedeutung: . Wo Bergebung ber Sünden ist, da ift auch Leben und Seligfeit. Rur wo Sündenvergebung ift, wo das Leben nicht mehr gelebt wird aus der eigenen kleinen Kraft heraus, sondern von Gottes Inaden, zerbrochen in sich, gefestigt aus höherer Macht, nur da ift Leben, fo reich, fo groß, daß es als Seligkeit beschrieben werden muß, weil es über alles Glück ift.

#### II.

Es ist Leben und Seligkeit, weil ein solches Menschentum, wie es hier beschrieben ist, auch unser Verhältnis zu andern Menschen völlig wandelt.

Du follst beinen Freund lieben und beinen Feind hassen, das war die Tasel der Überwindung, die seit Jahrtausenden das Menschenvolk über sich hängte und die noch jest als der Pflichten höchste anerkannt

ist. Es war ein Hohes, als die Menschen aus tierischen Zuständen zu der lichten Erkenntnis sich emporrangen, daß es höchste Pflicht sei, Gutes zu schirmen, Böses auszurotten, dem Freunde die Brust, dem Feinde mutig die Stirne zu bieten. Alles, was an Mannhaftigkeit und Heldenstum auf Erden erblüht ist, das liegt beschlossen in dieser Tafel: den Freund zu lieben und den Feind zu hassen.

Doch es kam Jesus von Nazareth! Er gab ben Menschen neue Waffen! Zwar heißt es:

«Sie sagen, du wärst als Lamm verstummt, Wehrlos verblutet unter ihrem Hohn?»

Doch in Wahrheit brachte er Waffen, erfolgreicher als die alten:

«Ms sie hörten, wie du für sie batest, Dein Röcheln bat: "Bater, vergib du ihnen!", Da schlug das Volk sich heulend an die Brust Und floh von Golgatha — du wehrtest dich!»

Er wehrte sich, doch nicht, indem er Böses mit Bösem vergalt, sondern indem er das Böse überwand mit Gutem und lehrte: «Liebet eure Feinde», weil Haß nur durch Liebe ausgetilgt werden kann.

Und so ist es der tiefste Sinn seiner Lehre, daß wir unsern Schulsdigern vergeben, gleichwie unsre Schulden vergeben sind. Die höchste Pflicht des Christentums, die aber dann erst recht verstanden und genöt werden wird, wenn wir erkennen, diese höchste Pflicht sei unser seligstes Recht.

In ewigem Zwiespalt werden wir liegen und Haß wird immer neuen Haß erwecken, dis wir einmal erkannt haben, es ist ja gar nicht unsre Pflicht zu hassen, und indem wir hassen, vernichten wir uns selbst. Das gilt nicht in irgend einer überweltlichen Beziehung, sondern an unserm sichtbaren Körper. Es ist erwiesen, daß Haß und Zorn Giste im menschlichen Körper erzeugen, die die Gewebe zerstören und früh altern machen. Ieder Gedanke der Lieblosigkeit ist eine zerstörende Macht an andern, aber auch an uns selbst. Das wirklich zu ersahren, daß wir allen Groll und Zorn sahren lassen dürsen, daß wir vergangen sein lassen dürsen, was vergangen ist, indem wir urteilen, aber niemals verurteilen, das wäre in Wahrheit das seligste Recht, das uns beschieden ist.

Und wenn vor furzem geschrieben wurde: Alle Tugenden des Chriftenthums hätten die Germanen angenommen, nur mit Recht die eine

nicht: «Liebet eure Feinde!», so beweist das, daß das wahre Wesen der Lehre Jesu noch nicht begriffen ward. Höchste Mannhaftigkeit und höchste Freiheit hätten wir dann erst erreicht, wenn wir frei würden von allem Haß und aller Wiedervergeltung. So erst lebten wir ein Dasein frei vom Knechtsssinn, denn alles Knechtsein ruht auf einem Schuldverhältnis der Vergangenheit. Wir lebten dann als Kinder, die aus dem freien Liebesverhältnis der Gegenwart heraus ihr Leben führen. Wie wir selbst aus dem tiefsten Seelengrunde heraus unser Leben täglich nen erschaffen und uns nicht beirren lassen durch Mängel der Vergangenheit, so würden wir dann auch dem Mitmenschen die gleiche Vollmacht ausstellen, frei von Schuld und frei von Schuldigern.

Amen.

## Die Sorge.

Predigt, am 5. Jänner 1908 gehalten in Laibach von Pfarrer Dr. D. Begemann.

Sorget nicht für den andern Morgen, denn der morgende Tag wird für das Seine sorgen. Es ift genng, daß ein jeglicher Tag seine eigene Blage habe.» Matthäus 6, 34.

Sin Mensch stand am Meeresstrande, sich damit zu vergnügen, aus einem Säcklein kleine Dinger zu nehmen, um zu sehen, wie weit er sie ins Meer werfen könne und wie sie dann das Wasser bewegten. Als er eben die letzten werfen wollte, trat ein anderer hinzu und sagte: «Was wirst du da? Zeige mir's! — Du Narr, das sind ja Perlen, wertsvolle Perlen! Und die konntest du achtlos und leichtsinnig fortschleudern?! Du haft ein Vermögen weggeworfen!»

Wie raufte sich der Mann die Haare, daß er um achtlosen Spieles willen seinen höchsten Schatz weggeworfen hatte! Und doch, wie viel besser, wenn er, statt über den Verlust zu klagen, die Perlen, die ihm noch geblieben waren, wenigstens verwertete, um sich ein Vermögen zu verschaffen.

Dein und mein Bild ift das, was diese Geschichte uns vorhält. Unsre vergangenen Jahre sind die Perlen, die wir besaßen und oft so achtlos wegwarfen, ohne zu ahnen, welcher Schatz uns mit ihnen gegeben war. Wie es jener Weise Amerikas ausdrückt: «Die Tage sind immer göttlich. Sie sind von der geringsten Prätension und von der größten Fähigkeit unter allem, was lebt und ist. Sie kommen und gehen wie vermummte und verschleierte Gestalten, aus seriem Freundesland gesandt, aber sie sagen nichts, und wenn wir die Gaben nicht benutzen, die sie bringen, so tragen sie sie ebenso schweigend wieder sort.» —

Welch unendlicher Inhalt liegt in jedem Jahr, in jedem Tag! Aber wie viel besser, wenn wir, statt über den Verlust zu flagen, die Perlen, die uns geblieben sind, verwerten, um den Inhalt, den sie uns bieten, uns anzueignen.

Aber sowie wir diese Aufgabe angreisen, erhebt sich vor uns die Sorge vor der Zukunft, die Furcht, die uns lähmt, als ob wir so wenig künftig wie in der Vergangenheit das hohe Ziel, das uns gesteckt ift, erreichen könnten, weshalb wir lieber gar nicht beginnen.

Nicht mit Unrecht wird gesagt: Der einzige Feind, vor dem wir uns zu fürchten haben, ift die Furcht oder, was dasselbe ift, die Sorge. Bielleicht gibt es nur einen Feind, der in ähnlicher Beife unfre Rraft gerftört, unfer Beftes uns ranbt: der Sag! die Feindseligkeit, die fo oft das Leben verbittert und vergiftet, die unnötig die vorhandenen Begenfate zuspitt, abende Saure in die Wunden gießt, ftatt fie zu lindern und zu heilen. Aber ift nicht auch der haß, der furchtbarfte Zerftorer, ein Sohn der Furcht? Ginen Menschen, von dem wir unter keinen Umftänden mehr etwas zu fürchten haben, werden wir eher bemitleiden als haffen. Das Gefühl, das in unfrer Seele schlummert, Wiedervergeltung für unfern Saß fürchten zu muffen, das ift es, was die entscheidende Trennungswand aufrichtet zwischen den Menschen. Die Furcht, fie gebiert fie alle, jene geheimen Berftorungsmächte, die fast unabläffig an den Seelen nagen. Nervosität ift die alteste Tochter, jenes laftende Gefühl, ben Aufgaben des Lebens nicht zu genügen und nicht genügen zu fönnen. Neid, Miggunft, Arger, Reizbarkeit find andere Nachkommen des ent= settlichen Furchtgebankens, ber noch niemand Ruten gebracht hat, aber Schuld trägt am Scheitern von Taufenden und Abertausenden von Männern und Frauen, weil er ihre Energie lähmt, ihren Fortschritt hemmt. ihren Verstand schwächt und ihren Körper mit Krantheiten überschwemmt. Wo der Furchtgedanke weicht, ziehen Energie, Bestimmtheit, Mut, Bertrauen, Ausdauer, Geduld, Freudigkeit, Burde, Sicherheit ein ins Berg. Dann halten wir feine Lebensaufgabe mehr für zu fchwer, unfer Glaube erftarft, daß wir ewillig werden zu unserm tiefften Schmerze» und unfrer schwersten Brüfung, weil der eiserne Entschluß, den Sieg zu erringen, in uns erwacht ift. Und nur, wer dies erreicht, ift glücklich.

Darum sollten wir uns am Beginn des Lebensabschnittes eines neuen Jahres wie mit Hämmern in unsre Seele heften die große Heislandsmahnung: «Sorget nicht für den andern Morgen, denn der morsgende Tag wird für das Seine sorgen.»

«Es ift genug, daß ein jeglicher Tag seine eigene Plage habe.» Wenn wir nur dies eine Wort von Jesus besäßen, es würde genügen, jenen Mißverstand in seinem Ungrund zu zeigen, als lehre Jesus ein tatloses, sorgloses Leben ohne alle Rücksicht auf den harten Daseins= tampf des Diesseits. Wahrlich, seine Lehre, die uns zuruft: «Nehmet auf euch mein Joch», «Einer trage des andern Last», sie ist nicht eine

Ermunterung der Trägheit, sie fordert von uns, daß wir uns ehrlich mühen, den Schwierigkeiten des Lebens ins Auge zu sehen, um sie zu bemeistern. Gewiß, jenes Wort des großen deutschen Meisters, es ist voll Heilandssinnes:

> Und es sei ein heiliges Bermächtnis Brüderlichem Wollen und Gedächtnis: Schwerer Dienste tägliche Bewahrung, Soust bedarf es keiner Offenbarung.

Feber Tag habe seine Plage, denn nur wenn das Leben voll Mühe und Arbeit war, wird es köstlich gewesen sein. Freilich, daß wir ohne zu viel Besinnen uns auch mitten hineinstellen in diese Plage in der Gewißheit: «Nur frisch hinein, es wird so tief nicht sein.» Frisch begonnen heißt zumeist schon halb gewonnen.

Dann aber, wenn wir mutig den Kampf aufnehmen mit der Plage jedes neuen Tages, ist es die größte Beisheit: «Es ist genug, daß ein jeglicher Tag seine eigene Plage habe.» Er soll nicht beladen werden mit den Plagen aller kommenden Tage. Benn wir uns ehrlich prüfen, werden wir wohl alle gestehen müssen: Nicht die eigene Plage jedes Tages ist es, was das Leben so schwer macht, daß so viele müde und verzweiselt fast zusammenbrechen, sondern die Aussicht in eine trostlose Zukunst mit ihres Dienstes immer gleichgestellter Uhr. Wie wenn ein Wanderer ins Hochgebirge hinauszieht und sieht nicht bloß die vor ihm liegende Höhe, sondern hinter ihr kürmt sich eine noch höhere und dahinter immer neue höhere Gipfel, und er sich sagt: «Wenn du auch den nächsten Gipfel crsteigst, es warten dein immer schwerere Ausgaben», da wird er leicht entmutigt.

Der morgende Tag wird für das Seine sorgen.» Ist nicht grade dies die Ersahrung, die wir schon so oft machen konnten: «Kommt Zeit, kommt Rat.» Ein 80jähriger Greis sprach einst auf dem Sterbebett zu seinem Sohne: «Ich habe in meinem langen Leben mir viel Sorgen gemacht, aber die meisten Sorgen waren ganz grundlos.» Bielleicht müßte jeder Mensch auf seinem Sterbebett das gleiche bekennen:

Biele Sorgen haft bu vertrieben Und die schlimmsten doch überlebt, Aber am meisten doch vor Übeln, Die dich niemals trasen, gebebt.

Ist es nicht die größte Torheit, diese Welt, in der es ja an wirklichen Übeln nicht mangelt, noch mit einer Menge eingebildeter Übel zu bevölkern, die uns gar nicht treffen? Ist's nicht Zeit genug, die Unglücksfälle zu beweinen, wenn sie sich nahen und selber erscheinen? Worin zeigt sich benn unser Gottvertrauen anders, wenn nicht darin, daß wir glauben: «Gott legt uns eine Last auf, aber er hilft uns auch.» «Er läßt uns nicht versuchen über Bermögen.» Wenn wir mit den Nöten der Gegenwart sertig werden, so laßt uns mit wahrhaft sorglosem Vertrauen in die Zukunst schauen und auf Gottes allmächtige Liebe bauen. Hat uns doch der Heiland gesehrt zu beten: «Unser täglich Brot gib uns heute» und uns nicht geheißen, um jährliche Versorgung zu beten. Wenn der Kohlenvorrat eines großen Hauses in den Keller geschafft wird, so müssen mehrere starke Männer die schweren Wagenladungen mit aller Anstrengung hinuntertragen. Und doch genügt dann die Krast eines einzigen kleinen Küchenmädchens, um die ganze Ladung wieder aus dem Keller heraufzubringen. Sie tut es tag und kastenweise. So gewiß hat sie die vielen Zentner Kohlen vom Flecke gebracht, wie es nur immer die großen Cisenbahnwaggons taten, aber sie tat es nach und nach und so, siel es ihr leicht.

Gewiß, es ist ein Fortschritt über den Zustand des sorglosen Kindes und des Leichtsinnigen, der in den Tag hineinlebt, wenn wir Saaten in die Zukunft streuen, wenn wir mit sorgendem Geiste die Zukunft schon vorwegnehmen und ihre Möglichkeiten erwägen. Das ist ein Schritt vorwärts, aber doch an und für sich noch ein unendlicher Abstand von der Reise eines vollen deten Gotteskindes, das zwar alle Kraft einseht, als käme es nur auf die eigene Kraft an, das aber doch zugleich alles von Gott erwartet, als hinge alles nur von seiner Gnade ab.

Beim Jahresbeginn vor fünf Tagen wurde im Raiserschlosse in Berlin das Johanneswort der Predigt zugrunde gelegt: «Ein Mensch kann nichts nehmen, es werde ihm denn gegeben vom Himmel», und mit Recht betont, daß aller Tugenden höchste auf Erden die Dennut sei. Selbst der Träger der höchsten irdischen Gewalt, was kann er denn andres tun als nehmen, nehmen das, was Gott ihm gibt, es sei Liebes oder Leides, getrost, daß beides aus seinen Händen quillt? Auch der glänzendst Begabteste, auch der Reichste und Mächtigste kann ja doch nur schalten mit dem, was eine höhere Gewalt ihm anvertraut. Demütig sein, das heißt dankbar sein für das, was wir empfingen, aber auch völlig vertrauensvoll in bezug auf alles, was wir nicht ändern können.

Wenn wir Beides tief bedenken: Wir sind aus uns selbst nichts und können nichts ohne die Leitung jener höhern Gewalt, auf die wir allein angewiesen sind, und zum andern, jene höhere Gewalt meint es gut und verlangt von uns nur das Eine: die völlig zuversichtliche, minnerlich ruhige Haltung, um uns stets aufs neue überschwenglich zu segnen, dann werden wir es fest glauben lernen: «Der morgende Tag wird für das Seine sorgen.»

Wir können ja freilich stets das düstre «Memento mori» (Gedenke beines Todes) im Sinne tragen: «Nach Sorgen, Angst und mancher Not, kommt endlich sicher noch der Tod.» In engerm und stets engerm Kreise bewegt sich unser Leben dem engsten und letzten zu, wo alles Leben langsam stillsteht. Wie die Lampe ausbrennen und auslöschen muß, so muß auch die Kraft unsres Lebens sich mehr und mehr erschöpfen, um endlich unter oft ach wie qualvollen Leiden in sich zusammenzusinken.

Bewiß, man fann das Leben so betrachten und wie es im Bebräer= brief heißt, «durch Furcht des Todes im ganzen Leben Knecht fein muffen». Aber man kann es auch gerade umgekehrt ansehen. Man kann fich fagen, und es ift die lautere Wahrheit: Solange wir leben, find uns unbegrenzte Möglichkeiten des Guten gegeben, solange wir leben, wenn auch in Schwäche aller Urt, ift uns die Hebelfraft jenes unendlich reichen und herrlichen Kraftzentrums, das in Gott ruht, zugänglich, um in einer Weise, die oft wunderbar erscheint, das Größte zu wirken, oft mit der fleinsten Kraft. Nicht bas ift Lebensweisheit, über ber Gegenwart die Butunft zu vergeffen, aber ebensowenig durch die bleichen Gespenfter einer unbekannten Zukunft die Gegenwart vergiften zu laffen. Sochste Lebens= weisheit ift jener Kindessinn, von dem ein Beiser Amerikas erzählt: «Mis ich eines frostigen Tages im Winter einer alten Frau einen Besuch machte, fam ihr neunjähriger Enkel hereingestürmt. Der kleine Bursche schien einem Giszapfen zu gleichen; feine Wangen und fein Räschen schimmerten blaurot und seine Sande waren steif vor Ralte. Nichtsdeftoweniger fühlte fich das in der durchnäßten Rleidung ftehende Menschen= find fehr behaglich, denn es erwiderte der Großmutter, daß es zu ichon bei ihr in der Rüche fei. Lächelnd meinte die Greifin, ob Jack denn nicht froh fein wurde, wenn der Frühling erst wiedertame?

D ja, entgegnete der Kleine mit altklug nachdenklicher Miene, aber das sage ich dir, solange der Winter da ist, werde ich ihn gründlich ausnüßen und mich im Schnee und auf dem Eis samos amüsieren.

Dhne sich untslosen Träumereien hinzugeben, kostet der Lebensweise die Gegenwart aus, indem er ihr alles abringt, was sie zu geben vermag. Über die Zukunft sollten wir vor allem den einen Gedanken tief ins Herz sassen, daß sie trot aller Stürme noch viel schöner sein wird als die Gegenwart, ein Frühling licht und flar, der uns beschieden ist am Ende unser Bahn.

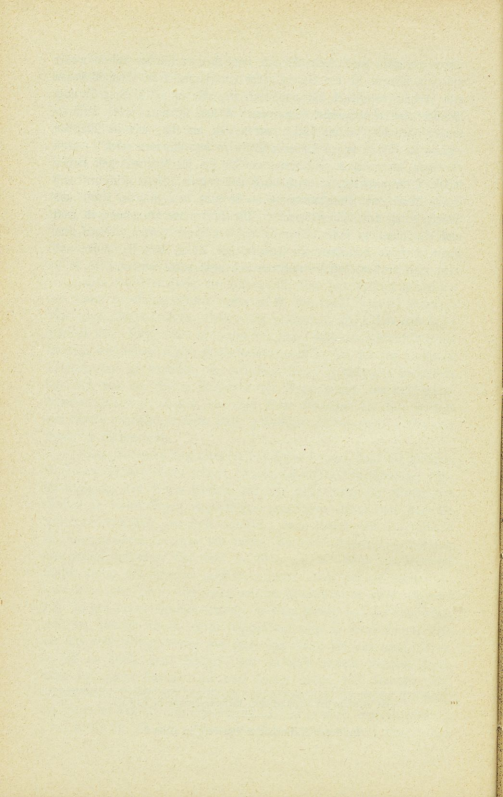
Und wenn es hienieden, wie bei wohl manchem, vielleicht dunfler und immer dunfler werden soll, kann uns das wirklich irre machen an der Wahrheit des Heilandswortes: «Der morgende Tag wird für das Seine sorgen»? Wenn unsre Kraft, unsre Gesundheit, unser Vermögen, unser Ansehen sich mindert, werden wir darum unfähig, noch etwas für unsern wahren Lebenszweck zu erreichen?

Der große Geiger Paganini spielte einst in einem Konzert, als ihm das Unglück zustieß, daß während des Spieles eine der vier Saiten seines Instrumentes sprang. Ein anderer hätte wohl aufgehört zu spielen, er aber seizte seinen Stolz darein, trohdem weiter zu spielen. Da aber geschah das Unerwartete, daß noch eine weitere Saite zersprang, ja zuletzt auch die dritte, so daß nur eine einzige übrig blieb. Der große Künstler aber machte sich eine Ehre daraus, auf dieser einzigen Saite seine Meistersschaft zu zeigen, um auch vermittelst dieser einen Saite dem Instrumente eine Musit zu entlocken, wie sie kein anderer dem vollbesaiteten Instrument abgewonnen hätte. Die größere Schwierigkeit reizte ihn zu um so größerer Betätigung seiner künstlerischen Fähigkeit.

Was uns diese Geschichte lehren will, kann uns Tolftois Erzählung von jenem einfältigen Mönch verdeutlichen, der, durch steigende Krankheit aller seiner Kräfte beraubt, zulett völlig gelähmt, völlig hilflos ans Lager gefesselt war. Aber nichts vermochte die stille, strahlende Heiterleit seiner Seele zu verdunkeln. Seine Klosterbrüder kamen zu ihm, um sich an diesem Seelensrieden zu erquicken, ja, der Ruf seiner Frömmigkeit verbreitete sich, daß von den Enden Rußlands die Pilger kamen, um den heiligfrommen Mann zu schauen, der ohne Wort und ohne Tat eine Predigt von Gottes allmächtiger Liebe hielt, gewaltiger als die vieler geistig und körperlich Bevorzugten.

«Der morgende Tag wird für das Seine forgen», fagt ber Beiland. Er fann für das Seine forgen, es gibt auf Erden teine Prufung, feine Erniedrigung und feinen Berluft, die wir nicht durch die Macht bes Beistes zu einem Segen umzuschaffen vermöchten. Wenn wir bas als felfenfeste Gewißheit ins Berg schliegen, bann fonnen wir ber Bufunft ihre Sorgen überlaffen, weil wir wiffen, für neue Aufgaben werden fich neue Kräfte einstellen. Wie bort zu Wien vor der Burg am Denkmal Raiser Josefs des Zweiten geschrieben steht: «Non diu sed totus» nicht lange, aber gang - fo wollen wir ber Begenwart leben. «Sorget nicht für den andern Morgen», nicht in dem Sinne, daß wir nicht alles, was die Butunft bringt, eifrig überbachten, aber in dem Sinne, -bag wir alle diefe Sorge werfen auf Gott, der allein für uns forgt. Denn bu bift an Bord eines Schiffes, das bu nicht steuern könntest, felbst wenn der große Kapitan dich ans Steuer stellte. Auf dem du nicht einmal foviel kannft, wie ein Segel reffen, und doch schaffft du dir Bein, als wärst du Rapitan und Steuermann. D, sei gelaffen, Gott ift Meifter! Ober bentst bu, all biefer Larm und Aufruhr bedeute, daß Gott feinen Thron verlassen hat? Nein, Mensch, seine Kenner stürmen rasend weiter und sein Wagen ist der Sturm, aber ein Zaum ist in ihren Mäulern und er hält die Zügel fest und senkt sie, wie er will! Sott ist noch Meister! Sei ohne Furcht! (Spurgeon.) Allen Kummer, alle Befürchtungen über die Zukunft dürsen wir wersen auf ihn, wie im Märchen "Hans im Glück" seinen schweren Stein in den Brunnen wirst — denn es «kann dir nichts geschehen», wo du ihn für dich wahrhaft sorgen lässekt. Oder vielmehr, es muß dir Gutes und nur Gutes geschehen nach jenem Wort aus Prophetenmund: «Er gibt dem Müden Kraft und Stärfe genug dem Unvermögenden. Die Knaben werden müde und matt und die Jünglinge fallen. Aber die auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft, daß sie auffahren mit Flügeln wie Abler, daß sie laufen und nicht matt werden, daß sie wandeln und nicht müde werden.»

Amen.



## Gott im Dunkeln.

## Predigt in der evangelischen Christuskirche in Taibach

gehalten am 2. August 1908 von Pfarrer Segemann.

Text: «Der herr hat geredet, er wolle im Dunkeln wohnen.» 1. Kön. 8, 12.

Es ift eine tief beschämende Erfahrung, daß wir Chriften, indem wir uns über Fragen unfres Glaubens ftreiten — ich felbst habe ja in ben letten Tagen einen solchen Streit in die Öffentlichkeit getragen, boch in den allereinfachsten Voraussetzungen dieses Glaubens so oft und so leicht wankend werden. Lagt irgend einen erschütternden Unglücksfall über eine Familie ober ein Gemeinwesen hereinbrechen - und ein solcher erschütternder Unglücksfall hat sich ja in unfrer kleinen Bemeinde vor furzem ereignet, - wieviele find es bann wohl, die ein folches Ereignis ernstlich mit dem Glauben an eine allwaltende Liebe vereinigen können? Die nicht vielmehr fprechen: . Was follte Gott nach uns fragen? Was follte der Höchste unser achten» (Pfalm 73, 11). Nimmermehr läßt fich dies Furchtbare mit dem Glauben an den allmächtigen und alliebenden Gott vereinen. «Sein Baterherz würd' es nicht ertragen», seine Menschen so leiden zu sehen. "Hältst du noch fest an beiner Frömmigkeit? Fluche Gott und stirb», das ift heute wie in den Tagen Siobs die Schlußfolgerung, die man aus zermalmenden Unglücksfällen zieht.

Nicht streiten über die begriffliche Ausprägung unsres Glaubens, sondern gewiß werden über den Grund dieses Glaubens, nicht einreißen, sondern bauen, das ist und bleibt gewiß unsre vornehmste Pflicht. Bleibt sie doch ewig wahr, die Sehnsuchtsklage des Psalmisten: «Meine Seele dürstet nach Gott, nach dem lebendigen Gott. Wann werde ich dahin

kommen, daß ich Gottes Angesicht schaue? (Psalm 42, 3). Gottes inne und gewiß zu werden, ist unser aller tiefstes, wenn auch vielleicht uns bewußtes Sehnen. Und es ist uns zum Trost gesagt, so oft sich Gottes Angesicht uns verhüllt in schwarzen Trübsalsschleiern, es ist uns gesagt zur Mahnung, ihn dennoch nicht zu lassen, mögen wir scheinbar auch von ihm verlassen sein, was wir heute als göttliche Botschaft vernehmen:

«Der Herr hat gerebet, er wolle im Dunkeln wohnen.» Es ist ein Tempelweihewort Salomos, der es noch nicht begriffen hatte, daß der Allerhöchste «wohnt nicht in Tempeln, die mit Händen gemacht sind» (Apostg. 7, 48). Im tiessten Dunkel des Allerheiligsten, in das kein Lichtstrahl drang, dachte er sich Gott thronend, umhüllt von den Flügeln der Cherubim. Es war dieselbe Borstellung, die bei den Griechen sich fand, wenn sie das Gottesbild im seierlichen Dunkel des fast lichtlosen Tempelsinnern ausstellten. Gott seinem Bolke gegenwärtig, in seiner Mitte wohnend, dennoch ihm verborgen, das ist der tiese Sinn, der hier zugrunde liegt. Und das Neue Testament gibt dem ja recht, wenn es auch dort heißt: «der da wohnt in einem Licht, da niemand zukommen kann, welchen kein Mensch gesehen hat, noch sehen kann» (1. Tim. 6, 16).

Gott ift verborgen! Und bennoch ftrebt das Menschenberz biefem verborgenen Gotte zu und ift unruhig, bis es Ruhe gefunden hat in diesem Gott, wie die Magnetnadel unruhig ift, bis fie im verborgenen Bol den Puntt der Rube gefunden hat. Giner der hervorragendsten Sprach= und Religionsforscher unfrer Zeit (Max Müller, Oxford) weist einmal darauf bin, daß unter allen Bolfern und zu allen Zeiten der Gottesglaube fich findet und daß in diefer Allgemeinheit ein gewaltiges Beugnis für die Wahrheit diefes Glaubens zu fuchen ift. Nicht Priefterwahn und Brieftertrug, nicht Aberglaube und Frrtum der Denkunfähigen, wie so vielfach behauptet wird, fann ein Glaube sein, der mit solcher Bestimmtheit auf allen Stufen des Rulturlebens auftritt. Gewiß, es gab Beiten, in benen biefer Glaube scheinbar zu verlöschen schien. Wir felbst leben in einer Zeit, in der Gottesbedürfnis und Gottesfehnsucht vielfach erftorben zu fein scheint, in der «das mahrhaftige Licht, das alle Menschen erleuchtet, die in die Welt kommen» (Joh. 1, 9), nur matt zu brennen scheint. Aber die Geschichte lehrt uns doch auch, daß mitten in der Finsternis des Unglaubens und Aberglaubens das ewige Licht wieder zu leuchten begann. «Die Finsternisse haben es nicht begriffen», aber auch nicht aus= zulöschen vermocht. In ruhiger Pracht, wie die leuchtende Mondesscheibe, Die aus dunklen Wolkenmaffen in Rlarheit hervortritt, fest es feinen majestätischen Lauf weiter fort. Es mag in unfrer Zeit mit ber Religion

noch trauriger werden, als es schon ist, die Religion kann darum doch nicht sterben. In Wellenbewegungen geht ihr Gang. Auf Wellental folgt Wellenhöhe. Die tiese Erschlaffung religiösen Lebens in unsern Tagen soll uns vorbedeutend sein — im Zusammenhang größerer Zeiträume — auf eine Zeit, da «das Land voll Erkenntnis des Herrn sein wird, wie Wasser, welches das Weer bedeckt» (Habakut 2, 14).

Diefer Glaube, der so tief und allgemein mit der Menschennatur verknüpft ift, nuß im Menschenherzen eine unzerftörbare Wurzel haben. Ich fuche diese Wurzel in dem Gefühl von der Unzerftörbarkeit und Unüber= windlichkeit des Lebens. Gewiß, kostbares Leben wird zum Raub des Todes. Millionen von Samen werden ausgeftreut, Millionen von Blüten teimen auf und aus den Blüten reifen Früchte und Samen, aber Er= füllung und Hoffnung können niemals völlig zusammenstimmen. Lebens= vollendung wird nur immer einem unendlich fleinen Teil des vorhandenen Lebens zuteil. Und doch, wenn noch fo viel Leben zerftort wird, bas Leben felbst, das aus aller Bernichtung heraus sich ewig erneut, das gerade aus Tod und Verwejung heraus Leben schafft, aus Ruinen Neues erblühen läßt, das bleibt. Andächtig stehen wir vor diefer Lebensfülle, die aus nie versiegendem Borne hervorsprudelt, die aus allem Winter neuen Frühling, aus allem Berblüben neues Saatforn hervorbringt. Gin Lebensüberfluß unendlich reicher Rräfte spottet des Rleinglaubens, welcher Not und Untergang anschaut und dabei vergißt, wie übermächtig ein sieghaftes Leben allüberall über dem Staube triumphiert. Und wenn wir dann erschauernd dieser Unendlichkeit, die Zeit und Raum durch= flutet, inne werden, wenn wir erfennen, vor ihr weniger zu fein als das Sandforn am Dzean, als das Tropflein am Gimer, da muß das Gefühl der Nichtigkeit über uns kommen, in tiefer Demut beugen wir uns bor bem Unendlichen, vor dem wir nichts find.

Und doch in dies Gefühl der Rleinheit und Ohnmacht mischt sich sofort ein andres, jenes Gefühl Jakobs: «Ich din zu gering aller Barmherzigkeit und aller Treue, die du an deinem Knechte getan hast» (1. Mos. 32, 10). «Seit der Jugend ersten Tagen hast du treulich mich geführt», diese Empfindung tiessten Dankes vor dem Walten einer Macht, die unser Leben durch Schuld und Not hindurchsührt zu Zielen und Zwecken, die wir nicht verstehen, ergreift uns. Vor jener Macht, «die unersorschlich, unergründet, dem tiessten Herzen sich verkündet, doch schweiget vor dem Sonnenlicht». Was ist sie sewisheit, daß wir bei aller unsere Kleinheit dennoch ein Teil des ewigen Geistes sind, fähig, die

Weltgesetze zu erfassen und zu beherrschen und zur Geistesruhe mitten in allem Sturm uns burchzutämpfen.

So erfahren wir an uns Ohnmacht unfres natürlichen und Macht unfres geiftigen Lebens. Beides führt uns zu dem bin, beffen «Rraft in ben Schwachen mächtig ift. (2. Kor. 12, 9), aus beibem aber würde noch nicht die volle beseligende Gotteserkenntnis herauswachsen, wenn nicht ein drittes hinzutäme, was und erft völlig Gottes gewiß macht: die Schuld. Ich bin ein leidlich tugendhafter Mensch, aber ich habe folche Taten getan, daß es beffer ware, meine Mutter hatte mich nie geboren., fo läßt einer der tiefften Menschenkenner seinen Selben (Samlet) fagen. Mag auch dem Alltagsbewußtsein das Gefühl der Schuld fremd fein, mag man auch schreiben und benten, wie ich es einmal las: «Das Dichten und Trachten des menschlichen Bergens ift gut von Jugend an», vielleicht weiß es jeder im Grunde feines Bergens besfer. Wir find nicht fo, wie wir sein follten und sein könnten. Gin innerer Zwiespalt geht burch uns hindurch, gerade auf dem Antlit des Lebemenschen, der den Genuß jum Göben gemacht hat, ift er am deutlichsten abzulesen, jenes Gefühl tiefinnerster Enttäuschung und Unbefriedigung. Wenn fo unendlich viel Gotteslengnung und Gottesverlorenheit unter uns fich findet, fo mag ein wichtiger Hauptgrund, wichtiger als alle Berftandesschwierigkeiten, in jenem Schillerworte gegeben fein: Der Bedanke Bott weckt einen fürchterlichen Nachbar auf: fein Name beißt Richter.» Zahllofe leugnen Gott, um damit jedes Gefühl der Berantwortung los zu werden. Sie wissen nicht, daß die Schuld, die unser aller Erbteil ift, nur in Gott von uns genommen werden fann. Wir leugnen Gott, um jeder Schuld entledigt zu fein. Und boch fann nur Gott, ber lebendige, ber unfre Schuld ftellt in das Licht vor feinem Angeficht, Diefe Schuld auch lofen. Gottes inne und Gottes gewiß werben, das heißt doch auch ber Schuld ledig werden, das heißt ihn erfahren:

> «Der meine Schuld versöhnet, Der seinen Geist mir schenkt, Der mich mit Gnade frönet Und ewig mein gedenkt.»

Benn eure Sünde gleich blutrot ist, soll sie doch schneeweiß werden, und wenn sie gleich ist wie Scharlach, soll sie doch wie Wolle werden. (Jes. 1, 18). Wer dies ersahren hat, der hat Gott erst recht gefunden, der hat in seinem Herzen die seste Zuwersicht, daß hier etwas ist, was die ganze Welt ihm nicht umstoßen kann. Gewiß, damit sind Gottes

Wesen und Wege im einzelnen noch immer dunkel. «Der Herr hat geredet, er wolle im Dunkeln wohnen», diese Wahrheit bleibt auch für uns bestehen. Wenn jener große Sternkundige auf die Frage des Kaisers Napoleon, ob er auch Gott in den Gestirnen gesunden, antworten konnte: «Sire, Gott ist eine Annahme, die ich zu meinen Forschungen nie bedurft habe», so beweist das soviel, daß man die ganze Natur durch=messen kann, ohne eine Spur von Gott zu sinden, weil Gott, geheinnis=voll am lichten Tag, mitten in seiner Natur verborgen ist. So kann es eine Wissenschaft geben, die nirgends eines Gottes gewahr wird, wenn auch der große Sternkundige Iohannes Kepler gesagt hat: •Ich suche in mir Gott, den ich außer mir überall sinde.» So gehen zahllose Wenschen durchs Leben, ohne eines Gottes inne zu werden in ihren Lebensssührungen.

Und dennoch können wir Gottes völlig gewiß werden, weil es ewig wahr bleibt: «Was kein Verstand der Verständigen sieht, das ahnet in Sinfalt ein kindlich Gemüt.» Oder wie es im Kirchenliede heißt: «Liebe, die mein Herz darf glauben, ob sie mein Verstand nicht faßt», weil jenes Dichterwort als ersahrbare Wirklichkeit uns immer wieder vor Augen treten kann:

«Wer Gott ist, wird in Ewigkeit Kein Mensch ergründen, Doch wird er treu sich allezeit Mit uns verbünden.»

«Daß über uns ist eine Liebe, die uns nie vergißt», das ist's, was wir trot aller Zweifel und Verstandesängste tief ins Herz schließen, das ist's, was wir glauben sollen.

Wäre es noch Glaube, statt eines einfachen Rechenegempels, wenn es anders wäre! «Wir wandeln im Glauben und nicht im Schauen» (2. Kor. 5, 7), sagt der Apostel und «es ist der Glaube eine gewisse Zuversicht des, das man hofft und ein Nichtzweiseln an dem, das man nicht sieht» (Hebr. 11, 1). «Selig sind, die nicht sehen und doch glauben» (Joh. 20, 29).

In einer großen Fabrit ließ sich ein Besucher das mannigsach versichlungene Gewirr von Drähten zeigen, das offenbar einem sinnreichen Zwecke diente. Dennoch verwochte er nicht den Zusammenhang zu erkennen, in dem diese kunstvollen Vorrichtungen standen. Da wurde ihm gesagt: Hier ist ein Fabrikgeheimnis. Diese Drähte laufen in einem verschlossenen Raume zusammen, zu dem nur der Besitzer der Fabrik den Schlissel hat. Nur er vermag völlig die Bestimmung jeder einzelnen Vorrichtung zu erklären.

Walten nicht auch in der Welt große Zusammenhänge und Zwecke, die wir ahnen, ohne aber im einzelnen sie erfassen zu können, weil nur eine höhere Weisheit den Schlüssel zum innersten Zusammenhang besitzt? Wir können es dieser höhern Weisheit nur zutrauen, daß ihre Wege Weisheit und Güte sind, ohne sie zu begreifen. Denn «unbegreislich sind seine Gerichte und unerforschlich seine Wege» (Köm. 11, 33).

Gegenüber den vielen dunkeln Führungen, die unsern Glauben ersichüttern, gibt es doch nur eine doppelte Haltung: Entweder, wir werfen unsern Glauben weg, wie wir ein Ammenmärchen wegwerfen, weil wir nur noch blinde Sinn= und Zwecklosigkeit im Weltganzen erkennen. Dann aber müssen wir erst recht verzweiselnd zusammenbrechen unter der Last, die sich auf uns wälzt. Unser Leben ist dann nichts andres als das Taumeln des Trunkenen, der jubeln und lachen kann, solange der Rauschtrank seine Kräfte besenert, der aber in Jammer und Verzweislung zusammenbricht, sobald die grasse Wirklichkeit ihm ihr furchtbares Antlitz zeigt. Alle, alle sind sie trunken, die, vom Rausch des Glückes, der Ehre, des Reichtums umfangen, keinen Gott brauchen, bei denen aber ein entsetzliches Erwachen unausbleiblich ist.

Wie anders, wenn wir die zweite Möglichkeit unstres Lebens, den Gottesgedanken, mit kraftvoller Entschiedenheit verfolgen. Dann glauben wir, troß allen Gegenbeweisen, daß heilige Liebe um uns, über uns waltet. Wir glauben es, odwohl wir es nur auf einzelnen Höhepunkten unsres Daseins tief innerlich erfahren, wie wir an die Liebe des Gatten, der Eltern, des Freundes glauben, odwohl sie sich nicht immer bewährt und uns nur in einzelnen Höhepunkten voll zum Bewußtsein kommt. Und wir demätigen uns unter die gewaltige Hand Gottes, auch wenn sie uns züchtigt, ja wenn sie uns niederwirft in des Todes Staub. Wir sprechen mit Hiob: «Haben wir Gutes empfangen von Gott und sollten das Böse nicht auch annehmen? Ich din nacht von meiner Mutter Leibe gekommen, nacht werde ich wieder dahin sahren. Der Herr hat es gegeben, der Hat es genommen, der Name des Herrn sei gelobt» (Hiob 2, 10; 1, 21).

Der Unglaube hat noch niemals etwas geschaffen, niemals etwas Wertvolles hervorgerusen. Der Glaube aber rust aus Tod und Vernichstung Neues hervor. Er senkt Ergebung, Geduld, Tatkraft, Hoffnung ins Herz. Eine arme Witwe, die am Sarge des Ernährers ihrer Kinder steht, sie kann, wenn die Kraft des Glaubens allmählich wieder in ihrem Herzen lebendig wird, durch unermüdetes Ausharren den Ihren den Vater ersetzen, Schätze der Liebe, der Ausopferung, des sittlichen Ernstes, der

Tatkraft im harten Rampfe gegen das Geschick werden ihr geschenkt, die ben Berluft allmählich in Segen wandeln können.

Und so kommen wir zum Schluß: es gibt keinen Schicksalsschlag, mag er noch so zerschmetternd über uns hereinbrechen, der uns wirklich irre machen dürfte, als sei unser Glaube ein Irrwahn. Mitten im furchtbarken Toben der Elemente, in der wilden Wellen Unverstand bleibt Gott allein der Felsen, an den wir uns klammern. Mit jenem gewaltigen «Dennoch» des Psalmisten sprechen wir: «Wenn mir gleich Leib und Seele verschmachtet, so bist du doch Gott allezeit meines Herzens Trost und mein Teil» (Psalm 73, 26).

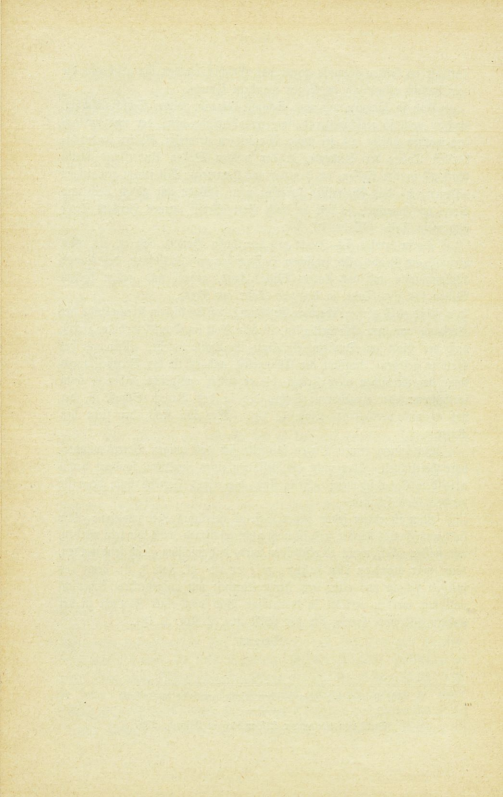
Darin erwies sich Jesus als der Sohn Gottes, daß er, als alles versank, am Grabe aller irdischen Hoffnungen und Aussichten, des Vaters Willen suchte und des Vaters Willen fand, getrost und getren diesem Willen bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuz.

Und es ist eine wunderbare Erzählung, daß bei diesem Krenzestode der Vorhang vor dem Allerheiligsten, in dem Gott im Dunkel wohnte, zerriß, daß der Gott im Dunkeln ein Gott im Lichte wurde. «Niemand hat Gott je geschen», beginnt der Evangelist, und es ist die Verzweislungsflage der Menschen aller Zeiten, die er damit ausspricht. Aber er kann fortsahren: «der eingeborene Sohn, der in des Vaters Schoß ist, der hat es uns verkündigt» (Joh. 1, 18). «Wer ihn sieht, der sieht den Vater.»

In seinem reinen Herzen spiegelte sich bes ewigen Vaters wunders bare Herrlichkeit. Aber nicht als Besitztum eines einzelnen, sondern damit alle den Vater schauen: «Selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen.»

Nun ist einem jeden seines Daseins herrliches Ziel gewiesen: «Wir sind nun Gottes Kinder und ist noch nicht erschienen, was wir sein werden, wir wissen aber, wenn es erscheinen wird, daß wir ihm gleich sein werden, denn wir werden ihn sehen, wie er ist» (1. Joh. 3, 2), denn «es spiegelt sich in uns allen des Herrn Klarheit mit aufgedecktem Angesicht und wir werden verklärt in dasselbige Bild von einer Klarheit zu der andern, als vom Herrn, der der Geist ist» (2. Kor. 3, 18).

Amen.



## Der wahre Reformationsgeist.

## Fredigt

in der evangelischen Christustirche in Laibach gehalten am 25. Ottober 1908 von Pfarrer Hegemann.

Textwort: «Gott hat und nicht gegeben den Geist der Furcht, sondern der Kraft und der Liebe und der Zucht.» 2. Tim. 1, 7.

Wieder jährt sich in der vor uns liegenden Woche der 31. Oktober, der Gedächtnistag des größten Ereignisses der deutschen Geschichte. Zersprengt wurde damals der äußere Zusammenhang der abendländischen Bölker, der vor 2000 Jahren durch das Kömerreich geschaffen war, dann unter religiösen Formen durch die römische Kirche erhalten wurde, zersprengt durch die deutsche Faust Martin Luthers, der die riesenhaste Kathedrale des Katholizismus in Trümmer schlug.

Noch heute beklagen Unzählige dies Ereignis als das unseligste und unbegreislichste der ganzen christlichen Geschichte. Wir aber nennen es mit Wilhelm II. die größte befreiende Tat für alle Zeiten. Mit dem größten Sänger unseres Volkes bekennen wir: «Wir wissen gar nicht, was wir Luther und der Resormation im allgemeinen alles zu danken haben. Wir sind frei geworden von den Fessell geistiger Borniertheit, wir sind infolge unserer fortwachsenden Kultur fähig geworden, zur Quelle zurückzukehren und das Christentum in seiner Keinheit zu sassen. Wir haben wieder den Mut, mit sesten Füßen auf Gottes Erde zu stehen und uns in unserer gottbegabten Menschennatur zu fühlen.

Ein heilighohes Erbe ist in der Reformation uns zugefallen. Wenn von irgendeinem, so gilt von diesem Erbe bas Wort:

«Was du ererbt von deinen Bätern haft, Erwirb es, um es zu besitzen.»

Wollen wir das wahre Wesen jener größten befreienden Tat erfassen, so müssen wir erkennen: 1.) wovon die Reformation uns befreit hat. Eine wundervolle

Gabe ift uns die Reformation. Sie schließt aber in sich, wie jede Gabe, eine Aufgabe. Liegt doch der wahre Segen jeder Gottesgabe gerade in der in einer jeden beschlossenen Aufgabe.

1.

Wovon befreite uns die Reformation? Was ist die Gabe, die wir ihr verdanken? Nicht treffender und kürzer können wir es fassen, als in das Apostelwort: «Gott hat uns nicht gegeben den Geist der Furcht.» Das heilige Gotteserbe, das in diesem Worte enthalten ist, hat erst die Resormation für die ganze Menschheit angetreten, indem sie uns befreite vom Geiste der Furcht.

War es doch der Geist der Furcht, der seit grauer Urzeit Tagen herrschte gerade in der Religion. Die Furcht hat zuerst in der Welt die Götter geschaffen,» fagt ein lateinisches Dichterwort. Jeben Donnerstag begehen wir einen Gedächtnistag, daß unfere germanischen Vorfahren im Donner, der schreckenerregendsten Naturerscheinung, die höchste Gottes= offenbarung fanden (Donar, Thor). Fast alle Naturvölker machten die Furcht und Schrecken erregenden Erscheinungen der Natur zum Gegenstand ihrer Religion. Bu all ben Schrecken, welche die Wirklichkeit jenen geängstigten Menschen darbot - vor wilden Tieren, der But der Elemente in eisigem Frost und glübendem Sonnenbrand und Ungewitter, Krantheiten, Seuchen und Tod, dem Elend des Krieges durch Feindes Anfturm und Überfall, - schufen fie fich eine Welt eingebildeter Gefahren durch finftere, grimmige Beifter, rachende Gottheiten, ein erbarmungsloses blindes Schickfal. Die Religion war bas Mittel, um sich aus all diesen lauernden Schreckniffen, welche die gequälte Phantafie erfann, zu retten. Aber wie so gar nicht gelingt es bem Naturmenschen, ben lähmenden Bann ber Furcht los zu werden! Der Blick auf das Antlit nord- oder füdamerikanischer Indianer, afrikanischer Buschleute, Subseeinsulaner, auftralischer Wilder, wie sie uns ja in Banoramen oder Reisebildern gezeigt werden. zeigt uns tiefe Traurigkeit furchtgequälter Seelen. Man hat auf bem Missionsgebiet Abbildungen aufgenommen berfelben Gingebornen, solange fie Beiden waren, und nach ihrer Bekehrung zum Chriftentum. Der Unterschied zwischen schmerzlicher Bitterkeit bort und frischem Lebensmut hier ift unverfennbar.

War nicht die heute so oft mit Unrecht herabgewürdigte Religion Israels schon eine Erlösung von diesem Geiste der Furcht? Man ver= gleiche die scheußlichen Frazen indischer oder mezikanischer Gottheiten, w die unförmlichen Fetische von Negervölkern, die wüsten Unzuchtsseste, Menschenschlächtereien und Kinderopfer vrientalischer Religionen mit Israels Religion! Da ist Gott nicht mehr ein fürchterlicher Plagegeist, ein blindes erbarmungsloses Schicksal oder eine Gemeinschaft launischer, lustgieriger, loser Einzelgötter, sondern der heilige und gerechte Jehovah, der in verzehrender Lohe alles Schlechte vertilgt. Und doch war die Religion der Furcht durch diesen reinen Gottesglauben nicht überwunden. Die Gesehestaseln dieses alttestamentlichen Gottes reden von einem eistrigen Gott, der da heimsucht der Väter Missetat an den Kindern bis in das dritte und vierte Glied». Dieser Gott war und blieb ein surchtbarer «Herr», dem die Menschen mit dem knechtischen Geist äußern Gehorsams gegenüberstanden. Es lastet auf der ganzen Keligion des Indentums jene Anklage, die Shakespeare seinem Juden Shylock entzgegenhält:

«Daß nach bem Lauf bes Rechtes unser keiner Zum Heile käme — — »

Da brachte das Christentum «nach dem Lauf der Gnade» die Erlösung. An Stelle des Geistes der Furcht brachte es jenen neuen Geist, den der Apostel beschreibt: «Ihr habt nicht einen knechtischen Geist empfangen, daß ihr euch abermal fürchten müßtet, sondern ihr habt einen kindlichen Geist empfangen, durch welchen wir rufen: Abba, lieber Bater. Derselbe Geist gibt Zeugnis unserm Geiste, daß wir Gottes Kinder sind» (Köm. 8, 15 f.). «Das Geset, das in Geboten gestellt war,» «die Handschrift, die wider uns war, welche durch Satungen entstand und uns entgegen war» (Col. 2, 14), hat Christus ans Kreuz geheftet. Aus den Knechten werden Kinder, aus dem «Herrn» wird der «Vater», der nicht mehr mit den Menschen rechtet, der Gnade sür Kecht erweist,

«bessen Gnade weiß von keinem Zwang, Sie träuselt, wie des Himmels milder Regen, Zur Erde nieder.»

Dort im Alten Testament war die Furcht des Herrn der Weisheit Anfang, im Neuen Testament heißt es: «Die Liebe duldet keine Furcht, sondern die vollendete Liebe treibt die Furcht aus, weil die Furcht nach Strafe blickt; wer sich fürchtet, ist nicht vollendet in der Liebe» (1. Joh. 4, 18)!

Gott gab den Menschen dies freie Geschenk seiner Gnade, doch die Menschen machten es aufs neue zur Satzung bumpf und schwer.

Im Katholizismus entstand eine neue Religion der Furcht, schreckens= voller als je eine vorher gewesen war.

«Ich gebachte nicht anders, benn Chriftus fäße im Himmel als zorniger Richter, wie er benn auch auf einem Regenbogen sigend gemalt

wird», sagt Luther von seiner katholischen Zeit. Er erzählt, daß er, geängstiget von den Flammenaugen des Weltrichters, sich wandte an die Mutter Gottes. «Denn weil immer nur von Gottes Zorn, nicht von seiner Gnade gepredigt wurde, ist man Marien unter den Mantel gekrochen, zu den Heiligen wallsahren gegangen, dieses und jenes getan.»

Und ist es anders in unsern Tagen? Einer der bedeutendsten, frömmsten, strenggläubigsten römischen Theologen der neuesten Zeit (Möhler) sagt in seinem weitverbreiteten Buche (Symbolik): «Ich glaube, daß es mir in der Nähe eines Menschen, der seiner Seligkeit ohne alle Umstände gewiß zu sein erklärte, im höchsten Grade unheimlich würde, und des Gedankens, daß etwas Teussisches dabei unterlaufe, wüßte ich mich wahrscheinlich nicht zu erwehren.»

Gewiß, der Katholizismus häuft massenhafte Heilszusicherungen auf seine Gläubigen. Der Sündenablässe, der vollkommenen Ablässe, der heilspendenden Sakramente und kirchlichen Handlungen, der Gnadenstätten und Segensmittel ist kein Ende; in verschwenderischer Fülle ergießen sie sich über die Menschen, die von Stellvertretern Gottes aller Art behütet und geleitet werden.

Und wenn man dann fragt: Was erreicht ihr Katholiken mit dieser Überfülle von Heilsgarantien? Niemals die Heilsgewißheit, lautet die Antwort. Denn so verkündigt die große Kirchenversammlung von Trient: «Niemand kann mit Glaubensgewißheit wissen, er habe Gottes Gnade erlangt.» An viel tausend Altäre ist das Privilegium geknüpft, daß durch jede daran gelesene Messe eine Seele aus dem Fegsener besreit wird. Aber was so sest versprochen wird, das darf doch niemals Glaubensgewißheit werden. Und wenn du dir tausend vollkommene Ablässe verschafftest, dürstest du doch nie gewiß wissen, daß dir deine Sünden nun auch wirklich vergeben sind. Die Furcht, es könne noch etwas sehlen, ist dem Katholiken unerläßlich, weil ja sonst aus Knechten Kinder würden, Gotteskinder, die keiner Priester mehr bedürfen.

Das aber war es, was die Reformation wieder erschloß, als sie bas Christentum wieder in seiner Reinheit zu fassen lehrte. Es ist das, was das Neue Testament die «Freudigkeit zu Gott» neunt, die volle Zuversicht, wie sie im evangelischen Glaubensliede wiederklingt:

«Nun weiß und glaub ich feste, Ich rühm's auch ohne Scheu, Daß Gott, der Höchst und Beste, Mein Freund und Vater sei, Und daß in allen Fällen Er mir zur Rechten steh Und dämpfe Sturm und Wellen Und was mir bringet Weh.»

So allein überwinden wir alle Furcht, indem wir diesen starken Geist der Zuversicht zur ewigen Macht, die hinter der Erscheinungswelt steht, ausbilden. D, man möchte es manchmal den Kindern der Reformation zurufen: «Glaubet an das Licht, dieweil ihr es habt, auf daß ihr des Lichtes Kinder seid» (Joh. 12, 36), denn, ach! so wenige ahnen es, was sie an diesem Kindschaftsgeiste besitzen.

2.

Daß so wenige für den Segen der Reformation ein volles Verständnis haben, stammt es nicht daher, weil sie du fgabe, die in dieser Gabe enthalten ist, so wenig ersassen, weil sie nicht wissen, wozu sie befreit sind? Unser Bibelwort kleidet diese Aufgabe in die Worte: «Gott hat uns gegeben den Geist der Kraft, der Liebe und der Zucht.» Durch die Befreiung von der Furcht erlangen wir den Geist. Iener «Geist der Furcht» ist ja in Wahrheit der Ungeist, Knechtssinn, der das Haupt nicht frei zu erheben wagt, er ist das Tierische im Menschen. Nur von den Stirnen der Starken, Guten, Reinen weht uns der Hauch echten Geistes an, jenes Geistes, der in seiner gottbegabten Menschennatur sich fühlt und hoch das Haupt zum Ewigen aufrichtet.

Und dieser Geist ist zugleich nichts anderes als das, was die Bibel den «Glauben» nennt (Röm. 8, 14; Gal. 3, 26), jener Glaube, der das hehre Palladium der Resormation gewesen ist im Gegensatz zu allen Werken, Heilsmitteln und Heilsgarantien Roms. Dieser Glaubensgeist entsaltet sich dreisach vor und in Gott als Kraft, vor und an Menschen als Liebe, in uns selbst als Zucht.

Er ist ein Geist der Kraft! Ihr armen Protestanten, ihr könnt nicht bestehen, ruft man uns aus dem römischen Lager zu. In eurer Zerrissenheit, in eurer verwirrenden Mannigsaltigkeit, in euren tausend sich widersprechenden Meinungen, die jeden, der zu euch kommt, in die größte Verwirrung stürzen, seid ihr ohne Halt und Kraft. Seht uns an! Wir sind einmütig geschart um den hochragenden Mittelpunkt der Einheit, an dem allein eine unbezweiselte, unbesleckte, lautere Erkenntnis des Heils sich sindet. Hier im tausendjährigen Bau, aus dem noch nie ein Steinchen sich löste, ist Festigkeit, Kraft, Ordnung, Größe! Was habt denn ihr? Keine weltumspannende Organisation, keine Parteien, keine Presse in allen Ländern von einem Willen geleitet, wie wir. Nur Schwäche und Ohnmacht!

Wir aber rufen: Da, wo der Wahrheit gedient wird und nur der Wahrheit, da ist ein Geist der Kraft. Jener Geist, der jenem Unscheinsbarsten und Schwächsten innewohnte, von dem wir singen:

«D mächt'ger Herrscher ohne Heere, Gewalt'ger Kämpfer ohne Speere, Du Friedensfürst von großer Macht.»

Jene Kraft, die aus den Worten des gebundenen Mannes sprach, der dem kaiserlichen Statthalter entgegenrief: «Ich din ein König. Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, daß ich die Wahrheit zeugen soll. Wer aus der Wahrheit ist, der hört meine Stimme» (Joh. 18, 37).

Die Wahrheit, die vielverhöhnte und mißachtete, hat dennoch eine Königsmacht. Allenthalben unterdrückt, niemals «gar unterdruckt», zieht sie nach allen Triumphen der Lüge immer neu wie Frühlingsleben durch die erstarrten Gefilde, um Königseinzug zu halten. «Wer aus der Wahrheit ist, der hört ihre Stimme.» Um die Wahrheit braucht uns wahrhaftig nicht bange zu sein, sie wird sich selbst die Bahn brechen, auch ohne uns, auch wider uns. Und wie sollte denn nicht die höchste Wahrheit, die Wahrheit des Evangeliums: «eine Kraft Gottes, selig zu machen alle, die daran glauben» (Köm. 1, 16), Bestand haben?

Dieser Geist der Kraft, dessen wir uns rühmen — am Tage der Resormation nach fast 400 jährigem stolzen Aufstieg der protestantischen Bölker, — muß sich aber naturnotwendig betätigen als ein Geist der Liebe.

Es ist wohl der edelste Einwand, den uns katholische Christen — mit berechtigtem Stolz auf soviel echte Liebe, die je und je in Roms Kirchenmauern erblühte — machen: Es sehlt bei euch am Geist der Liebe. Ihr Protestanten habt den Glauben, wir aber haben die Liebe und ihre Wunderwerke. Und der Apostel sagt: Nun aber bleibet Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei; aber die Liebe ist die größeste unter ihnen. (1. Kor. 13, 13). Unser katholischer Liebesgeist, der um der Einheit willen alles Trennende dahingibt, er steht höher als euer Glaube!

Wir aber sagen: Der Glaube ist in der Liebe tätig. Er muß in der Liebe tätig sein, er kann nicht ohne Liebe sein. Und auch umgekehrt: Echte Liebe stammt nur aus dem Glauben. Wohltätigkeit ist noch nicht Liebe. Wahre Liebe ist etwas unendlich viel Höheres. Sie stammt aus dem Glauben, daß wir Menschen zu Wesen von göttlicher Selbständigkeit und göttlicher Größe bestimmt sind. Nur indem wir trachten, unsre Mitmenschen zu diesem höchsten ihnen gesteckten Ziele zu führen,

erweisen wir ihnen echte Liebe, die nicht das Ihre sucht. Und nur indem wir biefe höchste Liebe üben, welche die geistige Selbständigkeit und Eigenart jedes Mitmenfchen achtet, Dienen wir der wahren Ginheit. Wahre Einheit ift der äußerfte Gegensatzu äußerlicher Zwangseinheit. Solche äußerliche Zwangseinheit, wie Rom fie hat und anstrebt, ift nur möglich durch Unterdrückung alles eigenen Geifteslebens und Vernichtung alles eigenen Wefens. Rein Mensch fann die außere Ginheit um Diesen Preis wirklich wollen. Und ift es nicht eine Tatsache, die wir in katholischen Landen alle erfahren können, daß ein großer Teil ber katholischen Beift= lichkeit und des katholischen Bolkes das römische Joch nur mit Anirschen und giftigem Spott erträgt? Dürfen wir nicht rühmen, daß unter uns trot aller Unvollfommenheiten, die wir nicht ableugnen, der Geift der Liebe und Ginheit ftarter ift? Und ift nicht bas taufenbfache Weben bes Liebesgeistes, ber in unfrer evangelischen Kirche lebendig ift, ein Beweis, daß der Beift der Liebe wahrlich nicht gebannt ift in die kalten Marmorfteine des römischen Kirchentempels? Liebeseinheit wohnt vielmehr nur ba, wo ber Beift ber Freiheit und bes Glaubens weht.

Und dieser Geift ist es drittens auch allein, der die Menschen zu jener Zucht führt, ohne die es keine Kraft und keine Liebe gibt. Wohl meinen auch da die Kömischen wieder, nur sie hätten Zucht und Ordnung. Damit rechtsertigen sie ja wohl vor sich selbst all ihren Geisteszwang, daß ohne solche äußere Zucht die heiligen Ordnungen der Sitte, ein geordnetes Zusammenleben der Menschen nicht bestehen könnten. Und gegenüber manchen Übertreibungen wollen wir es nicht bestreiten, daß Kom als Zuchtmeister sür unmündige Bölker und noch jetzt für viele schlichte, abgelegene Landbevölkerungen ein segensvolles Erziehungswerk üben mag.

Aber nach des Paulus Wort darf «das Gesetz stets nur ein Zuchtmeister sein auf Christus, daß wir durch den Glauben gerecht würden» (Gal. 3, 24). Gesetz und Zwang schaffen auf die Dauer und im allgemeinen nichts Gutes. Wirklich erziehend wirkt nur jene Gnade, die den Menschen von innen her ergreift, daß er «sich ergibt dem freien Triebe, mit dem er selbst geliebet ward». Sie allein «züchtigt uns, daß wir verleugnen das ungöttliche Wesen und die weltlichen Lüste und züchtig, gerecht und gottseig leben in der Welt» (Tit. 2, 12). «Herrscht diese Lieb' in meiner Seele, so treibt sie mich zu jeder Pflicht.»

Diese freie Gnade, die von keinem Zwange weiß, dieser Kern unsres evangelischen Glaubens, drängt uns, daß wir als mündige Menschen uns ernster Selbstzucht unterwerfen, weil wir wissen: «Wer Sünde tut, der ist der Sünde Knecht. So euch der Sohn frei macht, so seich ihr recht

frei» (Joh. 8, 34 und 36). Und auch hier dürfen wir wieder die Erstahrung sprechen lassen. Die protestantischen Bölker stehen an Zucht und Sitte nicht zurück hinter den römischen. Furchtbar ist die Zuchtslosigkeit jeder Art, und insbesondere die Unzucht, auch in protestantischen Bölkern. Aber wenn wir alles überschauen, dürsen wir dennoch bestennen:

«Gott hat uns gegeben den Geist der Zucht.» Und wir sahren darum fort mit dem Apostel, trot alles Aberglaubens und alles Unglaubens unserer Tage, stolz und froh und mutig als Erben und Träger der Reformation, wie er dort (2. Tim. 1) fortsährt:

\*Wir schämen uns nicht des Zeugnisses unseres Herrn, sondern nehmen Teil am Leiden für das Evangelium nach der Kraft Gottes, der uns hat selig gemacht, und berusen mit einem heiligen Ruf, nicht nach unsern Werken, sondern nach seinem Vorsatz und Gnade, die uns gegeben ist in Christus Tesus vor der Zeit der Welt, jetzt aber offenbart durch die Erscheinung unseres Heilandes Jesu Christi, der dem Tode die Macht genommen hat und das Leben und ein unvergängliches Wesen an das Licht gebracht hat, durch das Evangelium.»

Amen!



