# Pârvatî's Hochzeit.

Ein indisches Schauspiel.

Zum ersten Male ins Deutsche übersetzt

von

Dr. K. Glaser,

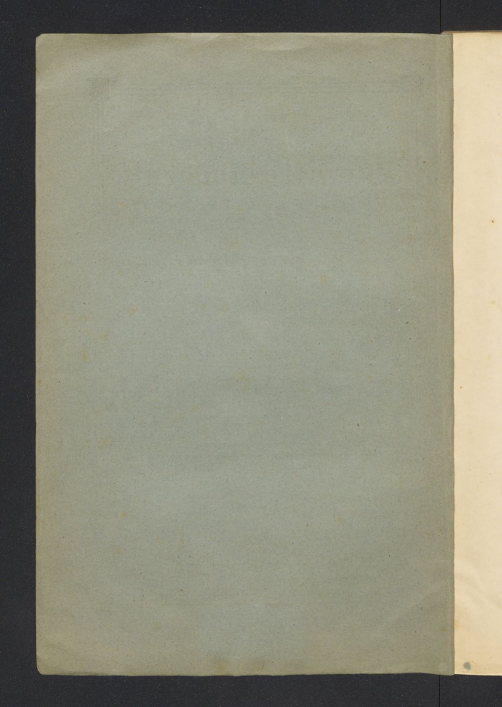
Professor am k. k. Staats-Obergymnasium in Triest.

Separatabdruck aus dem Jahresberichte des k. k. Staats-Gymnasiums in Triest vom Jahre 1886.

TRIEST.

BUCHDRUCKEREI DES ÖSTERR,-UNGAR, ILOYD. 1886.

> F. H. Schimpff's Buchhandlung in Trieft Piazza della Börsa.



# Pârvatî's Hochzeit.

# Ein indisches Schauspiel.

Zum ersten Male ins Deutsche übersetzt

von

Dr. K. Glaser,

Professor am k. k. Staats-Obergymnasium in Triest.

Separatabdruck aus dem Jahresberichte des k. k. Staats-Gymnasiums in Triest vom Jahre 1886.

TRIEST.

BUCHDRUCKEREI DES ÖSTERR.-UNGAR. LLOYD. 1886.



# Vorwort.

Diese erste Uebersetzung in eine europäische Sprache, die dem Werke Bâna's hiemit zu Theil wird, basirt auf einer Ausgabe des Theaterstückes, besorgt durch den Pandit Višnu Parašurâm Šâstrî, Bombay 1872, in der Dakshina Prize Book Series N. 5. Diese Ausgabe enthält auch eine Uebertragung des Schauspieles ins Marâthî, eine neuindische Sprache, und zwar in der Anordnung, dass auf einer Seite der Sanskrttext, auf der anderen die Marâthîübersetzung gedruckt ist. Diese gibt die metrischen Parthien nicht nur metrisch, sondern sogar gereimt und ist im Allgemeinen ziemlich frei.

Indische Theaterstücke so zu verdeutschen, dass man die metrischen Parthien in Prosa wiedergibt, wie es Böhtlingk in seiner Mrcchakatika gethan hat, würde den jetzigen Anforderungen an eine Uebersetzung nicht genügen, da Dr. L. Fritze nicht allein indische Schauspiele\*), sondern auch das Pančatantra in einer bis jetzt noch nicht erreichbaren Treue und Schönheit des Ausdruckes in Versen wiedergegeben hat; in Pañčatantra übersetzt er natürlich nur die eingestreuten Sprüche metrisch. Darin weiche ich von Fritze ab, dass ich die prosaischen Theile auch in Prosa wiedergebe, weil ich glaube, dass dadurch dem Leser die Eigenthümlichkeit der

<sup>\*)</sup> Von welchen die meisten in der Reclam'schen Universalbibliothek erschienen; den Reigen seiner Uebersetzungen eröffnete er in seinem "Indischen Theater", Chemnitz I. und II. Bändchen, enthaltend Çâkuntalâ und Ratnâvalî; in der erwähnten Universalbibliothek erschienen dann Urvaçî, Mâlavikâ, Kauçika's Zorn, Mâlatî und Mâdhava; demnächst erscheint Mudrârâkšasa.

indischen Form leibhaftiger vor die Augen tritt. Natürlich können über einen solchen Punct die Ansichten verschieden sein.

Der Dichter hat die Fabel des Schauspieles nicht erfunden, sondern einen den Indern sehr geläufigen Stoff behandelt, den der grosse indische Dichter, der im 3. Jahrhunderte nach Christi Geburt lebende Kâlidâsa in seinem aus sieben Gesängen bestehenden epischen Gedicht Kumâra sambhava — Geburt des Prinzen, verherrlicht. Bekanntlich wird dieses Gedicht in Indien in den Schulen vielfach gelesen. Die Sage ist nach diesem Dichter folgende:

Himâlaya, der Berggott, erzeugte mit seiner Gemahlin Menâ zuerst den Sohn Menaka. Hierauf aber bat Satî,\*) die erste Gemahlin des Gottes Çiva, die Gemahlin des Berggottes, sie möchte als ihre Tochter geboren werden. Ihrem Wunsche wurde Folge gegeben und sie wurde als seine Tochter Pârvatî geboren und zeichnete sich durch grosse Schönheit aus. Nârada, der göttliche Seher, sah sie zufällig und beschloss allsogleich sie zur Gemahlin des Çiva zu machen, denn sie allein sei seiner würdig. Çiva selbst aber gab sich nach dem Verluste seiner Gemahlin auf dem Berge Himâlaya schweren Büssungen hin. Da der Berggott in die Verbindung seiner Tochter mit Çiva einwilligte, so trug er ihr auf, Alles zu unternehmen, um sich den Gott günstig zu stimmen. Sie sammelte täglich Blumen und Gräser und brachte sie ihm in Begleitung ihrer Freundinnen. (Kumârasambhava I. Gesang.)

Zu jener Zeit begaben sich alle Götter, weil sie vom Unhold Târaka bedrängt wurden, zu Brahma und baten um Abhilfe. Freundlich sagte ihnen die oberste Gottheit diese zu, jedoch könne sie nur durch einen Spross Çiva's gebracht werden. Indra begab sich nun zu Kâma, dem Liebesgott, und bat ihn um seine freundliche Unterstützung. (K. II.) Um dem Wunsche der Götter zu entsprechen, begab sich dieser, begleitet von seiner Gemahlin Ratî und dem Frühlingsgotte Mâdhava auf den Himâlaya. Während sich die Natur in der herrlichsten Schöne zeigte, indem sie ihr schönstes

<sup>\*)</sup> Dakscha war Brahma's Sohn und Vater der Satî; er vermählte sie dem Gotte Çiva, hasste aber diesen seinen Schwiegersohn so stark, dass er ihn, als er einmal alle Götter zu einem Opfer einlud, ganz überging; aus Gram darüber stürzte sich Satî ins Feuer, wurde aber als Tochter des Himâlaya wiedergeboren, und zwar unter dem Namen Umâ oder Pârvatî.

Frühlingskleid anzog, und während die Vögel den lieblichsten Gesang ertönen liessen, näherte sich der Liebesgott Civa, welcher unbeweglich sich tiefer Andacht hingab. Kâma verliert bei diesem Anblick den Muth, ihm sinken schlaff die Arme herunter. In diesem bedenklichen Augenblicke, wo das Werk dem Scheitern nahe ist, erscheint Pârvatî in Begleitung von Waldgöttinen und verleiht Kâma neuen Muth. Jetzt beendet Çiva seine Andacht, athmet auf und verändert seine Stellung. Da meldet ihm Nandin, einer aus dem Gefolge des Civa, dass Pârvatî gekommen sei, um ihm ihre Verehrung darzubringen. Dieser gibt die Erlaubniss dazu. Des Berggottes Tochter streut ihm Blumen zu den Füssen und verneigt sich tief vor ihm. Civa wünscht ihr zum Danke für diese Huldigung einen ergebenen Gemahl, fühlt aber zugleich beim Anblick dieses schönen Mädchens eine gewaltige innere Erregung, deren Grund er nicht begreifen kann; neugierig blickt er herum, um zu sehen, woher sie denn gekommen sei und erblickt - den Liebesgott. Zornerfüllt entsendet er aus seinem dritten Auge auf der Stirne ein verzehrendes Feuer, welches Kâma in Asche verwandelt, und verschwindet auf der Stelle. Nachdem Himâlaya seine trauernde Tochter auf den Armen in sein Haus gebracht hatte (K. III.) ergeht sich Ratî, des Liebesgottes Gemahlin, in schmerzliche Klagen über den Verlust, der sie getroffen. (K. IV.)

Pârvatî, voll Schmerz darüber, dass ihr ihre herrliche Gestalt zum ehelichen Glücke nicht verhelfen kann, beschliesst ihr Leben in Beschaulichkeit und Busse zuzubringen und kann weder vom Vater, noch von der liebenden Mutter davon abgehalten werden. Zu diesem Zwecke begibt sie sich auf den Berg Himâlaya und kasteit sich hier. Da kommt des Weges einher ein Anachoret und wird von ihr ehrfurchtsvoll empfangen. Er erkundigt sich nach der Ursache, warum sie denn ein so entsagungsvolles Leben führe, bekommt aber, weil Pârvatî keiner Antwort mächtig ist, von ihren Freundinen darüber Aufschluss. Um ihre Liebe zu Çiva auf die Probe zu stellen, erzählt er über den Auserwählten des Mädchens nur Schlimmes. Sie vertheidigt Civa aufs Wärmste und heisst den Anachoreten sich entfernen, wenn er von seinen Schmähungen nicht ablassen wolle. Dadurch überzeugt von der tiefen Neigung des Mädchens, gibt sich der Anachoret als Civa selbst zu erkennen. (K. V.)

Jetzt erscheinen die sieben Rši's \*) mit ihrer Gattin Arundhatî vor Çiva, in dem sich beim Anblick der lieblichen Gattin der Seher der Wunsch regt, eine Gattin sich zu nehmen, denn bei Vollführung der guten Handlungen seien Frauen eine Hauptstütze. Er ersucht die Seher, sich zu Himâlaya nach Ošadhiprastha zu begeben und für ihn um die Tochter des Bergfürsten anzuhalten. Seinem Wunsche willfahrend, begeben sie sich zu Himâlaya, welcher, von seiner Gattin und der Tochter begleitet, ihnen reiche Ehrengeschenke entgegenbringt und sie ehrfurchtsvoll nach ihrem Begehr fragt. Während sie ihr Anliegen vorbringen, steht Pârvatî beschämt an der Seite des Vaters und spielt mit Blumen. Himâlaya gibt natürlich freudeerfüllt seine Zustimmung, es wird der dritte darauffolgende Tag als Hochzeitstag festgesetzt. (K. VI.) Alle Häuser der Stadt Ošadhiprastha, wo Himâlaya residirte, legten festlichen Schmuck an, um den Ehrentag der Bergestochter mitzufeiern. Sie selbst wird prachtvoll geziert, um im schönsten Glanze den Bräutigam zu empfangen. Nachdem alle Vorkehrungen getroffen worden waren, erscheint Civa, und wird vom Bergfürsten begrüsst, in das Haus geleitet und mit Festgeschenken geehrt. Neugierige Frauen waren auf die Gasse geeilt, um den Hochzeitszug sich anzusehen. In Gegenwart von Berg- und Himmelsgöttern und der sieben Weisen, wurde die Vermählung vollzogen.

Darauf baten die Götter Çiva, er möge den in Asche verwandelten Kâma wieder ins Leben rufen, welchen Versuch er gern und sogleich erfüllte. (K. VII.)

In neuerer Zeit wurden noch 11 Gesänge von Kumârasambhava aufgefunden, von denen der erste, die vorausgehenden sieben mitgezählt, der achte, noch wie seine Vorgänger von Mallinatha commentirt sind. Den Rest IX.—XVIII. hält A. Weber, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft XXVIII., pag. 181—182, für verdächtig, Jakobi, Verhandlungen des fünften orientalischen Congresses, Berlin 1882, pag. 133—35, für entschieden unecht.

<sup>\*)</sup> Die Rši's sind Sänger und Dichter der heiligen Lieder, in der späteren Zeit die Heiligen der Vorzeit; am Himmel sind die sieben Rši's die sieben Sterne des grossen Bären; später bezeichnet es überhaupt einen heiligen Mann. Arundhatî = Schlingpflanze, Gattin des Vasištha; und Gattin der Rši's und als solche auch im Gestirn.

Diesen Sagenstoff, soweit er in den sieben ersten Gesängen behandelt wird, bearbeitete der Dichter Bâna für sein Theaterstück. Wie weit sich der Dichter sowohl in Bezug auf Stoff wie Diction an den epischen Dichter Kâlidâsa anschloss, darüber berichtete genauer der Uebersetzer in einer von der k. k. Akademie der Wissenschaften zu Wien 1883 herausgegebenen Abhandlung; für den mit der vorliegenden Uebersetzung beabsichtigten Zweck mögen kürzere Andeutungen genügen; auch kann der geneigte Leser die Entwicklung der Handlung selbst mit der hier vorausgeschickten Inhaltsangabe von Kumârasambhava I.—VII. vergleichen.

Er lässt alle weitläufigen Schilderungen von Orten und Personen, breite Darstellungen von Gemüthszuständen und lang ausgesponnene Reden aus, z. B. die Beschreibung des Berges Himâlaya, K. I, 5—18, die Schilderung der Schönheit der Pârvatî, K. I, 29—50, die Darstellung von Târaka's Unthaten, K. II, 30—51, die Beschreibung des Aufenthaltes des Çiva, K. III, 25—44, die Klage der Gemahlin des Liebesgottes, K. IV, 1—46; die büssende Pârvatî, K. V, 9-29; in der Schilderung der Ausschmückung Pârvatî's dehnen sich beide Dichter ungefähr gleich weit aus, — 14 Çloken — in K. VI, 53—63, 66—83. Es sind auch nicht alle Gesänge von Kumârasambha in gleicher Weise ausgenützt; während der siebente gleichsam nur paraphrasirt erscheint, ist der ganze vierte, die Klage der Ratî enthaltend, nur durch einen Çloka wiedergegeben; dazwischen liegen die übrigen in der Reihenfolge 6, 3, 5, 2, 1.

Eine Neuerung des Schauspieldichters ist die Einführung des Kämmerers, welcher die Ošhadiprasther zur Ausschmückung ihrer Stadt auffordert; abweichend vom Epos treten noch auf Brhaspati und mehrere Matronen; es ist wohl im Epos auch die Rede von Freundinen; hier werden aber Jayâ und Vijayâ speciell aufgeführt und greifen selbstständig in die Handlung ein, nicht minder die in den indischen Schauspielen so beliebten Waldgöttinen Rambhâ und Vasantâ. Die Freundinen treten vorwiegend im vierten Act, die Göttinen im zweiten auf. Es musste natürlich nach dem Gebrauch des indischen Theaters im Vorspiel der Director auftreten, der sich in ein Gespräch mit der Schauspielerin einlässt; neu sind auch der Götterbote, dann Višnu selbst und die Kauçikî.

Mit dem vierten Act hätte die Handlung schliessen können.

Was den Dichter Bâna selbst anbelangt, so ist zu bemerken, dass er am Anfange des siebenten Jahrhundertes am Hofe des Königs Çrîharša lebte. Er war ein Spross des Vatsastammes, wie es im Vorspiel selbst heisst; sein Vater hiess Citrabhânu, seine Mutter Râjyadevî, sein Grossvater Arthapati, sein Urgrossvater Kuvera. Im 14. Lebensjahre verlor er seinen Vater, (er lebte im Dorfe Prîtikâta). Nachdem er Jaštigrha, wo er sich einige Zeit aufgehalten hatte, verlassen, begab er sich nach der Stadt Manipura und lebte dort am Hofe des oben genannten Harša, welcher auch Haršavardhana hiess.\*)

Als Jugendgenossen des Dichters werden Bhadra und Nârâyana genannt.

Er ist auch Verfasser des Haršacarita und der Kâdambarî; die Ratnâvalî, welche Wilson ins zwölfte Jahrhundert setzte, und dem Dichter Dhâvaka zuschrieb, ist auch von Bâna verfasst. Diese Meinung sprach zuerst Fitz Edward Hall in der Einleitung zur Vâsavadattâ p. 15 aus (vergl. auch Weber, Ind. Streifen I, 356). Derselben Ansicht huldigt auch Bühler, welcher nachwies, dass in Kaschmir an den Stellen des Kâvyaprakâça "Bâna" und nicht "Dhâvaka" gelesen wird, welchen die Pandits daselbst gar nicht kennen.

In der Analyse der Kâdambarî bemerkt Weber, Ind. Streifen I, 353, dass er dieses Werk chronologisch nach Dandin's Daçakumâra (zuerst von Wilson, dann 1873 von Bühler herausgegeben) setzt und "ungemein viel wichtige Data für die Culturverhältnisse des indischen Lebens, insbesondere des Hoflebens und eine sehr reiche Ausbeute für das Lexikon" daraus erhofft, obgleich er ihm "eine bis ins Widerliche gehende Weitschweifigkeit und Tautologie und durch eine alles Mass überschreitende Ueberladung der einzelnen Wörter mit Epithetis" mit Recht vorwirft.

Ausser diesen Werken wird auch Candikaçataka, von welchem Bühler Indian Antiquary I, 111—115, Kunde gibt und 6 Strophen davon veröffentlicht, Bâna zugeschrieben. Dort wird erzählt, dass Mayura sich mit dem Gedichte Sûryaçataka vom Aussatze befreit habe; Bâna habe sich selbst verstümmelt und in einem aus

<sup>\*)</sup> Damit stimmen auch die Angaben des chinesischen Pilgers Hiuen Thsang, welcher von 629-645 Indien bereiste, und über den in Kanyâkubja herrschenden König gleichen Namens Bericht erstattet.

102 Çloka's bestehenden Gedichte an Candika (Beiname der Durgâ), mit Erfolg um Abhilfe gewendet. Eine genaue Analyse ist schwer zu geben, da der Dichter nach keinem einheitlichen Plane vorging. Mehrere Handschriften und einen Commentar dieses Werkes erwarb Bühler für die indische Regierung. Das Gedicht ist in Çardûlvikrîditastrophen verfasst.

Im Haršacarita preist Bâna in Versen mehrere Vorgänger, unter anderen Caura, Vâsavadattâ, Batta-Haricandra, Sâtaváhana als Verfasser eines Wörterbuches, Bâsa als Dramatiker u. s. w.

Als nach Bâna's Zeit lebend ergeben sich Govardhana, Jayadeva Trivikramabatta, Verf. der Damayantîkathâ Weber l. c. p. 358.

Schon zu Dandin's Zeit hatten sich "landschaftlich geschiedene Stylarten (rti)" gebildet, nämlich der Gauda-, Vaidharba-, Pâñcalî-, Lâtî-, Âvantikâ- und Magadhîstyl. Bâna galt besonders als Vertreter des Pâñcalastyles.

Ich kann nicht umhin, meinem erprobten Freunde Dr. L. Fritze, Seminarslehrer in Köpenik bei Berlin, für seine mir mit Rath und That geleistete Unterstützung meinen verbindlichsten Dank auszusprechen.

Triest, am 15. Mai 1886.

Der Verfasser.

## Personen.

Brahma, Indra, Vish*n*u,

Götter.

Çiva,

Brhaspati, Hausmeister der Göttergemeinde. Nårada, ein göttlicher Weiser und Bote der Götter.

Götterbote.

Himavat, der Gott des Himâlayagebirges.

Menâ, dessen Gemahlin.

Pârvatî, dessen Tochter.

Kâma, der Liebesgott.

Rambhâ, Vasantikâ,

Waldgottheiten.

Jayâ, Vijayâ,

Pârvatî's Freundinen.

Devanandin, Indra's Thürsteher.

Çilâdhâra, Kämmerer.

Kauçikî, eine würdige Frau.

Matronen.

# Vorspiel.

# Segensspruch.

Der Blick der Göttin Pârvatî¹, als sie
Im Hochzeitsschmuck dem Gatten ward vermählt —
Er war zuerst erfüllt von Zärtlichkeit,
Und zitternd dann, als auf dem Antlitz
Des Gottes er verweilte, rollte dann,
Von schwerer Scham ergriffen, schloss sich halb,
Als ob des Rauch's Gewalt dazu ihn zwang,
Und wandte hastig seitwärts sich verwirrt,
Als ihm des Gottes Blick begegnete —
Wohl, dieser Blick gereiche uns zum Heil.

#### Und auch dieses:

Die Macht des selbstbewussten Liebesgottes, Was unvereinbar scheint, geschickt verbindend, Vermehr' das Glück, das schwer ist zu erreichen; Gar ungewöhnlich ist der Stolz des Kâma.

(Am Ende des Einleitungsgebetes erscheint der Schauspieldirector und faltet die Hände.)

Es mögen Çiva jetzt und Pàrvatî, Die jedem Hause Glück und Heil gewähren, Auch uns die Huld erweisen liebevoll.

(Er streut zwei Hände voll Blumen aus, blickt gegen das Ankleidezimmer und ruft: Ehrwürdige, hieher!)

(Es tritt die Schauspielerin auf.)

# Schauspielerin.

Herr, hier bin ich

# Schauspieldirector.

Liebe, dieses Publicum wünscht heute das neue Theaterstück, "Pârvatî's Hochzeit" genannt, zu sehen.

# Schauspielerin.

Herr, welches Dichters Werk ist es denn?

# Schauspieldirector.

Der sehr berühmte Dichter Bàna, aus Dem sprossenreichen Vatsastamm<sup>2</sup>, erschuf Das Werk; die Rede<sup>3</sup> sprudelt fliessend ihm, Als ob die Götter selber redeten.

Mit dem von ihm verfassten und durch reizende Darstellung sich empfehlenden Werke werden wir vor das Publicum treten.

# Schauspielerin.

Herr, warum verfällst du gerade auf dieses Stück, da doch andere vorhanden sind?

# Schauspieldirecter.

Gar tadellos entwickelt sich die Handlung, Die Stimmung wechselt ganz entsprechend drinn; Die Gliederung ist sinnig zart und kann Befriedigen das feine Publicum.

Weil es diese Vorzüge hat, desswegen lasse ich es aufführen.

# Schauspielerin:

Wenn es so ist, dann ist es mir recht.

# Schauspieldirector.

(Die Schauspielerin anblickend.)

Warum blickst du denn so entmuthigt drein, da wir doch die Hochzeit der Pârvatî feiern?

# Schauspielerin.

Weil jetzt eben von der Hochzeit die Rede ist, so lass' dir sagen, dass mein Herz von steten Sorgen erfüllt ist, wie das Fest der Erlangung eines passenden Gemahls sich gestalten werde, weil es immer daran denkt.

# Schauspieldirector.

Fort mit aller Furcht.

Das Schicksal selbst hat es auf sich genommen Die Braut zu einen mit dem Bräutigam, Wie hier der Buhl' der Vînâ<sup>4</sup>, Nàrada, Verschafft der Bergestochter den Gemahl.

(Ende des Vorspiels.)

# Erster Aufzug.

(Nârada erscheint durch die Luft.)

## Nârada.

Wohlan, schon seit meiner Geburt besorge ich die Geschäfte der Götter, und so kann ich es auch jetzt nicht unterlassen.

Die Dâkšåjanerin, ein Spross des Stamm's Des Dâkšå, gab den Mann ohn' Treu auf Und ward geboren als Tochter Himavat's; Die Menschen gaben ihr den Namen "Gauri". Die Maid zu einen mit dem Gotte Çiva, Der auf des Berges Höhen strenge büsst, Das will ich nun in Angriff nehmen, um Ein künft'ges Werk der Götter zu beginnen.

(Er lässt sich ein wenig herab und blickt herum.)

Ich bin auf den Weg des Windes Parivâha gelangt, denn

Die Bienen summen um den Mandâra\*) Aus dessen frischen Knospen lieblicher Geruch entsteigt, herbeigeweht vom Winde; Und Wassertropfen von der Mandâkinî<sup>6</sup> Benetzen mir die Laute; grosse Freude Und Wonne gibt dem Herzen Seligkeit.

(Er stellt ein rasches Herunterfahren dar.)

Siehe, ich bin in die der Mittelwelt nähere Gegend gelangt.

Mit hohen Spitzen zeigen sich die Gipfel Des Berges, und die grossen Ströme alle In schöner Helle werden wahrgenommen; Und rings im Kreis die Bäum', den dunklen Wolken Die Schönheit strahlend: langsam kommt die Erde So nah', dass ich sie mit dem Aug' erreiche.

(Er blickt herum und wundert sich.)

Die Berge, Flüsse, Bäume und Gesträuche Erhalten immer grössere Gestalt; Es scheint, als ob die Erde sich erhebe Mit Blitzesschnelle zu dem Himmelszelt.

In einer kurzen Spanne Zeit bin ich auf die an den Himavat grenzende Erde gelangt.

(Er senkt sich noch ein wenig und blickt herum.)

Das ist der Bergfürst.

Mit seinen Gipfeln, des Vergnügens Heim, Den Himmel mehr und mehr hinauf verdrängend Erglänzet er in hehrer Schön' und Helle; Mit seinem Felsenreichthum, den der Mond Durch milde Strahlen lieb bescheint, erfüllt Er weit und breit den Zwischenraum der Welt.

Der unvergleichliche Führer der Welten übertrifft bei Weitem den Mandara<sup>7</sup>, Gandhamâdana und die übrigen Berge.

Der Herr der Dreiwelt<sup>8</sup>, der im Lotus wohnt, Beschenkte Himavat mit hehrer Macht; Seitdem beherrschet nun der Göttliche Die ganze Schaar der edlen Berge stets.

Nun begebe ich mich, um den bekannten Zweck zu erreichen, auf dem Pfade, auf welchem die Gazellen in Folge des Gesanges der Apsarasen unbeweglich dastehen, auf welchem durch das Fächeln mit dem Rindsschweife das Vergnügen des Mondaufganges nachgeahmt werden kann und welcher reich ist an Moschusdüften, welche die Anstrengungen, verursacht durch den Weg vom Himmel, entfernen, und welcher nach Harz duftet, nach Oshadhiprastha.

(Er thut so und blickt nach vorne.)

<sup>\*)</sup> Korallenbaum.

Das ist Oshadhiprastha.

Das Haus der Wunderdinge, das mit seinen Ausgedehnten gold'nen Gibelenden Bis an die Wolken reicht, und das von Gärten Umgeben ist, die voll der schönsten Bäume, Und welches durch die prächtigen Gemächer, Die alle aus Juwelen sind gebaut, Dem milden Schmuck des Regenbogens gleichet, Dies Haus erfüllt mein Herz mit Freud' und Wonne.

(Stellt pantomimisch dar, als wollte er eintreten und blickt nach vorne.)

Dieses bis zu den Wolken reichende Thor, die die Spitzen der Berge berührende Himmelsstrasse ist Himavat's Wohnung.

(Er thut, als ob er eintreten wollte.)

"He Kämmerer, wo ist der Gebieter der Berge?"

(Eine Stimme von innen.)

"Was sprichst du?" Da er sich mit Menâ beräth, so hält er sich im inneren Gemache auf. Daher ist jetzt die beste Gelegenheit, die Sache mitzutheilen. (Er geht herum.)

### Himavat.

(Von Mena und Dienern begleitet, tritt auf.)

Gemahlin, Vater von Töchtern zu sein, fürwahr, das verursacht dem Hausherrn viel Sorge; die Zierde unseres Geschlechtes, Gaurî, hat das heiratsfähige Alter erreicht.

Der Schönbeaugten hochgewölbter Busen Beenget ihr beinah' den Raum der Brust; Und dünne Härchenreihen starr'n empor; Ob's Zeit ist oder nicht, dass weiss ich nicht.\*)

### Menâ.

Wie du sagst, Gemahl, so ist sie zur Vermählung reif geworden.

#### Himavat.

Liebe, höre noch etwas anderes.

Dem zarten Mädchen wächst das Brüstepaar, — Mich zehrt die Sorge um den Bräutigam.

#### Menâ.

Wie ist es erst mit mir bestellt, deren Herz Tag und Nacht mit dieser Angelegenheit beschäftigt ist.

#### Himavat.

(Nach vorne blickend.)

Gemahlin, der Weise, der sich mit der Laute ergötzt, ist hier; lasse Gastgeschenke bringen.

#### Menâ.

Wie du befiehlst, Gemahl.

(Sie lässt sie bringen.)

<sup>\*)</sup> Ob die Stelle richtig übersetzt ist, dafür stelle ich nicht ein; im Original lautet es: apyasti nästi vacasâm višayevalagne. Die Marâthîübersetzung lässt die Stelle aus.

### Himavat.

(Sich erhebend und die Hände faltend.)

Ehrwürdiger, sei willkommen!

#### Nârada.

Ununterbrochenes Glück sei dir beschieden.

(Himavat führt ihn zum Sitze und bietet ihm Geschenke an.)

(Nârada nimmt sie entgegen.)

### Himavat.

(Faltet erfreut die Hände.)

Gewiss wird Menschen ohne ihr Verdienst Kein Fest zu Theil durch den Besuch von Männern, Wie ihr, die insgesammt die Wünsche erfüllen, Und die sich auf die höchste Wahrheit stützen.

#### Nârada.

Selbst von so Begierdenlosen wie ich, müssen Männer, und zwar Hausväter, wie du, welche Anderen in allen Lebensstadien Wohlthaten erweisen, besucht werden.

### Himavat.

Was du sagtest, das sagt man zu solchen, denen man Huld und Artigkeit erweisen will.

#### Nârada.

Wie kann für Einen, der Huld erweist, davon die Rede sein, dass er Huld annimmt! Man darf doch gar nicht bedenken, zuzugestehen, dass wir uns dir, wie einem heiligen Badeort nahen müssen. (Denn)

Die Gangå fiel zuerst auf Çiva's Haupt Und stieg hinab auf deinen Gipfel dann; Darum wird sie geehrt in aller Welt Und reinigt Himmel, Erde und die Luft.

## Himavat.

Warum erhebst du so hoch deinen Diener, der deines Befehles gewärtig ist?

Nârada.

Gar schön sind deine Töchter, Gangâ und die Gaurî.

Himavat.

So ist es.

Nârada.

Die Aeltere erhielt das Meer zum Gemahl.

Himavat.

So ist es.

Nârada.

Wie heisst der Gatte, den du für deine zweite Tochter wünschest?

#### Himavat.

Ich denke eben daran, und dies macht mir Sorgen.

Die Menschen nicht, die Götter nicht und auch Die Schlangen können nicht gewähren ihr Den passenden Gemahl; der Herr der Welt, Gott Civa selbst wünscht sie zu seiner Frau.

#### Himavat.

Du, Heiliger, wirst ihm diesen zu bezeichnen wissen.

### Nârada.

(Bei Seite.) Unter allgemeinen Ausdrücken muss Çiva verdeckt werden. Mit dem Auge der Andacht habe ich den Gegenstand gesehen. Einen Alles übertreffenden Bräutigam wird deine Tochter erhalten.

#### Himavat.

"Alles übertreffend", damit bin ich einverstanden.

### Nârada.

Als Lohn für gute That, als Spross der Kraft Ward diese Tochter dir von Gott geschenkt; Als Göttin ohne Gleichen ehre sie, Und nicht als Menschenkind betrachte sie,

Desswegen darfst du die Tochter nicht dem Nächstbesten geben.

### Himavat.

Ich werde deinen Befehl nicht unberücksichtigt lassen.

#### Nârada.

Es wird auch ein anderer Grund für das Glück angegeben.

Drei helle Augen<sup>10</sup> schmücken seine Stirne, Mit acht Gestalten<sup>11</sup> trägt er Erd' und Himmel; Nur er ist Herr zu nennen unter Göttern: Gott Çiva büsset strenge auf dem Berge.

#### Himavat.

So ist es.

#### Nârada.

Erweise dem Çiva, der in deine Nähe kommt, Achtung.

#### Himavat.

Heiliger, gib deutlich an, was für eine Achtung.

#### Nârada.

Deine Tochter sollst du in Begleitung ihrer Freundinen von unvergleichlicher Schönheit, beladen mit Brennholz, Darbha-, Kuçagras<sup>12</sup> und Anderem zu Çiva schicken, mit dem Auftrage, ihm Ehrerbietung zu zollen.

#### Himavat.

Ich will es thun.

### Nârada.

(Bei sich) Der Same ist gesäet. Was zu thun ist, ward gleichnissweise mitgetheilt. Wie ich gekommen, so will ich mich entfernen. (Laut.) Himavat! Meinen Auftrag musst du vollziehen.

(Er entfernt sich durch die Luft.)

# Himavat.

(Blickt herum.)

Bei hellem Tage erstrahlt des Körpers Glanz; Zum Himmel fährt er wie ein zweiter Mond.

(Gegen Menâ.) Gemahlin! hast du das Wort des grossen Weisen vernommen?

#### Menâ.

Ja, Gemahl! Ich hörte "der Alles Uebertreffende" der Mann, der Herr!

### Himavat.

(Bei sich.) Durch die Hinzufügung des Wortes: "Alles übertreffend" und durch den Auftrag zur Ausführung ist angedeutet: "Der Bräutigam der Tochter ist Çiva". Gattin! lasst uns die Tochter dazu anregen, dass sie die von Nârada angegebene Verehrung dem Çiva zolle.

Ende des ersten Aufzuges.

# Zweiter Aufzug.

(Es tritt die Waldgöttin Vasantika auf.)

#### Vâsantikâ.

Nandin, der Führer des Gefolges des Çiva, gab mir den Befehl: "Våsantikå, bringe aus dem Nandanagarten für den in tiefe Andacht versunkenen Çiva Ehrenblumen." Um diesem Befehle nachzukommen, wählte ich meinen Weg durch die Luft, um im Haine Nandana Blüthen vom Wunschbaume zu sammeln, welche die Weltgegenden mit Wohlgeruch erfüllen.

#### Rambhâ.

Die Apsarasenschaar befand sich in der Schlucht des Berges Meru voller Bestürzung über die Gefangennahme durch den Asuren Târaka<sup>13</sup>. Ich aber, wenn ich den Kuverasohn Nalakûvara auch nur einen Augenblick missen soll, kann mich des Lebens nicht erfreuen; desswegen suche ich ihn auf. (Sie steigt herab.)

#### Vâsantikâ.

(Erblickt die Rambhâ.) Ach, die liebe Freundin Rambhâ kommt; ich gehe ihr entgegen. (Sie thut es.)

#### Rambhâ.

Ha, das ist ja die Waldgöttin Vâsantikâ, auf Himavat's Höhen weilend. Sei gegrüsst, liebe Freundin!

### Vâsantikâ.

Liebe Freundin, was machst du hier?

#### Rambhâ.

Die Aparasenschaar befindet sich in der Schlucht des Berges Meru voller Bestürzung über die Gefangennahme durch den Asuren Târaka.

#### Vâsantikâ.

Wahrlich, so ist dieser Bösewicht.

### Rambhâ.

Das begreift die liebe Freundin wohl leicht, dass ich nicht leben kann, wenn ich nur einen Augenblick den Kuverasohn nicht sehen kann.

### Vâsantikâ.

Vor Allem weiss ich, dass eure gegenseitige Liebe eine innige ist.

## Rambhâ.

Da mein Herz durch die Menge der ununterbrochen von dem Bogen des Liebegottes entsendeten Pfeile verwundet war, so täuschte ich meine Genossinen, kam hieher und begebe mich zu Nalakûvara.

### Vâsantikâ.

Es ziemt sich aber auch ein solches Verfahren für eine solche Liebe.

#### Rambhâ.

Wohin gehst aber du?

### Vâsantikâ.

Nandiçvara gab mir den Auftrag, für den ehrwürdigen dreiäugigen Çiva, welcher sich immer seiner Gestalt freut, Ehrenblumen aus dem Nandanagarten 14 zu holen.

### Rambhâ.

Gibt es dort irgend welche Neuigkeit?

# Vâsantikâ.

Eine andere gibt es nicht, als die, dass Pârvatî mit ihren Dienerinen auf väterlichen Befehl täglich kommt und Çiva günstig zu stimmen sich bemüht.

## Rambhâ.

Was ist der Zweck dieser Bemühung?

#### Vâsantikâ.

Die Gnade des Çiva.

#### Rambhâ.

Schön, gehe nur und führe das Werk aus, welches du im Sinne hast; ich werde gleichfalls mein Vorhaben vollbringen.

(Sie treten ab; darauf erscheint Indra in einem einsamen Orte.)

# (Zwischenspiel.)

### Indra.

(Nach der Thüre blickend.) Wer, wer ist hier?
(Es erscheint Devanandin.)

#### Devanandin.

Herr, ich bin es.

### Indra.

Es ist ein grosses Werk auszuführen; desswegen darf Niemand anderer als Brhaspati $^{15}$  vorgeladen werden.

#### Devanandin.

"Gut". (Er entfernt sich; hierauf erscheint Brhaspati.)

# Brhaspati.

(Blickt nach vorwärts.) Hier befindet sich Indra in einer abgelegenen Laube.

Mit einigen seiner Augen blickt er an Den Blitz, mit dem er Danuja 16 gespalten; Mit Anderen 17 weidet er sich an dem Antlitz Der Himmels-Nymphen, welche freudig lächeln. Noch Andere schauen auf gefalt ne Hände Der Büsser, deren Sinn dem Dienst geweiht ist; Gar sehr versenkt in tiefe Andacht zeigt sich Mir Indra jetzt, wie auch schon früher immer.

Ich werde mich ihm nähern. (Er thut es.)

#### Indra.

(Erblickt Brhaspati.) Komm und setze dich hier.

### Brhaspati.

Ich gehorche dem Befehle. (Er nähert sich dem erhabenen Throne.)
(Devanandin erscheint.)

### Devanandin.

Herr, der Götterbote Devala theilt mit, er habe etwas zu bestellen.

#### Indra.

Führe ihn ein. (Es erscheint Devala.)

#### Der Götterbote.

Da ist der Herr, der mit Brhaspati sich bespricht; ich werde mich ihm nähern. (Er thut es.) Ich entbiete dir meinen Gruss.

#### Indra.

Warum siehst du so erschrocken aus?

### Der Götterbote.

Wie soll ich das ungeheure, durch die Asuren hervorgebrachte Unheil dem Herrn mittheilen?

#### Indra.

Fürchte nichts, erzähle deren Uebermuth.

### Der Götterbote.

Ich will es also erzählen; vernimm.

Nachdem die Schurken aus dem heil'gen See
Entwendet viele schöne Lotusblumen —
Und eigenmächtig aus dem Lusthainsgarten
Selbst hohe Bäume ganz entwurzelt hatten; —
Nachdem die Wichter uns geraubt die Wunschkuh<sup>18</sup>,
Die all' ersehnte Güter uns gewährte —

(Er bleibt mitten in der Rede stecken.)

#### Indra.

Erzähle noch den Rest.

## Der Götterbote.

Der vierte Pâda 19:

Vollführten furchtlos sie die böse That: Die Himmelsfrauen bei den Haar'n zu greifen.

#### Indra.

Warum hat euch eine so grosse Furcht beschlichen, da doch mein Arm, der Genosse des Donnerkeils, noch wacht? Denn sieh',

> Da ich den Vrtra, Bala und Namuci<sup>20</sup> Vernichtete, dem Berg die Flügel nehmend,<sup>21</sup> Kann mir, dem Weltenschützer, Taraka, Der Unhold, grosse Schwierigkeit bereiten?

In wenigen Tagen wird ein Gegenmittel ersonnen werden; gehe an die Ausführung der gewohnten Aufträge.

### Der Götterbote.

Gut. (Er tritt ab.)

### Indra.

Erhabener, was soll weiter vorgesehen werden?

# Brhaspati.

Was der ehrwürdige Brahma angab, nämlich: Unlängst gingen wir, die wir des Târaka und Danuja Uebermuth nicht mehr ertragen können, sammt den Himmlischen zu Brahman und dieser sagte: Durch einen Herrfürsten und nicht anders kann Târaka bewältigt werden. Um einen solchen zu beschaffen, wird dies veranstaltet.

Auf Himavat's Abhängen büsset jetzt Der Mondgeschmückte seine schwere Buss'; Wie schwer das Ziel auch zu erreichen sei, Er werd' der Pårvatî geneigt gemacht.

Wenn ihr den Spross dieser Liebenden zum Führer wählet, so werden euch eure Wünsche in Erfüllung gehen.

### Indra.

Wie? Der Bergherr vermählt sich mit der Bergtochter? Wann wird wohl der Spross unsere Wünsche erfüllen?

# Brhaspati.

Die Aussprüche der Götter bleiben nicht unerfüllt.

#### Indra.

(Nachdenkend und erfreut.) Da Pârvatî die in Betreff der Ausführung des Werkes von Brahma gegebene Andeutung befolgt, begibt sie sich in Begleitung von Dienerinnen auf väterlichen Befehl täglich zum ehrwürdigen Çiva und verehrt ihn; dies vernehme ich aus Rambhâ's Munde.

# Brhaspati.

Wenn es sich so verhält, dann ist unser Wunsch so gut wie erfüllt.

Die wonnetrunk'nen Augen lieber Mädchen, Der Himmelsschönen Reden, sinnberückend, Das blinzelnd' Aug' der Nymphen voll Verschmachten, Des Oberkleides Spange, hell erklingend, Wenn es vom vollen Busen fällt herunter: Das sind die Waffen, die der Liebesgott Verwendet, wenn er schlägt das Herz des Menschen; Wer ihnen nicht erliegt, ist stark zu nennen.

### Indra.

Wie könnte Gaurî durch ihre Verehrung Çiva, welcher Lehrer des Beweglichen und Unbeweglichen ist, welcher vollständige Macht über sich selbst besitzt, welcher Alles was zur Annahme, die göttliche Seele sei von der Weltseele verschieden<sup>22</sup>, führen könnte, zerstört, welcher mit seinem geistigen Auge sich selbst ansieht, dessen Kraft nicht vorgestellt werden kann<sup>23</sup>, welcher schön ist durch übermässige Wonne, welcher frei ist von den Fesseln der Eigenschaften und Handlungen, der anfangs- und endlos ist, in ihre Gewalt bekommen?

Brhaspati.

Ehrwürdiger, hältst du sie nicht für ein mit unvergleichlicher Jugend ausgestattetes Mädchen? Denn

Des Bergesfürsten Tochter, Pårvatî, Ist durch des Leibes Herrlichkeit und Pracht Ein mächtig' Wirkungsmittel für das Herz, ein Bethörendes Geschoss des Liebesgottes.

#### Indra.

(Freudig.) Durch die Erwähnung des Liebesgottes bin ich daran gemahnt worden, dass er sehr fähig ist, den Çiva mit der Bergtochter zu vermählen.

Brhaspati.

(Erfreut.) Die Macht, die du besitzest, kann beherrschen Die Erde, Luft und Himmel insgesammt; Doch ich allein nur kann mit dem Gebet Gewähren euch den Segen und die Ruh'.

Desswegen bin ich sogar mit meiner Klugheit nicht auf diesen Einfall gerathen; rufe daher unverzüglich den Kâma.

#### Indra.

(Blickt nach der Thure der Laube.) Wer, wer ist hier? (Es tritt Devanandin auf.)

## Devanandin.

Herr, ich bin es.

Indra.

Devanandin, rufe allsogleich den Kâma<sup>24</sup>.

#### Devanandin.

Gut. (Geht ab.)

(Kâma erscheint, begleitet von Ratî und Vasanta25.)

#### Kâma.

(Nähert sich.) Lasst uns Alle näher treten. (Sie treten näher.)

### Indra.

(Blickt sie erfreut an.)

Auf seiner Schulter trägt er stolz den Bogen,

— Bestimmt zu herrschen über alle Welt,

— Die Bienen summen um die Bogensehne,

Von seinem Freund Vasanta auch begleitet,

So nahet langsam sich der Gott der Liebe,

Das freundlich' Antlitz der Geliebten schauend.

#### Kâma.

(Nähert sich in Gesellschaft Rati's und Vasanta's und verbeugt sich mit dem Bogen in der Hand voll Freude.)

#### Indra.

(Mit der Hand auf einen Ruhesitz weisend.)

Freund Kâma, hier setze dich.

#### Kâma.

(Setzt sich in Gesellschaft Rati's und Vasanta's.)

## Brhaspati.

Dich, den Verehrungswürdigen, ehrt Indra ganz entsprechend.

### Kâma.

(Die Hände faltend.)

Was kann ich für den mächtigen Herrn der Dreiwelt Bewirken, da du ja gewaltig selbst? Warum bekümmert sich die Sonn' um's Lämpchen, Da sie doch jedes Land mit Glanz erfüllt?

# Brhaspati.

Sprich nicht so.

Der Götter Werke führe ganz und gar Dein starker Arm jetzt aus, o Liebesgott; Er helfe uns, da in der Bogenkunst Auf dieser Welt er Keines Gleichen hat.

#### Indra.

He, Freund Kâma.

Was Vishnu selbst mit seinem Rad<sup>26</sup>, was ich Mit meinem Blitz vollenden nicht vermag, Das thue du mit deiner Blumenwaff', Denn deine Kraft ist stark und riesengross.

#### Kâma.

(Stolz.) Herr, wer dein Feind ist, er sei

Ein Danusohn, ein Manusohn<sup>27</sup>, ein Weiser Oder Çiva selbst, der Mondgeschmückte, Gebunden sei er jetzt durch zarte Ketten Der Seitenblicke schöner Himmelsfrauen.

#### Indra.

(Sieht Brhaspati an.)

# Brhaspati.

Der, lieber Kâma, den du zuletzt angeführt hast, nämlich Çiva, gibt sich jetzt auf den Abhängen des Bergfürsten mit übermässig kaltem Herzen Büssungen hin.

### Kâma.

Und weiter.

# Brhaspati.

Diesen verehrt jetzt eifrig auf väterliches Geheiss Pârvatî, von Freundinen umgeben, wie eine liebliche Statue, wie eine verkörperte Schönheitsgöttin.

Kâma.

Weiter, weiter.

# Brhaspati.

Wenn diese Beiden vereinigt werden, dann sehen die Götter ihr grosses Werk vollbracht; sie sieht den Ehrwürdigen verliebt von der Seite an.

#### Kâma.

(Bei Seite.) Feigheit ist der Männer Untergang; indem ich auf mein eigenes Lob bedacht war, so schätzte ich auch Çiva nicht höher als einen gewöhnlichen Menschen.

### Vasanta.

Es fällt Manches anders aus, als man im Beginn dachte.

Und was ist dieser süsse Pfeil, verseh'n Mit Wohlgeruch, die Herzen zarter Frauen In milde Bande schlagend immerdar, Dem mächt'gen Çiva gegenüber, der Mit seines hellen Augenfeuers Macht Selbst Tripura<sup>28</sup> verwies in Fabelnacht?

## Ratî.

Es ist ein grosses Unglück, dass Çiva besiegt werden muss.

## Kâma.

Da die Götter das Werk durch mich, der ich ihr unterthänigster Diener bin, ausgeführt wissen wollen, so werde ich mich selbst mit Lebensgefahr an die Ausführung desselben wagen.

#### Indra.

Dein Pfeil, wenn er nur leicht berührt die Maid, Erweckt in ihr Verwirrung und Verlangen; Auch Çiva selbst, voll inn'rer Seligkeit Blickt freuderfüllt die Bergestochter an.

Da es nur ein kleines Werk ist, so darfst du dich nicht fürchten.

Kâma.

Ich geh' ans Werk, selbst wenn es gilt das Leben,
Das ich voll Freude gebe für euch hin;
Denn Ruhm und langes Leben wird zu Theil
Demjenigen, der zäh' das Werk vollbracht.

Wie der Herr befiehlt, so werde ich handeln.

(Indra und Brhaspati erheben die Hände zum Segen.)

Gesegnet sei dein Weg, gesegnet auch
Die Hand, der Schutz der Götter sei gewährt;
Erlange reichen Ruhm in aller Welt.
Es mögen Macht entwickeln deine Arme
Und jede Pfeilenspitze; auch das Schicksal,
Das selbst den Weg sich bahnt, beschütze dich.

(Kâma entfernt sich mit Ratî und Vasanta voll Angst.)

#### Indra.

Wir handelten gemäss dem Auftrage des Brahma; die Ausführung des Werkes aber steht in der Macht des heiligen Schicksals.

# Brhaspati.

Ich gehe, um die Götter um ein glückliches Gelingen des Werkes zu bitten. (Alle treten ab.)

Ende des zweiten Aufzuges.

# Dritter Aufzug.

(Es treten Indra und Brhaspati auf.)

# Brhaspati.

Erhabener, wird wohl Kâma durch das blosse Auflegen des Bogens Çiva besiegen können? Oder wird er nicht unverrichteter Dinge zurückkehren, wenn er den Weisen, der schwer anzusehen ist, wie die Sonne zur Zeit des Weltunterganges, nicht ansehen kann? Oder wird ihn der Zornentbrannte nicht durch die Gewalt des Augenfeuers vernichten? Wie das enden wird, weiss ich nicht.

(Er deutet ein Zucken des linken Auges an; erschreckt.)

Des linken Auges Zucken gibt mir kund: Das Schicksal ist dem Götterwerke feind.

# Brhaspati.

Das Unheil ist gehemmt; durch diese Vorbedeutung wird erkannt, dass ein des Vorganges Kundiger ankommen muss.

(Es tritt Narada auf.)

# Nârada.

Auf Indra's Geheiss begab ich mich in Çiva's Einsiedelei, erfuhr die dortige Begebenheit und bin jetzt hier; ich gehe zu ihm und erzähle ihm die ganze Geschichte. (Er geht hin und her.)

#### Indra.

(Faltet die Hände und blickt herum.)

Wohlan, der Geliebte der Mahatî nähert sich. Bringe ihm einen Sessel.

(Brhaspati bringt ihm einen Sessel.)
(Nârada setzt sich.)

### Indra.

(Faltet die Hände.) Theile mir mit, ob es wohl oder übel steht um das Verlangen der Götter.

Nârada.

Ich will dir Alles vom Anfange erzählen, vernimm.

Indra.

Ich höre.

Nârada.

Dem Liebesgott, der aufgebrochen war das Werk der Götter zu betreiben, folgte ich unsichtbar aus Verlangen zu erforschen, was dort geschehen, deinem Befehle gemäss.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Hierauf begab sich Kâma zur Einsiedelei des Çiva und sprach den Frühlingsgott an.

Indra.

Wie?

Nârada.

Lieber Freund, du musst dich auf Himavat's Höhen ausbreiten.

Indra.

Was that jener?

Nârada.

In Wald und Flur entfaltet sich der Frühling, Geschwätzig machend Kohila's <sup>29</sup> Geschlechter, Den Wind vom Berge Malaya<sup>30</sup> anfachend, Des Pfeilenträgers<sup>31</sup> Armstolz stark vermehrend.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Die Kokila's, geniessend Mangosaft,
Den ihnen die Geliebten freundlich boten,
Erwachten durch die schönsten, liebsten Weisen
Des Liebesgottes Stolz und Selbstbewusstsein.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Der Wind vom Malaya bewegte Bäume, Und wehte über breite Flüss' und Teiche, Nahm auf den Wohlgeruch der zarten Blumen Und breitete ihn über Wald und Fluren.

Indra.

Weiter, weiter.

Und als der Liebesgott den Bogen nahm, Auf den sich eine Menge Blumen setzte, Und dann zum Berg, dem Schneesitz, sich begab, Empfanden, nicht die Zeit beachtend, paarweis Die Wesen alle, von Begierd' erfüllt, In Liebe zu einander tiefe Sehnsucht.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Der Mango<sup>32</sup> blühte, ohne dass die Hände Der Schönen ihn gestreichelt; nicht berührt<sup>33</sup> Vom Fuss' derselben grünte der Açoka; Es lachten auf die Prialabäume<sup>34</sup>, nicht Vom Mädchensang gefördert; Kesarabäume<sup>35</sup> Erdufteten, von Nymphen nicht genetzt.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Was soll ich noch erzählen?

Die Männer, wohnend in dem Wald' hier, Erfasste eine solche Sehnsucht nach Den Frauen, dass sie Strömen glichen, die Aus ihren Ufern treten überall.

#### Indra.

Was that bei dieser allgemeinen Umwälzung der Natur Kâma?

## Nârada.

Kâma gelangte, begleitet von Ratî und Vasantâ, zu einem aus Devadaruholz<sup>36</sup> gebauten Zelte; dort erblickte er Çiva, wie er auf einem aus Stein verfertigten, mit Hyänenfellen bedeckten Opferbette sass, ganz in Betrachtung versunken unbeweglichen Gesichtes, den Athem innehaltend, die Augen auf die Nasenspitze richtete, wie einen wellenlosen Ocean<sup>37</sup>.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Darauf nahm der ehrwürdige Çiva durch seinen Alles durchdringenden Blick die Allseele wahr, entfernte die übereinander gekreuzten Beine von einander und hörte auf zu meditiren.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Als Kâma ihn so sah, während er seinen Bogen in der Hand hielt, wusste er nicht, was er thun sollte, und stand erschreckt wie ein Bild da.

Indra.

Weiter, weiter.

Hierauf begab sich Pârvatî zu Çiva, Mit schönem Frühlingsschmuck versehen, Um ihm Verehrung, Achtung zu erweisen. Wie herrschend über Liebe, Kraft und Busse Zog sie einher zum Sitz des mächt'gen Gottes, Begleitet von den Freundinen, den treuen.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Darauf athmete Kâma auf, als ob er eine Unterstützung erhalten hätte, zog sich, dessen Blicken abgewandt sich bewegend, hinter ihn und stand, die passende Gelegenheit erwartend, ruhig da.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Und die Pârvatî begrüsste den froh dasitzenden Çiva mit einer tiefen Verbeugung, wobei sie mit den acht Gliedern den Boden berührte.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Mit dem Segensspruche: "Einen angemessenen Gatten mögest du erlangen", begrüsste sie Çiva.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

In diesem Augenblick hielt Kâma die Gelegenheit für passend und legte auf die Sehne den berückenden Pfeil.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Da warf nun allsogleich der Herr den Blick Auf Pârvatî's Gesicht, das freudig glänzte —

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Erstarrte Härchen zeigten an die Freude, Der Blick, sich schüchtern hebend, ihre Scham.

Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Nachdem der Ehrwürdige die Veränderung ihres Herzens durch die Kraft der Busse bemerkt hatte, so richtete er den Blick nach allen Seiten, um den Grund davon zu erforschen.

Indra.

Weiter, weiter.

Als Çiva das berückende Geschoss Von Weitem sah, die Sehne, die zum Ohr Gezogen ward und dieses herrlich schmückte, Des Liebesgottes einen Fuss gebogen, Den Vorderkörper vorgebeugt bemerkte, Da wusste er, dass Kåma auf ihn ziele.

#### Indra.

(Furchtsam.) Erzähle noch den Rest.

### Nârada.

Da brach aus dem Stirnauge des zornigen Çiva ein hochoderndes Feuer hervor, ähnlich jenem beim Weltuntergange, das Alles verschlingen will.

Indra.

(Verzweifelnd.) Was wird weiter erzählt?

### Nârada.

Durch das Augenfeuer des Çiva wurde Kâma in Asche verwandelt.

(Indra wird ohnmächtig.)

(Nârada belebt ihn wieder.)

### Indra.

(Aufathmend.) Ach, du Liebesgott, du Wonne der Welt, du hast des Indra wegen dein Leben geopfert.

# Brhaspati.

Erhabener, verzweisle nicht; dem Schicksale entrinnt Niemand.

Indra.

Was that Rati?

Nârada.

Sie wurde ohnmächtig.

Indra.

Was machte Vasanta?

Nârada.

Auch der Freund Vasanta fiel in Ohnmacht.

# Indra.

Was geschah mit der ohnmächtigen Ratî und Vasanta?

#### Nârada.

Der Frühlingsgott kam zuerst zu sich, und durch ihn wurde Ratî mit Mühe zum Bewusstsein gebracht; darauf aber umarmte sie den zu einer durch starken Wind zerstreuten Aschenmasse gewordenen Körper ihres Gemahls.

> Die Trennung von dem Liebsten füllt sie an Mit grossem Schmerz und drückt sie ganz zu Boden; Sie klagt wie's Kibitzweibchen, und ein Strom Von Thränen fliesset über ihre Brust.

#### Indra.

Weiter, weiter.

Nârada.

Da sie oft ausrief: "O Herr", so tröstete die Ratî eine Stimme aus der Luft mit diesen Worten:

Gib auf den Schmerz, o du Geliebte Kâma's, Denn Niemand kann entgehen seinem Loos! Wenn Pârvatî und Çiva sich vereinen, Dann wirst auch du erhalten den Gemahl.

#### Indra.

(Athmet auf wie erfreut.)

Die Hoffnung lebet jetzo auf, denn er Will sie zum neuen Leben wieder wecken, Wie ein erneuter frischer Regenguss Den Baum, den ein gewalt'ger Brand versengte.

# Brhaspati.

Ehrwürdiger! wahr spricht diese aus der Luft kommende Stimme; Kâma wird jedenfalls wieder erstehen.

#### Indra.

Weiter, weiter.

#### Nârada.

Nachdem Ratî sich ein wenig erholt hatte, führte sie der in gleicher Bekümmerniss befindliche Frühlingsgott in ihre Wohnung.

### Indra.

Was that Çiva, nachdem er Kâma vernichtet hatte?

### Nârada.

Der Herr der Wesen verschwand mit seinen Schaaren, weil er sich aus der Nähe der Weiber zu entfernen wünschte.

#### Indra.

Was machte Pârvatî?

#### Nârada.

Der Himavat erfässte sie und trug Sie auf den Armen in sein Bergeshaus; Ihr freundlich Auge blickte nicht umher, Da tiefe Ohnmacht es für jetzb schloss.

#### Indra.

Ich weiss Alles, was ich wissen musste; wohin begibst du dich nun?

#### Nârada.

Ich will diese Geschichte dem Herrn der Allwelt, der mit vier Antlitzen versehen<sup>38</sup> ist, melden. (Ab.)

# (Es tritt Rambha auf.)

Rambhâ.

Die Nachricht, die ich auf der Rückkehr vom Kuveragarten in Oshadhipastha erfahren hatte, will ich dem Herrn mittheilen.

(Sie geht umher.)

### Indra.

(Sieht sie.)

Wie eine sich anschmiegende Liane, Dem Blitze gleich, mit Schnelligkeit geschleudert, Wie die verkörperte berückende Gestalt der Kunst, wer ist das Lotusauge?

(Er sieht sie an.) Es ist Rambhâ.

Rambhâ.

(Nähert sich.) Sei gegrüsst, Herr!

Indra.

Woher kommst du?

Rambhâ.

Vom Kuverahain<sup>39</sup>.

Indra.

Was gibt es dort Neues?

### Rambhâ.

Durch das Stirnfeuer Çiva's ist Kâma verbrannt worden, erzählen alle Leute; was könnte es sonst Neues geben? Und etwas Anderes hat sich in Oshadhiprastha zugetragen?

Indra.

Was ist dieses Andere?

# Rambhâ.

Da wegen der Verbrennung des Kâma der Pârvatî die Wünsche nicht in Erfüllung gehen, und sie Çiva sich zum Gemahl wünscht, so sucht sie durch strenge Büssungen ihres Wunsches Erfüllung herbeizuführen.

Indra.

Was sagten Vater und Mutter dazu?

# Rambhâ.

Die Mutter Menakâ sprach so:

Gar streng ist diese Büssung, o mein Kind, Und blumenzart ist deines Leibes Bau. Verhängnissvoll ist dieser dein Entschluss Und glaub' es mir, du führst ihn gar nicht aus.

Indra.

Was sagte der Vater?

Rambhâ.

Er stimmte bei.

Indra.

Rambhâ, du bringst eine überaus angenehme Nachricht. So gehe und verrichte die gewohnten Geschäfte.

### Rambhâ.

"Gut". (Ab.)

(Hinter der Bühne der Barde):

Dem Lotus ähnlich, der sich Abends schliesst, Nachdem die Sonne schon verschwunden ist, Erträgt sie nicht den schweren Trennungsschmerz Und gibt die Liebessehnsucht vollends auf; Im Bastgewand und mit dem Rosenkranz Büsst eifrig sie, um zu erreichen 's Ziel.

#### Indra.

(Horchend.) Auch wir wollen die Dämmerung verehren.

(Alle treten ab.)

Ende des dritten Aufzuges.

# Vierter Aufzug.

(Devanandin tritt in der Gestalt eines Asceten auf.)

### Devanandin.

Der ehrwürdige Çiva gab mir folgenden Auftrag: "Nandin! Pârvatî, deren Wünsche durch die Verbrennung des Liebesgottes nicht in Erfüllung gehen, gibt sich aus Liebe zu mir auf dem Gaurîçikhara, einem der Gipfel des väterlichen Gebirges, schweren Büssungen hin. Da sie aber schon längere Zeit büsst, so nimm die Gestalt eines Asceten an, gehe hin und erkundige dich bei ihren Freundinen Jayâ und Vijayâ nach ihrer Büssung und nach ihren Wünschen. Sobald du darüber Nachricht erhalten hast, so komme zurück". So will ich denn den Auftrag des Herrn ausführen.

(Er geht nachdenkend herum.)

Der Sinn der Frauen ist von Natur aus hart, (denn)

Wie die Çirishablum'<sup>40</sup>, die Mondessichel Erfreut die Liebliche des Menschen Aug', Gerade wie die wetterharten Mönche Will sie versenkt der Andacht Früchte sammeln.

Und

Sie\*ruhte einst auf weichen Flaumenkissen,
Jetzt ruhet sie auf hartem Erdenboden;
Sie hatte früher zarte Seidenkleider,
Jetzt decken Bastgewänder ihre Glieder.
Die früher sich in einem durch ein Schöpfrad
Und Sandelsalbe kühlen Wasserhause
Befunden, hat jetzt unter den fünf Feuern<sup>41</sup>
Die Wohnung aufgeschlagen; welch' ein Wechsel!

(Hierauf treten Jaya und Vijaya, Blumen sammelnd, auf.)

# Jayâ.

Freundin Vijayâ! Da sich Gaurî zur Büssung entschlossen hatte, wann wird wohl der Baum der Wünsche Früchte tragen?



# Vijayâ.

Freundin Jayâ! Wenn Çiva, welcher zunächst in der Verbrennung des Liebesgottes ein hartes Herz gezeigt hatte, wieder versöhnt wird, dann wird er wohl Früchte zeitigen.

(Sie sammeln Blumen.)

### Nandin.

Das werden wohl ihre Freundinen Jayâ und Vijayâ sein! Ich werde mich ihnen nähern. (Er thut es.)

# Jayâ.

Mein Blumenkorb ist voll; wie steht es mit dem deinen?

# Vijayâ.

Mein Korb ist zur Hälfte voll, ich werde ihn ganz anfüllen.

### Nandin.

(Nähert sich.) Seid gegrüsst, ihr Ehrenwerthen!

# Jayâ und Vijayâ.

Wir entbieten dir den Gegengruss.

### Nandin.

Wer seid ihr und zu welchem Zwecke sammelt ihr Blumen?

# Jayâ und Vijayâ.

Wir sind Gaurî's, der Tochter des Himavat, traute Freundinen. Da sie eifrig in Busse versunken ist, so sammeln wir Blumen, um den Gott damit zu ehren.

#### Nandin.

Aus welchem Grunde gibt sie sich der Busse hin?

# Jayâ.

Weil sie einen angemessenen Gemahl erhalten will.

## Nandin.

Wer ist jener angemessene Gemahl?

# Jayâ.

Die Veden<sup>42</sup> sind's, das heil'ge, alte Buch, die Ihn "Immerjung" und "Immeralt" benennen; Denn es geschieht mit vollem Rechte, dass er Den Namen "Herr" und "Mondessichel" trägt.

Diesen eben, den Çiva, verlangt sie zum Gemahl und schätzt selbst Indra und die übrigen Götter gering; das ist der Grund für ihre Büssung. Aus Schmerz über Kâma's Verbrennung begab sie sich ins väterliche Haus und war sehr von Sehnsucht erfüllt.

Nandin.

Wie? Erzähle.



# Jayâ.

Sie wurde blass wie ein verwelkter Lot<mark>us</mark> Da sie, die Maid, der Thiere Herr<sup>43</sup> verliess.

#### Nandin.

Was ging weiter mit ihr vor?

# Jayâ.

Höre nur.

Den sonst geliebten Wind vom Sandelberg Verträgt sie nicht; das weiche Bett von Blättern Mag sie auch nicht und schillt sogar den Mond; Den Ueberwurf aus Lotusfasern, den Verschmäht sie auch, auf feuchtem Boden liegend; O höre nur, sie kranket uns dahin.

### Nandin.

Da sie so sehr aufgeregt ist, was macht sie nun?

# Jayâ und Vijayâ.

Indem sie gar kein anderes Hilfsmittel mehr sah, so versenkte sie sich, um sich Çiva günstig zu stimmen, in tiefe Andacht.

#### Nandin.

Was soll es mit dem Streben nach diesem schwer erreichbaren zweifelhaften Gute? Sie soll sich einen Gemahl unter den übrigen Göttern wählen. Dieser Çiva steht an der Spitze derer, die keine Begierde mehr hegen. Die verehrten Freundinen sollten ihr doch einen guten Rath geben.

# Jayâ.

Ehrwürdiger, unsere Freundin hat den festen Entschluss gefasst: "Ich muss Çiva zum Gemahl bekommen, sonst werde ich mich auf dem Gipfel des Berges zu Tode büssen".

#### Nandin.

(Bei Seite.) Ich hörte, was ich wissen musste; ich will es gleich Çiva mittheilen. (Laut.) Liebe Freundinen, wie ich gekommen bin, so werde ich mich entfernen. (Er geht ab.)

# Jayâ.

Wir werden aber der lieben Freundin die Ehrenblumen bringen.

(Sie treten ab; es wechselt die Scene.)

(Es tritt Çiva als strenger Büsser verkleidet auf.)

# Çiva.

(Sich selbst betrachtend.) Diese Tracht ist wohl fähig die Pârvatî zu täuschen, denn

Ein schwarzes Fell ist meiner Schultern Zierde, Ein dreifach' Gürtel hängt mir an den Hüften, Ein Stab von Palaça<sup>14</sup> stützt meine Hände, Ein Mahl von Asche zeichnet meine Stirne. Aus Darbagras besteht die Schnur; und hinter Meinem Ohr erheben sich die Flechten Von brauner Farbe, schmückend mir den Kopf, Den Arm ziert ein krystallner Rosenkranz. (Nachdenkend.)

Als Kâma sie durch sein Geschoss berückte, Erglühte ihre Wange voll von Freude, Das Auge irrte schamerfüllt und unstät, Bald schloss es sich; so stand sie da verklärt. So sieht mein Auge jetzo noch die Zarte: Das Bild lebt unauslöschlich in dem Herzen.

Desswegen will ich jetzt zu ihr gehen, die wie die von heissen Sonnenstrahlen erschöpfte Erde von Feuern und einer besonderen Art von harten Büssungen gequält ist. Was mir von Nandin auf Grund dessen, was Jayâ und Vijayâ ihm sagten, über ihre Liebe berichtet ist, das will ich, indem ich mich schmähe, selbst wach rufen.

(Er geht bescheiden herum.)

(Es erscheint die büssende Pârvatî, von Jayâ und Vijayâ begleitet.)

### Pârvatî.

(Gibt ein Zucken des linken Auges zu erkennen.) He, Freundinen!

Mein linkes Auge zuckt gerade jetzt,
Und doch weiss ich ja keinen Grund dafür;
Wird dieses heute wohl noch Früchte tragen?
Ach, ach! Ich bin doch nur ein armes Kind!

# Jayâ.

Liebe Freundin Pârvatî! Die Leute sagen, dass bei Frauen das Zucken des linken, bei Männern das des rechten Auges Glück bedeutet; daher wird auch Çiva, welcher ohne Erbarmen den Liebesgott verbrannte, durch den Mund eines Büssers dir Huld und Gnade verkünden lassen.

### Pârvatî.

Es möge sich die Rede der lieben Freundin bewahrheiten!

# Vijayâ.

Jayâ hat ganz richtig gesprochen.

# Çiva.

(Sieht die Pârvatî.)

Gar schwer und hart ist deine strenge Busse, Die Glieder aber zart und schwach gebaut! So widerspricht dem heissen Tage wohl Bei Nacht des fahlen Mondes liebes Licht.

Schwere Trübsal erträgt meinetwegen die Lieblichredende.

# Jayâ.

(Erblickt ihn.) Freundin Pârvatî! Ein junger Brahmacârin, in dem gleichsam das Schüleralter verkörpert ist, nähert sich.

#### Pârvatî.

Gästen, welche ankommen, müsset ihr Ehre erweisen; ich aber versenke mich wie vordem in Andacht.

(Sitzt schweigend da.)

### Çiva.

Von mir verlassen, bleich und abgezehrt, Im Bastgewande steht sie da, die Maid, Gleich wie der Mond umgeben von der Dämm'rung Am ersten Tag der lichten Monatshälfte.

(Er nähert sich.)

(Jayâ und Vijayâ bringen einen Ruhesitz herbei.) (Çiva setzt sich und zeigt Ermüdung von der Reise.) (Pârvatî sieht die Freundinen an.)

(Die Freundinen befächeln ihn mit dem Palmenblatte.)

### Çiva.

(Die Hände erhebend). Eure unvergleichliche Leutseligkeit hat mir alle Müdigkeit benommen.

## Jayâ und Vijayâ.

Woher kommt der grosse Herr?

Çiva.

Ich komme vom Kailâsaberge45.

### Jayâ.

Dann möge der grosse Herr das Gastgeschenk gütigst entgegennehmen.

Çiva.

Gut. (Er stellt sich, als ob er es thäte.) Ehrenwerthe, um etwas möchte ich euch fragen.

Jayâ.

Frage nur.

Çiva.

Wessen Tochter ist jenes Mädchen, wer seid ihr und warum unterzieht sich jene schweren Büssungen?

## Jayâ.

Sie ist Pârvatî, die Tochter des Himavat; wir sind ihre Freundinen Jayâ und Vijayâ; weil sie einen passenden Gemahl zu erlangen wünscht, desswegen büsst sie so strenge.

Sie ist entsprossen aus dem edelsten Blute: Ihr Vater ist der Bergherr, vielbedeutend. Der Leib ist reizend, süss klingt ihre Stimme, Die Stellung deutet hin auf's Ueberird'sche.

## Çiva.

Wer ist jener Gemahl, den sie sich wünscht?

Javâ.

Es ist irgend ein grosser Herr.

Çiva.

Wer ist jener Hartherzige, der sein eigenes Glück nicht versteht?

## Jayâ.

Vernimm es, Herr. Unsere Freundin recitirt: "Den die Veden nennen u. s. w." und wünscht sich den Çiva zum Gemahl; desswegen hat sie die Busse unternommen.

### Çiva.

(Gegen Pârvatî gewendet.) Liebe, ist dies wahr?

### Pârvatî.

(Das Schweigen unterbrechend.) Grosser Herr, wie die Freundinen es angaben, so ist mein Wunsch.

### Çiva.

(Für sich.) Jetzt will ich mich selbst schmähen und ihren Sinn verwirren.

Die Asche ist die Salbe, Schlangen sind Sein Schmuck, die Todtenfelder seine Wohnung, Gespenster sind es, die ihm dienen, Die schmale Kost erbettelt er sich immer. So hässlich sind, Schöne, seine Thaten, Wie's alle Menschen sagen; nur Bethörung Veranlasst dich, ihm Herz und Sinn zu schenken. Was sollen wir noch weiter dir berichten?

#### Und

Sie ist der Glanz der ganzen Welt und dem Himâlaya die Zierde für das Haus; Und Çiva aber wohnt auf Leichenfeldern, Erfreut sich über böse Thaten nur!

### Pârvatî.

(Vor Abscheu die Augen zuhaltend.) Mögen uns die Götter für solche Worte nicht strafen.

## Çiva.

Wenn du diesen festen Entschluss gefasst, so Erkiesse zum Gemahle du den Çiva, Da Rahu sich gewählt die Mondensichel 16.

### Pârvatî.

(Wechselt die Farbe.)

Warum wird dir die Zunge nicht gespalten, Da du mit Lästerungen überhäufst Denselben, den die Menschen all' verehren, Da er geschmückt ist mit dem Diademe.

Wie muss sich dieser Mensch versündigen, indem er grosse Menschen tadelt; höre ihn nur, dieser Brahmane schmäht aber ganz ohne Scham den Çiva; lasst uns daher fortgehen.

(Sie wendet sich ab, wobei das Bastgewand sich löst.)

## Çiva.

(Zeigt seine wahre Gestalt.)
Wie kann wohl deine schlanke Taille tragen
Den vollen Busen, o du Bergestochter?
Es spendet Gaben deine Hand; die Busse,
Von dir geübt, hat mich gemacht zum Sclaven.
(Er nimmt Pârvatî bei der Hand.)

#### Pârvatî.

(Steht, von Furcht, Staunen und Freude bewegt, verwirrt da, während die Härchen starren und die Wangen Schweisstropfen zeigen.)

### Jayâ.

O, welches Glück! Zum Lohne für unsere Verehrung nahet sich uns jetzt Çiva.

Çiva.

Mein Zweck ist jetzt erreicht, o Bergestochter, Indem ich dich umarme, die du schwitzest Am schlanken Leib und der die Härchen starren; Und deren Brüste glänzen durch den Schmuck.

Ich möchte nach dem Gandharvenhochzeitritus mich mit ihr vermählen.

Jayâ.

Ehrwürdiger, eine Bitte musst du uns erhören; erlaube uns, dass wir bei den Hochzeitsvorbereitungen im Hause ihres Vaters, des Bergbeherrschers Himavat, mitwirken dürfen.

## Çiva.

(Bekümmert; bei Seite.) Wie werde ich in Zukunft diese von mir ferne halten? (Laut.) So sei es denn; man muss sich vom Brauche nicht entfernen.

Jayâ.

Dass die Hochzeitsfeierlichkeiten nach fünf Tagen abgehalten werden können, dafür trage Sorge.

## Çiva.

Du hättest sagen sollen, nach drei Tagen, (denn)

Nur kurze Zeit vom Liebchen fern zu weilen Ist eine Qual von vielen Tausend Jahren; O liebes Herz, wie wirst du diese Trennung Von ein'gen Tagen nur ertragen können?

(Er lässt die Hand der Pârvatî los.)

## Jayâ.

Lasst uns gehen, wir wollen die Vorbereitungen zur Hochzeit treffen.

Çiva.

Wohlan! Wir wollen gehen, um die sieben Rši's zu einem glückverheissenden Segensspruch anzuregen.

(Alle treten ab.)

Ende des vierten Aufzuges.

# Fünfter Aufzug.

(Es tritt der Kämmerer Cilâdhara auf.)

### Çilâdhara.

Mir ist vom Beherrscher des Hauptberges der Auftrag zugekommen: "Çilâdhara, unlängst kamen, von Çiva geschickt, die sieben Rši's<sup>47</sup> in Begleitung der Arundhatî und befassen sich heute mit den Hochzeitssegensprüchen für meine Tochter, der ihr Wunsch erfüllt ist. Desswegen sollst du den Brahmanen von Oshadhiprastha den Befehl ertheilen: "Schmücket eure Stadt"." Diesem Befehle komme ich nun nach.

(Er geht hin und her und blickt herum.) He da, ihr Bürger!

Erbauet viele Pforten des Triumphes, Auf dass sie herrlich schmücken diese Stadt, Und pflanzet Fahnen auf die Häusergiebel, Dass sie zum Himmel flattern hoch hinan; Bestreut mit Blumen eure Gassen und Besprenget sie mit kühlen Wasserstrahlen: Gekommen ist der Hochzeitstag der Umå, Verbreitend Glück und Segen überall.

(Zu einer draussen befindlichen Person.) Auf den Befehl des Ehrwürdigen führten wir schon früher Alles mit verdoppeltem Eifer aus. (Blickt überall erfreut herum.) He! auf unseren Befehl wurde schon vorher die Stadt festlich geschmückt.

Die Häuser sind geschmückt mit Säulen, Erkern, Von Mangozweigen prangt die Königsstrasse; Die Trommeln wirbeln und die Saiten klingen, Im Perlenschmucke schwingen sich die Mädchen,

denn

Indem die Frauen sich besuchen, scheint's Als ob die Regenzeit gekommen sei. Die Zier der edelsteingeschmückten Thore Erzeugt des Indra glänzendheller Bogen.

#### Und auch dieses:

Die weissen, rothen, dunklen Seitenblicke Der Frauen gleichen schlängelnden Lianen, Die hohen Brüste schönbeaugter Mädchen, Vertreten die Gefässe, vollgefüllt.

(Ueberall herumblickend.)

Die Stadtbewohner streuen überall Den gelben Safranstaub in Menge aus; Er gleichet ganz und gar der Strahlenmenge Der Sonne, die gerade aufgegangen.

(Ich will die bestehende Ausschmückung der Stadt dem Herrn schildern.)
(Nun erscheint Himavat an einem einsamen Orte.)

#### Himavat.

Zunächst erzählte Nårada die Kunde,
Dass Çiva führe meine Tochter heim;
Auch sie verlangte nach dem Diademgeschmückten
Und hat durch Buss' erreicht der Wünsche Ziel:
Der heut'ge Tag vereiniget sie beide.
Die Hindernisse alle überwand ich
Und komme an der Spitze aller derer,
Die glücklich sind zu nennen von den Menschen.

## Çilâdhara.

(Tritt hinzu.) Sei gegrüsst, Herr!

### Himavat.

Çilâdhara, warum hast denn du die Stadt schmücken lassen?

## Çilâdhara.

"Herr, das ist unser Fest", so sprach selbstbewusst ein jeder Bürger; wie konnte da die Ausschmückung der Stadt unterlassen werden? Mit verdoppeltem Eifer führten die Bürger Alles aus.

#### Himavat.

Çilâdhara, sind wohl alle Berggottheiten angekommen, um Pârvatî's Hochzeitsfeierlichkeiten zu sehen?

### Çilâdhara.

Der gottgeliebte Meruberg <sup>18</sup>, am Leib Geschmückt mit Lotusarten seiner Halden; Der Mandara <sup>19</sup> mit glattem Stein, an dem Als Strick sich rieb der König Våsuki <sup>50</sup>; Und auch der Vindhyaberg <sup>51</sup>, auf dem Gazellen Weiden und der zum Himmel reicht hinan; Mit Allen, denen Gandhamådana Vorsteht, sind sie gekommen jetzt zu dir.

#### Himavat.

Was macht Kailâsa?

## Cilâdhara.

Herr! er wird mit Denen kommen, die auf Seiten deines Eidams stehen.

#### Himavat.

Das ist angemessen. Sind Viçvâvasu und die übrigen Gandharven sammt ihren Frauen gekommen?

## Çilâdhara.

Es kamen die Gandharven<sup>52</sup> mit den Frauen, Dein Fest verherrlichend mit Zimbeln, Lauten.

#### Himavat.

Kamen auch die Apsarasen53 mit den Göttern?

## Çilâdhara.

Höre.

Zu unserem Feste kamen Götterfrauen Begleitet von den Schaaren ihrer Buhler, Viel Glanz verbreitend über Erd' und Himmel, Als glichen sie sich schlängelnden Lianen. Die Sterblichen entzückend mit den Augen, Als hätten sie die Pracht des schwarzen Lotus, Sogar bei hellem Tag' den Mond nachahmend, Mit süssem Lächeln Jedermann beglückend.

### Himavat.

Gehe nach dem Frauengemache, zur würdigen Kauçikî<sup>54</sup>, begrüsse sie ehrfurchtsvoll und trage ihr auf, sie möge mit den Apsarasen kommen und Pârvatî schmücken; sie selbst aber möge dann kommen und mir über die Ausschmückung Bericht erstatten. Ausserdem musst du auch zum würdigen Empfange der herbeigekommenen Frauen und Berggötter den Reichthum der ganzen Welt aufbieten.

### Çilâdhara.

Alle deine Anordnungen werde ich genau ausführen. (Geht ab.)
(Es erscheint Nårada.)

### Nârada.

Das wicht'ge Werk der Götter, welches ich Genommen hab' in Angriff dazumal, Vollendet ist es jetzo ganz und gar, Nachdem ich alle Schwierigkeit besiegt.

(Sieht sich herumgehend um.)

Dieses Hochzeitszelt bewohnt Himavat; ich werde mich ihm nähern. (Er nähert sich.)

Himavat.

(Sieht ihn.) Das ist ja Nârada. (Faltet die Hände.)

Nârada.

Glück sei dir zu Theil!

### Himavat.

Den Grund dazu hast du gelegt. (Führt ihn zum Sitze.)

(Nârada setzt sich.)

(Es tritt Kauçikî auf.)

(Kauçikî schildert die Ausschmückung der Pârvatî.)

### Himavat.

Ist die Tochter geschmückt?

Kauçikî.

Ich will es erzählen.

Als sie noch nicht vollständig war geschmückt Da zog man ihr die Seidenkleider an; Den ganzen zarten Körper salbte man Mit duftend Sesamöl gar reichlich ein.

Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Als sie auf einem Perlensitze ruhte, Erklangen Muscheltone, glückverheissend; Es kamen Freundinen, besprengten sie Mit frischem Wasser aus der heil'gen Gangâ.

Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Gesalbet zog sie an ein Linnenkleid, Ein helles, ähnlich zartem Kampferstaub, Und strahlte dann, dem Monde gleich am Himmel, Wenn er von dunklen Wolken frei im Herbst.

#### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Der Lotusfuss erglänzet im Verein Mit Lack<sup>55</sup>, der ähnlich ist der jungen Sonne; Die Reifen, schön geschmückt mit Edelsteinen, Sie ahmten Bienenschwärme täuschend nach.

#### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Und ihre wohlgebauten breiten Hüften Umfängt ein Perlengurtel voller Glanz: Er gleicht dem Zug der Kraniche, wenn sie Am Gängaufer flattern schnell entlang.

### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Ihr schönes Brüstepaar, auf dem die Hände Ihr ruhen, und das mit Safran gefärbt ist — Es gleicht den Elephantendrüsen<sup>56</sup>, wenn Sie schwitzen und bestrichen sind mit Mennig.

### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Die schönste Muschel reich an Perlenglanz Wird übertroffen durch den Ohrenschmuck.

#### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Die Seiten ihres Ohres ziert ein Schmuck Und dieser Doppelschmuck gleicht Mondenscheiben, Die angekommen sind, um zu betrachten Von Angesicht zu Angesicht die Maid.

### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Die Hand der Dien'rin, die die grossen Augen Der Pârvatî mit Augensalbe rieb, Gelangte erst nach langer Zeit, als sie Sich ausgeruht, zum äusseren Augenwinkel<sup>57</sup>.

### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Mit Salbe schrieb die Mutter auf die Stirne: Als Kama's Sonnenschirm dient dies Zeichen.

### Himavat.

Weiter, weiter.

### Kauçikî.

Nachdem die Freundinen das Haar, das bis Zu ihren Knöcheln reichte und sehr reich Durchflochten war mit Blumen, kunstgerecht Gebunden hatten, staunten sie sie an.

#### Himavat.

Weiter, weiter.

## Kauçikî.

Die Menschen pflegen sonst sich so zu äussern: "Des Schmuckes Fülle zieret ihren Leib". In diesem Falle aber muss man sagen: Der Leib verleiht dem Schmucke seine Pracht.

#### Himavat.

Wenn es so ist, dann ist es gerade durch deine unmittelbare Nähe geschehen.

(In der Luft.)

Gewaltig tönt ein Schall, wie wenn man wirbelt Im Himmel eine Trommel stark und mächtig; Ein Wiederhall erhebt sich in den tiefen Bergesschluchten; das Getöse gleicht Dem Kampf der Wellen, welche rauschend auf Einander schlagen in der Fluth des Meeres, Das unstät immer sich bewegt, weil es Geschlagen wird von Mandara als Quirl.

(Alle horchen ängstlich; wieder hinter der Bühne.)

O grosser Indra, komm herbei; o Vishnu<sup>58</sup>, Der Lakschmî Herr, umkreise freundlich uns; Erfreue, Vedhas<sup>59</sup> uns mit Segensprüchen, Erhebt, ihr Weisen, euren Rudrasang; Und wenn der Mond auch scheint, so schwingt die Wedel. Sei uns ein Sonnenschirm, du Herr der Schlangen, Ihr Rudraschaaren<sup>60</sup>, schreitet rüstig voran; O Wind, befächle uns mit sanftem Hauche.

#### Himavat.

Ehrwürdiger, was für einen Lärm hört man hier, wie wenn er von den Göttern käme.

#### Nârada.

Dein Tochtermann, der seine Grösse in der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung der Welt zeigt, welcher Lehrer des Beweglichen und Unbeweglichen ist, kommt, mit einem schweren Hochzeitskleide angethan, mit seinen Götterschaaren hieher. Dieser Lärm rührt von den Empfangsfeierlichkeiten des Nandin her, welcher den Zug anführt. Gehe du mit Ehrengeschenken Çiva entgegen.

(Çiva erscheint im Hochzeitskleide; mit ihm die Weltenhüter.)

## Çiva.

(Gegen Vishnu.) Oshadhiprastha übertrifft noch Amaravatî an Pracht.

### Vishnu.

Sollte denn der Indra der Erde dem Mahendra nachstehen?
(Himavat nähert sich mit Ehrengeschenken.)

### Çiva.

(Blickt herum.) Es besucht mich der Bergfürst; verlassen wir daher den Wagen.

Himavat.

Denn gute Werke hab' ich viel' vollbracht, Um Çiva mir als Eidam zu gewinnen. Das Aug' der Menschen kann ihn nicht erblicken Und auch das Wort vermag ihn nicht zu schildern.

(Nun nähert er sich.)

## Çiva.

(Sieht ihn).

Durch seiner Füsse Tritt hat er geschaffen Der Erde Berg und Thal, sich hebend, senkend. Um gleichsam mir Verehrung zu erweisen, Bringt mir der Bergesfürst viel Ehrengaben.

(Himavat bringt das Gastgeschenk.)

(Çiva nimmt es achtungsvoll an.)
(Himavat beugt beschämt das Haupt; den Eidam an die Spitze stellend, gehen

die Götter, Vishnu und Brahman voran, herum.)

#### Brahma.

Wo ist der Hochzeitsaltar?

### Himavat.

Hieher, hieher, ihr Ehrwürdigen.

## Brhaspati.

Himavat, die Zeit ist gekommen.

(Jetzt erscheint Pârvatî von Jayâ und Vijayâ begleitet.)

### Pârvatî.

Jetzt bringt mein Wunschbaum Früchte.

## Jayâ.

Bis hieher waren wir deine Freundinen.

### Pârvatî.

(Unwillig.) Was spricht sie?

## Vijayâ.

Liebe Pârvatî, sie zeigt ihre Fähigkeit, schöne Redewendungen zu gebrauchen. (Sie geht hinzu.)

### Brahma.

(Gegen Vishnu.) Ehrwürdiger, alle Götter sollen sich in Gemeinschaft mit den Schaaren, welche das göttliche Gefolge bilden, auf die Plätze begeben. (Alle thun so.)

#### Himavat.

Unser Gefolge und die Bergfürsten sollen sich auf die linke Seite begeben. (Es geschieht.)

### Çiva.

(Sieht die Pârvatî an.)

(Bei Seite.) Ihr Hochzeitskleid ist wunderschön und reizend; In ihrer mädchenhaften Schüchternheit Erzeugt sie mit dem Blicke Tausende Von Liebesgöttern, denn so dünket mir.

## Brhaspati.

Wohlan, Çiva, stelle dich sammt deiner Braut mit dem Gesichte gegen Osten vor diesen Altar.

### Çiva.

(Nähert sich mit der Pârvatî.) Erfreuten Auges, strahlend hell von Pracht, Schwellt sie mein Herz, wie Luna's Kraft das Meer.

### Brhaspati.

(Schurt das Feuer.) Çiva, ergreife Pârvatî's Hand.

(Çiva thut so.)
(Pârvatî zittert vor Freude.)

### Çiva.

(Bei Seite.) Das Mädchen glänzt, die zarten Glieder zittern, Wenn seine Hand ich leise nur berühre, Es glänzt, wie wenn der Mangobaum im Frühling Die ersten Knospen zeigt dem Aug' des Wand'rers.

#### Brahma.

Braut und Bräutigam, gehet um das Feuer von links nach rechts.

(Beide thun es.)

(Pârvatî blickt Çiva an.)

(Çiva blickt Pârvatî an.)

(Pârvatî wendet die Augen ab.)

## Civa.

(Bei Seite) Der Blick der Schönbeaugten, voller Zittern,
Wenn er sich wendet ab, um noch einmal
Sich zuzuwenden, glänzet wie der Karpfen,
Der gegen des Flusses Strömung schwimmt heran.

(Brhaspati lässt Pârvatî zwei Hände voll Körner ausstreuen.)

(Pârvatî zeigt wegen des Rauches Verwirrung.)

### Çiva.

(Bei Seite.) Die Wang', erhitzt, verlor den Salbenschmuck,
Der Rauch vertrieb die Schminke um das Auge,
Ihr einzig' Zierde sind die Frühlingsblumen;
Ihr Bild verlier' ich nie aus meinem Herzen.

### Brhaspati.

Çiva, hebe den Fuss der Pârvatî mit beiden Händen auf den Stein. (Civa schweigt mit lächelnder Miene.)

## Die Berggötter.

Was der autoritätsvolle Priester sagt, muss ausgeführt werden.

## Civa's Gefolge.

(Aufgeregt.) Ihr Berggötter, wie konnte Çiva, der Beherrscher der Dreiwelt, gezwungen werden?

#### Brahma.

(Lächelnd, hält beide zurück.) Die die ganze Welt beherrschende autoritätsvolle Çruti<sup>61</sup> sagt die Wahrheit, desswegen muss der Befehl ausgeführt werden.

(Çiva hebt mit gefalteten Händen Pârvatî's Fuss auf den Stein.)

## Brhaspati.

Wie sich das Elternpaar der Menschen liebte, So seid euch beiden zugethan im Herzen. Ein Sohn sei euch in treuer Lieb' beschieden, Den Târaka, den Furchterreger, zwingend.

> (Er gibt den Segen.) (Matronen treten auf.)

Gemeinsam habt ihr jetzt nur einen Körper, Gemeinsam spriesse euch nur eine Liebe, Gemeinsam blühe euch das neue Leben — Gemeinsam glänzen Mond und Mondenschein. (Sie gehen daran, frische Körner auszustreuen.)

#### Nârada.

(Erhebt sich und faltet die Hände.) Den Liebesgott, welcher wegen des Götterwerkes ein Vergehen sich zu Schulden kommen liess, lass seine Gestalt wieder annehmen, und zum Diener deines Fusslotus werden.

## Çiva.

Wie es euch recht ist, so geschehe es.

(Kâma in Begleitung von Râtî und Vasanta erscheint in seiner früheren Gestalt;
Alle erstaunen.)

Gestützt auf seinen Freund, erscheint jetzt Kâma, Sein Pfeil verbreitet süssen Wohlgeruch; Er wurde ja verbrannt von Çiva selbst; Wie kann er jetzt mit seiner Frau sich zeigen? (Alle blicken verwundert drein.)

#### Himavat.

Der starke Gott, den gnädig ich gestimmt Durch Thaten, ausgeführt in alter Zeit, Hat meine Tochter jetzt gefreit, die Fromme, Von keuschem Sinn und reinem Lebenswandel. Der Liebesgott, der Götter Wonne, hat Nun wieder seinen Körper ohne Tadel; Die Welt wird er mit Freude ganz erfüllen Und wird die Blicke schöner Mädchen fesseln.

## Çiva,

Hast du noch einen Wunsch?

#### Himavat.

Wie könnte ich noch mehr verlangen, nachdem ja ohnehin alle meine Wünsche in Erfüllung gegangen sind?

Die Wolken mögen reichlich Regen spenden,
Der Fruchtbarkeit und Wachsthum gibt dem Boden;
Die Erde werd' erfreut durch Früchtegaben
Die Menschen nährend überall und immer;
Ihr Freund' und Gönner, trotzet den Gefahren
Und mehret Gut und Habe aller Menschen;
Der Grossherr, welcher immer ist voll Freude,
Gewähr' euch Glück und sei euch immer gnädig!

Ende des fünften Aufzuges.

### Anmerkungen.

<sup>1</sup> Siehe Vorwort p. 3. <sup>2</sup> Siehe Vorwort p. 8.

<sup>3</sup> Im Original endet der erste Halbvers mit "Bâna" dem Namen des Dichters, der zweite mit "vâni — Rede, Stimme; vâni bezeichnet aber auch "Göttin" oder "Genie" der Rede, wie "Sarasvatî" die Gattin des Brahman.

4 Vînâ, auch mahatî genannt, die siebensaitige Lyra des Nârada, personi-

ficirt als dessen Geliebte.

<sup>5</sup> Daksha, Brahma's Sohn und Vater der Sitâ, der Gemahlin des Çiva. Er hasste den Schwiegersohn und lud ihn einst nicht ein, obgleich er alle andern Götter zum Opfer geladen hatte. Darüber erzürnt, stürzte sich Sitâ ins Feuer und wurde als Tochter Himavat's geboren und wieder mit Çiva vermählt. Um sich wegen der ihm angethanen Schmach zu rächen, störte Çiva das Opfer. Steizler zu Kumârasambhava I., 21.

<sup>6</sup> Mandâkinî, ein Arm der Gânga, welcher durch das Thal von Kedâranâtha vom Himâlaya herunterfliesst. Er wird von indischen Dichtern vielfach besungen.

<sup>7</sup> Mandara, ein heiliger Berg, Sitz verschiedener Götter, diente bei der Quirlung des Oceans als Butterstössel; Gandhamâdana, ein durch schön duftende Wälder berühmtes Gebirge.

8 Dreiwelt = Himmel, Luftraum oder Erde, oder = Himmel, Erde und

Unterwelt.

<sup>9</sup> Gânga's Herabkunft.

<sup>10</sup> Çiva hatte, wie schon im Vorwort gelegentlich der Inhaltsangabe von Kumârasambhava bemerkt wurde, ein drittes Auge auf der Stirne.

11 Aufgezählt im Eingangsgebet der Çâkuntalâ, die fünf Elemente, Sonne,

Mond und die Brahmanenkaste.

<sup>12</sup> Darbha = Grasbüschel, bezeichnet verschiedene bei der Ceremonie als Wisch gebrauchte Gräser, z. B. Kuçagras; an anderen Stellen werden aber selbst von Kuçagras mehrere Arten angegeben. B. R. Sanskritlexikon.

13 Târaka, ein Daitya, ein Gott niederen Ranges, von Indra mit Hilfe des

Skanda erlegt.

14 Nandana ist der Lusthain der Götter, besonders Indra's.

<sup>15</sup> Brhaspati = ein Gott, welcher die Thätigkeit der Frommen gegenüber den Göttern personificirt; er ist purohita = Hauspriester der Göttergemeinde Am Himmel ist Brhaspati der Planet Jupiter.

16 Dânava sind mythische Wesen, Halbgötter, Danuja, ein Sohn solcher

Wesen.

17 Brahma führt unter anderen Bezeichnungen auch die Namen "Tausendäugig" und "Vierantlitzig".

18 Wunschkuh.

19 Pâda = Verszeile.

20 Vrtra, Bala und Namuči, Dämonen von Indra bekämpft.

21 Die Berge waren nach indischer Vorstellung früher beflügelt.

<sup>22</sup> Eine philosophische Lehre.

<sup>23</sup> Aehnliche Gedanken werden ausgesprochen (im Anfange des I. Buches von Manu. I., 52-74).

24 Siehe Vorwort; seine Gemahlin war Ratî.

<sup>25</sup> Vasanta = Frühlingsgott.

<sup>26</sup> Višnu, Çiva und Brahma, bilden die indische Götterdreiheit — Trimurti; Višnu ist der milde Erhalter der Welt, und reitet auf dem Vogel Garuda. Ausser dem Rade (Discus) hat er als Symbole auch die Muschel, die Keule und ein Dreieck (Zeichen des Wassers).

27 Manuja, von Manu, dem Urvater des Menschengeschlechtes stam-

mend = Mensch.

<sup>28</sup> Tripura; "im Epos drei Burgen (von Gold, Silber und Eisen, im Himmel, im Luftraume, auf der Erde), welche Maya dem Asura erbaute und welche Çiva zerstörte". B. R. Sanskritlexikon.

29 Kokila, indischer Kukuk, ein bei den Indern so beliebter Sänger, wie

bei uns die Nachtigall.

30 Malayagebirge = Malabar, die Heimat des Nadelholzes.

31 Dessen Pfeile, Blumen sind = Kâma.

32 Neben dem Lotus schildern die indischen Dichter mit Vorliebe den

33 Nach indischer Anschauung muss den Açokabaum eine schöne Frau mit geschmücktem Fusse berühren, wenn er blühen soll; es wird die grosse Macht des Liebesgottes dadurch geschildert, wenn der Baum ohne diese nothwendige Vorbedingung Blüthen treibt. Stenzler zu Ragh. VIII., 61, zu Kumâr. III., 26.

"Der Açoka (Jonesca Asoka), ein Baum von mässiger Grösse, zum System der Leguminösen gehörig, mit orangefarbigen, später ins Rothe übergehenden, in der Nacht duftenden Blüthen (März-April), dessen Blumenpracht Alles übertreffen

soll, was sonst das Pflanzenreich aufweist". B. R. Sanskritlexikon.

34 Prialabaum, Buchanania latifolia.

35 Kesara, Name für verschiedene Bäume.

<sup>36</sup> Devadåru, eine Kieferart, Pinus Deodora wächst 6—12.000' über dem Meere. Lassen Ind. Alterthumskunde I., 46.

38 Brahma, der oberste Gott im Trimurti, hat unter vielen anderen Bezeichnungen den Beinamen čaturmukha, der "Vierantlitzige", um die Allwissenheit auszudrücken. Sein Cultus ist mehr geistiger Art, weil er mit dem abstracten Urwesen, dessen active Kraft er vorstellt, identificirt wird. Er wird als aus dem Lotus geboren gedacht.

39 Kubera oder Kuvera, Gott der Schätze, wohnt im Norden.

40 Ciriša — Acacca sirissa.

- 11 Die fünf Feuer sind: 1. anvaharyapačana, das südliche Altarfeuer; 2. gârhapatya, das Feuer des Hausherrn, eines der drei heiligen Feuer, die in jedem Hause eingesetzt sein sollen. Es hatte seine Stelle auf dem Opferherde und das Opferfeuer wurde davon genommen; 3. âhavanîya, das Opferfeuer, das östliche der drei Feuer; 4. avasathya, das im Hause gepflegte Feuer; 5. sabhya.
  - <sup>42</sup> Veden, heilige Bücher der Inder, deren es vier gibt.

<sup>43</sup> Der Herr der Thiere, ein Beiname Civa's.

<sup>44</sup> Palâçaholz, Leutea frondosa.

45 Kailâsa, ein Berg, Sitz des Kuvera und Civa.

46 Râtu, "ein Dämon, der Sonne und Mond packt und dadurch die Verfinsterung derselben bewirkt; er ist nach dem Epos ein Sohn Vipračitti's und der Seinhika. Bei der Quirlung des Oceans mischte er sich unter die Götter, trank von dem Unsterblichkeitstrank, ward aber von Sonne und Mond dem Vishnu verrathen, der ihm dafür den Kopf abschlug. Der unsterblich gewordene Kopf rächt sich an Sonne und Mond, indem er die Zeiten verschlingt". B. R. Sanskritlexikon.

47 Rši, Sänger heiliger Lieder, Dichter; sie erscheinen in der Erinnerung späterer Geschlechter als die Heiligen der Vorzeit; die sieben Rsi's sind die Repräsentanten jener Zeit; am Himmel sind es die sieben Sterne des grossen Bären.

48 Meru, ein mythischer Berg aus Gold.

49 Siehe Nr. 7.

50 Der Schlangenkönig Vâsukî.

51 Vindhyagebirge, welche bekanntlich Indien von Osten nach Westen durchzieht.

52 Gandharven sind die himmlischen Musiker.

53 Apsarasen, himmlische Nymphen von grosser Schönheit.

54 Eine Tochter des Himavat; wörtlich = die schwer zugängliche Göttin. 55 Lak = lâkšâ, "eine Art Cochenille, welche gerieben rothe Farbe gibt", schon im Periplus unter den indischen Waaren angegeben als λάχχος γρωμάτινος; wird in der Vulgarsprache lahkhä genannt, vergl. Lassen Ind. Alterth. I., 316.

<sup>56</sup> Die Elephantendrüsen werden zur Brunstzeit feucht. <sup>57</sup> Dadurch ist die Grösse des Auges gekennzeichnet.

58 Bildet, wie schon bemerkt, mit Brahma und Civa, die indische Gotterdreiheit. <sup>59</sup> Die ursprüngliche Bedeutung von Vedhas ist: Verehrer, Diener der

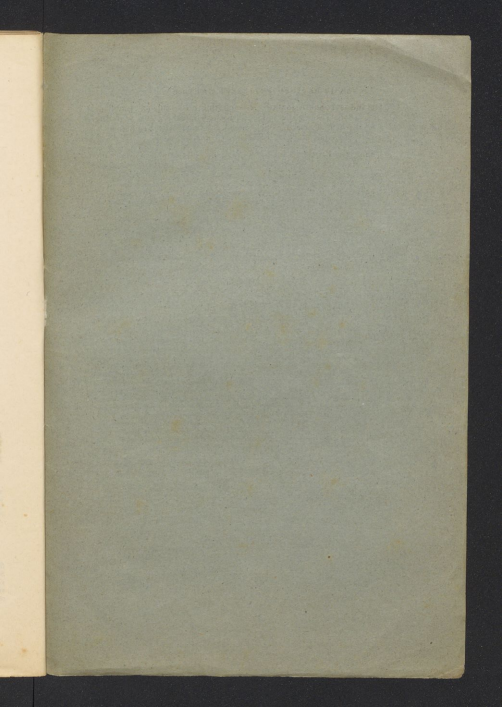
Götter; dann = pius.

60 Rudraschaaren = die Rudra; eine besondere Schaar von Winden; es werden ihrer eilf oder dreiunddreissig genannt.

61 Ein überlieferter Ausspruch in heiligen Dingen, eine religiöse Vorschrift.

NB. Da die Muttersprache des Uebersetzers nicht die deutsche, sondern die slovenische ist, so mögen die Beurtheiler des Büchleins diesen Umstand in wohlwollender Weise berücksichtigen.





Von demselben Verfasser erschienen:

- Ob indoevropskih jezikih, iz angleščine poslovenjeno, Ljubljana, 1876. (Ueber die indoeuropäischen Sprachen, aus dem Englischen übersetzt.) Separatabdruck aus dem Feuilleton des "Slovenski Narod". Laibach, Selbstverlag.
- Ueber die Prothese im Griechischen, Romanischen und Englischen. Jahresbericht des k. k. Gymnasiums in Weidenau (Schlesien) 1870.
- Ueber Bâna's Pârvatîparinayanataka, Wien, 1883. Sitzungsberichte der k. k. Akademie der Wissenschaften in Wien.
- Der siehente Orientalisten-Congress und die österreichischen Slaven. (Separatabdruck aus der "Politik"), Prag, 1884. Selbstverlag.
- Rgveda I. 143. Text, Uebersetzung und Commentar, Triest, 1885. (Separatabdruck aus dem Jahresberichte des k. k. Staats-Gymnasiums in Triest.) Selbstverlag.
- A. Vaníček. Biographische Skizze, Wien, 1885. In Commission bei C. Konegen. Selbstverlag.

Ueber diese Broschüre schreibt der "Wiener Literarische Handweiser", III. Jahrg. 1886, pag. 110:

Dem am 9. Mai 1883 zu Prag verstorbenen Professor A. Vaníček, einem sehr bedeutenden Linguisten, Schüler und jüngerem Freunde der berühmten, auch schon verstorbenen Professoren Schleicher und Curtius, hat nun Dr. K. Glaser (Gymn.-Prof. zu Triest) ein Denkmal gesetzt mit der Schrift A. Vaníček (Wien, 1885, bei C. Konegen, S. 66, 80 kr.) — Einen besonderen Reiz verleihen dieser fleissiggearbeiteten Skizze die eingestreuten Briefe von und über Curtius und Schleicher; da nun Vaníček's Leistungen uns Oesterreicher sehr ehren, da er weiters eine Menge Schüler und Gollegen in Mähren und Böhmen und eine Menge von Verehrern im Professorenstande Gesammtösterreichs zählen muss, da endlich keinem Höhergebildeten de Schüfssale wahrhaftiger Gelehrtet gleichgiltig sein sollen: so wird das Schriftchen doch hoffentlich recht viel Käufer finden, namentlich in Prag. Olmätz, Wien, Jičin, Kaschau; einige Schröftheiten (z. B. S. 23, 57, 65) wird man leicht mit den damaligen Zeitverhältnissen entschuldigen können.

- Indijska Talija, Zbirka indijskih glediščnih iger. I. zv. Urvašî, Trst, 1885. (Sammlung indischer Schauspiele in slovenischer Uebersetzung. I. B. Urvašî. Triest, 1885.) Selbstverlag.
  - II. zv. Mâlavikâ in Agnimitra. Trst, 1886. (II. Bd. Mâlavikâ und Agnimitra. Triest, 1886.) Selbstverlag.

In Vorbereitung:

Die indische Nomenclatur der Naturgeschichte. (Nach Vaníček's Sammlungen und eigenen Excerpten.