Filozofski vestnik Letnik/Volume XXIV ¢ Stevilka/Number 1 2003 ¢ 53-65

UMETNOST BREZ MEJA?

DARKO STRAJN

V svojih Postmodernih basnih je Lyotard, izhajajoc iz predpostavke, da »objekt«
(kakor pac¢ imenuje produkt dela likovnega umetnika) nudi ugodje pogledu,
ugotovil, da to potem pomeni, da s tem, ko meri na ugodje, objekt »pripade
obmodju estetike«. (Lyotard, 1997: 33/34) Pri tem je za namen tega nasega
razpravljanja, ki se nanasa na nekatere vidike doloCitve parametrov casa
»tik pred nastopom postmodernizma«, pomembna Lyotardova opazka, da
likovni objekt v gledalcu vzbudi nagnjenje, da »bi si nakupil (v obeh smislih
iti tja in verjeti vanjo) demonstracijo, razstavo, institucijo itd.« Lyotarda to-
rej lahko vzamemo za prico pertinentnosti trditve, da sta pomen (v osnovi
torej razmerje likovnega objekta in stvari, interpretativne likovne geste in
konteksta...) in cas tisti kategoriji, ki sta nelocljivo vpisani v pojem umetnosti
in seveda nasprotno. Razli¢ne knjige pogosto obelezijo presecis¢a med ome-
njenima kategorijama. Knjiga Art Without Boundaries, v kateri trojica avtorjev
predvsem hoce predstaviti svoje pojmovanje tega, kar so steli za vizualno
umetnost med leti 1950 in 1970, se zacne z razmeroma drzno postavko v
njihovem uvodu. O »drznosti« lahko govorimo $e zlasti, ce upostevamo cas, v
katerem je bila trditev zapisana:

»Nekoc je bilo lahko razlocevati med ‘visokim’ in komercialnim umet-
nikom. To zdaj ni tako lahko. Kvalitete, ki so razlikovale drugega od
drugega, so zdaj pogosto skupne obema. Slikar, ki je neko¢ dojemal
komercialnega oblikovalca kot hlapca finan¢nih pritiskov industrije,
zdaj odkriva, da umetnostni posrednik lahko vsili hujSo tiranijo kot
katerikoli kupec. V zadnjih kaksnih dvajsetih letih so padle bariere in
$e vedno padajo.« (Woods, Thompson in Williams, 1972: 9)

Mar ni bilo izvrstno Ziveti v ¢asu, ko »so padale bariere«? Pisci »Uvodac,
ki smo ga pravkar citirali, o tem ocitno niso dvomili. Sama knjiga kajpak
navsezadnje ni prav ambiciozna; gre za eno tistih knjig, ki — glede na status

53



DARKO STRAJN

kvalificiranosti — veliko pripomorejo h kanoniziranju umetnosti iz tistega,
kar so najprej bile »prebojne« umetnine. To omenjeni avtorji opravijo soraz-
merno hitro po tem, ko so te umetnine nastale. Nemara so v ¢asu svojega
nastanka bile zelo sporne, ali samo zanimive, ali inovativne, ali karkoli Ze,
kar je prispevalo k temu, da je zbudilo pozornost strokovnjakov in/ali SirSega
ob¢instva. V knjigah, kakr$na je tudi ta, ki jo jemljemo za primer, izhodis¢no
spornost umetniskih proizvodov kategorizirajo, razlozijo in katalogizirajo.
Seveda pa je veljavnost vsega tega odvisna od stopnje pripoznanosti avtorjev.
Knjiga, ki jo tu obravnavamo, je nekaksen ersatz muzej ali galerija, saj je pol-
na fotografskih predstavitev razlicnih podob (slik, filmskih prizorov, instala-
cij itd.) iz zadevnega obdobja zahodnega modernizma. Knjiga potemtakem
ucinkuje dokaj podobno kot tematska razstava. Ne moremo se torej prevec
motiti, ¢e jo vidimo kot razstavo, ki »ustvarja dihotomijo subjekt/objekt. Ob-
jekt je tam, da utemeljuje staliSce... Diskurz, ki obkroza postavitev, ali natanc-
neje, diskurz, ki je postaviteyv, je ‘konstativen’: informativen in afirmativen.«
(Bal, 1996: 3) Vendar pa ne glede na to, kako skrbno preiskujemo Uvod
(Introduction) v bolj kratke predstavitve preko sedemdesetih umetnikov, ne
moremo odkriti, kaj so pisci imeli v mislih s pojmom »bariere«. Ker so, kaj-
pak, na splosno ta termin metafori¢no na veliko rabili, avtorjev ne bi smeli
kriviti zaradi njihove »nerazlage« pojma. Prav verjetno sploh niso pomislili
na to, da rabijo termin, ki je navzlic svoji metafori¢nosti pac¢ pojem. Gotovo
pa priblizno lahko dojamemo, na kaj so mislili sami avtorji, iz tega, kar so
sicer zapisali v svojem besedilu.

Woods in oba sodelavca v nadaljevanju trdijo, da je »ve¢ klju¢nih razstav
vEvropi in Zdruzenih drzavah Amerike pripomoglo k diseminaciji novih idej
in tehnik«. Tako so poudarili pomen vecih razstav in prispevkov nekaterih
galerij ter ustanov v Evropi in ZDA kot so, denimo, beneski Bienale, kasselska
Documenta, galerija Tate, galerija Whitechapel, Institut sodobne umetnosti
v Londonu, muzej Stedelijk v Amsterdamu, muzeja moderne umetnosti v
New Yorku in v Torinu. Nato so opozorili na pomembne vloge umetnikov in
umetniSkih gibanj, zacensi s prispevki Johna Cagea na podrodju teorije in
multimedialnosti. Med tistimi, ki se jim zdijo pomembni, so filmski reziserji
kot so Godard, Fellini in Antonioni, slikarji, kot so Genoves, Fontana in Wes-
selman, ter Stevilni oblikovalci, kot so De Harak, Rand in skupina Crosby,
Fletcher, Forbes. Seveda ni mogoce ugovarjati pomembnosti in iznajdljivosti
kateregakoli slikarjev, oblikovalcev in multimedijskih umetnikov, ki so »raz-
stavljeni« v knjigi. Ta pa je bila eden od ne tako redkih tovrstnih razsvetljujo-
¢ih produktov v ¢asu, ko so jo izdali.

Ker je besedilo Uvoda tak$no, kot pac je, namre¢ »informativno in afir-
mativno«, ga pac ne jemljem kot objekt relevantne kritike. Svojemu namenu

54



UMETNOST BREZ MEJA?

sluzi kot reprezentacija estetsko kvalificiranega diskurza, ki se kaze s svojo
mocjo selekcije, kategorizacije, evalvacije, segregacije, presojanja ipd. Gre
pac za tisto dejavnost estetike kot profesije, katere ucinku se ni lahko upre-
ti. »Da je nekaj anestetskega v estetiki, je nauk, ki nam ga umetnosti morajo
prve dati.« (Lyotard, 1997: 247) Lyotard ima vsekakor dovolj razlogov, ki jih
je podrobneje opredelil v svojih navezavah na Freuda, ko se je ukvarjal s po-
vezavo med estetiko in amnezijo, da nas usmerja k refleksivnemu odnosu do
umetnis$kih proizvodov samih, a seveda je »anestetski ucinek« tako estetike
kot kapitalisticnega trga ze vstet. Kot se zdi, so Woods in sodelavca poskusili
definirati umetnost v kontekstu, v katerem se jim zdi tezko razlociti med
»visoko« in »komercialno« umetnostjo. In zakaj je treba razlocevati med
dvema vrstama umetnosti? Kateremu smotru pravzaprav sluzi razlika, ki je
slednji¢ produkt razlo¢evanja? Mimogrede: ali ni »visoka umetnost, ki je
tako kategorizirana, doloc¢ena kot »vrednac, in ali se ta vrednost ne izraza
tudi kot »trzna vrednost«? Ker je komercialna umetnost navadno dostopna
najsirSemu obcinstvu in je tudi sorazmerno poceni za posameznega porabni-
ka, kaj je potem pravi smisel pridevnika »komercialna«? Ker proizvodi visoke
umetnosti, ki jih kot take obicajno dolocijo strokovnjaki, po navadi dosezejo
visoke cene na trgu umetnin, bi prav nje morali Steti za zares komercialne!
Morda pa distinkcija med »visoko in komercialno« umetnostjo, ki je, kot ve-
mo, zelo uveljavljena in sprejeta, konec koncev le ni korektna? Ali drugace:
taka distinkcija je, nasprotno, pridobila svojo vlogo, ne glede na to, kako je
bila razumljena ali napa¢no razumljena, v »klasifikacijskih bojih«, ¢e si lahko
izposodimo termin pri Pierru Bourdieuju (Bourdieu, 1994: 27).

Druzbeni pomeni in umetniske prakse

Zdi se, da Woods in njegova soavtorja niso zaznali ni¢ cudnega v dejstvu,
ki so ga tudi sami zaznali. Opozorili so na vlogo muzejev in galerij, pri tem
pa so nekako spregledali dolocilni vpliv teh ustanov na oblikovanje umetni-
kov in na samo proizvodnjo umetnosti. Koliko so upostevali dejstvo, da je
mreza takih ustanov sestavina industrializiranega sveta, in da so »muzeji in
galerije« (in koncertne dvorane, kinematografi, mediji itd.) klju¢ni ¢leni v
produkciji ter distribuciji umetnosti? Vseopredeljujoci vpliv teh institucij na
vrednost umetnin postaja danes splosno znan v kontekstu postindustrijskih
druzb. Kljub temu pa se zdi, da smo Se vedno sooceni s kulturnimi ideologi-
jami, ki postavljajo »resni¢no umetnost« proti »kvaziumetnosti, ki¢u...« John
Berger je med drugim odkril, da

bb



DARKO STRAJN

»od francoske revolucije naprej umetnost nikoli ni uzivala takega pri-
vilegiranega polozaja, kot ga uZiva danes. Tudi v ¢asu druge polovice
devetnajstega stoletja je bila umetnost upora in umetnike, ki so ji pri-
padali, so prezrli ali jih obsojali, dokler niso umrli in dokler niso mogli
lo¢iti del od intenc njihovih ustvarjalcev ter jih obravnavati kot neoseb-
no blago.« (Berger, 1965: 203/204)

Kulturno ideologijo, ki najverjetneje dobro sluzi temu, ¢emur pravimo
»turisticna industrija« — te pa res ne moremo prevec obtozevati zaradi tega
- je mogoce dojeti kot zaveti$ce za vse od umetnikovega narcizma do »oku-
sa«, ki domnevno lo¢i elito od mnozic, kigh brow od low brow, Zahod od vsega
ostalega sveta in »nas« od »njih«. Ta ideologija je dovolj razvidno zasnovana
na projekciji v preteklost, v kateri je konstrukcija sveta, kjer so bile spostovane
»prave vrednote«, osrednja invencija. Kot vemo, je ta imaginarni svet »resnic-
ne umetnosti« pripet na dobo romantike, ki je tudi doba vrhunca estetike kot
filozofske discipline. Kot pa je prepricljivo zatrdil Berger, tak »svet« pravza-
prav nikoli ni obstajal.

A vrnimo se najprej k problemu »padlih barier«. Pomen tega termina v
besedilu, ki ga skuSamo nekoliko bolj desifrirati, zajema dva (mozna) aspek-
ta: prvi pomen se nanasa na »prebijanje barier«, ki ga opravljajo umetniki
in/ali njihova dela. Ta pomen lahko povezemo s Kantovim pravilom genija,
ki deluje zunaj specificnih pravil. (Kant, 1999: §46) V drugacnem jeziku in
v druga¢nih modernisticnih kontekstih bi tu govorili o invencijah, o novih
»nikoli prej videnih« idejah in receh, o razstavah in o predstavah.! Drugi
aspekt se nanasa na bariere med visoko in komercialno umetnostjo. Zatrje-
vano tezavnost razloc¢evanja med njima lahko jemljemo za indikacijo, da se
fraza o »barierah, ki so padle« nanaSa na nekaj v tem smislu. Ne glede na
to, kaj so pisci zares mislili, se lahko vprasamo, ali obstaja presecis¢e med
obema pomenoma. Kar najbolj zagotovo je odgovor na to vprasanje pritr-
dilen; tako presecisce je obstajalo pred obdobjem, v njem in po njem, ki je
objekt obravnave v knjigi Art Without Boundaries, toda v tem obdobju samem
med leti 1950-1970 je to preseciice Se posebej ocitno. Kakorkoli ze se lahko
strinjamo, ali se ne strinjamo, da je neogibno precej poljubna selekcija, ki
so jo opravili avtorji knjige, tudi najbolj reprezentativna, pa bi gotovo bilo

! »Esencialisti« bi menili, da so te invencije in genij za njimi »od boga dani« in zato
ne morejo uiti pripoznanju. Vendar v dobi moderne za ta pogled postanejo invencije v
razli¢nih umetnostih, ki so pogosto krsile vrsto pravil, izzivale druzbene in moralne kon-
vencije, vprasljive kot produkti »genija«. Esencialisti¢ni pristop potemtakem neogibno
podleZe zelo tradicionalni ideji umetnosti in v svojem po navadi (ne pa praviloma) kon-
servativnem diskurzu skusa vzpostaviti kanon kot dolo¢ilo meja »umetniskega izrazanjac,
ki se kvalificira za to, da bi bilo kot tako razpoznano.

56



UMETNOST BREZ MEJA?

mogoce pokazati dvojni ucinek »prebijanja barier« v vecini predstavljenih
umetniskih del. Umetniki od Valerija Adamija do Edwarda Wrighta so pre-
tezno krsili estetske kode, zanikovali in subvertirali norme lepote, resnice
in vrednosti. Hkrati so mnogi med njimi prestopali meje med razlicnimi
zanri, tehnikami in umetni§kimi podro¢ji. Koncno pa so, sicer ne prav vsi,
ampak mnogi med njimi, segli v obmo¢je oblikovanja porabniskih dobrin,
ali so intervenirali v sistem simbolov komunikacije v urbanem zivljenju, ali
pa so v svojih »vizualnih proizvodih« oponasali razlicne aspekte Zivljenja v
druzbi, ki so jo takrat zZe definirali kot porabnisko druzbo. Take premestitve
znotraj in zunaj »meja« etabliranega sistema Kkulture seveda niso bile pojav,
ki bi bil znacilen samo za obravnavano obdobje, ampak so se dogajale v vsej
dobi modernizma in $e najbolj v umetniskih gibanjih. Zares, taka gibanja in
spremembe v sistemu skladi$cenja in prezentiranja umetnin niso samo pri-
spevali k novim paradigmam na podroc¢ju umetniskih praks, ampak tudi k
radikalno novemu okolju in razmeram za proizvodnjo umetniskih del. Toda
celo teoretska pamet, z maloStevilnimi izjemami, dokaj dolgo ¢asa ni povsem
dojela razlogov za te spremembe in ni doumela pomena teh sprememb. Tako
mnoge izrabljene kategorije z obmocja »kulta umetnosti in duhovnosti« e
vztrajajo. V tem pogledu naletimo na vprasanje hegemonije, a za zdaj najprej
premislimo nekatere osnovne pojme, ki se nanasajo na umetnisko in kultur-
no (re)produkcijo.

Kljuc¢ne vidike je odkril Walter Benjamin v zgodnjih tridesetih letih dvaj-
setega stoletja. Seveda se sklicujem na edinstveni esej Umetnina v casu, ko jo
je mogoce tehnicno reproducirati, o katerem se razprava vedno znova obnavlja in
zdi se, da je to besedilo neizérpni vir novih interpretacij. Nekaj zmede med
temi interpretacijami izvira tudi iz Benjaminovega lastnega zgodnejSega
dela, ki je preprezeno z visoko estetskimi formulacijami estetskih tem. Sele
ko je formuliral svoj pojem avre, je Benjamin nasel epistemolosko orodje za
radikalno novo razumevanje sveta »tehni¢ne reprodukcije«. V dolocenem
pogledu je Benjamin bil eden prvih »dekonstruktivistov« ali, kot bi nema-
ra lahko rekli, ena od tistih intelektualnih figur, ki jih je mogoce vpisati v
»tradicijo« dekonstrukcije. Ceprav Benjamin pravzaprav ni nikoli (ne v tem
eseju in kve¢jemu morda komaj priblizno v drugih spisih) problemov repro-
dukcije umetnin dvignil na tisto raven abstrakcije, na kateri bi se ti problemi
formulirali v terminih razmerja subjekt/objekt, pa je nedvomno, da so nje-
gova opazanja zlomila »binarizem« tradicionalne estetike. Benjaminov esej
je prav tako eden prvih izmed tistih tekstov, ki so uveljavili nov produktivni
pristop k zvrsti interdisciplinarne teorije v humanistiki in druzboslovju, saj
je svoje kljucne koncepte izpeljal iz fenomena, ki je bil nazorno viden tako-
rekoc vsakomur. Te koncepte je izpeljal iz tistega, kar je torej bilo o¢itno »na

57



DARKO STRAJN

povrsini« realnosti industrijske druzbe, a kar precej je trajalo, da je postalo
bolj berljivo.

Vendar pa je bilo videti, kot da je sicer definitivno dialekti¢ni pojem avre,
v nasprotju s svojo intenco reprezentiral priloznost za nekatere bralce, da se
vrnejo nazaj in zavrnejo Benjaminov argument proti tradicionalni estetiki.
Vsekakor je mogoce, da imamo pri tem opraviti s preprostim napa¢nim bra-
njem pomena pojma.? To pa navsezadnje niti ni tako zelo pomembno; iz tega
predvsem vidimo, da »hegemonisticno« utemeljeno dojemanje umetnosti
deluje nekoliko podobno kot freudovsko razumljena obramba pred pripo-
znanjem resnice. Naj bo kakorkoli Ze, §irSe razumevanje Benjaminovega pri-
spevka k epistemologiji v epohi industrijske druzbe in razpoznava njegovega
estetiSko kvalificiranega videnja, premestitev celih oznacevalnih verig, ki se
nanasajo na proizvodnjo umetnosti, prepoznanje umetnin v kontekstu mno-
zicne kulture in temeljno spremenjene percepcije umetnin, so bili precej pozni.
Benjaminovo delo je postalo veliko bolj razvidno u¢enjakom in umetnikom
Sele v poznih Sestdesetih letih, ko se je skupaj s politiénimi protesti v bogatem
zahodnem svetu novim umetniskim praksam, ki so bile poprej omejene na
ozko javno pozornost, posrecilo postati vidne na ulicah in seveda v medi-
jih. Sprememba v nacinu, kako ob¢instvo zaznava umetniska dela je imela
velikanske posledice, ki jih lahko deSifriramo v razli¢nih branjih, kakrine
omogocajo filozofija, estetika, sociologija in danes $e vrsta eklekti¢nih ved.
Sprico te spremembe so ljudje vse bolj videli realnost in svoj polozaj v njej
zelo drugace kot v predindustrijskem obdobju — ¢e kajpak sprejmemo to, da
sploh lahko uganemo, kako so ljudje percipirali umetnost v »predtehnolo-
Skem« veku. Spremembe percepcije, ki jih je Benjamin odkril s svojo teoret-
sko intuicijo, so kasneje do neke mere potrdili celo nevrologi in psihologi.?
Osrednji aspekt te spremenjene percepcije realnosti je nezbrano zaznavanje
v nasprotju z osredotoceno percepcijo:

? Ko beremo §tevilne interpretacije Benjaminovega »reprodukcijskega eseja«, ne glede
na njihovo sofisticiranost ali enostavnost, se ne moremo otresti vtisa, da je ve¢ina inter-
pretov vzela koncept avre kot vse preve¢ samoumevnega; malodane tako, kot da imamo
opraviti samo s §e eno uporabo pojma, kot da bi skorajda imeli opraviti samo s $e eno
klasifikacijo umetnin z razlo¢evanjem na »avrati¢na« in »neavrati¢na« dela. Seveda pa s
tem, ko je koncept avreizgovorjen, Ze ni ve¢ »avrati¢éne« umetnine. Sam Benjamin omenja
zgolj sledi avre v tej novi dobi, ki jo konstituira izginjanje avre. Le-ta je kot koncept dana
prav skozi svojo izginulost.

* Eden izmed preprostih, a zelo zgovornih primerov je prilagoditev ¢loveskega ocesa,
ki se je zgodila po tem, ko so pospesili hitrost filma, ki tee pred projekcijsko lucjo, s
16 na 24 slicic na sekundo, kar je bilo povezano z dolo¢enimi tehnié¢nimi razlogi, ko so
uvedli zvok v film. Gledalci, ki so se navadili na projekcijo 24 sli¢ic na sekundo, ne mo-
rejo vec slediti 16 slicicam na sekundo, kajti njihove o¢i zaznavajo temne prehode med
posameznimi slicicami.

58



UMETNOST BREZ MEJA?

»Tudi raztresen ¢lovek se lahko privadi. Se ve¢. Moznost nezbranega
obvladovanja nekaterih izmed nalog kaze, da mu je njihovo resevanje
postalo navada. Z zabavo, kakr$no ponuja umetnost, lahko otipljivo
preverimo, koliko resljive so postale nove aperceptivne naloge. Ker v
posamezniku obstaja skusnjava, da bi se izognil takim nalogam, na-
pade umetnost najtezje in najpomembnejSe med njimi tam, kjer lahko
mobilizira mnozice. Danes to poé¢ne s filmom.« (Benjamin, 1998: 174)

Iz te Benjaminove »percepcije percepcije« lahko jasno elaboriramo te-
meljno prerazporejeni konstitutivni polozaj katerekoli umetniske prakse in
velik ucinek te prakse na praxis druzbene reprodukcije. Ni dvoma, da so se
od Benjaminovih ¢asov naprej te prerazporeditve samo krepile. Doba naras-
¢ajoce vloge tehnologije je prinesla zelo kompleksne spremembe v funkcio-
niranju misljenja v mnozi¢nih razseznostih. Hkrati z vstopom v mnozi¢no
percepcijo so nove forme estetiSkih praks povzrocile pravi prevrat v vsem
delovanju umetnosti in druzbenega imaginarija. Razmerje subjekta in (estet-
skega) objekta je nemara klju¢no v teh procesih transformacij, iz katerih iz-
ide tudi to, kar lahko zapopademo v teoretski artikulaciji dogodka.

»Slikarska gesta doseze oko, tako pripravljeno na nepripravljenost kot
na dogodek. Ne zato, ker bi ta gesta nenadno vzniknila, saj je bila, na-
sprotno, pricakovana in silno zazelena. Ampak [ta gesta] je dogodek za-
to, ker subjekt, iz katerega izhaja, niti ni vedel in ne ve, kaj je dogodek,
kot bi rekli, ni vedel in ne ve iz Cesa sestoji. [Subjekt] ga ne nadzoruje.«
(Lyotard, 2000: 99)

Siroko podrocje vseh teh soodvisnih praks, ki so se v ¢asu spreminjale
in ucinkovale na nepregledna strukturna razmerja v vsem 20. stoletju, je bilo
predmet mnogih obravnav — §e zlasti v ¢asu postmodernizma. Tu se seveda
ne moremo spuscati v obseznejSo elaboracijo teh refleksij. Pomembno pa je
to, da je Benjamin oznacil tocko v ¢asu, ko je veliko prestrukturiranje druzbe
in nacinov refleksije o njej postalo dovolj o¢itno. On sam pa je lahko ugibal
o »prognosti¢ni vrednosti« svojega odkritja:

»Iehnicna reproduktibilnost umetniskega dela spreminja odnos mnozic do umet-
nosti. Iz najbolj nazadnjaskega odnosa, na primer, do Picassa, ga preobraia
v najnaprednejsega, recimo do Chaplina. Napredni odnos pri tem ozna-
cuje zadovoljstvo ob gledanju in dozivljanju, ki prehaja neposredno in
pristno v povezavo s staliS¢em strokovnega ocenjevalca.« (Benjamin,
1998: 167)

Semanti¢no polje, ki ga formira pojem »druzbenega pomenac, je veli-
kansko podrodje, ki ga, ¢e se izrazimo nekoliko klisejsko, pa¢ ni lahko opisati.

59



DARKO STRAJN

Mesto sorazmerno splosne pismenosti v Benjaminovih ¢asih je danes zasedla
sorazmerno visoka splosna izobrazenost, ne glede na to, ali je ta izobrazenost
formalna ali neformalna. Estetske oblike so postale atributi vsakdanjega Zivlje-
nja. Ceprav je razpravljanje o problemih forme estetskih objektov (vklju¢no s
produkti »tehnoloskih« umetnosti) lahko §e vedno elitna naloga estetske teo-
rije, pa tudi ni dvoma, da se estetska produkcija vmesava v reprodukcijo druz-
be na veliko bolj odlo¢ilen nacin, kot si je nekoc¢ sploh kdo lahko predstavljal.
Pojem »visoke umetnosti« je potemtakem izgubil svoj polni pomen; postal je
predvsem izraz dolo¢enega nazora, ki se ne nanasa toliko na umetnost kot na
druzbo. S tem, ko model konkuren¢ne ekonomije na bogatem Zahodu (ki
zdaj v kulturnem pogledu vkljucuje tudi vecino nekdanjega socialisticnega
sveta) Se naprej (re)producira razredne razlike, mnozi¢na kultura simbolnim
represijam in ekspresijam teh razlik dodeljuje pomen socialne igre ali, kot bi
rekli z Davidom Chaneyem (Chaney 1993), pomen »javne drame-«.

K vprasanju hegemonije

Ni dokaza za to, da bi se Benjamin in Gramsci pomembneje zavedala
obstoja drug drugega, kljub temu pa ni teZko razbrati nekaterih podobnih
teoreti¢nih in politiénih motivov v njunih spisih. Gramsci v svojih Quaderni
del carcere piSe, da »stari intelektualni in moralni voditelji druzbe cutijo«, da
so njihove »’pridige’ samo Se ‘pridige’, torej nekaj, kar ni povezano s stvar-
nostjo«, ker se »posebna oblika civilizacije, kulture, morale, ki so jo pred-
stavljali, razkraja.« (Gramsci, 1974: 255) Take opazke bi zlahka primerjali z
Benjaminovo kritiko Duhamela in njegovih pogledov na film kot na »zabavo
za neizobrazene«. Kar pa je Gramsci dodal k temu neizrecnemu dialogu, je
bil njegov pojem hegemonije, ki je v njegovem delu pridobil kar kompleksen
pomen. V osnovi pa njegova raba pojma deluje kot artikulacija »fundamen-
talnih premestitev«. (Laclau, Mouffe, 1985: 67) Pomen pojma izvira iz vrst
ruske socialne demokracije, kar sta poudarila tudi Laclau in Mouffe: »... po-
stalo je nujno opredeliti novi tip razmerja med delavskim razredom in tujimi
nalogami, ki jih je moral prevzeti vdanem trenutku. To nenavadno razmerje
so poimenovali ‘hegemonija’.« (Laclau, Mouffe, str. 50) Gramscijeve preme-
stitve, ki vkljucujejo koncept »materialnosti ideologije«, kar nas oddaljuje od
»stare distinkcije baza/nadgradnja«, konéno rezultirajo v konceptu »poli-
ticnih subjektov«. Za Gramscija to »niso — strogo vzeto — razredi, ampak
kompleksne ‘kolektivne volje’; podobno, ideoloski elementi, ki jih artikulira
hegemonski razred nimajo nujno razredne pripadnosti.« (str. 67) Ta kratki
¢lanek je kajpak prekratek za to, da bi potrdili ta sklep, $e posebej zato, ker

60



UMETNOST BREZ MEJA?

govorimo o oznacevalcih z raznorodnih podrocij kulture in umetnosti. V
vsem povojnem obdobju, ko je bil zahodni svet druzbeni prostor velikih
dosezkov, frivolnosti in simbolnih prevratov v umetnostih, hkrati pa tudi
prostor za fascinantni razcvet popularne kulture, smo imeli opravka s hege-
monic¢nimi teznjami sprico vsiljujocega se vpliva ideoloske politicne razlike
med »dvema svetovoma«. Vladavina »ideologije« pa je bila vseeno povrsna
vsaj, kar zadeva kulturo in vsaj del druzbenih ved. Znacilnosti omenjenega
gramscijevskega pomena termina hegemonije so bile zaznavne v pogledih na
kulturo in umetnost ravno v tem obdobju. S te perspektive se lahko povsem
strinjamo z naslednjimi ugotovitvami:

»Ker je bila vi§ja zahodna kultura nasploh produkt predtehnoloske ere,
se komaj kaj lahko ¢udimo temu, da se tisti, ki skusajo podpirati eno,
znajdejo v polozaju zastopanja druge. Namre¢, od Mathewa Arnolda
do F. R. Lewisa, od Raymonda Williamsa do Richarda Hoggarta, od
Theodorja Roszaka do Charlesa Reicha se soocamo z mozmi, katerih
privrzenost kulturnim vrednotam se zdi neizbezno spojena z nostal-
gi¢nim ozirom na organsko skupnost, katere delo in kultura sta dva
aspekta enotnega Zivljenja. In ker so bili tako levi kot desni kritiki tako
izneverjeni v svojem prepricanju, da bo krajsi delovni teden klju¢ k novi
in polnejsi eksistenci, se je desnica obrnila v preteklost, pri tem pa je
pogosto zanemarila druzbeno ceno predtehnoloske kulture, levica pa
se je usmerila k neki oddaljeni prihodnosti, v kateri se bodo trenutne
omejitve umaknile polno uveljavljeni brezrazredni kulturi, ki je ne vo-
dijo racionalisticne ozkosti.« (Bigsby, 1976: 16)

Taki vpogledi so se kopicili v sedemdesetih letih, Se posebej po zamrtju
hrupnih politicnih aktivnosti, ki so se dotaknile vseh umetniskih podrocjih
na Zahodu. Postalo je ocitno, da kulturna in politi¢na hegemonija v svoji so-
odvisnosti razbijata vsakrsno enoznacnost pomenov takih ideoloskih pojmoyv,
kot so progresivno in konservativno, lepo in grdo, politi¢no levo in desno
itd. Ceprav lahko najdemo dolo&ene politi¢ne oznacevalce na kulturnih in
umetnis$kih podrodjih, nedvomno razdeljujocih razlicne politike, ki na svoji
strani zrcalijo nekatere hegemonske »vrednote«, pa po navadi ne moremo
biti gotovi, kateri politicni tendenci bodo vSe¢ druzbeni ucinki katerekoli
prebojne umetniske prakse. Postmoderno pluralnost, ne glede na to, kako jo
zapopademo v teoretskem dojemanju, karakterizira razlikovalna igra, ki raz-
mesca narazen ne kak3nih »velikih Subjektov«, ampak drobne subjektivnosti,
ki imajo, Ce se lahko tako izrazim, nizko stopnjo hegemonicnega vpliva. Lyo-
tard omenja »jezikovne igre«, ki se vpisujejo v dispozitiv »neke splosne agoni-
stike.« (Lyotard, 2002: 23) Ne glede na to, koliko strasti, organizacije in - za-

61



DARKO STRAJN

kaj ne? — genija, je investirano v stvaritev ali v dogodek, je hegemonski ucinek
tako ali drugace merljiv z odzivom trga. Mnogo kasnejsi nastop absolutizma
informacije je samo Se poudaril ta vidik in $e bolj nazorno se je pokazalo,
da je subjektivnost, ki je slej ko prej v srediscu estetske prakse, konstituirana
s trznim »kontekstom«. Umetnostni trg »na umetnika deluje kot nekaksna
vaba. Te privlaénosti novuma ne gre razlagati zgolj kot umetnikovo korumpi-
ranost, prej jo omogoca karakteristicno zamenjevanje inovacije in dogodka,
prav to pa kapitalizmu daje njemu lastno ¢asovnost. ‘Mo¢’ informacije je...
obratno sorazmerna pomenu, ki bi ji pripadal v kodu, s katerim razpolaga
naslovnik.« (Lyotard, 1991: 31)

Nemara je to bilo temeljno »odkritje« Sestdesetih in sedemdesetih let,
ko je nekaj umetnikov na razlicnih podrodjih estetiSkih praks, reagiralo na
to realnost zavedajocC se, da bo rezultat te njihove reakcije — pa¢ doloceno
umetnisko delo — trzna informacija. Andy Warhol je »opisal« realnost mo-
dernega industrijskega sveta z eklekticnimi kompozicijami, ki so predvsem
povnanjale proces mnozi¢ne reprodukcije. V njegovih podobah pomnozenih
ikon zvezdniskega sistema (Marilyn Monroe, Elvis Presley itd.), je prepricljivo
demonstriral to, da je v takem svetu kategorija edinstvenosti stvar procesa raz-
mnoZevanja. Ce upoitevamo, da je postavil raven primerjave med Campbel-
lovimi konzervami z juho in filmskimi ikonami, lahko recemo, da je Warhol
anticipiral postmoderno rabo kategorije reifikacije. Michelangelo Antonioni,
¢igar filme so v ¢asu nastanka jemali za nekoliko enigmati¢ne in hermeticne,
je prispeval specificen pogled na urbano subjektivnost in Se zlasti na realnost,
ki jo je taka subjektivnost nenamerno proizvajala. Po filmu Povecava (Blow
up — 1966), posnetem na podlagi povesti Julia Cortdzarja, je Antonioni po-
stal zelo transparenten, kajti zaznano realnost je identificiral kot tisto, ki je
povsem enaka oni, ki jo — vdanem primeru — proizvede aparatura reprezen-
tacije v obeh moznih smislih (kot kamera in kot druzbeno polje pomenov).
Ob tem je, vsaj v Evropi, Antonionijeve filme sprejelo dokaj siroko obc¢instvo.
Istocasno so Sestdeseta leta prinesla mnozi¢no participacijo urbane mladine v
komunikaciji pomnozenih pomenov. Osrednji motiv oblikovalke Mary Quant
je bil »... raztegniti pomen mode onkraj klasi¢nih krojev visoke mode za pre-
mozne.« (Bernard, 1978: 8) »Navadni ljudje« so izrazili svoje odgovore na
vprasanje o njihovi identiteti s svojimi lastnimi telesi tako, da so »animirali«
kreacije Mary Quant in drugih kreatorjev z ulice Carnaby. Od takrat so modni
kreatorji postali podobni temu, kar so filozofi prenehali biti: neke vrste pre-
roki druzbene realnosti, ki jo sociologa Bourdieu in Giddens definirata kot
refleksivno druzbo. Treba je natanko prisluhniti temu, kar imajo povedati
ljudje kot so Karl Lagerfeld, Viviane Westwood in Jean-Paul Gaultier in temu,
kako njihovi opisi Sivanja oblek ter razlage tega, kaj reprezentirajo njihove

62



UMETNOST BREZ MEJA?

kreacije, korespondirajo z atributi konstitutivno nestabilne realnosti, v kateri
(medijsko) prenesena informacija preneha biti informacija in »postane eno
od dejstev, ki sestavlja nase okolje.« (Lyotard, 1991: 31)

V nasprotju s tiskanimi materiali prejsnjih stoletij reprezentacije global-
ne kulture zarisujejo vizualno podrodje, kjer Se zlasti odlocilno gibljive podo-
be determinirajo razpon modusov percepcije. Danasnji mediji, seveda skupaj
z digitalnimi interaktivnimi mediji, reprezentirajo spremenjeno in spremi-
njajoco se realnost, ki jo zaznamuje ekspanzija kulture, poganjane z mo¢no
umetnisko proizvodnjo. Muzeji in galerije, med drugimi »tradicionalnimi«
ustanovami, se spreminjajo v laboratorije kontinuirane proizvodnje variacij
pomenoy, interpretacij in interpelacij. Véasih Sirijo vidno polje kulture ob-
¢instvu in drugic ga zozujejo na nekaj mistificiranih kanonskih oznacevalcev
cesarkoli ze, kar pac prikazujejo. Vsekakor te institucije niso vec¢ (¢e so sploh
kdaj bile) »nevtralna« mesta razstavljanja umetniskih objektov, ampak so, kot
bi rekla Mieke Bal (Bal, 1996), »dejavniki izpostavljanj«, ne toliko umetnikov
in njihovih del kot takih, temvec izpostavljanj konceptualiziranega pogleda
na umetnost kot kulturno blago. Umetniki »zunaj« teh ustanov so skoraj
izumrli, kar na drugi ravni enako velja tudi za znanstvene raziskovalce (to
izvrstno eksplicira Lyotard v Postmodernem stanju), ne glede na to, ali delu-
jejo v naravoslovju, ki je — vprasanje, ce je to utemeljeno — dojeto kot bolj
kolektivno raziskovalno podrodje, ali delujejo na podroc¢ju druzbenih ved
in humanistike, ki konstitutivno — spet vprasanje, koliko utemeljeno — velja
za bolj individualisticnega. Prostor zunaj institucij se v industrijski in po-
stindustrijski druzbi kot druzbeni prostor odpre samo v redkih obdobjih
revolucionarnih prelomov. V pogledu tega institucionaliziranega sveta kultu-
ra pravzaprav je realnost. Seveda poznamo precej sofisticiranih in kriticnih
refleksij te kulture kot denimo Jamesonovo teorijo reifikacije ali razlagajoce
poskuse Stevilnih avtorjev, ki se opirajo na pojem simulakra. Te refleksije
nam omogocajo soocenje s kompleksnostmi druzbene realnosti, ki je saturi-
rana s pomnozenimi podobami in vsemi vrstami drugih sporocil. Vse to se
dogaja v obsegu, ki je dojet kot »globalen«. Se nikoli doslej ni bila mednarod-
na menjava blaga tako »kulturalizirana«. To ne vklju¢uje samo materialnih
dobrin, ampak tudi tako imenovano »duhovno« blago v Sirokem razponu.
Freudovsko nezavedno ni bilo nikoli poprej tako »obrnjeno navzven«. Babi-
lon 21. stoletja je globalno prizorisce, kjer nastopa brezmejna pluralnost. Kar
je zaznano v Stevilnih besedilih na podrocju analize kulture kot kolonialni
pogled, je vse bolj dislocirano, ¢eprav je dale¢ od tega, da bi bilo izbrisano.
A pluralnost se neogibno uveljavlja tako, da je reducirana v svojem razponu.
Abstrakcije in skupni imenovalci jo absorbirajo s tem, ko so posamezne re-
prezentacije selekcionirane in deselekcionirane, glede na samoproizvajajoce

63



DARKO STRAJN

se pravilo »prepoznavnosti«. Se vedno pa lahko vidimo, da globalni trg zivi
od menjave, ki zajema vse od jedi in pija¢ do izobrazevalnih uslug. Hkrati
ga vzdrzuje »prosto prelivanje kapitala«, ki pa ob prvi nakazujo¢i se krizi
globalne ekonomije postaja problemati¢no. Oznacevalni elementi v tej glo-
balni menjavi so prav razli¢ne identitete, kar lahko ilustriramo z brezmejnim
Stevilom kulturnih artiklov, kot so: nemski avtomobili, nizozemsko cvetje,
ameriski software, francoski strukturalizem in menda v zadnjem casu tudi
islandske genetske kode. Toda pojem identitete, ki ga je mogoce artikulirati v
njegovi izmuzljivosti skorajda tako kot modni artikel kot nekaj, kar si subjekt
»nadene« tako kot krilo ali srajco, je lahko rabljen tudi na nevarno drugacne
nacine. Zdi se, da je pojem identitete, oropan svoje sublimnosti in fiksiran
kot domnevno najbolj temeljna kulturna kategorija, vse bolj rabljen kot pro-
tipojem za mobilizacijo proti pluralnosti globalnih interkulturnih vplivov.
Politika identitete reprezentira potencial postmoderne hegemonije, ki lahko
postane nevarna v nekaterih politicnih profilih kot »simulaker« fasisti¢nih
politik. Na sreco pa se zdi, da poudarjanje fiksiranih identitet, ki nagibajo k
izklju¢evanju vsakogar, ki noce biti »vkljucenc, priklicuje razprsujoce teznje
politik razlikovanja. Hegemonija kot orodje demokracije v gramscijevskem
smislu Se sluzi odprtosti, zakoreninjeni v modernizmu.

Reference

Bal, Mieke. 1996: Double Exposures (The Subject of Cultural Analysis). Routledge,
New York in London.

Benjamin, Walter. 1998: Izbrani spisi. Studia Humanitatis, Ljubljana.

Bernard, Barbara. 1978: Fashion in the 60*. Academy Editions. London,
St. Martin’s Press, New York.

Bigsby, C. W. E. 1976: The Politics of Popular Culture, v: Approaches to Popular
Culture (ed. by CW. E. Bigsby), Edward Arnold, London.

Bourdieu, Pierre. 1994: Raisons pratiques/Sur la théorie de laction. Editions du
Seuil, Paris.

Chaney, David. 1993: Fictions of Collective Life (Public drama in late modern cul-
ture). Routledge, London and New York.

Gramsci, Antonio. 1974: Izbrana dela. Cankarjeva zalozba, Ljubljana.

Laclau, Ernesto and Chantal Mouffe. 1985: Hegemony and Socialist Strategy /
Towards a Radical Democratic Politics. Verso, London.

Lyotard, Jean Francois. 2000: Misére de la philosophie. Editions Galilée, Pariz.

Lyotard, Jean- Francois. 1997: Postmodern Fables. University of Minnesota
Press, Minneapolis, London.

64



UMETNOST BREZ MEJA?

Lyotard, Jean-Frangois. 2002: Postmoderno stanje. Analecta, Ljubljana.

Lyotard, Jean-Francois. 1991: Sublimno in avantgarda. V: M’ars $t. 4, str. 26-32,
Ljubljana.

Kant, Immanuel. 1999: Kritika razsodne moci. Zalozba ZRC, Ljubljana.

Woods, Gerald; Thompson Philip, Williams John. 1972: Art without Boundaries:
1950-70. Thames and Hudson, London.

65



