Etnografija 2.0

Rajko Mursic*

IZKUSNJA IMPROVIZACIJE V OBJEMU ALGORITMOV

Digitalna vmesnost in preddigitalna trirazseznost vsakdanjega zivljenja

Izvirni znanstveni ¢lanek 1.01
Datum prejema: 14. 1.2019

IzvlecCek: Prispevek razmerje med »analogno« in »digitalno«
vsakdanjostjo obravnava skozi algoritme, improvizacijo, pro-
storsko izkusnjo in etnografijo. Odnos med preddigitalnimi in
digitalnimi izkusnjami v raziskavi izkusnje mestnega okolja v
treh evropskih mestih uvede razprava o algoritmih kot temelju
Cloveske kulture s predstavitvijo algoritemskih glasbenih praks,
predvsem v ucenju in razvijanju slogov jazzovske improvizacije.
Preucevanje sodobnega Zivljenja zadeva tri razseznosti izku-
Snje: internetno, algoritemsko in digitalno. Vsakdanja uporaba
digitalnih algoritmov narekuje tudi premislek o etnografskem
raziskovanju. Odgovor se skriva v vmesnosti prostorskih in ¢a-
sovnih izkuSenj digitalne etnografije.

Kljucne besede: izkusnja, algoritem, improvizacija, vsakda-
nje Zivljenje, digitalna etnografija, prostor

Abstract: The paper discusses the relationship between “ana-
logue” and “digital” everyday life through algorithms, improvi-
sation, spatial experience and ethnography. The relationship
between pre-digital and digital experiences introduces a discus-
sion on algorithms as the foundation of human culture in rituals
and a presentation of algorithmic music practices in the use of
algorithms in learning and developing styles in jazz improvisa-
tion. Studying the present-day life includes three dimensions
of experience: Internet, algorithmic and everyday-digital. The
everyday use of digital algorithms dictates reflection on ethnog-
raphy. The answer lies in the in-betweenness of spatial and time
experiences of digital ethnography.

Keywords: experience, algorithm, improvisation, everyday life,
digital ethnography, space

Uvod

Vsakdanje ¢lovesko zivljenje je bilo Ze odkar nasa vrsta
izvaja rituale, prepredeno z algoritmi, torej z ravnanji, ki za
izvajanje posameznih korakov oziroma dejanj upostevajo
pravila. Kaj pa je ritual drugega kot ob&asno ponavljanje
to¢no doloc¢enih gibov in ravnanj? Z ritualnimi dejanji
kot temeljem za zmoznost simboljenja, znacilnega za
¢lovesko vrsto (White 1959: 231, 239; White in Dillingham
1973: 1), se je zacel neustavljiv pohod nase vrste po vsej
zemeljski obli (Knight 1991; Power 2004), z uvajanjem
digitalnih algoritmov pa je cloveStvo le Se dodatno
dopolnilo to primarno »analogno« izkusnjo. Pri tem ne
ritualov ne drugih algoritmov ne smemo razumeti kot
memov (Dawkins 1979), ki naj bi prenasali temeljne enote
kulturne izku$nje. Nasprotno: to so dinami¢ni simbolni
pojavi, ki jih le navidezno lo¢ujemo od vsakdanjih praks,
v resnici namre¢ omogocajo strukturiranje »strukturiranih
struktur« (Bourdieu 1977).

V pricujocem prispevku, ki postavlja nekaj teoretskih te-
meljev pri raziskavi dozivljanja in mediiranja urbanega
okolja v daljSem ¢asovnem obdobju,' me zanima razmerje
med »analogno« in »digitalno« vsakdanjostjo. Izhodis¢-

1 Besedilo je nastalo v okviru projekta Sensotra (Cutne transformacije
in transgeneracijski odnosi do okolja v Evropi med letoma 1950 in
2020) pod vodstvom Helmi Jarviluoma Mikela na Univerzi Vzho-
dne Finske; projekt financira Evropski raziskovalni svet (SENSO-
TRA ERC AdG 2015 694893).

ni premislek raziskave, ki poteka v Turkuju, Brightonu in
Ljubljani, je oCaranost uporabnikov mobilnih telefonov z
omenjeno tehnologijo v mestnem okolju. Ker raziskava Se
poteka, se ne morem sklicevati na njene kon¢ne izsledke,
razpravljam le o odnosu med digitalno posredovanimi in
preddigitalnimi izku$njami. Pri tem se dotikam algoritem-
ske produkcije glasbe in digitalizirane izkusnje glasbenih
prireditev, v sklepnem delu besedila pa postuliram vme-
snost kot kategorijo, s katero moramo obravnavati speci-
fi¢no izku$njo sodobnih prostorov, obogatenih z digitalni-
mi materialnostmi (Pink, Ardévol in Lanzeni 2016).

Virtualna komunikacija s svojim druzbenim krogom na-
mre¢ »digitalne domorodce, in vse bolj tudi preddigital-
ne generacije, vodi — tudi med hojo in gibanjem — v vse
bolj intenzivno »buljenje« v zaslon telefona. Domnevamo
lahko, da to novo ocaranost v komajda raz¢aranem svetu
v najvecji meri krojijo neopazni algoritmi, ki v mobilnih
napravah nastopajo kot nevidna bitja s svojo voljo: Ceprav
niso zares ziva, tudi niso povsem mrtva in negibna. Zato
v prvem delu besedila nakazujem povezavo med SirSim
pojmovanjem algoritmov in starodavnimi kulturnimi pra-
ksami, predvsem ritualnimi, nato pa se dotikam njihove
walgo-ritmicnosti«, kot se manifestira v ¢loveskih in teh-
noloskih ritmih vsakdanjega zivljenja (prim. Lefebvre
2013). Te ritme v nadaljevanju besedila, slede¢ raziska-
vam Eitana Wilfa (2013a, b), prikazujem s pomocjo upo-
rabe glasbenih robotov, ki lahko v realnem ¢asu ob igranju
glasbenikov v zivo imitirajo slog izvajanja znamenitih

Joensuu, Filozofska fakulteta, Sola za humanistiko; rajko.mursic@ff.uni-lj.si.

Rajko Mursic, dr. etnologije, redni profesor, Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo in Univerza Vzhodne Finske,

17

Glasnik SED 59| 1 2019



18

Glasnik SED 591 2019

Etnografija 2.0

mojstrov jazzovske improvizacije. Navidezno zivost ta-
ksnih algoritemskih strojev v sklepnem delu besedila, ki se
dotakne tudi sodobne etnografske izkusnje, da ne bi ostala
sinonim za pogovarjanje z »informatorji« ali zbiranje (in
»rudarjenje«) njihovih pripovedi, naslavljam z obravnavo
sodobnega izkustvenega prostora, ki ga poleg »virtualnih«
resni¢nosti dopolnjujejo tudi druge vmesne razseznosti so-
dobnega vsakdanjega zivljenja.

Ojacani z ve¢medijsko komunikacijo, digitalni algoritmi
kljuéno sooblikujejo specificne sodobne izkusnje prostora,
ki sega onkraj klasi¢nih evklidskih razseznosti — pravza-
prav dobesedno med njih. Ta specifi¢ni prostor vmesnih
razseznosti zapolnjujejo najrazlicnejsi podaljski in odsevi
¢loveske ustvarjalnosti, ki s svojo navidezno zivostjo obu-
jajo animisti¢ne predstave, ceprav v teh vmesnih prostorih
ne zivijo ve¢ duhovi trirazseznih predmetov in bitij, tem-
ve¢ vmesnorazsezni avatarji, aktanti in roboti.

Sodobno vsakdanje zivljenje je — paradoksno — prav zaradi
walgoritmiranja« njegovih ritmov vse bolj prezeto s profa-
no ritualnostjo, pravzaprav z banalno rutino ritmov vsak-
danjih opravil; te ritme pa vse bolj uravnavajo algoritem-
ski stroji. Pri tem ne gre ve¢ zgolj za habituirane druzbene
prakse telesenja, ki trpno in tvorno oblikujejo u¢inkovito
improviziranje vsakdanjega zivljenja brez dirigenta (Bour-
dieu 1977: 72), temvec¢ za njihovo obogateno obliko. Zato
po obravnavi »strojnih« improvizacij v jazzu obravnavam
»vmesnost« sodobnih prostorskih praks, kolikor jih soo-
blikuje uporaba digitalnih tehnologij.

Ce tehnologijo jemljemo kot podaljsek ¢loveskih organov,
torej kot razsiritev orodij, ki so na voljo nasemu telesu,
moramo digitalno tehnologijo jemati tudi kot razsiritev
nasega 'misljenjskega’ (res cogitans) in vse bolj tudi 'Cu-
tnega sistema’' (res extensa). Oba sistema dozivljamo dru-
gace kot v Descartesovih in Kantovih ¢asih, ko sta estetski
kategoriji prostora in ¢asa Se lahko nastopili kot transcen-
dentalna pogoja misljenja (in bivanja). Danes se misljenje
in bivanje mesata v prostoru-¢asu druzbenih in kulturnih
»vmesnosti«, kot jih je neko¢ za »postmoderno« druzbeno
pozicioniranost opredelil Homi Bhabha (1994). Ne gre za
to, da so nas Sele sodobne digitalne tehnologije pripeljale v
to vmesnost: to se je zgodilo Ze s prvimi homininskimi za-
&etki ustvarjanja in rabe tehnologij. Sele v zadnjem obdo-
bju, in Se zlasti od zacetkov digitalne dobe — ceprav so Se
vedno zgolj in predvsem stvaritev ¢loveskih rok in pameti
— vse bolj delujejo samostojno in lahko nastopajo tudi kot
samostojni in samodejni »aktanti« (Latour 2005). Prav za-
to, ne le zaradi njihovega bolj ali manj oc¢itnega vplivanja
na dejanske vsakdanje prakse njihovih uporabnikov (ali
Zrtev), morajo algoritmi — tako kot nekoc rituali — (p)ostati
tori¢e druzboslovnih in humanisti¢nih ved, med njimi Se
zlasti etnologije oziroma antropologije.

Rajko Mursic

Ritualni ples digitalne dobe: ve¢razsezna
algoritmi¢nost glasbene improvizacije

V informacijski druzbi vse ve¢ odlocitev in izbir, pred-
vsem pa vsakdanjih ravnanj in opravil, prevzemajo algo-
ritmi. Ti na primer priporocajo, klasificirajo, filtrirajo in
profilirajo, priporocajo, avtonomno zbirajo in izbirajo po-
datke ter jih tudi osmisljajo ali v njih i$¢ejo pravilnosti;
uceci se stroji lahko preverjajo ustreznost znanja, a zmore-
jo identificirati tudi zavajajoce, pristransko ali neustrezno
znanje (Mittelstadt idr. 2016: 1). Nedvomno so uporabni,
toda enako kot katerakoli druga tehnologija, ki jo upora-
bljamo, ostajajo vpeti v obvladovanje ¢loveskega sveta,
¢eprav morda niso vedno tako zelo odlocilni, kot pisejo
mediji (Kavanagh 2018; Laterza 2018), in v njegovo po-
tencialno unicevanje.

Algoritem je, najenostavneje re€eno, navodilo za racuna-
nje. Je matematicna konstrukcija s konéno in z u¢inkovito
sestavo, ki dani namen doseze pod danimi pogoji (Hill po
Mittelstadt idr. 2016: 2). Besedo algoritem smo podedova-
li iz arabskega oziroma muslimanskega sveta. U¢inkovit
sistem racunanja je v 9. stoletju razvil oziroma predsta-
vil Al-Khwarizm1 — poslovenjeno Al Horizmi — perzijski
matematik iz Horezma v danasSnjem Uzbekistanu. Ob pre-
vajanju njegovega dela o umetnosti ra¢unanja pri Indijcih
oziroma Algoritmi de numero Indorum v latins¢ino se je
njegov latinizirani priimek prijel kot oznaka za nacine ra-
Cunanja (Spletni vir 1).

Algoritem je v sploSnem navodilo za ravnanje glede na
dane zacetne pogoje in upostevanje pravil. V resnicnem
zivljenju pac prej kot o prerac¢unavanju govorimo o prera-
¢unljivosti: o ravnanju v skladu s svojimi ozkimi interesi.
Kljub vsemu pa je ob vse bolj splo$ni rabi algoritmov v
racunalniskem programju vedno bolj nejasno, kaj so al-
goritmi in kako delujejo, saj vsakdanje rabe te besede ho-
dijo po svojih poteh. Ker v njihovi vsakdanji rabi ni ve¢ v
ospredju fleksibilna procedura oziroma izvajanje doloce-
nih korakov, ampak ga vse bolj ena¢imo s procesom od-
lo¢anja (Hill po Mittelstadt idr. 2016: 3), tré¢imo tudi na
njihove ocitne neosebne in manj ocitne »(ne)druzbene«
odgovornosti. Odlocanje, sklepanje, razsojanje in izbiranje
so v ¢loveskem svetu dejanja, vpeta v druzbenozgodovin-
ske kontekste, ¢e ne neposredno v sfero eticnega ravna-
nja, vsakdanjega zivljenja in politike. Uporaba teh orodij
gre svojo pot, ki jo sicer spremljajo razlicne deklaracije
in politi¢ni ukrepi (glej npr. Spletni vir 2; Spletni vir 3),
zivljenje pa gre svojo pot. Delegiranje razli¢nih odlo¢itev
strojem je torej povezano z razsiritvijo domene ¢loveskega
v tehni¢ne naprave. Uporabo tehnike so v celotni zgodo-
vini spremljali premisleki celotnega ¢loveskega eticnega
ravnanja, in tudi danes ni ni¢ drugace.

V pri¢ujo¢em besedilu uporabljam tudi bolj splosno, po-
ljudno razumevanje besede algoritem za katerikoli posto-
pek ali proces odlocanja (Hill po Mittelstadt idr. 2016: 3)



Etnografija 2.0

oziroma za tista ravnanja ljudi, ki izhajajo iz dovolj jasno
postavljenih navodil. Navodila za ravnanje v druzbenih si-
tuacijah so skozi zgodovino kazala svojo moc¢ in nemoc.
Njihova glavna moc¢ je povezana z uc¢lovecevanjem clove-
Stva ob simbolizaciji sistemov navodil, druzbeno najbolj
uc¢inkovito v ritualih. Toda ne smemo spregledati, da ritual
ucinkuje predvsem, ¢e ga ne razumemo ali v njem ravna-
mo tako nesmiselno, da ni ve¢ ¢esa razumeti (kot na pri-
mer ob pustovanju). V antropologiji Se kako dobro vemo,
da morajo ljudje v ritualnem Zivljenju slediti navodilom,
ki jih ve¢inoma ne razumejo, tudi ¢e jih znajo Se kako lu-
cidno osmisljati s pripovedmi in pojasnili. Ritualnost kot
algoritemsko ravnanje naj bo tema nekega drugega pre-
misleka, v pricujo¢em besedilu pa me zanimajo predvsem
spremembe, ki jih rutinska raba digitalnih algoritmov v
vsakdanje zivljenje vnasa na primeru nekaterih umetniskih
praks kot indikatorja poznejsih druzbenih dogajan;.
Ceprav jih obravnavamo kot neodvisne od ¢loveka, so al-
goritmi »neizogibno vrednostno nabiti« (Mittelstadt idr.
2016: 1) in »nujno sprejemajo pristranske odlocitve« (prav
tam: 7). To se Se najbolj kaze v sodnih procesih, na katerih
»objektivni« stroji v Zdruzenih drzavah Amerike sodnikom
in poroti »pomagajo« odlocati. Jasno da na Skodo manjsin,
predvsem temnopoltih. Vera v objektivnost ucecih se algo-
ritmov, kolikor zadevajo »presojo« Cloveskih zadeyv, je Se
zlasti tvegana. Ne le zato, ker so ti »pametni« strojcki Se da-
le¢ od tega, da bi se naucili tudi lastne odgovornosti, temvec
zaradi vrzeli nad nadzorom, ki jo imajo nad algoritmi njiho-
vi ustvarjalci, in odgovornostjo, ki spremlja njihovo avto-
nomno »ravnanje« oziroma »odlo¢itve« (prim. Mittelstadt
idr. 2016: 11). Zato jih nikakor ne bo mogoce uporabljati
brez temeljnega eti¢nega premisleka, ki mora obsegati same
matemati¢ne konstrukceije, njihovo tehnolosko implementa-
cijo ter druzbeno rabo (prav tam: 2). Na koncu koncev sla-
be posledice vendarle izhajajo iz slabe zasnove (prav tam:
11), zato je »algoritemska odgovornost« (Caplan idr. 2018)
pri njihovem snovanju in uporabi tako reko¢ samoumevna
nujnost. Tehnologije pa¢ ne moremo in ne smemo prepustiti
zgolj tehnikom in inZenirjem.

Algoritme lahko razumemo tudi kot naprave, s katerimi lo-
¢ujemo med zazelenimi in nezazelenimi gradivi. Toda algo-
ritmi za druzbene interakcije morajo, tako v zasnovi kot po
nacinu razvrscanja, ostati v temelju druzbeni (Kockelman
po Gershon 2018: 242). Avtonomno delujoci in uceci se
stroji lahko vendarle pomagajo na pravo mesto postavljati
nekatere samoumevnosti pri preucevanju ¢loveskih nac¢inov
zivljenja; lahko jih poudarijo na prav neverjetno jasen na-
¢in. V nadaljevanju pokazem, na kaksen na¢in nam algori-
temsko delovanje dodatno osvetli zmoznost improviziranja
kot po definiciji manj predvidljivo dejavnost.

Toda ali se stroji lahko ucijo na podoben nacin kot lju-
dje? Do dolo¢ene mere lahko re¢emo, da lahko, ¢e strojno
ucenje razumemo kot »katerokoli metodologijo in kateri-
koli niz tehnik, ki lahko uporabijo podatke, da pridemo

Rajko Mursic

do novih vzorcev in znanja ter generiramo modele, ki jih
je mogoce uporabiti za ucinkovito napovedovanje o teh
podatkih« (Van Otterlo v Mittelstadt idr. 2016: 3). S tem
pridemo do »zmoznosti za avtonomno opredeljevanje ali
spreminjanje pravil sprejemanja »odlocitev«« (Mittelstadt
idr. 2016: 3). Da se vzpostavijo razredi, ki jih je mogoce
posplositi onkraj podatkov iz urjenja, to najpogosteje izva-
jata dve komponenti, 'uceci se del' (a learner) in 'klasifika-
cijski del' (a classifier) (prav tam). Soocanje z 'zgoscenimi
podatki' (termin thick data je skovala Tricia Wang; po Hsu
2014) nas lahko pripelje tako dalec, da strojno ucenje pri-
vede do izidov, ki jih ne moremo vec¢ ne razumeti ne nad-
zorovati: ¢loveski upravljavec lahko pride do tocke, ko ne
more ve¢ ponuditi algoritemske reprezentacije (Matthias v
Mittelstadt idr. 2016: 6).

Ni¢ novega torej. Ce bi izide dejanskih ravnanj v druzbi
razumeli vse od nacel do kon¢ne izvedbe, bi ze zdavnaj
obvladali katerikoli druzbeni kolos, ki ga v vsakem zgodo-
vinskem ¢asu drugace interpretiramo. Med najbolj temelj-
nimi ¢loveskimi dejavnostmi, ki jih ne razumemo, a jim
vedno znova pripisujemo pomene, ki jih ni v njih samih, je
glasba, zato predstavljam le nekaj drobcev iz uporabe al-
goritmov v glasbi. Eitan Wilf je ob opisovanju Syrusa, hu-
manoidnega robota, ki igra marimbo in lahko, zahvaljujoc¢
racunalniskim algoritmom, ob ustrezni vadbi imitira slog
razli¢nih jazzovskih mojstrov (Wilf 2013a: 716), prisel do
»slogov stiliziranja slogov« (prav tam: 719). S to razsiri-
tvijo nadomestimo tradicionalno dojemanje kultur, ki naj
bi jih oznaceval en sam fiksen slog. Algoritmi, ki se ucijo
slogov, narekujejo premislek o sami konstituciji cloveske
kulture, ne le njenih ritualnih temeljev, in ne zadevajo le
SirSe uporabe samoucecih se in rekurzivno naravnanih al-
goritmov, ki jih lahko u¢inkovito uporabimo v tistih igrah,
katerih pravila so jasna, njihov izid pa nikoli predvidljiv.
Pri igrah, kot sta npr. Sah ali go, so digitalni stroji Ze nekaj
Casa uspesnejsi od ljudi. Je glasba v tem smislu kaj bistve-
no drugacna? Glasba je morda med vsemi ustvarjalnimi
dejavnostmi s svojima repetitivnostjo in igro s temeljnimi
ritmiénimi, melodi¢nimi in harmonskimi vzorci v marsi-
¢em algoritemska praksa, zato morda tudi najpriro¢nejsa
za preizkuSanje racunalniSko generiranih modelov, s ka-
terimi bi se lahko povsem priblizali ¢loveskemu muzici-
ranju. In res se sodobni digitalni stroji brez vecjih tezav
kosajo ne le s proizvajanjem novih glasbenih del po vzo-
ru obstojece glasbene produkcije (glej npr. Spletni vir 4;
Spletni vir 5), temvec se kot interaktivni roboti odli¢no ob-
nesejo tudi v glasbeni improvizaciji (Wilf 2013b), za kate-
ro bi morali domnevati, da je zaradi spontanosti zadnja, v
kateri bi lahko »pametni« stroj dohitel ali prehitel ¢loveka.
Pred predstavitvijo improvizacijskih vescin ucecih se glas-
benikov in stroja, ki ga je opisoval Eitan Wilf (2010, 2011,
2012, 2013a, 2013b, 2014), naj omenim, da vsak slog v
kulturi sledi logiki omejenega nabora izhodis¢nih postavk,
dokler se ne razvije do konca in potem, ko ga povozi cas,

19

Glasnik SED 59| 1 2019



20

Glasnik SED 591 2019

Etnografija 2.0

pocasi potone. V glasbi je to morda $e najbolj ocitno, Se
zlasti v popularni glasbi, ki temelji na razvoju zvrsti in
sloga, njuni eksploataciji in zatonu ter njunih poznejsih
obujanjih v novih kontekstih. Zato je raziskava o evolu-
ciji glasbenih 'zank' (loops) z uporabo umetnega sistema
za preucevanje glasbene evolucije, imenovanega » Darwin
Tunes« (Darwinske melodije), ki so ga izvedli Robert M.
MacCallum, Matthias Mauch, Austin Burt in Armand M.
Leroi (MacCallum idr. 2012), odli¢en pokazatelj moznosti
modeliranja druzbenega Zivljenja glasbe.

V raziskavi so izvedli modeliranje moznega razvoja glas-
benih zank, ki so jih razvijali z evolucijsko zasnovanim
programjem, v katerem so kratke zvo¢ne zanke »parili«
med seboj. Rezultate »parjenja«, nove zanke, so dali po-
slusati poslusalcem, ki so se na podlagi njihovih estetskih
ocen odlo¢ili, katere so godne za nadaljnji »razplod«, in
nadaljevali proces. Pri tem je 6931 uporabnikov podalo
85.553 ocen zank. Te ocene so podajali skozi 2513 zapore-
dnih generacij v njihovem razvoju. Med razvojem je tako
nastalo skupaj 50.480 novih glasbenih zank (MacCallum
idr. 2012: 12081). Estetsko evolucijo so vzeli kot komple-
ksno »naravno okolje« (12081), v katerem je tehnologija
vzpostavitve glasbene informacije (Music Information Re-
trieval; glasbenega oziroma zvocnega rudarjenja) omogo-
¢ala avtomati¢no opazanje nekaterih znacilnosti zahodne
popularne glasbe s pomocjo presoje poslusalcev, s katero
so v glasbenih zankah prepoznavali dolo¢ene znacilnosti
te glasbe, od ritmi¢nih vzorcev naprej (prav tam: 12082).
Izkazalo se je, da se vzorci glede na podane ocene, ki so
jih vkljucevali v njihov nadaljnji razvoj, pospeseno razvi-
jajo v kaksnih 500 do 600 generacijah, potem se ustalijo.
Skratka: glasba se razvija, vendar ne neskoncno (prav tam:
12083). Ta poskus je pokazal, da se vsaka glasbena oblika,
zvrst, slog ali smer prej ali slej izpoje. Tako kot se na ne-
ki tocki konca razvoj samega glasbenega izraza, se konca
tudi navduSenje poslusalcev nad njim (prav tam: 12083).
Poznavalci zgodovine glasbe to tako ali tako vemo, vendar
je »objektiviziran« poskus pokazal, da odmrtje neke glas-
bene zvrsti ali sloga ni povezano le z nasi¢enostjo poslu-
Salstva in zgodovinskimi spremembami, temve¢ se tezave
skrivajo tudi v upostevanju pravil tvorjenja posameznih
skladb, skratka, strukturno.

Preucevalci kulture tudi brez racunalniskega modeliranja
Se kako dobro vemo, da razvoj nekega sloga, kolikor slog
poenotimo z znacilno umetnisko izraznostjo posameznika
ali skupine in vidnimi ter trajnimi znaki njihove enotnosti
in celote (Shapiro 1972: 255), doslej ni bil poljuben ali
neskoncéen. Toda vprasanje se nanasa tudi na improvi-
zacijo in skladanje, ne le v glasbi, temve¢ improvizacijo
in ustvarjalnost v celotnem Zzivljenju. Ali je torej mogo-
¢e skladati glasbo brez skladatelja? Odgovor je pritrdilen
(glej MacCallum idr. 2012: 12085), vendar se stvar brez
spreminjanja zaCetnih pogojev in pravil prej ali slej konca.
Podatkovno rudarjenje po glasbenih slogih, obdobjih in

Rajko Mursic

zvrsteh je fascinantno (glej npr. Nakamura in Kaneko
2018) in odpira povsem nove razseznosti razumevanja
¢loveske ustvarjalnosti in zivljenja, predvsem kulturne
evolucije, a za zdaj izsledki le redko prispevajo kaj taksne-
ga, ¢esar ne bi humanisti¢ni raziskovalci in raziskovalke
prepoznavali tudi »ro¢no«. Konec koncev se moramo
vendarle zavedati, da so nacini, na katere intertekstualnost
igra vlogo v digitalnih kontekstih, tako kompleksni, da po-
polno kartiranje njihovega terena ni mogoce (LaFave in
Mainz 2018: 198).
Poskusi uporabe racunalnikov v glasbi so stari skoraj to-
liko kot sami racunalniki. Njihova racunska moc pa je za
»sodelovanje« v improvizaciji dovolj zrasla Sele v osem-
desetih in devetdesetih letih 20. stoletja, ko so razvili prva
orodja za generiranje glasbenega izvajanja v improvizacij-
skem slogu (glej npr. Biles 1994). V glasbeni improvizaciji
je mogoce z ustreznimi algoritmi, ki se ucijo iz obstojecih
posnetkov, dovolj dobro posnemati slog izvedbe posame-
znih glasbenih mojstrov. V primeru jazza lahko govorimo
o nepredvidljivosti in spontani improvizaciji, ki pa ven-
darle ostaja prepoznavna (Brenneis 2013: 620). Eitan Wilf
je v spremljanju »algoritemskih oblik druzabnosti« (Wilf
2013a) spremljal igranje racunalnisko-robotske marimbe,
ki je v realnem Casu v vzajemnem dialogu ob odzivanju na
njihovo improvizacijo igrala skupaj z zivimi glasbeniki. Z
algoritmi je mogoce takSnega robota »nauciti« rutinizira-
nega odzivanja in analoskosti.
Eitan Wilf je preuceval, kako je mogoce razumeti
ustvarjalne prakse, ki temeljijo na uporabi ra¢unalniskih
algoritmov. James, kot imenuje enega od vodij laboratorija,
kjer so izdelali glasbenega robota Syrusa, je opozoril, da
skoraj vsi jazzovski glasbeniki, ki prihajajo iz neverjetnega
Stevila glasbenih Sol po Ameriki (in po svetu), zvenijo
prakti¢no enako. Zanimalo ga je, ali lahko zasnuje napravo,
ki bi generirala nove glasbene zamisli; ljudje jih ocitno ne
razvijajo vec. S tem je po mnenju Eitana Wilfa nakazal velik
paradoks: inovativni stroj je razvil zato, ker so ljudje postali
kvazi stroji (Wilf 2013a: 721).
In kako naj razumemo druzbo, ki zahteva ustvarjalnost?
Po njegovem mnenju smo v antropologiji pri obravnava-
nju kulture prevzeli model ustvarjalnega romanticnega ge-
nija, ki je prezivel prakti¢no vse premene v pojmovanju
kulture, toda
sodobne, racunalnisko posredovane, algoritemske
oblike druzbenega postavljajo pod vprasaj dolgo
in prevladujoco tradicijo v kulturni antropologiji,
predstavo umetniskega sloga, s katero teoreticno
obravnavajo kulturo kot sorazmerno samostojno,
koherentno in trajno konfiguracijo vedenjskih dis-
pozicij. (Wilf 2013a: 716)
S tem Wilf ob spremljanju ra¢unalniSkega improviziranja
postavi pod vprasaj zamisel romanti¢nega genija (glej 2010,
2012) in pogled na kulturo kot slog. V sodobnem posredo-
vanju druzbenega z ra¢unalni$kimi algoritmi, s katerimi



Etnografija 2.0

»rutinsko analizirajo ¢loveske sloge vedenja kot statisticne
verjetnosti«, lahko posamezniki te sloge predvidijo in preo-
blikujejo (Wilf 2013a: 719). V nasem zgodovinskem trenut-
ku namre¢ nimamo fiksnega nabora slogov, ampak nekaj,
kar Wilf imenuje »slogi stiliziranja slogov« (prav tam: 728),
zato je treba v racunalniskem obdobju pod lupo vzeti algori-
temske prakse stiliziranja slogov (prav tam: 719).

Ce vzamemo improvizacijo kot generativno, relacijsko, ¢a-
sovno in kot nacin, kako ljudje delujemo (Hallam in Ingold
2007: 3), je povsem vseeno, ali improviziramo ljudje ali
posljemo v akcijo nase naprave. Edino pri ritmih izvajanja
korakov so stroji bistveno bolj metronomski od ljudi.
Sledenje tempu, upostevanje harmonskih pravil in melo-
di¢nih variacij je mogoce sprogramirati. Ce vzamemo vse
znane posnetke igranja jazzovskih glasbenikov in njiho-
vih improviziranih solov ter sicerSnjega igranja, na primer
Charlieja Parkerja, Milesa Davisa, Dizzieja Gilespieja ali
Johna Coltrana, je ob analizi izvajanja mogoce izluséiti
vzorce njihovega muziciranja. Dovolj zmogljiv ratunalnik
lahko ob dobro zasnovani analizi dostopnih gradiv nacelo-
ma izvede podobne korake kot racunalnik ob igranju Saha
ali goja: »predvidi« mozne nadaljnje korake in jih sproti
prilagaja. Prav to so programerji »naucili« Syrusa, z racu-
nalnikom povezano marimbo, ki lahko igra v slogu enega
ali drugega mojstra iz zgodovine jazza: »Zaznavni algoritmi
omogocajo Syrusu yposlusati< glasbo, ki jo izvajajo glasbe-
niki, tako da je lahko v stiku z njo skozi digitalni vimesnik in
da v tej glasbi odkriva Stevilne smiselne razseznosti« (Wilf
2013b: 613).

Ne glasbeniki, ki igrajo v Zivo, ne ob¢instvo ne morejo raz-
lo¢iti med igranjem »umetne inteligence« in resnic¢nih glas-
benikov. Kljub temu ostaja odprto vprasanje, ali je mogoce
sprogramirati tudi kreolsko mesanje praks in zamisli, Se bolj
izzivalno pa ostaja vprasanje, ali je res mogocCe zanemariti
druzbene okolis¢ine glasbene komunikacije, ki ne poteka
zgolj z razvijanjem sloga in u¢enjem iz izkuSenj, s pozabo
in z napa¢nim razumevanjem situacij, temvec tudi v druzbe-
nem kontekstu, ki lahko vzpostavlja nove in nepredvidene
situacije, na katere se morajo odzivati »avtonomni« akterji.
Glasba je pac v enaki meri druzbena dejavnost, kot je tudi
neubesedljiva zvocna igra (glej Mursic 1993).

Na improvizaciji utemeljena ustvarjalnost Se zdale¢ ni zgolj
domena ljudi. To Se bolj velja za nasa vsakdanja sreceva-
nja z glasbo v druzabnih medijih in pri spletnih ponudnikih
glasbe, kjer algoritmov, ki nam izbirajo glasbo, ne moremo
kar tako izkljuciti. Izjemno pomembno vlogo pa igrajo tu-
di pri sodobni glasbeni produkciji, ne le elektronske plesne
glasbe, o kateri piSejo prispevki v tematski Stevilki revije
Dancecult z naslovom Algorithmic Electronic Dance Music
(Algoritemska elektronska plesna glasba; Knotts in Collins
2018). Postajamo torej ljudje nepotrebni tudi v umetnosti,
najbolj znacilno &loveskem tori§éu nasega obstoja? Ce bi
se gibali zgolj v zacrtanih tirnicah eno-, dve- ali trirazse-
znega sveta v oblaku algoritemskih moznosti, morda res. V

Rajko Mursic

resnici pa Sele vmesnorazsezne vecrazseznosti omogocajo
Clovestvu premike v povsem nove vmesne prostore, v ka-
terih lahko razvijamo svoje nove modalne, intermodalne ali
multumodalne (Hsu 2014) izkusnje.

Izku$nja sodobnega vsakdana ter digitalni »res
cogitans«in »res extensa«

Primerjava Cutnih transformacij in transgeneracijskega
odnosa do mestnega okolja v Evropi med letoma 1950 in
2020 v Ljubljani, Turkuju in Brightonu obsega tudi ugo-
tavljanje vpliva tehnologij(e) na neposredno dozivljanje
urbanega prostora. Med preliminarnimi izsledki raziska-
ve, ki jo od oktobra 2017 s ¢utnobiografskimi sprehodi
izvajamo tudi v Ljubljani, je domneva, da se mlajsi, rojeni
po letu 1990, med iskanjem nekega dolocenega mesta v
prostoru znajdejo bolj tockovno kot zvezno. V prelomlje-
ni enorazsezni, pogosto zelo zamotani ¢rti, se gibljejo po
prikazanem, spreminjajocem se za¢asnem dvorazseznem
zemljevidu in locirajo svoje toCkaste »cilje« dejanskega
trirazseznega prostora, ki se zanje pravzaprav ves ¢as na-
hajajo nekje vmes med ¢rto in ravnino ter med ravnino in
prostorom. Objekti in znacilna mesta se v njihovi predstavi
pac nahajajo »nekje tam, kaj se nahaja vmes, pa zanje ni
bistveno. Starejsi udelezenci in udelezenke kljub obc¢asni
pomoci mobilnih aplikacij ohranjajo trirazsezno zvezno
orientacijo svojega telesa v prostoru, ki izhaja iz njihovega
lastnega gibanja v tem prostoru, torej v bolj »analognem«
smislu neposredne projekcije telesne izkusnje, Se zlasti
opazovanja prostora, v preslikavo na dvorazsezni (zemlje-
vidni) projekciji trirazsezne izku$nje prostora.

Pri preucevanju zivljenja v sodobnem svetu moramo
obravnavati tri dimenzije oziroma razseznosti izkusnje.
Prvo narekuje vse bolj rutinska in predmetno avtonomna
raba interneta z vsakdanjim mreznim povezovanjem (z
ljudmi, s skupinami ali z napravami in s kompleksnimi
povezavami med njimi). Druga razseznost sodobnega teh-
niziranega zivljenja so algoritmi in »umetna inteligenca,
ki uravnavajo vse ve¢ delov nasega zZivljenja. Pri etnograf-
skem spremljanju teh premikov in spremljanju vsakdanje
uporabe tehnoloskih proizvodov ne govorimo ve¢ o zaple-
tenosti, temve¢ o kompleksnostih sodobnega okolja. Pred-
vsem ne gre ve¢ le za poslovna okolja ter trzne kulturne
vrednosti in vrednote v stalnem pretoku kot nujne posle-
dice digitalizacije druzbe (Anderson, Salvador in Barnett
2013: 235). Najprej ekspertna, nato poslovna izkusnja di-
gitalnega je postala vsakdanja. Digitalnost je tretja in vse
bolj samoumevna razseznost nasega vsakdana. V tej razse-
Znosti poteka tudi tehnolosko in Se zlasti digitalno razsirja-
nje nasih Cutnih izkusenj ob samodejni ali nacrtovani upo-
rabi senzorjev ter naras¢ajoci uporabi avtonomnih strojev
in naprav, povezanih v nove »megasenzoric¢ne« komplekse
Cloveske vsakdanje izkusnje z vse bolj prodorno uporabo
t. 1. pametnih naprav in internetom stvari.

21

Glasnik SED 59| 1 2019



22

Glasnik SED 591 2019

Etnografija 2.0

Omrezje omrezij, ki ga pojmujemo kot internet (medmrez-
je), je izjemno zgovoren podaljsek, ¢e ne kar podoba spe-
cifi¢no ¢loveske kulture. Ceprav je informacija do svojega
zadnjega bita umetno ustvarjena tvorba, internet dojema-
mo kot nekaj naravnega oziroma normativnega (glej Mil-
ler in Horst 2012: 28, 30), in si ga, enako kot je ¢lovestvo
naredilo z naravo, prisvajamo. To je preverjen nacin neslu-
tenega bogatenja tistih, ki zakoli¢ene dele vseprisotnega
internetnega prostora prvi vpisejo kot svoje premozenje.
Zato je pravno upravljanje z internetom ter s storitvami,
povezanimi z njim, klju¢no ideolosko, politicno in prezi-
vetveno toris¢e druzbenih bojev sodobnega ¢asa. Tukaj ze
dolgo ne gre vec le za apropriacijo intelektualne lastnine,
torej za gibanje proti sekundarnemu prisvajanju (Amrute
2014: 104), temvec za bolj dramati¢ne u¢inke same tehno-
logije v njeni druzbeni prezenci.

Ce je Walter Benjamin na rusilne druzbene uéinke ne-
skonéne reprodukcije umetnin z nujnim vznikom filmskih
zvezd in fasizma (glej Benjamin 1996) opozarjal na podla-
gi tehnoloSkega razvoja fotografije in filma, je danes, ko z
digitalnimi tehnologijami ne ustvarjamo ve¢ le neskon¢no
reproduktivnih kopij, temve¢ tudi njihove neskonéne ver-
zije, ki lahko vse postanejo ne le odsev resni¢nosti, temvec
tudi njen model ali izmisljena dejanskost sama, treba raz-
viti teoretska orodja, ki bodo temu potencialno rusilnemu
razvoju tehnologij sploh Se kos. Ne gre vecC le za to, da te
tehnologije krepijo podedovana druzbena razmerja in na-
sprotja (glej Castells 1989), temve¢ jih tudi naturalizirajo
na nacine, ki jih ni mogoce ve¢ obvladati zgolj s huma-
nisti¢no kritiko in z razkrinkavanjem dejanskih odnosov
med ljudmi v krogih odtujenih proizvodov in menjalnih
ekvivalentov, ki s kroZzenjem proizvajajo druzbene ucinke,
kot je to Se lahko naredil Marx predvsem v drugi in tretji
knjigi Kapitala (glej Marx 1973). Humanisti po novem
potrebujemo tudi tehnoloske vescine, ¢e ne tudi vsaj neka-
terih tehnoloskih znanj. Materialne prakse ostajajo primar-
ne, tudi Ce se teoretsko zavedamo druzboslovne ujetosti
v razgaljanje in preucevanje »odnosov med odnosi«, po
katerih univerzalnost denarja kot menjalnega ekvivalenta
spominja na univerzalnost Turingovega univerzalnega ra-
¢unskega stroja (Kockelman po Gershon 2018: 141).

Pri tem brzkone stara orodja humanistike (kriti¢no branje
tekstov) in druzboslovja (analiza dejanskih druzbenih od-
nosov od mikro- do makroravni) ne morejo priti prav do
dna internetnemu omrezju digitalnih mrez, ne samo zato,
ker se internet, podobno kot kapital, neprestano spreminja
in nastopa kot samostojna sila, temvec¢ tudi zato, ker v svo-
ji kompleksnosti za nekaj razredov presega enorazseznost
teksta (ne le jezikovnega besedila), prav tako pa presega
tudi dvorazsezno raven slike in trirazsezno prezenco zvo-
ka: internet ni le intertekstualen (taksna pa je nujno tudi
etnografija; LaFave in Mainz 2018: 185), torej vmesen in
medbesedilen, temvec je tudi intermedialen: razsirja do-
met kateregakoli doslej ustvarjenega medija.

Rajko Mursic

Digitalni svet je enako realen oziroma materialen (Miller in
Horst 2012: 4) kot tisti, ki ga vecinoma dojemamo kot de-
janskega. Ce ne bi bilo tako, v Izraclu ne bi poskrbeli ne za
Ministrstvo za propagando ne med prvimi uvedli posebne
enote vojske za internetno bojevanje. Vojaskopropagandne
sile v kriti¢nih trenutkih nadzorujejo posiljanje in prejema-
nje informacij, predvsem pa svoje informacije plasirajo cilj-
no in uspesno. Neko¢ smo temu rekli specialna vojna. Pri-
mer (ali nacin) delovanja kiberpropagande izraelske drzave
je »Hasbara« (prim. Spletni vir 6). Ceprav so antropologi
doslej preucevali predvsem resnicni fiziéni svet in vstopali
tudi v razli¢ne neresni¢ne, virtualne svetove mitov in vero-
vanj, je treba poleg digitalno neresni¢nega (skratka, digi-
talnega kot izmisljenega, kar je pac¢ prevladujo¢e mnenje)
upostevati Se dve moznosti, ki ju je zacrtal Tom Boellstorff
v matriki digitalne resni¢nosti, to je digitalno in resni¢no ter
fizi¢no in neresni¢no (Boellstorff 2016: 388).

Verjetno ga zaradi tega v vsakdanjem Zivljenju uporablja-
mo kot popolno nasprotje kompleksnosti: kot sredstvo za
izrazanje najelementarnejsih vzgibov. Edini res enostavni
so njegovi temelji: Boolova algebra, tj. uporaba najprepro-
stejSih moznih algebrskih temeljev z ni¢lami in enicami
(Miller in Horst 2012: 5), ter v njej izraZeni elementarni
logi¢ni stavki. Tako internet, mrezno povezani racunalni-
ki, kot digitalni algoritmi, ki delujejo v »strojnem jeziku«
enic in nicel, temeljijo na uporabi logi¢nih operacij in ope-
ratorjev. Boolova algebra se prav v ni¢emer ne loc¢uje od
drugih vrst algebre — razen v tem, da so njeni operativni
elementi zreducirani na minimum. Podobno velja za logic-
ne operacije, na katerih slonijo sodobni digitalni algoritmi.
Vstop jezika Boolove algebre v vsakdanje zivljenje prina-
Sa specificne izkusnje in izzive pri antropoloskem sooca-
nju z vsakdanjim zivljenjem.

Med uporabo digitalnih naprav se sre€ujemo z Boolovo
algebro v njeni informacijski prezenci. Kopicenje
informacij na internetu je mogoce razumeti kot entropijo,
narascanje nereda. Stalno narascanje kolicine informacij
se, ne glede na njene ucinke v resnicnem svetu naprav,
kaze kot stalna rast tistega, kar je Descartes imenoval
res cogitans, 'miSljenine'. Na prvi pogled je to umetna
misljenina, misljenina strojev. In prav res se marsikdaj
tako tudi pokaze. V najboljSem primeru je nekje vmes:
ni ve¢ povsem cloveska, a obenem S$e ni niti povsem
»strojna«. Ta informacijska mreza, potencialno neskonéna
informacijska entropija, je v resnici brutalen pokazatelj
obsojenosti na kartezijanski dualizem ne le ljudi, ampak
tudi izdelanih strojev. Kajti resnica digitalne res cogitans
je njena materialna podlaga, tehnolosko (ne)nadzorovano
utripanje elektronskih vezij. Kaj pa je 'misljenjska stvar'
(res cogitans) drugega kot tista kolosalna struktura, ki smo
jo ustvarili z Boolovo algebro? Ob soocenju s kolosom
informacijskega vesolja, ki ga je ustvarilo ¢lovestvo,
preprosta ¢loveska bitja onemijo: enako kot pred tistim,
ki ve vse.



Etnografija 2.0

Z uporabo interneta, ne le druzabnih omrezij, pristajamo
na filtracijo informacij. Pristajamo na meSanico cenzure
in usmerjene manipulacije v slogu Velikega brata, ki na
zaslonih vsakdanje »komunikacije« z internetom filtrira
informacije in neopazno (ali ob na§em izrecnem pristanku)
kolonizira nasi predstavnost in podzavest (glej Pariser
2011). Ker ljudje ne zmoremo panopti¢nega nadzorovanja
drugih, smo ta nad-nadzor prepustili nezivim orodjem.

Vmesne prostorske kategorije: modalne izku$nje
vmesnosti

Prvotno navdusenje nad obeti popolne svobode v kibernet-
skem svetu je kar hitro splahnelo (Lessing po Amrute 2014:
114), Ceprav jih je Se vedno mogoce dozivljati kot mozne
svetove, vsaj nekoliko bolj svobodne od tistih, v katerih
zivimo s svojim telesom. Podobno velja tudi za programje
(Amrute 2014: 116), ¢eprav bo morda to zadnje oporisce
digitalnih sanjacev in upornikov (Coleman 2013, 2014).
Preucevanje razlik v izku$njah mestnega okolja, tj. realne-
ga prostora v razli¢nih Casih, preddigitalnih in digitalnih,
ki jih s ¢utnobiografskimi sprehodi evidentiramo v treh
manjsih evropskih mestih, Ljubljani, Turkuju in Brightonu
(za preliminarne rezultate te raziskave glej besedilo Baji-
¢a in Abrama v pricujoci Stevilki Glasnika SED), se dotika
kljuénih razseznosti sodobnega zivljenja, to je z digitalnimi
tehnologijami pregnetene izkusnje vsakdanjega Zivljenja, ki
kar klice po refleksiji in empiri¢nem preucevanju. Digitalna
okolja, ki odslikujejo materialne in predstavne svetove, na-
rekujejo radikalno redefiniranje vsake izkusnje, Se zlasti pa
dveh temeljnih kantovskih »estetskih kategorij«: prostora
in Casa (Kant 2001). Razsirjanje kompleksa ¢utne zaznave
z zaznavo novih prostorov in drugacnih ¢asov (imaginarni,
mitski, umetnostni in drugi predstavni prostori postajajo tu-
di Cutni; ¢asovna montaZa postaja nasa realnost: preteklost
je sedaj, prihodnosti ni vec ...) se je Sele zacelo. Digitalno
moramo, kot Wendy S. Hsu, razumeti kot »razsiritev na-
Sih fizi€nih ¢utov« (Hsu 2014). Digitalno ni porusilo nase
analogne in holisti¢ne zaznave, ampak ji je dalo nove im-
pulze. Dobesedno nas je potisnilo v nove vmesnosti, ki jih
moramo najprej pre-izkusiti, nato reflektirati, analizirati in
razumeti. VpraSanje je le, ali nas razvoj Cutil in senzorjev
oziroma tipal vodi v posthumanost (Pyyhtinen in Tammi-
nen 2011), v kateri bodo glavno vlogo prevzeli aktanti, ali
v nove oblike razsirjene druzbenosti, v kateri se bomo Sele
prav zavedli njene neizprosne simbolne podlage. Bojim se,
da smo od tega $e najbolj oddaljeni. Ob vstopu v digitalno
dobo smo vstopili tudi v obdobje zloma reprezentacije in na
njej temeljecih teoretskih modelov (prim. De Landa 2006;
Gregg in Seigworth 2010; Bennett 2010). Prav zato je toliko
pomembneje preucevati vplive raCunalniskih tehnologij na
druzbeno zivljenje in medije z »dokumentiranjem, s skupno
rabo, utenjem, z ozna¢evanjem, umescanjem, izmenjavo,
s sinhroniziranjem, filtriranjem, z avtomatizacijo, s preme-
Sanjem in z rudarjenjem vsakdanjih izkuSenj« (Hsu 2014).

Rajko Mursic

Izkusnja digitalnega prostora, ne le v smislu njegovega
oplemenitenja, s sli¢icami na digitalnih napravah, je v
svojem bistvu medprostorska. Govorimo o izkusnji vme-
snosti, ki sicer telesno $e vedno poteka v evklidskem tri-
razseznem prostoru (ali Stirirazseznem, ¢e mu dodamo Se
¢as), toda nove prostorske prakse stare prostorske repre-
zentacije s pomoznimi predstavami, spomini in posredo-
vanimi izku$njami plemenitijo v spletnem »medprostoru«.
Stare reprezentacije prostora (Lefebvre 1991) odmrejo ali
zaplodijo povsem nove, hibridne izkus$nje vmesnosti jih
namrec¢ pregnetejo v nekaj, kar presega zgolj telesne spo-
mine in metafore. Ne obsegajo novega in drugacnega ne-
posrednega Cutnega zaznavanja, ampak brisejo meje med
neposrednim ¢utnim zaznavanjem in izkus$njo zaznavanja
drugih. V tem smislu digitalne informacije prezemajo na-
¢ine bivanja, ki narekujejo modalni pristop h kakr$nemu-
koli pojmovanju sodobnega nacina zivljenja.

Dober primer tak$ne vmesne izkusnje je obiskovanje kon-
certov danasnje popularne glasbe. V medmrezje povezane
kamere mobilnih telefonov namre¢ mocno vplivajo na do-
zivljanje glasbenih koncertov (Spletni vir 7), ki jih ne doZi-
vljamo ve¢ nujno samo »tukaj in sedaj«, temve¢ ne nujno
niti tukaj niti sedaj. Mar nas zaradi novih nacinov dozivlja-
nja situacij »tukaj in sedaj« ne caka nekaj podobnega tudi
v etnografski praksi? V vmesnost prostorske izkusnje, ki jo
narekujejo sodobne digitalne tehnologije, s svojim doseda-
njim etnografskim telesenjem ne moremo vstopiti. Kljub te-
mu pa moramo programje kot infrastrukturo in materialnost
prizoriS¢ nasih raziskav jemati resno (Hsu 2014).

Poraja se vprasanje, ali naj digitalne svetove pregledujemo
in obdelujemo na enak nacin kot obdelujemo etnografska
polja dejanske vsakdanje izku$nje ali pa naj za digitalno
etnografijo zasnujemo posebne digitalne etnografinje in
etnografe, digitalne strojcke, ki bodo v digitalnem svetu
samostojno in samodejno, a skladno z nasimi premisleki,
opazovali s soudelezbo. Utopija ali no¢na mora? Internet
je tako ali tako smiselno razumeti kot kulturo ter kot orod-
je in funkcijo (LaFave in Mainz 2018: 200).

Digitalnih tehnologij ne smemo razumeti le kot uporabna
raziskovalna orodja ali zgolj kot predmete raziskovanja,
temve¢ tudi kot »porajajoCo se platformo zbiranja, pre-
ucevanja in izrazanja etnografskih gradiv« (Hsu 2014) in
obenem izhodisce za bolj ucinkovito javno predstavitev
antropoloskih spoznanj (Benton in Bonilla 2017). Digitalna
orodja namre¢ omogocajo bistveno bolj u¢inkovito beleze-
nje, hranjenje in predstavljanje ¢utne izkusnje preucevanega
zivljenja (Spletni vir 8) kot orodja, ki so nam bila na voljo
do sedaj. Karkoli se bo na tem polju dogajalo z »etnorudar-
jenjem in s sledenjem vedenju: digitalno je treba razumeti
kot izziv za vitalnost etnografije, predvsem pri njeni zmo-
Znosti prepoznavanja sprememb in pojavljajocih se vzorcev
v kulturnih in druzbenih praksah (Anderson, Salvador in
Barnett 2013: 242-243). Pri tem je vseeno, ali govorimo o
digitalnih (Miller 2018), medijskih, virtualnih ali druga¢nih

23

Glasnik SED 59| 1 2019



24

Glasnik SED 591 2019

Etnografija 2.0

etnografijah, tudi 'mrezografijah’ (netnography; glej npr.
Caliandro 2014). Etnografsko polje — kot tudi izkustveno —
se v vsakem primeru razpira v vmesnosti.

Sklep: senzoriénost v objemu digitalnega ¢asa

Muziciranje algoritemsko zvezbanega Syrusa zastavlja
vprasanje, koliko je mogoce z roboti razsiriti druzbeno
izku$njo in s tem pozicioniranost same druzbenosti.
Glasbene igre — in druge algoritemsko utemeljene igre, ki se
jihigramo v vsakdanjem Zivljenju, kjer se na razlicne nacine
krizajo z ritualnim — nas opozarjajo, da nasa vsakdanja
izkusnja prostora in ¢asa nikakor ni tako samoumevna
kot se nam dozdeva. Lahko pa predvidevamo, da bomo
za njeno obvladovanje aktivirali enak nabor orodij kot za
obvladovanje ¢loveskih svetov v dolgi evoluciji ¢loveske
kulture. V vmesnih svetovih, v katerih so neko¢ nastopali
akterji narave in mitoloska nadnaravna bitja, sedaj gledamo
digitalna bitja (algoritme oziroma programske artefakte, ki
jih uporabljamo pri procesiranju podatkov; Mittelstadt idr.
2016: 5), katerih ontoloske podlage ne dozivljamo, vemo
pa, da se z njimi srecujemo le v medprostorih dejanskega
zivljenja, ki postajajo vse bolj temeljni prostori nase
vsakdanje izkusnje.

Ce sledimo Lefebvrovemu trojstvu loveske izkusnje pro-
stora, nam opazovane »prostorske prakse« in procesi »re-
prezentiranja prostora, §¢ manj pa same »prostorske re-
prezentacije« (Lefebvre 1991) najmlajsih in najstarejsih
generacij, kolikor smo jih doslej lahko spremljali v Ljublja-
ni, zlepa ne razkrijejo kljucnih razlik v dozivljanju mestnega
okolja pri starejSih in mlajsih generacijah. V obeh primerih
pa razlike med pripovedmi in neposrednimi na¢ini vodenja
cutnobiografskega sprehoda med pripadniki in pripadnica-
mi razli¢nih generacij kazejo, da vsakdanja uporaba digital-
nih tehnologij omogoca dozivljati tudi vimesne razseznosti
prostora. Izkusnje prostora s pomocjo digitalnih tehnologij
niso ne enorazsezne, ¢esar se je neko¢ bal Marcuse za celo-
tno moderno druzbo (1989), niti dvorazsezne (zemljevidne
in stereotipne) ali trirazsezne (telesno-predstavne), temvec
so nekje vmes (ali onkraj treh razseznosti). Nase izkustvene
predstave razseznosti razbijajo evklidsko preprostost z ne-
evklidskimi vmesnimi prostori in njihovimi moznimi navi-
dezno-izkustvenimi razseznostmi.

Toda te vmesnosti niso niti liminalne niti zacasne, in za
njimi se ne skrivajo novi poloZaji in novi nacini ureditev
ali podreditev. Nismo na pragu necesa, ¢esar Se ne razume-
mo, temvec¢ smo se znasli sredi necesa, kar presenetljivo
hitro postaja banalno in normirano. Virtualni svetovi ne
posredujejo med kraji, ampak so sami kraji, ne glede na
to, ali jih ljudje s prijavo (logiranjem) naselijo ali ne (Bo-
ellstorff 2016: 394). Vprasanje je le, ali bomo znali v teh
svetovih novih in vmesnih resni¢nosti opredeliti temeljna
pravila ravnanja, da bomo lahko, skupaj z algoritemsko
utemeljenimi akterji, uzivali v skupni igri.

Rajko Mursic

Digitalizirana, z algoritmi obogatena izkusnja prostora je v
svojem bistvu medprostorska, je izkus$nja vmesnorazseznih
prostorov, o katerih so neko¢ govorili predvsem teoretiki
kaoti¢nih in kompleksnih sistemov. Zgovoren primer takSne
»vmesnosti« so grafi Mandelbrotove enacbe, s katero je mo-
goce prikazati kompleksne podobe (glej npr. Gleick 1991).
Digitalne metode, ne le raba digitalnih naprav, bogatijo nase
fizi¢ne Cute, kot so zvok, slika in zaznavanje prostora (Hsu
2014). Z novimi orodji so npr. postali dostopnejsi tudi naci-
ni izkustvene vednosti skozi plasti zvoka, ki ga je mogoce
snemati, urejati in revidirati, kar Steven Feld imenuje »aku-
stemicne stratigrafije« (Feld 2010).

Antropologija kot veda mora s preu¢evanjem digitalnih
tehnologij ter njihove druzbene uporabe in uporabe v sa-
mi antropoloski metodologiji vkljucevati »svetove, ki v
preteklosti niso bili niti precedenéni niti mogoci« (Miller
2018: 2). Digitalna etnografija pa se kljub vsemu bistveno
ne razlikuje od klasi¢ne etnografije: »Ta mnogoterost — v
¢utih, modalnostih, virih informacij, jezikih, kategorijah,
vrstah podatkov in okvirih analize — zagovarja stik, na
katerem tehnologija spreminja obliko in vsebino nasega
druzbenega zivljenja« (Hsu 2014).

Do kod nas lahko pripeljejo klasi¢ne metode, ki temelji-
jo na evidentiranju cutno-sprehajalnih biografij z etno-
grafskimi algoritmi hoje in dialoga, in digitalna obdelava
zbranih vizualnih in zvo¢nih posnetkov, pa bom lahko ve¢
povedal po analizi gradiv, ki jih v raziskavah v Ljubljani,
Turkuju in Brightonu Sele zbiramo.

Literatura

AMRUTE, Sareeta: Proprietary Freedoms in an IT Office: How
Indian IT Workers Negotiate Code and Cultural Branding. Social
Anthropology 22 (1), 2014, 101-117.

ANDERSON, Ken, Tony Salvador in Brandon Barnett: Mo-
dels in Motion: Ethnography Moves from Complicatedness
to Complex Systems. Ethnographic Praxis in Industry Confe-
rence Proceedings (EPIC) 1, 2013, 232-249; http://doi.wiley.
com/10.1111/j.1559-8918.2013.00020.x, 6. 5. 2018.

BENJAMIN, Walter: Izbrani spisi. Ljubljana: Studia humanita-
tis, 1998.

BENNETT, Jane: Vibrant Matter: A Political Ecology of Things.
Durham in London: Duke University Press, 2010.

BENTON, Adia in Yarimar Bonilla: Rethinking Public Anthro-
pologies in the Digital Age: Toward a New Dialogue. American
Anthropologist 119 (1), 2017, 154-156.

BHABHA, Homi K.: The Location of Culture. London in New
York: Routledge, 1994.

BILES, John A.: GenJam: A Genetic Algorithm for Generating
Jazz Solos. V: Proceedings of the 1994 International Computer
Music Conference, 1994, 131-137; http://citeseerx.ist.psu.edu/
viewdoc/download;jsessionid=B0604C2A77817590F 168C6FD
E18C1997?doi=10.1.1.55.6146&rep=rep1 &type=pdf, 6. 1. 2019.
BOELLSTORFF, Tom: For whom the Ontology Turns: The-
orizing the Digital Real. Current Anthropology 57 (4), 2016,
387-407.



Etnografija 2.0

BOURDIEU, Pierre: Qutline of a Theory of Practice. Cambridge,
New York in Port Chester: Cambridge University Press, 1977.

BRENNEIS, Don: Trading Fours: Creativity, Analogy, and
Exchange. American Ethnologist 40 (4), 2013, 619-623.

CALIANDRO, Alessandro: Ethnography in Digital Spaces:
Ethnography of Virtual Worlds, Netnography & Digital Ethno-
graphy. V: Rita Denny, Mary Taylor in P. L. Sunderland (ur.),
Handbook of Anthropology in Business. Walnut Creek, Califor-
nia: Left Coast Press, 2014, 658—680.

CAPLAN, Robyn idr.: A Primer. Data & Society, 2018; https://
datasociety.net/pubs/alg_accountability.pdf, 24. 5. 2018.

CASTELLS, Manuel: The Informational City: Information Te-
chnology, Economic Restructuring, and the Urban-regional Pro-
cess. Oxford in Cambridge: Blackwell, 1989.

COLEMAN, Gabriella E.: Coding Freedom: The Ethics and Ae-
sthetics of Hacking. Princeton in Woodstock: Princeton Univer-
sity Press, 2013.

COLEMAN, Gabriella E.: Hacker, Hoaxer, Whistleblower, Spy:
the Many Faces of Anonymous. London in Brooklyn: Verso, 2014.

DAWKINS, Richard: Sebicni gen. Beograd: Vuk Karadzic,
1979.

DE LANDA, Manuel: 4 New Philosophy of Society: Assemblage
Theory and Social Complexity. London: Continuum, 2006.

FELD, Steven: Acoustemic Stratigraphies: Recent Work in Ur-
ban Phonography. Sensate: A Journal for Experiments in Cri-
tical Media Practice 1, 2010; http://sensatejournal.com/steven-
-feld-acoustemic-stratigraphies/, 28. 2. 2019.

GERSHON, Ilana: Sieving Sieves: The Art of Interpretation in
the Age of Computation. By Paul Kockelman. Oxford: Oxford
University Press, 2017; Current Anthropology 59 (2), 2018,
241-242.

GLEICK, James: Kaos: Rojstvo nove znanosti. Ljubljana: DZS,
1991.

GREGG, Melissa in Gregory J. Seigworth (ur.): The Affect Theo-
ry Reader. Durham, NC: Duke University Press, 2010.

HALLAM, Elizabeth in Tim Ingold (ur.): Creativity and Cultu-
ral Improvisation. Oxford: Berg, 2007.

HSU, Wendy F.: Digital Ethnography toward Augmented Empi-
ricism: A New Methodological Framework. Journal of Digital
Humanities 3 (1), 2014, 1-19; http://journalofdigitalhumanities.
org/3-1/digital-ethnography-toward-augmented-empiricism-by-
-wendy-hsu/, 14. 12. 2014.

KANT, Immanuel: Kritika cistega uma 1/4. Ljubljana: Drustvo
za teoretsko psihoanalizo, 2001.

KAVANAGH, Chris: Why (Almost) Everything Reported about
the Cambridge Analytica Facebook ‘Hacking’ Controversy is
Wrong. Medium, 25. 3. 2018; https://medium.com/@CKava/
why-almost-everything-reported-about-the-cambridge-analyti-
ca-facebook-hacking-controversy-is-db7{8af2d042, 31. 3. 2018.

KNIGHT, Chris: Blood Relations: Menstruation and the Origins
of Culture. New Haven: Yale University Press, 1991.

KNOTTS, Shelly in Nick Collins (ur.): Algorithmic Electronic
Dance Music. Dancecult: Journal of Electronic Dance Music

Rajko Mursic

Culture 10 (1), 2018; https://dj.dancecult.net/index.php/dance-
cult/issue/view/104/showToc, 24. 11. 2018.

LAFAVE, Andrew L. in Elizabeth A. Mainz: Engaging with
the Syuzhet: A New Methodological Approach to Analyzing
and Visualizing Internet Discourse. Ethnography 19 (2), 2018,
183-203.

LATERZA, Vito: Cambridge Analytica, Independent Research
and the National Interest. Anthropology Today 34 (3), 2018, 1-2.

LATOUR, Bruno: Reassembling the Social: An Introduction to
Actor-Network-Theory. Oxford: Oxford University Press, 2005.

LEFEBVRE, Henri: The Production of Space. Oxford in Cam-
bridge: Blackwell, 1991.

LEFEBVRE, Henri: Rhythmanalysis: Space, Time, and Every-
day Life. London, Oxford, New York, New Delhi in Sydney:
Bloomsbury Academic, 2013.

MACCALLUM, Robert M. idr.: Evolution of Music by Public
Choice. PNAS (Proceedings of the National Academy of Scien-
ces) 109 (30), 2012, 12081-12086; https://www.pnas.org/con-
tent/pnas/109/30/12081.full.pdf, 3. 4. 2013.

MARCUSE, Herbert: Covjek jedne dimenzije: Rasprave o ideo-
logiji razvijenog industrijskog drustva. Sarajevo: Veselin Masle-
Sa in Svjetlost, 1989 [1964].

MARX, Karl: Kapital: Kritika politicne ekonomije. Tretji zve-
zek. Tretja knjiga. Celotni proces kapitalisti¢ne produkcije. Izdal
Friedrich Engels. Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 1973.

MILLER, Daniel: Digital Anthropology. V: F. Stein idr. (ur.),
The Cambridge Encyclopedia of Anthropology, 2018; https://
www.anthroencyclopedia.com/printpdf/462, 30. 8. 2018.

MILLER, Daniel in Heather A. Horst: The Digital and the Hu-
man: A Prospectus for Digital Anthropology. V: Heather A.
Horst in Daniel Miller (ur.), Digital Anthropology. London:
Berg, 2012, 3-35.

MITTELSTADT, Brent Daniel idr.: The Ethics of Algorithms:
Mapping the Debate. Big Data & Society 3 (2), 2016, 1-21;
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/2053951716679679,
15.8.2018.

MURSIC, Rajko: Neubesedljive zvocne igre: Od filozofije k an-
tropologiji glasbe. Maribor: Katedra, 1993.

NAKAMURA, Eita in Kunihiko Kaneko: Statistical Evolutiona-
ry Laws in Music Styles. Physics and Society, 2018, 1-23; http://
arxiv.org/abs/1809.05832,23. 2. 2019.

PARISER, Eli: The Filter Bubble: What Internet is Hiding from
You. New York: The Penguin Press, 2011.

PINK, Sarah, Elisenda Ardévol in Débora Lanzeni (ur.): Digital
Materialities: Design and Anthropology. London, Oxford, New
York, New Delhi in Sydney: Bloomsbury Academic, 2016.

POWER, Camilla: Women in Prehistoric Art. V: Glinter Ber-
ghaus (ur.), New Perspectives on Prehistoric Art. Westport in
London: Praeger Publishers, 2004, 75-103.

PYYHTINEN, Olli in Sakari Tamminen: We Have never Been
only Human: Foucault and Latour on the Question of the Anthro-
pos. Anthropological Theory 11 (2), 2011, 135-152.

SHAPIRO, Meyer: Stil. V: Alfred L. Kroeber (ur.), Antropologi-
Jja danas. Beograd: Vuk Karadzi¢, 1972, 255-279.

25

Glasnik SED 59| 1 2019



26

Glasnik SED 591 2019

Etnografija 2.0

WHITE, Leslie A.: The Concept of Culture. American Anthropo-
logist 61 (2), 1959, 227-251.

WHITE, Leslie A. in Beth Dillingham: The Concept of Culture.
Minneapolis: Burgess Publishing Company, 1973.

WILF, Eitan: Swinging within the Iron Cage: Modernity, Crea-
tivity and Embodied Practice in American Postsecondary Jazz
Education. American Ethnologist 37 (3), 2010, 563-582.

WILF, Eitan: Sincerity vs. Self-expression: Modern Creative
Agency and the Materiality of Semiotic Forms. Cultural Anthro-
pology 26 (3),2011, 462-484.

WILF, Eitan: Rituals of Creativity: Tradition, Modernity, and
the ‘Acoustic Unconscious’in a U.S. Collegiate Jazz Music Pro-
gram. American Anthropologist 114 (1), 2012, 32—-44.

WILF, Eitan: Toward an Anthropology of Computer-Mediated,
Algorithmic Forms of Sociality. Current Anthropology 54 (6),
2013a, 716-739.

WILF, Eitan: Sociable Robots, Jazz Music, and Divination: Con-
tingency as a Cultural Resource for Negotiating Problems of In-
tentionality. American Ethnologist 40 (4),2013b, 605—618.
WILE, Eitan: School for Cool: The Academic Jazz Program and
the Paradox of Institutionalized Creativity. Chicago in London:
University of Chicago Press, 2014.

Spletni viri

Spletni vir 1: THE EDITORS OF ENCYLOPAEDIA BRITAN-
NICA: Al-Khwarizmi. Encylopaedia Britannica, 2017; https://
www.britannica.com/biography/al-Khwarizmi, 12. 1. 2019.
Spletni vir 2: BOZIC, Kristina: Gangsterski digitalni habitat, ki
ogroza demokracijo. Vecer, 23. 2. 2019; https://www.vecer.com/
gangsterski-digitalni-habitat-ki-ogroza-demokracijo-6665847,
26.2.2019.

Rajko Mursic

Spletni vir 3: DECLARATION, Declaration by the Committee
of Ministers on the manipulative capabilities of algorithmic pro-
cesses (Adopted by the Committee of Ministers on 13 Februa-
ry 2019 at the 1337th meeting of the Ministers' Deputies). Svet
Evrope, 2019; https://search.coe.int/cm/pages/result_details.
aspx?objectid=090000168092dd4b, 28. 2. 2019.

Spletni vir 4: KALEAGASI, Bartu: A New Al Can Write Music
as Well as a Human Composer: The Future of Art Hangs in the
Balance. Spletni portal Futurism, 9. 3. 2017: https://futurism.
com/a-new-ai-can-write-music-as-well-as-a-human-composer/,
15.12.2017.

Spletni vir 5: BIGGS, John: Mumford & Sons Beware! An Al
Can Now Write Indie Music. 7C (TechCrunch), 2018; https://
techcrunch.com/2018/09/17/mumford-sons-beware-an-ai-can-
-now-write-indie-music/?guccounter=2, 29. 9. 2018.

Spletni vir 6: LANDMAN, Lea: Winning the Battle of the Nar-
rative: Herzliya Report. Institute for Policy and Strategy (IPS),
Lauder School of Government, Diplomacy and Strategy, In-
terdisciplinary Center (IDC) Herzliya, 2010; https://www.idc.
ac.il/he/research/ips/Documents/2010/%D7%A0%D7%99%D
7%99%D7%A8%D7%95%D7%AA/Winning_Battle2010.pdf,
26.2.2018.

Spletni vir 7: BENNETT, Lucy: Disrupting Engagement? Live
Music, Mobile Technology and Fandom. Live Music Exchange
Blog, 2013. Internetni vir: http://livemusicexchange.org/blog/
disrupting-engagement-live-music-mobile-technology-and-fan-
dom-lucy-bennett/, 3. 3. 2018.

Spletni vir 7: HSU, Wendy F.: Ethnography Beyond Text and
Print: How the Digital Can Transform Ethnographic Expressi-
ons. Ethnography Matters, 2013, http://ethnographymatters.net/
blog/2013/12/09/ethnography-beyond-text-and-print-how-the-
-digital-can-transform-ethnographic-expressions/, 21. 10. 2015.

Experiencing Improvisation in the Embrace of Algorithms:
Digital In-betweenness and Pre-digital Three-dimensionality of Everyday Life

In this paper, the author is not interested only in the relationship between “analogical” and “digital” everyday lives, but also in
the algorithms and their “algo-rhythmics” as manifested in human and technological rhythms of everyday life, especially in a
specific contemporary spatial experience.

Contemporary everyday life is — paradoxically — precisely due to “algorithmization” of its rhythms increasingly pervaded
with rituality, albeit without recognising the very ritual practices in banal rhythms of everyday routine. Algorithmic machines
regulate rhythms of our activities more and more. Reflection of contemporary (increasingly digital) ethnography leads throu-
gh the consideration of spatial practices, as far as transformed by the use of digital technologies. Additionally, following the
ethnographic studies of Eitan Wilf, the paper presents improvisation algorithms and their use in learning and developing jazz
improvisation.

In the digital age, algorithmic machines operate increasingly autonomously and automatically, despite the fact that they are
still merely, and above all, a creation of human hands and minds. As factors, neither alive nor dead, they introduce into the
recently disenchanted world a fascination and imagination of the animistic kind. This is why algorithms — just as rituals did —
have to become a domain of ethnology/anthropology. In studying life in the contemporary world, it is necessary to take into
consideration three dimensions of experience: Internet, algorithmic, and everyday digital.

The everyday use of digital devices, i.e. algorithms, demands a reflection on an ethnographic experience and the development
of ethnographic research. The answer might lie in the “in-betweenness” of spatial and time experiences with manifold chal-
lenges for digital ethnography.



