Religija in druzba

AleS Maver

Korenine in pasti locCitve
po evropsko

L

Ne strinjam se sicer s tistimi, ki so lansko
leto zlivali gnojnico na pescico tretjerazred-
nih karikaturistov nepomembnega casnika
in se kljub nekaterim pomislekom navdu-
Sevali nad versko vnemo protestnikov zo-
per blasfemijo, vendar se mi kot omenjenim
zdi, da nudijo s karikaturami povezani do-
godki dobro izhodis¢e za vnovicen premislek
o obcutljivi in nikdar izérpani temi razmerja
med Cerkvijo in drzavo ali morda 3e 3irse
med religijo in druzbo. Kakor koli Ze na do-
gajanje gledamo, vsem je brzkone jasno, da
je v ozadju ravnanja imamov in poZigov za-
hodnih ambasad neko bistveno drugac¢no,
od nasih ustaljenih predstav celo svetlob-
na leta oddaljeno razumevanje tovrstnega
razmerja. In ¢eprav je na vsak izziv mogoce
odgovoriti na veliko nacinov, se ob tokrat-
nem zdi, da se vsi nacini tokrat strnejo v dve
temeljni moznosti. Po eni strani lahko kot
kristjani in katolicani pritrdimo ogorcenju
muslimanov, pri ¢emer tvegamo, da bomo
sveze globalizirani svet pomagali spremeniti
v farso, v kateri bodo pripadniki razli¢nih
religij kar naprej tekmovali v tem, kdo je
zaradi domnevne politi¢ne nekorektnosti
okolice bolj razzaljen. Po drugi strani lahko
opozorimo, da je kljub mnogim podobno-
stim kri¢anstvo od islama tudi na tocki raz-
merja z druzbo in drzavo vendarle drugac¢no.
A niti to ni brez tveganja, ker lahko z opo-
zarjanjem na nujnost vecjega locevanja re-
ligije in druzbe napeljujemo dodatno vodo
na mlin ve¢ini med nami ne ravno drage-
ga laicizma.

Ce se clovek loteva premlevanja takih
vprasanj, se mu zdi, da ne more bistveno us-
treliti mimo, ¢e se odlo¢i pogreti se ob pe-
¢ici Starih, se rece pionirjev kricanstva, ti-
stih kristjanov torej, ki so morali najprej raz-
misljati ne samo o dogmati¢nih dilemah
zgodnje Cerkve, marvec tudi o njenem raz-
merju do druzbe, v kateri je, ne da bi sama
hotela, morala (pre)ziveti. Nesporno je, da
so njihove izkusnje dodobra zaznamovale vsa
poznejsa sooc¢anja ¢lanov Cerkve z vsemi na-
slednjimi druzbami in zaznamujejo - na raz-
li¢ne nacine - $e nasa srecevanja z razli¢ni-
mi druzbami (in drzavami) danasnjega dne.

Vendar je potrebno takoj na zacetku opo-
zoriti, da izjave prvakov anticnega kricanstva
o (idealnem) odnosu med Cerkvijo in drzavo
veliko bolj kot njihove ugotovitve na drugih
pomembnih podro¢jih nosijo pecat ¢isto
konkretnih okolis¢in, v katerih so bile izre-
Cene, ali bolje zapisane, kar pomeni, da jih
je sorazmerno tezko prenagati na kake dru-
gacne razmere. Del poznejsih (in sedanjih)
tezav kristjanov s temi vprasanji izhaja zatorej
ze iz dejstva, da so sprico (samega na sebi
upravicenega) kanoni¢nega polozaja mislecev
skusali na vsak nacin kanonizirati tudi nji-
hove tozadevne misli, v katerih pa, kot re-
¢eno, ne smemo nujno iskati tako jasne in
dosledne smeri kot pri drugih vprasanjih. Se
zlasti pomembno je, da ni ni¢ drugace z obe-
ma stebroma, ki stojita tako reko¢ na zacetku
in koncu anti¢nega kricanstva, z apostolom
Pavlom in sv. Avgustinom, katerih pogledi
so imela na poznejsa pojmovanja hkrati naj-
vegji vpliv.

40

tretji
dan



Religija in druzba

V manj3i meri veljavnost izjav krs¢anskih
pionirjev omejuje tudi dejstvo, da se vse po
vrsti nanasajo na eno - ¢e naj jo tako ime-
nujemo - drzavno tvorbo, na rimsko drzavo
z njenimi posebnostmi, kar pa ni tako bis-
tveno, ker je z rimskim izro¢ilom skoraj kot
s popkovino povezano skoraj celotno obmoc¢-
je, ki je pozneje obveljalo za kricanstvo je-
dro. Po drugi strani ni izkljuceno, da je iz
rimskih razmer izvirajoce razumevanje od-
nosa med religijo in druzbo prispevalo svoj
delez k relativno malo uspesnemu kricanske-
mu misijonskemu projektu na nekaterih ob-
mogjih, zlasti na Daljnem vzhodu. A s to spe-
cifi¢no problematiko se v okviru pricujocega
prispevka kajpak ne kanim ukvarjati.

Sprico doslej povedanega bo prav, da na-
prej na kratko orisem druzbeno podnebje,
v katerem se je kri¢anstvo znaslo, ko se je
iz Palestine zacelo 3iriti po rimskem impe-
riju. Seveda sprejemam ocitek, da gre za
splosno znane stvari, a nekaj opozoril bo
prejkone nujno potrebnih. O naravi in ob-
segu rimske religioznosti so mnenja precej
deljena. Znana je unicujoca sodba grskega
zgodovinarja Polibija Ze iz 2. stoletja pr. Kr.
(ki pa jo je sam imel prej za kompliment),
¢es da rimski oblastniki z razseznim kultom
mecejo preprostemu ljudstvu zgolj pesek v
o¢i, da bi ga laze obvladovali, sami pa v bo-
gove prav nic¢ ne verjamejo. In ceprav je tako
mnenje lahko pretirano, je vendarle, kar za-
deva Rimljane, doloc¢en prepad med zelo na-
tan¢nimi obrednimi predpisi in bolj ko ne
plitvo osebno religioznostjo ociten, cesar po-
membni pisci o religiji, denimo Cicero, niti
ne poskusajo skriti.

Tako je zanje religio predvsem natanéno
opravljanje obredov (in mnogi samo bese-
do izpeljujejo iz glagola re-legere, tj. ‘pogosto,
veckrat, natan¢no’ brati), pietas (ki v kricans-
tvu postane ‘poboznost’) pa ni ni¢ vec¢ in ni¢
manyj kot iustitia erga deos, pravicnost do bo-
gov, to pa lahko hitro postane zgolj drug izraz

za commercium, obredno “trgovino” med bo-
zanstvom in clovekom, kjer osebnost tiste-
ga, ki kult vrsi, velja malo ali ni¢ (znacilno
je, da redke namige na to, da je pravi¢nik prej
uslisan kot gresnik, najdemo zlasti pri - ko-
mediografih).

Po drugi strani ni nobenega dvoma, da
je rimska drzava okolje, v katerem sta reli-
gija in druzba najtesneje povezani, kar bo
kristjanom spocetka (in celo 3e v ¢asu po
Konstantinu) povzro¢alo nemalo tezav, saj
se je bilo ob ¢isto vsakdanjih opravilih zelo
tezko izogniti elementom in obredom drzav-
nega kulta. Rimljani so namre¢ ravno “trgov-
sko” naravo (krivi¢no bi bilo sicer, ko bi ome-
njeno lastnost obesali samo njim, ker brez
njenih sledov niso niti strani Stare zaveze)
svoje religije vzeli smrtno resno in niso dvo-
mili o tem, da ob pravilno izvedenem obredu
tudi bogovi brezpogojno opravijo svoj del.
Zatorej je lahko isti Polibij skoval paradoks,
da so “Rimljani bolj pobozni od bogov sa-
mih”. Za kristjane je bilo s¢ pomembneje,
da je bilo dosledno izvrsevanje predpisanih
obredov nelocljivo povezano z uspesnostjo
drzave navzven in navznoter. Kar se je odra-
zilo na dveh ravneh: po eni strani je bilo po-
membno, da vsi prebivalci sodelujejo pri
drzavnem kultu, po drugi strani pa so si Rim-
ljani sami Ze sorazmerno zgodaj (menda Ze
ob osvojitvi Vejev 396 pred Kr., zelo o¢itno
ob uvedbi Kibelinega kulta v ¢asu druge pun-
ske vojne) prizadevali v svoj religiozni sistem
vkljuciti bozanstva ¢im vecjega 3tevila ljud-
stev, da bi si zagotovili njihovo podporo v
skladu s svojimi temeljnimi predstavami o
bogovih. Sprico tega mnogi zoperstavljajo
domnevno “rimsko odprtost” na verskem po-
drog¢ju kricanskemu ekskluzivizmu. V enem
prvih krs¢anskih apologetskih spisov v la-
tini¢ini Minucij Feliks poganu Ceciliju po-
laga v usta dobro oznako rimske religioznosti:
“Vidimo, da imajo v vseh dezelah, provincah
in mestih tuja ljudstva svoje obrede in da ca-

marec/april
2007

41



Religija in druzba

stijo lokalne bogove, kakor prebivalci Elevzi-
ne Cerero, Frigijci Mater, prebivalci Epida-
vra Eskulapa, Kaldejci Bela, Sirci Astarto, Ta-
vrijci Diano, Galei Merkurja, Rimljani pa ca-
stijo vse. Tako njihova moc in oblast zajemata
obmodje vsega sveta, tako se je njihov imperij
razsiril onkraj soncevibh poti in meja samega
oceana, medtem ko so se z oroZjem vadili v sveti
kreposti, medtem ko so utrjevali mesto s svetimi
obredi, s cistimi devicami, z mnogimi castmi
in naslovi svecenikov, medtem ko so oblegani
in ujeti na Kapitolu castili bogove, ki so jib dru-

gi jezne Ze zanicevali, [...] medtem ko so od po-
vsod vabili bogove v goste in ustvarjali svoje,
medtem ko so oltarje postavjali tudi neznanim
bogovom in manom. Tako so si, ko so prev-
zemali obrede vseh ljudstev, zasluzili tudi nji-
hova kraljestva.” (Oktavij, 6,2 sl.).
Razumljivo kristjani tovrstnih pogledov
niso mogli sprejeti in z njimi tudi niso mogli
sklepati omembe vrednih kompromisov, saj
Kristus zanje nikoli ni mogel postati zgolj
eden od ¢lanov panteona, v katerem bi se
druzil s Kibelo, Jupitrom ali Bakhom (kar

42

tretji
dan



Religija in druzba

je bil sicer bolj ali manj eksplicitno izrazen
predlog poznoanti¢nega kritika krs¢anstva
Porfirija, v katerem bi mogli morda celo gle-
dati predhodnika vseh tistih, ki so v zgodo-
vini prisegali in Se danes prisegajo na razvpito
krilatico Kristus da, Cerkevikrscanstvo ne). In
tu se znajdemo pred bistveno dolo¢nico zgod-
njekricanskega pogleda na drzavo in odnosa
do nje. Po eni strani je kri¢anstvo med red-
kimi velikimi religijami, ki se v prvih stoletjih
svojega obstoja nikakor niso son¢ile v milosti
drzavnih oblasti, marvec so bile s temi prej-
kone na bojni nogi. To je v kricecem nasprot-
ju denimo z razvojem v islamu, ki je kaj kma-
lu po svojem nastanku postal idejni temel;
in motor ekspanzije novonastale arabske ve-
lesile (le-te brez islama sploh ne bi bilo). Zato
ni presenetljivo, da v kricanstvu obstajajo ve-
liko moc¢nej3i nastavki za pojmovanje reli-
gije in drzave (pa celo druzbe) kot dveh ne
nujno tesno povezanih, ¢e ne celo povsem
locenih entitet.

Po drugi strani so kristjani, ker so se za-
vedali, da ob vprasanju drzavnega kulta (in
vedno bolj kulta cesarja) rimski drzavi ne mo-
rejo iti nasproti, to poskusali vecinoma na-
domestiti na drugih podrogjih (zdi se, da so
bili tisti, ki so cesarstvo preprosto razglasi-
li za hudicevo delo, s ¢cimer je bila stvar v glav-
nem opravljena, Ze od zacetka v manjsini).
Jasno je, da sta obe - med seboj ne ravno
kompatibilni - predpostavki pripeljali do za-

nimivih in usodnih rezultatov.

Kristjanom je bilo veliko do tega, da v
nasprotju s svojo domnevno druga¢nostjo
ali celo prevratnostjo na verskem podroc-
ju izpricajo svojo popolno lojalnost cesarstvu
in cesarju v vsem, kar od njih ne zahteva od-
povedi osnovnim nacelom njihove vere. Ce
te Zelje nimamo pred o¢mi, tezko razumemo
nekatere izjave klju¢nih kricanskih misle-
cev Ze iz najzgodnejsega obdobja in jim zlah-

ka pripisemo pomen, ki ga brz¢as nimajo.
Kot sem poudaril Ze na zacetku, moramo
skoraj ob sleherni zgodnjekricanski misli o
drzavi in njeni oblasti najprej oceniti oko-
lis¢ine, v katerih je bila izrecena, sicer bre-
nemo krepko mimo.

Sicer so bili prvi kristjani prepricani, da
se morejo ob tovrstnem razmerju do drzavnih
oblasti opreti na besede Jezusa samega, na-
mrec na tisto znamenito izjavo o cesarjevem
in Bozjem. Vendar so v svoji zgoraj omenjeni
zelji najbrz pretiravali in prezrli, da bistvo
Jezusovih besed ni v (domnevnem) poudar-
janju enakovrednosti Bozjega in cesarjeve-
ga, marvec je njegova misel povsem logicno
nadaljevanje celotnega svetopisemskega izro-
¢ila, ki zelo dobro ve, da obstaja ob sferi ¢lo-
veskega, kjer gre oblastem vse spostovanje,
Se sfera Bozjega, v kateri ne more clovek, naj-
sibo tudi cesar, nicesar spremeniti in vanjo
tudi nima vstopa. To je Davidu jasno povedal
ze Natan, v Jezusovem ¢asu pa Herodu Ja-
nez Krstnik. Seveda Jezus ni prevratnik ali
revolucionar (vsaj ne v vulgarnem smislu),
kot to nista bila niti Natan niti Janez Krst-
nik. Vendar prav zato aktualnemu oblastniku
(oblastnikom) v imenu celotnega izrocila tudi
ne more izstaviti prazne menice, kot so si
mnogokdaj razlagali kristjani in kot si je nje-
gove besede razlagala prenekatera oblast, ko
je Cerkev opominjala, naj da “cesarju, kar
je cesarjevega”, najsi so bile njene zahteve 3e
tako neupravicene.

Ce pa je Kristus jasno postavil mejo med
cesarjevim in BoZjim in tudi v tistem kon-
kretnem, bolj ali manj ironi¢nem kontekstu
dal vedeti, da obeh avtoritet nikakor ne gre
izenacevati, smo Ze takoj pri naslednjem za
to vprasanje relevantnim odlomkom v precej
vedji zadregi. Zdi se namre¢, da apostol Pavel
v znamenitem mestu iz Pisma Rimljanom ne-
koliko pozabi pristri¢i krila posvetnim ob-
lastem, ko zapise: Vsak naj se podreja 0bla-
stem, ki so nad njim. Ni je namrec oblasti, ki

marec/april
2007

43



Religija in druzba

ne bi bila od Boga. In te, ki so, so postavije-
ne od Boga. Kdor se torej upira oblasti, se upira
Bozjemu redu. Tisti, ki se upirajo, pa si bodo
nakopali obsodbo. Oblastnikov se namrec ni
treba bati, kadar delamo dobro, ampak kadar
delamo hudo. Hoces, da ne bi imel strahu pred
oblastjo? Delaj dobro, pa bos imel od nje priz-
nanje. Oblast je namrec BoZja sluzabnica tebi
v dobro. Ce pa delas hudo, se boj! Ne nosi na-
mrec meca zastonj; BoZja sluzabnica je, ki se
mascuje zavoljo jeze nad tistim, ki pocenja hudo
(Rim 13, 1-4).

Vpliv Pavlovih misli je bil izjemen. Hkrati
pa se je v poznejsih stoletjih pogosto zastav-
ljalo tudi vprasanje, kako se soociti s temeljno
tezavo navedenih vrstic. V njih namre¢ nikjer
ni omenjena kakrsna koli omejitev, ki bi jo
morala (pozemska) oblast upostevati. Njen
izvor od Boga - tako se vsaj zdi - pokrije vse,
dolZnosti so le na strani tistih, ki so oblast-
nikom podrejeni. Ceprav bi bilo mogoce po-
tegniti vzporednico z Jezusovim odgovorom
Pilatu, da ne bi imel nobene oblasti, ko mu
ne bi bila dana od zgoraj, je ocitno, da je Pavel
v svoji apologiji drzave veliko bolj eksplici-
ten. Mnogi razlagalci so skusali pastem pre-
dobesedne razlage odlomka ubezati s skliceva-
njem na pri¢akovanje skorajinjega konca sve-
ta, ki da je temeljno ozadje celotnega Pavlo-
vega pisanja. A za naslednje rodove kristja-
nov, ki so tr¢ili ob besedilo, je imela ta ome-
jitev silno majhen pomen. Pomenljivejse za
danasnje razumevanje apostolovega pisanja
je poznavanje zgodovinskih okolis¢in, v ka-
terih je nastalo. Seveda ucitelj narodov iz Tar-
za §e ne ve za tezave z rimsko drzavno oblastjo,
s katerimi se bo Cerkev kmalu srecala, zato
v ozadju ne more biti Zelja po izkazovanju lo-
jalnosti cesarstvu in cesarju kot nadomesti-
lo za “neposlusnost” na verskem polju. Pa¢
pa skusa odvrniti kristjane od sodelovanja v
judovski vstaji proti Rimu, za katero so
kricanske skupnosti prav v tem obdobju
skusali pridobiti judovski uporniki. Da bi do-

segel svoj cilj, ki ga je bilo glede na nadalj-
nji razvoj dogodkov nedvomno vredno do-
seci (saj bi morebitna udelezba palestinskih
kristjanov v judovski vstaji verjetno imela ka-
tastrofalne posledice), je uporabil besednjak,
za katerega je moc reci, da je bil ustrezen za
prepricevanje naslovnikov pisma, medtem ko
je gledano absolutno prejkone neustrezen. Po-
vedano drugace: gotovo je opozorilo, da je vsa-
ka oblast od Boga in da ji slehernik dolguje
absolutno pokorscino, dosegla svoj namen pri
tistih, ki so morda oklevali, ali naj se pridru-
Zijo uporu zoper oblast, vprasanje pa je, ali
je lahko Cerkev ob upostevanju teh vrstic ved-
no primerno odgovorila na izzive ¢asa.

Nobenega dvoma pa ni, da so apostolove
misli v vseh obdobjih padale na plodna tla.
Zlasti v obdobju pred uradnim priznanjem
kricanstva, ko so dobro ustrezale apologet-
skim namenom v odnosu do drzave. Pogosto
so odmevale v povezavi z drugim Pavlovim
narocilom, izre¢enim v 1. pismu Timoteju,
kjer se je zavzel za to, naj kristjani molijo za
kralje in poglavarje. V celoti gledano je bilo
precej manj odmevno od Pavlovega le nekaj
desetletij mlajse videnje stvari, izrazeno v
Knjigi razodetja, kjer je rimska drzava s svo-
jim cesarjem vred izenacena s pregovorno
gresnim Babilonom.

Vecina apologetov je sledila apostolu na-
rodov ali po svoje razumljenim Jezusovim be-
sedam o Bozjem in cesarjevem. Ze Justin je
tehtnico precej nagnil na cesarjevo stran, ko
je navedel omenjene besede in jih pokomen-
tiral takole: “Davke in druge dajatve, ki ste
Jjih dolocili, skusamo vasim uradnikom vselej
dajati prej kot vsi drugi, kakor nas je On ucil.
[-.] Zato sicer molimo samo Boga, vama pa smo
z veseljem pokorni v vseh drugih stvareh, saj
vaju priznavamo za cesarja in viadarja ljudi
in molimo za to, da bi imela razen kraljevske
oblasti tudi razumno razmisljanje.” (Justin,
Prva apologija 17). Ta navedek lepo vsebu-
je oba bistvena poudarka vecine kricanskega

44

tretji
dan



Religija in druzba

razmisljanja o razmerju Cerkve in drzavne
oblasti v prvih stoletjih. Irenej iz Lyona gre
pri poudarjanju bozZjepravnosti oblasti se dlje
in izrecno poudari tisto, kar smo ze pri Pavlu
v Pismu Rimljanov oznacili za ibko tocko.
Po Ireneju ¢lovek oblastem sploh ne more
postavljati omejitev. Vsakr§no moznost za to
si je namre¢ zapravil s svojo podivjanostjo,
posledico odpada od Boga. Slednji je, da bi
omilil posledice tega odpada in hudicevega
zapeljevanja cloveka, vzpostavil posvetno ob-
last, ki srbi za vsaj relativen mir, to pa ji daje

pravico do tako reko¢ poljubnega ravnanja,
ki vkljucuje tudi kaznovanje in mucenje (v
skrajni konsekvenci taksno stalis¢e opravi-
¢uje celo preganjanja kristjanov!). Z Irene-
jem je skrajno razumevanje Pavlovih izho-
dis¢ vsekakor doseglo vrhunec.

Manj skrajna stalis¢a, a $e vedno bolj ali
manj na isti valovni dolZini, je ob vprasanju
drzavne oblasti zastopal zagotovo najglasnejsi
med zgodnjimi latinsko piso¢imi apologe-
ti Tertulijan. Tudi on je zatrdil, da cesarja
postavi Bog (Kristjan ni sovraznik nikogar,

marec/april
2007

45



Religija in druzba

se posebej ne cesarja; ker ve, da je postavijen od
Boga, je potrebno, da ga ljubi kot samega sebe,
ga spostuje in casti ter mu Zeli dobro skupaj s
celotno rimsko drzavo; Skapuli 6). Znacilno
rimski je Tertulijan s tem v zvezi predvsem
v dveh tockah. Po eni strani se eksplicitno
naveze na kultni formalizem poganske oko-
lice, ki mu je le-ta pripisovala odlocilen po-
men za blagor drzave, in zatrdi, da pravza-
prav edinole kristjani opravljajo zares ko-
ristno in pravo bogosluzje, ko ¢astijo edinega
pravega Boga (medtem ko gredo molitve po-
ganov, posvecene malikom, v prazno). V svo-
jem znacilnem slogu Afri¢an iz Pavlovih pred-
postavk izpelje celo presenetljiv sklep, ko za-
pise: Toda kaj bi se dlje govoril o krscanskem
strahospostovanju in vdanosti do cesarja, na ka-
terega moramo gledati kot na tistega, ki ga je
izbral nas Gospod, tako da bi po pravici rekel:
Cesar je bolj nas, saj ga je postavil nas Bog?
(Apologetik 33,1). V nadaljevanju poudari 3e,
da samo kristjani postavljajo vladarja na pra-
vo mesto, to je na mesto takoj za Bogom (in
ne skupaj z njim kot pogani), s ¢imer spet
bolj koristijo njegovemu blagru.

Da bi se “odkupil” za to (po njegovem si-
cer upravi¢eno) odrekanje bozanskega polo-
Zaja drzavnemu poglavarju, poseze avtor Apo-
logetika Se po enem argumentu, ki bo postal
v prihodnjih desetletjih del Zeleznega reper-
toarja latinskega apologetskega pisanja. Iz-
postavi namre¢ bistveno razliko med krican-
skimi in poganskimi cesarjevimi podaniki.
Ne le, da prvi edini zares molijo za vladar-
ja, nikoli jim tudi ne pride na misel, da bi
se postavljali na stran uzurpatorjev (blizal se
je Ze ¢as pogostih menjav na cesarskem pre-
stolu) ali dvomili o upravicenosti vlade enega
cloveka (tako npr. v spisu Skapuli). To je po-
memben poudarek, saj ze nakazuje pot, po
kateri bo zlasti strumno hodil Laktancij, ko
bo v imenu analogije med enim Bogom in
enim zemeljskim vladarjem bical Diokleci-
janovo tetrarhijo in nastopal - kristjani pa

z njim vred - kot zagovornik resni¢nih rim-
skih vrednot, v nasprotju z napol barbarskimi
nosilci oblasti, kot sta bila Galerij ali Mak-
simin Daja, glavna negativna lika njegovih
Smrti preganjalcev. A k temu e pridemo. Po-
vedati je potrebno, da izrazito kri¢ansko pou-
darjanje monarhizma (ki je bilo izrednega po-
mena za nadaljnji poznoanti¢ni in srednje-
veski razvoj) zagotovo ni naletelo na ugoden
odmev pri stari rimski senatni aristokraciji,
ki jo je bilo 3e v zacetku s. stoletja (pa Se poz-
neje) zelo tezko ogreti za kricanstvo.
Kricansko navdusenje za Rim se je sicer
napajalo iz ve¢ virov, med katerimi kaze ome-
niti zlasti dva. Prvi je znova po (bolj ali manj
brez resne podlage) svoje razumljeno mesto
iz spisov apostola Pavla, natanéneje iz Dru-
gega pisma Tesalonicanom, Kjer je o prihodu
sina pogube (Antikrista) med drugim receno:
Veste pa tudi, kaj ga zdaj zadrzuje, da se ne
more razodeti pred casom. Skrivnost nepostav-
nosti je namrec Ze na delu; treba je samo, da
se umakne on, ki zadrzuje (2 Tes 2,6 sl.). V
“tistem, ki zadrzuje” (sloviti ho katéchon
grskega izvirnika) so Ze zgodaj prepoznavali
rimski imperij - ta naj bi oviral Antikrista,
da se ne more razodeti. In ¢eprav so si mnogi
krscanski pisci Zeleli ¢im prej$nji Kristusov
prihod, so v zavesti, da mora pred njim priti
Antikrist, vendarle trepetali za usodo ne ved-
no ljubljene drzave, saj so v njenem obsto-
ju videli jamstvo, da velikih nesre¢, povezanih
z nastopom Kristusovega nasprotnika, Se ne
bo. In kakor je Pavlovo mesto za razlago po-
vsem odprto in bi lahko bilo namesto Rima
misljeno tako rekoc kar koli, je omenjena in-
terpretacija celo take pisce, kot je bil Hipolit
(ki si ni pomisljal Rimljanov razglasiti za Sa-
tanovo vojsko), zadrzala pred popolnim od-
klanjanjem Romulove dediscine, pri v tej de-
dis¢ini bolj domacih kristjanih pa je povzro-
¢ila celo visoko stopnjo identifikacije z njo.
Drugi dejavnik je bil znova blizji tradicio-
nalnim rimskim religioznim predstavam. Slo

46

tretji
dan



Religija in druzba

je za ugotovitev, ki jo je prvi razvil zgodnji
grski apologet Meliton iz Sard. Zazdelo se mu
je ne ve¢ ne manj kot to, da razcvet Rima pod
Avgustom sovpada s Kristusovim rojstvom v
casu vladavine omenjenega cesarja. Vpliv te
trditve je bil izreden, e zlasti zato, ker je nudila
pri poganskem obc¢instvu ustrezno orozje zo-
per enega glavnih ocitkov kricanstvu, da so
se nesrece, odkar kristjani ne ¢astijo ve¢ sta-
rih bogov, bistveno namnozile.

Sprico vsega navedenega ni mo¢ trditi, da
bi bili kricanski pisci prvih stoletij prevla-
dujoce negativno nastrojeni zoper drzavno
oblast in rimsko drzavo, ¢eprav je tudi res,
da so jim izraze taksne ali drugacne lojalnosti
polagale v usta prej trenutne okolis¢ine kot
neka vnaprej zacrtana usmeritev, ¢e ne
upostevamo seveda kanoniziranih misli apo-
stola Pavla in Kristusa samega (pri cemer so
bile zlasti slednje - v¢asih kar zavestno - na-
robe razumljene in so kristjani poudarek
videli tam, kjer ga v resnici najbrz ni).

Drugacna pesem je odziv poganske oko-
lice na izjemen trud, ki so ga kristjani vla-
gali v dokazovanje svoje zanesljivosti. Po eni
strani so se pogani v cesarstvu skoraj vse do
konca delali, kot da kricanstva sploh ni (kar
velja celo za tiste zgodovinarje, ki so pisali
v poznem 4. stoletju, ko je kricanstvo ned-
vomno Ze bilo pomembna sila). Po drugi
strani splosno podnebje za Kristusove ver-
nike tudi sicer ni bilo prevec¢ ugodno, saj je
bilo vse, kar so uspeli od rimskih oblasti iz-
trziti, narocCilo cesarja Trajana, naj kristja-
nov uradniki ne is¢ejo, ¢e jih ravno kdo ne
prijavi. Da jih je treba v tem primeru kaz-
novati (s smrtjo), za cesarja ni nobenega dvo-
ma. Seveda smo prerasli (ne tako oddaljene)
¢ase, ko se je govorilo o milijonih krs¢anskih
mucencev iz rimskih ¢asov, vendar ostaja
dejstvo, da se je morebitna prijava za krist-
jane praviloma koncala slabo, kot nam pre-

dobro pricajo ohranjena porocila o muce-
nistvih (sv. Polikarpa, mucencev iz Scil, sv.
Justina itd.). Drzava resda ni imela izkore-
ninjenja kricanstva za svojo prednostno na-
logo, zato so centralno vodena preganjanja
ostala velika redkost (¢etudi ne sprejmemo
razlage nekaterih, da je bilo tako pravzaprav
eno samo, Dioklecijanovo). Vendar tudi ni
bila pripravljena zagotoviti kricanstvu ka-
kr3nega koli uradnega statusa. Constitutio An-
toniana za kristjane ni veljala, pa tudi polo-
Zaja, podobnega polozaju prav tako mono-
teisticnih Judov, si niso pridobili. O razlo-
gih za to se je veliko razpravljalo, verjetno
pa bo obveljala trditev, da so Rimljani lahko
sprejeli zavracanje cesarskega kulta, ¢e so ga
zavracali strogo monoteisti¢ni Judje, veliko
teze pa, Ce so isto poceli kristjani in obenem
castili navadnega, na krizu usmrcenega te-
sarjevega sina (povedati je potrebno, da so
jim bili na tej tocki apologeti s svojo nebog-
ljeno kristologijo v zelo majhno pomog).
Vsi apologetski napori kristjanov so tako
izzveneli bolj ali manj v prazno. Tej zavesti
se je kon¢no pridruzil se zelo dobro organi-
zirani in v veliki meri nepri¢akovani udarec
v podobi velikega Dioklecijanovega prega-
njanja. Sicer sta v imenu vzpostavljanja
drzavne enotnosti po kristjanih udarila Ze nje-
gova predhodnika Decij in Valerijan, a zadnje
(in edino pravo?) veliko preganjanje je pov-
zrocilo strahotno psiholosko zarezo. Ce je
Decijev odlok razklal krs¢ansko skupnost, so
odloki prvega vladarja iz obdobja domina-
ta ustvarili prepad med drzavno oblastjo in
Cerkvijo, kakrsnega poprej ni bilo, kljub
posameznim tovrstnim poudarkom (Ze v
Knjigi razodetja), ki pa se niso splosno pri-
jeli. Toda celo zdaj se je jeza kristjanov us-
merila predvsem proti aktualnim nosilcem
oblasti in njihovim novotarijam, med katere
je sodil tudi protikri¢anski pogrom, in ne zo-
per Rim kot tak. Se ve¢: najznacilnejsi latin-
sko pisoci premisljevalec razmerja med

marec/april
2007

47



Religija in druzba

drzavo in Cerkvijo v tej dobi, Laktancij, je
celo (upraviceno) obveljal za enega najvec-
jih razsirjevalcev rimske slave med kristjani.
Saj je v Smrtih preganjalcev in - Ce je verje-
ti drznejsim interpretacijam - ze v prikazu
kricanskega nauka, ki mu je dal znacilno rim-
ski naslov Divinae institutiones, ravno bical
domnevno nerimsko pocetje Dioklecijana in
drugih tetrarhov, ki se po njegovem niso pre-
gresili zgolj zato, ker so svoj izvor izpeljevali
od Jupitra in Herkula, marve¢ tudi zato, ker
so edino upraviceno vlado enega oskrunili
s tem, ko so si drzavo razdelili na stiri dele.
Laktancij se je tu kajpak uspesno naslonil na
dolgo, od Melitona izvirajoce izrocilo, ki je
v Avgustu videlo idealnega vladarja. Slednji¢
je predvsem Dioklecijanovemu cezarju Ga-
leriju in Maksiminu Daji, ki sta glavna ne-
gativna lika njegovega spisa o kaznih za pre-
ganjalce (Dioklecijan sam jo odnese Se precej
dobro), kot pravi Rimljan silno zameril njuno
napol barbarsko poreklo in vseskozi opozarjal
na barbarsko naravo njunih dejanj, sprico ¢e-
sar so bili poganski Rimljani ravno tako pri-

zadeti zaradi preganjanj kot kristjani. V Lak-
tancijevem najbolj znanem besedilu, ki ga je
znameniti Arnaldo Momigliano oklical za
“glas mrznje” in “grozno delce”, pa¢ ni ni-
kakrsnega sledu o priseganju na bozje-
pravnost oblasti; vsaj vsakrine ne. Se pa po
drugi strani Ze izriSe nova slika, slika razmerja
kristjanov do kricanskega ali vsaj kricanske-
mu Bogu poslusnega cesarja (presenetljivo
najbolj ob liku zmagovalca nad Maksiminom
Dajo Licinija, ¢eravno Konstantin ne zaostaja
dosti). Ce je Laktancij s svojimi Zol¢nimi na-
padi na kri¢anstvu nenaklonjene vladarje na
neki nacin izstopil iz ustaljenic tirnic in bil
svetlobna leta dale¢ od kakega Ireneja, je po
drugi strani zlasti v o¢eh poznejsih stoletij
obveljal za ob Evzebiju poglavitnega ideologa
novega drzavnega cerkvenstva pod Konstan-
tinom. Se bolj kot De mortibus mu je tak slo-
ves (ki ne v cerkveni ne v posvetni sferi ni
imel vedno pozitivnega predznaka, najbrz
celo vecinoma ne) prinesel dostavek k Divi-
nae institutiones v podobi dveh posvetil Kon-
stantinu. O dejanskem razmerju med obe-

48



Religija in druzba

ma je bilo prelitega toliko ¢rnila, da so stro-
kovnjaki iz¢rpali pravzaprav Ze vse mozno-
sti - od tiste, da je Laktancij poslusno sledil
Konstantinu lastni “teologiji zmage”, do tiste,
da je bil Laktancij cesarjev teolog (in celo
ideolog), ki naj bi svoj pecat pustil predvsem
v slovitem govoru Zboru svetih (Oratio ad
sanctorum coetum), pri katerem nekateri ena-
ko vehementno zavracajo Konstantinovo av-
torstvo, kakor ga drugi branijo. Predvsem se
je pa potrebno zavedati, da afriski apologet
ne predstavlja nikakrsne vnebovpijoce izjeme
med anti¢nimi krscanskimi pisci. Ce je ne-
katere stvari, vse brez izjeme navzoce ze pri
predhodnikih, pretirano poudarjal v to ali
ono stran, je to zgolj davek izjemnemu tre-
nutku, v katerem je deloval. Zaznamovala sta
ga naprej katastrofa velikega preganjanja (kot
dvorni retor v Nikomedeji jo je doZivel ¢i-
sto od blizu) in sorazmerno malo ¢asa zatem
cudez Konstantinove spreobrnitve. A osnov-
ne konture kri¢anskega pogleda na drzavo
in oblast se niti v tem trenutku niti pri Lak-
tanciju niso spremenile.

V.

Mislim, da na omenjeno dejstvo pogosto
pozabljamo, ko razmisljamo in/ali pisemo o
fenomenu, ki se mu pravi cesar Konstantin.
Ce je omenjeni mozakar v preteklosti mor-
da res bil delezen pretirane hvale, je danes po-
lozaj vsaj v zahodnem kr3canstvu ravno nas-
proten (v vzhodni Cerkvi je skupaj s svojo, tudi
na Zahodu ¢asceno materjo Se vedno eden po-
glavitnih svetnikov). Na prvi pogled presenet-
ljivo je, da mu v kri¢anskih vrstah ne gre bolje
kot v lai¢nih. Ce je razumljiva zadrzanost sled-
njih, ki jim vse od Voltaira velja za poglavit-
nega negativca in “izdajalca” rimske dedicine,
sprico ¢esar objokujejo nemilo usodo neus-
pesnega prenovitelja Julijana Odpadnika (¢e-
ravno je hvaliti Julijanove ukrepe, kakor so
na pogled Ze simpati¢ni, podobno kot hvaliti
Lukasenka, ker je v Belorusiji obnovil sovjetski

sistem), je pri prvih manj razumljiva. Pa ven-
dar se je tudi v zadnjih, z Brownovo Da Vin-
cijevo Sifro povezanih razpravah pokazalo, da
se skusajo cerkveni ljudje ¢im bolj distanci-
rati od Konstantinovega lika. K temu seveda
prispeva do skrajnosti vulgarizirana America-
nova interpretacija, v skladu s katero naj bi
Konstantin tako reko¢ do temeljev po svoje
preoblikoval podobo kri¢anske vere. Zato je
razumljiv poskus nekaterih prikazati cesarja
kot ¢loveka, ki o krscanstvu ni kaj dosti ve-
del in ki se je nanj oprl bolj ali manj nakljucno,
pa 3e to zgolj zaradi politi¢ne preracunljivosti.
Zamera do prvega kricanskega vladarja Rima
pa je Se globlja: kot mu Voltairovi dedici oci-
tajo, da je vpregel drzavo v cerkveni voz, mu
mnogi teologi ocitajo, da je Cerkev za vse ve¢-
ne case podredil drzavi. “Konstantinski preo-
brat” Ze zdavnaj nima ve¢ zgolj pozitivnega
predznaka in ne pomeni ve¢ trenutka osvo-
boditve, marvec hkrati in Se bolj trenutek, ko
naj bi se za kricanstvo na vseh podrogjih kon-
¢alo idili¢no pionirsko obdobje, ko se ji se ni
bilo treba ukvarjati s profanimi, njenega pos-
lanstva nevrednimi opravili. Konstantin je v
Stevilnih teoloskih ucbenik postal gresni kozel,
na katerega je mo¢ preloziti odgovornost tako
rekoc za vse stranpoti, na katere je Cerkev mo-
rebiti zagla zaradi zapletanja z drzavo.
Gotovo Konstantin Veliki ni ne vem kako
simpaticen ¢loveski lik in ga Julijan na tej to¢-
ki nedvomno poseka. Njegov obracun s ¢clani
lastne druzine in nekatera druga krvolo¢na
dejanja so nanj vrgla precej sence in nedvom-
no prispevala k temu, da je krst odlagal vse
do smrtne postelje. Sama oseba kricevalca je
predvsem na Zahodu vedno zbujala zgraza-
nje. A po drugi strani Konstantinova odlo-
Citev za kricanstvo in njegovo vse ocitnejse
podpiranje Cerkve, pa tudi prvi protipogan-
ski ukrepi nikakor ne gre presojati zgolj v luci
hladnega racuna spretnega politika, kar je
moz, ki je izSel kot zmagovalec iz spopada
mnozice cesarjev in vladal ve¢ kot trideset let,

marec/april
2007

49



Religija in druzba

zadnjih trinajst let kot edini vladar cesarstva,
vsekakor bil. S svojimi sodobniki je cesar iz
Nisa delil globoko zanimanje za duhovna
vprasanja in nekatera porocila govorijo kar
o dva tiso¢ videnjih, ki da jih je imel (vsa niso
bila kri¢anska). Racionalist Evzebij zatorej
z vidno zadrego poroca o dogodkih pred bit-
ko pri Milvijskem mostu. Seveda so bili Kon-
stantinovi pogledi mnogokdaj najbrz navzkriz
z uradnim cerkvenim naukom, predvsem kar
zadeva njegov odnos z Bogom, ki ga je ocitno
imel za svojega zascitnika (v duhu “teologije
zmage”), toda njegove legendarne teoloske
nepoucenosti - obi¢ajno jo ponazarja komen-
tar arijanskega spora - ne gre precenjevati.
In ocitek, da bi se po njem in zaradi njega
odnos Cerkve do drzavne oblasti radikalno
spremenil in bi nastopil popoln prelom z
izrocilom, kratko malo ne more vzdrzati. Ze-
lja po sobivanju in sodelovanju z drzavo je
stara skoraj toliko kot kricanstvo samo.
Treba je tudi povedati, da so kriti¢ni toni
o Konstantinu med njegovimi krs¢anskimi
sodobniki izjemna redkost. Prvi izvirajo prav-
zaprav od afriskih donatistov, pa se ti so -
v duhu drzavi naklonjenega stalis¢a - cesarja
najprej prosili za pomoc in zaceli Sele potem,
ko ni razsodil po njihovih Zeljah, vpiti, da
nima s Cerkvijo ni¢ skupnega. Pobozni zgo-
dovinar Rufin je el v svojem svetem sposto-
vanju do Konstantinovega lika in dela celo
tako dalec, da je dejanja, ki bi ga utegnila po-
staviti v ¢udno lu¢ (npr. izgon Rufinovega
poglavitnega junaka Atanazija), pripisal nje-
govemu sinu Konstanciju. Povezava med ce-
sarjevo lastno teologijo in veliko hvaleznostjo
cerkvenih ljudi do osvoboditelja Cerkve bi
lahko, ko bi postala sistem, res bistveno spre-
menila razmerje med Cerkvijo in drzavo.
Mnogi namre¢ menijo, da je Konstantin nase
gledal kot na nekoga, ki ni v Cerkvi, mar-
ve¢ med njo in Bogom, v ¢emer so mu bili
pripravljeni vsaj nekateri kristjani slediti (de-
nimo Evzebij). S tem bi odpadla ali se vsaj

zabrisala locitev med vladarsko in duhovnisko
sluzbo, kot jo poznamo pravzaprav Ze iz ju-
dovstva (saj je tam pocetje Makabejcev na-
letelo na mestoma hud odpor). A se ni zgo-
dilo ni¢ prelomnega, vsaj na povrsini pred-
vsem zato ne, ker nih¢e od Konstantinovih
naslednikov ni premogel njegovega nimba
in njegove avtoritete. Resda je Sel vzhodni
del cesarstva in z njim pravoslavje po delo-
ma drugacni poti, saj je tam 3e vec kot tiso¢
let vselej obstajala bolj ali manj mocna osred-
nja (cesarska) oblast, toda Konstantinu se ni
nih¢e priblizal. Na Zahodu pa so se ze kmalu
zacele homatije, ki so scasoma Cerkvi prinesle
pravzaprav ugodnejsi polozaj kot cesarju in
le malo vladarjev se je $e lahko enakovred-
no kosalo z vplivnimi skofi. Zatorej je bilo
ravnotezje med svetim in svetnim v prihod-
njem tisocletju, e Ze, ve¢inoma nagnjeno na
stran Cerkve, ne da bi ta seveda posebej pou-
darjala nujnost locitve od drzave. Pa tudi sicer
nas Ze delovanje glavnega protagonista na
cerkveni strani v poznem 4. stoletju, sv. Am-
brozija, pouci, da so bile pogosto spet zelo
konkretne okolis¢ine tiste, ki so narekova-
le nekatere na videz epohalne korake. In tudi
sv. Ambroziju bi bilo ob primerih bazilike
v Milanu in sinagoge v Kaliniku moc¢ o¢itati,
da je zastopal precej ozke in parcialne inte-
rese, Ceravno ni tezko verjeti, da je bil glo-
boko preprican v upravicenost svojega rav-
nanja. Drugace je z incidentom v Solunu, a
tam bi bili stvari spet povsem drugacne, ko
ne bi v osebi cesarja Teodozija na nasprot-
ni strani stal clovek, ki ga lahko ob vseh ome-
jitvah Stejemo za iskrenega kristjana.
Konéno so ¢isto konkretne okoli¢ine bo-
trovale tudi pogledu na drzavo sv. Avgustina,
ob Pavlu najvplivnejsega premisljevalca raz-
merja med kricanstvom in druzbo v antiki.
Navidezno apokalipti¢ni padec Rima leta 410
mu ni narekoval le, da skusa vzeti ostrino po-
ganskim ocitkom kristjanom (kar stori ne-
malokrat precej banalno), marvec je zacutil

50

tretji
dan



Religija in druzba

tudi potrebo, da zakljuci stoletno idilo med
Cerkvijo in cesarstvom, saj mu je bilo ocitno
bolj kot njegovemu uéencu Oroziju jasno,
da vsaj zahodni del rimske drzave nima ve¢
pred seboj ne vem koliko prihodnosti. Zato
je demonstrativno zatrdil, da nobena drza-
va nikoli ne bo popolnoma kr3canska in se
zatorej Cerkev z nobeno ne more poistovetiti
ali se sonciti v njeni milosti. Njegov dvom
o moznosti, da bi bila sploh kaka drzava lah-
ko pravi¢na (in ¢e ni pravi¢na, ni, kot jasno
pravi, ni¢ boljsa kot razbojniska tolpa), ga
postavlja precej dale¢ od Pavlovih izvajanj z
zacetkov kri¢anstva. Vendar se je tako kot
pri slednjih tudi ob njem potrebno zavedati
omejitev pri razlaganju njegovih stalis¢. Saj
se je navsezadnje tudi 3e po padcu Rima v
zvezi z donatisti oklepal po evangelijih pov-
zetega gesla Coge intrare in za uresnicevanje
le-tega racunal na drzavno pomoc. Je pa's svo-
jo avtoriteto - kot na mnogih podrogjih -
mocno zaznamoval poglede prihodnjih rodov
na to problematiko. In ¢e je najprej imelo
vecjo tezo (sicer zgreSeno in na podlagi Av-
gustinovega besedila neutemeljeno) enace-
nje Cerkve s civitas Dei in drzave s civitas ter-
rena, je pozneje do veljave vedno bolj priha-
jalo poudarjanje nujnosti in smiselnosti lo-
citve Cerkve in drzave, pa celo druzbe.

A ¢eravno ni nobenega dvoma, da za tako
locitev nastavki v kri¢anstvu obstajajo, saj jih
je omogocal prvotni polozaj kr$canstva v rim-
ski drzavi in njegova zacetna zgodovinska iz-
ku3nja, pa tudi pogledi nekaterih zgodnjih
kristjanov, si je najbrz malokateri anti¢ni pio-
nir nase vere predstavljal laicnost v danasnjem
smislu. “Locitev po evropsko” je torej po eni
strani v svoji radikalnosti lahko zrasla samo
na kricanskem zelniku (na islamskem, hinduj-
skem ali budisti¢nem pa ne bi mogla, kot per
negationem dokazuje popoln fiasko turskega
militantnega laicizma, ki ni ni¢ drugega kot
kopija evropskih kricanskih zgledov), po drugi
strani pa je 3ele sad bolece izkusnje zahodnega

razkola in z njim povezanih verskih vojn, ko
so zaceli mnogi krscanstvo obcutiti kot bre-
me, ki ga je potrebno odvreci (in posledice so
vidne $e danes). Spet gre potemtakem za po-
sledico zgodovinskih razmer. Lahko bi tudi
rekli, da sta laicnost in laicizem pravzaprav na
zunaj najvidnejsi nasledek krscanske needino-
sti. In v tej luci morda bolje razumemo vnemo
nekaterih rimskih kricanskih cesarjev, da bi
zagotovili enotnost Cerkve, ne glede na pra-
vovernost prevladujoce smeri. Za konec je moc¢
reci le e, da izkusnje in stalisca velikanov an-
ticne Cerkve lahko osvetlijo prenekateri prob-
lem, vendar ob vprasanju odnosa do druzbe
in drzave niso vedno konsistentne, ¢etudi se
kot rdeca nit skoznje v vecini primerov vle-
¢e poudarjanje Zelje po sodelovanju obeh en-
titet in nujnosti le-te.

Literatura

Bleckmann, B.: Konstantin der Grosse. Reinbek bei
Hamburg, 1996.

Campenhausen, H. Freiherr von: Lateinische
Kirchenviiter. Stuttgart, 19957.

Chesnut, G. F.: The First Christian Histories.
Macon, 1986.

Christensen, A. S.: Lactantius the Historian.
Copenhagen, 1980.

De Palma Digeser, E.: The Making of a Christian
Empire: Lactantius ¢ Rome. Ithaca/London,
2000.

Guyot, P. - Klein, R.: Das friihe Christentum bis
zum Ende der Verfolgungen: Eine
Dokumentation. Darmstadt, 1997.

Heck, E.: M theomdchein oder: Die Bestrafung des
Gottesveriichters. Frankfurt, 1987.

Heim, F.: L'influence exercée par Constantin sur
Lactance: sa théologie de la victoire. Lactance et
son temps: Recherches actuelles (ed. J. Fontaine in
M. Perrin). Pariz (Paris), 1978, 55-70.

Koep, L.: Antikes Kaisertum und
Christusbekenntnis im Widerspruch. Das friihe
Christentum im romischen Staat (ed. R. Klein).
Darmstadt, 1971 (Wege der Forschung, 267),
302-336.

Markus, R. A.: Saeculum: History and Society in the
Theology of St. Augustine. Cambridge, 1989.
Rode, F.: Cerkev in drzava v prvih stoletjih. BV 62

(1981), 240-263.

Thelamon, F.: Paiens et chretiens au IVF siecle:

L apport de I'Histoire ecclésiastique de Rufin
d’Aquilée. Pariz (Paris), 1981.

marec/april
2007

51



