
VESNA V. GODINA* 

Marginalije k problemu nacionalnih 
identifikacij' 

Izbruh nacional izmov na ozemlju n e k d a n j e Jugoslavije je pojav , ki že zaradi 
svojih polit ičnih posledic (vojna) sproža vrsto vprašan j , vrednih podrobne j še anali-
ze. E n o izmed takšnih je prav gotovo vprašan je o genezi nacional izmov, vpraša-
n je , kako to , da so se p o u d a r j e n e nac ionalne identif ikaci je , s kater imi i m a m o 
danes opravi t i na pre j »eno tnem« ozemlju Jugoslavi je , sploh pojavile. Kje iskati 
n j ihove ko ren ine , vzroke? In to še posebe j v luči dejstva, ker je bila v n e t ako 
davni pre teklost i prav Jugoslavija celo model »uspešno sestavljene« večnacionalne 
države; Jugoslavija je bila namreč več deset let i j država , sestavljena iz vrste naro-
dov, ki pa niso prihajal i v mednac iona lne konfl ikte takšne moči in obsega , ki bi 
vodili v un ičen je enovi te državne tvorbe . 2 

S tega vidika se t ako več kot uprav ičeno zastavlja vsaj dvoje vprašanj : 
1. zaka j so se nacionalizmi na ozeml ju n e k d a n j e Jugoslavije sploh pojavili ; 
2. in »od kod so se vzeli« oz i roma iz česa so zrasli? 
Pri iskanju odgovorov na ti dve vprašanj i več inoma prev laduje vtis o diskonti-

nuiteti - vtis, da so izbruhi nacional izmov prekinil i neko , do t eda j obs to ječo 
nekonf l ik tnos t mednac iona ln ih odnosov , in vzpostavili novo »razmer je sil«, ki je 
s p r e d h o d n i m s tan jem v popo lnem naspro t ju . Zd i pa se, da t akšne razlage, ne 
glede na to da na videz us t rezajo r ea lnemu po teku dogodkov , nenadnega p reobra -
ta k nac iona l izmom ne zmore jo uspešno pojasnit i . In to ne p redvsem zato, ker so 
časovni interval i , v ka ter ih je t reba pojasni t i n a v e d e n o s p r e m e m b o , iz redno krat-
ki, p rekra tk i za vzpostavitev rad ika lno novih identif ikacijskih shem. 

V nada l jevan ju b o m o nasp ro tno skušali pokaza t i , da so izbruhi skra jnega naci-
onal izma pri na rod ih , ki so bili v preteklost i vključeni v jugoslovansko državo , 
rezultat reorganizaci je ident if ikaci jske mat r ike . G r e tore j za tezo , da pri izbruhu 
nacional izmov na jugos lovanskem ozemlju n i m a m o opraviti z nobenimi novimi , 
v pre teklos t i neobs to ječ imi vsebinami. Nasp ro tno , vse tisto, kar se danes kaže 
v izbruhih nacional izmov, je po vsebinski plati obs ta ja lo že v času, ko so jugoslo-
vanski na rod i živeli v nacionalno brezkonf l ik tn ih odnos ih , v t. i. »bratstvu in eno t -
nosti«. I skanje odgovora na vprašan je , »od kod so se nacionalist ične vsebine vze-
le«, je t ako docela n e p o t r e b n o - le-te so bile namreč ves čas »že tu«, n e k a k o 
pr iprav l jene , da » izbruhnejo«. T o , da niso v obliki skrajnih nacional izmov izbruh-

* Dr. Vesna Godina. docentka na Fakulteti za družbene vede. 

' Besedilo je prirejena verzija referata, ki je bil pod naslovom Nationalism and Identitv Crisis in Yugoslavia predstav-

ljen na konferenci Issues of Identitv in Contemporary Yugoslavia: Antagonism and Construction of Community. ki je 

potekala na Universitv of Kent v Cantrburyju od 20. do 23. 8. 1992. 
2

 Čeprav je seveda res, da so nacionalni konflikti in manj eksplicitne ter spektakularne oblike nacionalizmov spremlja-

le celotno povojno zgodovino socialistične Jugoslavije. Prvič so 1964 (na VII. kongresu ZKJ) in vse od tedaj je bil problem 

nacionalizmov bolj ali manj trajni predmet političnih razprav. Še posebej je to veljalo za obdobje po letu 1973. saj je bil 

začetek sedemdesetih let (1971-1973) označen z močnim izbruhom nacionalizmov (posebej na Hrvaškem, v Srbiji, deloma 

pa tudi v Sloveniji in Makedoniji). Napačno bi bilo tudi misliti, da nacionalizmi iz obdobja socialistične Jugoslavije niso bili 

usmerjeni v cepitev enotnega državnega ozemlja na več manjših držav (ki naj bi praviloma ustrezale ozemlju posameznih 

republik). Prav nasprotno je res - ideja o samostojnih nacionalnih državah je prevevala tudi že tedanja nacionalistična 

gibanja. 



nile že prej, torej ni problem »vsebinske narave«, temveč predvsem problem 
statusa, ki so ga navedene vsebine imele v t. i. identifikacijski matriki. Ob izbruhu 
nacionalizmov tako ne gre za nikakršne spremembe na vsebinski ravni, temveč gre 
za spremembe na ravni statusa, torej forme. Tisto, kar se je ob izbruhu skrajnih 
nacionalizmov zgodilo, je sprememba statusa nacionalne identifikacije (še posebej 
v odnosu do t. i. »nadnacionalne« identifikacije). 

Za kaj gre, bomo skušali pokazati: na eni strani s kratkim zgodovinskim 
ekskurzom o tem, kakšen je bil status nacionalnih identifikacij v obdobju pred 
izbruhom nacionalizmov; ter z analizo sprememb v sami identifikacijski matriki po 
izbruhu nacionalizmov na drugi strani. 

Česa smo bili naučeni? 
(Ali: Drobci iz zgodovinskega ekskurza o statusu nacionalnih identifikacij iz 

obdobja pred izbruhom nacionalizmov) 

Med obstojem na videz brezkonfliktne večnacionalne jugoslovanske države je 
bila vzdrževanju in ohranjanju brezkonfliktnih mednacionalnih odnosov posveče-
na izredno velika pozornost. To dejstvo se je izražalo na več načinov, izmed 
katerih bom v nadaljevanju omenila le nekatere. 

Kot prvega naj omenim dejstvo, da je bila v sferi ideologije nekonfliktnim 
odnosom med narodi trajno namenjena eksplicitna pozornost, in to že od II. 
svetovne vojne pa vse do Titove smrti. Politično geslo, ki je idealno shemo nekon-
fliktnih mednacionalnih odnosov »zastopalo«, je bilo geslo »bratstvo in enotnost«.3 

To geslo je označevalo in propagiralo dve bistveni razsežnosti mednacionalnih 
odnosov. Skozi »bratstvo« skupno povezanost (velikokrat asociirano na skupno 
slovansko poreklo jugoslovanskih narodov kot tudi na različne variante »panslavi-
stičnih« idej4 jugoslovanskih narodov;) in skozi »enotnost« povezanost v enotno 
državno tvorbo, ki naj bi bila uresničitev dolgotrajnih zgodovinskih želja in intere-
sov jugoslovanskih narodov. Jasna zahteva po ohranjevanju med drugo svetovno 
vojno vzpostavljenega bratstva in enotnosti med jugoslovanskimi narodi je delova-
la ne samo zgolj kot politično geslo, temveč kot ena ključnih norm, standardov, 
odnosov v večnacionalni državi. Kot najvišji vrednoti ji je bila namenjena trajna 
politična pozornost. To ne nazadnje lepo ponazarja dejstvo, d a j e v Titovih govo-
rih5 (od druge svetovne vojne pa vse do njegove smrti) jasna zahteva po ohranjeva-
nju »bratstva in enotnosti« tako rekoč zmeraj navzoča. Tako je npr. leta 1942 Tito 
govoril o »oboroženem bratstvu in enotnosti« (Kremenšek, Trojar, 1984: 91); leta 
1945 pravi, da »na bratstvu in enotnosti temelji moč naše nove Jugoslavije« (Stau-
bringer 1980:81); leta 1969 govori o bratstvu in enotnosti kot »veliki pridobitvi« 
(prav tam: 185); leta 1971 pravi: »Dandanes je najbolj pomembno, da v naši deželi 
ohranimo to, za kar smo se borili, to je bratstvo in enotnost naših narodov. To 
potrebujemo veliko bolj kot karkoli in to bomo še dolgo potrebovali. Bratstvo in 

3

 Seveda se je vsebina navedenega gesla v štirih desetletjih obstoja socialistične Jugoslavije prilagajala in spreminjala, 

pač skladno s spreminjanjem družbenih in političnih razmer. Med vojno je tako »bratstvo in enotnost« imelo izrazito 

militantno vsebino (bilo je geslo, ki poziva na oboroženi boj) temu primerno in se je tudi govorilo o »oboroženem bratstvu 

in enotnosti«, po vojni pa je izgubilo prejšnjo militantno noto in je skozi (zgolj) »bratstvo in enotnost« pozivalo k izrazito 

nekonfliktnim odnosom. 
4

 Tudi v jugoslovanski socialistični državi je tako fantazma skupnega porekla (oziroma »skupne krvi«) imela izrazito 

integrativne politične funkcije; na »skupnem poreklu« se je namreč med drugim utemeljeval tudi skupni zgodovinski interes 

za enotno jugoslovansko državo. 
5

 Pri tem ni nezanimivo, da je bil prav Tito tisti, ki je bil poimenovan za »apostola enotnosti in bratstva« (Štaubringer, 

1980:180). 



enotnost nista nekaj kratkotrajnega, biti morata nujna in moramo ju stalno krepi-
ti« (prav tam: 185); leta 1974 pa na primer opredeli bratstvo in enotnost za tisto, 
kar je »najpomembnejše med narodi« (prav tam: 189). 

Že zgolj te kratke ponazoritve jasno nakazujejo, da je bilo »bratstvu in enotno-
sti« v hierarhiji vrednot jugoslovanske države pripisano izjemno visoko mesto; le 
maloštevilne so bile druge vrednote, ki so imele »bratstvu in enotnosti« primerljiv 
status. Morda sta bili zgolj še dve, ki sta imeli v ideološki shemi socialistične 
Jugoslavije podobno mesto: namreč »socializem« na področju političnih in »druž-
bena lastnina« na področju ekonomskih vrednot. 

Seveda je bila v skladu z opisanim pomenom bratstvu in enotnosti posvečena 
ustrezna pozornost tudi v izobraževalnem sistemu. Bratstvo in enotnost sta bila 
poučevana in učena; bratstvo in enotnost sta bila skozi izobraževalni sistem siste-
matično prenašana. To velja še posebej za predmete , ki so bili posvečeni določe-
nim oblikam državljanske vzgoje; ne samo da sta bila pri teh predmetih »bratstvo 
in enotnost« prenašana kot ena najključnejših in najvišjih vrednot , temveč je bilo 
rušenje bratstva in enotnosti pr ikazovano tudi kot ena največjih nevarnosti za 
socialistično Jugoslavijo: po »teži« je bilo »razbijanje bratstva, enakosti in enako-
pravnosti narodov in narodnosti« (Radojič idr. , 1983: 123) postavljeno na drugo 
mesto takoj za »onemogočanje in zadrževanje razvoja socialističnega samouprav-
nega sistema« (prav tam). 

Načelo »bratstva in enotnosti« pa je (sicer manj eksplicitno) prevevalo tudi 
druge predmete , ki niso neposredno sodili v t. i. državljansko vzgojo. Tako se je 
npr . celotna novejša zgodovina jugoslovanskih narodov rada prikazovala kot 
končno dosežena vzpostavitev »bratstva in enotnosti« tudi v ustreznih državnih 
okvirih (prim. npr. Kremenšek, Trojar 1984); v celotnem procesu izobraževanja 
pa se je rada zahtevala »vsakodnevna vzgojna dejavnost v duhu bratstva in enotno-
sti« (Osmi kongres Z K J 1964: 40). 

Napačno bi bilo misliti, da je nakazana politična in vzgojna dejavnost ostajala 
brez praktičnih rezultatov. Nasprotno: načelo bratstva in enotnosti je ne le »pona-
rodelo«,6 temveč je bistveno vplivalo tudi na oblikovanje identifikacijskih obraz-
cev. Ljudje so namreč posledično izoblikovali ustrezno obliko identi tete, ki je 
»utelešala« načelo »bratstva in enotnosti«. S lo j e za identiteto »jugoslovanstva«, ki 
ni imela statusa nacionalne identi tete, temveč status nadnacionalne identitete. 

To pomeni več stvari. Najprej seveda to, da identiteta »jugoslovanstva« ni 
izključevala obstoja nacionalnih identitet. Nasprotno, obstajala je ob njih in pred-
stavljala je »kanal sinteze« posameznih nacionalnih identitet. Drugič, »jugoslovan-
stvo« kot identiteta ni ustrezala nacionalni skupnosti , temveč državni tvorbi. Bila 
je torej v nekem smislu »državna identiteta«. To seveda pomeni tudi , da so naro-
dom ustrezale druge, nacionalne identi tete, ki so vso zgodovino obstoja Jugoslavi-
je obstajale vzporedno z jugoslovansko identiteto. Tretj ič, vsak posameznik je na 
tej ravni tako izoblikoval dve vzporedni vrsti identitete:7 nacionalno (k i j e ustreza-

6

 To se zanimivo kaže npr. ne le v tem. da se je državljanom socialistične Jugoslavije ta vrednota praviloma zdela 

docela nevprašljiva, temveč npr. tudi v tem. da je refren o ohranjanju bratstva in enotnosti najti celo v ponarodelem 

glasbenem izročilu nekaterih jugoslovanskih narodov. 

Za kakšno naziranje je šlo, lepo ponazarjajo naslednje Titove izjave: »Skoraj dvajset let živim v Beogradu in med 

Srbi se počutim kot Srb, medtem ko se na Hrvaškem počutim kot Hrvat. Sem Jugoslovan in drugače ne more biti« 

(Štaubringer. 1980:184). In še: »Sem proti slehernemu pritisku, ko gre za nacionalno opredelitev, se pravi, da bi se morali 

ljudje izrekati o tem, da pripadajo temu ali drugemu narodu. To ni potrebno. Je veliko ljudi, ki jih to moti. Dobro je. da se 

ljudje opredeljujejo, saj se temu ni mogoče izogniti. Sam sem rojen na Hrvaškem, tako kot moji predniki v Zagorju. To 

vedo vsi. Toda jaz sem Jugoslovan, po svoji funkciji, po vsem« (prav tam: 185-186). 



la pripadnosti lastnemu narodu in ki je praviloma zemljepisno ustrezala delom 
jugoslovanskega ozemlja, organizacijsko pa vsaj pri največjih narodih: Slovencih, 
Hrvatih, Srbih, Črnogorcih in Makedoncih, bolj ali manj okvirom t. i. socialistič-
nih republik) ter »jugoslovansko« (ki je ustrezala državnim okvirom ter gledano 
zemljepisno, celotnemu jugoslovanskemu ozemlju). In četrtič, ti dve identiteti 
praviloma pri večini prebivalstva nista bili v konfliktnem odnosu. Če pa se je 
konflikt med njima vendarle pojavil, se je - praviloma avtomatično - razreševal 
v prid podrejanja nacionalni »jugoslovanski identiteti«.8 Ta učinek gre - o čemer 
bomo še podrobneje govorili - pripisati mestu, ki ga je vsaka od identitet zasedala 
v okviru t. i. identifikacijske matrike. 

Seveda je treba poudariti še nekaj: pomen, ki je bil »bratstvu in enotnosti« 
pripisovan, je treba brati tudi v »negativnem« smislu. S tem mislimo na to, da je za 
izrednim poudarjanjem tega načela obstajala bolj ali manj izražena zavest o dejan-
ski konfliktnosti nacionalnih identifikacij, ki bi ob neupoštevanju načela »bratstva 
in enotnosti« lahko pripeljala do tudi ekstremnih mednacionalnih sporov.9 

To se je, kot vidimo, tudi zgodilo. Izbruh mednacionalnih konfliktov je torej 
mogoče vezati na posebno krizo identitete, namreč na krizo »jugoslovanske identi-
tete«. Zaka j in kako je ta kriza privedla do izbruha mednacionalnih konfliktov, pa 
bo postalo nekoliko bolj jasno, ko bomo primerjalno analizirali identifikacijske 
matrike ter posebej odnose nacionalnih in nadnacionalne jugoslovanske identifi-
kacije v njej. 

Analiza identifikacijske matrike 

Da bi bilo do zdaj povedano mogoče natančneje razložiti, se je treba vsaj na 
kratko pomuditi ob tistem, kar se zdi najustrezneje poimenovati kot »identifikacij-
sko matriko«. Gre za modele identifikacijske hierarhije; pri sleherni izmed naci-
onalnih enot imamo opraviti z množico identifikacij. Med njimi obstajata za našo 
razpravo dva bistvena odnosa: odnos hierarhije na eni in odnos nadzora na drugi 
strani. Smer hierarhije poteka od najnižjih proti najvišjim elementom identifikacij-
ske matrike, medtem ko je smer nadzora obratna. Kombinacija obeh odnosov 
- torej hierarhije in nadzora - vodi v za nas na tem mestu ključno načelo, namreč 
v načelo, da višje ravni nadzirajo nižje ravni.10 

Za našo razpravo najpomembnejša posledica pravkar omenjenega načela je 
dejstvo, da kadar imamo opraviti z nižjimi ravnmi identifikacijske matrike, ki so 
v konfliktu/konfliktih, lahko višje ravni le-te ta konflikt nadzorujejo oziroma nev-
tralizirajo, seveda le takrat če so te višje ravni identifikacijske matrike med sabo 
v nekonfliktnih odnosih oziroma če gre za identifikacijo, ki je skupna posameznim 
matrikam identifikacije. 

Dejstvo, da torej višja raven identifikacije pod določenimi pogoji lahko niveli-

8

 Čeprav je seveda treba spet pripomniti, da se je tudi v obdobju obstoja socialistične Jugoslavije odstopalo od tega 

pravila: to se je kazalo v občasnih izbruhih tudi skrajnega nacionalizma (npr. v začetku sedemdesetih let), predvsem na 

Hrvaškem, v Srbiji, na Kosovu, pa tudi drugje. 
9

 Tako je npr. Tito nacionalizem leta 1971 označil za »hudo bolezen, ki kot rak zahrbtno načne organizem ne le 

posameznika, ampak kaj hitro tudi celotne organizacije in okoja ..(Štaubringer. 1980:186). Fantazma bolezni, ki načenja 

sicer zdravi organizem, je bila v ideologiji socializma poleg fantazme sovražnika (notranjega in zunanjega) eno od ključnih 

sredstev krepitve integrativnih vezi v večnacionalni jugoslovanski družbi. 
1 0

 Pri navedenih izhodiščih se v osnovah, kot je očitno, naslanjamo na razumevanje odnosov med hierarhijo in 

nadzorom, kakor je bilo razvito v sistemski teoriji. 



žira konflikte na nižjih ravneh, pa je največjega pomena za razumevanje jugoslo-
vanskega pr imera. Nižje ravni (gre za ravni, ki so v hierarhiji identifikacijskih 
matrik na predzadnjem mestu) , torej ravni nacionalnih identifikacij, so bile ves čas 
obstoja jugoslovanske države v jedru v konfliktnih odnosih. Vendar pa je bila njim 
nadrejena identifikacija - gre za nadnacionalno jugoslovansko identifikacijo - za 
vse nacionalne identifikacijske matrike identična, s čimer je seveda blokirala kon-
fliktnost nižjih ravni identifikacije. Če povemo nekoliko konkretneje : nacionalna 
identifikacija Srbov je bila v konfl iktnem odnosu (zaradi vrste zgodovinskih in 
kulturnih vzorov) z nacionalno identifikacijo Hrvatov; vendar pa sta bila tako Srb 
kot Hrvat Jugoslovana, torej člana višje, nadnacionalne skupnosti . Z vidika pri-
padnosti tej nadnacionalni identiteti je konfliktnost na ravni nacionalnih identitet 
dobila sekundarni pomen. 

Prav v tej zvezi je tudi treba razumeti centralnost gesla »bratstvo in enotnost«. 
To geslo je namreč geslo nadnacionalne identifikacije in ima s tem v zvezi isto 
mesto, kot ga ima sama nadnacionalna identifikacija. Biti Srb oziroma biti Hrvat 
je bilo v tej luči sekundarna identiteta; tako Srb kot tudi Hrvat sta bila namreč - in 
to je bilo tisto, kar je v resnici »štelo« - predvsem najprej Jugoslovana; skozi 
»jugoslovansko« nadnacionalno »optiko« sta bila kljub razlikam člana iste skupno-
sti - torej »brata«. In v tej luči se zdi ponovitev »družinske fantazme« bratstva več 
kot zgolj naključna. 

Po več kot štirih desetletjih pa je - kot smo že omenili - nadnacionalna identifi-
kacija doživela kolaps. Jugoslovansko identifikacijsko načelo je prenehalo delova-
ti; mesto nadnacionalne identifikacije se je »spraznilo«. Tako so najvišje mesto 
v hierarhiji posameznih nacionalnih identifikacijskih matrik zavzele nacionalne 
identifikacije. Te pa so bile. kot smo že omenjali , t ra jno v konfliktnih medsebojnih 
odnosih. Rezultat opisane spremembe v hierarhiji identifikacij je torej prehod 
prikritih mednacionalnih v izražene mednacionalne konflikte. 

Izbruh mednacionalnih konfliktov, pospremljenih z vsemi oblikami (tudi mili-
tantnih) nacionalizmov, torej v Jugoslaviji ni niti slučajen niti t renuten. Je - kot 
sledi iz vsega do zdaj povedanega - nasprotno zakonit in žal tudi relativno t r a j en . " 

Povsem jasno je tudi, kaj do zdaj povedano pomeni s teoretičnega vidika. 
Opraviti imamo s klasično situacijo reorganizacijske simbolne mreže, ki in kakor 
izvira iz spremenjene točke prešitja. Če je bila mestu označevalca v obdobju 
socialistične Jugoslavije »jugoslovanska identiteta«, je z novim prešit jem v »post-
socialistični« fazi to mesto zavzela nacionalna identifikacija. Ne gre torej za to, da 
bi se v »postsocialističnem« obdobju v identifikacijski matriki pojavile vsebine, ki 
jih prej ni bilo. Nasprotno, gre za to, da se spremeni formalni status nacionalne 
identifikacije. Premik točke prešitja tako le izrazi protislovja in konfliktnosti , ki so 
med nacionalnimi identifikacijami obstajale že tudi v prejšnji simbolni organizaciji. 
Reverzibilno torej udejanji načelo, da je prešitje akt »čudežne« preobrazbe kaosa 
v »novo harmonijo« (Žižek, 1984: 29). Ali povedano tudi drugače: izbruh naciona-
lizmov na ozemlju nekdanje Jugoslavije je lep primer tistega, kar sta Laclau in 
Mouffe opredelila za politiko kot sutirirajočo prakso (Laclau, Mouf fe , 1989:88). 

11

 Zdi pa se, da ta ugotovitev ne velja le za jugoslovanski primer, temveč se vedno bolj kaže kot pravilo v vseh 

postsocialističnih državah, ki so bile sestavljene iz več narodov (npr. Sovjetska zveza. Češkoslovaška). Tudi v teh državah 

propad ideološko zasnovane nadnacionalne identifikacije vodi v prevedbo prej prikritih v izražene mednacionalne konflik-

te. 



Pripomba k možni prihodnosti jugoslovanskih študij 

Če naj ob koncu povem na kratko še nekaj misli o možni prihodnosti jugoslo-
vanskih študij, bi se bilo treba še enkrat vrniti na že večkrat omenjeno dejstvo, da 
je izbruh nacionalizmov in mednacionalnih konfliktov na ozemlju nekdanje Jugo-
slavije treba povezati s »padcem« nadnacionalne identitete. Z vidika vsega do zdaj 
povedanega seveda tudi razrešitev »jugoslovanskega nacionalističnega vozla« zelo 
verjetno ni v vsebinskem pomirjanju nacionalnih identifikacij. Ta pot se zdi ne le 
nerealistična, temveč zelo verjetno povezana z izbruhom novih, dodatnih konflik-
tov. 

Rešitev gre - nasprotno - iskati v ponovni vzpostavitvi nove, nadnacionalne 
identifikacije, ki bi z uresničitvijo omenjane funkcije nadzora mogla zagotoviti 
nivelizacijo konfliktov med nacionalnimi identifikacijami. Nadnacionalna identifi-
kacija ima namreč v jugoslovanskih razmerah (menim pa, da tudi v vrsti drugih) 
lahko izrazito konstruktivno in pragmatično izjemno veliko uporabno vrednost. 

Ta rešitev se zdi v današnjih razmerah nerealistična iz vsaj dveh vzrokov. Prvič, 
gre za problem, kje takšno nadnacionalno identifikacijo »najti« (kajti vsakršna 
oživitev jugoslovanske identifikacije se zdi danes popolnoma utopična; kakšne 
druge nadnacionalne identifikacije pa v današnjih razmerah »ni kje iskati«). In 
drugič, vprašanje je, ali je vzpostavitev takšne nadnacionalne identifikacije danes 
sploh še zaželena. 

Iz povedanega torej izhaja, da je razrešitev mednacionalnih konfliktov na 
ozemlju nekdanje Jugoslavije povezana z novim prešitjem identifikacijske matri-
ke, kar pa se v praksi ne zdi ravno realistična možnost. Nevzpostavitev nadnaci-
onalne identifikacije pa bo ohranjala mednacionalne konflikte (trajno) izražene, in 
to še toliko bolj, ker imajo ti izrazito konstitutivno funkcijo v politiki nacionalnih 
držav, ki so na novo nastale na ozemlju nekdanje Jugoslavije. 

Povedano pa seveda tudi t. i. »jugoslovanske študije« postavlja v docela para-
doksalen položaj: ne le da so te dobile svoj predmet šele v razmerah, v kateri 
Jugoslavija nima več nobene prihodnosti, temveč ga imajo ravno v samem manku 
lastnega predmeta, torej v predmetu, »ki je izginil«. 

K R E M E N Š E K , M . TROJAR. Š., 1984: Zgodovina. Ljubljana. DZS. 

L A C L A U . E.. M O U F F E , C., 1989: Hegemonv and Socialistic Strategy. London, Nevv York: Verso. 

MILLER. J. A., 1981: Šiv. (La Suturej. V: Psihoanaliza in kultura. Ljubljana: DZS, str. 257-274. 

OSMI kongres Zveze komunistov Jugoslavije. Gradiva. 1964. 

RADOJIČ. M., et al.. 1983: Obramba in zaSčita. Ljubljana: Partizanska knjiga. 

Š T A U B R 1 N G E R , Z., 1980: Plamenica iz Kumrovca. Ljubljana: D D U Univerzum. 

ŽIŽEK. S.. 1984: Birokratija i uživanje. Beograd: SRC. 


