ANALIZA

Let. 27, st. 1, str. 31-52, December 2023

Sprejeto
18. 8. 2023

Pregledano
9.11.2023

Izdano
22.12.2023

Klju¢ne besede
pripovedna umetnost,
samospoznanje,
psihoterapija,
mentalna stanja,
mentalna simulacija,
prvoosebna in

tretjeosebna perspektiva

ANG1ZA

PRIPOVEDNA UMETNOST IN
TERAPEVTSKO SAMOSPOZNANJE

MojcA KUPLEN

University of Tennessee, Department of Philosophy, Knoxville, Tennessee, Zdruzene
drzave Amerike
mkuplen@tennessee.edu

DOPISNI AVTOR
mkuplen@tennessee.edu

IzvleCek Zadnja leta potekajo razprave v estetiki in filozofiji
umetnosti o vprasanju, ali lahko pridobimo znanje o svetu iz
umetniskih del. Vendar pa je zelo malo napisanega o ucinkih,
ki jih ima umetnost na kultiviranje samospoznanja in
samorazvoja. Medtem ko se vec¢ini od nas zdi ocitno, da
umetnost ima te ucinke, je le malo znanega o tem, kako in zakaj
se ti pojavijo. Obravnava tega vprasanja je glavni cilj sledecega
prispevka. Bistvo argumenta je, da pripovedna umetnost
ponuja edinstveno priloznost za sprejetje dvojne (prvo- in
tretjeosebne) perspektive na lastna mentalna stanja, ki je, kot
trdijo psihologi in filozofi uma, potrebna za pridobitev vrste
samospoznanja, ki vodi v samorazvoj in samospremembe, to

je, terapevtskega samospoznanja.

https://doi.org/10.18690/analiza.27.1.31-52.2023
CC-BY, besedilo © Kiiplen, 2023 Y

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. “

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,

Univerzitetna zalozba

dajanje v najem, javna priob¢itev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja izvirnega Univerze v Mariboru
dela. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



ANGliZA

NARRATIVE ART AND THERAPEUTIC
SELF-KNOWLEDGE

MojcA KUPLEN

University of Tennessee, Department of Philosophy, Knoxville, Tennessee, United
States of America
mkuplen@tennessee.edu

CORRESPONDING AUTHOR

mkuplen@tennessee.edu

Abstract In recent years, there have been debates in aesthetics
and philosophy of art on the question of whether we can
acquire knowledge about the world from works of art.
However, little has been written about the effects of art on
cultivating self-knowledge and self-development. While, for
most of us, it seems obvious that art has these effects, little is
known about how and why these effects occur. Addressing this
issue is the main aim of this paper. The gist of the argument is
that narrative art provides a unique opportunity to adopt a dual
(first- and third-personal) perspective on the self, which has
been argued recently by psychologists and philosophers of
mind to be necessary for obtaining the kind of self-knowledge
that leads to self-development and self-change, i.e., therapeutic

self-knowledge.

ANALIZA

Vol. 27, no. 1, pp. 31-52, December 2023

Accepted
18. 8. 2023

Revised
9.11. 2023

Published
22.12.2023

Keywords
narrative art,
self-knowledge,
psychotherapy,
mental states,
mental simulation,
first and third-person

petspective

https://doi.org/10.18690/analiza.27.1.31-52.2023
CC-BY, text © Kiiplen, 2023
This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

University of Maribor Press

This license allows reusers to distribute, remix, adapt, and build upon the material in any medium or
format, so long as attribution is given to the creator. The license allows for commercial use.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 33

1 Uvod

Ideja o umetniskih delih kot viru samospoznanja ni pogosto obravnavana v sodobni
estetiki in filozofiji umetnosti. Filozofske in psiholoske razprave se primarno
ukvarjajo z razumevanjem socioepistemi¢nih in moralnih u¢inkov umetnosti ter z
vlogo umetnosti pri kultiviranju empatije in nase sposobnosti razumevanja drugih
(Nussbaum 1990, Kieran 1996, Carroll 2002). Umetniska dela, zlasti pripovedne
vrste, prikazujejo kompleksne situacije, motive in dejanja, ki nam dajejo priloznost
predstavljanja kako je biti v situaciji druge osebe in na ta nacin spodbujajo naso
moralno in druzbeno sensibiliznost. Medtem ko te razprave pomagajo razloziti, kako
umetnost lahko vodi k razmisljanju o nasih lastnih normah, vrednotah in moralnih
nacelih!, pa ne povedo veliko o umetniskih delih in njihovih ucinkih spodbujanja
samospoznanja, ki ni druzbeno in moralno usmerjeno, to je, tako imenovano
'dejansko samospoznanje', ki se nanasa na spoznanje nasih lastnih izkuZzenj, misli,
¢ustvih, prepri¢anjih, Zelja in drugih mentalnih stanj, ki sestavljajo nas Jaz.2 Ceprav
se vecini od nas zdi ocitno, da ima umetnost te ucinke, je zelo malo znanega o tem,
kako in zakaj se le-ti pojavijo. Obravnava tega vprasanja je glavni cilj sledecega
prispevka. Moj namen je pokazati, da nam pripovedna umetniska dela ponujajo
edinstveno priloznost, da zavzamemo dvojno (prvo- in tretjeosebno) perspektivo na
nasa lastna mentalna stanja, ki je, kot trdijo psihologi in filozofi teorije uma, nujna
za pridobitev tako imenovanega terapevtskega samospoznanja, to je,
samospoznanja, ki vodi do samo-spremembe (McGeer 2008, Bell and Leite 2016,
Strijbos and Jongepier 2018). Kar je znacilno za tak$no vrsto samospoznanja je to,
da nam ne daje popolnoma novih informacij o nasih mentalnih stanjih, ampak nam
omogoca, da v celoti prepoznamo razlicne obstojece psiholoske vidike nasega
notranjega zivljenja, ki se jih pogosto ne zavedamo popolnoma in ki usmerjajo nase
custvene izkus$nje in vedenje (kot so implicitna prepricanja, zelje, obcutki, motivi
ipd.).? Skratka, za pridobitev terapevtskega samospoznanja je nujno, da zavzamemo
prvoosebno perspektivo do lastnih mentalnih stanj, saj le-ta perspektiva generira
obcutek lastni$tva in avtoritete nad lastnim mentalnim Zivljenjem, kar posledicno

vodi to samospremembe. Istocasno pa je potrebno regulirati prvoosebno

! Kot lepo izpostavlja Currie (1995).

2 Tukaj se sklicujem na pojem ‘dejanskega samospoznanja’ kot ga uporablja Jopling (2000, str. 17).

3 Medtem ko se strinjam z mnenjem Lucy O'Brien (2017), da pripovedna umetnost ne vodi k pridobitvi popolnoma
novega samospoznanja, ampak le tako imenovanega prepoznavnega samospoznanja, se ne strinjam z njeno trditvijo,
da prepoznavno samospoznanje ne Steje kot pomemben del samospoznanja. Po mojem mnenju nam pripovedna
umetnost ne daje le priloznosti, da potrdimo Ze obstojeca eksplicitna prepricanja, kot predlaga O’Brien, temvec da
prepoznamo obstojeca implicitna prepricanja in druga implicitna mentalna stanja, ki sestavljajo ozadje nasih
izkusenj. To je pomen samospoznanja, kot ga podpira psihoterapija.



34 ANALIZA: ESTETIKA

perspektivo z zavzetjem tretjeosebne perspektivne na nasa mentalna stanja, saj nam
le ta perspektiva omogoca, da prepoznamo pomen nasih izkusenj v irSem kontekstu
nasega Zivljenja. Ceprav je tak$no dvojno perspektivo na nasa lastna mentalna stanja
tezko doseci brez psihoterapevtskih posegov, trdim, da nam pripovedne umetnine
omogocajo izkusiti obe perspektivi, s ¢imer nam pomagajo osmisliti lastne notranje

izku$nje in prepoznati pomen teh izkusen;j v SirSem konteksu.

To je teza, ki jo bom zagovarjala v nadaljevanju. Da bi razvila svoj argument, za¢nem
z obravnavo virov, vrednot in omejitev tako prvo- kot tretjeosebnega pojmovanja
samospoznanja. Nadaljujem z razlago nacela prvoosebne avtoritete, ki je inherentno
povezan s prvoosebno koncepcijo samospoznanja kot nujnim pogojem pridobitve
terapevtskega samospoznanja. V drugem delu prispevka se obrnem na pojem
pripovedne umetnosti razumljene kot pripovedne simulacije in opiSem dve razli¢ni
vrsti ¢ustvenega dozivljanja, ki ju ta simulacija omogoca. Nazadnje predlagam prikaz

vloge pripovedne simulacije pri spodbujanju terapevtskega samospoznanja.
2 Vrednost in omejitve samospoznanja

Samospoznanje se nanasa na spoznanje nasih lastnih mentalnih stanj, kot so nasa
izkustva, misli, Custva, prepricanja, zelje in druga mentalna stanja, ki konstituirajo
na$ lastni Jaz (Gertler, 2011). Imeti samospoznanje pomeni imeti jasen obcutek, kdo

v resnici smo, kar je potrebno za smiselno in pristno zivljenje.

Literatura obic¢ajno izpostavlja dva glavna vira samospoznanja: introspekcijo kot vir
prvoosebnega samospoznanja in samozaznavanje kot vir tretjeosebnega
samospoznanja (Wilson in Dunn 2004). Introspekcija se nanasa na neposredno
zavedanje nasih mentalnih stanj. Introspektivno vemo, na primer, da smo jezni, tako
da neposredno obcutimo jezo v sebi.* Imamo torej prvoosebni odnos do vsebine
samoinformacije. To je drugace v primeru samozaznave, kjer se lastnih mentalnih
stanj zavemo le posredno, tako da jih izpeljemo iz opazovanja lastnega vedenja (na
primer, vpitje kot eden izmed vedenjskih znakov, ki nakazuje, da smo jezni). Z

drugimi besedami, imamo tretjeosebni odnos do lastnih mentalnih stanj.

+ Introspekcija se trazlikuje od nasega obicajnega zavedanja mentalnih stanj v tem, da je premisljeno in pozorno
zavedanje. To je, medtem ko se zavedamo vecine svojih mentalnih stanj tako, da jih preprosto dozivljamo, se jih
introspektivno zavedamo le takrat, ko jih namerno opazujemo in razmisljamo o njih. Za ve¢ o razlikovanju med
obicajnim in introspektivnim zavedanjem, glej Rosenthal (2000).



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 35

V sodobni filozofiji duha introspekcija ni ve¢ opisana kartezijansko kot notranje
zaznavanje mentalnih stanj, ki je podobno nasemu zaznavanju zunanjih predmetov
(Taylor 1985, Moran 2001, Finkelstein 2003, Bilgrami 2006). Argument je, da v
nasprotju z zunanjimi objekti, mentalni predmeti niso neodvisno obstojeca dejstva.
Mentalni fenomeni, kot poudarja John McDowell, ne obstajajo neodvisno od nasega
zavedanje (1996, str. 21). To je, brez nekega zavedanja, recimo, lastnega obcutka
jeze, ne moremo reci, da smo jezni. Kako dojamemo nasa lastna mentalna stanja do
dolo¢ene mere determinira kak$no bo to stanja za nas. Kot David Finkelstein
artikulira to idejo: »Samopripisovanje mentalnih stanj se razlikuje od porocil o
opazovanju v tem, da do neke mere predstavljajo dejstva na katere se nanasajoc
(2003, str. 81). To pomeni, da ima introspektivno zavedanje mentalnih stanj
dolocene posledice za naravo ali identiteto teh mentalnih stanj samih. Z drugimi
besedami, introspekcija (delno) doloca identiteto mentalnih pojavov. Introspektivno
zavedanje oblikuje pomen nasih mentalnih stanj, saj sam proces eksplicitnega
zavedanja lastnih mentalnih stanj nujno vkljucuje naso dejavnost artikulacije in
osmisljanja mentalnih stanj (Gendlin 1964, Varga 2015, str. 85-88). Da bi vedeli kaj
mislimo, ¢utimo ali dozivljamo nujno vkljucuje dejavnost samointerpretacije. Kot
pise Charles Taylor: »Formuliranje kako se poc¢utimo, ali sprejetje nove forumulacije,
lahko pogosto spremeni nase pocutje. Ko vidim, da je bil moj obcutek krivde
napacen ali da je bil moj obcutek ljubezni samoprevarjen, so emocije sama drugacna
[...] Lahko bi rekli, da za te emocije, nase razumevanje ali interpretacije, ki jih
sprejemamo o njih, so konstituitivha za emocijo. Razumevanje pomaga oblikovati
emocijo. In zato slednje ni mogoce Steti za popolnoma neodvisen predmet« (1985,
str. 100-101)

Do lastnih mentalnih stanj imamo poseben samointerpretacijski odnos, ki ga ne
moremo aplicirati na nase opazovanje zunanjih predmetov. Nase samointerpretacije
igrajo vlogo pri konstituiranju identitete nasih mentalnih stanj. Introspekcija (ali
prvooseben odnos do lastnih mentalnih stanj) zato lezi v srediscu psihoterapije (Bell
in Leite 2016, Strijbos in Jongepier 2018). Psihoterapija temelji na predpostavki, da
smo v privilegiranem poloZzaju poznavanja lastnih mentalnih stanj (kaj cutimo,
razmisljamo, zelimo) s tem, da dozivljamo ta mentalna stanja. Ta privilegiran polozaj,
ki ga imamo do spoznanja lastnih mentalnih stanj, se odraza v pojmu, ki ga v
sodobni filozofiji duha poznamo kot nalelo prvoosebne avtoritere (Moran 2001,
Finkelstein 2003, Bilgrami 20006). To nacelo je izrazeno v ideji, da smo sami sebi
avtoriteta glede tega, kar recemo (ali mislimo) da ¢utimo, Zelimo, verjamemo - ne le

v smislu epistemi¢ne avtoritete, to je, da imamo privilegiran epistemi¢ni dostop do



36 ANALIZA: ESTETIKA

nasih lastnih mentalnih stanj (na primer, nase prvoosebno samoptipisovanje
prepricanj, misli in obcutkov je nekaj, kar jemljemo za resni¢no, ne da bi pti tem
upostevali kakrsna koli dokazne premisleke) - ampak v smislu agencijske avtoritete
(Moran 2001, Parrott 2015). Na kratko receno, agencijsko avtoriteto imamo ko se
povezemo s svojim mentalnim stanjem prvoosebno skozi introspekcijo. Kot pise
Richard Moran, agencijska avtoriteta izraza poseben odnos, ki ga imamo do svojega
lastnega mentalnega zivljenja v smislu, da je to mentalno Zivljenje “moje, da izraza
moj odnos do sveta, da je predmet mojega vrednotenja, popravkov, dvomov in
napetosti” in da prav zaradi tega lahko pricakujemo, da bo “clovekovo lastno
zavedanje svojega mentalnega zivljenja povzrocilo razlike v konstituciji tega
mentalnega zivljenja” (2001, str. 37) Agencijski vidik prvoosebne avtoritete lezi v
nasem zavedanju, da so psiholoska stanja nasa lastna stanja in da smo torej v
privilegiranem polozaju, da nekaj storimo v zvezi s temi stanji, to je, da jih

oblikujemo tako kot se nam samim zdi primerno.

Obstajata dva nacina razumevanja privilegirane agencijske avtoritete, ki jo imamo
nad lastnim mentalnim zivljenjem. Po Moranovi racionalni teotiji prvoosebne
avtoritete, posemeznik deluje kot agent, kot racionalno razmislja, to je, podaja
razloge za to kar je primerno, pravilno ali pravi¢no, da ¢uti, misli ali verjame. Na
primer, da bi odgovorili na vprasanje, ali je primerno Cutiti strah, moramo razmisliti
o razlogih, ki jih imamo za to prepricanje, torej ali je nasa ocena situacije kot grozece
res upravicena. Spoznanje nasih lastnih mentalnih stanj pridobimo tako, da
upostevamo vsebino teh mentalnih stanj in torej z usmeritvijo nase pozornosti k
objektu na katerega se nasa mentalna stanja nanasajo. Z drugimi besedami,
poznavanje nasega mentalnega stanja, recimo, ali cutimo strah in ali si Zelimo
sladoled, je transparentno za navzven usmerjeno vprasanje, ali je res, da je situacija
grozeca in da je moja zelja po sladoledu zazeljena. Potrjevanje ali eksplicitno
odobravanje nasih lastnih mentalnih stanj na podlagi principa transparentnosti je
oblika priznanja in predstavlja »fundamentalno znacilnost samospoznanja« (2001,
str. 150). Torej, po Moranovi teoriji, imamo agencijsko avtoriteto v kolikor imamo
racionalno avtoriteto nad lastnim mentalnim stanjem. Nasa racionalna razmisljanja

dolocajo ustreznost nasih mentalnih stanj.

Moran razvije svojo teorijo racionalne prvoosebne avtoritete predvsem v kontekstu
nasih moralnih razmislekov. Prav iz tega razloga je njegova teorija neprimerna za
razlago nasih obcutkov in custev, ki pogosto ostajajo neodzivna na racionalna
razmisljanja (Strijbos in Jongepier 2018, McGeer 2008, Carman 2003, Kloosterboer



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 37

2015, Bell and Leite 2016, Leite 2018). Na primer, pogosto se nam pripeti, da
obcutimo sreco, ne da bi pri tem verjeli, da imamo kakrsne koli zavestne razloge, da
bi se morali pocutiti srecno. Prav tako velja obratno. Vcasih verjamemo, da imamo
razloge, da bi se morali pocutiti srecni, pa tega ne moremo obcutiti (lepo ilustracijo
slednjega podaja Lev Tolstoj v svojih Izpovedib, kjer pise, da kljub izpolnitvi vseh

svojih Zivljenjskih ciljev in potreb cuti le nesreco in obup.

Nasa ¢ustva in obcutki pogosto ostanejo neodzivni na razumsko potrjene razloge,
ker, kot trdi Naomi Kloosterboer, v nasprotju z razlogi, pomembnimi pri
razpravljanju o mentalnih stanjih kot so prepricanja, ki imajo opravka z resni¢no-
vrednostjo vsebine prepricanja, razlogi, ki so pomembni pri razpravljanju o custvih
in obcutkih, so inherenetno povezani z nasim subjektivnim odnosom do sveta, in
sicer s tem, kaj nam je pomembno, kaj nam je mar glede na lastna zavestna ali
nezavedna prepricanja, misli, obcutke, motive, Zelje in vrednote. Kot poudarja:
»Nasa Custva so pojmovno povezana z nasimi skrbmi v smislu, da so odzivi na stvari,
ki nas skrbijo.« (2015, str. 252). Torej, da bi vedeli ali je primerno cutiti nesreco ali
jezo, moramo razmisliti o razlogih zakaj vrednotimo situacijo kot nezadovoljivo ali
zaljivo, in to pomeni, da moramo v prvi vrsti odgovoriti na vprasanje, kdo smo, kaj
cenimo, zelimo in pricakujemo od drugih: “Povedati, ali je nekaj za doloceno osebo
bolece, zaljivo ali veselo, temelji na premislekih, ki so odvisni od tega, kdo ta oseba
je, z dolocenimi znacajskimi lastnostmi, skrbmi, naérti, ambicijami, strahovi,
ranljivostjo, odnosi z drugimi osebami itd.” (Kloosterboer 2015, str. 253)
Utemeljitev nasih lastnih custev ni odvisna le od vsebine ¢ustev, ampak tudi od tega,
kako je dano ¢ustvo povezano z nasimi preostalimi mentalnimi stanji. Svojih ¢ustev
ne spoznamo le tako, da pogledamo navzven (za kaj gre pri ¢ustvu), ampak tudi tako,
da pogledamo vase, k nasim drugim mentalnim stanjem (prepric¢anju, zeljam itd.).

Moranovo nacelo transparentnosti tako ne moremo aplicirati na ¢ustva.

Nasi obcutki srece, zalosti ali jeze so primerni v kolikor odmevajo s preostalimi vidiki
nase osebnosti — nasimi prepricanji, zeljami, cilji, vtednotami in predstavami, ki jih
imamo o sebi. To je obc¢utek primernosti, h kateremu tezi psihoterapija in se odraza
v tako imenovani afektivni teotiji prvoosebne avtoritete, kot sta jo nedavno predlagala
Strijbos in Jongepier (2018). Ta teorija temelji na osnovnem pravilu psihoterapije,
namre¢, da moramo ubesediti svoja custva in misli ter pozorno spremljati, kaj take
samoartikulacije ali samointerpretacije zbujajo v nas, v smislu, ali resonirajo s
preostalimi vidiki nase osebnosti. Kot Taylor Carman izrazi to idejo: »Kar je bistveno

ni to, da se odloc¢im, kako bi moral ¢utiti, ampak raje da razjasnim, kako se pocutim,



38 ANALIZA: ESTETIKA

tako da pustim svojim custvom, da se oblikujejo in najdejo glas v tem, kar govorim
in delam« (2003, str. 404). Z drugimi besedami, pridobitev samoinformacije morajo
biti "¢ustveno prepricljiva" in ne zgolj racionalno razumljena (Abend 2007, str.1437).
Samoinformacija mora biti afektivho dojeta, da bi imela terapevtski ucinek. Kot
piseta Strijbos in Jongepier, tukaj ni relevantna resnica o vsebini nasih obcutkov (kaj
naj cutim?), temvec¢ bolj kvaliteta ¢ustev: »¢e ugotovimo, da nov opis odzvanja z
nasimi Custvi in jih naredi bolj jasno opredeljene in determinirane, nam bo to dalo
razlog za prepricanje, da je ta novi opis natancnejsi od starega.« (2018, str. 50).
Cutimo, in ne le racionalno verjamemo, primernost dolocene samoartikulacije:
»Dovolj je, da izkusimo natancnost nasih novih opisov na podlagi tega, kar te besede
vzbudijo v nas.« (2018, str. 51) Dana interpretacija konstituira nase mentalno stanje
v kolikor se nam zdi ¢ustveno prepricljiva, v smislu, da je usklajena z nasimi lastnimi
vzorci obéutkov, misli in dejanj. Custveno prepricliivo (primerno) interpretacijo
prepoznamo po obcutku olaj§anja in vznemirjenja, ki ga povzrodi v nas — cutimo, da
so vsi vidiki nase izkus$nje koncno zdruzeni v celoti in smiselni. Rezultat je custveno
priznanje, popolno priznanje nasega mentalnega stanja. Po drugi strani pa Custveno
neprepricljiva (neprimerna) interpretacija nasih subjektivnih izkuSenj povzroca
obcutek nelagodja, tesnobe in nerazlocljivosti. To interpretacijo dozivljamo kot manj

smiselno in dezorganizirajoco (to je, afektivno zanikana interpretacija).

Vendar pa zgolj prvoosebna perspektiva na lastna mentalna stanja ni zadosten pogoj
za pridobitev terapevtskega samospoznanja, saj, kot piSeta Strijbos in Jongepier, »ko
poskusamo ugotoviti, kaj ¢utimo, zelimo ali verjamemo, ne moremo vedno zaupati
nasemu transparentnemu pogledu na svet« (2018, str. 51). Prvoosebna
(introspektivna) perspektiva je podvrzena epistemicni zmotljivosti in samoprevari
(na primer, oblikovanje zmotnih prepricanj o osebnostnih lastnostih, napacne
identificije motivov in vzrokov za svoja Custva, staliS¢a, odlocitve in dejanja, kot
poudarjajo Stevilne Studije v kognitivni znanosti).> Zdi se, da je introspekcija
epistemicno nezanesljiv vir samospoznanja zaradi obstoja razlicnih vidikov nasega
notranjega zivljenja, ki ostajajo zunaj nasega zavestnega uma in ki pomembno
vplivajo na nase kognitivne in Custvene izkusnje.® Glede na to, da se introspekcija
nanasa zgolj na zaznavanje nepostedno zavednih procesov in  tako nima

neposrednega dostopa do nezavednih procesov, lahko pogosto rezultira v

5 Za pregled teh studij glej Gertler (2011, str. 70-81).

¢Taideja se odraza v trenutni teoriji kognitivne znanosti o dveh razli¢nih sistemih obdelave informacij: nezavednem
sistemu (implicitni, impulzivni ali izkustveni sistem) in zavestnem sistemu (eksplicitni, racionalni ali refleksivni
sistem). Glej Evans (2008).



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 39

nepopolnih in napaénih samo-informacijah.” Introspekcija je prav tako kritizirana,
ker predvidoma vodi do tega, kar Jonathan Lear (2004), imenuje 'patologija
priznanja', namrec¢ h krepitvi raje kot preprecevanju neprilagodljivih mentalnih stanj.
Povedano na kratko, glede na to, da je prvoosebna perspektiva pogosto
determinirana  z  (introspektivno nevidnimi) neprilagodljivimi  implicitnimi
prepricanji, ki dolocajo, katere znacilnosti svoje osebnosti in sveta bomo izbrali in
organizirali skupaj, nam tako lahko preprecujejo prepoznavanje tistih lastnostnih
lastnosti in vidikov sveta, ki bi prispevali k bolj natancnejSemu samorazumevanju.
Na primer, ¢e ima posameznik implicitno prepricanje, da je svet poln izdaje (Learov
primer), potem bo to prepricanje vodilo posameznikovo pozornost na tiste
znacilnosti sveta, ki so v skladu s tem prepricanjem in spregledale tiste, ki niso, s
¢imer bo posledi¢no krepilo posamezniko implicitno prepric¢anje samo (da je svet

res poln izdaje).

Prvoosebno perspektivo je zato potrebno regulirati z zavzetjem tretjeosebne
perspektive do lastnih mentalnih stanj. Kot pravi Victoria McGeer, potrebno je
»videti sebe, kot vidimo druge — namre¢ kot empiri¢ne subjekte, katerih psiholoska
stanja se odzivajo na razli¢ne vplive, ki so ve¢inoma nevidni iz naivno egocentricnega
prvoosebnega vidika.« (2008, str.101). Cilj je torej, da se distanciramo od prvoosebne
perspektive, se zadrzimo pred priznavanjem lastnih mentalnih stanj in ponovno
ocenimo lastna nagnjenja. V tretjeosebni perspektivi zavzamemo stalisce gledalca do
lastnih mentalnih stanj, kjer pridobimo spoznanje o lastnih mentalnih stanjih
posredno, tako da jih izpeljemo iz opazovanja lastnega vedenja. Kot pise Daryl Bem,
zagovornik teotije samozaznavanja: "do mere do katere so notranji znaki Sibki,
dvoumni ali nerazumljivi, je posameznik funkcionalno v istem polozaju kot zunanji
opazovalec« (1972, str. 2). Glede na to, da neckatera nasa vedenja poganjajo
implicitna stalis¢a, motivi in druge psiholoske lastnosti, ki so introspektivno nevidna,
nam opazovanje lastnega vedenja lahko pomaga pridobiti boljsi vpogled v nasa
notranja stanja. Tretjeosebno pridobljen vpogled v psiholoske sile in impulze, ki
lezijo pod nasim neposrednim zavedanjem, je zato nujen za natancno izvajanje nase
agencijske avtoritete. Tretjeosebna perspektiva pa mora biti skrbno regulirana, da ne
vodi v samoodtujitev: namre¢ opazovanje lastnih obc¢utkov, prepri¢anj in Zelja, kot
da bi pripadali nekomu drugemu, vkljucuje dozivljanje lastnih mentalnih stanj kot

stanj, ki niso odvisna od nas samih, ampak so nekaj kar se nam preprosto pripetijo.

7 Za podrobnej$o analizo razli¢nih vrst napac¢nih samoinformacij pridobljenih s postopkom introspekcije, glej
Nisbett in Wilson (1977).



40 ANALIZA: ESTETIKA

Tretjeosebna perspektiva tako ne uposteva nasega zavedanja, da je Jaz, ki ga
opazujemo, nas in pomena, ki ga ima ta nacin samozavedanja za na$ samorazvoj
(Strijbos in Jongepier 2018, Moran 2001, str. 131-132, Fagle 2011, str. 41-67).

Moj cilj v nadaljevanju je pokazati, da nam lahko pripovedna umetnost omogoci
izkusnjo obeh perspektiv in nam tako ponudi edinstveno priloznost pridobitve
terapevtskega samospoznanja. Po mojem mnenju, pripovedna umetnost ponuja
razli¢ne nacine interpretacije lastnih subjektivnih izkusenj iz tretjeosebne perspektive
in nam tako pomaga pridobiti nove samoinformacije. Proces pridobivanja
samoinformacij pa ni arbitraren, temve¢ je vezan na nacelo prvoosebne avtoritete.
Glede na to, da pripovedna umetnost pogosto vzbuja intenzivne custvene reakcije v
nas (v kolikor prikazuje custveno nabite situacije), je teorija prvoosebne avtoritete,
ki je primerna za umetnost, afektivna teorija; to je, primernost samoinformacije je
potrjena z dejanjem custvenega priznanja. Trdim, da obcutimo primernosti ali
neprimernost samoinformacije skozi proces mentalne simulacije, to je predstavljanja
prikazanih dogodkov in izkusenj iz perspektive karakterjev. Umetniska dela lahko
povzrocijo poglobljeno in vpojno izkusnjo, ki vpliva na vse nase cute; daje nam
priloznost da za trenutek naselimo svet karaktetjev in empatiziramo z njimi. To nam
omogoca, da intenzivneje zacutimo primernost (ali neprimernost) pridobljene
samoinformacije. Preden nadaljujem s podrobno razlago svojega prikaza, se zelim

obrniti na pojem pripovedne umetnosti razumeljene kot pripovedne simulacije.
3 Pripovedne umetnine kot mentalne simulacije

Pripovedna umetniska dela so pogosto razumljena kot »simulacije jazov v
druzbenem svetu.” (Mar in Oatley, 2008, str. 173). Taksne pripovedne simulacije
imajo predvidoma dve znacilni lastnosti. Prvi¢, ponujajo nam priloznost, da se
postavimo v kozo fiktivnih karakterjev ter za trenutek naselimo njihove misli,
prepricanja, zelje in obcutke. Pripovedna simulacija tako spodbuja mentalno
simulacijo, to je, predstavljanje karakterjevih mentalnih stanj iz prvoosebne
perspektive. Drugi¢, ponujajo abstrakten in poenostavljen model izkusenj iz
resni¢nega zivljenja. Mar in Oatley tako definirata pripovedno simulacijo kot
»predstavitev ¢loveskih odnosov in njihovih izidov v zgos$ceni obliki.« (2008, str.
183) To pomeni, da pripovedne simulacije ne imitirajo neposredno nasih obic¢ajnih
izkustev, saj so le-ta prevec zapletena in podrobna, da bi jih lahko neposredno
predstavili v prostorsko in ¢asovno omejeni umetniski obliki; raje vkljucujejo le tista

dejstva, ki so pomembna za razumevanje pomena zgodbe in psiholoske situacije



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 41

karakterjev. Prav iz tega razloga uporablja pripovedna umetnost razlicne strategije in
tehnike za posredovanje informacij, ki jih ni mogoce eksplicitno podati, in tako
ponuja »razlage o tem, kaj se dogaja pod povrsjem, da ustvari opazno vedenje«. (Mar
in Oatley 2008, str. 176). Pripovedna umetniska dela ponujajo razlicne razlage ali
interpretacije upodobljene teme, glede na razlicne nacine izbire, specifikacije in
razporejanja elementov zgodbe v celoto. Da bi natancno videli, kako pripovedna
umetnost prispeva k interpretaciji upodobljene teme, si oglejmo film Michaela
Hanekeja Der siebente Kontinent (1989).

Film pripoveduje zgodbo o avstrijski druzini in njihovem poskusu ubega pred
obcutkom custvene in druzbene izoliranosti v sodobnem svetu tako, da se odlocijo
narediti samomor. Film tezi k prikazovanju mentalnega stanja praznine in
depersonalizacije, ki spremlja vsakdanje zivljenje te druzine preko representacije
objektov, raje kot subjektov. Tako na primer v uvodni segmentaciji filma, ne vidimo
obrazov karakterjev, temvec le fragmentirane in izolirane posnetke njihovih rok, ki
ugasajo budilko, odgrnjajo zavese, zavezujejo vezalke cevljev, kuhajo kavo,
pripravljajo zajtrk. S filmsko tehniko, ki poudatja stanje ujetosti v vsakodnevne
rutine, Hanekeju uspe dati zaznavno obliko obcutku izpraznjenosti lastne eksistence
in nam s tem ponuditi redko priloznost, da prepoznamo dolocena mentalna stanja,
custva in ideje, ki jih ni mogoce neposredno predstaviti. Film ponuja enega izmed
moznih nac¢inov razumevanja izkusnje custvene praznine in odtujenosti. Pomen te
izkusnje se razkrije s skrbno izbiro in specitikacijo dolocenih vidikov te izkusnje -
obcutek ujetosti v vsakodnevno rutino, ki je izrazen s prikazom mehansko
opravljenih vsakodnevnih opravil; ideja depersonalizacije in izguba komunikacije kot
je predstavljena preko pripovedi, ki poudarja monotonijo vsakodnevnega zivljenja
karakterjev in njihovo neosebno verbalno izmenjavo; ter kako ti ob¢utki posledi¢no
vodijo do njihovega dozivljanja obupa in jeze nad svetom, kar je lepo izrazeno s
predstavo karakterjev in njihovim sistemati¢nim unicevanjem lastnega imetja in

nazadnje njthova odlo¢itev, da ubezijo temu obcutku ujetosti z dejanjem samomora.

Hanekejev film prikazuje eno izmed moznih oblik, ki jo ideja custvene praznine in
odtujenosti lahko zavzame, vendar obstaja veliko drugih moznih nacinov
interpretacije te ideje. Na primer, slika Edvarda Muncha, Veder na ulici Kar! Johana
(1892) izraza idejo custvene izolacije in odtujenosti tako, da prikazuje mnozico, med
seboj locenih in izoliranih ljudi z nejasnimi obraznimi potezami. S poudarjanjem
izkusnje anonimnosti, izolacije in izgube samozavedanja, Munchovo umetnisko delo

dodaja Se en pomen, ki jo ideja odtujenosti lahko ima za nas. Medtem ko oba Haneke



42 ANALIZA: ESTETIKA

in Munch instancirata isto idejo odtujenosti in Custvene izolacije, izrazata drugacen

pomen izkusnje odtujenosti.

Hanekejev film lepo ilustrira na kaksen nacin lahko pripovedna umetnost omogoca
dvojno (prvo- in tretjeosebno) perspektivo na fiktivne karakterje.® Po eni strani film
ponuja konkretno in zivo vizijo psiholoske situacije karakterjev, kar nam omogoca,
da si predstavljamo njihovo situacijo iz prvoosebne perspektive. V filmu vidimo svet
karakterjev skozi njihove o¢i, ko postanejo Custveno neobcutljivi, apati¢ni in obupani
do te mere, da se odlocijo vzeti svoje zivljenje. To ustvari globoko obcuteno izkustvo
simulacije njihovih ¢ustvenih stanj, ki nam daje prvoosebno informacijo o njihovih
notranjih izkusnjah. Po drugi strani pa film prav tako ponuja priloznost, da
pridobimo tretjeosebni vpogled na prikazane dogodke in karakterje, kar je ucinek
dosezen s formalnimi in slogovnimi lastnostmi dela. Na primer, posnetki karakterjev,
ki mehansko opravljajo svoje dnevne rutine in ki izkljucujejo njihove obraze, ali dolgi
kadri, ki prikazujejo sistematicno unicevanje vsega njihovega imetja, nam dajo
informacije o psiholoskih vidikih, ki sestavljajo ozadje njihove custvene izkusnje. Na
primer, da se njihovo obcutje ¢ustvene izolacije nahaja prav v tem kako interpretirajo
lastne dnevne rutine in materialne dobrine, in sicer kot nekaj, v kar so ujeti ali zaprti.
Film tako ponuja dodatno informacijo o vzrocni povezavi med custvi karakterjev in
njihovim psiholoskim stanjem, kar nam pomaga razumeti destruktivna dejanja, ki jih
na koncu izvedejo. Z razlago psiholoskih in custvenih vidikov karakterjev, nas film
povabi k oblikovanju drugac¢nega odnosa z njimi, v katerem nismo zgolj udelezenci
njihove zgodbe — to je, dozivljamo njihovo mentalno zivljenje skozi njihove oci
(prvoosebna perspektiva )—ampak tudi zunanji opazovalci njihovih vzorcev misli,
obcutkov in dejanj (tretjcosebna perspektiva). Dozivljanje prvoosebne in
tretjeosebne perspektive, ki se med pripovedno simulacijo nenchno izmenjuje, nam
daje priloznost, da pridobimo celovitejse razumevanje karakterjev in njihove

psiholoske situacije.”

Pripovedna umetnost pa nam ne ponuja le priloznost, da zavzamemo dvojno
perspektivo na karakterje in njihove situacijske vidike kot so prikazane v zgodbi,

ampak posledi¢no tudi na lastno psiholosko situacijo. To je, pripovedna umetnost

8V filozofski estetiki je razlikovanje med prvo- in tretjeosebno perspektivo na karakterje znano tudi kot razlikovanje
med notranjo in zunanjo perspektivo. Glej Lamarque (1996, str. 135-49), Cutrrie (2010, str. 49-63) in Clifton (2016).
9 Za podoben pogled, glej Amy Coplan (2004), ki prav tako trdi da pripovedna simulacija istocasno vkljucuje
prvoosebno empaticno perspektivo na prikazane karakterje kot tretjeosebno petspektivo, pri kateri opazujemo
izkusnje karakterjev od zunaj.



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 43

hkrati sproza refleksijo na nase lastne izkusnje in osebne lastnosti. Razlaga tega
fenomena, kot ga bom podrobneje prikazala v nadaljevanju, lezi v naravi nasih
custvenih odzivov na pripovedna umetniska dela, ki odsevajo delovanje nasih custev

na splosno.
4 Terapevtsko samospoznanje skozi umetnost

Kot smo ze omenili, nasa Custva odrazajo obcutek pomembnosti in vrednosti, ki ga
pripisujemo neemu ali nekomu in ki je zakoreninjeno v nasih osebnostnih
lastnostih. Vsako custvo, ki ga dozivljamo, vkljucuje obcutek nasih osebnih
zivljenjskih skrbi: kaj nam je pomembno in za kar nas skrbi glede na nase osebne
znacilnosti, to je nase zelje, cilje, potrebe in prepricanja, ki jih imamo o sebi in o
svetu, v katerem zivimo (Nussbaum 2004, Robinson 2005, Helm 2009). Osebne
zivljenjske skrbi (obcutek pomembnosti, ki ga pripisujemo ne¢emu ali nekomu) se
razlikujejo od osebe do osebe glede na razlicne osebne znacilnosti; torej isto dejanje,
situacija ali dogodek ne bo vplival na vse nas na enak nacin. Na primer, nekateri od
nas smo ponosni na poklicni uspeh, ker tezimo k dosezkom. Medtem ko drugi, ki
nimajo podobnih tezenj, ne bodo ¢utili ponos nad lastnimi dosezki na enak nacin.
Podobno, nekateri izmed nas obcutimo ponizanje nad verbalno zalitvijo, ker imamo
potrebo po tem, da nas drugi vidijo v pozitivai lu¢i. Medtem ko drugi, ki jim ni mar

za mnenja okolice, take zalitve ne motijo.

Nasi ¢ustveni odzivi na umetniske pripovedi so podvrzeni istim zakonom kot Custva,
ki jih dozivljamo v resnicnem zivljenju. Ta ideja izhaja neposredno iz teorije
Custvenega realizma, ki trdi, da dozivljamo resni¢na in pristna custva, ko se
ukvarjamo s fikcijo.!? To pomeni, da je nas nacin ¢ustvovanja s fiktivnimi dogodki
in karakterji odvisen od nasih lastnih Zivljenjskih skrbi. Kot pise Kendall Walton, c¢e
dozivljamo stisko pri simulaciji jamarske odprave, je to zato, ker imamo
klavstrofobi¢ne dispozicije (1997, str. 39-40). Jenefer Robinson navaja podobno v
svoji razpravi o Custveni vpletenosti v literarne karakterje: »jasno je, da ne bom
dozivela noben custveni odziv na roman, razen ¢e ¢utim, da so moji lastni interesi,
cilii in zelje nekako na kocki« (2005, str. 114). To pomeni, da ¢utimo strahove,
agonijo in odtujenost karakterjev, ker dojemamo (zavestno ali podzavestno)
prikazano situacijo kot pomembno za nase lastno Zivljenje. Nasa psiholoska

sorodnost s karakterji nam omogoca, da ¢utimo, kar cutijo oni. Kot Lazarus in

10 Glavni zagovornik tega stalisca je Gaut (2007, str. 203-20).



44 ANALIZA: ESTETIKA

Lazarus jedrnato poudarjata: »Ce njihova stiska ne bi bila podobna nasi, potem se ne
bi odzvali.« (1996, str. 131). Tako na primer, ne moremo vsi empatizirati z glavnim
junakom filma Into the Wild (2007), ki pripoveduje zgodbo o Christopherju
McCandlessu (upodablja ga Emile Hirsch), ki se odlo¢i zapustiti vse svoje imetje in
odpotovati na Aljasko, da bi Zivel v samoti z divjo naravo. Nekdo, ki nikoli ni obcutil
mocnega hrepenenja po svobodi, samoodkrivanju in odmiku od ¢lovestva, si bo
morda tezko predstavljal McCandlessovo stanje duha in razumel njegovo vedenje.
Nasa sposobnost, da miselno simuliramo psiholoska stanja karakterjev temelji na
nasem prepoznavanju psiholoske podobnosti z njimi.!! To kaze, da se pripovedna
umetnost neposredno dotika nasega lastnega Custvenega in psiholoskega sistema.
Kako se custveno odzivamo na karakterje in dogodke prikazane v pripovednih delih,
predstavlja edinstven nacin dostopa do celotne domene nasih osebnih Zivljenjskih
skrbi, ki so pogosto neprepoznavni iz nase strani. Na primer, pogosto se zgodi, da
obcutimo custvo kot je strah ali brezup, vendar ne moremo v celoti artikulirati in
razumeti, kaj je v dani situaciji grozece ali brezupno. Medtem ko se lahko
introspektivno zavedamo lastne notranje izkusnje, pa ni nujno da se popolnoma
zavedamo razliénih psiholoskih vidikov, ki sestavljajo ozadje taksne izkusnje.
Pripovedna umetnost pa vendarle lahko naredi te psiholoske vidike vidne in s tem

na voljo nasemu spoznanju.

Kot je bilo Ze omenjeno, pripovedna umetnost deluje kot simulacija karakterjevih
izkusenj in dejanj v zgos$ceni obliki. Z drugimi besedami, pripovedna umetnost
predstavlja verigo dogodkov v nepretrgani in celoviti obliki, pri ¢emer poudarja
psiholoske vidike, ki sestavljajo ozadje karakterjevih ¢ustvenih izkusenj (to je, kako
je prikazana situacija pomembna za karakterjeve namene, aspiracije, prepricanja in
zelja) in nam s tem naredi te izkusnje in dejanja bolj razumljiva.!? Formalne in
slogovne lastnosti pripovedne umetnosti nam dajejo priloznost, da opazujemo
izkusnje karakterjev iz tretjeosebne perspektive in nam tako pomagajo dojeti pomen
njihovih izkusenj v SirSem kontekstu njihovega mentalnega Zivljenja. V kolikor pa je
custvena in psiholoska sorodnost s karakterji potrebna za naso sposobnost, da
miselno simuliramo z njihovimi Custvenimi izku$njami, to nakazuje, da lahko
pripovedna umetnost prav tako pripomore k razumevanju nasih lastnih Custvenih
izkuSenj. Z drugimi besedami, Ce se nasa lastna Custvena ocena upodobljene situacije

do neke mere ujema z ocenami karakterjev (to pomeni, da dozivljamo enake ali

' Na to idejo opozarjajo stevilne raziskave, ki kazejo, da zaznavanje ¢ustvenih in psiholoskih podobnosti (ali razlik)
s karaktetji olaj$a (ali ovira) aktivacijo mentalne simulacije. Glej Green (2004) in Hakemulder (2000, str. 70-3).
12'To je vrednost narativne simulacije, kot jo poudarja Schwan (2013).



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 45

podobne Custvene reakcije na upodobljene dogodke kot karakteriji), potem lahko
pripovedna umetnost, s tem, ko ponuja interpretacijo karakterjevih izkusenj, prav
tako pomaga razjasniti nase lastne ¢ustvene izkusnje. Pripovedna umetnost nam tako
ponuja priloznost, da pridobimo tretjeosebni vpogled na lastna mentalna stanja, s
pomodjo katerega lahko prepoznamo in preucimo doloc¢ene vidike nasih osebnih
izkusenj, ki pogosto ostanejo neopazeni iz zgolj fenomenoloske prvoosebne
perspektive. Kot navaja H. W. Johnstone, da bi se zavedali dolo¢enih vidikov
lastnega mentalnega stanja, je potrebno vstaviti dolo¢eno distanco med nami samimi
in na$im mentalnim stanje, saj "pti popolni potopljenosti v izkusnjo ni obcéutka
lastnistva" (1970, str. 106). Samospoznanje zahteva dialoski odnos in umetniska
upodobitev obc¢utkov, idej, vrednot in prepricanj, je tista, ki odpira tak§en dialog med
nami, nasimi subjektivnimi izkusnjami (recimo, kako mi sami obcutimo custveno
izolacijo) in specificno interpretacijo taksne izkusnje (recimo, kako Hanekejev film
predstavlja idejo custvene izolacije). Dialog poveca distanco med nasim subjektivnim
stanjem in objektivno vizijo tega mentalnega stanja skozi katerega se lahko razkrije
nasa lastna perspektiva. Tako kot, na primer, nam lahko opazovanje lastne telesne
podobe v ogledalu daje informacijo o nasem telesu, ki je ne moremo pridobiti zgolj
s fenomenolosko izkusnjo nasega telesa, nam lahko tudi opazovanje nase lastne
subjektivne izku$nje iz tretjeosebne perspektive daje informacije o nasih lastnih

izkusnjah, ki jih je nemogoce pridobiti s prvoosebno perspektivo.

Tukaj zelim ponovno poudariti, da pripovedna umetnost kot miselna simulacija
spodbuja samospoznanje, ne zato, ker odseva nasa lastna zivljenja, temve¢ zaradi
nacina predstavitve karakterjev in njihovih situacijskih vidikov. To je znacilna
estetska kvaliteta umetnine, saj zahteva umetnikovo izbiro posebnih formalnih
znacilnosti, skozi katere je vsebina zgodbe predstavljena. Torej, umetniska dela
spodbujajo samospoznanje prav zato, ker so bistveno drugacna od pripovedi iz
resni¢nega zivljenja. Umetniska dela, kot piSe Peter Lamarque, so neprozorna:
“Namesto da bi domnevali, da so pripovedni opisi okno, skozi katerega se opazuje
neodvisno obstojeci (izmisljeni) svet, z implikacijo, da bi isti svet lahko predstavili
(in s tem opazovali) na druge nacine, iz razlicnih perspektiv, moramo sprejeti, da ne
obstaja tako pregledno steklo — samo neprozorno steklo, tako reko¢ poslikano s
figurami, ki se ne vidijo skozi, ampak v steklu.« (2014, str. 3) Umetniske pripovedi
ne predstavljajo karakterje in njihove situacijske vidike transparentno, kot na primer
fotografija predstavlja predmet; raje, identiteta karakterjev je sama dolocena z
nac¢inom ali obliko njihove predstavitve in ki odraza avtorjevo stalisce ali razmisljanje

o psiholoskem in ¢ustvenem stanju karakterjev. Vsaka opisna podrobnost je skrbno



46 ANALIZA: ESTETIKA

ustvarjena, izbrana in vzro¢no povezana z namenom zagotavljanja tematske
koherentnosti, skozi katero avtor ponuja svojo razlago prikazanih dogodkov. Prav
skozi optiko avtorjevega zornega kota lahko razumemo fiktivni svet, opisan v vsebini
dela: »Literarna dela so fino obdelane umetniske strukture, ki dajejo posebno vrsto
notranje povezanosti. Sozvocje predmeta in teme [...] je samo po sebi cilj na nacin,
ki ga ni mogoce uporabiti za pripovedi, ki imajo nadaljnje namene opisovanja in
razlaganja zivljenj realnih posameznikov« (Lamarque 2014, str. 80). Sami sebe
obicajno ne dozivljamo na pripovedni nacin, to je, kot da smo karaktetji v zgodbi, ki
jo pripovedujemo o sebi.!? In tudi v redkih primerih, ko to po¢nemo, kot na primer,
ko pripovedujemo o dolocenih dogodkih na pripoveden nacin ali v trenutkih
samorefleksije — namen tovrstnih resni¢nih pripovedi je v prvi vrsti posredovanje
tocnosti informacij in ne iskanje sozvocje med dogodki in temo. Formalna struktura,
ki je dana zaporedju dogodkov v pripovednih umetniskih delih sluzi namenu
zagotavljanja skladnosti in enotnosti med pripovedni dogodki in temo dela. Zato
umetniske pripovedi i$¢ejo vzro¢no povezavo med mislimi, ¢ustvi in dejanji z
namenom zagotavljanja neke vrste sinteze elementov ¢loveskega sveta, ki so sicer na
videz videti nepovezani. David Carr lepo ujame to idejo ko pise da pripovedna
umetnost ne imitira cloveski svet, ampak ga raje »na novo opisuje« (1986, str. 120).
Prav taksno preoblikovanje cloveskega sveta, v smislu poudarjanja vzroc¢nih,
razlagalnih in inferencialnih odnosov med razli¢nimi mentalnimi vidiki, je tisto, kar
omogoca umetniskim delam, da sluzijo kot vir samospoznanja. Navsezadnje, kot
Marta Nussbaum trdi, nase custvene izkusnje imajo pripovedno strukturo in osebno
zgodovino, in torej, da bi razumeli lastne ¢ustvene odzive moramo to strukturo vzeti
v obzir — odnos med nasimi osebnimi prepricanji o svetu, osebnimi zivljenjskimi
vrednotami in ¢ustvi (2001, str. 236). Z uporabo bogate pripovedne in formalne
strukture, kot je ustvarjanje vidne ¢asovne in vzro¢ne povezava med Custvi, mislimi
in osebnimi zivljenjskih skrbi, nam umetniska dela lahko posredujejo informacije o
zgodovini custev, ki je drugace ne bi mogli pridobiti. Pripovedna umetnost ponuja
razlicne exploracije posameznikovih custvenih zgodovin v luci katerih lahko
razumemo in dojamemo lastna custvena dozivetja. Umetniska dela nas vabijo da
'preizkusimo’ razlicne interpretativne perspektive na doloceno ¢ustveno izkusnjo in

'testiramo' kako ta izkusnja resonira z naso lastno custveno zgodovino.

13 Za idejo, da se v vsakdanjem zivljenju ne dozivljamo v pripovedni obliki, glej tudi Strawson (2004) in Vice (2003).
Oba avtorja kritizirata idejo, da dozivljanje lastnega Zivljenja v pripovedni obliki spodbuja samorazumevanje. V
nasprotju s tem trdita, da ima videnje samega sebe v pripovedni obliki skodljive uc¢inke na lastno samozavedanje,
saj lahko vodi v samoprevaro in konfabulacije, glede na to da vsako pripovedovanje lastnih preteklih izkusenj in
dogodkov nujno ustvarja spremembo teh izkusenj. Umetno vsiljevanje dolocene strukture v nase Zivljenjske
dogodke lahko vodi v dehumanizacijo in neavtenticnost.



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 47

Na primer, Hanekejev film ponuja specificno interpretacijo subjektivne izkusnje
Custvene izolacije in odtujenosti, namre¢, kot obcutek ujetosti v Zivljenje
vsakodnevnih rutin. S specificiranjem obcutka cCustvene izolacije kot ujetosti v
dnevno rutino nam film ponudi bolj prefinjen kognitivni besednjak, s pomocjo
katerega lahko dojamemo notranje obcutje karakterjev. V kolikor pa nam uspe, da si
predstavljamo karakterjevo ¢ustveno izkusnjo odtujenosti kot svojo lastno, potem
to nakazuje, da film prav tako omogoca tretjeosebno perspektivo na nasa lastna
mentalna stanja, s ¢imer nam omogoca, da ovrednotimo pomen nasih obcutkov
Custvene izolacije v SirSem kontekstu nasega Zivljenja in tako jasneje vidimo

povezavo med naso posebno Custveno izkusnjo in drugimi mentalnimi vidiki.

Tretjeosebno pridobljena informacija, ki jo pridobimo iz umetniskega dela, pa ne
ostane nepreverjena iz strani nase prvoosebne perspektive. Namre¢, interpretacijo,
ki jo ponuja umetnisko delo, ne sprejemamo slepo; raje jo »preizkusimo« in
preverimo, kako dobro se ujema z nasimi lastnimi izku$njami. Preizkusanje
primernosti interpretacije poteka skozi sam proces mentalne simulacije. Ko miselno
simuliramo mentalna stanja in izkusnje karakterjev, hkrati tudi testiramo simulirani
obcutek glede na naso lastno obcutje Custvene izolacije. Ta postopek ni nameren; je
nekaj, kar se pojavi spontano skozi mentalno simulacijo. Ko miselno simuliramo
karakterjeve izkusnje, ne izgubimo lastnega locenega obcutka sebe, ampak e vedno
ohranjamo distanco med lastno osebno identiteto in psiholoskimi vidiki karakterjev.
Amy Coplan opisuje ta vidik miselne simulacije kot » jaz-drugi diferenciacija«, ki
»bralcu omogoca, da simultano simulira psiholoska stanja karakterjev in izkusi svoja
locena psiholoska stanja.« (2004, str. 148) Mentalna simulacija nam omogoca, da
testiramo simulirano mentalno stanja karakterjev glede na lastne osebnostne
znacilnostl in pri tem zacutiti primernost ali neprimernost dane interpretacije za
lastno ob¢uteno izkusnjo. Ce dana interpretacija ¢ustveno resonira z naso lastno
izkusnjo v smislu, da omogoca bolj jasno, determinirano in razumljivo videnje te
izkusnje, potem imamo dober razlog za verjetje, da dana interpretacija primerno
opisuje naso lastno izkusnjo. Z drugimi besedami, izvajamo afektivno prvoosebno
avtoriteto nad informacijami, ki jih pridobimo iz pripovednega dela. Na$ lastni
obcutek primernosti sluzi kot merilo pravilnosti informacije. Odlo¢itev o tem, ali se
dana interpretacija ujema z nasim lastnim psiholoskim stanjem je odvisna od nas in
nasega obcutka primernosti. Kot Zze omenjeno, bo taksna afektivho priznana

interpretacija imela spreminjajo¢ ucinek na naravo izkusnje same.



48 ANALIZA: ESTETIKA

Na primer, ¢e med miselno simulacijo Hanekevega filma vidimo ali ¢utimo, da se
interpretacija Custvene izolacije kot obcutka ujetosti v zivljenje vsakodnevnih rutin
ujema z nas$im lastnim obcutjem custvene izolacije, potem bo ta interpretacija
modificirala (refinirala) nase obcutje. Identifikacija nase lastne izkusnje custvene
izolacije kot ujetosti v vsakodnevne rutine bo rezultirala v prestrukturiranju izkusnje
tako, da se le-ta ujema z nacelom ujetosti, torej z novo identificiranim prepricanjem,
da je to, kar ¢utimo obcutek ujetosti. Medtem ko smo pred to identifikacijo cutili le
nejasen obcutek ¢ustvene izolacije, nepomembnosti in odmaknjenosti od sveta, zdaj,
ko sprejmemo novo interpretacijo, kar ¢utimo bolj akutno in ostro je obcutek
zaprtosti in omejenosti z vsakdanjimi rutinami. Nas$ lastni obcutek ¢ustvene izolacije
se spremeni (postane prefinjen in specificiran) s sprejetjem nove in bolj izpopolnjene

interpretacije.

Poleg tega, ko prepoznamo svoj osebni obcutek ¢ustvene izolacije v konkretnejsem
in s situacijsko povezanim obcutkom ujetosti v vsakodnevne rutine, prav tako
pridobimo priloznost nadaljnjega vpogleda v druge vidike nasega dozivljanja, kot
tudi boljSe razumevanje situacijskih vidikov s katerimi se soocamo. Ko nam
pripovedna umetnost ponudi primernejSo predstavitev nase lastne psiholoske
situacije, nam prav tako pomaga odkriti nepriznane vidike nase osebnosti— kaj si
resnicno zelimo, kaj nas motivira in kaj cenimo. Tako obcutek ujetosti v
vsakodnevne rutine lahko izkusijo le tisti izmed nas s potrebo po agenciji in nadzoru
v lastnem zivljenju. Prepoznavanje nasih resni¢nih prepricanj, obcutkov, Zelja,
interesov in ciljev odpira nove poglede na lastne situacijske in interpretativne vidike
in s tem nove moznosti vedenja. Ko enkrat razumemo lastna mentalna stanja, potem
ne moremo ve¢ razmisljati o sebi kot o pasivnih in nemoc¢nih nosilcih teh mentalnih
stanj. Samospoznanje nam daje sposobnost zavedanja samih sebe kot avtorje lastnih
mentalnih stanj in da kot taki imamo sposobnost nadzora in spreminjanja teh stanj
samih.!* Prvoosebno reflektirana mentalna stanja spremenijo naravo teh mentalnih
stanj samih in imajo osvobajajo¢ ucinek na naso osebnost in vedenje, saj nam

dovolijjo, da prepoznamo razlicne moznosti za svoja dejanja.

Pomembno pa je poudariti, da vse pripovedne umetnine ne sluzijo kot vir
terapevtskega samospoznanja, saj nam vse ne dajejo priloznosti, da zavzamemo
prvoosebno  perspektivo na psiholosko situacijo karakterjev. Nezmoznost

simuliranja karakterjevih psiholoskih in custvenih stanj je pogosto posledica

14To je vrednost samospoznanja kot jo podpira Hampshire (1982).



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 49

neuspeha nase lastne domisljije. Kot je bilo poudatjeno, kar omogoc¢a mentalno
simulacijo je zaznavanje ¢ustvene in psiholoske podobnosti s karakterji. Po drugi
strani, pa zaznavanje razlik s karakterji ovira ta proces. Tezko si je predstavljati
staliSca karakterjev, katerth mentalna stanja in izkusnje se bistveno razlikujejo od
nasih. Pogosto nam ne uspe aktivirati mentalne simulacije, ko smo soocent z deli, ki
prikazujejo grozljive in travmaticne izkusnje. Neuspeh domisljije je v tem primeru
posledica nase nepripravljenosti, da simuliramo misli in izkusnje, ki so nam
preprosto pretezke za obvladovati in ki presegajo podrodje nasih osebnih izkusen;.
Vcasih nam ne uspe miselno simulirati prikazanih dogodkov, ne zato, ker so ti
dogodki prevec¢ oddaljeni od nasih osebnih izkusenj, ampak zato, ker so nam prevec
znani. Kot poudarja Rachel Cooper, pogosto imamo tezave s simulacijo travmati¢nih
dogodkov, ki nas spominjajo na lastne travmaticne izkusnje, saj je tak$na simulacija
za nas preprosto preve¢ vznemitjajoca in neprijetna (2014, str. 75) Nekdo, ki je bil
na primer travmatiziran zaradi vojne, ima lahko tezave s simulacijo grozot boja, kot
je prikazan v filmu Oliverja Stona, Platoon (1986). Ce pa ne moremo aktivirati miselne
simulacije in s tem izkusiti prvoosebno perspektivo karakterjev, potem nam prav
tako ne uspe pridobiti prvoosebne perspektive na nasa lastna mentalna stanja. Z
drugimi besedami, ne uspe nam aktivirati afektivne prvoosebne avtoritete in tako
oceniti primernost (ali neprimernost) podane interpretacije za lastno izkusnjo, ki je

nujna za pridobitev terapevtskega samospoznanja.

Obstaja pa Se en scenarij, v katerem nam ne uspe pridobiti terapevtskega
samospoznanja kljub nasi uspesni mentalni simulaciji karakterjevih izkusenj. To se
zgodi, ko simulirana ¢ustvena izkusnja karakterjev ni v skladu z naso lastno ¢ustveno
izkusnjo. Na primer, film Lars von Trierja, Antichrist (2009) pripoveduje zgodbo o
paru, ki se umakne v oddaljeno koco v gozdu, da bi prebolel izgubo ljubljenega
otroka. Zgodba o izgubi in Zalosti je poznana skorajda vsem nam in tako si lahko
brez tezav predstavljamo prikazane dogodke iz perspektive Zenskega karakterja, ki
dozivlja globoko psihi¢no trpljenje in paralizirajo¢e obcutke zalosti in krivde. Toda
ko zgodba napreduje in razkrije pomen izkusnje zalosti, ki izvira iz karakterjevih
prepricanj o zenski naravi kot inherentno zlobni, se tezje osebno povezemo s to
izkus$njo. Zdi se, da je interpretacija zalosti, ki je povezana z idejami zla in mizoginije,
prevec tuja nadi lastni izku$nji Zalosti. Simulirana izkusnja Zalosti tako ne uspe
custveno resonirati z nasimi lastnimi mentalnimi stanji in izkusnjami. Vidimo ali
¢utimo, da se umetniska interpretacija ne ujema z naso lastno izkusnjo Zzalosti, saj
prinasa manj smisla in razumljivosti v nase mentalno staje. Tukaj imamo primer

afektivno zanikane interpretacije. Ceprav je tak$na interpretacija rezultat nasega



50 ANALIZA: ESTETIKA

uspesnega izvajanja afektivhe prvoosebne avtoritete, pa ne povzro¢i nobene
modifikacije nase samopodobe, temve¢ le odpravi obcutek izkusnje, ki za nas ne
drzi. Custveno zanikana interpretacija sicer zagotavlja potencialno koristne
samoinformacije (daje nam znanje o tem kar nasa izkusnja ni), vendar pa ne spodbuja

samospremembe in tako ne sluzi kot vir terapevtskega samospoznanja.

Ce povzamemo, moj cilj v tem prispevku je bil osmisliti idejo, da lahko pripovedna
umetnost spodbuja vrsto samospoznanja, ki vodi v samospremembo, to je
terapevtsko samospoznanje. Trdila sem, da nam pripovedna umetnost daje
edinstveno priloznost, da sprejmemo dvojno perspektivo o sebi, kar nam omogoca,
da (i) v celoti priznamo lastno ¢ustveno izkusnjo iz prvoosebne perspektive in (i)
prepoznamo pomen nase izkusnje kot se pojavlja v povezavi z nasimi osebnimi
lastnostmi in zivljenjskimi skrbmi (perspektiva tretje osebe). Skladno s tem,
pripovedna umetnost krepi nase samoraziskovanje, saj nam daje moznost, da se
obrnemo vase in razmislimo o vsebini lastnih subjektivnih izkusenj. Vkljucuje nas v
kognitivni proces prepoznavanja lastnih osebnih znacilnosti, preizkusanja nasih
custvenih, socialnih in intelektualnih vzorcev ter prepoznavanja neustreznosti v

mislih, ki jih pripisujemo svojemu zivljenju in izkusnjam sebe in drugih.

Literatura

Abend, S.M. (2007). »Therapeutic Action in Modern Conflict Theory«. Psychoanalytic Quarterly, 76, stt.
1417-1442.

Bem, D. J. (1972). »Self-perception theory«. V L. Berkowitz (ur.), Advances in Experimental Social
Psychology 6. New York: Academic, str 1-62.

Bell, D. in A. Leite (2016). »Experiential self-understanding.« The International Journal of Psychoanalysis,
97, str. 305-332.

Bilgrami, A. (20006). Se)f-Knowledge and Resentment. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Carman, T. (2003). »First Persons: On Richard Moran's Authority and Estrangement.« 4z
Interdisciplinary Journal of Philosophy, 46 (3), str. 395-408.

Carroll, N. (2002). »The Wheel of Virtue: Art, Literature, and Moral Knowledge«. The Journal of
Aesthetics and Art Criticism, 60 (1), str. 3-26.

Carr, D. (1986). »Narrative and the Real World: An Argument for Continuity«. History and Theory, 25
(2), str. 117-131.

Clifton, S. (2016). »A Notorious Example of Failed Mindreading: Dramatic Irony and the Moral and
Epistemic Value of Art«. The Journal of Aesthetic Education, 50 (3), str. 73-90.

Cooper, R. (2014). Psychiatry and Philosophy of Science. New York: Routledge.

Coplan, A. (2004). »Empathic Engagement with Narrative Fictions«. The Journal of Aesthetics and Art
Criticism, 62 (2), str. 141-152.

Currie, G. (1995). »The Moral Psychology of Fiction«. Australian Journal of Philosephy, 73 (2), str. 250-
259.

Currie, G. (2010). Narrators & Narrators: A Philosophy of Stories. Oxford: Oxford University Press.



M. Kiiplen: Pripovedna umetnost in terapevtsko samospognanje 51

Eagle, M. N. (2011). »Classical theory, the Enlightenment Vision, and Contemporaty Psychoanalysis«.
V M. J. Diamond and C. Christian (urd.), The Second Century of Psychoanalysis: Evolving Perspectives
on Therapeutic Action. London: Karnac Books, str. 41-67.

Evans, J. S. B.T. (2008). »Dual-Processing Accounts of Reasoning, Judgment, and Social Cognition«.
Apnnnal Review of Psychology, 59, str. 255-278.

Finkelstein, D. H. (2003). Expression and the inner. Cambridge: Harvard University Press.

Gaut, B. (2007). Art, Emotion and Ethics. Oxford: Oxford University Press.

Gendlin, E. T. (1964). »A theory of personality change«. V P. Worchel in D. Byrne (urd.), Personality
Change. New York: John Wiley & Sons, str. 100-148,

Gertler, B. (2011). Se/f-knowledge. New York: Routledge.

Green, M. C. (2004). »Transportation Into Narrative Worlds: The Role of Prior Knowledge and
Perceived Realism«. Discourse Processes: A Multidisciplinary Journal, 38 (2), str. 247-266.

Hakemulder, J. (2000). The Moral Laboratory: Experiments examining the effects of reading literature on social
perception and moral self-concept. Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company.

Hampshire, S. (1982). Thought and Action. Notre Dame: University of Notre Dame.

Helm, B. W. (2009). »Emotions as Evaluative Feelings«. Enotion Review, 1 (3), str. 248—255.

Johnstone, H.Y. (1970). The Problem of the Self. Pennsylvania: Pennsylvania State University Press.

Jopling, D. A. (2000). Se/f-knowiedge and the Self. New York/London: Routledge.

Kieran, M. (1996). »Art, Imagination, and the Cultivation of Morals«. The Journal of Aesthetics and
Art Criticism, 45 (4), str. 337-351.

Kloosterboer, N. (2015). »Transparent emotions? A critical analysis of Moran's transpatency claim«.
Phitosophical Explorations, 18 (2), str. 246-258.

Lamarque, P. (1996). Fictional Points of 1iew. New York: Cornell University Press.

Lamarque, P. (2014). The Opacity of Narrative. London: Rowman and Littlefield.

Lazarus, R. S. in B. N. Lazarus (1996). Passion and Reason: Making Sense of Our Emotions. Oxford:
Oxford University Press.

Lear, ]. (2004). »Avowal and Unfreedom«. Philosophy and Phenomenological Research, LXIX (2), str. 448-
454,

Leite, A. (2018). »Changing One's Mind: Self-Conscious Belief and Rational Endorsement.« Philosophy
and Phenomenological research, 97 (1), str. 150-171. Mar, R. A. and K. Oatley (2008). »The
Function of Fiction is the Abstraction and Simulation of Social Experience«. Perspectives on
Psychological Science, 3 (3), str. 173-192.

Marres, R. (1989). In Defense of Mentalism: A Critical Review of the Philosophy of Mind. Amsterdam: Rodopi.

McDowell, J. (19906). Mind and World. Harvard: Harvard University Press.

McGeer, V. (2008). »The Moral Development of First-Person Authotity«. European Journal of
Philosophy, 16 (1), str. 81-108.

Moran, R. (2001). Authority and Estrangement: An Essay on Self-knowledge. Princeton: Princeton
University Press.

Nisbett, R. E. in T. D, Wilson (1977). »Telling more than we can know: verbal reports on mental
processes«, Psychological Review, 84, str. 231-59.

Nussbaum, M. (1990). Love's Knowledge: Essays on Philosophy and Literature. Oxford: Oxford University
Press.

Nussbaum, M. (2004). »Emotions as Judgments of Value and Importance«. V R. C. Solomon (ur.),
Thinking about Feeling: Contemporary Philosophers on Emotions. Oxford: Oxford University Press,
str. 183-199.

O’Brien, L. (2017). »The Novel as a Source of Self-Knowledge«. V E.S. Bisset, H. Bradley in P.
Noordhof (urd.), At and Belief. Oxford: Oxford University Press, str. 135-150.

Parrott, M. (2015). »Expressing First-Person Authority«. Philosophical Studies, 172 (8), str. 2215-2237.

Robinson, J. (2005). Deeper Than Reason: Emotion and its Role in Literature, Music, and Art. Oxford:
Oxford University Press.

Rosenthal, D. (2000). »Introspection and Self-Interpretation« Philosophical Topics, 28 (2), str. 201-233.

Schwan, S. (2013). »The Art of Simplifying Events«. V A. P. Shimamura (ur.), Psychocinematics:
Exploring Cognition as the Movies. Oxford: Oxford University Press, str. 214-226.

Strawson, G. (2004). »Against Narrativity«. Razio, XVII (4), str. 428-452.



52 ANALIZA: ESTETIKA

Strijbos, D. in F. Jongepier (2018). »Self-Knowledge in Psychotheraphy: Adopting a Dual Perspective
on One’s Own Mental States«. Philosophy, Psychiatry and Psychology, 25 (1), str. 45-58.

Taylor, C. (1985). Human Agency and Langnage: Philosophical papers. Cambridge: Cambridge university
Press.

Varga, S. (2015). Naturalism, Interpretation, and Mental Disorder. Oxford: Oxford University Press.

Vice, S. (2003). »Literature and the Narrative Self«. Philosophy, 1 (1), str. 93 — 108.

Walton, K. (1997). »Spelunking, Simulation, and Slime: On Being Moved by Fiction.« V M. Hjort in
S. Laver (urd.), Emotion and the Arts. Oxford: Oxford University Press, str. 37-49.

Wilson, T. D. and E. W. Dunn (2004). »Self-knowledge: Its Limits, Value, and Potential for
Improvement«. Annual Review of Psychology, 55, str. 493-518.





