=
=]
9
o
tv]
=
g
x

POSVECENO

Politiéne strategije Zalostne balade

za trobento: alegorija, tretje branje

)) Gre za najboljsi film Benetk in Toronta
ali za najslabsega? Lahko bi bil tako

eno kot drugo, brez dvoma pa je to film, ki si
zasluzi preseznik,« je o filmu Zalostna bala-
da za trobento (Balada triste de trompeta,
2010, Alex de la Iglesia) zapisal Richard
Corliss za revijo Time. Nov izdelek Span-
skega mojstra zanrske komicne groteske
je s svojim dobesedno preseznim, spekta-
kularnim vizualnim in narativnim slogom
navdusil Zirije festivalov in pozel stevilne
nagrade. Film slogovno drsi na tanki meji
med trashem, vulgarnim manierizmom in
visokim barokom, kar se zdi Ze skoraj $pan-
ska specifika, ki korenini Zze v (po obdobju
sicer romanticnih) litografijah Francisca
Goye (ta je dal ime tudi glavni $panski film-
ski nagradi, ki jo je prejela obravnavana
Zalostna balada za trobento; tovrstno ob-
Cutljivost za vse, kar odstopa od »normec
in povecini zbuja nelagodje, pa je najti tudi
npr. pri Pedru Almodavariju, ki je navdusen
nad mladim de la Iglesio produciral njegov
celovecerni prvenec (videli smo ga tudi pri
nas) Akcija mutant (Accion mutante, 1992).

Katja Cicigoj

Poleg zirije 7. Grossmannovega festivala
je Zalostna balada za trobento preprica-
la tudi mojstra nasilnega Zanra Quentina
Tarantina, predsednika Zirije lanskega Be-
neskega festivala. Ob tem pa seveda ne
gre zgolj za Zanrsko podobnost avtorjev,
temve¢ morda bolj za soroden odnos do
zanrskosti same. Film namrec ni zanrski
v smislu sledenja klasi¢nim vzorcem gro-
zljivke, temvec bolj v kolikor zanrske kliseje,
stereotipne like jemlje kot snov, ki jo spre-
tno preigrava do absurdnih, a dosledno
izpeljanih konsekvenc in tako ustvari nekaj
sorodnega Tarantinovi skrajni spektakula-
rizaciji nasilja, reduciranega do absurda.
Zalostna balada za trobento tako ni zgolj
variacija na klovnovski topos klasi¢nih sr-
hljivk (The Clown Murders [1976, Martyn
Burkel, Clownhouse [1989, Victor Salval,
Fear of Clowns [2004, Kevin Kagas], Sata-
nov klan [The Devil's Rejects, [2005], Vitez
teme [The Dark Knight, 2008, Christopher
Nolan], Amusement [2008, John Simpson]
...). De la Iglesia motiv srhljivih klovnov
uporablja na nacin, ki presega u¢inek zgolj

srhljivega: gledalec ni povabljen, da se
poistoveti z »normalnim« predstavnikom
druzbe, ki je tar¢a napada zlovescega klov-
na (ali klovnov); osrednji zaplet in bitka se
odvijata prav med dvema klovnoma. In ce-
tudi je eden tiransko nasilen do vseh svojih
sodelavcev in zlorablja svoje dekle ter za
zabavo otrok ponizuje zalostnega klovna,
pa je med otroki dale¢ najbolj priljubljen
klovn. Medtem se miroljubna in krotka
narava zalostnega klovna kmalu prelevi v
krvoloé¢no mascevalnost, ki z namero resiti
ljubljeno Zensko in cirkus osvoboditi tira-
nije veselega klovna pahne vse v pogubo.

Zgodba ob ¢asovni kontekstualizaciji
(med drzavljansko vojno leta 1937 ter le-
tom 1973, pred propadom Francovega re-
zima) kar klice po politicnih interpretacijah.
V unicevalski sli dveh klovnov seveda lahko
vidimo dve bojujoci se strani v $panski
drzavljanski vojni, ki je pahnila drzavo v
ekonomski razkroj in politi¢no diktaturo.
Morda prelahko. Ce je na eni strani tovr-
stna politicna interpretacija v oci bijoca, se
po drugi strani zdi povsem odvec. Tezko
namre¢ najdemo tehten razlog za vpeljavo
politi¢ne alegorije danes: prikrivanje prave
narave sporocila bi morda imelo smisel,
v kolikor bi politicna satira za tarco vzela
aktualno politicno oblast. A ¢emu neko
dogajanje, ki ga iz zgodovinske distance
sodobna druzba, bolj ali manj konsenzual-
no odkrito obsoja, prikazati v obliki fiktivne
politi¢ne alegorije, katere pomen je povrh
se tako zelo ociten?

Morda pa film presega preprosto poli-
ticno alegorizacijo preteklosti. Postavitev
krvavega spopada med dvema klovhoma
tudi dobesedno presega cas drzavljanske
vojne za 40 let. Nora klovna morda ne ute-
lesata zgolj boja med avtoritarnim duhom
frankizma in porazeno republikansko levi-
co, temvec pravzaprav vsak boj za oblast, ki
v zelji »resitic domovino (lepo akrobatko)
pred nasprotnikom zgolj povzroci njeno
popolno unitenje. S tem se Zalostna balada
za trobento v piktorialnem smislu priblizuje
Goyevi seriji akvatint Vojne katastrofe, ki
prikazujejo groteskno tragiko napoleon-
skih vojn na $panskem ozemlju, unicevalno
slo, znacilno za vsak boj in vsako pozicijo
v njem. A tudi v tovrstni, nekoliko poob-
¢eni interpretaciji lahko vidimo zgolj to,
kar Ranciére kriticno oznadi kot »politi¢ne
fikcije realnega«”, ki prevladujejo zlasti (a
ne zgolj) v mainstream kinematografiji, od
Schindlerjevega seznama (Schindler's List,



1993, Steven Spielberg) do filma Zivijenje je
lepo (La vita é bella, 1997, Roberto Benigni),
ki podajajo politi¢no sporocilo na vsebinski
ravni, a prav zato ostajajo danes politicno
nemocne, saj bodisi reproducirajo humani-
sticni konsenz o neki tematiki ali utrjujejo
obstojece delitve (na tiste, ki se strinjajo s
politiko prikazanega, in nasprotnike), ne
povzroca pa novih razcepov v gledalcu
samem. Nakazana politi¢na interpretacija
Zalostne balade za trobento politi¢no vsebi-
no sicer razpoznava pod plastjo fantasticne
alegorike, pa vendar je ta tako prosojna, da
nikjer ne pusca sivih con za produktivno in-
terpretacijsko zmedo gledalca, ki bi ustvari-
la »zareze v prevladujoce rezime ¢utnegag,
in s tem naslavljala gledalca samega kot
politicno bitje.

Ob tem pa se morda odpira 3e tretja ra-
ven interpretacije filma, ki s spretno izrabo
forme nekoliko presega to, kar Ranciére
imenuje »politi¢ne fikcije realnega’«. Kot
receno, de la Iglesia do absurda radikalizira
kliseje Zanra srhljivke (v bolj temeljnem
smislu pa domala vse klasi¢ne zanrske ki-
nematografije). Liki v svoji stereotipnosti
sami opozarjajo na lastno artificielno na-
ravo: Carolina Bang utele$a puhloglavo
koketnost starlet srhljivega Zzanra; Antonio
de la Torre dosledno izvede macisticno
vlogo avtoritarnega ljubimca in vodje cir-
kusa; v Ljutomeru nagrajeni Carlos Areces
pa ganljivo upodobi topos Zalostnega iz-

1 O ¢emer pise v odlomku iz Kinema-
tografskih pripovedih objavljenih v reviji Kinol, |.
2011,5t.13/14.

Film namre¢ ni zanrski v smislu sledenja klasi¢nim vzorcem
grozljivke, temvec bolj v kolikor zanrske kliseje, stereotipne
like jerlje kot snov, ki jo spretno preigrava do absurdnih, a

dosledno izpeljanih konsekvenc in tako ustvari nekaj soro-
dnega Tarantinovi skrajni spektakularizaciji nasilja, reduci-

ranega do absurda.

obcenca. Patriarhalna matrica boja dveh
»moskih principov« (avtoritarnega in re-
volucionarnega) za posest zenske, redu-
cirane na raven objekta, pa ni lastna zgolj
zanrskemu filmu in melodramati¢ni litera-
turi, temvec korenini ze v vzorcu fevdalne
vitedke ljubezni, ki osvajanje nadomesca z
bojem tekmecev za posest Zenske mimo
njene volje in hotenja. Zanimivo je primer-
jati iztek tako zasnovanega patriarhalnega
zapleta v obravnavanem filmu in v po mo-
tiviki sorodnem Voda za slone (Water for
Elephants, 2011, Francis Lawrence). V tej
melodrami, ki se prav tako odvija v cirku-
su — tokrat v temacnih casih ekonomske
krize in prohibicije v ZDA - spopad za lepo
akrobatko poteka med mladim dobro-
srénim veterinarjem in njenim mozem,
nasilnim lastnikom cirkusa, ki pravzaprav
uteledata dve zrcalni plati ameriske ideo-
logije meritokracije: macchiavelisti¢cnega
nasilnega oportunista, ki si je izrezal lastno
minidiktaturo znotraj zanj neveljavne dr-
zavne ureditve in njenih zakonov, premaga
poosebitey, t. i. self made man, prototipa
ameriskega drzavljana, sina emigrantov,
ki z marljivostjo uresnici »ameriske sanje«:
delo, dom, druzina. Mnogo manj optimi-
sti¢en je pogled na patriarhalno matrico

boja za oblast v prizmi de la Iglesiovega
filma: ne glede na dobre namere ene ali
druge strani vodi nasilje zgolj v nasilje, ki v
svoj unicujoci vrtinec potegne tudi pasiv-
no zensko (ali domovino). Ce Lawrenceov
film v politi¢ni interpretaciji tako zastavlja
zgolj vprasanje pravilne interpretacije neke
nevprasljive ideologije, pa de la Iglesiov
film prikazuje same uni¢ujoce ucinke po-
dreditve avtoriteti Ideje in zlasti ideji Av-
toritete: patriarhalni svet, v katerem vlada
zakon mocnejsega, kjer sinovom na plecih
sloni usoda ocetov, in kjer se osebni odnosi
urejajo s pomocjo lastninske dikcije, pred
nami zasije v vsem svojem grotesknem
sijaju.

V politi¢ni strategiji de la Iglesiovega fil-
ma, ki kljub groteskni radikalizaciji vseeno
ostaja v zanrskih vodah, sicer res tezko
uvidimo Ranciérovo »realno fikcijo«, ki
naj bi domovala v politicnem potencialu
avantgardnih avtodekonstrukcijah lastnih
filmskih strategij (Godard, Marker, itd.). Pa
vendar nam refleksija zanrske radikalizaci-
je v Zalostni baladi za trobento omogo¢a
pogled onkraj gole politi¢ne alegorizacije
vsebine, ki razpira potencialno refleksi-
jo matrice najbolj popularnih narativnih
vzorcev (morda ne le) zahodne kulture. Ti
krojijo nase dojemanije tako zgodovine (he-
rojskih bojev za oblast, miti¢nih revolucij
pa tudi grandioznih avtoritarnih figur) kot
razvedrilne fikcije (heroizacija nasilja kot
spektakla). Ob tem film (hote ali ne) odpira
danes ponovno aktualno vprasanje, ki sta
ga zastavila Zze Deleuze in Guattari v svojih
delih Kapitalizem in shizofrenija’ - kaj zene
ljudi k slepi podreditvi avtoritetam? Pred-
vsem pa - kaj zene ljudi k podreditvi sami
unicevalni logiki avtoritarnosti, tudi ko ta
privzame obliko boja proti njej (vimenu
druge avtoritete)?

2 Deleuze, Gilles & Guattari, Félix:
Capitalisme et schizophrénie [T. 1], LAnti-
Oedipe. Paris, 1972, Les éditions de minuit.
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix : Capitalisme et
schizophrénie [T. 2], Mille plateaux. Paris, 1980,
Les éditions de minuit.

=
(o]
v}
v}
v}
=
<
x

POSVECENO





