
��� #

John Dewey (1859-1952) je
eden najvidnejših predstavni-
kov ameriškega pragmatizma,
filozof in psiholog, ki je svojo
teorijo vseskozi preverjal v
praksi, v dru`benem anga`ma-
ju, predvsem na podroèju
vzgoje in izobra`evanja. Znan
je njegov stavek, da predmet fi-
lozofije ni filozofija, ampak “te-
`ave ljudi”. Lani je pri zalo`bi
Ciceron izšel prevod njegovega
krajšega dela iz leta 1934, kjer
se ukvarja z vprašanjem religije
in religioznega, z naslovom A
Common Faith, “Skupna vera”
(s predgovorom Lenarta Ško-
fa in spremnim besedilom
Douglasa R. Andersona: Pre-
bujanje v vsakdanjem: do`ivlja-
nje religioznega v ameriški filo-
zofski tradiciji).

Za Deweya je kljuèni prob-
lem sodobnega polo`aja religije
v njeni tradicionalni povezano-
sti z nadnaravnim, ki jo spre-
jemajo tako njeni zagovorniki
kot tudi kritiki iz vrst ateizma
in racionalizma. Zato naredi
loènico med religijo (oz. reli-
gijami, ki so v svoji mnogovrst-
nosti nezvedljive na enotni
imenovalec) in religioznim, ki
pa ni posebna vrsta izkušnje,
ampak kvaliteta ali element, ki
je lahko prisoten v vsakršni
(vsakdanji) izkušnji. Religiozno
je zanj uèinek, ki nastopi vsa-
kokrat, ko izkušnja v nas spro`i

stavk nam ka`e, da stvarnost re-
ligioznega ni povezana z inte-
lektualnimi vsebinami religij.
Napredek znanosti vedno bolj
zapolnjuje podroèja, prej pri-
dr`ana verskim resnicam. Da-
nes ostaja za nas veljavna le še
znanstvena metoda: “K resnici
vodi samo ena gotova pot – pot
potrpe`ljive, kooperativne ra-
ziskave, ki deluje z opazova-
njem, poizkusom, zapisom in
nadzorovanim premislekom”
(str. 41). Zato ni sprejemljiv
noben skupek nespremenljivih
preprièanj veè, saj ne moremo
trditi, da za njimi stoji neko
posebno obmoèje realnosti (ta
predpostavlja dualizem narav-
no – nadnaravno). Namesto te-
ga Dewey predlaga, da v objek-
tih religije vidimo simbole
idealnih vrednot.

Iz tega lahko `e vidimo, da
v besedi “Bog” po Deweyu ne
smemo videti posebnega Bit-
ja, ampak “enotnost vseh ideal-
nih smotrov, ki nas prebujajo
k hotenju in delovanju” (str.
49). Potrebno je doseèi loèitev
Boga (ideala) od dejstva obsto-
ja, ki mu ne pridoda nièesar
(razen moèi za manipulacijo).
Idealni smotri so dejanski rav-
no kot smotri, kot gonila v po-
sameznikih, ustanovah in nji-
hovih dejanjih. Pri ideji bo`an-
skega gre za ravnovesje med
idealom (kot domišljijskim za-
snutkom mo`nosti) in njego-
vim utelešenjem v delovanju:
“aktivni odnos med idealnim
in dejanskim je tisti, kateremu
bi dal ime ‘Bog’” (str. 57). Ime
je pri tem pogrešljivo, nepo-

5�
���


+���
/
F
G
7�����
�
��

/�%(�+#�;����
%A��

 A
�
������%�5

trajne spremembe, ki se nana-
šajo na celoto sebstva in sveta
(ta je sama po sebi idealna, saj
ne obstaja v empiriènem sve-
tu). Pri tem religija ni vzrok teh
sprememb, ampak velja, da “ko
zaradi katerega koli vzroka in
s pomoèjo katerega koli sreds-
tva ta uèinek dejansko nasto-
pi, ima religiozen pomen in
funkcijo” (str. 27).

Uèinek religioznega je sle-
denje idealnemu cilju, ki nima
podlage v obstojeèi stvarnosti
(kot trdi idealizem), ampak v
`ivljenjskem svetu nastopa
zgolj v mo`nosti. Uresnièeva-
nja ideala èlovek ne more nad-
zorovati, kar pa ne pomeni, da
nam preostane le še vera v nad-
naravno in v posebne kanale
dostopa do resnice, ki nam jih
skušajo posredovati posamezne
religije. Dewey zato zagovarja
pluralnost dostopov do uresni-
èevanja idealnih ciljev. Reli-
giozne vrednote je potrebno os-
voboditi vseh nebistvenih ele-
mentov, ki jih omejujejo na
neko specifièno delovanje in
intelektualno preprièanje. To
je tudi razlog, zakaj Dewey
šteje za nujno, da prekinemo s
zahtevami posameznih religij
po monopolnem polo`aju v
odnosu do religioznosti in do-
stopa do uresnièevanja idealnih
ciljev, to je, da se predstavlja-
jo kot “poseben in odmaknjen
kanal dostopa do resnic” (str.
39).

V tej luèi lahko gledamo
tudi na spor med “resnicami
vere” in znanostjo. Postopen
umik posameznih verskih po-



���������	
��
���
�

�

���

grešljiva pa je ideja, ki jo vse-
buje, ideja delujoèe zdru`enosti
idealnega in dejanskega. Loèi-
tev idealov od obstoja v poseb-
nem obmoèju realnosti tako
prinaša po eni strani spozna-
nje, da so spremenljivi, odvi-
sni od zgodovinsko doloèenih
razmer, po drugi strani pa jih
osvobaja povezanosti z nadna-
ravnim in s tem podvr`enosti
iluzijam, kar jim daje veèjo
moè udejanjanja v èloveških
prizadevanjih.

Še veèji vpliv kot znanost
pa ima na današnji polo`aj re-
ligije premik v tem, kar Dewey
imenuje “dru`beno središèe
gravitacije”. Èlanstvo v cerkvah
je iz stvarnosti, v katero se ro-
dimo, postalo prostovoljna iz-
bira, s tem pa se je odprl pro-
stor za širitev in pluralizacijo
zdru`enj, ki delujejo za iste cilje
izven zamejenih okvirov posa-
meznih religij. Pod vplivom
razvoja znanosti in tehnike ter
poslediènega razvoja dru`be so
se spremenili sami “pogoji, pod
katerimi se ljudje sreèujejo in
skupaj delujejo” (str. 66), ozi-
roma vsakdanja dru`bena prak-
sa. Dru`bena funkcija religije
se je spremenila v skladu s po-
stopno sekularizacijo elemen-
tov dru`be, ki so bili pod nje-
nim okriljem. Porast sekular-
nega podroèja predstavlja pre-
mik zanimanja k naravnim do-
brinam, ki se v optiki religij ka-
`e kot odmik od religioznega,
izenaèenega z nadnaravnim.
Vendar ta proces pomeni izgu-
bo (cerkva) ali dobièek (seku-
larne dru`be) le z vidika dua-

listiènega loèevanja med reli-
gijskim in sekularnim. Dewey
v zgodovini izpostavi tri stop-
nje rasti. V prvi so naravni èlo-
veški odnosi pojmovani kot
skvarjeni in potrebni nadnarav-
ne pomoèi; v drugi je prepoz-
nano ujemanje med naravnimi
in nadnaravnimi vrednotami (v
liberalni teologiji). Tretja stop-
nja predstavlja spoznanje, da so
nadnaravne vrednote idealiza-
cija naravnih odnosov, s tem pa
se lahko dokonèno osredoto-
èimo na negovanje in širjenje
vrednot naravnega èloveškega
obèevanja, ki so nosilke ideal-
nih smotrov in s tem religioz-
nosti. V pojmu religioznega kot
kvalitete izkušnje loèevanja med
profanim in sakralnim ni veè
mogoèe utemeljiti. Dejanska iz-
guba moèi institucij religije je
zato za Deweya pozitiven pre-
mik k veèji osebni zavzetosti in
prizadevanju.

Preusmeritev èloveških pri-
zadevanj z nadnaravnih ciljev
na naravne vrednote prenaša
moè religiozne inspiracije na
razvoj dru`bene inteligence, ki
šele lahko pripelje do izboljše-
vanja institucij in dru`benih
struktur, ker se ne izgublja v
sklicevanjih na nadnaravno re-
šitev. Poudarjanje neuèinkovi-
tosti èloveškega prizadevanja
tako slu`i zgolj ohranjanju
dru`benih razmerij moèi, ki
ovirajo razvoj in delovanje
dru`bene inteligence. Slednjo
Dewey pojmuje neintelektua-
listièno, kot vpeto v delovanje,
povezano s strastjo po praviè-
nosti in `eljo po varnosti. Tak-

šna “strastna inteligenca” (str.
79) je dejansko religiozna go-
reènost, usmerjena na izboljše-
vanje medosebnih odnosov.

Kaj to pomeni za religioz-
ne institucije? “Prenos ideali-
zirajoèe domišljije, misli in èus-
tvovanj v obmoèje naravnih
medèloveških odnosov ne po-
meni unièenja cerkva, ki danes
obstajajo. Ponudil bi jim pred-
vsem sredstva za obnovo vital-
nosti.” Prevzem vrednot, ki se
dotikajo celote èloveških pri-
zadevanj, bi obogatil njihovo
`ivljenje: “Na ta naèin bi
cerkve zares lahko postale ka-
toliške” (str. 82). To pa je mo-
goèe le z opustitvijo zahteve po
“ekskluzivni in avtoritativni
poziciji” ali monopolnem po-
lo`aju glede dostopa do ideal-
nih ciljev.

Sodobni razvoj lahko poj-
mujemo bodisi kot usihanje re-
ligioznih vrednosti bodisi kot
prilo`nost za njihovo razširitev
na novi podlagi. Naša vpetost
v skupnost èloveških dose`kov
je vir vrednot, ki si jih polaga-
mo kot prihodnje idealne cilje.
Skupnost znanja ni veèna in ab-
straktna podlaga, ampak enot-
nost “`elja in smisla èloveštva”.
Smo dol`niki nepretrgane èlo-
veške skupnosti, za katero prev-
zemamo odgovornost, tako da
ohranjamo in širimo dedišèino
sprejetih vrednot. V tem je De-
weyeva “skupna vera”.

Dewey se torej na znaèilno
pragmatistièen naèin loteva re-
ligije z vidika njene funkcije v
èloveku, predvsem v njegovem
dru`benem `ivljenju. Religioz-

5�
���




��� #

nost pojmuje iz njenih uèin-
kov v doloèanju vrednot za `iv-
ljenje skupnosti. Izgrajevanje
èloveštva kot najširše skupno-
sti idealnih smotrov zahteva
tudi najširše poenotenje v de-
lovanju naproti skupnim ci-
ljem. Zato Dewey zavraèa vsa-
kršno monopolno zaprtost do-
stopa do teh najvišjih ciljev in
išèe skupno podlago v najbolj
elementarnih medèloveških
odnosih in prizadevanjih. Iz
teh raste “skupna vera”, ki po-
meni skupno te`enje k iz-
boljšanju èlovekovega `ivljenja
na tem svetu. Znanstveni ra-
zum ima v njej zaveznico, ki

mu daje moè in zagon za po-
stopni dru`beni napredek.

Skupna vera je res vera brez
“moènih” vsebin, brez takojš-
njih odgovorov in napotkov za
`ivljenje. Ponuja pot dolgotraj-
nega, postopnega raziskovanja
s skupnim naporom, ki se mu
lahko pridru`imo vsi. Lahko bi
rekli, da nam Dewey v pred-
stavljeni knji`ici ponuja “mi-
nimum” religioznosti, ki pa
ravno zato omogoèa širino in
inkluzivnost, ki so jo posamez-
ni religijski sistemi mnogokrat
`rtvovali za potrjevanje svoje
lastne veèvrednosti. Zares ute-
lešena religioznost ne more

5�
���


Irena Podobnik je leta 2004 zakljuèila študij na Fakulteti za arhitekturo in na Akademiji
za likovno umetnost, od takrat naprej dela kot arhitektka in še naprej slika. Svoja slikarska
dela je predstavila na veè samostojnih razstavah: na Fakulteti za arhitekturo (2001, 2002),
v Zavodu sv. Stanislava (2004, 2006, 2007), v Galeriji Krka (2006). Trenutno se posveèa
materinstvu.
V svojem slikarskem ustvarjanju s pomoèjo redukcije videnega in notranjega do`ivljajskega
sveta preoblikuje vtise iz okolja v nove likovne kompozicije s poudarjeno strukturo in ploskovito
obravnavo prostora.

mimo povezovanja razliènih
pristopov k uresnièevanju
enotnega idealnega cilja, ki le
tako lahko dejansko vstopa v
svet. Dokonènemu odgovoru
na vprašanje, kaj (ali Kdo) je ta
poslednji, idealni cilj èloveštva
in èloveka, se Dewey (morda
namerno) izogiba. Ugovor pro-
ti njegovi skupni veri bi zato
lahko bil, da se globina reli-
gioznosti ne izèrpa v horizon-
talni razse`nosti medèloveške
skupnosti. Vendar širina ni
nujno površinskost; tudi to
nam dokazuje Skupna vera
Johna Deweya.

�
��)��-�.


