Presoje

John Dewey
Skupna vera
Menges: Ciceron, 2008,
107 strani.

John Dewey (1859-1952) je
eden najvidnejsih predstavni-
kov ameriskega pragmatizma,
filozof in psiholog, ki je svojo
teorijo vseskozi preverjal v
praksi, v druzbenem angazma-
ju, predvsem na podrocju
vzgoje in izobrazevanja. Znan
je njegov stavek, da predmet fi-
lozofije ni filozofija, ampak “te-
zave ljudi”. Lani je pri zalozbi
Ciceron iz3el prevod njegovega
krajsega dela iz leta 1934, kjer
se ukvarja z vprasanjem religije
in religioznega, z naslovom 4
Common Faith, “Skupna vera”
(s predgovorom Lenarta Sko-
fa in spremnim besedilom
Douglasa R. Andersona: Pre-
bujanje v vsakdanjem: dozivlja-
nje religioznega v ameriski filo-
zofski tradiciji).

Za Deweya je klju¢ni prob-
lem sodobnega polozaja religije
v njeni tradicionalni povezano-
sti z nadnaravnim, ki jo spre-
jemajo tako njeni zagovorniki
kot tudi kritiki iz vrst ateizma
in racionalizma. Zato naredi
lo¢nico med religijo (oz. reli-
gijami, ki so v svoji mnogovrst-
nosti nezvedljive na enotni
imenovalec) in religioznim, ki
pa ni posebna vrsta izkusnje,
ampak kvaliteta ali element, ki
je lahko prisoten v vsakr$ni
(vsakdanji) izkusnji. Religiozno
je zanj ucinek, ki nastopi vsa-
kokrat, ko izkusnja v nas sprozi

trajne spremembe, ki se nana-
$ajo na celoto sebstva in sveta
(ta je sama po sebi idealna, saj
ne obstaja v empiri¢nem sve-
tu). Pri tem religija ni vzrok teh
sprememb, ampak velja, da “ko
zaradi katerega koli vzroka in
s pomog¢jo katerega koli sreds-
tva ta uc¢inek dejansko nasto-
pi, ima religiozen pomen in
funkcijo” (str. 27).

Ucinek religioznega je sle-
denje idealnemu cilju, ki nima
podlage v obstojeci stvarnosti
(kot trdi idealizem), ampak v
Zivljenjskem svetu nastopa
zgolj v moznosti. Uresniceva-
nja ideala clovek ne more nad-
zorovati, kar pa ne pomeni, da
nam preostane le Se vera v nad-
naravno in v posebne kanale
dostopa do resnice, ki nam jih
skusajo posredovati posamezne
religije. Dewey zato zagovarja
pluralnost dostopov do uresni-
Cevanja idealnih ciljev. Reli-
giozne vrednote je potrebno os-
voboditi vseh nebistvenih ele-
mentov, ki jih omejujejo na
neko specifi¢no delovanje in
intelektualno prepricanje. To
je tudi razlog, zakaj Dewey
Steje za nujno, da prekinemo s
zahtevami posameznih religij
po monopolnem polozaju v
odnosu do religioznosti in do-
stopa do uresnicevanja idealnih
ciljev, to je, da se predstavlja-
jo kot “poseben in odmaknjen
kanal dostopa do resnic” (str.
39).

V tej luci lahko gledamo
tudi na spor med “resnicami
vere” in znanostjo. Postopen
umik posameznih verskih po-

stavk nam kaze, da stvarnost re-
ligioznega ni povezana z inte-
lektualnimi vsebinami religij.
Napredek znanosti vedno bolj
zapolnjuje podrog¢ja, prej pri-
drzana verskim resnicam. Da-
nes ostaja za nas veljavna le se
znanstvena metoda: “K resnici
vodi samo ena gotova pot - pot
potrpeiljive, kooperativne ra-
ziskave, ki deluje z opazova-
njem, poizkusom, zapisom in
nadzorovanim premislekom”
(str. 41). Zato ni sprejemljiv
noben skupek nespremenljivih
prepricanj vec, saj ne moremo
trditi, da za njimi stoji neko
posebno obmogje realnosti (ta
predpostavlja dualizem narav-
no - nadnaravno). Namesto te-
ga Dewey predlaga, da v objek-
tih religije vidimo simbole
idealnih vrednot.

Iz tega lahko Ze vidimo, da
v besedi “Bog” po Deweyu ne
smemo videti posebnega Bit-
ja, ampak “enotnost vseh ideal-
nih smotrov, ki nas prebujajo
k hotenju in delovanju” (str.
49). Potrebno je doseci locitev
Boga (ideala) od dejstva obsto-
ja, ki mu ne pridoda nicesar
(razen moci za manipulacijo).
Idealni smotri so dejanski rav-
no kot smotri, kot gonila v po-
sameznikih, ustanovah in nji-
hovih dejanjih. Pri ideji bozan-
skega gre za ravnovesje med
idealom (kot domisljijskim za-
snutkom moznosti) in njego-
vim uteleSenjem v delovanju:
“aktivni odnos med idealnim
in dejanskim je tisti, kateremu
bi dal ime ‘Bog’” (str. 57). Ime
je pri tem pogresljivo, nepo-

142

tretji
dan



Presoje

gresljiva pa je ideja, ki jo vse-
buje, ideja delujoce zdruzenosti
idealnega in dejanskega. Loci-
tev idealov od obstoja v poseb-
nem obmo¢ju realnosti tako
prinasa po eni strani spozna-
nje, da so spremenljivi, odvi-
sni od zgodovinsko dolocenih
razmer, po drugi strani pa jih
osvobaja povezanosti z nadna-
ravnim in s tem podvrzenosti
iluzijam, kar jim daje vecjo
moc¢ udejanjanja v ¢cloveskih
prizadevanjih.

Se vegji vpliv kot znanost
pa ima na danasnji polozaj re-
ligije premik v tem, kar Dewey
imenuje “druzbeno sredisce
gravitacije”. Clanstvo v cerkvah
je iz stvarnosti, v katero se ro-
dimo, postalo prostovoljna iz-
bira, s tem pa se je odprl pro-
stor za 3iritev in pluralizacijo
zdruzenj, ki delujejo za iste cilje
izven zamejenih okvirov posa-
meznih religij. Pod vplivom
razvoja znanosti in tehnike ter
posledi¢nega razvoja druzbe so
se spremenili sami “pogoji, pod
katerimi se ljudje srecujejo in
skupaj delujejo” (str. 66), ozi-
roma vsakdanja druzbena prak-
sa. Druzbena funkcija religije
se je spremenila v skladu s po-
stopno sekularizacijo elemen-
tov druzbe, ki so bili pod nje-
nim okriljem. Porast sekular-
nega podroc¢ja predstavlja pre-
mik zanimanja k naravnim do-
brinam, ki se v optiki religij ka-
ze kot odmik od religioznega,
izenacenega z nadnaravnim.
Vendar ta proces pomeni izgu-
bo (cerkva) ali dobicek (seku-

larne druzbe) le z vidika dua-

listi¢nega locevanja med reli-
gijskim in sekularnim. Dewey
v zgodovini izpostavi tri stop-
nje rasti. V prvi so naravni ¢lo-
veski odnosi pojmovani kot
skvarjeni in potrebni nadnarav-
ne pomoci; v drugi je prepoz-
nano ujemanje med naravnimi
in nadnaravnimi vrednotami (v
liberalni teologiji). Tretja stop-
nja predstavlja spoznanje, da so
nadnaravne vrednote idealiza-
cija naravnih odnosov, s tem pa
se lahko dokonéno osredoto-
¢imo na negovanje in Sirjenje
vrednot naravnega cloveskega
ob¢evanja, ki so nosilke ideal-
nih smotrov in s tem religioz-
nosti. V pojmu religioznega kot
kvalitete izkusnje locevanja med
profanim in sakralnim ni ve¢
mogoce utemeljiti. Dejanska iz-
guba modi institucij religije je
zato za Deweya pozitiven pre-
mik k ve¢ji osebni zavzetosti in
prizadevanju.

Preusmeritev ¢loveskih pri-
zadevanj z nadnaravnih ciljev
na naravne vrednote prenasa
mo¢ religiozne inspiracije na
razvoj druzbene inteligence, ki
Sele lahko pripelje do izboljse-
vanja institucij in druzbenih
struktur, ker se ne izgublja v
sklicevanjih na nadnaravno re-
Sitev. Poudarjanje neucinkovi-
tosti ¢loveskega prizadevanja
tako sluzi zgolj ohranjanju
druzbenih razmerij moci, ki
ovirajo razvoj in delovanje
druzbene inteligence. Slednjo
Dewey pojmuje neintelektua-
listi¢no, kot vpeto v delovanje,
povezano s strastjo po pravic-
nosti in Zeljo po varnosti. Tak-

$na “strastna inteligenca” (str.
79) je dejansko religiozna go-
re¢nost, usmerjena na izboljse-
vanje medosebnih odnosov.

Kaj to pomeni za religioz-
ne institucije? “Prenos ideali-
zirajo¢e domisljije, misli in cus-
tvovanj v obmo¢je naravnih
medcloveskih odnosov ne po-
meni unicenja cerkva, ki danes
obstajajo. Ponudil bi jim pred-
vsem sredstva za obnovo vital-
nosti.” Prevzem vrednot, ki se
dotikajo celote ¢loveskih pri-
zadevanj, bi obogatil njihovo
zivljenje: “Na ta nacin bi
cerkve zares lahko postale ka-
toliske” (str. 82). To pa je mo-
goce le z opustitvijo zahteve po
“ekskluzivni in avtoritativni
poziciji” ali monopolnem po-
lozaju glede dostopa do ideal-
nih ciljev.

Sodobni razvoj lahko poj-
mujemo bodisi kot usihanje re-
ligioznih vrednosti bodisi kot
priloznost za njihovo razsiritev
na novi podlagi. Nasa vpetost
v skupnost ¢loveskih dosezkov
je vir vrednot, ki si jih polaga-
mo kot prihodnje idealne cilje.
Skupnost znanja ni vecna in ab-
straktna podlaga, ampak enot-
nost “Zelja in smisla clovestva”.
Smo dolzniki nepretrgane ¢lo-
veske skupnosti, za katero prev-
zemamo odgovornost, tako da
ohranjamo in sirimo dedis¢ino
sprejetih vrednot. V tem je De-
weyeva “skupna vera”.

Dewey se torej na znacilno
pragmatisticen nacin loteva re-
ligije z vidika njene funkcije v
¢cloveku, predvsem v njegovem
druzbenem zivljenju. Religioz-

september/oktober
2009

143



Presoje

nost pojmuje iz njenih ucin-
kov v dolocanju vrednot za Ziv-
ljenje skupnosti. Izgrajevanje
clovestva kot najsirse skupno-
sti idealnih smotrov zahteva
tudi najsirse poenotenje v de-
lovanju naproti skupnim ci-
ljem. Zato Dewey zavraca vsa-
krsno monopolno zaprtost do-
stopa do teh najvisjih ciljev in
is¢e skupno podlago v najbolj
elementarnih  med¢loveskih
odnosih in prizadevanjih. Iz
teh raste “skupna vera”, ki po-
meni skupno tezenje k iz-
boljsanju ¢lovekovega zivljenja
na tem svetu. Znanstveni ra-
zum ima v njej zaveznico, ki

mu daje mo¢ in zagon za po-
stopni druzbeni napredek.
Skupna vera je res vera brez
“mocnih” vsebin, brez takojs-
njih odgovorov in napotkov za
zivljenje. Ponuja pot dolgotraj-
nega, postopnega raziskovanja
s skupnim naporom, ki se mu
lahko pridruzimo vsi. Lahko bi
rekli, da nam Dewey v pred-
stavljeni knjizici ponuja “mi-
nimum” religioznosti, ki pa
ravno zato omogoca $irino in
inkluzivnost, ki so jo posamez-
ni religijski sistemi mnogokrat
zrtvovali za potrjevanje svoje
lastne vecvrednosti. Zares ute-
lesena religioznost ne more

mimo povezovanja razlicnih
pristopov  k uresnicevanju
enotnega idealnega cilja, ki le
tako lahko dejansko vstopa v
svet. Dokon¢nemu odgovoru
na vprasanje, kaj (ali Kdo) je ta
poslednji, idealni cilj ¢lovestva
in ¢loveka, se Dewey (morda
namerno) izogiba. Ugovor pro-
ti njegovi skupni veri bi zato
lahko bil, da se globina reli-
gioznosti ne iz¢rpa v horizon-
talni razseznosti medéloveske
skupnosti. Vendar 3irina ni
nujno povrsinskost; tudi to
nam dokazuje Skupna vera
Johna Deweya.

Rok Blazi¢

materinstvu.

obravnavo prostora.

Irena Podobnik je leta 2004 zakljucila studij na Fakulteti za arhitekturo in na Akademiji
za likovno umetnost, od takrat naprej dela kot arhitektka in 3e naprej slika. Svoja slikarska
dela je predstavila na ve¢ samostojnih razstavah: na Fakulteti za arhitekturo (2001, 2002),
v Zavodu sv. Stanislava (2004, 2006, 2007), v Galeriji Krka (2006). Trenutno se posveca

V svojem slikarskem ustvarjanju s pomogjo redukcije videnega in notranjega dozivljajskega
sveta preoblikuje vtise iz okolja v nove likovne kompozicije s poudarjeno strukturo in ploskovito

144

tretji
dan



