
Renato Podbersič

 Rabin Abraham (Sofer) Schreiber – 
med Sočo in Kvarnerjem

 Rabbi Abraham (Sofer) Schreiber –  between 
the Soča/Isonzo river and the Kvarner Gulf

Izvleček: Prispevek na podlagi arhivskih virov in literature osvetljuje delovanje priznane-
ga rabina in profesorja Abrahama Adolfa Schreiberja (1897, Eger–1982, Jeruzalem), sicer 
pripadnika ortodoksnega judovstva, po rodu iz stare madžarske ortodoksne rabinske dru-
žine Sofer-Schreiber. Pripadniki te družine so potomci rabina Mosesa (Chatama) Soferja-
Schreiberja (1762, Frankfurt na Majni–1839, Bratislava), ki so ga imenovali tudi Chatam Sofer, 
vplivnega judovskega učenjaka v veliki in pomembni judovski skupnosti v Bratislavi na te-
danjem Ogrskem.

�Abraham Schreiber je bil odlično izobražen, dober in plodovit pisec, prav v Gorici se je 
začel posvečati pripravi kritičnih izdaj del srednjeveških talmudistov, specializiral se je pred-
vsem za visokosrednjeveškega rabina Menahema Meirija. Rabin Schreiber je bil zadnji rabin 
v Gorici, iz mesta je leta 1936 odšel v Opatijo, kjer je skrbel za ortodoksne vernike skupaj 
s sosednjo Reko (Rijeka, Fiume). Ob sprejemu protijudovske zakonodaje v fašistični Italiji 
se je leta 1939 z družino izselil v Palestino. Med letoma 1948 in 1966 je predaval na Judovskem 
teološkem seminarju v New Yorku (Jewish Theological Seminary).

Ključne besede: ortodoksni rabin, rabinska družina Sofer -Schreiber, madžarsko judovstvo, 
judovska skupnost v Gorici, judovska skupnost v Opatiji

 

Abstract: Based on archival sources and literature, the article deals with the life and activ-
ities of the renowned Rabbi and Professor Abraham Adolfo Schreiber (1897, Eger–1982, 
Jerusalem), a member of Orthodox Judaism, descended from the old Hungarian Orthodox 
rabbinical Sofer -Schreiber family. Members of this family are descendants of Rabbi Moses 
(Chatam) Sofer-Schreiber (1762, Frankfurt am Main–1839, Pressburg/Pozsony/Bratislava), 
also called Chatam Sofer, an influential Jewish scholar in the large and important Jewish 
community in Bratislava/Pozsony/Pressburg, then in Hungary.

Abraham Schreiber was an excellently educated, good and prolific writer, and it was 
in Gorizia that he began to devote himself to the preparation of critical editions of the works 
of medieval Talmudists, specializing primarily in the High Medieval rabbi Menachem Meiri. 
Rabbi Schreiber was the last rabbi in Gorizia; in 1936 he left the city for Opatija, where 
he took care of the Orthodox faithful, together with neighbouring Rijeka (Fiume, Reka). When 

Edinost in dialog Unity and Dialogue
80 (2025) 2: 55–73

Izvirni znanstveni članek Original scientific paper (1.01)
Besedilo prejeto Received: 2. 11. 2025; Sprejeto Accepted: 12. 11. 2025

UDK UDC: 26:929Sofer-Schreiber A.
DOI: 10.34291/Edinost/80/02/Podbersic

© 2025 Podbersič CC BY 4.0



56

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

anti-Jewish legislation was passed in fascist Italy, he and his family emigrated to Palestine 
in 1939. Between 1948 and 1966, he lectured at a Jewish Theological Seminary in New York.

Keywords: Orthodox rabbi, rabbinical family Sofer -Schreiber, Hungarian Jewry, Jewish com-
munity in Gorizia, Jewish community in Abbazia

Uvod

Rabin je usposobljen judovski duhovni voditelj, ki pozna judovsko pravo, 

tradicijo in zgodovino.1 Odgovoren je za vodenje verskih obredov, po

učevanje ter svetovanje in vodenje posameznikov in družin. Rabini igrajo 

pomembno vlogo tudi v judovskem življenju, saj vodijo poroke, pogre-

be in druge pomembne življenjske dogodke. Od rabinov se pričakuje, 

da imajo poglobljeno razumevanje judovskega prava in tradicije ter da jih 

znajo razlagati in uporabljati v sodobnem življenju. Poleg tega morajo 

biti sposobni učinkovito komunicirati z verniki in jim nuditi duhovno 

vodstvo in podporo. Rabini so sestavni del judovske skupnosti in igrajo 

pomembno vlogo pri ohranjanju in promociji judovske kulture in vre-

dnot. Spoštovani so zaradi svojega znanja, modrosti in predanosti svoji 

veri in svojim skupnostim. V judovstvu so se ortodoksni Judje pogosto 

zdeli izstopajoči zaradi domnevne privrženosti halaki, strogim razlagam 

judovskega prava. V primerjavi s svojimi bolj liberalnimi kolegi so zagovar-

jali odločno predanost nespremenljivi tradiciji (Heilman 1982, 23).

Abraham Schreiber, pomemben ortodoksni rabin iz ugledne rabinske dru-

žine Sofer-Schreiber, je dobro desetletje zaznamoval tudi judovsko življe-

nje med Sočo in Kvarnerskim zalivom, saj je osem let služboval v Gorici 

(1928–1936) in zatem tri leta v Opatiji in na Reki (1936–1939).

Rodbina Sofer-Schreiber

Sofer, hebrejsko zapisovalec oz. pisar, nem. Schreiber, je ime ugledne ma-

džarske ortodoksne rabinske družine Sofer-Schreiber in hkrati sinonim 

za madžarsko ortodoksno rabinsko aristokracijo, ki šteje na stotine članov, 

1	 Študija je nastala v okviru raziskovalnega programa Kršitve človekovih pravic in temeljnih svoboščin 
na slovenskem ozemlju v 20. stoletju (P6-0380), ki ga sofinancira Javna agencija za znanstvenorazi-
skovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije (ARIS).



57

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

iz njenih vrst pa izhaja veliko vplivnih talmudistov in avtorjev responzov.2 

Pripadniki rabinske družine Sofer-Schreiber so torej potomci rabina 

Mosesa (Chatama) Soferja–Schreiberja (1762, Frankfurt na Majni–1839, 

Bratislava), ki so ga imenovali tudi Chatam Sofer, vplivnega judovske-

ga učenjaka v veliki in pomembni judovski skupnosti v Bratislavi, tedaj 

Pozsonyu oz. Pressburgu na Ogrskem. Številni njegovi potomci so služili 

kot rabini, vodje ješiv in voditelji skupnosti v deželah habsburške monar-

hije v Srednji in Vzhodni Evropi. Rabin Chatam Sofer je bil učitelj tisočim 

in velik nasprotnik reformnega gibanja v judovstvu, ki je privabljalo šte-

vilne Jude po monarhiji in tudi drugod. Kot rabin Bratislave oz. tedanjega 

Pozsonya ali Pressburga se je zavzemal za močno skupnostno življenje, 

prvovrstno izobraževanje in brezkompromisno nasprotovanje reformam 

in radikalnim spremembam. Kljub nasprotovanju spremembam molitve-

nega reda in tradicionalnega oblačenja je rabin Sofer menil, da se lahko 

človek tudi splošno izobražuje, če to sledi študiju Tore. Njegova glavna skrb 

je bila, da bi splošna izobrazba, če je ne bi spremljala ustrezna judovska 

zavest, služila kot pot do asimilacije, zato je bil do tega pogosto zadržan 

(Sofer-Schreiber 1957; Heilman 1982, 38–41; Shraga Samet 2007, 741–743; 

Ferziger 2008).

Prav rabin Moses je v začetku 19. stoletja v Bratislavi ustanovil znameni-

to bratislavsko ješivo (Pressburg Yeshivah), ki je kmalu postala najbolj 

vpliven tovrstni judovski kolegij v Srednji Evropi. Rabin Abraham Samuel 

Benjamin Wolf (1815, Bratislava–1871, Bratislava), njegov najstarejši sin, 

je po očetovi smrti leta 1839 nasledil vodenje omenjene ješive (hebr. rosh 

yeshivah) v Bratislavi. V dvaintridesetih letih, kolikor je zasedal to odgo-

vorno mesto, je nadaljeval očetovo duhovno in pedagoško prakso. Spadal 

je med aktivne organizatorje madžarskih ortodoksnih Judov in sodeloval 

pri pripravah na judovski kongres v Budimpešti, ki je potekal leta 1869 

(Sofer-Schreiber 1957; Lowenstein 2005, 8506–8507; Silber 2008).

Njegov mlajši brat, rabin Simeon Sofer (1820, Bratislava–1883, Krakov), 

je bil leta 1848 imenovan za rabina v Mattersdorfu na zahodu tedanje 

Ogrske, danes na Gradiščanskem v Avstriji, leta 1861 pa je postal rabin 

2	 Responsa – latinsko, sg., responsum; hebr. she’elot u-teshuvot ali shutim; »vprašanja in odgovori«. 
Pravna literatura o vprašanjih, zastavljenih pravnim odločevalcem (poskim), na katera so nato 
odgovorili.



58

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

v Krakovu, kjer je ostal do svoje smrti. Ustanovil je Mahzike Hadas, orto-

doksno judovsko organizacijo v Galiciji, vzdrževal je stike s tamkajšnjimi 

hasidskimi rabini. Od leta 1878 je bil državnozborski poslanec na Dunaju. 

Znamenite so njegove knjige o halaki in homiletiki. Rabin Simchah Bunem 

Sofer (1842, Bratislava–1906, Bratislava), sin in naslednik Abrahama Wolfa, 

je še naprej vzdrževal veliko bratislavsko ješivo, organiziral ortodoksno ju-

dovstvo in poudarjal razlike med njim in drugimi segmenti madžarskega ju-

dovstva. V ta namen je okrepil odnose s hasidskimi rabini na Madžarskem. 

Rabin Simeon (1850, Eger–1944, Auschwitz), mlajši sin Abrahama Wolfa, 

je leta 1881 ustanovil znano ješivo v Egru (nem. Erlau) na Madžarskem, 

kjer je bil rabin, in tam poučeval do nacistične aretacije, ko so ga odpeljali 

v uničevalno taborišče Auschwitz, kjer je bil umorjen takoj po prihodu. 

Podpiral je judovsko naseljevanje in obdelovanje zemlje v Palestini (Eretz 

Israel) (Sofer-Schreiber 1957; Ferziger 2008).

Rabin Solomon Sofer (1853, Bratislava–1930, Berehove), najmlajši 

sin Abrahama Wolfa, je bil ugleden pridigar in pisatelj. Je avtor knjige 

Hut ha-Meshullash (1887), ki vključuje biografije znanih članov dru-

žine. Do svoje smrti je bil rabin v mestu Berehove (madž. Beregszász) 

v Podkarpatski Ukrajini. Rabin Akiva Sofer (1878, Bratislava–1959, 

Jeruzalem), sin Simchaha Soferja, je nasledil očeta kot rabin in pri vodenju 

ješive v Bratislavi. Leta 1940 se je naselil v Mandatni Palestini, v Jeruzalemu 

je ponovno ustanovil bratislavsko ješivo in jo vodil do svoje smrti. Pisal 

je o Tori in responzih (Sofer-Schreiber 1957; Ferziger 2008).

Abraham Schreiber: kratek življenjepis 

Rabin Abraham (Avraham) Adolfo Sofer-Schreiber, sin rabina Simeona 

Soferja in Malke Eszter Sofer, roj. Spitzer (1859, Dunaj–1931, Eger), se je 

rodil 9. oktobra 1897 v Egru na Ogrskem. Med letoma 1914 in 1918 je obi-

skoval rabinski ortodoksni kolegij (nem. Erste Öffentliche Landes rabbinats 

Hochschule in Pressburg) v Bratislavi in pridobil izobrazbo za glavnega 

rabina (hebr. Rav morenu harav). Predstojniki so mu s tem zaupali »nje-

govo sposobnost vodenja judovske skupnosti, odločanja o vseh verskih 

zadevah in priznavanje njegovih raziskav in objav Tore« (AUCEI, FAUCI 

al 1933, busta 8, fasc. 21, 26. 2. 1933). Po študiju je najprej eno leto učil 

judovski verouk v srednjih šolah v domačem mestu, zatem pa je štiri leta 



59

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

deloval v ortodoksni skupnosti na Dunaju pod vodstvom glavnega ra-

bina Zwija Hirscha Pereza Chajesa.3 Leta 1921 se je poročil s Saro Sofer 

iz mesta Siret (madž. Szeretvásár, nem. Sereth), pravnukinjo krakovskega 

rabina Simeona Soferja, v današnji romunski Bukovini, imela sta pet otrok 

(Rezi Raizel, Benjamin Shmuel, Miriam, Salomon, Ruth). Leta 1924 se je 

z družino preselil na Krf,4 kjer je zasedel mesto glavnega rabina v tamkaj-

šnji judovski skupnosti. Sredi marca 1928 je prišel v Gorico, kjer je ostal 

do julija 1936. Avgusta 1936 se je z družino preselil na Reko, v ulico Via 

Francesco Petrarca 12 (danes Ulica Viktora Cara Emina), kjer je duhovno 

skrbel za ortodoksne vernike ob Kvarnerju (Opatija in Reka). Nikoli se ni 

vpisal v fašistično stranko (Rigano 2005, 153).5 Toda leta 1938 je začela 

tudi fašistična Italija sprejemati protijudovsko zakonodajo in zaostrovati 

takšno politiko, še posebej proti Judom brez italijanskega državljanstva. 

Zato se je celotna družina Schreiber decembra 1939 odločila za izseli-

tev, iz tržaškega pristanišča so z potniško ladjo Galileo Galilei emigrirali 

v Mandatno Palestino, naselili so se v Jeruzalemu. Od leta 1948 do 1966 

je bil rabin Schreiber profesor na Judovskem teološkem seminarju (The 

Jewish Theological Seminary) v New Yorku. Veljal je za plodovitega ra-

binskega misleca, avtorja okrog tridesetih knjig, njegova glavna dejavnost 

je bila priprava del rabina Menahema ben Solomona Meirija iz Perpignana 

in drugih vodilnih pozno- in visokosrednjeveških rabinskih učenjakov 

(hebr. Rishonim) za objavo. Njegovo strastno znanstveno delo je bilo 

3	 Rabin Zwi Hirsch Perez Chajes je bil rojen leta 1876 v kraju Brody v Galiciji. Judovstvo je študiral 
na Dunaju, veljal je za gorečega sionista. Poučeval je na rabinskem kolegiju v Firencah, med letoma 
1912 in 1918 je bil rabin v Trstu, potem pa se je preselil na Dunaj in tam umrl leta 1927. O njem: Baron 
2007.

4	 Ob koncu 15. stoletja je živelo na Krfu toliko Judov, da so jih Benečani, ki so takrat nadzorovali 
ta strateško zelo pomemben otok, dali zapreti v gete. Izgon Judov iz Španije pa je sefardske kolo-
nije pripeljal do tega, da so se naselile na Krfu in na šestih drugih Jonskih otokih. Po dunajskem 
kongresu so bili Krf in drugi Jonski otoki pod britansko zaščito, usoda 4000 tamkajšnjih Judov 
se je hitro poslabšala zaradi vrste diskriminatornih ukrepov, vključno z zatiranjem njihove volilne 
pravice. Priključitev teh otokov Grčiji leta 1864 je pomenila vrnitev k državljanski enakopravnosti 
za Jude, a tudi ponavljajoče se izbruhe antisemitizma. Leta 1891 je po obtožbah o ritualnih zločinih 
izbruhnil pogrom. Sledil je eksodus judovskih družin, vključno z družino Alberta Cohena, enega 
najpomembnejših sefardskih pisateljev 20. stoletja. Na predvečer druge svetovne vojne je judovska 
skupnost na Krfu štela le 2000 članov. Leta 1944 so bili večinoma deportirani v nemška taborišča. 
Danes je na Krfu le še približno šestdeset Judov, od nekdanjih štirih sinagog starega krfskega geta 
je drugo svetovno vojno preživela le Scuola Greca (grški tempelj) iz 17. stoletja. Več o tem: Marcu 
in Kerem 2007.

5	 Velja poudariti, da je bilo sredi tridesetih let v fašistično stranko vpisanih sedem od več kot petdeset 
rabinov, ki so delovali v Kraljevini Italiji, vključno s kolonijami v Afriki. Med vpisanimi je bil tudi 
Eugenio Pio Zolli, rojen kot Israel Anton Zoller (1881, Brody–1956, Rim), rabin v Trstu in Rimu (Rigano 
2005, 152–153).



60

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

uradno priznano s podelitvijo prestižne Izraelske nagrade (Israel Prize), 

prejel jo je leta 1981 za svoje delovanje na področju rabinske literature. 

Rabin Schreiber je umrl 10. aprila 1982 v Jeruzalemu (Artom 1982, 18; 

Piattelli 2017; Cedarmas 1999, 78–84; Manheimer 2004, 125).

Rabin Schreiber v Gorici

Dokumentirana judovska prisotnost v mestu ob Soči sega v drugo 

polovico 13. stoletja, največ, dobrih tristo, jih je tu živelo sredi 19. stoletja. 

Goriška judovska skupnost ni izstopala po številnosti, ampak zaradi vpliva 

v vsakdanjem, predvsem gospodarskem življenju krajev ob Soči. V mestu 

pa je delovalo tudi nekaj znamenitih judovskih izobražencev, med sle-

dnjimi velja izpostaviti tudi rabine, ki so delovali predvsem na verskem 

področju.6

Zaradi novih politično-upravnih razmer po prvi svetovni vojni se je goriška 

judovska skupnost tesneje povezala z drugimi judovskimi skupnostmi 

v Kraljevini Italiji. Leta 1926 je v Gorici živelo okrog 220 Judov, med kate-

rimi pa je bilo samo 35 takšnih, ki so tudi finančno prispevali k delovanju 

6	 Poseben pečat so goriškim intelektualcem dajali rabini, ki so delovali v tukajšnji judovski skupnosti. 
Vsaj nekateri so s svojim znanjem močno presegali sicer dokaj skromno judovsko okolje. Tako 
je Gorico v 18. stoletju obeležilo več pripadnikov judovske družine Gentilli (hebr. Hefez), ki so 
se izkazali v talmudskih študijah. Iz družine Gentilli izvira tudi več goriških rabinov, med njimi 
Jacob Hai ben Manasseh Gentilli (umrl 1749) in Uzriel (ali Azriel) Gentilli. Slednji se je ukvarjal tudi 
s kabalo. Meshullam Zalman ben Abraham Berak, po rodu iz Gorice, je deloval v znani judovski 
tiskarni Josepha Athiasa v Amsterdamu, kjer so tiskali tudi kabalistično literaturo. Poleg omenjenih 
rabinov zaseda posebno mesto Gershon ben Mosè Gentilli.

	 Prvo polovico 19. stoletja je med goriškimi rabini najbolj zaznamoval Izak (Isacco) Samuele Reggio 
(1784–1855), v svojih delih se je vedno znova podpisoval kot »Goričan«. Družina je izvirala iz mesta 
Reggio Calabria. V Gorico se je preselil že Izakov oče, Abram Abraham Vita Ben Azriel Reggio 
(1755–1841), ki je prišel v Gorico leta 1783 kot učitelj v novoustanovljeno judovsko versko šolo, ješivo. 
Njegov mentor je bil goriški rabin Mose Gentili (Hefez), ki ga je Abram nasledil, Izak pa je nasledil 
očeta leta 1846. Rabin Reggio je veliko prevajal ter pisal znanstvene in zgodovinske razprave o ju-
dovstvu, hkrati se je posvečal tudi kabali. Veliko si je dopisoval z judovskimi izobraženci po Evropi, 
pri tem je večinoma uporabljal hebrejščino. Rabin Izak Samuel Reggio je bil član Akademije za ori-
entalske študije v Leipzigu in Halleju, prijel se ga je tudi vzdevek italijanski Moses Mendelssohn. 
Oče Abram in sin Izak Reggio sta bila pomembna predstavnika gibanja Haskala oziroma judovskega 
razsvetljenstva.

	 Ob koncu 19. stoletja se je v Gorici uveljavil Giacomo Bolaffio (1857–1937), zadnji domači rabin, 
vzgojen v Gorici. Službo rabina je opravljal od leta 1894. Prizadeval si je za poživitev judovske vere 
v obdobju nagle sekularizacije in za ustrezen verski pouk judovske mladine v Gorici. Tudi po svoji 
preselitvi na mesto glavnega rabina v Torinu julija 1903 je G. Bolaffio ohranil tesne stike z domačim 
krajem. Goriško judovsko skupnost pred prvo svetovno vojno je zaznamoval rabin Della Pergola 
(1877–1923), ki je študiral na rabinskem kolegiju v Firencah, kjer je bil učenec poljskega rabina 
Samuela Hirscha Marguliesa. Več o tem: Cedarmas 1999; Grusovin 2007; Podbersič 2017.



61

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

judovske skupnosti. Šlo je za domače pripadnike skupnosti, kajti po prvi 

svetovni vojni priseljeni Judje so v glavnem živeli v slabih finančnih raz-

merah in za skupnost večinoma niso prispevali. Letne dajatve za judov

sko skupnost so se zvišale na okrog tristo do štiristo lir, medtem ko je 

rabin prejemal 16.000 lir plače, kar je vključevalo tudi njegovo namestitev. 

Goriški Judje so svojo lojalnost do italijanske države in po oktobru 1922 

podporo vladajočemu fašističnemu režimu dokazovali tudi s članstvom 

v fašistični stranki Partito Nazionale Fascista (Cedarmas1999, 58).

Po obdobju negotovosti med prvo svetovno vojno in ob spremembi dr-

žavnopravne pripadnosti je jeseni 1925 vodstvu goriške judovske skup-

nosti uspelo pripeljati novega rabina. To je postal ortodoksni rabin Isidor 

Kahan (1887, Tiszabercel–1961, Seattle), rojen na Ogrskem. Izobraževal 

se je v rabinskem kolegiju v Berlinu in je veljal za priznanega poznavalca 

Talmuda. Govoril je nemško, hebrejsko, madžarsko, kmalu pa se je naučil 

tudi italijansko. V Gorici je ostal le do pomladi 1928. Vodstvo goriške judov

ske skupnosti ga je cenilo, ker naj bi bil resen in kulturen človek z boljšim 

znanjem od številnih italijanskih rabinov (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 12, 

fasc. 44). Iz Gorice je rabin Kahan odšel na Rodos, tedaj pod italijansko 

upravo, kjer je delo nadaljeval v didaktičnem vodstvu tamkajšnjega rabin-

skega kolegija.

V Gorico je sredi marca 1928 prišel novi rabin Abraham Adolfo Schreiber, 

sicer madžarski državljan in pripadnik ortodoksnega judovstva. Ponujena 

mu je bila letna plača v višini 25.000 lir, toda brez stanovanjskega dodatka. 

Pred prihodom v Gorico je deloval v skupnosti na otoku Krfu. Bil je od-

lično izobražen, dober pisec, prav v Gorici se je začel posvečati pripravi 

kritičnih izdaj del srednjeveških talmudistov, proučevalcev Talmuda. Med 

delovanjem v Gorici je med drugim prepisal in natisnil rokopise komentar-

jev Talmuda rabina Menahema Meirija, ki jih je našel v Palatinski knjižnici 

v Parmi (Cedarmas 1999, 81).

Družina Schreiber se je med bivanjem v Gorici večkrat selila, najprej 

so živeli v nekdanjem getu (Via Ascoli), zatem so se preselili v bližnjo 

Semeniško ulico (Via Seminario), na koncu pa so prebivali v nekdanji 

Gosposki ulici (Via Carducci), torej vedno v bližini sinagoge in nekdanjega 

geta (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 17, fasc. 71).



62

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

Okrog rabina Schreiberja so se zbirali judovski učenci, nekateri med njimi 

so se prav zaradi njega priselili v Gorico, da so lahko sledili njegovemu 

poučevanju. K razmahu ješive v Gorici so prispevali predvsem priseljeni 

Judje iz Poljske. Za kratek čas je Gorica spet pridobila žar judovskih študij, 

tako značilen za prvo polovico 19. stoletja in domača rabina, očeta Abrama 

in sina Isacca iz družine Reggio (Morpurgo 1986, 200; Cedarmas 1999, 

82–85).

Hvale na račun judovske skupnosti v Gorici je pogosto izrekal tudi rabin 

Schreiber, ki je posebej poudaril napredek v obdobju, ko so nekatere 

druge judovske skupnosti po Italiji počasi ugašale. V Gorici pa so se isto-

časno pripravljali na odprtje nove šole za poučevanje Tore (AUCEI, FAUCI 

al 1933, busta 12, fasc. 44, Gorizia).

Rabin Schreiber je v Italiji užival veliko in zasluženo spoštovanje, tako zelo, 

da so ga aprila 1931 priporočili za morebitnega profesorja na Rabinskem 

kolegiju v Firencah. Sicer se je že ob začetku 20. stoletja v Firencah zače-

lo organizirati judovsko kulturno gibanje Pro Cultura, ki so ga podpirali 

študenti na tamkajšnjem uveljavljenem rabinskem kolegiju pod vodstvom 

rabina Samuela Hirscha Marguliesa.7 Gibanje si je prizadevalo za zaščito 

judovske duhovne in kulturne dediščine ter dvig delovanja v posameznih 

judovskih skupnostih. Pogosto so bile organizirane različne konference 

na temo judovske zgodovine, s čimer se je ohranjala tradicija. Višek delo-

vanja je to gibanje, predvsem po zaslugi rabina Schreiberja, doseglo ob za-

četku tridesetih let (Cedarmas 1999, 72). Odmev zasledimo tudi v Gorici, 

kjer so ob sinagogi na začetku septembra 1932 odprli obnovljen in pove-

čan nekdanji prostor judovske šole in ga poimenovali po priljubljenem 

goriškem rabinu Abramu V. Reggiu (1755, Ferrara–1841, Gorica). Kmalu 

je ta prostor postal središče kulturnega delovanja Judov v Gorici (AUCEI, 

FAUCI al 1933, 30. avgust 1932).

To obdobje so zaznamovali tudi stalni prihodi in odhodi judovskih družin 

iz srednje in vzhodne Evrope. Gorica je bila pogosto le prehodna točka, 

7	 Samuel Hirsch Margulies (1858, Berežani–1922, Firence), ortodoksni rabin, doma z ozemlja na za-
hodu današnje Ukrajine. Prav Margulies je odločilno prispeval k razvoju italijanskega sionizma, 
v nasprotju s tedaj uveljavljenim mnenjem ortodoksnih evropskih rabinov, ki so sionizmu naspro-
tovali. O njem: Cassuto in Rocca 2007.



63

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

s katere jih je večina odpotovala dalje, v Palestino, ZDA ali Švico. Čeprav 

so predvsem pripadniki mlajše generacije ponujali svetlo sliko goriške 

judovske skupnosti, je bila realnost vendarle bolj žalostna. Skupnost 

se je namreč vztrajno manjšala. Attilio Donato Moise Morpurgo (1878, 

Gorica–1965, Trst), od leta 1933 predsednik goriške judovske skupnos-

ti, je ohranil dobre odnose z rabinom Schreiberjem. Bil je zadnji izvolje-

ni predsednik judovske skupnosti v Gorici pred drugo svetovno vojno 

(AUCEI, FAUCI al 1933, busta 16, fasc. 68). Tako je oktobra 1936 z obžalo-

vanjem sporočal v Rim, da mora dr. Abraham Schreiber zapustiti Gorico, 

kar se bo zgodilo zaradi »zelo žalostnega ekonomskega stanja goriške 

skupnosti. Italija bo tako izgubila najbolj učenega in nadarjenega učitelja, 

seveda ne zaradi svoje krivde« (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 32E, fasc. 20, 

mapa 3211). Tako je zadnji rabin, ki je bil nastavljen v Gorici za potrebe kra-

jevne judovske skupnosti, zapustil mesto. Poslej Gorica ni več imela lastne-

ga rabina! Rabin Schreiber se je z družino preselil na Reko, kjer je skrbel 

za tamkajšnjo ortodoksno judovsko skupnost, prav tako je oskrboval tudi 

Jude v Opatiji (Cedarmas 1999, 72).

Po odhodu rabina Schreiberja sta skrb za verske dejavnosti v Gorici prev-

zela kantorja (hebr. hazan) Giacomo/Jacob Koschitzky in Giuseppe/Josef 

Küstlinger. Oba sta prihajala iz Poljske, sicer pa sta v skupnosti aktivno 

delovala že pred rabinovim odhodom, tudi pri verskem poučevanju. 

Slednji je opravljal tudi dolžnosti obrednega klavca živali (hebr. shohet). 

Priseljeni judovski družini Koschitzky in Mayer sta leta 1934 ponovno 

zagnali pripravo mazzoth, tj. nekvašen kruh za pasho, s katero so oskr-

bovali skupnost v Gorici in jo pošiljali tudi v druge kraje. Oba kantorja 

sta kot tuja državljana morala zapustiti Gorico po sprejetju protijudovske 

zakonodaje v letih 1938 in 1939 (Morpurgo 1986, 203; Cedarmas 1999, 

70, 86; Podbersič 2017, 248–249). Poslej so se vedno znova pojavljale težave 

v zvezi z judovskim poukom v Gorici. Že omenjeni predsednik Morpurgo 

je spomladi 1938 pisal na Zvezo judovskih skupnosti Italije (ita. Unione 

delle comunità ebraiche Italiane) v Rimu in prosil za pomoč pri iskanju 

primernega mladega učitelja, ki bi judovske učence v Gorici poučeval 

verski pouk, za kar so bili pripravljeni plačati od 600 do 700 lir na mesec 

(AUCEI, FAUCI al 1933, busta 32F, fasc, 23, Gorizia).



64

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

Težavno združevanje z Judi v Vidmu

Odvetnik Mario Donati, predsednik goriške judovske skupnosti po prvi 

svetovni vojni in do leta 1931, je svoji skupnosti želel priključiti tudi Jude 

iz preostalega dela Furlanije (Provincia del Friuli), s katero je bila med 

letoma 1923 in 1927 združena tudi Goriška (Provincia di Gorizia). Šlo 

je predvsem za Jude v Vidmu in kraju San Daniele del Friuli, ki bi tako 

poživili goriško skupnost in hkrati s svojimi finančnimi prispevki izboljšali 

slabo ekonomsko stanje v Gorici. Judje v mestu ob Soči so namreč morali 

vzdrževati lastnega rabina, hkrati pa zadostiti »vsem obrednim in kultur-

nim potrebam judovskega življenja« (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 12, fasc. 

44, 11. 4. 1932).

Vendar do združitve ni prišlo kmalu, saj je bilo treba premagati birokratske 

in pravne ovire, ki so jo zavirale in jih je postavljala predvsem videmska 

prefektura. Poleg tega so Judje iz Vidma, kjer je živel tudi ugledni senator 

dr. Elio Morpurgo (1858, Videm–1944, n. p.), nasprotovali denarnim pri-

spevkom za judovske obrede v Gorici. Zato je v Gorici ostal v veljavi sta-

tut, ki je pokrival samo ozemlje nekdanje Goriške pod avstrijsko oblastjo. 

Občasno so sicer iz Gorice pritiskali na Zvezo judovskih občin v Rimu, naj 

intervenira pri ustreznem ministrstvu, največkrat so omenjali ministrstvo 

za notranje zadeve, da bi tako dosegli združitev goriške in videmske judov

ske skupnosti. Po drugi strani so se v Vidmu sklenili odločno zoperstaviti 

goriškim željam po združitvi. Želeli so namreč ohraniti lastno organizira-

nost, zato so januarja 1929 v Vidmu sklicali sestanek, ki so se ga udeležili 

vodilni možje devetih judovskih družin. Želeli so ustanoviti judovsko skup-

nost Videm-San Daniele del Friuli s sedežem v Vidmu. Predsednik novo

ustanovljene judovske skupnosti je tako postal Raffaele Gentilli (1876, San 

Daniele del Friuli–1952, San Daniele del Friuli), trgovec in posojilodajalec, 

doma iz kraja San Daniele. Septembra 1929 je nova skupnost v Vidmu štela 

okrog 70 članov, med katerimi jih je 16 prostovoljno plačevalo prispev-

ke za skupnost. Za častnega rabina v Vidmu je bil imenovan rabin Israel 

Anton Zoller iz Trsta, ker rabin Schreiber »ni dobil pravnega priznanja 

s strani vlade«. V goriški skupnosti so se na ta način počutili neupravičeno 

zapostavljene in odločitev je povzročila nekaj nezadovoljstva, kajti še pred 

prvo svetovno vojno in avstrijsko-italijansko državno mejo so goriški rabini 

skrbeli za Jude v Vidmu (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 12, fasc. 44, 12. 11. 

1930).



65

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

Začasno pomoč goriškim Judom je ponudila tudi judovska skupnost 

iz Verone, toda to ni moglo rešiti vseh (finančnih) težav. Nasprotovanje 

Judov iz Vidma goriški judovski skupnosti pod vodstvom rabina Schreiberja 

je izviralo tudi iz dejstva, da je omenjeni rabin spadal med ortodoksne 

Jude, kar jih je motilo. Zato so izražali željo, da bi se raje združili z judovsko 

skupnostjo v Trstu. Do združitve med Judi v Gorici in Vidmu je potem 

le prišlo s kraljevim dekretom 24. septembra 1931, čemur so se do zad-

njega upirali zlasti vplivni Judje v Vidmu. Pri tem so pritiskali na Zvezo 

judovskih skupnosti Italije v Rimu in se sklicevali na svojo staro tradicijo. 

Podpredsednik judovske skupnosti v Gorici je bil med letoma 1931 in 1938 

prav Rafaele Gentilli, nekdaj predsednik v Vidmu. V obdobju po združitvi 

je v Vidmu živelo okrog petnajst judovskih družin. Med tremi največjimi 

finančnimi podporniki za skupnost je bil dr. Elio Morpurgo, ki je letno 

prispeval sto lir (Cedarmas 1999, 59–60; Podbersič 2017, 242–245).

Donatijevo obdobje na čelu skupnosti v Gorici se je počasi bližalo koncu, 

ovirali sta ga bolezen in nezmožnost reševanja težav. Iz Rima je prišel 

predlog, naj upravljanje skupnosti v Gorici prevzame državni upravnik 

dr. Carlo Morpurgo (1890, Trst–1944, Auschwitz) iz Trsta. Predlog je bil 

potrjen 20. marca 1932. Vodstvo v Rimu je preprosto želelo uvesti red 

v delovanje skupnosti v Gorici. Upravnik dr. Morpurgo se je sicer zave-

dal, da v Gorici deluje cenjeni rabin Schreiber, ki ga je opisal kot »človeka 

velikega srca in odlične pripravljenosti ter vrhunskega talmudista«, toda 

hkrati se je pritoževal, da je rabin preveč izobražen in mu ljudstvo ne more 

slediti (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 12, fasc. 44, 11. 4. 1932).

Naloga novoimenovanega upravnika (ita. commissario) je bila izboljšati 

delovanje judovske skupnosti v Gorici in vzpostaviti stabilno finančno 

stanje. Tako je bil Morpurgo že aprila 1932 prisiljen zaprositi vodstvo Zveze 

judovskih skupnosti Italije, da goriški skupnosti razumno zmanjšajo pri-

spevek. V skupnosti so namreč razpolagali z letnimi prihodki v višini 37.000 

lir. Od tega je goriški rabin prejel 23.000 lir. Z ostankom je morala goriška 

judovska skupnost pokriti vse judovske verske in kulturne dejavnosti. 

Zaradi slabih finančnih razmer je želel upravnik Morpurgo tudi zmanjša-

ti prihodke rabina Schreiberja (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 12, fasc. 44, 

Gorizia).



66

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

Rabin Schreiber ob Kvarnerskem zalivu

Glede pravne ureditve položaja judov (in tudi drugih nekatoliča-

nov) v Kraljevini Italiji se je zakonodaja sprejemala ob zakonu z dne  

24. junija 1929 in z izvedbenim odlokom, izdanim 28. februarja 1930. Šlo 

je za t. i. Falcov zakon (ita. La legge Falco),8 ki je ukinjal manjše judovske 

skupnosti po Italiji in jih zakonsko priključil večjim skupnostim z nalogo 

skrbi za judovsko zgodovinsko in kulturno dediščino. Tako je v skladu 

z novo fašistično zakonodajo v Kraljevini Italiji država poslej priznavala 

obstoj zgolj 25 judovskih skupnosti. Hkrati je kraljevi dekret št. 1731, spre-

jet jeseni 1930, vzpostavil enotno predstavniško združenje posameznih 

italijanskih judovskih skupnosti. Ustvaril je Zvezo italijanskih judovskih 

skupnosti, v katero so se morale vključiti vse krajevne judovske skupnos-

ti. Na čelo omenjene zveze je bil postavljen glavni rabin v Rimu. V Italiji 

je delovalo 54 rabinov, od tega 14 tujih, med njimi tudi rabin Schreiber, ki so 

ga oblasti prištevale med Madžare (Rigano 2005, 155). Med letoma 1933 

in 1937 se je sicer število italijanskih rabinov zmanjšalo za petino, število ra-

binov, rojenih v tujini, pa se je v istem obdobju zmanjšalo za skoraj trideset 

odstotkov. Število rabinov, rojenih v tujini brez italijanskega državljanstva, 

se je zmanjšalo za več kot šestdeset odstotkov, medtem ko se je število 

rabinov, rojenih v tujini z italijanskim državljanstvom, povečalo za skoraj 

petnajst odstotkov (Rigano 2005, 159).

Tik pred začetkom sprejemanja protijudovske zakonodaje leta 1938 so or-

ganizirane judovske skupnosti obstajale v naslednjih italijanskih mestih: 

Alessandria, Ancona, Benetke (Venezia), Bologna, Casale Monferrato, 

Ferrara, Firence (Firenze), Reka (Fiume), Genova, Gorica (Gorizia), 

Livorno, Mantova, Merano, Milano, Modena, Neapelj (Napoli), Opatija 

(Abbazia), Padova, Parma, Pisa, Rim (Roma), Torino, Trst (Trieste), Vercelli 

in Verona. Poleg judovskih skupnosti na Apeninskem polotoku so obsta-

jale še štiri zunaj matične Italije: Adis Abeba (Etiopija), Bengazi in Tripolis 

(Libija), Rodos (Rodi, Dodekanez). Kriza judovstva se je poznala tudi 

pri zasedenosti posameznih mest z rabini, saj od skupno petindvajsetih 

mest kar štiri niso imela svojega rabina (Gorica, Merano, Opatija in Reka). 

8	 Zakon je poimenovan po univerzitetnem profesorju Mariu Falcu (1884–1943), priznanem pravniku 
judovskega rodu iz Torina, ki je vodil pogajanja s fašističnimi oblastmi o zakonski ureditvi judovskega 
združevanja v Italiji.



67

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

Zanimivo je, da je bila največja kriza v tovrstnem smislu ravno v Julijski 

krajini (AUCEI, FAUCI dal 1934, busta 32F, fasc. 22, mapa Circolari).

Po popisu prebivalstva z dne 22. avgusta 1938 je judovsko prebivalstvo 

na območju Kvarnerja štelo nekaj več kot 1400 ljudi, živečih na Reki, 

v Opatiji in Lovranu. Skupnost so v glavnem sestavljali potomci priseljen-

cev iz avstro-ogrske monarhije, predvsem madžarskih Judov, ter Judov 

iz dežel Srednje in Vzhodne Evrope. Uspešno socialno in ekonomsko in-

tegracijo Judov je olajšalo priznanje državljanskih in političnih pravic v av-

stro-ogrski monarhiji leta 1867. To se je nadaljevalo pod italijansko oblastjo 

po prvi svetovni vojni, vse do uvedbe fašističnih protijudovskih zakonov 

leta 1938. Na Reki in v Opatiji, ki sta bili vključeni v novoustanovljeno ita-

lijansko upravno regijo Kvarner (Provincia del Carnaro), so se od začetka 

dosledno izvajali vsi fašistični protijudovski ukrepi (Morgani 1979, 57–65).

Zgodovino judovske skupnosti ob Kvarnerju je prvi fragmentarno re-

konstruiral Bernard Nathan,9 dolgoletni in zadnji predsednik Judovske 

skupnosti Opatija (Comunità israelitica di Abbazia), v nemško pisanem 

poročilu z naslovom Die Geschichte der Israelitischen Kultusgemeinde 

von Opatija, ki ga je konec februarja 1964 predložil Zvezi judovskih skup-

nosti Jugoslavije in ga danes hrani Jevrejski istorijski muzej v Beogradu 

(Morgani 1979, 118–122; Simper 2009, 7–10).

Avstrijska delniška družba Südbahn-Gesellschaft je leta 1892 ustanovila 

klimatsko zdravilišče Opatija (Abbazia) in kmalu so se tam naselile prve 

judovske družine in posamezniki (Galles, Kadisch, Nathan, Szigeti). Prišli 

so poslovneži, urarji in zdravniki, da bi si ob Kvarnerskem zalivu ustvarili 

svojo prihodnost. V naslednjih letih se je število Judov povečevalo skladno 

z večanjem pretoka tujcev in razvojem zdravilišča. Dolga leta ni bilo nobe-

nih srečanj, saj niso ustanovili nobenega judovskega združenja. Sosednje 

mesto Reka je imelo judovsko skupnost, vendar niso mogli sprejemati 

judovskih članov iz Opatije, saj je bila Reka takrat pod madžarsko upra-

vo, Opatija pa v okviru dežele Istre, torej pod Avstrijo. Pravno gledano, 

9	 Bernard Nathan, sin Josipa in Josipine Hoffmann, rojen v Pecsu na Madžarskem, 15. novembra 1881, 
od leta 1892 je živel v Opatiji, po poklicu trgovec. Bil je lastnik podjetja in trgovine z oblačili in obutvi-
jo v Opatiji, občinski svetovalec ter eden od ustanoviteljev Judovske skupnosti Opatija. Pokopan 
je bil leta 1968 na judovskem pokopališču v Opatiji (Bon 2004, 47–48; Simper 2015, 487–488).



68

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

so torej Judje iz Opatije spadali pod jurisdikcijo tržaške judovske obči-

ne, je pa državno namestništvo v Trstu že leta 1911 potrdilo ustanovitev 

Društva za promocijo izraelske verske skupnosti v Opatiji (nem. Verein 

zur Förderung einer israelitischen Kultusgemeinde in Abbazia). Postopki 

za upravno osamosvojitev so sicer stekli že junija 1914, toda zaradi prve 

svetovne vojne so Judje v Opatiji svojo versko občino (Comunità israelitica 

di Abbazia) uradno ustanovili šele februarja 1923. Za prvega predsednika 

je bil izbran opatijski lekarnar Mihael Abraham Sternbach, za podpred-

sednika pa trgovec Bernard Nathan. Po Sternbachovi izselitvi na rodno 

Poljsko leta 1924 je prav Nathan prevzel vodilno vlogo v Opatiji, ki jo 

je opravljal do aretacije in fašistične internacije v juniju 1940 (Dukić 2006, 

101–106; Morgani 1979, 117–123; Simper 2015, 499–501). Leta 1930 je bilo 

v Judovsko skupnost v Opatiji včlanjenih okrog 170 Judov, ki so imeli stal-

no bivališče v občini Opatija-Volosko. K njim smemo prišteti tudi številne 

judovske turiste, ki so sem prihajali na počitnice, predvsem zaradi mile 

klime, zdravilišč in turistične razvitosti območja (Bon 2004, 47). Toda znot-

raj te skupnosti je v začetku tridesetih let pogosto prihajalo do napetosti, 

predvsem zaradi večnih sporov med ortodoksnimi in reformiranimi Judi 

(AUCEI, FAUCI al 1933, busta 11, fasc. 35, Abbazia, 17. 1. 1933).

Reška judovska skupnost,10 ustanovljena leta 1781, formalno in pravno 

razdeljena na dve občini – večinsko, t. i. reformirano ali neološko Judovsko 

občino Reka (La Comunita israelitica di Fiume) in številčno manjšo v okvi-

ru Ortodoksne judovske skupnosti na Reki (L'Unione israelitica ortodo-

ssa di Fiume; L'Unione degli ebrei ortodossi di Fiume) – je bila po novi 

fašistični zakonodaji o organizaciji judovskih občin po letu 1932 uradno 

združena v večinski Judovski skupnosti na Reki (Comunita isrelitica 

di Fiume). Na podlagi sporazuma med vladnim komisarjem omenjene 

reške judovske skupnosti in predstavniki nekdanje ortodoksne skupnos-

ti aprila 1932 je bilo dogovorjeno preoblikovanje ortodoksne skupnosti 

v posebno sekcijo »Adath Ortodossa shel Kehal Israel« Judovske skupnosti 

10	 Judje na Reki (Fiume) se omenjajo od sredine 15. stoletja, v glavnem je šlo za trgovce iz Pesara 
in Ancone, ki so morda občasno stanovali na območju, ki se je imenovalo Ziecha (Zudecca, 
Giudecca). Sem so prihajali iz različnih dežel; iz Avstrije, Italije in Trsta. Reka je spadala v ogrsko 
polovico monarhije, zato so se v drugi polovici 19. stoletja sem priselili številni madžarski Judje. 
Govorili so italijansko, madžarsko in nemško. Število Judov na Reki se je po letu 1933 zmanjšalo 
in začelo se je izseljevanje, večinoma v ZDA, Anglijo in Palestino. Leta 1938 je živelo na Reki, vključno 
s pokrajino, 1783 Judov, predsednik občine je bil Erminio Klein, rabin pa Giuseppe Fran. Več o tem: 
Bon 2004; Morgani 1979; Simper 2018.



69

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

Reka, kar je znatno zmanjšalo njeno organizacijsko avtonomijo (Bon 2004, 

47–50). Toda postavilo se je vprašanje verske oskrbe ortodoksnih vernikov 

ob Kvarnerju. Medtem je osrednje vodstvo judovskih skupnosti v Rimu 

predlagalo judovski občini na Reki ustrezen način rešitve rabinskega vpra-

šanja. Ortodoksna skupnost, ki si je zgradila lastno, sicer manjšo sinagogo, 

je bila po zakonu podrejena celotni judovski skupnosti. Želela je imeti 

svojega rabina, a ker je skupnost že imela svojega glavnega rabina, je lahko 

prišel v poštev le rabin II. stopnje. V dogovoru z vodstvom skupnosti 

so vprašanje rešili na naslednji način: rabin judovske skupnosti v Gorici, 

Abraham Schreiber, je želel zamenjati mesto, saj je tamkajšnja skupnost 

usihala. Tako so imenovali rabina Schreiberja za glavnega rabina (Rabbino 

Capo) v Opatiji, ki je sicer imela lastnega rabina Alexandra Sterna,11 vendar 

so z njim pogosto prihajali v spore, očitali so mu finančne malverzacije 

in precejšnjo trmoglavost, zato so ga v začetku leta 1936 odpustili. Hkrati 

je rabin Schreiber opravljal tudi funkcijo rabina ortodoksne skupnosti 

na Reki, ki se je zbirala v manjši ortodoksni sinagogi, zgrajeni leta 1930.12 

Od reške skupnosti je prejemal 2/3 plače, v Opatiji pa so mu plačevali 1/3, 

kar je bilo zanje finančno ugodno. Rabin Schreiber je vsako soboto vodil 

obredje v Opatiji, ob velikih praznikih pa izmenično v Opatiji in na Reki 

(Bon 2005, 47–51; Rigano 2005, 141, 160; Falk 2012, 144; Simper 2015, 

514–515).

Bernard Nathan je posebej poudaril, da je bil rabin Schreiber priznan 

talmudski učenjak, potomec rabinske družine Sofar, in je bil v Italiji zelo 

spoštovan. Govoril je italijansko, nemško, madžarsko in seveda sodobno 

hebrejščino. Zavedal pa se je relativne majhnosti in finančnih omejitev 

tamkajšnje judovske skupnosti:

11	 Alexander (Alessandro) Stern, rojen leta 1888 na Ogrskem, madžarski državljan, od marca 1928 
do januarja 1936 rabin v Opatiji (Piattelli 2017). Zanimivo, da je bil prav Stern kandidat za mesto 
rabina v Gorici sredi leta 1925, vendar je to zavrnil, menda zaradi premajhne plače, ponujali so mu 
namreč tisoč lir na mesec (Cedarmas 1999, 76).

12	 Omenjena sinagoga na Reki se je nahajala na tedanji ulici Via Galvani, danes je to Ulica Ivana 
Filipovića. Preživela je holokavst, saj je nacisti niso uničili, ker so jo uporabljali za skladišče streliva. 
Po vojni so nove jugoslovanske oblasti omenjeno sinagogo nacionalizirale, leta 1996 so jo obnovili 
in vrnili Judovski skupnosti na Reki, ki jo danes uporablja za svoje potrebe. Nacisti pa so januarja 
1944 uničili veliko sinagogo na Reki, postavljeno leta 1903 po načrtih znanega madžarskega arhitekta 
Lipóta Baumhorna, ki jo je sicer uporabljala neološka judovska skupnost (Bon 2004, 35–42).



70

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

Na ta način smo dosegli, da smo imeli za vodjo verske skupnosti 

vrednega rabina, česar prej ni bilo. Ker se je rabin Schreiber zavedal 

finančnega stanja, ni hotel sprejeti nobenega dodatnega dohodka. 

Na lastne stroške je potoval po Italiji, da bi zbiral denar za svojo 

skupnost. Z njim in prav tako zelo zaslužnim tajnikom Szegöm sem 

imel resnično podporo, zato sem z upanjem gledal v prihodnost 

skupnosti. (Simper 2015, 516)

Po odhodu rabina Schreiberja jeseni 1939 je tudi Opatija ostala brez lastne-

ga rabina, na Reki pa je za ortodoksne vernike poslej skrbel rabin David 

Wachsberger, toda le do svoje internacije julija 1940. Številni tamkajšnji 

Judje so se sicer poskušali izseliti ali pobegniti v tujino. Tisti, ki jim to ni 

uspelo, so postali žrtve najprej fašističnega izključevanja in internacije ter 

zatem nacističnega preganjanja po septembru 1943.

V rimski centrali je maja 1946 nastal dokument, ki opisuje žalostno stanje 

italijanskega judovstva. Med izpraznjenimi mesti rabinov sta tudi Opatija 

in Reka, tedaj sicer že zasedeni z jugoslovansko upravo in v pričakovanju 

italijansko-jugoslovanske državne razmejitve na pariški mirovni konferen-

ci. V omenjenem dokumentu najdemo tudi zapis o rabinu Schreiberju, 

ki »bi se moral vrniti« (ita. dovrebbe tornare) v Opatijo (AUCEI, FAUCI 

dal 1934, busta 32G, fasc. 1944–46, varie, 9. 5. 1946).

Epilog

Majhno število Judov, ki so po drugi svetovni vojni ostali na mejnem 

območju nekdanje Julijske krajine, danes na območju Hrvaške, Italije 

in Slovenije, je eden glavnih razlogov, da so bili, predvsem v slovenskem 

in hrvaškem zgodovinopisju, potisnjeni na rob zgodovinskega spomina 

in pozneje iz njega počasi skoraj povsem izrinjeni. Hkrati je treba priznati, 

da so tudi Judje in njihovi izobraženci, predvsem rabini, pomembno zaz-

namovali pokrajine med Sočo in Kvarnerskim zalivom. Delovanje rabina 

Abrahama Schreiberja v Gorici in v Opatiji ter na Reki je v dvajsetih in tride-

setih letih 20. stoletja močno preseglo sicer številčno šibkost tamkajšnjega 

judovskega prebivalstva in hkrati poneslo njegov glas po svetu.



71

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

| 
»Podatki, na katerih temelji ta članek, so bili zagotovljeni s strani [tretje osebe] na podlagi licence/dovo-
ljenja. Podatki bodo na zahtevo posredovani avtorju članka z dovoljenjem [tretje osebe].«

  

 Abraham (Sofer) Schreiber  

(vir_makabijada.com)



72

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55–73

RENATO PODBERSIČ

Kratica
AUCEI	 L'Archivio Storico dell' Unione delle Comunita ebraiche Italina, Roma/Rim

Reference

Arhivska vira
L'Archivio Storico dell' Unione delle Comunita 

ebraiche Italina, Roma/Rim, fond FAUCI 
al 1933 – fondo Attività dell'Unione 
delle Comunità Israelitiche Italiane 
fino al 1933;

–, fond FAUCI dal 1934 – fondo Attività 
dell'Unione delle Comunità Israelitiche 
Italiane dal 1934.

Ostale reference
Artom, Emanuele Menachem. 1982. Rav 

Avraham Sofer (Schreiber). Bollettino 
della Comunità Israelitica di Milano 
39: 6.

Baron, Salo W. 2007. Chajes, Hirsch (Zevi) 
Perez. V: Encyclopaedia Judaica. Vol. 4, 
558–559. Detroit: Thomson Gale.

Bon, Silva. 2004. Le communità ebraiche 
della provincia italiana del Carnaro: 
Fiume e Abbazia (1924–1945). Trst: 
Società di studi fiumani.

Cassuto, Umberto [Moses David], in Samuele 
Rocca. 2007. Margulies, Samuel Hirsch. 
Encyclopaedia Judaica. Vol. 13, 
531–532. Detroit: Thomson Gale.

Cedarmas, Adonella. 1999. La comunità isra-
elitica di Gorizia 1900–1945. Pasian di 
Prato: Istituto Friulano per la storia del 
movimento di liberazione.

Dukić, Sanja. 2006. Origini e sviluppo della 
Comunita ebraica di Abbazia. V: Tullia 
Catalan, ur. L’Educazione spezzata: 
Scuole ebraiche a Trieste e Fiume du-
rante le leggi razziali (1938–1943), 
97–116. Trst: La Mongolfiera Stampa.

Falk, Federico. 2012. Le Comunità israelitiche 
di Fiume e Abbazia, tra le due guerre 
mondiali. Rim: Litos.

Ferziger, Adam S. 2008. Sofer Family. V: The 
YIVO Encyclopedia of Jews in Eastern 
Europe. New Haven: Yale University 
Press.

Grusovin, Marco. 2007. La comuità ebraica di 
Gorizia, profilo storico e bibliografico. 
V: Marco Grusovin, ur. Cultura ebraica 
nel Goriziano. Gorica: Istituto di Storia 
Sociale e Religiosa.

Heilman, Samuel C. 1982. The Many Faces 
of Orthodoxy, Part I. Modern Judaism 
2/1: 23–51.

Lowenstein, Steven M. 2005. Sofer, Mosheh. 
V: Encyclopedia of Religion. Vol. 
12, 8506–8507. Detroit: Macmillan 
Reference.

Manheimer, Giacomo. 2004. La storia di 
un Israeliano di origine Triestina. 
La Rassegna Mensile di Israel 70/1: 
123–158.

Marcus, Simon, in Yitzchak Kerem. 2007. 
Corfu. V: Encyclopaedia Judaica. Vol. 
5, 221–223. Detroit: Thomson Gale.

Morgani, Teodoro. 1979. Ebrei di Fiume e di 
Abazzia, 1441–1945. Rim: Carucci.

Morpurgo, Marcello. 1986. Valdirose: 
Memorie della comunità ebraica di 
Gorizia. Videm: Del Bianco editore.

Piattelli, Angelo Mordechai. 2017. Repertorio 
Biografico dei Rabbini Italiani dal 
1861 al 2015. Jeruzalem: samozaložba.

Podbersič, Renato. 2017. Jeruzalem ob Soči: 
Judovska skupnost na Goriškem od 
1867 do danes. Ljubljana: Študijski cen-
ter za narodno spravo.



73

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55–73

RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER – MED SOČO IN KVARNERJEM

Rigano, Gabriele. 2005. I rabbini Italiani nelle 
carte della pubblica sicurezza. Zakhor 
8: 135–173.

Shraga Samet, Moshe. 2007. Sofer; Sofer, 
Moses. Encyclopaedia Judaica. Vol. 18, 
741–743. Detroit: Thomson Gale.

Silber, Michael K. 2008. Sofer, Mosheh. V: The 
Yivo Encyclopedia of Jews in Eastern 
Europe. New Haven: Yale University 
Press.

Simper, Sanja. 2009. Prilog demografiji opa-
tijske židovske zajednice. Problemi 
sjevernog Jadrana 10: 7–30.

– – –. 2015. Pisani iskaz Bernarda Nathana 
u povijesti Židovske vjerske općine 
u Opatiji iz 1963. godine. Zbornik 10: 
487–528.

– – –. 2018. Židovi u Rijeci i liburnijskoj Istri 
u svjetlu fašističkog antisemitizma 
(1938.–1943.). Zagreb: Židovska vjer-
ska zajednica Bet Israel u Hrvatskoj.

Sofer-Schreiber, Abraham Samuel. 1957. Ketav 
Zot Zikharon. New York: Balshon.

 




