Edinost in dialog Unity and Dialogue

@ 80 (2025) 2: 55-73

Tzvirni znanstveni clanek Original scientific paper (1.01)

Besedilo prejeto Received: 2. 11. 2025; Sprejeto Accepted: 12. 11. 2025
UDK UDC: 26:929Sofer-Schreiber A.

DOI: 10.34291/Edinost/80/02/Podbersic

© 2025 Podbersic CC BY 4.0

Renato Podbersic

Rabin Abraham (Sofer) Schreiber -
med Soco in Kvarnerjem

Rabbi Abraham (Sofer) Schreiber - between
the Soca/Isonzo river and the Kvarner Gulf

Izvlecek: Prispevek na podlagi arhivskih virov in literature osvetljuje delovanje priznane-
ga rabina in profesorja Abrahama Adolfa Schreiberja (1897, Eger-1982, Jeruzalem), sicer
pripadnika ortodoksnega judovstva, po rodu iz stare madzarske ortodoksne rabinske dru-
zine Sofer-Schreiber. Pripadniki te druzine so potomci rabina Mosesa (Chatama) Soferja-
Schreiberja (1762, Frankfurt na Majni-1839, Bratislava), ki so ga imenovali tudi Chatam Sofer,
vplivhega judovskega ucenjaka v veliki in pomembni judovski skupnosti v Bratislavi na te-
danjem Ogrskem.

Abraham Schreiber je bil odli¢no izobrazen, dober in plodovit pisec, prav v Gorici se je
zacel posvecati pripravi kriti¢nih izdaj del srednjeveskih talmudistov, specializiral se je pred-
vsem za visokosrednjeveskega rabina Menahema Meirija. Rabin Schreiber je bil zadnji rabin
v Gorici, iz mesta je leta 1936 odsel v Opatijo, kjer je skrbel za ortodoksne vernike skupaj
s sosednjo Reko (Rijeka, Fiume). Ob sprejemu protijudovske zakonodaje v fasisti¢ni Italiji
se je leta 1939 z druzino izselil v Palestino. Med letoma 1948 in 1966 je predaval na Judovskem
teoloskem seminarju v New Yorku (Jewish Theological Seminary).

Kljucne besede: ortodoksni rabin, rabinska druzina Sofer-Schreiber, madzarsko judovstvo,
judovska skupnost v Gorici, judovska skupnost v Opatiji

Abstract: Based on archival sources and literature, the article deals with the life and activ-
ities of the renowned Rabbi and Professor Abraham Adolfo Schreiber (1897, Eger—1982,
Jerusalem), a member of Orthodox Judaism, descended from the old Hungarian Orthodox
rabbinical Sofer-Schreiber family. Members of this family are descendants of Rabbi Moses
(Chatam) Sofer-Schreiber (1762, Frankfurt am Main-1839, Pressburg/Pozsony/Bratislava),
also called Chatam Sofer, an influential Jewish scholar in the large and important Jewish
community in Bratislava/Pozsony/Pressburg, then in Hungary.

Abraham Schreiber was an excellently educated, good and prolific writer, and it was
in Gorizia that he began to devote himself to the preparation of critical editions of the works
of medieval Talmudists, specializing primarily in the High Medieval rabbi Menachem Meiri.
Rabbi Schreiber was the last rabbi in Gorizia; in 1936 he left the city for Opatija, where
he took care of the Orthodox faithful, together with neighbouring Rijeka (Fiume, Reka). When



56

RENATO PODBERSIC

anti-Jewish legislation was passed in fascist Italy, he and his family emigrated to Palestine
in 1939. Between 1948 and 19606, he lectured at a Jewish Theological Seminary in New York.

Keywords: Orthodox rabbi, rabbinical family Sofer-Schreiber, Hungarian Jewry, Jewish com-
munity in Gorizia, Jewish community in Abbazia

Uvod

Rabin je usposobljen judovski duhovni voditelj, ki pozna judovsko pravo,
tradicijo in zgodovino.! Odgovoren je za vodenje verskih obredov, po-
ucevanje ter svetovanje in vodenje posameznikov in druzin. Rabini igrajo
pomembno vlogo tudi v judovskem Zivljenju, saj vodijo poroke, pogre-
be in druge pomembne Zivljenjske dogodke. Od rabinov se pricakuje,
da imajo poglobljeno razumevanje judovskega prava in tradicije ter da jih
znajo razlagati in uporabljati v sodobnem zZivljenju. Poleg tega morajo
biti sposobni uc¢inkovito komunicirati z verniki in jim nuditi duhovno
vodstvo in podporo. Rabini so sestavni del judovske skupnosti in igrajo
pomembno vlogo pri ohranjanju in promociji judovske kulture in vre-
dnot. Spostovani so zaradi svojega znanja, modrosti in predanosti svoji
veri in svojim skupnostim. V judovstvu so se ortodoksni Judje pogosto
zdeli izstopajoci zaradi domnevne privrzenosti halaki, strogim razlagam
judovskega prava. V primerjavi s svojimi bolj liberalnimi kolegi so zagovar-
jali odlo¢no predanost nespremenljivi tradiciji (Heilman 1982, 23).

Abraham Schreiber, pomemben ortodoksni rabin iz ugledne rabinske dru-
zine Sofer-Schreiber, je dobro desetletje zaznamoval tudi judovsko Zivlje-
nje med Soco in Kvarnerskim zalivom, saj je osem let sluzboval v Gorici
(1928-19306) in zatem tri leta v Opatiji in na Reki (1936-1939).

Rodbina Sofer-Schreiber

Sofer, hebrejsko zapisovalec oz. pisar, nem. Schreiber, je ime ugledne ma-
dzarske ortodoksne rabinske druzine Sofer-Schreiber in hkrati sinonim
za madzarsko ortodoksno rabinsko aristokracijo, ki Steje na stotine ¢lanov,

1 Studija je nastala v okviru raziskovalnega programa Krsitve clovekovih pravic in temeljnih svoboscin
na slovenskem ozemlju v 20. stoletju (P6-0380), ki ga sofinancira Javna agencija za znanstvenorazi-
skovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije (ARIS).

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

iz njenih vrst pa izhaja veliko vplivnih talmudistov in avtorjev responzov.?
Pripadniki rabinske druzine Sofer-Schreiber so torej potomci rabina
Mosesa (Chatama) Soferja-Schreiberja (1762, Frankfurt na Majni-1839,
Bratislava), ki so ga imenovali tudi Chatam Sofer, vplivnega judovske-
ga ucenjaka v veliki in pomembni judovski skupnosti v Bratislavi, tedaj
Pozsonyu oz. Pressburgu na Ogrskem. Stevilni njegovi potomci so sluzili
kot rabini, vodje jesiv in voditelji skupnosti v dezelah habsburske monar-
hije v Srednji in Vzhodni Evropi. Rabin Chatam Sofer je bil ucitelj tiso¢im
in velik nasprotnik reformnega gibanja v judovstvuy, ki je privabljalo Ste-
vilne Jude po monarhiji in tudi drugod. Kot rabin Bratislave oz. tedanjega
Pozsonya ali Pressburga se je zavzemal za moc¢no skupnostno Zivljenje,
prvovrstno izobrazevanje in brezkompromisno nasprotovanje reformam
in radikalnim spremembam. Kljub nasprotovanju spremembam molitve-
nega reda in tradicionalnega oblacenja je rabin Sofer menil, da se lahko
¢lovek tudi splosno izobrazuje, ¢e to sledi Studiju Tore. Njegova glavna skrb
je bila, da bi splosna izobrazba, ¢e je ne bi spremljala ustrezna judovska
zavest, sluzila kot pot do asimilacije, zato je bil do tega pogosto zadrzan
(Sofer-Schreiber 1957; Heilman 1982, 38-41; Shraga Samet 2007, 741-743;
Ferziger 2008).

Prav rabin Moses je v zacetku 19. stoletja v Bratislavi ustanovil znameni-
to bratislavsko jesivo (Pressburg Yeshivah), ki je kmalu postala najbolj
vpliven tovrstni judovski kolegij v Srednji Evropi. Rabin Abraham Samuel
Benjamin Wolf (1815, Bratislava-1871, Bratislava), njegov najstarejsi sin,
je po ocetovi smrti leta 1839 nasledil vodenje omenjene jesive (hebr. rosh
yeshivah) v Bratislavi. V dvaintridesetih letih, kolikor je zasedal to odgo-
vorno mesto, je nadaljeval o¢etovo duhovno in pedagosko prakso. Spadal
je med aktivne organizatorje madzarskih ortodoksnih Judov in sodeloval
pri pripravah na judovski kongres v Budimpesti, ki je potekal leta 1869
(Sofer-Schreiber 1957; Lowenstein 2005, 8506-8507; Silber 2008).

Njegov mlajsi brat, rabin Simeon Sofer (1820, Bratislava-1883, Krakov),
je bil leta 1848 imenovan za rabina v Mattersdorfu na zahodu tedanje
Ogrske, danes na Gradis¢anskem v Avstriji, leta 1861 pa je postal rabin

2 Responsa - latinsko, sg., responsum; hebr. she’elot u-teshuvot ali shutim; »vprasanja in odgovoric.

Pravna literatura o vprasanjih, zastavljenih pravnim odlocevalcem (poskim), na katera so nato
odgovorili.

57

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



58

RENATO PODBERSIC

v Krakovu, kjer je ostal do svoje smrti. Ustanovil je Mahzike Hadas, orto-
doksno judovsko organizacijo v Galiciji, vzdrzeval je stike s tamkaj$njimi
hasidskimi rabini. Od leta 1878 je bil drzavnozborski poslanec na Dunaju.
Znamenite so njegove knjige o halaki in homiletiki. Rabin Simchah Bunem
Sofer (1842, Bratislava-1906, Bratislava), sin in naslednik Abrahama Wolfa,
je se naprej vzdrzeval veliko bratislavsko jesivo, organiziral ortodoksno ju-
dovstvo in poudarjal razlike med njim in drugimi segmenti madzarskega ju-
dovstva. V ta namen je okrepil odnose s hasidskimi rabini na Madzarskem.
Rabin Simeon (1850, Eger-1944, Auschwitz), mlajsi sin Abrahama Wolfa,
je leta 1881 ustanovil znano jesivo v Egru (nem. Erlau) na Madzarskem,
kjer je bil rabin, in tam pouceval do nacisti¢ne aretacije, ko so ga odpeljali
v unicevalno taboris¢e Auschwitz, kjer je bil umorjen takoj po prihodu.
Podpiral je judovsko naseljevanje in obdelovanje zemlje v Palestini (Eretz
Israel) (Sofer-Schreiber 1957; Ferziger 2008).

Rabin Solomon Sofer (1853, Bratislava-1930, Berehove), najmlajsi
sin Abrahama Wolfa, je bil ugleden pridigar in pisatelj. Je avtor knjige
Hut ha-Meshullash (1887), ki vkljucuje biografije znanih ¢lanov dru-
zine. Do svoje smirti je bil rabin v mestu Berehove (madz. Beregszasz)
v Podkarpatski Ukrajini. Rabin Akiva Sofer (1878, Bratislava-1959,
Jeruzalem), sin Simchaha Soferja, je nasledil oceta kot rabin in pri vodenju
jesive v Bratislavi. Leta 1940 se je naselil v Mandatni Palestini, v Jeruzalemu
je ponovno ustanovil bratislavsko jesivo in jo vodil do svoje smrti. Pisal
je o Tori in responzih (Sofer-Schreiber 1957; Ferziger 2008).

Abraham Schreiber: kratek Zivljenjepis

Rabin Abraham (Avraham) Adolfo Sofer-Schreiber, sin rabina Simeona
Soferja in Malke Eszter Sofer, roj. Spitzer (1859, Dunaj-1931, Eger), se je
rodil 9. oktobra 1897 v Egru na Ogrskem. Med letoma 1914 in 1918 je obi-
skoval rabinski ortodoksni kolegij (nem. Erste Offentliche Landes rabbinats
Hochschule in Pressburg) v Bratislavi in pridobil izobrazbo za glavnega
rabina (hebr. Rav morenu harav). Predstojniki so mu s tem zaupali »nje-
govo sposobnost vodenja judovske skupnosti, odloc¢anja o vseh verskih
zadevah in priznavanje njegovih raziskav in objav Tore« (AUCEI, FAUCI
al 1933, busta 8, fasc. 21, 26. 2. 1933). Po studiju je najprej eno leto ucil
judovski verouk v srednjih solah v domacem mestu, zatem pa je Stiri leta

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

deloval v ortodoksni skupnosti na Dunaju pod vodstvom glavnega ra-
bina Zwija Hirscha Pereza Chajesa.’ Leta 1921 se je porocil s Saro Sofer
iz mesta Siret (madz. Szeretvdsar, nem. Sereth), pravnukinjo krakovskega
rabina Simeona Soferja, v danasnji romunski Bukovini, imela sta pet otrok
(Rezi Raizel, Benjamin Shmuel, Miriam, Salomon, Ruth). Leta 1924 se je
z druzino preselil na Krf,* kjer je zasedel mesto glavnega rabina v tamkaj-
$nji judovski skupnosti. Sredi marca 1928 je prisel v Gorico, kjer je ostal
do julija 1936. Avgusta 1936 se je z druzino preselil na Reko, v ulico Via
Francesco Petrarca 12 (danes Ulica Viktora Cara Emina), kjer je duhovno
skrbel za ortodoksne vernike ob Kvarnerju (Opatija in Reka). Nikoli se ni
vpisal v fasisticno stranko (Rigano 2005, 153).> Toda leta 1938 je zacela
tudi fasisticna Italija sprejemati protijudovsko zakonodajo in zaostrovati
taksno politiko, se posebej proti Judom brez italijanskega drzavljanstva.
Zato se je celotna druzina Schreiber decembra 1939 odlocila za izseli-
tev, iz trzaskega pristanisca so z potnisko ladjo Galileo Galilei emigrirali
v Mandatno Palestino, naselili so se v Jeruzalemu. Od leta 1948 do 1966
je bil rabin Schreiber profesor na Judovskem teoloskem seminarju (7#he
Jewish Theological Seminary) v New Yorku. Veljal je za plodovitega ra-
binskega misleca, avtorja okrog tridesetih knjig, njegova glavna dejavnost
je bila priprava del rabina Menahema ben Solomona Meirija iz Perpignana
in drugih vodilnih pozno- in visokosrednjeveskih rabinskih uc¢enjakov
(hebr. Rishonim) za objavo. Njegovo strastno znanstveno delo je bilo

3 Rabin Zwi Hirsch Perez Chajes je bil rojen leta 1876 v kraju Brody v Galiciji. Judovstvo je Studiral
na Dunaju, veljal je za gorecega sionista. Pouceval je na rabinskem kolegiju v Firencah, med letoma
1912 in 1918 je bil rabin v Trstu, potem pa se je preselil na Dunaj in tam umirl leta 1927. O njem: Baron
2007.

4 Obkoncu 15. stoletja je zivelo na Krfu toliko Judov, da so jih Benecani, ki so takrat nadzorovali
ta stratesko zelo pomemben otok, dali zapreti v gete. Izgon Judov iz Spanije pa je sefardske kolo-
nije pripeljal do tega, da so se naselile na Krfu in na Sestih drugih Jonskih otokih. Po dunajskem
kongresu so bili Krf in drugi Jonski otoki pod britansko zascito, usoda 4000 tamkajsnjih Judov
se je hitro poslabsala zaradi vrste diskriminatornih ukrepov, vklju¢no z zatiranjem njihove volilne
pravice. Prikljucitev teh otokov Grciji leta 1864 je pomenila vrnitev k drzavljanski enakopravnosti
za Jude, a tudi ponavljajoce se izbruhe antisemitizma. Leta 1891 je po obtozbah o ritualnih zloc¢inih
izbruhnil pogrom. Sledil je eksodus judovskih druzin, vklju¢no z druzino Alberta Cohena, enega
najpomembnejsih sefardskih pisateljev 20. stoletja. Na predvecer druge svetovne vojne je judovska
skupnost na Krfu stela le 2000 ¢lanov. Leta 1944 so bili vec¢inoma deportirani v nemska taborisca.
Danes je na Krfu le Se priblizno Sestdeset Judov, od nekdanjih stirih sinagog starega krfskega geta
je drugo svetovno vojno prezivela le Scuola Greca (grski tempelj) iz 17. stoletja. Vec¢ o tem: Marcu
in Kerem 2007.

N

Velja poudariti, da je bilo sredi tridesetih let v fasisticno stranko vpisanih sedem od ve¢ kot petdeset
rabinov, ki so delovali v Kraljevini Italiji, vklju¢no s kolonijami v Afriki. Med vpisanimi je bil tudi
Eugenio Pio Zolli, rojen kot Israel Anton Zoller (1881, Brody-1956, Rim), rabin v Trstu in Rimu (Rigano
2005, 152-153).

59

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



60

RENATO PODBERSIC

uradno priznano s podelitvijo prestizne Izraelske nagrade (Israel Prize),
prejel jo je leta 1981 za svoje delovanje na podrodju rabinske literature.
Rabin Schreiber je umrl 10. aprila 1982 v Jeruzalemu (Artom 1982, 18;
Piattelli 2017; Cedarmas 1999, 78-84; Manheimer 2004, 125).

Rabin Schreiber v Gorici

Dokumentirana judovska prisotnost v mestu ob Soci sega v drugo
polovico 13. stoletja, najvec, dobrih tristo, jih je tu zivelo sredi 19. stoletja.
Goriska judovska skupnost ni izstopala po stevilnosti, ampak zaradi vpliva
v vsakdanjem, predvsem gospodarskem zZivljenju krajev ob Soci. V. mestu
pa je delovalo tudi nekaj znamenitih judovskih izobrazencev, med sle-
dnjimi velja izpostaviti tudi rabine, ki so delovali predvsem na verskem
podrodju.®

Zaradi novih politicno-upravnih razmer po prvi svetovni vojni se je goriska
judovska skupnost tesneje povezala z drugimi judovskimi skupnostmi
v Kraljevini Italiji. Leta 1926 je v Gorici zivelo okrog 220 Judov, med kate-
rimi paje bilo samo 35 taksnih, ki so tudi finan¢no prispevali k delovanju

6 Poseben pecat so goriskim intelektualcem dajali rabini, ki so delovali v tukajsnji judovski skupnosti.
Vsaj nekateri so s svojim znanjem mocno presegali sicer dokaj skromno judovsko okolje. Tako
je Gorico v 18. stoletju obelezilo ve¢ pripadnikov judovske druzine Gentilli (hebr. Hefez), ki so
se izkazali v talmudskih Studijah. Iz druzine Gentilli izvira tudi ve¢ goriskih rabinov, med njimi
Jacob Hai ben Manasseh Gentilli (umrl 1749) in Uzriel (ali Azriel) Gentilli. Slednji se je ukvarjal tudi
s kabalo. Meshullam Zalman ben Abraham Berak, po rodu iz Gorice, je deloval v znani judovski
tiskarni Josepha Athiasa v Amsterdamu, kjer so tiskali tudi kabalisti¢no literaturo. Poleg omenjenih
rabinov zaseda posebno mesto Gershon ben Mose Gentilli.

Prvo polovico 19. stoletja je med goriskimi rabini najbolj zaznamoval Izak (Isacco) Samuele Reggio
(1784-1855), v svojih delih se je vedno znova podpisoval kot »Gorican«. Druzina je izvirala iz mesta
Reggio Calabria. V Gorico se je preselil Ze Izakov oc¢e, Abram Abraham Vita Ben Azriel Reggio
(1755-1841), ki je prisel v Gorico leta 1783 kot u¢itelj v novoustanovljeno judovsko versko solo, jesivo.
Njegov mentor je bil goriski rabin Mose Gentili (Hefez), ki ga je Abram nasledil, Izak pa je nasledil
oceta leta 1846. Rabin Reggio je veliko prevajal ter pisal znanstvene in zgodovinske razprave o ju-
dovstvu, hkrati se je posvecal tudi kabali. Veliko si je dopisoval z judovskimi izobrazenci po Evropi,
pri tem je vec¢inoma uporabljal hebrejscino. Rabin Izak Samuel Reggio je bil ¢lan Akademije za ori-
entalske Studije v Leipzigu in Halleju, prijel se ga je tudi vzdevek italijanski Moses Mendelssohn.
Oce Abram in sin Izak Reggio sta bila pomembna predstavnika gibanja Haskala oziroma judovskega
razsvetljenstva.

Ob koncu 19. stoletja se je v Gorici uveljavil Giacomo Bolaffio (1857-1937), zadnji domaci rabin,
vzgojen v Gorici. Sluzbo rabina je opravljal od leta 1894. Prizadeval si je za pozivitev judovske vere
v obdobju nagle sekularizacije in za ustrezen verski pouk judovske mladine v Gorici. Tudi po svoji
preselitvi na mesto glavnega rabina v Torinu julija 1903 je G. Bolaffio ohranil tesne stike z domacim
krajem. Gorisko judovsko skupnost pred prvo svetovno vojno je zaznamoval rabin Della Pergola
(1877-1923), ki je studiral na rabinskem kolegiju v Firencah, kjer je bil u¢enec poljskega rabina
Samuela Hirscha Marguliesa. Ve¢ o tem: Cedarmas 1999; Grusovin 2007; Podbersic 2017.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

judovske skupnosti. Slo je za domace pripadnike skupnosti, kajti po prvi
svetovni vojni priseljeni Judje so v glavnem ziveli v slabih finan¢nih raz-
merah in za skupnost vec¢inoma niso prispevali. Letne dajatve za judov-
sko skupnost so se zvisale na okrog tristo do stiristo lir, medtem ko je
rabin prejemal 16.000 lir place, kar je vkljucevalo tudi njegovo namestitev.
Goriski Judje so svojo lojalnost do italijanske drzave in po oktobru 1922
podporo vladajo¢emu fasisticnemu rezimu dokazovali tudi s ¢lanstvom
v fasisti¢ni stranki Partito Nazionale Fascista (Cedarmas1999, 58).

Po obdobju negotovosti med prvo svetovno vojno in ob spremembi di-
zavnopravne pripadnosti je jeseni 1925 vodstvu goriske judovske skup-
nosti uspelo pripeljati novega rabina. To je postal ortodoksni rabin Isidor
Kahan (1887, Tiszabercel-1961, Seattle), rojen na Ogrskem. Izobrazeval
se je v rabinskem kolegiju v Berlinu in je veljal za priznanega poznavalca
Talmuda. Govoril je nemsko, hebrejsko, madzarsko, kmalu pa se je naucil
tudi italijansko. V Gorici je ostal le do pomladi 1928. Vodstvo goriske judov-
ske skupnosti ga je cenilo, ker naj bi bil resen in kulturen ¢lovek z boljsim
znanjem od Stevilnih italijanskih rabinov (AUCEIL FAUCI al 1933, busta 12,
fasc. 44). Iz Gorice je rabin Kahan odsel na Rodos, tedaj pod italijansko
upravo, kjer je delo nadaljeval v didakti¢cnem vodstvu tamkajsnjega rabin-
skega kolegija.

V Gorico je sredi marca 1928 prisel novi rabin Abraham Adolfo Schreiber,
sicer madzarski drzavljan in pripadnik ortodoksnega judovstva. Ponujena
mu je bila letna placa vvisini 25.000 lir, toda brez stanovanjskega dodatka.
Pred prihodom v Gorico je deloval v skupnosti na otoku Krfu. Bil je od-
licno izobrazen, dober pisec, prav v Gorici se je zacel posvecati pripravi
kriti¢nih izdaj del srednjeveskih talmudistov, proucevalcev Talmuda. Med
delovanjem v Gorici je med drugim prepisal in natisnil rokopise komentar-
jev Talmuda rabina Menahema Meirija, ki jih je naSel v Palatinski knjiznici
v Parmi (Cedarmas 1999, 81).

Druzina Schreiber se je med bivanjem v Gorici veckrat selila, najprej
so ziveli v nekdanjem getu (Via Ascoli), zatem so se preselili v bliznjo
Semenisko ulico (Via Seminario), na koncu pa so prebivali v nekdanji
Gosposki ulici (Via Carducci), torej vedno v blizini sinagoge in nekdanjega

geta (AUCE], FAUCI al 1933, busta 17, fasc. 71).

61

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



62

RENATO PODBERSIC

Okrog rabina Schreiberja so se zbirali judovski u¢enci, nekateri med njimi
so se prav zaradi njega priselili v Gorico, da so lahko sledili njegovemu
poucevanju. K razmahu jesive v Gorici so prispevali predvsem priseljeni
Judje iz Poljske. Za kratek cas je Gorica spet pridobila zar judovskih studij,
tako znacilen za prvo polovico 19. stoletja in domaca rabina, o¢eta Abrama
in sina Isacca iz druzine Reggio (Morpurgo 1986, 200; Cedarmas 1999,
82-85).

Hvale na racun judovske skupnosti v Gorici je pogosto izrekal tudi rabin
Schreiber, ki je posebej poudaril napredek v obdobju, ko so nekatere
druge judovske skupnosti po Italiji pocasi ugasale. V Gorici pa so se isto-
¢asno pripravljali na odprtje nove Sole za poucevanje Tore (AUCEI, FAUCI
al 1933, busta 12, fasc. 44, Gorizia).

Rabin Schreiber je v Italiji uzival veliko in zasluZeno spostovanje, tako zelo,
daso ga aprila 1931 priporocili za morebitnega profesorja na Rabinskem
kolegiju v Firencah. Sicer se je ze ob zacetku 20. stoletja v Firencah zace-
lo organizirati judovsko kulturno gibanje Pro Cultura, ki so ga podpirali
studenti na tamkajsnjem uveljavljenem rabinskem kolegiju pod vodstvom
rabina Samuela Hirscha Marguliesa.” Gibanje si je prizadevalo za zascito
judovske duhovne in kulturne dediscine ter dvig delovanja v posameznih
judovskih skupnostih. Pogosto so bile organizirane razlicne konference
na temo judovske zgodovine, s ¢imer se je ohranjala tradicija. Visek delo-
vanja je to gibanje, predvsem po zaslugi rabina Schreiberja, doseglo ob za-
Cetku tridesetih let (Cedarmas 1999, 72). Odmev zasledimo tudi v Gorici,
kjer so ob sinagogi na zacetku septembra 1932 odprli obnovljen in pove-
¢an nekdanji prostor judovske Sole in ga poimenovali po priljubljenem
goriskem rabinu Abramu V. Reggiu (1755, Ferrara-1841, Gorica). Kmalu
je ta prostor postal sredisce kulturnega delovanja Judov v Gorici (AUCEI,
FAUCI al 1933, 30. avgust 1932).

To obdobje so zaznamovali tudi stalni prihodi in odhodi judovskih druzin
iz srednje in vzhodne Evrope. Gorica je bila pogosto le prehodna tocka,

7 Samuel Hirsch Margulies (1858, Berezani-1922, Firence), ortodoksni rabin, doma z ozemlja na za-
hodu danasnje Ukrajine. Prav Margulies je odlocilno prispeval k razvoju italijanskega sionizma,
v nasprotju s tedaj uveljavljenim mnenjem ortodoksnih evropskih rabinov, ki so sionizmu naspro-
tovali. O njem: Cassuto in Rocca 2007.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

s katere jih je vecina odpotovala dalje, v Palestino, ZDA ali Svico. Ceprav
so predvsem pripadniki mlajse generacije ponujali svetlo sliko goriske
judovske skupnosti, je bila realnost vendarle bolj zalostna. Skupnost
se je namre¢ vztrajno manjsala. Attilio Donato Moise Morpurgo (1878,
Gorica-1965, Trst), od leta 1933 predsednik goriske judovske skupnos-
ti, je ohranil dobre odnose z rabinom Schreiberjem. Bil je zadnji izvolje-
ni predsednik judovske skupnosti v Gorici pred drugo svetovno vojno
(AUCEI, FAUCI al 1933, busta 16, fasc. 68). Tako je oktobra 1936 z obzalo-
vanjem sporocal v Rim, da mora dr. Abraham Schreiber zapustiti Gorico,
kar se bo zgodilo zaradi »zelo zalostnega ekonomskega stanja goriske
skupnosti. Italija bo tako izgubila najbolj u¢enega in nadarjenega ucitelja,
seveda ne zaradi svoje krivde« (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 32E, fasc. 20,
mapa 3211). Tako je zadnji rabin, ki je bil nastavljen v Gorici za potrebe kra-
jevne judovske skupnosti, zapustil mesto. Poslej Gorica ni ve¢ imela lastne-
ga rabina! Rabin Schreiber se je z druzino preselil na Reko, kjer je skrbel
za tamkajs$njo ortodoksno judovsko skupnost, prav tako je oskrboval tudi
Jude v Opatiji (Cedarmas 1999, 72).

Po odhodu rabina Schreiberja sta skrb za verske dejavnosti v Gorici prev-
zela kantorja (hebr. hazan) Giacomo,/Jacob Koschitzky in Giuseppe/Josef
Kustlinger. Oba sta prihajala iz Poljske, sicer pa sta v skupnosti aktivno
delovala ze pred rabinovim odhodom, tudi pri verskem poucevanju.
Slednji je opravljal tudi dolznosti obrednega klavca zivali (hebr. shohet).
Priseljeni judovski druzini Koschitzky in Mayer sta leta 1934 ponovno
zagnali pripravo mazzoth, tj. nekvasen kruh za pasho, s katero so oski-
bovali skupnost v Gorici in jo posiljali tudi v druge kraje. Oba kantorja
sta kot tuja drzavljana morala zapustiti Gorico po sprejetju protijudovske
zakonodaje v letih 1938 in 1939 (Morpurgo 1986, 203; Cedarmas 1999,
70, 86; Podbersic 2017, 248-249). Poslej so se vedno znova pojavljale tezave
v zvezi z judovskim poukom v Gorici. Ze omenjeni predsednik Morpurgo
je spomladi 1938 pisal na Zvezo judovskih skupnosti Italije (ita. Unione
delle comunita ebraiche Italiane) v Rimu in prosil za pomoc¢ pri iskanju
primernega mladega ucitelja, ki bi judovske ucence v Gorici pouceval
verski pouk, za kar so bili pripravljeni placati od 600 do 700 lir na mesec
(AUCEI FAUCI al 1933, busta 32F, fasc, 23, Gorizia).

03

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



64

RENATO PODBERSIC

TeZavno zdruZevanje z Judi v Vidmu

Odvetnik Mario Donati, predsednik goriske judovske skupnosti po prvi
svetovni vojni in do leta 1931, je svoji skupnosti Zelel prikljuciti tudi Jude
iz preostalega dela Furlanije (Provincia del Friuli), s katero je bila med
letoma 1923 in 1927 zdruZena tudi Goriska (Provincia di Gorizia). Slo
je predvsem za Jude v Vidmu in kraju San Daniele del Friuli, ki bi tako
pozivili gorisko skupnost in hkrati s svojimi finan¢nimi prispevki izboljsali
slabo ekonomsko stanje v Gorici. Judje v mestu ob Soci so namre¢ morali
vzdrzevati lastnega rabina, hkrati pa zadostiti »vsem obrednim in kultur-
nim potrebam judovskega zivljenja« (AUCEI FAUCI al 1933, busta 12, fasc.
44,11. 4. 1932).

Vendar do zdruzitve ni prislo kmalu, saj je bilo treba premagati birokratske
in pravne ovire, ki so jo zavirale in jih je postavljala predvsem videmska
prefektura. Poleg tega so Judje iz Vidma, kjer je zivel tudi ugledni senator
dr. Elio Morpurgo (1858, Videm-1944, n. p.), nasprotovali denarnim pri-
spevkom za judovske obrede v Gorici. Zato je v Gorici ostal v veljavi sta-
tut, ki je pokrival samo ozemlje nekdanje Goriske pod avstrijsko oblastjo.
Obcasno so sicer iz Gorice pritiskali na Zvezo judovskih ob¢in v Rimu, naj
intervenira pri ustreznem ministrstvu, najveckrat so omenjali ministrstvo
za notranje zadeve, da bi tako dosegli zdruzitev goriske in videmske judov-
ske skupnosti. Po drugi strani so se v Vidmu sklenili odlo¢no zoperstaviti
goriskim Zeljam po zdruzitvi. Zeleli so namre¢ ohraniti lastno organizira-
nost, zato so januarja 1929 v Vidmu sklicali sestanek, ki so se ga udelezili
vodilni mozje devetih judovskih druzin. Zeleli so ustanoviti judovsko skup-
nost Videm-San Daniele del Friuli s sedezem v Vidmu. Predsednik novo-
ustanovljene judovske skupnosti je tako postal Raffaele Gentilli (1876, San
Daniele del Friuli-1952, San Daniele del Friuli), trgovec in posojilodajalec,
doma iz kraja San Daniele. Septembra 1929 je nova skupnost v Vidmu stela
okrog 70 ¢lanov, med katerimi jih je 16 prostovoljno placevalo prispev-
ke za skupnost. Za ¢astnega rabina v Vidmu je bil imenovan rabin Israel
Anton Zoller iz Trsta, ker rabin Schreiber »ni dobil pravnega priznanja
s strani vlade«. V goriski skupnosti so se na ta nacin pocutili neupraviceno
zapostavljene in odlocitev je povzrocila nekaj nezadovoljstva, kajti Se pred
prvo svetovno vojno in avstrijsko-italijansko drzavno mejo so goriski rabini
skrbeli za Jude v Vidmu (AUCEI, FAUCI al 1933, busta 12, fasc. 44, 12. 11.
1930).

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

Zacasno pomo¢ goriskim Judom je ponudila tudi judovska skupnost
iz Verone, toda to ni moglo resiti vseh (finan¢nih) tezav. Nasprotovanje
Judov iz Vidma goriski judovski skupnosti pod vodstvom rabina Schreiberja
je izviralo tudi iz dejstva, da je omenjeni rabin spadal med ortodoksne
Jude, kar jih je motilo. Zato so izrazali zeljo, da bi se raje zdruzili z judovsko
skupnostjo v Trstu. Do zdruzitve med Judi v Gorici in Vidmu je potem
le prislo s kraljevim dekretom 24. septembra 1931, ¢emur so se do zad-
njega upirali zlasti vplivni Judje v Vidmu. Pri tem so pritiskali na Zvezo
judovskih skupnosti Italije v Rimu in se sklicevali na svojo staro tradicijo.
Podpredsednik judovske skupnosti v Gorici je bil med letoma 1931 in 1938
prav Rafaele Gentilli, nekdaj predsednik v Vidmu. V obdobju po zdruzitvi
je v Vidmu zivelo okrog petnajst judovskih druzin. Med tremi najvecjimi
finan¢nimi podporniki za skupnost je bil dr. Elio Morpurgo, ki je letno
prispeval sto lir (Cedarmas 1999, 59-60; Podbersi¢ 2017, 242-245).

Donatijevo obdobje na ¢elu skupnosti v Gorici se je pocasi blizalo koncu,
ovirali sta ga bolezen in nezmoznost reSevanja tezav. Iz Rima je prisel
predlog, naj upravljanje skupnosti v Gorici prevzame drzavni upravnik
dr. Carlo Morpurgo (1890, Trst-1944, Auschwitz) iz Trsta. Predlog je bil
potrjen 20. marca 1932. Vodstvo v Rimu je preprosto Zelelo uvesti red
v delovanje skupnosti v Gorici. Upravnik dr. Morpurgo se je sicer zave-
dal, da v Gorici deluje cenjeni rabin Schreiber, ki ga je opisal kot »¢loveka
velikega srca in odli¢ne pripravljenosti ter vrhunskega talmudistag, toda
hkrati se je pritozeval, da je rabin prevec izobrazen in mu ljudstvo ne more
slediti (AUCEIL FAUCI al 1933, busta 12, fasc. 44, 11. 4. 1932).

Naloga novoimenovanega upravnika (ita. commissario) je bila izboljsati
delovanje judovske skupnosti v Gorici in vzpostaviti stabilno finan¢no
stanje. Tako je bil Morpurgo ze aprila 1932 prisiljen zaprositi vodstvo Zveze
judovskih skupnosti Italije, da goriski skupnosti razumno zmanjsajo pri-
spevek. V skupnosti so namrec razpolagali z letnimi prihodki v visini 37.000
lir. Od tega je goriski rabin prejel 23.000 lir. Z ostankom je morala goriska
judovska skupnost pokriti vse judovske verske in kulturne dejavnosti.
Zaradi slabih financ¢nih razmer je Zelel upravnik Morpurgo tudi zmanjsa-
ti prihodke rabina Schreiberja (AUCEL FAUCI al 1933, busta 12, fasc. 44,
Gorizia).

65

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



66

RENATO PODBERSIC

Rabin Schreiber ob Kvarnerskem zalivu

Glede pravne ureditve polozaja judov (in tudi drugih nekatolica-
nov) v Kraljevini Italiji se je zakonodaja sprejemala ob zakonu z dne
24. junija 1929 in z izvedbenim odlokom, izdanim 28. februarja 1930. Slo
je za t. i. Falcov zakon (ita. La legge Falco),? ki je ukinjal manjSe judovske
skupnosti po Italiji in jih zakonsko prikljucil ve¢jim skupnostim z nalogo
skrbi za judovsko zgodovinsko in kulturno dedisc¢ino. Tako je v skladu
z novo fasisti¢cno zakonodajo v Kraljevini Italiji drzava poslej priznavala
obstoj zgolj 25 judovskih skupnosti. Hkrati je kraljevi dekret st. 1731, spre-
jet jeseni 1930, vzpostavil enotno predstavnisko zdruzenje posameznih
italijanskih judovskih skupnosti. Ustvaril je Zvezo italijanskih judovskih
skupnosti, v katero so se morale vkljuciti vse krajevne judovske skupnos-
ti. Na ¢elo omenjene zveze je bil postavljen glavni rabin v Rimu. V Italiji
je delovalo 54 rabinov, od tega 14 tujih, med njimi tudi rabin Schreiber, ki so
ga oblasti pristevale med Madzare (Rigano 2005, 155). Med letoma 1933
in 1937 se je sicer Stevilo italijanskih rabinov zmanj$alo za petino, Stevilo ra-
binov, rojenih v tujini, pa se je v istem obdobju zmanjsalo za skoraj trideset
odstotkov. Stevilo rabinov, rojenih v tujini brez italijanskega drzavljanstva,
se je zmanjsalo za vec kot Sestdeset odstotkov, medtem ko se je Stevilo
rabinov, rojenih v tujini z italijanskim drzavljanstvom, povecalo za skoraj
petnajst odstotkov (Rigano 2005, 159).

Tik pred zacetkom sprejemanja protijudovske zakonodaje leta 1938 so or-
ganizirane judovske skupnosti obstajale v naslednjih italijanskih mestih:
Alessandria, Ancona, Benetke (Venezia), Bologna, Casale Monferrato,
Ferrara, Firence (Firenze), Reka (Fiume), Genova, Gorica (Gorizia),
Livorno, Mantova, Merano, Milano, Modena, Neapelj (Napoli), Opatija
(Abbazia), Padova, Parma, Pisa, Rim (Roma), Torino, Trst (Trieste), Vercelli
in Verona. Poleg judovskih skupnosti na Apeninskem polotoku so obsta-
jale Se Stiri zunaj mati¢ne Italije: Adis Abeba (Etiopija), Bengazi in Tripolis
(Libija), Rodos (Rodi, Dodekanez). Kriza judovstva se je poznala tudi
pri zasedenosti posameznih mest z rabini, saj od skupno petindvajsetih
mest kar stiri niso imela svojega rabina (Gorica, Merano, Opatija in Reka).

8  Zakon je poimenovan po univerzitetnem profesorju Mariu Falcu (1884-1943), priznanem pravniku
judovskega rodu iz Torina, ki je vodil pogajanja s fasisti¢cnimi oblastmi o zakonski ureditvi judovskega

zdruzevanja v Italiji.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

Zanimivo je, da je bila najvecja kriza v tovrstnem smislu ravno v Julijski
krajini (AUCEL FAUCI dal 1934, busta 32F, fasc. 22, mapa Circolari).

Po popisu prebivalstva z dne 22. avgusta 1938 je judovsko prebivalstvo
na obmod¢ju Kvarnerja Stelo nekaj ve¢ kot 1400 ljudi, zivec¢ih na Reki,
v Opatiji in Lovranu. Skupnost so v glavnem sestavljali potomci priseljen-
cev iz avstro-ogrske monarhije, predvsem madzarskih Judov, ter Judov
iz dezel Srednje in Vzhodne Evrope. Uspesno socialno in ekonomsko in-
tegracijo Judov je olajsalo priznanje drzavljanskih in politi¢nih pravic v av-
stro-ogrski monarhiji leta 1867. To se je nadaljevalo pod italijansko oblastjo
po prvi svetovni vojni, vse do uvedbe fasisti¢nih protijudovskih zakonov
leta 1938. Na Reki in v Opatiji, ki sta bili vklju¢eni v novoustanovljeno ita-
lijansko upravno regijo Kvarner (Provincia del Carnaro), so se od zacetka
dosledno izvajali vsi fasisti¢ni protijudovski ukrepi (Morgani 1979, 57-65).

Zgodovino judovske skupnosti ob Kvarnerju je prvi fragmentarno re-
konstruiral Bernard Nathan,” dolgoletni in zadnji predsednik Judovske
skupnosti Opatija (Comunita israelitica di Abbazia), v nemsko pisanem
porocilu z naslovom Die Geschichte der Israelitischen Kultusgemeinde
von Opatija, ki ga je konec februarja 1964 predlozil Zvezi judovskih skup-
nosti Jugoslavije in ga danes hrani Jevrejski istorijski muzej v Beogradu
(Morgani 1979, 118-122; Simper 2009, 7-10).

Avstrijska delniska druzba Stidbahn-Gesellschaft je leta 1892 ustanovila
klimatsko zdravilis¢e Opatija (Abbazia) in kmalu so se tam naselile prve
judovske druzine in posamezniki (Galles, Kadisch, Nathan, Szigeti). Prisli
so poslovnezi, urarji in zdravniki, da bi si ob Kvarnerskem zalivu ustvarili
svojo prihodnost. V naslednjih letih se je stevilo Judov povecevalo skladno
zvecanjem pretoka tujcev in razvojem zdravilis¢a. Dolga leta ni bilo nobe-
nih srecanj, saj niso ustanovili nobenega judovskega zdruzenja. Sosednje
mesto Reka je imelo judovsko skupnost, vendar niso mogli sprejemati

judovskih ¢lanov iz Opatije, saj je bila Reka takrat pod madzarsko upra-
vo, Opatija pa v okviru dezele Istre, torej pod Avstrijo. Pravno gledano,

9 Bernard Nathan, sin Josipa in Josipine Hoffmann, rojen v Pecsu na Madzarskem, 15. novembra 1881,
od leta 1892 je zivel v Opatiji, po poklicu trgovec. Bil je lastnik podjetja in trgovine z obla¢ili in obutvi-
jo v Opatiji, ob¢inski svetovalec ter eden od ustanoviteljev Judovske skupnosti Opatija. Pokopan

je bil leta 1968 na judovskem pokopalisc¢u v Opatiji (Bon 2004, 47-48; Simper 2015, 487-488).

67

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



68

RENATO PODBERSIC

so torej Judje iz Opatije spadali pod jurisdikcijo trzaske judovske obci-
ne, je pa drzavno namestnistvo v Trstu ze leta 1911 potrdilo ustanovitev
Drustva za promocijo izraelske verske skupnosti v Opatiji (nem. Verein
zur Férderung einer israelitischen Kultusgemeinde in Abbazia). Postopki
za upravno osamosvojitev so sicer stekli ze junija 1914, toda zaradi prve
svetovne vojne so Judje v Opatiji svojo versko ob¢ino (Comunita israelitica
di Abbazia) uradno ustanovili Sele februarja 1923. Za prvega predsednika
je bil izbran opatijski lekarnar Mihael Abraham Sternbach, za podpred-
sednika pa trgovec Bernard Nathan. Po Sternbachovi izselitvi na rodno
Poljsko leta 1924 je prav Nathan prevzel vodilno vlogo v Opatiji, ki jo
je opravljal do aretacije in fasisticne internacije v juniju 1940 (Duki¢ 20006,
101-106; Morgani 1979, 117-123; Simper 2015, 499-501). Leta 1930 je bilo
v Judovsko skupnost v Opatiji v¢lanjenih okrog 170 Judov, ki so imeli stal-
no bivalis¢e v ob¢ini Opatija-Volosko. K njim smemo pristeti tudi Stevilne
judovske turiste, ki so sem prihajali na pocitnice, predvsem zaradi mile
klime, zdravilis¢ in turisti¢ne razvitosti obmocja (Bon 2004, 47). Toda znot-
raj te skupnosti je v zacetku tridesetih let pogosto prihajalo do napetosti,
predvsem zaradi ve¢nih sporov med ortodoksnimi in reformiranimi Judi
(AUCEI, FAUCI al 1933, busta 11, fasc. 35, Abbazia, 17. 1. 1933).

Reska judovska skupnost,'” ustanovljena leta 1781, formalno in pravno
razdeljena na dve obcini - vecinsko, t. i. reformirano ali neolosko Judovsko
obcino Reka (Za Comunita israelitica di Fiume) in steviléno manjso v okvi-
ru Ortodoksne judovske skupnosti na Reki (L'Unione israelitica ortodo-
ssa di Fiume,; L'Unione degli ebrei ortodossi di Fiume) - je bila po novi
fasisticni zakonodaji o organizaciji judovskih ob¢in po letu 1932 uradno
zdruzena v vecinski Judovski skupnosti na Reki (Comunita isrelitica
di Fiume). Na podlagi sporazuma med vladnim komisarjem omenjene
reske judovske skupnosti in predstavniki nekdanje ortodoksne skupnos-
ti aprila 1932 je bilo dogovorjeno preoblikovanje ortodoksne skupnosti
v posebno sekcijo »Adath Ortodossa shel Kehal Israel« Judovske skupnosti

10  Judje na Reki (Fiume) se omenjajo od sredine 15. stoletja, v glavnem je lo za trgovce iz Pesara
in Ancone, ki so morda obcasno stanovali na obmodju, ki se je imenovalo Ziecha (Zudecca,
Giudecca). Sem so prihajali iz razli¢nih dezel; iz Avstrije, Italije in Trsta. Reka je spadala v ogrsko
polovico monarhije, zato so se v drugi polovici 19. stoletja sem priselili stevilni madzarski Judje.
Govorili so italijansko, madzarsko in nemsko. Stevilo Judov na Reki se je po letu 1933 zmanjsalo
in zacelo se je izseljevanje, ve¢inoma v ZDA, Anglijo in Palestino. Leta 1938 je zivelo na Reki, vkljucno
s pokrajino, 1783 Judov, predsednik ob¢ine je bil Erminio Klein, rabin pa Giuseppe Fran. Ve¢ o tem:
Bon 2004; Morgani 1979; Simper 2018.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

Reka, kar je znatno zmanjsalo njeno organizacijsko avtonomijo (Bon 2004,
47-50). Toda postavilo se je vprasanje verske oskrbe ortodoksnih vernikov
ob Kvarnerju. Medtem je osrednje vodstvo judovskih skupnosti v Rimu
predlagalo judovski ob¢ini na Reki ustrezen nacin resitve rabinskega vpra-
$anja. Ortodoksna skupnost, ki si je zgradila lastno, sicer manjso sinagogo,
je bila po zakonu podrejena celotni judovski skupnosti. Zelela je imeti
svojega rabina, a ker je skupnost Ze imela svojega glavnega rabina, je lahko
prisel v postev le rabin II. stopnje. V dogovoru z vodstvom skupnosti
so vprasanje resili na naslednji nacin: rabin judovske skupnosti v Gorici,
Abraham Schreiber, je zelel zamenjati mesto, saj je tamkajsnja skupnost
usihala. Tako so imenovali rabina Schreiberja za glavnega rabina (Rabbino
Capo) v Opatiji, ki je sicer imela lastnega rabina Alexandra Sterna," vendar
so z njim pogosto prihajali v spore, ocitali so mu finan¢ne malverzacije
in precejsnjo trmoglavost, zato so ga v zacetku leta 1936 odpustili. Hkrati
je rabin Schreiber opravljal tudi funkcijo rabina ortodoksne skupnosti
na Reki, ki se je zbirala v manjsi ortodoksni sinagogi, zgrajeni leta 1930."2
Od reske skupnosti je prejemal 2/3 place, v Opatiji pa so mu placevali 1/3,
kar je bilo zanje finan¢no ugodno. Rabin Schreiber je vsako soboto vodil
obredje v Opatiji, ob velikih praznikih pa izmeni¢no v Opatiji in na Reki
(Bon 2005, 47-51; Rigano 2005, 141, 160; Falk 2012, 144; Simper 2015,
514-515).

Bernard Nathan je posebej poudaril, da je bil rabin Schreiber priznan
talmudski ucenjak, potomec rabinske druzine Sofar, in je bil v Italiji zelo
spostovan. Govoril je italijansko, nemsko, madzarsko in seveda sodobno
hebrejscino. Zavedal pa se je relativne majhnosti in finan¢nih omejitev
tamkajsnje judovske skupnosti:

11 Alexander (Alessandro) Stern, rojen leta 1888 na Ogrskem, madzarski drzavljan, od marca 1928
do januarja 1936 rabin v Opatiji (Piattelli 2017). Zanimivo, da je bil prav Stern kandidat za mesto
rabina v Gorici sredi leta 1925, vendar je to zavrnil, menda zaradi premajhne place, ponujali so mu
namrec tiso¢ lir na mesec (Cedarmas 1999, 76).

12 Omenjena sinagoga na Reki se je nahajala na tedanji ulici Via Galvani, danes je to Ulica Ivana
Filipovica. Prezivela je holokavst, saj je nacisti niso unicili, ker so jo uporabljali za skladisce streliva.
Po vojni so nove jugoslovanske oblasti omenjeno sinagogo nacionalizirale, leta 1996 so jo obnovili
in vrnili Judovski skupnosti na Reki, ki jo danes uporablja za svoje potrebe. Nacisti pa so januarja
1944 unicili veliko sinagogo na Reki, postavljeno leta 1903 po nacrtih znanega madzarskega arhitekta
Lip6ta Baumhorna, ki jo je sicer uporabljala neoloska judovska skupnost (Bon 2004, 35-42).

09

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



70

RENATO PODBERSIC

Na ta nacin smo dosegli, da smo imeli za vodjo verske skupnosti
vrednega rabina, cesar prej ni bilo. Ker se je rabin Schreiber zavedal
finan¢nega stanja, ni hotel sprejeti nobenega dodatnega dohodka.
Na lastne stroske je potoval po Italiji, da bi zbiral denar za svojo
skupnost. Z njim in prav tako zelo zasluznim tajnikom Szegdm sem
imel resni¢no podporo, zato sem z upanjem gledal v prihodnost
skupnosti. (Simper 2015, 516)

Po odhodu rabina Schreiberja jeseni 1939 je tudi Opatija ostala brez lastne-
ga rabina, na Reki pa je za ortodoksne vernike poslej skrbel rabin David
Wachsberger, toda le do svoje internacije julija 1940. Stevilni tamkajs$nji
Judje so se sicer poskusali izseliti ali pobegniti v tujino. Tisti, ki jim to ni
uspelo, so postali zrtve najprej fasisticnega izklju¢evanja in internacije ter
zatem nacisti¢nega preganjanja po septembru 1943.

V rimski centrali je maja 1946 nastal dokument, ki opisuje zalostno stanje
italijanskega judovstva. Med izpraznjenimi mesti rabinov sta tudi Opatija
in Reka, tedaj sicer ze zasedeni z jugoslovansko upravo in v pricakovanju
italijansko-jugoslovanske drzavne razmejitve na pariski mirovni konferen-
ci. Vomenjenem dokumentu najdemo tudi zapis o rabinu Schreiberju,
ki »bi se moral vrniti« (ita. dovrebbe tornare) v Opatijo (AUCEI, FAUCI
dal 1934, busta 32G, fasc. 1944-406, varie, 9. 5. 1946).

Epilog

Majhno stevilo Judov, ki so po drugi svetovni vojni ostali na mejnem
obmocju nekdanje Julijske krajine, danes na obmocju Hrvaske, Italije
in Slovenije, je eden glavnih razlogov, da so bili, predvsem v slovenskem
in hrvaskem zgodovinopisju, potisnjeni na rob zgodovinskega spomina
in pozneje iz njega pocasi skoraj povsem izrinjeni. Hkrati je treba priznati,
da so tudi Judje in njihovi izobrazenci, predvsem rabini, pomembno zaz-
namovali pokrajine med Soc¢o in Kvarnerskim zalivom. Delovanje rabina
Abrahama Schreiberja v Gorici in v Opatiji ter na Reki je v dvajsetih in tride-
setih letih 20. stoletja moc¢no preseglo sicer stevil¢no Sibkost tamkajsnjega
judovskega prebivalstva in hkrati poneslo njegov glas po svetu.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM 71

»Podatki, na katerih temelji ta ¢lanek, so bili zagotovljeni s strani [tretje osebe] na podlagi licence/dovo-
ljenja. Podatki bodo na zahtevo posredovani avtorju ¢lanka z dovoljenjem [tretje osebe].«

Abraham (Sofer) Schreiber

(vir_makabijada.com)

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



72

Kratica
AUCEI

Reference

Arhivska vira

L'Archivio Storico dell' Unione delle Comunita
ebraiche Italina, Roma/Rim, fond FAUCI
al 1933 - fondo Attivita dell'Unione
delle Comunita Israelitiche Italiane
fino al 1933;

Ostale reference

Artom, Emanuele Menachem. 1982. Rav
Avraham Sofer (Schreiber). Bollettino
della Comunita Israelitica di Milano
39: 6.

Baron, Salo W. 2007. Chajes, Hirsch (Zevi)
Perez. V: Encyclopaedia Judaica. Vol. 4,
558-559. Detroit: Thomson Gale.

Bon, Silva. 2004. Le commumnita ebraiche
della provincia italiana del Carnaro:
Fiume e Abbazia (1924-1945). Trst:
Societa di studi flumani.

Cassuto, Umberto [Moses David], in Samuele
Rocca. 2007. Margulies, Samuel Hirsch.
Encyclopaedia Judaica. Vol. 13,
531-532. Detroit: Thomson Gale.

Cedarmas, Adonella. 1999. La comunita isra-
elitica di Gorizia 1900-1945. Pasian di
Prato: Istituto Friulano per la storia del
movimento di liberazione.

Dukic, Sanja. 2000. Origini e sviluppo della
Comunita ebraica di Abbazia. V: Tullia
Catalan, ur. LEducazione spezzata.:
Scuole ebraiche a Trieste e Fiume du-
rante le leggi razziali (1938-1943),
97-116. Trst: La Mongolfiera Stampa.

Falk, Federico. 2012. Le Comunita israelitiche
di Fiume e Abbazia, tra le due guerre
mondiali. Rim: Litos.

Ferziger, Adam 8. 2008. Sofer Family. V: The
YIVO Encyclopedia of Jews in Eastern
Europe. New Haven: Yale University
Press.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 55-73

RENATO PODBERSIC

L'Archivio Storico dell' Unione delle Comunita ebraiche Italina, Roma/Rim

-, fond FAUCI dal 1934 - fondo Attivita
dell'Unione delle Comunita Israelitiche
Italiane dal 1934.

Grusovin, Marco. 2007. La comuita ebraica di
Gorizia, profilo storico e bibliografico.
V: Marco Grusovin, ur. Cultura ebraica
nel Goriziano. Gorica: Istituto di Storia
Sociale e Religiosa.

Heilman, Samuel C. 1982. The Many Faces
of Orthodoxy, Part I. Modern Judaism
2/1:23-51.

Lowenstein, Steven M. 2005. Sofer, Mosheh.
V: Encyclopedia of Religion. Vol.

12, 8506-8507. Detroit: Macmillan
Reference.

Manheimer, Giacomo. 2004. La storia di
un Israeliano di origine Triestina.
La Rassegna Mensile di Israel 70/1:
123-158.

Marcus, Simon, in Yitzchak Kerem. 2007.
Corfu. V: Encyclopaedia Judaica. Vol.
5, 221-223. Detroit: Thomson Gale.

Morgani, Teodoro. 1979. Ebrei di Fiume e di
Abazzia, 1441-1945. Rim: Carucci.

Morpurgo, Marcello. 1986. Valdirose:
Memorie della comunita ebraica di
Gorizia. Videm: Del Bianco editore.

Piattelli, Angelo Mordechai. 2017. Repertorio
Biografico dei Rabbini Italiani dal
1861 al 2015. Jeruzalem: samozaloZba.

Podbersic, Renato. 2017. Jeruzalem ob Soci:

Judouvska skupnost na Goriskem od
1867 do danes. Ljubljana: Studijski cen-
ter za narodno spravo.



RABIN ABRAHAM (SOFER) SCHREIBER - MED SOCO IN KVARNERJEM

Rigano, Gabriele. 2005. I rabbini Italiani nelle
carte della pubblica sicurezza. Zakhor
8:135-173.

Shraga Samet, Moshe. 2007. Sofer; Sofer,
Moses. Encyclopaedia Judaica. Vol. 18,
741-743. Detroit: Thomson Gale.

Silber, Michael K. 2008. Sofer, Mosheh. V: The
Yivo Encyclopedia of Jews in Eastern
Europe. New Haven: Yale University
Press.

Simper, Sanja. 2009. Prilog demografiji opa-
tijske zidovske zajednice. Problemi
sjevernog Jadrana 10: 7-30.

- - -.2015. Pisani iskaz Bernarda Nathana
u povijesti Zidovske vjerske opcine
u Opatiji iz 1963. godine. Zbornik 10:
487-528.

- - -.2018. Zidovi u Rijeci i liburnijskoj Istri
u svjetlu fasistickog antisemitizma
(1938.-1943.). Zagreb: Zidovska vjer-
ska zajednica Bet Israel u Hrvatsko;j.

Sofer-Schreiber, Abraham Samuel. 1957. Ketav
Zot Zikharon. New York: Balshon.

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 55-73 @



NAVAJANJE IN RAZISKOVANJE
svetopisemskih, judovskih

in zgodnjekrscanskih

PISNIH VIROV

ZNANSTVENA MONOGRAFLIA

Znanstvena knjignica 88
Maria Carmela Palmisano, Samo Skralovnik, Miran Speli¢ in Aljaz Krajnc (ur.)
Navajanje in raziskovanje svetopisemskih, judovskih in zgodnjekri¢anskih pisnih virov

»Monografija prinaa resni¢no obsezno in temeljito raziskavo, ki pomeni novo raven v
predstavitvi teh virov in njihovih zakonitosti slovenskim bralcem ter bo generacijam
prihodnjih $tudentov moc¢no olajsala prve korake pri delu z njimi. Zasnovana je na
interdisciplinarnem pristopu, skupina avtorjev, ki se ponasa s $irokim strokovnim zaledjem,
ponuja izérpen pregled razli¢nih teorij in vidikov, hkrati pa z jasnim slogom pisanja omogoca
razumevanje tudi zacetnikom.«

doc. dr. David Movrin, recenzent monografije

Ljubljana: Teoloska fakulteta, 2024. 340 str.
ISBN 978-961-7167-19-1, 15 €

Tiskano razli¢ico knjige lahko naro¢ite na naslovu:
TEOF-ZALOZBA, Poljanska 4, 1000 Ljubljana;
e-naslov: zalozba@teof.uni-j.si
Knjiga je v e-obliki prosto dostopna.



