
Maksimilijan Matjaž

 Pavlovo preseganje judovstva 
in helenizma v razumevanju telesa 
in� svobode. Transformacija védenja 
v Prvem pismu Korinčanom

 Paul’s Transcending of Judaism and 
Hellenism in the Understanding of Body and 
Freedom: The Transformation of Knowledge 
in the First Letter to the Corinthians

Izvleček: Pavlovo oznanilo evangelija je nekaj radikalno novega. Takšno trditev je mogoče 
zagovarjati na osnovi treh ključnih konceptov, ki jih je razvil v svojih pismih: soteriologija 
in teologija križa, odrešenje – novo življenje preko krsta v Svetem Duhu, koncept svobode 
v Kristus u – življenje v Njem. Pavlova teologija svobode in telesa ni le etično-normativna, 
temveč spoznavna in ontološka. Pavel spremeni sistem védenja, saj spoznanje Boga ni več ute-
meljeno v racionalni spekulaciji ali v postavi, temveč v udeležbi pri Kristusu. Vendar je Pavel 
kot apostol narodov, ki je širil evangelij, izhajal tudi iz judovstva, ki je vplivalo na njegov teolo-
ški pogled , in iz helenizma kot prevladujoče kulture tistega časa. Ta dvojna pogojenost ga je 
zaznamovala tako v njegovem mišljenju kot tudi ravnanju. Toda v Prvem pismu Korinčanom 
lahko odkrijemo Pavlovo distanco do judovsko-helenistične identitete in temeljne nastavke 
novih teoloških konceptov, ki jih je oblikoval na osnovi Kristusovega evangelija.

Ključne besede: sistem védenja (Wissenssystem), judovstvo, postava (tóra, nomos), helenizem, 
stoiki, epikurejci, svoboda, suženjstvo, telo, Duh, odrešenje, modrost

Abstract: Paul’s proclamation of the Gospel is radically new. This claim is supported by three 
key concepts developed in his letters: soteriology and the theology of the cross; salvation and 
new life through baptism in the Holy Spirit; and the concept of freedom in Christ – life in Him. 
Paul’s theology of freedom and of the body is not only ethical and normative, but also episte-
mological and ontological. Paul transforms the system of knowledge, as the knowledge of God 
is no longer grounded in rational speculation or the Law, but in participation in Christ. Yet 
Paul, as the apostle to the nations who spread the Gospel, also drew from Judaism, which influ-
enced his theological perspective, and from Hellenism, the dominant culture of his time. This 
dual conditioning shaped both his thinking and his actions. However, in the First Letter to the 
Corinthians, we can detect Paul’s distance from the Jewish-Hellenistic identity and the foun-
dational elements of the new theological concepts he shaped on the basis of Christ’s Gospel.

Edinost in dialog Unity and Dialogue
80 (2025) 2: 11–36

Izvirni znanstveni članek Original scientific paper (1.01)
Besedilo prejeto Received: 14. 11. 2025; Sprejeto Accepted: 5. 12. 2025

UDK UDC: 27-277-248.44 
DOI: 10.34291/Edinost/80/02/Matjaz

© 2025 Matjaž CC BY 4.0



12

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

Keywords: system of knowledge (Wissenssystem), Judaism, Law (tóra, nomos), Hellenism, 
Stoics, Epicureans, freedom, slavery, body, Spirit, salvation, wisdom

Uvod

Dogodek pred Damaskom, kot ga opisujejo Apostolska dela (Apd 9,1-

19; 22,6-16; 26,12-18), predstavlja prelomnico v življenju Pavla iz Tarza. 

Ob tem se postavljajo temeljna vprašanja: kakšen pomen je imel ta do-

godek za njegovo identiteto? Kakšna sprememba je nastala v njegovem 

teološkem mišljenju? Kako se je soočil z znanstveno miselnostjo takratne 

družbe? Ali je ostal Jud, ki se je tudi po tem prelomnem dogodku navdi-

hoval v postavi (tóra), ali pa se je njegova identiteta transformirala, ko je 

sprejel Kristusov evangelij? Skratka, kako ga je po eni strani v oznanjevanju 

evangelija pogojevala njegova verska dediščina in kako se je po drugi stra-

ni soočil s prevladujočo kulturo tistega časa, ki jo na splošno označujemo 

kot helenizem?1

Kot ena od možnih razlag se ponuja teza, da se je Pavel v svojem teološkem 

mišljenju in pri oznanjevanju prilagajal družbenemu okolju, kar poimenu-

jemo adaptibility. Pavel je bil namreč Jud po rodu, Grk po kulturi in jeziku 

ter Rimljan po državljanstvu (Glad 2003, 25–35). Vendar je v zadnjem ob-

dobju treba upoštevati tudi novo teorijo, ki se je oblikovala znotraj ekseget-

ske šole The New Perspective on Paul in se imenuje Paul within Judaism 

Perspective. (Matjaž 2020, 53–57; Nanos 2017; Zetterholm 2015) Ne gre 

le za to, da ta eksegetska smer izpostavlja, kako Pavel izhaja iz farizejske 

struje judovstva in kako je bil vnet za očetna izročila (Gal 1,13-14; Flp 3,5-6; 

Apd 22,3; 23,6), ampak predvsem trdi, da je za razumevanje Pavlove oseb-

nosti bistveno, da nikoli ni prenehal biti Jud in je vseskozi sledil postavi.2

1	 Prispevek je nastal v okviru raziskovalnega programa P6-0262 Vrednote v judovsko-krščanskih virih 
in tradiciji ter možnosti dialoga, ki ga sofinancira Javna agencija za raziskovalno in inovacijsko 
dejavnost Republike Slovenije (ARIS).

2	 »‘Paul within Judaism Perspective’ je nadaljevanje teorije ‘New Perspective’, lahko pa bi jo označili 
tudi kot njeno radikalizacijo. Glavni predstavniki te raziskovalne smeri so Mark D. Nanos, Reading 
Paul within Judaism, 2017–2018, Magnus Zetterholm, ur. Paul within Judaism: Restoring the First-
Century Context to the Apostle, 2015, in Pamela Eisenbaum, Paul Was Not a Christian, 2009. Medtem 
ko zagovorniki ‘New Perspective’ na različne načine večinoma še naprej izhajajo iz predpostavke, 
da je Pavel samega sebe razumel kot kristjana, ki izhaja iz Izraela in je z njim povezan, je temeljna 
teza ‘Paul within Judaism Perspective’, da je Pavel ostal Jud, ki se ravna po tóri. Pavel je bil Jud in je 
to v polnem pomenu besede ostal tudi po Damasku. Podobo Pavla spreobrnjenca srečamo izrazito 
le v Apostolskih delih. Njegovi polemični zapisi o tóri so namenjeni izključno kristjanom, ki so pri-
hajali iz drugih narodov, ne pa Judom. Predvsem se je zoperstavil tistim oznanjevalcem evangelija, 



13

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

Tako tezi, da se je Pavel prilagodil verskim, kulturnim in družbenim toko-

vom (adaptibility), kot tudi tezi, da je vse življenje ostal zvest tóri (Paul 

within Judaism), Schnelle postavi nasproti novo tezo, v kateri trdi, da je 

Pavel ustvaril nov sistem védenja, ko zapiše: »Zgodnje krščanstvo je antič-

nemu svetu prineslo nov sistem védenja, kar velja predvsem za področje 

metafizike in etike. Gre za temeljna vprašanja o smislu življenja: kako misliti 

Boga? Kdo je človek, kdo sem jaz? Od kod prihajam in kam grem? Kako naj 

ravnam? Zgodnje krščanstvo prinaša novo védenje o Bogu in njegovem 

odrešilnem delovanju v Jezusu Kristusu.« (Schnelle 2020, 148–149)

Čeprav Pavel uporablja v svojih tekstih pojme, ki so bistveno zaz-

namovali grško filozofsko misel, npr. telos, autarkes, agathon 

(Engberg-Pedersen 2004, 270), in se po drugi strani vedno znova vrača 

k judovski teološki misli, kot je oblikovana in utemeljena v tóri, pa Schnelle 

postavi tezo, da je Pavel zasnoval nov miselni sistem, ki presega tako ju-

dovstvo kot helenizem, čeprav imajo njegovi bistveni koncepti – npr. 

pravičnost, svoboda, postava, vera – svoje korenine tako v judovstvu kot 

v helenizmu. (Schnelle 2020, 150–155) 

Schnelle uvede izraz »Wissenssystem«, kar lahko opišemo kot sistem zna-

nja oz. védenja. S tem je mišljen miselni okvir, znotraj katerega so urejene 

in sistematizirane vsebine znanja, ki določajo človeka v njegovi intelektu-

alni usmeritvi. Ko primerjamo Pavlov sistem z judovskim, ki ga predstavlja 

postava (nomos), in helenističnim (epikurejci in stoiki), ni v ospredju vpra-

šanje, kaj je pravilno in kaj napačno, ampak gre za vprašanje, v čem Pavlov 

miselni sistem prinaša alternativo drugima dvema. Četudi je Pavel po eni 

strani pogojen z judovsko teološko-pravno tradicijo in se po drugi strani 

v oznanjevanju evangelija sooča s helenistično mislijo, do obeh vzpostavi 

kritično distanco in oblikuje nov sistem, ki oba modela preseže, in v tem 

smislu lahko govorimo o transformaciji judovskega in helenističnega mi-

selnega sistema in oblikovanju novega védenja.3

ki so hoteli pogane obrezati. V tem smislu je njegovo naklonjenost drugim narodom treba razumeti 
kot določeno obliko judovstva, in sicer v okviru pluralnosti judovstev, nikakor pa ne kot odvrnitev 
od judovstva.« (Schnelle 2020, 126–127)

3	 O tem, kako se interpretativni modeli spreminjajo in kako različni zgodovinsko-teološki okviri obli-
kujejo načine razumevanja svetopisemskega besedila,  gl. Ravnikar-Zupanov pozabljeni prevod 
Pentatevha, kjer je pokazano, da so prevodne in hermenevtične paradigme neločljivo povezane 
z nastajanjem novih teoloških konceptov (Skralovnik in Ditmajer 2023, 285–335).



14

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

V Prvem pismu Korinčanom imamo dva tematska sklopa, ki na najboljši 

način pomagata pojasniti transformacijo judovskega in helenističnega mi-

selnega sveta v nov sistem védenja, ki ga je oblikoval Pavel. Po eni strani 

je to motiv teles (sōma), ki se pojavlja skozi celotno pismo. Po drugi strani 

je za človekovo bivanje bistveno vprašanje svobode in suženjstva, se pravi, 

kaj pomeni biti svoboden (eleutheros). (Martin 1995)

To razpravo bo usmerjala teza, da je bil Pavel v svojem mišljenju in delo-

vanju pogojen z judovsko tradicijo ter da se je v oznanjevanju evangelija 

moral soočiti s helenističnimi miselnimi vzorci (epikurejci in stoicizem). 

Vendar je svojo identiteto oblikoval tako, da je obstoječa modela znanja 

presegel in ustvaril nov sistem védenja, kar je najbolj razvidno iz dveh 

tematskih sklopov omenjenega pisma: pojem svobode (eleutheria) in razu-

mevanje telesa (sōma). Na podlagi konceptualne analize teh dveh pojmov 

bo postalo razvidno, v čem je Pavlov sistem védenja nekaj povsem novega.

1	 Helenizem in judovstvo

1.1	 Helenizem

Besedo helenizem je kot pojem v 19. stoletju skoval nemški zgodovi-

nar Johann Gustav Droysen v svojem znamenitem delu Geschichte des 

Hellenismus in obsega obdobje od nastopa Aleksandra Velikega leta 336 

pr. Kr. do leta 30 pr. Kr., ko je bil Egipt kot zadnja helenistična entiteta pri-

ključen rimskemu imperiju. Danes sicer klasični kronološki okvir heleniz-

ma ni edini, ki ga sodobna znanost uporablja pri njegovi definiciji. Številni 

raziskovalci razumejo helenizem ne toliko kot omejeno zgodovinsko 

epoho, temveč kot trajni kulturno-miselni proces, ki presega leto 30 pr. 

Kr.4 Za naše razmišljanje je zanimivo predvsem vprašanje, kakšen je bil 

duhovni in miselni okvir helenizma, ki je zaznamoval socialno in kulturno 

4	 Tako npr. Erich Gruen, Heritage and Hellenism: The Reinvention of Jewish Tradition (1998), po
udarja, da je helenizem kot kulturni proces dejaven tudi po vključitvi Egipta v rimski imperij, torej 
še globoko v rimsko obdobje; Martin Hengel, Judaism and Hellenism (1973), razume helenizem 
ne kot natančno časovno zamejeno obdobje, temveč kot kulturno matrico, ki zaznamuje celotno 
judejsko zgodovino od Aleksandra Velikega naprej – s tem pa tudi judovsko okolje Pavlovega časa; 
Glen W. Bowersock, Hellenism in Late Antiquity (1990), obravnava helenizem kot miselni, filozofski 
in izobraževalni okvir, katerega vpliv v retoriki, filozofiji in verskih praksah vztraja še v 4.–5. stoletju 
po Kr.



15

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

sfero Pavlovega časa. Pri tem je treba dodati, da je šlo za različne kulture 

in jezike, kar bi v sodobnem jeziku lahko poimenovali multikulturnost. 

Gledano z moderne sociološke perspektive, pa je bil helenizem »velik 

kulturni talilni lonec« (Kobel 2019, 39).

Za naše raziskovalno vprašanje je predvsem pomembno, da Apostolska 

dela omenjajo dve filozofski šoli, ob kateri je Pavel trčil pri svojem oz-

nanjevanju. Tako beremo: »Tudi nekaj epikurejskih in stoiških filozofov 

je razpravljalo z njim.« (Apd 17,18) Oba izraza – Epikoureioi kai Stoikoi 

philosohoi – se pojavita le na tem mestu, vendar nam lahko služita kot 

argument, da sta bili v takratnem helenističnem miselnem svetu to prevla-

dujoči filozofski smeri, s katerima se je soočal Pavel. Po drugi strani pa ne 

izvemo ničesar o imenih filozofov, zato je smiselno predstaviti le bistvene 

elemente epikurejstva in stoicizma. Na tej podlagi je mogoče njune idejne 

značilnosti primerjati s Pavlovim miselnim sistemom, ki se po eni strani 

nanje navezuje, po drugi pa jih presega.

Z izrazom Epikoureioi kai Stoikoi so mišljeni epikurejci. Gre za filozof-

sko šolo, ki je ime dobilo po Epikurju (341–270 pr. Kr.). Pri raziskovanju 

njegovih tekstov smo omejeni. »Njegovi spisi so se ohranili deloma s pre-

pisi rokopisov in deloma s fragmenti na papirusu.« (Sharples 2000, 18) 

Zato je toliko bolj dragocen Diogen Laertski, ki je v svoje delo Življenja 

in misli znamenitih filozofov vključil tudi Epikurjevo Pismo Herodotu 

(Diog. Laert. 10.35–83) in Pismo Menojkeju (Diog. Laert. 10.122–135; slov. 

izd. 2015, 595.621). Če je prvo »nekakšen povzetek celotnega Epikurjevega 

sistema«, pa se drugo »ukvarja z etiko« (Sharples 2000, 18).

Pri tem ne smemo spregledati njegove filozofije religije, ki je ambivalentna: 

zanika možnost božje previdnosti, ne zanika pa obstoja bogov, ker da so 

»vidni z razumom« (Diog. Laert. 10.123; slov. prev. 2015, 627).5 Nato navaja 

še druge glavne misli Epikurja: 

 Smrt za nas ne pomeni nič; kar se namreč razpusti, nima čutne 

zaznave; kar pa nima čutne zaznave, za nas nima pomena. Meja 

5	 »Epikurejci v svojem sklepanju ne izključujejo obstoja bogov; še več, celo sprejemajo jih. Vendar pa ni 
mogoče trditi, da so, gledano sistematično, pomembni za človekov način življenj a ali da so človeku 
v pomoč pri doseganju najvišjega cilja (τέλος).« (Dienstbeck 2015, 273)



16

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

velikosti ugodja je odprava vsake bolečine. Kjer je namreč prisotno 

ugodje, ni, dokler je tam, ničesar, kar bi bolelo, žalostilo ali oboje. 

[…] Prijetno življenje ni mogoče, ne da bi živeli preudarno, dobro 

in pravično, niti ni mogoče živeti preudarno, dobro in pravično, 

ne da bi živeli tudi prijetno.  (10.139–140; slov. prev. 2015, 627–628)

﻿Ho thanatos ouden pros hēmas: to gar dialuthen anaisthētei: to d' 

anaisthētoun oudepros hēmas Horos tou megethous tōn hēdonōn 

hē pantos tou algountos hupexairesis. hopou d' an to hēdomenon 

enē, kath' hon an khronon ē, ouk esti to algoun ē to lupoumenon 

ēto sunamphoteron. […] Ouk estin hēdeōs zēn aneu tou phronimōs 

kai kalōs kai dikaiōs, oude phronimōs kai kalōs kai dikaiōs aneu 

tou hēdeōs.  (10.139–140; angl. izd. 1950).

Njegova filozofska misel torej poudarja, da je mogoče izpolniti svoje živ-

ljenje s pomočjo užitkov, kar pa je mogoče doseči tako, da so ti intenziv-

ni. Užitek oz. ugodje (hēdonē) mora biti pod racionalnim nadzorom, kar 

omogoča vrlina, imenovana preudarnost (phronēsis), in človek, ki se ravna 

po tej kreposti, se imenuje preudaren (phronimos). Vse to naj bi človeka 

vodilo k duševnemu miru in osvobojenosti od (telesne) bolečine oz. trplje-

nja (algeō). V tem kontekstu lahko govorimo o duševnem miru (ataraxia) 

in človekovi samozadostnosti (autarkeia). 

Tudi v besedni zvezi Stoikōn philosophōn prepoznamo filozofsko gibanje, 

imenovano stoicizem. Beseda »stoa« pomeni stebrišče in s tem izrazom 

so poimenovali šolo, katere ustanovitelj je Zenon iz Kitija (333–264 pr. Kr.). 

Privržence te šole pa so imenovali stoiki.

V središču njihove filozofske misli najdemo dva pojma: narava ali physis 

in razum ali logos. Pri tem je treba poudariti, da so logos pojmovali v naj-

širšem pomenu besede: lahko je to sposobnost govora (jezik), logično 

mišljenje, princip naravnih pojavov in tudi božji razum (oz. razumnost), 

ki različna področja povezuje v celoto. (Böhling in Forschner 2007) V tem 

kontekstu je za raziskovalno vprašanje pomembno, kako so stoiki pojmo-

vali svobodo in v kakšni obliki so imeli vpliv na Pavlov koncept svobodne-

ga človeka, o čemer bo govor v tretjem poglavju.



17

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

1.2	 Judovstvo in postava

Judovstvo se po svojem bistvu definira na podlagi postave (tóra). Zato 

tudi Pavlova oznaka samega sebe, da je Ioudaios (1 Kor 9,20), daje slutiti, 

da judovska dediščina ni mogla ostati brez vpliva na njegov teološki nauk. 

Pavlova refleksija judovstva in postave v odnosu do helenistične kulture 

in iskanje odgovora na vprašanja, kako je presegel nekdanjo versko iden-

titeto, se osvobodil takratne kulture (helenizma) in oblikoval nov sistem, 

je najbolj strnjena v 1 Kor 9,19-23: 

 Čeprav sem osvobojen vseh, sem vendar postal služabnik vseh, 

da bi jih čim več pridobil. Judom sem postal kakor Jud, da bi prido-

bil Jude; tistim, ki so pod postavo, kakor bi bil pod postavo, čeprav 

sam nisem pod postavo, da bi pridobil tiste, ki so pod postavo. 

Tistim, ki so brez postave, kakor bi bil sam brez postave, čeprav 

nisem brez Božje postave, ampak sem pod Kristusovo postavo, 

da bi pridobil tiste brez postave. Slabotnim sem postal slaboten, 

da bi pridobil slabotne. Vsem sem postal vse, da bi jih nekaj zago-

tovo rešil. Vse delam zaradi evangelija, da bi bil tudi sam deležen 

njegovih obljub.  (Matjaž 2015, 104–106)

Raziskovalci Pavlovih besedil se razhajajo pri vprašanju, kako interpreti-

rati vrstici 20 in 21, kjer Pavel opiše svoj odnos do judovstva, predvsem 

do tóre. Na splošno velja prepričanje, da Pavel v tej samorefleksiji naka-

zuje, da ga ni mogoče več označiti za Juda (Ioudaios), ki je zvest postavi. 

S takim pogledom se npr. ne strinja Rudolph, ki v svoji obsežni monografiji 

iz leta 2011, A Jew to the Jews, opozarja, da Pavlovo »postajanje Jud Judom« 

ne pomeni razveljavitve judovske identitete, temveč predstavlja prefinjeno 

in misijonsko pogojeno obliko judovske prilagodljivosti, ki je zasidrana 

v njegovi lastni judovski samorazumevnosti.6

6	 Rudolph je mnenja, da tisti raziskovalci, ki v vrsticah 19-23 vidijo nedvoumen dokaz, da se je Pavel 
odpovedal zvestobi postavi, to presojajo preveč enostransko. Tako med temi interpreti odkrije tri 
vrste argumentov, s katerimi skušajo dokazati, da je Pavel prelomil s postavo. Sklop argumentov tistih 
raziskovalcev, ki utemeljujejo svojo tezo predvsem na nekaterih Pavlovih pismih in na Apostolskih 
delih, imenuje »medbesedilni« (intertextual). Drugi sklop se navezuje na 1 Kor 9,19-23 in poudarja 
Pavlovo svobodomiselnost glede uživanja malikom darovanega mesa, kar ni v skladu s postavo, in tak 
argument označi kot »kontekstualni« (contextual). Nato pa določi še tretji sklop argumentov in jih 
poimenuje »besedilni« (textual). Tako v interpretaciji 1 Kor 9,19-23 opozarjajo predvsem na Pavlov 
jezik, ko se močno osredotoča na besedo »nomos«. Na osnovi tega sklepajo, da Pavel ne upošteva 
judovskih navad in da se je oddaljil od tóre. (Rudolph 2011, 1–12)



18

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

Po drugi strani Kobel v tem kontekstu zagovarja tezo, da je Pavel bikulturna 

osebnost. »To zahteva sposobnost, da v različnih kontekstih prevzame raz-

lične vloge, da se vključi v kulturni kontekst okolja, kjer živi – ali z njegovi-

mi besedami: da postane tak, kot so drugi. Prepričan je, da na podlagi svoje 

identitete kot Ἰουδαῖος in v svoji vlogi kot ἀπόστολος deluje v Kristusovem 

imenu in prispeva k uresničevanju Božjega načrta za njegovo ljudstvo. 

Njegova prilagodljivost do kulturnega okolja ne pomeni prekinitve z nje-

govim poreklom, niti popolne spremembe lastne identitete ali ogrožanja 

njegove integritete. Zato je smiselno Pavla [...] opisati kot bikulturno oseb-

nost.« (2019, 177) Vendar v tej analizi ni mogoče zaznati ideje, da je Pavel 

ustvaril nov sistem znanja in s tem transformiral svojo bikulturnost v nekaj 

povsem novega, zato ostaja pri argumentu dveh kultur.

Kljub kontroverzam, ki jih sprožajo Pavlove refleksije, misli v 1 

Kor 9,19-23 nakazujejo, da je Pavel iz korenin judovstva in helenizma, iz ka-

terih izhaja, oblikoval nov sistem védenja, pri čemer je na novo definiral 

tudi svojo identiteto – tako v odnosu do judovstva kot tudi helenizma. 

Naš argument pri eksegetski analizi ne bo ne medbesedilni ne konteks-

tualni ne besedilni, ampak konceptualni in se izraža v pojmu eleútheros. 

Nahaja se na začetku omenjenega besedila, kjer Pavel trdi, da je »svoboden 

od vseh« (eleútheros gar ōn ek pantōn, 9,19), pri čemer pojasni, na kakšen 

način je svoboden: namreč tako, da je »vsem postal suženj« (pasin emauton 

edoulōsa, 9,19). V tej logiki je »Judom kot Jud« (Ioudaiois hōs Ioudaios, 

9,20). Toda nato nadaljuje, da je kakor tisti, ki so »pod postavo« (tois hypo 

nomon, 9,20), in kakor tisti, ki so »brez postave« (hypo nomon mē, 9,20). 

Iz tega bi lahko sklepali, da je Pavel Jud, vendar kot Jud v razmerju do tistih, 

ki so pod postavo (v tem smislu upošteva nomos); po drugi strani sebe 

razume kot Jud, ko določa svoje razmerje do tistih, ki so brez postave, 

se pravi ljudje različnih narodnosti in kultur, ki so bili del helenistične 

družbe. 

Izhodišče Pavlove misli je tako svoboda, ki je ključ za razumevanje njegove 

identitete. Kako je bil Pavel lahko Judom kot Jud in tistim, ki so brez posta-

ve, se pravi helenistom, kot helenist? Odgovor se glasi: ker je ustvaril nov 

sistem razumevanja realnosti, v katerega je bil vpet bodisi kot Jud ali kot 

helenist. Čeprav je izhajala iz obeh kulturnih oz. verskih sistemov, je oba 

presegel, in sicer na osnovi svobode. Zato je mogoče Pavla razumeti, da je 

bil hkrati Jud in helenist. 



19

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

Takšna osebna identiteta je možna na osnovi svobode. Ker je bil svoboden, 

je lahko postal, kakor bi bil pod postavo, čeprav sam ni bil pod postavo. 

V tem kontekst se je Pavel osvobodil postave, se pravi, da ni bil več vezan 

na njene principe oz. zahteve. Po drugi strani je do tistih, ki so brez postave, 

pristopil tako, kakor bi bil sam brez postave, vendar je bil pod postavo, 

in sicer pod Kristusovo postavo. Tako Pavel po eni strani razveljavi tóro, 

kajti v odnosu do Judov nastopa kot tisti, ki je osvobojen postave, po drugi 

strani pa tistim, ki postave ne poznajo, prinaša Kristusovo postavo.

Njegovo misel lahko interpretiramo tako, da je Pavel Jud, vendar osvobo-

jen judovstva, in sicer v tem smislu, da je Judom postal suženj. Prav tako 

je Pavel osvobojen helenizma, in sicer tako, da je helenistom postal suženj. 

V tem smislu je več kot človek z bikulturno identiteto. Njegova bikulturnost 

je dejansko že nova kultura – navezuje se na dva kulturno-teološka modela, 

pri čemer gre pri Pavlu za transformacijo obeh. V tem kontekstu se Pavlova 

osvobojenost od judovstva in helenizma lahko razume tudi v širšem druž-

beno-kulturnem smislu. Horsley namreč pokaže, da Pavlova svoboda 

od obeh okvirov pomeni kritično distanco do struktur moči in identitete, 

ki določajo antični svet (2000). Podobno Rowe opozarja, da Pavlova drža 

ni le bikulturna, temveč oblikuje novo kulturo, ki transformira obstoječe 

modele in ustvarja »preobrnjeni svet« (2009). Njegovo suženjstvo je v svoji 

pravi naravi svoboda in tako je presegel judovstvo in helenizem. V 1 Kor 7, 

20-24 bo dialektika med suženjstvom in svobodo bolj natančno pojasnjena. 

2	 Pojmovanje svobode

Moderno razumevanje svobode se razlikuje od antičnega koncepta. 

Novodobna misleca, kot sta Rousseau in Kant, razumeta svobodo kot av-

tonomijo, se pravi, da se človek pokori zakonu, ki si ga sam postavi, in tako 

ostane svoboden (Kant 1968, IV 447). V antičnem času pa je bilo razume-

vanje svobode vezano na koncept suženjstva. Ko so v filozofskih debatah 

skušali določiti pojem svobode oz. odgovoriti na vprašanje, kdo je svobo-

den človek, so izhajali iz koncepta sužnosti oz. pojma suženj. Najbolj na-

zorno pojem svobode kot temeljne značilnosti človeka opredeli Aristotel, 

ki v Metafiziki (982b25–27, slov. prevod 1999) svobodnega človeka določi 



20

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

kot tistega, »ki biva zaradi samega sebe, in ne zaradi nekoga drugega«.7 

S tem Aristotel izpostavi razsežnost notranje avtonomije, ki predstavlja 

enega od osrednjih temeljev njegove etične in politične misli. Kajti kdor 

ni pripadal sebi, ampak nekomu drugemu, je bil suženj. Zato je bilo svo-

bodo mogoče opredeliti in definirati le v razmerju do suženjstva, s katerim 

je mišljena temeljna oblika odvisnosti, ki vključuje ekonomsko, socialno 

in intelektualno dimenzijo. V tem kontekstu tudi Pavlovo razumevanje svo-

bode izhaja iz antične delitve na svobodne in sužnje, kar integrira v svojo 

teološko misel. Hkrati pa preseže helenistično razumevanje svobode, 

in sicer tako, da preseže mejo med sužnjem in svobodnim. 

2.1	 Konfliktna svoboda

Po branju celotnega Prvega pisma Korinčanom si bralec lahko ustvari 

določeno predstavo, kaj konkretno je Pavel imel v mislih, ko je govoril 

o različnih skupinah. Zdi se, da so tisti, ki so se sklicevali na Pavla, imeli 

bolj svobodomiselne nazore. Ko so slišali za Pavlovo oznanilo o svobodi 

kristjanov (1 Kor 9,1; 9,19), o tem, da je vse dovoljeno (1 Kor 10,23), namreč 

niso razumeli, kaj pomeni biti Kristusov suženj (1 Kor 7,22), kaj pomeni 

ne iskati svojega (1 Kor 10,23), zato so si oznanilo razlagali po svoje. Judje 

so namreč Pavlu očitali, da oznanja krščanstvo brez Mojzesove postave, 

kar pomeni odpad. Ti t. i. libertinci med verniki so verjetno tudi druge 

prepričevali, naj si ne delajo skrbi zaradi javne nemorale (1 Kor 5,1-13), saj 

telo nima nobene duhovne vrednosti. Vendar je bil to le en vidik svobode, 

s katerim se je Pavel srečeval v Korintu. Veliko bolj kompleksno je bilo 

vprašanje, kako pristopiti k delitvi na svobodne in sužnje.

2.2	 Svoboda in suženjstvo v helenizmu

Pavel se je moral v helenističnem okolju soočiti z vprašanjem suženjstva. 

V družbi je obstajala delitev na svobodne in sužnje. Takšno razlikovanje 

je imelo socialno-ekonomsko ozadje in oznanjevalec evangelija je moral 

preseči tudi takšno delitev. Vendar že pri stoikih najdemo kritike suženj-

skega sistema. To so skušali dokazati s trditvijo, »da je status sužnja ali 

7	 »Anthrōpos, phamen, eleutheros ho hautou heneka kai mē allou ōn.« (Aristoteles, Met. 982b25–27, 
angl. izdaja 1924)



21

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

svobodne osebe nepomemben za resnično svobodo, ki jo poseduje 

le modrec, ne glede na dejanske okoliščine; celo suženj je lahko vrl. Toda 

le modra oseba je lahko svobodna […] in bo takšna tudi, če je suženj […] 

Toda stoiki […] zatrjujejo […] da se vse, kar se zgodi v zunanjem svetu, 

kamor spada tudi zasužnjevanje nekaterih prej kot drugih, dogodi kot 

rezultat božje pre-vidnosti.« (Sharples 2000, 148–149)

Ko Diogen Laertski v sedmi knjigi govori o Zenonu (Diog. Laert., 7.121–122) 

in predstavi filozofski nauk stoicizma, bralec tudi izve, kako so stoiki poj-

movali svobodo in suženjstvo:

 Samo modrec je svoboden, slabiči pa so sužnji; svoboda je na-

mreč zmožnost samostojnega delovanja, sužnost pa je izguba le-te. 

Je pa še druga vrsta sužnosti, ki obstaja v podrejenosti, in tretja, 

ki obstaja tako v posedovanju sužnja kot v njegovi podrejenosti, 

čemur odgovarja despotizem, ki pa je tudi sam zlo. Modri možje 

pa niso le svobodni, ampak so tudi kralji.  (Diog. Laert., 7.121–122, 

slov. prevod 2015, 435)

﻿Monon t' eleutheron, tous de phaulous doulous: einai gar tēn ele-

utherian exousian autopragias, tēn de douleian sterēsin autopra-

gias. einai de kai allēn douleian tēn en hupotaxei kai tritēn tēn 

en ktēsei te kai hupotaxei, hē antitithetai hē despoteia, phaulē ousa 

kai hautē. ou monon d' eleutherous einai tous sophous, alla kai 

basileas.  (Diog. Laert., 7.121–122, angl. izdaja 1950)

Iz besedila lahko razberemo, da stoiki razlikujejo svobodnega človeka 

(eleutheros) od sužnja (doulos). Za prvega je značilno, da je moder (so-

phos), za drugega, da je slaboten (phaulos), kar je v tem kontekstu bolj 

smiselno prevajati kot nerazsoden. S tem je mišljeno nasprotje modrosti 

oz. védenju. Stoiki so sledili Aristotelovi misli, da sužnju za razliko od svo-

bodnega primanjkuje modrosti oz. tiste racionalne sposobnosti, ki člove-

ku omogoča predvideti oz. presojati življenjske dogodke, kar zaznamuje 

svobodnega in ga naredi modrega. Prav tako se srečamo z determiniz-

mom stoikov, ki pogojuje človekovo svobodno voljo. »Za stoike je namreč 

vsako naše dejanje enako kot katerikoli vnaprej določeni drugi dogodek 

del univerzalnega vzročnega neksusa, ki je usoda, pre-vidnost ali Bog.« 



22

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

(Sharples 2000, 93) S tem pa se odpre vprašanje človekove odgovornosti, 

predvsem kako presojati njegova slaba ravnanja. 

2.3	 Pavlovo razumevanje svobode

Raziskovalno vprašanje bomo konkretizirali prav na vprašanju svobode. 

Pavel svoj koncept svobode razvije tako, da se po eni strani distancira 

od postave, ki lahko v določenem smislu zasužnjuje, ko človeku razodeva 

njegovo nemoč (prim. Gal 3,23), vendar pa ima po drugi strani postava tudi 

pozitivno in pedagoško vlogo vzgojiteljice, ki vodi h Kristusu (Gal 3,24) 

in človeku razkrije njegovo nemoč in greh, čeprav ga ne zmore osvoboditi 

grešnosti (prim. Rim 3,20; 7,7). Kot večpomenski pojem postava doseže 

svoj smisel v Kristusu (Rim 10,4; Räisänen 1983; Celarc 2019). Prav zato 

Pavel postavo postavi v antitezo z delovanjem Duha, saj je svoboden tisti, 

ki se da voditi Duhu (Gal 5,18; prim. Gal 3,23; 5,18). Svoboden je torej tisti, 

ki se je osvobodil norm in predpisov postave. Po drugi strani v Kristusovi 

perspektivi preseže helenistično pojmovanje svobode (predvsem stoici-

zem), ki sta ga zaznamovala dva temeljna pogleda. Prvič, suženjstvo je bilo 

povsem sprejemljiv družbeni model, kjer je veljala delitev na svobodne 

in sužnje. Se pravi, da je bil svoboden tisti, ki je pripadal samemu sebi, su-

ženj pa je bil tisti, ki je pripadal gospodarju. Pavel s svojim pojmovanjem 

preseže tak model, ker odpravi mejo med sužnjem in svobodnim. Drugič, 

Pavel preseže tudi stoični determinizem, ki je na suženjstvo gledal kot 

na nekaj, kar je vključeno v celoto kozmosa in ga določa božja previdnost. 

V tem smislu se Pavlov koncept svobode, ki presega oba modela, kaže 

na dva načina. Po eni strani vključi oz. vnese vidik ljubezni, ki presega 

tako kozmološko kot tudi socialno-ekonomsko determiniranost: človek 

ne pripada niti sebi niti gospodarju – ampak Kristusu, in sicer po ljubez-

ni, kar je izpostavljeno predvsem v Pismu Galačanom (Gal 5,1.13), na kar 

opozori tudi Schnelle (2020, 148). Po drugi strani je človek udeležen pri 

Kristusovem telesu, ki ga osvobaja suženjstva, ki mu ga nalaga družbeni 

sistem. Prav tako pa svoboden človek ne pripada več sebi – to je glavna 

lastnost svobode pri Aristotelu in tudi stoiki so bili podobnega mnenja. 

Po Pavlu pa človek pripada Bogu (1 Kor 6,19; 12,13). Opredelitev ljubezni 

kot »glavne lastnosti svobode« (Schnelle 2020, 148) tako potrebuje do-

polnitev z vidikom ontološke pripadnosti Kristusu, ki je za Pavla prav 

tako bistven in določa svobodo ne le etično (kot delovanje v ljubezni), 



23

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

temveč tudi ontološko, kot pripadnost Gospodu, ki človeka po Duhu iztrga 

iz vsake druge oblike suženjstva (1 Kor 12,13).

Paradoks Pavlovega razumevanja svobode je v tem, da za svoje teoretično 

izhodišče vzame razmerje med svobodnim in sužnjem, kar je povsem iden-

tično s helenističnim miselnim svetom. Se pravi, da je temeljni aspekt an-

tičnega filozofskega pojmovanja svobode zaznamoval tudi Pavlov koncept 

svobode v 1 Kor 7,20-24: »Vsak naj ostane v tistem stanu, v katerem je bil 

poklican. Si bil suženj, ko si bil poklican? Nič ne maraj za to. Če pa lahko 

postaneš svoboden, izkoristi priložnost. Suženj, ki je poklican v Gospodu, 

je namreč Gospodov osvobojenec, in prav tako je tisti, ki je poklican kot 

svobodnjak, Kristusov suženj. Za visoko ceno ste bili odkupljeni; ne pos-

tanite sužnji ljudem. Bratje, vsak naj ostane pred Bogom v tistem stanu, 

v katerem je bil poklican.«

Najprej se ustavimo ob vrstici 1 Kor 7,21, ki na bralca lahko deluje moteče, 

saj vzbuja vtis, kot da Pavel opravičuje suženjstvo: »Si bil suženj, ko si bil 

poklican? Nič ne maraj za to. Če pa lahko postaneš svoboden, izkoristi 

priložnost.« Harrill se sprašuje, kakšna misel se skriva za besedno zvezo 

»izkoristi priložnost« (mallon chrēsai): ali s tem hoče povedati, naj ostane-

jo sužnji? Ali pa je mišljeno ravno nasprotno, namreč, naj se osvobodijo? 

Tako bi v prvem primeru Pavel sporočal, naj ostanejo sužnji, kar bi jim 

končno onemogočilo osvoboditev. V drugem primeru pa bi to pomeni-

lo, da Pavel sužnje poziva k svobodi, kar je ravno nasprotno od prvega. 

(Harrill 2003, 586)8

Naš interpretativni pristop temelji na tezi, da je Pavel presegel judovsko 

in helenistično pojmovanje tako suženjstva kot tudi svobode. Najprej 

je treba upoštevati, da postava ne more osvoboditi človeka; nasprotno, 

8	 Rešitev za to dilemo Harrill išče s pomočjo slovnice in sintakse, ki govorita v prid razlagi, naj suženj 
»vzame svobodo«. V stavku najdemo »dve pogojenosti, ki izražata različni situaciji. Prva pogojenost 
se glasi: ‘Si bil suženj, ko si bil poklican?’ Glede na tako stanje Pavel svetuje sužnju, naj nič ne mara 
za to. Druga pogojenost prinaša novo situacijo: ‘Če pa lahko postaneš svoboden, izkoristi priložnost.’ 
Glede na novo stanje tudi Pavel spremeni nasvet in predlaga, naj suženj ‘vzame svobodo’. Za takšno 
obliko slovnične zgradbe – najprej opis enega stanja, nakar sledi navodilo, nato opis drugega stanja, 
nakar sledi novo navodilo: ‘izkoristi priložnost’ (mallon chrésai) – najdemo vzporednice pri številnih 
grških avtorjih. Ti namreč uporabljajo iste grške besede kot Pavel. Tako imamo opravka s shemo. 
Pavel v prvi premisi (bodi suženj) spodbuja k določenemu ravnanju (ne skrbi). V naknadni premisi 
(če lahko postaneš svoboden) poziva k drugačnemu ravnanju (zadeva njega, zato naj to vzame).« 
(Harrill 2003, 587)



24

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

celo zasužnjuje ga. Zato Pavel zapiše: »[Z]a visoko ceno ste bili odkuplje-

ni; ne postanite sužnji ljudem.« (1 Kor 7,23) Motiv odkupljenja (agorazō) 

spominja na tržno menjavo, ko se lastništvo prenese s prodajalca na kupca. 

Kot da je Bog odkupil človeka, ki je bil suženj, da je lahko postal svoboden. 

Zato naj se v Bogu prerojen človek ne vrača k postavi – v tem primeru 

bi ljudje ponovno postali »sužnji ljudem« (douloi anthrōpōn).

V čem je Pavlovo pojmovanje svobode in suženjstva drugačno kot pri 

stoikih? Če Pavel trdi, da je vsem postal suženj (1 Kor 9,19), potem tega 

ne smemo interpretirati v smislu stoikov, ki so sužnja označili kot phaulos, 

se pravi kot nekoga, ki ni bil moder (sophos). Poudarjena je misel, da Pavel 

svojo svobodo zamenja za suženjstvo – z namenom pridobiti za Kristusov 

evangelij tako sužnje kot tudi svobodne. Tak status so namreč imeli na pod-

lagi družbene determiniranosti ali ker so bili odvisni od postave, ki jih 

je zasužnjevala. Njegovo suženjstvo je treba razumeti v teološki perspektivi.

Pavel, ki pripada samemu sebi, postane odvisen od Judov in helenistov, 

da bi jih prepričal o svobodi, ki jo lahko najdejo šele v Kristusu. Se pravi, 

da gre za kristološko perspektivo: kakor je bil Kristus svoboden in je postal 

suženj, da odreši človeka, lahko nekaj podobnega rečemo za Pavla: tudi 

on je postal suženj, da bi lahko Judi in helenisti postali Kristusovi. 

Pavlov odziv na antični suženjski sistem oz. njegov odgovor stoičnemu 

pojmovanju suženjstva je treba interpretirati v perspektivi njegovega 

dialektičnega mišljenja. Če sta bila v antičnem sistemu tako suženj kot 

svobodni determinirana – se pravi, da svojega družbenega statusa nista 

mogla spremeniti – pa Pavel takšno determiniranost preseže. Sebe najprej 

označi za svobodnega – mar nisem svoboden (1 Kor 9,1) – nato on, ki je 

svoboden, sebe označi za sužnja, kar je svojevrsten paradoks in to lahko 

razumemo tako, da čeprav ne more spremeniti družbenih norm oz. siste-

ma, sebe razglasi za sužnja, da bi približal evangelij človeku, ki ga socialno 

okolje šteje za sužnja. 

Na prvi pogled je mogoče med Pavlovim in stoičnim razumevanjem svo-

bode in suženjstva potegniti vzporednice. Kajti stoiki so svobodnega 

(eleutheros) označili za modreca (sophos). Tudi Pavel izhaja iz modrosti 

(sophia), pri čemer se zaveda, da je »modrost tega sveta […] pri Bogu no-

rost« (1 Kor 3,19). Resnično modrost prepozna v Kristusu, »ki je za nas 



25

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

postal modrost od Boga« (1 Kor 1,30). Zato se Pavel obrača k sužnju, ki ga 

ne more osvoboditi na družbeni ravni, vendar lahko postane svoboden 

na eksistencialni ravni: ko je v Kristusu, se pravi, ko sprejme njegovo mod-

rost, preseže svoj socialno-ekonomski status in postane svoboden.9 Vendar 

takšno preseganje ne velja le za sužnje, ampak tudi za svobodne, ki morajo 

prav tako sprejeti Kristusa. »Tistim pa, ki so poklicani, Judom in Grkom, 

je Mesija, Božja moč in Božja modrost.« (1 Kor 1,24) V tem smislu lahko 

parafraziramo s Pavlom: poklicani so sužnji in svobodni, obojim pa je 

Mesija resnična modrost. Kajti božja modrost je tista, ki človeku – sužnju 

in svobodnemu – omogoči spoznanje o njegovem odrešenju, ne glede 

na njegovo socialno-ekonomsko ali intelektualno determiniranost. Tako 

Pavel nasproti človeški modrosti postavi Božjo norost, ki se je razodela 

v Kristusovem križu. »Kajti Božja norost je modrejša od ljudi in Božja sla-

botnost močnejša od ljudi.« (1 Kor 1,25; Matjaž 2019b, 930–933) 

3	 Koncept telesa

Ko govorimo o telesu (sōma), ne gre le za teološko kategorijo, ampak vklju-

čuje tudi človekovo biološko danost, ki ga pogojuje v njegovi eksistenci. 

V tem smislu telo predstavlja enega od bistvenih elementov človekove 

narave. Pavlove interprete to postavlja pred temeljne dileme in jih sooča 

z notranjimi nasprotji, ker Pavel v svojih besedilih, ki govorijo o naravi 

človeka, ni bil dovolj sistematičen in je bil v svojih trditvah tudi nedosleden 

(Aune 2004, 298). Kljub teoretičnim razhajanjem med Pavlovimi interpre-

ti lahko tezo o transformaciji védenja apliciramo tudi na koncept telesa. 

V tem smislu korenine njegovega razumevanja telesa segajo v judovstvo. 

Upoštevati je treba tudi njegovo soočenje s helenistično kulturo. Se pravi, 

da je Pavel po eni strani pojmovno vezan na judovsko razumevanje telesa, 

kot ga razumeva postava, vendar ga presega oz. mu v Kristusovi perspektivi 

daje nov pomen. Hkrati polemizira z epikurejskimi pogledi na telo. Pri tem 

je pomemben tudi vidik svobode, ki zanje pomeni predvsem odsotnost 

bolečine in trpljenja, in v tem kontekstu ima svoje mesto tudi ataraksija 

kot ideal duševnega miru.

9	 Eksistencialna sprememba, o kateri govori besedilo, ima pri Pavlu pogosto tudi ontološke razsežnosti, 
saj kristjan vstopi v novo stanje biti: »Če je kdo v Kristusu, je nova stvaritev.« (2 Kor 5,17)



26

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

3.1	 Telo v judovstvu in helenizmu

Helenistično pojmovanje telesa (sōma) je pri epikurejcih in stoikih hkra-

ti podobno in različno. Tako Sharples ugotavlja, da jim je bilo skupno 

»prepričanje, da je realnost, v širšem smislu, istovetna s tem, kar je telesno 

ali snovno. Lahko bi torej rekli, da gre za materialno realnost […] Toda 

razlage, ki jih dajeta [epikurejski in stoiški] sistem o naravi teles, so v do-

ločenih pogledih med sabo diametralno nasprotne.« (2000, 48) V ozadju 

se skriva vprašanje odnosa med materialno in duševno dimenzijo tega, kar 

imenujemo realnost. V tem kontekstu so stoiki in epikurejci »trdili, da le 

tisto, kar je telesno, zmore doseči neki učinek, tako da bo moralo biti vse, 

pri čemer je duša zraven, razumljeno kot snovno« (Sharples 2000, 49).

Na tej podlagi je razumljiv Epikurjev pogled, ko je zapisal: 

 [T]isti, ki pravijo, da je duša breztelesna, kvasijo neumnosti. Če bi 

bila namreč takšna, ne bi bila zmožna ne delovati ne utrpevati, 

tako pa se duše vidno držita ti dve lastnosti.  (Diog. Laert., 10.67, 

slov. prevod 2015, 604)

﻿[H]ōste hoi legontes asōmaton einai tēn psukhēn mataizousin. 

outhen gar an edunato poiein oute paskhein, ei ēn toiautē: nun d' 

enargōs amphotera tauta dialambanetai peri tēn psukhēn ta su-

mptōmata.  (Diog. Laert., 10.67, angl. izdaja 1950)

Vprašanje telesa je za stoike in epikurejce metafizično vprašanje: kaj je real-

no oz. kaj biva? Toda če je za epikurejce resničnost vedno snovna, se pravi, 

da izpostavijo materialno realnost, pa so stoiki menili, da je vsaka stvar 

v univerzumu »povzročena z delovanjem aktivnega načela, Boga, na pasiv-

no načelo, tj. materijo. […] Obe načeli bosta morali biti telesni, če naj delu-

jeta v prvem primeru in če naj trpita delovanje v drugem.« (Sharples 2000, 

59) To je temeljna misel stoiškega panteizma. »Za stoike je Bog navzoč 

v celotnem univerzumu; celo več, ker vsakemu njegovemu delu podeljuje 

svoj ton, bi lahko v nekem smislu rekli, da je on univerzum. […] In Bog 

nadzoruje celoten svet, podobno kot vaša duša nadzoruje vaše telo.« (62)



27

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

3.2	 Pavlovo razumevanje telesa

Že Epikurejci so poudarjali, da mora idealno življenje, imenovali so ga 

prijetno življenje (hēdeōs zēn), biti tudi pravično (dikaios) (Diog. Laert., 

10.138–139, slov. prevod 2015, 628). To je tudi eden od osrednjih Pavlovih 

pojmov, vendar Pavel dodaja, da človek postane pravičen z odrešenjem. 

Dalje, če se je antična filozofska misel delila ob vprašanju, ali je duša ma-

terialna ali nematerialna oz. ali mora ideja dobrega oz. pravičnega biti 

telesna, če hoče biti realna, pa Pavel to delitev preseže tako, da trdi, da je 

vprašanje realnosti in s tem tudi bivanja presežno, ker je človekovo »telo 

tempelj Svetega Duha«, ki je v človeku in ga ima od Boga (1 Kor 6,19). Da je 

telo (sōma) tempelj Svetega Duha, kaže na odmik tako od judovstva kot 

od helenizma. 

Najprej moramo poudariti, da se motiv telesa (sōma) v Prvem pismu 

Korinčanom pojavlja v najrazličnejših pomenih. Tako je na začetku pred-

stavljen križani Kristus kot tisto telo, ki je na paradoksalni način temelj, 

na katerem verniki gradijo svojo poklicanost, in povezuje vse v eno obče-

stvo Cerkve. Vsak razdor med njimi je zato najmanj pohujšanje in norost, 

v resnici pa odpad od vira življenja (1 Kor 1–4). V nadaljevanju spregovori 

o skrunjenju telesa, ki se dogaja v različnih oblikah nečistosti in nemo-

ralnosti (1 Kor 5–6). Človeško telo ni predmet brez posebne vrednosti, 

s katerim bi lahko počeli karkoli in pri tem ne bi zaznamovali celotnega 

človeka, tako njegove duševne kakor duhovne resničnosti. Po učlovečenju 

in odrešenju je telo postalo Božja materija, po kateri človeka povezuje 

z Bogom in Boga s človekom. Pavel tako oznanja za helenistično kulturo 

nezaslišano novost, da je resnično svetišče, v katerem doseže človek stik 

z Božjim, človeško telo, da je telo že človek, da je posvečeno z Božjo be-

sedo in delom, s Kristusovim križem in vstajenjem. Telo že ima prvine 

novega življenja in zato si bo lahko ob smrti minljivega »nadelo neminlji-

vost« (1 Kor 15,54). Zato je delitev na sōma psychikon in sōma pneumati-

kon sestavni del novega razumevanja, ko Pavel zapiše: »Seje se duševno 

telo, vstaja duhovno telo. Če obstaja duševno telo, obstaja tudi duhovno.« 

(1 Kor 15,44) Izrazoslovje spominja na stoike, ki so dušo (pneuma) ra-

zumevali kot nekaj fizičnega, kot aktivni princip, ki napolnjuje telo in iz-

vira iz božjega ognja. Zato so že t. i. zemeljska telesa sveta, Božji templji, 

v katerem človek živi v Bogu (1 Kor 6,19-20). Tako Pavel človekov pogled 



28

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

usmerja v novo realnost, ki se oblikuje na temelju Kristusovega odrešenja 

in vstajenja. (Matjaž 2015, 159) 

V telesu je mogoče živeti poročeno ali samsko. V vsakem stanu je odraz 

Božjega načrta za človeka. Najpomembnejše pri tem je, da živi zvesto svoji 

poklicanosti in raste v predanosti Gospodu (1 Kor 7). Dalje spregovori 

o potrebi telesa po hrani in konkretnih dobrinah (1 Kor 8–9). Nič, kar 

je ustvarjenega, ni greh in nečisto samo po sebi, ampak stvari onečašča 

človekov namen. Če bodo imeli pravo spoznanje, to je ljubezen, ki gradi 

(1 Kor 8,1), lahko uživajo vse in bodo ostali svobodni. Pavel še posebej 

opozori na možno zlorabo obredov in gostij, ki se lahko spremenijo v mali-

kovanje (1 Kor 10–11). Vse je sicer dovoljeno, a ne koristi vse (1 Kor 10,23). 

Zavedati se morajo, da se v njihova telesa vtisne vse, kar počnejo: če jejo 

z Gospodove mize, postajajo Gospodovi, če z miz malikov, postajajo maliki 

(1 Kor 10,18-21). Človek jé in pije svojo sodbo (1 Kor 11,29). Zato je v tem 

kontekstu mogoče tudi ponazoriti, kako Pavel med seboj poveže greh 

(hamartēma) in telo (sōma), kar izenači s smrtjo. Nasproti pa postavi 

odrešenje (apolýtrōsis) telesa. Croasmun v tem kontekstu razlikuje med 

telesom greha in Kristusovim telesom. Ta delitev se navezuje tudi na raz-

liko med dvema svetovoma, med katerima se mora odločiti človek: med 

svetom, v katerem živi svoje življenje v telesu, in svetom, ki je prišel med 

ljudi (1 Kor 10,11). »Če se odločimo za Kristusovo telo, se odločimo za svet, 

ki ima v sebi življenje in odrešenje.« (Croasmun 2014, 154)

Pavlovo oznanilo o telesu doseže svoj vrh s poročilom o tisti noči, ko se 

je Gospod izročil v telo, ki ga lahko človek jé in pije (1 Kor 11,23-27). 

Evharistična miza tako postane središče občestva, ki je tako trdno pove-

zano med seboj, kakor so med seboj povezani in odvisni posamezni udje 

v človeškem telesu (1 Kor 12–14). Verniki postajajo otipljivo Kristusovo 

telo (1 Kor 12,27), obdarjeni z različnimi darovi milosti ali karizmami, ki jih 

Gospod po Duhu daje v službo drug drugemu, da se gradi nova skup-

nost – Cerkev. Na koncu spregovori še o koncu (telos), tj. o cilju in smislu 

človeškega telesa (1 Kor 15). Ker je Božji Sin živel v telesu in je v telesu umrl 

in vstal, bodo tudi človeška telesa rešena umrljivosti in bodo dobila po-

dobo neumrljivega. Takrat se bo dokončno uresničila obljuba o novem – 

neminljivem življenju (1 Kor 15,54-55). 



29

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

4	 Medsebojna pogojenost svobode in telesa

4.1	 Povezanost svobode in telesa v Pavlovi misli

Razmerje med svobodo (eleutheria) in telesom (sōma) v Pavlovem teo-

loškem mišljenju tvori enega izmed najglobljih sklopov njegove antro-

pologije. Svoboda se v njegovem razumevanju ne nanaša na avtonomno 

neodvisnost človeka, ampak na pripadnost Kristusu, ki človeka osvobaja 

od zakona in greha. To se ne dogaja v abstraktni, duhovni sferi, ampak 

v realni, telesni eksistenci. Pavel svobodo pojmuje kot dar, ki se konkretno 

uresničuje v človeškem telesu, zato telo ni več prostor suženjstva, temveč 

prostor svobode v Duhu. V tem smislu svoboda in telo nista dve ločeni 

razsežnosti, temveč medsebojno pogojeni vidiki odrešenega človeka.

Pavlovo razumevanje svobode presega tako judovsko kot helenistično poj-

movanje. Judovstvo je človekovo svobodo opredeljevalo znotraj postave 

(nomos), ki je določala, kaj je dovoljeno in kaj prepovedano. Helenizem 

pa je svobodo razumel bodisi kot notranjo neodvisnost (stoiki) bodisi kot 

stanje brez bolečine (epikurejci). Pavel obe predstavi preoblikuje v novo 

razumevanje svobode, ki se ne meri po zunanjih merilih, temveč po not-

ranji preobrazbi človeka v Kristusu. V tem kontekstu Schnelle izpostavlja 

novosti v Pavlovi teologiji, kar je posledično vodilo k spremembi sistema 

vrednot in zasnovalo alternativne poglede: »Bog in zamisel izvoljenosti 

sta mišljena kot nekaj univerzalnega, razlike […] med bogatimi in revnimi, 

moškim in žensko, sužnji in svobodnimi so bile odpravljene. S tem se je 

bistveno spremenilo razmerje med uveljavljenimi kulturnimi vrednotami 

in novimi pogledi oz. nazori.« (2020, 149)

Telo ima v tem kontekstu osrednjo vlogo. V 1 Kor 6,19 Pavel zapiše: »Mar 

ne veste, da je vaše telo tempelj Svetega Duha, ki je v vas in ki ga imate 

od Boga? Ne pripadate sebi.« Grški izraz naos označuje svetišče, kar pome-

ni, da je človeško telo postalo prostor Božje navzočnosti. S tem se razvelja-

vi helenistična delitev med duhovnim in telesnim. Judovsko pojmovanje 

človeka pa ne pozna dualizma med dušo in telesom. Izrazi, kot so bāśār 

(krhko telo), gûf (telesna struktura) in nefesh (živa oseba), opisujejo 

človeka kot celoto, ki je krhka, od Boga odvisna in k Njemu usmerjena. 

Kategorija ritualne nečistosti ne pomeni, da je telo samo po sebi nečis-

to, temveč označuje prehodno kultno stanje. (Green 2008) Zato Pavlova 



30

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

trditev, da je telo naos, tempelj Svetega Duha (1 Kor 6,19), ne razveljavlja 

judovske antropologije, temveč jo poglobi: človeško telo postane pros-

tor Božje navzočnosti, kar obenem presega helenistično dihotomijo med 

duhovnim in telesnim (Papeška biblična komisija 2024, čl. 20–21). Telo 

postane svetišče Duha in s tem prostor, v katerem se uresničuje svobo-

da. Človek je svoboden, kolikor ne pripada sebi, temveč Bogu. Pavlova 

svoboda je torej relacijska: človek je svoboden, ko je v odnosu z Bogom, 

ne pa, ko deluje iz sebe.

Pavel to razumevanje konkretizira tudi v 1 Kor 9,27, kjer pravi: »Trdo ravnam 

s svojim telesom in ga usužnjujem, da ne bi bil sam zavržen, ko oznanjam 

drugim.« Telo je tu hkrati prostor discipline in prostor služenja. V antič-

nem svetu je »suženjstvo« (douleia) znano kot izraz popolne pripadnosti. 

Pavel to retoriko obrne: ko se človek »zasužnji« Kristusu, s tem preneha 

biti suženj drugih sil – postave, strasti, idolov, družbenih hierarhij. Pavlova 

svoboda ni negacija telesa, ampak zahteva telesno zvestobo, ki omogo-

ča, da telo postane orodje evangelija.10 V tem paradoksu – da svobodni 

postane suženj, da bi drugi postali svobodni – se uresničuje bistvo njego-

vega pojmovanja svobode. Paradoks je rešen, ko razumemo, da svoboda 

v Kristusu ni avtonomija, ampak zmožnost darovanja, torej svobodnega 

razpolaganja s seboj v ljubezni. To je opazna novost glede na stoike, za ka-

tere je svoboda odsotnost strasti; pri Pavlu je svoboda zmožnost ljubečega 

dejanja, tudi telesnega. Tako Schnelle zapiše: »Svoboda ni človekova indi-

vidualna moč, ampak dar, ki ga daje Bog […] Pavel je bil prvi v judovski 

in grško-rimski intelektualni zgodovini, ki je svobodo in ljubezen med 

seboj programsko povezal.« (2020, 147) Ljubezen postane notranji zakon 

svobode in prevzame mesto postave.

V 1 Kor 12,13 se razmerje med svobodo in telesom uresniči v ekleziološki 

razsežnosti: »V enem Duhu smo bili namreč mi vsi krščeni v eno telo, naj 

bomo Judje ali Grki, sužnji ali svobodni, in vsi smo pili enega Duha.« S tem 

Pavel preseže vse družbene in verske delitve. Telo Kristusovo je prostor, 

kjer se svoboda udejanja kot skupnostna realnost. Gre za pnevmatološko 

razsežnost svobode, v kateri posameznikova svoboda ni ločena od telesa 

10	 To pojasnjuje James C. Baker (Paul and Slavery, 2013), ko pokaže, da Pavel preobrazi suženjstvo 
iz realnosti nadvlade v metaforo pripadnosti, ki daje dostojanstvo.



31

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

občestva. Tako Croasmun poudarja, da v tem Pavlovem razumevanju 

»udeležba v Kristusu pomeni prehod iz starega kozmičnega reda v novi 

kozmos« (2014, 152). Udeležba v Kristusovem telesu torej pomeni udelež-

bo v novi realnosti, kjer ni več razlike med sužnjem in svobodnim, med 

moškim in žensko, med Judom in Grkom.

4.2	 Teološki pomen in razsežnost svobode v telesu

Medsebojna pogojenost svobode in telesa v Pavlovi misli pomeni prelom 

z obema sistemoma, ki sta določala njegovo okolje. Judovstvo je svobodo 

razumelo v okviru zvestobe postavi, helenizem pa v okviru človekove 

notranje samozadostnosti. Pavel obe predstavi preseže s tem, da svobodo 

poveže z ljubeznijo in jo uresniči v telesu, ki je Božje svetišče. V tej novi 

sintezi se razodeva nov sistem védenja, v katerem je svoboda opredeljena 

kot dar, in ne kot pravica, telo pa kot prostor Božje navzočnosti, in ne kot 

vir omejitve.

Pavlovo pojmovanje svobode se navezuje na judovsko tradicijo, vendar 

presega njene meje, ker jo na novo razume v Kristusu. V njem postava 

ne izgubi pomena, temveč se uresniči v ljubezni. Svoboda ni več nasprotje 

zakonu, ampak njegova dovršitev v Duhu. Ko Pavel v 1 Kor 9,19 zapiše, 

da je »vsem postal vse, da bi jih nekaj zagotovo rešil«, to nakazuje nov mi-

selni sistem, ki presega kulturne in verske meje. Njegova svoboda je svo-

boda služenja in telesnega udejstvovanja. Telo, ki je bilo nekoč predmet 

zasužnjenosti, postane zdaj sredstvo odrešenja. V tej perspektivi se pove-

žeta obe razsežnosti Pavlove teologije: svoboda kot dar Duha in telo kot 

prostor njegove prisotnosti.

Vse tri ključne besede – svoboda, telo in Duh – se tako zlivajo v enoten 

teološki horizont. Človek, ki je svoboden v Duhu, ne pripada več sebi, 

ampak Kristusu; njegovo telo je Božji tempelj, v katerem se izraža svoboda 

kot ljubezen. To je bistvo novega pogleda na človekovo bivanje, ki presega 

judovsko in helenistično shemo. V njem ni več prostora za dualizem med 

dušo in telesom, med postavo in milostjo, med svobodo in suženjstvom. 

Vse je zajeto v novo resničnost, ki se uresničuje v Kristusu in po Duhu.



32

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

Zaključek 

Eksegetsko in teološko razmišljanje o Prvem pismu Korinčanom je pokaza-

lo, da Pavlova misel presega tako judovski nomistični okvir kot helenistično 

filozofsko antropologijo. Njegova teologija se oblikuje na presečišču obeh 

svetov, vendar ne kot kompromis, ampak kot nova sinteza, ki jo Schnelle 

poimenuje nov sistem védenja (ein neues Wissenssystem). To védenje 

ni usmerjeno v tradicijo, ampak izhaja iz razodetja v Kristusu: »Pavlova 

misel se navdihuje pri Kristusu (1 Kor 3,11). To je zanj izhodišče, od koder 

razvija večplastno in inovativno teologijo, ki v svoji celovitosti […] ni kom-

patibilna niti z judovstvom niti s helenizmom.« (Schnelle 2020, 150)

Pavlova inovacija se kaže v tem, da kategorije, kot sta svoboda in telo, 

preoblikuje iz znotrajverskih in filozofskih pojmov v eksistencialno in so-

teriološko razsežnost. V judovstvu je svoboda povezana s poslušnostjo 

postavi, v helenizmu s samozadostnostjo razuma; pri Pavlu pa postane 

izraz novega bivanjskega stanja človeka, ki živi »v Kristusu«. Telo, ki ga 

je judovska teologija razumela kot mesto omejitev in helenistična filozofija 

kot prehodno snov, postane po Pavlu prostor Božje navzočnosti – naos 

tou Hagiou Pneumatos (1 Kor 6,19). Človek, ki ne pripada več sebi, ampak 

Bogu, je resnično svoboden.

V tem kontekstu Pavlova svoboda ni abstraktna ideja, temveč realnost, ki se 

uresničuje v telesu in v občestvu. V 1 Kor 9,27 Pavel poudarja disciplino 

telesa, ki ni izraz suženjstva, temveč svobode, preoblikovane v ljubezen. 

Ljubezen postane notranji zakon, ki nadomešča postavo in določa delova-

nje svobodnega človeka. V 1 Kor 12,13 pa svoboda doseže svojo polnost 

v skupnosti, kjer so Judje in Grki, sužnji in svobodni združeni v enem 

telesu. S tem se ukinejo hierarhije, ki so določale antični svet, in nastane 

nova oblika človeške enakosti, ki je pnevmatološko utemeljena.

V primerjavi z grško miselnostjo, ki je svobodo pojmovala kot notranjo 

neodvisnost (autarkeia), Pavel svobodo razume kot dar, ki človeka za-

vezuje k ljubezni. V nasprotju z judovskim razumevanjem postave, ki je 

svobodo omejevalo z normo, Pavel postavo razume kot predhodno peda-

gogiko svobode, ki se dovrši v Kristusu. S tem Pavel ne zavrne ne judovske 

ne helenistične tradicije, temveč ju transformira. Njegova teologija svobode 

in telesa oblikuje novo spoznavno shemo, v kateri je človek opredeljen 



33

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

znotraj odnosa do Boga, ne pa več znotraj zakonov ali naravnih struktur. 

To védenje je hkrati teološko in antropološko: svoboda in telo nista več 

nasprotujoči si razsežnosti, ampak združena v Duhu. Človek je svoboden, 

kolikor pripada Kristusu, in njegovo telo postane orodje in znamenje tega 

pripadanja. V tem se uresniči Pavlov prehod »onkraj judovstva in heleniz-

ma« – prehod, ki ni le kulturni ali verski, ampak epistemološki. V Kristusu 

se oblikuje nov način mišljenja Boga, človeka in sveta. Bog ni več razumljen 

kot oddaljeni zakonodajalec, ampak kot tisti, ki se v Duhu podarja človeku; 

človek ni več bitje, razpeto med telo in dušo, ampak celota, ki živi iz Božje 

prisotnosti; svet pa ni več prostor delitve med svetim in profanim, ampak 

polje odrešenja, ki ga prežema Duh.

Pavlova teologija svobode in telesa zato ni le etično-normativna, temveč 

spoznavna in ontološka. S tem ko telo postane tempelj Svetega Duha, 

se spremeni celoten sistem védenja: spoznanje Boga ni več utemeljeno 

v racionalni spekulaciji ali v zakonu, temveč v udeležbi pri Kristusu. Takšno 

védenje presega razlikovanje med filozofijo in teologijo, med helenistično 

sophia in judovsko tóra, ter vstopa v novo razsežnost, v kateri se resnica 

razodeva v ljubezni.

V tem smislu Pavlova misel predstavlja eno najglobljih transformacij zahod-

ne duhovne zgodovine. V njej se razblini nasprotje med razumom in vero, 

med duhom in telesom, med svobodo in zakonom.11 Kar je bilo v obeh 

svetovih ločeno, je v Kristusu združeno. Tako se v Pavlovi teologiji svobo-

da in telo ne izključujeta, temveč ustvarjata nov red védenja, ki ga določa 

Duh: »Kajti Gospod je Duh, in kjer je Gospodov Duh, tam je svoboda.« 

(2 Kor 3,17) Pavel tako ne le nadaljuje hebrejsko holistično antropologi-

jo, ampak jo kristološko poglobi. Človek je celota ne zgolj zato, ker tako 

pričuje hebrejska antropologija, temveč zato, ker je v Kristusu preobra-

žena in odprta za delovanje Duha dosegla celovitost odrešenja (Rim 8). 

Pavlova integracija telesa, duha in svobode v 1 Kor 3,17 in 6,19 kaže, da telo 

11	 Da je Pavlova misel sposobna preseči tako judovski kakor helenistični dualistični vzorec, lahko do-
datno potrdimo s temeljnim hebrejskim razumevanjem človeka kot celote. »In the Bible, a person 
is a unity. Body and soul or spirit are not opposite terms, but rather terms which supplement one 
another to describe aspects of the inseparable whole person.« (Skralovnik 2022, 187) Hebrejsko 
pojmovanje človeka kot nedeljive enote ustvarja antropološko ozadje, znotraj katerega postane 
Pavlova integracija telesa, duha in svobode (1 Kor 3,17) razumljiva. Prav ta holističnost omogoča 
Pavlovo preseganje tako judovske postave kot helenistične racionalnosti ter vzpostavlja »nov red 
védenja«, utemeljen v Duhu.



34

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

ni le objekt moralnega presojanja ali posvečenja, temveč prostor Božje 

navzočnosti, naos Svetega Duha. S tem Pavel presega tako helenistično 

dihotomijo, ki telesnost pogosto obravnava kot manjvredno, nečisto ali 

kot začasni ovoj duše, kakor tudi določene judovske interpretacije postave, 

ki lahko vodijo v fragmentarno razumevanje človeka, in vzpostavlja »nov 

red védenja«, utemeljen v Duhu, ali »kristološki model« človeka, kjer svo-

boda in ljubezen nista abstraktni duhovni kategoriji, temveč se udejanjata 

v telesu, ki je preobraženo z delovanjem Duha in pripadno Kristusu.

| 
Za podporo tej raziskavi niso bili ustvarjeni ali analizirani nobeni novi podatki.
No new data were created or analysed in support of this research.



35

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 11–36

PAVLOVO PRESEGANJE JUDOVSTVA IN HELENIZMA V RAZUMEVANJU TELESA IN ...

Krajšavi
Diog. Laert.	 Diogen Laertski
Met.	 Metafizika

Reference

Aristoteles. 1999. Metafizika. Prevod, uvo-
dno besedilo, opombe in glosarij 
Valentin Kalan. Ljubljana: ZRC.

– – –. 1924. Aristotle’s Metaphysics. William 
D. Ross, ur. Oxford: University Press.

Aune, David E. 2004. Human Nature and 
Ethics in Hellenistic Philosophical 
Traditions and Paul: Some Issues and 
Problems. V: Troels Engberg-Pedersen, 
ur. Paul in his Hellenistic Context, 
291–312. London: T&T Clark. 

Baker, James C. 2013. Paul and slavery: 
A conflict of metaphor and reality. 
Magistrsko delo. University of North 
Texas.

Böhling, Frank, in Maximilian Forschner. 2007. 
Stoa; Stoizismus. V: Joachim Ritter, 
Karlfried Gründer, Gottfried Gabriel, 
ur. Historisches Wörterbuch der 
Philosophie online. Schabe AG. Https://
doi.org/10.24894/HWPh.5461.

Celarc, Matjaž. 2019. Christ as the Goal of 
the Law (Rom 10,4): Christ as the 
Converging Point in the History of 
Salvation. Bogoslovni vestnik 79/2: 
441–456. Https://doi.org/10.34291/BV2019/02/
Celarc.

Croasmun, Matthew. 2014. »Real Participation« 
The Body of Christ & the Body of 
Sin in Evolutionary Perspective. V: 
Constantine R. Campbell, Michael J. 
Thate and Kevin J. Vanhoozer, ur. »In 
Christ« in Paul: Explorations in Paul's 
Theology of Union and Participation, 
127–156. Tübingen: Mohr Siebeck.

Dienstbeck, Stefan. 2015. Die Theologie der 
Stoa. Berlin: De Gruyter.

Diogen Laertski. 2015. Življenja in misli zna-
menitih filozofov. Ljubljana: Beletrina. 

– – –. 1950. Lives of Eminent Philosophers. 
London: Heinemann.

Engberg-Pedersen, Troels. 2004. Stoicism 
in Philippians. V: Troels Engberg-
Pedersen, ur. Paul in his Hellenistic 
Context, 256–290. London, New York: 
T&T Clark.

Glad, Clarence E. 2003. Paul and Adaptability. 
V: J. Paul Sampley, ur. Paul in the Greco-
Roman World: A Handbook, 17–41. 
Harrisburg: Trinity Press.

Green, Joel B. 2008. Body, Soul, and Human 
Life: The Nature of Humanity in the 
Bible. Grand Rapids: Baker Academic.

Harrill, Albert J. 2003. Paul and Slavery. V: 
J. Paul Sampley, ur. Paul in the Greco-
Roman World: A Handbook, 575–607. 
Harrisburg: Trinity Press.

Horsley, Richard A. 2000. Paul and the 
Roman Imperial Order. London: 
Trinity Press International.

Kant, Immanuel. 1968. Kants Werke. 
Akademie-Textausgabe. Berlin: De 
Gruyter.

Kobel, Esther. 2019. Paulus als interkulturel-
ler Vermittler. Eine Studie zur kultu-
rellen Positionierung des Apostels der 
Völker. Paderborn: Brill.

Malherbe, Abraham J. 2004. Determinism and 
Free Will in Paul: The Argument of 1 
Corinthians 8 and 9. V: Troels Engberg-
Pedersen, ur. Paul in his Hellenistic 
Context, 231–255. London: T&T Clark.

Martin, Dale B. 1995. The Corinthian Body. 
New Haven: Yale University Press.

Matjaž, Maksimilijan. 2015. Klic v novo živ-
ljenje: Prevod in komentar Pavlovega 
Prvega pisma Korinčanom. Ljubljana: 
TEOF UL.

– – –. 2019b. Uporaba Stare zaveze v re-
torični argumentaciji Prvega pisma 
Korinčanom in njen pomen za ra-
zumevanje odrešenjske modrosti. 
Bogoslovni vestnik 79/4: 923–935.

Https://doi.org/10.24894/HWPh.5461
Https://doi.org/10.24894/HWPh.5461
Https://doi.org/10.34291/BV2019/02/Celarc
Https://doi.org/10.34291/BV2019/02/Celarc


36

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 11–36

MAKSIMILIJAN MATJAŽ

– – –. 2020. Pavlovo razumevanje postave in 
del postave v Pismu Galačanom: The 
New Perspective on Paul in nov pogled 
na Pavlov odnos do judovstva. Edinost 
in dialog 75/2: 51–71.

Nanos, Mark D. 2017. Reading Paul within 
Judaism. Vol. 1. Eugene, OR: Cascade 
Books.

Papeška biblična komisija. 2024. »Kaj je člo-
vek?« (Ps 8,5): Pot po svetopisemski an-
tropologiji. CD 174. Ljubljana: Družina.

Räisänen, Heikki. 1983. Paul and the Law. 
Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Rowe, C. Kavin. 2009. World Upside Down: 
Reading Acts in the Graeco-Roman 
Age. Oxford: Oxford University Press.

Rudolph, David J. 2011. A Jew to the Jews 
Jewish Contours of Pauline Flexibility 
in 1 Corinthians 9:19–23. Tübingen: 
Mohr Siebeck.

Schnelle, Udo. 2020. Über Judentum und 
Hellenismus hinaus: Die paulinische 
Theologie als neues Wissenssystem. 
Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft 111: 124–155.

Sharples, R. W. 2000. Stoiki, epikurejci in 
skeptiki: Uvod v helenistično filozofijo. 
Šentilj: Aristej.

Skralovnik, Samo. 2022. The Meaning and 
Interpretation of Desire in the Bible: 
The Semantic Study of ḥmd and ʾwh 
Word Fields. Lanham: Lexington Books.

Skralovnik, Samo, in Nina Ditmajer. 2023. 
Ravnikar-Zupanov pozabljeni prevod 
Pentatevha. Edinost in dialog 78/2: 
285–335.

Zetterholm, Magnus, ur. 2015. Paul within 
Judaism: Restoring the First-Century 
Context to the Apostle. Minneapolis: 
Fortress Press.

 


