ANTHROPOS 1993 / 5-6 DRUZBOSLOVJE

Nekateri (meta)antropoloski labirinti

znanosti o ¢loveku
1. del

RAJKO MURSIC

POVZETEK

Osnovno vprasanje pri¢ujocega teksta je vprasanje (mozine) tehtnosti "znanosti o
&loveku"”, antopologije oz. kulturne antropologije, katere temelj je etnologija.
Raziskovanja &loveka se zmeraj ustavijo na predmetih, ki jih élovek producira
(ne glede nato, &e gre za tvarne ali miselne predmete), sam subjekt raziskave pa
ostaja ireduktibilen "preseiek” te (samo)vedozeljnosti. Najprej je treba pretresti
splosne, potem pa Se filozofske in znanstvene teiave pri raziskovanju éloveka.
Izhodiséna tezava je Ze samoopredlitev, saj je podvriena Gédlovi pasti s kroinim
opredeljevanjem znotraj nekega konteksta. Ista tezava se kazZe tudi pri izhodiséu
&lovekovega samorazumevanja, samozavedanju, ki je pravzaprav prej kolektivna
kot individualna izkuSnja. Sle bolj se stvari zapletejo pri znanstvenem obrav-
navanju zZivljenja kot takega, in tudi kibernetiéna teorija, ki operira z odprtimi
sistemi, ne more do kraja razviti konsistentne razlage polozaja &loveka v svetu. V
veliko pomo¢ pa sta lahko izposojena koncepta entropije in povratne zveze, Se
posebej pri preucevanju kulture kot primarnega okolja, v katerem (pre)iivi
Clovek.

Filozofija in kulturna antropologija morata biti holistiéni, sicer zgrefita predmet
obravnave. Toda holistiéna znanost, ki obravnava ¢Eloveka, ni v svojih temeljih
prav nié¢ bolj metodolosko "neodvisna" od filozofije, pravzaprav se filozofskih
predpostavk nikoli ne more znebiti, &eprav se iz njih "izvali". Sklep: (kulturna)
antropologija ni mogoca brez predhodnega temeljitega pretresa osnov druibo-
slovnih, historiénih in humanistiénih ved.

ABSTRACT
SOME (META)ANTHROPOLOGICAL LABYRINTHS OF THE SCIENCE OF MAN

The basic question raised in the text is about the cogency of "the science of
man", that is anthropology and ethnology based cultural anthropology. Human
inquiry always stops at man-made objects - whether material or intellectual -
while the inquirer remains an irreducible "excess" of such (self)inquisitiveness.
Firstly, general and then the philosophical and scientific problems of the study
of man have to be discussed. The initial problem occurs in one's very attempt to
define self, when one is caught in Gédl's trap of circular definition within a
certain context. The same difficulty is encountered at the starting point of human
self-understanding and self-awareness, which, actually, are rather collective
than individual experiences. Things become further complicated with the

97



DRUZBOSLOVJE

scientific treatment of life as such, so much so, that even cybernetic theory,
operating with open systems, fails to fully develop a consistent explanation of the
human condition in the world. Nevertheless, concepts borrowed from entropy
and the feed-back link can be of great help, especially in the study of culture as
a primary environment in which a human lives and survives.

Philosophy and cultural anthropology have to be holistic, or else they miss the
object of discussion. Holistic science, however, which deals with the human
being, is methodologically no more "independent” than philosophy. Although it
has been "hatched" from philosophical suppositions, it can never completely rid
itself of them.

Conclusion: (cultural) anthropology is not possible without a thorough pre-
ceding investigation of the basis of sociological, historical and humanistic
sciences.

Clovek je narejen iz tako gréastega lesa, da
iz njega ne bo nikoli mogode iztesati necesa
povsem ravnega.

Kant

Ko se loti% nekaterih temeljnih predpostavk katerekoli racionalne dejavnosti, se
najve&krat zgodi, da se znajde$ v popolnoma mejnem, nejasnem in zbrkljanem svetu
prastarih mitemov, filozofemov in sodobnih konstruktov. Vprasanje antropolofkih
osnov metod etnolofke dejavnosti vodi naravnost v pragozd filozofskih teoremov (v
temelju) in v bolj pregleden, a zato $¢ manj obvladljiv megapolis teorij znanosti: od
"trdih", naravoslovnih, do "mehkih", druZboslovnih, z nasprotnih smeri pa v ta kaos
prepleta temeljev vdirata $¢ humanistika in matematika. Dokonéne jasnosti in reditev
e zdale¢ ni na pomolu.

Etnologija je nekako ambivalentno razpeta med filatelistiénim navdufenjem nad
zbiranjem dejstev iz bolj ali manj osvetljene preteklosti in med privlaZnostjo nepo-
srednega terenskega raziskovanja nam vsem zelo znane, domage in prijazne reéi, kot
Jje Elovesko Zivljenje.

Med preteklostjo in sodobnostjo te€e reka Zivih ljudi, ki na svojih ple¢ih pre-
na¥ajo tok tega, Eemur reemo zgodovina. Nekatere metodolo3ke razprave v slovenski
etnologiji so od sredine ¥estdesetih do srede sedemdesetih let obetale preskok iz
obravnave "bremen" toka zgodovine na dejansko Zivljenje nosilcev te "entitete", toda
v praksi so se etnolo¥ki vpogledi izgubljali v raz&loveZenih oseh vidnih pojavov mate-
rialne, duhovne in socialne kulture, "nosilec kulture" pa je v splo¥nem ostal tam, kjer
je bil. Na dnu zgodovine. V "etnografskih" muzejih so (¢e sploh so) razstavljene stva-
r, ki jih je reka ljudi uporabljala za preZivetje in za "uZivanje" Zivljenja, konkretnih
ljudi pa ni mogo&e zastekliti: lutke, na katere kustosi izobesijo staro nofo, so morda
celo prava "resnica” &lovetkega bivanja - in priznati moram, da mi tak3na resnica ni
prav ni& vies.

ObraZanje k antropolofkemu "spoznavnemu orodju”, ki se je v slovenski etno-
logiji izkristaliziralo ob koncu osemdesetih let, je bilo razvojno logi¢no, toda zopet

98



DRUZBOSLOVJE

smo pri vpra$anju, & antropoloska (po definiciji k &loveku usmerjena, vendar v svo-
jem bistvu pluralna, mreZna) usmeritev obeta kaj ve¢ od etnolodke, kajti tako kot v
muzejih, se konkretni, Zivi ljudje izgubijo tudi na meta-ravni izro€ila duhovne kulture,
pa tudi manevrski prostor, ki ga dopustajo (prisilno ali prostovoljno sprejete)
druZbene vloge oz. socialni status v mreZi druzbenih relacij, ni ravno pomirjujo&. 1z
knjig, ki jih pi¥ejo raziskovalci &loveka ("v kulturi"), Zal Zivi ljudje najvekrat pre-
Erosto izpuhtijo - konec koncev jih bo teZko najti tudi med vrsticami mojega pisanja.
rke na papirju so namre& zgolj papirnati tigréki: Zivljenje ostaja onkraj njih. Tudi v
leposlovju, Eeprav so fiktivni svetovi (tudi v znanosti), vendarle nekako "Zivi".

Svojsko je spoznanje, da prav poskus raziskave znanstvenih in filozofskih osnov
etnologije skozi antropolo¥ki zomi kot (Eemur bi lahko rekli kar metaetnologija) tr&i v
zrcalno podobo lastnega fundamenta (predmeta): ni namred samozavedanje, ampak
avtorefleksija tista, ki etnologijo postavlja v narekovaje. Ce bi se etnologija ¥e naprej
oklepala izpraznjenega predmeta ("ljudstva"), bi morala stopiti v muzej vo¥&enih zna-
nosti, kajti "ljudstev” v klasiénem pomenu besede je (tudi v tretjem svetu) vse manj.
In &e sem Ze pri avtorefleksiji: moj pristop k vpralanju moZnosti (znanstvenih) raz-
iskovanj &loveka izhaja iz naivnega, pogosto kvazifilozofskega blebetanja, toda k
temu smo prisiljeni vedno, kadar se ukvarjamo z reémi, ki naj bi bile same po sebi
umevne. In konec koncev: zmeraj nam "uspe" povedati nekaj drugega od tega, kar
smo se namenili izraziti.

Iz "praznega" mesta subjekta/objekta znanosti (etnologije, antropologije) so me
misli vodile v preZvekovanje Ze-znanega na treh ravneh: splo#ni, filozofski in znan-
stveni. Ce Ze opletam s términoma etnologija in antropologija, se spodobi, da raz-
loZim, v kak¥nem smislu ju uporabljam. Skrajno raztegljivo. Etnologija mi pomeni
vedo, ki se ukvarja z na&inom Zivljenja in kulturo ljudstev (ethnosov) ter posamiénih
skupnosti znotraj teh ljudstev, za raziskovanje svojega predmeta pa uporablja
metodolo¥ki aparat terenskega dela z neposredno udelezbo, zgodovinske in vse ostale
moZne metode. Antropologija je términ za vedo, ki se ukvarja s pojavom &loveka na
¢imbolj sinteti¢en nalin (vkljufujoé etnoloskega), lahko bi jo imenovali tudi kultuma
antropologija, saj je kultura (kot kd vedénja) najmo&nej&i "u&love&evalni" dejavnik.

Paradoks, ki etnologijo (in antropologijo) sploh omogoga, ti¢i v izgubi temelja.
Clovek iz raziskav, ki zadevajo prav njega, ponavadi izpari Ze v "predigri". To je oreh,
ki sem ga tokrat Zelel nateti - ali pokazati, da ga ni mogo&e streti. Pesimizem Feyer-
abendovega kova vodi do zakljutka, da znanost pa¢ ne prenese Zivljenja, ki ji uhaja iz
krempljev. Sledi tavtologija: parcialne znanosti &loveka razkosajo, filozofske abstrak-
cije mu vzamejo meso in kri, vse skupaj pa nanj gledajo le kot na "conditio sine qua
non" lastne dejavnosti, ki ostane le Beseda, zapisana v Knjigah.

Zapis, ki sledi, je tak¥en, kot je, zaradi tega, &esar ne vem, in ne zaradi stvan, ki
jih poznam. Vsa umetnost je pad slej ko prej v tem, da neki obliki, ki jo utimo, vdah-
nemo vsebino, ki jo premoremo.

I. SPLOSNI VIDIKI
1. AHIL LOVI ZELVO: CLOVEK BI SE RAD DEFINIRAL
Ce sem se Ze nekako lotil osnovne opredelitve, moram takoj zapisati, da je

glavna zagata tovrstnih naprezanj v tem, da enoznaéne, linearno logi&ne opredelitve
&loveka ni. Te opredelitve po mojem mnenju niso niti moZne niti potrebne. Zaradi

99



DRUZBOSLOVJE

mreZe, ne glede na to, kaj pal v resnici je.

Samozavedajoée bitje se pravzaprav znajde v podobni zagati, v kakr$no je padel
Jahve pred Mojzesom, ko ga je le-ta vprafal, kdo je oziroma kako naj ga imenuje, in
mu je bog odgovoril: "Jaz sem, ki sem."!

Zelo zvit odgovor, ni kaj; zato pa pove praktiéno vse o teZavah (samo)ozna-
Zevanja in (samo)poimenovanja. Nih&e o samemu sebi v bistvu ne ve in, kar je e
huje, ne more re¢i nié ve& kot: "Jaz sem, ker sem, in jaz sem tisti, ki sem." In kar velja
za vsakega konkretnega posameznika, velja za vso Elovestvo. Temu lahko re€emo tudi
past Godelovega teorema.

Od Aristotela naprej je postavljanje definicij zgolj tehni&ni postopek: najprej
pois¢emo okvir opredelitve (rod), potem pa izbrskamo ¥e bistveno razliko, ki vrsto
lo&i od rodu. Problem samoopredelitve pa je v tem, da ni mogo&e vzpostaviti znan-
stvenega stali$&a brez zanikanja in "povzdiga" (torej transcendiranja) lastne pozicije.

lovek je po eni strani abstrakten pojem, po drugi strani pa otipljiva stvar.
Znanost s "pozitivnim" na$tevanjem dejstev in z gradnjo povezav med njimi nikoli ne
more zakrpati pojma - sam pojem je pa¢ dan "intuitivno". Ker je &lovek objekt in sub-
jekt (antropoloske) vedoZeljnosti, znanost o ¢loveku ne more napredovati brez meta-
znanstvenih korekeij, kljuno vpradanje pa je, koliko je meta-znanost sploh fe znanost,
saj najvetkrat zaplava v deroe vode filozofije, ali pa se lahko zane (Wittgensteinovi
namigi) utapljati celo v tolmunih misticizma.

Ce nam je %e kakorkoli uspevala opredelitev rodu (konec koncev je znanost
vendarle pricapljala do definicij "homo sapiens"), pa nam "differentia specifica" ¥e
zmeraj povzroda resne teZave ("sapiens", "faber", ali kaj drugega - morda "govo-
rilo"?), saj je emocionalno tako vpeta v pozicije lastnih kultur, da noben znanstvenik
ne more pridarati "objektivne" opredelitve. Za vsemi opredelitvami se slej ko prej
skrivata antropocentrizem in kulturocentrizem.

Priznati moram, da so me vpradanja opredelitve &loveka posteno vznemirjala
odkar pomnim, saj sem bil - na temo u&lovetenja - deleZen tolikih abotnosti in
neslanosti (vulgarizacija evolucijske teorije s pomo&jo zakonov preproste pameti je
ravno tako ble¥&e& nesmisel kot sedem dni geneze), da se me je oprijela prav postena
skepsa glede vrednosti doneskov razuma.

2. SAMOZAVEDANIJE JE TEMELJNI PARADOKS CLOVEKA - PADEC V
ALICINO CUDEZNO DEZELO

Clovek Zivi vsaj v dveh svetovih hkrati: v snovnem svetu mehani&ne kavzalnosti
in v svetu predstav, kjer "vsakdanja" kavzalnost velja samo na pol. Ce ho&emo
opazovati v obeh svetovih hkrati z enim samim "pogledom" (torej metodo), si Zelimo
isto kot stati v vodi in si ne zmo¢iti nog.

Samozavedanje je idealen rekurzivni krog: ti, ki opazujeS, opazuje¥ samega
sebe, kako se opazuje¥, in tako naprej v kroZnem plesu ad infinitum. "Mislim, torej
sem", oziroma: "Sem", kaZe na to, da je v samorefleksiji subjekt hkrati objekt, istofas-
no pa tudi nekaj drugega, razliénega od objekta. Clovek je hkrati "nekaj" in "nekaj
drugega”.

Skozi subjekt kot toko, ki omogo&a razpravo, se pretaka nek svet, ki ga ime-
nujemo vsakdanja resni&nost, v &lovekov notranji svet, duhovne dejanskosti, ali kot je

1 Druga Mojzesova knjiga (3,13-3,15). Sveto pismo starc in nove zaveze, Ekumecnska izdaja,
Svetopisemsko druitvo Beograd (tisk in vezava CGP Delo, Ljubljana), 1981, 5. 64-65.

100



DRUZBOSLOVJE

zapisal Wittgenstein:

"Subjekt ne pripada svetu, ampak je meja sveta."?

NaZa radovednost se giblje v dveh povsem nasprotnih smereh (vektorjih): v
smeri mikro in makrokozmosa. Mejna totka med "svetom zunaj" in "svetom znotraj"
je &lovesko bitje, ¢ bolj to€no: njegova zavest o sebi na nek naéin "obkroza" to
prazno to&ko "pretakanja" (¢lovesko bitje in njegova zavest seveda nikakor ni eno in
isto). Mejne totke pa seveda povzrotajo tezave: so praktiéno nedolo&ljive oziroma
dologljive v doloZenih limitah. V tem smislu ima pojem "&loveka" kot osnovni pojem
veliko skupnega z ostalimi osnovnimi pojmi (trenutek, totka, prostor, &as, ...). Dodatni
problem &loveka pa je v njegovi konkretni materialnosti.

Naj sklenem: v bistvu Zelim zapisati, da je v na¥em miselnem svetu samo-
refleksija moZna 3ele na nivoju, kjer se na%a misel odpove realnemu bitju in konstruira
modele - to je temeljni razcep mifljenja, ki povrZe dve temeljni dejavnosti racionalne
analize: filozofijo in znanost. Se pred racionalnim modeliranjem sveta imamo seveda
e mitoloke, religiozne in mistiéne razlage sveta in &loveka, toda v tem kontekstu (3¢)
niso relevantne.

NedoloZenost antropologije se torej zane pri osnovi, kajti &loveka je mol
smatrati kot bitje po sebi in bitje za sebe. V vsakem primeru pa vidimo zaokroZeno
celoto, Eetudi ji naprtimo poljubno razlo&evalno znagilnost ("bitje kulture", "druZbeno
bitje", "individuum", ...).

Najprej zapifem, da me zanima znanost o &loveku, potem pa sem prisiljen
govoriti o ljudeh. Iz lastnih izkuZenj $e kar dobro vemo, da "jaz" ni isto kot "mi".
Takoj ko pa zagnemo govoriti o kulturi ali o druzbi (ljudeh), se nam (sicer abstraktni,
a vendarle) &lovek izmuzne iz rok. Logi¢na teZava obravnave ljudi: to, kar velja za
vse, pa¢ ne more veljati prav za vsakogar.

Ni treba posebej poudarjati, da je posameznik s svojim rojstvom naklju&no pah-
njen v svet. BioloZko in generi¢no bistvo (mu) je ravno tako arbitrarno dolo&eno kot
druzba/kultura,® v kateri se bo znafel. Ko se posameznik zave lastne generine
podobe, predvsem pa druZbe/kulture, v kateri se je "u&lovetil", je za njegovo svo-
bodno oblikovanje %e prepozno, saj je %e del nekega "organizma". Ceprav mi bio-
logisti¢na simplificiranja niso preve¢ pri srcu (sociobiologijo pa preslabo poznam),
moram poudariti, da je druzba/kultura &loveku dana na enak naéin kot bioloki fundus
- druzba/kultura se posamezniku kaZe kot nekak#no "naravno" biolo¥ko dejstvo.

Samoopredelitev oziroma identifikacija je v praktiéno vseh jezikih podvrZzena
zanimivi dvoumnosti, ki orisuje ambivalentnost samoidentifikacije: razlo€evanju in
povezovanju z emocionalnim nabojem. Pomen besede "Elovek" skriva dve kom-
ponenti: identifikacijsko (razlo&evalno) in moralno (humanost - povezovalno).*

Obe identifikacijski dejanji se $irita vzajemno in akumulirata izjemno mog.

Pri tem pa gustvenih barvil niso odreSeni niti "objektivni" znanstveniki. Pozicija
etnologov (in antropologov), ki razmi$ljajo v miselnem horizontu svoje vede, je
etnocentrina: ta pozicija ne more biti lofena od njihove lastne samoopredelitve,
Zetudi je ¥e tako dobro skrita za kulisami znanstvene objektivnosti. Kulturni krog, ki
mu pripadajo znanstveniki, sega najmanj do &asov stare Gréije: trdijo, da se je antro-
polo¥ka znanost (in znanost nasploh) pricmerila na svet v okolici Olimpa, seveda pa

2  Ludwig Wittgenstein, Logitno filozofski traktat, Mladinska knjiga, Ljubljana, 1976, (teza 5.632), 5. 133.

3 Ta pomenski sklop uporabljam kot sinonim za skupnost. Sam pojem druZbe je namred dobil pomenske
odtenke politidnega organizma ali proizvodno usmerjene tehnolodko razvite skupnosti, izraz kultura pa
ima #e dirde pomensko polje: poleg uglajenosti bontona oznatuje #¢ predvsem umetnidke dejavnosti, v
manj¥i meri pa tudi nadin Zivljenja (jaz ga uporabljam v najliriem smishu).

4 Roy Wagner, The Invention of Culture, The University of Chicago Press, Chicago, 1981, 5. 134.

101



DRUZBOSLOVJE

ne pozabijo tudi dodati, da je bila §e dolgo potem zamotana v filozofske plenice.

Neodvisno od razvoja (zahodne) znanosti, pa je bilo zanimanje &loveka zase
zmeraj prisotno. 1z zomega kota "domorodcev" ("native point of view") samih se je to
zanimanje ponavadi izcimilo v mitolo¥ko (samo)poimenovanje svojega rodu. Prav
vsaka kozmologija mora v svoji kloaki prenaZati tudi odgovor na vpra3anje "&loveka".
Samoidentifikacija je en od temeljnih kamnov vsakega miselnega sveta. Vsako eti¢no
ali religiozno razmisljanje je v bistvu antropolosko. Na vprasanje, "Kdo sem?", ki ga
¢utijo kot "Kdo smo?", ljudje odgovarjajo z zgodbicami, ki odgovarjajo, "od kod da
so". Enako se godi z vsemi predznanstvenimi, zgodovinsko usmerjenimi napori same
antropolo$ke misli. (Samo)poimenovanje je salomonska refitev, vendar tavtoloska. To
se drZi tudi znanstvenih opredelitev. Znanstveniki druZbe/kulture klasificirajo, s tem
razloujejo med seboj in napravijo nek red, Elovek pa postane esencialno druzbeno
bitje. Da je &lovek druZzbeno bitje (vsaj v nekem smislu), je tako samo po sebi umevno
in ni kulture, ki &loveka ne bi definirala "druZbeno" (skozi lastno kulturo), znan-
stveniki s svojo opredelitvijo nek pojav samo poimenujejo: abstrahirajo in ga pre-
nesejo iz realnega sveta v idealni® svet, ki bi naj bil "zunanjemu" svetu izomorfen,
vendar temu ni tako. Pri prenosu se namre¢ zmeraj nekaj izgubi, doda ali spremeni.
Tudi znanstveniku se konkretna skupnost sprevrze v abstraktno druZzbo po principu
delov:nja totemskega operatorja, kakrinega je skiciral Claude Lévi-Strauss v Divji
misli.

Zivljenja ni mogo&e uokviriti v sliko in zamrzniti - niti posneti na film. Vsako
oznadevanje, ki zadeva bivanje samo, 3¢ bolj pa Zivljenje kot medij bivanja, nujno
lebdi med jasnim in nejasnim. Lebdeéi oznalevalci znanosti ne prili¢ijo, njihova
udvrstitev pa zmeraj pokaZe kve&jemu eno stran.

TeZava etnologije in antropologije kot znanosti je v tem, da v bistvu lahko
gledata le iz &lovekovega notranjega sveta na zunanji, pojavni svet skozi "camero
obscuro” subjekta in narobe, nikakor pa ne moreta &lovekovega notranjega sveta opa-
zovati "od znotraj" (s &imer se trudi npr. psihologija) ali zunanjega sveta od zunaj
(recimo fiziologija). Zaobse&i morata namre¢ oba svetova in se ne moreta odrei
"drse&im" oznaZevalcem.

In kako naj se sploh lotimo bistvene razlike, ki naj bi &loveka lo&evala od ostalih
bitij primatskega rodu? Ce bi &loveka Ze sploh bilo mogo&e definirati, potem ne kaze,
da bi nam zares kaj prida pomagalo iskanje kljuéne specifiéne diference: med Zival-
skostjo kot sorodnim faktorjem in razumskostjo kot "razloZevalnim" lahko opazujemo
igro pejorativizacije prvega in prepovelitevanja drugega. Se posebej razum nam
prinaZa vse preve¢ mrzlih tufev iztreznitev in razodaranj ob njegovi inherentni nedo-
relenosti. Se manj oprijemljivo je delo kot enkratna, neponovljiva in izvrstna spe-
cifika &lovetkega bitja, ki pravzaprav vodi zgolj na kalvarijo "Arbeit macht frei"
nebes. ZdruZitev razuma in dela v zavestnem delovanju pa se kaZe le kot magi&na
formula, ki jo je treba le v nedogled ponavljati, da bi pokazala so&ne rezultate.

Vsakr$en kulturni odziv na prepad med &lovekom in svetom (zagresi ga seveda
&lovek in ne svet) se kaZe kot obdudovanje v razbitem ali deformiranem ogledalu,
skupna slika pa ponuja zgolj najbolj preproste odgovore na vpradanja, s katerimi se
"homo sapiens" soota: "Clovedek, vsega tega, in Se veliko ve&, nisi napravil zaradi
nidesar drugega, kot zavoljo svoje biologke Zibkosti in nemogi ter zaradi svoje fatalne

S Ideelni svet jo v tem smishu miselni, "idejni svet”, ki so materializira v ¥vljenju ljudi na podlagi
kakrinekoli imaginacije. Toda zavest in misli niso nikoli lodene od "delovanja” instinktov, intuicije in
podobnih "animalnih” preZitkov. Problem (in smisel etnologije) je v tem, da se ta ideelni svet na nek
nadin "vraZa" v "pojavni” svet skozi delovanje ljudi: komunikacijo, prakso...

6 Claude Lévi-Strauss, Divlja misao, Nolit, Beograd, 1979, s. 206.

102



DRUZBOSLOVJE

bioloke nemo&i."’

Cesarjevo obla&ilo zaslepljenosti, ki mu reemo "kultura”, je na nek nadin kve&-
jemu nekak¥na duSevna blodnja bitij, ki se Se kako zavedajo svoje "biolo¥ke" nidevosti
in psihi&énih zagat, ki izvirajo iz absurdnega poloZaja, v katerega so pahnjena, ko se
kljub temu, da sicer vedo, da bi lahko vsaj nekaj vedela, zavedajo tudi neprijetnega
dejstva, da ne morejo ni¥esar spremeniti, saj vsako spoznanje pride "prepozno”. Vse,
kar vedo, vedo "za nazaj", oziroma: vse, kar vedo, "so Ze vedela", a se vseeno veno-
mer "u&ijo". Smo ve&ni ujetniki neverjetne zmesnjave samozavedanja!

Povsem res je, da &lovek dela, misli in se smeje. In ¥e kaj. Res pa je tudi, da
nimamo in ne moremo imeti nobene "prave" izku¥nje o notranjem svetu kateregakoli
drugega Zivega bitja - izkustvo se ustavi na vratih naSega notranjega sveta. In le ta
nam odgovarja na vpra$anja o pojavih, kot so misli, delo ali smeh. Vse, kar je mogo&e
opazovati, so sledovi nalega konkretnega bivanja, artefakti, ki jih na¥ notranji svet
pusti za seboj v dejanskem, stvarnem, materialnem, pojavnem svetu.

Cisto logi&no pa je, da bi o sebi pravzaprav lahko kaj (bistveno) ve "povedali"
Eele takrat, ko bi se lahko primerjali z drugimi "sorodnimi bitji" - menda pa ja nismo
povsem sami v vesolju?!

3. POGLED V KALEIDOSKOP ALICINEGA SVETA - NEKAJ TEMELJNIH
POJIMOV

Notranji svet &loveka je za antropologijo kljuénega pomena, saj je edina moZna
sfera razumevanja &loveka, kajti "tam nekje" se skrivajo vzroki njegove vsakdanje
dejavnosti.

Clovekov notranji svet je urejen, saj se za to skrpano urejenostjo skriva globok,
prvinski strah pred (popolnim) neredom, ki je enak smrti. O redu govorim zato, ker se
zunanji svet prek najrazli¢nejdih idejnih operatorjev v nepretrganem procesu spre-
minja (pretaka) v urejen &lovekov (notranji) ideelni svet. Vse skupnosti (in posa-
mezniki kot njihovi nosilci) ustvarijo notranji svet kot koherentno celoto, v katero po-
tem brez resnejiih teZav neprestano umes&ajo nove elemente (isti proces "ponotran-
jenja" velja na nekem drugem nivoju tudi za znanost). Zato pa so dogodki, ki jih ni
mogo&e "gladko" preslikati v kohorentno celoto notranjega sveta, ponavadi radikalni
Soki in povzrofajo stalne "motnje", ki se - kadar gre za stvar kulture in politike - po-
navadi izte¢ejo v krvave plese.

Kakorkoli: "Za razliko od svojega Zivalskega prednika, deluje &lovek v uni-
verzumu, ki ga je on sam odkril in ga napravil sebi razumljivega kot celoto, razu-
mljivega ne le za zavest, ampak tudi za samozavedanje in refleksivno misel."®

Celovita, koherentna slika sveta skriva izredno pomembno resnico o Zivljenju
oz. (samo)zavedanju kot boju proti entropiji.

3.1. Entropija

Po entropijskem zakonu se vsaka "urejenost" slej ko prej sprevrze v "nered",
medtem ko nasprotna pot ni nujna (in je zgolj izjemoma sploh moZna - ob velikih
energetskih izgubah). V fiziki je to 2. zakon termodinamike, ki govori, da v zaprtih
energetskih sistemih ne moremo ustaviti padanja koli¢ine energije, medtem ko v

7  Max Scheler, PoloZaj &ovjeka u kozmosu, Veselin Maslela/Svjctlost, Sarajevo, 1987, 5. 140,
8 A.L Hallowell, Kultura, litnost i drudtvo. Antropologija danas, Vuk Karad#i¢, Beograd, 1972, 5. 533.

103



DRUZBOSLOVJE

teoriji informatike radi primerjajo informacije z negativno entropijo. Pri prenosu
vsake informacije (sporo¢ila) pride nujno do popadenja - to bi lahko bil ekvivalent
fizikalnemu pojmu entropije. Stvar je mogoce prenesti tudi na druzbe.

Pravzaprav mi je osebno zelo pri srcu "zakon", ki nasprotuje vsakemu tota-
litarizmu, da namre& druZbena entropija povzrota, da ni mogoe nobene druzbe pov-
sem urediti ali je poljubno dolgo ohranjati na nekem nivoju ureditve. Predvsem na
"bizarne" obiéaje, institucije in podobne reéi, ki so ¢ kako "domati" etnologom in
antropologom, lahko gledamo tudi v lu€i ve&nega (proti entropinega) krpanja sim-
bolnega univerzuma skupnosti. KaZe, da so v resnici moZna le krpanja do skoraj
popolnih stanj urejenosti, kar nekaterim sicer povzrofa no&ne more, drugim pa ponuja
mimo spanje.

Zakon o neizogibnem povelevanju druzbenega "nereda" lahko "beremo” tudi kot
zakon, ki napeljuje posamezne druZbe/kulture (torej skupnosti) k temu, da za ohra-
nitev obstojefega stanja uporabljajo vedno ved energije in so prisiljene formirati
vedno bolj zapletene druzbene in kulturne institucije - tudi v skupnostih, ki jim je
zahodna znanost do nedavnega lepila oznako "primitivnih". Vsaka urejenost pa& zah-
teva za svoj aequilibrium doloeno koli€ino napora - druZbene energije, le "ener-
getski" nivoji, do katerih prihaja do relativnih ravnovesnih stanj, se med seboj raz-
likujejo.

Tudi na vsa Ziva bitja lahko gledamo kot na nekak3ne fizikalne entitete, ki se -
kot odprti sistemi - na vse mozne naéine borijo proti razpadu in s tem seveda nujno
tro¥ijo/manipulirajo z doloeno koli¢ino energije (ki pa ni tako velika, kot bi pri-
&akovali, kar je za biologe vendarle uganka - je pa& Ze ena od zvija¢ Zivljenja).

Z organicisti¥no metaforiéno konstrukcijo lahko stvar prenesemo tudi na druzbo
in &lovekov notranji miselni svet. Pojav, ki s prstom kaZe na entropijo, so stranski
u&inki, ki zmeraj znova 3irijo polje zaértanega, entropija pa se poigrava tudi pri
"spravljanju v red" doloZenih konceptualnih shem - v druZbi gre recimo za "nefunk-
cionalna" masila funkcionalnih institucij, ki "drZijo skupnost skupaj".

Miselne sheme so zna&ilen primer entropijske inverzije - v vsakdanjem Zivljenju
nam npr. povzrodajo teZave izjave tipa: "Za vse X velja y". Vzemimo na primer
izjavo: "Vsi ljudje govorijo." Ceprav se nam izjava na prvi pogled zdi o&itno resni¢na,
to ne bo povsem drZalo: gluhonemi, imbecili, nekateri zapriseZeni menihi (in e kdo)
namreé ne govorijo. Z dodatnim pojasnilom (ki zelo rado zaide v circulus vitiosis ali
zgodbo o jari kaéi in steklem polZu) smo se resni¢nemu stanju malce bolj priblizali,
vendar smo polnili vre€o brez dna: povedali namre¢ nismo niéesar mimo tega, &esar
ne bi vedeli Ze prej, le nekaj (miselne) energije smo porabili, da smo neko trditev
"spravili v red". Ljudje namre& v splofnem vendarle govorijo. 8e bolj jasno pa je to
"urejevanje" dejanskosti pri sprejemanju zakonov (saj poznamo znamenito sintagmo:
"zakon o spremembi in dopolnitvah zakona"). Druzbene institucije naj bi druzbo
ohranjale, a so (s stranskimi u&inki) prav te institucije generatorji sprememb, saj
naravna rast na dolo&enih totkah vedno znova presega "ureditveno moé&" teh institucij.
Gotovo se vsi dobro spomnimo znamenitega Marxovega stavka: "Na doloeni stopnji
svojega razvoja prihajajo materialne produktivne sile druzbe v nasprotje z obstoje€imi
produkcijskimi odnosi ali - in to je le pravni izraz za isto stvar - z lastninskimi odnosi,
v katerih so se doslej razvijale."?

Kaj sledi, vemo.

Clovek pa vseeno ustvarja podroja, znotraj katerih entropijski zakon nima

9  Karl Marx, Prispevek h kritiki politiéne ckonomije, Predgovor, MEID IV, Cankarjeva zalo¥ba, Ljubljana,
1979, 5. 105.

104



DRUZBOSLOVJE

nobenega smisla. Sahovska igra, na primer, je dogajanje, v katerem nered ni moZen,
ker so vse situacije na nek nadin predvidene. To pravzaprav velja za prostor vseh iger,
ki so morda tudi prav zaradi tega ljudem tako privla&ne.

Eden od temeljev &lovekovega bivanja je prav upiranje entropiji, ena od glavnih
&lovekovih dejavnosti je urejevanje (nereda) in osmisljanje nesmiselnega. 1z tega
izvira, te potrebe, &rpa zavest tok kohezivne sile. Antropologija bi lahko postala
porotilo z bojnih poljan pretepov med entropijo in utopijo.

3.2. Kako nas pojem entropije prek teZav enosmernega uma pripelje do naslednjega
pojma ...

V ludi tematizacije entropije vidimo tudi bistveno razliko med &lovekovim
notranjim svetom in svetom zunanje dejanskosti, ki ne pozna pravilnosti. Izredno
malo takih re&i je v dejanskem svetu, ki bi bile &isto geometrijskih oblik, v na3ih oeh
pa ne vidimo skorajda nifesar drugega, razen abstraktnih form, v katere odevamo
pojavno dejanskost. To je bil vir Platonovih razmisljanj o predhodnih formah, ki so
"%e v nas", v Zivljenju pa se jih moramo znova "spomniti", ker jih dusa ob vstopu v
telo "pozabi".

Antropologki %oli strukturalistiéne in komponentne analize sta se ¥e predobro
zavedali pomena urejenosti v &lovetkem (ideelnem) svetu - o tem pravi Edmund
Leach takole:

"Nam je v nafem okolju red potreben."

"Ta kontrast med &love¥ko kulturo in naravo je zelo vpadljiv. Vidna, divja
narava, je zme$njava krivulj; ne premore ravne &rte in vsebuje zelo malo pravilnih
oblik. Toda ukro&eni svet kulture, ki je &lovekova tvorba, je poln ravnih &rt,
pravokotnikov, trikotnikov etc."!0

Red je splofna znadilnost &loveskega miljenja, kar velja tako za razmi¥ljanje
najbolj "zaostalih" plemen, kot za "genialne" miselne sisteme (zahodnih) znan-
stvenikov in filozofov. Razumsko urejevanje sveta je zmeraj tesno povezano z emo-
cionalnimi (moralnimi) silami.!!

Roy Wagner pravi takole:

"Izhodi¥&e definicije &loveka je, da kontinuirano ustvarja svoje ideje in is&e
zunanje ekvivalente, ki jih ne le artikulira, ampak skozi proces tudi iznajdljivo
spreminja, dokler ti pomeni pogosto ne zaZivijo svojega Zivljenja in preseZejo svojega
avtorja. Clovek je Saman svojih pomenov."!

V svojem miselnem svetu &lovek razlotuje redi med seboj ali pa jih zdruZuje v
razrede. Z vsakim tovrstnim dejanjem, ki je v bistvu kreativno, hkrati ustvarja tudi
stranske uginke. Zapletov pri razlagah sveta namre¢ (brzkone) ne moremo dokon&no
razresiti zgolj z linearnimi znanstvenimi metodami.

Clovekovo delovanje v snovnem svetu je v najvedji meri posledica dogajanj v
ideelnem svetu. Cim bolj jasno nam je, da notranjost pripada predvsem sferi ure-
jenosti, tem bolj o&itno nam gre v nos neskon&na praznina &loveske dule, ki se, do
konca izpolnjena s silo, razceplja "navznoter" in "navzven" in po svoji sliki in priliki
neustavljivo urejuje tako svet kulture in narave. V kaosu tega, femur (sicer zgrefeno)
reSemo Zustva, je razum le orodje, ki ureja reti neskonéno (ne)urejene intuicije.

10 Edmund Leach, Kultura i komunikacija, Prosveta, Beograd, 1983, s. 75.

11 Kako to velja za znanost, sem prikazal v Elanku Znanost kot ideologija, Pot v novi srednji vek, tlakovana
» paradoksi razsvetljenskega uma?, v reviji Dialogi, Maribor, #t. 12/1992, 5. 59-66 in #t. 1/1993, 5. 49-57.

12 Roy Wagner,n.d., s. 34.

105



DRUZBOSLOVJE

Razum ne more nikdar do konca (brez preostanka) pojasniti &loveike notranjosti,
ravno tako kot ne morejo Peanovi aksiomi omogo€iti operacije deljenja v mnoZici
stevil, ki jih izpeljemo iz njih.

Singulama to&ka razuma je verovanje: tudi v znanosti nimamo nobenega
drugega razloga gotovosti, razen vere v to, da razum zmore pojasniti dolofene pojave.
Pravzaprav nimamo nobenega pozitivnega dokaza za resninost katerekoli misli,
kateregakoli sklepa, ki se nana%a na snovno dejanskost, razen vere, da obstajajo
naravni zakoni, po katerih "vse teée".

Zelo nevarna se mi zdi delitev &lovetke misli na racionalno in iracionalno plat,
kajti na iracionalno gledamo kot na nekaj patolotkega. Racionalno je kve&jemu ena od
oblik iracionalnega. Konec koncev vemo, da je razum povsem brez moéi, kadar ga ne
hrani "srce”. Cloveku preprosto ni mogo&e zlesti pod koZo in observirati njegovega
verovanja: v&asih je to, kar misli, tudi to, kar po&ne, v sploinem pa pa¢ ni tako.

Velina &lovekovih psihiénih zna&ilnosti nastopa v ambivalentnih parih. Gre za
ples nasprotij, ki v svojem vrtoglavem accelerandu izgubljajo vsako moZnost
linearnega opisa. Dialektika, ki temelji na teh dejstvih (projiciranih v zgodovinska
valovanja), mi ni dovolj "doma&a", da bi si mogel z njo pomagati, zato si bom
pomagal s konceptom (pojmom) povratne zveze.

3.3. Povratna zveza ali "feedback"

V abstraktnejfem Zargonu bi lahko rekli, da gre pri povratni zvezi za iskanje
ravnovesnega stanja nekega odprtega sistema na podlagi vzajemnega delovanja dveh
sredstev, ki se "sre€ata" (ali tr&ita skupaj) v neki skupni "energetsko" delujoéi to&ki in
se med seboj vzajemno poveZeta, Eeprav sta si v nasprotju, vendar tako, da v bistvu
drug drugemu omogoéata delovanje. Ker je za "delovanje" povratne zveze kljuénega
pomena energetski vir skupnega sistema, je za obravnavo &lovekih skupnosti (druzb
in kultur) ta princip opazovanja e kako prirogen.

S povratno zvezo je mogode elegantno prikazati delovanje klasi¢énih antro-
pologkih dihotomij, na primer posameznik-druzba ali inventivnost-konvencionalnost.
Oba pola dihotomij v povratnih zvezah uspe¥no razrefujeta probleme obstoja
druzbe/kulture. Razrefitev napetosti daje v povratni zvezi nekakSen videz mirovanja,
ravnovesnega stanja: druzba vsekakor mora poskrbeti, da (v njej) preZivi vsaj ve&ina
posameznikov, posamezniki pa v povrafilo prispevajo svojo kreativnost za obstoj
skupnosti. Zvija&a povratne zveze je v tem, da je doseZeno relativno ravnovesje pogoj
preZivetja tako posameznikov kot skupnosti.

Posameznik samega sebe udejanja skozi druzbo, kar mu daje pogosto ob&utek
blaZenega zadovoljstva. Emocionalna vez, ki se razvije iz tega ob&utka, je cilj zvijade
tlovetke biolotke prilagoditve: etnocentrizem, patriotska &ustva in sorodne vzne-
senosti so naravni pojav, so vendarle en od virov preZivetja posameznih skupnosti kot
celot. Po drugi strani posameznik s svojimi iznajdbami in "svobodo" obstojefo
skupnost tudi "rui”, toda neizbeZna zvijaa narave vendarle spelje vodo na svoj mlin.
Tudi posameznikova druZzbeno "destruktivna" dejanja se konajo z vzpostavljanjem
novega ravnovesnega stanja, prilagojenega "novim okoli$¢inam".

Tudi koncepcijo interakcije med inventivnostjo in konvencionalnostjo je mogo&e
tematizirati s pomoé&jo konceptualnega orodja povratne zveze. Vsaka druZba/kultura
ima svoj vrednostni sistem in predvsem svoj lastni svet izkufenj, ki tvorita nekak3en
horizont pri¢akovanj. V tem horizontu najdemo dejstva, ki so Ze vklju&ena v konkretni
miselni svet, pri¢akovanja pa so moZnosti, ki jih miselni svet konkretne skupnosti Ze
lahko sprejme brez resnih posledic. Ko se pojavi novo, zares nepri¢akovano dejstvo,

106



DRUZBOSLOVJE

ki ga v obstojei horizont pri¥akovanj ni mogo&e vpeti, se mora horizont "predreti" in
raz¥iriti (le redki "dogodki" lahko pri tem skupnost povsem uniéijo - etnocid, recimo).
Ceprav se skupnost na vsak izziv odzove kreativno, imamo navado lofevati med
"notranjimi" in z difuzijo prine¥enimi inovacijami.

Z vdorom "tujka" v horizont prifakovanj se spremenijo medsebojne povezave
vseh posameznih elementov (Zetudi de facto vefinoma ostanejo enake). Inovacije se v
splofnem manifestirajo v pojavni sferi &lovetkega bivanja, tako da so z njimi soo&eni
praktiéno vsi posamezniki, s tem pa je treba te spremembe ponovno zadovoljivo
razloZiti. Novi miti ali kakr¥nekoli razlage novega stanja povratno vplivajo na miselni
svet oziroma horizont pritakovanj (ki se ga seveda ne zaveda vsak ali celo katerikoli
posameznik v neki skupnosti, ampak ima nekak3no nadindividualno bitnost).

Ko povratna zveza vzpostavi novo ravnovesno stanje, ga tudi vzdrZuje, tako da
lahko ob zakljutku delovanja povratne zveze govorimo o stabilni druZbi/kulturi, sama
povratna zveza pa stopi v ozadje. Vsaka sprememba horizonta pri¢akovanj ¥e ni
radikalna, saj druzbe/kulture svoje horizonte najvetkrat samo "krpajo". Povsem druga
zgodba pa izhaja iz radikalnih sprememb, ko "krpanje" ne zadostuje, ampak je
potrebna nova ureditev horizonta priakovanj v celoti.

Druzbe/kulture se torej spreminjajo zato, da bi "ostale iste", kar pa jim zaradi
delovanja entropije ne uspeva, zato postajajo vse kompleksneje. Entropijski zakon bi
se za druZbene procese lahko glasil: druZbe postajajo po naravni nujnosti vse
kompleksnej3e in jih ¢aka "smrt" zavoljo "neskon&ne" kompleksnosti.

107



