
3

P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A 
P O L J A  N A  S L O V E N S K E M 

V  O B D O B J U  P R V E 
J U G O S L A V I J E :  K A T O L I Š K A  I N 
M A R K S I S T I Č N A  P E R C E P C I J A 

A V T O R S K E  S V O B O D E 1

G a š p e r  M i t h a n s

Uvod

V Kraljevini Srbov, Hrvatov in Slovencev/Jugoslaviji je bila v obdo-
bju, ki ga zaznamujejo večje družbene spremembe, glavna skrb držav-
nih oblasti in institucij moči, kako obravnavati številne etnične, poli-
tične, kulturne, socialne in religiozne razlike, ki so delile konstitutivne 
narode in etnije. Integracija večjega dela slovenskega etničnega ozemlja 
v to novo državo, nastalo po prvi svetovni vojni, je tako zahtevala tudi 
prilagoditev na te spremembe.2 Zlasti so prišli do izraza gospodarske 
in politične krize, vprašanje nacionalne avtonomije v okviru jugoslo-
vanske države, vzpon avtoritarnih in radikalnih gibanj in izzivi moder-
nizacije. Posledice naraščajočih tenzij med vse bolj ekskluzivističnimi 
pogledi katoliškega tabora in marksistov in tudi pojemajoči vpliv li-
beralcev bodo predstavljeni na primeru kulturnega polja, natančneje 
književnosti oziroma književnih revij in filmografije. Namen članka je 
z analizo znanstvene literature, revij in delno tudi arhivskih virov razi-

1	  Članek je nastal v okviru raziskovalnega projekta J6-9353 Prepletanje med marksizmom in 
krščanstvom v Sloveniji, 1931–1991 in raziskovalnega programa P6-0272 Slovenija in Sredozemlje, 
ki ju sofinancira Javna agencija za raziskovalno dejavnost Republike Slovenije.
2	  Jože Pirjevec, Jugoslavija (Koper: Lipa, 1995).

https://doi.org/10.35469/poligrafi.2020.238 Poligrafi, št. 97/98, letn. 25, 2020, str. 3–28



po  l igra    f i

4

skati, kako se politični razdor med drugo svetovno vojno na kulturnem 
polju kaže že v 30. letih 20. stoletja, ne le med različnimi političnimi 
frakcijami, ampak tudi znotraj političnih taborov z vse večjim omeje-
vanjem avtorske in uredniške svobode. Pri tem ni šlo le za politizacijo 
in ideologizacijo predvsem literarnih krogov, ampak tudi za povečanje 
nacionalističnih interpretacij. Konflikti, ki se pojavijo, pa niso usmer-
jeni samo proti ideološkim nasprotnikom, ampak so obračunavanje in 
delitve prisotne tudi v lastnih vrstah, tako v liberalnem, marksističnem 
kot katoliškem taboru. Morda najizraziteje prav v zadnjem, kjer pri-
de med katoliško desnico in katoliško levico (tj. krščanskimi socialisti) 
do dokončnega preloma z izidom Kocbekove razprave Premišljevanje o 
Španiji, v t. i. krizo Doma in sveta pa so se vključili tudi širša javnost in 
mediji različnih političnih usmeritev. Posledično konflikt pomembno 
vpliva na odločitev o vključitvi krščanskih socialistov v Osvobodilno 
fronto, da se je del katoliškega tabora med drugo svetovno vojno boril 
na strani partizanov, drugi del pa na strani protikomunistov oziroma 
kolaborantov z okupacijskimi silami.

Kontekstualizacija slovenskega kulturnega polja (1918–1941)

Po Pierru Bourdieuju je proces modernizacije sprožil diferenciacijo 
med ekonomskim, religijskim, političnim, umetnostnim, literarnim in 
birokratskim poljem ter drugimi. Ta polja so vse bolj monopolizirale 
konkurenčne skupine, ki so v okviru polj razvile svoje oblike kapitala, 
da bi povečale svoje materialne in simbolne interese.3 Literarno in ume-
tniško polje – oziroma širše polje kulturne produkcije – »je polje sil kot 
tudi bojev, ki težijo bodisi k transformaciji bodisi k ohranitvi tega polja 
sil«.4 Literarno polje je »načelno obravnavano kot relativno avtonomen 
sistem, ki ga oblikujejo strukturna razmerja med različnimi avtorji in 

3	  Allan Scott, »We are the State. Pierre Bourdieu on the State and Political Field,« Rivista di 
Storia delle Idee 2, št. 1 (2013): 65, www.intrasformazione.com/index.php/intrasformazione/
article/download/67/pdf. 
4	  Pierre Bourdieu, The field of cultural production: Essays on Art and Literature (New York: 
Columbia University Press, 1993), 30.

http://www.intrasformazione.com/index.php/intrasformazione/article/download/67/pdf
http://www.intrasformazione.com/index.php/intrasformazione/article/download/67/pdf


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

5

drugimi akterji (založniki, lektorji, korektorji, prevajalci itn.)«.5 Ti de-
javniki v procesu boja za prepoznanje in prestiž oblikujejo specifične 
vrednote, kaj šteje za umetnost ter kaj določa kakovost avtorjev, ža-
nrov in del, ki pa se konstantno oblikujejo, ohranjajo in preoblikujejo. 
Osnova kulturne produkcije je temeljno nasprotje med umetnostjo in 
»komercializmom« (zlasti v kontekstu ocenjevanja vrednosti filma naj-
demo poimenovanje »industrija«). Polje umetnosti oziroma kulture se 
vzpostavi v nasprotju do širšega družbenega in ekonomskega sveta, kar 
Bourdieu poimenuje »protiekonomija«.6 Ta opozicija med umetnostjo 
in trgovino oziroma dobičkom pa strukturira tudi odnose med različni-
mi oblikami umetnosti znotraj polja kulturne produkcije. Ločimo tako 
lahko dve podpolji: »polje omejene produkcije« za »posvečeno« občin-
stvo in »polje masovne produkcije«, namenjeno širšim množicam, ki 
se pogosto interpretira tudi kot delitev med visoko elitistično in nizko 
množično kulturo, zlasti v primeru filma ter tudi med »kulturo« in »ne-
kulturo«. Poleg te ločnice med »ekonomijama« kulturnega polja obstaja 
tudi druge vrste opozicija znotraj polja omejene produkcije med eta-
bliranimi kulturniki in novinci, med »starejšo« in »mlajšo« generacijo, 
med kulturno ortodoksijo in herezijo.7 Predvsem medgeneracijski spori 
bodo natančneje analizirani v nadaljevanju.

Obravnavno literarno in širše kulturno polje v Dravski banovini je 
primer polja s šibko avtonomijo, kjer družbena razmerja, ki naj bi bila 
polju zunanja, odločilno vplivajo tudi na razmerja znotraj tega polja – 
posledično je v takem polju precej političnoideoloških in religioznih 
vplivov.8

Leta 1929, ko je bila uvedena šestojanuarska diktatura, so se sloven-
ski izobraženci še vedno delili na tri tradicionalne idejno-politične tabo-
re: katoliškega, liberalnega in marksističnega (vključno z njim pridru-

5	  Taja Kramberger, »Memorija in spomin: zgodovinska antropologija kanonizirane 
recepcije (študija primera revije Modra ptica. Bartol z Vidmarjem)« (doktorska 
disertacija, Univerza na Primorskem, 2009), 679, https://repozitorij.upr.si/IzpisGradiva.
php?id=12921&lang=slv&print=. 
6	  Bourdieu, The field of cultural production, 40, 82; Sherry B. Ortner, »Against Hollywood: 
American independent film as a critical cultural movement,« HAU: Journal of Ethnographic 
Theory 2, št. 2, (2012): 8, https://doi.org/10.14318/hau2.2.002.
7	  Bourdieu, The field of cultural production, 53; Ortner, »Against Hollywood,« 8.
8	  Kramberger, »Memorija in spomin,« 680.

https://repozitorij.upr.si/IzpisGradiva.php?id=12921&lang=slv&print=
https://repozitorij.upr.si/IzpisGradiva.php?id=12921&lang=slv&print=
https://doi.org/10.14318/hau2.2.002


po  l igra    f i

6

ženimi socialisti). Ločevala so jih predvsem politična vprašanja državne 
ureditve, parlamentarne demokracije, kulturnega boja, razrednega boja 
idr., ki so v 20. letih prejšnjega stoletja večinoma nadaljevanje kultur-
nega boja med liberalci in »klerikalci« iz 19. stoletja. Opazimo pa lahko 
tudi večje notranje spore. Intelektualci v liberalnem taboru so se že v pr-
vem desetletju obstoja Jugoslavije začeli razhajati v odnosu do narodne-
ga vprašanja in politične ureditve (centralizma in federalizma), katoliške 
izobražence pa so delili zlasti različni pogledi na demokracijo, prosti trg 
in politični pragmatizem. V zaostrenih notranjepolitičnih in tudi med-
narodnih razmerah se je v drugi polovici 30. let začela uveljavljati nova 
generacija slovenskih izobražencev, ki se je oblikovala v času politične in 
gospodarske krize. Predstavniki te generacije, ki jih zaznamujejo vse ožji 
intelektualni prostor in nestrpnosti, so delitve predhodnikov preobliko-
vali v pretežno nasproti si stoječa tabora, ki sta temeljila na negativnih 
opredelitvah. Eno stran je povezoval protikomunizem, drugo protifaši-
zem. Ob tem da so, kot opozarja Dolenc, nekateri pripadali tudi obema 
opcijama.9 Enako bipolarno delitev protikomunizem-protifašizem upo-
rabi Chappel za analizo katoliškega modernizma, kar dodatno kaže na 
eni strani idejni premik v širšem evropskem prostoru ter odziv na vzpon 
totalitarnih gibanj in režimov, hkrati pa pluralistični značaj političnega 
katolicizma,10 podobno pa bi pravzaprav lahko ugotovili tudi za druge 
politične opcije oziroma ideološke usmeritve.

V slovenski družbi tako v tistem času opažamo, da se delitve iz 
ideološko-civilizacijske ravni kulturnega boja premaknejo na pra-
gmatično-politično raven protifašizma in protikomunizma,11 ki je še 
kompleksnejša ob spreminjajočih se odnosih do slovenskega narodne-
ga vprašanja, vse bolj unitaristični politiki v Kraljevini Jugoslaviji in 
fašističnih ukrepih, ki so jih izkusili tudi Slovenci zahodno od ra-
palske meje.12 To prestrukturiranje bipolarnosti družbe z okrepitvijo 

9	  Ervin Dolenc, Med kulturo in politiko: kulturnopolitična razhajanja v Sloveniji med svetov-
nima vojnama (Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2010), 124–125.
10	  James Chappel, Catholic Modern: The Challenge of Totalitarianism and the Remaking of the 
Church (Cambridge, MA, London: Harvard University Press, 2018), 13.
11	  Dolenc, Med kulturo in politiko, 125.
12	  Jože Pirjevec, »Benito Mussolini in Slovenci,« Acta Histriae 24, št. 4 (2016): 722–728, 
https://zdjp.si/wp-content/uploads/2017/01/AH_24-2016-4_PIRJEVEC.pdf; Egon Pelikan, 
»Prepoved rabe slovenščine v Benečiji leta 1933 v luči novo odprtih Vatikanskih arhivov,« Acta 

https://zdjp.si/wp-content/uploads/2017/01/AH_24-2016-4_PIRJEVEC.pdf


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

7

skrajnejših opcij političnega spektra – nekakšno nadaljevanje kultur-
nih bojev – je povzročilo oženje intelektualnega prostora v politič-
nih gibanjih, kar je precej izobražencev odvračalo od neposrednega 
političnega udejstvovanja, »neodvisne intelektualce« in tudi zmerne 
politike (denimo katoliško sredino) pa sploh potisnilo na obrobje ozi-
roma v defenzivo. Vendar kljub temu obrobnemu položaju niso bili v 
manjšini. Ta proces se je v liberalnih krogih zaključil že v prvi polovici 
30. let, medtem ko je pri katolikih in marksistih potekal bolj ali manj 
vzporedno ter se zaradi sorodnih pogledov na slovenstvo in podobnih 
dilem glede krize demokracije v teh dveh političnih taborih še ni kon-
čal do zasedbe države leta 1941.13 Čeprav opažamo razkol med uradno 
vejo političnega katolicizma (tj. intransigentno katoliško desnico) in 
krščanskimi socialisti že leta 1937, se je proces radikalizacije nadaljeval 
tudi med vojno. 

Med marksisti je pluralističnemu načelu Ljudske fronte, ena ključ-
nih skupin katere je bila tudi Komunistična partija, sledila radikali-
zacija pogledov z naraščajočim ekskluzivizmom in medgeneracijskim 
konfliktom. Ta je bil značilen tudi za druge politične usmeritve in se je 
v marksističnih krogih pojavil v poznih 30. letih, še bolj pa med drugo 
svetovno vojno in po njej, ko je bila večina starejše generacije posta-
vljena na »stranski tir«, nekateri so bili celo obsojeni v t. i. dachauskih 
procesih.14 

V obdobju med svetovnima vojnama so bili Slovenci priznani kot 
eden od konstitutivnih narodov Kraljevine Srbov, Hrvatov in Sloven-
cev, čeprav v skladu z jugoslovansko unitaristično idejo nato degradi-
rani na raven enega od treh »plemen«,15 vendar so še vedno ohranili 

Histriae 26, št. 4 (2018): 1179–1182, https://doi.org/10.19233/AH.2018.50; Borut Klabjan, 
»Borders in Arms. Political Violence in the North-Eastern Adriatic after the Great War,« Acta 
Histriae 26, št. 4 (2018): 990–992, https://doi.org/10.19233/AH.2018.40.
13	  Dolenc, Med kulturo in politiko, 125.
14	  Bojan Godeša, »Slovenski izobraženci in leto 1945,« v Slovenija v letu 1945: zbornik refera-
tov, ur. Aleš Gabrič (Ljubljana: Zveza zgodovinskih društev, 1996), 49–50.
15	  Prim. Radmila Radić, »Religion in the multinational state: the case study of Yugosla-
via,« v Yugoslavism: Histories of a Failed idea, 1918–1922, ur. Dejan Djokić, 196–207 (London: 
Hurst&Company, 2003); Sabrina P. Ramet, The three Yugoslavias: state-building and legitima-
tion, 1918–2005 (Washington: Woodrow Wilson Center Press; Bloomington, Indianapolis: In-
diana University Press, 2006).

https://doi.org/10.19233/AH.2018.50
https://doi.org/10.19233/AH.2018.40


po  l igra    f i

8

precejšno mero avtonomije in zlasti jezikovnih pravic. To je bil tudi čas, 
ko se je slovensko literarno polje dokončno vzpostavilo in prosperiralo z 
ustanovitvijo več novih književnih revij in založb ter s tem tudi poveča-
njem novih književnikov in književnic različnih političnih provenienc. 
Kljub temu, kot trdi Taja Kramberger, pa glavni agensi niso izkoristili 
priložnosti, da bi literarno polje – in umetnost na splošno – oblikovali 
neodvisno od političnih interesov.16

Če je bila marksistična skupina v slovenskem delu kraljevine v ob-
dobju med vojnama številčno zanemarljiva – nenazadnje je bila od leta 
1920 Komunistična partija prepovedana –, je bil njihov angažma na 
kulturnem polju, zlasti v književnosti, izrazito močen. Nekateri naj-
vidnejši predstavniki ekspresionizma in predvsem socialnega realizma 
so bili aktivni komunisti ali intelektualci, ki so kot krščanski socialisti 
in člani krščansko socialnega gibanja najpogosteje podpirali Osvobo-
dilno fronto. Po mnenju Rupla, so bila leta prve Jugoslavije čas »refor-
macije« književnosti, ko so tudi prakticirajoči katoliki (v nasprotju z 
institucionalno distanciranimi verniki, ki pa se še vedno identificirajo 
kot pripadniki Katoliške cerkve) začeli ustvarjati kakovostno literaturo. 
Pred tem naj bi bila slovenska literatura predvsem domena »katoliške 
opozicije«.17 Še vedno pa je večina kanoniziranih katoliških avtorjev ti-
stega obdobja – tudi, vendar ne samo zato, ker je socialistični režim naj-
bolj »problematične« katoliške avtorje »izbrisal« – ali krščanskih demo-
kratov, tj. katoliške sredine, ali krščanskih socialistov. France Balantič, 
Ivan Hribovšek, Stanko Majcen, Vinko Beličič, Tine Debeljak, Mirko 
Javornik, Stanko Kociper, Ludvik Puš, Zorko Simčič, Janez Jalen, Narte 
Velikonja, Ciril Žebot in še nekateri drugi so bili v povojnih letih na se-
znamu prepovedane literature. Precej »nezaželenih« katoliških avtorjev 
se je uspelo uveljaviti pozneje in/ali med emigracijo.18 

16	  Kramberger, »Memorija in spomin,« 741–742.
17	  Dimitrij Rupel, »Katolicizem in slovensko leposlovje,« Teorija in praksa: revija za družbena 
vprašanja 23, št. 11 (1986): 1239–1244, https://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:doc-TKCI-
BEDU.
18	  Rozina Švent, »Narodna in univerzitetna knjižnica – ujetost med veljavno zakonodajo in 
narodnim poslanstvom,« v Cenzurirano: zgodovina cenzure na Slovenskem od 19. stoletja do danes, 
ur. Mateja Režek (Ljubljana: Nova revija, 2010), 250; France Pibernik, Jutro pozabljenih (Celje: 
Mohorjeva družba, 1991), 10; Aleš Gabrič, »Leto 1945 in slovenska kultura,« v Slovenija v letu 
1945: zbornik referatov, ur. Aleš Gabrič (Ljubljana: Zveza zgodovinskih društev, 1996), 166.

https://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:doc-TKCIBEDU
https://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:doc-TKCIBEDU


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

9

Vprašanje avtorske svobode in                                                         
politične implikacije/razdori/spori

Veliko kulturnih in literarnih revij je bilo ideološko opredeljenih in 
tako medij, ki je »iz ozadja« pomembno vplival na diferenciacijo poli-
tičnih gibanj, še bolj kot med različnimi političnimi opcijami v lastnih 
vrstah. Politično obarvane revije so tako objavljale najpogosteje kritične 
recenzije del avtorjev drugega političnega prepričanja ali pa dela igno-
rirala. Na primer, pogosto sta se avtorjem očitali »ideološka tendenci-
oznost« in slogovna nedovršenost,19 nekateri kritiki pa niso navajali le 
šibkih, nevsebinskih ali popolnoma neutemeljenih argumentov, ampak 
so bili tudi na meji žaljivosti.20 Glavni razdori na kulturni in zlasti lite-
rarni sceni v vseh treh glavnih političnih taborih pa so bili povezani z 
omejevanjem avtorjeve svobode izražanja.21

Neposredno to opiše Stanko Leben: »V Sloveniji, ki ne pozna ne 
enega svobodnega dnevnika, ki bi vse, kar se pri nas dogaja, motril in 
ocenjeval le z zrelišča našega narodnega kolektiva, je kaj lahko mogoče, 
da dnevno časopisje zagrizeno zamolči vsako publikacijo, ki ni tako 
ali drugače strankarsko opredeljena in pobarvana. Pri nas morajo biti 
namreč strankarsko opredeljeni ne samo ljudje, marveč tudi vse, kar se 
piše in tiska. Da slovenski, četudi še tako pošteni in v svojem znanju ve-
stni, a ‘bivši’ stranki neudinjani ljudje ne pridejo do besede in vpliva, je 
poskrbljeno s preznanimi in pri nas do viška pretiranimi metodami, ki 

19	  Na primer kritika Kreftovega dela v »katoliškem« Času: »Vsa ta globlja tragika ljudi in 
njihove usode se zgubi, ozirom a je sploh ni. Na odru bo delo imelo brez dvom a večji učinek, a 
bo ostalo za marsikoga kljub temu v marsičem — prazno. Tu in tam prehaja pisatelj v neokusno 
banalnost, kar se čuti zlasti v 4. dejanju. Precejšnje pomanjkanje umetniškega okusa dokazuje 
tudi jezik, ki ponekod prehaja v vsakdanje oblike pogovora ljudi s periferije.« (J. Dolenc, »Oce-
ne: Bratko Kreft, Velika puntarija,« Čas 32, 9–10 (1938): 323).
20	  Ločnik o Ušeničnikovih kritikah marksistične književnosti v Književnosti: »Toda preveč 
bi terjal, če bi pri idealističnem znanstveniku terjal, naj razume, da je dialektični materializem 
obsežnejši materializem nego historični materializem, ki je samo poseben del — del celote — 
dialektičnega materializma; saj vendar vidimo, da idealistični kritiki ne samo niso več zmožni 
misliti niti po svoji omejeni in okorni metafizični logiki (ki odgovarja na vsa vprašanja z ‘da, da’ 
in ‘ne, ne’, kakor pravi Engels), temveč celo čitati ne znajo več. Tudi to je nov ‘uspeh’ idealis-
tične znanosti in idealistične vzgoje, ki vodi naravnost v analfabetizem.« (A. Ločnik, »Katoliški 
strokovnjak za marksizem – A. U. (= ALEŠ UŠENIČNIK),« Književnost 3, št. 5–6 (1933): 
211).
21	  Prim. Kramberger, »Memorija in spomin,« 742–744. 



po  l igra    f i

10

smo jih v vsej njihovi ogabni in cinični goloti imeli priliko spoznati in 
preskusiti še pred nedavnim. Da se slovenski knjigi, ki po svoji vsebini 
in po svojih smotrih ni udinjana temu ali onemu ‘bivšemu’ političnemu 
taboru, zagradi pot do slovenskega človeka, skrbi vzorno naše dnevno 
časopisje; še vedno se namreč nismo povzpeli tako visoko, da bi imeli 
dnevnik, ki bi mu bil mar le prospeh slovenskega življenja ne glede na 
stranko ali svetovni nazor. Zato se je pri nas zgodilo, da so vsi dnevniki 
trdovratno molčali o novi založbi [Modri ptici, op. avtorja], ki je prva 
pri nas pokrenila sistematično prevodno akcijo, vse dotlej, dokler ni 
bila tako močna in splošno priznana, da je tudi naša dnevnika nista 
mogla več zamolčati.«22

Slovenski liberalci so bili že nekaj časa v idejni krizi, saj so se v svo-
jem političnem pragmatizmu postavili na stran jugoslovanskega poeno-
tenja tudi za ceno »spontane« asimilacije s srbohrvaško večino, kar pa je 
izzvalo nasprotovanje tudi v njihovih krogih.23 Burno diskusijo je spro-
žil Josip Vidmar leta 1932 z objavo knjige Kulturni problem slovenstva, 
tej pa se je pridružil tudi Oton Župančič z objavo v osrednji liberalni 
kulturni reviji Ljubljanski zvon (1881–1941). Župančič je v precej ne-
primernem trenutku odprl pomembno, čeprav kontroverzno vprašanje 
definicije slovenstva in kakovosti književnosti. Trdil je, da je ameriški 
Slovenec Louis Adamič,24 čeprav ni več obvladal slovenskega jezika, v 
celoti ohranil svoj slovenski značaj, kar je bilo v nasprotju z večino per-
cepcij slovenske identitete, ki močno temelji na jeziku in kulturi. Dalje 
je Župančič s kritičnim in nekoliko superiornim tonom trdil, da je ozko 
pojmovana definicija slovenstva, osredinjena na katolicizem, melanho-
lijo in določene umetniške ali politične angažmaje, egocentrična in ne-
uporabna.25 S tem pa je tudi poskušal argumentirati, da z izgubo jezika 

22	  Stanko Leben, »Nove knjige,« Sodobnost 1, št. 1 (1933): 41.
23	  Prim. Jurij Perovšek, O demokraciji in jugoslovanstvu: slovenski liberalizem v Kraljevini SHS/
Jugoslaviji (Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2013), 50–53, 195–198; Dolenc, Med 
kulturo in politiko, 106–108.
24	  Večina pregledov slovenske literature od 60. let naprej Louisa Adamiča uvršča med sloven-
ske književnike (Janja Serafin Žitnik, »The Relevance of Louis Adamic in the 21st Century,« 
Dve domovini 51 (2010): 9–10, https://doi.org/10.3986/dd.2020.1.01), kar pa ne velja za pred-
hodno obdobje.
25	  Oton Župančič, »Adamič in slovenstvo,« Ljubljanski zvon 52, št. 8 (1932), http://www.
dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-K93KZHFS; James K. Cox, Slovenia: Evolving Loyalties 

https://doi.org/10.3986/dd.2020.1.01
http://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-K93KZHFS
http://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-K93KZHFS


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

11

slovenska identiteta ne bi bila preveč okrnjena.26 Del članov uredništva 
revije se s člankom ni strinjal, vendar Tiskovna zadruga, ki je izdajala 
revijo, ni dovolila objaviti kritike prispevka, čeprav Župančič diskusiji 
ni nasprotoval. Zaradi tega je uredništvo odstopilo. Mlajša generacija 
publicistov – Ferdo Kozak, Stanko Leben, Josip Vidmar in Lojze Ude –, 
ki se ni strinjala z relativiziranjem pomembnosti slovenskega narodnega 
vprašanja, kot so to interpretirali, je svojo plat zgodbe objavila v brošuri 
Kriza ljubljanskega zvona. Nekdanji glavni urednik Ljubljanskega zvona 
Ferdo Kozak je poudaril, da je iz uredništva izstopil zaradi kršitve avtor-
ske svobode in da razlog za neobjavo kritike Župančičevega članka ni 
bilo to, da se je založniku zdelo neprimerno »napasti« čislanega literata, 
temveč da so se želeli izogniti mogočim političnim sporom z unitarnim 
režimom. Naslednje leto so začeli izdajati novo revijo Sodobnost, ki je 
objavljala tudi dela katoliških piscev, zlasti od sredine 30. let pa jo lahko 
uvrščamo med levičarske oziroma promarksistične revije.27

V okviru druge slovenske kulturne revije z daljšo tradicijo izhajanja 
Dom in svet (1888–1944) je med sodelavci podobno potekal spor, ki 
se je končal z nastankom nove revije Dejanje (1938–1941). T. i. kriza 
Doma in sveta, uveljavljene katoliške revije, pa precej presega uredni-
ški oziroma kulturniški krog, saj je pripeljala tudi do dokončne razde-
litve med slovensko katoliško desnico in katoliško levico. Okoliščine 
in posledice tega razdora so torej še precej kompleksnejše od primera 
Ljubljanskega zvona, buren pa je bil tudi odziv v javnosti in drugih ča-
sopisih, zato se jim je treba bolj posvetiti. 

Revija Dom in svet je sicer prešla že prejšnje krize, ko so uredniki, če 
so želeli vzpostaviti in nato ohranjati revijo na kakovostni ravni, odprto 
za novo generacijo in nove poglede, morali vzdržati pritisk in kritike iz-
dajatelja revije Katoliškega tiskovnega društva. To založbo (od leta 1933 
imenovana Jugoslovanska tiskarna) so vodili konservativni katoliški te-
ologi in laiki, pogosto tudi politično aktivni v Slovenski ljudski stranki. 
Vsaj posredno je imela (ali želela imeti) nadzor nad revijo tudi cerkvena 
hierarhija. Do večjega spora je prišlo že med prvo svetovno vojno, ko je 

(New York in London: Routledge, 2005), 37.
26	  Dolenc, Med kulturo in politiko, 108.
27	  Fran Albrecht, ur., Kriza Ljubljanskega zvona (Ljubljana: Kritika, 1932), 5–7.



po  l igra    f i

12

uredništvo za tri leta prevzel Izidor Cankar in oporekal konceptu »dru-
žinske« oziroma vzgojne revije ter tudi podrejenosti estetike religioznim 
ciljem, kar je zlasti zagovarjal Aleš Ušeničnik. Sledila je prva povojna 
kriza z medgeneracijskim sporom leta 1922, ki se je rešila z menjavo 
uredništva. Nova urednika France Stele in Fran Koblar sta več kot de-
setletje revijo vzdrževala tudi na visoki kakovostni ravni.28 T.  i. kriza 
Doma in sveta se je začela že decembra 1934 s člankom v glasilu Ka-
toliške akcije Straža v viharju, ki kritizira mladinsko katoliško gibanje 
(»križarje«), vidni člani katerega so bili sodelavci Doma in sveta, in pov-
zdiguje gorečnost »nove mladine« do domnevne zmedenosti, neenotno-
sti in zlaganosti duhovnih iskanj križarjev. Sledila je serija polemičnih 
razprav z obeh strani, v kateri so križarji »mladcem« očitali vodljivost 
in ozkoglednost. Sami so v sozvočju s personalisti religijo dojemali kot 
osebno izkušnjo in bili kritični do institucionalnih restriktivnih politik. 
Spor se je končal s prelomom, ki ga je je povzročil Edvard Kocbek z ob-
javo prispevka o španski državljanski vojni leta 1937. V sloviti razpravi 
Premišljevanje o Španiji je Kocbek želel preseči enostransko poročanje 
slovenskega katoliškega tiska (predvsem Slovenca) s prikazom, da sta za 
konflikt v Španiji odgovorni obe strani in s tem tudi za kruta dejanja. 
Poudaril je, da so razlogi za vojno predvsem socialni, kot je revščina.29 
Ob tem je jasno izkazal podporo protifašizmu in Ljudski fronti ter tudi 
razočaranje nad dejanji večine španske katoliške duhovščine: »Če pa je 
zares potrebno kak tabor posebej ošibati, potem je to fašistični tabor, ki 
se postavlja za branilca krščanstva, pa pri tem nekrščansko nastopa.«30 
Njegovi argumenti so se precej približali stališčem marksistične revije 
Svoboda.31

Izdajanje revije se je prekinilo za leto dni. Prav tako so bili po daljšem 
sporu z izdajateljem o avtorski svobodi in avtonomiji urednikov, ko je 
Katoliško tiskovno društvo (KTD) zahtevalo pravico do predhodnega 

28	  Dolenc, Med kulturo in politiko, 248–249.
29	  Marjan Dolgan, ur., Kriza revije »Dom in svet« leta 1937 (Ljubljana: ZRC SAZU, 2001), 
9–32; Ervin Dolenc, »Kocbek‘s Reflections on Spain: an introduction,« Slovene Studies 25 (2005): 
47–56, https://journals.lib.washington.edu/index.php/ssj/article/download/4261/3598; Peter 
Peršin Kovačič, »Kocbekovo Premišljevanje o Španiji,« Prispevki za novejšo zgodovino 56 (2016): 
70–77, https://ojs.inz.si/pnz/article/view/153; Dolenc, Med kulturo in politiko, 252–253.
30	  Edvard Kocbek, »Premišljevanje o Španiji,« Dom in svet 50, št. 1–2 (1937): 90.
31	  Prim. Svoboda 8, 5 (1936): 72–73. 

https://journals.lib.washington.edu/index.php/ssj/article/download/4261/3598
https://ojs.inz.si/pnz/article/view/153


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

13

branja vsakega prispevka (tj. cenzure), zamenjani uredniki.32 V spor so 
se vključili založniki in uredniki, duhovščina in laiki, bralci in avtorji, 
ki so mobilizirali različne revije in časopise za urejanje idejnih razhajanj. 
Odzivi v tisku katoliške desnice kažejo, da ni bilo razumevanja za to, 
zlasti odklonilni so bili prispevki glasil Katoliške akcije Straže v viharju 
in Mi mladi borci. Ta organizacija laikov za reevangelizacijo in katoliško 
prenovo družbe je po zaprtju številnih katoliških združenj v času libe-
ralne vlade v Dravski banovini (1931–1935) postala osrednja institucija 
katoliškega gibanja. Osnovni namen Katoliške akcije in njenih glasil je 
bil boj proti marksizmu in liberalizmu, vendar so bili njeni predstavniki 
morda celo uspešnejši pri obračunavanju s »šibkim členom« znotraj ka-
toliške skupnosti, ki so ga v skladu z mnenjem njihovih duhovnih vodij 
videli v določenih krogih katoliških izobražencev, katoliškem mladin-
skem gibanju in krščanskih socialistih, zbranih predvsem v okviru sin-
dikata Jugoslovanska strokovna zveza.33 Avtorji so se v revijah Straža v 
viharju34 in Mi mladi borci35 naravnost zgražali nad vsebino Kocbekove 
razprave, še bolj pa so jih razburili pozitivni odzivi opozicijskega tiska.36 
Liberalna časopisa Jutro in Slovenski narod ter takrat že promarksistična 
Sodobnost so namreč Kocbekov prispevek pohvalili.37 Dejstvo, da so te 
levičarske publikacije podprle Kocbeka – kar bi težko interpretirali kot 
iskren kompliment –, je osrednji katoliški tisk izrabil za dodatno raz-

32	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 9–47.
33	  Glej: Gašper Mithans, »The Slovenian Catholic right in relation to the totalitarian and 
authoritarian movements in the interwar period: the case of Slovenian Catholic Action,« Sü-
dost-Forschungen: internationale Zeitschrift für Geschichte, Kultur und Landeskunde Südosteuropas 
69/70 (2011): 128–151; Dolenc, Med kulturo in politiko, 250–251.
34	  »Ob petdesetletnici Doma in sveta,«  Straža v viharju 3, št. 25 (29. april 1937): 1; »Raz-
like v kulturno-političnih nazorih katoličanov,« Straža v viharju 3, št. 27 (13. maj 1937): 111; 
»Kriza besede II,« Straža v viharju 3, št. 28 (20. maj 1937): 114‒115; Straža v viharju 3, št. 29 
(27. maj 1937): 118; »Predavanje g. prof. Kocbeka,« Straža v viharju 4, št. 7 (18. november 
1937): 28.
35	  »Domu in svetu,« Mi mladi borci (Stanovski tednik za slovensko dijaštvo) 1, št. 33 (30. maj 
1937): 133‒134; »Nekatoliško pisanje,« Mi mladi borci (Stanovski tednik za slovensko dijaštvo) 
1, št. 34 (7. maj 1937): 137; »Odkod jemlje prof. Kocbek svoje ideje,2 Mi mladi borci 2, št. 11 
(26. november 1937): 42‒44.
36	  »Zanimiva spričevala E. Kocbeku‌,« Mi mladi borci 1, št. 43 (9. junij 1937): 174‒175.
37	  »Premišljevanje o Španiji,« Jutro 18, št. 98 (28. april 1937): 2; »Vzroki strašnega obračuna-
vanja v Španiji,« Slovenski narod 70, št. 96 (28. april 1937): 1; Igo Gruden, »Edvardu Kocbeku«, 
Sodobnost 5, št. 5 (1937): 231.



po  l igra    f i

14

vrednotenje vsebine razprave. Ko so se krščanskosocialistična Delavska 
pravica38 ter druge revije katoliške sredine in levice postavile na Koc-
bekovo stran, je to še prispevalo k sporu med frakcijami slovenskega 
političnega katolicizma. 

Na Kocbekovo razpravo in krizo revije se je odzval tudi vrh ljubljanske 
škofije, upokojeni knezoškof Anton Bonaventura Jeglič (1898–1930) in 
škof Gregorij Rožman (1930–1959). Škof Jeglič je pozdravil zahtevo 
Katoliškega tiskovnega društva za tako rekoč cenzuro prispevkov, saj 
je menil, da ima kot financer revije to pravico. Po srečanju z uredniki 
revije pa je kot kaže sprejel njihovo mnenje in cenzure ni več omenjal.39 
Bolj kritično je do Kocbekovega prispevka nastopil škof Rožman. Zlasti 
ga je zmotil uvodni del, v katerem Kocbek pravi: »Vse herezije in od-
padi so bili navadno očita dejanja, duhovno junaštvo prepričanih ljudi, 
ki se po svoji vesti odločajo za večjo in boljšo resnico /…/«40 Škof je 
menil, da je razprava v celoti zgrešena, da nasprotuje naukom Katoliške 
cerkve in da je med bralci vzbudila neupravičene sodbe in sovraštvo 
do Cerkve.41 Vendar Kocbek ni podal dogmatične sodbe heretikov niti 
nasprotoval Katoliški cerkvi. Po mnenju Peršin Kovačiča je Kocbek uve-
del sociološko tezo psihološke narave heretikov.42 Avtoriteta škofa se je 
uporabila za razvrednotenje Kocbekove predstavitve razmer v Španiji, 
da bi se preprečila resna diskusija o tamkajšnji krizi. 43 Predvsem pa so 
ignorirali vse argumente o tem, da se lahko slovenske politične razmere 
radikalizirajo podobno kot v Španiji. Slovenska katoliška desnica tudi 
ni sprejela trditve, da je osnovni razlog za špansko državljansko vojno 
socialen, saj je svojo vse bolj militantno politiko gradila na obrambi 
religije. 44

38	  Andrej Gosar, »Po usodni poti,« Delavska pravica 10, št. 30 (22. julij 1937): 1‒2.
39	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 327–330.
40	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 340. Ta del stavka je kot neskladen s katoliškim 
naukom obsodil tudi Ljubljanski škofijski list, 2. 8. 1937.
41	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 334–335; Ljubljanski škofijski list, 2. 8. 1937, 12; prim. 
Dolenc, »Kocbek‘s Reflections,« 55.
42	  Peršin Kovačič, »Kocbekovo Premišljevanje o Španiji,« 71; prim. Kriza revije »Dom in 
svet«, 340–341.
43	  Peršin Kovačič, »Kocbekovo Premišljevanje o Španiji,« 71.
44	  Prav tam.



P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

15

Koblar se tako spominja prejema škofovega sporočila: »Nato mi 
pove dr. Ehrlich, da ima sporočilo od škofa in da bi rad na samem z 
menoj govoril. Popoldne sem ga poklical. Pravi: škof mi je naročil in 
tudi dr. Pečjak ve, naj bi DS [Dom in svet, op. avtorja] letos izšel do 
kraja, naj bi morda na kak način, ali da prinese škofijskega lista sodbo 
ali da bi Kocbek kaj napisal, s čimer bi se KTD strinjalo ‒ stvar bi bila 
popravljena in nihče naj bi ničesar več ne pisal, tudi mi ne. Tedaj sem 
jih mu toliko povedal, da ni nič ugovarjal. Med drugim: ‘Stvar bi bila 
že davno urejena, ali bi je sploh ne bilo, če ne bi bilo Vas. Vi ste vsega 
krivi, Vi ste začeli sovraštvo proti DS, Vi ste vse ostrine še povečali, po-
vejte mi, zakaj?’ Nekoliko se je izgovarjal na Janežičeve članke [Žitomir 
Janežič, op. avtorja] toda ni mogel ničesar navesti v svojo obrambo.«45 
Ehrlich je sicer tudi domnevni avtor, gotovo pa vsaj pobudnik kritičnih 
prispevkov v Straži v viharju, naperjenih proti Kocbeku in križarjem.

Kampanja proti Kocbeku se je nadaljevala tudi na javnih zborova-
njih, ki so jih organizirali Katoliška akcija, posamezni zavodi, Akadem-
ska zveza, celo srednješolci.46

V tem času so bili vse ostrejši tudi napadi na druge avtorje Doma in 
sveta. Uredniki so se na tako kritiko odzvali z memorandumom, v ka-
terem so razložili vse okoliščine spora. Med 25 intelektualci, ki so pod-
pisali memorandum, je bilo pet duhovnikov, predvsem iz vrst katoliške 
sredine oziroma krščanskih socialcev in krščanskih socialistov, vključno 
s Franom Saleškim Finžgarjem.47

Vprašanja o problemih, kot so svoboda izražanja, kreativnost in 
avtonomija uredništva, je poudaril (nekdanji) urednik Doma in sveta 
France Koblar, vendar so bili očitno popolnoma irelevantni za pisce 
publikacij katoliške desnice. Nasprotno, predlagano cenzuro so pod-
pirali. Koblar se je zavedal kontroverznosti Kocbekovega prispevka, ki 
je izrazito kritičen do nacionalistov in vloge Cerkve v konfliktu, zato je 
tudi prosil Franceta Terseglava, da bi za prihodnjo številko napisal čla-
nek, ki bo problem pretresel še z druge strani, ga dopolnil in korigiral. 
»Škoda, da tega nisem zapisal v pripombi, čeprav bi najbrž ne bilo nič 

45	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 29; več: NŠAL, 484, 110, zapuščine: Lambert Ehrlich.
46	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 45–55, 71, 105; Peršin Kovačič, »Kocbekovo Premišl-
jevanje o Španiji,« 71–73.
47	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 330–332.



po  l igra    f i

16

pomagalo,«48 se spominja v zapisih tik pred koncem vojne, objavljenih 
leta 1976. Opozoril je tudi: »Saj ni bil samo Kocbekov članek o Španiji 
tisti, nad katerim se je začelo pohujšanje, ampak celo Cajnkarjeva dra-
ma ‘Potopljeni svet’ je vzbujala pohujšanje in ogorčenje ‒ in vendar so 
to dramo pozneje slavili kot lepo in globoko katoliško umetnost.«49 Kar 
je bilo resnično pomembno za katoliško desnico, je bil boj proti vsem 
oblikam komunizma in domnevnega komunizma. Tako so popolnoma 
spregledali dejstvo, da je Kocbek obsodil komunizem in tudi komu-
nistično revolucijo.50 »V tej navidezno enotni resnici je fašizem celo 
nevarnejši od komunizma, kajti če komunizem jasno in odprto gradi 
svoj napačni nazor, potem fašizem gradi svojega v navideznem skladju 
z vsemi duhovnimi načeli in ustanovami, v resnici pa razkraja sveti hi-
erarhični duh svobode z brezpogojno brambo dosedanjega reda,«51 je 
zapisal Kocbek. Da bi intransigentna katoliška desnica sprejela te misli 
brezbrižno, ni bilo mogoče pričakovati. Koblar je v spominih tako ob-
razložil svojo držo: »V nadaljnjem boju nisem branil sebe, ampak list, 
sotrudnike in sourednika, čeprav sem bil odgovorni urednik, v glavnem 
pa sem branil pisateljsko čast in svobodo. Teh dveh stvari si ne razlagam 
tako, da je vse prav, kar pisatelj napiše, ampak da to, kar spoznaš in s 
poštenim namenom napišeš, najde pošten odmev. O vsaki stvari, tudi o 
nevarni, se dá in se mora pošteno razpravljati. Tudi zmoto je treba lepo 
popraviti. Pri nas pa je tako, da iščejo najprej, kaj bi se dalo čimbolj 
krivo razumeti, kaj je mogoče obremeniti s krivoverstvom in pohujša-
njem ‒ sedaj se pa brani! In tudi če si se opral, še vedno nisi čist. Tako je 
šlo tudi tu, udarjalo je tako dolgo, da je prišla škofova cenzura oziroma 
da nas je ta cenzura prehitela, ker ni bilo mogoče lista izdati in ne tako 
ali drugače kaj popraviti. Le eno je bilo gotovo: pri napadih, kakršni so 
bili, pri enodušnosti sotrudnikov nihče ni mislil na kako preklicevanje 
in obžalovanje. Saj je bil sam boj ‒ in mi smo se trudili samo, da osta-
nemo v tem boju dostojni in trdni.«52

48	  Prav tam, 44.
49	  Prav tam, 42–43.
50	  Peršin Kovačič, »Kocbekovo Premišljevanje o Španiji,« 73.
51	  Dolgan, Kriza revije »Dom in svet«, 156–157.
52	  Prav tam, 44.



P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

17

Konflikt v katoliškem taboru je bil predvsem političen, ko so kr-
ščanski socialisti začeli prevzemati marksistične ideje, zaostril pa se je 
že z encikliko papeža Pija XI. Quadragesimo anno, v kateri je poglavar 
Katoliške cerkve tudi ostro kritiziral krščanski socializem in katoliškim 
gibanjem prepovedal rabo tega imena. V krogu marksističnih literatov 
pa izstopa medgeneracijski konflikt, ki se posebej navezuje na vpraša-
nje avtorske svobode. To vprašanje je med jugoslovanskimi komunisti 
poudaril Miroslav Krleža v t. i. sporu na književni levici (sukob na knji-
ževnoj ljevici). Stanko Lasić spor, ki je odmeval tudi v Sloveniji, razdeli 
na štiri etape v 25-letnem obdobju: socialna književnost (1928–1934), 
novi realizem (1935–1941), socialistični realizem (1945–1948) in nova 
orientacija (po izključitvi Jugoslavije iz Informbiroja): zlom »književne 
levice« (1949–1952).53 Spor nakaže tudi različne struje v komunistič-
nih krogih. Podporniki umetnosti proste politične tendencioznosti so 
bili predvsem nekdanji liberalci, zlasti Josip Vidmar, Juš Kozak in tudi 
Ivo Brnčič54 ter »zmernejši« komunist Bratko Kreft, sicer tudi urednik 
marksistične revije Književnost (1932–1935). Zagovorniki cenzure in 
politizacije literature pa so bili predvsem politiki, ki so imeli nekaj iz-
kušenj s publicistiko, kot sta bila Boris Kidrič in Edvard Kardelj. Kreft 
v Ljubljanskem zvonu tako povzame stisko kulturnikov v tistem času: 
»Za razmišljajočega človeka, ki si drzne gledati stvarem v oči in si ne 
prikrivati laži, s katerimi se je okitil sodobni oficialni svet, je dvakrat 
teže, kajti nikoli ni bila pamet posameznika tako malo spoštovana in 
upoštevana kakor danes. V največji meri velja to za sodobnega pisatelja, 
ki noče in ne more spregledati nedostatkov in laži, ki so v svetu in v lju-
deh. Vsi sodobni politični nazori so napravili iz človeka številko in vsi 
hočejo videti v umetnosti le svojo uslužno deklo. Človek ne šteje več, 
umetnost je brez veljave. Razvrednotena je kakor borzni papirji, ki so 
izgubili veljavo. Vsaj tako gleda oficialni svet nanjo, ki zato zahteva nje-
ne podložnosti in koristnosti. /…/ Uresničuje se Johstov stavek, ki ga je 
pred leti zapisal v svoji igri ‘Schlageter’, da bi namreč najrajši pograbil 
za revolver, kadar sliši besedo kultura. Pograbili so za revolverje, ker no-

53	  Stanko Lasić, Sukob na književnoj ljevici 1928–1952 (Zagreb: Liber, 1970), 27.
54	  Dimitrij Rupel, Besede in dejanja: od moderne do (post)modernizma: literarnosociološki eseji 
(Koper: Založba Lipa, 1981), 132, 180.



po  l igra    f i

18

čejo kulture, temveč barbarizem. In umetnost? Delo don Kihotov! Toda 
vendar: velik ponos je v njej, kajti od vseh preganjana resnica je danes 
našla edino pri njej varno zatočišče.«55 

Temeljito se je s Krležo in njegovimi somišljeniki (t. i. pečatovci) 
obračunalo v zborniku Književni sveski (1940), v katerem izstopata 
članka Milana Đilasa in Edvarda Kardelja. Prav Kardelj je bil tisti, ki je 
najnatančneje pojasnil »mejo ljudske misli«: »Resnična ‘svoboda ustvar-
janja’ lahko pomeni le svobodo, ki jo dopušča umetniku ali pisatelju, 
da služi tej resnici, čemur je sledilo celotno delavsko gibanje, ves razvoj 
napredne človeške misli. Če nekdo išče ‘svobodno ustvarjanje’ zunaj te 
resnice, to pomeni, iskati svobodno uvajanje tujih ideologij v delavsko 
gibanje.«56 Kardelj je menil, da so »pečatovci« izvajali različico prikri-
tega revizionizma, ki naj bi se pojavila v delavskem gibanju s stranko 
novega tipa, ki ni dopuščala več obstoja odprtega revizionizma. Nepo-
sredno se je tudi obregnil ob Krefta in Kozaka, ki pa ju ni uvrstil med 
pečatovce, kljub njunem mnenju, da je Krležev Antibarbarus obramba 
umetnosti in svobode umetniškega ustvarjanja. Prav to iskanje svobode 
je po mnenju Kardelja pomenilo iskanje svobode delavskega razreda, 
svobode, da se delavskemu razredu iz rok iztrga njegovo najmočnejše 
orožje: marksizem. Kreft, ki je trdil, da so vsa takratna politična gibanja 
človeka ponižala na raven številke in da so si vsi želeli v umetnosti videti 
deklo, medtem ko samo popolnoma osvobojena umetnost služi resnici, 
se po Kardelju moti. Tako naj ne bi razumel, da naj bi bilo v umetno-
sti in sodobnih gibanjih kot celoti vse razdeljeno na dve fronti: fronto 
reakcije in fronto napredka. »Umetnost je živeti zgodovino, ki jo vodi 
Stalin,« trdi Kardelj in dodaja, »mi ne dajemo umetnikom nobenih 
‘lekcij’, mi le trdimo, da je v našem času lahko nekdo veliki umetnik 
zgolj če je te stvari resnično razumel«.57 To je vrhunec zbornika, ta kon-
tradikcija pa, kot opozarja Lasić, ni nobena Kardeljeva »specialnost«, 
ampak nujnost vsake partijske teorije o umetnosti, ki bi jo želela hkrati 

55	  Bratko Kreft, »Krleževe lirične samoizpovedi,« Ljubljanski zvon 60, št. 1 (1940): 71, 
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-F83MMW7L/f0633521-060e-467c-800e-
661194f20573/PDF.
56	  Lasić, Sukob na književnoj ljevici, 230.
57	  Prav tam, 233.

https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-F83MMW7L/f0633521-060e-467c-800e-661194f20573/PDF
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-F83MMW7L/f0633521-060e-467c-800e-661194f20573/PDF


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

19

podvreči revoluciji ter se izogniti ikonoklazmu in pragmatizmu, hkrati 
ukiniti in zaščititi svobodo.58 

Vprašanje angažiranosti umetnosti se nadaljuje v času druge svetov-
ne vojne s polemiko o ustreznih temah, znano kot »spor o partizanski 
brezi«. Umetniki v Osvobodilni fronti so enotno zavračali aktualistič-
no zasnovano umetnost in podrejanje trenutnim političnim razme-
ram. Kritike Josipa Vidmarja, Boža Voduška ter drugih književnikov 
in umetnikov so zalegle za nekaj časa, pozneje pa so se v razpravo na 
njihovi strani vključili tudi vodilni komunisti (npr. Boris Kidrič in Aleš 
Bebler), da bi umirili preveč zagrete propagandiste.59 Ta odnos do ume-
tnosti se potencira po vojni z agitpropovskimi komisijami, ki umetnike 
vsebinsko ali formalno usmerjajo in nadzirajo v težnji za doseganje čim 
večjega propagandnega učinka. Med zagovorniki je že v letih 1944 in 
1945 najbolj izstopal Boris Ziherl.60 

Z uvedbo socializma je socialni realizem 30. let zamenjal, deloma 
pa se iz njega tudi razvil, socialistični realizem, in sicer z normami, ki 
zaobsegajo vso umetnostno produkcijo. Kritičnost do meščanske druž-
be je prisotna v obeh smereh z bistveno razliko: socialni realizem jo 
vpeljuje v svoja dela, pri socialističnem realizmu pa kritičnost ostaja 
samo na deklarativni ravni. Socialni realisti so se večinoma idejno po-
vezovali z marksizmom, toda njihova senzibilnost za socialne probleme 
ni bila posledica pritiska marksistične ideologije. Prav 30. leta je zazna-
movala diskusija o umetniški svobodi in avtonomnosti v odnosu do 
političnih in ideoloških struktur, torej že omenjeni spor na književni 
levici. Prva etapa spora se konča z zmago zagovornikov svobodnega in 
neodvisnega ustvarjanja. Čeprav so umetniki pritrdili tezi o družbeni 
vlogi umetnosti in svoja angažirana dela ponujali kot orožje, so o obliki 
in načinu delovanja želeli odločati sami. Razmere na predvečer vojne 
in v medvojnem obdobju niso več dopuščale neenotnosti »na levici« 

58	  Prav tam, 234.
59	  Gabrič, »Leto 1945 in slovenska kultura,« 158.
60	  Donovan Pavlinec, »Slikarstvo socialističnega realizma na Slovenskem,« Zbornik za umet-
nostno zgodovino (Nova vrsta) 39, št. 39 (2003): 210–212, https://www.dlib.si/stream/UR-
N:NBN:SI:DOC-G0XTQLKR/a15b1a0c-4ec1-4f79-baa6-737626ce2ebc/PDF; Aleš Gabrič, 
»Odmevi teorije socialističnega realizma v Sloveniji,« Nova revija 143 (1994): 96–97; Gabrič, 
»Leto 1945 in slovenska kultura,« 158.

https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-G0XTQLKR/a15b1a0c-4ec1-4f79-baa6-737626ce2ebc/PDF
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-G0XTQLKR/a15b1a0c-4ec1-4f79-baa6-737626ce2ebc/PDF


po  l igra    f i

20

in med obema oblikama totalizacije sinteze umetnosti in revolucije je 
prevladala stalinistična vizija, ki je zagovarjala stališče, da kdor ne služi 
resnici, mora biti »amputiran«.61 Med socialnim realizmom in poznej-
šim socialističnim realizmom je več ključnih razlik, predvsem je bila 
po vojni umetniku vnaprej določena obvezujoča rešitev glede forme in 
duha umetnine, ki naj se je loti. Socialistični realizem je uvedel neka-
kšen romantični realizem brez družbene kritičnosti. Kot opozarja Pavli-
nec, podoba v socialističnem realizmu ne odseva več sveta, kakršen je, 
marveč kakršen bi po mnenju partije moral biti oziroma bo nekoč, ko 
bo dosežen komunizem.62 

Niso pa vsi avtorji, kritiki, uredniki in založniki, ki tvorijo literar-
no polje, politično angažirani ali ne (na primer sodelavci in sodelavke 
založb Modra ptica in Belo-modra knjižnica, ki so jo vodile ženske63), 
umetniške svobode razumeli enako. Splošen, poenostavljen sklep bi bil, 
da radikalnejši ko je nazor, ki ga sprejemajo posamezniki, bolj so pripra-
vljeni sprejeti in izvajati ideološko indicirane napotke, ki so bili dejan-
sko oblika (samo)cenzure. V praksi so bile politično nevtralne založbe 
bolj inkluzivne in so izdajale dela tako levo kot desno usmerjenih lite-
ratov (npr. pri Modri ptici so izšla dela tako Miška Kranjca kot Mirka 
Javornika), pri čemer so poskušali kot glavno merilo postaviti kakovost 
literature. Na drugi strani so konservativnejši katoliški recenzenti dela 
socialnih realistov oziroma levo usmerjenih avtorjev ocenjevali kot »ten-
denciozna« in si izmislili ali napihovali njihove pomanjkljivosti, največ-
krat niti ne vsebinske narave.64 Podobno je več levičarskih recenzentov 
podcenjevalo kakovost »klerikalnih« avtorjev, medtem ko so tudi oboji 
zavračali izdajanje prispevkov »ideološkega Drugega«. Kritični pa so bili 
tudi do politično nevtralnih avtorjev in avtoric.65 Ugotovimo lahko, da 
so politično nevtralni in zmernejši akterji najbolj upirali restriktivnim 

61	  Lasić, Sukob na književnoj ljevici, 37, 40–42, 45.
62	  Pavlinec, »Slikarstvo socialističnega realizma,« 206–207.
63	  Jelena Petrović, Women‘s Authorship in Interwar Yugoslavia: The Politics of Love and Struggle 
(Cham: Palgrave Macmillan, 2019), 105.
64	  Na primer recenzija Prežihove Požganice v Domu in svetu (Tone Čokan, Dom in svet 51, št. 
9 (1939): 554–555.
65	  Na primer Vladimirja Bartola (glej: Kramberger, »Memorija in spomin,« 858–862).



P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

21

in ideološkim založniškim normam, ki so bile že dobro usidrane v veči-
ni založniških hiš oziroma revij.

Film

Če imajo spori med umetnostjo in politiko dolge korenine, je pozi-
cioniranje filma kot »nove umetnosti« na kulturnem polju pomembno 
tudi zaradi velikega »propagandističnega« potenciala filma. V času pred 
drugo svetovno vojno so skoraj vsi kulturniki66 in vse politične opci-
je – katoliški, liberalni in marksistični tabor – filmu odrekali mesto v 
kulturi. Pravzaprav so ga v 20. letih še pogosteje ignorirali, v kulturnih 
revijah so namreč izšli le trije prispevki o filmu v Ljubljanskem zvonu 
ter Domu in svetu. Kinodvorane so tudi morale plačevali t. i. »gledališki 
dinar« v podporo gledališču in druge davke. Leta 1931 pa je država 
uvedla protekcionistični zakon, podoben britanskemu iz leta 1928, da 
bi spodbudila domačo filmsko produkcijo. Zakon je bil preklican leta 
1934 zaradi protesta ameriških distributerjev, vendar tudi sicer ni imel 
vidnejših pozitivnih učinkov – razvoj filma tako na Slovenskem kot 
v drugih delih Jugoslavije v tem obdobju precej zaostaja za drugimi 
evropskimi narodi.67

Odnos »pravih umetnosti« do filma se ni spremenil niti v 30. letih. 
Dva marksista sta odprto kritizirala film, toda če je Ivo Brnčič v celoti 
zavrnil film kot »kapitalistično industrijo«, je Bratko Kreft smatral, da 
film »služi /…/ kapitalizmu kot sredstvo za uspavanje in omamljanje 
človeških možgan. Umetnost v veliki večini sploh ne pride v poštev, 
ker se morajo tako pisatelji scenarijev kakor režiserji in igralci ravnati 
po strogih navodilih podjetnikov.« Vendarle pa je menil, da bi film »po 
vseh svojih lastnostih /…/ lahko bil eden izmed prvih možnih glasnikov 
umetnosti naše dobe, najpreciznejše zrcalo življenja /…/«.68 Podobno o 

66	  Janko Lavrin »Hollywood« in »presunljive romane« imenuje »tragična umetnost« (Janko 
Lavrin, »O Tragičnem,« Modra ptica 8, št. 5 (1937): 142).
67	  Zdenko Vrdlovec, Zgodovina slovenskega filma (Ljubljana: Didakta, 2010), 96–97; Klemen 
Žun, »Zgodovina kinematografov v Ljubljani,« Ljubljana med nostalgijo in sanjami: Revija za 
domoznanske vsebine 3, št. 1 (2014): 105–106, https://www.kamra.si/mm-elementi/item/ljubl-
jana-med-nostalgijo-in-sanjami-2014-prva-stevilka-tekst.html.
68	  Ivo Brnčič, »Film kot kulturni pojav,« v Ljubljanski zvon 53, št. 11 (1933): 617–621, 
681–684; Bratko Kreft, »Nekaj o filmu,« Književnost 2, št. 11 (1934): 413–418.

https://www.kamra.si/mm-elementi/item/ljubljana-med-nostalgijo-in-sanjami-2014-prva-stevilka-tekst.h
https://www.kamra.si/mm-elementi/item/ljubljana-med-nostalgijo-in-sanjami-2014-prva-stevilka-tekst.h


po  l igra    f i

22

tem piše tudi marksistična Svoboda: »Tako smo danes prišli v dobo, ko 
se je meščanska kultura že izprevrgla v nekulturo. Sredstva, ki z njimi 
kapitalizem vse to vrši, so: časopisje, film in radio, ki vsi skupaj poneu-
mljujejo ljudstvo – namesto, da bi služili ljudski prosveti.«

Kljub tem pogledom kulturnikov je bil kino v širši javnosti zelo pri-
ljubljen, za nekaj časa je obstajala tudi revija Fotoamater: mesečnik za 
foto in kino umetnost (1932–1935). Leta 1939 je v Dravski banovini 
delovalo že kar 63 kinotek – v primerjavi z 18 leta 191969 –, ki niti med 
drugo svetovno vojno niso izgubile priljubljenosti.

Glede na podcenjevalni odnos kulturnikov do filma ni presenetljivo, 
da je bila večina pionirske slovenske filmografije dokumentarna in v 
domeni amaterjev. V obdobju med vojnama sta bila posneta samo dva 
igrana filma V kraljestvu zlatoroga (režiser: Janko Ravnik, 1931) in Tri-
glavske strmine (režiser: Ferdo Delak, 1932), ki pa zanemarjata igranje 
in besedilo in bolj poudarjata posnetke Triglava kot simbola slovenske 
identitete. Marcel Štefančič to pomanjkljivost igranega filma pripiše 
prevladi književnosti in njenemu poslanstvu legitimacije slovenstva.70 
Temu s prepričljivejšim argumentom oporeka Peter Stanković, ki meni, 
da je bil film za večino kritikov v tistem času problematičen ne zato, 
ker bi se bali, da bo izpodrinil literaturo, temveč zaradi njegove plehke 
vsebine. Posledično filmu niso napovedovali prihodnosti. Tudi France 
Koblar je menil, da je imelo gledališče morda nevarnega rivala v kinu v 
tistem trenutku, toda na daljši rok ni pomenilo grožnje gledališki ume-
tnosti kot izrazu »neposredne estetske izkušnje«.71 

Čeprav so slovenski teologi videli več nevarnosti v filmu in kinu 
kot pozitivnih strani ter je škofijski ordinariat odprto obsodil nekate-
re filme in celo pisal duhovnikom, naj ljudi odvrnejo od ogleda teh 

69	  Peter Stanković, Rojstvo slovenskega filma in njegov razvoj do konca štiridesetih let, 2009, 
dostop 3. 9. 2020, http://www.solafilma.si/upload/filemanager/vsebina-objav/Stankovic_Slo_
film_do_40ih.pdf, 6.
70	  Marcel Štefančič ml., Na svoji zemlji. Zgodovina slovenskega filma (Ljubljana: UMco, 
2005), 248.
71	  Stanković, Rojstvo slovenskega filma, 8-9; prim. Štefančič, Na svoji zemlji, 248.

http://www.solafilma.si/upload/filemanager/vsebina-objav/Stankovic_Slo_film_do_40ih.pdf
http://www.solafilma.si/upload/filemanager/vsebina-objav/Stankovic_Slo_film_do_40ih.pdf


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

23

filmov,72 so filmu priznali tudi potencial za širjenje koristnega znanja.73 
Zato je začela »katoliška« produkcijska hiša Emona film74 snemati po-
litično motivirane reportaže in propagandne filme, posnela pa je tudi 
prvi slovenski umetniški dokumentarec O, Vrba, ki je bil javno pred-
vajan šele leta 1945. V obdobju pred drugo svetovno vojno je najbolj 
tipične ideološke/propagandne filme snemala »Specialna fototrgovina 
Janko Pogačnik«. Filma, posneta leta 1939, z jasno protimarksistično 
vsebino promovirata katoliški sindikat Zveza združenih delavcev, ki je 
bil ustanovljen leta 1935, po tem, ko so Jugoslovansko strokovno zvezo 
prevzeli krščanski socialisti. Združeni delavci v vrste stopimo in Tabor slo-
venskega delavstva sta edina filma, ki v tistem obdobju obravnavata dela-
vsko problematiko. Prvi prikazuje komuniste, kako nagovarjajo delavce 
k stavkam in jim s tem kradejo denar. Tabor slovenskega delavstva pa je 
bolj reportaža o prvem delavskem zborovanju v Ljubljani, dogodek, ki 
sta ga podprla tako jugoslovanska vlada kot Katoliška cerkev. Film med 
drugim prikazuje delavce, kako so se udeležili maše in parade, ki spo-
minja na vojaški slovesni sprevod.75

Zdi se, da je bil marksistični tabor zadržan do snemanja filmov, tudi 
v obliki dokumentarnega gradiva, ali pa za to ni imel sredstev. Nena-
zadnje je bila snemalna oprema zelo draga in malokdo je znal ravnati z 
njo. Med vojno pa se je Osvobodilna fronta odločila »dokumentirati« 
svoje dejavnosti in celo ustanovila posebno filmsko sekcijo. Material, ki 
so ga posneli filmski entuziasti, med njimi je bil najbolj znan Božidar 

72	  NŠAL, ŠAL V., 292, Versko-nravne zadeve (1860–1940); Gašper Mithans, »Rimskokato-
liška cerkev in poskusi ‘očiščenja’ škodljivih vplivov znanosti, verske pluralizacije in ‘nemoralne’ 
filmske produkcije ter tiska na Slovenskem med svetovnima vojnama,« Prispevki za novejšo 
zgodovino 54, št. 1 (2014): 134–135, https://ojs.inz.si/pnz/article/view/26.
73	  Glej: brošuro o filmu Problemi filma (1937), v kateri je objavljena okrožnica papeža Pija 
XI. Vigilanti Cura (1936) s predgovorom in komentarji Ignacija Lenčka (Pij XI., Ignacij Len-
ček, Problemi filma: Pij XI. o kinu: [nekaj smernic katoliškemu dijaštvu] (Domžale: Misijonska 
tiskarna, 1937).
74	  Distribucijsko in produkcijsko podjetje Emona film je maja 1939 ustanovila katoliška 
Prosvetna zveza skupaj z Milanom Khamom, lastnikom ljubljanskega kina Union. Emona film 
je bila tako prva in edina filmska hiša v zgodovini slovenske filmografije, ki je imela v lasti tudi 
svojo kinodvorano in pomeni zametek filmske industrije (Vrdlovec, Zgodovina slovenskega fil-
ma, 147).
75	  Vrdlovec, Zgodovina slovenskega filma, 127–128; Ivan Nemanič, Filmsko gradivo Arhiva SR 
Slovenije, 1. del: dokumentarni film (Ljubljana: Arhiv SR Slovenije, 1982).

https://ojs.inz.si/pnz/article/view/26


po  l igra    f i

24

Jakac, ki je oktobra 1943 posnel tudi Kočevski zbor, je bil večinoma 
uničen ali izgubljen med vojno, nekaj v glavnem nepovezanih posnet-
kov pa je bilo ohranjenih in po vojni tudi javno predvajanih kot Parti-
zanski dokumenti. Katoliški Emona film je tudi v času okupacije delo-
val kot institucija blizu sodelavcem s fašističnimi oziroma nacističnimi 
oblastmi. Posneli so štiri kratke propagandne dokumentarne filme z 
izrazito protikomunistično in protipartizansko agendo. Vendar sta bila 
tako direktor produkcijske hiše Milan Kham kot snemalec Rudi Omo-
ta skrivna člana Osvobodilne fronte, ne da bi vedela drug za drugega. 
Tako je filmska hiša, ki je posnela znana filma o domobranski prisegi 
in protikomunističnem zborovanju (1944), dejansko pomagala partiza-
nom tudi z oskrbo s filmsko opremo. Menda naj bi imel Milan Kham 
posebno dovoljenje OF, da lahko snema dokumentarne filme o domo-
brancih, saj naj bi partizani že takrat računali na uporabo teh posnetkov 
kot dokumentarnega dokaza po vojni.76

Sklep

V obdobju prve Jugoslavije se je v slovenskem delu kraljevine razvi-
la precej bogata revijalna dejavnost ob splošnem razcvetu književnosti 
in umetnosti. Hkrati lahko govorimo o začetkih formiranja slovenske 
filmografije, ki tudi ni odporna proti politični ideologizaciji, zlasti tik 
pred in med drugo svetovno vojno. Kulturno polje je namreč ostajalo 
močno odvisno od političnih, ekonomskih, religijskih in drugih vplivov. 
Kljub temu ali prav zaradi tega se je odprla diskusija o svobodi avtor-
skega izražanja in avtonomiji urednikov, ki dodobra pretrese vse glavne 
politične tabore. Do prve večje krize z odstopom nekaterih urednikov 
in sodelavcev je prišlo pri liberalni literarni reviji Ljubljanski zvon, ki 
privede do nastanka nove revije Sodobnost, sledi podoben proces pri ka-
toliškem Domu in svetu z dokončnim prelomom med katoliško desnico 
in krščanskimi socialisti in novo revijo Dejanje, s »sporom na književni 
levici« pa se to vprašanje odpre tudi v marksističnem taboru s takratno 
zmago nasprotnikov politične tendencioznosti. Če politično nevtralne 
založbe niso imele takih notranjih težav, saj so bile načeloma najbolj 

76	  Stanković, Rojstvo slovenskega filma, 21; Vrdlovec, Zgodovina slovenskega filma, 169.



P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

25

odprte tudi v smislu avtorske svobode, pa se niso izognile drugačnim 
oblikam obračunavanja s strani politično angažiranih založb, ki pogosto 
tudi niso dobro sprejemale novosti, kot je bilo prvo sistematično izda-
janje prevodov (Modra ptica). Kar pa je družilo skoraj vse kulturnike, 
je bilo nepriznavanje filma kot oblike nove umetnosti oziroma kulture. 
Hkrati so tako v katoliškem kot marksističnem taboru v filmu videli 
priložnost in sredstvo za širjenje svojega politično-ideološkega nazora, 
kar so prvi izkoristili že pred vojno, predvsem v okviru filmske hiše 
Emona film in »Specialne fototrgovine Janko Pogačnik«, še izraziteje pa, 
kot tudi pripadniki Osvobodilne fronte, v vojnem času. Nekoliko iro-
nično so propagandni filmi, ki slavijo domobranstvo, hkrati tudi odli-
čen dokument o odnosih, ki so jih določeni člani predvsem nekdanje 
Slovenske ljudske stranke imeli z nacisti, ob tem, da se moramo zave-
dati »subjektivnosti« tega medija tudi ob »dokumentarnih« posnetkih.

B i b l i o g r a f i j a

Nadškofijski arhiv Ljubljana (NŠAL):
  – NŠAL, ŠAL V., 292, Versko-nravne zadeve (1860–1940)
  – NŠAL, 484, 110, zapuščine: Lambert Ehrlich.

Čas: znanstvena revija Leonove družbe. Ljubljana: Leonova družba, 1907–
1942. 

Delavska pravica: glasilo krščanskega delovnega ljudstva. Ljubljana: Konzorcij, 
1928–1941.

Dom in svet. Ljubljana: Katoliško tiskovno društvo, 1888–1944.
Jutro: dnevnik za gospodarstvo, prosveto in politiko. Ljubljana: Konzorcij Jutra, 

1920–1945.
Književnost: mesečnik za umetnost in znanost. Ljubljana: Bratko Kreft, 

1932–1935. 
Ljubljanski škofijski list. Ljubljana: Škofijski ordinariat, 1876–1945.
Ljubljanski zvon: mesečna revija za leposlovje, književnost in kritiko. Ljubljana: 

Tiskovna zadruga, 1881–1941. 
Mi mladi borci: stanovski tednik za slovensko dijaštvo. Ljubljana: Konzorcij, 

1936–1941.
Modra ptica: [leposlovna revija]. Ljubljana: Modra ptica, 1929–1941.
Slovenski narod. Ljubljana: Narodna tiskarna, 1868–1943.



po  l igra    f i

26

Sodobnost: neodvisna slovenska revija. Ljubljana: Slovenska književna zadruga 
R.Z.Z.O.Z., 1933–1941.

Straža v viharju. Ljubljana: Konzorcij, 1934–1941.
Svoboda: mesečnik delavske kulturne in telovadne zveze »Svoboda« za Jugoslavi-

jo. Maribor: Konzorcij Svobode, 1929–1936.

Albrecht, Fran, ur. Kriza Ljubljanskega zvona. Ljubljana: Kritika, 1932.
Bourdieu, Pierre. The field of cultural production: Essays on Art and Literature. 

New York: Columbia University Press, 1993.
Brnčič, Ivo. »Film kot kulturni pojav.« Ljubljanski zvon 53, št. 11 (1933): 

617–621, 681–684.
Chappel, James. Catholic Modern: The Challenge of Totalitarianism and the 

Remaking of the Church. Cambridge, MA, London: Harvard University Press, 
2018.

Cox, James K. Slovenia: Evolving Loyalties. New York in London: Routledge, 
2005.

Dolenc, Ervin. »Kocbek‘s Reflections on Spain: an introduction.« Slovene 
Studies 25 (2005): 47–56. https://journals.lib.washington.edu/index.php/ssj/
article/download/4261/3598.

Dolenc, Ervin. Med kulturo in politiko: kulturnopolitična razhajanja v Slove-
niji med svetovnima vojnama. Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2010.

Dolenc, J. »Ocene: Bratko Kreft, Velika puntarija.« Čas 32, 9–10 (1938): 
323.

Dolgan, Marjan, ur. Kriza revije »Dom in svet« leta 1937. Ljubljana: ZRC 
SAZU, 2001.

Gabrič, Aleš. »Odmevi teorije socialističnega realizma v Sloveniji.« Nova 
revija 143 (1994): 96–110.

Gabrič, Aleš. »Leto 1945 in slovenska kultura.« V Slovenija v letu 1945: 
zbornik referatov, uredil Aleš Gabrič, 155–170. Ljubljana: Zveza zgodovinskih 
društev, 1996.

Godeša, Bojan. »Slovenski izobraženci in leto 1945.« V Slovenija v letu 1945: 
zbornik referatov, uredil Aleš Gabrič, 45–52. Ljubljana: Zveza zgodovinskih 
društev, 1996.

Klabjan, Borut. »Borders in Arms. Political Violence in the North-Eastern 
Adriatic after the Great War.« Acta Histriae 26, št. 4 (2018): 985–1002. https://
doi.org/10.19233/AH.2018.40.

Kocbek, Edvard. »Premišljevanje o Španiji.« Dom in svet 50, št. 1–2 (1937): 
90–100.

Kramberger, Taja. »Memorija in spomin: zgodovinska antropologija kano-
nizirane recepcije (študija primera revije Modra ptica. Bartol z Vidmarjem).« 

https://doi.org/10.19233/AH.2018.40
https://doi.org/10.19233/AH.2018.40


P O L I T I Z A C I J A  K U L T U R N E G A  P O L J A  N A  S L O V E N S K E M  . . .

27

Doktorska disertacija. Unverza na Primorskem, 2009. https://repozitorij.upr.si/
IzpisGradiva.php?id=12921&lang=slv&print=.

Kreft, Bratko. »Nekaj o filmu,« Književnost 2, št. 11 (1934): 413–418.
Kreft, Bratko. »Krleževe lirične samoizpovedi.« Ljubljanski zvon 60, št. 1 

(1940): 68–73. https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-F83MMW7L/
f0633521-060e-467c-800e-661194f20573/PDF.

Lavrin, Janko. »O Tragičnem,« Modra ptica 8, št. 5 (1937): 142–145.
Lasić, Stanko. Sukob na književnoj ljevici 1928–1952. Zagreb: Liber, 1970.
Leben, Stanko. »Nove knjige,« Sodobnost 1, št. 1 (1933): 41.
Ločnik, A. »Katoliški strokovnjak za marksizem – A. U. (= ALEŠ UŠENIČ-

NIK).« Književnost 3, št. 5–6 (1935): 209–216.
Mithans, Gašper. »The Slovenian Catholic right in relation to the totalitari-

an and authoritarian movements in the interwar period: the case of Slovenian 
Catholic Action.« Südost-Forschungen: internationale Zeitschrift für Geschichte, 
Kultur und Landeskunde Südosteuropas 69/70 (2011): 128–151. 

Mithans, Gašper. »Rimskokatoliška cerkev in poskusi ‘očiščenja’ škodljivih 
vplivov znanosti, verske pluralizacije in ‘nemoralne’ filmske produkcije ter tiska 
na Slovenskem med svetovnima vojnama.«  Prispevki za novejšo zgodovino 54, št. 
1 (2014): 134–135. https://ojs.inz.si/pnz/article/view/26.

Nemanič, Ivan. Filmsko gradivo Arhiva SR Slovenije, 1. del: dokumentarni 
film. Ljubljana: Arhiv SR Slovenije, 1982.

Ortner, Sherry B. »Against Hollywood: American independent film as a cri-
tical cultural movement.« HAU: Journal of Ethnographic Theory 2, št. 2, (2012): 
1–21. https://doi.org/10.14318/hau2.2.002.

Pavlinec, Donovan. »Slikarstvo socialističnega realizma na Slovenskem.« 
V Zbornik za umetnostno zgodovino (Nova vrsta) 39, št. 39 (2003): 198–225. 
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-G0XTQLKR/a15b1a0c-
-4ec1-4f79-baa6-737626ce2ebc/PDF. 

Pelikan, Egon. »Prepoved rabe slovenščine v Benečiji leta 1933 v luči novo 
odprtih Vatikanskih arhivov.« Acta Histriae 26, št. 4 (2018): 1177–1196. https://
doi.org/10.19233/AH.2018.50.

Perovšek, Jurij. O demokraciji in jugoslovanstvu: slovenski liberalizem v Kralje-
vini SHS/Jugoslaviji. Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2013.

Peršin Kovačič, Peter. »Kocbekovo Premišljevanje o Španiji.« Prispevki za 
novejšo zgodovino 56 (2016): 70–77. https://ojs.inz.si/pnz/article/view/153.

Petrović, Jelena. Women‘s Authorship in Interwar Yugoslavia: The Politics of 
Love and Struggle. Cham: Palgrave Macmillan, 2019.

Pibernik, France. Jutro pozabljenih. Celje: Mohorjeva družba, 1991.
Pij XI., Lenček, Ignacij. Problemi filma: Pij XI. o kinu: [nekaj smernic katoli-

škemu dijaštvu]. Domžale: Misijonska tiskarna, 1937.

https://repozitorij.upr.si/IzpisGradiva.php?id=12921&lang=slv&print=
https://repozitorij.upr.si/IzpisGradiva.php?id=12921&lang=slv&print=
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-F83MMW7L/f0633521-060e-467c-800e-661194f20573/PDF
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-F83MMW7L/f0633521-060e-467c-800e-661194f20573/PDF
https://ojs.inz.si/pnz/article/view/26
https://doi.org/10.14318/hau2.2.002
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-G0XTQLKR/a15b1a0c-4ec1-4f79-baa6-737626ce2ebc/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-G0XTQLKR/a15b1a0c-4ec1-4f79-baa6-737626ce2ebc/PDF
https://doi.org/10.19233/AH.2018.50
https://doi.org/10.19233/AH.2018.50
https://ojs.inz.si/pnz/article/view/153


po  l igra    f i

28

Pirjevec, Jože. Jugoslavija. Koper: Lipa, 1995.
Pirjevec, Jože. »Benito Mussolini in Slovenci.« Acta Histriae 24, št. 4 (2016): 

721–730. https://zdjp.si/wp-content/uploads/2017/01/AH_24-2016-4_PIRJE-
VEC.pdf.

Radić, Radmila. »Religion in the multinational state: the case study of Yugo-
slavia.« Yugoslavism: Histories of a Failed idea, 1918–1922, uredil Dejan Djokić, 
196–207. London: Hurst&Company, 2003.

Ramet, Sabrina P. The three Yugoslavias: state-building and legitimation, 
1918–2005. Washington: Woodrow Wilson Center Press; Bloomington, Indiana-
polis: Indiana University Press, 2006.

Rupel, Dimitrij. Besede in dejanja: od moderne do (post)modernizma: literar-
nosociološki eseji. Koper: Založba Lipa, 1981.

Rupel, Dimitrij. »Katolicizem in slovensko leposlovje.« Teorija in praksa: 
revija za družbena vprašanja 23, št. 11 (1986): 1239–1254. https://www.dlib.si/
details/URN:NBN:SI:doc-TKCIBEDU.

Scott, Allan. »We are the State. Pierre Bourdieu on the State and Political 
Field.« Rivista di Storia delle Idee 2, št. 1 (2013): 65–70. www.intrasformazione.
com/index.php/intrasformazione/article/download/67/pdf.

Serafin Žitnik, Janja. »The Relevance of Louis Adamic in the 21st Century.« 
Dve domovini 51 (2010): 7–22. https://doi.org/10.3986/dd.2020.1.01.

Stanković, Peter. Rojstvo slovenskega filma in njegov razvoj do konca štiridesetih 
let. 2009, dostop 3. 9. 2020, http://www.solafilma.si/upload/filemanager/vsebi-
na-objav/Stankovic_Slo_film_do_40ih.pdf.

Štefančič ml., Marcel. Na svoji zemlji. Zgodovina slovenskega filma. Ljubljana: 
UMco, 2005.

Švent, Rozina. »Narodna in univerzitetna knjižnica – ujetost med veljavno 
zakonodajo in narodnim poslanstvom.« V Cenzurirano: zgodovina cenzure na 
Slovenskem od 19. stoletja do danes, uredila Mateja Režek, 247–256. Ljubljana: 
Nova revija, 2010.

Vrdlovec, Zdenko. Zgodovina slovenskega filma. Ljubljana: Didakta, 2010.
Žun, Klemen. »Zgodovina kinematografov v Ljubljani.« Ljubljana med 

nostalgijo in sanjami: Revija za domoznanske vsebine 3, št. 1 (2014): 87–131. 
https://www.kamra.si/mm-elementi/item/ljubljana-med-nostalgijo-in-sanja-
mi-2014-prva-stevilka-tekst.html.

Župančič, Oton. »Adamič in slovenstvo.« Ljubljanski zvon 52, št. 8 (1932): 
513–520. http://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-K93KZHFS.

https://zdjp.si/wp-content/uploads/2017/01/AH_24-2016-4_PIRJEVEC.pdf
https://zdjp.si/wp-content/uploads/2017/01/AH_24-2016-4_PIRJEVEC.pdf
https://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:doc-TKCIBEDU
https://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:doc-TKCIBEDU
http://www.intrasformazione.com/index.php/intrasformazione/article/download/67/pdf
http://www.intrasformazione.com/index.php/intrasformazione/article/download/67/pdf
https://doi.org/10.3986/dd.2020.1.01
http://www.solafilma.si/upload/filemanager/vsebina-objav/Stankovic_Slo_film_do_40ih.pdf
http://www.solafilma.si/upload/filemanager/vsebina-objav/Stankovic_Slo_film_do_40ih.pdf
https://www.kamra.si/mm-elementi/item/ljubljana-med-nostalgijo-in-sanjami-2014-prva-stevilka-tekst.h
https://www.kamra.si/mm-elementi/item/ljubljana-med-nostalgijo-in-sanjami-2014-prva-stevilka-tekst.h
http://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-K93KZHFS

