SAMO SKRALOVNIK

Dekalog v judovski percepciji

I. SPLOSNE ZNACILNOSTI DEKALOGA
UVODNA POJASNILA

Vuvodnih poglavjih se bomo na podlagi
izsledkov Ze znanih in splo$no sprejetih
razlag na kratko seznanili s Stevilé¢enjem

in (raz)delitvijo zapovedi, izvirno obliko in
avtorstvom dekaloga ter se umestiti v znane
in manj znane tokove razmisljanj, dognanj in
spoznanj. Kot izhodi$ce za nadaljnjo razpravo
bodo zado3cale "pavsalne” in splo3no sprejete
ugotovitve. Uvodne strani bodo sluzile zgolj
osvetlitvi in natan¢ni dolo¢itvi predmeta Stu-
dije, kjer bomo govorili o vlogi in pomenu, ki
ga ima dekalog v judovski misli in percepciji.

STEVILCENJE ZAPOVEDI V DEKALOGU

I Deset besed" ali dekalog (gr. déka "deset”
in 16gos "beseda”) se v Svetem pismu,

v Peteroknjizju, nahaja na dveh razli¢nih

mestih; v Drugi Mojzesovi knjigi (2 Mz

20,2-17) ter v Peti Mojzesovi knjigi (5 Mz

5,6-21). Narativno gledano je poimenovanje

kasnejSega izvora (prim. 2 Mz 34,28), saj

se prvic prvic pojavi Sele veliko kasneje pri

obnovitvi zaveze, ko je Bog narocil Mojzesu,

naj na plos¢i napise besede zaveze, tj. deset

SVETO PISMO

besed.! Namera svetopisemskega avtorja ob
tem ni povsem jasna, saj "deset besed” vsebuje
vec kot deset imperativnih glagolov in jih je
zato mogoce razdeliti na ve¢ nacinov. To je
bibli¢ne strokovnjake privedlo do razli¢nih,
mestoma razhajajoc¢ih Steviléenj, celo do
razli¢nega Stevila zapovedi.

Od stevilnih moZnih nac¢inov Stevil¢enja
zapovedi bomo predstavili tri sploSno sprejete?
Stevil¢ne sheme: Avgustinovo, Filonovo in
talmudsko.? Prva, ki jo zastopa tudi Rimsko-
katoliSka cerkev, zagovarja delitev, ki nosi
ime latinskega oCeta Avgustina. Avgustinova
shema kot prvo zapoved uposteva besedilo
2 Mz 20,(2)3-6 (= 5 Mz 5,(6)7-10). Za razliko
od ostalih dveh shem, ki kot prvo zapoved
upoStevata kraj3a odseka,* Avgustinova na
zaletku zajema veliko enoto, kar narekuje
potrebo po razdelitvi zadnje vrstice, ki zadeva
Zeljo (2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21). Zadnjo vrstico
(2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21), ki v ostalih shemah
predstavlja deseto zapoved, Avgustin razdeli
na dve zapovedi, da dobi Se deseto zapoved.
To seveda ne pomeni, da je Avgustinova
deseta zapoved posledica Stevilénih speku-
lacij, saj je k tej delitvi je pripomogla tudi
slovni¢na oblika. Glagol poZelenja se v zadnji
vrstici ponovi dvakrat (v 5 Mz se pojavita dva

13



razli¢na glagola poZelenja), vsakic z druga¢nim objektom, kar lahko nakazuje na dve razli¢ni
zapovedi (Sarfatti 1990, 409).
Drugacno razporeditev opazimo v ostalih shemah. Filonova shema, ¢etudi bi jo lahko
mirne vesti poimenovali tudi Flavijeva, kot prvo zapoved upoSteva besedilo 2 Mz 20,3 (=
5Mz 5,7). Vrstica 2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21 zaradi tega dejstva ostane nerazbita in tvori deseto
boZjo zapoved. Tretji nacin ostevilcenja je sprejet v vecini judovske tradicije, kjer je "Jaz sem
Gospod" (2 Mz 20,2 = 5 Mz 5,6) prva zapoved, izdelovanje in ¢a$cenje malikov pa druga (2 Mz
20,3-6; 5 Mz 5,7-10). Vrstica 7 (= v. 11) je upoStevana kot tretja zapoved, vrstice 8-11 (v. 12-15)
kot Cetrta. Ostali del besedila 2 Mz 20,7-17 (= 5 Mz 5,11-21) je po vrsticah razdeljen na ostalih
sedem zapovedi, kakor sledi v spodnjih dveh tabelah:

(A)Avgustinova shema | (F)Filonovashema® | (T) Talmudska shema®
2 Mz 20 5Mzs5 2 Mz 20 5Mz5 2 Mz 20 5Mzs5
1. beseda 3-6 7-10 3 7 (1-)2 (4-)6
2. beseda 7 11 4-6 8-10 3-6 7-10
3. beseda 8-11 12-15 7 11 7 11
4.beseda 12 16 8-11 12-15 8-11 12-15
5. beseda 13 17 12 16 12 16
6.beseda 14 18 13 17 13 17
7. beseda 15 19 14 18 14 18
8. beseda 16 20 15 19 15 19
9. beseda 17a 21a 16 20 16 20
10.beseda |17b 21b 17 21 17 21

V slovenskem standardnem prevodu (SSP) bi bila Talmudska shema, ki predstavlja ve¢ino
judovske tradicije in na katero se bom skliceval v nadaljnje, s prvo zapovedjo "Jaz sem Gospod"
(2 Mz 20,2 = 5 Mz 5,6) videti, kot sledi spodnji v tabeli (Talmudska shema (T)). Tabela hkrati
Ze napoveduje naslednje poglavje; po tem, ko smo jasno dolocili obseg besedila, ki ga zajema
posamezna zapoved, je namrec nujno, da se na kratko posvetimo zgradbi celotnega dekaloga.

kar bi imelo obliko tega, kar je zgoraj na
nebu, spodaj na zemlji ali v vodah pod
zemljo!

A |F |T |2Mzz20,2-17 5 Mz 5,6-21
/ |/ |1 |2Jazsem GOSPOD, tvojBog, ki sem 6 Jaz sem GOSPOD, tvoj Bog, ki sem
te izpeljal iz egiptovske deZele, iz hiSe |teizpeljal iz egiptovske deZele, iz hise
suznosti. suznosti.
1 |1 |2 |3Neimejdrugihbogov poleg mene! 7 Ne imej drugih bogov poleg mene!
2 4 Ne delaj si rezane podobe in nicesar, |8 Ne delaj si rezane podobe, nicesar, kar

bi imelo obliko tega, kar je zgoraj na
nebu, spodaj na zemlji ali v vodah pod
zemljo!

5 Ne priklanjaj se jim in jim ne sluzi,
kajti jaz, GOSPOD, tvoj Bog, sem
ljubosumen Bog, ki obiskujem krivdo
ocCetov na sinovih, na tretjih in na
Cetrtih, tistih, ki me sovrazijo,

9 Ne priklanjaj se jim in jim ne sluZi,
kajti jaz, GOSPOD, tvoj Bog, sem
ljubosumen Bog, ki obiskujem krivdo
oCetov na sinovih in na tretjih in na
Cetrtih, tistih, ki me sovraZzijo,

6 toda izkazujem dobroto
tisoCem,tistim, ki me ljubijo in izpol-
njujejo moje zapovedi.

10 toda izkazujem dobroto tisocem,
tistim, ki me ljubijo in izpolnjujejo
moje zapovedi.

14 TRETJIDAN

2012 9/10




2 |3 |3 |7Neizgovarjaj po nemarnem imena 11 Ne izgovarjaj po nemarnem imena
GOSPODA, svojega Boga,kajti GOSPODA, svojega Boga! Kajti
GOSPOD ne bo pustil brez kazni tistega, | GOSPOD ne bo pustil brez kazni tistega,
ki po nemarnem izgovarja njegovo ime! | ki po nemarnem izgovarja njegovo ime.

3 |4 |4 |8Spominjajsesobotnegadneinga 12 Pazi na sobotni dan in ga posvecuj,
posvecu;! kakor je zapovedal GOSPOD, tvoj Bog!
9 Sest dni delaj in opravljaj vsa svoja 13 Sest dni delaj in opravljaj vsa svoja
dela, dela,

10 sedmi dan pa je sobota za GOSPODA, | 14 sedmi dan pa je sobota za GOSPODA,
tvojega Boga: ne opravljaj nobenega tvojega Boga: ne opravljaj nobenega
dela, ne ti ne tvoj sin ne hé¢ine hlapec | dela, ne ti ne tvoj sin ne h¢éine hlapec
ne dekla ne Zivina ne tujec, ki biva ne dekla ne tvoj vol ne osel ne katero
znotraj tvojih vrat! tvoje zivince ne tujec, ki biva znotraj
tvojih vrat,da si odpocijeta tvoj hlapec
in tvoja dekla kakor ti.
11 Kajti v Sestih dneh je GOSPOD nare- |15 Spominjaj se, da si bil suZenj v
dil nebo in zemljo, morje in vse, karje |egiptovskideZeli in te je GOSPOD, tvoj
v njih, sedmi dan paje pocival. Zato je |Bog, od tam izpeljal z mo¢no roko in z
GOSPOD blagoslovil sobotnidanin ga |iztegnjenim laktom! Zato ti je GOSPOD,
posvetil. tvoj Bog, zapovedal obhajati sobotni
dan.

4 |5 |5 |12SpostujoCeta in mater, da se podalj- |16 SpoStujoceta in mater, kakor tije
$ajo tvoji dnevi na zemlji, ki ti jo daje zapovedal GOSPOD, tvoj Bog, da se
GOSPOD, tvoj Bog! podaljsajo tvoji dnevi in da ti bo dobro

na zemlji, ki ti jo daje GOSPOD, tvoj
Bog!

5 |6 |6 |13Neubijaj! 17 Ne ubijaj!

6 |7 |7 |14Ne preSustvuj! 18 Ne preSustvuj!

7 |8 |8 |15Nekradil! 19 Ne kradi!

8 |9 |9 |16 Ne pricajpo krivem proti svojemu 20 Ne pricaj po krivem proti svojemu
bliznjemu! bliznjemu!

9 |10 17 Ne zéli hiSe svojega bliZnjega! 21 Ne Zéli Zene svojega bliZnjega!

10 Ne zéli Zene svojega bliZnjega ne nje- Ne bodi pohlepen po hisi svojega
govega hlapca in dekle, ne njegovega | bliZnjega, po njegovem polju, hlapcu,
vola in osla, ne Cesar koli, kar pripada | dekli, volu, oslu ali ¢emer koli, kar
tvojemu liZnjemu! pripada tvojemu bliZznjemu.

ZGRADBA DEKALOGA

= eprav Sveto pismo samo ne daje nobenega podatka o tem, kako je bilo deset besed razde-
ljenih na kamnitih tablah, na podlagi Mekilte, enega najzgodnej$ih midrasev iz obdobja
Tanaim, smemo domnevati, da jih je bilo pet na vsaki polovici diptiha:®

"How were the Ten Commandments arranged? Five on one tablet and five on the other. On
the one tablet was written:'I am the LORD thy God." And opposite it on the other tablet was
written: 'Thou shalt not murder."...On the one tablet was written: 'Thou shalt have no other god.’
And opposite it on the other tablet was written: 'Thou shalt not commit adultery. ...On the one
tablet was written: 'Thou shalt not take." And opposite it on the other tablet was written: "Thou

SVETO PISMO

15




shalt not steal.'... On the one tablet was

written: 'Remember the sabbath day to

keep it holy." And opposite it on the other
tablet was written: 'Thou shalt not bear
false witness.'...On the one tablet was
written: 'Honor thy father, etc. And oppo-
site it on the other tablet was written:

‘Thou shalt not covet thy neighbor's wife'."

(Sarfatti 1990, 408-409.)

Prvo polovico zapovedi predstavljajo
zakoni, ki so posledica posebnega odnosa
med Izraelom in njihovim Bogom. Drugo
polovico, ki jo zaznamuje druzbeno-eti¢ni
karakter, sestavljajo prepovedi ubijanja,
preSustvovanja, kraje, krivega pri¢anja in
pozelenja (Weinfeld 1990, 11; Greenberg 1990,
112).® Prvih pet zapovedi (leva polovica dipti-
ha) regulira odnos med Bogom in ¢lovekom.
Posamezne "besede"” levega diptiha lahko
oznacimo kot:

1. prepoved mnogobostva (2 Mz 20,2 = 5 Mz

5,6),

2. prepoved izdelovanja podob (malikovanja)

(2 Mz 20,3-6 = 5 Mz 5,7-10),

3. prepoved skrunitve BoZjega imena (2 Mz

20,7 =5 Mz 5,11),

4. sobotno zapoved (2 Mz 20,8-11 = 5 Mz

5,12-15),

5. zapoved spostovanja starSev (2 Mz 20,12 =5

Mz 5,16).

Peto "besedo” predstavlja zapoved
spostovanja starSev (prim. 2 Mz 20,12 = 5 Mz
5,16),° ki tvori most med dvema blokoma
zapovedi. Med prvimi Stirimi, ki zadevajo
odnos do Boga, in zadnjimi petimi, ki
zadevajo Cloveske odnose v skupnosti. Zdi
se, da bi morala biti uvr§¢ena med zapovedi,
ki urejajo odnose z bliznjimi, vendar je
predhodno nujno potrebno razumeti
globoko religiozno zaznamovan odnos sina
do starSev v Stari zavezi. Odnos med sinom
in starS$i svetopisemski avtorji pogostvo
uporabljajo za ponazoritev odnosa Izraela
do Boga (prim. Jer 31,20; Oz 11,1). Zaradi
tega razloga so rabini zapoved spoStovanja
starSev uvrstili med zapovedi, ki zadevajo
odnos do Boga.* Filon Aleksandrijski v

16 TRETJIDAN 2012 9/10

spisu Kdo je dedi¢ boZanskih re¢i (Quis rerum
divinarum heres) to pojasni z naslednjimi
besedami:

"Peta zapoved je o spoStovanju starsev,

in je prav posebno svete narave, saj se

pravzaprav ne nanasa na ¢loveka, ampak

Nanj, ki je vzrok vsem stvarem, da so

posejane in da zacnejo bivati, in sta po

Njem tudi oCe in mati spoceta - pa ceprav

sama v resnici ne - ampak sta le orodje

ploditve. Ta zapoved je bila vrezana na

mejno ¢rto med peterico zapovedi, ki

govorijo o poboZnosti do Boga in tistimi,

ki vsebujejo prepovedi krivicnih dejanj

zoper naSe bliznje. Umrljivi starsi so kot

nekaksen mejnik nesmrtne moci, ki po

zakonu narave vse spoCenja in preraja,

ter tudi tej nasi urmljivi vrsti najniZnjega

rodu dovoljuje, da jo posnema in spocenja

lastne potomce.” (Klun 2003,157-158.)"

Na desni polovici diptiha se nahaja drugih
pet zapovedi (2 Mz 20,13-17 = 5 Mz 5,16-21), ki
uravnavajo ¢loveske odnose znotraj zavezne
skupnosti. Te zapovedi lahko oznacimo kot
temeljne socialne in morale zahteve Zivljenja
v zavezni skupnosti, ki jih zazdelimo na:

1. prepoved ubijanja (2 Mz 20,13 = 5 Mz 5,17),

2. prepoved preSustvovanja (2 Mz 20,14 = 5 Mz
5.18),

3. prepoved kraje (2 Mz 20,15 = 5 Mz 5,19),

4. prepoved krivega prifevanja (2 Mz 20,16 =5

Mz 5,20),

5. prepoved poZelenja (2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21).

Vsaka zapoved v drugi polovici dekaloga 2
Mz 20 je po mnenju J. J. Stamma zagotavljala
eno od temeljnih pravic medsebojnih odnosov
izvoljenega ljudstva: Sesta Zivljenje, sedma
zakonsko Zivljenje, osma svobodo, deveta
druzbeni ugled in deseta lastnino (Stamm
1967, 104-105).

OD IZVIRNE DO KANONICNE OBLIKE

C e deset Bozjih zapovedi motrimo z vidika
zgodovinskega razvoja, bomo kaj hitro
opazili, da zapovedi na kamnite plosce
taksne, kot jih poznamo danes, niso bile



napisane z Bozjim prstom. Bibli¢no izroc¢ilo
se, v nasprotju z drugimi zbirkami bibli¢nega
prava, kjer je prikazana vloga Mojzesa kot
srednika (prim. 5 Mz 6,1), prizadeva prika-
zati Bozji izvor dekaloga. Vendar za sedanjo
obliko zapovedi velja, da izraZajo zgodovino
sprememb. To pomeni, da so bile zapovedi

v razli¢nih obdobjih in na razli¢ne nacine
podvrzene svojemu ¢asu in razmisljanju. To
ne pomeni, da zapovedi dekaloga predstavlja-
jo "literarno fikcijo", tako David H. Aaron,*
temvec, da spremembe pricajo o njeni (do
dolocene mere) prilagodljivi literarni dikciji.

Svetopisemski avtor postavlja razodetje
dekaloga na zacetek izraelske zgodovine, v ¢as
izhoda iz Egipta, pod vodstvom Mojzesa, ki je
dekalog predal Izraelu napisan na dve kamniti
plo3¢i (prim. 2 Mz 32,15-16; 34,29) (Pinosa
2003, 15). Judje in tudi kristjani so bili zaradi
tega do nedavnega prepricani, da je dekalog
oz. celotno PeteroknjiZje napisal Mojzes.
Povod za tako3no prepricanje je bilo Sveto
pismo samo, saj je v nekaterih svetopisemskih
knjigah Mojzes omenjen kot avtor posame-
znih odlomkov. Spet drugje se kar celotna
Postava imenuje Mojzesova knjiga: "... kakor
je zapisano v postavi, v Mojzesovi knjigi, kjer
je GOSPOD zapovedal in rekel ..." (2 Krn 25,4).
Temu prepricanju do srede 18. stol. po Kr. ni
nihc¢e ugovarjal.

Enoumje so postavili pod vprasaj bibli¢ni
strokovnjaki konec 19. stol. Vprasanja, ki so
sijih zastavljali, so se glasila: Ali je dekalog
napisal Mojzes sam? Je bil izgotovljen v
kasnejSem ¢asu? Rojstvo znanstvene eksegeze
v 19. stol. je pokazalo, da Pentatevh izvorno
ni ena celota in da knjige ni mogel napisati
Mojzes sam. Vodilni bibli¢ni strokovnjaki iz
obdobja 1880 do 1910 so bili prepricani, da
Mojzes ni bil avtor PeteroknjiZja, ovrgli pa
so tudi vsakr$no povezavo med dekalogom
in Mojzesom. S tem pa v strokovnem svetu
ni bilo doseZeno $irSe soglasje. Nekateri so
avtorstvo dekaloga kljub vsemu postavljali v
Cas rodovne-plemenske druZzbe, saj naj bi izvi-
ral iz obicajev in pravil druzin in rodov iz ¢asa
pred Mojzesom, ki se je prenasal na potomce

SVETO PISMO

z ustnim izro¢ilom. Po tej teoriji naj bi bil
Mojzes samo redaktor, ki je zapovedi zbral,
jih postavil v jedrnato obliko in jih povezal z
zavezo (Hyat 1971, 209-210).

Danes med strokovnjaki velja prepric¢anje,
daje sedanja oblika zapovedi plod dolgega
zgodovinskega razvoja, pri ¢emer so posa-
mezne stopnje med seboj povezane in jih ni
mogoce empiri¢no secirati. Zapovedi so bile
v svoji prvotni obliki podvrZene razli¢nim
revizijam in razSiritvam. To je najlepSe
vidno v zapovedi spostovanja sobote, kjer je
zapoved raz§irjena z obseznim komentarjem
o stvarjenju (2 Mz 20,8-11). Vendar to ni edina
razSiritev, saj tudi nekatere druge zapovedi
vsebujejo dodatne komentarje. Prepoved
upodabljanja Boga (20,4-6) je raz$irjena in
podkrepljena z opisom ljubusumnega Boga,
ki obiskuje krivdo ocetov celo na njihovih
sinovih. Zgodovina sprememb je na najbolj
svojevrsten nacin izraZena v dejstvu, da se
dekalog v Pentatevhu pojavi na dveh mestih:
v Eksodusu kot razodetje na gori Sinaj
(20,1-17) in kot razodetje na gori Horeb v
Devteronomiju (5 Mz 5,6-21). Primerjava je
lahko ocitnejsa, Ce si vzopredno ogledamo
zapoved spostovanja sobotnega dne. Motiv
obhajanja sobodnega dne v2 Mz 20,8-11je
shema sedemdnevnega stvarjenja, medtem ko
je sobotna zapoved v 5 Mz 5,12-15 utemeljena
na izhodu iz Egipta (Dozeman 2009, 469).

Raznolikost, ki jo povzrocajo neenakomer-
ni vstavki motivirajocih stavkov, preskoki
iz prve osebe govornika v tretjo, razli¢ni
utemeljitvi sobotne zapovediv2 Mzin 5
Mz ipd. so strokovnjake usmerile k iskanju
oz. rekonstrukciji izvirne oblike desetih
zapovedi. Ceprav "raznolikost" $e bolj kakor
za sedanjo obliko desetih zapovedi velja za
obstojece teorije o izvirni obliki, naj bi po
skupnem mnenju strokovnjakov bila izvirna
oblika sestavljena le iz prvotnih zapovedi,
brez dopolnjujocih stavkov. To so bili kratki
kategori¢ni stavki, ve¢inoma v negativni
obliki. Rekonstrukcija orginalne oblike naj
bi se po mnenju M. Weinfelda, in mnogih
drugih, glasila, kot sledi (1990, 7.27):*

17



1. Jaz sem Gospod tvoj Bog, ne imej drugih
bogov poleg mene.

2. Neizdelaj si rezane podobe.

3. Ne prisegaj po nemarnem ob imenu
Gospoda, svojega Boga.

. Spominjaj se sobotnega dne.

. Spostuj oCeta in mater.

. Ne ubijaj.

. Ne presustvuj.

. Ne kradi.

. Ne pricaj po krivem proti svojemu
bliznjemu.

10.Ne Zeli si hiSe svojega bliznjega.

Prvotna oblika je najbolje ohranjena v prvi,
Sesti, sedmi, osmi in deveti zapovedi. Razlaga,
opravicilo in obljube, povezane z drugo, Cetrto
in peto zapovedjo, in nastevanje stvari, po
katerih ne smemo hlepeti v povezavi z deseto
zapovedjo, pa naj bi bili rezultat kasnejsih
redakcij (Harrelson 1962, 570).

Prvotne zapovedi naj bi nastale v obdobju
pred Ozejem (Oz 4,1; Jer 7,9), saj klasi¢ni
preroki iz 8. stol pred Kr. Ze predpostavljajo
temeljne zakone, povezane z dekalogom,
kar kaZe na dejstvo, da jim je bil dekalog kot
zbirka najverjetneje poznan. Tudi citati v
psalmih (Ps 50,18-19; 81,10-11) namigujejo
na zgodnejsi datum. Zapovedi, kakor jih
poznamo danes, z najvecjo gotovostjo lahko
pripiSemo eksilskemu obdobju (587-530 pr.
Kr.) ali stoletju po njem (Collins* 1992, 384;
Harrelson 1962, 572; Aaron 2006, 282).

Ob tem moramo biti posebej pozorni na
dejstvo, da kadar je govora o razvoju staroza-
veznega prava, je razsiritev vedno odgovarjala
doloceno potrebi: daljSe zapovedi in pogosteje
navedeni zakoni so bili tisti, s katerimi je
imela izraelska skupnost najvec¢ problemov.
Lahko povemo tudi drugace: vsaka zapoved v
dekalogu je tako kratka, kot je le mogoce, ob
tem vsaka dodatna beseda predstavlja rezultat
posebne potrebe in je rezultat spreminjanja
uporabe in predajanja iz roda v rod (Durham
1987, 280; Pinosa 2003, 23):*

"...Israel herself worked for a long time

on the Decalogue before it became so uni-

versal and concise in form and content as

© 0N oouv p

18 TRETJIDAN 2012 9/10

to be capable of standing for an adequate

outline of the whole will of Jahweh for

Israel” (von Rad 1975, 191)

Razlog nastalih sprememb moramo iskati
v specificnem materialnem in duhovnem
stanju Izraela v dolo¢enem zgodovinskem
trenutku.

II. DEKALOG V JUDOVSKI PERCEPCI]JI
ZAVEZA KOT NACIN ODNOSA MED
JAHVEJEM IN IZRAELOM

Dekalog ni sui generis zgolj zaradi vsebine,
niti zaradi dejstva, da je (prikazan kot)
napisan z BoZjim prstom, temvec predvsem
zaradi redaktorske ume3cenosti v svetopi-
semsko narativo. Izraelsko ljudstvo je dekalog
prejelo v zelo posebnem zgodovinskem
trenutku, na gori Sinaj, kjer je Bog s svojim
ljudstvom sklenil zavezo. To sicer ni bila prva
zaveza o kateri je v Svetem pismu govora,

saj je Bog sklepal zaveze Ze veliko prej. Kljub
temu je zaveza na Sinaju svoje lastne vrste.
Vsak izmed Bozjih posegov v narodno in
versko Zivljenje Izraela je namrec lahko razu-
mljiv zgolj v kontekstu primarnega razmerja
zaveze. Zaveza je temeljni bibli¢ni pojem,
razumevanje le-tega pa bistvenega pomena za
teologijo judovske in kr§¢anske religije.

POJEM ZAVEZE

Z aveza je osrednji pojem starozaveznega
sporocila. Zaveza predstavalja enega
temeljnih bibli¢nih pojmov saj si "Bog kot
absolutno svobodno in pravi¢no bitje odloci
za radikalen poseg v ¢loveSko zgodovino,
ter da za medij takSnega posega izbere prav
razmerje zaveze" (Klun 1997, 2). V Svetem
pismu pojem zaveza ne oznacuje le odnosa
med Bogom in Izrelom, temvec je pojmovan
precej SirSe: zavezo skleneta ze Abraham in
Abimeleh (1 Mz 21,27), Abimeleh in Izak (1
Mz 26,28), Jakob in Leban (1 Mz 31,44), David
in Jonatan (1 Sam 18,3), Abner in David (2
Sam 3,13) itd. Stranke, pogodbeni partnerji
zaveze, so torej najpogosteje posamezniki



(omenjene zaveze), drZave in njeni predstav-
niki (2 Sam 3,13), tudi vladarji in vazali (2
Sam 5,3). Zaveza predstavlja pogost nacin
urejanja temeljnih razmerij v druzbenem
zZiveljenju Izraela za katerega je znacilno, da
popolnoma spremeni dotedanji odnos med
njima (Klun 1997, 3).

Na zunaj se je novo razmerje obifajno
pokazalo tako, da sta stranki po sklenitvi zaveze
sedla k obedu (prim. 1 Mz 26,30; 31,54; 2 Mz
24,11). Obed je navzven predstavljal enega
najbolj intimnih odnosov znotraj druzine, roda
oz. skupnosti in zaveza je predstavljala nujno
pot, po kateri je ¢lan nekega drugega rodu ali
skupnosti bil sprejet v obcestvo sozaveznika. Na
podlagi vzpostavljenega zaupanja zaveze se je
dotedanja relacija "tujec”, morda celo "sovra-
znik" lahko nadgradila na stopnjo enakoprav-
nosti, miru in trajnega zavezniStva. Zaveza je
predstavljala nujno in hkrati edino pot, po kateri
je ¢lan drugega rodu ali skupnosti dopil dostop
v oblestvo sozaveznika (Klun 1997, 5).

Zaveza ni bila enostraka komunikacija,
saj nikoli ni zadevala samo ene stranke.
Zavezni odnos je imel "korist" za vsakega
od zavezancev, korist je bila obojestranska.
Tako Abiméleh kot Abraham v 1 Mz 21,22sl.
postavita svoje zahteve, ki jih je nasprotna
stran dolZna spoStovani. Od tega imata vsak
svoje koristi in tudi dolZnosti. Abiméleh od
Abrahama zahteva:

" ... 'Prisezi mi zdaj tukaj pri Bogu, da ne

bos varal ne mene ne mojih naslednikov

ne potomcev; enako dobroto, kakr$no sem

tiizkazoval jaz, izkazuj ti meni in deZeli, v

kateri prebivas kot tujec!™

Svoje zahteve pa izrazi tudi Abraham:

"Abraham je odgovoril: 'PriseZem.’ Tedaj

se je Abraham pritoZil Abimélehu zaradi

studenca, ki so si ga Abimélehovi hlapci s

silo prilastili.

Glavna korist in hkati dolZnost za oba je bil
mirni medsebojni soobstoj in seveda zvestopa
zavezi. Le-to pa so spremljala tudi ¢isto
konkretna dogovorjene dolznosti: Abiméleh
je moral poskrbeti za vpraSanje pitne vode,
medtem, ko je Abraham jam¢il z drobnico in

SVETO PISMO

govedom. Ko najdeta skupen jezik skleneta
zavezo. Podobna zakonitost velja tudi za
zavezo med Bogom in ¢lovekom. Bog Jahve
obljubi Abrahamu obilno potomstvo in deZelo
(1 Mz 17,1sl.), Abram pa se zaveZe, da bo on
in vsak moski potomec, ki bo izSel iz njega,
obrezan.

Vidimo lahko torej, da sta v zavezi k tej
ali oni storitvi, ali opustitvi, (bila) zavezana
oba partnerja, ter da celo Jahve sam v tem
ni nobena izjema. DolZnosti in pravice so
(enakomerno) porazdeljene med sozaveznika.
Moc¢nejsi partner bi si namre¢ preprosto lahko
podredil SibkejSega (Abiméleh bi npr. s svojo
vojsko lahko podjarmil Abrahama), mu vsilil
svojo voljo in postavo. Toda prav v tem smilslu
pomeni ustanova zaveze velik korak naprej,
saj predpostavlja medsebojno spoStovanje
partnerjev, njuno enakopravnost in sporazu-
mno urejanje razmerij (Klun 1997, 5).

Temeljno znacilnost zaveze (na splo$no)
lahko povzamemo z besedno zvezo "obljuba
zvestobe” (prim. 2 Mz 24,7), ki predstavlja
osrednjo toc¢ko zavezne formule. Obljubo
zvestobe definirata pojma "trajnost” in v
povezavi s tem "nepreklicnost”. To dejstvo
je Izrael spoznal preko globoke teoloske in
zgodovinske refleksije, saj je sam, kakor nam
poroca Sveto pismo, pogosto prestopal in krsil
zavezna dolocila, vendar ga Jahve zaradi tega
ni zavrgel ali odstopil od zaveze. Po definiciji
od zaveze ni bilo mogoce odstopiti, niti ni bil
mogoc¢ kakr$nkoli naknadni premislek. Prav
zaradi tega je zaveza resno in radikalno raz-
merje; razmerje na Zivljenje in smrt (prim. 5 Mz
30,15 sl.). Zaveza je sama po sebi nepreklicna, je
torej ni mogoce preklicati ali prelomiti, a to ne
pomeni verskega relativizma. Bog ostaja kljub
svoji velikodu$ni ponudbi popolnoma jasen:

"Glej, danes sem poloZil predte Zivljenje

in sreco, smrt in nesreco, ko sem ti danes

zapovedal, da ljubi GOSPODA, svojega

Boga, da hodi po njegovih poteh in

izpolnjuj njegove zapovedi, zakone in

odloke. /.../ Ce pa se tvoje srce obrne in

ne bos poslusal in se bo§ dal zapeljati, da

bi se priklanjal drugim bogovom in jim

19



sluZil, vam danes naznanjam, da boste

gotovo uniceni; ne boste podaljSali dni v

deZeli, v katero gres, ko gres ¢ez Jordan, da

jovzame$v last.” (5 Mz 30,15-20.)

Izbrati Zivljenje je neobhodno povezano s
pogojem, da ljubi§ GOSPODA, svojega Boga,
poslu3as njegov glas in se ga drzis§, kar v konte-
kstu zaveze pomeni izpolnjevanje zapovedi.
Obratna smer dogodkov privede do propada.
Zaveza torej, kljub omenjeni nepreklicnosti,
ostaja smrtno resna zahteva Boga. Ce je
Jezusov Ljubi Gospoda za njegove ucence
diskutabilen, pa je Mojzesov povsem jasen:
hédi po njegovih poteh in izpolnjuj njegove za-
povedi, zakone in odloke. Kaj natan¢no obsega
besedna kombinacija zapovedi, zakoni in odloki
je vprasanje, na katerega bomo odgovorili
nekoliko kasneje. Gotovo je, da je osredinjena
na dekalogu, kot temeljni listini zaveze. In
kot taka je Sinajska zaveza faktor nacionalne
kohezivnosti ali dekadence, odvisno od
posameznikovega oz. Izraelovega odziva na
ponubo, ki jo daje Gospod (Klun 1997, 21).

PODOBNOST S HETITSKO POGODBO

brazec zaveze je bil predmet raziskav Ze

od zacetka literarno-kriticne metode
eksegeze v drugi polovici 19. stoletja. Posebna
faza znanstvene eksegeze Pentatevha se je
pricela po eseju Georgea E. Mendenhalla*, ki
je povezal bibli¢ne tekste s hetitskimi. Men-
denhall je primerjal bibli¢ne zavezne tekste s
pogodbami hetitskega vrhovnega gospostva.
Menil je, da najdemo v biblicnem zaveznem
vzorcu sledi pogodb starega BliZnjega vzhoda,
Se posebej v tistih, ki so znane kot "vazalne
pogodbe”, v katerih je kralj velikega naroda
sklenil pogodbo z vazalno drzavo. Taksne
pogodbe niso bile znane le pri Hetitih v ¢asu
med 14. in 12. stoletjem pred Kristusom,
temvec tudi Ze prej v Mezopotamiji in v prvem
tiso¢letju pred Kristusom v Siriji in Asiriji
(Hyatt 1971, 197; Pinosa 2003, 27)

Celotna zavezna pogodba je navedena

v Sestih to¢kah, kot sledi. To¢ke 1, 3, 5in
6 predstavljajo nespremenljive elemente

20 TRETJIDAN 2012 9/10

pogodbe, ostali deli so bili v¢asih izpus§ceni

(Hyatt 1971, 198):

1. Preambula, ki vsebuje ime in naslove kralja
nadrejenega naroda.

2. Zgodovinski uvod opredeljuje odnos med
pogodbenima drZavama. Zapisan je tako,
da prikaZe hvaleZznost vazalne drzave, sluzi
tudi kot svarilo in oris preSnjega stanja
med strankama. NaSteta so dobra dela,
ki jih je kralj Ze izkazal vazalu. Na takSen
nacin je uvedeno nujno potrebno jamstvo
zvestobe vazala do svojega gospodarja.

3. Pogoji ali dolo¢ila, kar morata storiti
pogodbeni stranki.

4. Izjava, da mora biti kopija pogodbe
spravljena v templju in periodi¢no brana
pred kraljem in ljudmi obeh deZel.

5. Seznam pri¢, vklju¢no z boZanstvi obeh drzav.

6. Blagoslovi in prekletstva, katerih namen
je zavarovanje pogodbe in ki sluZijo kot
sankcije (Hyatt 1971, 197-198).

Povezave med izraelskim in starodavnim
bliZznjevzhodnim pravom ne moremo zani-
kati, Ceprav je natan¢no naravo teh povezav
tezko doloditi. Sinajsko zavezo lahko uvrstimo
med vazalske pogodbe, saj besedilo desetih
Bozjih zapovedi in vazalska pogodoba kaZeta
nekaj pomembnih podobnosti:

1. Preambula: v dekalogu se Bog najprej
predstavi sam: "Jaz sem GOSPOD, tvoj Bog
..." (2 Mz 20,2)

2. Zgodovinski uvod: oris preteklih milostnih
dejanj: "... ki sem te izpeljal iz egiptovske
deZele, iz hiSe suZnosti” (2 Mz 20,2), ki od
pogodbenega partnerja zahteva zvestobo.

3. Pogoje pogodbe: iz¢pen seznam zahtev
vazala do kralja - zapovedi 2 Mz 20,3-17.

4. Besedilo prekletstev in blagoslovov, ki naj
se uresnicijo, Ce bi bila zaveza prelomljena
(prim. 5 Mz 27,11-28,69).

5. Skrinjo so razumeli kot BoZji podnoZznik
(1Krn 28,2), kar je primerljivo obi¢ajem v
Egiptu, kjer so poloZili pogodobe pred noge
bogovom, ki so jim bile price.

6. Listino z natan¢nimi dolo¢ili zaveze so
spravili v skrinjo zaveze v sveti§ce (2 Mz
40,20-21; 5 Mz 10,1-5; 31,26).



7. Bilaje periodi¢no brana v liturgiji (5 Mz

31,10-11) (Collins 1992, 384).

Zavezni obrazec, ki se je na starem Bli-
Zznjem vzhodu uporabljal v pogodbah med
drzavami, je svetopisemskemu avtorju sluzil
kot forma, s katero je opredelil odnos med
Gospodom in Izraelom. Ni mogoce zanikati,
da ima dekalog kot nekakSen povzetek zave-
znih pogojev, oz. celotna zaveza na Sinaju,
precej$no formalno podobnost z nekaterimi
elementi hetitske drzavne pogodbe. Se ve¢,
podobnost je pricakovana. Da bi bila zaveza
izvoljenemu ljudstvu lahko razumljiva, so jo
oblikovali po vzorcih, ki so bili takrat splo$no
sprejeti in veljavni pravni prijemi. Vendar
moramo hkrati poudariti, da so sledi hetitskih
zaveznih dokumentov zaznavni le v konéni
obliki, tj. v devteronomisti¢no preoblikovani
obliki sinajske perikope (2 Mz 19-24). Kon¢na
povezava dekaloga s hetitiskimi pogodbenimi
obrazci mora biti zato razumljena le v zelo §i-
rokih okvirjih, saj gre pri dekalogu oz. sinajski
zavezi za popolnoma drugacen kontekst. Tako
s pravnega vidika - gre za ureditev odnosov
med Bogom in njegovim ljudstvom, ki je
koncentriran na uravnavanje posamezniko-
vega obna$anja in med¢loveskih odnosov, kar
je izven dometa ostalih starodavnih pogodb -
kakor z vidika narativne ume3cenosti. Zaveza
je namrec umescena v §ir$i kontekst bibli¢ne
pripovedi, kar je zvidika hetitskih drzavnih
pogodb, ki stojijo same zase, posebnost brez
primere (Pinosa 2003, 39).

LITERARNI KONTEKST - UMESCENOST V
SVETEM PISMU

Primerjava med hetitsko vazalno pogodbo
in dekalogom osvetljuje pomembnost
preambule in zgodovinskega uvoda kot
klju¢nih pogojev za razumevanje dekaloga v
njegovi sedanji literarni obliki (Collins 1992,
384). Zgodovinski uvod opredeljuje odnos
med pogodbenima drZavama, v primeru de-
kaloga gre za oris preteklih milostnih dejanj
Gospoda, ki je Izraela izpeljal iz egiptovske
deZele suznosti (2 Mz 20,2). Dejstvo resitve

SVETO PISMO

predstavlja temelj in predpogoj za Gospodovo
upraviceno zahtevo postavitve zapovedi
svojemu ljudstvu. S tem je mo¢no podcrtan
literarni kontekst, sinajska perikopa, v
katerega je besedilo desetih Bozjih zapovedi
redaktorsko vstavljeno. Prav postavitev
dekaloga v pripovedno zgradbo daje desetim
BoZjim zapovedim njihov pomen in odli¢nost.

POMEN LITERANEGA KONTEKSTA

naliza literarnega konteksta dekaloga v 2
Mz 20,1-17 odkriva dejstvo, da je dekalog
le ohlapno povezan z narativnim kontekstom:

"In short, the Ten Commandments could

be removed from their present literary

context without damage to the literary

connection between Exod. 19:25; 20:18;

indeed, the connection between these

verses would be improved by the removal

of the Ten Commandments.” (Harrelson

1962, 570.)

Harrelson trdi, da bi besedilo dekaloga 2
Mz 20,1-17 lahko odstranili iz pripovednega
konteksta, ne, da bi le-ta bil prekinjen. Se ve¢,
povezava med 2 Mz 19,25 in 2 Mz 20,18 bi bila
z odstranitvijo dekaloga izboljSana. Na mesto,
ki ga zaseda danes, je bil dekalog najverje-
tneje vkljucen z enim izmed virov - sam se je
najverjetneje razvijal lo¢eno in neodvisno od
virov - ali redaktorjev, najverjetneje elohistic-
nim (prim. Collins 1992, 384).

Povezava med dekalogom in Sir§im pripo-
vednim kontekstom sinajske perikope (2 Mz
19-24), kjer se besedilo danes nahaja, je torej,
gledano narativno, ohlapna in neprepricljiva.
Sedanja povezava dekaloga s Sinajem (najver-
jetneje) odraza delo redaktorjev. Kljub temu
velja, da moramo za razumevanje pomena
dekaloga slednjega videti skozi o¢i tradicije.
Dekalog moramo videti na nacin, kot ga pred-
stavita 2 Mz in 5 Mz. Gre za besede, ki so bile
po prepric¢anju Izraelcev izreCene neposredno
od Boga. Ce bi jih lo¢ili od $ir§ega konteksta
2 Mz 19-24, bi ogrozili pravilno razumevanje
pripovedi, kakor zapovedi samih. Dekalog je
postavljen na zacetek zakonodajalnega sklopa

21



2 Mz in kot tak prestavlja voljo Boga samega.
V nasprotju z drugimi zbirkami prava, kjer je
prikazana vloga Mojzesa kot srednika (prim.
5 Mz 6,1), si bibli¢no izro¢ilo tu prizdeva
prikazati Bozji izvor dekaloga, zaradi cesar
ima le-ta v odnosu do ostalih zbirk zakonov
posebno mesto. Zapovedi dobijo svoje
posebno mesto v tesni povezanosti z Gospo-
dom zaveze. Dekalog ¢rpa svoj pomen prav
iz zgodovinske umestitve v zavezno zgodbo
(Pinosa 2003, 7-8).

POSEBNOST DEKALOGA?

VSako zapoved dekaloga je v bolj ali manj
podobnih formulacijah mogoce najti
tudi na drugih mestih Pentatevha. Z izjemo
"Ne z&li". Prepovedi malikovanja* in krivega
priseganja,* zapovedi spominjanja sobotnega
dne® in spoStovanja starSev,* prepovedi
ubijanja,* prefuStvovanja,* kraje® in krivega
pricanja* - vse te zapovedi so v taksni ali
drugacni obliki ponovljene v razli¢nih zbirkah
dolocb v Svetem pismu.

Tako npr. Knjiga zaveze, ki se nahajale
nekaj vrstic za dekalogom, pri¢ne s prepoved-
jo malikovanja: "Ne delajte srebrnih bogov,
da bi bili poleg mene, in ne delajte si zlatih
bogov!” (2 Mz 20,23). In nadaljuje s pono-
vitvijo skoraj vseh zapovedi, ki se nahajajo
v dekalogu: sobotno zapovedjo (23,12),
zapovedjo spostovanja starSev (21,15.17),
prepovedjo ubijanja (21,12), kraje (osebe® in
lastnine) (21,16; 22,1-3) in krivega pricanja
(23,1) (Weinfeld 1990, 2).

Na mestu je torej vpaSanje: v cem je poseb-
nost dekaloga. Kako je prislo do tega, da je bil v
procesu sreCevanja Boga in ¢oveka v zgodovini
odreSenja povzdignjen na posebno mesto? S
¢im upravicuje Svetopisemske besede, da je bil
izreCen neposredno od Boga (prim. 2 Mz 20,1),
da je bil napisan z bozjim prstom na kamnite
plosce (prim. 2 Mz 31,18; 32.16)?

Ce kot odgovor za zgornje vprasanje
predlagamo njegovo starost, moramo odgo-
voriti, da za to trditev ni nobenih dokazov, ki
bi kazali na to, da so Bozje zapovedi starejse

2012 9/10

22 TRETJIDAN

od drugih zakonov v Svetem pismu. Ne po

vsebini, kakor tudi ne po lingvisti¢ni plati,

tega ni mogoce dokazati. Podobne dolocbe
po obliki prepovedi najdemo tudi v 3 Mz

19,11.13 in drugje. V 3 Mz 19 najdemo celo

zelo podobno zbirko tisti iz Eksodusa in

Devteronomija?® (Weinfeld 1990, 3).
Posamezne zapovedi dekaloga torej niso

edinstvene v Svetem pismu, najdemo jih

raztresene in drugace formulirane po vsej

Stari zavezi. A po drugi strani je dekalog kot

celota dosegel poseben status v tradiciji, ki

kot celota ne najde nobene vzporednice, ki
bi ustrezala njegovi celostni obliki (Weinfeld

1990, 15sl.).

Poseben status dekaloga izvira iz nasle-
dnjih znadilnosti:

1. zapovedi dekaloga so naslovljene na vsa-
kega posameznika, tj. obvezujejo vsakega
¢lana zavezne skupnosti;

2. zapovedi veljajo ne glede na druzebeni
poloZaj in v vseh okolis¢inah;

3. zapovedi nalagajo osebno odgovornost, ki
je neobhodna posledica osebnega nagovora
jaz-Ti, ki je uporabljen pri sklepanju zaveze
med Izraelom in Bogom.

Mnoge dolocbe in zbirke zapovedi so bile,
za razliko od dekaloga, odvisne od posebnih
oklis¢in. Izvedba le-teh je bila odvisna od
konkretnih okoli$¢in v Zivljenju posamezni-
kov oz. od razmer v njegovem druzbenem
okolju. Tako so npr. daritve za greh variirale
glede na to, kdo je greh storil (prim. 3 Mz 4
sl.).: maziljeni duhovnik je daroval "v daritev
za greh mladega neoporecnega junca’,
Izraelova skupnost je darovala "mladega
junca”, knez pa je pripeljal "kot svoj dar
kozla, neopore¢nega samca". Ce se je pregresil
kdo izmed ljudstva, je pripeljal "kot svoj dar
kozo, neopore¢no samico” "ali "jagnje, tj.
neopore¢no samico”. Ce pa je bil kdo reven in
predpisane daritve ni premogel, "naj prinese
GOSPODU kot spravni dar za svoj greh grlici
ali dva golobcka, enega za daritev za greh in
drugega za Zgalno daritev” (3 Mz 5,7-10).

K dolocbam, ki so odvisne od najrazli¢nej-
$ih kombinacij in situacij lahko pristejemo



Se vse tiste, ki govorijo o obredni ¢istosti,
sobotnem in jubilejnem letu, vse zakone, ki
urejajo vpraSanja Zenitvenih pogodb, porok in
locitev ipd.

Zapovedi dekaloga so v nasprotju z zgoraj
omenjenimi primeri, ki so zadevali le posa-
meznike, ki so se zna3li v doloceni situaciji,
obvezovale vsakogar. Celotno skupnost, do
zadnjega. Vsak posameznik je, ne glede
na svoj druzbeni poloZaj (prim. maziljeni
duhovnik, knez, kdo izmed ljudstva, Izraelova
skupnost) ali okoli$¢ine, v katerih se je znaSel
in Zivel (reveZ), bil obvezan, da jih uposteva:

"The Ten Commandments are characte-

rized by the fact that they are imposed

on every individual, entirely without

regard to any condition or circumstance”

(Weinfeld 1990, 14.)

Sleherni Jud je bil zavezan, da ne bo ¢astil
malikov, da bo na sedmi dan pocival, da bo
spostoval svoje starSe, da ne bo ubijal, varal,
kradel, lazno prical in hlepel po lastnini bli-
Znjega. To so bili temelji in pogoji za Zivljenje
v zavezi z Bogom in v skupnosti (Weinfeld
1990, 4.14).

Na to jasno namiguje uporabljena druga
oseba ednine, ki ni pogosta v zakonskih
zbirkah, saj se ponavadi zapovedi menjavajo v
edninski in mnoZinski obliki (prim. 2 Mz 34;
3 Mz19). Druga oseba ednine poudari oseben
pomen, ki ga je imel dekalog za vsakega posa-
meznika. Kadar so pravila bila naslovljena na
skupnost kot celoto, se je posameznik lahko
izognil odgovornosti s skrivanjem v mnoZici.
Kadar pa so naslovljena osebno, odgovornosti
ni mogoce ubeZati, saj se vspostavi odnos
jaz-ti (Weinfeld 1990, 10).

"Ti" govori o prepricanju, da so bile besede
zaveze izgovorjene od Boga samega, brez
posrednikov, kot nagovor ob sklepanju
zaveze s svojim ljudstvom. Vendar besedilo
sedanje oblike dekaloga ni dosledno v prika-
zovanju Boga kot govornika. Kljub temu, da
je bil dan velik poudarek na direktno BoZjo
komunikacijo in podajanje zapovedi v prvi
osebi: "Tedaj je Bog govoril vse te besede ...
'Jaz sem GOSPOD ..." (2 Mz 20,1-2), je od 2

SVETO PISMO

Mz 20,7 dalje Bog oznacen v tretji osebi: "Ne
izgovarjaj po nemarnem imena GOSPODA...;
Gospod ne bo pustil brez kazni tistega ..." (2
Mz 20,7) (Childs 1979, 294-395.399.) Direktni
nagovor Boga predstavlja le 2 Mz 20,3-6, a
vendarle se za celoten dekalog pojmuje, da so
to Gospodove besede. Dekalog kot direktni
nagovor Boga postavlja status prava nad
obifajne meje in ga celo povezuje s svetostjo.
Sveti pisatelji so predstavili dekalog kot prve
besede Izraelu, ki jih je izrekel Bog sam. Ce bi
poskusali zanikati ta poudarek v besedilu, bi
zgresili teoloski koncept, ki ga pripoved Zeli
izraziti.

RECITIRANJE DEKALOGA - POMEN
DEKALOGA V JUDOVSKI TRADICIJI

veto pismo deset BoZjih zapovedi oznaci

kot "pogoje zaveze". V 2 Mz 34,28 beremo:
"Napisal je na plosci besede zaveze, deset
besed.” Nadalje v 5 Mz 4,13: "Naznanil
vam je svojo zavezo, ki vam jo je zapovedal
izpolnjevati, deset besed; napisal jih je na dve
kamniti plo$¢i.” Slednja vrstica se nanasa
na izvirni kamniti plo3¢i, ki ju je napisal Bog
sam, vrstica iz Eksodusa na "prepis” kamnitih
plos¢, delo Mojzesa.

"Deset besed" (2 Mz 34,28) so v ¢asu
drugega templja vsako jutro recitirali pred
"Poslusaj, [zrael!" (5 Mz 6,4-9),7 ki velja
danes za povzetek oz. veroizpoved judovstva
(Urbach 1990, 161). Vendar Sveto pismo samo
ne vsebuje nikakr3nih navodil v zvezi z reci-
tranjem desetih boZzjih zapovedi ali liturgi¢no
uporabo. V Mi3ni, traktatu Tamid, najdemo
zapis, ki naroc¢a duhovniku v jeruzalemskem
templju, da mora vsako jutro pred molitvijo
"Poslusaj, Izrael” ponoviti deset zapovedi:

"Recite a benediction!' They did so, and

then read the Ten Commandments,

followed by 'Hear O Israel’ (Shema, Deut.

6.4-9); 'If then you obey' (Deut. 11.13-21);

and the law of the fringes (Num. 15.

37-41)." (Urbach 1990, 163.)

Praksa recitiranja desetih Bozjih zapovedi
je bila kasneje opuscena zaradi ne popolnoma

23



znanih razlogov. Po prevladujodi razlagi naj
bi bila praksa opuscena, ker so krivoverci

in odpadniki (Minim), tako poroca rabinski
vir, zaradi dnevega recitiranja desetih besed
v sinagogah zaceli sklepati, da so bile samo
te razodete na Sinaju, ne pa tudi vsa ostala
dolocila Postave.

V palestinskem Talmudu najdemo nasle-
dnjo razlago:

"Both Rav Matna and Rav Samuel

bar Nahmani stated that by rights the

Ten Commandments should be recited

every day. Why then is this not done?

Because of the antipathy of the Minim.

The purpose was to deny their claim that

these Ten, and no more, were spoken to

Moses at Sinai.” (Urbach 1990, 168.)%¢

Razlog opustitve prakse je bil torej v krivo-
verstvu® (Minim), ki je razlagalo, da je Mojzes
na Sinaju prejel samo deset Bozjih zapovedi,
ne pa tudi ostale zakonodaje. Gemara postre-
Ze z identi¢nimi argumenti:

"Rabbi Judah quoted Samuel: People

wanted to recite the Ten Commandments

together with the Shema outside the

Temple, but the practice had long

since been abandoned because of the

arguments of the Minim. (The same has

been taught in a baraita: R. Nathan

said, people outside the Temple wanted

to read in this manner, but the custom

had long been abolished because of

the arguments of the Minim.) Rabbah

bar Rav Huna thought to institute the

practice in Sura, but R. Hisda said to

him: The custom was set aside because

of the arguments of the Minim. Amemar

considered doing the same in Nehardea,

but Rav Ashi said to him: It was set aside

because of the arguments of the Minim."

(Urbach 1990, 169.)

Ko je govora o izraelskem pravu, je potreb-
no poudariti, da zakoni, ki jih je predal Mojzes
kasneje, tiste, ki so jih dobili po Stirideset
letih na Moabskih planjavah, enako predsta-
vljajo pogoje zaveze in so, v o¢eh izvoljenega
ljudstva, resni¢ne zahteve Boga. Vera, da je

24 TRETJIDAN 2012 9/10

Gospod avtor zapovedi, je postala znacilnost
izraelskega prava.

V obseznem korpusu judovske literature
je sicer mo¢ najti komentarje, ki izpostavljajo
pomen dekaloga, oz. kar celotno postavo
enacijo z deseti BoZjimi zapovedmi. TakSen
primer predstavlja zgodba, ki jo pripoveduje
rabin Jo$ua, Levijev sin:

"Ko se je Mojzes povzpel na viavo, so

prisli boZji angeli pred Svetega - naj

bo blagoslovljen - in mu rekli: Vladar

stvarstva! Kaj vendar pocne to bitje,

rojeno iz Zene, med nami v nebesih? PriSel

je sem gor, da prejme Postavo, je odgovoril

bos ta skrivni zaklad, ki si ga skrbno ¢uval
skozi devetsto Stiriinsedemdeset rodov

(...) zdaj zaupal ¢loveku iz mesa in krvi?

Mar ni pisano: 'Kaj je ¢lovek, da se ga

spominjas, ¢loveski sin, da ga obiskujes?

(Ps 8,5) 'Kako ¢udovito je boZje ime po

vsej zemlji! Svoje veli¢astvo si povzdignil

nad nebesa’ (Ps 8,2). Odgovori vendar

angelom, je Sveti pozval Mojzesa ...

Mojzes mu je odgovoril: Vladar stvarstva!

V Postavi, ki si mi jo dal, je pisano 'Jaz

sem Gospod, tvoj Bog, ki sem te izpeljal iz

egiptovske deZele' (2 Mz 20,2). Potem se

je obrnil k angelom in jim rekel: Mar ste

bili vi v Egiptu? Ste bili vi v faraonovem

suzenjstvu? Cemu bi bila torej Postava
dana vam? In kaj je Se pisano v Postavi?

'Ne imej drugih bogov’ (2 Mz 20,3). Mar

ste vi kdaj prebivali med malikovalci? In

kaj je Se pisano?'Spominjaj se sobotnega

dne in ga posvecuj' (2 Mz 2,8). Ste kdaj
sploh poceli kaj takega, da bi potrebovali
pocitek? In kaj je Se pisano? 'Ne prisegaj

pri boZjem imenu’ (priredba 2 Mz 2,7).

Mar ste sploh kdaj komu prisegali? In

kaj je Se pisano v Postavi? 'Spostuj Oceta

in mater' (2 Mz 20,12). Mar vi sploh

imate ocete in matere? In kaj je Se pisano

v Postavi? 'Ne ubijaj! Ne preSustvuj!

Ne kradi!" (2 Mz 20,13-15). Mar je med

vami kaj ljubosumja ali kaj hudobnih

namer? Angeli so po teh vpraSanjih takoj



spoznali, kako prav ima Presveti, da je

dal Postavo ljudem. Hipoma so vzljubili

Mojzesa ..." (Klun 1997, 37.)*

Kot odgovor na vpraSanje "In kaj je 3e
pisano v Postavi?" Mojzes skoraj v celoti,
vrstico za vrstico, citira vse zapovedi
dekaloga. Vsebina Postave, po katero se je
Mojzes povzpel v vi§avo, je v zgodbi enacena
z dekalogom. A vendarle se zdi, da je teZi§ce
pripovedi drugje, v svetosti Postave, ki jo
je Bog "¢uval skozi devetsto Stiriinsedem-
deset rodov". Svetost celotne postave je
bilo potrebno posebej pod¢rtati ravno v
¢asu socenja s krivoverstvom (Minim), ki
je svetost Zelelo "skriciti" na vsega deset
besed. Rabinske avtoritete so opustitev
recitiranja desetih BoZzjih zapovedi videle
kot nujen nacin soocenja s krivoverstvom,
ki je spodkopavalo pomen ostalih zapovedi
in s tem celotnega sistema. S tem so rabini
dali sporoc¢ilo, da dekalog ni edino, kar je
Izrael prejel na Sinaju, hkrati pa s prepo-
vedjo recitiranja dekaloga niso degradirali
njegovega posebnega statusa (Urbach 1990,
178). Kasneje namre¢, ko je herezija poni-
knila, smo lahko pric¢a lokalnim poskusom
ponovnega obujanja vsakdanjega recitiranja
desetih BoZjih zapovedi. Opusititev moramo
zato razumeri le kot nujen korak, vezan na
konkretni zgodovinski trenutek pojava kri-
voverstva. Da je dekalog v judovski percepciji
ohranil svoje posebno mesto, navsezadnje
pric¢a navada, ki je v veljavi e danes: zbrana
skupnost judov ob poslusanju desetih
Bozjih zapovedi ob tem iz spostovanja
vstane (Urbach 1990, 161). Opustitev prakse
recitiranja zato na poseben nacin ovrednoti
pomen ostalih zapovedi, dolo¢il in dolocb,
raztresenih po celotni Postavi.

PRAVO ALI TEMELJNE (BOZJE)
ZAHTEVE?”!
APODIKTICNO IN KAZUISTICNO PRAVO

Svetem pismu se nahajajo razli¢ne
literarne vrste pravnih besedil. Bibli¢-
no pravo praviloma sledi vzorcu ostalih

SVETO PISMO

bliznjevzhodnih pravnih zbirk.? A medtem

ko ostale pravne zbirke ne poznajo razli¢nih

pravnih oblik, Sveto pismo vsebuje Stevilne
razlicice, ki se med seboj razlikujejo. Na

tej tocki ne moramo mimo Altovega eseja

z naslovom The Origins of Israelite Laws

(objavljen v zborniku Essays on Old Testment

History and Religion). Alt je bil prvi, ki je

ostro lo¢il dve obliki starozaveznega prava:

kazuisti¢no in apodikti¢no. Bil je mnenja, da
je kazusiti¢no pravo v Svetem pismu izviralo
iz kanaanske kulture, medtem ko naj bi
apodikti¢no pravo izviralo iz Izraela. Altova
delitev je bila kasneje dopolnjena in nadgraje-
na, saj so jo kasnejse generacije strokovnjakov
moc¢no nacele in postavile pod vprasaj.

Apodikti¢no pravo, ki se pojavlja v bolj
splosnih zapovedih in Se veckrat v prepo-
vedih, primera ne definira v podrobnostih,
temvec izraza temeljne prepovedi ali zapo-
vedi, ne da bi bilo pozorno na posamezne
okoli¢ine. Svoje ime je dobilo po brezpo-
gojnem, velelniskem slogu, ki je v drugi
osebi, negativni formulaciji in brez dolocene
kazni. Alt je apodikti¢no pravo razdelil v Stiri
razli¢ne skupine:

1. Zapovedi, ki se pri¢nejo z deleznikom
"kdor", denimo: "Kdor koga udari do smurti,
naj bo kaznovan s smrtjo” (2 Mz 21,12).

2. Prekletstva, ki se za¢nejo z besedo "pre-
klet", denimo: "Preklet, kdor zanicuje oCeta
in mater!" (5 Mz 27,16).

3. Prepovedi v drugi osebi ednine, denimo:
"Ne odkrivaj ne nagote svojega oceta ne
svoje matere” (3 Mz 18,7).

4. Prepovedi, ki jih najdemo v dekalogu, ki so
kategori¢no negativne.

Kazuisti¢no pravo, na drugi strani, je

izrazeno v pogojniku, denimo 2 Mz 22,24:

"Ce posodi$ denar ... ne bodi kakor oderuh."

Primerjaj Se 2 Mz 21,1-22; 5 Mz 15,12sl.;

21,15-22; 22,13-29; 24,1-5; 25,1-10. Te zakone

je mogoce prepoznati po znacilni uvodni

besedi "Ce". Tak$no ime izvira iz pogojne
oblike, ki oznacuje specifi¢ne pravne pri-
mere. Pogojni stavki so uporabljeni za opis
situacije, ki bi se lahko pripetila. V stavku, ki

25



sledi, pa je opisan postopek, kako reagirati,

na tak$no situacijo. V kazuisti¢ni obliki so
podana splos$na pravila, kakor tudi pravila za
posebne situacije, ki jih lahko izpeljemo iz
glavnega primera. Zakoni v kazuisti¢ni obliki
urejajo najsirSe polje zivljenja v skupnosti.?
Poznano in raz$irjeno je bilo precej ¢asa pred
Izraelom - v ¢asu, ko je v Babiloniji vladal
sloviti zakonodajalec kralj Hammurabi, o¢aki
Abraham, Izak, Jakob (Izrael) in Jakobovih
dvanajst sinov, ki so zacetniki Izraelovih
rodov, Sele stopijo na prizoriSce zgodovine.
Izrael se je ele relativno pozno seznanil s
splo$nim pravnim sistemom starega Bliznjega
vzhoda, prevzel veliko njegovih oblik (formu-
lacij) in ga prilagodil svojim lastnim potrebam
(Pinosa 2003, 25-27).

DEKALOG - APODIKTICNO PRAVO

Ker so zapovedi v dekalogu zapisane
v obliki kategori¢nih imperativov,
kar pomeni, da veljajo absolutno, tj. ne
glede na okoli$¢ine, in ker so podane brez
sankcij in brez natan¢ne definicije, je na
mestu vprasanje: kaj ima zapoved v mislih
s "presustvom"? Kakse so sankcije zoper
preSustnika? Podobna vpraSanja lahko
zastavimo tudi za druge zapovedi. Vendar
tak3na vprasanja niso relevantna, saj dekalog
ni zbirka detajlnih zakonov. Namen dekaloga
je v formulaciji pogojev za ¢lanstvo v zavezni
skupnosti - specifi¢ni zakoni in zbirke dolo¢b,
ki razjasnjujejo pomen posameznih zapovedi,
so raztreseni po celotnem PeteroknjiZju in
ne spadajo v dekalog. Dekalog izvoljenemu
ljudstvu sporoca temeljne Bozje zahteve.* Te
zahteve Sveto pismo samo ne poimenuje kot
"zapovedi" ali "zakone", temvec kot "besede”,
db. "deset besed" (2 Mz 34,28; 5 Mz 4,13; 10,4).
V ludi povedanega lahko domnevamo, da so
bile zapovedi dekaloga razumljene kot svoje
lastne vrste:
"In the light of all this we must conclude
that the rules of the Decalogue were
understood to be in a different class from
other commandments and statutes in

26 TRETJIDAN 2012 9/10

Torah, such as are subject to the jud-

gments and sanctions of human courts”

(Weinfeld 1990, 10).

Vendar tak3na interpretacija vloge desetih
Bozjih zapovedi ne razkrije, kako naj bodo
le-te v druzbi tudi uresnicene (prim. zgoraj,
Ne presustvuj!). "Besede” ob sebi potrebujejo
ostale zakone in dolocbe, ki sluZzijo le-tem
kot definicija. Ce namre¢ sedma zapoveduje
"Ne presustvuj!" (2 Mz 20,14 = 5 Mz 5,18), pa
nicesar ne pove o tem, kaksna je sankcija
za tistega, ki je pri svojem delu bil zaloten.
Negativna oblika zapovedi izhaja iz same
narave dekaloga, ¢igar namen je vzpostaviti
temeljne pogoje zaveze, ki jih bo mo¢ sprejeti
celotnemu izraelskemu ljudstvu (Weinfeld
1990, 5). Postavljena(e) je (so) v splo$nih
okvirjih, brez podane definicije in dodatnih
utemeljitev. Ce jo hoemo pravilno razumeti,
moramo poznati vsa pravila, ki se nana$ajo
npr. na temo prefustvuvanja. Tako moramo
vedeti, da se je sedma zapoved vedno
nana$ala le na pre§ustvo in nikoli na necisto-
vanje. Vedeti moramo, da je v starodavnem
Izraelu obstajalo mo¢no razlikovanje med
moZem in Zeno, kar zadeva presustvo. Vedeti
moramo, da je zarocena deklica, ki so jo Steli
za poroceno Zeno (prim. 5 Mz 22,23-24), ali
porocena Zena storila presustvo, Ce je imela
spolne odnose s komerkoli, razen svojim
moZem ali zarofencem (prim. Oz 4,13; Ezk
16,32). Moski pa je storil akt pre§ustvovanja
le, ¢e je imel spolne odnose z Zeno, ki je bila
zaroCena (prim. 5 Mz 22,23-27) ali poro¢ena
z drugim mos$kim (prim. 3 Mz 18,20; 20,10;

5 Mz 22,22). Tako npr. porofen mosKki, ki je
obiskal prostitutko, ni prekr§il zapovedi.
Prav tako mu ni bilo prepovedano imeti
spolnih odnosov s suZnjami svoje hiSe itd.
(Collins 1992, 386).

Zapovedi, izraZzene v obliki prepovedi, ne
podajajo nobenih natan¢nih informacij, zato
morajo biti razumljene kot temeljna nacela
(Greenberg 1990, 116-117):

"The Ten Commandments, or as they

are termed in Hebrew, the Ten Words,

in contrast to the body of case law, are



rather bare bones. For the most part, the

prohibitions are given without spelling

out precisely how they are to be enacted

or what sort of sanctions are to befall the

lawbreaker except in the most general

terms.” (Pleins 2001, 47.)5

A ne v smislu nadrejenosti nad ostalimi
zakoni:

"Rabinski ucitelji Postave ... so deset

zapovedi res cenili kot povzetek (pars

pro toto) sinajskega razodetja, kot znak

zaveze (besede zaveze v 2 Mz 34,28), me-

morandum s Sinaja, kot besede samega

Boga, kot del dnevnih molitev, kot napis

na molitvenih jermenih in kot obvezni

minimum narodne morale. Toda prav v

isti sapi je judovstvo vseskozi poudarjalo

tudi, da je od Boga Postava v celoti, da je

dekalog le povzetek principov, le nekaka

preambula k Postavi - in da torej slovitih

'deset besed' ni vse, kar je pod Sinajem

podpisal stari Izrael in ¢emur je slovesno

pritrdil: Vse, kar je Gospod govoril, bomo

izpolnili (2 Mz 19,8). V judovski tradiciji

je veljalo prepric¢anje, da Bog na Sinaju

nirazodel le deset besed, temvec se je

podpisal pod celoto judovskega prava.”

(Klun 2003, 6-7.)

Mnenje, da je dekalog imel superioren
status oz. da so vsi ostali zakoni v Postavi
le razlaga dekaloga, je zagovarjala skupina
"krivovercev in odpadnikov”, poimeno-
vanih Minim. Ti so verjeli, da je Mojzes
na Sinaju prejel samo teh deset zapovedi
in ni¢ drugega.® Podobnega mnenja je bil
Filon Aleksandrijski, ki je zakonodajne
spise razdelil na neposredno od Boga dana
temeljna moralno-pravna nacela in na
"ostala"” natanc¢nejsa dolocila, ki so prav tako
od Boga, le da so razodeta s posredovanjem
prerokov. Prvih je deset (dekalog), drugih pa
cela vrsta in nimajo kon¢nega Stevila, ampak
spadajo pod deset sploSnih nacel dekaloga
(Klun 2003, 145):

"Filon iz Aleksandrije je ucil, da so v dekalogu
le splo$na nacela (principi, postavke, naslovi
poglavij), ostale zapovedi Postave pa poimenoval

SVETO PISMO

posebne dolocbe, iz dekaloga izvedene in zato
manj pomembne predpise, ki deset splosnih nacel
le operacionalizirajo in so kot taki desetim zapo-
vedim hierarhi¢no podrejeni - Cesar judovstvo v
pravnih akademijah doma in v Babilonu ni ucilo,
saj za taksno trditev ni osnove v Svetem pismu”
(Klun 2003, 19-20.)

Postava, in deset zapovedi z njo, so bile
temeljne norme Zivljenja Judov tako doma kot
v diaspori. Posebej zanimivo je razumevanje
dekaloga med tistimi Judi, ki so ziveli po
Sredozemlju in bili pogosto v stikih z grsko
kulturo in filozofijo, svojo narodno in versko
identiteto pa so bili (vsaj delno) prisiljeni pri-
lagoditi tak$nim okoli§¢inam. Hkrati je bilo
potrebno Ziveti v globalnem svetu grikega
jezika in kulture, ki je zagotavljal preZivetje
in $irsi socialni okvir diaspori, po drugi strani
paje bil Jud na tujem Se vedno subjekt tiste
zaveze s Sinaja, ki je njegovo duso obljubljala
le enemu Bogu, njegovo prakso pa zavezovala
pravilom, ki niso dopuscala kompromisa s
pogani. Med mnoZico judovskih izobrazencev
s podobno dilemo v gr3ko govore¢em svetu
je imel posebno mesto prav omenjeni Filon iz
Aleksandrije, ki je s svojim obSirnim grskim
opusom bistveno prispeval k temu, da se je
znanje o Mojzesu, njegovi Postavi in zapove-
dih razsirilo tudi med Grke - kar ni bil nikdar
namen Postave in hebrejske Biblije - hkrati
pa s svojimi (alegori¢nimi) razlagami Postave
precej spremenil pomen zakonodaje s Sinaja,
morda prav v Zelji preseci antagonizme med
grsko moralo in etiko Postave (Klun 2003,
19-20).7

Posebne dolocbe oz. ostale zapovedi, kakor
jih imenuje in pojmuje Filon, v dekalogu,
niso eksplicitno zapisane, temvec¢ implicitno
vsebovane (Heschel 2007, 543). Kljub dejstvu,
dajih judovska tradicija priznava kot deset
imperativov, ki vsebujejo temeljne pogoje
zaveze, zapovedi dekaloga niso bile delezne
posebnega pravnega statusa.

Na nekaterih mestih v rabinski literaturi
sicer lahko beremo razprave rabinov, ki
dekalog hierarhi¢no postavljajo nad ostale
zapovedi (mitzvot), vendar nikoli v smislu

27



ekskluzivnosti. V Midrash Rabbah (The Song
of Songs) lahko najdemo sledeco primero:

"Just as in the sea between every two large

waves there are small waves, so between

every commandment and the next one (on

the tablets) the sections and minutiae of

the Torah were written” (Midrash Rabbah

(The Song of Songs) 1983, 246).

Odnos med desetimi zapovedmi in ostalimi
doloc¢bami je uprizorjen z valovi: vedji valovi
predstavljajo zapovedi dekaloga, medtem ko
manjsi valovi slikajo ostale doloc¢be. S podobo
velikih in malih valov rabinsko judovstvo
slikovito predstavi "naravno” povezanost enih
in drugih. Vsaka izmed desetih besed namrec,
kakor smo Ze omenili, kli¢e po definiciji.
Soodvisnost lepo predstavi naslednja rabinska
legenda (Midrash Rabbah (The Song of
Songs)):

"The commandment itself went in turn to

each of the Israelites and said to him, 'Do

you undertake to keep me? So many rules

are attached to me, so many penalties, so

many precautionary measures, so many

regulations are attached to me, so many

relaxations and rigours; such-and-such a

reward is attached to me.' He would reply,

*Yes, yes, and straightway the com-

mandment kissed him on the mouth,and

taught him Torah.” (Midrash Rabbah

(The Song of Songs) 1983, 22.)

Vprasanje, ki ga vsaka od zapovedi v obliki
poljuba zastavi Izraelcu, se glasi: se zavedas,
da hkrati z menoj sprejemas e nesteto
drugih dolo¢il? VpraSanje razkriva, da deset
"nacel” ne smemo razumeti ekskluzivno, v
smislu razumevanja Filona Aleksandrijskega.
Dekalog ne predstavlja detajlnega zakonika,
temvec¢ temeljna vodila in zahteve, pogoje
zaveze. Predstavlja zunanjo mejo, na katero
je potrebno biti pozoren, da se vez med
Bogom in ¢lovekom ne pretrga. Zapovedi so
postavljene v splo$nih okvirjih, brez podane
definicije in dodatnih utemeljitev, zato jih je
mogoce pravilno in celostno razumeti Sele
v kontekstu celotnega pravnega korpusa
Hebrejskega Svetega pisma. Dekalog in

28 TRETJIDAN 2012 9/10

v

"neSteeto drugih dolo¢il” Sele skupaj tvorita
enoto, ki jo danes imenujemo judovstvo.
Brez "nesteeto drugih dolo¢il” dekaloga ni
mogoce razumeti ali umestiti v judovsko
misel. V rabinski literaturi je mo¢ najti Se
druga besedila na temo desetih zapovedi, zelo
redka pa so mesta, v katerih bi rabini dekalog
posebej izpostavljali kot sredisc¢e zakonodaje
s Sinaja, ostali mnoZici dolo¢il Postave pa
odrejali prodrejeno mesto, kot je u¢il npr.
Filon iz Aleksandrije (Klun 2003, 23).

SKLEP

Po ume3Cenosti v svetopisemsko zgodbo
in po svoji vsebini je dekalog eden izmed
poglavitnejSih tekstov judovske in kr3¢anske
vere, ki dalec¢ presega svoje izvorno poreklo.
Ne bi bilo napak, ¢e bi si za lazje izraZanje
izposodili poslovenjen latinski izraz in ga
imenovali kar izpovedni obrazec, "kredo" Izra-
ela. "Deset besed" so v ¢asu drugega templju
vsako jutro recitirali pred "Poslusaj, Izrael!"
(5 Mz 6,4-9), ki velja danes za povzetek oz.
veroizpoved judovstva. Dekalog je ljudstvo
sliSalo iz Bozjih ust in ¢eprav le vrstice 2 Mz
20,3-6 predstavljajo direktni govor Boga, se
za celoten govor pojmuje, da so to Gospodove
besede (prim. 5 Mz 4,10-13; 5,22).

Izvoljeno ljudstvo dekaloga ni prejelo kot
monolog, oktroirano BoZjo voljo, temveé
kot zavezo, vzajemnost, ki daje pravice in
dolZnosti obema zaveznima strankama. Prav
forma zaveze je tista oblika odnosa, preko
katere Gospod stopil v zgodovino Izraela
in se, v oceh Mojzesove vere, zakonitostim
zaveznega odnosa podredi celo sam.

Ob vsem tem pa je bila upostevana tudi
Izraelova svobodna volja, ¢eprav se morda
ob prebiranju sinajske zgodbe zdi, da se
drugace, kakor je opisano, ljudstvo sploh ne
bi moglo ravnati. "Glej, danes sem polozil
predte Zivljenje in sreco, smrt in nesreco"®
(5 Mz 30,15), so besede Gospoda, ki pusca
svobodo. Vendar Bog hkrati svari: "Izberi
torej Zivljenje, da bos Zivel” (5 Mz 30,19).
Ziveti pa pomeni ljubiti GOSPODA, svojega



Boga, hdditi po njegovih poteh in izpolnjeva-
ti njegove zapovedi, zakone in odloke, ki so
osredinjeni na dekalogu, kot temeljni listini
zaveze. Identiteta judovstva se namrec ni
oblikovala preko abstraktnega filozofskega
diskurza in metafizi¢nih akrobacij, ampak
najprej preko zgodovinske zavesti o bozji bli-
Zini, izpri¢ane v zgodbi o resitvi iz Egipta in
o razodetju Postave na Sinaju. Dekalog ni sui
generis zgolj zaradi vsebine - dekalog niti ne
predstavlja najviSje moralne drZe anti¢nega
Izraela (prim. 5 Mz 10,19; 16,20) -, niti zaradi
dejstva, da je (prikazan kot) napisan z BoZjim
prstom, temvec predvsem zaradi redaktorske
umescenosti v svetopisemsko narativo.

Nekaj stoletij kasneje je Jezus Nazarecan na
vpraSanje pismouka o tem, katera je prva od
vseh zapovedi, odgovoril:

"Prva je: Poslu3aj, Izrael, Gospod, nas

Bog, je edini Gospod. Ljubi Gospoda,

svojega Boga, iz vsega srca, iz vse duse, z

vsem misljenjem in z vso mocjo. Druga

pa je tale: Ljubi svojega bliZnjega kakor

samega sebe. Vecja od teh dveh ni nobena

druga zapoved.” (Mr 12,29-31.)°

"Ljubi Gospoda, svojega Boga" v kontekstu
dekaloga predstavlja povzetek prvih petih
zapovedi, ki se nana$ajo na odnos do Boga in
"Ljubi svojega bliznjega kakor samega sebe”,
ki izhaja iz zadnjih petih zapovedi, odnosa do
soCloveka (Flusser 1990, 225.228-229).

Vendar, ali to preprosto pomeni, da smemo
celotno Postavo skréiti na dekalog? Ali v Jezu-
sovem primeru celo na vsega dve zapovedi? S
slikovitimi pripovedmi, ki so jih stoletja nazaj
uporabljali judovski uc¢enjaki, smo pokazali,
da med desetimi Bozjimi "besedami” in
ostalimi pravnimi dolo¢bami vladala globoka
vzajemnost, simbioza, sobivanje. Namen
desetih besed ni v zmanj$anju spoStovanja in
veljave ostalih dolo¢il. V tem smislu je posebej
zgovorna rabinska legenda o poganu, ki je
prosil rabija po imenu Hilel, da bi ga naucil
celotno Postavo. In sicer medtem, ko bi on
sam stal na eni sami nogi. Hilel je iziv sprejel
in mu odgovoril, da lahko celotno Postavo
povzamemo z zlatim pravilom (prim. Tob

SVETO PISMO

4,15), nato pa dodal: "Vse ostalo so komentarji.
Pojdi in jih preuci!”

Kakor Hilel niti za trenutek ni pomislil,
da bi pogan lahko izpolnil Postavo medtem,
ko bi stal na eni nogi, tj. s poznavanjem
ene same zapovedi (povzetka), tako tudi
Postave ni mogoce izpolniti s poznavanjem
samega dekaloga. Dekalog predstavlja
zunanjo mejo, ki zagotavlja, da v druzbi ne
zavlada kaos. Predstavlja splo$ne okvirje
brez podane definicije in dodatnih uteme-
ljitev. Zapovedi dekaloga so naslovljene na
vsakega posameznika in veljajo ne glede na
druzbeni poloZzaj in v vseh okoli§¢inah. A
¢e jih Zelimo razumeti v judovskem okviru,
moramo upostevati Hilelov ukaz, tj. preuciti
moramo "vse ostalo”, pri ¢emer besedna
zveza ne zajema "le" celotne mnoZice pravil in
dolocb, raztresenih po celotni Postavi, temve¢
Postavo samo. Kljub dejstvu, da je dekalog le
ohlapno povezan z narativnim kontekstom,
je upostevanje pripovedne zgradbe, sinajske
perikope, kjer se dekalog danes nahaja, kakor
tudi celotne Postave, temeljenega pomena za
njegovo pravilno interpretacjo.

REFERENCE IN LITERATURA

Aaron, H. David. 2006. Etched in Stone: The Emergence of the
Decalogue. New York: T&T Clark.

Albeck, Shalom. 1990. The Essence of Religious Faith. V:
Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in
History and Tradition, 261-289. Jerusalem: Magnes.

Biblia Hebraica Stuttgartensia. 1997. Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschaft.

Cassuto, Umberto. 1983. A Commentary on the Book of Exodus.
Jerusalem: Magnes Press, Hebrew University.

Chaney, L. Marvin. 2004. 'Coveting Your Neighbor's House' in
Social Context. V: William P. Brown, ur. The Ten Commandments,
The Reciprocity of Faithfulness, 302-317. Louiseville, London:
Westminster John Knox Press.

Childs, Brevard S. 1979. Exodus. London: SCM.

Collins, R. F. 1992. Ten Commandments. V: D. N. Freedman,
G. A. Herison in A. B. Beck, ur. Anchor Bible Dictionary (VI),
383-387. New York: Doubleday.

Dozeman, B. Thomas. 2009. Commentary on Exodus. Grand
Rapids, Mich.: W.B. Eerdmans Pub. Co.

Durham, J. I. 1987. Exodus. T. Nelson, cop.: Nashville.

Flusser, David. 1990. The Ten Commandments and The New
Testament. V: Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten
Commandments in History and Tradition, 191-218. Jerusalem:
Magnes.

29



Greenberg, Moshe. 1972. Decalogue. V: Cecil Roth in Geoffrey
Wigoder, ur. Encyclopaedia Judaica (Vol. 5), 1435-1446.
Jerusalem: Keter.

- - -.1990. The Decalogue Tradition Critically Examined. V:
Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in
History and Tradition, 83-119. Jerusalem: Magnes.

Harrelson, J. Walter. 1962. Ten Commandments. V: George Arthur
Buttrick, ur. The Interpreter's Dictionary of the Bible (Vol. 4),
569-573. Nashville: Abingdon.

Heschel, Abraham Joshua. 2007. Heavenly Torah: As Refracted
Through the Generations. New York: Continuum.

Hyatt, J. Philip. 1971. Exodus. London: Oliphants.

Jacob, Benno. 1923. The Decalogue. The Jewish Quarterly Review
14:141-187.

Klun, Klemen. 2003. Dekalog v judovski in kri¢anski filozofiji.
Doktorska disertacija. Filozofska fakulteta Univerze v Ljubljani.

Lauterbach, Z. Jacob, ur. 2004. Mekhilta de-Rabbi Ishmael.
Philadelphia: The Jewish Publication Society.

Nielsen, Eduard. 1968. The Ten Commandments in New Perspective:
A Traditio-historical Approach. London: SCM Press.

Nelson, W. David, ur. 2006. Mekhilta de-Rabbi Simeon ben Yohai.
Philadelphia: The Jewish Publication Society.

Pedersen, Johannes. 1946. Israel, its Life and Culture. London:
Oxford University Press.

Pinosa, Ana Jurca. 2003. Dekalog: teolosko-pravni vidik.
Diplomsko delo. Teoloska fakulteta Univerze v Ljubljani.

Pleins, J. David. 2001. The Social Visions of the Hebrew Bible: A
Theological Introduction. Louisville (Kentucky): Westminster
John Knox, cop.

von Rad, Gerhard. 1975. Old Testament theology. London: SCM
Press Ltd.

Ratzinger, Joseph. 2007. Jezus iz Nazareta. Ljubljana: DruZina.

Rofé, Alexander. 1990. The Tenth Commandment in the Light
of Four Deuteronomic Laws. V: Ben-Zion Segal in Gershon
Levi, ur. The Ten Commandments in History and Tradition, 45-65.
Jerusalem: Magnes.

Sarfatti, Gad B. 1990. The Tablets as Symbol of Judaism. V: Ben-
-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in History
and Tradition, 383-418. Jerusalem: Magnes.

Ska, Jean Louis. 2006. Introduction to Reading the Pentateuch.
Winona Lake: Eisenbrauns.

Stamm, Johann Jakob. 1967. The Ten Commandments in Recent
Research. London: SCM Press.

Sveto pismo Stare in Nove zaveze. 2005. Slovenski standardni
prevod iz izvirnih jezikov: §tudijska izdaja. Ljubljana: Svetopi-
semska druzba Slovenije.

Urbach, Ephraim E. 1990. The Decalogue in Jewish Worship. V:
Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in
History and Tradition,161-189. Jerusalem: Magnes.

Weinfeld, Moshe. 1990. The Uniqueness of the Decalogue and
Its Place in Jewish Tradition. V: Ben-Zion Segal in Gershon
Levi, ur. The Ten Commandments in History and Tradition, 1-44.
Jerusalem: Magnes.

— — —.1991. Deuteronomy 1-11. New York: Bantam Doubleday
Dell.

30 TRETJIDAN 2012 9/10

10.

11.

12.

13.

14.

15.

5Mz 4,13;10,4.

Strinjati se moramo z Nielsenom, ki trdi, da nobena od
tradicionalnih delitev ni absolutna in "nad kritiko": "None
of the traditional attempts to divide the text in its existing
form into ten commandments is wholly above criticism.
Most of the difficulties arising in connection with the
actual number ten can be solved by applying historical or
form-critical principles. Yet it can cause no surprise that it
has sometimes been called in question whether Ex. 20 and
Deut. 5 really were intended as a decalogue” (Nielsen 1968,
12).

Prim. http://www.bible-researcher.com/decalogue.html.

Filon Aleksandrijski in Jozef Flafij sta trdila, da je 2 Mz
20,2 (=5 Mz 5,6) splo3ni uvodni obrazec, ki stoji zunaj
ostevilCenja.

Lauterbach (Tractat Bahodesh 8, 262) dojema Mekilto kot
"one of the older tannaitic works".

Zapovedi v obliki diptiha (dve na vrhu zaobljeni

kamniti tabli) za¢nejo prvi upodabljati kristjani. V 16.
stoletju namrec¢ popolnoma zasenci vse zgodnejse oblike
upodobitev, kot npr. dve (pravkotoni) tabli, zvitek ipd. V
Judovskih upodobitvah se tak§na upodobitev ne pojavi vse
do srednjega veka. Od 13. stoletja dalje se za¢ne dekalog v
obliki diptiha pojavljati v judovskih rokopisih, v 15. pa tudi
7e na oz. v skrinjah zaveze - kot simbol judovske vere. Za ve¢
glej: Gad B. Sarfatti, The Tablets as Symbol of Judaism, The
Ten Commandments in History and Traditon, 383-418.

"Actually, the Jewish Sages distinguished betweem the
first five Commandments, which were addressed to the
Israelites alone, and therefore use the Tetragrammaton -
and the last five Commandments, which were addressed
to the nations of the world, and therefore do not mention
God’s name" (Weinfeld 1990, 34.)

Predlagana razdelitev dekaloga na dve skupini po pet
zapovedi ni edina moZna in sprejeta: "At first sight a division
of the commandments into two groups of five might seem
the most suitable. But one this hypothesis, if we take as our
basis the present form of the decalogue the first table would
have to contain 139 verbal units while 24 would have to
suffice for the second.” (Nielsen 1968, 33.)

Stavki dekaloga so v vecini sestavljeni iz negativnih zapo-
vedi oziroma prepovedi. Te so sestavljene iz nikalnice,
mocnega negativnega ¢lenka, ki mu sledi aktivni glagol

v indikativu, drugi osebi ednine imperfekta. Le Cetrta in
peta zapoved, ki za¢neta svojo formulacijo z velelnikom, sta
izraZeniv pozitivni obliki.

Glej Weinfeld 1990, 11.

Besedilo je prevedel Klemen Klun za namene svoje
doktorske disertacije z naslovom Dekalog v judovski in
krs¢anski filozofiji.

"It will undoubtedly have been discerned that I consider the
tablets of the Ten Commandments a literary fiction" (Aaron
2006, 325).

Pomembno je zavedanje, da gre pri vseh rekunstrukcijah

v bistvu za spekulacijo. John I. Durham o rekonstukicijah
zapiSe: "All such attempts are of course speculation; even
though the assumption of an original list of very brief

commands is probably a correct one ..." (Durham 1987, 280)

"Each of the biblical versions of the Ten Commandments is
postexilic in its present form" (Collins 1992, 384).

" ... the Decalogue, as well as other law codes in the Hebrew
Bible, are the product of didactic and reflective activity



16.

17.

18.
19.
20.

21.

22.
23.
24.
25.

26.

27.

28.

29.

30.

31

by scribes and that they are constructed in conjunction
with the narrative” (Dozeman 2009, 461). Glej opombo t.
20." ... original form had been gradually worked over and
expanded ..." (Weinfeld 1990, 6).

Glej: Mendenhall, G. E. 1954. Law and covenant in Israel and
in the ancient near east. Biblical Archaeologist. 17: 26-46,
49-76. Online: http://home.earthlink.net/~cadman777/
Law Cov Mendenhall TITLE.htm.

Prim. 2 Mz 20,23; 23,24; 34,14.17; 3 Mz 19,4; 26,1; 5 Mz
4,15sl.,6,14;12,29-31, pog. 13, 17,2-7.

Prim. 3 Mz 5,22;19,12.

Prim. 2 Mz 23,12; 31,14-15; 34,21; 35,1-3; 4 Mz 15,32-36.
Prim. 2 Mz 21,15.17; 3 Mz 19,3; 20,9; 5 Mz 21,185l.; 27,16.
Prim. 2 Mz 21,12; 3 Mz 24,21; 4 Mz 35,30; 5 Mz 19,11-13; 27,24.
Prim. 3 Mz 18,20; 20,10; 5 Mz 22,22sl.

Prim. 2 Mz 21,16.37; 3 Mz 19,11; 5 Mz 24,7.

Prim. 2 Mz 23,1, 5 Mz 19,16-21.

Moshe Weinfeld glede interpretacije prepovedi kraje
zapiSe: "The rabbinic Sages stook 'You shall not steal' in the
Decalogue to refer to the theft of persons - kidnapping.”
(Weinfeld 1990, 2.)

Zapovedi dekaloga niso edinstvene v Svetem pismu,
najdemo jih raztresene in drugace formulirane po vsej
Stari zavezi. Vsaka lahko najde svojo vzporednico, vendar je
dekalog dosegel poseben status v tradiciji in kot celota ne
najde nobene vzporednice, ki bi ustrezala njegovi celostni
obliki (Childs 1979, 395-399; Weinfeld 1990, 15sl.)

"During the Second Commonwealth, the Ten Com-
mandments were read together with the Shema every day
in conjunction with the daily morning sacrifice” (Weinfeld
1990, 29).

"Neko¢ smo pred molitvijo vedno recitirali $e deset
zapovedi. Zakaj jih danes ne recitiramo ve¢? se je spraseval
v sinagogi ob tiberijskem jezeru konec III stoletja rabin
Samuel b. Nahmanija. Zato, da bi krivoverci in odpadniki ne
imeli povoda za trditev, da je Mojzes na Sinaju prejel samo
teh deset zapovedi in ni¢ drugega.” (Klun 2003, 3.) K. Klun
kot vir navede: Palestinski Talmud [TP] Brakot 2,31 3a.

Ephraim E. Urbach navaja, da bi krivoverstvo "Minim"
lahko predstavljali kristjani (Urbach 1990, 170sl.). Po drugi,
verjetnejsi teoriji je teoreti¢ni izvor herzije predstavljala
upornigka skupina pod vodstom Koraha, ki je trdila, da sta
Mojzes in Aron svoje zakone pripisala Bogu (Urbach 1990,
176sl.).

Besedilo je prevedel Klemen Klun za namene svoje doktor-
ske disertacije z naslovom Dekalog v judovski in kr¢anski
filozofiji. Kot vir navede: TB Sabat 88b-89a.

Nacelo, temeljna BoZja zahteva, princip, vodilo.

SVETO PISMO

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.
39.

Glej znastveni prispevek dr. Janeza Marolta z naslovom
Primerjava med Hamurabijevim zakonikom, Pentatevhom/
Peteroknjizjem in zakonikom XII plo3¢.

Njegovo mesto je bilo v pravnem zboru ob mestih vratih,
kjer so mestne staresine izvajale sodno oblast (prim. Rut
4,181.; 5 Mz 19,12; 21,1sl.; 22,15; 25,7).

"At the same time it should be pointed out that the
Decalogue does not include any generalized or abstract
moral laws such as 'Love your neighbor' (Lev. 19. 18),
‘Befriend the stranger’ (Deut. 10. 19) or 'Justice, justice shall
you pursue' (Deut. 16. 20). Hence there is no justification
for the statement that the Ten Commandments represent
the highest moral achievement of ancient Israel.” (Weinfeld
1990, 11.)

"It is likewise a mistake to think of the Ten Commandments
as being law or a law code. They certainly do not comprise
alaw code, for they are not comprehensive enough for that:
they deal with general principles rather than with detailed
cases, and they specify no punishments." (Hyatt 1971, 207.)

Zavec glej: Urbach, Ephraim E. 1990. The Decalogue in
Jewish Worship. V: Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The
Ten Commandments in History and Tradition,161-189.
Jerusalem: Magnes.

"Kljub osebni veri in jasni narodni zavesti Filon v svojih
spisih o Mojzesovi Postavi gr$kemu nralcu sistemati¢no
onemogoca, da bi le-ta izvedel kaj bolj konkretnega o
zgodovini starega Izraela, o Izraelovih kraljih in Jeruzalemu;
celo o Palestni ne. Mojzes je zanj 'Kladejec, njegovo Postavo
pa stalno prikazuje kot univerzalni, vsesplo$no aplikativni
zakon, ki ni vezan na konkretno deZelo, prestolnico in
zgodovino Izraelskega naroda.” (Klun 2003, 160.) "Prav
tako Filon ne omenja in ne citira vseh knjig starozaveznega
kanona, ampak se v svojih razpravah osredoto¢a na
Mojzesovo Peteroknjizje, druga svetopisemska besedila
vplete le priloZnoastno, nekaterih (Izaija, Amos, Mihej, Ezra
in Nehemija, Visoka pesem, Kroniske knjige itd.) pa sploh
nikdar." (Klun 2003, 161.)

Podobno tudi 5 Mz 11,26-28.

"Thus did the Sages say: All the mitzvot in the Torah are
based on two verses: one, 'You shall love the LORD your God'
and the second 'You shall love your neighbor as yourself'.
Two hundred and forty-eight positive commandments

are founded on love of God; for whoever loves the LORD
and loves himself will perform them. And all the negative
commandments are based on love of one's neighbor, for as
long as you are careful about that, you will be obeying the
negative commandments. The Torah says, 'You shall have
one standard for the stranger and the citizen'. That is why
the Sages taught: ‘Do not to others what is hateful to you'."
(Urbach 1990, 175.)

31



