
13

I. SPLOŠNE ZNAČILNOSTI DEKALOGA 
Uvodna pojasnila

V  uvodnih poglavjih se bomo na podlagi 
izsledkov že znanih in splošno sprejetih 

razlag na kratko seznanili s številčenjem 
in (raz)delitvijo zapovedi, izvirno obliko in 
avtorstvom dekaloga ter se umestiti v znane 
in manj znane tokove razmišljanj, dognanj in 
spoznanj.  Kot izhodišče za nadaljnjo razpravo 
bodo zadoščale "pavšalne" in splošno sprejete 
ugotovitve. Uvodne strani bodo služile zgolj 
osvetlitvi in natančni določitvi predmeta štu-
dije, kjer bomo govorili o vlogi in pomenu, ki 
ga ima dekalog v judovski misli in percepciji. 

Številčenje zapovedi v dekalogu

"Deset besed" ali dekalog (gr. déka "deset" 
in lógos "beseda") se v Svetem pismu, 

v Peteroknjižju, nahaja na dveh različnih 
mestih; v Drugi Mojzesovi knjigi (2 Mz 
20,2–17) ter v Peti Mojzesovi knjigi (5 Mz 
5,6–21). Narativno gledano je poimenovanje 
kasnejšega izvora (prim. 2 Mz 34,28), saj 
se prvič prvič pojavi šele veliko kasneje pri 
obnovitvi zaveze, ko je Bog naročil Mojzesu, 
naj na plošči napiše besede zaveze, tj. deset 

Samo Skralovnik

Dekalog v judovski percepciji 

besed.1 Namera svetopisemskega avtorja ob 
tem ni povsem jasna, saj "deset besed" vsebuje 
več kot deset imperativnih glagolov in jih je 
zato mogoče razdeliti na več načinov. To je 
biblične strokovnjake privedlo do različnih, 
mestoma razhajajočih  številčenj, celo do 
različnega števila zapovedi.

Od številnih možnih načinov številčenja 
zapovedi bomo predstavili tri splošno sprejete2 
številčne sheme: Avguštinovo, Filonovo in 
talmudsko.3 Prva, ki jo zastopa tudi Rimsko-
katoliška cerkev, zagovarja delitev, ki nosi 
ime latinskega očeta Avguština. Avguštinova 
shema kot prvo zapoved upošteva besedilo 
2 Mz 20,(2)3–6 (= 5 Mz 5,(6)7–10). Za razliko 
od ostalih dveh shem, ki kot prvo zapoved 
upoštevata krajša odseka,4 Avguštinova na 
začetku zajema veliko enoto, kar narekuje 
potrebo po razdelitvi zadnje vrstice, ki zadeva 
željo (2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21). Zadnjo vrstico 
(2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21), ki v ostalih shemah 
predstavlja deseto zapoved, Avguštin razdeli 
na dve zapovedi, da dobi še deseto zapoved. 
To seveda ne pomeni, da je Avguštinova 
deseta zapoved posledica številčnih speku-
lacij, saj je k tej delitvi je pripomogla tudi 
slovnična oblika. Glagol poželenja se v zadnji 
vrstici ponovi dvakrat (v 5 Mz se pojavita dva 

SVETO PISMO



14    TRETJI DAN    2012    9/10

različna glagola poželenja), vsakič z drugačnim objektom, kar lahko nakazuje na dve različni 
zapovedi (Sarfatti 1990, 409).

Drugačno razporeditev opazimo v ostalih shemah. Filonova shema, četudi bi jo lahko 
mirne vesti poimenovali tudi Flavijeva, kot prvo zapoved upošteva besedilo 2 Mz 20,3 (= 
5 Mz 5,7). Vrstica 2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21 zaradi tega dejstva ostane nerazbita in tvori deseto 
božjo zapoved. Tretji način oštevilčenja je sprejet v večini judovske tradicije, kjer je "Jaz sem 
Gospod" (2 Mz 20,2 = 5 Mz 5,6) prva zapoved, izdelovanje in čaščenje malikov pa druga (2 Mz 
20,3–6; 5 Mz 5,7–10). Vrstica 7 (= v. 11) je upoštevana kot tretja zapoved, vrstice 8–11 (v. 12–15) 
kot četrta. Ostali del besedila 2 Mz 20,7−17 (= 5 Mz 5,11−21) je po vrsticah razdeljen na ostalih 
sedem zapovedi, kakor sledi v spodnjih dveh tabelah:

(A)Avguštinova shema11 (F) Filonova shema12 (T) Talmudska shema13

2 Mz 20 5 Mz 5 2 Mz 20 5 Mz 5 2 Mz 20 5 Mz 5
1. beseda 3–6 7–10 3 7 (1–)2 (4–)6
2. beseda 7 11 4–6 8–10 3–6 7–10
3. beseda 8–11 12–15 7 11 7 11
4. beseda 12 16 8–11 12–15 8–11 12–15
5. beseda 13 17 12 16 12 16
6. beseda 14 18 13 17 13 17
7. beseda 15 19 14 18 14 18
8. beseda 16 20 15 19 15 19
9. beseda 17a 21a 16 20 16 20
10. beseda 17b 21b 17 21 17 21

V slovenskem standardnem prevodu (SSP) bi bila Talmudska shema, ki predstavlja večino 
judovske tradicije in na katero se bom skliceval v nadaljnje, s prvo zapovedjo "Jaz sem Gospod" 
(2 Mz 20,2 = 5 Mz 5,6) videti, kot sledi spodnji v tabeli (Talmudska shema (T)). Tabela hkrati 
že napoveduje naslednje poglavje; po tem, ko smo jasno določili obseg besedila, ki ga zajema 
posamezna zapoved, je namreč nujno, da se na kratko posvetimo zgradbi celotnega dekaloga.

A F T 2 Mz 20,2–17 5 Mz 5,6–21
/ / 1 2 Jaz sem GOSPOD, tvoj Bog, ki sem 

te izpeljal iz egiptovske dežele, iz hiše 
sužnosti. 

6 Jaz sem GOSPOD, tvoj Bog, ki sem 
te izpeljal iz egiptovske dežele, iz hiše 
sužnosti.

1 1 2 3 Ne imej drugih bogov poleg mene! 7 Ne imej drugih bogov poleg mene!
2 4 Ne delaj si rezane podobe in ničesar, 

kar bi imelo obliko tega, kar je zgoraj na 
nebu, spodaj na zemlji ali v vodah pod 
zemljo!

8 Ne delaj si rezane podobe, ničesar, kar 
bi imelo obliko tega, kar je zgoraj na 
nebu, spodaj na zemlji ali v vodah pod 
zemljo!

5 Ne priklanjaj se jim in jim ne služi, 
kajti jaz, GOSPOD, tvoj Bog, sem 
ljubosumen Bog, ki obiskujem krivdo 
očetov na sinovih, na tretjih in na 
četrtih, tistih, ki me sovražijo,

9 Ne priklanjaj se jim in jim ne služi, 
kajti jaz, GOSPOD, tvoj Bog, sem 
ljubosumen Bog, ki obiskujem krivdo 
očetov na sinovih in na tretjih in na 
četrtih, tistih, ki me sovražijo,

6 toda izkazujem dobroto 
tisočem,tistim, ki me ljubijo in izpol-
njujejo moje zapovedi.

10 toda izkazujem dobroto tisočem, 
tistim, ki me ljubijo in izpolnjujejo 
moje zapovedi.



15

2 3 3 7 Ne izgovarjaj po nemarnem imena 
GOSPODA, svojega Boga,kajti 
GOSPOD ne bo pustil brez kazni tistega, 
ki po nemarnem izgovarja njegovo ime!

11 Ne izgovarjaj po nemarnem imena 
GOSPODA, svojega Boga!  Kajti 
GOSPOD ne bo pustil brez kazni tistega, 
ki po nemarnem izgovarja njegovo ime.

3 4 4 8 Spominjaj se sobotnega dne in ga 
posvečuj! 

12 Pazi na sobotni dan in ga posvečuj, 
kakor je zapovedal GOSPOD, tvoj Bog! 

9 Šest dni delaj in opravljaj vsa svoja 
dela, 

13 Šest dni delaj in opravljaj vsa svoja 
dela,

10 sedmi dan pa je sobota za GOSPODA, 
tvojega Boga: ne opravljaj nobenega 
dela, ne ti ne tvoj sin ne hči ne hlapec 
ne dekla ne živina ne tujec, ki biva 
znotraj tvojih vrat! 

14 sedmi dan pa je sobota za GOSPODA, 
tvojega Boga: ne opravljaj nobenega 
dela, ne ti ne tvoj sin ne hči ne hlapec 
ne dekla ne tvoj vol ne osel ne katero 
tvoje živinče ne tujec, ki biva znotraj 
tvojih vrat,da si odpočijeta tvoj hlapec 
in tvoja dekla kakor ti. 

11 Kajti v šestih dneh je GOSPOD nare-
dil nebo in zemljo, morje in vse, kar je 
v njih, sedmi dan pa je počival. Zato je 
GOSPOD blagoslovil sobotni dan in ga 
posvetil.

15 Spominjaj se, da si bil suženj v 
egiptovski deželi in te je GOSPOD, tvoj 
Bog, od tam izpeljal z močno roko in z 
iztegnjenim laktom! Zato ti je GOSPOD, 
tvoj Bog, zapovedal obhajati sobotni 
dan.

4 5 5 12 Spoštujočeta in mater, da se podalj-
šajo tvoji dnevi na zemlji, ki ti jo daje 
GOSPOD, tvoj Bog!

16 Spoštujočeta in mater, kakor ti je 
zapovedal GOSPOD, tvoj Bog, da se 
podaljšajo tvoji dnevi in da ti bo dobro 
na zemlji, ki ti jo daje GOSPOD, tvoj 
Bog!

5 6 6 13 Ne ubijaj! 17 Ne ubijaj!
6 7 7 14 Ne prešuštvuj! 18 Ne prešuštvuj!
7 8 8 15 Ne kradi! 19 Ne kradi!
8 9 9 16 Ne pričaj po krivem proti svojemu 

bližnjemu!
20 Ne pričaj po krivem proti svojemu 
bližnjemu!

9 10 10 17 Ne žêli hiše svojega bližnjega! 21 Ne žêli žene svojega bližnjega! 
10 Ne žêli žene svojega bližnjega ne nje-

govega hlapca in dekle, ne njegovega 
vola in osla, ne česar koli, kar pripada 
tvojemu ližnjemu!

Ne bodi pohlepen po hiši svojega 
bližnjega, po njegovem polju, hlapcu, 
dekli, volu, oslu ali čemer koli, kar 
pripada tvojemu bližnjemu.

Zgradba dekaloga

Čeprav Sveto pismo samo ne daje nobenega podatka o tem, kako je bilo deset besed razde-
ljenih na kamnitih tablah, na podlagi Mekílte5, enega najzgodnejših midrašev iz obdobja 

Tanaim, smemo domnevati, da jih je bilo pet na vsaki polovici diptiha:6

"How were the Ten Commandments arranged? Five on one tablet and five on the other. On 
the one tablet was written: 'I am the LORD thy God.' And opposite it on the other tablet was 
written: 'Thou shalt not murder.'...On the one tablet was written: 'Thou shalt have no other god.' 
And opposite it on the other tablet was written: 'Thou shalt not commit adultery.' ...On the one 
tablet was written: 'Thou shalt not take.' And opposite it on the other tablet was written: 'Thou 

SVETO PISMO



16    TRETJI DAN    2012    9/10

shalt not steal.' ... On the one tablet was 
written: 'Remember the sabbath day to 
keep it holy.' And opposite it on the other 
tablet was written: 'Thou shalt not bear 
false witness.' ...On the one tablet was 
written: 'Honor thy father,' etc. And oppo-
site it on the other tablet was written: 
'Thou shalt not covet thy neighbor's wife'." 
(Sarfatti 1990, 408–409.)7

Prvo polovico zapovedi predstavljajo 
zakoni, ki so posledica posebnega odnosa 
med Izraelom in njihovim Bogom. Drugo 
polovico, ki jo zaznamuje družbeno-etični 
karakter, sestavljajo prepovedi ubijanja, 
prešuštvovanja, kraje, krivega pričanja in 
poželenja (Weinfeld 1990, 11; Greenberg 1990, 
112). 8 Prvih pet zapovedi (leva polovica dipti-
ha) regulira odnos med Bogom in človekom. 
Posamezne "besede" levega diptiha lahko 
označimo kot:
1. 	prepoved mnogoboštva (2 Mz 20,2 = 5 Mz 

5,6),
2. 	prepoved  izdelovanja podob (malikovanja) 

(2 Mz 20,3–6 = 5 Mz 5,7–10),
3. 	prepoved skrunitve Božjega imena (2 Mz 

20,7 = 5 Mz 5,11),
4. 	sobotno zapoved (2 Mz 20,8–11 = 5 Mz 

5,12–15),
5. 	zapoved spoštovanja staršev (2 Mz 20,12 = 5 

Mz 5,16).
Peto "besedo" predstavlja zapoved 

spoštovanja staršev (prim. 2 Mz 20,12 = 5 Mz 
5,16),9 ki tvori most med dvema blokoma 
zapovedi. Med prvimi štirimi, ki zadevajo 
odnos do Boga, in zadnjimi petimi, ki 
zadevajo človeške odnose v skupnosti. Zdi 
se, da bi morala biti uvrščena med zapovedi, 
ki urejajo odnose z bližnjimi, vendar je 
predhodno nujno potrebno razumeti 
globoko religiozno zaznamovan odnos sina 
do staršev v Stari zavezi. Odnos med sinom 
in starši svetopisemski avtorji pogostvo 
uporabljajo za ponazoritev odnosa Izraela 
do Boga (prim. Jer 31,20; Oz 11,1). Zaradi 
tega razloga so rabini zapoved spoštovanja 
staršev uvrstili med zapovedi, ki zadevajo 
odnos do Boga.10 Filon Aleksandrijski v 

spisu Kdo je dedič božanskih reči (Quis rerum 
divinarum heres) to pojasni z naslednjimi 
besedami:

"Peta zapoved je o spoštovanju staršev, 
in je prav posebno svete narave, saj se 
pravzaprav ne nanaša na človeka, ampak 
Nanj, ki je vzrok vsem stvarem, da so 
posejane in da začnejo bivati, in sta po 
Njem tudi oče in mati spočeta – pa čeprav 
sama v resnici ne – ampak sta le orodje 
ploditve. Ta zapoved je bila vrezana na 
mejno črto med peterico zapovedi, ki 
govorijo o pobožnosti do Boga in tistimi, 
ki vsebujejo prepovedi krivičnih dejanj 
zoper naše bližnje. Umrljivi starši so kot 
nekakšen mejnik nesmrtne moči, ki po 
zakonu narave vse spočenja in preraja, 
ter tudi tej naši urmljivi vrsti najnižnjega 
rodu dovoljuje, da jo posnema in spočenja 
lastne potomce." (Klun 2003,157−158.)11

Na desni polovici diptiha se nahaja drugih 
pet zapovedi (2 Mz 20,13−17 = 5 Mz 5,16−21), ki 
uravnavajo človeške odnose znotraj zavezne 
skupnosti. Te zapovedi lahko označimo kot 
temeljne socialne in morale zahteve življenja 
v zavezni skupnosti, ki jih zazdelimo na:
1. 	prepoved ubijanja (2 Mz 20,13 = 5 Mz 5,17),
2. 	prepoved prešuštvovanja (2 Mz 20,14 = 5 Mz 

5,18),
3. 	prepoved kraje (2 Mz 20,15 = 5 Mz 5,19),
4. 	prepoved krivega pričevanja (2 Mz 20,16 = 5 

Mz 5,20),
5. 	prepoved poželenja (2 Mz 20,17 = 5 Mz 5,21). 

Vsaka zapoved v drugi polovici dekaloga 2 
Mz 20 je po mnenju J. J. Stamma zagotavljala 
eno od temeljnih pravic medsebojnih odnosov 
izvoljenega ljudstva: šesta življenje, sedma 
zakonsko življenje, osma svobodo, deveta 
družbeni ugled in deseta lastnino (Stamm 
1967, 104–105). 

Od izvirne do kanonične oblike 

Če deset Božjih zapovedi motrimo z vidika 
zgodovinskega razvoja, bomo kaj hitro 

opazili, da zapovedi na kamnite plošče 
takšne, kot jih poznamo danes, niso bile 



17

napisane z Božjim prstom. Biblično izročilo 
se, v nasprotju z drugimi zbirkami bibličnega 
prava, kjer je prikazana vloga Mojzesa kot 
srednika (prim. 5 Mz 6,1), prizadeva prika-
zati Božji izvor dekaloga. Vendar za sedanjo 
obliko zapovedi velja, da izražajo zgodovino 
sprememb. To pomeni, da so bile zapovedi 
v različnih obdobjih in na različne načine 
podvržene svojemu času in razmišljanju. To 
ne pomeni, da zapovedi dekaloga predstavlja-
jo "literarno fikcijo", tako David H. Aaron,12 
temveč, da spremembe pričajo o njeni (do 
določene mere) prilagodljivi literarni dikciji.

Svetopisemski avtor postavlja razodetje 
dekaloga na začetek izraelske zgodovine, v čas 
izhoda iz Egipta, pod vodstvom Mojzesa, ki je 
dekalog predal Izraelu napisan na dve kamniti 
plošči (prim. 2 Mz 32,15−16; 34,29) (Pinosa 
2003, 15). Judje in tudi kristjani so bili zaradi 
tega do nedavnega prepričani, da je dekalog 
oz. celotno Peteroknjižje napisal Mojzes. 
Povod za takošno prepričanje je bilo Sveto 
pismo samo, saj je v nekaterih svetopisemskih 
knjigah Mojzes omenjen kot avtor posame-
znih odlomkov. Spet drugje se kar celotna 
Postava imenuje Mojzesova knjiga: "… kakor 
je zapisano v postavi, v Mojzesovi knjigi, kjer 
je GOSPOD zapovedal in rekel …" (2 Krn 25,4). 
Temu prepričanju do srede 18. stol. po Kr. ni 
nihče ugovarjal.

Enoumje so postavili pod vprašaj biblični 
strokovnjaki konec 19. stol. Vprašanja, ki so 
si jih zastavljali, so se glasila: Ali je dekalog 
napisal Mojzes sam? Je bil izgotovljen v 
kasnejšem času? Rojstvo znanstvene eksegeze 
v 19. stol. je pokazalo, da Pentatevh izvorno 
ni ena celota in da knjige ni mogel napisati 
Mojzes sam. Vodilni biblični strokovnjaki iz 
obdobja 1880 do 1910 so bili prepričani, da 
Mojzes ni bil avtor Peteroknjižja, ovrgli pa 
so tudi vsakršno povezavo med dekalogom 
in Mojzesom. S tem pa v strokovnem svetu 
ni bilo doseženo širše soglasje. Nekateri so 
avtorstvo dekaloga kljub vsemu postavljali v 
čas rodovne-plemenske družbe, saj naj bi  izvi-
ral iz običajev in pravil družin in rodov iz časa 
pred Mojzesom, ki se je prenašal na potomce 

z ustnim izročilom. Po tej teoriji naj bi bil 
Mojzes samo redaktor, ki je zapovedi zbral, 
jih postavil v jedrnato obliko in jih povezal z 
zavezo (Hyat 1971, 209−210).

Danes med strokovnjaki velja prepričanje, 
da je sedanja oblika zapovedi plod dolgega 
zgodovinskega razvoja, pri čemer so posa-
mezne stopnje med seboj povezane in jih ni 
mogoče empirično secirati. Zapovedi so bile 
v svoji prvotni obliki podvržene različnim 
revizijam in razširitvam. To je najlepše 
vidno v zapovedi spoštovanja sobote, kjer je 
zapoved razširjena z obsežnim komentarjem 
o stvarjenju (2 Mz 20,8−11). Vendar to ni edina 
razširitev, saj tudi nekatere druge zapovedi 
vsebujejo dodatne komentarje. Prepoved 
upodabljanja Boga (20,4−6) je razširjena in 
podkrepljena z opisom ljubusumnega Boga, 
ki obiskuje krivdo očetov celo na njihovih 
sinovih. Zgodovina sprememb je na najbolj 
svojevrsten način izražena v dejstvu, da se 
dekalog v Pentatevhu pojavi na dveh mestih: 
v Eksodusu kot razodetje na gori Sinaj 
(20,1−17) in kot razodetje na gori Horeb v 
Devteronomiju (5 Mz 5,6−21). Primerjava je 
lahko očitnejša, če si vzopredno ogledamo 
zapoved spoštovanja sobotnega dne. Motiv 
obhajanja sobodnega dne v 2 Mz 20,8−11 je 
shema sedemdnevnega stvarjenja, medtem ko 
je sobotna zapoved v 5 Mz 5,12−15 utemeljena 
na izhodu iz Egipta (Dozeman 2009, 469).

Raznolikost, ki jo povzročajo neenakomer-
ni vstavki motivirajočih stavkov, preskoki 
iz prve osebe govornika v tretjo, različni 
utemeljitvi sobotne zapovedi v 2 Mz in 5 
Mz ipd. so strokovnjake usmerile k iskanju 
oz. rekonstrukciji izvirne oblike desetih 
zapovedi. Čeprav "raznolikost" še bolj kakor 
za sedanjo obliko desetih zapovedi velja za 
obstoječe teorije o izvirni obliki, naj bi po 
skupnem mnenju strokovnjakov bila izvirna 
oblika sestavljena le iz prvotnih zapovedi, 
brez dopolnjujočih stavkov. To so bili kratki 
kategorični stavki, večinoma v negativni 
obliki. Rekonstrukcija orginalne oblike naj 
bi se po mnenju M. Weinfelda, in mnogih 
drugih, glasila, kot sledi (1990, 7.27):13

SVETO PISMO



18    TRETJI DAN    2012    9/10

1.	 Jaz sem Gospod tvoj Bog, ne imej drugih 
bogov poleg mene.

2.	N e izdelaj si rezane podobe.
3.	N e prisegaj po nemarnem ob imenu 

Gospoda, svojega Boga.
4.	 Spominjaj se sobotnega dne.
5.	 Spoštuj očeta in mater.
6.	N e ubijaj.
7.	N e prešuštvuj.
8.	N e kradi.
9.	N e pričaj po krivem proti svojemu 

bližnjemu.
10.Ne želi si hiše svojega bližnjega.

Prvotna oblika je najbolje ohranjena v prvi, 
šesti, sedmi, osmi in deveti zapovedi. Razlaga, 
opravičilo in obljube, povezane z drugo, četrto 
in peto zapovedjo, in naštevanje stvari, po 
katerih ne smemo hlepeti v povezavi z deseto 
zapovedjo, pa naj bi bili rezultat kasnejših 
redakcij (Harrelson 1962, 570). 

Prvotne zapovedi naj bi nastale v obdobju 
pred Ozejem (Oz 4,1; Jer 7,9), saj klasični 
preroki iz 8. stol pred Kr. že predpostavljajo 
temeljne zakone, povezane z dekalogom, 
kar kaže na dejstvo, da jim je bil dekalog kot 
zbirka najverjetneje poznan. Tudi citati v 
psalmih (Ps 50,18−19; 81,10−11) namigujejo 
na zgodnejši datum. Zapovedi, kakor jih 
poznamo danes, z največjo gotovostjo lahko 
pripišemo eksilskemu obdobju (587−530 pr. 
Kr.) ali stoletju po njem (Collins14 1992, 384; 
Harrelson 1962, 572; Aaron 2006, 282).

Ob tem moramo biti posebej pozorni na 
dejstvo, da kadar je govora o razvoju staroza-
veznega prava, je razširitev vedno odgovarjala 
določeno potrebi: daljše zapovedi in pogosteje 
navedeni zakoni so bili tisti, s katerimi je 
imela izraelska skupnost največ problemov. 
Lahko povemo tudi drugače: vsaka zapoved v 
dekalogu je tako kratka, kot je le mogoče, ob 
tem vsaka dodatna beseda predstavlja rezultat 
posebne potrebe in je rezultat spreminjanja 
uporabe in predajanja iz roda v rod (Durham 
1987, 280; Pinosa 2003, 23):15

" … Israel herself worked for a long time 
on the Decalogue before it became so uni-
versal and concise in form and content as 

to be capable of standing for an adequate 
outline of the whole will of Jahweh for 
Israel" (von Rad 1975, 191)
Razlog nastalih sprememb moramo iskati 

v specifičnem materialnem in duhovnem 
stanju Izraela v določenem zgodovinskem 
trenutku. 

II. DEKALOG V JUDOVSKI PERCEPCIJI 
Zaveza kot način odnosa med 
Jahvejem in Izraelom

Dekalog ni sui generis zgolj zaradi vsebine, 
niti zaradi dejstva, da je (prikazan kot) 

napisan z Božjim prstom, temveč predvsem 
zaradi redaktorske umeščenosti v svetopi-
semsko narativo. Izraelsko ljudstvo je dekalog 
prejelo v zelo posebnem zgodovinskem 
trenutku, na gori Sinaj, kjer je Bog s svojim 
ljudstvom sklenil zavezo. To sicer ni bila prva 
zaveza o kateri je v Svetem pismu govora, 
saj je Bog sklepal zaveze že veliko prej. Kljub 
temu je zaveza na Sinaju svoje lastne vrste. 
Vsak izmed Božjih posegov v narodno in 
versko življenje Izraela je namreč lahko razu-
mljiv zgolj v kontekstu primarnega razmerja 
zaveze. Zaveza je temeljni biblični pojem, 
razumevanje le-tega pa bistvenega pomena za 
teologijo judovske in krščanske religije. 

Pojem zaveze

Zaveza je osrednji pojem starozaveznega 
sporočila. Zaveza predstavalja enega 

temeljnih bibličnih pojmov saj si "Bog kot 
absolutno svobodno in pravično bitje odloči 
za radikalen poseg v človeško zgodovino, 
ter da za medij takšnega posega izbere prav 
razmerje zaveze" (Klun 1997, 2). V Svetem 
pismu pojem zaveza ne označuje le odnosa 
med Bogom in Izrelom, temveč je pojmovan 
precej širše: zavezo skleneta že Abraham in 
Abimeleh (1 Mz 21,27), Abimeleh in Izak (1 
Mz 26,28), Jakob in Leban (1 Mz 31,44), David 
in Jonatan (1 Sam 18,3), Abner in David (2 
Sam 3,13) itd. Stranke, pogodbeni partnerji 
zaveze, so torej najpogosteje posamezniki 



19

(omenjene zaveze), države in njeni predstav-
niki (2 Sam 3,13), tudi vladarji in vazali (2 
Sam 5,3). Zaveza predstavlja pogost način 
urejanja temeljnih razmerij v družbenem 
živeljenju Izraela za katerega je značilno, da 
popolnoma spremeni dotedanji odnos med 
njima (Klun 1997, 3). 

Na zunaj se je novo razmerje običajno 
pokazalo tako, da sta stranki po sklenitvi zaveze 
sedla k obedu (prim. 1 Mz 26,30; 31,54; 2 Mz 
24,11). Obed je navzven predstavljal enega 
najbolj intimnih odnosov znotraj družine, roda 
oz. skupnosti in zaveza je predstavljala nujno 
pot, po kateri je član nekega drugega rodu ali 
skupnosti bil sprejet v občestvo sozaveznika. Na 
podlagi vzpostavljenega zaupanja zaveze se je 
dotedanja relacija "tujec", morda celo "sovra-
žnik" lahko nadgradila na stopnjo enakoprav-
nosti, miru in trajnega zavezništva. Zaveza je 
predstavljala nujno in hkrati edino pot, po kateri 
je član drugega rodu ali skupnosti dopil dostop 
v občestvo sozaveznika (Klun 1997, 5).

Zaveza ni bila enostraka komunikacija, 
saj nikoli ni zadevala samo ene stranke. 
Zavezni odnos je imel "korist" za vsakega 
od zavezancev, korist je bila obojestranska. 
Tako Abiméleh kot Abraham v 1 Mz 21,22sl. 
postavita svoje zahteve, ki jih je nasprotna 
stran dolžna spoštovani. Od tega imata vsak 
svoje koristi in tudi dolžnosti. Abiméleh od 
Abrahama zahteva:

" … 'Prisezi mi zdaj tukaj pri Bogu, da ne 
boš varal ne mene ne mojih naslednikov 
ne potomcev; enako dobroto, kakršno sem 
ti izkazoval jaz, izkazuj ti meni in deželi, v 
kateri prebivaš kot tujec!'" 
Svoje zahteve pa izrazi tudi Abraham: 
"Abraham je odgovoril: 'Prisežem.' Tedaj 
se je Abraham pritožil Abimélehu zaradi 
studenca, ki so si ga Abimélehovi hlapci s 
silo prilastili. 
Glavna korist in hkati dolžnost za oba je bil 

mirni medsebojni soobstoj in seveda zvestopa 
zavezi. Le-to pa so spremljala tudi čisto 
konkretna dogovorjene dolžnosti: Abiméleh 
je moral poskrbeti za vprašanje pitne vode, 
medtem, ko je Abraham jamčil z drobnico in 

govedom. Ko najdeta skupen jezik skleneta 
zavezo. Podobna zakonitost velja tudi za 
zavezo med Bogom in človekom. Bog Jahve 
obljubi Abrahamu obilno potomstvo in deželo 
(1 Mz 17,1sl.), Abram pa se zaveže, da bo on 
in vsak moški potomec, ki bo izšel iz njega, 
obrezan. 

Vidimo lahko torej, da sta v zavezi k tej 
ali oni storitvi, ali opustitvi, (bila) zavezana 
oba partnerja, ter da celo Jahve sam v tem 
ni nobena izjema. Dolžnosti in pravice so 
(enakomerno) porazdeljene med sozaveznika. 
Močnejši partner bi si namreč preprosto lahko 
podredil šibkejšega (Abiméleh bi npr. s svojo 
vojsko lahko podjarmil Abrahama), mu vsilil 
svojo voljo in postavo. Toda prav v tem smilslu 
pomeni ustanova zaveze velik korak naprej, 
saj predpostavlja medsebojno spoštovanje 
partnerjev, njuno enakopravnost in sporazu-
mno urejanje razmerij (Klun 1997, 5).

Temeljno značilnost zaveze (na splošno) 
lahko povzamemo z besedno zvezo "obljuba 
zvestobe" (prim. 2 Mz 24,7), ki predstavlja 
osrednjo točko zavezne formule. Obljubo 
zvestobe definirata pojma "trajnost" in v 
povezavi s tem "nepreklicnost". To dejstvo 
je Izrael spoznal preko globoke teološke in 
zgodovinske refleksije, saj je sam, kakor nam 
poroča Sveto pismo, pogosto prestopal in kršil 
zavezna določila, vendar ga Jahve zaradi tega 
ni zavrgel ali odstopil od zaveze. Po definiciji 
od zaveze ni bilo mogoče odstopiti, niti ni bil 
mogoč kakršnkoli naknadni premislek. Prav 
zaradi tega je zaveza resno in radikalno raz-
merje; razmerje na življenje in smrt (prim. 5 Mz 
30,15 sl.). Zaveza je sama po sebi nepreklicna, je 
torej ni mogoče preklicati ali prelomiti, a to ne 
pomeni verskega relativizma. Bog ostaja kljub 
svoji velikodušni ponudbi popolnoma jasen: 

"Glej, danes sem položil predte življenje 
in srečo, smrt in nesrečo, ko sem ti danes 
zapovedal, da ljubi GOSPODA, svojega 
Boga, da hôdi po njegovih poteh in 
izpolnjuj njegove zapovedi, zakone in 
odloke. /…/  Če pa se tvoje srce obrne in 
ne boš poslušal in se boš dal zapeljati, da 
bi se priklanjal drugim bogovom in jim 

SVETO PISMO



20    TRETJI DAN    2012    9/10

služil,  vam danes naznanjam, da boste 
gotovo uničeni; ne boste podaljšali dni v 
deželi, v katero greš, ko greš čez Jordan, da 
jo vzameš v last." (5 Mz 30,15−20.) 
Izbrati življenje je neobhodno povezano s 

pogojem, da ljubiš GOSPODA, svojega Boga, 
poslušaš njegov glas in se ga držiš, kar v konte-
kstu zaveze pomeni izpolnjevanje zapovedi. 
Obratna smer dogodkov privede do propada. 
Zaveza torej, kljub omenjeni nepreklicnosti, 
ostaja smrtno resna zahteva Boga. Če je 
Jezusov Ljubi Gospoda  za njegove učence  
diskutabilen, pa je Mojzesov povsem jasen: 
hôdi po njegovih poteh in izpolnjuj njegove za-
povedi, zakone in odloke. Kaj natančno obsega 
besedna kombinacija zapovedi, zakoni in odloki 
je vprašanje, na katerega bomo odgovorili 
nekoliko kasneje. Gotovo je, da je osredinjena 
na dekalogu, kot temeljni listini zaveze. In 
kot taka je Sinajska zaveza faktor nacionalne 
kohezivnosti ali dekadence, odvisno od 
posameznikovega oz. Izraelovega odziva na 
ponubo, ki jo daje Gospod (Klun 1997, 21). 

Podobnost s hetitsko pogodbo

Obrazec zaveze je bil predmet raziskav že 
od začetka literarno-kritične metode 

eksegeze v drugi polovici 19. stoletja. Posebna 
faza znanstvene eksegeze Pentatevha se je 
pričela po eseju Georgea E. Mendenhalla16, ki 
je povezal biblične tekste s hetitskimi. Men-
denhall je primerjal biblične zavezne tekste s 
pogodbami hetitskega vrhovnega gospostva. 
Menil je, da najdemo v bibličnem zaveznem 
vzorcu sledi pogodb starega Bližnjega vzhoda, 
še posebej v tistih, ki so znane kot "vazalne 
pogodbe", v katerih je kralj velikega naroda 
sklenil pogodbo z vazalno državo. Takšne 
pogodbe niso bile znane le pri Hetitih v času 
med 14. in 12. stoletjem pred Kristusom, 
temveč tudi že prej v Mezopotamiji in v prvem 
tisočletju pred Kristusom v Siriji in Asiriji 
(Hyatt 1971, 197; Pinosa 2003, 27)

Celotna zavezna pogodba je navedena 
v šestih točkah, kot sledi. Točke 1, 3, 5 in 
6 predstavljajo nespremenljive elemente 

pogodbe, ostali deli so bili včasih izpuščeni 
(Hyatt 1971, 198):
1.	P reambula, ki vsebuje ime in naslove kralja 

nadrejenega naroda.
2.	Z godovinski uvod opredeljuje odnos med 

pogodbenima državama. Zapisan je tako, 
da prikaže hvaležnost vazalne države, služi 
tudi kot svarilo in oris prešnjega stanja 
med strankama. Našteta so dobra dela, 
ki jih je kralj že izkazal vazalu. Na takšen 
način je uvedeno nujno potrebno jamstvo 
zvestobe vazala do svojega gospodarja.

3.	P ogoji ali določila, kar morata storiti 
pogodbeni stranki.

4.	I zjava, da mora biti kopija pogodbe 
spravljena v templju in periodično brana 
pred kraljem in ljudmi obeh dežel.

5.	 Seznam prič, vključno z božanstvi obeh držav.
6.	 Blagoslovi in prekletstva, katerih namen 

je zavarovanje pogodbe in ki služijo kot 
sankcije (Hyatt 1971, 197−198).
Povezave med izraelskim in starodavnim 

bližnjevzhodnim pravom ne moremo zani-
kati, čeprav je natančno naravo teh povezav 
težko določiti. Sinajsko zavezo lahko uvrstimo 
med vazalske pogodbe, saj besedilo desetih 
Božjih zapovedi in vazalska pogodoba kažeta 
nekaj pomembnih podobnosti:
1.	P reambula: v dekalogu se Bog najprej 

predstavi sam: "Jaz sem GOSPOD, tvoj Bog 
…" (2 Mz 20,2)

2.	Z godovinski uvod: oris preteklih milostnih 
dejanj: "… ki sem te izpeljal iz egiptovske 
dežele, iz hiše sužnosti" (2 Mz 20,2), ki od 
pogodbenega partnerja zahteva zvestobo.

3.	P ogoje pogodbe: izčpen seznam zahtev 
vazala do kralja – zapovedi 2 Mz 20,3−17.

4.	 Besedilo prekletstev in blagoslovov, ki naj 
se uresničijo, če bi bila zaveza prelomljena 
(prim. 5 Mz 27,11−28,69).

5.	 Skrinjo so razumeli kot Božji podnožnik 
(1 Krn 28,2), kar je primerljivo običajem v 
Egiptu, kjer so položili pogodobe pred noge 
bogovom, ki so jim bile priče.

6.	L istino z natančnimi določili zaveze so 
spravili v skrinjo zaveze v svetišče (2 Mz 
40,20−21; 5 Mz 10,1−5; 31,26).



21

7.	 Bila je periodično brana v liturgiji (5 Mz 
31,10−11) (Collins 1992, 384).
Zavezni obrazec, ki se je na starem Bli-

žnjem vzhodu uporabljal v pogodbah med 
državami, je svetopisemskemu avtorju služil 
kot forma, s katero je opredelil odnos med 
Gospodom in Izraelom. Ni mogoče zanikati, 
da ima dekalog kot nekakšen povzetek zave-
znih pogojev, oz. celotna zaveza na Sinaju, 
precejšno formalno podobnost z nekaterimi 
elementi hetitske državne pogodbe. Še več, 
podobnost je pričakovana. Da bi bila zaveza 
izvoljenemu ljudstvu lahko razumljiva, so jo 
oblikovali po vzorcih, ki so bili takrat splošno 
sprejeti in veljavni pravni prijemi. Vendar 
moramo hkrati poudariti, da so sledi hetitskih 
zaveznih dokumentov zaznavni le v končni 
obliki, tj. v devteronomistično preoblikovani 
obliki sinajske perikope (2 Mz 19–24). Končna 
povezava dekaloga s hetitiskimi pogodbenimi 
obrazci mora biti zato razumljena le v zelo ši-
rokih okvirjih, saj gre pri dekalogu oz. sinajski 
zavezi za popolnoma drugačen kontekst. Tako 
s pravnega vidika − gre za ureditev odnosov 
med Bogom in njegovim ljudstvom, ki je 
koncentriran na uravnavanje posamezniko-
vega obnašanja in medčloveških odnosov, kar 
je izven dometa ostalih starodavnih pogodb – 
kakor z vidika narativne umeščenosti. Zaveza 
je namreč umeščena v širši kontekst biblične 
pripovedi, kar je zvidika hetitskih državnih 
pogodb, ki stojijo same zase, posebnost brez 
primere (Pinosa 2003, 39).

Literarni kontekst – umeščenost v 
Svetem pismu 

Primerjava med hetitsko vazalno pogodbo 
in dekalogom osvetljuje pomembnost 

preambule in zgodovinskega uvoda kot 
ključnih pogojev za razumevanje dekaloga v 
njegovi sedanji literarni obliki (Collins 1992, 
384). Zgodovinski uvod opredeljuje odnos 
med pogodbenima državama, v primeru de-
kaloga gre za oris preteklih milostnih dejanj 
Gospoda, ki je Izraela izpeljal iz egiptovske 
dežele sužnosti (2 Mz 20,2). Dejstvo rešitve 

predstavlja temelj in predpogoj za Gospodovo 
upravičeno zahtevo postavitve zapovedi 
svojemu ljudstvu. S tem je močno podčrtan 
literarni kontekst, sinajska perikopa, v 
katerega je besedilo desetih Božjih zapovedi 
redaktorsko vstavljeno. Prav postavitev 
dekaloga v pripovedno zgradbo daje desetim 
Božjim zapovedim njihov pomen in odličnost.

Pomen literanega konteksta 

Analiza literarnega konteksta dekaloga v 2 
Mz 20,1−17 odkriva dejstvo, da je dekalog 

le ohlapno povezan z narativnim kontekstom:
"In short, the Ten Commandments could 
be removed from their present literary 
context without damage to the literary 
connection between Exod. 19:25; 20:18; 
indeed, the connection between these 
verses would be improved by the removal 
of the Ten Commandments." (Harrelson 
1962, 570.)
Harrelson trdi, da bi besedilo dekaloga 2 

Mz 20,1−17 lahko odstranili iz pripovednega 
konteksta, ne, da bi le-ta bil prekinjen. Še več, 
povezava med 2 Mz 19,25 in 2 Mz 20,18 bi bila 
z odstranitvijo dekaloga izboljšana. Na mesto, 
ki ga zaseda danes, je bil dekalog najverje-
tneje vključen z enim izmed virov – sam se je 
najverjetneje razvijal ločeno in neodvisno od 
virov – ali redaktorjev, najverjetneje elohistič-
nim (prim. Collins 1992, 384). 

Povezava med dekalogom in širšim pripo-
vednim kontekstom sinajske perikope (2 Mz 
19−24), kjer se besedilo danes nahaja, je torej, 
gledano narativno, ohlapna in neprepričljiva. 
Sedanja povezava dekaloga s Sinajem (najver-
jetneje) odraža delo redaktorjev. Kljub temu 
velja, da moramo za razumevanje pomena 
dekaloga slednjega videti skozi oči tradicije. 
Dekalog moramo videti na način, kot ga pred-
stavita 2 Mz in 5 Mz. Gre za besede, ki so bile 
po prepričanju Izraelcev izrečene neposredno 
od Boga. Če bi jih ločili od širšega konteksta 
2 Mz 19−24, bi ogrozili pravilno razumevanje 
pripovedi, kakor zapovedi samih. Dekalog je 
postavljen na začetek zakonodajalnega sklopa 

SVETO PISMO



22    TRETJI DAN    2012    9/10

2 Mz in kot tak prestavlja voljo Boga samega. 
V nasprotju z drugimi zbirkami prava, kjer je 
prikazana vloga Mojzesa kot srednika (prim. 
5 Mz 6,1), si biblično izročilo tu prizdeva 
prikazati Božji izvor dekaloga, zaradi česar 
ima le-ta v odnosu do ostalih zbirk zakonov 
posebno mesto. Zapovedi dobijo svoje 
posebno mesto v tesni povezanosti z Gospo-
dom zaveze. Dekalog črpa svoj pomen prav 
iz zgodovinske umestitve v zavezno zgodbo 
(Pinosa 2003, 7−8).

Posebnost dekaloga?

Vsako zapoved dekaloga je v bolj ali manj 
podobnih formulacijah mogoče najti 

tudi na drugih mestih Pentatevha. Z izjemo 
"Ne žêli". Prepovedi malikovanja17 in krivega 
priseganja,18 zapovedi spominjanja sobotnega 
dne19 in spoštovanja staršev,20 prepovedi 
ubijanja,21 prešuštvovanja,22 kraje23 in krivega 
pričanja24 – vse te zapovedi so v takšni ali 
drugačni obliki ponovljene v različnih zbirkah 
določb v Svetem pismu.

Tako npr. Knjiga zaveze, ki se nahaja le 
nekaj vrstic za dekalogom, prične s prepoved-
jo malikovanja: "Ne delajte srebrnih bogov, 
da bi bili poleg mene, in ne delajte si zlatih 
bogov!" (2 Mz 20,23). In nadaljuje s pono-
vitvijo skoraj vseh zapovedi, ki se nahajajo 
v dekalogu: sobotno zapovedjo (23,12), 
zapovedjo spoštovanja staršev (21,15.17), 
prepovedjo ubijanja (21,12), kraje (osebe25 in 
lastnine) (21,16; 22,1–3) in krivega pričanja 
(23,1) (Weinfeld 1990, 2).

Na mestu je torej vpašanje: v čem je poseb-
nost dekaloga. Kako je prišlo do tega, da je bil v 
procesu srečevanja Boga in čoveka v zgodovini 
odrešenja povzdignjen na posebno mesto? S 
čim upravičuje Svetopisemske besede, da je bil 
izrečen neposredno od Boga (prim. 2 Mz 20,1), 
da je bil napisan z božjim prstom na kamnite 
plošče (prim. 2 Mz 31,18; 32.16)?

Če kot odgovor za zgornje vprašanje 
predlagamo njegovo starost, moramo odgo-
voriti, da za to trditev ni nobenih dokazov, ki 
bi kazali na to, da so Božje zapovedi starejše 

od drugih zakonov v Svetem pismu. Ne po 
vsebini, kakor tudi ne po lingvistični plati, 
tega ni mogoče dokazati. Podobne določbe 
po obliki prepovedi najdemo tudi v 3 Mz 
19,11.13 in drugje. V 3 Mz 19 najdemo celo 
zelo podobno zbirko tisti iz Eksodusa in 
Devteronomija26 (Weinfeld 1990, 3).

Posamezne zapovedi dekaloga torej niso 
edinstvene v Svetem pismu, najdemo jih 
raztresene in drugače formulirane po vsej 
Stari zavezi. A po drugi strani je dekalog kot 
celota dosegel poseben status v tradiciji, ki 
kot celota ne najde nobene vzporednice, ki 
bi ustrezala njegovi celostni obliki (Weinfeld 
1990, 15sl.).

Poseben status dekaloga izvira iz nasle-
dnjih značilnosti:
1.	 zapovedi dekaloga so naslovljene na vsa-

kega posameznika, tj. obvezujejo vsakega 
člana zavezne skupnosti; 

2.	 zapovedi veljajo ne glede na družebeni 
položaj in v vseh okoliščinah;

3.	 zapovedi nalagajo osebno odgovornost, ki 
je neobhodna posledica osebnega nagovora 
jaz−Ti, ki je uporabljen pri sklepanju zaveze 
med Izraelom in Bogom. 
Mnoge določbe in zbirke zapovedi so bile, 

za razliko od dekaloga, odvisne od posebnih 
okliščin.  Izvedba le-teh je bila odvisna od 
konkretnih okoliščin v življenju posamezni-
kov oz. od razmer v njegovem družbenem 
okolju.  Tako so npr. daritve za greh variirale 
glede na to, kdo je greh storil (prim. 3 Mz 4 
sl.).: maziljeni duhovnik je daroval "v daritev 
za greh mladega neoporečnega junca", 
Izraelova skupnost je darovala "mladega 
junca",  knez pa je pripeljal  "kot svoj dar 
kozla, neoporečnega samca". Če se je pregrešil 
kdo izmed ljudstva, je pripeljal "kot svoj dar 
kozo, neoporečno samico" "ali "jagnje, tj. 
neoporečno samico". Če pa je bil kdo reven in 
predpisane daritve ni premogel, "naj prinese 
GOSPODU kot spravni dar za svoj greh grlici 
ali dva golobčka, enega za daritev za greh in 
drugega za žgalno daritev" (3 Mz 5,7−10).

K določbam, ki so odvisne od najrazličnej-
ših kombinacij in situacij lahko prištejemo 



23

še vse tiste, ki govorijo o obredni čistosti, 
sobotnem in jubilejnem letu, vse zakone, ki 
urejajo vprašanja ženitvenih pogodb, porok in 
ločitev ipd. 

Zapovedi dekaloga so v nasprotju z zgoraj 
omenjenimi primeri, ki so zadevali le posa-
meznike, ki so se znašli v določeni situaciji, 
obvezovale vsakogar. Celotno skupnost, do 
zadnjega. Vsak posameznik je, ne glede 
na svoj družbeni položaj (prim. maziljeni 
duhovnik, knez, kdo izmed ljudstva, Izraelova 
skupnost) ali okoliščine, v katerih se je znašel 
in živel (revež), bil obvezan, da jih upošteva:

"The Ten Commandments are characte-
rized by the fact that they are imposed 
on every individual, entirely without 
regard to any condition or circumstance" 
(Weinfeld 1990, 14.)
Sleherni Jud je bil zavezan, da ne bo častil 

malikov, da bo na sedmi dan počival, da bo 
spoštoval svoje starše, da ne bo ubijal, varal, 
kradel, lažno pričal in hlepel po lastnini bli-
žnjega. To so bili temelji in pogoji za življenje 
v zavezi z Bogom in v skupnosti (Weinfeld 
1990, 4.14).

Na to jasno namiguje uporabljena druga 
oseba ednine, ki ni pogosta v zakonskih 
zbirkah, saj se ponavadi zapovedi menjavajo v 
edninski in množinski obliki (prim. 2 Mz 34; 
3 Mz 19). Druga oseba ednine poudari oseben 
pomen, ki ga je imel dekalog za vsakega posa-
meznika. Kadar so pravila bila naslovljena na 
skupnost kot celoto, se je posameznik lahko 
izognil odgovornosti s skrivanjem v množici. 
Kadar pa so naslovljena osebno, odgovornosti 
ni mogoče ubežati, saj se vspostavi odnos 
jaz-ti (Weinfeld 1990, 10). 

"Ti" govori o prepričanju, da so bile besede 
zaveze izgovorjene od Boga samega, brez 
posrednikov, kot nagovor ob sklepanju 
zaveze s svojim ljudstvom. Vendar besedilo 
sedanje oblike dekaloga ni dosledno v prika-
zovanju Boga kot govornika. Kljub  temu, da 
je bil dan velik poudarek na direktno Božjo 
komunikacijo in podajanje zapovedi v prvi 
osebi: "Tedaj je Bog govoril vse te besede ... 
'Jaz sem GOSPOD ...'" (2 Mz 20,1−2), je od 2 

Mz 20,7 dalje Bog označen v tretji osebi: "Ne 
izgovarjaj po nemarnem imena GOSPODA...; 
Gospod ne bo pustil brez kazni tistega ..." (2 
Mz 20,7) (Childs 1979, 294−395.399.) Direktni 
nagovor Boga predstavlja le 2 Mz 20,3−6, a 
vendarle se za celoten dekalog pojmuje, da so 
to Gospodove besede. Dekalog kot direktni 
nagovor Boga postavlja status prava nad 
običajne meje in ga celo povezuje s svetostjo. 
Sveti pisatelji so predstavili dekalog kot prve 
besede Izraelu, ki jih je izrekel Bog sam. Če bi 
poskušali zanikati ta poudarek v besedilu, bi 
zgrešili teološki koncept, ki ga pripoved želi 
izraziti.

Recitiranje dekaloga – pomen 
dekaloga v judovski tradiciji

Sveto pismo deset Božjih zapovedi označi 
kot "pogoje zaveze". V 2 Mz 34,28 beremo: 

"Napisal je na plošči besede zaveze, deset 
besed." Nadalje v 5 Mz 4,13: "Naznanil 
vam je svojo zavezo, ki vam jo je zapovedal 
izpolnjevati, deset besed; napisal jih je na dve 
kamniti plošči." Slednja vrstica se nanaša 
na izvirni kamniti plošči, ki ju je napisal Bog 
sam, vrstica iz Eksodusa na "prepis" kamnitih 
plošč, delo Mojzesa. 

"Deset besed" (2 Mz 34,28) so v času 
drugega templja vsako jutro recitirali pred 
"Poslušaj, Izrael!" (5 Mz 6,4−9),27 ki velja 
danes za povzetek oz. veroizpoved judovstva 
(Urbach 1990, 161). Vendar Sveto pismo samo 
ne vsebuje nikakršnih navodil v zvezi z reci-
tranjem desetih božjih zapovedi ali liturgično 
uporabo. V Mišni, traktatu Tamid, najdemo 
zapis, ki naroča duhovniku v jeruzalemskem 
templju, da mora vsako jutro pred molitvijo 
"Poslušaj, Izrael" ponoviti deset zapovedi:

"'Recite a benediction!' They did so, and 
then read the Ten Commandments, 
followed by 'Hear O Israel' (Shema, Deut. 
6.4−9); 'If then you obey' (Deut. 11.13−21); 
and the law of the fringes (Num. 15. 
37−41)." (Urbach 1990, 163.)
Praksa recitiranja desetih Božjih zapovedi 

je bila kasneje opuščena zaradi ne popolnoma 

SVETO PISMO



24    TRETJI DAN    2012    9/10

znanih razlogov. Po prevladujoči razlagi naj 
bi bila praksa opuščena, ker so krivoverci 
in odpadniki (Minim), tako poroča rabinski 
vir, zaradi dnevega recitiranja desetih besed 
v sinagogah začeli sklepati, da so bile samo 
te razodete na Sinaju, ne pa tudi vsa ostala 
določila Postave. 

V palestinskem Talmudu najdemo nasle-
dnjo razlago:

"Both Rav Matna and Rav Samuel 
bar Nahmani stated that by rights the 
Ten Commandments should be recited 
every day. Why then is this not done? 
Because of the antipathy of the Minim. 
The purpose was to deny their claim that 
these Ten, and no more, were spoken to 
Moses at Sinai." (Urbach 1990, 168.)28

Razlog opustitve prakse je bil torej v krivo-
verstvu29 (Minim), ki je razlagalo, da je Mojzes 
na Sinaju prejel samo deset Božjih zapovedi, 
ne pa tudi ostale zakonodaje. Gemara postre-
že z identičnimi argumenti:

"Rabbi Judah quoted Samuel: People 
wanted to recite the Ten Commandments 
together with the Shema outside the 
Temple, but the practice had long 
since been abandoned because of the 
arguments of the Minim. (The same has 
been taught in a baraita: R. Nathan 
said, people outside the Temple wanted 
to read in this manner, but the custom 
had long been abolished because of 
the arguments of the Minim.) Rabbah 
bar Rav Huna thought to institute the 
practice in Sura, but R. Hisda said to 
him: The custom was set aside because 
of the arguments of the Minim. Amemar 
considered doing the same in Nehardea, 
but Rav Ashi said to him: It was set aside 
because of the arguments of the Minim." 
(Urbach 1990, 169.)
Ko je govora o izraelskem pravu, je potreb-

no poudariti, da zakoni, ki jih je predal Mojzes 
kasneje, tiste, ki so jih dobili po štirideset 
letih na Moabskih planjavah, enako predsta-
vljajo pogoje zaveze in so, v očeh izvoljenega 
ljudstva, resnične zahteve Boga. Vera, da je 

Gospod avtor zapovedi, je postala značilnost 
izraelskega prava. 

V obsežnem korpusu judovske literature 
je sicer moč najti komentarje, ki izpostavljajo 
pomen dekaloga, oz. kar celotno postavo 
enačijo z deseti Božjimi zapovedmi. Takšen 
primer predstavlja zgodba, ki jo pripoveduje 
rabin Jošua, Levijev sin: 

"Ko se je Mojzes povzpel na višavo, so 
prišli božji angeli pred Svetega - naj 
bo blagoslovljen - in mu rekli: Vladar 
stvarstva! Kaj vendar počne to bitje, 
rojeno iz žene, med nami v nebesih? Prišel 
je sem gor, da prejme Postavo, je odgovoril 
Najvišji. Angeli pa so mu odvrnili: Mar 
boš ta skrivni zaklad, ki si ga skrbno čuval 
skozi devetsto štiriinsedemdeset rodov 
(...) zdaj zaupal človeku iz mesa in krvi? 
Mar ni pisano: 'Kaj je človek, da se ga 
spominjaš, človeški sin, da ga obiskuješ?' 
(Ps 8,5) 'Kako čudovito je božje ime po 
vsej zemlji! Svoje veličastvo si povzdignil 
nad nebesa' (Ps 8,2). Odgovori vendar 
angelom, je Sveti pozval Mojzesa … 
Mojzes mu je odgovoril: Vladar stvarstva! 
V Postavi, ki si mi jo dal, je pisano 'Jaz 
sem Gospod, tvoj Bog, ki sem te izpeljal iz 
egiptovske dežele' (2 Mz 20,2). Potem se 
je obrnil k angelom in jim rekel: Mar ste 
bili vi v Egiptu? Ste bili vi v faraonovem 
suženjstvu? Čemu bi bila torej Postava 
dana vam? In kaj je še pisano v Postavi? 
'Ne imej drugih bogov' (2 Mz 20,3). Mar 
ste vi kdaj prebivali med malikovalci? In 
kaj je še pisano? 'Spominjaj se sobotnega 
dne in ga posvečuj' (2 Mz 2,8). Ste kdaj 
sploh počeli kaj takega, da bi potrebovali 
počitek? In kaj je še pisano? 'Ne prisegaj 
pri božjem imenu' (priredba 2 Mz 2,7). 
Mar ste sploh kdaj komu prisegali? In 
kaj je še pisano v Postavi? 'Spoštuj Očeta 
in mater' (2 Mz 20,12). Mar vi sploh 
imate očete in matere? In kaj je še pisano 
v Postavi? 'Ne ubijaj! Ne prešuštvuj! 
Ne kradi!' (2 Mz 20,13−15). Mar je med 
vami kaj ljubosumja ali kaj hudobnih 
namer? Angeli so po teh vprašanjih takoj 



25

spoznali, kako prav ima Presveti, da je 
dal Postavo ljudem. Hipoma so vzljubili 
Mojzesa …" (Klun 1997, 37.)30

Kot odgovor na vprašanje "In kaj je še 
pisano v Postavi?" Mojzes skoraj v celoti, 
vrstico za vrstico, citira vse zapovedi 
dekaloga. Vsebina Postave, po katero se je 
Mojzes povzpel v višavo, je v zgodbi enačena 
z dekalogom. A vendarle se zdi, da je težišče 
pripovedi drugje, v svetosti Postave, ki jo 
je Bog "čuval skozi devetsto štiriinsedem-
deset rodov". Svetost celotne postave je 
bilo potrebno posebej podčrtati ravno v 
času sočenja s krivoverstvom (Minim), ki 
je svetost želelo "skričiti" na vsega deset 
besed. Rabinske avtoritete so opustitev 
recitiranja desetih Božjih zapovedi videle 
kot nujen način soočenja s krivoverstvom, 
ki je spodkopavalo pomen ostalih zapovedi 
in s tem celotnega sistema. S tem so rabini 
dali sporočilo, da dekalog ni edino, kar je 
Izrael prejel na Sinaju, hkrati pa s prepo-
vedjo recitiranja dekaloga niso degradirali 
njegovega posebnega statusa (Urbach 1990, 
178). Kasneje namreč, ko je herezija poni-
knila, smo lahko priča lokalnim poskusom 
ponovnega obujanja vsakdanjega recitiranja 
desetih Božjih zapovedi. Opusititev moramo 
zato razumeri le kot nujen korak, vezan na 
konkretni zgodovinski trenutek  pojava kri-
voverstva. Da je dekalog v judovski percepciji 
ohranil svoje posebno mesto, navsezadnje 
priča navada, ki je v veljavi še danes: zbrana 
skupnost judov ob poslušanju desetih 
Božjih zapovedi ob tem iz spoštovanja 
vstane (Urbach 1990, 161). Opustitev prakse 
recitiranja zato na poseben način ovrednoti 
pomen ostalih zapovedi, določil in določb, 
raztresenih po celotni Postavi.

Pravo ali temeljne (Božje) 
zahteve?1  
Apodiktično in kazuistično pravo

V Svetem pismu se nahajajo različne 
literarne vrste pravnih besedil. Biblič-

no pravo praviloma sledi vzorcu ostalih 

bližnjevzhodnih pravnih zbirk.2 A medtem 
ko ostale pravne zbirke ne poznajo različnih 
pravnih oblik, Sveto pismo vsebuje številne 
različice, ki se med seboj razlikujejo. Na 
tej točki ne moramo mimo Altovega eseja 
z naslovom The Origins of Israelite Laws 
(objavljen v zborniku Essays on Old Testment 
History and Religion). Alt je bil prvi, ki je 
ostro ločil dve obliki starozaveznega prava: 
kazuistično in apodiktično. Bil je mnenja, da 
je kazusitično pravo v Svetem pismu izviralo 
iz kanaanske kulture, medtem ko naj bi 
apodiktično pravo izviralo iz Izraela. Altova 
delitev je bila kasneje dopolnjena in nadgraje-
na, saj so jo kasnejše generacije strokovnjakov 
močno načele in postavile pod vprašaj.

Apodiktično pravo, ki se pojavlja v bolj 
splošnih zapovedih in še večkrat v prepo-
vedih, primera ne definira v podrobnostih, 
temveč izraža temeljne prepovedi ali zapo-
vedi, ne da bi bilo pozorno na posamezne 
okoliščine. Svoje ime je dobilo po brezpo-
gojnem, velelniškem slogu, ki je v drugi 
osebi, negativni formulaciji in brez določene 
kazni. Alt je apodiktično pravo razdelil v štiri 
različne skupine:
1.	Z apovedi, ki se pričnejo z deležnikom 

"kdor", denimo: "Kdor koga udari do smrti, 
naj bo kaznovan s smrtjo" (2 Mz 21,12).

2.	P rekletstva, ki se začnejo z besedo "pre-
klet", denimo: "Preklet, kdor zaničuje očeta 
in mater!" (5 Mz 27,16).

3.	P repovedi v drugi osebi ednine, denimo: 
"Ne odkrivaj ne nagote svojega očeta ne 
svoje matere" (3 Mz 18,7).

4.	P repovedi, ki jih najdemo v dekalogu, ki so 
kategorično negativne.
Kazuistično pravo, na drugi strani, je 

izraženo v pogojniku, denimo 2 Mz 22,24: 
"Če posodiš denar … ne bodi kakor oderuh." 
Primerjaj še 2 Mz 21,1−22; 5 Mz 15,12sl.; 
21,15−22; 22,13−29; 24,1−5; 25,1−10. Te zakone 
je mogoče prepoznati po značilni uvodni 
besedi "če". Takšno ime izvira iz pogojne 
oblike, ki označuje specifične pravne pri-
mere. Pogojni stavki so uporabljeni za opis 
situacije, ki bi se lahko pripetila. V stavku, ki 

SVETO PISMO



26    TRETJI DAN    2012    9/10

sledi, pa je opisan postopek, kako reagirati, 
na takšno situacijo. V kazuistični obliki so 
podana splošna pravila, kakor tudi pravila za 
posebne situacije, ki jih lahko izpeljemo iz 
glavnega primera. Zakoni v kazuistični obliki 
urejajo najširše polje življenja v skupnosti.3 
Poznano in razširjeno je bilo precej časa pred 
Izraelom − v času, ko je v Babiloniji vladal 
sloviti zakonodajalec kralj Hammurabi, očaki 
Abraham, Izak, Jakob (Izrael) in Jakobovih 
dvanajst sinov, ki so začetniki Izraelovih 
rodov, šele stopijo na prizorišče zgodovine. 
Izrael se je šele relativno pozno seznanil s 
splošnim pravnim sistemom starega Bližnjega 
vzhoda, prevzel veliko njegovih oblik (formu-
lacij) in ga prilagodil svojim lastnim potrebam 
(Pinosa 2003, 25−27). 

Dekalog – apodiktično pravo

Ker so zapovedi v dekalogu zapisane 
v obliki kategoričnih imperativov, 

kar pomeni, da veljajo absolutno, tj. ne 
glede na okoliščine, in ker so podane brez 
sankcij in brez natančne definicije, je na 
mestu vprašanje: kaj ima zapoved v mislih 
s "prešuštvom"? Kakše so sankcije zoper 
prešuštnika? Podobna vprašanja lahko 
zastavimo tudi za druge zapovedi. Vendar 
takšna vprašanja niso relevantna, saj dekalog 
ni zbirka detajlnih zakonov. Namen dekaloga 
je v formulaciji pogojev za članstvo v zavezni 
skupnosti − specifični zakoni in zbirke določb, 
ki razjasnjujejo pomen posameznih zapovedi, 
so raztreseni po celotnem Peteroknjižju in 
ne spadajo v dekalog. Dekalog izvoljenemu 
ljudstvu sporoča temeljne Božje zahteve.4 Te 
zahteve Sveto pismo samo ne poimenuje kot 
"zapovedi" ali "zakone", temveč kot "besede", 
db. "deset besed" (2 Mz 34,28; 5 Mz 4,13; 10,4). 
V luči povedanega lahko domnevamo, da so 
bile zapovedi dekaloga razumljene kot svoje 
lastne vrste:

"In the light of all this we must conclude 
that the rules of the Decalogue were 
understood to be in a different class from 
other commandments and statutes in 

Torah, such as are subject to the jud-
gments and sanctions of human courts" 
(Weinfeld 1990, 10).
Vendar takšna interpretacija vloge desetih 

Božjih zapovedi ne razkrije, kako naj bodo 
le-te v družbi tudi uresničene (prim. zgoraj, 
Ne prešuštvuj!). "Besede" ob sebi potrebujejo 
ostale zakone in določbe, ki služijo le-tem 
kot definicija.  Če namreč sedma zapoveduje 
"Ne prešuštvuj!" (2 Mz 20,14 = 5 Mz 5,18), pa 
ničesar ne pove o tem, kakšna je sankcija 
za tistega, ki je pri svojem delu bil zaloten. 
Negativna oblika zapovedi izhaja iz same 
narave dekaloga, čigar namen je vzpostaviti 
temeljne pogoje zaveze, ki jih bo moč sprejeti 
celotnemu izraelskemu ljudstvu (Weinfeld 
1990, 5). Postavljena(e) je (so) v splošnih 
okvirjih, brez podane definicije in dodatnih 
utemeljitev. Če jo hočemo pravilno razumeti, 
moramo poznati vsa pravila, ki se nanašajo 
npr. na temo prešuštvuvanja. Tako moramo 
vedeti, da se je sedma zapoved vedno 
nanašala le na prešuštvo in nikoli na nečisto-
vanje. Vedeti moramo, da je v starodavnem 
Izraelu  obstajalo močno razlikovanje med 
možem in ženo, kar zadeva prešuštvo. Vedeti 
moramo, da je zaročena deklica, ki so jo šteli 
za poročeno ženo (prim. 5 Mz 22,23−24), ali 
poročena žena storila prešuštvo, če je imela 
spolne odnose s komerkoli, razen svojim 
možem ali zaročencem (prim. Oz 4,13; Ezk 
16,32). Moški pa je storil akt prešuštvovanja 
le, če je imel spolne odnose z ženo, ki je bila 
zaročena (prim. 5 Mz 22,23−27) ali poročena 
z drugim moškim (prim. 3 Mz 18,20; 20,10; 
5 Mz 22,22). Tako npr. poročen moški, ki je 
obiskal prostitutko, ni prekršil zapovedi. 
Prav tako mu ni bilo prepovedano imeti 
spolnih odnosov s sužnjami svoje hiše itd. 
(Collins 1992, 386). 

Zapovedi, izražene v obliki prepovedi, ne 
podajajo nobenih natančnih informacij, zato 
morajo biti razumljene kot temeljna načela 
(Greenberg 1990, 116−117):

"The Ten Commandments, or as they 
are termed in Hebrew, the Ten Words, 
in contrast to the body of case law, are 



27

rather bare bones. For the most part, the 
prohibitions are given without spelling 
out precisely how they are to be enacted 
or what sort of sanctions are to befall the 
lawbreaker except in the most general 
terms." (Pleins 2001, 47.)5 
 A ne v smislu nadrejenosti nad ostalimi 

zakoni: 
"Rabinski učitelji Postave ... so deset 
zapovedi res cenili kot povzetek (pars 
pro toto) sinajskega razodetja, kot znak 
zaveze (besede zaveze v 2 Mz 34,28), me-
morandum s Sinaja, kot besede samega 
Boga, kot del dnevnih molitev, kot napis 
na molitvenih jermenih in kot obvezni 
minimum narodne morale. Toda prav v 
isti sapi je judovstvo vseskozi poudarjalo 
tudi, da je od Boga Postava v celoti, da je 
dekalog le povzetek principov, le nekaka 
preambula k Postavi – in da torej slovitih 
'deset besed' ni vse, kar je pod Sinajem 
podpisal stari Izrael in čemur je slovesno 
pritrdil: Vse, kar je Gospod govoril, bomo 
izpolnili (2 Mz 19,8). V judovski tradiciji 
je veljalo prepričanje, da Bog na Sinaju 
ni razodel le deset besed, temveč se je 
podpisal pod celoto judovskega prava." 
(Klun 2003, 6–7.)
Mnenje, da je dekalog imel superioren 

status oz. da so vsi ostali zakoni v Postavi 
le razlaga dekaloga, je zagovarjala skupina 
"krivovercev in odpadnikov", poimeno-
vanih Minim. Ti so verjeli, da je Mojzes 
na Sinaju prejel samo teh deset zapovedi 
in nič drugega.6 Podobnega mnenja je bil 
Filon Aleksandrijski, ki je zakonodajne 
spise razdelil na neposredno od Boga dana 
temeljna moralno-pravna načela in na 
"ostala" natančnejša določila, ki so prav tako 
od Boga, le da so razodeta s posredovanjem 
prerokov. Prvih je deset (dekalog), drugih pa 
cela vrsta in nimajo končnega števila, ampak 
spadajo pod deset splošnih načel dekaloga 
(Klun 2003, 145):

"Filon iz Aleksandrije je učil, da so v dekalogu 
le splošna načela (principi, postavke, naslovi 
poglavij), ostale zapovedi Postave pa poimenoval 

posebne določbe, iz dekaloga izvedene in zato 
manj pomembne predpise, ki deset splošnih načel 
le operacionalizirajo in so kot taki desetim zapo-
vedim hierarhično podrejeni – česar judovstvo v 
pravnih akademijah doma in v Babilonu ni učilo, 
saj za takšno trditev ni osnove v Svetem pismu" 
(Klun 2003, 19–20.) 

Postava, in deset zapovedi z njo, so bile 
temeljne norme življenja Judov tako doma kot 
v diaspori. Posebej zanimivo je razumevanje 
dekaloga med tistimi Judi, ki so živeli po 
Sredozemlju in bili pogosto v stikih z grško 
kulturo in filozofijo, svojo narodno in versko 
identiteto pa so bili (vsaj delno) prisiljeni pri-
lagoditi takšnim okoliščinam. Hkrati je bilo 
potrebno živeti v globalnem svetu grškega 
jezika in kulture, ki je zagotavljal preživetje 
in širši socialni okvir diaspori, po drugi strani 
pa je bil Jud na tujem še vedno subjekt tiste 
zaveze s Sinaja, ki je njegovo dušo obljubljala 
le enemu Bogu, njegovo prakso pa zavezovala 
pravilom, ki niso dopuščala kompromisa s 
pogani. Med množico judovskih izobražencev 
s podobno dilemo v grško govorečem svetu 
je imel posebno mesto prav omenjeni Filon iz 
Aleksandrije, ki je s svojim obširnim grškim 
opusom bistveno prispeval k temu, da se je 
znanje o Mojzesu, njegovi Postavi in zapove-
dih razširilo tudi med Grke − kar ni bil nikdar 
namen Postave in hebrejske Biblije − hkrati 
pa s svojimi (alegoričnimi) razlagami Postave 
precej spremenil pomen zakonodaje s Sinaja, 
morda prav v želji preseči antagonizme med 
grško moralo in etiko Postave (Klun 2003, 
19−20).7

Posebne določbe oz. ostale zapovedi, kakor 
jih imenuje in pojmuje Filon, v dekalogu, 
niso eksplicitno zapisane, temveč implicitno 
vsebovane (Heschel 2007, 543). Kljub dejstvu, 
da jih judovska tradicija priznava kot deset 
imperativov, ki vsebujejo temeljne pogoje 
zaveze, zapovedi dekaloga niso bile deležne 
posebnega pravnega statusa. 

Na nekaterih mestih v rabinski literaturi 
sicer lahko beremo razprave rabinov, ki 
dekalog hierarhično postavljajo nad ostale 
zapovedi (mitzvot), vendar nikoli v smislu 

SVETO PISMO



28    TRETJI DAN    2012    9/10

ekskluzivnosti. V Midrash Rabbah (The Song 
of Songs) lahko najdemo sledečo primero:

"Just as in the sea between every two large 
waves there are small waves, so between 
every commandment and the next one (on 
the tablets) the sections and minutiae of 
the Torah were written" (Midrash Rabbah 
(The Song of Songs) 1983, 246).
Odnos med desetimi zapovedmi in ostalimi 

določbami je uprizorjen z valovi: večji valovi 
predstavljajo zapovedi dekaloga, medtem ko 
manjši valovi slikajo ostale določbe. S podobo 
velikih in malih valov rabinsko judovstvo 
slikovito predstavi "naravno" povezanost enih 
in drugih. Vsaka izmed desetih besed namreč, 
kakor smo že omenili, kliče po definiciji. 
Soodvisnost lepo predstavi naslednja rabinska 
legenda (Midrash Rabbah (The Song of 
Songs)):

"The commandment itself went in turn to 
each of the Israelites and said to him, 'Do 
you undertake to keep me? So many rules 
are attached to me, so many penalties, so 
many precautionary measures, so many 
regulations are attached to me, so many 
relaxations and rigours; such-and-such a 
reward is attached to me.' He would reply, 
`Yes, yes,' and straightway the com-
mandment kissed him on the mouth,and 
taught him Torah." (Midrash Rabbah 
(The Song of Songs) 1983, 22.)
Vprašanje, ki ga vsaka od zapovedi v obliki 

poljuba zastavi Izraelcu, se glasi: se zavedaš, 
da hkrati z menoj sprejemaš še nešteto 
drugih določil? Vprašanje razkriva, da deset 
"načel" ne smemo razumeti ekskluzivno, v 
smislu razumevanja Filona Aleksandrijskega. 
Dekalog ne predstavlja detajlnega zakonika, 
temveč temeljna vodila in zahteve, pogoje 
zaveze. Predstavlja zunanjo mejo, na katero 
je potrebno biti pozoren, da se vez med 
Bogom in človekom ne pretrga. Zapovedi so 
postavljene v splošnih okvirjih, brez podane 
definicije in dodatnih utemeljitev, zato jih je 
mogoče pravilno in celostno razumeti šele 
v kontekstu celotnega pravnega korpusa 
Hebrejskega Svetega pisma. Dekalog in 

"nešteeto drugih določil" šele skupaj tvorita 
enoto, ki jo danes imenujemo judovstvo. 
Brez "nešteeto drugih določil" dekaloga ni 
mogoče razumeti ali umestiti v judovsko 
misel. V rabinski literaturi je moč najti še 
druga besedila na temo desetih zapovedi, zelo 
redka pa so mesta, v katerih bi rabini dekalog 
posebej izpostavljali kot središče zakonodaje 
s Sinaja, ostali množici določil Postave pa 
odrejali prodrejeno mesto, kot je učil npr. 
Filon iz Aleksandrije (Klun 2003, 23).

Sklep

Po umeščenosti v svetopisemsko zgodbo 
in po svoji vsebini je dekalog eden izmed 

poglavitnejših tekstov judovske in krščanske 
vere, ki daleč presega svoje izvorno poreklo. 
Ne bi bilo napak, če bi si za lažje izražanje 
izposodili poslovenjen latinski izraz in ga 
imenovali kar izpovedni obrazec, "kredo" Izra-
ela. "Deset besed" so v času drugega templju 
vsako jutro recitirali pred "Poslušaj, Izrael!" 
(5 Mz 6,4−9), ki velja danes za povzetek oz. 
veroizpoved judovstva. Dekalog je ljudstvo 
slišalo iz Božjih ust in čeprav le vrstice 2 Mz 
20,3−6 predstavljajo direktni govor Boga, se 
za celoten govor pojmuje, da so to Gospodove 
besede (prim. 5 Mz 4,10-13; 5,22). 

Izvoljeno ljudstvo dekaloga ni prejelo kot 
monolog, oktroirano Božjo voljo, temveč 
kot zavezo, vzajemnost, ki daje pravice in 
dolžnosti obema zaveznima strankama. Prav 
forma zaveze je tista oblika odnosa, preko 
katere Gospod stopil v zgodovino Izraela 
in se, v očeh Mojzesove vere, zakonitostim 
zaveznega odnosa podredi celo sam. 
Ob vsem tem pa je bila upoštevana tudi 
Izraelova svobodna volja, čeprav se morda 
ob prebiranju sinajske zgodbe zdi, da se 
drugače, kakor je opisano, ljudstvo sploh ne 
bi moglo ravnati. "Glej, danes sem položil 
predte življenje in srečo, smrt in nesrečo"8 
(5 Mz 30,15), so besede Gospoda, ki pušča 
svobodo. Vendar Bog hkrati svari: "Izberi 
torej življenje, da boš živel" (5 Mz 30,19). 
Živeti pa pomeni ljubiti GOSPODA, svojega 



29

Boga, hôditi po njegovih poteh in izpolnjeva-
ti njegove zapovedi, zakone in odloke, ki so 
osredinjeni na dekalogu, kot temeljni listini 
zaveze. Identiteta judovstva se namreč ni 
oblikovala preko abstraktnega filozofskega 
diskurza in metafizičnih akrobacij, ampak 
najprej preko zgodovinske zavesti o božji bli-
žini, izpričane v zgodbi o rešitvi iz Egipta in 
o razodetju Postave na Sinaju. Dekalog ni sui 
generis zgolj zaradi vsebine – dekalog niti ne 
predstavlja najvišje moralne drže antičnega 
Izraela (prim. 5 Mz 10,19; 16,20) –, niti zaradi 
dejstva, da je (prikazan kot) napisan z Božjim 
prstom, temveč predvsem zaradi redaktorske 
umeščenosti v svetopisemsko narativo.

Nekaj stoletij kasneje je Jezus Nazarečan na 
vprašanje pismouka o tem, katera je prva od 
vseh zapovedi, odgovoril:

"Prva je: Poslušaj, Izrael, Gospod, naš 
Bog, je edini Gospod. Ljubi Gospoda, 
svojega Boga, iz vsega srca, iz vse duše, z 
vsem mišljenjem in z vso močjo.  Druga 
pa je tale: Ljubi svojega bližnjega kakor 
samega sebe. Večja od teh dveh ni nobena 
druga zapoved." (Mr 12,29−31.)9 
"Ljubi Gospoda, svojega Boga" v kontekstu 

dekaloga predstavlja povzetek prvih petih 
zapovedi, ki se nanašajo na odnos do Boga in 
"Ljubi svojega bližnjega kakor samega sebe", 
ki izhaja iz zadnjih petih zapovedi, odnosa do 
sočloveka (Flusser 1990, 225.228−229). 

Vendar, ali to preprosto pomeni, da smemo 
celotno Postavo skrčiti na dekalog? Ali v Jezu-
sovem primeru celo na vsega dve zapovedi? S 
slikovitimi pripovedmi, ki so jih stoletja nazaj 
uporabljali judovski učenjaki, smo pokazali, 
da med desetimi Božjimi "besedami" in 
ostalimi pravnimi določbami vladala globoka 
vzajemnost, simbioza, sobivanje. Namen 
desetih besed ni v zmanjšanju spoštovanja in 
veljave ostalih določil. V tem smislu je posebej 
zgovorna rabinska legenda o poganu, ki je 
prosil rabija po imenu Hilel, da bi ga naučil 
celotno Postavo. In sicer medtem, ko bi on 
sam stal na eni sami nogi. Hilel je iziv sprejel 
in mu odgovoril, da lahko celotno Postavo 
povzamemo z zlatim pravilom (prim. Tob 

4,15), nato pa dodal: "Vse ostalo so komentarji. 
Pojdi in jih preuči!" 

Kakor Hilel niti za trenutek ni pomislil, 
da bi pogan lahko izpolnil Postavo medtem, 
ko bi stal na eni nogi, tj. s poznavanjem 
ene same zapovedi (povzetka), tako tudi 
Postave ni mogoče izpolniti s poznavanjem 
samega dekaloga. Dekalog predstavlja 
zunanjo mejo, ki zagotavlja, da v družbi ne 
zavlada kaos. Predstavlja splošne okvirje 
brez podane definicije in dodatnih uteme-
ljitev. Zapovedi dekaloga so naslovljene na 
vsakega posameznika in veljajo ne glede na 
družbeni položaj in v vseh okoliščinah. A 
če jih želimo razumeti v judovskem okviru, 
moramo upoštevati Hilelov ukaz, tj. preučiti 
moramo "vse ostalo", pri čemer besedna 
zveza ne zajema "le" celotne množice pravil in 
določb, raztresenih po celotni Postavi, temveč 
Postavo samo. Kljub dejstvu, da je dekalog le 
ohlapno povezan z narativnim kontekstom, 
je upoštevanje pripovedne zgradbe, sinajske 
perikope, kjer se dekalog danes nahaja, kakor 
tudi celotne Postave, temeljenega pomena za 
njegovo pravilno interpretacjo.

Reference in literatura
Aaron, H. David. 2006. Etched in Stone: The Emergence of the 
Decalogue. New York: T&T Clark.
Albeck, Shalom. 1990. The Essence of Religious Faith. V: 
Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in 
History and Tradition, 261−289. Jerusalem: Magnes.
Biblia Hebraica Stuttgartensia. 1997. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft. 
Cassuto, Umberto. 1983. A Commentary on the Book of Exodus. 
Jerusalem: Magnes Press, Hebrew University.
Chaney, L. Marvin. 2004. 'Coveting Your Neighbor's House' in 
Social Context. V: William P. Brown, ur. The Ten Commandments, 
The Reciprocity of Faithfulness, 302–317. Louiseville, London: 
Westminster John Knox Press.
Childs, Brevard S. 1979. Exodus. London: SCM.
Collins, R. F. 1992. Ten Commandments. V: D. N. Freedman, 
G. A. Herison in A. B. Beck, ur. Anchor Bible Dictionary (VI), 
383−387. New York: Doubleday.
Dozeman, B. Thomas. 2009. Commentary on Exodus. Grand 
Rapids, Mich.: W.B. Eerdmans Pub. Co.
Durham, J. I. 1987. Exodus. T. Nelson, cop.: Nashville.
Flusser, David. 1990.  The Ten Commandments and The New 
Testament. V: Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten 
Commandments in History and Tradition, 191−218. Jerusalem: 
Magnes.

SVETO PISMO



30    TRETJI DAN    2012    9/10

Greenberg, Moshe. 1972. Decalogue. V: Cecil Roth in Geoffrey 
Wigoder, ur. Encyclopaedia Judaica (Vol. 5), 1435–1446. 
Jerusalem: Keter.
− − −. 1990. The Decalogue Tradition Critically Examined. V: 
Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in 
History and Tradition, 83–119. Jerusalem: Magnes.
Harrelson, J. Walter. 1962. Ten Commandments. V: George Arthur 
Buttrick, ur. The Interpreter's Dictionary of the Bible (Vol. 4), 
569–573. Nashville: Abingdon.
Heschel, Abraham Joshua. 2007. Heavenly Torah: As Refracted 
Through the Generations. New York: Continuum.
Hyatt, J. Philip. 1971. Exodus. London: Oliphants.
Jacob, Benno. 1923. The Decalogue. The Jewish Quarterly Review 
14: 141–187.
Klun, Klemen. 2003. Dekalog v judovski in krščanski filozofiji. 
Doktorska disertacija. Filozofska fakulteta Univerze v Ljubljani.
Lauterbach, Z. Jacob, ur. 2004. Mekhilta de-Rabbi Ishmael. 
Philadelphia: The Jewish Publication Society.
Nielsen, Eduard. 1968. The Ten Commandments in New Perspective: 
A Traditio-historical Approach. London: SCM Press.
Nelson, W. David, ur. 2006. Mekhilta de-Rabbi Simeon ben Yohai. 
Philadelphia: The Jewish Publication Society.
Pedersen, Johannes. 1946. Israel, its Life and Culture. London: 
Oxford University Press.
Pinosa, Ana Jurca. 2003. Dekalog: teološko-pravni vidik. 
Diplomsko delo. Teološka fakulteta Univerze v Ljubljani. 
Pleins, J. David. 2001. The Social Visions of the Hebrew Bible: A 
Theological Introduction. Louisville (Kentucky): Westminster 
John Knox, cop.
von Rad, Gerhard. 1975. Old Testament theology. London: SCM 
Press Ltd.
Ratzinger, Joseph. 2007. Jezus iz Nazareta. Ljubljana: Družina.
Rofé, Alexander. 1990. The Tenth Commandment in the Light 
of Four Deuteronomic Laws. V: Ben-Zion Segal in Gershon 
Levi, ur. The Ten Commandments in History and Tradition, 45–65. 
Jerusalem: Magnes.
Sarfatti, Gad B. 1990. The Tablets as Symbol of Judaism. V: Ben-
-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in History 
and Tradition, 383−418. Jerusalem: Magnes.
Ska, Jean Louis. 2006. Introduction to Reading the Pentateuch. 
Winona Lake: Eisenbrauns.
Stamm, Johann Jakob. 1967. The Ten Commandments in Recent 
Research. London: SCM Press.
Sveto pismo Stare in Nove zaveze. 2005. Slovenski standardni 
prevod iz izvirnih jezikov: študijska izdaja. Ljubljana: Svetopi-
semska družba Slovenije.
Urbach, Ephraim E. 1990. The Decalogue in Jewish Worship. V: 
Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The Ten Commandments in 
History and Tradition,161−189. Jerusalem: Magnes.
Weinfeld, Moshe. 1990. The Uniqueness of the Decalogue and 
Its Place in Jewish Tradition. V: Ben-Zion Segal in Gershon 
Levi, ur. The Ten Commandments in History and Tradition, 1–44. 
Jerusalem: Magnes.
− − −. 1991. Deuteronomy 1–11. New York: Bantam Doubleday 
Dell.

1.	 5 Mz 4,13; 10,4.
2.	 Strinjati se moramo z Nielsenom, ki trdi, da nobena od 

tradicionalnih delitev ni absolutna in "nad kritiko": "None 
of the traditional attempts to divide the text in its existing 
form into ten commandments is wholly above criticism. 
Most of the  difficulties arising in connection with the 
actual number ten can be solved by applying historical or 
form−critical principles. Yet it can cause no surprise that it 
has sometimes been called in question whether Ex. 20 and 
Deut. 5 really were intended as a decalogue" (Nielsen 1968, 
12).

3.	 Prim. http://www.bible-researcher.com/decalogue.html.
4.	 Filon Aleksandrijski in Jožef Flafij sta trdila, da je 2 Mz 

20,2 (=5 Mz 5,6) splošni uvodni obrazec, ki stoji zunaj 
oštevilčenja.

5.	 Lauterbach (Tractat Bahodesh 8, 262) dojema Mekílto kot 
"one of the older tannaitic works". 

6.	 Zapovedi v obliki diptiha (dve na vrhu zaobljeni 
kamniti tabli) začnejo prvi upodabljati kristjani. V 16. 
stoletju namreč popolnoma zasenči vse zgodnejše oblike 
upodobitev, kot npr. dve (pravkotoni) tabli, zvitek ipd. V 
Judovskih upodobitvah se takšna upodobitev ne pojavi vse 
do srednjega veka. Od 13. stoletja dalje se začne dekalog v 
obliki diptiha pojavljati v judovskih rokopisih, v 15. pa tudi 
že na oz. v skrinjah zaveze – kot simbol judovske vere. Za več 
glej: Gad B. Sarfatti, The Tablets as Symbol of Judaism, The 
Ten Commandments in History and Traditon, 383−418.

7.	 "Actually, the Jewish Sages distinguished betweem the 
first five Commandments, which were addressed to the  
Israelites alone, and therefore use the Tetragrammaton – 
and the last five Commandments, which were addressed 
to the nations of the world, and therefore do not mention 
God´s name" (Weinfeld 1990, 34.) 

8.	 Predlagana razdelitev dekaloga na dve skupini po pet 
zapovedi ni edina možna in sprejeta: "At first sight a division 
of the commandments into two groups of five might seem 
the most suitable. But one this hypothesis, if we take as our 
basis the present form of the decalogue the first table would 
have to contain 139 verbal units while 24 would have to 
suffice for the second." (Nielsen 1968, 33.)

9.	 Stavki dekaloga so v večini sestavljeni iz negativnih zapo-
vedi oziroma prepovedi. Te so sestavljene iz nikalnice, 
močnega negativnega členka, ki mu sledi aktivni glagol 
v indikativu, drugi osebi ednine imperfekta. Le četrta in 
peta zapoved, ki začneta svojo formulacijo z velelnikom, sta 
izraženi v pozitivni obliki.

10.	 Glej Weinfeld 1990, 11.
11.	 Besedilo je prevedel Klemen Klun za namene svoje 

doktorske disertacije z naslovom Dekalog v judovski in 
krščanski filozofiji.

12.	 "It will undoubtedly have been discerned that I consider the 
tablets of the Ten Commandments a literary fiction" (Aaron 
2006, 325).

13.	 Pomembno je zavedanje, da gre pri vseh rekunstrukcijah 
v bistvu za spekulacijo. John I. Durham o rekonstukicijah 
zapiše: "All such attempts are of course speculation; even 
though the assumption of an original list of very brief 
commands is probably a correct one …" (Durham 1987, 280)

14.	 "Each of the biblical versions of the Ten Commandments is 
postexilic in its present form" (Collins 1992, 384).

15.	 " … the Decalogue, as well as other law codes in the Hebrew 
Bible, are the product of didactic and reflective activity 



31

by scribes and that they are constructed in conjunction 
with the narrative" (Dozeman 2009, 461). Glej opombo št. 
20. " … original form had been gradually worked over and 
expanded …" (Weinfeld 1990, 6).

16.	 Glej: Mendenhall, G. E. 1954. Law and covenant in Israel and 
in the ancient near east. Biblical Archaeologist. 17: 26−46, 
49−76. Online: http://home.earthlink.net/~cadman777/
Law_Cov_Mendenhall_TITLE.htm.

17.	 Prim. 2 Mz 20,23; 23,24; 34,14.17; 3 Mz 19,4; 26,1; 5 Mz 
4,15sl.,6,14;12,29–31, pog. 13, 17,2–7.

18.	 Prim. 3 Mz 5,22; 19,12.
19.	 Prim. 2 Mz 23,12; 31,14–15; 34,21; 35,1–3; 4 Mz 15,32–36.
20.	Prim. 2 Mz 21,15.17; 3 Mz 19,3; 20,9; 5 Mz 21,18sl.; 27,16.
21.	 Prim. 2 Mz 21,12; 3 Mz 24,21; 4 Mz 35,30; 5 Mz 19,11–13; 27,24.
22.	 Prim. 3 Mz 18,20; 20,10; 5 Mz 22,22sl.
23.	 Prim. 2 Mz 21,16.37; 3 Mz 19,11; 5 Mz 24,7.
24.	 Prim. 2 Mz 23,1, 5 Mz 19,16–21.
25.	 Moshe Weinfeld glede interpretacije prepovedi kraje 

zapiše: "The rabbinic Sages stook 'You shall not steal' in the 
Decalogue to refer to the theft of persons – kidnapping." 
(Weinfeld 1990, 2.)

26.	 Zapovedi dekaloga niso edinstvene v Svetem pismu, 
najdemo jih raztresene in drugače formulirane po vsej 
Stari zavezi. Vsaka lahko najde svojo vzporednico, vendar je 
dekalog dosegel poseben status v tradiciji in kot celota ne 
najde nobene vzporednice, ki bi ustrezala njegovi celostni 
obliki (Childs 1979, 395−399; Weinfeld 1990, 15sl.)

27.	 "During the Second Commonwealth, the Ten Com-
mandments were read together with the Shema every day 
in conjunction with the daily morning sacrifice" (Weinfeld 
1990, 29).

28.	 "Nekoč smo pred molitvijo vedno recitirali še deset 
zapovedi. Zakaj jih danes ne recitiramo več? se je spraševal 
v sinagogi ob tiberijskem jezeru konec III stoletja rabin 
Samuel b. Nahmanija. Zato, da bi krivoverci in odpadniki ne 
imeli povoda za trditev, da je Mojzes na Sinaju prejel samo 
teh deset zapovedi in nič drugega." (Klun 2003, 3.) K. Klun 
kot vir navede: Palestinski Talmud [TP] Brakot 2,31 3a.

29.	 Ephraim E. Urbach navaja, da bi krivoverstvo "Minim" 
lahko predstavljali kristjani (Urbach 1990, 170sl.). Po drugi, 
verjetnejši teoriji je teoretični izvor herzije predstavljala 
uporniška skupina pod vodstom Koraha, ki je trdila, da sta 
Mojzes in Aron svoje zakone pripisala Bogu (Urbach 1990, 
176sl.).

30.	 Besedilo je prevedel Klemen Klun za namene svoje doktor-
ske disertacije z naslovom Dekalog v judovski in krščanski 
filozofiji. Kot vir navede: TB Šabat 88b−89a.

31.	 Načelo, temeljna Božja zahteva, princip, vodilo.

32.	 Glej znastveni prispevek dr. Janeza Marolta z naslovom 
Primerjava med Hamurabijevim zakonikom, Pentatevhom/
Peteroknjižjem in zakonikom XII plošč.

33.	 Njegovo mesto je bilo v pravnem zboru ob mestih vratih, 
kjer so mestne starešine izvajale sodno oblast (prim. Rut 
4,1sl.; 5 Mz 19,12; 21,1sl.; 22,15; 25,7).

34.	 "At the same time it should be pointed out that the 
Decalogue does not include any generalized or abstract 
moral laws such as 'Love your neighbor' (Lev. 19. 18), 
'Befriend the stranger' (Deut. 10. 19) or 'Justice, justice shall 
you pursue' (Deut. 16. 20). Hence there is no justification 
for the statement that the Ten Commandments represent 
the highest moral achievement of ancient Israel." (Weinfeld 
1990, 11.)

35.	 "It is likewise a mistake to think of the Ten Commandments 
as being law or a law code. They certainly do not comprise 
a law code, for they are not comprehensive enough for that: 
they deal with general principles rather than with detailed 
cases, and they specify no punishments." (Hyatt 1971, 207.)

36.	 Za več glej: Urbach, Ephraim E. 1990. The Decalogue in 
Jewish Worship. V: Ben-Zion Segal in Gershon Levi, ur. The 
Ten Commandments in History and Tradition,161−189. 
Jerusalem: Magnes.

37.	 "Kljub osebni veri in jasni narodni zavesti Filon v svojih 
spisih o Mojzesovi Postavi grškemu nralcu sistematično 
onemogoča, da bi le-ta izvedel kaj bolj konkretnega o 
zgodovini starega Izraela, o Izraelovih kraljih in Jeruzalemu; 
celo o Palestni ne. Mojzes je zanj 'Kladejec,' njegovo Postavo 
pa stalno prikazuje kot univerzalni, vsesplošno aplikativni 
zakon, ki ni vezan na konkretno deželo, prestolnico in 
zgodovino Izraelskega naroda." (Klun 2003, 160.) "Prav 
tako Filon ne omenja in ne citira vseh knjig starozaveznega 
kanona, ampak se v svojih razpravah osredotoča na 
Mojzesovo Peteroknjižje, druga svetopisemska besedila 
vplete le priložnoastno, nekaterih (Izaija, Amos, Mihej, Ezra 
in Nehemija, Visoka pesem, Kroniške knjige itd.) pa sploh 
nikdar." (Klun 2003, 161.)

38.	 Podobno tudi 5 Mz 11,26−28.

39.	 "Thus did the Sages say: All the mitzvot in the Torah are 
based on two verses: one, 'You shall love the LORD your God' 
and the second 'You shall love your neighbor as yourself'. 
Two hundred and forty-eight positive commandments 
are founded on love of God; for whoever loves the LORD 
and loves himself will perform them. And all the negative 
commandments are based on love of one's neighbor, for as 
long as you are careful about that, you will be obeying the 
negative commandments. The Torah says, 'You shall have 
one standard for the stranger and the citizen'. That is why 
the Sages taught: 'Do not to others what is hateful to you'." 
(Urbach 1990, 175.)

SVETO PISMO


