
SLAVISTIČNA 
REVIJA 



VSEBINA 

Helga Glušič, Analitična doslednost in ustvarjalni pogum Marje Boršnikove 3 
Thomas G. Winner, Poetika Romana Jakobsona 11 
Jože Toporišič, Stilistika skladenjskih pojavov 29 
Boris Paternu, Izhodišča Prešernovega sonetizma 39 
Franc Zadraoec, Subjektivne in objektivne osnove Cankarjeve satire . . . 57 
Matjaž Kmecl, Pregljev Plebanus Joannes 71 
Jože Koruza, Prežihov Voranc in ljudska tradicija 83 
Darko Dolinar, Literarna umetnost v delu Franceta Kidriča 103 
Marijana Eri-Birk. Pogostnost in skladenjska vloga sklonov v besedilu Se-

ligovega Triptiha Agate Schwarzkobler 119 

OCENE - ZAPISKI — POROČILA - GRADIVO 
Jaka Müller, Ob Bernikovi izdaji pisem Frana Levca 127 

Popravek 135 

TABLE OE CONTENTS 

ARTICLES AND STUDIES 

Helga Glušič, Analytical Consistency and the Creative Spirit of Marja 
Boršnik 3 

Thomas G. Winner, The Poetics of Roman Jakobson 11 
Jože Toporišič, Stylistics of Syntactic Phenomena 29 
Boris Paternu, The Starting-points of PreSeren's Sonnet-writing 39 
Franc Zadraoec, The Subjective and Objective Foundations of Canker's 

Satire 57 
Matjaž Kmecl, Pregelj's Plebanus Joannes 71 
Jože Koruza, Prežihov Voranc und the Folk Tradition 83 
Darko Dolinar, Literary Art in the Work of France Kidrič 103 
Mariana Eri-Birk, Frequency and Syntactic Role of Cases in the Text of 

Seligo's Triptih of Agate Schwarzkobler 119 

REVIEWS - NOTES — REPORTS - SOURCES 
Jaka Müller, On Bernik's Edition of Fran Levee's Letters 127 
— Correction 135 

Urednišk i o d b o r : France Beri i ik , Yatros lav Knl rn i c , Junko Kos , Bor is Paternu (g lavni u r e d n i k 
/ а l i t e rarne v e d e ) , Fran Petre , Jakob Hig lcr , Jože T o p o r i š i č (g lavni u r e d n i k za j e z i k o s l o v j e ) , 
Frane Z a d r a v e c 
O d g o v o r n i u r e d n i k : Jože T o p o r i š i č 
Naroč i l a s p r e j e m a in časop i s p o š i l j a : Za ložba O b z o r j a , 62000 M a r i b o r , Par t i zanska 5. Za za -
l o ž b o D r a g o Si inončič 
Natisni la : T i s k a r n a L j u d s k e p r a v i c e v L j u b l j a n i 

* 

F.ditorial B o a r d : F r a n c e B c r n i k , Vutrosluv k u l e n i č , Janko Kos , Bor is Paternu (Editor in Ch ie f 
f o r L i t e r a r y S c i e n c e s ) , Fran Petre , Jakob B i g l e r , Jože T o p o r i š i č (Editor in Ch ie f f o r L inguis t i c s ) , 
F r a n c Z a d r a v e c 
Edi tor : Jože T o p o r i š i č 
Subscr ip t i on and d i s t r ibut i on : Z a l o ž b a O b z o r j a , 62000 M a r i b o r , Par t i zanska 5. Za z a l o ž b o D r a g o 
S i m o n č i č 
Pr inted b y : T i s k a r n a L j u d s k e p r u v i c c , L j u b l j a n a 



Zaslužni literarni znanstvenici 
in univerzitetni profesorici 

dr. M A RJI BORŠNIKOVI 





UDK 886.3.09:92 Boršnik M. 
Filozofska fakulteta, Ljubljana 
Helga Glušič 

ANALITIČNA DOSLEDNOST IN USTVARJALNI POGUM 
MAR JE BORŠNIKOVE* 

Profesorica Marja Boršnik v svojem literarnozgodovinskem znanstvenem 
delu raziskuje predvsem obdobja novejše slovenske književnosti. V monografiji 
Ivan Tavčar, leposlovni ustvarjalec (1863—1893) je združila najznačilnejše 
prvine raziskovalnih postopkov, ki označujejo tako njen znanstveni razvoj kot 
njeno ustvarjalno voljo za odkrivanje novih razsežnosti v povezovanju literarne 
umetnine z ustvarjalčevo osebnostjo ter kulturnimi in družbenimi silnicami 
njegove dobe. 

In her literary-historical research Prof. Marja Boršnik studies primarily 
the more recent periods of Slovene literature. Jn the monograph loan Tavčar, 
the Creative Artist (1863—1893) (in Slovene) she brings together the most typical 
elements of the research procedures which characterize both her development 
as a scholar and her creative drive towards discovering new dimensions in 
relating a literary work of art to the creator's personality and to the cultural 
and social forces of his time. 

S prvim delom monografije o Ivanu Tavčarju je pred nami delo 
raziskovalne narave z izdelanim analitičnim ustrojem in znanstvenimi 
lastnostmi, ki so tudi sicer značilne za delovni način literarne zgodo-
vinarke Marje Boršnikove. Pri temeljnih lastnostih njenega opazoval-
nega načela, ki ga usmerja v literarna dogajanju v najširšem pomen« 
tega predmeta, opazimo več lastnosti, ki so posebej značilne, hkrati pa 
tudi razvoj njenega znanstvenega ustvarjanja, ki nikdar ne ostaja ne-
premičen in zaključen, temveč izpričuje razgibane iskateljske poteze. 
Temu iskateljstvu se vedno podreja z vso strastjo bojevite, odločno in 
zavzeto objektivni resnici vdane narave. 

V najsplošnejšem pogledu se v znanstvenem delu Marje Boršnikove 
tudi tukaj izostrujejo naslednje temeljne prvine njenega delovnega na-
čina: kot učenka Ivana Prijatelja in Franceta Kidriča se zavzema za 
opazovanje literarnih pojavov v njihovi celovitosti ter posebej v njihovi 
vključenosti v splošno kulturno in družbeno dogajanje. To, prvo izho-
dišče v njenem literarnozgodovinskem delu, ne pomeni le splošnih po-
vezav literarnega in družbenega dogajanja, temveč izrecno poudarjanje 
njunih medsebojnih soodvisnosti, ki posebej odsevajo v osebnosti lite-
rarnega ustvarjalca. To je hkrati že druga osnovna značilnost njenega 
znanstvenega dela, namreč: po osebnostnih lastnostih, ki vključujejo 

* Marja Boršnik, Ivan Tavčar, leposlovni ustvarjalec, Založba Obzorja, 
Maribor 1973, 600 str. 



tako življenjske skušnje, tek življenjskega dogajanja ter duševno podobo 
ustvarjalca, sklepa na pobude za ustvarjanje, ki so za Boršnikovo eno 
izmed pomembnih izhodišč tudi za ustvarjalni rezultat. Potrdilo za to 
mnenje je v izboru njenih študij, ki so posvečene posameznim literarnim 
osebnostim (Cankar, Aškerc, Celestin, Prežihov Voranc, Tavčar). Za 
Boršnikovo literarna osebnost ni le skupek značajskih lastnosti, življenj-
skih podatkov, stikov s sočasnostjo in z določenim prostorom, temveč 
celota z lastnimi zakonitostmi, v katerih sta združeni narodova kultura 
in ustvarjalčeva osebna usoda. Pri tem načelnem pogledu na predmet 
svoje raziskave ostaja Boršnikova vedno na trdnih tleh določljivih 
domnev in objektivnih spoznav. 

Najzvesteje je Boršnikova sledila tem izhodiščem v enem od svojih 
prvih sintetično zaključenih znanstvenih del, v monografiji o Antonu 
Aškercu (1939). S tem znanstvenim besedilom je ustvarila eno izmed 
temeljnih del ne le o Antonu Aškercu, ampak tudi o širši dobi slovenske 
književnosti Aškerčevega časa. Skupaj z zelo podrobnim bibliografskim 
pregledom Aškerčevega dela je z monografijo o njem zastavila v bistvu 
osnovo za dve obliki svojega literarnozgodovinskega dela: za dokumen-
tarično pregledovanje, izbiranje in razvojno vrednotenje literarnozgodo-
vinskega empiričnega gradiva (prispevek k temu načinu je še Kratek 
bibliografski pregled slovenskega slovstva, 1955. Pregled slovenskega 
slovstva, 1951, Pregled slovenskega slovstva v knjigi Študije in frag-
menti, 1962, uredniško delo za Zbrano delo slovenskih pesnikov in pisa-
teljev, organizacija in ureditev Prežiliovega zbornika, 1957 idr.) ter za 
spontano odločitev za opazovanje določenih obdobij v slovenski književ-
nosti ter morda s tem tudi določenega literarnega sloga, ki ji je kot 
empiriji zapisani raziskovalki še tem bližji: realizmu. Prav enačieam 
tega ustvarjalnega principa in umetniško izpovednega sloga je v bistvu 
posvečen večji del njenega znanstvenega prizadevanja v vseli dobah 
njene rasti. To dokazuje tudi osvetljevanje predvsem dveli velikih ob-
dobij v razvoju slovenske književnosti: klasičnega realizma z Aškercem, 
Tavčarjem in Celestinom in modernega ali socialnega realizma s Preži-
liovim Vorancem. 

Y pričujoči monografiji o Tavčarjevem prvem ustvarjalnem obdobju 
so se lastnosti znanstvenega postopka, kakršnega je v svojem delovnem 
iskanju izdelala Marja Boršnikova, združile v enovit in sistematično 
zgrajen organizem z že omenjenimi temeljnimi metodološkimi lastnostmi. 
Svoj delovni postopek je v tej obsežni monografiji še dopolnila: posebej 
natančno je namreč z raziskavo posegla v jezikovno in slogovno plast 
Tavčarjevih tekstov. Najprej je potrebovala to analizo kot dokazno 



gradivo pri nekaterih tekstih, katerih avtor še ni bil ugotovljen, kajti 
podpisani so ali s psevdonimom, šifro ali pa so anonimni. Z jezikovnimi 
in slogovnimi značilnostmi teh besedil dokazuje Tavčarjevo avtorstvo 
in hkrati odkriva tedanje značilnosti njegovega sloga, ki je prav v tem 
prvem ustvarjalnem času močno nihal tako v svoji estetski kot v po-
menski funkciji. 

Jezikovno in slogovno analizo pa usmerja ob tem bolj kot ne teh-
ničnem cilju še nekaj pomembnejšega: analiza te plasti prispeva k do-
gnanju o Tavčarjevem ustvarjalnem razvoju in k temu, po čemer teži 
ta del monografije v celoti, namreč k dognanju o temeljni miselni in 
čustveni usmeritvi njegovega ustvarjanja, o rasti njegovega odnosa do 
sveta, ki se je, po raziskavah Marje Boršnikove, vzpenjal in se vzpel 
iz njegove osebne razdvojenosti med danostjo (socialno, duhovno in ču-
stveno) ter idealom, h kateremu je težil z vso trmo in ambicijo aktivno 
inteligentnega mladega človeka. 

Analizo jezikovnih posebnosti in slogovnih iskanj tesno spremlja za 
Boršnikovo pomembno vprašanje v zvezi s Tavčarjevim delom: vznik 
motiva in realizacija pripovednih oseb, v katerih Boršnikova išče in 
o katerih domneva izvor, ki ga najde v Tavčarjevih osebnih življenjskih 
doživetjih. Ta doživetja se sicer v motivnih variantah spreminjajo in 
preoblikujejo na različne načine, vendar po avtoričinem mnenju ostaja 
na dnu motivov in literarnih oseb nespremenjena navezanost na dejansko 
doživetje, ki je globoko zvezano z že omenjenim vprašanjem Tavčarjeve 
osebne razdvojenosti. 

"V teh podrobnih analizah, v katerih razčlenjuje tudi manj pomembne 
fragmente in pripovedne poskuse, ob funkciji posameznih besed in sin-
taktičnih zvez pojasnjuje tudi čustveno učinkovitost Tavčarjevega po-
etičnega jezika, muzikalnost njegovega pripovednega ritma in med-
sebojno skladnost posameznih besednih zvez, stavkov, odstavkov in 
poglavij, kar njeno raziskavo v tem delu monografije približuje struktu-
ralnemu gledanju na literarno umetnino. 

Ti deli monografije so novost tako v osebnem prispevku Marje 
Boršnikove v slovenski literarni zgodovini kot tudi sicer, če izvzamemo 
nekatere krajše študije, ki raziskujejo le posamezne literarne tekste. 
Morda je prav zaradi tega tovrstni raziskavi v monografiji o Tavčarju 
posvečenega toliko prostora in truda, ker se Boršnikova ni želela odreči 
izčrpni dokumentaciji in polnemu dokaznemu gradivu za svojo osnovno 
tezo o Tavčarjevem ustvarjalnem ritmu. 

Kot literarna zgodovinarka Prijateljeve in Kidričeve šole v ccloti 
analizira vse natančno argumentirano in pretehtano literarnozgodovinsko 



gradivo, od korespondence, dokumentov, izjav sodobnikov do literarno-
zgodovinskili raziskav, pri čemer ob analizi Tavčarjevega literarnega 
dela upošteva tudi njegovo osebno doživljanje, stike z ljudmi, ki so 
kakorkoli delovali nanj, njegovo politično in splošno kulturno delovanje 
in seveda predvsem njegov duhovni razvoj. 

Vse našteto gradivo pa v analitični zamisli Marje Boršnikove ni 
mrtvo nagrmadeno, prav narobe: interpretira ga v skladu s svojo tezo 
in išče v njem izhodišča za nova spoznanja o Tavčarjevem pisateljskem 
razvoju in o njegovem pomenu za slovensko književnost. Prav tako in-
tenzivne in povsem nove so interpretacije posameznih besedil, v katerih 
jo zanima predvsem moč doživetja, ki ga bralcu oziroma raziskovalcu 
dajejo pripovedne osebe kot ljudje z določenimi značajskimi lastnostmi 
in kot umetniške stvaritve hkrati, ter razen tega tudi sugestivnost pri-
povednega načina in miselne vsebine besedila. Vse te plasti interpretira 
avtorica s sebi lastno močno osebno zavzetostjo ter z duhovito in logično 
miselno razgibanostjo, ki jo disciplinira s čvrsto neizpodbitnostjo objek-
tivnih dokazov. 

Vsebinsko zavzema monografija le tlel Tavčarjevega razvoja; prvi 
del monografije pa vendarle tvori zaključeno celoto, ki jo zamejuje čas, 
ki je po avtoričnem mnenju izrazito prelomne narave in predstavlja 
izrazit kvalitativen in vsebinski prehod, ta pa opravičuje tudi delitev 
monografije na dva dela. Glede na metodološko izhodišče in glede na 
vsebinsko tezo, ki jo predstavlja dognanje o Tavčarjevem ustvarjalnem 
ritmu, je čas tridesetletnega Tavčarjevega ustvarjalnega dela (1863 do 
1893), kateremu je posvečen prvi del monografije, razvrščen v več dob. 
Glede na do sedaj znana dejstva je Boršnikova dognala, da je prvo 
Tavčarjevo delo nastalo že leta 1963 (po prejšnjih podatkih datira prvo 
njegovo delo štiri leta pozneje), tako je letnica 1963 postala prvi mejnik 
Tavčarjeve razvojne dobe. Zadnji mejnik tridesetletne dobe Boršnikova 
komentira tako: . . . »zaključuje prvo polovico njegovega leposlovnega 
ustvarjanja, in to prav na pomlad, ki tako usodno odloča o njegovem 
življenju ter razporeja obdobja njegovega dela v enakomeren, kristalno 
jasen sistem.« Pomembno za ta mejnik je tudi dejstvo, da v tem času 
izgine tudi »erotična podoba hrepenenja, ki je iz nje črpal doslejšnje 
poetično delo« (oba citata na str. 537). 

V teh, v tridesetletje vklenjenih razvojnih poteh so se po raziskavah 
Marje Boršnikove izoblikovale in izpovedale oblikovne in duhovne last-
nosti Tavčarjevega dela in s tem zaključile določeno ritmično enoto 
v ustvarjalnem nihanju, katerega zakonitosti je avtorica določila z na-
slednjimi časovnimi zarezami v razmiku dvanajstih let: prva doba 



(1863—1875) obsega dve obdobji po šest let (1863—1869 in 1869—1875), 
druga doba (1875—1887) obsega tretje in četrto obdobje (1875—1881 in 
1881—1887), tretja doba (1887—1899) obsega v tej knjigi še raziskano 
peto obdobje šestih let (1887—1893), kar pomeni, da se je pravzaprav 
poglavitna prelomnica v Tavčarjevem ustvarjanju zasekala v tretjo dobo 
na konec prvega šestletja. Tako se prvi del monografije zaključi s tretjim 
desetletjem Tavčarjevega pisateljevanja in sredi tretjega dvanajstletja 
njegovega razvoja. 

S to razdelitvijo na dobe in obdobja z enakim številom let in s svojim 
spoznanjem o ritmični enotnosti Tavčarjevega ustvarjanja (tako imeno-
vanem ustvarjalnem ritmu) Boršnikova nadaljuje in poglablja svoja 
spoznanja o razvojnih zakonitostih v osebnostnem in pisateljskem raz-
voju, o čemer je pisala že pred dobrim desetletjem. Z vrsto raziskav 
je princip ustvarjalnega ritma preskusila v študijah o Aškercu, Gla-
zerju in Kersniku, ki so izšle v knjigi Študije in fragmenti (1962). Razen 
tega je ritmično valovanje, s katerim je zaznamovala intenziteto du-
hovne in vsebinske narave, uporabila tudi v sintetičnem Pregledu slo-
venskega slovstva, ki je izšel v isti publikaciji. To natančno argumen-
tirano iskanje ritmičnih sprememb v posameznikovem ustvarjalnem 
vzponu in padanju, v katera so vključeni tako ustvarjalčevi osebni 
dogodki kot njegovo umetniško delovanje, išče skladnost osebne usode 
in usodnostnih sprememb zunaj ustvarjalca. Ti prehodi so tudi v raz-
iskavi Tavčarjevega dela najpomembnejša zakonitost njegovega ustvar-
jalnega ritma, ki se po avtoričinem dognanju lomi rahleje v šestletjih, 
močnejše zareze pa nastajajo ob dvanajstletjih. Ti prehodi zaznamujejo 
skupne dogodke, pomenijo hkrati kvalitativno in kvantitativno spre-
membo, povezanost osebne in ustvarjalne usode, včasih morda tudi manj 
pomemben dogodek, v katerem pa raziskovalka vendarle opazi skrito 
značilnost, ki spremeni tek razvoja v novo smer. Seveda ji spoznanje 
»kristalno jasnega sistema« nalaga dolžnost: dokazovati in dokazati, da 
je usodni ritmični red časovnih nihanj v človekovi usodi, pa naj bo po-
gojen z redom v naravi ali zgolj v teoretični misli, tudi in predvsem red 
v časovnem nihanju pisateljevega ustvarjanja in hkrati z njegovim 
osebnim kreativnim nastopom tudi delček reda v časovnem nihanju 
vse ustvarjalčeve dobe in vse narodne književnosti. Periodično nihanje 
v zgodovinsko pojmovanem dogajanju prav gotovo obstaja, vendar se 
lahko kljub dokumentiranim prehodom izmika matematičnemu tikta-
kanju številk, kajti vsi prelomni dogodki, ki po raziskovalkini sodbi 
zarezujejo v časovno tkivo pisateljevega razvoja, nimajo enake teže. 
Določitev teže kakega dogodka, to se pravi, spoznanje njegove pomemb-



nosti, pa sega že v območje interpretacije, ki objektivnemu kriteriju 
daje subjektivno razsežnost, s čimer se prilagaja določeni tezi. Tako 
lahko razumemo dognanje o Tavčarjevem ustvarjalnem ritmu kot tezo. 
ob kateri je avtorici uspelo najti dovolj ustreznega dokaznega gradiva, 
ki ga je lahko akcentuirala na šest- oziroma dvanajstletnih časovnih 
fazah in s tem odprla zanimivo interpretativno možnost razvojnega 
opazovanja. 

Tako je Marji Boršnikovi uspelo v prvem delu monografije o Tav-
čarju združiti prvine klasične literarne zgodovine s pritegnitvijo pozi-
tivnega gradiva in elemente slogovne in miselne interpretacije, s katerimi 
dokazuje tako Tavčarjevo avtorstvo kot razvoj njegovih oblikovalnih 
poskusov od začetkov do polne avtentičnosti. 

Močan osebni delež v metodologiji pričujoče znanstvene razprave 
je v clveh plasteh njenega literarnozgodovinskega dela: v ugotavljanju 
delovanja osebnega doživetja (predvsem čustveno in družbeno po-
membnih doživetij) in vpliv teh doživetij na literarno ustvarjanje. Na 
tem področju prinaša monografija mnogo novega in dragocenega gra-
diva, ki je tem bolj pomembno, ker se ne dotika le ozko zamejenega 
sveta, ampak odpira svoje poglede v najširša področja kulturnega živ-
ljenja v Tavčarjevem času; opazuje in analizira še gospodarsko, po-
litično, prosvetno, umetnostno in ne nazadnje tudi družabno življenje. 
V teh pogumnih in podrobnih raziskavah Boršnikova ne zanemari niti 
na videz drobnejših sporočil o času in prostoru, v katerem išče sle-
dove ljudi, ki so bili kakorkoli povezani s Tavčarjem. Z vztrajnostjo 
radovedne in temeljite raziskovalke odgrinja drobne dragocenosti, 
ki oživljajo strogost znanstvenih postopkov in dajejo teoretični misli 
in objektivni analizi človeško toplino, s katero skrbno varuje misel, da 
»kristalno jasni sistem« ne bi izgubil svoje človeškosti, da teoretična 
doslednost ne bi prizadela čustvene vznemirljivosti umetnine, da bi, na-
posled, v procesu odkrivanja dognala tudi najskrivnejšo vzmet, ki sproža 
vznik, rast in zaton Tavčarjevega literarnega dejanja. 

Raznoliko in obsežno gradivo, ki ga je Boršnikova skrbno in sproti 
soočala z všemi dognanji literarnih zgodovinarjev, ki so raziskovali isti 
predmet, je urejeno sistematično in pregledno, kar veliko prispeva 
k uporabnosti monografije. Posebej so knjigi dodana nekatera biblio-
grafsko izdelana poglavja, v katerih je zgoščeno mnogo tehničnega in 
intelektualnega napora. Prva priloga prinaša Kronološki pregled prve 
polovice Tavčarjevih leposlovno-prosvetnih spisov (1863—1893), v njej 
so dela razvrščena po letnicah izida in po dobah, druga priloga vsebuje 
podatke o Tavčarjevih in tem sorodnih psevdonimih in šifrah v Slo-



venskem Glasniku in Besedniku, v tretji prilogi pa so Jezikovne in 
pravopisne značilnosti Tavčarjevih neznanih in manj znanih del. Tem 
prilogam sledi še kazalo obravnavanih Tavčarjevih del, ki ga je sestavil 
France Vurnik, imensko kazalo in kazalo slikovnega gradiva. 

Ob bibliografskem in jezikovnem registru v prvem delu monografije 
o Tavčarju leposlovnem ustvarjalcu lahko trdimo, da ni manj po-
membno od jedra literarnozgodovinske razprave; snovno gradivo je 
urejeno natančno in s težnjo po lažjem pregledu mnogih virov in po-
datkov. Izbrano ilustrativno gradivo ni le obsežno temveč tudi in pred-
vsem zanimivo in vredno vse pozornosti, še posebej ob raziskovalnem 
načinu, kakršnega uporablja Marja Boršnikova. Predvsem je ta biblio-
grafski del pomemben zaradi študijske in raziskovalne uporabe mono-
grafije: nedvomno bo marsikatera sintetična misel ali znanstveno do-
gnanje, morda tudi le domneva v tej razpravi spodbudila še nova spo-
znanja in nove raziskovalne načrte. 

Monografija o Tavčarju leposlovnem ustvarjalcu bo popolna seveda 
tedaj, ko bo pred nami tudi njen drugi del. Y vmesnem predahu, ki je 
nastal med izidom prvega in drugega dela monografije, pa ob avtoričinem 
jubileju skupaj z njo poglejmo na vse njeno lilerarnozgodovinsko delo 
z zadoščenjem in zavestjo o iskreni zavzetosti za znanstveno resnico, 
o ustvarjalnem pogumu, ki je zmogel uresničiti svoja načela tudi oviram 
navkljub, in o človeški toplini, s katero Marja Boršnikova daje svojim 
znanstvenim dognanjem še posebno ceno. 

РЕЗЮМЕ 

Первая часть монографии «Иван Тавчар — художник» (I, 1863—1893) пред-
ставляет реализацию одного из очень важных научных проектов Марьи Бортник. 
Объемистая и, что касается методологии, очень тщательно написанная научная 
работа представляет собою новый вклад в изучение словенской литературы вто-
рой половины 19-ю века. Наряду с монографиями о А. Ашкерце, Ф. Целестине, 
научными работами, собранными в книге «Исследования и фрагменты», и библио-
графическими и редакционными работами представляет этот труд новое синте-
тическое исследование стилистических, повествовательных и тематических эле-
ментов художественных произведений Тавчара, кроме того оно освещает ряд 
новых биографических, социологических, психологических и идейно-истори-
ческих фактов в его творчестве. 



• 

• 

• 

• 



UDK 82.0:92 Jakobson R. 
Thomas G. Winner 
Brown University, USA 

POETIKA ROM AN A JAKOBSON A 

Esej obravnava Jakobsonovo delo v poetiki in estetiki, tj. na področjih, na 
katerih je dal fundainentalne prispevke od časa, ko je deloval v moskovskem 
jezikoslovnem krožku, do današnjega dne. R. Jakobson je prvi klical k znan-
stveni poetiki ter primerno podal pojem estetične funkcije jezika. 

The essay discusses Jakobson's work in the field of poetics and esthetics, 
i. e. in the field where he has given fundamental contributions from the time 
when he was active in the Moscow Linguistic Circle to the present day. 
He was the first to emphasize the need for scholarly rigour in poetics and to 
offer an adequate formulation of the esthetic function of the language. 

Čeprav imata strukturalni nazor o resničnosti in njegov semiotični 
aspekt spoštovanja vredno zgodovinsko dediščino (od zapisov v stari 
Grčiji in del sv. Avguština, preko Locka in Lessinga (prim. Laokoon) do 
semiotičnili tez Peircea in de Saussurja), sta se intenzivno pričela razvijati 
v drugem desetletju našega stoletja. Temeljni prispevek Romana Jakob-
sona k temu ambicioznemu in k sintezi usmerjenemu pristopu, ki je po-
stal prava revolucija v jezikoslovju, poetiki, antropologiji, humanistiki in 
resnično v vseh človeških vedah in znanostih, je predmet te razprave. 
Y nji se bomo omejili na prikaz Jakobsonovega poetološkega dela, če-
tudi je taka odločitev metodološko lahko problematična, ker je Jakobso-
nov delež na vseh področjih humanistike nedeljiv in v mnogih pogledih 
neizmerljiv. Jakobsonov delež v strukturalnem jezikoslovju, moderni fo-
nologiji, morfonologiji, zgodovinskem in sinhronem jezikoslovju postaja 
del naše družbene dediščine, ker je globoko in nedvomno preoblikoval je-
zikoslovje. Sele v zadnjih letih se približujemo popolni oceni Jakobsono-
vega izvirnega in temeljnega prispevka poetiki, področju, na katerem je 
bil ustvarjalen že v moskovskem jezikoslovnem krožku (prim. Erlich, 
1954; Striedter, 1969) in na katerem je ustvarjalen inovator še danes. Li-
teratura o Jakobsonovem poetološkem delu je skromna (Mayenowa, 1967; 
Winner, 1975; Wellek, 1969), zato želi ta razprava zapolniti to vrzel in 
— čeprav začasno — nuditi sintetični pregled, ne da bi si prizadevala iz-
črpati to področje v vsej širini. 

Jakobsonovo delovanje obsega tri temeljna obdobja, osredinjena na tri 
prostore: do leta 1920 je bil v središču moskovskega jezikoslovnega 
krožka, v Pragi, kjer je živel do leta 1939, je bil soustanovitelj praškega 
jezikoslovnega krožka in je skupaj z Mukarovskim utemeljil novo struk-



turalno in semiotično estetiko; od začetka 40-ih let deluje v Združenih 
državah: najprej je bil profesor na Kolumbijski univerzi, pozneje v Har-
wardu in Cambridgeu. 

V prvem Jakobsonovem ustvarjalnem obdobju, ki obsega prvi dve 
desetletji našega stoletja, so se v umetnosti in jezikoslovju dogajale re-
volucionarne spremembe. Pod vplivom Potebnjevega nazora so začeli 
v Rusiji poudarjati tesno vez med jezikoslovjem in poetiko. Potebnjev 
delež v moderni poetiki ne zadeva toliko njegove večkrat sporne trditve, 
da je za poezijo odločilnega pomena metaforičnost (poezijo je poime-
noval »mišljenje v podobah«; Potebnja, 1894, I, 200), kakor prepričanje, 
da je — tako povzema po Wilhelmu von Humboldtu — književnost 
treba pojmovati kot jezikovno umetnost, torej kot jezikoven pojav, in jo, 
kot iz tega sledi, raziskovati z jezikoslovnimi metodami (ibid., 99). Toda 
pomembneje je na Jakobsona vplival razvoj evropskega jezikoslovja, ki 
ga je spodbudila de Saussurjeva ugotovitev, da je jezik sistem nasprotij 
(de Saussure, 1906—11, 121 in dalje), in novi eksperimenti v poeziji 
ruskih futuristov, predvsem Hlebnikova (prim. Pomorska, 1968). De 
Saussurjevo zanimanje za sinhrono raziskovanje, razlikovanje med je-
zikom in govorom in zavračanje zgodovinskega jezikoslovja je vodilo 
k priznavanju avtonomnosti književnega dela in zbujalo zanimanje za 
raziskovanje njegovih notranjih zakonitosti. Mladi ruski znanstveniki, 
ki so se pod Jakobsonovim vodstvom zbirali v moskovskem jeziko-
slovnem krožku, in člani leningrajskega OPOJAZ so pod vplivom no-
vega dogajanja v jezikoslovju in Husserlove fenomenologije, ki jo je 
v Rusijo posredoval Gustav Špet, zahtevali bolj znanstven pristop 
h književnemu delu in zavračali metode, ki so že dolgo prevladovale 
v ruski književni vedi; Jakobson jih je imenoval »causerie« in leta 1921 
zapisal, da si prizadevajo prehajati »allègrement d'un thème à l'autre 
et le flot lyrique de paroles sur le raffinement de la forme faisait place 
aux anecdotes puisées dans la vie artistique; les truismes psychologiques 
alternaient avec les problèmes relatifs au fond philosophiques de l'oeu-
vre et à ceux du milieu social en question.« (Jakobson, 1921 a, 500; citi-
rano po 1973, 31.) 

Potrebna je bila znanstvena in natančna terminologija, ki bi pospe-
šila odklon od preživelega eklektičnega raziskovanja. 

Novi tokovi v umetnosti in jezikoslovju so bili za rast in razvoj po-
etike enako pomembni. Potebnja, Baudoin de Courtenay in de Saussure 
so prešli od genetične problematike k funkcijski, ki je vodila k vpra-
šanju o teleološkem značaju pesniškega jezika, nova poezija pa se je 
osredotočala na obliko in razmerja. Pozabljena je bila zavzetost simbo-



listov nad »besedno magijo« (Baljmont, 1922), ki je izvirala iz zvena 
jezika, in v simbolističnih programih o obliki tolikokrat poudarjena po-
sebna mistična vsebina. Futuristi so zagovarjali pojmovanje jezika kot 
samozadostne in v sebi ocenljive bitnosti, katere formalne lastnosti nu-
dijo neomejene možnosti eksperimentiranja. Tradicionalna pravila in 
sporazumevalni pomeni niso razodevali vseh bogatih soodnosnosti, ki jih 
omogočata zvočnost in sistem jezika. Podobno so kubisti odkrivali te-
meljne oblike in razmerja in osvobajali upodabljajočo umetnost mimetič-
nega načela z eksperimenti, ki jih je Jakobson poimenoval z »des lignes 
arbitraires« (1919, citirano po: 1973, 25). 

Pomemben filozofski vir nove poetike, modernega jezikoslovja in mo-
derne umetnosti je bila Husserlova fcnomenologija, ki je trdila, da po-
men ni del zunajjezikovne resničnosti, temveč del jezikovnega znamenja 
samega (Husserl, 1913), in zavračala dosledno kartezijansko ločevanje 
med cogito in cogitaium kot naziranje o notranji soodvisnosti med psiho-
loškim dejanjem in njegovim predmetom. 

V takih okoliščinah so se ruski formalisti začeli znova spraševati, 
v čem se literarno besedilo loči od drugih besedil. Ključ k lastnosti, ki so 
jo poimenovali literarnost ali poetičnost (literaturnost') in jo želeli de-
finirati, so zavestno odkrivali v jeziku literature in v njegovih posebnih 
zakonitostih. 

Ruski znanstveniki so se osredotočili na dvojnost pesniškega in ne-
pesniškega jezika.1 Nekateri so menili, da so dokončno določili posebne 
zaznavne aspekte »literaturnosti«. Učinke književne tehnike »otežene 
oblike« (zuirudnennaju forma; ustvarjanje nenavadnih jezikovnih vzor-
cev, povezovanj in asociacij) so pojmovali kot naslovnikovo dezavtomati-
zirano zaznavo, ki so jo definirali kot »ponenavadenje« (ostranenie). Po 
Šklovskem (1919) bistvo pesniškega jezika ni ornamentacija, temveč tista 
duha osvežujoča lastnost, s katero pesniški jezik trga redundantno 
ekspresijo, podobo ali snov iz običajnega sobesedila in jo spreminja 
v nekaj življenjsko svežega. »Postopke« (priemy) — termin Šklovskega — 
jezikovne vzorce, ki doživljajo dezavtomatizacijo, je dvignil Jakobson 
v eni svojih prvih poetoloških razprav na mesto »edinega junaka« vede 
o književnosti (1921 a, 11). Y isti zgodnji razpravi razvija Jakobson te-
lcološki aspekt jezika (ibid., 10—11 in dalje) in predlaga koncepcijo 
pesniške (ali estetske) funkcije, ki jo je prečistil v tridesetih letih v raz-
pravah v praškem jezikoslovnem krožku in jo pozneje v šestdesetih in 
sedemdesetih letih upošteval v šestdelnem in šestfunkcijskem vzorcu 

1 Termin »pesniški jezik« bomo v tej razpravi razumeli v najširšem aristo-
telovskem smislu kot veljaven za vso jezikovno umetnost. 



jezikovnega sporazumevanja (1960b, 353—358). V zgodnji razpravi je 
Jakobson definiral pesniško funkcijo v zdaj čisto običajni formuli: 
»sporočilo, ki je usmerjeno v ekspresijo« (1921 a, 10), ki jo je pozneje 
spremenil v »usmerjenost na sporočilo« (1960 b, 356). Specifično jezi-
kovna merila je zamenjal s teleološkimi že v tem zgodnjem času. 

Funkcija usmerjenosti vase ni veljala le za jezikovno umetnost, tem-
več se je pesniška funkcija širila v estetsko in zadevala vse umetniške 
dejavnosti, ker se — tako je ugotovil Jakobson — podobno kot poezija, 
ki nastaja iz samozadostnega jezika (uporabil je izraz Hlebnikova »sa-
movitoe slovo«), tudi upodabljajoče umetnosti oblikujejo iz samozadost-
nega vizualnega gradiva, glasba iz samozadostnih zvokov in ples iz 
samozadostnih kinetičnih gibov (1921 a, 10). 

Pomembno je, da Jakobson že v zgodnji razpravi opozarja na več-
funkcionalnost slehernega estetskega izrazila, ki tudi iz pesniškega spo-
ročila, v katerem je obvestilna funkcija minimalna, ni nujno izključena. 
Celo kadar estetska funkcija prevladuje, jo obkrožajo druge funkcije, 
ki jih, kot je Jakobson ugotovil pozneje, organizira in ureja prevladujoča 
funkcija, ki je središčna sestavina umetniškega dela (1935 a, 82, 84). 
Pripravljalna koncepcija je naslednja: estetska funkcija, večfunkcional-
nost vse človeške dejavnosti in njenih dosežkov ter dominanta (funkcija, 
ki prevladuje v hierarhiji funkcij v posameznih dejavnostih in ureja 
komponente človeške dejavnosti in njene predmete); estetske funkcije 
ne zahteva le umetnost, temveč — čeprav ne kot prevladujoča — nastopa 
tudi v nekaterih oblikah drugih človeških dejavnosti in v njihovih do-
sežkih (Jakobson, 1932b, 115; 1933—34, 30; 1952, 558; 1960b, 304; 1964, 2; 
1967 a. 659). To je postalo osrednje vodilo estetike praške šole (prim. 
Mukarovsky, 1935; Bogatirev, 1937). 

Podrobnejša definicija in parametri estetske funkcije so zaposlovali 
Jakobsona že od začetka, predvsem pojmovanje pesniške funkcije kot 
Ideološkega aspekta jezika ter prvinska usmerjenost in cilj sporočila. 
Poetičnost jezika ni rezultat jezikovnih oblik samih. Iste glasovne, obli-
kovne in skladenjske oblike omogočajo tako sporočilo s prevladujočo 
pesniško funkcijo kot jezikovna sporočila, v katerih prevladujejo druge 
jezikovne funkcije, kot so: sporazumevalne, metajezikovne, fatične, 
emotivne in konotivne (prim. 1960 b, 299—302). Ce so vse te trditve 
resnične, se je treba vprašati, kako se razodeva estetska funkcija, kako 
vidimo in čutimo 'literaturnost'. Da bi na to vprašanje lahko odgovorili, 
moramo upoštevati namen tako sporočevalca kot številnih naslovnikov 
sporočila. Besedo v pesniškem sporočilu čutimo predvsem kot besedo, 
ki ohranja svojo lastno težo in pomen; po besedah Hlebnikova postaja 



samozadostna (samovitoe slovo) (Jakobson, 1933—34, 30). Jakobson je 
ugotovil, tla v pesniškem jeziku »ce que Husserl appelle dinglicher Bezug 
est absent« (1921 a. 41; 1973, 14). Če je praktičnosporazumevalni jezik 
ravnodušen za zunanje pomene (ali je, kot je Jakobson formuliral po-
zneje, z njimi v drugačnem razmerju), če ni »rien d'autre qu'un énoncé 
visant de l'expression« (1921 a, 10; 1973, 14), potem mora raziskovanje 
leposlovnega besedila zamenjati genetične, historične, sociološke in psi-
hološke ocene s skrbno osredotočenostjo na vase usmerjeno besedilo samo. 
Besedilo je namreč sistem, v katerem individualne prvine stopajo v nova 
medsebojna razmerja, ki so značilna samo za to besedilo (1921 a; 1973, 
21). Jakobson je sijajno uresničil to vodilo v zgodnjih razpravah o ne-
katerih delih A. S. Puškina (1937) in češkega pesnika Karla Hinčka 
Mâche (1938). Potem je posvetil več pozornosti sporazumevalni vlogi 
pesniškega jezika, ki jo je v zgodnejših razpravah zanemarjal, in pred-
lagal »changement essentiel (dans le langue poétique) entre le signifiant 
et le signifié, ainsi qu'entre le signe et le concept« (1965 c, 11). 

Podrobnejši odgovori na vprašanje o formalnih lastnostih pesniškega 
jezika so bili sprva skromni, toda z leti sta naraščali njihova natančnost 
in globina. Omenili smo že zgodnji koncept »postopka«, ki je omogočal 
pesniško dezavtomatizacijo. Poseben značaj pesniškega jezika je te-
meljil v njegovi zvočni strani, ki mu je dodajala lastnost, ki jo je Jaku-
binski imenoval otipljivost (oščutimost') (Jakubinski, 1916, 30). Velika 
zavzetost članov OPOJAZ za vprašanje jezikovne evfonije, ritmične 
strukture poezije, zvočnega ponavljanja (Brik, 1917) in formalnih sti-
lističnih sredstev v zgradbi proze (Šklovski, 1925) vodi k perceptivno 
formalnemu raziskovanju. Kot razlikovalna definicija med pesniškim 
in nepesniškim jezikom koncept »postopka« ni bil zadovoljiv. Natanč-
nejše razlikovanje je omogočila Jakobsonova aplikacija de Saussurje-
vega razlikovanja med sintagmatično in paradigmatično jezikovno osjo 
na pesniški jezik. O tem bomo razpravljali pozneje. 

Jakobson se je v mnogih razpravah usmeril v raziskovanje razmerij 
med poetiko in jezikoslovjem. Y zgodnji, pionirski razpravi o češkem 
verzu (1923) je sopostavil resnične in odvečne fonološke lastnosti 
pesniškega jezikovnega znamenja, kar je spodbudilo poznejši ko-
mentar Mukarovskega o češkem prevodu Puškinovega štiristopnega 
t rohe ja Burja mgloju nebo kroet. Češki verz Boure mlhou nebo kryje 
je natančen prevod, ki posnema izvirnik po pomenu, slovarju, metru, 
ritmu, besednih mejah in v neki meri tudi v zvočnih vzorcih, toda sklad-
nost naglasa in besedne meje, ki v ruščini ustvarja občutek svežega in 
izvirnega, postaja v češčini, kjer je naglas na prvem zlogu stalen in se 



vedno na ta način ujema z besedno mejo, odvečna (Mukarovsky, 
1940 a, 117). 

Praškemu jezikoslovnemu krožku lahko pripišemo pomemben delež 
v oblikovanju pojmovanja umetniškega dela kot sistema ali strukture 
in poznejšega pojmovanja umetnosti kot znamenja. Zgodnji ruski for-
malisti so pojmovali postopek kot ključno načelo književnosti in definicija 
literarnega dela se pri Šklovskem še vedno ni spremenila: »celotni se-
števek vseh stilističnih sredstev, ki jih delo uresničuje« (Šklovski, 1921, 
15). Toda leta 1924 je Tinjanov opozoril, da so ta sredstva v dinamičnem 
medsebojnem razmerju in oblikujejo estetski sistem (prim. Tinjanov, 
1924, 10). Leto pred tem pa je Jakobson v svoji razvoj prehitevajoči 
razpravi o češkem verzu, ki jo je izdal po prihodu v Prago, že prikazal 
sistemski značaj književnosti s tem, da je sprejel jezikoslovno metodo-
logijo v obravnavo verza. Besedni naglas in dolžino je razumel kot 
znotraj celotnega sistema pesniškega jezika funkcionirajoči prvini, ne 
pa kot izolirani sredstvi ali pesniška »trika« (1923). Jakobson je tudi 
izoblikoval prvo definicijo pesniške strukture, s tem da je prikazal 
naloge strukturalnega raziskovanja: 

vsak kompleks fenomenov, ki ga raziskuje sodobna znanost, ni poj-
movali kot mehaničen skupek, temveč kot strukturalna celota, kot si-
stem; osnovna naloga je odkriti njegove notranje zakonitosti tako sta-
tično kot razvojno (1929 a, 11). 

Odvečno »sredstvo« je bilo neprimerno za strukturalne analize, ki so 
zdaj temeljile na koncepciji aktualizacije kvalitativnega, soodnosnega 
procesa deformacije in dezavtomatizacije in zavračale zgodnejši kvanti-
tativni proces. Pesniški ritem se upira avtomatiziranemu ritmu splošno-
sporazumevalnega jezika, ki temelji na fizioloških odmorih pri dihanju, 
s tem da aktualizira prvine, ki ne morejo biti oddeljene od celotnega 
sistema dela, katerega del so, niti od koda naravnega jezika, v katerem 
je delo napisano (Jakobson, 1923, 17). Y naslednjih letih so dela Jana 
Mukaïovskega odprla globlji vpogled v sistemski značaj odstopanj 
v pesniškem jeziku, ki se upirajo avtomatizaciji (Mukarovsky, 1928, 
9—15; 1929, 392; 1935). 

Pesniška struktura ni ostala predmet izoliranega raziskovanja; pre-
pričanje zgodnjih ruskih formalistov o popolni imanentnosti literarnega 
dela je izgubilo veljavo in še zdaj zanimiva metafora Sklovskega ni bila 
več. primerna. »Zdaj se posvečam literarni teoriji,« je pisal Sklovski, 
»le z opazovanjem njenih notranjih zakonitosti. Naj si pomagam z indu-
strijsko metaforo: pri študiju tkalske umetnosti me ne zanimata ne 
položaj svetovnega tržišča bombaža ne politika bombažnih družb, tem-



več samo količina preje in tkalska tehnika« (1925, 5—6). Že leta 1925 
pa je Roman Jakobson dvomil o popolni imanentnosti književnega 
dela (1923; 1926, 118). Leta 1928 je skupaj z Jurijem Tinjanovom zoper-
stavil konceptu imanentnosti literarnega dela koncept avtonomnosti. 
Avtonomnega literarnega dela ni mogoče razstaviti na druge pojavnosti, 
kot sta npr. družba in avtorjeva duševnost, ni ga mogoče obravnavati 
popolnoma imanentno, temveč v kompleksnem razmerju z drugimi 
strukturami, ki jih je treba upoštevati, posebno pri raziskavah razvoja 
literarnih oblik (Jakobson in Tinjanov, 1928, 37). Še do srede tridesetih 
let je Mukarovsky vztrajal v prepričanju, da se morajo literarne obrav-
nave omejevati zgolj na literarno delo (Mukarovsky, 1929, 387). Nazor 
praške šole o soodvisnosti sistemov se ni nikdar povzpel tako daleč, (la 
l)i ogrozil avtonomijo umetnosti, ki jo določa estetska funkcija. Jakob-
son je v razpravi o bistvu poezije (1933—34, 29—30) trdil, da je estetska 
funkcija kljub temu, da je umetnost zapleten del socialne strukture in 
kulture in da meje med umetnostjo in neumetnostjo v kulturi niso trdno 
določene in se stalno spreminjajo, avtonomna. Praška šola je torej za-
vračala tako izolacionizem kot razslojevanje umetnosti na druga pod-
ročja, kot so npr. družba, avtorjeva osebnost in biografija, psihološki 
učinek na resničnega in potencialnega bralca itd. 

Brž ko pojmujemo literaturo kot avtonomen sistem, ki je v medse-
bojnih razmerjih z drugimi sistemi, se ponovno pojavi vprašanje literar-
nega razvoja. Antihistoricizem zgodnjih formalistov, združen z de Saus-
surjevim zavračanjem diahronega jezikoslovja, je vodil k predvsem 
opisnemu in statičnemu pristopu k literaturi. Če je literatura hkrati 
imanentna in »seštevek literarnih postopkov, ki se v nji uresničujejo« 
(Šklovski, 1925, 15), ne dovoljuje, da bi upoštevali notranje in zunanje 
mehanizme spreminjanja, ker se zaprti sistem brani zunanjih vplivov 
in mehanični seštevek razveljavlja dinamična notranja razmerja. 

V prvi razpravi o poetiki zastavlja Jakobson vprašanje spreminjanja 
v kodu in normah, ki so vplivale na pesniško izročilo (1921 a, 4). Leta 
1928 sta Jakobson in Tinjanov v skupni deklaraciji grajala ločevanje 
sinhronije in diahronije; menila sta, da je logično nevzdržno, ker je 
vsaka struktura v stalnem gibanju in se neprenehoma razvija, torej dia-
hrona po značaju; ker pa je razvoj praviloma sistematičen, je sinhron 
po značaju in temelji na imanentnih pravilih vseh razvojnih zaporedij. 
Poudarila sta, da je »čista sinhronija iluzija; vsak sinhroni sistem ima 
zgodovino in prihodnost kot neizbežni strukturalni sestavini svojega 
sistema« (1928, 37). Naloge poetike se niso več omejevale na raziskovanje 
statičnih zakonitosti, temveč so vključevale tudi razvojne (Jakobson, 



1929 a, 11). Spremembe se, kot je zapisal Jakobson pozneje (1929 b, 275), 
dogajajo v sleherni sinhroni plasti sistema, ker je resnična sinhronija 
dinamika in spreminjanje. V literarnih stilih, jeziku in vseh socialnih 
in kulturnih pojavih se vedno dogajajo sovpadanja, v katerih soobsta-
jajo arhaične oblike in neologizmi kot stilistične variante. Zunanje in 
notranje prvine so pri spreminjanju dinamično soodvisne, medtem ko so 
spremembe, ki jih doživlja sistem v zgodovinskem razvoju, od ima-
nentnih strukturalnih zakonov le delno odvisne. Notranja razmerja po-
vzročajo specifične značilnosti posameznih sprememb, zunanje silnice pa 
v posameznostih usmerjajo in pospešujejo razvoj (1928, 37). Vzajemna 
soodvisnost med kulturnimi pojavi, ki je postala tako pomembno vodilo 
estetike praške šole in izoblikovala temelj poznejših semiotičnih raz-
iskovanj kulture (prim. Mayenowa, 1973; Van der Eng in Grygar, 1973), 
je bila torej začrtana že v zgodnjih teoretičnih razglabljanjih Romana 
Jakobsona. 

Pristop praških teoretikov k vprašanju razvoja estetskih oblik, ki jih 
sopostavljajo strukturam drugih tipov, je globoko odvisen od koncepta 
prestopanja norme. Medtem ko v neestetskih besedilih lahko soobstajajo 
norme in neologizmi kot stilistične variante, sodi v estetskih besedilih, 
kot je opozoril Mukarovsky (1935), prestopanje norme med poglavitne 
vzgibe estetskega ugodja, ki zahteva estetsko neugodje kot protiutež. 
Y nasprotju z ljudsko pesmijo, ki je — po Jakobsonu — v normativnem 
pogledu bistveno konservativna, besedila »visoke« umetnosti sprožajo 
nenehno napetost med spoštovanjem in prestopanjem norme (1929 b, 
901—902, 1935 b, 359). Čeprav se somerna deleža uravnoteženih sil od 
avtorja k avtorju in iz obdobja v obdobje spreminjata, sta vendarle obe 
vedno prisotni. Besedilo, ki prestopa norme brez izjeme, ni razumljivo, 
ker lahko zgreši med sporočevalca in naslovnika enakomerno porazdeljen 
kod. Nasprotno pa popolnoma normativno besedilo, ki ne vsebuje niti 
najmanjšega odklona, lahko doživljamo kot neizvirno in dolgočasno. 

Če bi se vprašali, kateri Jakobsonovi nazori so najpomembneje vpli-
vali na moderno poetiko in estetiko, bi najbrž navedli njegove genera-
tivne teorije o semiotiki umetnosti, ki so spodbudile prenekatero po-
membno sodobno delo, povezujoče semiotiko vseh umetnostnih oblik in 
vseh kulturnih pojavov, v katerem je tudi Jakobson pomembno soude-
ležen. Brez njegovega temljnega načela o tesni zvezi jezikoslovja in 
poetike bi si dela Lotmanove šole, poljskih semiotikov, posebno Maye-
nowe in Zôlkiewskega, moderne semiotike čeških znanstvenikov ter 
nemških, francoskih in italijanskih semiotikov, da o pomembnem deležu 
semiotike v humanističnih vedah in antropologiji (Lévi-Strauss) ne go-



vorimo, ne mogli misliti. Temeljnega pomena so: njegovo zgodnje prepri-
čanje o komunikativnem (zaznamovalnem) značaju sleherne umetnosti, 
njegovo nepopustljivo zatrjevanje, da sta pomen in izraz nedeljiva, nje-
gov prispevek k teoriji prevoda (1923; 1930; 1931; 1952; 1959 a; 1960 a; 
1965 b) in njegova k sintezi usmerjena koncepcija splošne semiotike. 

Najpomembnejše semaziološko delo velikega ameriškega filozofa 
Charlesa Sandersa Peircea je izšlo šele leta 1933 in zato ni moglo vplivati 
na zgodnje dogajanje v moskovskem in praškem jezikoslovnem krožku. 
V celoti odločilno pa je bilo de Saussurjevo delo: in de Saussurjevi po-
gledi so močno vplivali na zgodnja semaziološka raziskovanja Romana 
Jakobsona in Jana Mukarovskega. De Saussurjev sistem predpostavlja, 
da sporočanje povzroča izmenjavanje znamenj med govorečim in naslov-
nikom in je učinkovito šele, ko je zadoščeno naslednjim pogojem: pri-
sotnost skupnega splošnega koda, sobesedila itd. Jezik je sistem znamenj, 
v katerem vsako znamenje ne združuje reči in imena, temveč pojem in 
zvočno podobo, ki sta si v popolnoma poljubnem medsebojnem razmerju. 
Čeprav se pojem poljubnosti danes spreminja, posebno v delih Romana 
Jakobsona (1965, 51; glej spodaj), je še vedno temeljnega pomena pri 
zavračanju inimetičnega načela umetnosti. 

De Saussurjevo sestavljeno jezikovno znamenje, ki ga zaznamuje 
nedeljivo razmerje med izrazno in pomensko plastjo, je nudilo znan-
stveno in filozofsko osnovo pri zavračanju prednosti oblike, ki jo je 
naglašala šola Šklovskega, zatrjujoča, da je tisto, »kar imenujemo vse-
bina, . . . le eden izmed aspektov oblike« (1923, 129). De Saussurjevo ko-
munikativno znamenje je bilo poljubno, toda z resničnostjo je bilo v 
razmerju ena proti ena. Estetskega znamenja pa ni bilo mogoče razumeti 
tako preprosto, ker se je dozdevalo, da je — naj je bilo poljubno ali ne — 
v več razmerjih z resničnostjo. Tu se je začenjal problem, kako razliko-
vati razmerje med resničnostjo in estetskim znamenjem od razmerja med 
njo in obvestilnim znamenjem. Pomene vse množice razmerij med estet-
skim znamenjem in zunanjo resničnostjo določa celoten kontekst, ki 
vsebuje naslovnikove izkušnje kot del njegove kidture. Tak kontekst naj 
bi vseboval filozofijo, politiko, družbene razmere, ekonomijo, pa tudi 
različne sublimalne psihološke izkušnje naslovnika. Ker je razmerje med 
estetskim znamenjem in zaznamovanim mnogo bolj difuzno kot razmerje 
med neestetskim znamenjem ter pojmom ali predmetom, ki ga zaznamuje, 
je naslovnikova pozornost osredptočena na zgradbo estetskega znamenja 
samega. Estetsko znamenje je torej v enaki meri večpomensko kot usmer-
jeno vase. 



Semiotični pogled na umetnost, ki ga je izoblikoval Mukarovsky v 
znamenitem predavanju na filozofskem kongresu v Pragi (1934 c, 83—85), 
je slutiti že v leto starejši Jakobsonovi razpravi o filmu (1933, 150—156), 
v kateri obravnava znakovno naravo filma in razpravlja o filmskem 
kodu ter ikonični in indeksalni naravi filmskega znamenja, pri čemer 
omenja — toda še ne razvija — vprašanje o razmerju med filmsko umet-
nostjo in drugimi estetskimi in neestetskimi sistemi (družbeni, politični, 
gospodarski sistem). Jakobsonovo stališče se ujema s perspektivami 
Mihaila Bahtina, ki jih je razložil v monografiji Marksizem in filozofija 
jezika (Vološinov2, 1930). Tu je Bahtin prvič sprožil vprašanje o semio-
tičnem značaju ideologije in zavesti. 

V analizi estetske semioze je Jakobson pozneje podvomil o de Saussur-
jevi trditvi o poljubnosti jezikovnega znamenja (za katero je bil že de 
Saussure sam prepričan, da ne more uravnavati vseh oblik semioze; 
prim, de Saussure, 1906—11, 68). Zavračanje popolne poljubnosti je te-
meljilo na treh osnovnih Peirceovih razredih znamenj: indeksih, ikonah 
in simbolih, ki po Peirceu zrcalijo relativno hierarhijo prvin znotraj 
•znamenja (Jakobson, 1965 b, 51). Pozneje (1970a) je Jakobson dodal 
•četrti osnovni tip znamenja: dejanskemu stiku zaznamujočega in zazna-
movanega v indeksu, dejanski podobnosti obeh prvin v ikoni, pripisa-
nemu in naučenemu stiku v simbolu je dodal pripisano podobnost, ka-
kršna se uresničuje v glasbi, abstraktnem slikarstvu in glosolalični 
poeziji. Po Jakobsonovi implikaciji se dozdeva, da je pripisana podob-
nost temelj »introverzivne semioze«, ki pripada sporočilom, ki jih zazna-
muje minimalna sporočevalna sestavina. Ta ugotovitev bistveno dopol-
njuje zgodnejšo in bolj omejeno Morrisovo pojmovanje estetskega 
znamenja kot ikoničnega (Morris, 1939, 420). 

Novo raziskovanje pomena v umetnosti je vodilo k oceni razmerja 
med signans in signatum ter zaznamujočim in denoiatom v estetskem 
znamenju. Jakobson je pozneje odkril specifičnost estetskega znamenja 
v spreminjanju tega razmerja (prim. 1965 c, 11). Ker v jezikovni umet-
nosti, je pisal Jakobson mnogo prej (1933-34, 29-30), občutimo besedo 
kot besedo in ne kot čisto predstavljanje nečesa zunaj zaznamujočega, 
kar povzroča, da občutimo razmerje med znamenjem in resničnostjo kot 
napetost, se dialektika identitete in manjkanja identitete med znamenjem 
in denotatom upira procesu avtomatizacije. Neodvisnost znamenja od 

•denotata je podrobneje obravnaval v zapisu o poetiki dovtipa v poučnem 

2 Glavni avtor te monografi je ni bil Vološinov, temveč Bahtin (TGW). 



pismu, ki ga je leta 1937 naslovil češkim komičnim igralcem in direktor-
jema Voskovcu in Werichu. Jakobson je takole sklenil to pismo: 

Vsekakor ni poslanstvo dovtipa v tem, da bi kot morski prašiček 
služil semaziologom in semiologom/.../, za poslušalce pa je samo učin-
kovit opomin, ki odkriva individualen in poseben značaj jezika, pravo 
resničnost sveta znamenj nasploh in njegovo kompleksno, večpomensko 
razmerje do sveta reči. (Taka je, mimogrede, tudi poezija, le da je dovtip 
mnogo bolj pogumen in vztrajen.) Dovtip razkraja avtomatizme navad 
in nas uči čutiti, razumeti in na novo ocenjevati predmet in znamenje; 
in prav v tem temelji globoko poslanstvo dovtipa in brezpredmetne ko-
mike (1937 b, 304). 

Ker je estetsko znamenje avtonomno in usmerjeno vase, privlači na-
slovnikovo pozornost zgradba znamenja ali besedila. Estetsko znamenje 
je torej v nasprotju z znamenji, ki imajo druge funkcije, v največji meri 
odvisno od slovnice. Kar zadeva spoznavno funkcijo, je jezik zelo malo 
odvisen od slovničnih vzorcev, ker je naša skušnja praviloma v dopolnje-
valnem razmerju z metajezikovnimi postopki. Kognitivna plast jezika 
mora priznati protokolarno interpretacijo, sc pravi: prevajanje, ker so 
metajezikovno neprevedljivi spoznavni podatki zgolj pritislovje v po-
imenovanju. Ko pa jezik izraža estetsko funkcijo, postaja metajezikovni 
in tudi medjezikovni prevod neustrezen, ker so formalne slovnične ka-
tegorije pomensko nadvse važne. Poezija je torej praviloma in resnično 
neprevedljiva, v drugi kod jo lahko prenaša le ustvarjalen prenos 
(Jakobson, 1959a, 237-38; 1930; 1931; 1952; 1960b). 

Posebno pomembno je Jakobsonovo specifično strukturalno načelo, 
ki je postalo eden izmed temeljev njegove poetike, namreč trditev, da 
»pesniška funkcija projicira načelo ekvivalence, tj. istovrednosti z iz-
birne osi na kombinatorično« (I960 b, 358). V jezikovni umetnosti, trdi 
Jakobson, ki se opira na de Saussurjevo delitev na sintagmatično in 
paradigmatično os ubeseditvenega dejanja (de Saussure, 1906-11, 122 do 
127), prehaja istovrednost s paradigmatične osi in postaja konstitutivno 
sredstvo zaporedja. Y pesniških strukturah postajajo jezikovna izenače-
nja konstruktivno načelo besedila. Skladenjske, oblikovne kategorije, 
koreni, obrazila, fonemi in ločevalne prvine se soočajo, sopostavljajo 
in stikajo po načelu podobnosti in nasprotja in nosijo svoj lasten avto-
nomni pomen. Glasovno podobnost čutimo kot pomensko razmerje. 

Vprašanje pravilnosti in simetrije kot estetskih vrednosti ni novo. 
Mukarovsky se ga je mnogokrat loteval in postalo je eno glavnih pro-
blemov njegovih raziskovanj (prim. Mukarovsky, 1933, 173—185; 1934 b, 
172—173; 1940, 123). V splošnosporazumevalnih besedilili so paralelizmi 



praviloma naključni; prvine besedila po izboru izhajajo iz serij istovred-
nosti (paradigma) in se urejajo po slovničnih pravilih, ki določajo, v 
kakšnem zaporedju se pojavljajo na vodoravni kombinatorični osi. Na 
skladenjski in slovarski ravnini izbira govoreči iz vrst bližnjih pomenov 
besede, ki se najbolj približujejo pomenu, ki ga želi izraziti, in jih 
razvršča na posebna mesta znotraj stavka po pravilih naravnega jezika, 
ki ga govori. V besedilu, ki je predvsem obveščevalno (v katerih pre-
vladuje obvestilna funkcija), je izbor odvisen od zahtev obvestilne jasno-
sti. Istovrednosti so torej v čisto sporazumevalnih besedilih naključne ali 
pa jih sploh ni. Y besedilih, kjer prevladuje pesniška funkcija, ne določa 
izbora jezikovnega gradiva samo nujnost paradigme, temveč tudi element 
izbire, ki je usmerjen k sintagmatični kombinaciji istovrednosti. V estet-
skem besedilu torej tvorijo istovrednosti in kontrasti med idiomorfnimi 
besedilnimi prvinami soodnosen sistem, ki temelji na stiku. Take isto-
vrednosti ne dopolnjujejo samo formalnih podobnosti in nasprotij, tem-
več tudi pomenske podobnosti motivov in snovi, ki jih je mogoče kom-
binirati na enak način, deloma ali popolnoma, ne upoštevaje zahteve 
kronologije, vzročnosti itd. Seveda je to samo prehoden položaj. 

Estetska funkcija je lahko očitna tudi v besedilu, v katerem zaradi 
večfunkcionalnosti celotne človeške aktivnosti ne prevladuje, kar je 
opazil Jakobson že leta 1921 (1921 a, 5) in kar je postalo ena temeljnih 
tez praškega jezikoslovnega krožka (Teze, 1929, 43 in 47). Y takem be-
sedilu je mogoče najti ekvivalence. Jakobson navaja politična gesla kot 
primer osiromašene estetske funkcije, ki izsiljuje istovrednost zunaj 
poezije: »I like Ike«, »Liberté, égalité, fraternité«, »Nie než narod« (geslo 
predvojne fašistične stranke na Čehoslovaškem) itd. Jezik reklamnih 
oglasov pogosto kaže podobne težnje (npr.: »Du bo —, du bon —, 
Dubonet!«). 

Znamenita Jakobsonova besedna igra »Gramatika poezije in poezija 
gramatike« (1960c; 1968 b; 1966 a; 1970 e) silovito dramatizira dvojni 
pristop. Njegove sijajne analize slovstvenih del različne dolžine in 
različnih jezikov so resen dokaz vrednosti njegovega teoretičnega si-
stema: Baudelaire (1962; 1967 b); Martin Codax (1970 b), Shakespeare 
(1970 d), Dante (1966 b), Du Bellay (1973), Blake, Rousseau, Klee (1970 с), 
Brecht (1965 a), Pessoa (1968 с), Macha (1938) in mnogi drugi. Čeprav so 
mnoge izmed teh razprav izzvale vrsto polemičnih odgovorov (Riffaterre, 
1966; Erlicli, 1973), ker je v tako individualnih interpretacijah sistemov 
nesoglasje vedno mogoče, ne moremo zanikati notranjih vezi, ki zdru-
žujejo poezijo in slovnico v Jakobsonovem smislu, niti izvirnih prikazov, 
ki jih vsebujejo Jakobsonove analize, ker — kot ugotavlja Jakob-



son v najnovejši francoski razpravi — »la poésie met en relief les 
éléments constructifs de tous les niveaux linguistiques, en començant par 
le réseau des traits distinctifs et jusqu'à l'agencement du texte entier« 
(1973, 487). 

Semiotika umetnosti zahteva raziskovanje ne le umetnine, temveč 
tudi razmerja med njo ter ustvarjalcem in naslovnikom (ali bolje: vrstami 
in rodovi naslovnikov), ki ga zdaj lahko razložimo na popolnoma nov 
način (prim. Winner, 1973 a). Pojmovanje umetnosti kot znamenja vse-
buje udeleženost tako ustvarjalca kot naslovnika v estetski semiozi. Ja-
kobson in celotna praška šola pojmujeta umetniško delo v popolnem 
soodnosu tako z ustvarjalčevo kot naslovnikovo osebnostjo in intencional-
nostjo. To pojmovanje izhaja iz že omenjenih tez Romana Jakobsona in 
Jurija Tinjanova, v katerih sta so posvetila vlogi zunanjih vzrokov spre-

minjanja, čeprav sta specifičen značaj spreminjanja opazovala v odvisno-
sti od imanentnih zakonitosti strukture (1928, 37). Koncept prestopanja 
norm, ki je bil že predstavljen, je obogatil problematiko z novo razsež-
nostjo. 

Ker kot znamenje ali besedilo pojmovano umetniško delo razumemo 
kot rezultat nepretrganega dvogovora med avtorjem in naslovnikom, 
v katerem oba pola tvorita ustvarjalno vez, se pojavlja vprašanje, kako 
se pesniška percepcija razlikuje od pesniškega ustvarjanja. To vprašanje, 
s katerim je povezano tudi vprašanje dekodiranja umetniškega besedila, 
še vedno čaka na odgovor. Tu želimo pregledati in razširiti Jakobsonovo 
razpravo o kodiranju in dekodiranju (1959 b, 276-277). Po Jakobsonu 
sprejema sporočevalec, ki ve, kaj želi sporočiti, s pomenske ravnine 
najprej največjo enoto po lestvici neposredno bistvenih stavčnih prvin, 
nato oblikovane enote in končno najmanjše enote sporočila: foneme in 
ločevalne značilnosti. Proces pri naslovniku, ki se mora, ne glede na 
končen pomen sporočila, ki ga dekodira, prebijati od najmanjših enot: 
ločevalnih značilnosti, preko fonemske in morfemske ravni in sintagmat-
ske vrste na pomensko raven, je obraten (prim. Jakobson, I960 a, 575; 
Bierwisch, 1966, 58—61). Medtem ko je kodiranje povsem nedvoumno, je 
dekodiranje prepredeno z zapleti, ker mora naslovnik prepoznati vred-
nost vsakega bistvenega dela. Ko prepozna novo enoto, mora upoštevati 
nove prvine, ki prinašajo nove informacije v odkrivanju celotnega po-
mena besedila in zahtevajo ponovno razlago in popravek dela besedila, 
ki ga je že razbral. Pomen celotnega besedila je razumljiv šele, ko je 
naslovnik razbral zadnjo sestavino sporočila (prim. Ivič, 1971, 215; 
Uspenski, 1967, 2090—2092; Mukarovsky, 1935). Y živem pogovoru se 
vlogi govorečega in naslovnika menjavata. Kodiranje in dekodiranje je 



simultano v komplementarnem razmerju in se ne da reducirati na 
drugačno. Smer, ki je dominantna za govorečega, je za naslovnika dru-
gotna, in obratno. Pomembno vprašanje, v kakšnem razmerju je ta shema 
s kodiranjem in dekodiranjem pesniškega besedila, ki ga zaznamuje 
usmerjenost vase, večpomenskost in prestopanje norme, je še odprto. 
Posebno kompleksno je področje, ki ga je Morris imenoval pragmatični 
aspekt sporočanja, ki velja za naslovnikov položaj. Naslovnik estetskega 
besedila mora paziti ne le na drobce sporočila, ki združeni oblikujejo 
končni pomen, temveč tudi in predvsem na istovrednosti in splošna 
strukturalna načela besedila, in zato je izkušnja, ki ga vodi od najmanjše 
do največje enote, lahko dvomljiva. Kršitev norm, ki je bistveno nepred-
vidljiva, lahko razlože nezavestni statistični procesi, ki jih vsebuje 
dekodiranje neestetskih besedil. Dekodiranje estetskih besedil je bolj 
kot dekodiranje neestetskih odvisno od celotnih osebnostnih in kul-
turnih razmer naslovnika. Kot je dokazal Lotman (1970, 331), ne daje 
estetsko besedilo vsem naslovnikom enakih obvestil. Omeniti moramo še 
spreminjanje recepcije posameznih umetniških del v sledečih si rodovih 
in različnih zgodovinskih razmerah. (Pregledno ponazoritev prinaša she-
ma v najnovejši nemški razpravi; prim. Schmidt, 1973. 20—23.) 

V najširših obrisih smo želeli prikazati Jakobsonov delež v sodobni 
poetiki. Njegovo pionirsko delo je nudilo oporišče mnogim sodobnim 
jezikoslovnim in semiotičnim strukturalističnim razpravam. Y času bi-
vanja v Pragi je odločilno vplival ne le na jezikoslovje, temveč tudi na 
estetiko, posebno na Mukarovskega. Težko je dovolj poudariti vse, kar 
dolgujejo Jukobsonu šola v Tartuju v Sovjetski zvezi ter sodobni poljski 
in nemški semiotiki. Njegov vpliv na francosko misel je posebno v zad-
njih letih, ko je po zaslugi razgibane uredniške dejavnosti Tzvetana 
Todorova velika večina Jakobsonovih razprav dosegljiva tudi v Franciji, 
velikega pomena. 

RÉSUMÉ 

The essay treats Jakobson's work in poetics and aesthetics, an area in which 
he has made fundamental contributions f rom the time of his work in the 
Moscow Linguistic Circle, to this day. Inspired by Saussurian linguistics and 
Husserlian phenomenology, Jakobson was one of the first to call for a scientific 
attitude towards poetics, concentrating in the beginning on the dichotomy bet-
ween poetic and non-poetic language. A fundamental contribution was the 
advancing of the concept of the aesthetic function as a teleological aspect of 
language, producing a message which is essentially self-directed. The aesthetic, 
function is never alone, since aesthetic communicative behavior, as all human 
communicative behavior, is polyfunctional, with one function dominating the 



structuration of the message. Where the aesthetic function is dominant, it is 
always surrounded by hierarchically inferior other functions. In such sell-
-directcd messages Jakobson posits a different relation of the message to 
external meaning, and a stronger empasis on the internal structuration of the 
text. The poetic (aesthetic) text is seen as autonomous but not as immanent. 
Thus, while the work of art is not reducible to other phenomena, it stands in 
complex relations to other structures which play an important role in the 
evolution of artistic forms. Perhaps the most signal contribution of Jakobson, 
as well as other members of the Prague Linguistic Circle, are his seminal 
theories on the semiotics of art, which have inspired important contemporary 
work — in which Jakobson also significantly participates — relating to the 
semiotics of all art and of all cultural behavior. The seiniotic view of art led 
Jakobson to a reexamination of the question of meaning in art, which is now 
seen semiotically as reposing in a shift in the relations of signans and sign alum 
of the artistic sign. An important principle, advanced by Jakobson is the 
assertion that the poetic function projects the principle of equivalence from the 
axis of selection to the axis of combination; for in art, Jakobson holds, equi-
valence becomes a constitutive device of the sequence. 

ODNOSNICE 

Bal'mont, Konstantin: Poezija kak volšebstvo. (Moscow). (La poésie comme 
magie.) 

Haxtin, Mixail, gl. Vološinov, V. N. 
Biermisch, Manfred: 1966, Strukturalismus, Geschichte, Probleme und Metho-

den. Kursbuch 5: 77—152. Cit. iz Jens lhwe (izd.), Literaturwissenschaft und 
Linguistik (Frankfurt a. M.): 17—90. 

Bogatyreo, Petr: 1937, The function of folk costume in Moravian Slovakia. 
Publikacije Ethnografske sekcije Matice Slovenske (Turciansky Sv. Martin), cit. 
po Richard G. Crum (The Hague-Paris, Mouton). 

Brik, Osip: 1917, Zvukovye povtory (Répétition de son). Poètika (Petrograd). 
Ponatis iz Michigan Slavic Studies No. 5. 

Erlich, Victor: 1954, Russian Formalism. History-Doctrine. (Paris —The 
Hague—London. Mouton). 

Husserl, Edmund: 1913, Logische Untersuchungen. 2. zv. (Halle). 
Ivič, Milka: 1971, Wege der Sprachwissenschaft, (München). 
Jakobson, Roman: 
1919 — Futurizm (Le futurisme). Iskusstvo (Moscow). August 2, 1919. 
1921a — Novejšaja russkaja poèzija (La plus nouvelle poésie russe) (Praha). 
1921b — O realismu v umênî (Sur le réalisme dans l'art). Cerven (Praha), 

IV: 300—304. 
1923 — O češkoni stixe, preimuščestvenno v sopostavlenii s russkim. (Sur le 

vers tchèque, surtout en juxtaposition avec le vers russe) (Berlin). Ponatis v 
Brown University Slavic Reprints VI, edited by Thomas G. Winner. 

1926 — Zâklady ëeského verše (Les fondements du vers tchèque) (Praha). 
1928 — (z Jurijem Tynjanovom). Problemy izučenija literatury i jazyka 

(Problèmes de l'étude de la literature et du language. Novvj Lef (Moskow), 
12: 35—37. 

1929a — Romantické vseslovanstvî (Panslavisme romantique). Čin (Praha) 
I, 1: 10—12. 

1929b — (s Petrom Bogatyrevom). Die Folklore als eine besondere Art des 
Schaffens. Donum Natalicum Schrijnen. (Nijmegen-Utrecht) : 900—913. 

1960b — Linguistics and Poetics, in T. Sebeok ed., Style in Language. (New 
York—London: John Wiley): 350—377. 



1961 — Poezija grammatiki i grammatika poèzii (La poésie de la grammaire 
et la grammaire de la poésie). Poètika, Poetyka, Poetics. (Warsaw—The Hague): 
397—417. 

1962 — (s Claudom Lévi-Straussom). 'Les chats' de Baudelaire. L'Homme 
(Paris) II: 5—21. 

1964 — Relevance of Linguistics for Psychoanalysis. Minutes of Study group 
in linguistics and psychoanalysis, ed. by Dr. Rosen and Edelheit. The New 
York Psychoanalytical Institute, May 11, 1964. 

1965a — Der grammatische Bau des Gedichts von B. Brecht »Wir sind sie«. 
Beiträge zur Sprachwissenschaft, Volkskunde und Literaturforschung W. Stei-
nitz dargebracht. (Berlin): 175—189. 

1965b — Quest for the Essence of Language. Diogenes 51: 21—37. 
1965c — Vers une science de l'art poétique. V Théorie de la littérature. 

Textes des Formalistes russes. Tzvetan i o d o r o v ed. and transi. (Paris:Seuil): 
9—13. 

1966a — Grammatical parallelism and its Russian facet. Language. 40,2 
(April—June). 

1966b — (s P. Valesiein). Vocabulorum constnictio in Dante's sonnet 'Se vedi 
Ii occhi miei'. Studi Danteschi. XLIII: 7—33. 

1967a — Linguistics in its relations to the other sciences. Actes du Xe Con-
grès International des linguistes. (Bucharest, 28 août — 2 septembre 1969) I: 
75—122. Cit. po Selected Writings II: 655—696. 

1967b — Une microscopie du dernier "Spleen" dans les Fleurs du mal. Tel 
Quel (Paris). 29: 12—24. 

1968a — The Poetry of Grammar and the Grammar of Poetry. Lingua. (Am-
sterdam) 21: 597—609. 

1968b — (z Luciano Stegagno-Picchio). Les oxymores dialectiques de Fer-
nando Pessoa. Langages. 12: 9—27. 

1970a — Language in relation to other communication systems. Linguaggi 
nella società e nella tecnica. (Milano: edizioni di Communità). 

1970b — Lettre à Haroldo de Campos sur la texture poétique de Martin 
Codax. La poétique la mémoire. Change (Paris) 6: 53—59. 

1970c — On the verbal art of William Blake and other poet-painters. Lin-
guistic Inquiry. I, 1: 3—23. 

1970d — (z Lawrenceom Gaylordom Jonesom) Shakespeare's verbal art in 
"Th'expense of spiirt". (Paris—The Hague: Mouton). 

1970e — Subliminal verbal patternings in poetry. Studies in general and 
oriental linguistics presented to Sliirö Hattori on his sixtieth birthday. Edited 
by Roman Jakobson and Shigeo Kawamoto. (Tokyo: TEC Co. Ltd.): 302—308. 

1973 — Questions de poétique, edited by Tzvetan Todorov, Paris (Seuil): 
485—504. 

Jakubinskij, Lem: 1916, О zvukax poèticeskogo jazyka (Sur les sons du 
langue poétique). Poètika. Sbornik po teorii poèticeskogo jazyka. (Petrograd). 

Lotman, Jurij M: 1970, Struktura xudozestvennogo teksta. (La structure du 
texte artistique) (Moscow: Iskusstvo). Reprinted in Brown University Slavic 
Reprint IX. 1971. Thomas G. Winner, cd. 

Mayenoroa, Renata Maria: 
1967 — Roman Jakobson. Slavia Orientalis (Warszawa) XVI, 2: 93—97. 
1973 — (izd. Semiotyka i struktura tekstu (La sémiotique et la structure du 

texte). Studia poswiçczone VII Miezdunarodowemu kongresowi slawistôw. (War-
szawa: Wyd. Polskiej Akademii Nauk.) 

Morris, Charles: 1939, Esthetics and the Theory of Signs. Journal of Unified 
Sicence. VII, 1—3. Cit. po Writings on the General Theory of Sign. (The H a g u e -
Paris: Mouton) 415-33. 

Mukarovsky, Jan: 
1928 — Predgovor Machoveinu Mâju. Estetickâ studie. (Le poème "Mâj" de 

Mâcha. Étude esthétique). Kapitoly z éeské poetiky (Chapitres de la poétique 
tchèque). III (1948): 9—13. 



1929 — O soucasné poetice (Sur la poétique contemporaine). Plan (Praha) 
I, 7: 387—397. 

1933 — Intonation comme facteur du rythme poétique. Archives néerlan-
daises de Phonétique expérimentale. VIII, IX: 153—165: V češ. Intonace jako 
činitel bâsnichého rytmu. Kapitoly z ceské poetiky, I (1948): 170—183. 

1934a — Obecné zâsady a vyvoj novočeskeho verše. (Principes généraux du 
vers du tchèque moderne et son évolution). Češkoslovenska vlastiveda 111: 
376—429. Tudi Kapitoly z ceské poetiky. II (1948): 9—90. 

1934b — Polâkova Vznesenost prirody. Pokus o rozbor a vyvojové zarazenî 
bâsnické struktury. (La grandeur de la nature de Polâk. Essai d'analyse et de 
rangement historique de la structure poétique). Sbornîk filologicky, X : 1—68. 
Tudi v Kapitoly z éeské poetiky. II (1948): 91—176. 

1934c — L'art comme fait sémiologique. Actes du huitième Congrès internatio-
nal de Philosophie à Prague 2—7 septembre, 1934. (Praha) 1936. Tudi v Studie 
z estetiky (Praha: Odeon) 1966: 85—88. 

1935 — Estetickâ funkce a estetickâ norma jako socialni fakty. (La fonction 
•esthétique, la norme esthétique comme faits sociaux). Socialni problémy (Praha) 
IV: 89—104, 197—213. Razširjena verzija pod naslovom: Estetickà funkce, norma 
a hodnota jako socialni fakty (Fonction, norme et valeur esthétique comme faits 
socaiux). (Pralia: Borovy), 1936. 

1937 — Dopis Jirîmu Voskovskovi a Janu Werichovi o noetice a semantice 
Svandy. X let Osvobozeneho Divadla. (Praha). V Studies in Verbal Art, edited 
by L. Matejka. Michigan Slavic Contributions no. 4 (Ann Arbor) 1971. 

1940a — О jazyce bâsnickém (Sur la langue poétique). Slovo a slovesnost 
(Praha) VI: 113—145. 

Pomorska, Krystyna: 1968, Russian Formalist Theory and its Poetic Am-
biance. (The Hague—Paris: Mouton). 

Posner, Roland: 1969, Strukturalismus in der Gedichtkinterpretation. Text-
deskription und Rezeptionsanalyse am Beispiel von Baudelaires "Les chats". 
Sprache im Technischen Zeitalter, 29. 

Potebnja, Aleksandr: 1894, Lekcii po teorii slovesnosti. (Conférences sur la 
théorie de l'art verbal). 

Riffaterre, Michael: 1966, Describing poetic structures: two approaches to 
Baudelaire's "Les chats". Yale French Studies X X X V I - X X X V I : 200—242. 

Saussure, Ferdinand de: 1906-11, Cours de la linguistique générale, Charles 
Bally and Albert Sechehaye, eds. Cit. po Course in General Linguistics (New 
York-Toronto-London: McGraw Hill Paperback), 1966. 

Schmid, Wolf: 1973, Der Textaufbau in den Erzählungen Dostojevskis. (Mün-
chen: Wilhelm Fink). 

Šklooskij, Viktor 
1919 — Iskusstvo как priëm. (L'art comme procédé). Poètika. Sbornik po 

teorii poèticeskogo jazyka. (Petrograd. Cit. po О teorii prozy (Sur la théorie de 
la prose). (Moscow), 1929. 

1921 — Rozanov. (Sankt Peterburg). 
1923 — Sentimental'noe putešestvie (Voyage sentimental) (Moscow-Berlin). 
Striedter, Jurij, 1969: Texte der russischen Fornalisten. Vol. 1 (München: 

Wilhelm Fink). 
Téze predloženč prvému siezdu slovanskych filologu. v Praze 1929 (Thèses 

proposées au le Congrès des philologues slavisants à Prague 1929). V U zakladu 
pražskč jazykovedné školy (Aux sources de l'école lingustique de Prague), izdal 
Josef Vachek. (Praha: Academia), 1970: 35—65. 

Todoroo, Tzoetan, izd.: 1965, Théorie de la littérature. Textes des Formalistes 
russes. (Paris: Seuil). 

Tynjanoo, Jurij: 1924, Problema stixotvornogo jazyka (Le problème de la 
langue poétique) (Leningrad). 

Uspenskij, Boris A.: 1972, Problemy lingvističeskoj tipologii v aspekte različe-
nija 'govorjaščego' (adresanta) i 'slušajuščego (adresata) (Les problèmes de la 
typologie linguistique sous l'aspect du 'parlant' (l'adresseur) et l'écoutant l'adres-
sé). To Honor Roman Jakobsen (The Hague—Paris: Mouton) III: 2086—2108. 



Vološinoo, V. N. (Baxtin, M.): 1930, Marksizm i filosofija jazyka (Le Marxis-
me et la philosophie du language (Leningrad). Angl.: Marxism and the 
Philosophy of Language. (New York—London: Seminar Press), 1972. 

Van der Eng, Jan and Mojmir Grijgar, izd.: 1973, Structure of Texts and 
Semiotics of Culture. (Paris—The Hague: Mouton). 

Wellek, René: 1969, The Literary Theory and Aesthetics of Prague School, 
(Ann Arbor: Michigan Slavic Contributions). 

Winner, Irene Portis: 1973, The View of the Aesthetic Function Advanced by 
Members of the Prague Linguistic Circle and its Modern Followers: Applications 
to Anthropological Theory. V IXtli International Congress of Anthropological 
nad Ethnological Sciences. World Anthropology. Edited by Sol Tax. (The Hague 
—Paris: Mouton). 

Winner, Thomas G.: 1973a — The Creative Personality as Viewed by the 
Prague Linguistic Circle: Theories and Implications. V American Contributions 
to the Seventh International Congress of Slavists. Vol. 1: Linguistics and Poetics. 
Edited by Ladislav Matejka. (Paris—The Hague: Mouton): 361—376. 

1973 b — The Aesthetics and Poetics of the Prague Linguistic Circle. Poetics 
(The Hague—Paris: Mouton) 8: 77—96. 

Jakobson, Roman (nadalj.). 
1930 — O prekladu versû (De la traduction des vers). Plan (Praha): 9—И. 
1931 — O russkom perevodčike poèmy Havlička 'Kreščenie sv. Vladimira' (Du 

traducteur russe de la poème de Havliček 'Le baptême du St. Vladimir). Cen-
tral'naja Evropa (Praha) IV: 327—337. 

1932 a — Musikwissenschaft und Linguistik. Prager Presse (Praha), Decem-
ber 7. 

1932 b — O jedilom typu literârnich historikû (D'un type d'historicicns litté-
raires). Jarnî aiamanach Kmene (Pralm): 112—117. 

1933 — Upadek filmu? (La décadence du filme?). Listy pro umënî a kritiku 
I: 15—49. Ponatis v Roman Jakobson, Studies in Verbal Art. Michigan Slavic 
Contributions No. 4. (Ann Arbor, Michigan): 150—156. 

1934—35 — Co je poésie (Qu'est que c'est que la poésie). Volné smčrv 
(Pralm): 229—239. 

1935 a — The Dominant. Neobjavljeno besedilo predavanj o rus. formalni 
šoli na Masarikovi univerzi v Brnu, spomladi 1935. Prev. Herbert. 

Eagle in Readings in Russian Poetics: Formalist and Structuralist Views. 
Edited by Ladislav Matejka and Krystyna Pomorska. (Cambridge/M.I.T. Press) 
1971:82—87. 

1935 b — Bandbemerkungen zur Prosa des Dichters Pasternak. Slavisehe-
Rundschau. (Praha), VII: 357—374. 

1936 — Die Arbeit der sogenannten Prager Schule. Bulletin du Cercle Lingui-
stique de Copenhague, L Ponatis v Selected Writings II: 547—550. 

1937 — Socha v symbolice Puškina (La statue clans la symbolique de Pouch-
kine). Slovo a slovesnost III: 2—24. 

1938 — K popisu Mâchova verše (Sur la déscription du vers de Mâcha). Torso 
a tajemstvi Mâchova dila. (Praha) : 207—278. 

1952 — Concluding report at the Conference of Anthropologists and Lin-
guists. (July 1952): Chapter 2 of Results of the Conference of Anthropologists 
and Linguists. Indiana University Publications in Anthropology and Linguistics. 
Memoir VI II). 

1959 a — On linguistic aspects of translation. On Translation. (Cambridge: 
Harvard University Press): 232—239. 

1959b — Diskussionsbeitrag. Zeichen und System der Sprache. (Berlin) II: 
50—56. 

1960 a — Linguistics and Communication Theory. Presented in Symposium 
on Structure of Language and Its Mathematical Aspects. New York 15. VI. 60. 
In Proceedings of Symposium in Applied Mathematics. American Mathematical 
Association. XII: 245—252. 



UDK 808.63—56 
Jože Toporišič 
Filozofska fakulteta, Ljubljana 

STILISTIKA SKLADENJSKIH POJAVOV 

V sintaksi učinkujejo stilno: nekatere pretvorbe iste propozicionalne pod-
stave, razstavljene skladenjske strukture, neobičajni besedni in stavčni reji. 
pretvarjanje in prenesena raba prvin stavčne fonetike, vrste poročanja o pri-
marnem govornem dogodku, stilistična elipsa in antielipsa, dolžina in simetrič-
nost/nesimetričnost skladenjskih struktur, prvotno nepredviden prenosniški ka-
nal, opis namesto leksikalne enote, variantnost v okviru posameznih modifika-
cijskih možnosti iste propozicije. 

In syntax stylistic effects are achieved through: some transformations of 
the underlying proposition, discontinued syntactic structures, uncommon word 
order, transformation and transposition of the elements of the sentence phonetics, 
kinds of reporting the primary speech event, stylistic ellipsis and anti-ellipsis, 
length and symmetry/asymmetry of syntactic structures, change of the communi-
cation chanel originally intended for, périphrase instead of lexical item, va-
riations within the modificational possibilities permitted by the proposition. 

Ce vzamemo, da se stilističnost tudi v skladnji (sintaksi) uveljavlja na 
podlagi variantnosti sredstev, ki pomenijo isto, potem je v skladnji stili-
stičnega izredno veliko. 

1. Začnimo z naslednjim snopom skladenjskih oblik z isto pomensko 
podstavo: 
A 1. Šel sem na sprehod. Bilo je lepo vreme. 

2. Šel sem na sprehod, bilo je lepo vreme (... je bilo lepo vreme). 
j. Šel sem na sprehod, zakaj bilo je lepo vreme. 
4. Šel sem na sprehod, ker je bilo lepo vreme. 
5. Šel sem na sprehod zaradi lepega vremenu. 
6. Moj odhod na sprehod zaradi lepega vremena. 
7. Moj odhod na sprehod in lepo vreme. 

Pripomniti moramo, da imajo posamezne variante svoje vezniške pod-
tipe; tako npr. var. 3: ...kajti bilo je lepo vreme; ... saj je bilo lepo 
vreme in . . . bilo je namreč lepo vreme. Varianta 4 ima načeloma pod-
tipe tipa . . . za to, ker je bilo lepo vreme in . . . zato ker je bilo lepo vreme. 

V prvih šestih variantah gre za isto pomensko podstavo, le izrazna 
struktura je v različnih primerih različna. Navsezadnje lahko isto rečemo 
tudi o varianti 7, čeprav tam vzročnost ni toliko vidna, in v tem je to 
podobno varianti 1, kjer vzročnost tudi ni neposredno razvidna. — Vpra-
šanje, ki se tu postavlja, je: Ali gre v vseh teh primerih za stilne varian-
te? Ali pa so to enostavno skladenjske variante brez stilnih implikacij? 



ln če so stilne variante, v katerem smislu? 
Poglejmo še nekaj takih snopov: 

В 1. Domov sem prišel pozno. Pripravil sem si večerjo. 
2. Domov sem prišel pozno, pripravil sem si večerjo. 
3. Domov sem prišel pozno in si pripravil večerjo. 
4. Ko sem pozno prišel domov, sem si pripravil večerjo. 
5. Prišedši pozno domov, sem si pripravil večerjo. 
6. Po poznem prihodu domov sem si pripravil večerjo. 
?. Po poznem prihodu domov moje pripravilo večerje. 
8. Moj pozni prihod domov in pripravilo večerje (zase). 

C 1. Grem k sosedu. Pomagal mu bom. 
2. Grem k sosedu, mu bom pomagal o z . . . . pomagal mu bom. 
3. Grem k sosedu, da mu bom pomagal. 
4. Grem k sosedu pomagat (mu). 
5. Grem k sosedu na pomoč. 
6. Moja pot/hoja k sosedu na pomoč. 
?. Moja pot/hoja k sosedu in (moja) pomoč (njemu). 

Snop pretvorbenili možnosti se suče okrog števila 7. Ce ne upošteva-
mo vezniških variant, imamo le naslednja razmerja: 

1. Dve povedi, morda kar soredni. 
2. Eno poved, stavka v njej sta povezana brez veznika, drugi stavek 

pa razodeva večjo ali manjšo naslonitev na prvega s položajem naslonk 
(bliže št. 1 je zaporedje . . . sosedu, pomagal mu bom, bliže k podredni 
varianti pa je . . . k sosedu, mu bom pomagal). 

3. To je podredna pretvorba, še vedno imamo dvostavčno poved. 
4. Tu se začenjajo strnitve v enostavčno poved, in sicer najprej z no-

minalizacijo prvega stavka, nato z nominalizacijo še drugega, medtem 
ko ostaja razmerje nominaliziranib delov še zmeraj podredno. 

5. Prehodna stopnja je lahko pretvorba osebne oblike v neosebno gla-
golsko (primeri z deležji ali z namenilnikom). 

6. Zadnja stopnja je parataktično razmerje nominaliziranib prvotnih 
stavkov. 

Dejansko je vprašanje stilističnih variant še bolj zapleteno, ker 
včasih, npr. v našem snopu A, sestavine lahko zamenjamo, in dobimo 
drugačno razmerje: 

D 1. Bilo je lepo vreme. Sel sem na sprehod. 
2. Bilo je lepo vreme, šel sem na sprehod. 
3. Bilo je lepo vreme, zato sem šel na sprehod. 



4. Bilo je (tako) lepo vreme, da nem šel na sprehod. 
5. Bilo je lepo vreme, zato moj odhod ti a sprehod. 
6. Moj odhod na sprehod zaradi lepega vremena. 
?. Lepo vreme in moj odhod na sprehod. 

Snopa A in D (prim. A 3: Šel sem na sprehod, zakaj bilo je lepo vre-
me, in D 3: Bilo je lepo vreme, zato sem šel na sprehod) se zdita različni 
ubeseditvi propozicije glede na členitev po aktualnosti. Osnovna varianta 
se zdi D, torej Bilo je lepo vreme, zato sem šel na sprehod, nekaka njena 
inverzija pa je: Šel sem na sprehod, zakaj bilo je lepo vreme. (To vendar 
velja za kontekstno prosto poved.) 

Poizkusimo sedaj ugotoviti izhodišče za stilno kvalificiranje posamez-
nih variant danega snopa pretvorbenih možnosti. 

A 
Osnovna varianta se zdi podredna z veznikoin, in sicer z obrnjenim 

besednim redom, kot ga imamo v snopu mi, torej: Ker je bilo lepo vreme, 
sem šel na sprehod. Priredna varianta z zakaj ipd. je bolj neobčevalna, 
stilno pridvignjena (s kajti pa ozko knjižna). Prva, verjetno soredna, 
varianta (Šel sem na sprehod. Bilo je lepo vreme.) je znamenje sponta-
nega, nepripravljenega govorjenja. Varianta z nominaliziraniin drugim 
delom (Šel sem na sprehod zaradi lepega vremena) je nekako tehnična, 
z obema deloma (Moj odhod na sprehod zaradi lepega vremena) pa pu-
blicistična (telegrafska). Zadnja varianta je taka, da morda komaj govo-
rimo o pomenski istosti s predhodnimi primeri razen s primerom 1 (Moj 
odhod na sprehod in lepo vreme •— Šel sem na sprehod. Bilo je lepo vre-
me.). Prva in zadnja varianta sta torej sorodni, stilno podajata nekako 
naivno, kopulativno gledanje namesto specializiranega, bolj skrbnega, tj. 
z opaženo in formalno izraženo vzročnostjo. 

в , C 

Snop В je toliko različen, da vsebuje varianto z deležijsko konstruk-
cijo (Prišedši pozno domov, sem si pripravil večerjo.); ta je — že eviden-
tirano — neobčevalna, tehnična, ozko knjižna. Končno je snop C, v ka-
terem ima posebno mesto varianta s specializirano oblikoslovno obliko 
za izražanje namena, namreč z namenilnikom ( Grem k sosedu pomagat), 
ki ga imamo lahko za kondenzat namernega odvisnika. V primerih kot 
Prišel sem, da bi mi pomagali taka kondenzacija ni mogoča. 

2, Stilno učinkujejo v smislu čustvenosti, ekspresivnosti, primeri, ko 
dane skladenjske vzorce raznih povedi realiziramo večpovedno; pri tem 
je vseeno, ali gre za enostavčni ali za večstavčni skladenjski vzorec. Prim, 
za prvo: Domov sem prišel. Pozno.; in za drugo: Domov sem prišel 



pozno. In si pripravil večerjo. Dejansko učinkuje stilno taka razstavljena 
poved že, če je druga prvina prvi dodana dostavčno, npr.: Domov sem 
prišel, pozno oz. Domov sem ]>rišel, in si pripravil večerjo. (Drugi pri-
mer povprečno pismeni nimajo za zborno sprejemljiv.) 

Verjetno gre za stilistična razmerja tudi med povedmi s členki in 
tako imenovanimi polnimi povedmi, če imamo členke za nadomestke 
stavčnih struktur in iz njih nastalih nominalnih fraz. Za primer vzemimo 
naslednji snop: 

A 1. Mislim, da je to res. 
2. a) Po moji misli je to res. 

b) Po mojem je to res. 
3. To je menda res. 

В 1. Tu smo trije, več nas ni. 
2. Tu smo sam o irije. 

C 1. Knjiga je bila na tem mestu do včeraj, sedaj je ni več. 
2. Knjiga je bila še včeraj na tem mestu. 

Zdi se, da so variante s členki nečustvene oz. nepoudarjalne, variante 
/. izpisanimi semantičnimi podstavami pa so zaznamovane. 

3. Nadaljnji sklop vprašanj v zvezi s stilistiko skladnje je v stavčnem 
in besednem redu. 

Za podredja velja nasproti ustreznim priredjem formalno razloče-
valna lastnost, da je vezniški stavek glede na nevezniškega svoboden, 
(medtem ko tega pri priredju ni), npr.: Ker je bilo lepo vreme, sem šel 
na sprehod proti Nu sprehod sem šel, ker je bilo lepo vreme, toda samo 
Na sprehodu sem bil, zakaj bilo je lepo vreme (nemogoče: Zakaj bilo je 
lepo vreme, na sprehodu sem bil). — Pri takih podredjih se stilističnost 
doseza na podlagi inverzije obeh stavkov, prvotno razporejenih po čle-
nitvi po aktualnosti. Vzemimo še primer iz Prešerna: Da ne smem, si 
ukazala, tvojih rok se dotaknit (predmetni stavek mora stati za glavnim), 
če hoče biti stilno nevtralen: Ukazala si, da se ne smem dotakniti tvojih 
rok. Y tem smislu je tudi stava spremnega stavka v direktnem govoru ne 
pred dobesednim navedkom stilistična, npr.: Kam odhajaš? me je vpra-
šal. (Nekoliko podrobneje sem stavčna zaporedja obravnaval na drugem 
mestu, pripomnim naj le, da je tu verjetno še veliko neevidentiranega.) 

Pri besednem redu v okviru ene S-strukture (tj. enega prostega stav-
ka) se stilističnost doseza na podlagi spreminjanja stilno nevtralne stave, 
ki se da formulirati v naslednjih štirih točkah: 



1. stavčni členi kot sestavine glagolske fraze (to so osebek, predmet, 
prislovno določilo, in seveda povedek, kot jedro glagolske fraze) si v stav-
ku sledijo v skladu z zakoni o členitvi po aktualnosti; 

2. naslonke imajo v stavčni strukturi stalno mesto: t. i. proklitične, tj. 
predlogi in vezniki, menda večinoma tudi členki, so neposredno pred fra-
zo, na katero se nanašajo; prosti klitični niz (ali je enklitičen?) pa stoji 
na drugem inestu elementov primarne stavčne strukture, tj. takoj za oseb-
kom, predmetom, prislovnim določilom ali za prvo naglašeno frazo po-
ved ka) ; 

3. svojo trdno zaporednostno strukturo imajo neglagolske fraze; 
4. enako imajo trdno zaporednostno strukturo tudi t. i. zbirni klitični 

niz. S primeri: 

1. Včeraj je deževalo — Deževalo je včeraj. 
2. Kam greš? me je vprašala — Kam greš? vprašala m e j e. 
3. moj ljubi Janez — Janez moj ljubi 
4. Pravi, da naj bi — Pravi, da bi na j, kjer imamo zaporedje 

CViM iz stalnega zaporedja CMV1RP1P2P3Y2N. 

V zgornjih primerih smo menjavali zaporedje stalnih sestavin, drugo 
načelo pa je, da v eno prvino, npr. v nominalno frazo, vdirajo druge 
prvine, npr. elementi naslonskega niza, npr.: Kakšne mi darove pri-
našale nam. Kakšne darove m i prinašate. Za vdor stavka v verbalno 
frazo prim, že omenjeni primer iz Prešerna, Da ne smem, si ukazala, 
tvojih rok se dotaknit. (Tudi o takih vprašanjih sem obširneje govoril 
na drugem mestu z željo, da bi evidentiral čim več tipov dejanske, ne 
samo potencialne stilno zaznamovane stave.) 

4. Mimogrede naj opozorim še na posebno stilističnost, ki jo v okviru 
besednega in stavčnega reda daje besedni umetnosti različnih obdobij 
t. i. licentia poetica, v nekaj manjši meri še licentia rhetorica. Svojo po-
sebno, dostikrat zabavno, stilistično noto ima seveda tudi licentia alieno-
ruin, če tak izraz obstaja (ki pa velja sploh za vse jezikovne ravnine), 
kadar ne izhaja iz nepotrebne nemarnosti in nekultiviranosti. 

5. Ali spada v krog skladenjske stilistike tudi problematika v zvezi 
z različnimi istofunkcionalnimi vezniki (teh ima slovenščina zlasti ve-
liko) in s prav takimi predlogi, npr. in — pu — ter, kajti — zakaj — saj 
— sicer — namreč; k — do ipd.? Nagibam se k mnenju, cla to spada v 
stilistiko leksike, in sicer tudi v primeru, ko se uporabljajo frazeološki 
predlogi in vezniki (npr. jesti s pomočjo vilic — jesti z vilicami. 
Kljub tem и d a se je učil, le ni vsega znal — Čeprav se je ...). 



6. Običaj je, da se k stilistiki prišteva vse, kar je čustveno obarva-
nega. Po našem mnenju se skladnje ne tiče t. i. prenesena raba najrazlič-
nejših slovničnih kategorij; to gre v oblikoslovje, ki pa, resda, ni dru-
gega kot nauk o tvorbi dela inventarja za tvorbo skladenjskih sredstev 
— za primer vzemimo npr. preneseno rabo glagolskih oblik, v bistvu 
pravzaprav osebnih zaimkov, kot npr.: Danes srno nekam veselo razpo-
loženi, ljubi moj možek (namesto ...si veslo razpoložen...). Kot skla-
denjsko stilni nam torej ostanejo še stavčno poudarjanje, zamolk (apo-
siopeza), ponavljanja različnih vrst, neobičajne členitve besedila s pre-
mori (z drugega stališča smo to omenili že zgoraj), stavčna intonacija 
(prim. Vstopite, prosim, z antikadenco namesto s kadenco), do neke mere 
še register (prim. npr. nizki register pri vrinjenem stavku), na koncu 
hitrost (prim, hitrejše govorjenje pri vrinjenem stavku, ali različna hi-
trost glede na različna čustvena stanja govorečega, npr. veselje — žalost). 

7. Nadaljnje področje skladenjske stilistike je t. i. preneseni (morda 
bolje poročani) govor, ki ga v vseh variantah ločim od primarnega go-
vornega dogodka. Osnovne oblike prenesenega govora so tri (ponazorimo 
si to s prav kratkimi primeri): 

I. primarni govorni dogodek: 
K frizerju bom morala Marjeta. 

— Le pojdi, Barbara. 

II. preneseni govor: 
1. Barbara je rekla: K frizerju bom morala. 

Marjeta je odgovorila: Le pojdi, Barbaru. 
2. Barbara je rekla, da bo morala k frizerju. 

Marjeta ji je odgovorila, (da) naj le gre. 
3. Morala bo k frizerju; Marjeta ji to tudi priporoča. 

V stilnem razmerju so si: 1. premi, 2. odvisni in 3. polpremi govor. 
Mislim, da je stilno nevtralen odvisni govor, literaren pa je gotovo pol-
premi; nekako dramatičen (kolikor ni samo citat) je premi govor, med-
tem ko sta primarni govorni dogodek in odvisni govor nestilni, torej 
cirkumstancialni varianti. 

8. Posebno področje skladenjske stilistike je povezano z elipso. Na-
čelno razločujem stilno nevtralno elipso, npr. Prišel seni domov in po-
vprašal po materi namesto Jaz sem prišel domov in jaz sem povprašal 
po materi. (Še nekaj primerov: Kavo ali čaj? namesto Boste pili kavo 
ali čaj?. — Jaz sem jo lepo vprašal, onu pa takoj vpiti, namesto . . . ona 



pa je začela takoj vpiti; prim, še . . . vprašal, ona pa v jok 'planila v 
jok'.) Zlasti v leposlovnih delih, sicer pa tudi še v vsakdanjem občeval-
nem jeziku, je znana tudi t. i. antielipsa, vsaj jaz jo imenujem tako; to 
je pojav, da se skladenjsko predvidena elipsa vendarle ne uresniči, 
temveč se besedno izpolni celotni skladenjski vzorec. To sredstvo stiliza-
cije je bilo priljubljeno Cankarju, zato je nerad elidiral drugi pomožnik, 
kakor npr. v stavku Smejala se je in jokala se je istočasno namesto obi-
čajnega Smejala in jokala se je istočasno. Zelo pogosto opazujemo anti-
elipso tudi pri predlogih: V Ljubljani, v Trstu, v Celovcu — povsod 
smo . . . Morda je v modernem času to že prava nepotrebna razvada, saj 
neeliptičnost ne želi izražati kakšne čustvene vrednosti, temveč pogosto 
nastopa samo zaradi t. i. logične kaprice ali zaradi avtorjevega napač-
nega jezikovnega nazora. 

Kot za nekako ravnotežje temu pa naša stilistična tradicija nikakor 
ne dopušča elipse tipa Hoditi po in ob progi, četudi se oba predloga ve-
zeta z istim sklonom, in čeprav slišimo take elipse tudi v primerih, ko se 
predloga vezeta raznosklonsko. — Tipična antielipsa je še t. i. pogovorni 
imenovalnik osebnega zaimka, npr. Jaz ne vem, kaj mu je, ali pa čust-
veni, npr. Le ti meni povedi, če bi mordu še kaj rud. (Taka neeliptičnost 
je zunaj okvira pogovornosti in čustvenosti značilna še za govor tistih, 
ki se slovenščine šele uče, pa imajo v svojem jeziku tu neeliptičnost.) 
Nasprotno pa imajo eliptičnost nekateri slovanski jeziki, kjer je v slo-
venščini ni: najtipičnejši primer je npr. ruski Ivan prišel: nekaj več 
eliptičnosti ima celo srbohrvaščina. Y slovenščini običajno večinoma le v 
časopisnih naslovih (Vlak iztiril). 

9. Skladenjska stilnost se pojavlja tudi zaradi same kvantifikacije; to 
je znan problem t. i. predolgih ali prekratkih stavkov, pa tudi preobsež-
nih fraz, zlasti samostalniških. Čeprav sicer velja, da so skladenjske eno-
te lahko neskončno dolge, so v praksi vendar dejansko omejene: dolge 
povedi učinkujejo stilno zaradi težjega dekodiranja, v bistvu torej za-
radi bolj zapletene preglednosti oz. sploh zaradi nepreglednosti. Na-
sprotno kratke povedi naslovnika mučijo zaradi svoje nasekanosti; prak-
tično neznosno je npr. brati same enostavčne povedi v kakem strokov-
nem članku. 

10. Skladenjsko stilno učinkujejo tudi primeri, ko je stavčna struk-
tura izrazito nesimetrična ali pa če je v njej vidna zelo očitna simetrija 
ali sploh kakšen drug lik. Prava spaka je npr. obsežna osebkova skupina 
stavka nasproti zelo kratki povedkovi, kot npr. v povedi Vsi ti naši po 
drugi svetovni vojni rojeni in vsega dobrega siti otroci // so bili naš 



ponos. Za skladenjsko simetrijo, ki učinkuje stilno, je značilna npr. Pre-
šernova pesem Pevcu (ki pa je stilno zelo opazna tudi v drugem, npr. 
v glasovju in stavčni intonaciji). V tej pesmi se vsaka kitica (izjema je 
zadnja) začenja z dopolnjevalnim vprašanjem, ki pa ni resnično, temveč 
t. i. retorično nikalno, dodatno s tem pa učinkuje še somerno naraščanje 
in upadanje količine stavčnih struktur: 

1. Kdo zna noč temno razjasniti, ki tare duha! 
2. Kdo ve kragulja odgnati, ki kljuje srce, od zore do mraka, od mraka do dne! 
3. Kdo uči izbrisat iz spomina nekdanje dni, brezup prihodnjih oduzet spred 

oči, praznoti vbežati, ki zdanje morit 
4. Kako bit hočeš poet in ti pretežko je o prsih nosit al pekel al nebo! 
j. Stanu se svojega spomni, trpi brez miru! 

V tretji kitici so še druge figure simetrije (nedoločniške fraze na raz-
nih mestih). 

Od tipičnih skladenjskih figur, ki se navadno obravnavajo v stilistiki, 
naj opozorim samo na dve zelo izraziti, tj. na velikodelne vezalne pri-
redne zveze, najsi bodo polindetične ali asidentične; za zadnje je znan 
primer iz Zupančiča: 

Tam krožijo sonca in merijo čas, / večno mirna, / brezobzirna / noč in dan teko 
preko nas. 
Mi pa pod njimi se bijemo, vijemo, J sijemo, gasnemo, / škodimo, hasnemo, / o 
kupe medu in otrova si lijemo, / prostor vesoljni z željami prepletamo, / večnost 
v trenutek begoten ugnetamo, / z duhom za zadnjimi zvezdami grabimo, / grozo 
izzivamo, v dušo jo vabimo, / vriskamo, jočemo — / hočemo, hočemo. 

11. Ne nazadnje naj omenim skladenjsko stilističnost na podlagi pre-
nosnika (kanala), tj. na podlagi tega, ali je besedilo namenjeno za tiho 
branje ali za govorjenje. Tu je cel kup pojavov, ki so dobri v enem in 
slabi v drugem primeru. — Ponazoritve menda niso potrebne. 

12. Morda spada v stilistiko skladnje tudi pojav, ko se namesto eno-
ali večbesednega poimenovanja uporablja njegova perifraza, npr. name-
sto kompas 'tisto, kar kaže nebeške strani'. Stilno nevtralni sta obe mož-
nosti le, ko imata enako pogostnost pojavljanja, pogosto npr. v termino-
logiji (prim, pomivalni stroj proti, eventualno, pomivalnik ali žvečilni 
gumi proti žvečilni). — Tu smo se pravzaprav dotaknili že razmerja med 
skladnjo in besedotvorjem: potencialno stilno razmerje je med govorno 
večbesedno podstavo in enobesedno tvorjenko, npr. majhna miza — 
mizica, zdravnik za živino — živinozdravnik, višji oficir — nadoficir. 

13. Evidentiram naj še stilnost na podlagi različnega skladenjskega 
naklona, npr. izražanje velelnosti na različne načine (Povej! — Boš po-
vedal! — Bi ti povedal. — Povedati!). Podobno imamo variantnost in 



torej stilnost tudi v zvezi z nikalno-nenikalno modifikacijo propozicije 
(Ne greš domov? -— Greš domov?) oz. ko gre za vpliv nikalnice na ele-
mente stavčne strukture: Očeta ni doma — Oče ni doma; Tega jaz 
nisem rekel — To jaz nisem rekel; Zapravil ni le denarja / denar, ampak 
tudi hišo, ipd. 

14. Končno naj omenim še skladenjsko stilnost na podlagi hierarhiza-
cijske modifikacije prepozicije: gre, kot znano, za razmerje med tvorno 
in trpno obliko stavka (Vlada je določila nove cene — Nove cene 
so bile določene od v l a d e), za izpodrivanje konkretnega vršilca 
dejanja s splošnim (To boste napravili jutri — To se bo delalo jutri) in 
druga sredstva (To stvar poznam — Та stvar mi je znana. — Avto že 
popravljajo. — Avto je že v popravilu.), kar vse je v slovenskem slov-
nično-stilističnem izročilu obravnavano s stališča stilističnosti, čeprav je 
na to treba verjetno bolj gledati s stališča členitve po aktualnosti. 

Tako smo pri kraju tega neizčrpnega tematičnega pregleda stilistično 
relevantnih skladenjskih kategorij. Zavedam se, da tu skoraj sploh ni 
zajeta npr. nadpovedna skladenjska problematika, tj. skladenjska stili-
stika besedila. Morda so zunaj naše pozornosti sploh ostala še kaka po-
dročja, ki bi morala biti predmet stilistike skladnje. 

Kaj lahko rečemo za konec? 
Stilistika skladenjskih kategorij slovenskega jezika obstaja samo v 

bolj ali manj izoliranih ugotovitvah nekaterih dejstev, v glavnem v 
ustrezni slovnični literaturi, deloma pa tudi v stilistični. Za stilistiko 
drugih ravnin slovenskega knjižnega jezika (npr. glasoslovne, oblikoslov-
ne, besedotvorne) lahko rečemo, da imamo precej popolno inventarizacijo 
pojavov in precej podrobno in popolno analizo stilističnih učinkovanj. Že 
za abstraktne slovnične kategorije, kot so npr. spol, sklon, število, naklon, 
ipd., imamo le precej popoln inventar enot, nimamo pa še popolnoma 
določenih stilističnih učinkovanj. У stilistiki skladenjskih pojavov skuša-
mo problematiko šele evidentirati, sistemska rešitev teh vprašanj pa še 
čaka na svojega delavca: ta se ne bo smel ustrašiti ne abstraktnih težav-
nosti te naloge ne enoličnega in velikanskega truda, ki ga prinaša s sabo 
vsaka monografska obdelava, če teži po zajetju in sistemiziranju celotne 
problematike. 



РЕЗЮМЕ 

Синтаксически-стилистически действуют: 
1. некоторые трансформационные возможности и рамках парадигмы с одной 

семантической основой (к ним я отношу напр. сноп 2 высказываний (S . S) в 
сопоставлении, с сочиненным высказыванием (S + S), с подчиненным высказы-
ванием (S/S), с первым S + именная фраза вместо второго S, с именными 
фразами в подчиненном соотношении вместо обоих S, с именными фразами и 
сочиненном соотношении) ; 

2. расчлененные синтаксические структуры всех типов, т. е. S, S + S, S/S, 
S — S ; 

3. изменение стилическн нейтрального словопорядка и порядка предложений, 
а именно: а) единиц, построенных по правилам актуального членения; б) по 
правилам о конструкции отдельных фраз и фразовых соединений; в) по пра-
вилам о порядке единиц энклитического ряда и г) места этого энклитического 
ряда в структуре сочинения или высказывания; д) из рамок нормального вы-
ходят и особенности т. н. поэтической свободы и свободы тех, которые все еще 
учатся языку, напр. детей или иностранцев (не только в словопорядке); 

4. преобразование и переносное употребление элементов фонетики предло-
жения, напр. особые экспрессивные формы интонации; выделения, регистр и т. п.; 

5. разные способы передачи сообщения о первычном речевом событии, т. е. 
прямая, косвенная и несобственно-прямая речь; 

6. т. н. стилистический эллипс и антиэллипс (у последнего вместо выставления 
какого-нибудь элемента «перед скобки» этот элемент повторяется перед каждым 
однородным составным элементом, напр. v Ljubljano, v Trst, v Gorico вм. v 
Ljubljano, Trst in Gorico); 

7. длина синтаксических структур (т. н. сверхдлинные или очень короткие, 
а и слишком короткие) ; непропорциональность однородных составных элемен-
тов, напр. S-структуры, или подчеркнутая пропорциональность и т.п.; 

8. транспорт текста по ином канале связи, чем это было задуманно в процессе 
возникновения текста; 

9. описание вместо лексической единицы; 
10. выбор различных членов в отдельных категориях для выражения моди-

фикационных определений пропозициональной основы. 



UDK 886.5.09—193.3:92 Prešeren F. 
Boris Paternu 
Filozofska fakulteta, Ljubl jana 

IZHODIŠČA PREŠERNOVEGA SONETIZMA 

Prešernov sonetizem je imel svoja izhodišča verjetno tudi v A. W. Schlegla 
teoriji soneta, ki se je v svojih glavnih postavkah opirala na Petrarkove sonete. 
Toda petrarkistični topos je romantik Prešeren aktiviral na svoj poseben način, 
in sicer tako, da je vanj vnašal opazne vsebinske in oblikovne inverzije, ki so 
se mestoma stopnjevale do pravega antipetrarkizma. To kaže že pazljivejša 
analiza prvega Prešernovega sonetnega cikla Ljubeznjeni sonetje iz leta 1830. 

Preäeren's sonnet-writing has its starting points probably also in A. W. 
Schlegel's theory of the sonnet, which in its principal points relies on Petrarch's 
sonnets. But the Petrarchian topos was activated by Prešeren, the romantic, in 
his own special way: by bringing into it noticeable sustantial and formal 
inversions which in places culminate in genuine anti-Petrarcliism. This is made 
evident already by a careful analysis of Prešeren's first sonnet cycle — Lju-
beznjeni sonetje from the year 1830. 

Z Ljubeznjenimi soneti iz druge polovice leta 1830 je Prešeren uvedel 
v svoje pesništvo opazno novost, sonetno obliko, ki ji je odtlej posvečal 
največ oblikovalnih moči, tako da je postala temeljna, programska obli-
ka njegove lirike, pa ne samo lirike. Vsega je napisal 66 sonetov, od teh 
46 slovenskih in 20 nemških, v Poezijah jih je objavil 42 in jih vkompo-
niral v sam vrh svoje lirike. Preden preidemo k vsebinski obravnavi nje-
govih prvih sonetnih primerov, je potrebno najti izhodiščno orientacijo 
v problem Prešernovega sonetizma sploh. S tem na prvi pogled samo 
formalnim problemom je v resnici povezana cela vrsta bistvenih lastnosti 
njegovega pesništva. 

Zunanjih pobud za tako načrtno in širokopotezno izbiro sonetne obli-
ke je bilo lahko več, vendar je glavno pobudo treba iskati v vplivu 
sclileglovske romantike. Brata Schlegla sta svojo teorijo jezikovnega kul-
tiviranja poezije pa tudi iz nje izhajajočo teorijo pesniškega artizma in 
navsezadnje tudi teorijo univerzalizma v praktičnem delu programa po-
gostoma obračala prav k italijanskemu renesančnemu sonetu. V njem sta, 
posebno še ob Petrarku, odkrivala zgled in šolo visoke umetniške zmog-
ljivosti. A. W. Schlegel je sonet predstavil sploh za prvo in glavno obliko 
»visoke romantične lirike«.1 Opozoril je na celo vrsto njegovih posebnih 
prednosti: na velike evfonične možnosti; na bravurozen ustroj rim, ki se 
lahko mojstrsko vežejo z vsebinskim ustrojem in razporedom kitic; na 
posebno arhitektoniko delov, ki so kljub vsem medsebojnim »konjunkci-

1 A. W. Schlegel, Geschichte der romantischen Literatur, Kritische Schriften 
und Briefe IV, Stuttgart 1965, s. 194. 



jam in disjunkcijam« povezani v zaključeno celoto; na svojevrstno zgo-
ščenost celote, ki od vsakega posameznega mesta pesmi zahteva polno 
vsebino; in končno na »univerzalnost zvrsti«, češ da sonet s svojim ustro-
jem sega čez meje lirike in nosi v sebi tudi sestavine sosednjih zvrsti, vse 
od epigrama do drame; skratka, sonet je po njegovem oblika, ki zahteva 
»najvišjo umetniško popolnost« in ob njej se »pokaže virtuoz«. Matija 
Čop je dela bratov Schleglov dobro poznal in iz njegovega ocenjevanja 
Prešernovih pesmi v Ilirskem listu leta 1833 je razvidno, kako pomembno 
vrednost je med južnimi oblikami pripisoval prav sonetu in uveljavitvi 
te oblike v slovenski književnosti. Čeprav so Čopove formulacije prila-
gojene nerazvitemu literarnemu okolju — tako da se začenjajo z najbolj 
osnovnimi pojasnili, zakaj Prešeren ne nadaljuje Vodnikovega »poskaku-
jočega metra«, in se iztekajo v informacijo o novih oblikah — ne morejo 
niti v vsebini niti v izražanju prikriti odmevov Schleglove šole. O sonetu 
razpravlja najprej in največ. Označuje ga za »eno najlepših« južnoevrop-
skili pesniških oblik. To je tudi oblika, ki je priljubljena »mnogim naj-
večjim novejšim pesnikom od trinajstega stoletja naprej«, na primer 
Danteju. Petrarku, Tassu, Lope de Vegi, Camöesu, Shakespearu, Miltonu 
in drugim. Pri Nemcih sta sonet uvedla Opitz in Flemming, obnovila pa 
sta ga Bürger in A. W. Schlegel. Med slovanskimi sonetisti omenja iz 
hrvatske dubrovniške književnosti Dinka Ranjina (1536—1607), iz polj-
ske renesanse Jana Koebanowskega (1530—1548) in Sepa Mikolaja 
Szarzynskega (1550—1581), od sodobnikov pa navaja Adama Mickiewicza 
in Jana Kollârja. Poleg splošno priznane vrednosti in uglednosti, ki jo 
zavzema sonet v razvitih literaturah, tudi slovanskih, Čop uvodoma 
omenja še dva posebna razloga, ki to obliko priporočata: prvega odkriva 
v okoliščinah, da Slovenci sploh nimajo svoje »prave nacionalne metrične 
oblike«, kot jo imajo npr. Srbi (deseterec), in bi zato toliko laže spreje-
mali v svoje pesništvo najlepše in »splošno priznane južnoevropske 
oblike«; drugi razlog pa najde v spoznanju, da je slovenski jezik že po 
svoji naravi tem oblikam bolj primeren kot npr. nemščina ali angle-
ščina, ki sta to lahko storili le mukoma.2 

Schleglovska in z njo vred tudi širša evropska romantična ideja 
sonetizma se je na slovenskih tleh povezala z nacionalno idejo. Izza 
Prešernovega naravnost fanatičnega artizma in sonetizma, ki je bil nje-
govo glavno preizkusno področje, je delovala narodno uveljavitvena 
misel, naravnana k dokazovanju slovenske jezikovne enakopravnosti in 
jezikovne avtonomnosti, in sicer na najvišji kulturni ravnini. Dodatna 

2 Illyrisches Blatt, 16. II. 1833, s. 27. 



okoliščina, da je napisal tako vidno količino nemških sonetov, pove isto, 
samo z druge strani. Z njimi je opozarjal nase ne le nemške bralce, 
temveč tudi nemški del kranjske literature in njen znatno manj zmožni, 
izrazito provincialni sonctizem (npr. Josef Hilscher, 1804—1837). 

Toda tako daljnosežna odločitev za sonet ni mogla biti samo posledica 
zunanjih literarnih in zgodovinskih okoliščin. Morala je ustrezati tudi 
nekim notranjim, čisto osebnim lastnostim pesnikove narave. Teoretiki 
soneta že od nekdaj ugotavljajo, da to ni oblika, ki bi bila primerna 
spontanemu lirizmu, se pravi izrazito neposrednemu beležnju čustev in 
občutij. Wolfgang Kayser piše o sonetu tole: »Ne dopušča tekočega 
ritma, niti preproste pevnosti niti strastnega izliva. Zahteva gradnjo, in 
sicer celovito gradnjo ritmičnega sestava, ki mora v sklepni vrstici najti 
svoj koncc; zato zahteva zavesten, discipliniran govor.«3 Taka ali po-
dobna določila je imel sonet tudi v obdobju romantike, ne le pri Nemcih, 
temveč prav tako na primer pri Wordsworthu in Keatsu ali pri slovan-
skih romantikih. To seveda ne velja samo za ritem, ampak tudi za grad-
njo povednih enot, ki so v sonetu strogo členjene in v bistvu hipotak-
tične, postavljene v razvidna logična razmerja, ki se iztekajo v svoj 
sklep. Tako so teoretiki soneta odkrivali: zaporedje »na-peva« (Auf-
gesang) in »od-peva« (Abgesang) v kvartetah, ki naj bi jim sledil »iz-pev« 
(Schlussausklang) v tercctah; v taki razporeditvi povednega gradiva se 
je dala najti celo posebna vrsta intelektualne epigramatike s poanto na 
koncu; drugi so v kvartetah odkrivali ekspozicijo (antiteza) in v tercctah 
razrešitveni sklep. Toda naj bi veljalo eno ali drugo ali oboje, ostaja 
dejstvo, da je klasični sonet predstavljal obliko, ki je zahtevala skrajno 
premišljeno izdelavo, in da je bil šele znotraj take, natanko nadzirane 
in vrsti pravil podrejene gradnje gibljivi prostor za osebne variantne 
možnosti. Najbrž je treba do neke mere verjeti tudi Kayserjevi tezi, da 
so vsi dosedanji poskusi »osvajanja sonetne oblike s tekočim ritmom« 
ostali brezuspešni in da je »afiniteta soneta do grajenega ritma in do 
miselno obvladanega govora nerazrušljiva«.4 In Prešernove osebne afini-
tete do te oblike si skoraj ni mogoče razlagati drugače, kot da gre za tip 
miselnega pesnika, ki mu je Avgust Zigon nadel še bolj ustrezno oznako 
»lirik iz distance«. In če bi poskušali poseči k psihološki razlagi pojava, 
bi v ustroju pesnikove osebnosti lahko našli celo vrsto lastnosti, ki 
kažejo težnjo k strogemu motrenju, nadziranju in obvladovanju notra-
njih doživljajskih napetosti. 

3 Wolfgang Kayser, Das sprachliche Kunstiverk, Bern 1956, s. 262. 
4 N. d., s. 262. 



Z razmišljanji o zunanjih in notranjih pobudah, ki so Prešerna nava-
jale k sonetizmu, pa problem naše izhodiščne orientacije ni izčrpan. No-
bena podrobnejša raziskava njegovih sonetov ne bo mogla mimo vsaj dveh 
temeljiteje izdelanih teorij o ustroju soneta, teorij, ki so mogle prispeti 
do Prešerna. Na eno izmed njiju, in sicer na starejšo in prvotnejšo je 
opozoril Joka Zigon leta 1963. To je italijanska poetika, ki jo je napisal 
profesor retorike Giambattista Bisso in je izšla pod naslovom Introdu-
zione alla oolgar poesia prvič leta 1749, zatem pa v več ponatisih, izdajo 
iz leta 1818 je imel Čop v svoji knjižnici.5 Naslednja, najmanj toliko 
pomembna je mogla biti teorija soneta, kot jo je izdelal August Wilhelm 
Schlegel v svojih predavanjih iz let 1802 in 1803 Vorlesungen über 
schöne Literatur und Kunst (Predavanja o leposlovju in umetnosti).8 

Težko bi bilo najti primernejši model za testiranje Prešernovih sonetov, 
kot je Schleglova teorija, domišljena na podlagi Petrarkovih sonetov, ki 
jih je štel za zgledne, namenjena pa sodobni pesniški produkciji. Nje-
gova obsežna in do podrobnih »matematičnih subtilnosti« segajoča raz-
pravljanja bi se dala na kratko povzeti v naslednje teze. 

1. Rima, ki stihe veže in ločuje, ima v sonetu možnost, da ta svoj 
»dvojni učinek« razvije do najvišje popolnosti. V kvartetah, kjer se rime 
lahko vrstijo v zaporednem (ABAB / ABAB) ali oklepajočem sestavu 
(ABBA / ABBA), je treba dati prednost slednjemu, ker v njem dobivajo 
združevalni učinki premoč nad ločevalnimi. V tercetah je postavljanje 
rim svobodnejše. Kot je temeljno število 2 v kvartetah število združeval-
nih moči, tako je v tercetah temeljno število 3 znamenje ločevalnih teženj. 
Tu je razporeditev rim, dveh ali pa treh, lahko različna in mora biti 
v skladu z upesnjenim predmetom. Najbolj rahla in nežna oblika tercete 

5 Joka Žigon, Iz Prešernove pesniške šole, Naši razgledi 6. apr. 196), s. 140. 
Žigonove ugotovitve opozarjajo, da so različni priročniki in slovnice, ki jih je 
dotlej literarna zgodovina navajala kot možne vire Prešernove informiranosti 
o pravilih italijanskega soneta, znatno manj pomembni kot Bisso. Avtorji teh 
priročnikov in slovnic, ki jih najdemo omenjene kot vir Prešernovega sonetizma 
in njegove metrike ter poetike, so: J. J. Dilschneider, G. S. Grotefend, K. W. 
Ileyse, V. Lange, G. Biagiolli, F. A. Gotthold, in K. L. Fernom. Slednja dva je 
imel Prešeren v svoji knjižnici (W. Lange, Entwurf einer Funclamental-Metrik, 
Halle-Berlin, 1820; F. A. Gotthold, Anfangsgründe der griech., rom. und deutsch. 
Verskunst, Königsberg 1820). Celo Ludmig Fernom, čigar italijanska slovnica 
Italienische Sprachlehre (1804, 2. izd. 1815) je od vseli naštetih priročnikov ve-
ljala za glavni vir Prešernove teorije soneta in sonetnega venca, se je pokazala 
kot povzetek iz natančnejšega Bissa, ki sonet obravnava na 35 straneh. V to 
smer bi bile potrebne še podrobnejše raziskave. Pritegniti bi morale še delo 
A. L. Muratorija, Deila perfetta poesia italiana (1706), ki ga je Сор prav tako 
imel v svoji knjižnici, pa tudi antologijo italijanske poezije Rime scelte di mi-
gliori poete (1821). 

0 A. W. Schlegel, Vorlesungen über schöne Literatur und Kunst II. A. W. 
Schlegel, Kritiche Schriften und Briefe IV, Stuttgart 1965, s. 184—194. 



je v tercinskem zaporedju CDC / DCD, ker v vsaki tereeti ostaja samo 
ena rima »brez odgovora«. Kljub temu pa zaradi kitične zareze ne pre-
vladuje združevalno, se pravi parno razmerje in v ospredju ostaja 
nerimana vrstica. Še mnogo močnejše je neparno, ločevalno načelo v se-
stavu CDE / CDE, kjer ni nobena rima neposredno ponovljena in se 
kitici rimata samo navzven, ne pa navznoter. Tej obliki daje Schlegel 
prednost, označuje jo za strožjo in večjo. Možne pa so še drugačne 
različice. Če se npr. vežeta 1. in 6. verz, gre za rezko obliko tercetnega 
ustroja. Mojster bo seveda izbiral variante glede na tematiko in lahko 
da bo tudi prva oblika dobila prednost pred drugimi. (Pri Prešernu se 
je to pozneje res zgodilo.) 

Ker so navedena razmerja med rimami že dovolj zahtevna, ne kaže 
pozornosti obračati še drugam, npr. na menjavanje ženskih rim z mo-
škimi. Prednost imajo in najbolj popolne so ženske rime, pri katerih 
enakoglasje poudarjenih zlogov polagoma izzveni v naslednjih nepoudar-
jenih zlogih. Pri moških rimah, ki jih Italijani utemeljeno imenujejo 
odlomljene rime (»rima tronca«), trpi muzikalnost. Trizložne rime pa se 
nagibajo k igrivosti in imajo močan učinek v šaljivem pesništvu. 

2. Pri izbiri verza daje Schlegel popolno prednost italijanskemu 
enajstercu, ki se v nasprotju s prepolovljenim aleksandrincem »vselej 
lomi neenako« in vendar svoje »enotnosti« ne izgubi. Enjambement šteje 
za »nemuzikalno svobodo«. 

3. Sonetna rima in verz pa nista edina nosilca združevalnih in 
razdvajalnih moči. Tako kot v obliki mora sonet tudi v vsebini »družiti 
simetrijo z antitezo«. Simetrija obstaja najprej med obema kvartetama 
in nato še med obema tercetama, glavna antiteza pa obstaja med obema 
polovicama soneta, kvartetno in tercetno. In oboje se pomnoži spet v prvi 
polovici, kjer je pri razporeditvi ABBA druga polovica kvartete vedno 
obrnjena prva polovica (AB / BA). Sicer pa Schlegel tudi za sonetna 
notranja razmerja sprejema splošno kitično kompozicijsko načelo lirike, 
ki uči, da »je prvi del kitice vznemirjajoč, drugi pomirjujoč«, in po ka-
terem naj bi konec spoznali ravno po »razrešitvi disonantnega«. Sonet 
torej ni nič drugega, kot »kitica kitic, je kitica par excellence«, v kateri 
so združene »vse glavne konjunkcije in disjunkcije« besedila. Podrob-
nejši zaris teh napetosti in pomirjanj daje naslednjo vsebinsko krivuljo: 
vznemirjenje v prvi polovici soneta je blago in vedno pomešano s pomir-
janjem; težje gmote obojega so v drugem, tercetnem delu; v kvartetnem 
delu ne ostaja nobena rima brez odgovora, od tretje vrstice naprej je že 
vse odgovor na vprašanje prvih dveh vrstic ali kvečjemu blago ponov-



Ijeno vprašanje; prva terceta pa s tremi, neposredno sledečimi si različ-
nimi rimami vzbudi veliko napetost in ta se nato v drugi terceti posto-
poma razrešuje; tako zadnja terceta praviloma v sebi zbere celoto, 
prejšnja pa je najčešče priprava tega mogočnega, odločilnega konca. 
Naposled se Sclileglov vsebinski lok pokaže kot razmerje med kvartetno 
ekspozicijo (enakovrstnih ali protislovnih členov) in tercetnim razpletom 
v konec. 

Iz teh lastnosti Schlegel logično izpelje še naslednjo, ko ugotavlja, da 
je za sonet značilno »vezano omejevanje«, z drugimi besedami, zgoščena 
polnost in skrajna »skoncentriranost« izražanja. Zato mora biti v sonetu 
vsako mesto vsebinsko polno in »vsak trenutek prazničen in dragocen«. 
Pomenska polnost in pregnantnost izražanja pa že sami po sebi prikličeta 
globokoumnost. Napačno je prepričanje, da sta globokoumnost in duho-
vitost nujno v nasprotju z globokim čutenjem. Obstaja lahko tudi sonet 
čistih umskih antitez in vendar diha v resničnem občutju. Velikokrat se 
izteka v sklepno sentenco (npr. Pretrarkov XC,). Velika (umska) resnica 
in preprosta podoba se lahko duhovito prepletata. 

4. Iz vsega tega sledi zvrstna opredelitev: »Lahko je spoznati, da 
s tako trdnimi razmerji in tako določeno členitvijo sonet prehaja iz 
območja nihajočega občutja v območje izrazitega mišljenja.« Gre za 
pesnitev, kjer vlada duh nad svojimi lastnimi, polnimi občutji. Gre za 
pesnitev, kjer lirično prehaja v »trdno oblikovanje s pomočjo kontrak-
cije«. Ali pa: »V sonetu je vsak nedoločen lirični ton presekan, sonet je 
vase obrnjena, popolna in organsko artikulirana oblika. Zato stoji na 
prehodu od liričnega k didaktičnemu«, tudi epigramskemu. Po drugi 
strani pa lahko v njem ugotavljamo obrise dramatskega zaporedja: 
ekspozicija — razvoj — katastrofa. Obstajajo celo burleskni soneti s se-
stavinami komedije. .Sonet je torej izrazito univerzalna pesniška zvrst. 

5. Iz nadaljnjega konteksta se da razbrati, da je A. W. Schlegel so-
netizem uvrščal med tiste pomembne pojave, s katerimi se je Petrarka 
kot eden izmed treh velikih »utemeljiteljev romantične umetnosti« kljub 
svoji vezanosti na klasično antiko v pesniški zgradbi osamosvojil od nje, 
kot sta se vsak po svoje osamosvojila tudi druga dva, Dante in Boccaccio. 
Schlegel zraven poudarja, da so sicer vsi trije uporabljali snovi iz stare 
mitologije, vendar tako, da so jih »s pomeni in rabo docela premodeli-
rali«.7 

Sclileglov teoretski model nam lahko služi za primerjalno ozadje, ob 
katerem postanejo enake ali pa tudi drugačne lastnosti Prešernovih 

' N. d., s. 210. 



sonetov mnogo bolj razvidne in določljive, kot so bile doslej. Tu in tam 
bomo to teoretsko zaledje uporabili, vsestranska analiza pa bi zahtevala 
posebno razpravo. 

Ljubeznjeni sonetje, ki so izšli v KČ II, 1831 in KČ III, 1832, pred-
stavljajo začetke Prešernovega sonetizma.8 

Vseh pet besedil je upesnjenih na ljubezensko temo. In vsa so zapisana 
v prvoosebni pripovedi, tako da nosijo izrazito znamenje osebne ljube-
zenske izpovedi, ki je tokrat pustila za sabo epsko posrednost in se 
osamosvojila v lirsko zvrst. Erotično doživljanje, kot se kaže iz teh pesmi, 
ima v sebi samo del tiste vsebine, ki jo poznamo ali si jo ponavadi pred-
stavljamo pod pojmom Prešernova ljubezen. Josip Vidmar je ta del 
pesnikove ljubezni ujel v poenostavljeno oznako: »Vse to je še ljubavni 
preludij in igra, pri kateri je občudovanja vredna predvsem poetova 
točna vednost in zavest o tem, kakšno težo ima nemir v njegovem srcu. 
Izražata se v osnovnem tonu sonetov, ki je popolnoma nepatetičen in 
skoraj hladen. Toda z njimi se je Prešeren dokončno priznal k liriki, 
predvsem k erotični.«9 

Prvi sonet Očetov naših imetnitne dela, ki uvaja Prešernove pesmi 
v KČ II, je izrazito programski sonet, v katerem se jasno odpoveduje 
epiki in se odloča za osebnoizpovedno ljubezensko liriko. 

Ta odločitev je kljub pozitivnemu navajanju cele vrste slovenskih zgo-
dovinskih tém, primernih za »homersko« obravnavo, imela opozicijski 
pomen. Junaška zgodovinska epika je bila namreč že od Devovih pro-
gramskih pesmi, naslovljenih na Kranjske modrice (Pisanice 1780), in od 
Vodnikovih ter Zoisovih prizadevanj naprej visoki vzor slovenske litera-
ture, čeprav vedno znova neuspešen in neuresničen. Bilo je več raz-
logov, da se je epski okus v Prešernovem času le še stopnjeval, čeprav je 
laže našel prevajalca kot pravega epika. Tudi Kopitarjev literarni nazor, 
ki ga je po izidu KČ I dajal vse bolj čutiti kranjskim rojakom, je bil 
pod močnim vplivom srbske in hrvaške junaške epike, že kar »razvajen : 
od nje, kot je zapisal Čop, in mu je bil Prešernov Povodni mož ob njej 
neznaten in nepomemben. Zgodovinska epika je bila bolj pri srcu tudi 
tistim, ki so od pesništva pričakovali velikili vzgojnih zgledov, in ti so 
bili v večini. Prešernova odločitev za osebno in zraven še ljubezensko 

8 Štirje so izšli, vsak pod svojim naslovom Sonet v KČ II, eden pa pod na-
slovom Strah in podnaslovom Sonet v КС III. Ob pripravah za izdajo Poezij 
se je Prešeren najprej odločil za njihov skupni naslov Ljubeznjeni sonetje, 
nato pa ta naslov še v rokopisu prečrtal, tako da so izšli brez posebnega napisa 
na čel lu petega razdelka Sonetje. 

• Josip Vidmar, Dr. France Prešeren. Esej. Ljubljana 1954, s. 11—12. 



liriko je bila izjemna in je tokrat v dokončni, programski obliki potrdila 
že njegovo prejšnjo pesniško prakso, začeto v javnosti s pesmijo De-
kelcam leta 1827. 

Tip ljubezni, ki jo napoveduje in ki ji na široko odpira vrata v svojo 
poezijo, ima nekaj že iz zgodnješih pesmi znanih sestavin, vendar dobiva 
zdaj nove lastnosti. Motiv neuresničenega ljubezenskega pričakovanja 
sicer ostaja, toda temeljni odziv nanj ni več humorno norčevanje niti 
jezljivo razočaranje, kot smo ju vajeni od prej, ampak nekaj bistveno 
drugega: čaščenje ljubljene ženske, lepe »neusmiljene device«. Glavni 
motiv ni brez organske zveze z osrednjo motiviko prejšnjega pesnjenja, 
toda premakne se v območje nove, tokrat petrarkistično naravnane struk-
ture. Vsebinski tloris novega ljubezenskega doživljanja, ki je naznačen 
že v uvodnem sonetu, zaobsega tri temeljne točke petrarkistične erotike: 
ženska čiste in vzvišene lepote — temeljni odnos do nje je čaščenje in 
oboževanje — toda njegova ljubezen ostaja neuslišana in nesrečna, vedno 
znova nagnjena od upa v strah, brezup in trpljenje. Tudi izrazje kaže 
k znanim slogovnim sredstvom petrarkistične lirike (npr. »'z oči nebeškili 
vržena puščica«; strune, ki pojejo »čast in lepoto« izvoljenke in pesnikove 
»ljubezni nesreče«). Naposled sodi sem še sonetna oblika sama, ki je že 
v prvem primeru zgrajena po pravilih, kakršna je iz Petrarkovih sonetov 
abstraliiral A. W. Schlegel: ženske rime enajstercev so razporejene v naj-
bolj zgleden sestav ABBA / ABBA / CDE / CDE; kvarteti sta v simetrič-
nem razmerju (enakovrednih, naštevalnih) členov in terceti prav tako, 
med obema deloma pa obstaja antiteza (zgodovinska epika: ljubezenska 
lirika); težišče sklepa je postavljeno v končni stih zadnje tercete. 

In vendar že v uvodnem, izrazito literarnem sonetu obstajajo zname-
nja, ki obetajo, da sprejemanje petrarkizma ne bo statično. Prehod od 
veličastnih homerskih tém k osebni ljubezenski temi (»Preslabe peti boje 
vam sloveče / pojo Kranjic lepoto moje strune«) je opravljen z lahkotno 
in igrivo kretnjo, ki jo je Ivan Grafenauer utemeljeno vezal še z ana-
kreontiko.10 Poleg tega Prešeren svojega pesniškega čaščenja ne obljublja 
eni sami izbranki in njenim »očem nebeškim«, ampak kranjskim ženskim 
lepotam v množini. To je že kretnja ljubezenskega svobodnjaštva, ki 
v hipu zniža petrarkistični visoki in usodni ton in ga odpira čisto na-
sprotnemu tonu. 

Če si Ljubeznjene sonete ogledamo skozi zorni kot te dinamične dvoj-
nosti in ne le skozi enosmerni petrarkizem, nam povedo nekaj več, kot 
so nam povedali doslej. 

10 Ivan Grafenauer, Zgodovina novejšega slovenskega slovstva I, Ljubljana 
1909, st. 84. 



Drugi sonet Vrh sonca sije soncoo cela céda, ki je bil še pred izidom 
v KČ II objavljen v IB 12. 3. 1831, bi lahko imenovali sonet čaščenja. 
Celotno besedilo služi opevanju dekletove lepote in njenega visokega 
prvenstva med vrstnicami. Petrarkizem je tokrat najbolj očiten v kozmič-
nem okrasju, ki ne ostaja samo pri posameznih prispodobah (ljubljanska 
dekleta so zvezde, ona je sonce). Pesnikovo metaforično »gledanje enega 
predmeta skozi drug predmet« se razraste v bogato in dinamično kozmič-
no alegorijo: zemlja ponoči, ko je od sonca zapuščena, z veseljem gleda 
zvezde na nebu; toda že ob jutranji zarji se spet preda soncu, da je vsa 
izgubljena v njegovi ljubezni in več ne vidi zvezd. To kvartetno podobo 
v tercetah razreši v neposredno izpoved, bolje, jo prenese v osebno lju-
bezensko zgodbo: ob siloviti moči svoje izbranke postaja slep za vabljive 
lepote drugih deklet. Toda tudi tu prehaja iz neposrednega v krasilno 
sporočanje in v sam sklep pesmi postavlja divinizirano povzdignjen 
»mil' obraz srca kraljice«, podobo, ki se je še razločno drži odtis verske 
rabe, čeprav je že do kraja erotizirana. 

Zgradba soneta je tokrat precej drugačna kot v prejšnjem primeru 
in se oddaljuje od Schleglovega modela. Ton povzdignjenega čaščenja 
»neusmiljene device« ni nikjer pretrgan in kljub nenadnemu ljubljan-
skemu anekdotizmu na začetku tercetnega dela v resnici ne kaže vidnej-
šega sestopa. Tej enovitosti ustreza novost, da razmerje med kvartetnim 
in tercetnim delom tokrat ni antitetično, temveč popolnoma simetrično, 
je razmerje med podobo in neposrednejšim sporočilom, je razmerje dveh 
enakih vsebin v različnem besedju. Tudi razpored rim v tercetah (CDD / 
CEE) nenavadno močno poudarja parne oziroma združevalne odnose in 
je s tem svojim ustrojem v vsej skupini izjemen. Rahla antiteza ali vsaj 
sosedstvo nasprotnih povednih členov je prenesena v razmerje med 
kvartetama in v razmerje med tercetama. Docela pa se je Prešeren držal 
pravila, da je zadnja terceta koncentrirana vsebina celote z vrhom v po-
slednjem stihu pesmi. 

Sonet je eden najbolj petrarkističnih in literarna zgodovina ob njem 
opozarja tudi na čisto neposredne metaforične zveze s Petratkovim 
218. sonetom (v katerem Lavra s svojo lepoto zatemnjuje lepoto vseh 
drugih žena tako, kot ugaša sonce zvezde) in s podobnim 29. sonetom 
italijanskega baročnega lirika Giambattista Guarinija (1538—1612).11 No-
tranje razdalje do petrarkizma tu skoraj ni. Z njim tekmuje tudi v je-
zikovni kulturi, ki glede na slovenske razmere naravnost preseneča s svojo 
uglajenostjo in izbranostjo. Vse kaže, da so bile prav sem obrnjene glavne 

11 Anton Slodnjak, France Prešeren, Poezije, Ljubljana 1958, s. 213, 214. Tu 
omenja tudi odmeve Ovida. Prim. Prešernovo življenje s. 56—58. 



ambicije Prešernovega zgodnjega sonetizma, še posebej pa tega soneta. 
Zato tudi prevladuje ton dvorljivosti nad tonom ljubezenske vdanosti in 
trpljenja. Izrazni dekor seveda ni brez zveze s poznim barokom oziroma 
rokokojem, ki ga poznamo iz avtorjeve zgodnejše lirike. To stilno so-
vpadanje je razumljivo, saj je evropska tradicija petrarkizma na poseben 
način in močno oživela prav v baroku in se prenesla tudi še v ro-
mantiko. 

Tretji sonet lak kakor hrepeni oko čolnarja bi mogli označiti kot 
sonet hrepenenja. Tu dobi ljubezen nov in globlji vsebinski poudarek, 
čeprav zavzema kvarteti literarno kapriciziozna, iz antične mitologije 
povzeta pripoved o čolnarju, ki se ob hudi uri s svojim zadnjim upanjem 
obrača na zvezdi Kastorja in Poluksa, ker imata moč, da uženeta viharje. 
V tercetah prenese misel o odrešilnih zvezdah na njene oči. To je prvi 
Prešernov sonet, v katerem daje ljubezni možnost, da raste čez meje 
erotike in začenja dobivati novo, vseobvladujočo, totalno življenjsko 
funkcijo. Nastavek k temu bi lahko zasledili že v Zvezdogledih, toda 
tam ga je še prekrilo anakreontsko oblikovanje.12 Petrarkizem, ki je sam 
temeljil na erotiki kot osebni življenjski pogubljenosti ali odrešitvi in je 
s to svojo disonanco zlahka našel pot do romantizma, je Prešernu olajšal 
možnost, da je v erotiki uzrl resničen ali spričo močnega osebnega skep-
ticizma vsaj upesnjenja vreden svet ublažitve in ukinitve življenjskih 
disonanc. Tudi Janko Kos meni, da se je tokrat pesnikov »erotični do-
življaj trdno ugnezdil v okviru širšega življenjskega nazora in je postalo 
jasno, da mu v njem pripada zares smiselno, moralno in socialno upravi-
čeno mesto«.13 Vse to pa postavlja ljubezensko vsebino tretjega soneta 
seveda v zvezo z bivanjsko vsebino Slovesa od mladosti. Most med njima 
lahko najdemo tudi v izrazu. Tokrat namreč Prešernovo izražanje ne 
kaže tako močno nazaj k anakreontiki kot v prvem sonetu niti toliko 
nazaj k rokokoju kot v drugem sonetu, temveč v resnejša območja Slovesa 
od mladosti. Usodna »jeza sreče«, ki se pojavlja v sklepni terceti in 
s katero utemeljuje svoje hrepenenje po osrečujočeni pogledu, je nepo-
sreden besedni in miselni podaljšek »sovražne sreče« iz Slovesa. In 
glagolsko določilo »vihari jeza sreče« ne more prikriti pomenske in 
izrazne zveze s tamkajšnjo sintagmo »viharjev jeze«. Nastaja vtis, da je 
izhodiščno metaforično plast tretjega ljubezenskega soneta treba iskati 
prav v podobah viharja, kot so ubesedene v resnobni pesmi slovesa in 

12 Anion Slodnjak že v Zvezdogledili odkriva petrarkistične sestavine (Prešer-
novo življenje, s. 31). 

13 Janko Kos, Prešernov pesniški razvoj, s. 92. 



deloma tudi v lahkotnejših Zvezdogledih. Ta izhodiščni metaforični 
impulz je zajel celoten sonet, celo njegov na prvi pogled najbolj dru-
gačen, mitologizirajoči del z zgodbo o čolnarju, Eolu in Dioskurih. Tretji 
sonet je torej prvi in edini iz obravnavane skupine, ki ima opaznejšo 
zvezo z globljo Prešernovo bivanjsko poezijo in najbrž ni po naključju 
vkomponiran v sredino cikla. Vendar pa s to razlago ne smemo predaleč, 
zakaj petrarkistični literarni kliše je preveč razviden, da bi izpovedne 
formulacije, ki so že po svojem slovstvenem poreklu in žanru nujno 
patetične, mogli poenačiti s pesnikovo osebno psihološko resničnostjo. 
Petrarkistični topos, ki daje okvir celoti, je Prešeren najmočneje izrabil 
v kultu ženskih oči, katerih pogled naj bi bil metonimija in simbol 
usode hkrati. 

Sonet je kot prejšnji zgrajen na simetriji kvartetnega in tercetnega 
dela, le da je simetrija tokrat, kljub nemirnejši vsebini ali prav zaradi 
nje, še strožja. Zaznamovana je celo z zrcalno enakimi besednimi začetki 
kitic na obeh straneh sonetnih delov (Tak — zakaj / tak — zakaj). Hkrati 
z izostritvijo simetrije v zgradbi sonetne celote pa se izostrijo antiteze 
znotraj njenih delov, med obema kvartetama in med obema tercetama 
(vihar — razjasnitev). Značilno je tudi, da je Prešeren tokrat za tercetno 
rimanje izbral ločevalno, ne parno strukturo (CDE / CDE), čeprav je 
vsebinske zaključke kvartet in tercet obrnil k upanju v ljubezenski mir 
in srečo. V skladu z najbolj napeto vsebino je tudi evfonična slika verznih 
koncev bolj vznemirjena kot v prejšnjem sonetu dekorativnega dvorjenja 
(prej v kvartetah: eda-ena-ena-eda-eda-ena-ena-eda; zdaj: arja- uri- uri-
arja-arja-uri-uri-arja). Fonostilemi so tokrat materialno in ekspresivno 
bolj dinamični in raznovrstni, kar v tem primeru označuje tudi globlje 
semantične razsežnosti besedila. 

Četrti sonet Doe sestri Didele so zmoti odane je edini od te skupine 
izšel v KČ III, in sicer pod naslovom Strah, tako da ga glede na glavno 
smer ljubezenske tematike lahko imenujemo sonet strahu. 

Novost, ki jo prinaša na vsebinsko črto, potekajočo od ljubezenskega 
dvorjenja v hrepenenje in upanje, ni majhna, saj to črto upogne močno 
navzdol, v negotovost, dvom in strah. Opazne so tudi spremembe v slogu 
in ustroju soneta. V ospredje se pomakne življenjska konkretnost, bio-
grafski anekdotizem zavzame prvi plan in vse, kar v pesmi je, je 
utemeljeno v dveh omenjenih konkretnih pesnikovih doživljajih: najprej, 
v kvartetah, je to neko nenadno srečanje z dvema ljubljanskima lepo-
ticama, o katerih zvemo podrobnost, da je ena od njiju »visoka žena«, 
druga pa »dekle nizko« (v KČ TII »devica majhine postave«); v tercetah 



pa na to navezuje neko prejšnje, podobno in zraven zapleteno srečanje 
z dvema ženskama, z »Yenero« in njenim otrokom »Amorjem« hkrati, ki 
pa sta mu prizadejala tako ljubezensko rano, da se strašljiv spomin 
nanju polašča tudi njegovega pogleda na novo srečanje.14 Razmerje med 
kvartetama in tercetama je novo in obrnjeno: v kvartetno ospredje stopi 
nenadoma pripoved o nekem osebnem doživetju in šele v tercetah sledi 
prispodoba o Veneri in Amorju, ki pa je samo deloma prispodoba za isti 
osebi, dekor se torej pomakne v ozadje; poleg tega temelji simetrija med 
obema sonetnima deloma samo še na psihološki analogiji, med zarod-
kom nekega pravkaršnjega doživljaja in nekim bolj celovitim nekdanjim 
doživetjem; zato sta terceti v podrejenem položaju, saj sta samo vzročna 
utemeljitev prvega dela, psihološki komentar sedanjega strahu. Prvi 
znaki razpadanja sonetne simetrije so opazni tudi v pojavljanju enjambe-
menta na dveh zelo vidnih mestih (v i.—2. in v 7.—8. stihu), tako da 
prihaja do precej občutnega nepokrivanja ritmičnih in sintaktičnih 
verznih lokov, kar ustvarja »nemuzikalno svobodo«, če pojav označimo 
s pojmom iz Schleglove poetike. 

Skratka, vsebinske in oblikovne tendence kažejo nekatere znake od-
daljevanja od petrarkizma. Sicer tudi Petrarkove pesmi Lavri poznajo 
položaje prigodništva ali biografskega anekdotizma, vendar so dogodki 
in stvari pri njem ponavadi odprti različnim nadpomenom in konkretne 
besede nekonkretni emblematičnosti, tako da je literarna znanost pri 
svojih razlagah vedno znova prestopala iz biografizma v svet zapletenih 
simbolov in od stvarnosti v mit.15 V Prešernovem sonetu imajo emblemi 
(Venera, Amor, Kupido) postransko in klišejsko funkcijo, nad celoto za-
čenja prevladovati ubesedenje konkretnih doživljajev in doživetij ter 
psihološka introspekcija, razmišljanje o njihovih realnih, čisto nemitičnih 
zvezah. Pogoji za izstop iz petrarkizma so s tem že dani. In hkrati z njimi 
tudi pogoji za novo, bolj osebno metaforiko, ki jo morda lahko začutimo 
v primeri o zeleni trumi lovcev in obstreljeni srni. Zanimivo je, da si je 
v tem mejnem položaju Prešeren za terceti izbral tisto nenavadno kom-
binacijo rim, ki jo je Schlegel štel za najbolj rezko (CDE / EDC). 

14 Literarna zgodovina pozna več življenjepisnih razlag tega soneta. Anion 
Slodnjak npr. meni, da je pesem povzročilo Prešernovo srečanje z Julijino ma-
terjo (r. 1787) in Julijo (r. 30. maja 1816). Razlago opira na vest Ane Jelovškove, 
da je bila Julija »majhna in drobne postave, vsa drugačna kakor njena mati, ki 
je bila lepa in stasita žena«, sestri pa da »sta bili pač samo po Evi« (SBL, VIII, 
s. 532). Avgust Zigon pa je menil, da je bila Venera Julijina mati, Amor pa 
njena sestra, gospa Lavrinova (Letnica 1833 v Prešernovih poezijah, CZN III, 
1909, s. 140). 

15 Frano Čale, Petrarca i petrarkizam, Zagreb 1971, s. 34—42, 47. 



Peti sonet Kupido! ti in tvoja lepa starka je sonet jeze. Y skupino 
obravnavanih sonetov vnaša vsebinski hiat, nenaden odstop od prejšnjih 
položajev dvorjenja, čaščenja, hrepenenja in tudi strahu, ki so kljub 
medsebojnim razdaljam imeli še skupno, petrarkistično naravnano izho-
dišče. S petim sonetom Prešeren v hipu podre vse iluzionistično in plato-
nično dvorjenje in z radikalnim korakom izstopi iz petrarkizma. Iz 
novega položaja se mu pesniško čaščenje zazdi nesmiselno početje, tlaka 
»brez plačila«. Od tod napravi kretnjo za čisto novo pot, ki naj bi bila 
zunaj napornega ljubezenskega ideala in idealov sploh, za pot brezbriž-
nega realizma, ki zna uživati dobrote dostopnega življenjskega povprečja, 
pa naj bo to denar, vino ali veseljaško družbovanje. Skratka, svoj pogled 
obrača od ljubezenskega iluzionizma k nekakšni iztreznjeni anakreontiki 
zrelega človeka, ki se je zavedel, kot pravi v prvi objavljeni varianti, da 
mu »že trideseto leto prede Parka« in da je življenje nekaj, kar teče v 
svoj konec in česar ne gre tratiti z brezizglednim pesniškim kajenjem 
ljubezenske hvale. Toda ta odločitev ni čisto preprosta ali enoumna. Po-
vedana je v indikativu, torej v obliki, ki izraža resnično stanje, vendar je 
ta indikativnost tako močno poudarjena (»bom . . . bom . . . bom . . . « ) in 
hkrati odmaknjena v bodočnost, da njena gotovost postaja negotova in 
v indikativno obliko vnaša vsebinsko ravno nasprotne sestavine, tako da 
iz nje dela gramatično figuro. Odločitev za navadno, brezskrbno in brez-
smisclno življenje je povedana napol z objestnim humorjem, napol jezno, 
v obeh primerih pa glede na ljubezensko nesrečo uporno in kljubovalno. 
In prav na tem mestu, kjer se spet razkriva Prešernovo ravnanje v kriz-
nem položaju, se literarnozgodovinske razlage cikla na moč razhajajo. 
Najbolj optimistična je Slodnjakova, ki o piscu Ljubeznjenih sonetov 
meni, da je »prekipeval od duševnega zdravja« in je zato sonet o Kupidu 
»en sam mladostni objestni domislek, izražen z iskrečim se humorjem«.10 

Avgust Žigon je vsebino soneta primerjal s Faustovim položajem (»Es 
möcht' kein Hund so länger leben«). Y humorju in veselju je odkrival bolj 
povrhnjo plast soneta in za tem »zdravjem« našel žalost in jezo, tako da 
se je naposled odločil za zanimivo paradoksno označevanje: »jezni hu-
mor«.17 Kos bere v besedilu »motiv ljubezenske resignacije v napol hu-
morni obliki« oziroma »humor, porojen iz zadrege«.18 Martinovicu pa se 
»dobrodušni humor« pokaže samo v prvi kvarteti, medtem ko se mu jedro 
soneta odpira kot pesnikovo spoznanje »absolutne nemoči« sredi človeku 

10 A. Slodnjak, Prešernovo življenje, s. 55—56. 
17 A. Žigon, Letnica 1833 v Prešernovih poezijah, ČZN III, 1906. 
18 ./. Kos, Prešernov pesniški razvoj, s. 92, 93. 



tudi v ljubezni sovražnega sveta. S tega položaja sledi avtorjevim eksi-
stencialnim kretnjam od »jedke ironije« do »revolte«.19 

Toda naj se odločamo za eno ali drugo možnost, dejstvo teksta je, da 
je sklepno doživetje ljubezenskega cikla obrnjeno v čisto drugo smer kot 
njegov uvod in da je zaključni peti sonet popolna antiteza prejšnjim, 
zlasti prvim trem, medtem ko bi bil četrti labko tudi delni prehod. Tako 
postavlja petrarkizmu nasproti izrazit antipetrarkizem. Ta prihaja na 
dan celo v eksplicitni, že kar programski formulaciji: 

ne bom pel vajne hvale brez plačila 
do konca dni, ko siromak Petrarka. 

Sklepni sonet je torej skrajno nasprotje uvodnemu, programskemu 
sonetu. Seveda je tudi idejni svet prvotnega petrarkizma zgrajen na 
kontrastih, toda Prešernov kontrast je take narave, da ne sodi več tja. 

Spremenila se je tudi zgradba soneta, ki ni podobna nobeni prejšnji 
zgradbi. Stroga vsebinska meja med kvartetama in tercetama je padla, 
jezna odpoved pesnikove službe dekletu se požene preko obeh kvartet 
še v prvo terceto in jo zavzame skoraj do kraja, tako da antiteza brez-
skrbnega uživanja nastopi šele v zadnji terceti, v samem sonetnem 
sklepu. Notranje sonetno ravnotežje je s tem očitno podrto in ostaja brez-
hibno le še z zunanje, čisto formalne strani. Zunanja urejenost se celo 
okrepi, saj ravno v teh tercetah izbere Prešeren tisto kombinacijo rim, 
ki jo je Schlegel štel za najbolj uglajeno in milo (CDC / DCD), češ da je 
v njej združevalno oz. parno načelo najbolj ohranjeno. 

Premiki pa so se zgodili tudi v jeziku. Opazni so odstopi od petrar-
kistične visoke in galantne retorike, predvsem v uporabljanju pogovorne, 
ne več izbrane in vse prej kot dvorljive frazeologije (npr. »ne bota dalje 
me za nos vodila« ali »sit s em. . . vajne tlake«; in v prvo obj. varianti: 
»de vajno čast bi trobil brez prevdarka« ali »mošnica polna, vina polna 
kupca«), ki sodi med izrazite antipetrarkizme. Gre za izrazje, ki je 
kolikor se le da daleč od Petrarkove gosposkosti. 

Če poskušamo povzeti navedena opažanja, ne moremo mimo ugoto-
vitve, da Ljubeznjeni sonetje kažejo že razmeroma širok razpon in tudi 
že izrazit ustroj Prešernovega ljubezenskega doživljanja. To doživljanje 
zajema celo vrsto faz, ocl začetnega dvorjenja mimo zavzetega čaščenja 
do visokega hrepenenja in upanja, od tod pa strmo navzdol v dvom in 
strah, in nazadnje k drastičnemu izstopu iz ujetosti v ljubezensko pri-
čakovanje in trpljenje. Potek in ustroj ljubezenske »zgodbe« se v svojih 

10 Juraj Martinooič, Apsurd i harmonija, 1973, s. 199—200. 



glavnih obrisih že približuje ustroju doživljanja, kakršno se je razločneje 
in globlje razkrilo ob bivanjski tematiki Slovesa od mladosti. Bistveni 
razloček je v sklepu, ki je tu lahkotnejši, čeprav ne brez odtenkov re-
signacije, in najde svojo kljubovalno točko še v nekoliko anakreontsko 
obarvani radoživosti. V temeljnem razmerju in zaporedju upa, strahu 
ter resignacije pa lahko najdemo tudi že osnovne obrise njegove bodoče 
in osrednje, ob Juliji upesnjevane erotike. Ljubeznjene sonete torej lahko 
imenujemo z metaforo »ljubuvni preludij in igra«, vendar samo v pri-
meru, če imamo v mislili preludij take vrste, ki bi imel v sebi že organski 
strukturni zarodek celote, in literarno igro tiste vrste, pri kateri pesnik 
dana pravila igre sprejema in sprevrača hkrati. 

To zadnje se je v Ljubeznjenih sonetih dogajalo s pctrarkizmom. 
Prešeren je za svojo prvo serijo ljubezensko izpovednih pesmi izbral 
petrarkistični vsebinski in oblikovni model, ki mu je ustrezal iz več 
razlogov.20 Petrarka je bil pesnik prehodne, krizne dobe, razprt med 
razkrajajočimi se normami srednjeveške in še neutrjenimi normami re-
nesančne miselnosti. Njegov elegični individualizem in njegova notranja 
razklanost med realnim in idealnim, kar še posebej velja za ljubezensko 
témo, so bile lastnosti, ki so lahko našle stik s »posebnostmi romantičnega 
občutja sveta«.21 Zato ni naključje, da je Schleglova teorija romantizma 
v svoje središče sprejela petrarkistični sonetizem in se z njim osamosva-
jala od antike, osamosvajala seveda samo do neke mere. Petrarkizem je 
bil primeren tudi Prešernu ob vstopu v svet romantične lirike, ustrezal 
mu je tematsko in oblikovno, saj je dajal nove in razmeroma velike mož-
nosti njegovi že dotlej osrednji temi neuresničenega ljubezenskega pri-
čakovanja, zraven pa prav tako njegovim artističnim ambicijam. Poleg 
tega je bil petrarkizem močno povezan z barokom in baročnim artizmom, 
tako da je bil Prešernov prehod od poznobaročnega oziroma rokokojskega 
ljubezenskega pesništva (npr. Dekeleam, Lažnivi pratikarji) vanj na-
raven in lahak. Bil mu je nekakšen most od rokokoja v romantiko, saj 
je v sebi spajal obe, sicer precej oddaljeni razvojni fazi, odpiral pa tudi 
tradicijo ljubezenskega pesništva nazaj v renesanso in preko nje v antiko. 

Toda zelo značilno in pomembno je, da Prešeren tudi petrarkističnega 
toposa, kot vseh prejšnjih, ni sprejemal trpno in togo. Oklenil se ga je 
sicer bolj kot kateregakoli prejšnjega literarnega klišeja in se z njim 
mestoma, vsaj v 3. sonetu, že kar poenačil. Vendar pa je pri tem počel 
dvoje: naglo je menjaval različne petrarkistične pozicijc, saj je v vsakem 

20 V seznamu Prešernove osebne knjižnice najdemo tudi delo Rime del Pe-
trarca, izdajo iz leta 1822 (A. Žigon, Zapuščinski akt Prešernov, Kranj 1904, s. 30). 

21 Frano Čale, Petrarca i petrarkizam, Zagreb 1971, s. 6. 



sonetu odbral drugo; hkrati pa je vanje vnašal tuje in nasprotne sesta-
vine (predvsem v 4. sonetu), dokler ni z drastično kretnjo sploh izstopil 
iz danega toposa in prešel v položaj izrazitega antipetrarkizma. Torej 
je tudi pretrarkistični model sprejel svobodno in tvorno, z odprto mož-
nostjo njegove inverzije in radikalne prekvalifikacije. 

Za razumevanje Ljubeznjenih sonetov so literarna dejstva, ki jih 
Prešeren ni jemal naivno, pomembna in nam povedo najmanj toliko kot 
psihološka, morda celo več, kajti ljubezenska téma mu je bila v tem času, 
kot vse kaže, skorajda bolj literarna kot usodno življenjska téma, čeprav 
je postopoma postajala tudi to. Zato so biografske razlage ob tem ciklu 
tako raznovrstne in pesmim samim tuje. France Kidrič je na primer 
pesnikovo ljubljansko ljubezensko obdobje od 1828 do 1832 imenoval »časi 
iskanja« ali pa kar »metuljčkarsto dobo«, ker je ugotovil, da je »izza 
jeseni 1828 Prešeren zaporedoma, včasi morda tudi istodobno, opazno 
dvoril več dekletom, a vsaj dve, če ne tri med njimi so bile gostilničarske 
hčerke«, od katerih po Dolenčevi Zaliki našteva še Krištofbirtovo Reziko, 
Rotarjevo Jerico in Metkino Maričko. Istočasno, poleti 1829 pa »se je 
začel zanimati tudi za .nekakšno gospodično iz Gradca' . . . Snojevo sva-
kinjo Khlunovo«, poleg vsega tega pa da je leta 1832 iz Celovca ženi 
slikarja Langusa »sporočil rokoljub, medtem ko njenega moža v pismu 
še omenil ni«.22 Toda s tem širokim izborom Kidrič pri sonetih še ni bil 
čisto zadovoljen in se je naposled odločil, da so morali nastati pod vpli-
vom »neke petnajstletne ali šestnajstletne ljubljanske rože iz boljših 
krogov«. Anton Slodnjak se je odločil drugače, in sicer za misel, da imajo 
soneti svoje »življenjsko jedro v čustvu, ki je vezalo Prešerna med 1829. 
in 1831. letom z graško gospodično Khlunovo«, kar je bil domneval že 
Avgust Žigon. Z njeno »meščansko gosposkostjo« utemeljuje Slodnjak 
spremembo v pesnikovem pojmovanju ljubezni in tudi odločitev za 
sonetno obliko po Petrarkovem zgledu in zgledu drugih velikih sone-
tistov.23 Seveda pa bi bilo biografske podatke o ljubezni med Prešernom 
in Marijo Kajetano Khlunovo, kot jih je rekonstruiral Slodnjak, težko 
uskladiti z onimi v sonetih, saj je bila vloga »neusmiljenega« partnerja 
menda mnogo bolj na Prešernovi kot na Marijini strani. Pri tej zmedi je 
skoraj razumljiv dvom Janka Kosa, ki je krenil v svojo smer in o 
sonetih začel razmišljati, ali ni »morda ta ali oni sploh brez konkretnega 
objekta, tako rekoč samo abstraktna podoba, potrebna vznemirjeni pesni-
ški domišljiji«.24 Na nevarnosti, ki jih prinaša s seboj literarnozgodovin-

22 F. Kidrič, Prešeren 1800—1838, Ljubl jana 1938, s. CXXXII—CXXXIII . 
23 SBL, VIII, s. 551. 
24 J. Kos, Prešernov pesniški razvoj, s. 89, 90. 



sko biografiziranje pesništva, izražajočega se v »kolektivni topiki« opo-
zarja novejša literarna veda dokaj prepričljivo.25 

25 Gérard Geneite, Structuralisme et critique littéraire, Figures I, Paris 1966, 
s. 162. 

РЕЗЮМЕ 

Сонетизм Прешерна по исей вероятности исходит и из теории сонета А. В. 
Шлегеля; ее основные положения базировались на сонетном творчестве Петрарки. 
Но петраркский топос романтик Прешерн активировал особым способом — а 
именно: включением значительных содержательных и формальных инверсий, 
которые местами достигли уровень настоящего антипетраркизма. Это показывает 
уже ближайшее рассмотрение первого цикла Прешерна, его «Любовных сонетов» 
из 1830-го года. 

Структура этого цикла откроется перед нами особой нагладностью тогда, 
когда мы рассматриваем, каким способом происходит в нем столкновение вос-
принятого петраркистического клише с спонтанно возникшей оппозицией к этому 
клише. Таким образом уже рассмотрение первого лирического цикла дает воз-
можность наблюдать процесс освобождения от исторического стиля и переход 
к личному стилю. Его романтическое и универсалистическое активизирование 
исторических поэтических топосов было индивидуальное и неэпигонское явле-
ние, явление, богатое таких элементов, которые означали переквалификацию 
данного исторического в новую систему выражения. Этот процесс освобождения 
Прешерна и созидания личного стиля протекал в сфере эротической тематики 
значительно медленнее чем в сфере экзистенциальной тематики. По этой причине 
в «Любовных сонетах» чаще встречаются признаки исторических стилей чем 
напр. в элегии «Прощание с молодостью» (1829) или в цикле «Сонеты несчастья» 
(1832). 





UDK 886.3.09—7:92 Cankar I. 
Franc Zadraoec 
Filozofska fakulteta, Ljubljana 

SUBJEKTIVNE IN OBJEKTIVNE OSNOVE CANKAR JEVE SATIRE* 

V pismu pesniku Otonu Zupančiču je Ivan Cankar izjavil, da ima »silno 
razvito humoristično žilico«, v enem od svojih satiričnih spisov pa zapisal, 
da je satirik živa dialektična posledica družbe, v kateri se je nakopičilo veliko 
hudega. Y okviru daljše razprave o njegovi satiri (izide drugje) sta obe misli 
motivirali tudi tale osnutek o subjektivnih in objektivnih osnovah njegove satire. 

In a letter to the poet Oton Zupančič, Ivan Cankar states that lie has 
"a greatly developed humorous vein", whereas in one of his satirical writings 
he says that a satirist is a living dialectical consequence entailed by a society 
in which a lot of bad troubles has accumulated. Within the framework of a 
longer essay about Cankar's satire (forthcoming in another journal) these two 
thoughts have motivated also the present attempt to define the subjective and 
objective foundations of his satire. 

Preden končamo razgled po Cankarjevi satirični prozi, poglejmo še 
nekaj subjektivnih in objektivnih vzrokov ali osnov, ki so Cankarja 
motivirali, da je pisal satirično. Res so se ti vzroki in nagibi deloma raz-
krili že v tematski analizi satiričnih besedil, vendar se njihova vsebina 
znatno poglobi in zjasni, če poznamo tudi Cankarjeve eksplicitne po-
datke o njih in še zapise znancev, ki govorijo o lastnostih Cankarjeve 
osebnosti. Pogled na subjektivne in objektivne nosilce jeze, iz katere je 
vrela Cankarjeva satira, je toliko bolj nujen in tudi upravičen, ker je 
Cankar v obrambi svojega umetništva večkrat zapisal, da satira združuje 
in izraža umetnikove osebne lastnosti in pojave okolja in je zato stvaren 
dokument človekove osebne in družbene biti. 

Spomnimo se, da je Cankar že v pismih prvega dunajskega leta na-
vajal pojave, ki so izzivali satirično pisanje, kasneje pa večkrat in sproti 
razlagal motive svoje jeze, vse tja do znanega pripisa v podarjeno 
knjigo Zgodbe iz doline šentflorjanske in do intervjuja z Izidorjem Can-
karjem leta 1911. Da imajo ta opozorila dokumentarično vrednost, se pre-
pričamo, brž ko jih soočimo z idejno vsebinskimi plastmi njegovih satirič-
nih spisov. Njegovi pisemski podatki o sebi in pojavih pa se pogosto 
ujemajo tudi z opombami in opozorili poklicnih znancev, kadar ti označu-
jejo Cankarjeve duhovne in moralne lastnosti ali pa slovenske druž-
bene pojave. 

* Tole besedilo je del razprave o Cankarjevi satiri. Y njej učinkuje manj 
fragmentarno in bolj povezano, zlasti odstavek o »objektivnih osnovah«. 



a) Subjektivne osnove. Po sporočilu Lojza Kraigherja je Cankar med 
znanci veljal za dovtipnega, drznega, »duhovito porogljivega« gimnazij-
ca in člana dunajskega Literarnega kluba.1 Konec leta 1897 ga je Fran 
Govekar priporočil uredniku Mladosti Dušanu Plavšicu kot »jako du-
hovitega« pisatelja.2 Kraigher in Govekar posredno tudi sporočata, da 
je med mladimi pisatelji zmagoval kot »naiven«, a brezobziren, močan 
umetniški značaj, ki je preziral preračunljivost in vsakovrstno zvijačnost. 
Tiste, ki so ga vabili za kakšen kritični zapis, je opozarjal, da vse pove 
naravnost in da o slovstvenih delih piše javno le tedaj, kadar sme pisati 
»zelo odkritosrčno«, saj ne sovraži ničesar bolj, kot »dostojno frazo«.3 

O dovtipnosti in duhoviti porogljivosti govore tudi njegovi poseb-
ni poudarki na nekaterih besedah; z njimi je v pismih označeval iz-
praznjenost navidez zvišenih pojmov in fraz (»ognjišče«, »inteligenca«, 
»umotvor«, »rešitelji domovine«).4 Lastna pisma in znanci ga predstav-
ljajo torej kot duhovitega fanta, ki je znal nesmisel osmešiti kot tisti 
nagajivi dovtipnež, ki je jezikovno pomankljivo izobraženo učiteljico 
v prvi šoli zbodel z ironijo »jedila jčdelj-poinaranča in jedna jédelj-
pomaranča sta dve jedelj-pomaranči«5 in tedaj morda prvič javno pre-
izkusil moč, s katero je besedo zlahka preuredil tako, da je razkrila 
zmaličenost in smešnost napačnega hotenja in ravnanja. 

Mladi Cankar je dobro poznal svojo nadarjenost za neprijeten, zbad-
ljiv humor. Nekoč jo je kar preveč odkrito izdal Otonu Župančiču z be-
sedami: »A jaz imam na svojo srečo tako silno razvito humoristično in 
zabavljivo žilico, da me sili na smeh vsak pretresljivi vzklik. Kaj misliš, 
ali je to pomanjkanje ,blagih občutkov'? — Jaz upam. . . « 0 Govekar ga 
je pozival, naj omili svoj »cepec« in poskuša »povedati največje grobosti 
z najelegantnejšo fineso«, kot jih pove Herman Bahr.7 Ker pa so mu bila 
lepotila v obnašanju tuja, »cepca« ni omilil. Zabaval se je nad nezmot-
ljivostjo filozofov, norčeval se je iz svojih literarnih načrtov in se prešerno 
veselil ob njih (pred očmi mu migljajo »razne postave z dolgimi nosovi 
in kratkimi hlačami«) ter pikro označeval svoje bohemsko samoljubje 

1 Alojz Kraigher, Ivan Cankar, Študije o njegovem delu in življenju, spo-
mini nanj, Ljubljana 1954, str. 10, 48. 

2 Fran Govekar, pismo Dušanu Plavšiču, 20. nov. 1897; Ivan Cankar, ZD 
XXVII, str. 380, Ljubljana 1971. 

3 Ivan Cankar, pismo Franu Govekarju, zač. febr. 1897; ZD XXVI. — Isti, 
pismo Antonu Aškercu, 14. aprila 1900, 11. maja 1900, ZD XXVI. 

4 Ivan Cankar, pismo bratu Karlu, 11. nov. 1896, ZD XXVI. 
5 Ivan Cankar, Moje življenje, Ljubljana 1914. 
0 Ivan Cankar, pismo Otonu Župančiču, 21. avg. 1898, ZD XXVIII. 
1 Fran Govekar, pismo Ivanu Cankarju, febr.—marec 1897, PIC I, str. 187. 



(»ker se preveč ljubim, da bi se jezil sam nase, jezim se na druge in 
oblajam vsakogar, na kogar naletim«). 

Od kod ta »silno razvita humoristična in zbadljiva žilica«, ki mu ni 
dala prizanašati ne sebi ne drugim? Kako je nastal dub in značaj, ki na 
uglajene ni delal »najboljšega vtisa«8 in so ga imeli skoraj za asocialnega? 

Lojz Kraigher je za duhovitost, porogljivost, napadalnost, za značaj 
brez blagih občutkov9 iskal kali v Cankarjevem fiziološkem in telesnem 
ustroju in v njegovem odnosu do ženske.10 Iz sporočila Karla Cankarja, 
da je Ivan »posteljo močil«,11 je sklepal, da je »živčna napaka« Cankarja 
že v družinskem okolju oblikovala v ostroumnika in prepirljivca. Bratje 
in sestre naj bi mu vcepljali občutek manjvrednosti, njihovo izzivanje 
pa je zavračal z naraščajočo duhovno ostrino. Kraigher je za živčno bo-
lezen upošteval sicer tudi Cankarjevo lastno motivacijo, namreč revščino 
»na klancu«, vendar je njegovo jedko duhovitost imel predvsem za posle-
dico bolezni v občutljivem, samozavestnem jazu. Njegov sklep se zato 
glasi: »telesna šibkost je rodila moč duha«.12 

Biopsihološka razlaga Cankarjevega humorja pa nas ne more zado-
voljiti. Neubranost duha in telesa ne more razložiti niti njegove ostro-
umnosti niti humoristične žile, tega velikega pogoja njegove umetniške 
satire. Nenavadna duhovitost tudi ni mogla pognati iz sorazmerno ne-
prijaznega odnosa do ženske, kot ga izražajo besede »gnus« in »opolzla 
glista« v novelah devetdesetih let.13 Kajti ko je napisal te zadirčne izraze, 
je napisal tudi vrsto ljubezenskih pisem, kjer je žensko poveličeval.14 

Skratka, njegovega le izjemoma veselega, največkrat pa jedkega humor-
ja, ki ga srečujemo v vseh letih njegovega pisanja, nista mogla zaroditi še 
manj pa vzdrževati niti živčna bolezen niti ljubezenski gnus. Dolgoletna 
in raznovrstna satirična tematika že sama po sebi govori o drugačnih 
osnovah tega humorja. Opozarja namreč za Cankarjevo izjemno občut-
ljivost za stvari umetnosti in na prav takšno, če ne še večjo občutljivost 
za človekov osebni, socialni in narodni etos. Potrjuje pa tudi njegovo 
elementarno, »prirojeno« zmožnost za humor. 

Kot izrazit umetniško duhovni tip je Cankar že v gimnaziji, še bolj 
pa v pismih prvih dunajski let s čustveno naloženimi besedami zaničeval 

e Viktor Bežek, pismo Antonu Aškercu, 7. julija 1895, ZD XXVI, str. 285. 
9 Kot pod 8. 

10 Kot pod 1. 
11 Kari Cankar, Stric Simen, SR 1948. 
12 Kot pod 1, str. 199. 
13 Ivan Cankar, V salonu gospe Tratnikooe, 1898. — Isti, Julija. 
14 Ivan Cankar, pisma Ani Lušinovi, ZD XXVII. 



brezživljenjsko literaturo. Kaj forma in artizem, kaj vsa tehnika, ko pa 
zabrisuje naravni pogled na življenje in ko pisec človeka ne zna umet-
niško vosebiti. Zaničeval je brezkrvne epigone in jih z jezo odganjal od 
literature, ko pa »se priklatijo v celih tropah, kjer vidijo, da bi se lahko 
bleščali nekaj časa v ceneni svetlobi«.15 Iz literature je metal tudi »fili-
stejsko natančnost«, kajti umetnost prenese vse na svetu lažje, kakor 
takšno natančnost in suhoparnost.16 Namesto da bi domišljija svobodno 
odpirala pomenske razsežnosti besede, jo takšna natančnost omejuje z 
merjenjem in z dvomom v lastno besedo. Skratka, pisma razkrivajo jezo 
na slovstvene izdelke, ki niso zrasli iz domišljije, duha in življenjske 
izkušnje. Večkrat je porogljivo zamahnil tudi čez »gnile estetike« in njih 
suhoparne oznanjevalce, hkrati pa občutljivo govoril o lepoti in zmali-
čenostih jezika ter o nedotakljivosti resnične umetnine.17 Ogorčen nad 
»realističnim kvasenjem«, zoper katerega je menda čutil »fizičen gnus«,1" 
je izjavil, da je popolna objektivnost v literaturi popoln nesmisel, svojo 
in vsako resnično umetniško dejanje pa ocenil kot osebno zavzeto deja-
nje. » Jaz govorim z gorkim prepričanjem o stvareh, ki so mi na srcu . . . 
Povedal sem, kar sem čutil jaz in ne, kar zapoveduje Valenčičev ,izvir 
sreče', da je treba čutiti v dostojni družbi.« 

Cankarjev satirični zalet zoper jalove literate in njihovo samopašnost 
je trajal več let in jc bil kulturno zelo pomemben. Pravi vzrok tega za-
leta pa ni bila le zgrešena literatura, ampak je silovito zatajevanje in 
smešenje literarne jalovosti imelo še drugačne korenine. 

Pisma in drugo gradivo dokazujejo, da je Cankarja najhuje prizade-
val socialni prezir, ki ga je doživljal v vrhniškem, ljubljanskem in du-
najskem okolju. Ze v pesmi Materi (1892) je zapisal, da ga ljudje iz 
višjih socialnih krogov zaničujejo in se mu posmehujejo (»Mati. vsak me 
zaničuje, kdor me revnega spozna«), in že tedaj se je odločil, da bo na 
svoje zasmehovalce »lil strupeni srd«. Z izrazom »reven« je označil pač 
svojo gmotno revščino, o kateri je tedaj govoril v pismih in zaradi katere 
je, kot povejo nekateri feljtoni do leta 1896, zasovražil vrhniško »gospo-
do«. V srednji šoli se mu je socialna občutljivost še stopnjevala. Pisma 
pričajo, da se je revščini upiral z nervozo in jezo. Motil ga je materin 
»nečloveški trud in napor«1" pa tudi očetova brezposelnost,20 peklo ga je, 

16 Ivan Cankar, pismo Josipu Regaliju, 3. sept. 1898, ZD XXVIII . 
16 Ivan Cankar, pismo bratu Karlu, 22. avg. 1898, ZD XXVI. 
17 Ivan Cankar, pismo Dušanu Plavšiču, 16. jan. 1898, ZD XXVII. 
18 Ivan Cankar, pismo Franu Govekarju, 24. avg. 1899, ZD XXVI. 
,e Ivan Cankar, pismo materi, 21. jan. 1893, ZD XXVI. 
20 Ivan Cankar, pismo Antonu Funtku, pozimi 1893—1894, ZD XXVI. 



ker je bil med sošolci slabo oblečen. Od tretjega razreda gimnazije je 
liodil na kosilo k omizju revnih dijakov pri advokatu in županu mesta 
Ljubljane Ivanu Tavčarju, vendar se mu je kmalu zameril.21 Pri omizju 
revnih je odkril pojav, ki ga je predelal v sogibalo svoje satirične proze, 
v komediografiji pa tudi tematiziral. Spoznal je namreč dvojne značaje: 
eni bi bili pripravljeni duhovno služiti, drugi pa bi se od »omizja« odtr-
gali s silo duhovnih in socialnih upornikov. Njega je socialna odvisnost 
žalila in ga zorila za neodvrnljiv spor z malomeščanskim okoljem. Viktor 
Bežek se potemtakem ni nič zmotil, ko je zapisal, da Trošanov ( = Can-
karjev) značaj sicer ne dela najboljšega vtisa, da pa je »morda tega 
vzrok materialna beda«.22 Kako močno je bil ta deklasiranec občutljiv za 
prezir, je naravnost osupljivo opisal leta 1897 z besedami: »Človeku, 
kakršen sem jaz, de silno dobro, če ima prijatelja, ki ne gleda nanj s po-
milovalnimi očmi in vihajočim nosom; — tako gledajo namreč name do 
malega vsi moji znanci, — kar sam dobro veš. Mene pa to na tihem grize, 
četudi se jim v obraz smejem in delam nedolžne oči; kadar mu sežem v 
roko, pljunil bi mu najrajši v lice. Iz tega si lahko razlagaš žolč, ki sem 
ga prezentiral včasih povsem pohlevnim ljudem. Iz tega žolča se zdaj ne 
morem iznebiti; jezik mi je ostal grenak in v še tako resni in poetični 
črtici me prime hipoma poželenje, traktirati z brcami različne .duhove'«.28 

Kot »dober psiholog« — za takšnega se je v pismu sam označil — je 
občutljivo kopičil čustva socialne neenakosti. 

Po materini smrti se je v družini razpasla revščina, ki jo je imenoval 
»velika beda«, »neznosna revščina«. Tedaj ni vedel »niti za dan naprej, 
kako bomo živeli«, zlasti še, ker oče še naprej ni imel dela niti ni bil 
sposoben zanj.24 Da v pismu ni sentimentalil, dokazuje črtica Križeo pot 
(1901), v kateri govori o »ostudni lakoti«, ki ga je naposled preobrazila 
v ateista. Črtica Pred ciljem (1901) pa sporoča še spoznanje, da se iz 
»nagega, gnusnega uboštva« prerine »v sredo gneče, ki se imenuje druž-
ba«, le tisti, kdor ima »veliko humorja« in je neprizanesljiv do sebe in 
okolja. Cankar je postal neprizanesljiv do sebe in okolja samo s humor-
jem, z duhovno močjo torej, nič pa s spretnostjo za gmotna vprašanja. 

Socialna ponižanost ga je nekaj časa pehala v »dvojno življenje«, v 
sebi je srečaval »pravo življenje«, v družbi zmaličenega. Strinjati se je 
moč s Kraigherjem, da se je zmerom bolj uinel zakrkniti, se umakniti 
v »sanjski svet« pisateljevanja, iz njega pa zmerom »bolj pogosto planiti 

21 Jože Munda, Pisma Ivana Cankarja, ZD XXVI, str. 285. 
22 Kot pod 21. 
23 Ivan Cankar, pimo Franu Govekarju, začetek febr. 1897, ZD XXVI. 
24 Ivan Cankar, pismo Frančišku Lampetu, 27. jan. 1898, ZD XXVII. 



z besom in zaničevanjem, s kritiko in sarkazmom«.25 Toda ob vseli umi-
kih, ki niso bili nič drugega kot preveč občutena razdvojenost na pravo 
in zmaličeno življenje, pa se zmaličenemu nikakor ni mogel izogniti. 
Njegova pisma govore namreč, da je poleg mogočnega vzgona po lepoti 
in resnici njihova osrednja beseda vendarle — denar. Hkrati pa spet ni 
moč prezreti, da je denar beseda, ki jo je kot simbol zmaličenega in 
filistrskega življenja tudi najbolj zaničeval. Y njegovih slovstvenih po-
dobah in ocenah je denar simbol hudodelstva in njegove družbene moči 
(barantanje med Kantorjem in župnikom v Kralju na Belajnooi), ali pa 
simbol za malomeščanskega filistra, ki se ne more povzpeti nad »neumne 
vsakdanje skrbi«, nima posluha za ideje, ideale, za umetnost20 ter se iz-
črpava v »filistejskem delu« za gmotno varnost in trdnost.27 

Cankarjevi podatki nam potemtakem dokazujejo, da je njegovo ostro 
duhovitost in socialno občutljivost kovalo tisto »gnusno uboštvo«, ki ga 
je spremljalo od propadle obrtniške družine do omizja revnih, od cuk-
rarne do revne šivilje v dunajskem predmestju. Na tej poti je izgubil 
vero v boga pa tudi v vrsto ljudi, ki so hlinili duhovnost in moralo, a so 
bili »umazane duše«, sebični materialisti. Na tej poti so se njegovi slov-
stveni načrti polnili z »grenkobo, satiro in tragiko«.28 Tematika njegove 
satire od 1895 do 1910 in čez še posebej potrjuje, da jo je oblikovala ob-
čutljiva socialna zavest. Samo takšna zavest je ostro in umetniško živo 
svetila v »tisto temno ozadje protinaturne in brezbožne krivice«, ki se je 
godila proletarskemu umetniku in proletarskemu narodu. Y spopadu 
s tem ozadjem so se ostrili duh in slog, stavek in dialog, so se izoblikovali 
paradoks, antiteza in metafora njegove satire. 

Več izjav pa tudi opozarja, da je bilo živo narodno čustvo oziroma 
narodna prizadetost enako tvorna moč Cankarjeve satire, kot njegova 
socialna občutljivost. Med posvetilne in razlagalne besede v knjigi Zgod-
be iz doline šentflorjanske je zapisal tudi tole misel: »Ko bi jaz tako noro 
ne bil zateleban v Slovenijo in slovenščino, bi mi nikoli ne prišlo na 
misel pisati satire. Vsak grm v Močilniku mi je ljubši od vse prostrane 
tujine, vsak ljubljanski smrkavec ljubši od teh prijaznih tujih ljudi. 
Toda žalost je, da človek ne more pokazati svoje ljubezni drugače nego 
z zasmehom in s hudo besedo. Mislim, da je to prirojeno, kakor izvirni 

25 Kot pod 1, str. 127. 
20 Ivan Cankar, pismo Ani Lušinovi, 22. nov. 1898, ZD XXVII. 
27 Ivan Cankar, pismo Karlu Slancu, 24. jan. 1900, ZD XVIII. 
28 Ivan Cankar, pismo Ani Lušinovi, 13. jul. 1898, ZD XXVII. 



greh. In tudi maščuje se, kakor izvirni greli.«29 Izidorju Cankarju pa je 
leta 1911 dejal: »Jaz upam v bodočnost našega naroda; to upanje izraža 
Zupančič jasno in veselo, jaz pa v satiri, tragiki in paradoksu.«30 

Nobenega razloga ni, da bi lahko dvomili v Cankarjevo zasebno spo-
ročilo o ljubezni do naroda in do slovenskega jezika, ali pa da bi lahko 
dvomili v resničnost javno izpovedane nacionalne motivizacije lastnega 
satiropisja. Nasprotno. Šele te izjave do kraja pojasnijo, zakaj je tako 
smešil rodoljubarski jezik in zakaj je v noveli Anastasius von Schimitz 
postavil nemške fraze v zveze, ki ne morejo prikriti njegovega sovraštva 
do nemščine kot političnega dejavnika v tedanji Sloveniji. Da je njegova 
satira zrasla iz resnične narodne ljubezni in prizadetosti, dokazuje tudi 
esej Realka, ta prodorna kulturnozgodovinska razlaga duhovne in mo-
ralne usode slovenskega izobraženca, njegove literature in kulture. Šele 
ta esej nam neizpodbitno odkrije žarišče, iz katerega je Cankar tako 
strastno napadal vse, kar je maličilo živo, polnopomensko besedo v lite-
raturi, politiki, v vsem javnem življenju, razkrije nam najbolj mračen 
vzrok, zakaj se je tako nepopustljivo bojeval za kvaliteto slovenske umet-
nosti, znanosti in politike. Ker pa esej obravnava objektiven vzrok, ga 
bomo navajali kasneje. 

Če se pred koncem razgleda po osebnih osnovah satire, se vprašamo, 
ali je bil Cankar osebno dovolj moralen, da je smel uprizoriti pravcato 
procesijo erotičnega svetohlinstva, se po tem predmetu, ki je za umet-
niško resničnost satire docela nepomemben, vprašujemo zgolj in samo 
zavoljo tega, ker so nekateri kritiki namigovali, da je Cankarjeva za-
sebna morala vprašljiva, in ker so razbrzdanost epskih in dramskih oseb, 
kakor jih je zalotil v malomeščanskem salonu, izvajali kar iz njegove 
osebne propalosti in pokvarjene domišljije. Od nadškofa Jegliča do kri-
tika Leopolda Lenarda in Franca Kobala so dokazovali, da je Cankar-
jeva literatura moralno pohujšljiva, pa je zato tudi njen avtor moralno 
razpuščen, posebno v ljubezenskem življenju. Proglašali so ga torej za 
lažnega puritanca, pisateljsko anatomijo malomeščanske nravne razpu-
ščenosti pa oklicali za njegovo zasebno pustolovščino. 

O njegovi zasebni morali govorijo nekatere pisemske izjave, npr. 
pismo z dne 17. maja 1901. Ko si je tedaj ogledal neko varietejsko pred-
stavo, je pisal: »Pojo ,moderne' pesmi, deklamirajo, igrajo pantomime itd. 
To je nekaj blaziranega, za duševno dekadentne ljudi, ki mislijo, da so 

29 Ivan Cankar, Glose k »Zgodbam iz doline šentflorjanske« (v podarjenem 
izvodu Cirile Pleško-Stebijeve), LZ 1926. 

30 Izidor Cankar: loan Cankar; Obiski, Ljubljana 1920; tudi DS 1911. 



rafinirani, pa so le duševno in telesno odživeli in perverzni.«31 Kako 
ničeva je ob tem motivu Govekarjeva izjava, da je Cankar moralno 
vprašljivo bitje, ki se pogreza v velikomestne blazirane odtoke.32 

O njegovi moralni tenkočutnosti in odgovornosti govore tudi izjave, 
s katerimi se je branil pred očitki kritikov, da bi utegnil biti moralno 
sumljiv človek. V kritiki Ob zori (1903) je med vrstami npr. bral, 
da se valja »po blatu, da so mu (mi) najljubše prostitutke itd«. 18. maja 
1903 je pisal Karlu, da mu vsako prozo in dramo »oinažejo z blatom in 
potem očitajo blato meni« in dodal: »Piši naravnost iz srca, pa jo (mo-
ralno družbo) razžališ; daj gobavcu karkoli, okuženo bo.«34 Ob Hiši Ma-
rije Pomočnice so mu kritiki povedali, da uživa ob pornografiji, posil-
stvih in da piše »brez vsakega plemenitega čuta«. Pa tudi, da je duševno 
bolan. Zato prinaša njegova literatura »epidemijo nravne perverznosti«. 
Barbar je, ki oskrunja človeka in kvari »čisto čustvovanje slovenskega 
naroda».35 Ob takšni nravni gorečnosti je Cankar najprej pripomnil, da 
ideja knjige »ni svinjarska, ampak tragična«, nato pa dovolil, da se »dvo-
umni pasus« črta v češkem in ruskem prevodu, za slovensko rabo pa ga 
je priporočal še naprej »ravno zato, ker so slovenski narodnjaki, fra-
karji in fijakarji željni pohujšanja«.3" 

Poudariti je treba tudi, da Cankar erotike ni ubesedoval lascivno ali 
pa ozkosrčno. Človeka in sebe je priznaval, kakršen je, naravni smisel 
za človeka mu je preprečil, da bi ljubimca upodabljal asketično ali pa 
senzualistično, da bi, skratka, z njim ravnal moralno patetično. Cankar-
je bil v ljubezenskih stvareh antimoralist, antimoralizem pa mu kajpada 
ni preprečeval pisati o senzualističnem svetohlincu. 

Iz navedenih dejstev je tedaj videti, da so se moralni izpadi zoper 
njegovo osebnost vrstili predvsem zato, ker pisatelj in njegovi kritiki 
pač nikoli niso dosegli soglasja o tem, da je umetnost morala, ki stoji nad 
vsakršno »dostojno«, uglajeno, dogovorjeno moralo. 

Duševno in nravno stvarno ali »realistično« satiro pa je Cankar na 
kraju vendarle lahko pisal tudi zato, ker je marsikatero napako našel 
v samem sebi in še zato, ker je bil zmožen soditi in osmešiti tudi samega 
sebe. Znal je igrati dvoličnost: z nasprotnikom bi najraje obračunal fi-
zično, pa se je potuhnil in govoril z njim prijazno. Lastno živčno priča-
kovanje honorarjev je zlahka objektiviral v napeto razmerje med »daru-

31 Ivan Cankar, pismo bratu Karlu, 17. maja 1901, ZD XXVI. 
32 Fran Govekar, pismo Vladimirju Levcu, 24. avg. 1899, ZD VII, str. 366. 
34 Ivan Cankar, pismo bratu Karlu, 18. maja 1903, ZD XXVI. 
35 Primerjaj kritiko ob Hiši Marije Pomočnice, ZD XI, str. 304 in dalje. 

Izraz je Ušeničnikov iz članka »Umetnost pa morala«, KO 1898. 
36 Kot pod 30. 



jočim« in izkoriščanim, bodisi v črtici Pričakovanje (1898) bodisi drugod. 
Naslikal se je, kako zna kot poet liliniti sladke, idealne ljubezenske verze, 
hkrati pa ljubiti kot prostak.37 Pohlepno je nadzoroval svojo željo, da bi 
postal pomemben, in svojo prizadetost, ko je bil »zapuščen«, »brezpo-
memben«. Opazil je tudi, da je sovražil ljudi in se pretirano rad mašče-
val, ali pa vsaj znesel nad nič krivimi. Šele materina smrt je v njem 
zmanjšala subjektivistične probleme in ga prebudila za odgovorno de-
javnost.38 Kako se je tedaj streznjeval in smejal iz svojih zračnih, nedo-
segljivih idealov ter se usmeril k vprašanjem dobe, je povedal tudi v 
črtici Polnočnica (1899) (»Kadar je bil dobre volje, bril je norce iz svojih 
sanj in svojih načrtov. . . Da, kriva je uničujoča ironija; komaj je 
vzplamtel v srcu plamen moči in navdušenosti, padla je nanj Irivolna 
ironija, samouničujoč, grenak zasmeli...«). Skratka, svojo satirično po-
dobo malomeščanske nravnosti, ki je tedanja moralistična literarna kri-
tika ni prenesla, ker je ni preneslo malomeščanstvo, bi Cankar potemta-
kem deloma lahko motiviral z znanim rekom: homo sum, nihil humani 
a me alienum puto (človek sem, nič človeškega mi ni tuje). 

b) Objektivne osnove. Čeprav nas prostor omejuje, je nujno navesti 
nekaj dokumentov, ki potrjujejo vsebinsko verodostojnost in realnost 
Cankarjevega satiropisja. Že kratek vsebinski prerez socialnodemokrat-
ske publicistike iz leta 1904—1905 nas opozori na številna vprašanja, 
ki so bila tedaj že Cankarjeve satirične teme ali pa so takšne teme po-
rajala. Gospodarski, narodno politični in kulturni položaj Slovencev je 
ta publicistika prikazovala namreč takole. 

Nemški kapitalisti so v Sloveniji dobivali premoč, gradili so indu-
strijske objekte, kupovali slovenska naravna bogastva, kupovali in gra-
dili turistične postojanke. Narodno lastnino so odtujevali tako hitro, da 
je gospodarski kronist pisal že o njihovem nezaustavljivem prodiranju 
na Jadransko morje: »tujčeva peta se približuje s strašno doslednostjo 
iz Koroške čez Kranjsko v smeri Prsta«.39 Drugi je opozarjal, da Slovenci 
razumejo narodnostni boj le kot razgreto čustvo in svaril, da »Hej Slo-
vani!«, »Naprej!« in poulične demonstracije ne bodo zaustavili nemškega 
kapitala. Ugotavljal pa je tudi, da se tujec kapitalist obnaša oholo in že 
tudi kot politična moč, ki jo avstrijski državni organi seveda negujejo, 
medtem ko državni uradniki ravnajo s Slovenci surovo, čeprav jih ti 
plačujejo. In kako na vse žaljive ravnanje odgovarjajo Slovenci? » M i . . . 

37 Ivan Cankar, A jaz pojdem, 1898, ZD VII. 
38 Ivan Cankar, Ob smrtni postelji, 1898, ZD VI. 
39 Gospodarstvo, Naši zapiski 1904—1905, str. 127. 



povzdigujemo v deveta nebesa vsakega državnega uradnika, ki vrši le 
svojo dolžnost, ali ni z nami oduren in nevljuden. Stori-li pa kdo neko-
liko več, kolikor moremo ravno zahtevati od njega, no — potem ga ob-
sipljemo s častnimi meščanstvi in podobnimi odlikovanji, da bi se moral, 
ako je značajen, svojih dolžnosti se zavedajoč mož, sramovati takih kle-
čeplazcev«.40 

Je publicist prenesel v stvarnost »junake« Cankajeve satire, ali pa je 
Cankar prenašal v satiro duševno stvarnost? Cankar kajpada ni meril 
le na nemški imperializem in tuje gospodovalno uradništvo, ampak tudi 
na slovensko duševno travmo, na domače klečeplaštvo, samozatajevanje, 
ponižnost, na suženjsko majhnost pred tujčevo oholostjo. Pa tudi na 
klavrno rodoljubje, ki se je spremenilo v parado in koristolovstvo. O iz-
roditvi rodoljubja govori tudi opomba Ivana Merharja, da čita »o narod-
nih slovesnostih dan na dan predolge članke po dnevnikih«, in priznanje 
Cankarju, da je namreč sam »več storil za prebujo narodne vesti nego 
celo pokolenje rodoljubnih pisarjev«.41 Da pa je lahko nastalo rodoljubje, 
ki ni bilo zmožno vplivati na narodno vest, da je obstajalo le še kot nered 
in zmaličenost človeka in ideje, da se je zavijalo le še v hejslovanske 
fraze, ki jih je v pravi cvetober spoštljivo zbral Fran Govekar v prvem 
poglavju povesti Ljubezen in rodoljubje (1897), pa je Cankar razkril tudi 
tako, da je analiziral politične in kulturne posledice, ki jih je na Slo-
venskem odigrala nemška, se pravi ponemčevalna šola. 

Y eseju Realka12 dolži Cankar ponemčevalno šolo, da je Slovencu 
zmerom bolj hromila zmožnost in siromašila njegovo duhovno ustvar-
jalno moč. V kmetski strukturi se je slovenski jezik razvojno ustavljal, 
nemščina pa ga je ovirala na duhovno zahtevnejših področjih oziroma 
ga v srednji šoli na ta področja kratko malo ni pustila. In tako je po-
stajala slovenska kultura pa tudi literatura zmerom bolj prizadeta. O 
sebi pripoveduje, da mu je nemščina ranila ponos, ugasnila smisel za 
naravo, zemljepis, za prirodne in zgodovinske vede. Nemški jezik — 
nemški učitelj — slovenski dijak: ta »komedija« ga je prisilila, da je 
nemščino sicer zmagal, a jo obenem strastno zasovražil. Največja krivda 
tuje šole pa je bila ta, da mu je »poneverila velik besedni zaklad«. Iz-
guba besedišča mu je pisatelju delala »napoto in težave do konca dni«. 
Ob surovi redukciji jezika, tega najbolj osebnega instrumenta, je tudi 
šele prav začutil, »da veže govorica človeka s človekom trdnejše in 

40 Politika, Naši zapiski 1904—1905, str. 123. 
41 Ivan Merlmr, Ivan Cankar, Krpanova kobila, LZ 1907. 
42 Ivan Cankar, Realka, Jaro Dolar. Neobjavljen Cankarjev tekst, Sod 

1975. 



zvestejše otl vseli drugih na svetu«. In ravno to vez je tuja šola trgala 
in pomagala slovenskega izobraženca ne le duhovno jaloviti, ampak ga 
tudi narodno zmesti in odtujiti. Močno je prizadevala tudi slovensko pu-
blicistiko in umetniško literaturo. Primanjkljaj je povzročila v slovenski 
realistični prozi, ker je spodrivala besedje za predmetno stvarnost. Vso 
ogromno škodo, ki jo je prizadejala slovenskemu slovstvu, znanosti in 
filozofiji, je Cankar pojasnil takole: »Če hodim po gozdu, po polju, po 
vrtu, ne vem imena ne drevesu, ne cvetici. Godi se mi, kakor da bi hodil 
med samimi ljubimi znanci, pa jim ne poznam imena, ne morem po do-
mače govoriti z njimi. Kadar je treba, da jih imenujem, se moram zateči 
na kmete, ali pa k Pleteršniku. Nič drugače ni s stvarmi, ki se dotikajo 
fizike in kemije, geometrije in matematike. Zola je opisal rudnike in fab-
rike, vse do najmanjših podrobnosti; jaz bi tega ne mogel, v slovenščini 
prav gotovo ne, še posameznih delov enega samega stroja bi ne vedel ime-
novati; in niti v nemščini ne, kajti kmalu in brez obžalovanja sem se 
iznebil osovraženega ,znanja'.« 

Ponemčevalna šola je torej pomagala kovati Cankarja satirika. Ro-
doljubno frazo je moral preganjati toliko bolj, kolikor bolj se je odtuje-
vala živi slovenski govorici, kolikor manj je slovenščini jamčila politično 
varnost in kolikor bolj je njeno varnost izpodkopavala s svojim votlim 
zvokom. In narobe: očitke, da je njegova umetnost delo »tujca«, je upra-
vičeno sprejemal in zavračal kot nerazumen in slep porog narodno pre-
budili in integrativni vlogi svoje satirične in druge umetnosti. 

Drugi zgodovinski pojav, ki ga je Cankar razumel kot temeljno pisa-
teljsko nalogo, je bilo prav gotovo izzivalno geslo »ločitev duhov« 
na Slovenskem. Geslo je razumel po svoje: če naj bi »duh« zaustavil 
tuji naval, ga je bilo treba odtrgati od nadaljnjega klerikalnega in libe-
ralnega omejevanja in ga preobraziti. Cankar je postal odličen sogo-
vornik tedanjih naprednih glav, npr. Antona Dermote, ki je slovenski 
klerikalizem ocenjeval približno tako kot Cankar v Knjigi za lahko-
miselne ljudi in drugod. Dermota je o klerikalizmu pisal namreč takole: 
»Po klerikalnih nazorih se Slovenci za narodnost, za socialna vprašanja, 
za gmotno preustrojitev svoje mizerije nimajo vzroka boriti; v nevarno-
sti je le in povsod rimska vera. Rimskokatolišli interesi se opirajo v prvi 
vrsti na slepo vero v avtoriteto. Slepa vera in avtoriteta pa nasprotujeta 
vsem interesom demokratizma. Slepa vera in avtoriteta potrebujeta in 
zahtevata dogme. Tudi v politiki . . . Zakaj klerikalizem je duševno nasil-
stvo . . ,«43 Klerikalci so se do narodnega vprašanja odmaknili tudi tako, 

43 Velika slovenska stranka, Spisal D. Naši zapiski 1904—1905, str. 2. 



tla so v Slovencu proslavljali šestdesetletnico dunajskega župana in krš-
čansko socialnega demagoga Luegerja, ki je za Slovence skoval genocidni 
načrt.44 

Tudi Cankar je napadal cerkveno avtoriteto, »slepo vero«, ki je bila 
menda v nevarnosti, tudi on je klerikalizem označeval kot nasilstvo, kajti 
vsakdo, ki se mu je le malo uprl, je postal »razbojnik«.45 In še ena te-
danja javna ocena klerikalizma se čisto nič ne loči od Cankarjeve. Ko 
je Slovenec predlagal ustanovitev enotne slovenske ljudske stranke, je 
sodelavec Naših zapiskov menil, da »rast klerikalizma ne poglablja lju-
bezni do bližnjega, zatajevanja slabih nagnjenj . . . pač pa rastejo fa-
natizem, najgrše praznoverje, gola zunanjost brez globljega jedra, ki bi 
bilo opora nravnemu življenju . . . Moč cerkve narašča, verstvo in nrav-
nost pešata . . .«4e 

Publicistika sporoča tudi, kakšna je bila v tedanjem zmedenem času 
»demokratična vzgoja« na kulturnih področjih, kako se je razumništvo 
vedlo do umetnosti, kako je boj za ločitev duhov potekal v kulturi. 

»Demokratična« narodna vzgoja je uporabljala npr. smešen način 
»narodnega primojdušestva«, kot je zapisal Cankar, ali kot je isto misel 
drugače povedal dr. Vladimir Lončar, ko je dejal, da se »pod firmo na-
rodne umetnosti zbirajo izrastki narodnega značaja in kažejo kot tipi 
slovenskega ljudstva . . . Umetnost služi tu kot dekla banalnosti in se ji 
pokorava! Umetnost se ponižuje pred nizkimi ljudskimi nagoni in se jim 
prilagaja! Ali je to namen umetnosti, ali je to narodna vzgoja?« Lončar 
je ugovarjal, ker je huinoristični list Jež iz »zabavnosti prehajal v uma-
zanost«, ko je ob odkritju Prešernovega spomenika parodiral pesmi Pod 
oknom in Nezakonska mati. Trdil je, da pravi humorist smeši le zato, 
da »ustvarja nekaj lepšega in boljšega«. Ko je še pisal, da »narodno 
primojdušestvo« Slovencev ni pripravljalo »za življenjsko borbo s kul-
turno močnejšimi nasprotniki«, je podprl Cankarjevo umetnost in še 
zlasti njegovo satiro, ki je prebujala in pripravljala za takšno borbo. 

Malomeščansko trgovsko pojmovanje umetnosti je tedaj satirično ob-
ravnal tudi Etbin Kristan,47 posebno poučno poglavje o odnosu razum-
ništva do umetnosti pa objavil Ivan Prijatelj. Spomnil je, da je razum-
ništvo leta 1900 umetnost »nespodobno mistificiralo« in jo izrabilo »v 
svoje politične namene«. Za ogled umetniške razstave so tedaj organizi-
rali namreč posebne vlake, čeprav do umetnosti niso čutili resničnega 

44 Politika, Naši zapiski 1904—1905, str. 7. 
45 Ivan Cankar, pismo bratu Karlu, 9. jul. 1900, Z D XXV1. 
40 Kot pod 44. 
47 Etbin Kristan, L'art pour l'art, Naši zapiski 1904—1905, str. 79. 



veselja. Umetnost je sama kmalu odkrila to laž, kajti »umetnost se ne da 
mistificirati na dolgo in prej ali slej se maščuje. In v resnici maščevala 
se je, ko je odkrila, da so veljale vse vaše manifestacije, vaše zastave, 
vaši posebni vlaki, vaši govori in vaše parade z zastopniki ,ekselenc in 
prevzvišenosti' le politiki, vaši .praktični', ,koristni' matroni branjevki, 
ne pa nebeški hčerki umetnosti.«48 Ivan Prijatelj je kajpada vedel, da ta 
veliki maščevalec v umetnosti ni bil nihče drug kot ravno Ivan Cankar. 

Y takšnih gospodarskih, narodnopolitičnih in kulturnih razmerah 
torej je lahko nastalo Cankarjevo pismo, v katerem je sporočal, da bo 
poskušal preosnovati slovensko življenje in da bo postal castigator tem-
p o m sui. »Pri nas tam doli je potreba reformacije in revolucije v poli-
tičnem, socialnem, v vsem javnem življenju, in tej reformaciji mora delati 
literatura pot. Vse je v blatu pri nas doma. Tista stranka, ki se imenuje 
liberalna, je korumpirana do nohtov in nazadnjaška nič manj kot farška 
drhal. Klike v politiki in literaturi. Časih me to ni skrbelo, ali danes 
vam povem, da mi je zelo težko pri srcu, če pomislim, kakšna prihodnost 
se pripravlja našemu kmečkemu narodu. Ta namreč gineva in izumira . . . 
Zdaj pa poglejte naše časopise in našo literaturo! Tisti resnični narod 
je navezan sam nase, — spomnijo se ga klike šele ob volitvah.. .«4e 

Skratka, Cankar je spoznal in si obrazložil »težko in veliko nalogo« in 
jo nato nemudoma oblikoval v svoji satirični in nesatirični umetnosti. 

Med zunanje ali objektivne osnove Cankarjevega satiropisja bi morali 
nazadnje prišteti tudi literarne pobude, slovensko satiro in grotesko 19. 
stoletja od Prešernove Nove pisarije preko grotesknih prizorov v pri-
povedništvu Janeza Trdine in Frana Levstika pa tja do Mencingerjeve 
satire Cmokavzar in JJšperna in Tavčarjevega spisa 4000. A nič manj bi 
morali upoštevati tudi evropsko satirično komediografijo, zlasti Gogoljev 
in Grabbejev humor. Toda literarna razmerja odpirajo posebno poglavje 
o Cankarjevi satiri in groteski, ki ga v naš okvir ni mogoče sprejeti. 

48 Ivan Prijatelj, Naša umetnost na tujem in doma, Naši zapiski 1904—1905, 
str. 97. 

49 Ivan Cankar, pismo Zofki Kvedrovi, 8. maja 1900, ZD XXVIII. 



РЕЗЮМЕ 

«Набросок» доказывает, что мало данных для согласия с писателем и врачом 
Алойзом Крайгером, считавшим юмор, иронию и гротест у Цанкара следствием 
биологического изъяна писателя и его отрицательного отношения к женщине. 
Намного убедительнее являются мотивировка этого юмора, которую приводит 
Цанкар сам, и его глубокий интерес к социальной и национальной проблематике. 
Когда его сатира уделяет внимание литературно-эстетическим вопросам, тогда 
она является результатом тонького эстетического чутья писательской личности. 
Что касается объективных данных сатиры Цанкара, то «набросок» приводит 
лишь незначительное число сведений, но и приведенный материал показывает, 
что в сатиру Цанкара включены некоторые типичные элементы современной 
словенской литературы, социальной и национальной проблематики. 



UDK 886.3 Pregelj I. 7 Plebanus . 06 
Matjaž Kmecl 
Filozofska fukulteta, Ljubljana 

PREGLJEV PLEBANUS JOANNES 

Razprava je interpretacija ene najznačilnejših slovenskih ekspresionističnih 
daljših pripovedi, pri čemer upošteva različne nivoje teksta: snovni, biografski, 
ideološki, zgradbeni, jezikovno slogovni; prizadeva si prikazati individualno in 
zgodovinsko slogovno/ekspresionistično specifičnost »kratkega romana« Ple-
banus Joannes. 

The essay is an interpretation of one of the most characteristic Slovene 
expressionst text; it considers Pregelj's work at the level of the content, of 
biographical elements, of ideological aspects, of the construction, and at the 
linguistic-stylistic level. The aim is to bring out the individual and historically 
stylistic/expressionist specifics of the "short novel" Plebanus Joannes. 

Plebanus Joannes (1920) velja slovenski literarni zgodovini za eno 
najtehtnejših pripovedi t. i. slovenskega ekspresionizma, pa čeprav so 
ocene glede tega ekspresionizma različne. 

1. Kar zadeva genezo. Pobude — snovne, miselne, emocionalne, jezi-
kovno slogovne — za nastanek pripovedi so bile raznotere, zvečine pa 
zelo osebne, biografsko razložljive, deloma so tudi evidentirane: 

a) m o r a l n e — Pregljevi osebni spori in mučna moralna obreme-
njevanja med profesorskimi kolegi za časa prve svetovne vojne, ko je 
pisatelj kot profesor služboval v Kranju; v tistem vsestransko občutlji-
vem času, ko je bila na pragu odločitev o nadaljnji usodi slovenske na-
cionalne skupnosti (državna združitev z drugimi jugoslovanskimi narodi, 
odcepitev od avstroogrske monarhije), je cvetelo denunciantstvo in vanj 
je menda Preglja zapletel tudi neki profesorski kolega podobnega imena 
kakor zgodovinsko paralelizirani volčanski župnik Josephus Menezeis; 

b) z g o d o v i n s k e , p o l i t i č n e — italijanska okupacija zahod-
nega slovenskega ozemlja, od koder je bil Pregelj doma: pokvarjeni 
Menezeis je Italijan iz »preklete zemlje Cepolijev«; roman je bil sprva 
posvečen »bratom, ki jih še ni doma« (osvobojeni šele 1945) in ki trpijo 
pod zvitim, nesnažnim, pogoltnim nasiljem zahodnega soseda; 

c) s n o v n e — Simona Rutarja podrobna, včasih kar slikovita lokal-
na Zgodovina Tolminskega (1882), strokovni študij slovenske kulturne 
oziroma literarne preteklosti (disertacija o baročnem pridigarju patru 
Rogeriju), študij slovenskega cerkvenega slikarstva oziroma sistematično 
ogledovanje fresk v strokovni družbi; 



č) e m o c i o n a l n e — silna in zmeraj znova ponavljana tožnost — 
neizpolnjiva želja za otroškimi kraji in časi, za preteklostjo in Tolmin-
skim: zmeraj znova pesni z velikim zanosom tominski pejsaž; ne pusti 
priložnosti za to (sem gredo tudi brezštevilni jezikovni in snovni loka-
lizmi, ki zvenijo celo slovenskim ušesom pogosto nerazumljivo, se pa 
eufoničo učinkovito vključujejo v besedilo); 

d) a v t o b i o g r a f s k e — najintimnejše, najgloblje, skorajda pre-
ganjavično merjenje greha in kazni, čistosti in zaslužen ja; smisla, ki mu 
je videti nujo, a mu ni mogoče uzreti globine. Mogoče se je preganjavično 
vrtanje glede greha in čistosti zasejalo v tega čudaško genialnega, ne-
urejeno urejenega, neznansko načitanega, poliglotskega, pijanotreznega, 
lojalnega in hkrati nerazumljivo prekucuškega človeka že kar z rojstvom, 
zagotovo pa takrat, ko se je moral, sirota brez staršev, skrajno krščansko 
verno in moralično vzgojen, odločati za življenje: šolali so ga dobrotniki, 
da bi postal duhovnik, vendar ni hotel; zamamila ga je sladka čutnost 
sveta, kakor ga mami tudi v vsej njegovi literaturi, v kateri npr. mrgoli 
sinestezije — vpreganja kar najštevilnejših čutov za zaznavanje istega 
pojava: ne le vida in sluha, še posebno tudi vonja in otipa. Skratka: 
triindvajsetletnemu krščanskemu mladeniču se je rodil nezakonski sin. 
Ljubezen se je sprla z grehom, čutnost z duhovnostjo, dolžnost s spro-
ščeno življenjsko radostjo; velikemu olajšanju je sledila velika depresija. 
Ne olajšanje in ne depresija nista hoteli potem zginiti, v silnih, baladnih, 
dramatičnih kontrastih zaznamujeta njegovo življenje in pisanje. Tako je 
postal literarni bojevnik zoper greh in zoper čistost, poveličevalec vsega 
najlepšega v življenju in hkrati mračni zaklinjevalec misterija, ki se mu 
reče kazen za greh, pretnja in zrcalo življenjskega smisla. »To je misel 
nas vseh, ki nam duh v vekove nazaj: odkod? in v vekove naprej: čemu? 
vihra. Nas vseh, ki smo nevredni, a zakoniti svečeniki vsega na svetu 
dobrega in lepega« (Glosa, 1930). 

2. Kar zadeva tipičnost: »Bogastvo, ki mi iz njega ep živi? Tip mu 
je ime. A ta tip je živ. Je iz mene, kakor sem, iz zrelega in nedoraslega, 
iz bolnega in zdravega. Iz mene: po duhovnem plemstvu in tolminskem 
bajtarstvu, po togem iskateljstvu božjih višin in po režavem sholarstvu 
facecije, pijače in godčevske nravi. Ali sem torej pravi? Iz zemlje in iz 
duha? Mar vem? Kaj pa je zemlja naša, kaj je naš duh? Ali je Bog, ali 
je rod, ali je um? Bogastvo torej, ki mi iz njega ep živi: odprto srce in 
čuječe oči, baročni okus in dvojna bolest domotožja: po domu tostran, 
ki nič več ni moj. Po domu onstran, kot ga gledajo le nedolžne otroške 
oči« (Glosa, 1930). 



I ako se torej skoz Pregljevo pisanje zaporejata dva tipa pripovedi : 
eden, ki je ves »tostran«, namenjen beletristični zabavi, preprostemu 
bralcu, salonski dami, nenačitanemu kmetiču (Mlada Breda, Zgodbe 
zdravnika Muznika, Otroci sonca), in drugi, ki se ves vznesen spopada 
z varljivostjo videza in skuša uzreti skrito bistvo, ga vsaj naslutiti (Ple-
banus Joannes, Bogovec Jernej, Thabita Kumi, vrsta krajših proz). — 
Zvečine se vendar obe perspektivi družita — zdaj komaj opazno, že na-
slednji hip monumentalno kontrastno, tragično: zoper trdovratno po-
ganjajočo čutno srečo in človekov up udarja metafizična usoda in za-
tolče vsakršne želje, načrte, še tako nedolžne podvige v prah ničevosti, 
ničnosti, neizpolnjivosti. 

3. Rdeča nit (prekritje zgodovine in strukture Pregljeve pripovedne 
proze): punt (pogostna snov!) zoper konfesionalno, institucionalizirano 
pojmovanje vrednot (grehov, čistosti); širjenje krščanskega humanizma 
zoper ozkosrčni moralizem po logiki, ki jo je iz Preglja izluščil že eden 
od zgodnjih kritikov njegovega romana (Narte Yelikonja): Bog dopušča 
človeku vse, tudi skušnjave in tudi greh, če je le v božje poveličanje (to je v 
poveličanje človečnosti, podobno kakor pri sočasnih fracoskih moralistih; 
prim. Anatol France — Žongler naše ljube Gospe!) In ali ni erotično 
nagnjenje moškega do ženske v tem smislu najbolj božje od vsega: naj-
globlje poveličanje človečnosti — s svojim samoodrekanjem, z najpleme-
nitejšim, kar zmoremo? Od prvih plahih tipanj v Štefanu Golji (1918— 
1919), ko še Preglja tovrstna relativnost bolj zanima kot relativnost biblič-
nega nauka glede pokoravanja svetni in božji oblasti, preko Plebana 
Joannesa (1920), kjer se pred bralcem razgrnejo domala neizmerljive 
razsežnosti čistega greha, višek pa prav gotovo doseže v pozni noveli 
Thabita Kumi z idejo o posvečenem grehu, grehu, ki je božje dopadenje 
in je greh samo še rutinskemu, posvetnemu naziranju: ostareli Janez 
Potrebujež-Plebanus Joannes mora za smrt obhajati mlado, življenja 
željno žensko. Smili se mu, Boga roti, naj jo vendar reši, naj se je usmili; 
ponuja svoje življenje zanjo. Y vznesenem, nagonskem, nerazumnem tre-
nutku se mu utrne misel, da bi jo mogoče lahko, vso zdelano od pred-
smrtnega hladu, ogrel z lastnim telesom, s telesnim dotikom prenesel 
vanjo svojo toploto, preostanek moške sile kot pobudo za življenje, za 
rešitev. V ekstazi, ki je vsa božja, jo prekrije s svojim lastnim telesom; 
ko se iz ekstaze ové, je ona mrtva, njemu se omrači um. — Katoliška 
kritika, ki s svojo ozkostjo ni mirovala že ob Plebanu Joannesu, je spis 
popolnoma odklonila, ga razglasila za zmeden in nerazumljiv; iziti je 
moral v levičarski Sodobnosti (1933). In vendar meče najčistejšo, najbolj 



jarko in hkrati po svojo logiki in smislu docela neheretično luč na osred-
njo misel, na rdečo nit Pregljevega naziranja o svetu. Kritika ni zmogla 
preseči najbolj enostavnega in hkrati najbolj banalnega-grešnega ume-
vanja vidne situacije: moškega, ki se zlekne čez golo, pa čeprav že 
onstransko žensko; ni zmogla ali pa ni hotela razumeti simbola tega 
položaja, ki le prividno spominja na figuro veneris, v resnici pa je ne-
navadno mnogopomensko znamenje človečnosti, samopresegajočega žrtvo-
vanja, potrjevanja božje milosti in odpuščanja z videzom erotične zdru-
žitve, ki pa je od tega tako daleč, kakor je smrt od življenja: neizmerlji-
vost življenja v simbolu čistega greha. Pregelj sam je s to idejo prav 
gotovo skušal izraziti odgovor na eno osrednjih vprašanj svojega živ-
ljenja; ni znano, ali ga je ta odgovor tudi potešil, dejstvo je, da je poslej 
literarno utihnil, nekako organsko in razumljivo, čeprav nerazumljen. 
(Ob tej organskosti se sliši kot cenena anekdota, češ da je literarno 
umolknil zato, ker naj bi svojčas v mladostni objestnosti javno svetoval 
znanemu slovenskemu pisatelju, naj po petdesetem raje ne piše več. 
Thabita Kumi je resda izšla za Pregljevo petdesetletnico, razlogi za 
umolk pa so bili drugi, mnogo globlji, čeprav manj spektakularni: 
nerazumevanje, bolezen in bogvedi če ne tudi življenjsko nazorska uteši-
tev; zasebno je živel še petindvajset let.) 

Plebana Joannesa pravo ime je Janez Potrebujež. »Potrebujež« je slo-
venskemu jeziku moški, ki je kar naprej potreben, lačen spolnega dotika, 
s satirskim spolnim gonom; ki se mu podnevi in ponoči v glavi prika-
zujejo različne ženske, predvsem njihova telesa. Ponavadi odživi veselo 
življenje — razen če mu usoda ne nameni, da postane iz »potrebnega« 
Janeza plebanus Joannes, latinsko posvečeni namestnik božji na zemlji, 
paznik nad čednostmi in grehi, stražar čistosti, poznavalec evangelija, 
krščanski duhovnik, strogo in institucionalno nasprotje spontani naravni 
potrebi. Y takšnem primeru pa se nujno spočne silna drama, neusmiljen 
spopad med obema v isti osebi; strukturalisti in predromantiki bi rekli, 
da je to spor med naturo in kulturo, med naravno prirojenim/nagonskim, 
pa med tistim, kar je zaznamoval človek v znamenje/mit. Slovenska lite-
rarna veda, ki ni ne predromantična ne strukturalistična, je v drami pre-
poznala spor duha in telesa. 

V vsakem primeru, kakorkoli ga že poimenujemo (jezikovno je zazna-
movan z razmerjem med posvečeno latinščino in zemeljsko slovensko tol-
minščino), je spor strašen, bridek. Y njem gre vendar za bistvene človeške 
reči: na eni strani je skrajna imanenca, predajanje vidnemu, slušnemu, 
vonljivemu, otipljivemu, čutnemu, skratka sladkemu nagonu življenja, 



moškega ženski, matere otroku; na drugi je temna ozadnost sveta, skriv-
nostni smisel, ki tiči v čisti transcendenci, v popolni nedojemljivosti, 
morda celo v čisti fikciji, na vsak način zgolj v čisti veri kot popolnem 
nasprotju senzualno utemljeni izkušnji/empiriji, imanenci. Med obema 
je po bogve kakšnih in bogve kako davnih nagibih krščanski um uvedel 
izključevalnost, protivnost, celo neznosno sovraštvo. Z neprestanim pod-
leganjem telesnim, čutnim, naravnim skušnjavam si ni mogoče prislužiti 
nebeškega kraljestva = se zenačiti s skrivnostnim, minljivo, varljivo 
imanenco večno presegajočim smislom. Vendar tudi obratno: kdor je ves 
zazrt v onstran, v »božje«, v transcendenčni smisel, naj odpiše sladkosti, 
ki jih kot nenehno grešno vabo ponuja čutna zemeljskost. Če oba, to-
stranski Janez Potrebujež in onstranski plebanus Joannes, domujeta 
v istem telesu, sta si torej nujno v nenehno napoto: zdaj slep od nagonov 
Potrebujež greši, zaradi česar se plebanus Joannes smrtno (po latinsko!) 
ustraši za svoje končno in večno zveličanje, osmišljenje, in mora v poko-
ritev strogo kaznovati skupno potrebuješko telo, toda že v naslednjem 
trenutku se plebanus Joannes v svoji bojeviti veri in za vero pregreši 
nad človekom še mnogo huje, kakor bi se Potrebujež kdajkoli mogel 
(zapre na primer čez polnočno uro Katico v kostnico, da zblazni). 
Zato vikar kar naprej moli: » . . . Sem siv in pameten in goreč duhovni 
kakor prvi dan, a trpim spričo nadležnosti svoje krvi, kakor da sem 
obseden. Ti mi pomagaj, Ti veš, Ti svetuj, Ti naredi, da ugasne mladost 
v krvi in greh v mislili.« — To strašno pehanje zoper lastno naravo in za 
onstranski smisel je tista osnova, na kateri temeljijo stil, zgodbena 
zgradba in idejna sporočila Pregljevega romana, pravzaprav vse te-
meljne plasti teksta. 

Stil. Plebanus Joannes kot književna oseba živi torej v nenehni pre-
žavi napetosti, v grozničavem strahu, da 11111 v enem samem trenutku 
nepazljivosti, za hrbtom tako rekoč, v navalu nepreračunljivih in grešnih 
naravnih strasti Janez Potrebujež za večno ne zapravi božjega kralje-
stva. »Kje je luč? Kje mir? Kdaj? Sam mrak, strah, bolest. Bolest smrti 
in smrtnega strahu,« z grozo ponavlja. Transcendenca, pravzaprav smisel, 
ki je skrit v njej, potemtakem ni samo cilj, je tudi nenehna grožnja, 
mračna, neusmiljena, zoprna vsakršnemu človeškemu upu; takšno jo 
doživlja tolminski vikar: kot vse, kar more največ doseči, a ni niti za hip 
gotovo, zatrdilo. Zato jo je treba kar naprej, v neskočni, naporni, ne-
pretrgani zaporednosti živeti, po pravilih, ki za te reči obstajajo od 
nekdaj; duševno, kajti telo je izločeno. Čutni Janez Potrebujež ostaja 
na zemlji, med oprijemljivimi predmeti, plebanus pa se kar naprej 



vzdiguje v videnja, v nesenzualno in celo zopersenzualno duhovnost, zbli-
žati se hoče že tostran z onostranskim. 

Slogovna iloojnosi. Slovenska literarnozgodovinska veda kar naprej 
pomišlja precl odločitvijo, da bi imenovala roman ekspresionističen; mo-
tijo jo dobršne plasti teksta, v katerih zares niti pri najboljši volji ni 
mogoče opaziti ničesar, kar bi vsaj oddaleč spominjalo na ekspresijo in 
ekspresionizem. 

Naturalističen tekst v Plebanu Joannesu zares obstaja, vendar je za 
tovrstno smiselno opredelitev teksta celote treba upoštevati posebno za-
konitost pripovedne strukture; zakonitost se imenuje pripovedovalec kot 
stvarnik in posrednik upovedenega sveta. Ta mora na eni strani skrbeti 
za verjetnost, torej neke vrste objektivizem pripovednega sporočila, na-
praviti mora mimezis v tekstu kar se da podobno logiki resničnega, empi-
rično preizkušenga sveta, torej upovedeni »orbis terrarum« logičen tudi 
v primerjavi z zunajliterarnim; po drugi strani pa mora v romanu, ki 
mu je kompozicijska dominanta tako izrazito ena sama oseba kakor 
pri Preglju, pripovedno perspektivo in logiko adaptirati, prilagoditi tej 
dominantni literarni osebi. Tako se skozi roman kar naprej zinenjujeta 
docela osebna, vizionarna plebanova ter razmeroma naturalistično 
realna, objektivistično poročujoča pripovedovalčeva (pa tudi potrebu-
ješka) perspektiva — z vsemi slogovnimi posledicami. 

Dvojen primer kar z začetka (prolog izvzamemo, je pač nujna epska 
predinformacija) : 

a) »Cerkveni zvon sv. Urlia pod Tolminom je jeknil ostro v žalostni 
somrak februarskega večera. Ubiti glas se je kakor opotekel v vetrove . . . « 
Subjektivizem zaznave je razviden iz sinestetičnih (jeknil ostro) in per-
sonifikacijskih metaforičnih (ubiti glas . . . se je opotekel; žalostni glas) 
pomenskih kombinacij. Prav tako je razviden izrazit razpoloženjski fil-
ter: žalost, grožnja (ostro jekniti, ubiti glas se opoteka). — Seveda takšen 
zapis lahko še zmeraj obstaja na ravni impresije, vse je še na realnih 
tleh — čutno preverljivo, le kar se da osebno razmerje do okolice. Vendar 
mora nasilje, ki stilizira zapis, od nekod prihajati, strah mora biti uteme-
ljen. Ta utemeljenost pa ne izhaja več iz realnega, čutno dojemljivega 
sveta, marveč iz čiste zunajčutne vizije, vere: »Lovi se želja za sveto 
sliko in kar ujame, je bedasta grozotnost, ki je ni in je vendar: strah 
kresnikov, ki se tepo na križpotjih, in premrlov, ki bljujejo v pepel 
izpito otroško kri; gnus zelene divje babe, ki se je razkoračila nad 
jezerom in s plevelnico prekopala pot vodam; moč svetega Krna, ki 
kravo pred uroki varuje, in bajnost svetega Mavra, ki je živel v tako 
starih časih, da so ga morali risati samo po opisih iz k n j i g . . . Iz njegove 



krvi, iz vzdušja maličev, rogeljčev, hudičev in hudob mu je zrasla slika 
peklensko drzne nazornosti: golo žensko telo, ki sije, ki se kreče, vab i . . . « 
To zdaj, le kakšno stran naprej, izrecno je imenovano »slika«, ni očitno 
v nobeni zvezi z realnim, predmetnim svetom več. Kresniki, premrli, 
zelene divje babe, sveti Krn, sveti Maver, rogeljči, hudiči, iz katerih je 
stkana »slika« ženskega telesa, so čista »kultura«, čisto znamenje, vera, 
neizkustvena duhovna špekulacija iz ljudskega mita. Hkrati so s svojo 
hudičevsko grozovitostjo isto, kakor je bilo še malo prej nasilje in iz 
njega razpoloženje/strah, žalost v navideznem impresionističnem zapisu 
krajine. Impresija je po svojem izvoru in po svoji logiki vizija. 

Iz zamaknjenj se plebanus skozi ves roman zmerja znova »zbuja«, 
kakor navaja pripovedovalec, pač v realno, zemeljsko življenje. Ali pa 
se vanje kar naprej pogreza: »Zdajci se je obhodniku kakor sunkoma 
svet sprevrgel in je videl neki drug doživljaj, ki ni bil prav nič v zvezi 
s prejšnj im. . . Od nekod se je oglasila čudno nenavadna pesem. . . Pa je 
zdajci tudi ta svet tonil v megleno valujoči luči, ki ni bila ne jutro ne 
večer. Y somrak tajnostnega brezprostorja so udarjali znani glasovi, čudno 
poudarjene besede« (pač realni svet, op. M. K.). Takšna stanja niso »ne 
budnost, ne sanje«, marveč so, kakor pravi pripovedovalec, »silne du-
ševne napetosti, bolne nestrpnosti in strašna senca hudičeva, ki je duh 
žalostni in blodni«, so skratka videnja, kakor se izrecno bere pod konec, 
ta pa so po svojem bistvu e k s p r e s i j e , duhovne, od zunanjega sveta 
in od čutov neodvisne tvorbe. Z značilnim ekspresionističnim izrazjem 
zapisana se kar naprej ponavljajo, npr.: »Tudi v njem je bilo tiho in je 
kakor tonil v motno brezprostorje, ki se je nad njim zgrinjalo v krvavo 
meglo. — Zopet je tonil v škrlatni megli, trepetal iz osrčja v neprijetni 
vznemirjenosti, bil strašno majhen in raztegnjen v neskončnost...« Itd. 

b) Toda: kakor hitro se plebanus »zbudi«, tiči sredi oprijemljivega 
sveta, ki ga vsevedni pripovedovalec kar se da urno in eksaktno povzame 
v deskriptiven, skoraj faktografski zapis, docela blizek naturalističnemu 
estetskemu idealu (primer je neposredno nadaljevanje malo prej nave-
denega začetka): »Duhovni se je prebudil iz svoje žalostne misli, se 
okrenil in šel iz cerkve. Zaklenil je vrata. Od Dvora je bilo slišati lajanje 
psov, z vrha Kozlovega roba je jeknil bazilisk, novo strelno orožje, ki ga 
je prožil vsak večer 'capitanus arcis Tolmini', čuječi Jurij Štampa, 
v posmeh Benečanom, Čedajcein in tolminskim plemičem, ki niso hoteli 
biti cesarski.« Itd.: vse kratko, jasno, neepitetonizirano, neosebno, poro-
čevalsko, naturalistično stvarno. 

Povrhu: ekspresionizem docela »čistega« ekspresionističnega romana 
ni niti nikdar ustvaril; nenehna duhovna, vizionarna napetost je skre-



gana z naravo epskega in bi bila za nekajurno branje bralcu (pa tudi 
piscu) neznosno, neprenesljivo naporna. Tako je jasno, da je to, kar je 
storil Pregelj s Plebanom Joannesom, prav gotovo ena skrajnih in redkih 
možnosti ekspresionizma v romanu. Pripovedni objektivizem/naturalizem 
ostaja kot nekakšen snutek, vanj je potem vtkano tisto, kar je plebanus 
Joannes kot logika, čista ekspresija. — Navsezadnje: komu in čemu neki 
pa je namenjena pozornost sicer avktorialno vsevednega, panoramično 
objektivnega pripovedovalca? Vsa je osredotočena na plebanovo ume-
vanje sveta in to umevanje sploh ni realistično-empiristično, pa mu pripo-
vedovalec vendarle ne oporeka; enostavno referira ga, posreduje. Z vsemi 
tistimi rečmi, ki jim plebanus veruje kot znamenjem in namigom ozad-
njega, metafizičnega osprednjemu, fizičnemu svetu: potresi, pozebami, 
poboji, kužnimi boleznimi, pesmimi o ribi Faroniki, strupenimi muhami, 
hudobci in vedomci. Svet v romanu, njegova logika, naj jo obračamo sem 
ali tja, torej sploh ne obstaja po naravoslovnem (naturalističnem) znanju, 
marveč po neki posebni osebni, grozničavo intenzivni, vizionarni veri. 

Zgodbena zgradba. Z zadnjo mislijo smo se približali dogajalni, fabu-
lativni ravni Pregljevega teksta. 

Na prvi pogled je zgodba zasnovana biografsko, in sicer z začetkom 
v tistem trenutku, ki je bil za Potrebuježevo življenje odločilen, in 
s koncem v navedbi neke posthumne plebanove karakteristike. In vendar 
je ta biografičnost sižejsko strnjena v eno samo, odločilno leto njegovega 
življenja; odondod se pripovedovalec po potrebi z retrospekcijami, pa 
tudi s perspekcijo ozira nazaj in naprej. — To pa je leto najhujših 
ujem, najhujše preskušnje človekove volje za zveličanjem, najhujše očit-
nosti človekove nemoči, čas več ko razvidne dosmrtne zaklenjenosti 
človeka v solznodolinskost imanentnega sveta, najdoločneje razvidne 
izpostavljenosti človeka kaznujočemu transcendentalnemu smislu (po-
osebljenemu in naslutenemu v čudni ribi Faroniki, ki se v nekakšnem pri-
pevu oziroma kot smerni motiv/lajtmotiv kar naprej ponavlja skozi pri-
poved: riba faronika je izmisel, je znamenje za nekaj, na čemer temeljimo, 
je fundament sveta. Očitno ko kdajkoli je prav tisto leto, da je vsakršen 
človekov načrt utvara, da je begotna čutna naslada že na tem svetu vzrok 
za najgrozotnejše kazni (Peter, ki ga ugonobi sifilis; Katrica, ki se ji 
zmrači um; Menezeis, ki ga pobere kuga). Božji račun je neizmerno 
daljnosežnejši od človekovega, kar pomeni, da je pravi smisel, ki ga ni 
mogoče nikdar definirati s človeško pametjo, devetero svetov daleč od 
vsakdanjih upravičil in pragmatičnih smiselčkov dnevnega, čutnega, 
sprotnega eksistiranja. 



Torej, se spet ponavlja na novi ravni isto sporočilo, je v skrivnostnem 
ozadju sveta moč, ki človeka usodno veže, ki mu krati sleherno svobodo, 
mu žuga, ponižuje njegovo voljo z nepredvidljivimi, vendar ugonablja-
jočimi naključji. Z drugimi besdami: človekovo življenje jc tragično. 
Svet, ki ga človek živi, je tragičen — kar pomeni, da sta človekova 
volja in moč v tem svetu najbolj zanemarljivi postavki. Tragični etos, 
nazor, da je človekovo obnašanje, dejanje in življenje tragično, je raz-
viden že kar iz videza pripovedovanja, ki zlepa ne pozna sproščujočili, 
nesenčenih pripovednih enot. Toda še mnogo očitnejši je v zgradbenem 
načelu. Koblar imenuje to načelo načelo dinamičnih motivnih nasprotij: 
drug na drugega se v pripovedi drenjajo docela nasprotujoči si motivi, 
kar da ustvarja dramatičnost zgradbe, udarec za udarcem. — Gotovo. 
Toda prav konsekventno poniževanje človekove volje je hkrati tudi 
princip tragičnosti: človekova (plebanova) volja je, izšolati nečaka Petra 
v poštenega moža — iz takšne volje pa se rodi najhujši, eksemplarični 
grešnik, ki že na tem svetu zgnije pri živem telesu in še zaživa doživi 
pekel onstranskega, večnega pogubljenja; volja človekova (plebanova) 
je, iz skrivne Menezeisove hčere Katrice napraviti krščansko žensko 
in jo čednostno omožiti s šlevastim, vendar poštenim tolminskim fantom 
— volja se iznakazi v najhujši greh, ki vrže strupeno senco različnih 
obdolžitev tudi na plebana; volja človekova (plebanova) je, kaznovati 
greh, Katrico čez noč zapreti k mrtvaškim glavam v kostnico — in 
vendar se tudi ta, iz božje vdanosti in gorečnosti rojeni načrt izvrže 
v breme, ki je hujše od tistega, ki bi ga bilo treba kaznovati. Naj si 
človek še tako prizadeva uteči tragični usojenosti svojega življenja, ne 
uteče ji. Nad njim kar naprej plava očitna senca minljivosti. Tragičnosti. 

Princip (tragične) grajenosti je torej takle: Janez Potrebujež se v 
hipu človeške blodnosti pregreši zoper božje, plebanus Joannes dela 
potem za to dolgotrajno pokoro. Ker pa se Potrcbuježu kri blodi kar 
naprej, je plebanova pokora vse napornejša, vse bolj zamotana, vse bolj 
dramatična, dokler iz čistega, slepega pehanja za božjim ne doseže skraj-
nosti in se ne prevezne v nebožje, v najnižji greh, v uboj: Katrica je 
zblaznela po plebanovem nasilju nad njo, poslovila se je od duha v sebi, 
torej tistega, kar je v človeku najbližje božjemu. Sledi kazen: izobčenje, 
kuga, malo manj ko smrt in šele prav na robu življenja, po skrajnih 
stiskah se velikanski nesporazum v plebanu razmota, z njim pride 
umiritev, potešitev, očiščenje. 

Ideja. V skrajnem koncu tiči tudi poglavitno miselno sporočilo, ideo-
loška, moralična poanta Pregljeve pripovedi o tolminskem vikarju. — 
Vse do pred konec je plebanu ženska čutni hudič, »nečista žival«, po-



osebljenje greha, muholovec grešnikov, za sladkim videzom strašna ne-
varnost, ki se je je treba bati, saj po konfesionalnih naukih in po 
življenjskih izkušnjah najhitreje in najuspešneje zavede v nečistost. Po-
trebujež ima mlado žensko celo pod lastno streho in je zato kar naprej 
v hudi skušnji: »Doli je stala Katrica . . . Polnost udov je kipela izpod 
lahke, tesne obleke. Vikarju je zamigljalo pred očmi.« Plebanus se plaši 
Potrebuježevih strasti, vzklika v goreči veri: »Sovražim svinjarijo! To je! 
Sovražim iz vse duše, ker sega tudi po moji krvi in me blodi!« 

Pa vendar mu ne gre vse v račun. Ne da bi izrekel, dvomi: Kako 
naj bo ljubezen greh? Ali kakor pravi Koblar: Človek ne greši s člo-
vekom marveč zoper človeka. — V kužnih dneh potem nenadoma ugleda 
Katrico dojiti tujega, sirotnega otroka, z neskončno sladkostjo materinske 
ljubezni na obrazu. Ni njen otrok, torej njena ljubezen ni pogojena s po-
prejšnjim grehom, sama iz sebe je, najčistejša, božja. »Sancta!«, svetnica 
— zazna tedaj vikar: to je kakor Bog, ki ljubi, ne da bi poprej grešil. 
Ljubezen je bog, obstaja sama za sebe, ne more biti greh. Vsi smo zrasli 
iz materinske ljubezni: »Nič večjega ni, kakor je njena ljubezen.« 
»Ljubezen matere je presegla pravico moža.« 

Da se dopolni spoznanje do konca, je potem dodan pripovedni prizor, 
ki spominja na srednjeveške, staroveške, biblične, pradavne embleme. 
Kakor svetopisemski pelikan, ki s krvjo iz lastnega srca živi mladiče, 
hoče Katrica rešiti na smrt bolnega vikarja. Vikar hoče mleka, vendar 
mleka ni. Zdaj se Katrica, poosebljenje materinske ljubezni, spomni: »In 
je videl v grozi in slasti, da je žena sramežljivo odpela obleko nad svo-
jimi dojnimi udi, da so sinili polni, mehki in topli: strašna ljubezen 
ženskega telesa. In je čutil, da se je nagnilo zdravo telo nadenj in je 
dahnil vonj nepoznane polti. Njegova moška in trpka čud je jeknila 
v brezmočnem obupu: 'Svinja!' Nato je slika ugasnila, a vstala je ne-
nadoma znova, sijajna, večna. Tam je klečala žena, skrivnostna razumu 
in srcu. Z obema rokama in krčevito je raztrgala obleko na svojih 
deviških prsih. Njene oči so prosile k Sinu (Kristu, op. M. K.), njena 
usta so govorila Sodniku, ki je prihajal: 'Poglej, moj ljubi sin, telo, ki te 
je nosilo, in prsi, ki so te dojile! Bodi usmiljen, kakor si obljubil!' 'To je 
zadnje in je sodba,' je umoval vikar in zaprl oči kakor v snu.« — Torej 
je sodba o ženskem telesu in njegovi grešnosti zapisana že v bibliji: še 
Kristus je zrasel iz ženske ljubezni (in tudi Katričin greh je našel 
svojega svetega .Jožefa v dijakonu Petru, ki je ljubil, čeprav ni grešil). 
Grobo in jasno: »Ne v babah, v nas samih je hudič« (plebanus); ne sodi, 
ne sovraži! 



S tem se problem, ki ga tekst zastavlja, uteši, razveže. Nesrečni vikar, 
ki se je vse življenje in tisto leto v romanu toliko trapil zaradi svojega 
potrebuještva, se je po ozdravitvi »z neizgovorjeno besedo zahvalil svo-
jemu Bogu, da ga je bil ozdravil od hudiča, ki mu je ležal v krvi in 
mu jo blodil«. Katrico bo ljubil kakor svojo hčerko, ne kot greh, do smrti, 
ki je še daleč. — Kakor pa je smrt še daleč, tistega, kar je pognalo 
pripoved v tek, zdaj ni več. Samo čas je potlej še dolg, problemi so 
kratki, in tako je preostanek plebanovega življenja pripovedno povzet 
v kar se da kratek epilog s sporočilom, kako da je preživel večino so-
dobnikov, pravdajočih se in upehanih okrog različnih posvetnih, last-
ninskih, oblastvenih, skratka minljivih zadev. — Torej je roman zares 
le prividno biografičen, samo formalno kronikalen; v resnici je prerez 
skoz problem, skoz nerazvojno strukturo, ki obstaja ne glede na preta-
kanje časa, ki pa se v nekem trenutku nenadoma odurno jasno izpostavi, 
izbalansira človeka v strašna videnja, ekstaze, trpljenja. 

Snov in paralelizem. Logika takšne ocene je hkrati tudi ocena snovi 
za roman. Če osrednji problem ni diahrone narave, potem tudi njegovi 
mimetizaciji ni treba biti biografsko kronikalnega ( = diahronega) zna-
čaja. Snov je torej zgodovinsko in krajevno tako natančno opredeljena le 
zaradi posebnih umetniških učinkov (t. i. zastranjena, nenavadna per-
spektiva). Osnovno razmerje med snovjo in problemom je paralelizem, 
torej neke vrste paradoksalen paralelizem med sinhronijo in diahronijo, 
med problemom, ki je isti v 15. ali 16. in v 20. stoletju, le da je zmeraj 
znova zazidan v oblike dnevnega pragmatizma, časovnih modelov, ter 
med veliko snovno jasnostjo tega problema v trenutku, ko se je asketični 
srednji vek iztekal v radoživo renesanso. Tisti zgodovinski hip je da-
našnjemu človeku nekakšna arhimedovska točka zunaj današnje pro-
storske in časovne determiniranosti: svobodno razgledišče. Določno: 
sodobni tehnični človek je v razmerju do zgodnjerenesančnega ali kar 
srednjeveškega umevanja toliko superioren, da se z njim ne istoveti, 
s tem pa umevanju odpade ves balast predsodkov, časovnih shem — 
osrednje vprašanje se izloči toliko bolj jasno, poudarjeno, osredno. Gre 
za znano, od formalistov naprej tudi teoretično negovano spremembo 
perspektive: ta s svojo nepričakovanostjo spodbudi bralčevo sicer le-
nobno-ekonomično predstavno domišljijo k živahnosti, v tekstu pa vzpo-
stavi mnogosmerna, mnogopomenska semantična bogastva. — Zgodovin-
skost Plebana Joannesa je torej kljub vsej intenzivnosti res le navidezna; 
sporočilo pripovedi ni zgodovinsko spoznanje, je zmeraj znova iz krvi 
vsakokratnega sodobnega človeka. 



E p i l o g 

Mogoče se je zdela bralcu ta razlaga nekoliko dolgočasna; v njej so 
se vendar večkrat ponavljala podobna zapažanja. Z njihovim ponavlja-
njem, kajti res so se ponavljala, smo hoteli opozoriti zgolj na to, kako 
konsekventen je tekst v izražanju temeljnega sporočila o sporu, ki vlada 
svetu in človeku : med imanenco in transcendenco, med Potrebuježem in 
plebanom, med eksistenco in esenco, med fiziko in metafiziko, pragma-
tiko in smislom, pa tudi v izražanju relativnosti greha, »čistega greha«, 
»božjega greha«. Y nizu videnj ekspresij. 

РЕЗЮМЕ 

«Плебанус Иоаннес» одно из наиболее характерных словенских экспрессио-
нистических больших повествовательных форм. —• Словенская история литера-
туры все еще не решается усвоить обозначение «экспрессионистический», ее 
беспокоит присуствие большого числа натуралистических элементов в произ-
ведении. Однако надо сказать, что эти элементы являются следствием специфики 
повествовательного литературного жанра ( = его тяготения к объективизации). 
Соотношение натурализма и экспрессионизма в романе соотвествует другим 
уровням текста, который как целое построен на драматическом антагонизме 
между физическим и метафизическим мирами, между человеком и судьбой, 
чувственным и доступным только догадке, индивидуальном и средой/конвенцией. 
Характерное экспрессионистическое видение является имманентной перспективой 
центрального литературного лица, рассказчик, ведущий повествование от трет-
ъего лица, имеет функцию объективного (натуралистически беспристрастного) 
информатора. — Драматический конфликт между обоими мирами, между чув-
ственным и метафизическим, святым и грешным, получает развязку через поня-
тие т. н. чистого греха, отвечающего формальным требованиям христианской 
конвенции, а не через преступление в смысле элементарного гумманизма. От-
крытие «чистого греха» является одным из центральных пунктов в творчестве 
Прегля, но оно и принесло неприятные последствия для писателя — побудивши 
множество критических откликов оно по всей вероятности содействовало на его 
ранний отказ от творчества. 



UDK 886.3.09:398:92 Prežihov V. 
Jože Koruza 
Filozofska fakulteta, Ljubljana 

PREŽIHOV VORANC IN LJUDSKA TRADICIJA 

Slovenski pisatelj Lovro Kuhar-Prežihov Vorane (1893—1950) je le malokdaj 
in malokaj pisal o načelnih in teoretičnih vprašanjih literature. Vendar je iz 
skromnega tovrstnega gradiva mogoče izluščiti vsaj nekatere njegove poglede. 
Med te sodi tudi pisateljev odnos do ljudskega slovstva in vprašanje, ali se 
sodobni literarni oblikovalec more (in mora) inspirirati ob tem tipu literature. 
V Prežihovih zapisanih izjavah o literarnem ustvarjanju zavzemata ti vprašanji 
vidno in posebej poudarjeno mesto. Zaradi razdrobljenosti in nekaterih razloč-
kov pa moramo te pisateljeve nazore z interpretacijo in koinpariranjem šele 
rekonstruirati. 

The Slovene writer Lovro Kuhar-Prežihov Vorane (1893—1950) wrote bul 
seldom and little about theoretical issues in literature. Still, the existing scarce 
material permits us to form an idea of what his views were. Among those rank 
also his attitude towards folk literature and the question if the contemporary 
writer or poet can (and should) get inspiration in this type of literature. In 
what Prežihov Vorane wrote down about the process of literary creativity these 
two questions occupy a most prominent place. But because the statements made 
are scattered in different places and sometimes differ, the author's views have 
to be — by means of interpretation and comparison — reconstructed. 

Poetika Prežihovega Voranca (tako njegovi poetološki pogledi kakor 
njihova realizacija v literarnih tekstih) je šele tu in tam komaj načeto 
problemsko območje prežihoslovja1. Na splošno prevladuje mnenje, da 
pisatelj »najbrž ni mnogo razmišljal o teoretičnih vprašanjih slovstva«2 

in da je njegovo »celotno pisanje . . . izraz izredno polnokrvne, nezaple-
tene in sila jasne osebnosti«3, torej spontano in teoretično neozaveščeno. 
Temeljne raziskave Prežihovega dela v zadnjih dveh desetletjih so takš-
ne prenagljene in po splošnem vtisu nastale sodbe že močno omajale, 
če že ne zavrgle. Kljub temu pa sistematičnega raziskovanja v smeri 
rekonstrukcije Prežihovih poetoloških pogledov še vedno pogrešamo. Pri-
čujoče tipanje za viri poznavanja (predvsem domačega regionalnega) iz-

1 Razen ustreznih odstavkov v nekaterih bol j ali manj monografskih študijah 
in v opombah Zbranemu delu Lovra Kuharja-Prežihovega Voranca (Lj. 1962 . . . ) 
je problematiko s celovitejšim zastavljanjem vprašanj načel D. Druškovič (Ü 
Prežihovi evropski razgledanosti, Prežihov zbornik, Mrb. 1957, str. 220—235), 
z omejitvijo na eno oblikovalno perspektivo in z njeno sistematično interpretacijo 
pa F. Zadravec (Groteska v Prežihovi prozi, SRL 1974, str. 151—167). 

2 B. B(orko): Prežihov Vorane o nalogah leposlovne umetnosti; Knjiga 1955, 
str. 265. 

3 1. Brnčič: Prežihov Vorane: Samorastniki; LZ 1940, str. 401. 



ročila ljudskega in polljudskega slovstva in za Prežihovini odnosom do 
tega izročila je zamišljeno kot parcialni prispevek na področju nakazane 
problematike, parcialen pač glede na celotno poetološko območje, vendar, 
kakor bomo videli, med osrednjimi v razmerjih poetike Prežihovega 
Voranca. 

Ko se podajamo v pretres Prežihovih načelnih izjav o literaturi in 
poskušamo iz njih izluščiti njegove nazore o ljudskem slovstvu in pol-
ljudskem pismenstvu, se moramo zavedati, da imamo na razpolago le 
priložnostne spise. Te pa je pisal človek z le nekaj več kakor osnovno-
šolsko formalno izobrazbo. Dokaj bogato marksistično erudicijo, pred-
vsem pa pripovedniško veščino si je pridobil samorastniško, z vedno 
nezadovoljeno vedoželjnostjo in z vztrajnim prizadevanjem k izpopolnje-
vanju. Literarne teorije ni po vsej verjetnosti nikoli sistematično študiral. 
Njegovi nazori o literaturi so nastajali po eni strani ob branju tujih 
literarnih del in ob lastnem ustvarjanju, po drugi pa iz političnega pra-
gmatizma. Navedene okoliščine so svojevrstno zaznamovale zlasti tiste 
Prežihove spise, iz katerih te nazore lahko rekonstruiramo. Zato so, ra-
zumljivo, vidno oddaljeni od ustrezne strokovne publicistike. 

Doslej edina evidentirana priložnost, da je Prežihov Voranc javno 
spregovoril o literaturi in njenih nalogah ter tako v deklarativni obliki 
izrazil svoj odnos do literarnega ustvarjanja, je bil prvi povojni občni 
zbor Društva slovenskih književnikov 9. oktobra 19454. Prežihov referat 
na tem zboru je bil v zvezi z drugo »glavno točko« dnevnega reda, ki je 
bila v razpisu formulirana kot »razgovor o društvenih nalogah«5. Preži-
hov Voranc je pač moral odpreti ta razgovor in ga tudi usmeriti, saj je 
šlo za reorganizacijo društva iz tiste oblike, ki se je ohranila iz predvoj-
nega časa, v novo, ustrezno zahtevani nastajajoče družbene ureditve. 
Prežih je svojo nalogo opravil tako, da je spregovoril očitno bolj iz svojih 
trajnih spoznanj kakor iz trenutnih političnih potreb. Zato lahko v tem 
referatu gledamo temeljni vir za rekonstrukcijo Prežihovih načelnih po-
gledov na literarno ustvarjanje. Y tem kratkem govoru pa je znatno zasto-

4 B. Borko, ki je opisal Prežihov delež na tem zboru in objavil tekst njego-
vega referata, ga je datiral z 8. okt. 1945 (n. m., str. 265). S tem se ujema vabilo 
sklicateljev: »Društvo slovenskih književnikov bo v ponedeljek 8. oktobra t. 1. 
ob 18. uri imelo v prostorih Slovenske Matice izredni občni zbor.« (LdP 1945, 
št. 140, str. 8.) Toda obe časopisni poročili o zboru, Občni zbor Društva sloven-
skih književnikov (LdP 1945, št. 145, str. 3) in Nov odbor društva slovenskih 
književnikov (SPor 1945, št. 149, str. 6), navajata kot čas tega srečanja torek, 
9. okt. 1945. Enaka datacija je tudi v sli. pisanem poročilu v arhivu društva. 

s Dnevne vesti; LdP 1945, št. 140, str. 8. 



pano tudi ljudsko in polljudsko slovstvo in nam torej morejo zadevni 
odstavki služiti za izhodišče naše raziskave. Ker je edina objava besedila 
tega referata strokovnemu interesentu razmeroma težko dostopna, naj 
tu v celoti citiramo tista mesta, ki nam bodo služila za oporo pri nadalj-
njih izvajanjih. Takoj na začetku so odstavki: 

»Prvi tvorec naše leposlovne umetnosti je bil naš narod sam, in sicer kot 
kolektivni stvarjalec. Le tako smo prišli do naših prastarih narodnih umotvorov, 
kakor je naša narodna pesem. Najstarejša ritmična oblika slovenske narodne 
pesmi je dvodelna dolga vrstica, ki je praslovanska in spominja celo na ritem 
prakulturnih narodov. Že pred tisoč leti in več je vse naše ljudstvo pelo du-
hovno pesem ,Kirieelejson' ob pravnem aktu ustoličenja koroških vojvod. Prav-
ni red je bil torej pri nas že od nekdaj povezan z ljudsko umetnostjo. In pozneje, 
ko se je naš človek oblikoval skozi dolge dobe fevdalizma, suženjstva in brez-
pravnosti, mu je bila slovenska narodna pesem, slovenska basen, edina hrana, 
iz katere je črpal svoje duhovne sile, da se je mogel sploh ohraniti in rasti. 

Pozneje, ko se je povečal pritisk močnejših kulturnih narodov na Slovence, 
je dobila naša ljudska pesem, naša pripovedka še izrazitejši narodno-obrambni 
značaj. Tu se moramo spomniti naših Drabosnjakov na Koroškem, naših Vo -
dovnikov na Štajerskem, naših Ktizmičev na Prekmurskem, naših Nagličev na 
Kranjskem in še premnogih drugih ljudskih umetnikov na Slovenskem, mož, ki 
so verno zidali hram naše narodne umetnosti, budili zavest ter s svojo preprosto 
rimo, s svojo pripovedko pripravljali l judstvo k samoobrambi. Naše narodne 
meje bi bile danes na Koroškem, Štajerskem in Prekmurskem za trdno pov-
sem drugačne, ako bi ne bilo teh zidarjev. 

Iz tega temelja ljudske umetnosti je potem začela rasti tista slovenska umet-
nost, ki jo imamo danes pred seboj in katere tvorci smo mi sami. Iz tega te-
melja se je začela dvigati prava slovenska umetniška tvornost, iz tega temelja 
so zrasli naši velikani, kakor so bili Prešeren, Levstik, Cankar in drugi.« 

Temu uvodnemu pogledu v slovensko slovstveno preteklost, v katerem 
Prežih poudarja slovensko ljudsko in polljudsko ustvarjalnost ne le kot 
prvo obliko slovenske literarne ustvarjalnosti, ampak tudi kot neizčrpen 
vir vse poznejše vredne literarne tvornosti, dodaja vrsto misli o zah-
tevah, ki jih je postavljal tedanji čas pred literarnega ustvarjalca. Toda 
pri tem poudarja, da ne gre za nikakršno »novo umetnost«, še manj za 
utesnjevanje umetnosti »v ojnice kakega dogmatizma novega sveta«. 
»Umetnost je večna, kakor je večna lepota, resnica, dobrota in plemeni-
tost. Dobe menjajo le zunanje oblike, menjajo okus, opazovanje, bistvo 
pa ostane«. To bistvo pa je videl Prežih v kar največji meri vsebovano 
že v najstarejših oblikah ljudske umetnosti, ki mora biti vzor in vir tudi 
sodobnemu literarnemu ustvarjanju, saj je svoja izvajanja zaključil z 



mislijo: »Le tedaj, ako bo umetnost pila iz neskončnih virov ljudske 
stvarjalne sile, bo tudi sama lahko ustvarjala«6. 

Da bomo mogli bolje izluščiti Prežiliovo misel, moramo v citiranem 
najprej ugotoviti očitne vplive od drugod. Prvi odstavek vsebuje namreč 
značilno tezo Ivana Grafenauer j a o dvodelni dolgi vrstici kot najsta-
rejši verzni obliki slovenske ljudske pesmi in poudarek na ljudskem 
petju pri obredu ustoličevanja koroških vojvod, ki je bilo tudi predmet 
Grafenauerjevili raziskav. Verjetno Prežih ni bral ustreznih Grafenauer-
jevih razprav7, pač pa je utegnil poznati njegov sintetični prikaz ljud-
skega pesništva za drugi zvezek Narodopisja Slovencev8. Tega mu je 
mogel posredovati rojak in nekdanji mentor Franc Kotnik, s katerim sta 
takrat sodelovala pri obnovi dela Mohorjeve družbe9. Kotnik osebno ali 
njegov prispevek v Narodopisje Slovencev8 je mogel biti Prežihu in-
formator (v kolikor je bilo to potrebno) o bukovnikih, torej pesnikih in 
piscih iz kmečkih vrst, ki jim je dal Prežih poseben poudarek v drugem 
odstavku svojega referata. Pri tem pa je verjetno Prežih sam pritegnil 
mednje tudi šurdskega pastorja Štefana Kiizmiča, ker je pač hotel za-
jeti vse slovenske pokrajine in podčrtati narodnoobrainbni in literarno 
ustvarjalni pomen teh »mož, ki so verno zidali hram naše narodne umet-
nosti«. Ko smo s tem opozorili na vire Prežihovih stvarnih podatkov in 
povzetih trditev, pa smo se dokopali do Prežihove temeljne teze: ljud-
sko leposlovje ni bilo le najvažnejši ohranjevalec slovenske narodne sa-

0 Knjiga t955, str. 266—269. D. Druškovič je pisal o Prežihovem »referatu, 
ki ga je pripravil za občni zbor Društva slovenskih književnikov« (1945.1.) in 
iz njega citiral dve mesti (Prežihov zbornik, Mrb. 1957, str. 224, 227); ta citata 
pa je vzel iz nekega besedila, ki se je v dveh tipkopisih ohranil v Prežihovi 
zapuščini; vendar je to besedilo drugega Prežihovega referata, pripravljenega 
za kongres jugoslovanskih književnikov leta 1946. Da je tisti referat, ki ga je 
objavil B. Borko v Knjigi 55, res Prežihov govor na zboru Društva slovenskih 
književnikov 9. okt. 1945, dokazuje kratka vsebina v sh. poročilu o tem zboru 
(gl. op. 4): »Književnik Prežihov Voranc naglasio je u svom referatu, kako je 
narod bio prvi tvorac slovenske umetnosti i kako treba, da se danas umetnici 
bore i izražavaju ono zašto se bori narod i od čega pati narod. ,Kulturni molk' 
nije pasivizirao naroda, vec ga je aktivizirao u borbi protiv okupatora.« 

7 I. Grafenauer: Lepa Vida; Lj. 1943, poglavje Pripovedna dolga vrstica, 
str. 130—172. Isti: Najvažnejše ritmične oblike v zgodovini slovenske narodne 
pesmi: Etnolog 1943, str. 43—60. Isti: Najstarejši slovenski »kirielejsoni«: GMS 
1942, str. 63—73. 

8 Izid drugega dela Narodopisja Slovencev se je iz leta 1945 zavlekel v leto 
1952, vendar so nekateri avtorji posameznih prispevkov dobili že leta 1945 po-
sebne odtise. Kot separatniki so tako 1945. leta (založba Klas — knjigarna 
Jože Žužek) izšli trije zvezčiči: A. Breznik, Ljudski jezik (str. 5—11); I. Gra-
fenauer, Narodno pesništvo (str. 12—85); Fr. Kotnik, Naši bukovniki, ljudski 
pesniki in pevci, Verske ljudske igre, Iz ljudske medicine (str. 86—133). 

9 Prva seja obnovljene Mohorjeve družbe je bila 1. okt. 1945 (KMD za 
1946, str. 150), torej dober teden dni pred Prežihovim nastopom v Društvu slo-
venskih književnikov. 



mobitnosti, ampak tudi najpomembnejši inspiracijski vir najvrednejših 
literarnih mojstrovin in je tudi še v sodobnosti prvi in neizčrpni vir 
literarne ustvarjalnosti. V takšnem stališču bi sicer mogli videti vsaj 
deloma vpliv sorodnih nazorov Maksima Gorkega10, ki ga je Prežih že 
zgodaj poznal in visoko cenil kot pisatelja, z njegovimi načelnimi pogledi 
na literaturo pa se je moral seznaniti kot komunistično angažiran pisa-
telj. Vendar se nam ta vpliv pokaže v zelo ozkih možnostih, če na eni 
strani upoštevamo, da Gorki kljub poudarjanju vloge ljudskega slovstva 
v oblikovanju lastne pisateljske fiziognomije in priporočanju tega zgleda 
mladim talentom ni pripisoval ljudski umetnosti tako izrazitega in od-
ločilnega pomena kakor Prežih, na drugi strani pa ne prezremo pou-
darjane vloge polljudskega slovstva oziroma točneje bukovniškega pis-
menstva, torej pojava, ki ga Gorki sploh ni poznal. Tu pa se kaže ne-
dvomno vpliv Kotnikovega strokovnega dela in mentorske dejavnosti, 
prav gotovo pa tudi drugih dejavnikov, ki so oblikovali že v mladosti 
nazore Prežihovega Voranca. 

Pred morebitnim sklepom, da je poudarjanje temeljnega pomena ljud-
skega in polljudskega slovstva utegnilo biti Prežihova domislica ob pri-
pravljanju referata za občni zbor Društva slovenskih književnikov v 
letu 1945 ali da je nastalo pod neposrednim vtisom branja Grafenauer-
jeve in Kotnikove razprave v Narodopisju Slovencev, nas ustavlja po-
noven poudarek pomena ljudskega slovstva za sodobnega pisatelja, ki 
ga vsebuje chug Prežihov teoretični spis. Ta nosi naslov Osnovni pro-
blemi sodobne proze in se je ohranil v pisateljevi zapuščini v dveh tip-
kopisih, ki se med seboj le neznatno razlikujeta. Kakor je v zgoraj obrav-
navanem referatu Prežih že v prvem stavku povedal, da govori »ob 
priliki zbora slovenskih leposlovnih umetnikov«, tako tudi ta govor v 
obeh tipkopisih uvaja stavek: »Prvikrat v zgodovini narodov Jugoslavije 
se vrši taka prireditev, kakor je kongres književnikov, na svobodnih 
tleh.« Potemtakem gre nedvomno za besedilo, o katerem je zapisal Juš 
Kozak po spominu: »Leta 1946 je prišlo med nama do nesporazuma za-
radi nekega članka, ki ga je poslal za revijo ,Novi svet'. Članek je bil 
pravzaprav govor, napisan po naročilu za prvi kongres književnikov, ki 
je bil potem odložen in se je vršil šele novembra šestinštiridesetega 
leta.«11 

Članek oziroma govor Osnovni problemi sodobne proze je eden redkih 
Prežihovih ohranjenih spisov, ki še ni bil natisnjen. Tudi citiran je bil 

10 Russkie pisateli o literaturnom trude, IV; Leningrad 1956, str. 53—39. 
11 J. Kozak: Srečanja s Prežihovim Vorancem; Prežihov zbornik, Mrb. 1957, 

str. 117. 



v literaturi le malo.12 Zato ga je treba pred interpretacijo tistih mest, 
ki se neposredno nanašajo na našo temo, nekoliko predstaviti. Najprej 
okoliščine in čas nastanka. Vir za to sta nam dve pismi Juša Kozaka, 
ki sta se ohranili med dopisi Prežihovemu Vorancu v Študijski knjižnici 
na Ravnah.13 Iz Kozakovega pisma 15. aprila 1946 zvemo, da je Prežib 
rokopis poslal za objavo v Novem svetu 10. februarja tistega leta in 
zraven dopis, v katerem je o članku zapisal tudi stavke: »Tukaj sem 
nekaj pobral iz referata Gorkega na kongresu sovj. pisateljev. Zato te 
misli niso moje in se kot avtor ne bi podpisal. Za referat to gre. Za 
članek pa je težje.« Kozak je nato menda uvrstil članek v revijo in ga 
celo poslal v tiskarno, toda pred natisom se je posvetoval še na politič-
nem forumu. Tu pa se je zataknilo in 7. aprila 1946 je Kozak Prežiha 
obvestil: »Za revijo si mi poslal članek, ki ga nisi hotel podpisati. No, 
dal sem ga vseeno tiskati, čeprav le z označbo L. P. Pisal si mi, da so 
ga na C. K. odobrili. Pri razgovoru, kaj imam v reviji, so mi na C. K. 
dejali, da tega članka ne kaže prinašati. Tako sem dal uničiti stavek na 
ponovno vprašanje, kaj naj s člankom naredim. Dejali so mi, da ga niso 
odobrili. Tako stoji s stvarjo.« Potem je po nekaj ostrih besedah, pred-
vsem v zvezi z delovanjem Društva slovenskih književnikov in sodelo-
vanjem pri reviji Novi svet, prišlo do prekinitve dopisovanja in sodelo-
vanja med Prežihom in Jušem Kozakom. Očitno se Prežih tudi za 
jugoslovanski kongres pisateljev ni več zanimal in se ga ni udeležil.14 

Pa še kratek pregled vsebine načrtovanega govora Osnovni problemi 
sodobne proze. Uvodni odstavki so namenjeni utemeljevanju realizma v 
umetnosti, pri čemer izvaja Prežih svoje estetske poglede iz Diderota, 
češ da je » lepota. . . v čim večjem soupadanju podobe z resničnostjo«. 
In ker je »prava leposlovna, kakor tudi vsaka druga umetnost.. . vedno 
odraz socialnega kulturnega življenja vsakega naroda«, je prepričan, da 

12 D. Druškovič: O Prežihovi evropski razgledanosti; Prežihov zbornik, Mrl). 
1957, str. 220—235. Tam pa je referat še napačno identificiral (prim. op. 6), 
kar je popravil v opombah k Lovro Kuhar — Prežihov Voranc ZD VII, Lj. 
1964, str. 409 in ZD III, Lj. 1971, str. 541. 

13 J. Kozak — Prežihu 7. in 15. apr. 1946 (prim. J. Pogačnik, Prežihova 
bibliografija, Prežihov zbornik, Mrb. 1957, str. 379). 

14 V poročilih o kongresu (Kongres jugoslovanskih književnikov v Beogra-
du, LdP 1946, št. 270, str. 3; I. kongres jugoslovanskih književnikov, LdP 1946, 
št. 272, str. 4; Drugi dan kongresa jugoslovanskih književnikov, LdP 1946, 
št. 273, str. 6; Književniki pri maršalu Titu, LdP 1946, št. 274, str. 4; I. kongres 
književnikov Jugoslavije, SPor 1946, št. 273, str. 5; Kongres književnikov Ju-
goslavije je končal delo, LdP 1946, št. 275, str. 6) se Prežih ne omenja med 
udeleženci, diskutanti, člani komisij ipd., le na koncu je bil (pač v odsotnosti) 
izvoljen v nadzorni odbor Zveze književnikov Jugoslavije. Najdoločneje priča 
o tem, da se Prežih ni udeležil beograjskega kongresa, pismo Prežiha V. Mö-
derndorferju, datirano v Kotljah 21. nov. 1946 (NUK, rkp. odd., inv. št. 56/55). 



se bo literatura v novih družbenih razmerah spremenila v skladu z 
družbenimi spremembami samimi. Pri tem pa se morajo leposlovni 
ustvarjalci zavedati tudi posebnih nalog, ki jim jih postavlja čas. Te 
naloge oziroma »osnovni problemi sodobne proze« pa so po Prežihovem 
mnenju: 1) »Imeti pravi odnos do narodne tvornosti, je, mislim, prvi in 
poglavitni problem našega sodobnega ustvarjanja.« 2) »Najti pravi odnos 
do naše kulturne in književne preteklosti in njo pravilno vrednotiti, 
spada med osnovne probleme naše sodobne beletristike.« 3) »Spraviti 
obliko in vsebino v sklad s tendenco, je važen problem sodobne beletri-
stike.« 4) »Naš prozaist, naš pesnik, naš umetnik se mora z vsemi štirimi 
vreči v novo življenje in se z njim najtesneje povezati. Ta nujnost je nov 
problem naše umetniške tvornosti...« 5) »Vključitev naše književne 
umetnosti, vključitev našega leposlovnega umetnika v izgradnjo novega 
sveta, je eden osnovnih problemov naše naloge v sedanjem času.« Po-
sebej značilen za Prežihov osebni odnos do literarnega ustvarjanja pa 
je zaključek tega načelnega spisa, ki v veliki meri relativizira poprej 
tezno postavljene zahteve: »Seveda je drugo vprašanje, kako bo vsak 
posamezni pisatelj to delal. Vsak bo pač pisal, kakor bo znal in kakor 
bo občutil. Za pisateljsko stvarjenje obstoja merilo, obstojajo gotova 
pravila, ki jih je osvojila človeška kultura, zakonov za tako stvarjenje 
ni. V tem leži problem umetniškega ustvarjanja, ki zahteva od nas, da 
ga vsak sam zase reši.« To misel, ki dokaj upošteva individualnost lite-
rarnega ustvarjalca, njegovo nadarjenost in osebno problematiko, je ču-
titi manj določno tudi drugje v tekstu. 

Za naš problem je najpomembnejše, da je Prežih postavil v referatu 
izrazito zahtevo po navezovanju sodobne umetnosti na ljudsko slovstvo 
in da jo je označil kar za »prvi in poglavitni problem« sodobne lepo-
slovne proze. To forsiranje ljudskega slovstva kot temeljnega vira na-
vdiha pri sodobnem literarnem oblikovanju je prav gotovo eden izmed 
najbolj izvirnih piščevih prispevkov v tem razpravljanju, čeprav se je 
navidezno ravno pri utemeljevanju te zahteve najizdatneje oprl na 
Maksima Gorkega in na njegovo avtoriteto v sovjetski literarni teoriji. 
Že pojasnjevalne odstavke, ki uvajajo in podpirajo prvo Prežihovo 
zahtevo do sodobnih ustvarjalcev in ki so tudi po obsegu posebej po-
udarjeni, uvaja s citatom iz Gorkega: »Najgloblje in najmočnejše ljudske 
tipe ustvarja ljudstvo samo.« Stavek je vzet iz Poročila na kongresu 
sovjetskih pisateljev 17. avgusta 1934, ki je bil po Prežihovi izjavi 
v pismu Jušu Kozaku temeljni vir njegovih izvajanj. Toda pri Gorkem 
se stavek v takšni obliki (kot samostojna trditev) sploh ne pojavlja, mar-
več je vpleten v širšo karakteristiko ljudskega oblikovanja junakov pri-



povednih del: »Vnovič priporočani vaši pozornosti, tovariši, dejstvo, da 
je najbolj globoke in žive, umetniško dovršene tipe junakov ustvarila 
folklora, ustna tvornost delovnega ljudstva. Popolnost likov, kakor so 
Herkules, Prometej, Mikula Seljaninovič, Svjatogor, nadalje doktor 
Faust, preniodra Vasilisa, ironični srečnež Ivan bedak in naposled Pe-
truška, ki premaga zdravnika, popa, policista, hudiča in celo smrt — 
vse to so liki, v katerih nastanku sta se harmonično ujela ratio in intuitio, 
misel in čustvo. Taka skladnost je možna samo spričo neposredne udele-
ženosti tvorca pri stvarniškem delu resničnosti, pri boju za obnovo živ-
ljenja.«15 Maksim Gorki je tu folklorno literaturo pojmoval izrazito raz-
redno kot »ustno tvornost delovnega ljudstva«, torej kot kulturno stvari-
tev in dobrino razreda proizvajalcev, in jo je stavil naproti »buržoazni 
literaturi«. Te pa ne pojmuje ozko v okviru kapitalističnega družbenega 
sistema, marveč v širših zgodovinskih razsežnostih kot literaturo izkori-
ščevalnega razreda. Ker pa je tak razred odtujen neposrednemu pro-
izvodnemu procesu, je tudi njegova literatura oddaljena od stvarnosti, 
njen junak pa je individualist: »Buržoazna literatura se je pričela že 
v davnini z egiptsko ,pripovedko o tatu'; nadaljujejo jo Grki, Rimljani, 
in v dobi, ko propada viteštvo, se pojavlja namesto viteškega romana. 
To je prava buržoazna literatura in njen poglavitni junak je slepar, tat, 
nato detektiv in spet tat, toda že ,tat-gentleman'.«16 

Prežih je Gorkega trditvi že s tem, da jo je iztrgal iz te komparacije, 
dal posebno težo. S tem, da jo je skušal podpreti in razložiti z domačini 
gradivom in da jo je pri tem prenesel na srednjeveško družbeno razmerje 
kmet— fevdalec, ji je pa dodal bistveno nov kontekst: »Poglejmo, kako 
se to ujema z ustvaritvami naših narodov. Ljudska domišljija ustvarja 
že od panitiveka ter sega skoraj do naših časov. Z nastopom družbenega 
razhajanja, ko se začne njen globlji razkroj, se začne kmet individuali-
zirati, postaja osebnost, ljudska tvornost preneha. Na kmetih vse od te 
dobe nimamo osebe, ki bi dala umetnini svoje ime. V dalnem fevdalizmu 
kmet še razvija svojo umetnost, poleg nje pa se razvija fevdalna kultura, 
ki pa ne predstavlja ničesar. [Gorki: »Dobro je znano, da vpliv fevdalne 
literature ni bil nikoli posebno pomemben.«17] Fevdalizem je vklenil 
družbo v strogo ločene kaste, cehe, graščake, kmete, ki so tuji med seboj, 
vsak želi svoje življenje. Ta kultura, ki jo je gojila cerkev, je hotela 
braniti in upravičevati stari red, ko so dozoreli že vsi pogoji za njegovo 
odpravo. Opravičevati nekaj, kar v resničnosti nima pogojev za obstoj. 

15 M. Gorki: O literaturi; prev. J. Vidmar; Lj. 1952, str. 493—494. 
16 Ibid., str. 494. 
17 Ibid. 



pa pomeni bežati od stvarnosti. V prvem razdobju nastopa fevdalec kot 
organizator proizvodnje in v tem času je njegova tvornost še vezana na 
ljudsko tvornost. Fevdalec je v pripovedki še vezan na ljudski kolektiv. 
V drugem razdobju pa postane fevdalec samo zajcdalec na telesu družbe, 
njegova umetnost se loči od ljudske tvornosti in postane prazna.« 

Iz teksta je že ob prvem branju dovolj opazno nizanje dokaj proti-
slovnih ali vsaj ne dovolj vzročno povezanih misli, pri čemer je vidno ne 
docela premišljeno povezovanje nekaterih misli Gorkega z drugačnim 
družbenim kontekstom, namreč s splošno marksističnim gledanjem na 
fevdalni družbeni sistem v njegovem razvoju od napredne oblike druž-
benih odnosov (pač v primeri s sužnjeposestniškim) do izrazitega za-
viralca družbenega razvoja, in z domačimi folklornimi pogledi (npr. 
»ustvarja že od pamiioeka«). To je utegnilo biti posledica naglice pri 
pisanju govora ali premajhne predhodne domišljenosti posameznih 
postavk. 

Kakor pa je prvi odstavek o pomenu in značaju ljudskega slovstva 
Prežih izvajal iz citata Gorkega, tako je drugega v obratni smeri končno 
podkrepil s sodbo Gorkega. Vendar je ta odstavek v primerjavi s prvim 
veliko bolj premišljen in dosledneje izpeljan: 

»Oblika, v katero vliva ljudska tvornost svoje umotvore, so pravljica, pri-
povedka in narodna pesem. V pravljici upodablja ljudska domišljija svoja 
hrepenenja, svoje želje in svoja stremljenja ter svoje nazore o pravičnosti na 
svetu na čisto izmišljenih likih brez navedbe časa in kraja. Nasprotno pa 
v pripovedkah imenuje junaka, navaja še kraj, kjer se dejanje godi in čas je 
tudi še dokaj določen. Pripovedka rada navezuje na kake velike zgodovinske 
dogodke, kakor so napadi Turkov, kmetiški upori itd. S tem je snov dosti bo l j 
zgodovinsko določena in zato zrcali do velike natančnosti družbeno resničnost 
svoje dobe. Ljudsko tvornost odlikuje poleg globokega realizma še to, da v svoje 
proizvode vključuje ljudske težnje in stremljenja, kakor so olajšanje dela ali 
pa tudi čisto družbena stremljenja. V kolikor se v proizvodih ljudske tvornosti 
zrcali trdna vera, da bodo ljudska stremljenja gotovo uresničena v bodočnosti 
prej ali slej, v toliko so taki proizvodi prežeti z romantiko, to je usmerjenost in 
hrepenenje v bodočnost. V tvornosti delovnega človeka sta se združila realizem 
in romantika. Romantika črpa iz stremljenj, ki včasih imajo, včasih pa nimajo 
pogojev za uresničenje. Romantika daje polet, ako izhaja iz družbenih 
stremljenj, ki so uresničljiva. Iz realnega razvoja se mora videti, da je po -
stavljeni cilj dosegljiv. Romantična stremljenja imajo vse pogoje za uresničenje 
v bodočnosti. Ljudska tvornost vsebuje torej romantični realizem. Maksim Gorki 
pravi glede zveze med delom, to je med življenjem in umetniškim ustvarjanjem: 
,Pod vsakim poletom fantazije lahko odkrijemo pogonsko silo, to je stremljenje 
človeka, da bi olajšal svoje delo.'« 



У začetku tega odstavka se je Prežih močno oddaljil od svojega glav-
nega vira, od Gorkega. Delitev ljudskega slovstva na glavne vrste, pred-
vsem pa delitev ljudske pripovedne proze na pravljice in pripovedke po 
stari delitvi bratov Grimm je Prežih lahko posnel po že omenjenem 
prikazu ljudskega slovstva Ivana Grafenauerja v Narodopisju Sloven-
cev,18 lahko pa tudi iz kakega šolskega učbenika ali priročnika. Značilno 
pa je, da je te povzete teoretične karakteristike določno povezal s snovmi 
našega ljudskega pripovedništva (turški napadi, kmečki upori) in tako 
pokazal, da mu gre predvsem za slovenske (pa tudi druge jugoslovanske) 
slovstvene razmere. To je tem bolj pomembno, ker je nato nanje spet 
apliciral značilno socialistično-realistično tezo o spoju realizma in ro-
mantike kot idealni obliki literarnega izraza. To tezo je verjetno spet 
povzel iz referata Gorkega, čeprav tega vira tu še ne navaja. Toda 
Prežih je prenesel na naše pravljice in zlasti pripovedke to, kar je Gorki 
razbral iz antičnih mitov: »Mit je izmislek. Izmisliti pomeni izvleči iz 
vsote realnih dejstev njihov osnovni smisel in ga vtelesiti v podobi, — 
tako smo prejeli realizem. Toda če smislu izvlečkov iz realnih dejstev do-
damo, domislimo — po logiki hipoteze — to, kar želimo, dobimo roman-
tizem, ki je osnova mita in ki je visoko koristen, ker pospešuje prebuja-
nje revolucionarnega odnosa do resničnosti, odnosa, ki praktično spre-
minja svet.«19 Prav tako je predvsem na antične mite vezana misel 
Gorkega, da za poletom fantazije lahko vidimo stremljenje človeka po 
olajšanju dela. Gorki je namreč navajal vrsto primerov mitoloških in 
pravljičnih »izumov« in v njih odkril osnovni smisel pripovedk, mitov 
in legend: »Ta smisel je pravzaprav izraz stremljenja nekdanjih delovnih 
ljudi olajšati si delo, stopnjevati njegovo produktivnost, oborožiti se 
zoper štirinoge in dvonoge sovražnike, prav tako pa tudi z močjo besede, 
z .zagovori', ,uroki' vplivati na elementarne, ljudem sovražne pojave na-
rave.«20 Spet si je torej Prežih prikrojil citat iz polovice stavka, medtem 
ko je drugo, ki jo je Gorki v naslednjih izvajanjih še posebej poudaril, 
izpustil. Ker pa ta druga polovica stavka in iz nje izhajajoče misli 
govore o magični moči besede in posebni pozornosti, ki so jo nekdanji 
anonimni ustvarjalci posvečali besedam, bi mislili, da bo posebej pri-
tegnila Prežihovo pozornost. Toda ker je ni in ker so tudi drugi citati 
in povzetki iz Gorkega v Prežihovem tekstu le približni in prikrojeni, se 
nam vzbuja celo dvom, da je Prežih uporabljal celoten tekst referata 
Gorkega in ne morda le kakšne izvlečke ali podobno posredno pomagalo. 

18 Gl. op. 8. 
19 Gorki, n. m., str. 500. 
20 Ibid., str. 489. 



Toda to za naš problem ni bistveno. Od tega odstavka dalje se namreč 
Prežiliova izvajanja o pomenu ljudskega slovstva skoraj povsem otresejo 
vpliva Gorkega. 

Naslednji odstavek je v celoti posvečen oznaki srbske ljudske pesmi, 
predvsem kosovskemu ciklu. Y njem se očitno razodeva Prežihovo ne-
zadostno poznavanje predmeta, zaradi česar se mu tudi ni posrečilo prav 
izpeljati misel o pravilni ljudski »oceni dogodkov«. Kljub temu pa od-
stavek priča, da je Prežih visoko cenil klenost izraza srbske ljudske 
epike; v tem smislu je zlasti značilna ugotovitev: »Vse je brez slehernega 
jadikovanja, vsi nosijo silno breme kot nekaj samo po sebi umevnega.« 
Ko pa Prežih v obravnavo spet pritegne tudi slovensko ljudsko slovstvo, 
se šele prav zlijeta njegovo vedenje in tendenca izvajanj v samoniklo 
estetsko oceno in karakteristiko napredne družbene vloge našega ljud-
skega slovstva: 

»V naših pripovedkah o kraljeviču Marku in o kralju Matjažu in v naših 
narodnih pesmih je ljudstvo upodobilo svoja družbena stremljenja po svobodi 
in pravici. 

Ti narodni liki na čudovit način zrcalijo družbeno resničnost tedanje dobe. 
Naše ljudstvo je spoznalo, da si samo, brez zaveznika ne more izvojevati svobode, 
zato poosebljenje te ljudske nemoči v opevanih likih, ki bodo narodu prišli 
pravočasno na pomoč. V teh likih je poosebljena hkrati tudi trdna vera, da bo 
končno vendar le zmagala pravica in da bo narod dosegel svoje odrešenje. To je 
storilo ljudstvo v svoji tvornosti na tak moder in enostaven način, kot zna to 
samo ljudstvo, ko zgoščeno resničnost prenaša na eno samo dobo.« 

Končno Prežih preide v svojih izvajanjih o ljudskem slovstvu na 
vprašanje, kako naj bi sodobni pisatelj povezal ljudsko izročilo s svojim 
ustvarjanjem. Za primer plodne in idejno napredne uporabe ljudskega 
izročila v romanu mu služi belgijski pripovednik Charles-Théodore-
Henry De Coster (1827—1879) oziroma njegov roman La Légende et les 
avantures héroïques, joyeuses et glorieuses d'Ulenspiegel et de Lamme 
Goedzak au pays de Flandre et ailleurs. Ta roman ali njegovega junaka 
omenja Gorki v svojem referatu na več mestih, zdaj kot primer junaka 
buržoaznega romana, zdaj kot ljudsko snov v literarni obdelavi. V Pre-
žihovi interpretaciji je sicer čutiti vpliv Gorkega, vendar tu nikakor ne 
gre za posnetek misli sovjetskega pisatelja. Prežiliova interpretacija je 
tako vidno prežeta z osebnim odnosom do te pripovedne mojstrovine, pa 
tudi posamezne misli in ugotovitve so toliko izvirne, da smemo trditi: 
Prežih je roman sam bral in visoko vrednotil. I^ahko bi ga bral v izvirniku 
ali nemškem prevodu, najverjetneje pa ga je poznal iz Debeljakovega 



slovenskega prevoda,21 ki ga je utegnil brati že v dvajsetih letih pred 
emigracijo. Leta 1948 pa je izšel že nov slovenski prevod,22 ki si ga je 
Prežih takoj nabavil za svojo knjižnico. Prežih je takole tolmačil pomen 
tega romana in ga na tak način dajal jugoslovanskim romanopiscem 
za zgled: 

»Treba je opredeliti odnose naše dobe do ljudske tvornosti. Vsi veliki pisatelji 
vseh dob so črpali iz ljudske tvornosti, ker so vedeli, kaj predstavlja ljudska 
umetnost, kje se je trebi učiti. Ker je ljudstvo samo ustvarilo najlepše tipe, se 
mora umetnik, ki čuti odgovornost svojega poslanstva, učiti ustvarjalnega 
posploševanja pri proizvodih ljudske fantazije. Tako je npr. pisatelj Coster iz 
Valone ustvaril svojega JJIenspiegla' in ga navezal na ljudsko izročilo, ka-
terega je temeljito proučeval. Flandrijsko ljudstvo je v tem svojem junaku 
upodobilo svojo samozavest, svoje zaničevanje do fevdalne gospode. Ulenspiegel 
se norčuje iz vseh uredb tedanjega družbenega reda. Graščak je nepotreben, 
kmet se lahko zveže z mestom mimo fevdalnih gospodov, gospoda je bedasta, 
preprosti ljudje so dovolj pretkani, da bodo z njo opravili. To je duh, ki veje 
iz tega dela, ki silno soupada z razpoloženjem naših narodov v njegovi sedanji 
osvobodilni borbi. V svetovni umetnosti imamo mnogo pisateljev in to največje, 
ki segajo v zakladnico svojega narodnega izročila za tipom, ki ga rabijo. Noben 
velik umetnik ne more imeti malomarnega odnosa do ljudskega izročila.« 

Preden se na temelju doslej navedenega gradiva lotimo rekonstrukcije 
Prežihovih nazorov o ljudskem slovstvu in o pomenu njegove uporabe 
v sodobnem pripovedništvu, moramo na kratko povzeti bistvene razločke 
med prvim in drugim Prežihovim predavanjem in navesti še nekaj do-
polnil. Najprej je treba opozoriti na majhen časovni razmik med obema 
načelnima spisoma. Prvega je po vsej verjetnosti napisal v tednu pred 
govorom na občnem zboru Društva slovenskih književnikov, torej v za-
četku oktobra 1945, drugega najbrž neposredno preden je rokopis poslal 
Jušu Kozaku, pač v začetku februarja 1946. Časovni presledek je torej 
nekako štiri mesece. Zaradi tega bi pričakovali, da razlike med sestav-
koma ne bodo bistvene in da bo drugi miselno in izrazno bolj prečiščen 
od prvega. Toda že iz citiranih odlomkov, še bolj pa iz celote je očitno 
obratno razmerje med njima. Prvi govor se odlikuje po strnjenih sodbah 
in organsko izpeljanih formulacijah, ki ustvarjajo jasnost in preglednost. 
V nasprotju s to monolitnostjo nas pri drugem spisu preseneti nepove-
zanost nekaterih izvirnih in povzetih misli, ne docela pretehtana zgradba 
predavanja in okornost nekih formulacij. Te razlike lahko stavimo de-

21 C. de Coster: Ulenspiegel in Lam Dobrin, junaka veseljaka iz dežele 
Flandrske; prev. A. Debeljak; Lj. 1923, 551 str. 8° (Prevodna knjižnica 9). 

22 C. de Coster: Tila Ulenspiegla in Lama Dobrina junaške, vesele in slavne 
dogodivščine v deželi Flamski in drugod; prev. V. Levstik; Lj. 1948, 433 + (II) 
str. 8° (Svetovni klasiki). 



loma na rovaš dejstva, da je v prvem, krajšem besedilu Prežih nanizal 
nekaj svojih misli in spoznanj, medtem ko je hotel v drugem iste in 
podobne trditve racionalno utemeljiti in podpreti z avtoritativnimi citati, 
kar je pri besednem ustvarjalcu z malo skušnje v teoretičnem formuli-
ranju literarnih nazorov razumljivo. Ne smemo pa prezreti še dveh 
pomembnih stvari. 

V drugem govoru je moral Prežih zajeti celoten jugoslovanski kulturni 
prostor, in to mu je povzročalo znatne težave. Slovensko literarno pre-
teklost in sodobne razmere je kolikor toliko poznal in se je zanje tudi 
vedno intenzivno zanimal, s književnostmi drugih jugoslovanskih narodov 
pa je bil slabo seznanjen. Iz zgoraj navedenega smo sicer videli, da je 
neposredno poznal vsaj nekaj srbskih pripovednih pesmi, drugače pa je 
bilo z umetno literaturo. Ko je v tretjem poglavju svojih izvajanj hotel 
našteti najpomembnejše predstavnike kritičnega realizma, je v zgod-
nejši varianti govora za imeni iz zahodnoevropskih literatur (Dickens, 
Balzac, Flaubert, Stendhal), za Rusi (Tolstoj, Gogolj, Turgenjev) in za 
Slovenci (Levstik, Kersnik, »deloma tudi Jurčič, ki je še pod vplivom 
romantike«) pustil prazen prostor za Srbe in Hrvate in šele pozneje 
pripisal »Bora Stankovič, Cosič in drugi« ter »Kozarac in drugi«. Iz 
takšnega pomanjkljivega poznavanja snovi pa je nujno izhajala nesuve-
renost njene obravnave. 

Drug pomemben dejavnik pri pisanju govora za prvi kongres jugo-
slovanskih književnikov je označil že Juš Kozak s formulacijo, da je bil 
tekst »napisan po naročilu«. To pa je v tistem času nalagalo posebno 
odgovornost v formuliranju misli in zahtevo po zvestobi »glavni politični 
liniji« (nanjo se Prežih v takratnih pismih večkrat sklicuje). Od tod je 
izvirala razen posameznih citatov iz Lenina in Stalina (takrat splošno 
razširjena teza, »da mora biti umetnik inženir duše«) tolikšna naslonitev 
na Maksiina Gorkega, kakor smo jo konkretno razbrali zgoraj iz izvajanj 
o ljudskem slovstvu. Pri tem najbrž niso odločale prvenstveno Prežihove 
simpatije, ki jih je že iz mladosti gojil do tega sodobnega ruskega 
pisatelja, ampak predvsem avtoriteta, ki jo je takrat užival Gorki kot 
literarni teoretik in kot zgled socialističnega realizma v literaturi.23 Ven-
dar se Prežihu ni vedno posrečilo povzetih misli povezati, predvsem pa 
ne vselej organsko združiti z lastnimi pogledi, ki so bili na literarnem 
polju bolj spoznanja pisatelja kakor prepričanje politika. 

V takšnih dilemah in pod vplivom zunanjih dejavnikov besedilo 
predvidenega govora na jugoslovanskem kongresu pisateljev ni moglo 

23 Fr. Zadravec: Književna esejistika in kritika; Slovenska književnost 1945 
—1965, II, Lj. 1967, pogl. Vdor teorije socialističnega realizma, str. 202—209. 



dozoreti do celovite in strnjene zgradbe. Te neizdelanosti se je očitno 
zavedal tudi Prežih, zato je v pismu Kozaku tako poudarjal odvisnost 
od Gorkega in se sprva ni hotel podpisati pod članek. Da pa se pisatelj 
ni dejansko distanciral od misli in izvajanj, ki jih je povzel ali samo-
stojno izrazil v članku, priča dejstvo, da je po preteku dveh mesecev 
pozabil na prvotno izjavo, podano neposredno po pisanju besedila, in 
nenavadno ostro odgovoril Kozaku, ki ga je opozoril na prvotno odločitev 
za šifro: »Ti si zloben človek. Kako moreš takoj reči, da ga nisem hotel 
podpisati, tistega članka, ki sem ti ga poslal. Sem se pač pozabil pod-
pisati.«24 Razen zunanjih okoliščin, ki jih še ne moremo ustrezno po-
jasniti (razhajanje v Društvu slovenskih književnikov), je pri spremembi 
odnosa do tega spisa gotovo odločala časovna distança. Prežih je v času 
neposredno po pisanju članka nedvomno dobro čutil neskladje med tem, 
kar je hotel napisati, in tistim, kar je dejansko napisal. Vse manj pa se je 
zavedal pomanjkljivosti svojih formulacij, ko se je časovno odmikal 
temu času. V zavesti mu je ostalo predvsem tisto, kar je v članku hotel 
povedati in kar je gotovo bilo v skladu z njegovimi literarnimi nazori. 
Tako lahko kljub pogostim naslonitvam na tuje misli in kljub nerod-
nostim v njihovem oblikovanju le imamo vsebino Prežihovega spisa 
Osnovni problemi sodobne proze za pisateljeve povsem usvojene poglede 
na obravnavani predmet, do neke mere pa tudi za plod zadevnih lastnih 
spoznanj. 

Za Prežihove poglede na ljudsko slovstvo in njegov pomen za sodobno 
literarno ustvarjanje velja to najbrž še v večji meri kakor za druga 
poglavja spisa. V takšnem sklepanju nas namreč podpira okoliščina, da 
se ta problematika na kongresu sploh ni obravnavala. Glavni referat 
Radovana Zogoviča je ni upošteval.25 Mimogrede se je je dotaknil le 
sovjetski gost na kongresu, Ivan Ivanovič Anisimov, ki je v svojem 
govoru med drugim dejal: »Malokatera književnost ima tako bogate in 
krasne tradicije kakor vaša. Proslavljena narodna poezija Južnih Slo-

24 Po Kozakovem citiranju v pismu Prežiliu 15. apr. 1946. 
25 O naši književnosti, njenem položaju in njenih sedanjih nalogah, Referat 

književnika Radovana Zogoviča na prvem kongresu književnikov Jugoslavije; 
SPor 1946, št. 276, str. 4—5. Za zgled, kako se je problematika kongresa od-
daljila od Prežihovega koncepta, naj navedemo Zogovičev načrt vsebine go-
vora: »Zato bomo v tem pogledu na naše književne razmere in naloge govorili: 

prvič — o dogodkih, ki so se odigrali zadnja leta v naši deželi in v svetu, 
o izpremembah, ki so nastale v naši domovini, v življenju naših narodov, v nji-
hovih medsebojnih in družbenih odnosih, v njihovem kulturnem življenju; 

drugič — o tem, kako je živela in reagirala naša književnost na te dogodke 
in te spremembe, na trpljenje, napore, tegobe in uspehe ljudstva; 

tretjič — o najnujnejših nalogah in dolžnostih naše književnosti, o objektiv-
nih in subjektivnih pogojih dela in možnostih naših književnikov in naše knji-
ževnosti.« (Tam, str. 4.) 



vanov, narodne pesmi in vse oblike ustvarjanja njihovih narodov se od-
likujejo po neizčrpni samobitnosti in globini. Njihova duhovna moč in 
človečanska lepota zbujata občudovanje.«26 Toda to so bile le besede 
priznanja estetske vrednosti jugoslovanskemu ljudskemu slovstvu, pred-
vsem epskemu ljudskemu pesništvu. V njih pa ni nobenega sledu o ka-
kršnikoli aktualizaciji tematike tega slovstva ali o navajanju k njeni 
uporabi v sodobnem literarnem ustvarjanju. 

Prežih podobnih govorov, kakor sta bila nastop na zboru Društva 
slovenskih književnikov in pripravljeni tekst za govor na prvem kon-
gresu književnikov Jugoslavije, ni imel ali pripravljal ne prej ne po-
zneje. Vabili so ga sicer, da bi govoril tudi na drugem povojnem občnem 
zboru Društva slovenskih književnikov 11. junija 1946.27 Prvi tajnik 
društva, Ignac Koprivec, mu je v pismu celo označil, kakšno okvirno 
vsebino naj bi njegov govor imel: »V imenu Društva se obračam nate 
s prošnjo, da bi na občnem zboru predaval. Tvoje predavanje smo si 
zamislili tako, da bi bili v njem zastopani nasveti za konkretno delo. 
Oslonil bi, recimo predavanje na politični položaj po svetu: Primorska, 
Trst, Koroška itd., zunanji sovražniki naše države ter analiziral iz tega 
izhajajoče naloge, ki so postavljene pred književnika. Vmes bi omenil, 
da je Društvo v zadnjem letu precej napravilo v tem smislu, ko je reciti-
ralo po Primorski in protestiralo s številnimi resolucijami proti ravnanju 
z našo državo.«28 Nobenih podatkov ni o tem, da bi Prežih željeno pre-
davanje res imel. Če ga je, pa po vsej verjetnosti ni prispevalo ničesar 
k tu obravnavani problematiki. 

Pomembno dopolnitev podobe o Prežihovem odnosu do ljudskega slov-
stva, kakršna se nam je luščila iz obravnavanih referatov, pa nam nudijo 
še nekateri spisi iz tega časa. Kot oblastveni delegat v odboru Mohorjeve 
družbe in pri relativno samostojni založbi njene tiskarne v Celju je 
moral Prežih pregledati in odobriti rokopise, ki sta jih založbi sprejeli 
v program. Te dolžnosti pa ni opravljal zgolj idejno kot politik, ampak 
kot pisatelj s posluhom tudi za tuje literarno oblikovanje. Tako pred-
stavljajo Prežiliova tovrstna poročila dokaj zanimiv in dragocen vir za 
poznavanje njegovih literarnokritičnih nazorov. Zaradi narave ocenjenih 
del pa se je ob njih le izjemoma srečal s tem, kar nas v naših izvajanjih 
posebej zanima. Iz ocene povesti Julije Bračičeve Graščinski stradarji 
(prvotno Osamljena piščalka) izvemo nekaj, kar je v zvezi s Prežihovim 
pisateljskim odnosom do ljudske kulture v širšem smislu. Gre za vredno-

20 Govor Ivana Ivanoviča Anisimova; SPor 1946, št. 273, str. 5. 
27 Prežih — V. Möderndorferju 26. maja 1946 (gl. ZD III, Lj. 1971, str. 536). 
28 I. Koprivec — Prežihu 27. maja 1946 (Študijska knjižnica Ravne). 



tenje občestvene kulture kot snovi literarnega oblikovanja. Že v uvodnih 
stavkih ocene je namreč Prežih poudaril pomembnost opisov ljudskih 
običajev: »Ta povest ni slaba ljudska povest. Ima mnogo dobre vsebine, 
kakor popise raznih običajev in dela, ki so nam dozdaj nepoznani. N. p. 
žetev pljaševine, potem nabiralci zlata v Dravi itd.«28 Še bolj zanimiva, 
a hkrati tudi problematična je misel, ki jo je zapisal v oceni Cajnkarjeve 
drame Za svobodo: »Da bi tista teta ostala nekaznovana, je popolnoma 
proti ljudskemu občutku o pravici sploh. Nekdaj se mora vsak greh 
poplačati.«30 Zanimiva je ta misel zato, ker nam izpričuje Prežihovo 
razmišljanje o tipičnih strukturah ljudske mentalitete in ljudskega fabu-
li ran ja. Problematična pa je v formulaciji toliko, ker iz nje ni povsem 
razvidno, koliko je Prežih imel pri tem v mislih ljudsko pripovedništvo 
in koliko je morda mislil zgolj na tipično miselnost najširših družbenih 
plasti. V prid drugi možnosti govori namreč podobna izjava ob Trun-
kovih Spominih, kjer je misel na pripovedništvo povsem izvzeta: »Toda 
vrednost tega dela leži v tem, da pravilno ocenjuje našo slovensko per-
spektivo, da izraža veliko vero v zmago pravice nad krivico.«31 Seveda 
moremo tu misliti še na političen kontekst. 

K temu gradivu velja zaradi popolnosti pridružiti še posebne Pre-
žihove izjave o ljudski pesmi, predvsem o koroški slovenski ljudski 
pesmi. Tozadevne pisateljeve misli pri izrazito proznem pripovedniku 
niso tako odločilnega pomena kakor odnos do ljudskega pripovedništva, 
ker niso neposredno povezane z njegovo ustvarjalnostjo. Vendar kljub 
temu značilno dopolnjujejo podobo Prežihovih nazorov o ljudskem slov-
stvu. V drobcih bi za Prežihovim odnosom do koroške slovenske ljudske 
pesmi lahko paberkovali po več člankih in reportažah s koroško proble-
matiko. Zadostuje pa naj opozorilo na uvod v Zborniku koroških pesmi, 
kjer je ta odnos dobil najdoločnejšo in najbolj strnjeno obliko. Izrazit 
poudarek na narodno ohranjevalni in narodno obrambni funkciji sloven-
ske pesmi na Koroškem vsebuje uvodni odstavek spremne besede: »Na 
Slovenskem Koroškem živi ljudstvo, ki ljubi pesem in ki zna peti. Zato 
ni čudno, da so koroški Slovenci v svoji obrambi proti nasilni germani-
zaciji, ki se je začela v dobi kapitalistične vladavine v preteklem stoletju, 
posegli po svoji pesmi. V najbolj črnih dneh sužnosti jih je pesem družila, 
jih oživljala in spodbujala, jim vlivala poguma, jim dajala vero in upa-
nje, da bo tudi njihovih suženjskih dni kdaj konec. Koroškim Slovencem 
ni bila pesem več sama sebi namen, ampak je v tej borbi zadobila velik 

29 J. Pogačnik: Prežih in Finžgar v pismih; NOja 1964, str. 279. 
80 Ibid., str. 274. 
31 Ibid., str. 307. 



političen pomen: pesem je postala važen del vse njihove prosvetne de-
javnosti, pesem je postala njihovo orožje.«32 Oh tem je treba mimogrede 
opozoriti, da je Prežih podobno obrambno vlogo pripisoval tudi koro-
škemu ljudskemu pripovedništvu, npr. pripovedkam o Miklovi Zali: 
»Ljudstvo je gojilo in nadaljevalo kult Miklove Zale, te poosebljenosti 
trpljenja in žrtvovanja.«33 Misel o narodnoobrambnem pomenu slovenske 
ljudske pesmi na Koroškem, ponazorjena z vrsto zgodovinskih zgledov, 
je osrednja tema uvoda v omenjeno zbirko pesmi z napevi. Vendar ob 
zaključku Prežih le ni mogel mimo estetske ocene, ki jo je zgostil v 
stavku : »Slovenska koroška pesem. . . predstavlja vsem Slovencem to, 
kar jim je zmerom bila — biser slovenske ljudske umetnosti.«34 

Končno nam preostane, da iz tega, kar smo iz Prežihovih izjav raz-
brali za njegova spoznanja ali trdno usvojene poglede, poskušamo v str-
njeni obliki povzeti značilne sestavine njegovega odnosa do ljudskega 
slovstva v zadnji ustvarjalni dobi. V (slovenskem) ljudskem slovstvu je 
Prežih videl predvsem naslednje: 

e s t e t s k o v r e d n o t o , ki jo je v lirskih pesmih zgolj občudoval 
brez razčlenjevanja, v pripovedništvu pa je odkrival »na moder in eno-
staven način« podano »zgoščeno resničnost«, »najgloblje in najmočnejše 
ljudske tipe« (naslanjajoč se na Gorkega) ter umetniško upodobljena 
»stremljenja po svobodi in pravici«; 

n a r o d n o o l i r a n j e v a l n i i n n a r o d n o o b r a m b n i d e -
j a v n i k , pri čemer je ob ljudski ustni pesemski in pripovedniški tra-
diciji upošteval tudi polljudsko regionalno pismenstvo na prehodu iz 18. 
v 19. stoletje; 

p r v i z g l e d n a j v r e d n e j š e g a l i t e r a r n e g a u s t v a r -
j a n j a , ob katerem so se oplajali vsi resnično veliki pisatelji in iz 
katerega more in mora črpati tudi sodobni literarni ustvarjalec (pri če-
mer je mislil na celotno ljudsko kulturo, ne le na slovstvo). 

Tako smo se prikopali do Prežihovih pogledov na ljudsko slovstvo, 
kakršne nam izpričujejo njegove načelne izjave v letih 1945 do 1948 in 
ki veljajo gotovo za vsa povojna leta do pisateljeve prezgodnje smrti. 
Čeprav je bil le to naš namen, je treba ob koncu opozoriti (tu in tam 
smo to poskušali že vzporedno z razpravljanjem), da so se ti nazori po-
stopoma oblikovali in dozorevali v pisateljevem idejnem razvoju in v 
pripovedniškem izpopolnjevanju. Prežihov Vorane je začel pisateljevati 
še kot kmečki fant in gozdni delavec, ko je imel tako pri širjenju obzorja 

32 L. Kramolc: Zbornik koroških pesmi; Lj. 1948, str. 3. 
33 Drava teče proti vzhodu; ZD IX, Lj. 1973, str. 436. 
34 Kramolc, о. c., str. 4. 



kakor v pisateljskem razvoju omejene možnosti. S šolanjem v zadruž-
ništvu tik pred prvo svetovno vojno, z vojaškim stažem in v ujetništvu 
med njo ter v uradniški službi prvih dvanajst let po nji je predvsem do-
zorel njegov družbeni nazor; zlasti zadnje desetletje tega obdobja je bilo 
izpolnjeno z intenzivnim političnim delom, ki je pisateljske ambicije 
potisnilo v ozadje oziroma jih vidno podredilo politični namembnosti 
(proletkult).35 Y letih Prežiliove politične emigracije so se prizade-
vanja prvega pisateljskega obdobja in politična tendenčnost drugega 
tvorno povezala pod vplivom še ne dovolj pojasnjenih zunanjih in no-
tranjih pobud in dozorela v umetniško sintezo. Šele v zadnji, najbolj 
ozaveščeni fazi svoje zrele oblikovalne dobe pa je bil Prežih izzvan, javno 
izraziti svoje načelne poglede na literaturo, v katere sodi tudi zgoraj 
obravnavani odnos do ljudskega slovstva. Kakor je spočetka počasi do-
zorevala Prežihova pisateljska fiziognomija in se pri tem dokaj opazno 
spreminjala, tako zasledimo v vsaki fazi tega razvoja tudi nekoliko dru-
gačen odnos do ljudske ustvarjalnosti, predvsem glede njene pritegnitve 
v sodobno slovstveno oblikovanje. V prvi dobi je bil Prežih neposredno 
udeležen v ljudskem izročilu in se je tudi sam vsaj deloma vključeval 
v ljudsko ustvarjalnost, v drugi se mu je skoraj povsem odtujil, v tretji 
pa ga je plodno pritegnil v svoje pripovedno oblikovanje približno 
tako, kakor je načelno izpovedal v svojih zgoraj obravnavanih izjavah. 
Takšno razvojno podobo Prežihovih nazorov nam je pokazal že sistema-
tičen prikaz njegovega odnosa do ljudskega pismenstva koroških bukov-
nikov in do individualnih pesnikov-pevcev.36 Treba bo pozorno pretresti 
po eni strani še druge oblike polljudskega slovstva in njihov odmev pri 
Prežiliu (npr. publikacije Mohorjeve družbe in druge »ljudske knjige«), 
predvsem pa analizirati pisateljev odnos do ustne ljudske tradicije 
in oblike njene pritegnitve v lastno ustvarjalnost (kot topos, snov, simbol 
ali oblikovalni model) zrele dobe. Šele rezultati teh razprav bodo pri-
merno dopolnili in hkrati osmislili teoretično rekonstrukcijo v pričujo-
čem uvodnem prispevku k tej problematiki. 

35 Prežih Miletu Klopčiču; Prežihov zbornik, Mrb. 1957, str. 23. 
30 J. Koruza: Prežihov Voranc in tradicija koroškega bukovništva; Koroški 

fužinar 1974, št. 1, str. 6—9. 



РЕЗЮМЕ 

Реконструкция понимания народного творчества у Прежиха и его взгляд на 
вопрос, существует ли возможность (и нужда) творческого содействия этого 
типа литературы на современных писателей, сторонников (нового или) социаль-
ного реализма, базируется прежде всего на текстах двух его речей. С первой 
речью Прежих выступил на заседании Союза словенских писателей 9-го октября 
1945, в ней говорится о задачах художников слова в новых общественных отно-
шениях. Вторая речь носит заглавие «Основные проблемы современной прозы», 
предназначена была она для выступления на первом съезде югославских писа-
телей в 1946-м г., но сам Прежих на этом съезде не принял участия. Кроме упо-
мянутых речей настоящая реконструкция принимает во внимание еще несколько 
менее важных записей и статей по вопросам литературы из периода 1945—1948 гг. 

Рассмотрение указанного материала дает следующие результаты: 
Прежих в последнем периоде творческой деятельности обращал внимание 

прежде всего на эстетическую ценность, которой в лирических песнях только 
воодушевлялся без анализа, в повествовании ему открылись «умный и простой» 
образ «сконцентрированной действительности», «самые глубокие и сильные на-
родные типы» (Прежих ссылается на Горького) и художественное изображение 
«стремления к свободе и правде»; далее национально-охраняющий и националь-
но-оборонительный фактор, при чем наряду с народной устной песенной и по-
вестовательной традицией он принимает во внимание полународную региональ-
ную письменность на рубеже 18-го и 19-го вв.; и наконец первый образец са-
мого ценного литературного творчества, которым одушевлялись великие писа-
тели и которое является и должен являтся неисчерпаемым источником и для 
современного писателя (при чем он имел в виду целостность народной культуры 
и не только словесность). 





UDK 886.3.09:92 Kidrič F. : 82.0 
Darko Dolinar 
SAZU, Ljubljana 

LITERARNA UMETNOST Y DELU FRANCETA KIDRIČA 

Razprava rekonstruira sistematično celoto Kidričevih pogledov na literarno 
umetnost. Omejuje njeno področje znotraj širšega predmeta literarne zgodovine 
— slovstva; opisuje delitev literature na poezijo in verzifikacijo; podrobneje 
obravnava izvor poezije v doživljanju, zvezo med njenimi glavnimi sestavinami 
(doživljajsko vsebino in izraznimi sredstvi) ter determinantami ustvarjalne oseb-
nosti (prirojenimi osnovami in vplivi dobe oz. zgodovine). Ukvarja se z estetsko 
in zgodovinsko-razvojno vrednostjo literuture, načenja problem sprejema pri 
bralcu in osvetljuje njeno funkcijo v kulturnozgodovinskem razvoju t. i. za-
mudniškega naroda. 

The essay brings a reconstruction of the systematic whole of Kidric's views 
about literary art. It limits its field inside the wider sphere of literary history — 
literature; it describes the division of literature into poetry and versification; it 
treats in detail the source of poetry in experience, the connection between its 
main constituents (experiential content and means of expression) and the 
determinants of the creative personality (innate basis and the influence of the 
period and of history). It deals with the esthetic and historically-developmental 
value of literature, touches on the problem how the reader receives a literary 
work, and elucidates the function of literature in the cultural-historical de-
velopment of a nation sometimes said to be belated in its development. 

Uvod 

Pričujoči spis je odlomek iz daljše razprave z naslovom »Temelji, 
cilji in metode literarne zgodovine v delu Franceta Kidriča«.1 Razprava 
izhaja v prvem, pretežno analitičnem delu iz Kidričevih načelnih izjav 
o vprašanjih literarne zgodovine in skuša odkriti glavne sestavine nje-
govega sistema na več ravneh njegovega raziskovalnega dela: ob celotnem 
slovstvenozgodovinskem prikazu, ob biografiji literarnega ustvarjalca in 
ob vprašanju o literarni umetnosti. V drugem, pretežno sintetičnem delu 
skuša prikazati ustroj in delovanje celotnega Kidričevega sistema ali 
njegovo notranjo logiko; v ta namen opredeljuje njegove znanstveno-
metodološke in ideološke sestavine in si zastavlja vprašanje, v čem je 
bistvo tako imenovanega Kidričevega literarnozgodovinskega pozitiviz-
ma in kje so njegove meje. 

Poglavje o literarni umetnosti, ki torej sodi v prvi del razprave, se 
marsikje opira na prejšnja izvajanja, ki jih tu seveda ni mogoče v celoti 
povzeti, vendar je treba vsaj približno nakazati njihove glavne ugoto-
vitve. 

1 Avtor jo je v 1. 1975 zagovarjal kot magistrsko nalogo na oddelku za pri-
merjalno književnost filozofske fakultete v Ljubljani. 



Kidrič je v vrsti načelnih izjav razložil svoje poglede na predmet 
literarne zgodovine, ki ga je opredelil z izrazi slovstvo, pismenstvo, 
književnost, literatura in zahteval, da ga je treba obravnavati v tesni 
zvezi s kulturno in sploh vso zgodovinsko preteklostjo naroda. Vendar 
se je izkazalo, da imamo v njegovih dejanskih raziskavah opraviti le 
z dvema vsebinsko različnima pojavoma: s slovstvom, ki zajema vse 
tekste danega jezikovnega območja, in z literaturo, ki je omejena le na 
tekste, ustvarjene z umetniškim hotenjem. Podrobnejša opredelitev slov-
stva je usklajena z načinom obravnave, ki razlaga slovstveno dogajanje 
z vplivi širšega družbenozgodovinskega okolja po kavzalno genetični 
in po funkcionalno namenski zvezi. Kidričevi pogledi na slovensko slov-
stveno zgodovino se na najvišji sintetični ravni strnejo v shemo, katere 
temeljni sestavini sta zamudništvo in prerod; ta shema veže slovstveno 
dogajanje na narodno zgodovino in na širše evropske literarne in kul-
turne procese ter mu določa način obravnave in vrednostne kriterije. 
V njej je predvideno tudi mesto za literarno umetnost; vendar je ta po 
izvoru bistveno vezana na ustvarjalno osebnost, zato je treba tudi njo 
pritegniti v sklop znanstvenega raziskovanja. Pod Kidričevimi dokumen-
tiranimi opisi posamičnih pesnikovih biografskih doživljajev in empi-
rično ugotovljivih duševnih potez se skriva sistematičen pogled na ustroj 
človeške osebnosti. Obravnava jo dinamično; njene lastnosti izvaja iz 
njenega razvoja, v katerem se združujeta zunanja biografija in notranje 
doživljanje. Sleherno osebnost opredeljujeta dva sklopa silnic, dve de-
terminanti: prirojene osnove in pa vsi zunanji vplivi, ki jih Kidrič 
združuje pod pojmom dobe. Vse to velja tudi za literarnega ustvarjalca. 
Njegova posebna lastnost, pesniški dar ali ustvarjalnost, ni nič drugega 
kakor sklop potenciranih občečloveških zmožnosti doživljanja ter izra-
žanja in oblikovanja doživetij. Doživljanje, v katerem se srečujejo vplivi 
obeh determinant osebnosti, se izraža v njenih literarnih delih, tako da 
določa njihovo snov oz. motiviko in vpliva tudi na njihovo oblikovno 
plat. V tem je utemeljen pomen biografskega raziskovanja, ki povezuje 
potek pesnikovega zunanjega življenja z notranjim doživljanjem in 
posamezna doživetja z njihovim izrazom v literarnih delih. Vendar to 
ne velja za slehernega literarnega delavca, temveč samo za pravega 
ustvarjalca pesnika, pri katerem se prirojene osnove osebnosti lahko 
uveljavijo v doživljanju in izrazijo v ustvarjanju celo navkljub naspro-
tujočim vplivom dobe. Zato je treba od njega ločiti drugi tip literarnega 
delavca verzifikatorja, pri katerem prirojene osnove osebnosti niso 
tako močne in ki zato ne ustvarja po nareku osebnega notranjega do-



življanja, temveč le »z voljo in vajo«, se pravi zavestno, po danili lite-
rarnih vzorih in programih. 

Vprašanje o literarni umetnosti se torej pri Kidriču zastavlja v pro-
storu, ki ga na eni strani opredeljujejo njegovi pogledi na slovstvo in 
sintetično podobo njegovega zgodovinskega razvoja, na drugi pa razume-
vanje ustvarjalne osebnosti in njene biografije. Povsem razumljivo je, da 
mora obravnava na obeh ravneh slednjič pripeljati do tega vprašanja, 
saj je literatura pri Kidriču označena kot osrednji del predmeta slov-
stvene zgodovine, pa tudi ustvarjalec je navsezadnje zanimiv predvsem 
zaradi svojih literarnih del, in eden izmed glavnih, če ne sploh glavni 
namen biografskega raziskovanja je ravno to, da želi omogočiti pravo 
razlago teh del. 

Tako kot sleherno obravnavanje literature, slonijo tudi Kidričeve 
raziskave na nekih teoretičnih izhodiščih ali temeljih, na nekih pogledih 
na bistvo literature, njen izvor in ustroj, njeno vrednost in njeno zgodo-
vinsko vlogo. Vendar ta njegova izhodišča, tako kot sploh teoretični 
temelji vsega njegovega sistema, niso strnjena in izrecno razložena, tem-
več večinoma implicirana v konkretni obravnavi. Preden jih začnemo 
analizirati, si je torej treba ogledati, kako se literatura sploh pojavlja 
v njegovih glavnih spisih. 

Mesto literarne problematike v Kidričevih glavnih delih 

Iz Zgodovine slovenskega slovstva je v glavnem zaradi zunanjih raz-
logov odpadlo poglavje o Prešernovi dobi, s katerim bi se delo predvi-
doma moralo končati, zato je razumljivo, da je literaturi odmerjen le 
njegov manjši del. 

Literatura je prisotna v odlomkih, ki prikazujejo evropski literarni 
okvir za posamezne dobe slovenskega slovstva. Ker je Kidričeva shema 
za obravnavo dob dozorela precej pozno, v prvi polovici Zgodovine še 
ni posvečal temu vprašanju tolikšne pozornosti kakor proti koncu. Sicer 
se že njegova obravnava celotne prerodne dobe začenja s prikazom raz-
mer v evropskih literaturah sredi 18. stoletja,2 vendar si Kidrič tu 
predvsem prizadeva poiskati vzporednice posebnemu slovenskemu slov-
stvenemu razvoju. Ko ugotavlja razlike med kulturno razvitimi in za-
mudniškimi narodi, poskuša dokaj podrobno zabeležiti skupne poteze 

2 Glej Kidrič France: Zgodovina slovenskega slovstva od začetkov do Zoi-
sove smrti, Razvoj, obseg in cena pismenstva, književnosti in literature, Ljub-
ljana 1929—1938 (odslej citirano kot ZSS; str. 1—136 po drugi, predelani izdaji 
prvega snopiča iz 1. 1932), str. 137—142. 



slovstvenih in splošno kulturnih razmer pri evropskih zamudnikih in 
podati splošne značilnosti prevodnih procesov. Nasprotno se pri kulturno 
razvitih narodih zadovolji s kratko ugotovitvijo, da je pri njih prevla-
doval vpliv francoskega klasicizma, ki pa se je že izčrpaval, zato jim je 
bila potrebna nova usmeritev literarnega okusa; vendar se literarni pre-
miki pri njih povsem razlikujejo od prerodnih procesov pri zamudnikih. 

Precej več se je Kidrič ukvarjal z evropskimi literarnimi razmerami 
v zadnjih razdobjih preroda. Zlasti podrobno je prikazal literarni okvir 
za t. i. tretje razdobje Zoisovega mentorstva (1799—1809), ki se časovno 
približno ujema s prvim razmahom romantike.3 Tu obnavlja v glavnih 
potezah historiat njenega dotedanjega razvoja v Angliji, Franciji in 
Nemčiji, navaja njene glavne predstavnike, dela in ideje. Y tem sklopu 
zajema tudi časovno in problemsko območje, ki ga literarne zgodovine 
danes označujejo kot predromantiko. Ker novo gibanje v Angliji in 
Franciji še ni nastopalo zavestno s tem imenom in s teoretično razvitim 
literarnim programom, posveča največ pozornosti nemški romantiki, ki 
je bila najpomembnejša za slovanske književnosti. Našteva njene pred-
stavnike, središča delovanja in publikacije, prikazuje njeno zunanjo 
dinamiko in njeno pot v Avstrijo ter razpravlja o nekaterih osrednjih 
pojmih romantične ideologije. Ves ta sklop obravnava glede na razmerje 
med romantiko in prerodnimi gibanji pri zamudniških narodih. Ugo-
tavlja, da so se prerodna gibanja lahko oplodila z romantičnimi teori-
jami le po ovinkih in s prenašanjem in prilagajanjem gesel, ki so bila 
namenjena drugačnim razmeram. Definicije romantične poezije in vse-
binski umetniško teoretični problemi so bili preroditeljem le težko razum-
ljivi. Tuje metrične oblike, ki jih je uvajala zlasti nemška poezija, so 
sicer mogli posnemati, teže pa so jim bile dostopne misli o razkroju 
oblike in o atektonski zgradbi. Še najlaže so našli stik s svetovnonazor-
skimi plastmi romantike, z njenimi družbenimi in državnimi idejami, in 
so poskušali prilagajati svojim razmeram in potrebam zlasti romantični 
nacionalizem, poglede romantikov na pomen narodnega jezika in narodne 
poezije. Tako je torej vsa Kidričeva obravnava romantike prilagojena 
vprašanju, kako je nova literarna smer prispela do zamudnikov, zlasti 
seveda do avstrijskih Slovanov, in kaj je utegnila pomeniti za njihov 
slovstveni in literarni razvoj. Sam opis romantike se opira (tako kot 
drugi evropski literarni okviri v Zgodovini in sploh večina Kidričevih 
komparativističnih pregledov) na tuje strokovne vire in ni njegovo samo-

3 ZSS, str. 354—360. 



stojno delo.4 Zato je za presojanje njegovih pogledov na literaturo veliko 
pomembneje, kako obravnava literarno problematiko v slovenskem 
slovstvu. 

Začetki slovenske literature se po njegovem prepričanju pojavijo šele 
v prerodni dobi, kjer jih seveda prikazuje s primerno pozornostjo. 
V prejšnjih, neliterarnih dobah pa se ravna po svoji načelni zahtevi, da 
je treba tudi take dobe obravnavati po njihovem literarnem pomenu. 
Literarna problematika se v teh poglavjih pojavlja pri izbiri periodiza-
cijskih oznak, torej pri imenih dob, in pa v sistematičnih pregledih dob, 
kjer odkriva avtor morebitno pojavljanje umetniških ustvarjalnih teženj 
ter prikazuje tudi formalno stran slovstvenih del. 

Ob periodizacijskih oznakah je mogoče ugotoviti, da Kidrič očitno 
priznava občo literarno-umetnostno periodizaeijsko shemo z zaporedjem 
renesansa — barok — klasicizem — romantika (predromantike še ne upo-
števa), vendar omejuje njeno veljavo na literature razvitih evropskih 
narodov; za zgodovino slovenskega slovstva pa jo zavrača, ker zanjo ni 
primerna ne časovno ne vsebinsko. Termin »barok« se časovno ne ujema 
z začetkom protireformacijske oz. katoliške dobe; razen tega izvira iz 
likovne umetnosti in zato ni primeren za oznako cerkvene književnosti, 
ki skoraj ne goji umetniških ambicij.5 Tudi termin »klasicizem« ni pri-
meren za oznako prerodne dobe, ker se slovenska verzifikacija tega časa 
kljub posameznim klasicističnim potezam močno odmika od prevladujo-
čega tipa evropskega, zlasti francoskega klasicizma; razen tega je vple-
tena v prerodno gibanje, ki pa je toliko širše od samega slovstvenega 
dogajanja, da literarna oznaka ne more zajeti vseh njegovih razsežnosti." 
Zavračanje evropskih literarno periodizacijskih pojmov je torej v tesni 
zvezi s tem, kako Kidrič določa predmet literarne zgodovine in kako 
v konkretni obravnavi razširja njeno predmetno območje še na zunaj-
slovstvena vprašanja. 

4 Avtor navaja tele glavne vire: Reallexikon der deutschen Literaturgeschi-
chte (t. izdaja 1925—). — Walzel Oskar: Romantik, Leipzig—Berlin 1918 (pravil-
no: Deutsche Romantik, 1. izd., 1903). — Nagl-Zeidler-Castle: Deutsch-öster-
reichische Literaturgeschichte, Wien 1914. — Meinecke Friedrich: Weilbürgertum 
und Nationalstaat. München-Berlin 1922 (o političnih in socialnih nazorih ro-
mantikov). 

5 »Termin: protireformaeija ni opravičen niti za prvih 50 let. Oznaka: 
katoliška doba je mnogo manj značilna kakor za drugo polovico 16. stol. oznaka: 
reformacijska doba. A termin: baročna doba za južnonemške in z njimi sloven-
ske pokrajine nekako do 1600 sploh ne prihaja v poštev, mimo tega je termin 
iz likovne umetnosti za oznako književnosti, ki ne goji literature, ampak se 
ozira zgolj na potrebe cerkve, sploh neprimeren.« (ZSS, str. 115.) 

« ZSS, str. 691. 



V pregledih formalne plati slovstva v neliterarnili dobah posveča 
Kidrič daleč največjo pozornost analizi knjižnega jezika, njegovi ustalitvi 
oz. normiranju in bogatenju njegove izrazne sposobnosti. Za problem 
literature je po njegovem mnenju bistvenega pomena, ali so v dobah 
pretežno cerkvenega slovstva sploh nastajali kakšni teksti z umetniško 
ambicijo in ali je mogoče v slovstvenem delovanju zaslediti odmeve 
zavestne volje do umetniškega izraza in oblikovanja. Kidrič ugotavlja, 
da je v srednjem veku pomenila višek oblikovanja v slovenski besedi 
ljudska pesem,7 v reformacijski dobi lahko zabeleži le nekaj pojavov na 
meji posvetne verzifikacije,8 medtem ko je protireformacijska oz. kato-
liška doba vzpostavila kontinuiteto slovenskega posvetnega pesmotvor-
stva in celo ustvarila nekakšno tradicijo s prvimi slovenskimi dramatič-
nimi predstavami.11 Vendar je bila glavna naloga teh dveh dob ustvariti 
cerkveno književnost. Problem slovenske literature torej ob koncu refor-
macije še ni bil aktualen10 in tudi v naslednji dobi se je mišljenje o 
primernosti slovenščine za literarno udejstvovanje z višjo ambicijo le 
nekoliko spremenilo.11 Naslednje Kidričevo vprašanje se nanaša na raz-
merje med slovstvom oz. literaturo ter drugimi umetnostmi. Ohranjeni 
slovenski srednjeveški teksti ne dajejo kriterija za raziskovanje tega 
razmerja v dobi romanike in gotike.12 Stil protestantskih pisateljev ne 
izpričuje umetniške volje, kakršna se odraža v tej dobi na Slovenskem 
z nekaterimi značilnimi potezami nemške renesanse v likovni umetnosti 
in arhitekturi. Med slovenskimi protestanti ni bilo besednega umetnika 
z literarno ambicijo in tudi prireditelji cerkvenih pesmi niso imeli smisla 
za poetičnost izraza in lepoto oblike." Več ga je mogoče najti pri slov-
stvenih delavcih katoliške dobe. V njihovih tekstih se jasno odraža 
umetniško hotenje dobe, tako da so nekateri zborniki pridig »res tipičen 
korelat k baročni likovni in glasbeni umetnosti te dobe na Slovenskem«.14 

Kidrič torej očitno priznava kategorijo enotnega umetniškega hotenja ali 
volje in enotnega stila dobe, ki združuje različne umetnostne zvrsti. V tem 
je mogoče videti oslabljen odmev tez t. i. duhovnozgodovinske smeri, ki 
je prodiral v slovensko znanstveno in kritično publicistiko nemara bolj 
prek umetnostne zgodovine kakor prek literarne; to domnevo potrjuje 
dejstvo, da je Kidrič razširil in sistemiziral svoje dokaj skope trditve 

7 ZSS, str. 11. 
8 ZSS, str. 81. 
9 ZSS, str. 126—127. 

10 ZSS, str. 80. 
11 ZSS, str. 126. 
12 ZSS, str. 13. 
13 ZSS, str. 84—85. 
14 ZSS, str. 129. 



o tem problemu prav na pobudo Steletove kritike.15 Vendar ni mogel 
graditi svoje periodizacije na tej kategoriji, ker je videl težišče dogajanja 
v slovstvu brez umetniške ambicije in povezoval njegov razvoj z zunaj-
slovstvenimi območji. Zadnje specifično literarno vprašanje, ki ga je 
obravnaval v zvezi s formalno stranjo slovstvenih del v neliterarnih 
dobah, je metrika. Za vsako dobo je skopo označil bistvene značilnosti 
njene verzifikacije — temeljno verzifikacijsko načelo oz. sistem, glavne 
oblike verzov in kitic ter uporabo rime.16 

Vsekakor so vsa navedena specifično literarna vprašanja po pomenu, 
ki jim ga Kidrič pripisuje, kvečjemu enakopraven, po obsegu pa celo 
eden manj pomembnih vidikov; izčrpna zgodovinska obravnava slovstva 
v neliterarnih dobah mora razjasniti pred njimi še vrsto izrazito ne-
umetnostnili vprašanj. Dokaj večja pozornost je posvečena literaturi 
v prerodni dobi. Kidrič sicer tudi tu obravnava formalne plati tako kot 
prej: umetniško voljo dobe odkriva v literarnem slogu klasicizma, pri-
kaže razvoj knjižnega jezika in označi glavne metrične novosti v verzifi-
kaciji.17 Vendar ima tu razen neliterarnih slovstvenih repertorijev opra-
viti tudi z začetki zavestnega ustvarjanja z literarnimi ambicijami. Zato 
se tako v kronološki obravnavi posameznih razdobij kakor tudi v siste-
matičnem pregledu celotne prerodne dobe več ukvarja s slovensko po-
svetno verzifikacijo, z dramatskimi in proznimi besedili, ki jih označi 
po slogu, zvrsteh, oblikah in metričnih značilnostih ter jih ocenjuje po 
umetniški vrednosti in po prerodnem pomenu in funkciji.18 

Monografija o Prešernu je tisto Kidričevo delo, kjer se je avtor 
največ ukvarjal z literarno problematiko. Ta se v njej pojavlja v treh 
vsebinskih sklopih. Prvič je prisotna v delu kot najširši evropski literarni 
okvir, pri čemer avtor posveča največ pozornosti nemški romantiki in 
njenemu širjenju ter literarnim razmeram v Avstriji; pozneje se zadrži 
pri literarnem gibanju mlade Nemčije, v evidenci pa ima tudi periodiza-
cijsko oznako Biedermeier, vendar jo omenja le mimogrede v neliterarni 
zvezi.19 O tem literarnem okviru je mogoče trditi isto kot o sorodnih 

15 ZSS, Uvod, str. 2+ — 3+. Kljub tej spremembi očitno še zmeraj ni našel 
globljega odnosa do baročne umetnosti, kot kaže tale pripomba: »Tudi ne smemo 
pozabiti, da utegne barok v likovni umetnosti pomeniti trajne vrednote, v be-
sedni pa degeneracijo.« (ZSS, Uvod, str. 4+.) 

16 Za srednji vek glej ZSS, str. 10—11, za reformacijo str. 89, za protirefor-
maci jo in barok str. 130. 

17 ZSS, str. 720—721. 
18 Sistematičen prerez v ZSS, str. 709—716. V kronološkem pregledu prerodne 

dobe se seveda ukvarja s posameznimi avtorji, najobširneje z Vodnikom. 
19 Kidrič France: Prešeren 1800—1838, Življenje pesnika in pesmi, Ljubljana 

1938, ( = Prešeren II, Biografija) (odslej citirano kot »Prešeren«), str. 7—8, 11, 
56—58, 157—159, 298; mlada Nemčija — str. 157, 298—299; Biedermeier — str. 139. 



odlomkih Zgodovine: opira se na tuje vire in ima v glavnem informativni 
namen, vendar se po svoji ureditvi prilagaja vprašanju, kako je Prešeren 
spoznaval ta literarna dogajanja in kako so utegnila vplivati nanj. 
Drugič se pojavlja literarna problematika v orisih slovenskih literarnih 
razmer, v prikazih posameznih piscev in v ocenah njihovih del. Ta se-
stavina monografije je plod Kidričevega samostojnega raziskovanja in 
pravzaprav v nekem smislu nadaljuje razpravljanje v Zgodovini, saj 
nekako nadomešča njeno manjkajoče zadnje poglavje. Zato je vsebinsko 
in metodološko sorodna Zgodovini, od nje pa se razlikuje le po načinu 
prikaza, ki je tako kot pri evropskem literarnem okviru ves usmerjen 
k Prešernu: avtor se sprašuje, kakšne možnosti je dajalo Prešernu so-
dobno slovensko literarno dogajanje, kaj mu je dejansko pomenilo in 
kakšen je bil njegov odnos do njega. Tretje in najvažnejše območje 
literarne problematike v monografiji pa je obravnava same Prešernove 
poezije. Njegove pesmi iz vsakokratnega življenjskega razdobja sestav-
ljajo enotno skupino, ki jo Kidrič obravnava z različnih vidikov. Daleč 
največ pozornosti posveča dvema, očitno najpomembnejšima področjema: 
snovi oz. motiviki in obliki. Razen tega se ustavlja še ob vrsti drugih 
značilnosti, ki jih obravnava kot samostojne probleme, vendar pri tem ne 
nakaže njihove medsebojne zveze. Tako se ukvarja z odmevi sodobnih 
političnih idej in še posebej s prerodnimi manifestacijami v njegovi 
poeziji, ki jih povezuje s prejšnjimi ugotovitvami o Prešernovi svetovno-
nazorski usmeritvi in o njegovem odnosu do slovenskega prerodnega 
gibanja. Podobno obravnava njegove izjave o pesniškem poklicu in 
nalogi pesnika, ki se spet navezujejo na problem preroda in na Prešernov 
odnos do ustreznih gesel romantične pesniške teorije. Dalje se sprašuje, 
katere stanove in tipe človeške družbe prikazuje Prešernova pesem, 
vendar samo registrira to njeno vsebinsko območje, ne da bi iz njega 
izvajal večje posledice. Podobno našteva pojme in primere z religioznega 
področja in reminiscence iz svetovne književnosti. Seveda se ustavlja 
tudi pri oblikovnih značilnostih. Pri Prešernovem pesniškem jeziku 
označi njegovo narečno osnovo, razmerje do slovenske knjižne tradicije 
in njegov osebni ustvarjalni prispevek k izrazni sposobnosti in bogastvu 
slovenščine. Posebne obravnave so deležna še Prešernova stilna sredstva, 
zlasti tropi in figure: tudi tu gre Kidriču predvsem za to, da opiše 
njihove različne oblike in ugotavlja, s katerega snovnega oziroma vse-
binskega območja so zajeta: iz narave, iz družbenega življenja, iz kul-
turne tradicije. Vsekakor sta mu najpomembnejši področji motivika in 
metrične oblike: z njima začenja obravnavo Prešernove poezije v vsako-
kratnem življenjskem razdobju in ju kar najpodrobneje opisuje. Ze ob 



biografiji literarnega ustvarjalca se je izkazalo, da povezuje Kidrič 
pesnikove snovi in motive z njegovim osebnim notranjim doživljanjem, 
to pa razlaga s temeljnimi potezami njegove osebnosti in z zunanjimi 
biografskimi dogodki. Zvezo pesmi s pesnikom in z njegovo biografijo je 
mogoče raziskovati v obe smeri: motive pesmi je treba razlagati z no-
tranjim doživljanjem in z biografskimi dogodki, manj znane poteze psi-
hičnega doživljanja in celo posamezne vrzeli v biografiji pa je mogoče 
rekonstruirati s pomočjo motivike pesmi. Vendar ta zveza ni vedno pre-
prosta, neposredna in lahko ugotovljiva. Nanjo vpliva razlika med 
pesniškimi vrstami: lirika je neposredna izpoved doživljanja, zato je 
tesneje povezana z biografskimi doživljaji, medtem ko je snov pri epiki 
usklajena s prevladujočim pesnikovim razpoloženjem ali življenjskim 
občutjem v nekem razdobju, ki sicer je biografsko utemeljeno, vendar 
posameznih pesniških motivov zato še ni mogoče neposredno prevajati 
v resnične biografske dogodke. Te zveze lahko ugotavlja le konkretna 
raziskava za vsak primer posebej. 

V sklopu oblikovne problematike združuje Kidrič metrično obliko (ki 
ji posveča največ pozornosti) ter posamezna vprašanja poetike in kom-
pozicije. Tudi tu analizira posamezne značilnosti pri vsej skupini pesmi 
iz določenega življenjskega razdobja: ugotavlja njihovo temeljno verzifi-
kacijsko načelo in nadaljuje s posameznimi verzi, kiticami in stalnimi 
pesniškimi oblikami, ki jih razvršča po tem, iz katere nacionalne litera-
ture izvirajo. Zlasti v razdobju 1828—1832. ko je Prešeren zavestno uvajal 
tuje, predvsem romanske verze in pesniške oblike v slovensko literaturo, 
se Kidrič za vsakega posebej sprašuje, iz katerih virov jih je spoznaval, 
kaj je o njih izvedel iz dostopnih metrik, pri katerih velikih pesnikih je 
videl njihove vzorne uresničitve, kakšni so bili Čopovi pogledi nanje, kaj 
je utegnil mentor glede na to svetovati Prešernu in v kateri varianti 
oziroma s kakšnimi spremembami jih je Prešeren končno sprejel. Vse to 
razpravljanje, polno podrobnih podatkov, torej izhaja iz Prešernove li-
terarne izobrazbe, registrira njegove možne vire in odkriva med njimi 
dejanske, upošteva Čopov mentorski vpliv in Prešernovo zavestno obli-
kovno namero; izteka pa se v končno ugotovitev, da je Prešeren izbiral 
in si prisvajal tuje oblike samostojno, v skladu s svojim doživljanjem in 
s temelji svoje psihične naravnanosti. Isto prepričanje vodi Kidriča tudi 
pri obravnavanju kompozicije Prešernovih pesmi, le da ima tu v glavnem 
polemične namene. Z biografskimi dokazi, z raziskovanjem Prešernovih 
teoretičnih virov in geneze oz. variant posameznih pesmi zavrača teorijo 
o matematični arhitektoniki, katere glavna zagovornika Avgust Žigon in 
Josip Puntar sta hotela v Prešernovi poeziji odkriti zavestno uresničitev 



vnaprejšnjih oblikovnih in kompozicijskih vzorov, Čopu pa sta pri tem 
pripisovala vlogo Prešernovega učitelja. Kidrič torej spodbija njune 
trditve o vlogi zavestnih matematičnih kompozicijskih shem in njuno 
precenjevanje mentorjevega vpliva. Vendar sam ne začenja podrobnejše 
raziskave kompozicijskih vprašanj, temveč v skladu z glavno smerjo 
svoje obravnave razlaga motiviko tudi pri tistih pesmih, ki naj bi bile 
glavni dokaz za matematično arhitektonsko zgradbo, kot izraz ali odmev 
biografsko utemeljenega doživljanja. 

Literatura, poezija, verzifikacija: bistvo, sestavine, izvor 

Kidričevo obravnavanje literarne problematike sicer zbuja na prvi 
pogled dokaj neizenačen vtis: posamezna vprašanja iz tega sklopa se 
pojavljajo v različnih kontekstih samostojno in ne da bi avtor razložil 
njihove medsebojne zveze. Vendar so pri marsikaterem izmed njih vsaj 
nakazana, če že ne razložena teoretična izhodišča, ki zagotavljajo Kidri-
čevim pogledom na literaturo temeljno enotnost in jih povezujejo s celoto 
njegovega sistema. Doslej smo v zvezi s slovstveno zgodovino in z bio-
grafijo literarnega ustvarjalca že opozorili na nekaj takšnih izhodišč; 
zdaj pa je treba vzpostaviti zvezo med njimi in jih povezati s problemom 
literature. Sprašujemo se torej o tem, kaj Kidrič sploh razume pod 
pojmom literatura in kako ga definira, kakšen je po njegovem prepri-
čanju ustroj literature, kakšne so njene sestavine, v čem so utemeljene 
in kakšne posledice izhajajo iz tega za znanstveno obravnavanje litera-
ture; ustaviti pa se moramo tudi ob vprašanju o vrednosti literature in 
o njenem zgodovinskem mestu, vlogi in pomenu. 

Kidrič začenja svoje literarnozgodovinsko raziskovanje s tole de-
finicijo: 

>(...) pismenstvo mi obsega rokopisne spomenike, književnost vse, kar je 
izšlo v knjigi, literatura pa proizvodnjo z umetniškimi stremljenji; slovstvo je 
najširši pojem in obsega poleg naštetega še v ustnem izročilu živečo narodno 
pesem in prozo.«20 

Literatura je torej po definiciji proizvodnja z umetniškimi stremljenji 
(drugje uporablja Kidrič tudi izraz: z estetskimi ambicijami) in kot taka 
obenem sestavni del slovstva. Vendar se je izkazalo, da se vsebina pojma 
slovstvo v dejanski rabi nekoliko razlikuje od definirane, tako da se 
prazaprav skrči na tista rokopisna in knjižna dela religiozne ali po-
svetne vsebine, ki so utemeljena v ideologijah družbenih institucij in 

20 ZSS, Uvod, str. 1+. 



gibanj — nosilcev slovstvene dejavnosti, in vezana na njihove praktične 
potrebe. Če pa slovstvo razumemo tako, potem literatura ne more biti več 
njegov sestavni del, temveč posebno, od njega ločeno področje. 

Iz definicije je mogoče razbrati še eno značilnost literature: oprede-
ljena je kot proizvodnja, kar pomeni, da ne more biti omejena samo na 
literarna dela, temveč sodi vanjo tudi proces njihovega nastajanja. Kidri-
čev odnos do literature, kot se razodeva v tej definiciji in na njej uteme-
ljeni praktični obravnavi, je v tem pogledu soroden njegovemu odnosu 
do slovstva: če pri obravnavanju slovstva prenaša pozornost s samih del 
na njihov izvor in na proces njihovega nastajanja — na slovstveno delo-
vanje in njegove nosilce, tudi pri obravnavanju literature poseže v to 
smer in pritegne vanj njen neposredni vir — literarnega ustvarjalca. Za 
raziskovanje slovstva kakor tudi literature je torej značilen genetični 
pogled. Temeljna razlika med slovstvom iii literaturo, ki jo opredeljuje 
definicija in ki jo zasledimo v dejanski obravnavi, pa je v tem, da litera-
tura ni vezana na praktične potrebe in namene, ni podrejena praktičnim 
kriterijem zgodovinskega dogajanja na slovstvenem in na zunaj slovstve-
nih območjih, temveč umetniškim ali estetskim kriterijem. Spričo tega je 
razumljivo, da literature ni mogoče obravnavati tako kot slovstvo, po 
praktični funkciji in namenu. 

Navedena definicija sicer ločuje območje literature od območja ne-
umetniškega slovstva, vendar še ničesar ne pove o vsebini umetniških 
kriterijev in o uspehu ali neuspehu umetniških ustvarjalnih ambicij. 
Zato zadošča za potrebe zgodovinskega prikaza slovstva v neliterarnih 
dobah, pri obravnavi literature pa se izkaže njena nezadostnost. Pojem 
literature po navedeni definiciji namreč zajema sleherni nezahteven 
verzifikacijski izdelek na eni strani kakor tudi najvišje umetniške vred-
note na drugi. Zato je treba območje literature podrobneje opredeliti in 
ga notranje diferencirati. Potreba po tem se pojavi že pri literarnih 
izdelkih prerodne dobe, najbolj pa se zaostri pri Prešernovi poeziji. 
Kidrič ji je pravzaprav zadostil z razdelitvijo literarnih ustvarjalcev na 
različna tipa pesnika in verzifikatorja21. Ker obravnava literaturo kot 
proizvodnjo, torej v tesni zvezi z ustvarjalcem, je mogoče to tipologijo 
brez nadaljnjega prevesti v tipologijo literature, tako da dvojici pesnik — 
verzifikator ustreza dvojica poezija — verzifikacija (ali: pesništvo — 
pesmotvorstvo). Četudi uvaja Kidrič te pojme v podrobno obravnavo 
samo na področju vezane besede, jih vendar utemeljuje vsebinsko, tako 
da lahko zajamejo tudi pojave v pripovedni prozi in dramatiki; če bomo 

21 K tipologiji literature in ustvarjalca primerjaj tudi: Prijatelj Ivan: Pesniki 
in občani; v: Prijatelj T.: Izbrani eseji in razprave II, Ljubljana 1953, str. 3—20. 



odslej govorili o razliki med poezijo in verzifikacijo, velja to načelno za 
vso literaturo, vendar s tem pridržkom, da je v literarnem gradivu pre-
rodne in Prešernove dobe, ki ga obravnava Kidrič, pač najbolj vidna 
na področju vezane besede, kjer je bilo literarno ustvarjanje že najbolj 
razvito. 

Poezija je samostojna, izvirna stvaritev; ustvarjena je po nareku 
doživetij osebnosti, ki se hoče z izpovedjo notranje odrešiti, zato ni le 
plod zavestnega dela in izobrazbe, torej racionalne plati ustvarjalca, 
temveč plod prirojenega pesniškega daru; pesniška dela so absolutne 
vrednote, ki ustrezajo merilom svetovne literature. 

Verzifikacija je nesamostojen, neizviren, epigonski izdelek; ustvarjen 
je z voljo in vajo, po racionalnih nagibih, in izpolnjuje neko zavestno 
namero ali celo literarni program, ni pa v zvezi z notranjim doživljanjem 
ustvarjalca; verzifikacijski izdelki so vrednote, ki ne ustrezajo absolut-
nim merilom svetovne literature, temveč imajo samo relativen pomen 
v zgodovinskem razvoju posamezne nacionalne literature. 

Verzifikacija in poezija sta torej sorodni, saj je verzifikacija oprede-
ljena z istimi notranjimi kriteriji kakor poezija, le da jib ne izpolnjuje; 
razliko med njima bi bilo mogoče opisati tudi s tem, da so v poeziji umet-
niške ustvarjalne ambicije uresničene, v verzifikaciji pa ne. Vsekakor ju 
druži isti zunanji kriterij, ki omejuje področje literature: odsotnost prak-
tičnega namena in funkcije ter ustvarjanje z umetniškimi stremljenji2-'. 

Temeljni notranji kriterij v vseh teh opredelitvah je doživljanje. Poe-
zija je ustvarjanje po nareku notranjih doživetij osebnosti; verzifikacija 
se po tem bistveno loči od nje in je pravzaprav bliže slovstvu, tako kot 
je tudi verzifikator po racionalnem načinu ustvarjanja bližji slovstve-
nemu delavcu kakor pesniku. To pa ima posledice tudi za praktično 
obravnavo. Kadar gre za vsebinsko in vrednostno problematiko literarne 
umetnosti ali poezije, je nasprotje med pesniškim ustvarjanjem po nareku 
doživetij in zgolj racionalnim, namernim ustvarjanjem v verzifikaciji 
in v neliterarnih slovstvenih vejah občutnejše kakor zunanje nasprotje 
med literarnim ustvarjanjem brez notranjega doživljanja v verzifikaciji 
in slovstvenim ustvarjanjem po nareku praktičnih potreb. 

Vprašanje o ustroju in sestavinah literature pri Kidriču ni obširneje 
teoretično razloženo ali definirano, zato je treba odgovor nanj izluščiti 
iz njegove obravnave literarnih del. Če si ogledamo samo obravnavo Pre-
šernovih pesmi v monografiji, je mogoče iz nje najprej ugotoviti to, da 

22 Vendar Kidrič ne uporablja teh terminov dosledno z opisanim pomenom; 
zlasti pri terminu literatura večkrat prehaja v ožji, vrednostno opredeljen po-
men, ki se približno ujema z opisanim pomenom termina poezija. 



je za Kidriča literatura predmet, ki je dostopen empiričnemu opazovanju 
in opisu. Na njem odkriva vrsto značilnosti; z vsako posebej se ukvarja 
tako, da jo opiše, navaja njene različne možnosti in išče njene vire; ven-
dar teli značilnosti izrecno ne povezuje med seboj, ne vzpostavlja med 
njimi strukturnih zvez in hierarhičnih razmerij. To pomeni, da je po 
njegovem prepričanju očitno mogoče obravnavati literarni predmet tako, 
da izčrpno opišemo njegove posamezne lastnosti; njihova vsota je torej 
že ustrezen opis predmeta, medtem ko njegov ustroj vsaj na ravni empi-
ričnega spoznavanja ni problem, vreden posebne obravnave. Opisane zna-
čilnosti bi lahko kvečjemu zasilno razvrstili na vsebinske in oblikovne, 
vendar je na prvi pogled jasno, da se vsaj nekatere prepletajo čez obe 
področji in da tudi Kidričev tekst ne daje zadostne opore za takšno raz-
vrščanje. Notranji red, sistematiko teh opisov je torej treba iskati v zvezi 
literature z njenim ustvarjalcem. Ustvarjalec je prvi in neposredni izvor 
literature, zato jo Kidrič obravnava kot proizvod; ustrezna razlaga lite-
rarnih del se torej mora opirati na razlago ustvarjalca. Vendar daje tej 
zvezi pravo vsebino šele kriterij doživljanja, zaradi katerega postane 
ustvarjalčeva osebnost pomembna za literarno delo po vseh svojih raz-
sežnostih, ne le po svoji racionalni plati. S tem se seveda že premikamo 
s širšega območja literature na ožje območje poezije. Pesniška osebnost 
je torej prvi izvor dela, lahko bi rekli tudi njegov najbližji vzrok. Ker 
je temeljna enota pri biografskem raziskovanju življenjsko razdobje, 
ki predstavlja sklenjeno razvojno stopnjo osebnosti, zato tudi temeljna 
enota pri obravnavanju literarne umetnosti ne more biti posamezno delo, 
temveč vsa dela, ki so nastala v tem življenjskem razdobju. Ker je enot-
nost te skupine del utemeljena v razvoju osebnosti, je za njihovo razlago 
veliko bolj pomembno, da zasleduje zveze posameznih značilnosti vse 
skupine z njihovim izvorom v osebnosti, kakor da bi se ukvarjala s 
celotno podobo ali zgradbo posameznih del. 

Kriterij doživljanja, ki omogoča delitev literature na verzifikacijo in 
poezijo, omogoča tudi sistemiziranje empirično opisanih lastnosti pes-
niških del v nekakšen red, ki razkriva njihov notranji ustroj. Prva te-
meljna sestavina poezije je njena doživljajska vsebina. Zlasti snov oz. 
motivika je tista plast literarnega dela, ki bodisi neposredno izpoveduje 
doživetja osebnosti, ali pa se razpoloženje, ki prevladuje v njej, ujema 
s prevladujočim razpoloženjem ali življenjskim čustvom ustvarjalca v 
razdobju, ko so nastajala obravnavana dela. 

Druga temeljna sestavina poezije so izrazna sredstva. Delitev na do-
življajsko vsebino in izrazna sredstva se ne ujema povsem z delitvijo na 
vsebino in obliko, ki jo je mogoče uporabiti pri verzifikaciji in pri slov-



stvenih delih. Med pesniška izrazna sredstva namreč ne sodijo samo čisto 
oblikovne značilnosti, kot so metrična shema, stalna zunanja oblika, 
jezik ali stilna sredstva, temveč tudi religiozna, filozofska, socialna ali 
kulturnozgodovinska tematika; Kidrič namreč šteje med Prešernova iz-
razna sredstva tudi prikaz socialnih stanov in tipov v poeziji, teme iz 
krščanske verske sfere in iz antične mitologije ter reminiscence iz sve-
tovne literature23. Tak pogled na temeljne sestavine poezije mu omogoča, 
da lahko dokazuje Prešernovo pesniško samostojnost in izvirnost — in 
s tem potrjuje njegovo pesniško vrednost •—• npr. tudi ob uvajanju evrop-
skih pesniških oblik, ob problemu Čopovega vpliva in literarnih vzorov. 
Zaradi takšnega prepričanja o ustroju in sestavinah poezije zavrača ma-
tematično arhitektoniko; njenih shem ne priznava za bistveno sestavino 
poezije, ne le zato, ker jih empirična raziskava del, njihove geneze in 
pesnikovih teoretičnih virov ne potrjuje, temveč predvsem zato, ker niso 
utemeljene v pesnikovem osebnem doživljanju, ampak v literarnozgo-
dovinski tradiciji ali bolje rečeno v teoretičnih pogledih na bistvo poe-
zije. S takšnega izhodišča pa lahko tudi zavrača nekatere interpretacije, 
ki so po njegovem mnenju preveč poudarjale idejno plat Prešernove 
poezije in ji hotele vsiliti neustrezno svetovnonazorsko tendenco. Tako 
npr. razlaga vso religiozno krščansko tematiko Krsta pri Savici kot pes-
niško sredstvo, ki primerno izraža prevladujoče čustvo resignacije, ka-
kršno sta v pesniku povzročila Čopova smrt in nevračana ljubezen do 
Julije24. Sam empirični opis posameznih značilnosti poezije bi še utegnil 
dopuščati zmotno razumevanje; zato pa je naloga biografske raziskave, 
da prikaže izvor dela, razjasni življenjsko ozadje in tako odkrije doživ-
ljajsko jedro, okrog katerega se razvrščajo druge empirično ugotovljene 
in opisane lastnosti poezije kot njena izrazna sredstva. 

Če je poezija utemeljena v ustvarjalcu, se je treba vprašati, kako sta 
njeni glavni sestavini povezani s posameznimi območji ustvarjalne oseb-
nosti. Nobenega dvoma ni o tem, da doživljajska vsebina poezije izvira 
iz doživljanja osebnosti. Snov oz. motivika poezije se sicer res navezuje 
tudi na literarno tradicijo in je glede na to odvisna od pesnikove lite-
rarne in splošne izobrazbe, torej od območja osebnosti, ki se razvije pod 
vplivom zgodovinske determinante. Vendar je specifična razlika, ki loči 
poezijo od verzifikacije, ravno v tem, da je pesniško ustvarjanje vezano 
na osebno doživljanje; torej je tudi doživljajska vsebina poezije, se pravi, 

23 Npr.: »Tisto, kar velja o pritegovanju literarnih reminiscenc, religioznih 
izrazov in stanov, velja tudi o njegovih primerah in prispodobah iz drugih 
območij 1828—1833: da so čisto izrazno sredstvo in ne snoven motiv.« (Prešeren, 
str. 240.) 

24 Prešeren, str. 364—366. 



motiviku, odvisna predvsem od biološko-psihične determinante osebnosti, 
ki usmerja njeno doživljanje. 

Nekoliko drugačno je to razmerje pri izraznih sredstvih. Seveda je 
jasno, da so metrične sheme, kitice, stalne pesniške oblike, stilizmi, lite-
rarne reminiscence, mitološke prispodobe itd. na razpolago v literarni 
tradiciji in da je torej od pesnikove razgledanosti, poznavanja pesniških 
vzorov in teorije odvisno, kolikšen repertoar izraznih sredstev si bo pri-
dobil. Vendar bi bilo napačno, če bi sklepali, da je izrazno-oblikovna 
plat njegove poezije odvisna samo od literarne izobrazbe, se pravi, od 
zgodovinske determinante osebnosti. Tako teoretičen razmislek kakor tudi 
Kidričeva konkretna obravnava Prešernovih pesmi nas opozarjata, da 
ni tako. Teoretičen razlog je najti v njegovem opisu pesniškega daru, 
po katerem med prirojene osnove osebnosti ne sodi samo sposobnost 
doživljanja, temveč tudi sposobnost izražanja in oblikovanja doživetij25. 
Na tej sposobnosti, ki torej pripada v sklop biološko-psihične determinan-
te, je utemeljena tudi izrazno-oblikovna plat poezije. Podobno se ob 
podrobni obravnavi pesmi izkaže, da Kidrič sicer natanko analizira 
Prešernovo literarno izobrazbo in navaja vse njene možne vire; vendar 
ugotavlja, da je tudi v tistih pesmih, kjer avtor zavestno udomačuje tuje 
literarne oblike, vsebina doživljajsko utemeljena, in da je Prešeren iz-
biral, sprejemal in prilagajal tuje oblike samostojno, v skladu s temelji 
svoje psihične naravnanosti. To prepričanje o njegovi samostojnosti 
pomeni, da je prirojena osnova njegove osebnosti oziroma biološko-
psihična determinanta tudi na oblikovnem področju njegovega ustvar-
janja odigrala odločilno vlogo. Nemara najbolj dosleden, dasiravno naj-
manj razložen izraz tega prepričanja je Kidričeva formulacija o osebnem 
doživetju oblike26, ki poskuša neposredno povezati obliko poezije s pri-
rojenimi osnovami pesnikove osebnosti. Ta formulacija je torej utemelje-
na v izhodiščnih teoretičnih postavkah o ustroju osebnosti in pesniškem 
daru, vendar ni dostopna empiričnemu biografskemu raziskovanju, tako 
kot inu je dostopna doživljajska vsebina poezije prek biografskih do-
življajev; zato mora ostati teoretični postulat, ki ga Kidrič v mejah svoje 
metode ne more podrobneje raziskovati. 

25 Npr.: » . . .med posebnimi psihičnimi pogoji za besednega umetnika, ki so 
bili Prešernu prirojeni, so morale biti osnove za lirika: izredna sprejemljivost za 
vtiske; stopnjevana jakost doživljanja in čustvovanja; nenavadno delavna obli-
kujoča fantazija; izrazit dar za metaforična izražanja.« (Prešeren, str. 7.) 

20 Npr.: »Ako je že v Prešernovem pojmovanju verza in kitice.. . mnogokaj, 
kar je odsev pesnikovega osebnega doživetja forme. . .« (Prešeren, str. 237.). Prim, 
tudi: »Pesnitve Prešernovih tovarišev imajo le preočite znake, kako se je število 
verzov množilo brez vsakršnega doživljanja oblik, ob golem mehaničnem skandi-
ranju.« (Prešeren, str. 184.) 



Izhajali smo od trditve, da je temeljni kriterij, ki loči poezijo od 
verzifikacije, ustvarjanje po nareku doživetij osebnosti. Izkazalo se je, 
da sta obe glavni sestavini poezije — motivika in izrazna sredstva — 
odločilno povezani s pesnikovim doživljanjem, ki je utemeljeno v priro-
jenih, od zunanjih vplivov neodvisnih osnovah njegove osebnosti, se 
pravi, v njeni biološko-psihični determinanti. Ker pa pesniško doživlja-
nje ni nekaj posebnega, ker ni bistveno drugačno od obeečloveškega, je 
mogoče to trditev posplošiti tako, da poezija izvira iz prirojene, od zgo-
dovine po izvoru neodvisne človeške narave, in da jo tudi izraža. 

To seveda ne velja za verzifikacijo. Verzifikator ustvarja racionalno, 
ni samostojna in izvirna osebnost, zato imajo njegova dela konvencio-
nalno vsebino in epigonski izraz. Zanj ni pomembno doživljanje, temveč 
vplivi, vzori, literarna izobrazba in program — vse to pa ni odvisno od 
prirojenih osnov osebnosti, ki imajo pri njem tako ali tako podrejen 
pomen, temveč od njenih pridobljenih sestavin; zato je verzifikacija 
povsem razložljiva z vplivi zgodovinske determinante. 

(Se bo nadaljevalo) 



UDK 808.63—56:31:801.555:886.) Šeligo 7 Triptih 
Marijana Eri-Birk 
Gimnazija, Škofja Loka 

POGOSTNOST IN SKLADENJSKA VLOGA SKLONOV V BESEDILU 
ŠELIGOVEGA TRIPTIHA AGATE SCHWARZKOBLER 

Pogostnost sklonov v Šeligovem besedilu Triptih Agate Schvvarzkobler je 
naslednja: imenovalnik 27%. tožilnik 25%, rodilnik 20 %, mestnik 12%, orod-
nik 11% in dajalnik 5 % . Skladenjske vloge si sledijo tako: prislovno določilo 
34 %, predmet 25 %, osebek 24 %, prilastek 14 %, povedkovo določilo 3 %. 

The frequency of cases in Seligo's (Slovene) text of Triptih of Agate 
Schmarzkobler is the following: nominative — 27 %, accusative — 25 %, genetive 
— 20%, locative — 12%, instrumental — 11%, and dative — 5 % . Syntactic 
functions show the following incidence: adverbial adjunct — 34%, object 
— 25%, subject — 24%, attributive adjunct — 14%, and predicative adjunct 
— 3 %. 

Iz Šeligovega besedila Triptih Agate Schwarzkobler sem izbrala vse 
samostalniške besede1, da bi določila pogostnost in skladenjsko vlogo 
sklonov v le-tem besedilu. Besedilo sestoji iz treh delov. Vsakega izmed 
njih sem obravnavala zase in končno vse tri dele skupaj. 

Vsako samostalniško besedo sem vpisala na katalogni listič in jo anali-
zirala glede na: vrsto samostalniške besede, sklon (s predlogom ali brez)2, 
skladenjsko vlogo besede v določenem delu besedila3, vpisala sem zapo-
redno številko samostalniške besede v besedilu, izpisala del besedila 
(pred njim označila stran v knjigi, kjer se le-to pojavlja) in določeno 
besedo podčrtala. Ob besedi sem označila tudi njeno zaporedno številko 
glede na abecedni red (nekatere besede se pojavljajo večkrat4 — v raz-
ličnih sklonih, skladenjskih vlogah, itd.). 

1 a — prvi samostalnk, b — samostalniški zaimek, с — posamostaljeni pri-
devnik. 

2 imenovalnik — I 
rodilnik — R, (brez, do, iz, od, z/s, za, izmed, iznad, izpod, izpred, izza) 
dajalnik — D, (k, proti, kljub) 
tožilnik — T, (čez, raz, skoz(i), zoper, na, ob, v, med, nad, pod, pred, za) 
mestnik — M, (o, pri, na, ob/o, v, po) in 
orodnik — O, (z/s, med, nad, pod, pred, za) 

3 os. — osebek, pr. — predmet, prisl. dol. — prislovno določilo; pril. neistoskl. 
— neistosklonski prilastek, pril. predlož. predložni prilastek, p. d. — povedkovo 
določilo. 

4 Le redke samostalniške besede se pojavljajo v besedilu le enkrat, kajti vse 
samostalniške besede vsebujejo le 1669 ali 17,67 % različnih besed. Besede, ki se 
največkrat ponavljajo, so: ona (282 primerov), roka (159), on (136), obraz (108), 
stran (92), prostor (74), čas (68), vrata (66), dlan, zrak (65), hodnik, svetloba (64), 
odprtina, prst (60), glas (58), tla (55), oko (53), okno (52), itd. 

Najpogostejši predlogi, ki se vežejo s skloni, so: D (s T) — 310 primerov, 
o (z M) — 304 prim., na (z M) — 273 prim, in z (z O 245 prim.). 



Primer takega lističa: 
TLA s T n a / p ril . do l . 
959 

6435 a 
67 . . . ga spustijo na tla ... 

Beseda, ki nas zanima, je TLA. To je šesttisočštiristopetintrideseta 
samostalniška beseda v besedilu, glede na abecedni red samostalniških 
besed v besedilu pa je devetstodevetinpetdeseta. To je pravi samostal-
nik (a). Y delu besedila, ki je napisano spodaj in se pojavlja na sedem-
inšestdesti strani, se pojavlja v tožilniku (T) s predlogom na (T na) 
v vlogi prislovnega določila (prisl. dol.); srednjega spola. 

Vseli besed j e v besed i lu 26.254, od tega j e samosta ln i šk ih besed 
6613 ali 2 5 , 1 9 % . 

Besed v I . de lu j e 8713, samosta ln i šk ih besed 2237 — 25,66 % 
besed v II . de lu j e 9176, samosta ln i šk ih besed 2227 — 24,23 °/o 
besed v I I I . de lu j e 8365, samosta ln i šk ih besed 2149 — 25,70 % 

Vseh samosta ln i šk ih besed j e 6613, od tega : 

Število raznih samostalniških besed po posameznih delih Triptiha: 

a) pravih samostalnikov . . . . 1889, 1864, 1890 
b) samostalniških zaimkov . . . 238, 296, 198 
c) posamostaljenih pridevnikov . 110, 67, 61 

Pogostnost sklonov: 

Imenovalnik 

Skupno število imenovalnikov v besedilu je 1789 (595, 575, 619), in sicer: 

v ednini 1309 (441 419 450) 
v dvojini 98 ( 36 23 39) 
v množini 382 (118 134 130) 

v vlogi osebka 1557 (534 489 534) 
v vlogi pov. dol. 222 ( 58 79 85) 
v vlogi imen. pril. 11 ( 3 8 0) 

a) pravih samostalnikov . . . 
1)) samostalniških zaimkov . . 
c) posamostaljenih pridevnikov 

5643 — 85,33 % 
732 — 1 1 , 0 8 % 
238 — 3 , 5 9 % 



R o d i l n i k 

S k u p n o štev i lo r o d i l n i k o v v besed i lu j e 1326 (417, 434, 475), in s i cer : 

v e d n i n i 1061 (343 340 378) 

v d v o j i n i 16 ( 1 5 10) 

v m n o ž i n i 249 ( 73 89 87) 

v v l o g i p r e d m e t a 335 ( 85 113 137) 

v v l o g i pris l . dol . 358 (132 117 109) 

v v l og i u j e m . pr i l . 69 ( 16 20 33) 

v v l og i n e u j e m . pr i l . 527 (171 177 179) 

v v l o g i p r e d l o ž . pr i l . 943 (293 302 358) 

R o d i l n i k b r e z p r e d l o g a : 943 (293 308 358) 

R o d i l n i k s p r e d l o g o m : 

brez . . . . 22 ( 6 7 9) z . . . . . 28 ( 7 7 14) 
do . . . . . 57 (20 22 15) za . . . . 4 ( 1 2 D 
iz . . . . . 148 (45 53 50) izza . . . 4 ( 2 1 D 
od . . . . . 93 (37 35 21) izmed . . 4 ( 2 1 1) 
s . . . . . 11 ( 3 3 5) izpod . . 2 ( 1 1 0) 

D a j a l n i k 

S k u p n o š t e v i l o d a j a l n i k o v v b e s e d i l u j e 286 (98, 114, 74), in s i c e r : 

v e d n i n i 261 (96 102 63) 

v d v o j i n i 5 ( 0 5 0) 

v m n o ž i n i 19 ( 2 6 11) 

v v l o g i p r e d m e t a 92 (22 47 23) 

v pr is l . d o l . 193 (75 67 51) 

v p r e d l o ž . pr i l . 1 ( 1 0 0) 

D a j a l n i k b rez p r e d l o g a : 97 (25, 49, 23). 

D a j a l n i k s p r e d l o g i : 

k 77 (39 24 14) 

p r o t i . . . . 102 (33 35 34) 

k l j u b . . . 10 ( 1 6 3) 



T o ž i l n i k 

S a m o s t a l n i š k i h b e s e d v t ož i ln iku j e 1659 (638, 537, 484), in s icer : 

1314 (511 421 382) v edn in i 
v d v o j i n i 70 ( 26 
v m n o ž i n i 275 (101 

v v l o g i p r e d m e t a 

v v l o g i pr is l . dol . 

v v l o g i u j e m . pr i l . 

v v l o g i n e u j e m . pr i l . 

v v l o g i p r e d l o ž . p r i l . 

25 19) 
91 83) 

940 (372 313 255) 

676 (253 214 209) 

5 ( 2 0 3) 

8 ( 5 2 1) 

30 ( 6 8 16) 

T o ž i l n i k b r e z p r e d l o g a : 913 (355, 306, 252) 

T o ž i l n i k s p i e d l o g i : 

v . . . 310 (115 96 99) p r e d 9 ( 3 4 2) 

na . . . 194 ( 73 59 62) o b . . 5 ( 3 2 0) 

skoz/ i . . 38 ( 13 11 14) p o d . . 10 ( 3 1 6) 

č ez . . 65 ( 24 27 14) n a d . . 10 ( 5 1 4) 

za . . . 103 ( 43 29 51) m e d 2 ( 1 1 0) 

M e s t n i k : 

Y m e s t n i k u n a j d e m o 854 (252, 332, 270) samosta ln i šk ih besed , in s i cer : 

v e d n i n i j i h j e 729 (218 282 229) 

v d v o j i n i j i h j e 15 ( 2 6 7) 
v m n o ž i n i j i h j e 110 ( 32 44 34) 

v v l o g i p r e d m e t a 79 ( 43 31 5) 

v v l o g i pr is l . do l . 682 (188 275 219) 

v v l o g i u j e m . pr i l . 1 ( o 0 1) 
v v l o g i n e u j e m . pr i l . 1 ( 1 0 0) 

v v l og i p r e d l o ž . pr i l . 91 ( 20 26 45) 

M e s t n i k s p r e d l o g i : 

p r i . . . 20 (11 6 3) o 

v . . . . 304 (90 109 105) o b . 

na . . . . 273 (70 108 95) p o . 

78 (41 

61 (12 

118 (28 

28 
31 

50 

9) 

18) 
40) 



O r o d n i k 

V o r o d n i k u i m a m o 699 (237, 235, 227) s a m o s t a l n i k i h besed , in s i cer : 

v e d n i n i 497 (172 157 168) 
v d v o j i n i 54 ( 14 23 17) 
v m n o ž i n i 148 ( 51 55 42) 

v v l o g i p r e d m e t a 207 ( 78 67 62) 
v v l og i pr is l . do l . 354 (128 128 98) 
v v l o g i u j e m . pr i l . 1 ( o 1 0) 
v v l og i n e u j e m . pr i l . 4 ( 4 0 0) 
v v l o g i p r e d l o ž . pr i l . 133 ( 27 39 67) 

O r o d n i k s p r e d l o g i : 

z . . . 246 (75 85 86) za . . . 48 (20 18 10) 

s . . . 142 (49 49 44) p o d . . 54 (17 13 24) 

m e d . . 93 (28 28 37) n a d . . 68 (32 32 4) 

p r e d . . 48 (16 10 22) 

T a b e l a : S k l a d e n j s k a v l o g a in š tev i lo s k l o n o v 

I m e n o v a l n i k 

Del Ed. Dv. Mn. Os. P. d. Pril. Skupaj 
Tript. P 

I 441 36 118 534 58 3 595 

I I 418 23 134 489 79 8 575 

I I I 450 39 130 534 85 0 619 

S k u p a j 1309 98 382 1557 222 11 1789 

R o d i l n i k 

Del Ed. Dv. Mn. Pr. P. d. Prilastek Skupaj 
Tript. и N P 

I 343 1 73 85 132 16 171 13 417 

I I 340 5 89 113 117 20 177 7 434 

I I I 378 10 87 137 109 33 179 17 475 

S k u p a j 1061 16 249 335 358 69 527 37 1326 



Dajalnik 

Del 
Tript. 

Ed. Dv . Mn. Pr. P .d . Pril. Skupaj 
P 

I 96 0 2 22 75 1 98 

II 103 5 6 47 67 0 114 

III 63 0 11 23 51 0 74 

S k u p a j 261 5 19 92 193 1 286 

T o ž i l n i k 

Del 
Tript. 

Ed. Dv. Mn. Pr. P. d. Prilastek 
U N P 

Skupaj 

I 511 26 101 372 253 2 5 6 638 

II 521 25 91 313 214 0 2 8 537 

III 382 19 83 255 209 3 1 16 484 

S k u p a j 1314 70 275 940 676 5 8 30 1659 

M e s t n i k 

Del 
Tript. 

Ed. Dv . Mn. Pr. P. d. Prilastek 
U N P 

Skupaj 

I 218 2 32 43 188 0 1 20 252 

II 282 6 44 31 275 0 0 26 332 

III 229 7 34 5 219 1 0 45 270 

S k u p a j 729 15 110 79 682 1 1 91 854 

O r o d n i k 

Del 
Tript. 

Ed. Dv . Mn. Pr. P. d. 
и 

Prilastek 
N P 

Skupaj 

I 172 14 51 78 128 0 4 27 237 

II 157 23 55 67 128 1 0 39 235 

III 168 17 42 62 98 0 0 67 227 

S k u p a j 497 54 148 207 354 1 4 133 699 



Tabela: Pogostnost sklonov 
Imenovalnik 

595 

575 

619 

1789 

Rodilnik 
brez do iz od s z za izza izmed izpod Skupaj 

293 6 20 45 37 3 7 1 2 2 1 417 

302 7 22 53 35 3 7 2 1 1 1 434 

358 9 15 50 21 5 14 1 1 1 0 475 

943 22 57 148 93 11 28 4 4 4 2 1326 

Dajalnik 
k proti kl jub Skupaj 

25 39 33 1 98 

49 24 35 6 114 

23 14 34 3 74 

97 77 102 10 286 

T o ž i l n i k 
v na skozi čez za pred ob pod nad med Skupaj 

355 115 73 13 24 43 3 3 3 5 1 638 

306 96 59 11 27 29 4 2 1 1 1 537 

252 99 62 14 14 31 2 0 6 4 0 484 

913 310 194 38 65 103 9 5 10 10 2 1659 

Mes tn ik 
pri v na 0 ob po Skupaj 

11 90 70 41 12 28 252 

6 109 108 28 31 50 332 

3 105 95 9 18 40 270 

20 304 273 78 61 118 854 



O r o d n i k 
z s med pred za pod nad Skupaj 

75 49 28 16 20 17 32 237 
85 49 28 10 18 13 32 235 
86 44 37 22 10 24 4 227 

246 142 93 48 48 54 68 699 

i m e n o v a l n i k — 1789 — 2 7 , 0 5 % 
tož i ln ik — 1659 — 2 5 , 0 8 % 
r o d i l n i k — 1326 2 0 , 0 5 % 
mes tn ik — 854 — 12,01 % 
o r o d n i k — 699 — 1 0 , 5 7 % 
d a j a l n i k — 286 — 4,32 % 

Pogostos t s k l a d e n j s k e v l o g e : 

p r i s l ovno d o l o č i l o 2263 — 34,22 % 
p r e d m e t 1652 — 24,98 % 
osebek 1557 — 2 3 , 6 3 % 
neistosklonski pr i las tek . . . . 540 — 8,16 % 
p r e d l o ž n i p r i l a s tek 292 — 4,41 % 
p o v e d k o v o d o l o č i l o 222 — 3 , 3 6 % 
u j e m a l n i pr i las tek 87 — 1,31 % 



OCENE, ZAPISKI, POROČILA, GRADIVO 

OB BERNIKOVI IZDAJI PISEM F R A N A LEVCA 

V zbirki Korespondence pomembnih Slovencev, ki jo je še pri Znanstvenem 
društvu z izdajo Janeza Nep. Primica (1934) začel F. Kidrič, je F. Bernik objavil 
tretjo, zaključno knjigo pisem prvega urednika LZ in dolgoletnega predsednika 
SM, pa literarnega zgodovinarja, kritika, pravopisca, umetniškega ustvarjalca 
in kulturnega delavca Frana Levca (1846—1916). V štirih desetletjih so v na-
vedeni zbirki, ki jo od svoje ustanovitve dalje izdaja SAZU — zdaj zbirko ureja 
Anton Ocvirk — izšle Zoisova korespondenca (Kidrič, 1. knjiga — 1939; 2. knjiga 
— 1941) in Slovenska korespondenca Vraz — K o č e v a r (A. Lj. Lisac — 1961), torej 
skupaj s tremi Bernikovimi knjigami Pisem Frana Levca (1967—1973) štirje 
naslovi v sedmih zvezkih. 

Levčeva pisma so v zbirki najštevilnejša: objavljenih in z opombami ko-
mentiranih je 825 dopisov. F. Bernik, eden najboljših strokovnjakov za Levca, 
ki je pri SM leta 1965 izdal že Levčeve eseje, študije in potopise z obsežnim 
prikazom Levčevega življenja in z analizo njegovega dela, je v petnajstih letih 
skrbnega pripravljanja, zbiranja in pojasnjevanja Levčevega pisemskega gra-
diva odkril po lastnih besedah (P 3—196) 182 še neregistriranih ali povsem 
neznanih pisemskih enot. In vendar predstavlja objavljeno gradivo komaj slabo 
četrtino vseh Levčevih avtorskih dopisov, saj je ohranjenih in registriranih več 
kot 3396 enot na Levca naslovljene pošte (P 1 230). Razmerje 1 : 4 med Levcem 
piscem in Levcem naslovljencem po eni strani kaže, kako se je Leveč zavedal 
zgodovinsko-literarne, kulturno-narodne in zgodovinsko-politične vrednosti pre-
jete korespondence ter je zato poskrbel že sam, predvsem pa njegova hčerka 
Anka, da je prišla korespondenca v MAL oz. NUK — po drugi strani pa so na 
tako neugodno razmerje vplivali vojna, slučajnosti, življenjske poti nekaterih 
hranilcev pa tudi njihov značaj: Stritar npr. pisem »načelno nikoli ni hranil«, 
Tavčar in Detela sta korespondenco, tudi Levčevo, sežgala, ko je izšla mono-
grafija o Kersniku, v kateri je I, Prijatelj, očitno ne dovolj taktno, objavil 
odlomke iz Levčevih pisem prijatelju Janku. Da se je Leveč dobro zavedal 
pomena svoje korespondence, potrjuje tudi iz prizadetosti in jeze porojena želja 
izdati svojo »zvonovsko« korespondenco, zapisana v pismu Prijatelju 17. maja 
1908, kjer dodaja: »Pred svojo smrtjo bi namreč še rad gobec zaprl tistemu oslu 
Govekarju, ki je lani rigal po »Našem listu«, kako sem domovino izdal in 
tistemu gobezdavemu dr. Zrjavu, ki je lani v »Notranjcu« pozival slovenski 
narod, naj vrže Levca na smetišče« (P 3—152). Levčeva pisma ne predstavljajo 
samo nepogrešljivega gradiva za študij pisca samega, temveč vsebujejo mnogo 
informacij o leposlovnih in znanstvenih delih, pa o umetnostnih, kulturnih, 
šolskih, narodnostnih, političnih in drugih dogodkih ter nazorih, iz katerih je 
sestavljeno tkivo slovenske zgodovine zadnje polovice 19. in poldrugega deset-
letja 20. stoletja. 



Pisma segajo od 1858 do 1916. Prvo objavljeno pismo je Leveč naslovil kot 
dvanajstleten dijak na svojo mater, zadnje pa je le nekaj dni pred smrtjo na-
pisal pisatelju Mešku. Literarnozgodovinsko mogoče najpomembnejša, vsekakor 
pa najštevilnejša pisma enemu naslovljencu so zbrana v prvih dveh knjigah 
(Kersniku, Dolinarjevi; Štreklju, Staretu, Aškercu, Trdini), vendar se bom pri 
kritičnem prelistavanju objavljenih pisem in njihovih opomb omejil na tretjo 
knjigo: nekaj že zaradi obsežnega gradiva in zelo izčrpnih pojasnil, nekaj za-
radi tega, ker se zdi najustrezneje pregledati višino urednikove znanstveno-
kritične metode v njeni končni stopnji, in končno opravičuje omejitev vsebinsko 
dovolj tehtno gradivo Pisem 3 samih. Sicer pa so v zadnji knjigi dopisi, na-
menjeni 58 naslovom, kar predstavlja tri četrt vseh Levčevih naslovnikov. (Le-teh 
je po osebnem kazalu 77 in ne 76, kot se navaja na str. 196). Večinoma so to 
znanstveniki in umetniki, šolniki, kulturni, politični in društveni delavci. Med 
zasebne naslovnike sodi iz Pisem 3 samo sin Vladimir, vendar se je tudi on 
ukvarjal z literarno publicistiko in političnim zgodovinopisjem, zato ni čudno, 
če so tudi v pismih njemu močno prisotni objektivni, kulturni in politični do-
godki. 

Literarno-kulturna tematika pisem je povezana s tekočo ali načrtujočo umet-
niško in znanstveno proizvodnjo, s katero je Leveč prihajal v stik kot urednik 
LZ in Matičnih izdaj oz. zbirk. Glede Levčevega razmerja do LZ velja potrditi 
ugotovitve Prijatelja, Vratuše in Slodnjaka, da je uredniško razmerje imensko 
prenehalo konec 1890. leta, dejansko pa je segalo — čeprav manj intenzivno in 
odločilno — vsaj še v naslednje leto. Trditev potrjujejo pisma Murku, Kersniku 
in Staretu, čeprav imajo obliko pogodbenega oz. namenskega prihodnjika. Po-
trjuje jo tudi pismo I. Murniku, kjer se je Leveč sicer skušal — zaradi možnosti 
službenega napredovanja — znebiti odgovornosti za LZ v času izhajanja Tav-
čarjevega liberalističnega »paškvila« 4000, vendar je z napačno letnico isto-
časno potrdil svoje (so)urednikovanje LZ v letu 1891. Na leto 1891 kaže tudi 
Levčevo pismo Staretu 13. 1. 1892 (P 2), ko piše, da mu za Zvon ne preostaja 
nič časa, pri čemer je treba računati tudi na razumljivo Levčevo potrebo, da 
se »predragemu prijatelju« nekako opraviči zaradi dolgega odlašanja z odgovo-
rom. Levčevo opozorilo v pismu Tominšku leta 1905, da je bil urednik LZ ves 
čas, od leta 1881 do 1900, tudi če na listu ni tiskan, ne vzdrži kritične potrditve, 
ker je brez kakršnega koli dokaza (pisma Funtka, Bežka?). 

Načela Levčevega uredniškega in kulturnega delovanja so iz Pisem 3 sicer 
dokaj skopo razvidna, vendar se more z gotovostjo trditi, da temeljijo na na-
rodnem in svobodomiselnem (razumskem) osveščanju in informiranju, poveza-
nem s taktično politično razsodnostjo, kar se npr. kaže v pazljivi kritičnosti do 
Nemcev, deziluzirajočem odnosu do Rusije in v odločnem nasprotovanju no-
voilirski »lirvatomaniji«. Levčev estetski okus, v Pismih 3 razviden zlasti iz 
pisem Mešku, Funtku in Govekarju, se je očitno oblikoval pod močnim vplivom 
Levstikovih in njemu sorodnih predstav realizma ter ob zavračanju nekaterih 
načel Stritarjeve teorije in prakse. Tako Leveč npr. hvali »nazorno pisavo«, 
»plastično opisovanje značajev«, opozarja na potrebnost močnejše motiviranosti 
dejanj, razmer ali oseb, pozitivno omenja dobrodušen, prijeten humor Kersni-
kovega ali Jurčičevega tipa, v poetiki pa je razvidna — poleg drugih tudi po 
Levstiku usmerjena — nagnjenost k epiki in trohejskemu desetercu srbskega 
izvora. Pač pa odklanja predolge opise, razmišljanja in sentimentalnost. Tako, 



v bistvu levstikovsko dramatsko zamišljeno podobo proze rahlo prerašča Leveč 
v občudovanju Meškove »blesteče dikcije, s katero čarobno secira človekovo 
srce«, torej v odkrivanju pojavov duševnega življenja. S tem se nakazuje pre-
mik v smeri estetike moderne, vendar Leveč sam izjavlja, da ne razume Can-
karjevega »misticizma«, odklanja njegov »grozni pesimizem« in tudi Cankarjevo 
»zabavljanje«. Podobne misli moremo brati v pismu Štreklju 6. 9. 83 (P 2): 
»Dostojevskega pa ne morem natisniti. Preveč nihilističen je. Malorusi so ne-
plodni, a nevarni sanjači.« O b ustanavljanju LZ pa priporoča Staretu: »/... , / 
kar boste pisali, pišite v optimističnem zmislu, saj pesimizma je že tako povsod 
preveč« (27. 10. 1880; P 2). Vse to očitno ni sodilo v vizijo Levčevega družbeno 
uravnanega realizma, temelječega na namenu narodnega osveščanja in duhov-
nega osvobajanja, uresničevanega pa z lepotno, oblikovno in jezikovno dovrše-
nostjo. Da je avtor Pisem 3 daleč od očiščeno vzgojnega ali moralistično ozko-
srčnega razumevanja besedne umetnosti, se vidi v zavračanju prenapetega 
moralista Zirovnika, sicer trdega in odločnega liberalca, ki je hotel narodne 
pesmi na erotično sproščenejših mestih prenarejati — v taktičnem podpiranju 
Štrekljevih SNP ali pa v izrecnih opozorilih Mešku, naj se izogiba moralizi-
ranju. 

Kot je za Levca značilna velika organizacijska sposobnost in izredna de-
lavnost— oboje je razdajal na štirih, petih področjih — ob sorazmerno zadržani 
ali kar konservativni estetsko-teoretični razvitosti, kar po svoje dokazuje tudi 
poezija Aškerca, Levčevega najpomembnejšega učenca (eden izmed vzrokov Lev-
čeve usmerjenosti v epiko so bile tudi praktične šolske potrebe, kot dokazuje 
pismo Aškercu 1. 4. 85; P 2), tako je vendarle res, da je kljub temu in mogoče 
prav zaradi takega obsega in take estetske zadržanosti ostal uredniško vseskozi 
odprt za vse nove literarne tokove. Sicer pa Levčeva pisma dokazujejo, da na 
Kranjskem tudi tedaj ni bilo vprašanje, kje objaviti, temveč bolj: kdo bo sploh 
napisal. Eden od pogojev uredniške sprejemljivosti je Levčev osebni značaj, 
drugi pa prav gotovo tudi zavest objektivne, nazorsko-družbene pogojenosti 
zgodovinskih izmenjav literarnih obdobij, s tem pa tudi nujnost literarnih struj, 
nujnost, ki implicira mogoče celo načelo nasprotij in skrajnosti znotraj lite-
rarnih tokov samih. Tako je Leveč v pismu Govekarju, 1. 12. 1896 (P 3) zapisal: 
»Kakor smo morali preboleti klasicizem, romantiko, svetobolstvo — tako je 
moral tudi priti realizem in za njim naturalizem / . . . / « . Praktično pa je Leveč 
svojo uredniško odprtost izpričal z desetimi pri SM izdanimi deli najpomemb-
nejšega modernista I. Cankarja. 

Na literarnozgodovinskem področju je iz Pisem 3 vidna Levčeva usmerje-
nost v biografsko faktografi jo, ki jo ponekod spremljajo socialna, duhovna ter 
idejno-estetska analiza. V zvezi s Prešernovo stoletnico se je v Levčevih pismih 
ohranil zanimiv družabnopolitični portret Ljubljane iz 1900. V P 3 se javl jajo 
tudi imena Trubarja, Vodnika, Zoisa, Kozlerja itd. Leveč je posredoval pri 
I. Trinku, da sta Jagič in Oblak dobila Beneškoslovenski rokopis, ter nudil 
različne stvarne in bibliografske informacije zgodovinarjem: Prijatelju, Grafen-
auerju; Lončarju. Zelo povedni in močni so tudi skicozni, anekdotno podani por-
treti narodnega odpadnika Dežmana, publicista Boleta, politika Šukljeta, du-
hovnika pamfletista Rakovca-Cismontanusa, v zvezi s katerim je Bernik odkril 
v SBL neregistriran bibliografski podatek, še zlasti pa F. Levstika, s katerim je 
Leveč že kot četrtošolec »bratovščino pil«, kot sam nekje pravi. Leveč je v рое-



tološkem konceptu blizu Levstiku, kar sam večkrat izjavlja, kot značaj pa je 
njegovo precejšnje nasprotje: Levstik je popadlj iv, zamerljiv, zadrt, za mar-
sikak dokaz nedostopen, oster, nediplomatski in dostikrat tudi samovoljen. Le-
več je popadlj iv, grob kvečjemu za trenutek, potem ga obvalada taktičnost, 
popustljivost. Odprt je tudi za ljudi drugačnega svetovnega nazora (Detela, 
Meško), umetniškega (Cankar) aH političnega (Gregorčič) prepričanja, pa tudi 
preračunljiv zna biti — skratka: je elastik in uspešen praktik. Seveda pa se je 
kl jub temu ali prav zaradi tega nekajkrat zapletel v ostre literarne, nazorske 
pa tudi osebne boje : s Pajkom se je pravdal o slovenskem šestomeru (pri čemer 
je dosti Levstikovega vpliva in roke), z duhovščino in moralisti sploh (ob Tav-
čarjevi satiri 4000, ob Trdini, ob Štrekljevih SNP, ob Cismontanusu, Aškercu in 
Gregorčiču), z novolirci (ob Pravopisu, v SM). S političnim elasticizmom se je 
zameril pesniku Gregorčiču, z zagovarjanjem načela uradniškega prakticizma 
(v zvezi z mestom tajnika pri SM) pa mladim modernistom, vendar jc vsaj v 
prvem primeru potrebno misliti tudi na razlike v estetskih nazorih. Usodno 
veliko napako pa je naredil Leveč 1907. leta, ko je dejansko preračunljivo in 
vladi dopadlj ivo glasoval za nemškega kandidata na mesto gimnazijskega rav-
natelja v Ljubljani. Tedaj so po njem ostro udarili nekateri slovenski listi (Le-
več sam v pismih »dolži« avtorstva Govekarja, Žerjava, Opeko in nekega Go-
ljarja, vendar stvar ni dokazana), ki so pozivali SM, naj izdajalca vrže na 
smetišče, grozili z bo jkotom SM, očitali pa Levcu tudi druge politične obzirnosti 
do avstrijskega dvora in mu — v zvezi z delom pri SM — podtikali celo mate-
rialno koristolovstvo. Afera se je končala z Levčevim predsedniškim odstopom 
in izstopom iz SM, s tem pa se je istočasno močno oddaljil od središč literar-
nega dogajanja. 

Poleg literarnozgodovinske tematike so v Pismih 3 prisotne tudi politične 
intrige in spopadi, kažejo se germanizacijski pritiski v šolstvu in kulturi (knjiž-
nica, muzej, zavračanje slovenske univerze), strankarska trenja itd. Zanimiv je 
opis škofa Jegliča iz leta 1898, ki je v zvezi s Cankarjevo Erotiko v slovenski 
splošnokulturni zavesti na dokaj slabem glasu. Leveč pa novoimenovanega škofa 
predstavlja Jagiču v narodno in kulturno simpatični luči. Ob koncu vsebinskega 
pregleda Pisem 3 omenimo še Levčevo osebno in družinsko tematiko, ki dobiva 
v korespondenci vse bolj tragične razsežnosti: v 15 letih je izgubil 5 sinov, glede 
1. svetovne vojne se mu je zdelo jasno, da predstavlja, ne glede na izid, »finis 
Sloveniae«, sam pa je doživljal zavest, da ostaja njegovo slovstveno delovanje 
kljub vsej delavnosti vendarle torzo: spomini, zgodovina slovenskega preporoda, 
poetika — »vse pojde z menoj v grob«. K temu je treba vendarle pristaviti, da 
so se v Levčevi ostalini, ki jo hrani NUK, ohranili 4 zapisi oz. prepisi Levčevih 
gimnazijskih predavanj o slovenskem slovstvu: 2 zvezka sta od S. Rutarja, 1 je 
od Štefana Lapajneta in 1 je od A. Vernika. Prvi trije zapisi so nastali v prvi 
polovici 70-ili let, ko je Leveč služboval v Gorici, vendar segajo nekatera (zad-
nja) poglavja v 90-a leta, medtem ko je Vernikov zapis z začetka 90-ih let. 
O zapiskih Levčevih šolskih predavanj o poetiki (iz začetka 90-ih let) pričata 
S. Janež in F. Bernik, vendar Levčeve šolske (nedokončane) poetike v NUK 
nisem uspel najti, čeprav Anka Leveč trdi, da je vse očetove zapiske in ostale 
rokopise izročila NUK. 

Bernikova objava Pisem prekinja oz. razvija načela doslej izdanih korespon-
denc pomembnih Slovencev v dveh medsebojno pogojenih in globoko utemeljenih 



pogledih: načelo objavljanja obojestranke korespondence je zamenjano z eno-
smernim, avtorskim načelom. Ob štirikrat obsežnejšem gradivu Levca naslov-
ljenca od Levca pisca je taka omejitev ne le najbolj praktična, saj omogoča 
hitrejšo izdajo in osredotočeno pojasnevalno-kritično raziskovanje, temveč je 
tudi najbolj smiselna: izdajanje pisem bo zaradi omejenih možnosti moralo 
temeljiti na izboru avtorjev. Enoavtorski kriterij pa je še toliko bolj sprejem-
ljiv, ker je uredniku Berniku uspelo enosmernost objav dopolniti z navajanjem 
ustreznih odpisov, njihovih citatnih odlomkov ali strnjenih povzetkov. Z na-
sprotno »pošto« niso dopolnjeni samo tisti Levčevi naslovljenci, za katere gradivo 
ni registrirano ali dostopno (F. Kos?; pri pismih VI. Levcu se ne navaja, da 
hrani NUK 148 pisem VI. Levca očetu; pisma sodijo v čas od 1895—1904) ali pa 
tako gradivo sicer je, vendar časovno ne sovpada z objavljenim (Marn, Grafen-
auer, Nalitigal itd.). S prejemnikove strani ostajajo — razen morda VI. Levca 
— »neizpopoljeni« samo nekateri »slučajni« naslovljenci oziroma tisti, s katerimi 
je prišel Leveč v kratkotrajen poslovni stik. Odmik od starejšega, tudi Kidri-
čevega večavtorskega načela — pri čemer je Zois, kljub Kidričevi napovedi 
na koncu druge knjige, ostal nedokončan — je nakazal že Lisac, ko se je omejil 
na slovensko korespondenco dveh avtorjev, Bernik pa je obsegu materiala ustrez-
no ta principski premik dokončal, s čimer se je zbirka — ob istočasnem upo-
števanju strogo znanstvenih načel tekstne kritičnosti (P 1—134) — dvignila na 
višino najboljših izdaj pisem slovenskih umetnikov, ki izhajajo z njihovim zbra-
nim delom pri DZS. Sicer so pisma v tej zbirki v primeri s samimi literarnimi 
deli stranskega pomena, vendar je to (poleg akademijske zbirke) edina trajna 
in tekoča knjižnica tovrstnega gradiva in predstavlja enega izmed vrhov sloven-
ske pisemske literature, ki obsega okoli 30—40 piscev, toda malo knjižnih izdaj. 

V zvezi s spremembo večavtorskega načela v enoavtorskega je tudi spre-
memba naslova »korespondenca« v »pisma«, pri čemer ima zadnji pojem kar 
najširši obseg: poleg pisem poimenuje tudi dopisnice, razglednice, zalepke, po-
setnice, telegrame in različne pripise, skratka vse tisto, kar more biti zgodovinsko 
ali osebnostno kakorkoli zanimivo. Katero Levčevo pisemsko oziroma rokopisno 
gradivo je ostalo izven izdaje, urednik ni pojasnil. Z uveljavitvijo pisemskega, 
enosmernega načela je postavljena sodobna, znanstvena in uspešna osnova za 
nadaljnje izhajanje zbirke Korespondence pomembnih Slovencev. 

Zaradi zožitve korespondence na pisma je opuščen princip doslednega raz-
vrščanja pisem po času. Pisma so zbrana po naslovljencih, vrstni red naslovljen-
cev pa je določen z datumom avtorjevega (Levčevega) prvega dopisa. Taka raz-
vrstitev je Levca v določenem pogledu razdrobila, več kot odtehtala pa jo je 
tematska povezanost in vsebinska zaokroženost posameznih personalnih enot, 
zaokroženost, ki jo pogojuje prav istost naslovnika. 

Opombe k Pismom 3, ki obsegajo 40 strani več kot pisma sama, so pisane 
s stališča široko razumljenega pojma slovenske kulturne in seveda tudi politične 
zgodovine. Največ prostora zavzema SM: s pomočjo tiskanih in rokopisnih 
zapisnikov so zlasti izčrpno dokumentirani dogodki in trenja v zvezi z izdaja-
njem SNP — Štreklja sta med drugimi branila zlasti I. Tavčar in M. Murko, pa 
tudi Jagic, medtem ko je Leveč obrambo taktično vodil iz ozadja — razvidni 
so idejni in organizacijski koncepti, ki so se skušali uveljaviti v SM, raziskani 
so založniški načrti. Z upoštevanjem časopisnega gradiva (Naš list, Notranjec, 
Slovenec) so v opombah široko razgrnjene okoliščine Levčevega odstopa s po-



ložaja predsednika 1907. Stvarno je raziskan tudi »punt Cankarja et comp.« 
proti Matici zaradi odklonitve O. Zupančiča za njenega tajnika ter dogodki ob 
razpustu SM 1914, pri čemer je zanimiva kritika Izidorja Cankarja o romanu 
Gospodin Franjo, ker je, kot pravi Bernik, raznovrstna in rafinirano večumna. 
Ob Levčevem urejanju Zabavne in Knezove knjižnice ter Letopisa SM in sploh 
oblikovanju Matičine založniške dejavnosti je urednik modro izkoristil prilož-
nost, da je bralcem razkril pozitivistično-časovne, predvsem pa genetično-raz-
vojne, snovne, estetske in idejne podatke, npr. o delu Govekarja (Ljubezen in 
rodoljubje, Svitanje), Detele (Gospod Lisec, Trojka, Učenjak), Meška (črtice, 
nedokončani roman Dekadent, dramatika; zanimiva je Meškova refleksija o 
moralni avtocenzuri, na drugi strani pa njegovo zagovarjanje dekadence) itd. 
V opombah so objavljene tudi nekatere kritike in polemike, npr. kritike Meško-
vih del, Lampetova ocena LZ 1887, Levčeva uradna ocena Cankarjeve umetnosti, 
polemika VI. Levca z nekim Fajdigo o jurčičevsko-kmečki in kersnikovsko-sveto-
vljanski literaturi, osvetljena je Levčeva polemika s Pajkom, prikazani so na-
padi na Levčev pravopis. Zanimivo je tudi nasprotje med Gregorčičevim in Meš-
kovini odnosom do elastika Levca: prvi ga je dosledno in ostro odklanjal in 
grajal, drugi ga je prijateljsko razumeval. Skratka — z vsebinske strani so 
opombe zelo izčrpne, obenem pa vsebujejo marsikak podatek, ki bo kje drugje 
še težko objavljen. Opombe so pisane z vidno simpatijo za Levca, kar je povsem 
na mestu, še zlasti tam, kjer se skuša obtožbe pobiti s protidokazi oz. arhivskim 
gradivom. Ni pa razčiščena Levčeva vloga v zvezi s Kozlerjevim zemljevidom 
in njegova politika glede na vladiko Strossmayerja. Zanimivi bi bili tudi podat-
ki, zakaj sin Vladimir ni hotel postati član akademskega društva Slovenije, 
čeprav ga je oče prosil in silil, naj postane. Urednik Bernik je z objavo teh 
dejstev opravil koristno literarnozgodovinsko obnovo in raziskavo. 

Poleg teh in podobnih širših reprodukcij in analiz sestavljajo opombe še 
biografska, geografska, zgodovinska, bibliografska in druga stvarna pojasnila. 
Celostna biografska opomba identificira in lokalizira osebo ter jo opredeli 
glede na dejavnost ali poklic oziroma vzpostavi sorodstveno razmerje z Levcem 
ali kako drugo znano osebnostjo. Urednikova mreža osnovnih življenjepisnih 
podatkov zajema načelno samo manj znana ali neznana imena. Včasih je bilo se-
veda težko ohraniti kakovostno-vrednostno ravnotežje, npr. identificiran je J.Ko-
stanjevec, niso pa P. Bohinjec ali M. Malovrh. Nekatere manj znane osebe sicer 
nimajo lastnih opomb, zvemo pa o njih precej iz Pisem samih, npr. ]. Freuen-
sfeld, K. Bleiweis, Macun. Poseben primer predstavlja navedba Jožefa Furla-
nija, za katerega iz pisem samih zvemo, da je slovenski pesnik, župnik v Villi 
Vicentini na Furlanskem (poleg Gradiške), vendar nima svoje opombe in ga tudi 
v SBL ni. Po Bibliografiji Leksikografskega zavoda, Zagreb 1959, in Ileši-
čevem zapisu v Slovanu 9/1911, 83—84, je J. Furlani (1826—1914; podatek 
o smrti mi je sporočil M. Brecelj) goriški duhovnik in pesnik, doma iz Dorn-
berga. Objavljal je, zlasti v Zgodnji Danici in Soči, razne prigodne, moralistične 
m domoljubne pesmi. — Za izrazito stranske, s stališča literarno-kulturne in 
politične zgodovine skorajda ali povsem nepomembne osebe je opombna mreža 
seveda že načelno redkejša, saj je očitno, da vloženi trud ne bi bil ustrezno po-
plačan, npr. nekatera imena v zvezi z Levčevim obiskom na Rašici in na Hr-
vaškem (107, 108) ali imena iz piščevega osebnega kroga (Loger in Hema, 
105; Micika, 117; Pleškovi, 108; Tomšetovi, 115). S pomočjo objav v SN pa se je 



Berniku posrečilo odkriti imena ubitih ali ranjenih vojakov (141—142). Kjer 
opombe vključujejo še strnjeno kritično vrednotenje pomena osebnosti, opisano 
shemo biografskih notic seveda pomebno presegajo, npr. pri Marmontu, 379, 
Berchtoldu, 379—380, Pauliku, 293, pa tudi pri Zoisovi materi 318—319 ali Host-
niku in Hribarju 262—263. Podobnih ocen bi si želeli zlasti še pri takih oseb-
nostih, kot je npr. kranjski deželni predsednik A. Winkler, ki ga pisma nekaj-
krat predstavljajo v prikupni inoralno-narodni pa tudi politični luči. Iz Pisem 
2—58 pa vemo tudi za Levčeve besede: »Winkler je velik v malostih, prijazen črez 
potrebo, a energije nima niti za lek. Vse je tako pod njim, kakor je bilo pred 
njim.« Doda jmo še, da V. Melik priznava A. Winklerju velike zasluge za uve-
ljavljanje slovenščine v Gorici, v dobi kranjskega deželnega predsedništva pa 
za slovensko poslovanje in za nastavljanje slovenskega uradništva (XI. seminar 
slovenskega jezika, literature in kulture, 7.—19. julija 1975, Lj. 1975, 115). Seveda 
pa ocenjevalne opombe niso naloga urednika komentatorja, temveč izjav in 
raziskav zgodovinarjev, na katere se more in mora komentator sklicevati. In 
še ena pripomba: koristno bi bilo pri vseh naslovijencih že v uvodnem delu 
opomb podati njihove osnovne življenjske in dejavnostne podatke ter označiti 
njihovo razmerje z avtorjem. Zdaj je to storjeno pri tujcih: Glaviniču, Pod-
lipnem in Menčiku, pa pri F. Kosu, J. Zirovniku, B. Kersnikovi, pri »pogojnem« 
Bonaču in še nekaterih. 

Zemljepisne opombe obsegajo pojasnila manj znanih v pismih omenjenih 
krajev, gradov, hiš ipd. podatkov. Zanimivo kulturnozgodovinsko razvite so 
opombe za ljubljansko Švicarijo (327), Ortnek in Ribniški grad (298, 323) in še 
nekatere. Ponekod je celo tuja ustanova točno lokalizirana in navaja se celo 
današnji predstojnik (288). Kulturnozgodovinsko je temeljito pojasnjena še Weid-
manska Buchhandlung (268) in natančno je raziskan podatek o gostilni »pri 
Jožefu« (216). Glede na teoretično-idejno izhodišče opomb bi bilo koristno na 
primernem mestu lokalizirati Narodno tiskarno (hiša na dvorišču Tomšičeve 3). 
Ob omembi Sv. Kancijana (131) bi bilo potrebno navesti, da gre za Skocjan ob 
Klopinskem jezeru na Koroškem, kamor je, po SBL, Meško odšel 12. avg. 1898 
na prvo službeno mesto — še zlasti, ker Škocjan Meško sam omenja v nasprot-
nem pismu, citiranem na strani 362. V zvezi s »prešerniansko« gostilno »pri 
Metki« (295) zvemo, da ni bila na Rimski cesti niti ne na Tržaški, ni pa pojas-
njeno, da je bila na južnem vogalu današnjega Trga osvoboditve in Titove ceste 
(KLS 2—32). Kje je bila hiša, v kateri je Leveč 1909 stanoval in kjer je bila tudi 
Delavska knjigarna (174), ni pojasnjeno. Najbrž je bila to hiša na vogalu Titove 
in Tavčarjeve ulice nasproti Borova, v kateri so Levčevi nekaj časa stanovali (po 
izjavi Anke Leveč), še bolj verjetno pa v Medjevi hiši (poleg kavarne Evropa), 
v kateri je Leveč tudi umrl. Med nepojasnjene zemljepisno-bibliografske omembe 
sodi tudi Sitar s spisom o velikem tabru (107). Gre za članek Matije Sitarja Taber 
v šentjurski fari pri Grosupljem, Izvestju muzejskega društva za Kranjsko, 
4/1894, 4, 156—161. 

Posebno pozornost, izčrpnost in natančnost je urednik in komentator F. Ber-
nik posvetil bibliografskim opombam. Tu so podatki v opombah najpogostejši 
in najpopolnejši. Poleg že omenjenega Sitarjevega članka bi omenil kot neko-
mentirano še spomenico I. Grafenauerja in A. Breznika o Sketovih berilih (182). 
Stvar pa je taka: V zapisniku seje deželnega šolskega sveta za Kranjsko, ki je 
bila 1. julija 1915 (Arhiv Slovenije, Fasc. 11), beremo, da je ministrstvo za uk 



in bogočastje 8. maja 1915 izdalo odlok, s katerim je odvzelo Sketovim berilom 
dodeljeno aprobacijo, ker vsebujejo tekste, ki bi mogli v učencih vzbujati pre-
tirano slovensko narodno zavest ali sploh napačne predstave. Vojna s Srbijo in 
Rusijo je pač trajala že skoraj leto dni. Deželni šolski svet se z odlokom ni 
strinjal niti v stvarnem ocenjevanju beril — proti strokovnjakom, ki so za-
peljali oz. mistificirali dunajsko ministrstvo, da je čitanke cenzuriralo in jih 
umaknilo iz uradnega izkaza šolskih knjig, je zahteval uvedbo disciplinske pre-
iskave — niti s postopkom samim, ker kot zakonsko pristojni organ ni bil 
vprašan za mnenje. Izvoljen je bil tričlanski odbor, ki so ga sestavljali dr. E. 
Lampe, prof. E. Jarc in dr. J. Bezjak, z nalogo, da izdela spomenico (memo-
randum) na ministrstvo glede slovenskih beril in jo predloži plenumu (dežel-
nemu šolskemu svetu?) v sklepanje. Istočasno je dobil odbor pooblastilo, da 
izdela osnutek novega učnega načrta za pouk slovenščine na srednjih šolah in 
da vodi pripravo za izdajo novih slovenskih čitank. 

Iz zapisnika seje 16. julija zvemo, da se je odbor deželnega šolskega sveta 
razširil s strokovnjakoma I. Grafenauerjem in Л. Breznikom. Iz poročila dr. J. 
Bezjaka na seji 22. septembra 1915 pa moremo razbrati vsebino spomenice: 1. Do-
voli naj se uporaba Sketovih čitank do sestave novih, najmanj pa za šolsko leto 
1915/1916. 2. Na osnovi spomenice (promemorije) naj dunajsko ministrstvo od-
loči, kateri teksti se izključijo iz šolske obravnave. 3. Predlagajo se načela za 
sestavo novih čitank. 4. Za sestavljavce novih čitank se predlagajo dr. I. Gra-
fenaucr, dr. A. Breznik in dr. J. Bezjak. Dr. Lampe dodaja, da je v spomenici 
mnenje odbora, ki pa ni bil soglasen, o Sketovih čitankah in o recenzijah, na 
osnovi katerih je ministrstvo izdalo sporni odlok (in ga 12. julija ponovno 
potrdilo). Iz ugovora občinskega predstavnika dr. F. Novaka je razvidno, da so 
bili v predlogu spomenice navedeni naslednji, glede na vojni čas problematični 
teksti: Jurčičev (t. j. Levstikov) Tugomer, nekatere Aškerčeve pesmi in ep 
Kraljevič Marko. Vendar se je odbor, po Lampetovih besedah, zavzemal, da bi 
bilo taktu učitelja samega prepuščena opustitev določenih besedil. Tak predlog 
spomenice je deželni šolski svet v glavnem sprejel. 

Iz navedenega je razvidno, da je avtor spomenice, vsaj uradni, petčlanski 
odbor, lahko pa da sta (strokovni del) spomenice napisala zlasti I. Grafenauer 
in A. Breznik, kot beremo v Levčevem pismu. Spomenica se po vsej ver-
jetnosti hrani v arhivu ministrstva za uk in bogočastje na Dunaju. Toliko o 
spomenici. 

Sicer pa so v opombah k Pismom 3 identificirane, zgodovinsko-razvojno 
raziskane, ponatisnjene ali analitično povzete tako rekoč vse v pismih ome-
njane bibliografske enote: knjige, revije, časopisi, članki, pisma in drugi doku-
menti ali navedki, istočasno pa je bibliografsko popisana tudi Levčeva kores-
pondenca sama. Temeljno hotenje pri izdaji pisemskega gradiva je, ohraniti 
rokopisno gradivo in ga narediti dostopnega široki znanstveni javnosti. Namen 
je torej eksistencialen in funkcionalen: ureditev in tisk pisem samih ter 
zgodovinski, kritično preverjen komentar k njim. Temelj takega dela pa 
je seveda preverljivost komentarjev in podatkov samih. S kritično-fakto-
grafskega stališča so zato nujni podatki o mestu nahajanja originala ali pre-
pisa, njihova signaturna oznaka in/ali navedek (že) tiskanega vira objave. Tem 
potrebam urednikova uvodna pojasnila k posameznim pismom v glavnem za-
doščajo, čeprav pri kakih 15 naslovih manjkajo signaturne oznake, pri dveh 



zapuščinah pa tudi podatki o sedanjem hranilišču. Za odpise naslovljeneev taka 
preciznost načelno ni sprejeta, vendar se tudi za njih navaja število in časovni 
okvir dopisov ter naslov hranitelja. Pozitivni izjemi sta tu le dve: za en Murkov 
dopis in za Prijateljeve prepise Šukljetovih pisem Levcu je navedena tudi sig-
nature. V posameznih opombah navedeni podatki so opremljeni z navedbo vira 
tedaj, ko ne gre za splošno znana dejstva. Nasprotna pisma ali njihovi odlomki 
so označeni z datumom, ostali navedki pa z običajnimi bibliografskimi podatki. 
Iz navedbe virov je razvidno, da je urednik uporabljal različne arhivske vire, 
zlasti NUK (MAL), arhiv SM, Arhiv Slovenije in še nekatere arhive. Seveda pa 
so številnejši tiskani viri, ki obsegajo leksikonsko in bibliografsko literaturo, 
različne druge znanstvene publikacije, zgodovinsko, šolsko in sploh zelo 
obsežno časopisno gradivo (zadnje ima nad 40 naslovov) ter spominsko lite-
raturo. Brez dvoma bi bilo koristno navesti uporabljeno literaturo med že obsto-
ječimi »dostavki«, kjer je urednikov povzetek v angleščini in ruščini, kazalo 
osebnih imen, kronološki seznam pisem in seznam naslovljeneev. Zelo koristno 
bi bilo tudi posebno kazalo obravnavanih naslovov in sploh kazalo osnovnih 
stvarnih kulturno-zgodovinskih in političnih pojmov. Y zvezi s kazalom oseb-
nih imen, ki ga je sestavila A. Posavec, se vzbuja pomislek zaradi neupoštevanja 
psevdonimov (Andrejčkovega Jožeta (133) je mogoče najti samo pod priimkom 
Podmilščak; pri drugem Antonu Rudežu manjka dostavek ml.; Hočevarja (107) 
v seznamu ni). 

Ob zaključku kritičnega prebiranja Pisem 3 moremo reči, da je uredniku iz 
množic različnega gradiva uspelo ustvariti zelo gosto in temeljito mrežo pojas-
nilnih podatkov s številnimi problemsko zaokroženimi raziskavami. In reči je 
potrebno še, da je F. Bernik znal to mrežo disciplinirano in smotrno »splesti«, s 
tem pa mu je uspelo kritično in široko razkriti narodno-kulturne, osebnostno-
ustvarjalne in politično-zgodovinke resničnosti, prisotne v pismih F. Levca. 
Med doslej objavljeno slovensko korespondenco zavzema Bernikova izdaja Lev-
čevih pisem vsekakor vidno in visoko mesto. Za delo je dobil F. Bernik aprila 
1975 nagrado Kidričevega sklada. 

Jaka Müller 
SAZU, Ljubljana 

POPRAVEK 

V prispevku Iz dopisovanja med škofom J. Szilyjcm in Miklošem Ktizini-
čem v zvezi s sedmimi Ktizmičevimi knjigami v lanskem letniku naše revije beri 
namesto napisanega naslednje (prva številka zaznamuje stran, druga vrstico): 

88, 17/18 depromere; 88, 25 onustus; 90, 6 naj; 91, 23 ita; 92, 1 črtaj toti; 
93, 1 ostajam; 94, 5 ugodni; 98, 4 Subst(ituto); 99, 17 haec; 101, 27 februarja; 102, 
7 [ob robu]; 102, 8 valco; 102, 23 bi; 105, 5 qui; 105, 8 D(omi)no:; 186, 17/18 za-
menjaj vrsti 17 in 18; 106, 37/38 orphanotrophii; 107, 14 Jurija; 107, 33 šolo,; 108, 
1/5 vrsti 4 in 5 postavi pred vrsto 1; 108, 12 nadarbino; 108, 36 V(es)trae; 119, 6 
in[n]ocentissimae; 119, 14/15 convertibiles; 112, 2 quamprimum; 112, 21 katekiz-
mu; 112, 29 1779; 272, 39 pope[!=u]l(um); 277, 15 seor[sum]; 277, 17 sac(ramen)-
to; 277, 20 aliisq(ue); 278, 15/16 in po njem pa še; 279, 17 jam; 37/38 župnij; 281, 
2 spodaj Raptim, 287; 15 aliud; 287, 25 aliunde; 287, 29 occursuris denuo fu(tu)-



ris; 470, 46 besedilo; 471, 31 rečeno; 476, 23 kaj; 479, 33/34 manjka vrstica; 481, 
13/16 vrsto 13 postavi za 16; 482, 5 namestništvu; 482, 29 tajnemu; 483, 11 abhinc; 
483, 15 30. et totidem uxori mente; 483, 38 zapuščenih; 489, 8 priznam; 489, 40 
persistât; 491, 39 D(ominationi); 491, 42 insinuat(ur); 492, 15 effective. 



Prispevki za Slavistično reoijo naj bodo pisani v slovenščini (izje-
moma tudi v drugih slovanskih jezikih ali v angleščini, nemščini, 
francoščini, italijanščini). 

Rokopisi, poslani uredništvu v objavo, naj bodo tipkani s širokim 
razmikom (30 vrstic po 62 črk na eno stran) iu samo na eni strani trdega 
lista belega papirja. Vsak list naj ima na levi strani 3 cm širok prazen 
rob. Vse pripombe pod črto naj bodo na posebnem listu. Ležeči tisk se 
zaznamuje z eno črto, polkrepki z dvema, razprti s črtasto črto: na-
vadna + črtasta črta pomeni ležeče razprto. Citati naj bodo zaznamo-
vani z » prevodi, pomeni itd. pa z ' '. 

V sestavkih, pisanih z latinico, naj se lastna imena (osebna, zemlje-
pisna, predmetna itd.), citati, naslovi in primeri iz jezikov s cirilsko 
pisavo transliterirajo po naslednjih načelih: 
Ukrajinski r . . . . . h Srbohrvatski X . . . h 
Srbohrvatski ђ . . . . . (1 Srbohrvatski џ . . . ri 7 
Ruski e . . . . . e Ruski ш . . . , . . šč 
Ruski ë . . . Bolgarski st 
Ukrajinski э . . . . . je Ruski ъ . . . ' 

Ukrajinski и . . . . . у Bolgarski ъ . . , . . ä 
Ukrajinski i . . . . . i Ruski ы . . . . . y 
Ukrajinski ï . . . ji Ruski * ь . . ' 

Ruski й . . . . . j Ruski Ъ . . é 
Srbohrvatski л» . . . . . lj Ruski è 
Srbohrvatski lb . . . . . Ilj Ruski ю . . . . . j u 
Srbohrvatski h . . ... C Ruski я . . . . . j a 
Ruski X . . . . . X 

Rokopis razprave naj ne presega 25 avtorskih strani, kritike 12, po-
ročila 2—4. Jezikovno nedognanih rokopisov uredništvo ne sprejema. 

Razpravi naj bo priložen povzetek v tujem jeziku (največ 2 avtorski 
strani) in posebno besedilo (v dvojniku) za sinopsis. To besedilo naj ob-
sega do 9 tipkanih vrstic, informira pa naj o temi, uporabljeni metodi 
in rezultatih razprave. 

Avtorji ob prvi objavi v SRL pošljejo odgovornemu uredniku svoj 
točni naslov (navesti je treba tudi občino) in številko žiroračuna (le-to 
tudi ob vseh eventualnih spremembah). Če jim žiroračuna ni treba od-
pirati/imeti, pošljejo uredništvu ustrezno izjavo. Nejugoslovanski sode-
lavci morajo za izplačilo honorarja odpreti poseben žiroračun v Jugo-
slaviji (ustrezne informacije daje Založba Obzorja). 

Če prispevki tem določilom ne ustrezajo, jih uredništvo ne sprejema 
oz. njihovim avtorjem ne izplačuje honorarja. 

Korekture je treba vrniti v 3 dneh. 
Prispevke za SLAVISTIČNO REVIJO pošiljajte glavnima uredni-

koma za jezikoslovje oz. literarne vede. Roki za posamezne številke 
časopisa so: 1. december, 1. februar, 1. maj in 1. avgust. 



V OCENO SMO PREJELI 

Umjeinost rijcči. Časopis za nauku o književnosti. God. XVIII, 1974, broj 1. 
Hrvatsko filološko društvo — Zagreb. 90 str. 

Umjeinost rijcči God. XIX, 1975, broj 1. 84 str. 

Cakavska rič. 1, Split, 1975. 217 str. 

Priloži proučavanju jezika. Izdaje: Katedra za južnoslovenske jezike Filozof-
skog fakulteta u Novom Sadu. Novi Sad. 10. 1974. 159 str. 

Ilelga Glušič, Pripovedna proza Cirila Kosmača. Razvoj motivike in načini nje-
nega oblikovanja. Slovenska matica. Ljubljana 1975. 136 str. 

Alma Sodnik, Izbrani filozofski spisi. Zbral in uredil dr. France Jerman. Sloven-
ska matica Ljubljana, 1975. 320 str. 

Xenia Slavica. Edited by Rado L. Lencek and Boris O. Unbegaun. Mouton 1975, 
The Hague. Paris. 237 str. 

Boris Pahor, Zatemnitev. Trst 1975. 254 str. 

Revi jo sofinancira Raziskovalna skupnost SR Slovenije 


