Matija Potocnik

KANTOV KLJUC METAFIZIKE

»Ko sem pretresel teoreti¢ni del v vsem njegovem obsegu in v vzajemni po-
vezavi vseh delov, sem ugotovil, da mi $e vedno manjka nekaj bistvenega, kar
sem sam - pa tudi drugi - pri svojih dolgih metafizi¢nih raziskavah pozabil
upostevati in kar dejansko predstavlja kljuc za celotno skrivnost doslej same
sebi skrite metafizike. Vprasal sem se namre¢, na ¢em temelji odnos tistega, kar
v sebi imenujemo predstava, do predmeta?« (Kobe 1995: 172)

V slavnem pismu 21. februarja, leta 1772, Kant predstavi svoje odkritje
ucencu in prijatelju Marcusu Herzu. Omenjeni kljuc za celotno skrivnost do-
slej same sebi skrite metafizike' se vnazaj bere kot napoved $e neizdelane tran-
scendentalne filozofije in sprememba Kantovega programa, ki bi drugace naj-
brz nosilo ime Meje cutnosti in uma' in bi predvidoma nadaljevalo projekt iz
Kantove disertacije. Projekt omejitve ¢utnosti in razuma ustreza nadaljevanju
projekta utemeljitve metafizike kot znanosti, projektu racionalizma, ki je bil ti-
sti ¢as ze v zatonu. Toda - kot pise Herzu - Kant odkrije, da mu je res manjkalo
nekaj bistvenega, nekaj tako pomembnega, da se kasneje izkaze, da spremeni
celoto njegovega projekta. Kot kaze, je leta 1772 Kant to moznost konc¢no vzel
zares — seveda skupaj s tolazbo, da je klju¢ manjkal vsem in ne zgolj njemu.
Ce lahko mirno razsodimo, da gre v Kantovem odkritju klju¢a metafizike za
kriti¢ni obrat, ki ga je odvrnil od dogmatic¢ne filozofije, saj se s Humom in
njegovim slavnim bujenjem iz dremeza dogmatizma Kant sreca le kratek cas
pred februarskim pismom, pa ta $e ne pomeni transcendentalne filozofije v

1Die Grentzen der Sinnlichkeit und der Vernunft.

115



116

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

svojem polnem pomenu - do nje bo namrec potrebno $e deset let. Vec kot to,
k slavnemu pismu se obra¢amo natanko, ker $e ne pomeni transcendentalne
filozofije in ker je argument ‘klju¢a metafizike’ Ze kriticen. Na tem mestu je
namrec ocitno, da stvari nista identi¢ni, Ze zgolj zato, ker v ¢asu pisanja ena
$e ne obstaja, pa ¢eprav Kant omenja, da je delo v ve¢ji meri Ze napisano. Kri-
ti¢ni uvid stoji na zacetku Kantovega ustvarjanja transcendentalne filozofije.
Kriti¢no filozofijo bomo pojmovali tako, kot jo Kant predstavi v Prolegomena,
v naknadnem uvodu, ki sledi znanosti in sinteti¢no delo filozofskega napora
predstavi na analiticen nacin v navezavi na druge teoretske pozicije in se pri-
merja z avtorji svojega Casa.

»Moj tako imenovani idealizem (pravilno: kriti¢ni idealizem) je torej po-
polnoma samosvoj. Je taksen, da podira navadni idealizem in vsem apriornim
spoznavam, celo spoznavam geometrije, daje objektivno realnost, katere brez
idealnosti prostora in casa, ki sem jo jaz dokazal, ne bi mogli potrditi niti naj-
bolj vneti realisti. Da bi sprico takSnega stvarnega stanja preprecil vsak nespo-
razum, zelim preimenovati svoj pojem, a popolnoma spremeniti se pac¢ ne da.
Naj mi bo torej dovoljeno, da ga v prihodnje imenujem, kakor je bilo Ze prej
receno, formalni, ali bolje kriti¢ni idealizem, da bi se lo¢il od Berkeleyevega
dogmaticnega ali Kartezijevega skepti¢nega idealizma.” (Kant 1999: 182)

Zamejeni oziroma formalni skepticizem, kot Kant v Prolegomena oznaci
svojo filozofijo, v odgovor kritikom, ki so mu o¢itali berkleyevski tip idealiz-
ma, postavi razliko med nasebjem in zasebjem in zagovarja neutemeljenost
nase reprezentacije, s tem ko spremenljive forme napravi za delo subjektiv-
nosti. Kriti¢ni idealizem tako predstavlja specifi¢cno distribucijo skepticizma
in idealizma, ki izhaja iz breztemeljnosti nasega kon¢nega spoznanja. Tako
skepticizem kot idealizem sta povezana s statusom kon¢nih form, saj prav
skepticizem, misljen resno, za Kanta poskrbi za idealnost kontingentnih form
izkustva in nujnih form, ki te omogocajo. Kant predstavi svoj projekt z me-
taforo ladje, ki jo je Hume pustil trohneti na obrezju, sam pa jo zeli popeljati
naprej, toda — kot bomo skusali pokazati - je ladja racionalizma razpadla do
te mere, da jo ne bi bil zmogel peljati niti Tezej. Kantov korak prek Huma je
seveda v vzpostavitvi nujnosti, ki je transcendentalna glede na izkustvo - Ze res
da izkustvo samo ne vsebuje nujnosti, a jo predpostavlja. Dedukcija kategorij
ima funkcijo upravicenja te nujnosti spoznanja, cilja na nujnost v sami vzpo-
stavitvi razli¢nih kategorij, na nujnost povezave nujnih form, ki omogocajo
izkustvo. Ker je delo dedukcije tisto, ki priskrbi gotovost Kantovi poziciji, mu
vecina interpretov upraviceno pripisuje temeljno vlogo v Kantovem projektu.
Status metafizike kot znanosti je odvisen od vprasanja gotovosti spoznanja,




MATIA POTOCNIK

dedukcije kategorij pa odgovarjajo prav temu vprasanju a priori. Toda ceprav
so dedukcije klju¢ne za izpeljavo projekta, pa je, kolikor iS¢emo odgovore na
interpretacijo Kanta v transcendentalnih dedukcijah kategorij — na obicajnih
tleh interpretativnih sporov in evalvacije Kanta —, vse Ze odlo¢eno; tam pac ne
moremo ugotoviti nicesar, razen tega, da smo Ze kantovci, potrebno je zgolj Se
odgovoriti na vprasanje, za kaksno kantovstvo gre. Dedukcije tvorijo osnovni
del transcendentalne filozofije, toda razlog Kantove transcendentalne pozicije
je kriti¢ni uvid. Ker nam gre za evalvacijo Kantovske epistemoloske pozicije, ki
jo Kant sam opise kot kopernikanski obrat v epistemologiji, si bomo namesto
tega ogledali teoretske pogoje breztemeljnosti spoznanja, na katero meri uvid
Kantovega kljuca metafizike, v odnosu do kantovske epistemoloske pozicije.

Da ugotovimo smisel in posledice kopernikanskega obrata, si bomo ogle-
dali razloge zanj. Bolj kot upravicenost Kantovega odgovora, kot se ponavadi
bere transcendentalno dedukcijo kategorij, nas zanima upravicenost vprasa-
nja, na katerega Kant odgovarja, se pravi upravicenost pojmovne zastavitve, ki
$ele odpre prostor moznega odgovarjanja, kamor se vpisuje transcendentalna
filozofija, kajti le na teh tleh je mozno dolo¢iti upravi¢enost njene epistemolo-
$ke pozicije. Kopernikanski obrat namre¢ ni preprosta in enoznaé¢na intuitivna
gesta, ampak kompleksna teoretska operacija, ki jo je potrebno misliti na ozad-
ju njene specifi¢ne racionalisti¢ne problematike. Ena izmed tezav filozofije je
v tem, da avtorji postavijo elegantne resitve napacno zastavljenih problemov,
zato pa je potrebno preiskati resitve, ki svoje upravicenje prepustijo intuiciji. Ti
implicitni razlogi so vpeti v neko problemsko polje, ki samo vpliva na pojmov-
ne dolocitve, zato je treba preiskati tudi problemsko polje in konsistentnost
njegovih dolo¢il. Ce gre Kantu za vzpostavljanje in utemeljitev mej metafizike,
gre nam za njihovo ekspozicijo, evalvacijo tako prikazanih mej in razlogov nji-
hovih dolo¢il, kar ustreza nalogi odkrivanja in pojmovanja necistosti v teoriji.
Ce se teorija namre¢ za dolo¢ila svojih pojmov obrac¢a v splognost svoje dobe,
si s tem spodkoplje lastno zahtevo po univerzalnosti ali pa jo doseze zgolj po
nakljudju.

Projekt identitete skepti¢nega in idealisticnega programa, ki se zdruzita v
transcendentalno filozofijo, bi lahko opredelili kot samokritiko racionalizma.
Identiteta obeh programov je fakt, toda njuna enotnost mora biti pojasnjena;
glede na to, da pojasnitev tudi za Kanta ostane nedokoncan projekt, mora biti
ta enotnost pojasnjena iz svojega abstraktnega temelja, iz uvida, ki omogoca
sam projekt in je na delu v vseh nadaljnjih Kantovih razvijanjih. Ta temelj lah-
ko najdemo v pismu o klju¢u metafizike. To ima privilegirano mesto, prav ker
gre za prvo stopnjo Kantovega obrata, za nedodelano pozicijo, ki se ne misli

117



118

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

konkretno, niti se ne misli do konca, in ji manjka Se vsa dolo¢enost kasnejse te-
orije. I§¢emo torej razloge Kantovega kljuca do metafizike, preiskavo pa bomo
priceli v februarskem pismu Herzu, saj gre v njem za kar najbolj neposreden
opis Kantovega uvida.

Odkritje kljuca metafizike

V pismu, kjer Kant opisuje svoje odkritje kljuca metafizike, je identiteta
med idealizmom in skepticizmom Ze vzpostavljena. Stvar se Ze pri¢ne kot bi-
stveno enoten projekt, saj pismo Ze obravnava skepticizem in idealizem kot
sopripadna. Ker nas zanima Kantova teoretska pozicija v kar najbolj abstrak-
tni luci, bomo preiskali skupni temelj, iz katerega izhaja medsebojno posre-
dovanje skepticnega in idealisticnega projekta, ki je na delu vse od pisma o
klju¢u metafizike. Ta temelj ni ni¢ drugega kot Kantov odgovor na vprasanje
po temelju nasih predstav, ' klju¢ za celotno skrivnost doslej same sebi skrite
metafizike', ¢e pa nas zanima konsistentnost problemskega polja, iz katerega
Kant izhaja, pa potrebujemo temelj temelja, razloge za Kantov uvid, ki nam
lahko pojasni njegov smisel in razkrije njegovo upravicenost. Kolikor gledamo
na februarsko pismo Herzu kot znamenje, da je Kant Ze na pravi poti k Kritiki
Cistega uma in da ta Ze vsebuje kriti¢no vprasanje in transcendentalni odgovor
nanj, se zastavi vprasanje, kaj je Kant pocel naslednjih deset let, ki so minila
od odkritja klju¢a do objave Kritike ¢istega uma. Ce se tak$na preiskava osre-
dotoci na revolucionarnost in novost, ki jo predstavlja Kant v filozofiji, bode v
oci prav dejstvo, da vprasanje, ki predstavlja klju¢ metafizike, ni ne novo niti
na prvi pogled ni moglo biti metafiziki pred tem na noben nacin skrito, saj se
ze od svojega zacetka trudi odgovoriti prav na to vprasanje. Vrnimo se torej k
vprasanju kritike, k vprasanju po temelju nasih predstav, ki se zdi brez konte-
ksta nerazlozljivo. Kako bi si Kant lahko sploh mislil, da je vprasanje po teme-
lju predstav nekaj novega, ko pa Ze v nadaljevanju nasteva razlicne metafizicne
odgovore nanj, in mimogrede postane jasno, da je prvi tak odgovor Platonov,
ki predstavlja samo rojstvo filozofije, celotna metafizika pa ni ni¢ drugega kot
serija takSnih odgovorov.

»Platon je za pravir ¢istih razumskih pojmov in nacel privzel nekdanje du-
hovno zrenje bozanstva. Malebranche $e zmeraj trajajoce stalno zrenje tega
prabitja. Razni moralisti prav isto glede prvih moralnih zakonov, Crusius do-
lo¢ena vsajena pravila sojenja in pojme, ki jih je Bog ze vsadil v clovesko duso
tako, kakor morajo biti, da se harmonirajo z re¢mi. Od teh sistemov bi lahko
prvega imenovali influxum hyperphysicum, drugega pa harmoniam praesta-




MATA POTOCNIK

bilitam intellectualem. Toda Deus ex machina je v dolo¢itvi izvora in veljav-
nosti nasih spoznanj najslabsa mozna izbira in ima poleg varljive kroznosti v
sklepanju nasih spoznanj to slabost, da daje potuho vsaki muhi oziroma pobo-
zni ali iztuhtani utvari.« (Kobe 1995: 172)

Platova anamneza, Malebranchevo bozje zrenje, prvi moralni zakoni in
Crusiusovi vrojeni pojmi so razli¢ni primeri konceptualizacij uma (intellectus,
nous ), ki tvori povezavo med ontologijo in razumom, ter je obi¢ajno razlo-
zen z nacinom, na katerega obstaja dusa. Um je tisti, ki zagotavlja identiteto
med misljenjem in bitjo in tako upravicuje spoznanje. Distinkcija intellectus/
ratio, nous/logos oz. um/razum je stara toliko kot filozofija, um vedno predsta-
vlja temelj razuma in sluzi kot garant upravicenja razumskega spoznanja. V
Malebranchevem primeru je bivanje duse odvisno od bozjega pogleda, ta jo
vzdrzuje v subsistenci; za Platona je ve¢na in se spominja neposrednega zrenja
resnice, ki bi jo drugace sploh ne mogla prepoznati, ter predstavlja odgovor
na vprasanje, kako lahko izvemo nekaj, o ¢emer ne vemo popolnoma nicesar,
za kar sploh nimamo kriterija vednosti, nobenih skupnih tal. Vprasanje uma
je vprasanje po teh skupnih tleh, je vpradanje spoznanja spoznanja, klju¢nega
vprasanja epistemologije, ki pa vedno ponudi ontoloski odgovor. Kar mora
epistemologija storiti, je, da loci resnico od iluzije. To lahko stori le z vzposta-
vitvijo kriterija za to locitev, da vzpostavi kriterij, pa mora obicajno poznati
nacin bivanja razuma, ki se pokrije z vprasanjem o mestu ¢loveka v svetu. To
je mesto ontoloskega dokazovanja, ki skusa misliti temelj iz utemeljenega, in-
telekt iz razuma in se v pogosto zvede na dokazovanje nujnega bitja, ki sluzi
kot garant te identitete. Iz primerov, ki jih Kant navaja, je jasno, da je pod
vprasanjem temelj reprezentacije, ki meri na ontoloski status subjektivnosti in
zadeva reprezentacijo nasploh. Kant mora na tej tocki ze vedeti, da je temelj ¢i-
stih pojmov razuma edini temelj metafizicnega realizma, ki z gotovostjo ¢istih
razumskih pojmov zagotavlja utemeljenost ¢utnosti tako, da proizvede celoten
metafizi¢ni krog. Klju¢ metafizike ni le vprasanje po temelju predstav, ampak
Kantov uvid, da je na mestu, ki naj bi odgovarjalo na vprasanje temelja, lahko
zgolj kroznost. Absurd metafizike - in to je prav tisto, kar metafiziki pred tem
ni bilo prezentno - je v tem, da na mestu temelja, ki naj bi s svojo gotovo-
stjo utemeljeval vse ostale propozicije in bil garant spoznanja nasploh, ponuja
zgolj razli¢ne spekulativhe umisleke. Prav tam, kjer strukturno ne moremo
biti zadovoljni z nicemer drugim kot s popolno gotovostjo, metafizika ponudi
sanjarije. Metafizika, ki izhaja iz tega temelja, ki si ga sama spekulativno iz-
bere, je zato sama sebi neprezentna in kot neprezentna postavlja metafiziko
pred epistemologijo, kolikor pa zdaj - s Kantovim uvidom - lahko vemo, da

119



120

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

se ni zmozna dokopati do temelja, postane sama sebi prezentna, lahko postavi
lastno kon¢no epistemologijo pred metafiziko; postane kriti¢na. Metafizika se
konc¢no ve kot krog. Takoj ko se ve kot krog, pa temelj epistemologije postane
fakti¢nost, v relaciji do katere moramo misliti pojme metafizike. S tem ko nam
je prezenten klju¢ do metafizike kot bistvena neutemeljenost nase kon¢ne epi-
stemoloske pozicije, lahko govorimo o kriti¢ni filozofiji.

Kant s klju¢em metafizike tako ocitno ne misli zgolj na vprasanje po te-
melju predstav kot garantu realizma percepcije, ampak na svojo specificno
reSitev, da namrec¢ spoznanje tega temelja za nas ni dosegljivo in da torej, ce
zelimo po tem uvidu Se obdrzati spoznanje, ta temelj ni isti kot temelj nasega
kon¢nega spoznanja. Temelj nadega kon¢nega spoznanja mora biti nekaj dru-
gega kot temelj spoznanja boga, ali pa ga ni. Na mestu metafizi¢nega temelja,
ki je sluzil kot upravicenje metafizicnega realizma, Kant ponudi naso lastno
kon¢nost, na mestu spekulativne identitete med misljenjem in bitjo, kar je bila
teoretska funkcija tega temelja, pa razliko. Ce nase spoznanje ni mozno na
metafizicnem temelju, mora biti moZno brez njega, ali pa ga ni, tako da lahko
oblikujemo hipoteti¢no sodbo; nase spoznanje je v metafizicnem smislu brez-
temeljno, spoznanje je fakti¢no. Klju¢ do metafizike je fakti¢nost spoznanja,
njegova bistvena neutemeljenost, ki za Kanta Ze pomeni razliko med metafi-
zi¢nim temeljem spoznanja in spoznanjem kot fakti¢nim, se pravi spoznavo
vezano na nase konc¢ne spoznavne zmoznosti. Nasa teza je, da ta kriticni uvid
ostaja od te tocke v Kantovem opusu nespremenjen, saj pismo neposredno
sledi Kantovemu intelektualnemu srecanju s Humom, ki ga Kant sam oznaci
za tocko svojega prebujenja. Kot Kant opisuje v Prolegomena, je poizkusal po-
splositi Humov ugovor, ki meri na neizpeljivost nujnosti kavzalnosti v empi-
riji, in ga postaviti kot izhodisce svoje filozofije, to posplositev skepticizma pa
hkrati Ze zameji z razlikovanjem izvora empiri¢nega in Cistih pojmov. Skepti-
cizem je tako hkrati sredstvo in Kantov teoretski nasprotnik, saj prav ker Kant
zeli spoznanje upraviciti in ker samega sebe smatra za razsvetljenca, noce pri-
stati na skepti¢ni poziciji, ki jo odpira kriticni uvid breztemeljnosti spozna-
nja, ampak hoce pokazati, da je bil temelj metafizicnega realizma spoznavno
trivialen, da ga za spoznanje nikoli nismo zares potrebovali in ga za znanost
niti ne potrebujemo. Za nase potrebe za temelj zadostuje fakti¢nost spozna-
nja, ki sodi znotraj izkustva, in spoznanje glede nasebja pusti v hipoteti¢cnem
stanju, saj stvari same lahko le mislimo, ne moremo pa je spoznati. Tak$na
pozicija zahteva suspenz strukturne pomembnosti metafizi¢nega realizma,
ki se lahko zgodi zgolj kot razdelitev med transcendentnim in imanentnim
temeljem spoznanja. Fakti¢nost kot temelj tako stoji na zacetku transcenden-




MATA POTOCNIK

talne filozofije, argument zanjo pa je kroznost metafizi¢nih argumentov. Toda
res je tudi obratno: ker razlikuje med empiri¢nim in ¢istim, Kant lahko zameji
posplosen Humov skepticizem, in prav temu razlikovanju je potrebno pripi-
sati kar najvecjo tezo. Prav Kantova pozicija iz Disertacije, ki skusa zamejiti
¢utnost od razuma, lahko poda razloge za zahtevo po ¢istih pojmih razuma in
njihovi pomembnosti; da niso utemeljeni v ¢utnosti, ampak je ta obratno od-
visna od temelja reprezentacije nasploh, pa je uvid, ki sledi Humovemu. Cu-
tnost kot ¢utnost ne vsebuje nujnosti. Realizem spoznanja, torej adekvatnost
nase reprezentacije s stvarjo samo, kasneje postane za spoznavo nepomemben
zgolj tako, da temelj fakti¢no ni dostopen in da prav zato ni temelj nasega spo-
znanja. S spoznavnega vidika, ki postane za Kanta primaren, obstaja razlika
med temeljem metafizicnega realizma, ki bi upraviceval adekvatnost predstav
s stvarmi samimi, in temeljem nase konc¢ne spoznave. Temelj spoznave sam
razpade na dva dela, na temelj, ki nam je dan kot fakti¢nost nase spoznave, in
na nasebni temelj subjektivnosti, ki je nespoznaven. Kon¢no spoznanje za svoj
temelj lahko uporabi zgolj svojo breztemeljnost oziroma locitev od svojega re-
alnega temelja, ki prav s popolnostjo svoje locitve od konc¢ne subjektivnosti
postane nepomemben za spoznavo. Realizem spoznanja namrec postane za
spoznavo nepomemben zgolj tako, da ontoloski temelj ni dostopen; iz tega
sledi, da ni temelj naSega danega spoznanja, da obstaja razlika med dvema
temeljema in da lahko ontoloskega zanemarimo. Spoznanje boga je nepo-
membno za znanost, in kolikor je metafizika lahko znanost, je nepomembno
tudi za metafiziko. Razlika med empiri¢nim in nasebnim je pogoj Kantovega
uvida, ne njegova posledica, saj bi drugace ostal lahko zgolj pri skepticizmu.
Kopernikanski obrat ni torej sestavljen zgolj iz uvida epistemoloske faktic-
nosti spoznanja, ampak tudi iz predpostavljene razlike med kon¢nim in ne-
skon¢nim spoznanjem. Razlika pa svoje ¢lene postavlja tako, da tisto, kar je
razlogeno, vsaj strukturno ohrani. Ce je torej nov temelj koné¢nega spoznanja
fakti¢nost, pa je ta uvid povezan s svojim preostankom, metafizicnim teme-
ljem bozje spoznave, do katere se postavi v odnos razlike. Struktura teoretsko
postavljene razlike, ki utemeljuje fakti¢nost kon¢ne spoznave, v svojem sredi-
$¢u obdrzi mesto ontoloskega temelja.Klju¢ dejansko pomeni nekaj novega,
saj se ne izenaci zgolj s skepticizmom, ki bi vztrajal na nespoznavnosti teme-
lja, ampak to nespoznavnost vsaj programsko in abstraktno ze v zacetku skusa
napraviti za ne$kodljivo in nepomembno za spoznavo. Odgovor na vprasanje,
kako je mozna Kantova pozicija, tako terja preiskavo identitete skepticizma
in idealizma skozi njegov uvid v breztemeljnost kon¢ne spoznave. In ¢e Kant
v nadaljevanju razvija odgovore na vprasanje, kako je mozno upraviciti spo-

121



122

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

znanje brez metafizi¢nega temelja, torej odgovor na vprasanje, kako so mozne
sinteti¢ne sodbe a priori brez metafizicnega realizma, se moramo vprasati po
idealnih pogojih Kantovega genialnega uvida.

Prav status Cutnosti je tisti, od katerega sta odvisna tako uvid v fakti¢nost
kot tudi razlika do metafizi¢nega temelja. Estetika je za naso preiskavo tako
najpomembne;jsi moment Kritike. Ce pogledamo na razdaljo, ki nas lo¢uje od
interpretov, ki estetiko pojmujejo kot najslabSe Kantovega sistema in jo ra-
zumejo kot preostanek predkriticnega, dogmati¢nega Kanta, lahko to razda-
ljo presezemo s tezo, da se z vsemi nastetimi opredelitvami transcendentalne
estetike strinjamo, z dodatkom, da je klju¢na za transcendentalno filozofijo.
Razlika med kriti¢cnim in predkriticnim Kantom ni tako zelo velika, kot se
pogosto predpostavlja.

Kontekst Kantovega uvida

Neposredni teoretski kontekst,” ki nas zanima kot del razlogov Kantovega
uvida, je najbolj jasno razviden prav v predkriti¢cnem Kantu, natan¢neje v Kan-
tovi inavguralni disertaciji naslovljeni O formi in temeljih inteligibilnega in sen-
zibilnega sveta. To je $e dogmati¢no delo, ki pa vsebuje precej elementov ka-
snejse kriticne filozofije, a je vendarle tudi delo, v katerem Kant natan¢no poda
razloge za svoje pojmovne distinkcije. Prav tu Kant razvije svoje pojmovanje
¢utnosti, ki je bistveno za razumevanje uvida kljuca metafizike'. Ce zelimo
torej odgovoriti na vprasanje, kaksni so razlogi za Kantov uvid, nam torej ne
preostane drugega, kot da ekspliciramo razloge, ki opredeljujejo status ¢utno-
sti v Disertaciji. Ne gre za to, da bi Kant svoj kriti¢ni obrat napravil brez razlo-
gov, razlogov je zadosti, tezava je v tem, da so za kriti¢no filozofijo nelegitimni,
saj so osnovani na realni rabi razuma in pripadajo dogmati¢ni racionalisti¢ni
filozofiji. Wolffovski racionalizem, ki predstavlja okvir Kantove predkriti¢ne
filozofije, je imel dve bistveni tezavi: ni mogel razloziti ne svobode ne znanosti.
Svoboda je bila v wolffovskem sistemu nemozna zaradi determinizma, znanost
pa zato, ker je zanemaril ontoloski status celote dejanskega sveta; iz dejansko-
sti, ki se razlikuje od ¢iste biti, je Wolff napravil nekaj bistveno partikularnega.
Ker je Wolff epistemolosko funkcijo ¢utnosti popolnoma lo¢il od razuma, so v
¢utnosti fenomeni zgolj dani in cutnost ne reprezentira nic¢esar. Za reprezenta-
cijo je potreben razum. Dejanskost vsake posamezne stvari je za Wolffa odvi-
sna od bozje volje, ki neposredno sodi o njej, za spoznanje znanosti pa potre-

2 Obravnava Sir§ega konteksta racionalizma, katerega razvoj se dogaja prav prek statusa
¢utnosti, zal presega namen tega besedila.




MATA POTOCNIK

bujemo zakone splosnosti, se pravi zakone, po katerih se ravnajo vse posame-
zne stvari. Dejanskost je s tem postala stvar ¢utnosti in kot ¢isti videz fenome-
nologije vezana na subjektivnost in njeno interakcijo z drugimi singularnimi
substancami, skratka, prav Wolft je tisti, za kogar je cutnost postala fakti¢na.
Kant skusa obnoviti ontoloski status splo$nosti dejanskega sveta, ki tvori onto-
losko podlago legitimnosti znanstvenega spoznanja, sredstvo te obnove pa je
Kantovo pojmovanje cutnosti in status Casa in prostora. Pojmovanje statusa
prostora in ¢asa Kant obdrzi v Kritiki kot transcendentalno estetiko. Ker Kant
v Disertaciji razlozi, zakaj moramo prostor in ¢as pojmovati na tak nacin, lah-
ko v njej najdemo tako teoretski kontekst, ki nam pomaga pri razumevanju
problemske zastavitve Kantovega uvida, in odgovor na nase vprasanje po nje-
govih razlogih. Za Kanta v Disertaciji gre analiza vedno v smeri od celote do
nedeljivega dela, sinteza pa obratno, od dela do popolne celote, tako da jo od
analize lo¢i zgolj smer spoznave. Bozji um bi spoznaval neposredno, brez sme-
ri, torej hkrati celoto s svojimi deli, to pa za subjektivnost ni mogoce; ta nima
dostopa do celote, dani so ji samo deli in zato sestavlja in razstavlja. Toda ker
nam je dan le del, smo nezmozni neskon¢ne analize, saj bi nam morali biti
zanjo dani vsi deli, tako imamo kot kon¢ni zgolj pojmovno analizo, ki lahko
dospe do preprostih substanc in pojmovno sintezo, ki lahko dospe do celote.
Obstaja razlika med abstraktnimi pojmovnimi analizami in ¢utnostjo, ki celo-
to zaobseze v zoru in jo reprezentira: na$ zor je vezan na cas, nasa sinteza in
analiza sta v zoru vedno delni. Analiza je regres od utemeljenega do temelja,
sinteza pa napreduje od dela do celote, pri cemer je celota neskoncna celota
vsega. Za analizo mora biti objekt analize deljiv, za sintezo mora biti objekt
sinteze mnogoter, tako da obe operaciji zahtevata neko heterogenost. Sesta-
vljenost je vedno heterogena, toda tako celota kot preprosta substanca, v kate-
rih naj bi se zakljucili sinteza in analiza, sta popolnoma homogena. Celota, ki
je popolna, nima nobene zunanjosti, in deli, ki so preprosti, so nedeljivi. Ta
neskoncna analiza in sinteza, ki za ¢utnost ni mogoca, ne more imeti v svojem
objektu nobene heterogenosti, kolikor pa objekti ostajajo heterogeni, morajo
biti ne zgolj sestavljeni, ampak medsebojno koordinirani. Koordinacija je zato
za Kanta nacin, na katerega deluje ¢utnost, subordinacija, ki utemeljeno vpise
pod temelj, pa je nacin delovanja razuma. Cloveska spoznava ima tako dva
momenta: moment subordinacije, ki je enak razmerju vzrok - ucinek ali, kar
je za Kanta isto, razmerju temelj — utemeljeno, in moment koordinacije, ki
vzpostavlja neko kon¢no celoto. Koordinacija je stvar cutnosti, subordinacija
pa, ker cilja na razmerje temelja in utemeljenega, stvar razuma, ki prav zato
lahko sodi o nasebju. Kant zeli ponovno vzpostaviti subsistenco dejanskosti, ki

123



124

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

je umanjkala Wolffu, zato, prvi¢, napravi spremembo subjektivno in, drugic,
poudari, da identiteta delov ni dovolj za identiteto celote, ki jo sestavljajo te
deli, potrebna je namrec $e identiteta sestavitve, ta pa je lahko utemeljena zgolj
na realnemu temelju. Tej identiteti sestavitve ustreza v subjektivni spoznavi
koordinacija, toda analogno mora veljati za nasebni svet, kolikor je ta aktualen
neodvisno od ¢loveka in urejen. Spremenljiva forma je posledica koordinacije,
torej Cutnosti, ki vzpostavi neko celoto iz delov, ki so ji dani, stvari zato ne
vplivajo na ¢utnost s svojo formo. S tak§nim statusom ¢utnosti Kant reducira
spremembo na subjektivho konc¢nost in tako obnovi status celote dejanskega
sveta, ki je neodvisna od subjekta. Isti status ¢utnosti sluzi kot eden izmed te-
oretskih pogojev za Kantov kriti¢ni uvid, saj ¢utnost izgubi zmoznost repre-
zentiranja prav s tem, ko sama aktivno koordinira, kar ji je dano. Predmeti
¢utnosti so fakti¢ni, ne reprezentirajo ve¢nega reda stvari, saj so del kon¢nega
reda, ki je zaznamovan z omejenostjo subjektivnosti. Novo razumevanje ¢u-
tnosti je Kantova resitev, zato si oglejmo e nacin, kako jo doseze. Kant razum
lo¢i na realno rabo, ki iz lastne narave daje pojme stvari, in na logi¢no rabo, ki
operira po logi¢nih pravilih. Razlika med razumom in ¢utnostjo je razlika v
izvoru: ¢utnost je pasivna zmoznost subjekta, ki omogoca, da ga aficira priso-
tnost stvari, tako da je izvor ¢utnih predmetov kot njihov kriterij mogoce loci-
rati v prisotnosti stvari, razum pa je zmoznost misljenja, da misli onkraj ome-
jitve Eutnosti, ki izvira iz narave &istega razuma. Cistost pomeni notranjo iden-
titeto, nekaj kot nekaj; tako cistost razuma kot tudi ¢utnosti izvirata iz vecnih
doloc¢il substancialnosti nasega duha. Pojmi razuma niso vrojeni, kar je bila
Crusijeva resitev, ampak so abstrakcija pravil, ki jih duh izvaja v aposterorno-
sti. Realna raba razuma torej strukturno stoji na mestu, kjer je Leibniz postavil
apercepcijo, ki jo je razumel kot pozornost, ki je reprezentirala reprezentiranje
cutnosti. Realna raba se za Kanta lahko dogaja le prek pojmov, ne neposredno
kot zor, drugace bi bilo nesmiselno zatrjevati realnost razlike med razumom in
cutnostjo, s tem pa bi razveljavili tudi kriterija izvora, s katerim nadomesti
kriterij jasnosti in razlo¢nosti. Spomniti se moramo, da se distinkcija zor/po-
jem ne ujema z distinkcijo ¢utnost/razum; ce je Leibniz, ki je smatral cutnost
in razum za zgolj stopenjsko razli¢na, lahko ohranil razumski zor kot apercep-
cijo, mora to funkcijo za Kanta prevzeti pojem. Realna raba se lahko dokoplje
do pravega reda stvari, ga reprezentira in pojmuje delovanje cutnosti. Realna
razlika med razumom in ¢utnostjo omogoca realno rabo razuma, toda za to
potrebuje Ciste pojme, torej pojme, ki niso na noben nacin okuzeni s fakti¢no-
stjo ¢utnosti in izhajajo iz popolne avtonomije razuma. Realna raba razuma
opravlja funkcijo metafizi¢nega temelja realizma, tvori skupno mero, identite-




MATA POTOCNIK

to misljenja in biti, prav to, ki se v Kantovem klju¢u metafizike zamaje. Objekt
spoznanja Cutnosti je fenomen, objekt spoznanja razuma noumen, razliko
med fenomenalnostjo in noumenalnostjo pa lahko vzpostavi le realna raba
razuma, prav ker to razliko presega. Fenomeni zunanjega cuta so objekt empi-
ri¢ne fizike, notranjega ¢uta empiri¢ne psihologije, kar pa ne zadeva vsebine
zora, ampak formo, spada pod koncept ¢istega zora. Kot receno, je spremenlji-
va forma zgolj pojavna, toda za svoj razlog potrebuje vecno formo in kolikor
govorimo o ¢isti formi, govorimo prav o nasebni in ve¢ni formi. Logi¢na raba
razuma nasploh sluzi kot posrednik med razumom in ¢utnostjo, saj se ne rav-
na po izvoru, ampak zgolj subordinira dano in je bodisi aposteriorna bodisi
apriorna, glede na izvor elementov, ki jih subordinira. Cistost misljenja, ki je
klju¢na za vzpostavitev Kantovih distinkcij, tako ne izvira iz abstrahiranja iz
empiri¢nega sveta, ampak potrebuje za svoj temelj nasebno subjektivnost. Sele
kolikor govorimo o zgolj subjektivnih elementih, se lo¢imo od empirije. Status
¢utnosti torej zahteva realno rabo razuma, ki jo mora legitimirati metafizi¢ni
temelj adekvatnosti s stvarmi samimi. Ti razlogi so del sploSnega teoretskega
toposa racionalizma, ohranjeni pa so tudi v Kantovi resitvi, ki pojmuje prostor
in ¢as kot formo ¢utnosti. Noumeni niso dani neposredno, njihovo misljenje
omogoca realna raba razuma, posredovanost naSega zora pa je subjektivni te-
melj in s tem povezava vsega, kar je fenomen. Formalna temelja enotnosti fe-
nomenov sta dva, prostor in cas. Sinteza cutnosti je sinteza zgolj s strani su-
bjektivnosti; ker je subjektov kon¢ni intelekt aficiran, je nepojmovna, ¢utnost
predpostavlja ¢as kot subjektivno formo koordinacije ¢utnih vtisov, ki vplivajo
na subjektivnost kot temelja — utemeljeno. Temelja ¢utnosti sta dva: inteligibil-
ni svet, ki utemeljuje materijo fenomenov in heterogenost izkustva, ter forma
cutnosti, ki je ¢isti zor. Ta dva nasebna temelja ¢utnosti skupaj z razumom
utemeljujeta izkustvo. Da cas kot ¢as ni substanca, pomeni, da je kontinuiran,
da nima preprostih delov, tako da momenti v ¢asu niso njegovi deli, ampak
meje. Ker ¢as kot koordinacija ni zgolj sukcesija, ampak tudi simultanost, ¢as
za Kanta ni abstrakcija razli¢nih stanj.

»Napacnost drugega mnenja pa se v zadostni meri razkrije sama od sebe s
prepovedanim krogom v definiciji ¢asa in poleg tega povsem zanemarja hkra-
tnost, najpomembne;jsi nasledek casa, ter tako zelo preobrne vso rabo zdravega
uma, da namesto da bi bili zakoni gibanja doloceni po meri casa, trdi, da je
sam cas, in to glede na samo svojo naravo, dolocen s tistim, kar je opazeno v
gibanju ali poljubnem sosledju notranjih sprememb, s ¢imer je povsem odpra-
vljena vsa gotovost pravil.« (Kant 2010: 429)

125



126

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

Leibnizovo pojmovanje ¢asa kot abstrakcije realnega sosledja notranjih
stanj ima ve¢ tezav: so¢asnost ne more biti razlozena, odpravljena je gotovost
pravil, preobrne rabo zdravega uma, poleg tega pa je $e krozna. Toda ceprav
je problemov veg, je razlog en - substanca. Substanca v ontologiji sluzi kot
razlog bivajocega, lahko je le vecna, ker je dolocena kot tisto, kar se ne spre-
minja, in zgolj ¢e spoznavamo tisto, kar se ne spreminja, spoznavamo gotova
pravila. Zakoni so dolocila, po katerih se spreminjajo stvari; e se sami spre-
minjajo, ni nobenih dolo¢il, ki bi bila temeljna, ni gotovosti, prav tako pa ne
razloga spremembe dejanskih stvari, tako da spoznanje pade v temo. Prav
tako pa, ¢e mislimo spremembo kot realno, ne moremo razloziti socasnosti,
ne moremo razloziti identitete, za katero prav tako poskrbi substancialnost.
Ce Zelimo spoznavati, mora biti sprememba ontolosko izni¢ena, ker nima
skupne mere s substanco, substanca pa obratno utemeljuje spremembo kot
videz. Prav sprememba onemogoc¢i kakrsenkoli ontoloski temelj in je zato za
moznost spoznanja v filozofiji sprememba ontolosko zreducirana na videz.
Toda status spremembe za seboj potegne status aktualnosti sveta kot celote,
kar je Kantov razlog vpisa ¢asa v formo zora. Simultanost, enotnost in ni-
¢evost spremembe so pravi razlogi Kantove dolocitve ¢asa kot forme zora,
njihov smoter pa je ponovna uvedba subsistence aktualnosti skozi epistemo-
loski temelj realne rabe razuma - vse to znotraj substanc¢ne racionalisticne
metafizike. Kant razres$i Wolffov problem tako, da lo¢i ¢as od sveta in spre-
membo od ¢asa — &as ni spreminjajoc, ostaja isti. Casa ni, ker je ¢as sam zgolj
videz vecnosti. Prostor in ¢as kot modusa sinteze sta dva nacina subjektivne
koordinacije ¢utnih danosti, ta koordinacija pa je urejevalna moc¢ duha. Sub-
stanca subjektivnosti ni ve¢ pojmovana kot pri Leibnizu, kjer je mo¢ duha
enotna reprezentacija, ki jo zene apetit po celoti in potrebuje prestablira-
no harmonijo, da upravici interakcijo, ¢asovnost in reprezentacijo. S tem se
Kant lo¢i od racionalistov: nimamo enotne moci, ampak je ta Ze ontolosko
dvojna, moc¢ koordinacije (katere forme sta prostor in ¢as) in subordinacije
(ki je hkrati migljenje in bit). Cutnost in razum sta dve lo¢eni moci duha,
toda te dve moci’ nista zgolj empiri¢ni zmoznosti, sta ontoloska temelja em-
piri¢ne subjektivnosti in ustrezata loc¢itvi forme in materije. Moc¢ je za Kanta
relacija, je odnos temelja do utemeljenega. Ker sta razum in ¢utnost razlicna
po izvoru, je temelj vse koordinacije nasebni svet in s tem temelj tako prosto-
ra kot ¢asa in fenomenalnega sveta. Identiteto nasebnega sveta s fenomenal-

3 Moc [vis] je del prav ontoloskega pojmovanja, ki ga Kantov uvid odpravi v dobro zmozno-
sti [facultas].




MATA POTOCNIK

nim svetom Kant utemelji skozi kontingentnost substanc. Nasebni svet je po
svojem bistvu kontingenten, medsebojno povezan, enotnost med razli¢nimi
substancami pa izvira iz njihove odvisnosti od enega samega temelja. “Svetne
substance so bitja od drugega,” pravi Kant, bog kot stvarnik sveta je temel;
vse nasebne realnosti sveta in je svetu zunanji. Notranja identiteta sveta je
tako v odvisnosti od svojega temelja, ta odvisnost pa je za Kanta nujna in
ze iz njihove subsistence sledi obce stabilirana harmonija, saj je prav vsaka
substanca odvisna od istega temelja. Prav isto velja za duha kot substanco;
z nasebjem je povezan prek istosti temelja svoje subsistence, prostor in ¢as
kot formi, po katerih je duh aficiran, pa sta povezava z drugimi substancami,
kot nas delen dostop do vecnosti sta s stvarmi povezana prav po identiteti,
ki jo vzpostavlja odvisnost substance od bozje stvaritve, ki je temelj kon¢nih
substanc. Bog kot nujna substanca je torej tisto, kar je identiteta nasebne-
ga sveta in interakcije, toda ker je prav tako identiteta med neskoncnostjo
in kon¢nostjo, sta prostor in cas, ki jih abstrahiramo iz njihovih omejitev, s
staliS¢a boga in v nasebnem svetu neomejena. Prostor je vseprisotnost kot
fenomen, Cas je ve¢nost kot fenomen, oba pa sta fenomena prav po tem, da je
duh kontingentna substanca v svetu, katerega enotnost lezi v nujnosti njego-
vega temelja. Pogoj idealnega kompleksa Kantovega pojmovanja ¢utnosti sta
ontolosko prostor in ¢as, kot loc¢ena od nasebja s subjektivacijo spremembe,
in bog kot ontoloski temelj, ki vzpostavlja moznost interakcije substanc na-
sebnega sveta. Epistemoloski pogoj statusa ¢utnosti je redukcija ¢utnosti na
heterogenost in fakti¢nosti ter realna raba razuma, ki zaseda mesto povezave
ontologije in epistemologije. Ni tezko uvideti, kako moc¢na kritika je kritika
modrih moz, Mendelhssona, Lamberta in Sulzerja, ki Kanta opozarjajo, da
se ne strinjajo s statusom ¢asa v njegovem sistemu. Ce se Kant moti o statusu
prostora in ¢asa, se moti o vsem. Drugi problem - in ta je za nas bistven - pa
je, da imata prostor in ¢as v Disertaciji Ze isti status kot po kriti¢cnem uvidu,
prav tako pa tudi razlika med razumom in ¢utnostjo, razlika med vecnostjo
in ¢asovnostjo, neskonc¢nostjo in konc¢nostjo, da se torej objekti, ki so dani v
izkustvu, v Disertaciji Ze ravnajo po spoznanju. Kriti¢ni uvid Kanta torej ne
more biti kopernikanski obrat, vsaj ne, kar se tice empiri¢nih objektov, am-
pak zgolj sprememba realne rabe razuma, tudi ta se mora namrec z obratom
zaceti ravnati po izkustvu. S tem smo poskusali opozoriti na dogmatizem
samih razlogov in problematike, na katerih stoji Kritika, in na njeno odvi-
snost od njih. Kant zagovarja pomembnost svoje transcendentalne estetike
in glede tega ga je treba vzeti resno. Glavna predpostavka Kanta, pa tudi nje-
govih duhovnih dedicev, je zmoznost transcendentalnega filozofa, da misli

127



128

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

¢isto. To zmoznost je moral Kant utemeljiti z realno rabo razuma, in prav ta
iz Kantove kriticne zastavitve ne sme biti ve¢ utemeljena iz transcendence.

Kantov obrat torej ni radikalna sprememba v projektu metafizike kot zna-
nosti, ampak njegovo dopolnilo. Fakti¢nost izkustva je za Kanta, kot za vsake-
ga drugega racionalista, lahko zgolj posledica, ki sledi iz ontoloskega temelja,
od tega temelja pa smo epistemolosko popolnoma loceni, tako da je fakti¢na
le v epistemoloskem smislu. Toda ker Kant obdrzi skoraj vse dolocitve Diser-
tacije, ki so prav dolocitve razli¢nih ontoloskih temeljev, po tem, ko s svojim
kljucem metafizike zaklene vrata dogmatizma, so te dolocitve neupravicene.
Se ve¢, sam klju¢ metafizike pripada samo enim vratom, vratom wolffovskega
dogmatizma iz Kantove Disertacije, ki se vpisuje v takratno tradicijo propada-
jocega racionalizma in je od nje nelocljiv. Razlika med kriti¢nim in predkritic-
nim Kantom je tako nepopolna prav toliko, kolikor je Kritika cistega uma ne-
konsistentna in kot epistemoloska pozicija za svoja temeljna dolocila uporablja
protislovne razloge.

Kritika transcendentalne pozicije

Kantova teoretska pozicija iz Kritike kot celota ostane zgolj hipoteti¢na, kar
Kantu ocitajo Ze zgodnji kritiki, kot sta Schulze in Jacobi, in ne more nikoli
soditi o tem, kar je resni¢no, torej ¢e namrec sploh obstaja kaj taksnega, kot je
spoznanje, ampak lahko sodi zgolj o tem, za kar si moramo misliti, da je res.
Taksna kritika pa je povrsinska, je kritika, ki Ze pristaja na vse skrite racio-
nalisticne predpostavke in zato ni dovolj ostra. Nastopiti moramo prav proti
povrsinski kritiki meta-ugovora, ki s tem, ko kritizira ontoloski status svojega
objekta kritike, Ze vzpostavi svoj objekt kritike kot enoten. Meta-ugovor, ki
kritizira epistemoloski status kriticne filozofije, le-to postavi kot epistemolo-
sko pozicijo, za katero zgolj ne more biti odloceno, ali velja neodvisno od nase
konc¢nosti, kar pa ze pomeni odlocitev, da so razlogi te epistemoloske pozi-
cije notranje konsistentni. Toda to notranjo konsistenco bomo zaman iskali
na ravni teoretske danosti, Se manj pa lahko upamo, da jo najdemo na bolj
idealni, abstraktni ali strukturni ravni. Kritika ne more imeti enotnosti, saj
so njeni razlogi in zastavitve vprasanj prevzeti po dogmaticnem racionaliz-
mu, njena vsebina pa nastopa proti tem razlogom. Problematika Kantovega
kriti¢cnega uvida je, ker je dogmati¢na, nezdruzljiva z uvidom samim. Temelj
Kantovega vprasanja po temelju reprezentacije se zvede na razveljavitev realne
rabe razuma glede temelja reprezentativnosti cutnosti, realne rabe, ki pred-
stavlja klju¢no mesto njegove prejsnje teorije in svoje klju¢no mesto ohrani v




MATA POTOCNIK

Kritiki, pa ¢eprav je v njej ne najdemo. Kantov problem ni zgolj v tem, da status
prostora in Casa ostane — prav kot velja za vsako samo sebi neprezentno meta-
fiziko - zgolj hipotetic¢en in spekulativen, tezave kantovske pozicije so hujse;
tudi ¢e njeno spekulativnost vzamemo v zakup, je namre¢ nemogoca. Kantova
prejsnja teoretska resitev wolffovske filozofije je temeljila na realni rabi razu-
ma, ki se s klju¢em metafizike spremeni, Kritika dolo¢enosti svojih osnovnih
pojmovnih izhodis¢ ne privzame zgolj spekulativno, ampak na protisloven na-
¢in. Potrebuje realno rabo razuma, da zacrta svoje osnovne pojmovne dolo¢i-
tve, vendar to realno rabo z dolocitvami, ki jih je sama vzpostavila, doloci za
nelegitimno. Nasebni svet, katerega forma v odnosu do fenomenalnega sveta
proizvede osnovne distinkcije, ki jih Kant obdrzi v Kritiki, bi moral biti, po
uvidu klju¢a metafizike, pojmovan drugace. Ta premena, ki vpise subsistenco
aktualnosti v subjektivnost in to stori skozi pojmovanje subsistence aktualno-
sti, katere ontoloski status je vezan na subjektivnost, namre¢ ne more biti vec¢
pojmovana po starih pojmih. Zahteva transcendentalne filozofije, da nacela
zadostnega razloga, protislovja in identitete veljajo in ne veljajo v ontologiji, se
kaze na ve¢ mestih Kantove kasnejse filozofije, predvsem v problemih, kot so
intelektualni zor, apercepcija, izkustvo misljenja in ontoloski dokazi, povsod
kjer nekontrolirano rastejo nove zmoznosti, pa tudi v statusu dedukcije kate-
gorij. Izenacitev misljenja z bitjo in razlika od nje je razlog, ki z dogmatizmom
okuzi vse osnovne epistemoloske in logi¢ne distinkcije, ki jih Kant uporabi
za zacrtanje svojega novega programa metafizike in jih tako napravi za proti-
slovne. Kantova teoretska pozicija ne more biti resni¢na niti kot hipoteti¢na,
saj je utemeljena na neposrednem protislovju lastnih distinkcij. V nasprotju
s hegeljansko kritiko Kanta, ki njegovi poziciji ocita praznost in formalnost
razuma, ki je vsebini zora lahko le zoperstavljena, nasa kritika meri na vsebi-
no, ki jo Kantov navidezno preprost obrat prikrije. Ker Kantov obrat privza-
me fakti¢nost na predpostavkah dogmaticne filozofije s svojo resitvijo prekrije
problem, ki ga je ta odprla in prevede nevednost nedoloc¢enosti med fenomeni
in noumenoni v spoznano popolno razliko in se s tem odpove celotne naloge
spoznanja metafizike. S tem, ko zatrdi neposredno razliko kot spoznano, pri-
krije problem te razlike, ki sovpada s problemom upravicenja ¢istega misljenja.
Transcendentalna filozofija je s tem nadaljevanje dogmati¢ne z drugimi sred-
stvi, s sredstvi, ki niso in ne morejo biti ve¢ uporabna. Premik, ki ga filozofija
opravi z izhajanjem iz razlike, je substitucija metafizi¢ne razlike med neskon¢-
nim in kon¢nim intelektom za epistemolosko razliko, ki kot svoj temelj ohrani
neskonc¢nost bozjega uma. Kar se spremeni, je distribucija nedolocenosti in
dolocenosti, ki z idealisti¢no gesto nedolocenost, ki jo pojmuje kot nevednost,

129



130

PHAINOMENA XXI1/80-81 UMETNOST RAZUMEVANJA

izenaci z ontolosko razliko. Razlika med bitjo bivajocega in bivajoc¢im iz gole
ontoloske razlike med temeljem sveta in svetom postane s tem, ko se prema-
kne med svet in subjektivnost, z njo izenacena. Bit bivajocega postane, kljub
svoji nespoznavnosti, locirana v nasebno subjektivnost, kategorija aktualnosti
pa subsistira zgolj v svoji navezavi na absolutno subjektivnost. Cena obnove
statusa sveta je njegova odvisnost od subjekta, ki tako kot Kantov bog oblikuje
identiteto celote skozi odvisnost od sebe. Ceprav so Kantove intence raciona-
listicne, proizvede pietisti¢no resitev, ki postavlja skok vere pred vsako spo-
znanje in spoznanje nasploh pojmuje kot enega izmed takih skokov. Kot-da,
regulativnosti ideje Boga tako ni nujna zgolj za Kantovo prakti¢no pozicijo,
ampak tudi za teoretsko, ta hkrati potrebuje ontoloski temelj za svoje razbitje
epistemoloskega temelja in si ga s tem napravi za popolnoma zunanji, a struk-
turno nujen del. Ker pa je vzpostavitev razlike nasebja in zasebja nelegitimna
in notranje nekonsistentna in skrita pod preprostostjo geste kopernikanskega
obrata, obdrzi kot svoje zunanje srediS¢e nujno strukturno mesto ontoloskega
temelja, ki doloc¢a njegovo epistemologijo. To strukturno sredisce je Kantovi
poziciji povsem notranje, in jo od znotraj preci z necistostjo lastnega izvora,
pojmovnimi navadami, vezanimi na preteklo splo$nost takratnega duha dobe,
ki okuzi vse temeljne pojme Kantove teoretske pozicije.

Osrednje mesto mistike racionalizma, razlog razlogov, se s Kantom preseli
v sredisce subjektivnosti, prav ta neskon¢na globina subjektivnosti je namre¢
na delu v pojmovnih dolo¢itvah, ki jih predpostavlja Kantova transcenden-
talna estetika. Njeno bistvo ostaja neskon¢nost, katere posledica je koncnost,
s tem pa Kantova subjektivnost nikoli ni popolnoma kon¢na, kar naprej raz-
vijajo tako idealisti kot romantiki, mistiki in filozofi. Razlika, na kateri sloni
vecina sodobne filozofije, je sama metafizicna in neutemeljena, predstavlja
razbitje epistemoloskega temelja za ohranitev ontoloskega, ki ga odreze od ra-
zumskega spoznanja. Utemeljitev razlike nasebja in zasebja iz transcendence
zanemari vprasanje vzpostavitve razlike med cistimi in empiri¢nimi pojmi, s
tem zanemari ves problem moznosti metafizike, ker predpostavi, kar naj bi
dokazala, in to na najbolj sibkih tleh, na tleh transcendentne neskoncnosti,
ki napravi empiri¢no za povsem vpeto v korelacijo s subjektivnostjo, spekula-
cijo pa strukturno napravi za nezmozno gotovosti. S tem onemogoci projekt
razvijanja prave razsvetljenske teoretske pozicije, ki bi bila zmozna utemeljiti
spoznanje neodvisno od teologije in nadaljevati projekt racionalistov nedo-
gmati¢no. Na§ problem je inverzen problemu pokantovske filozofije: dovolj
nam je apetita po neskon¢nem in ocitno je, da Se vedno ne razumemo, kaj
pomeni koncnost.




MATA POTOCNIK

Literatura:

Kant, Immanuel (2010): Predkriticni spisi, prev. Samo Tomic¢ in Zdravko Kobe, Zaloz-
ba ZRC, Ljubljana: Zalozba ZRC.

Kant, Immanuel (1999): Prolegomena, DZS, Ljubljana: DZS.

Kobe, Zdravko (1995): AUTOMATON TRANSCENDENTALE I, Kantova pot h Kan-
tu, Ljubljana: Drustvo za teoretsko psihoanalizo.

131





