




194245 

PROBLEMI 





K A Z A L O 

Politika 
Mladen Dolar, Politika glasu 5 
Jean-Claude Milner, Jean-François Lyotard, od diagnoze k intervenciji... 25 
Peter Klepec, Politika množice? 39 

Beseda 
Sigmund Freud, O nasprotnem pomenu prabesed 61 
Emile Benveniste, Opombe o funkciji govorice v freudovskem odkritju.... 69 
Jean-Claude Milner, Nasprotni pomeni in nerazločljiva imena 83 

Dejanje 
Jure Simonini, Heglov kopernikanski preobrat 101 

Teologija 
Slavoj Žižek, Nekaj pripomb o odnosu med krščansko 

in židovsko subtrakcijo 151 
Mojca Kumcrdej, Laž in prevara v Stari zavezi 177 

Klasika 

Claude Lévi-Strauss, Struktura mitov 219 

Povzetki 249 

Abstracts 253 

P R O B L E M I 





Politika 

Mladen Dolar 

POLITIKA GLASU 

Da ima glas inherentno politično dimenzijo, da je globoko povezan 
in prepleten s samo konstitucijo političnega, o tem se lahko prepri­
čamo, čim odpremo Aristotelovo Politiko, eno prvih velikih knjig 
politične filozofije. In to na samem začetku, kjer j e v slovitem odlom­
ku govora prav o osnovni konstituciji družbenosti: 

»Očitnoje, daje človek bolj politična žival kot čebele ali katere koli 
druge družabne živali. Narava, kot pogosto pravimo, ničesar na na­
pravi zaman, in človek je edina žival, ki gaje obdarila z darom govora 
[logos]. In medtem koje goli glas [phone] le znamenje ugodja aH 
bolečine in gaje potemtakem mogoče najti pri drugih živalih (njihova 
narava namreč seže le do zaznave ugodja in bolečine in do tega, da 
si lahko to med seboj sporočajo), pa ima govor moč, da izraža, kaj je 
koristno in kaj škodljivo, in tako tudi, kaj je pravično in kaj krivično. 
Za človeka je značilno, da ima edino on v nasprotju z drugimi živalmi 
čut za dobro in zlo, za pravico in krivico in podobno. Zveza živih 
bitij, ki imajo takšen čut, pa tvori družino in državo.« (1253a) 

Nemara je presenetljivo, da je sama institucija politične dimenzije 
odvisna od določene ločnice znotraj glasu, razdelitve glasu. Da bi 
lahko razumeli politično, moramo razločiti na eni strani goli glas in 
na drugi govor, logos, inteligibilni glas. Tako poteka velika začetna 
razdelitev med phone in logos, pri čemer sam logos vznikne sredi 
glasu kot phone semantike, kot glas, ki nosi pomen, in s tem potisne 
goli glas v svojo predzgodovino. Videti je , da je vse, kar sledi, odvisno 
prav od razumevanja te razdelitve in njenih implikacij , od začetne 
ločitve med besedo in glasom, torej med označevalcem in glasom -
sama ta delitev ima neposredne dramatične politične konsekvence. 



Morda je nenavadno naključje, da dve najbolj znani in široko 
diskutirani knjigi politične filozofije zadnjih let, dve odkritji zadnjega 
desetletja, ki sta zaznamovali konec stoletja, začenjata prav s pretre­
som tega odlomka; v mislih imam seveda Jacques Rancière, La mé­
sentente {1995, str. 19-25), in Giorgio Agamben, Homo sacer {1991, 
str. 15-19). 

Ce sledimo Aristotlu, je goli glas tisto, kar imajo ljudje in živali 
skupnega, tako da torej glas predstavlja živalsko plat v človeku. Glas 
lahko zgolj izrazi ugodje in bolečino, izkušnja ugodja in bolečine pa 
je skupna ljudem in živalim. Govor, logos, p a j e dimenzija, kjer ne 
gre le za izražanje, za indikacijo občutkov, temveč hkrati manifestira 
nekaj več in nekaj drugega: vzpostavi dimenzijo koristnega in škod­
ljivega, pravičnega in krivičnega, dobrega in zla. Če je nekdo deležen 
udarcev, lahko zajavka in zakriči, torej da duška svoji bolečini z 
glasom, a to bi storila tudi pes ali konj. Človek pa lahko ob tem reče; 
'Zgodila se mi je krivica' in s tem njegov govor uvede merilo pravice 
in krivice, pravega in napačnega, merilo, ob katerem je mogoče 
presojati to dejanje z vidika univerzalnih kriterijev. Govor prinaša s 
seboj univerzalnost, v nasprotju s partikulamostjo občutij, in implicira 
razsežnost zakonitosti, merilo presoje. 

Ta ločnica med phone in logos pa je hkrati povezana z drugo 
ločnico, ki preči samo življenje, ločnico med dvema po jmoma 
življenja, ki ju označujeta grški besedi zoe in bios. Zoe j e golo živ­
ljenje, življenje, zreducirano na animalnost, bios pa je življenje v 
skupnosti, v polisu, torej življenje v območju političnega. 

»Vez med golim življenjem in politiko je ista kot ona, za katero si 
prizadeva metafizična definicija človeka kot 'živali, obdarjene z 
govorom", z artikulacijo medphone in logos. [...] Vprašanje 'Kako 
pripada živemu bitju govor?' natanko ustreza vprašanju 'Kako golo 
življenje prebiva v polisu?' Živo bitje poseduje logos, tako da v 
njem zatre in ohrani svoj lastni glas, na enak način kot prebiva v 
polisu, tako da je v njem njegovo golo življenje iz-jema [hkrati 
vključeno in izključeno].« (Agamben 1997, str. 15-16.) 



1. Če .sledeč Agambenu v z a m e m o Foucaultov razvpiti primer: 'vel iko zapiranj' 
norcev in drugih marginalnih skupin sredi sedemnajstega stoletja j e prav 
'zapiranje zunanjosti'. Določena družbena skupina je izobčena, izključena, in 
kot taka zaprta na posebnem kraju in izpostavljena 'posebnemu tretmaju'. 
Nasploh je izobčenec nekdo, ki je izven zakona, a prav zato na vsakem koraku 
izpostavljen zakonu kot takemu in njegovemu nasilju. 

Ta gosti Agambenov citat meri natančno na ključni zglob, na 
analogijo, k i j e več kot analogija, na paralelo, k i j e več kot paralela, 
med artikulacijama glas-logos inzoe-bios. Glas ustreza golemu življe­
nju, oba sta postavljena v območje, k i j e dozdevno izven političnega 
in pred njim, medtem ko ima logos svoj protipol v polisu, v družbe­
nem življenju, ki ga uravnavajo zakoni in skupno dobro. Zaplet pa 
je seveda v tem - in to je ključna poanta Agambenove knjige - , da 
takšne preproste ločitve in vnanjosti ni: osnovna struktura, osnovna 
topologija političnega je za Agambena ravno v 'vključujoči izklju­
čitvi' golega življenja. Sama izključitev postavlja zoe na centralno 
in paradoksno mesto: kar je izvzeto, pade v samo notranjost. (»Ime­
nujmo razmerje izjeme tisto skrajno obliko razmerja, ki nekaj vključi 
z njegovo izključitvijo.« Ibid., str. 26.) V tej konstelaciji je tako glas 
postavljen v na moč kočljiv in paradoksen položaj, v topologijo eks-
timnosti, k i j e vključitev-skozi-izključitev, tako da izključeno ostaja 
v samem jedru tistega, iz cesar je bilo izključeno.' Problem ni v tem, 
da bi bil zoe nekaj preprosto pred-družbenega, izven-družbenega, 
živalskega, temveč v tem, da v tej vključitvi/izključitvi vztraja v 
samem osrčju družbenega, tako kot glas ni preprosto element, ki bi 
bil zunanji govoru, temveč vztraja v njegovem jedru, čeprav ga kot 
takega ni moč simbolizirati - glas govor hkrati omogoča in nastopa 
kot neujemljivi madež sredi njega. Še več: glas ni preostanek kakega 
predkulturnega stanja ali kakega srečnega prvobitnega zlitja, ko nas 
še ni razdvajal jezik in njegove muhavosti , temveč je , nasprotno, 
proizvod samega logosa, tisto, kar ga vzdržuje in obenem kali. 

Če j e glas tako hkrati vključen v in izključen iz same konstitucije 
političnega in logosa, ki je njena podlaga, potem ima ta topologija 



2. Cf. Lacan 1995. Za komentar k temu cf. .še Miller 1995 in Dolar 1995. 

nekaj praktičnih in empirično preverljivih nasledkov. Vidimo lahko, 
kako glas - v tej funkciji notranje zunanjosti logosa, kot navidezni 
izven-logos - zadobi odločilno in nujno mesto v nekaterih natanko 
definiranih in ključnih družbenih situacijah. Vsekakor bi bila potrebna 
bolj detajlna fenomenologija in analiza takih situacij in tukaj lahko 
malo na hitro podam le nekaj primerov, bolj v ilustracijo. Ti primeri 
se nahajajo na različnih ravneh, vsi pa zadevajo tiste mehanizme, ki 
j ih je Althusser poimenoval ideološki državni aparati: cerkev, sodi­
šče, univerzo, volitve. Mehanizem, za katerega gre, znotraj teh apa­
ratov vselej zarisuje neko nadvse kodificirano in ritualizirano polje, 
določene strateške točke, kjer se odigrava prav ritualni značaj ideolo­
ških državnih aparatov in kjer pride na dan njihova performativnost, 
tako rekoč uprizoritev njihove simbolne učinkujočnosti. 

Ni težko videti, d a j e glas povezan z dimenzijo 'svetega' in ritual­
nega v visoko strukturiranih družbenih situacijah, kjer prav raba glasu, 
glasu onkraj pomena , omogoča opravljanje nekega s imbolnega 
dejanja. Ni mogoče izvesti religioznega rituala, ne da bi se zatekli h 
glasu: maše, molitve, svete formule itd. je treba izgovarjati labialiter, 
viva voce, z živim glasom, zato da bi lahko postale učinkujoče in da 
bi j ih vernik lahko privzel in se tako vključil v občestvo verujočih, 
čeprav gre vselej za besedila, ki so zapisana v takih ali drugačnih 
svetih knjigah in jih verniki tako ali tako znajo na pamet. A da bi 
zapisana ali v spominu spravljena beseda dobila performativno moč, 
jih je treba izgovoriti z živim glasom, in prav raba glasuje tista, ki tu 
proizvede ritualni značaj, četudi - ali prav kolikor - ničesar ne doda 
k samemu pomenu in nima kot taka nobene 'informacijske vrednosti ' . 
Videti je, kot da v tej razsežnosti glas nastopi kot odmev domnevnega 
arhaičnega glasu, ki ga še ni ukrotil logos - najčistejši preostanek 
tega je uporaba šofarja v židovskih ritualih, ki jo je Lacan vzel prav 
za model obravnave glasu kot objekta.- Tri velike 'knjižne religije' 
vse slonijo na svetih besedilih, kjer je razodeta resnica, vendar pa 



3. V primeru, ki s e j e zgodil pred leti v Kaliforniji, je bil video posnetek dogodka 
vreden manj kot pričevanje priče z ž iv im glasom, čeprav je bilo pričevanje v 
očitnem nasprotju z 'objektivnim' posnetkom. 

lahko zapisana sveta beseda učinkuje le tedaj, ko jo oživi glas. Lahko 
začne delovati kot družbena vez, kot vezivo skupnosti verujočih, 
lahko se udejanji le takrat, ko živi glas izgovori, kar je bilo sicer 
zapisano vse od utemeljitvenega izvornega momenta in kar vsi verniki 
tako ah tako nosijo v spominu. 

Posvetni primeri imajo podobno osnovno strukturo. Postopki pred 
sodiščem imajo zelo natančna pravila glede tega, kateri deli postopka 
se morajo odvijati z živim glasom. Vodič za porotnike na francoskih 
sodiščih, ki ga je izdalo francosko pravosodno ministrstvo, npr. pravi: 

»Oralnost debate je temeljno pravilo porotnega sodišča. To pravilo 
nalaga, da lahko sodišče formira svojo sodbo samo na podlagi 
elementov, ki so bili pred sodiščem predstavljeni oralno in z možno­
stjo ugovora. Zato se sodišče in porotniki med zasedanji ne smejo 
opirati na pisne dokumente [dosjeje].[...] Zato se tudi ne sme prebrati 
pričevanja priče pred njenim pričanjem: zapis je zmeraj sekundaren. 
[Le dossier passe toujours au second plan.]« (Guide pratique à 
l'usage des jurés de cours d'assises, cit. po Poizat 2001, str 75.) 

Seveda obstajajo določene izjeme, ki so natančno opredeljene, 
toda živa prisotnost g lasuje pravilo, ki določa ritualni značaj sodnih 
procesov. Najbolj tehnična pričevanja in ekspertize morajo eksperti 
prebrati na glas, da bi tako dobili pravno učinkovitost, se pravi, da bi 
se iz konstativov pretvorili v performative. Glas daje sodni izjavi 
performativno moč, ista izjava ostaja 'mr tva črka na papirju' , dokler 
je zapisana v dosjejih, z glasom pa začne delovati. Tu si še ameriški 
predsednik ni mogel privoščiti pisnega pričevanja in je moral pričati 
v ž ivo. ' Tako imamo spet opravka z zapisom, namreč z zapisanimi 
zakoni, na podlagi katerih sodišče lahko razsoja, toda da bi ti zakoni 
lahko učinkovali , da bi jih bilo mogoče uveljaviü in udejanjiti, s e j e 



treba zateci h glasu, k oralnosti. Zapisnik, ki ga vodi sodišče, je le 
zvesta transkripcija glasu in vsa njegova avtoriteta se opira le na to, 
kar je bilo ustno izrečeno. Če naj sodišče razsodi, kako je mogoče 
sedanji primer subsumirati pod obči pisani zakon, na kakšen način 
se zakon nanaša na prav ta primer, če naj ugotovi resnico sedanjega 
primera in jo naveže na zakon, potem lahko to stori le viva voce, s 
pomočjo živega glasu. Tu lahko le mimogrede opozorimo na zvezo 
glasu in ugotavljanja resnice, na točko, kjer mora resnica postati 
'glasna" in kjer pisna resnica, četudi dobesedno ista, ni dovolj. 

Če v tem naglem pregledu napravimo skok s sodišča na univerzo, 
potem najdemo v anglosaškem svetu institut, ki se mu pravi viva 
voce, ali, na kratko, viva. Gre za zagovor doktorata, katerega poseb­
nost je , da se mora, kot povsod po svetu, dogoditi 'z živim glasom' . 
Na večini univerz se dandanes izpiti in obveznosti opravljajo pisno 
(v angleškem sistemu j ih pri vseh pomembnejših testih anonimno 
ocenjujujeta dva neodvisna ocenjevalca), tako da bi bilo teoretično 
mogoče, da bi kdo preživel svoj vek na univerzi in diplomiral, ne da 
bi kdaj odprl usta. "Vse do zagovora doktorata: to je točka ključnega 
iniciacijskega prehoda, v katerem je treba 'dat i g las ' , rituala, v 
katerem ne gre za prikaz kandidatovega znanja, temveč za perfor-
miranje tega znanja. K o ф u s kandidatovega znanja je pač zapisan v 
disertaciji, ki so jo člani komisije (po optimistični varianti) tako ali 
tako skrbno prebrali, a to ni dovolj, vednost se mora udejanjiti skozi 
glas, se pravi, opraviti je treba prehod od vednosti k dejanju. Kot 
kaže splošna izkušnja teh duhamornih priložnosti, gre večinoma zares 
le za glasovno predstavo, ki nima nikakršne zveze z znanjem in 
kompetenco in ima svojo vrednost le v ritualnem značaju. 

Moj zadnji primer je nekoliko drugačen in nemara manj očiten. 
Volitve so v velikem številu jezikov ohranile zvezo z glasom: glaso­
vati, dati glas za koga, prešteti glasove itd. V nemščini: für jemanden 
stimmen, seine Stimme abgeben, Abstimmung, Stimmabgabe; v fran­
coščini: compter les voix, donner sa voix; v švedščini: att rosta pa; v 



4. Zaradi al<tualnosti navajam zadevni odlomek iz tega pisma: »Po božjih zakonih 
je ljudstvo treba voditi, ne pa mu slediti . . . Ni treba poslušati tistih, ki pravijo 
Vox populi, vox Dei, saj j e hrupna razvnetost ljudstva vedno blizu norosti.« 
(Cit. po Poizat 2 0 0 1 , str. 238. ) O celotnem historiatu tega gesla cf. ibid., passim. 

veČini slovansiiih jezikov: glasovanje, glasanje itd. Seveda lahko 
rečemo, da je uporaba glasu pri volitvah metaforična, toda ta meta­
foričnost ima negotove meje, n i je mogoče jasno razločiti in zamejiti. 
Njen historični izvor so volitve z glasom, dobesedno glasovanje, torej 
volitve z aklamacijo. Pri vsakem ustoličenju monarha je bil zraven 
element ritualne aklamacije. Monarhi , Bog obvari, niso bih nikoli 
izvoljeni, toda kadar so privzeli svojo vlogo, v takem ali drugačnem 
ritualu kronanja, je ljudstvo moralo dati svoj glas, torej aklamirati. 
(Ce hočete veličasten operni primer tega: začetna s c e n a ß o m a Godu-
nova, te velike opere Musorgskega, se v celoti odvija okoli problema 
ritualne aklamacije novega monarha.) Kronanja, slovesne inavgu-
racije monarha, ni bilo mogoče primerno izvesti brez formalne akla­
macije s strani ljudstva, ta pa se je naslanjala na določeno razumevanje 
slovitega rekla vox populi, vox Dei. V paradoksnem preskoku se je 
božja volja, ki se je manifestirala v izboru monarha, lahko uveljavila 
le skozi glas ljudstva - ljudstvo sicer ni imelo nobene besede, imelo 
pa je glas, lahko je svobodno potrdilo monarha s svojim glasom. 
Bilo je 'pokl icano ' , in na svojo poklicanost je lahko odgovorilo le z 
glasom. Četudi se izvor te storije izmika, pa j i lahko sledimo nazaj 
do inavguracije 'očeta vseh monarhov ' , Karla Velikega. Videti je , 
da prva izpričana omemba gesla vox populi, vox Dei izvira prav iz 
tistega časa (iz Alkuinovega pisma Karlu Velikemu leta 798),'* samo 
kronanje Karla Velikega leta 800 pa so spremljali veliki problemi v 
zvezi s tem, ali naj ljudstvo aklamira pred kronanjem, kot je bila po­
prej navada, ali po njem, kot seje uveljavilo odtlej. A to le mimogrede. 

Volitve so ohranile določeni element te ritualne rabe glasu. V 
visoko razviti in tehnološko sofisticirani družbi moramo še vedno 
dati svoj glas. kot da bi bilo treba ritualno preigrati mit o družbi, ki 



jo Še vedno drži skupaj glasovna vez in kjer je ljudstvo poklicano, 
da z glasom potrdi vladarja. Kot da bi v določeni obliki še vedno 
udejanjali fantazmo Gemeinschaft, torej skupnosti, kjer se vsi slišijo 
in je glas osnovni medij družbenosti (kot v pregovorni Rousseaujevi 
Ženevi) . Toda volilni glas mora biti tihi glas (utišani glas?), glas, ki 
g a j e treba podati pisno, v popolni tišini in v izolaciji, kot v celici (v 
volilni kabini, ki se j i npr. v francoščini reče l'isoloir). Je glas, ki ga 
je treba dati posamič , eden po eden, tako da je kolekt ivni glas 
aklamacije razbit na svoje najmanjše enote, zatrt v svoji kolektivnosti, 
na videz oropan svojih bistvenih lastnosti in spektakularnih učinkov. 
Gre za glas, ki je merjen in štet, podvržen aritmetiki, distribuirani 
glas, zaupan pisnemu znamenju, nemi glas, a naj ga skušajo še tako 
udušiti, ugonobiti in raztelesiti - še vedno je glas. Če naj se v demo­
kratičnih družbah udejanji črka ustave, j o mora ponovno , kot v 
prejšnjih primerih, udejanjiti glas. 

Ta ponovni vznik glasu sredi socialnega življenja, ki ga sicer urav­
nava črka zakona, ti vdori glasu, ki so povezani z ritualnimi in tako 
rekoč posvečenimi priložnostmi (posvečenimi prav skozi glas) pred­
stavljajo nadvse zgovorne in simptomatične točke, v katerih je prav 
na glas obešena določena ključna družbena funkcija. Vsi ti primeri 
kažejo na nujni nastop glasu sredi družbe, ki temelji na črki, na 
zakonih, predpisih in pravilih - in samo univerzalna dostopnost in 
nespremenljivost črke je tisto, kar omogoča sam pojem zakona. Kadar 
je ob teh posebnih priložnostih potreben glas, gre vedno za glas, ki 
je bil ukročen, zamejen s pravili, obvladan, a nujen za to, da bi se 
lahko udejanjila in uveljavila črka. Glas tu nastopi kot nujno dopol­
nilo črke, kot tako rekoč njena izgubljena polovica, ki črko šele oživi 
in j i da moči, šele skozenj črka zadobi avtoriteto. 

A taka raba glasu nikakor ni cela zgodba, temveč le del, ki nemara 
zavaja. Vsi primeri, ki sem jih na kratko omenil, temeljijo na določeni 
delitvi dela: izhodišče je določena koeksistenca črke in glasu in vsakič 
je kodificirano določeno, kje in kdaj mora posredovati glas, da bi 



5. Tu se ne že l im dalje spuščati v problematični pojem totalitarizem, v misl ih 
imam predvsem faš izem. Uporaba glasu v s ta l in izmu postavlja neko l iko 
drugačne probleme. 

6. Tu se naslanjam na izvrstno izhodišče , ki g a j e podala Alenka Zupančič ( 2 0 0 1 . 
str 141-142) . Cf. tudi Poizat 2 0 0 1 , str. 169-172. 

Črka prišla do veljave. Obe funkciji sta jasno razmejeni, poseg glasu 
paje omejen na precej točno določene priložnosti, v jasno definiranem 
prostoru in času. Ta delitev daje vtis miroljubnega sožitja in komple­
mentarnosti , kot da bi v delitvi funkcij šlo za dve polovici istega 
bitja. Glas je uporabljen samo tam in samo takrat, kot narekuje kod, 
in vse je odvisno od ohranjanja meje, četudi je ta lahko semintja 
negotova in problematična. 

V ostrem nasprotju s to rabo glasu p a j e neka drugačna funkcija 
glasu, kjer glas ne deluje kot udejanjenje črke, temveč kot nekaj, kar 
črko postavlja pod vprašaj in grozi, da bo spodbilo njeno avtoriteto 
in stopil na njeno mesto. Gre za glas, ki mu upravičeno lahko rečemo 
avtoritarni glas, glas avtoritete, ki se ne naslanja na dialektike uveljav­
ljanja avtoritete črke, temveč je , nasprotno, vir avtoritete nasproti 
črki, ne nekaj, kar bi jo dopolnjevalo in realiziralo njeno učinkova­
nje. Nadvse zgovorno se fenomeni 'totalitarizma"^ naslanjajo na glas, 
ki v nekem quid pro quo nadomešča avtoriteto črke in postavlja pod 
vprašaj njeno veljavnost. Ta glas je videti brezmejen, neomejen, se 
pravi, ne zamejen s črko, glas kot neposredni vir in vzvod avtoritete 
in nasilja. 

Če naj dam lahkotno in zabavno ponazoritev nečesa, kar je na 
sebi vse prej kot to, potem lahko kot izvrsten primer vzamemo Chapli-
novo uprizoritev 'velikega diktatorja'. Strakturna raba glasu v 'totali­
tarizmu' najbrž nikoli ni bila bolj vešče in prepričljivo prikazana. 
Pojdimo po vrsti.* 

1. V sloviti sceni kmalu po začetku filma Veliki diktator imamo 
pred samo diktatorja Hynkla, 'vodjo ' neobstoječe dežele Tomanije, 
ki podaja veliki govor pred množico v neobstoječem jeziku. Jezik 



7. »V tej družbi kralj ne naslavlja direktno in na glas svojih poslušalcev, ki so 
njegovi podložniki. Njegov glas je vselej tih, nizek in komaj sli.šen. Vsakič ko 
suveren premolkne, njegov pomočnik, ki je zadolžen za ponovitev, kraljeve 
besede glasno posreduje publiki. Toda ta človeški zvočnik se ne omejuje na 
to, da bi le mehanično reproduciral suverenove besede. Ko jih recitira pred 
publiko, jih sam dopolni in modificira njihov stil.« (Kawada 1998, str 12) 

8. Naj samo v opombi navedem, da je bil npr. Stalin, tako kot praviloma vsi 
voditelji Partij, sekretar, se pravi obenem vladar in sekretar v eni osebi , torej 
nekdo, ki je hkrati kot vladar 'spuščal g lasove' in jih kot sekretar sam inter­
pretiral. 

resda spominja na nemščino, semintja so vanj pomešane nekatere 
groteskne nemške besede (Sauerkraut itd.), vendar od njegovega 
govora skorajda ne razumemo niti besede. Bistvena poteza diktatorja 
je prav njegov glas kot ločen od pomena, v celotni sceni gre za izola­
cijo in teatralno uprizoritev glasu, tako rekoč za koreografijo glasu 
onkraj pomena. 

2. Obenem imamo glas nevidnega angleškega prevajalca, ki nam 
govor tolmači, se pravi (konsekutivno) prevaja nesmiselne glasovne 
vragolije v smiselne stavke. Ta preprosti mehanizem je zelo učinkovit 
in videti j e , d a j e vir njegove frapantnosti v tem, da se naslanja na 
neko univerzalno strukturo. Japonski antropolog Junzo Kawada je 
preučeval (predvsem politično) rabo glasu v različnih 'primitivnih ' 
afriških družbah. Pri njem beremo, kako v plemenu Mosi v Burkini 
Faso 'kra l j ' , plemenski glavar, v.selej govori s tihim nerazumljivim 
glasom, nekaj momlja in spušča glasove, ob njem pa stoji 'prevajalec' , 
ki ljudstvu sporoča, kaj je kralj hotel reči, njegovo momljanje prevaja 
v sporočila. ' Pri tem je bistveno, da je kralj samo vir glasu, da je 
zreduciran na nerazumljivi glas, čisti glas brez pomena, zato ga mora 
podvajati njegov 'vizir ' , njegov pomočnik, 'sekretar',** ki poskrbi za 
pomen. Videti je , da je ta enostavni mehanizem, ta minimalni dispo-
zitiv gospostva, deloval v zelo različnih družbah in ob različnih časih. 
Philippe-Joseph Salazar ga je npr. razčlenil v Franciji sedemnajstega 
stoletja, v tej družbi, ki j o je na vso moč obvladoval 'kult glasu' (kot 



9. Npr.: »Kraljevo telo impre.sionira, dominira, fascinira, razsoja in uroči ne toliko 
z bl iščem svoje pojavnosti ali s panegiričnimi alegorijami, ne s sveto grozo 
nedotakljivega telesa, ki izhaja iz srednjeveških bajk, temveč z učinkom svojega 
glasu.« (Salazar 1995. str. 289. ) 

10. » V s e ljudstvo je zaznavalo grmenje, bliskanje, glas roga in kadečo se goro; 
ljudstvo je videlo in trepetalo in stalo od daleč. Rekli so Mojzesu: 'Ti govori z 
nami in poslušali bomo! Bog pa naj ne govori z nami, da ne umremo!'« 2 Mz 
20, 18-9. Več o tem v Dolar 1995, str. 47 -50 . 

se glasi naslov njegove izvrstne knjige, IQQS).' - Naj samo mimo­
grede opomnim, da lahko določeno verzijo tega mehanizma najdemo 
tudi na masivno drugačni ravni, v biblični ' izvorni sceni ' , ko mora 
Mojzes interpretirati glas Boga, ki g a j e slišal na gori Sinaj, za ljud­
stvo, k i j e slišalo le hramenje in 'glas roga ' , oni misteriozni šofar, ne 
da bi moglo kaj razumeti. '° Spet gre za spektakularno uprizoritev 
ločnice med glasom in pomenom. - Pri Chaplinu imamo pred seboj 
karikaturo tega mehanizma: gospodar kot vir smešnih glasov, zraven 
pa voice over prevajalca z vajenim profesionalnim glasom radijskega 
napovedovalca. 

3. Toda glavni vzvod te scene je v tem, da prevajalčeve besede 
očitno niso točen prevod tega, kar govori diktator, temveč 1п1ефге-
tacija, ki skuša diktatorjev govor prevesti v nekaj, kar bi bilo 'poli­
tically correct', nekaj sprejemlj ivega za ušesa drugih, zunanjih 
opazovalcev. Jasno je , da za svoje privržence, za ' insajderje' , diktator 
govori nekaj, kar je mogoče zaupati le glasu in česar ni mogoče 
prevesti . Domnevamo lahko, da njegov glas nosi obljubo tega, da 
striktni zakoni ne bodo več tako striktno veljali, da obstoji implika­
cija obljube plena, suspenzije zakona - nekaj, česar ni mogoče javno 
izreči. Na eni strani imamo np r strašni izbruh glasovnega besa, na 
drugi nedo lžn i p revod : »Njegova eksce l enca j e spregovor i l o 
židovskem ljudstvu.« Jasno je , da izbruh besa implicira, da se z židov­
skim ljudstvom ne bo dalo ravnati po predpisih in drobnjakarsko, 
ampak bo treba uporabit i kakšne druge metode . Interpret skuša 
predstaviti govor za ušesa 'velikega Drugega ' , skuša ga omiliti, mu 



nadeti obliko, ki bi bila primerna za zapisnik, za zgodovino, skuša 
ga opremiti z dobrimi razlogi, neuspešno se bori, da bi ga postavil v 
primerno perspektivo. Paradoks p a j e v tem, da imamo dve verziji, 
diktatorjev govor in prevod, pri čemer prve ne moremo razumeti , pa 
vendar zelo dobro vemo, da j e druga napačna, da gre za neustrezen 
prevod, tako da kljub nerazumevanju razumemo, kaj se dogaja. Sama 
diskrepanca med obema verzijama nam ponuja dober ključ, v njunem 
neadekvatnem zrcaljenju pred nami nastopi 'objekt diktator ' . Vse 
skupaj se dogaja pod znamenjem 'dvojnega križa ' , 'double cross', 
Chaplinove karikature kljukastega križa, ki seveda izhaja iz angleške 
besedne igre - doublecrossing pomeni prevaro. 

4. Govor diktatorja Hynkla na začetku dobi na koncu svojo pono­
vitev, svojo zrcalno inverzijo v govora židovskega brivca, oblečenega 
v Hynkla. Židovski brivec, spet sam Chaplin, je seveda Hynklov 
dvojnik, na las mu je podoben, kot Žid je nerazločljiv od svojega 
maksimalnega nasprotja. "V zaključni sceni ga pomotoma zamenjajo 
za diktatorja in v tej vlogi mora zdaj nagovoriti ljudstvo. Dragi govor 
je natančno nasprotje prvega: ne le, da se odvija v artikuliranih in 
retorično oblikovanih stavkih, napolnjen je tudi z vsebino, k i je očitno 
nasprotje Hynklu: s humanizmom, z gorečim apelom k bratstvu med 
vsemi ljudmi. Toda v končni ironiji je videti, da je odgovor vzkli­
kajoče množice prav tak kot prvič, publiko navdaja isto navdušenje, 
četudi je sporočilo nasprotno. Stvar je na moč nenavadna, saj množica 
konec koncev ne ve, da n ima pred sabo pravega Hynkla, temveč 
njegovega židovskega dvojnika. Naj mar stvar razumemo tako, da 
so množice neskončno lahkoverne in lahek predmet vsakovrstne ma­
nipulacije? Vrh vsega zaključno sceno spremlja glasba iz Wagner-
jevega Lohengrina, v gesti, ki še poveča končno ambivalence. Ali 
lahko končna scena odpravi, retroaktivno izniči, aufheben, učinke 
prve scene, katere remake j e? Ali pa glas še naprej odzvanja onkraj 
humanist ičnega sporočila, nezvedljiv nanj, grozeče napotujoč na 
nekaj dragega? 



1 1. Kolikor gre pri vsem tem za svetost, potem samo v pomenu, ki g a j e tej besedi 
dal Agamben v Hotno sacer, namreč za nekaj, kar nima zveze s svetostjo kot 
dimenzijo žrtvovanja, ampak gre za odprtje biopol i t ičnega prostora. 

Totalitarna raba glasu nikakor ni na isti liniji s primeri delitve 
dela, ki smo j ih navedli poprej . Ne smemo je brati kot invokacijo 
svetosti in r i tuala" ali, točneje, prav zato, ker ne gre za dimenzijo 
svetosti in rituala, si mora toliko bolj prizadevati, da bi se ustvarilo 
videz svetosti in rituala, da bi se kar najbolj masivno in spektakularno 
oponašalo in posnemalo ritual. Glas je postavljen v središče, a v 
zelo drugačni vlogi: Führer sicer lahko ima različne politične funkcije, 
lahko je kancler Tretjega rajha in vrhovni poveljnik vojske, toda 
nikakor ni Führer na podlagi političnih funkcij, ki j ih je po naključju 
prevzel, niti na podlagi volitev niti na podlagi določenih sposobnosti. 
Kar ga dela za Führerja, je razmerje glasu, in vez, ki ga veže s podlož-
niki, je udejanjena kot glasovna vez, sestoječa na eni strani iz nje­
govega glasu, ki mu daje njegov status, in na drugi iz glasne akla­
macije množic, odgovora na njegov glas, k i j e bistveni sestavni del 
njegovega govora. Ta glas ne udejanja zakona, temveč ga postavlja, 
zakon je njegova posledica - Führerworte haben Gesetzkraft, bo 
rekel Eichmann v Jeruzalemu, Führerjeve besede imajo moč zakona, 
njegov glas neposredno spreminja njegove besede v zakon, se pravi, 
glas suspendira veljavni zakon in neposredno postavlja novega. Če 
je zakon temeljil na univerzalnosti in splošni dostopnosti črke, potem 
je glas ravno tisto neuniverzalno, tisto, česar po definiciji ni mogoče 
univerzalizirati . 

V Führerjevi osebi sovpadata zoe in bios (»Postavljen je v spoj 
zoe in bios, biološkega in političnega telesa. Njegova oseba je kraj, 
kjer eno nenehno prehaja v drugo.« Agamben 1997, str 198). Pred­
stavlja enotnost Volk in njegove biopolitične ambicije - Foucaultov 
termin biopolitika meri natanko na izničenje razdalje med zoe in 
bios, med biološkim in političnim, in v naši posebni perspektivi hkrati 
razdalje med glasom in logosom. Biopolitično pogoltne sveto, glas 



12. Mimogrede, tu bi bilo nemara treba izreči tovariško kritiko Lacanu, ki na zadnji 
strani Štiriii temeljnih konceptov psihoanalize govori o »drami nacizma, ki 
ponazarja pred našimi očmi najstrahotnejše in domnevno že presežene oblike 
žrtve, spravne daritve. Mis l im, da ne more nikakršen smisel zgodovine , uteme­
ljen na heglovsko-marksist ičnih postavkah, pojasniti te ponovne uveljavitve, 
ki izpričuje, da je darovanje nekega žrtvenega objekta temačnim b o g o v o m 
nekaj, čemur le redkokdo ne podleže v neke vrste strahotni ujetosti«. (1996 , 
str 257.) Problem holokavsta ni problem žrtvovanja. 

pogoltne črko, delitev se ukine. Ukinitev delitve nujno potegne za 
seboj vznik 'golega življenja' kot protipola nove suverenosti - živ­
ljenja, ki gaje mogoče nekaznovano ubiti in ki ne more postati zasta-
vek žrtvovanja, se pravi, k i je izven ekonomije žrtve, daru, poplačila, 
sprave, izmenjave z Drugim. Takšno je življenje Židov, masivnih 
homines sacri tega časa.'^ 

Agamben na prvih straneh svoje knjige definira suverenost, sledeč 
Carlu Schmittu, kot paradoks: 

»Suveren je hkrati zunaj in znotraj pravnega reda.... Suveren, ki ima 
legalno pravico, da suspendira veljavnost zakonov, je legalno postav­
ljen izven zakona. Se pravi, daje paradoks mogoče formulirati tudi 
takole: 'Zakonje izven sebe' ali: 'Jaz, suveren, ki sem izven zakona, 
razglašam, da ni ničesar izven zakona'.« (Agamben 1997, str. 23.) 

Suverenost tako strukturno sloni na izjemi. Suveren je tisti, ki 
lahko suspendira, razveljavi veljavni pravni red in razglasi izredno 
stanje, torej stanje, kjer običajni zakoni ne veljajo več in izjema 
postane pravilo. Izredno stanje pa ima kar najtesnejšo vez z golim 
življenjem: potreba po njegovi razglasitvi se pokaže ravno takrat, 
ko je ogroženo naše golo življenje, ko denimo nastopijo naravne 
katastrofe, vojne, enajsti septembri ipd. Tedaj smo pač prisiljeni, da 
v imenu obrambe golega življenja razveljavimo običajne zakone, 
toda presoja, a l i je nevarnost taka, da kliče po tako skrajnih ukrepih, 
je odvisna od suverenove volje in odločitve, tako daje sama vladavina 
zakonov naposled odvisna od sodbe, ki izvira iz točke izven zakona. 



Golo Življenje je videti nekaj, kar je izven politike, zoe v nasprotju z 
bios, a prav v trenutku, ko se določena odločitev opira na zgolj 
obrambo golega življenja, torej na izvenpolitični, nepolitični, nadpo-
litični razlog, prav tedaj gre za politiko v čisti obliki, politiko sans 
phrase, za model političnega in za model suverenosti . 

Vidimo lahko, da ta paradoks v grobem sovpada z razmerjem 
med črko in glasom, s katerim smo se doslej ukvarjali. Da bi črka 
zakona zadobila avtoriteto, se mora v določeni točki nasloniti na 
glas, četudi na tiho predpostavljeni glas, ki ga ni nikjer slišati. Prav 
glas omogoči , da mrtva črka dobi moč in se udejanji, kar se lahko 
zgodi v obliki delitve dela med obema, njune dopolnjujoče koeksi-
stence (naj bo še tako problematična). Toda napetost med obojim je 
obenem grožnja: glas je strukturno v enakem položaju kot suverenost, 
se pravi, da ima moč, da suspendira veljavnost zakona in uvede izred­
no stanje. Glas stoji na mestu izjeme, ki grozi, da bo postala pravilo, 
in prav v tej točki izpričuje svojo nepričakovano zvezo z golim živ­
ljenjem, v oni analogiji meàzoe \n phone, ki jo je vseboval naš izho­
diščni citat iz Aristotla. Izredno stanje sovpada z nastopom glasu na 
poveljniškem položaju, njegova prikrita eksistenca nenadoma postane 
uničujoča. Glas je postavljen prav na neumestlj ivo mesto hkrati zno­
traj in zunaj zakona kot permanentna grožnja izrednega stanja. 

Od tod sledi določena politika glasu, ki jemlje glas in njegovo 
ambivalenco za svoj s tožer Prehod od glasu k logosu je neposredno 
politični prehod, ki v naslednjem koraku potegne za seboj pojave 
glasu znotraj političnega - prav takrat, kadar gre za ritualno, torej 
navidez nepolitično, nadpolit ično razsežnost. Če je razmerje glas/ 
logos v veliki meri analogno razmerju glas/črka, potem vidimo, da 
je glas kot objekt postavljen v paradoksno presečišče obojega. Nevid­
ni in neslišni delež glasu v črki se pojavi kot glasno oporišče ritualnih 
situacij, skriti glas se pojavi v pozitivni sonornosti, tako rekoč kot 
nadomestek samega sebe. Paradoksna topologija glasu postavlja glas 
v bistveno vmesnost, k i j i lahko sledimo na različnih ravneh: je vmes 



med telesom in jezikom, med subjektom in Dragim, med phone in 
logosom, glasom in črko, zoe in bios. V vseh teh primerih je glas 
postavljen v presek obojega, toda tako, da glas kot objekt strogo 
vzeto ne pripada ne enemu ne drugemu. Obe entiteti se tako sekata v 
elementu, ki ne pripada nobeni od njiju in ki tako rekoč utele.ša delež 
praznine, k i ju drži skupaj. Ta prostor - preseka, praznine - pretvarja 
glas v nekaj zelo kočljivega in izmuzljivega, nekaj, česar ni mogoče 
srečati osebno, ne v polni sonornosti enoznačne prisotnosti. V tre­
nutku, ko ta paradoksni element postane nekaj pozitivnega, samostoj­
nega in ukazovalnega, glas, ki nadomešča črko, hitro sledijo pogubne 
socialne in politične posledice. Postane pozitivni glas čistega ukaza, 
ukaza kot takega, glas kot čista ukazovalnost. His Master's Voice. 

Lahko bi rekli, da se glas nahaja tudi v presečišču med podlož­
nikom in suverenom, gospodarjem: v trenutku ko poslušamo glas, 
smo že začeli ubogati, v samem poslušanju je minimalna oblika ubo-
ganja, ki j o izpričuje tudi et imološka vez v mnogih jezikih: angleški 
to obey izhaja iz francoskega obéir, ta pa iz latinskega ob-cnidire, 
izpeljanke iz audire, slišati; podobna zveza obstaja med gehorchen. 
Gehorsam in hören v nemščini in v mnogih drugih jezikih (v srbo­
hrvaščini in v arhaični slovenščini slušati, od tod poslušnost itd.). 
Primeren izraz te drže poslušnosti pa je emisija lastnega glasu kot 
aklamacija, tako da se gospodar in podložnik srečata v glasu kot 
njunem vmesniku, v preseku gospostva. A ta raba politike glasu 
nikakor ne 1гсфа: objekt glas, ki leži v preseku črke in glasu, nezvočni 
glas, lahko pride na dan v čisto dragačni obliki - kot nemi glas čistega 
izjavljanja (temu je mogoče slediti tudi na lingvističnem in na etičnem 
področju, a to je druga in zelo dolga zgodba) . Na kra tko , glas 
izjavljanja je ravno izjavljanje brez izjave, izjavljanje, katerega izjavo 
mora oskrbeti subjekt sam. Subjekt mora vzeti nase izjavo v odgovor 
na glas kot čisto izjavljanje, vzeti nase politično izjavo, se pravi, ne 
zgolj slediti gospodarjevemu glasu in njegovi masivni prezenci , 
temveč izjavljanje prevesti v izjavo, ki subjekta angažira nasproti 



13. Denis Vasse, L'ombilic et la voix. Seuil . Pariz 1972. 

različnim formam gospostva. Tuje ločnica, tanka črta, ki loči Gospo­
darjev glas (His Master's Voice), z držo poslušnosti in fascinacije, ki 
j o ta implicira, in na drugi strani objekt glas, neslišni glas, tako rekoč 
formalni glas brez pozitivne vsebine, glas, ki pa vendarle poziva, 
poziv, pred katerim bi raje zbežali v poslušnost ukazujočim glasovom, 
pa vendar: ta čisti eksces glasu je zavezujoč kot čisto izjavljanje, v 
svoji ne-prisotnosti, praznini, razkolu prezence. To je glas, ki se ga 
ne da utišati, čeprav je neslišen in čeprav nam nikoli ne pove, kaj 
storiti. Temu objektu glasu moramo odgovoriti kot politični subjekti. 
Pozitivni glas terja poslušnost in v svoji sonornosti utiša objekt glas, 
ta objekt pa je le čisto odprtje, na katero m o r a m o odgovori t i s 
polit ičnim posegom, privzeti politično subjektivnost. 

V slovitem citatu iz »Končne in neskončne analize« (1937, SA 
Ergbd. str 388) Freud govori o treh nemogočih poklicih, pri katerih 
smo lahko vnaprej prepričani o nezadovoljivem izidu: gospostvu, 
vzgoji, analizi. Če nanje pogledamo z naše pristranske perspektive, 
potem je očitno, da vsi trije v svoji srži vsebujejo glas. da so torej 
poklici glasu, in nemara je prav to tisto, kar j ih dela za nemogoče. 
Vsi trije so transferni poklici in glas deluje kot zglob transferja, kot 
transferni glas, glas kot transfer 

Tukaj sem se ustavil le ob prvem izmed njih in na hitro opozoril 
na nekaj potez glasu v gospostvu. Povsem sem pustil ob strani glas v 
vzgoji - to je knjiga z mnogimi poglavji, ki se precej spektakularno 
začenja z materinim glasom, ki že ob rojstvu nadomest i popkovino 
in prevzame njeno funkcijo, materin glas je nematerialna vez na mestu 
pretrgane fizične vezi (tako se ena slovitih knjig o glasu imenuje prav 
Popkovina in glas).''-' Treba bi se bilo tudi ustaviti ob učiteljevem 
glasu, ki je še en primer rabe glasu, kakršne smo navajah zgoraj: uči­
telj j e prenašalec Vednosti prav preko glasu, vednost je sicer nakopi­
čena v knjigah, a udejanjena lahko postane šele, ko jo povzame živi 



glas. Naj je še tako vse zapisano v učbeniku, pa to nikoli ne bo dovolj, 
dokler učiteljev glas ne vzpostavi transferja in poskrbi za učinkujoč-
nost učenosti - glas kot vzvod vzgoje, pa četudi učitelj samo bere, 
kar je zapisano v učbeniku. A to samo mimogrede, o tem kdaj drugič. 

Naj nekoliko abruptno in brez potrebnega razvitja zaključim z 
glasom kot vzvodom analize. Psihoanaliza je še en poklic, ki g a j e 
mogoče izvajati samo viva voce, z živim glasom, v živi prisotnosti 
analizanta in analitika. Njuna vez je vez glasu (analiza se ne more 
izvajati npr. preko pisanja niti preko telefona). A čigavega glasu? 
Pacient, analizam, je pozvan, da pove svoje 'proste asociacije ' , vse, 
kar mu utegne pasti na pamet, in to v prisotnosti analitika. Potem­
takem je pacient načeloma ne le glavni, ampak v limiti kar edini 
govorec, dvomljivi privilegij oddajanja glasu pripada le njemu, med­
tem ko naj analitik molči , vsaj načeloma in vsaj veliko večino časa. 
A tu pride do preobrata: analitik s svojim molkom postane natanko 
utelešenje glasu, glasu kot objekta. Analitik v tej glasovni zvezi deluje 
dobesedno kot poosebljenje, utelešenje glasu, utelešeni nemi glas. 
Ta glas pač ni His Mater's Voice niti glas nadjaza, temveč nemogoči 
in neznosni glas, ki terja odgovor. Je glas, ki ne reče ničesar in ki ga 
ni mogoče izreči, glas radikalne tišine in neznosnega apela, poziva k 
odgovoru, klic k subjektivaciji. Pacient je pozvan k besedi, a njegova 
beseda postane nenadoma izpraznjena, izvotlena, čim je izrečena na 
ozadju onega molka, kot da bi molk razlastil subjekta za njegovo 
besedo, mu odvzel glas. Subjekt govori , da bi prekinil ta molk, 
pripravljen je povedati , karkoli mu pade na pamet, samo da bi utišal 
ta glas, utišal to tišino, a nemara ves proces analize ni drugega kot 
učenje, kako bi ta glas vzel nase. V tem glasu se združijo lingvistične, 
etične in politične niti glasu in sovpadajo v tistem, kar je element 
čistega izjavljanja. Zvežejo se okoli jedra, ki ga tvori objekt glas, 
okoli njegove praznine, in v odgovoru na ta nemogoči glas je naša 
usoda lingvističnih, etičnih in političnih subjektov razstavljena na 
kosce in na novo sestavljena. To je stava analize kot nemogočega 
poklica glasu. 



Literatura: 

Agamben, Giorgio (1997), Homo sacer, Pariz: Seuil (1995, Einaudi). 

Aristotle (2001), The Basic Writings of Aristotle, New York: The Modern 

Library. 

Baas, Bernard (1998), De la chose à l'objet, Leuven: Peeters/Vrin. 

Dolar, Mladen (1995), »Glas«, Problemi 1-2/1995. str 29-51. 

Freud, Sigmund (1969-75), Studienausgabe, Frankfurt/M: Fischer 

Kawada, Junzo (1998), La voix. Étude d'ethno-linguistique comparative, 

Pariz: Éditions de l'École des hautes études en sciences sociales. 

Lacan, Jacques (1995), »Šofar«, Problemi 1-2/1995, str 7-17. 

- (1996), Štirje temeljni koncepti psihoanalize, Ljubljana: Analecta. 

Miller, Jacques-Alain (1995), »Jacques Lacan in glas«. Problemi L2/1995, 

str 19-28. 

Poizat, Michel (2001), Vox populi, vox Dei, Pariz: Métailié. 

Rancière, Jacques (1995), La Mésentente, Pariz: Galilée. 

Salazar Philippe-Joseph (1995), Le eulte de la voix au XVIIe siede, Pariz: 

Éditions Champion. 

Žižek. Slavoj (1993), Tarrying with the Negative, Durham: Duke University 

Press. 

Zupančič, Alenka (2000), Ethics of the Real, London/NY; Verso. 

- (2001), Nietzsche. Filozofija dvojega, Ljubljana: Analecta. 





Jean-Claude Milner 

JEAN-FRANÇOIS LYOTARD, 
OD DIAGNOZE K INTERVENCIJI 

J.-F. L. je o Navzkrižju [Le Différend] povedal, d a j e bila to nje­
gova filozofska knjiga.' To označitev moramo vzeti dobesedno. Pravi 
namreč, áa.']Q Navzkrižje knjiga, kakor da drugi spisi, ki j ih je objavil 
J.-F. L., to niso bili oziroma niso bili povsem. Da je filozofska knjiga, 
kot da sta se doslej knjiga in filozofija medsebojno izključevali; kot 
da bi predhodni spisi prenehali biti filozofski od trenutka naprej, ko 
so dobili obliko knjige - razen če, nasprotno, niso prenehali funkcio­
nirati kot knjige od trenutka, ko so se razglasili za filozofske. Kot da 
avtor, o tem priča lastni zaimek, teh drugih spisov ni priznaval za 
svoje, vsaj kolikor so si varljivo nadeli videz knjige. Kot d a j e bil to 
prvi spis in morda edini, ki je s tem, ko je uspel zvezati knjigo in 
filozofijo, tudi uspel z njima zvezati določnost prve osebe. 

Kdor bi razjasnil dispozitiv Navzkrižja, bi morda uspel pojasniti 
tisto, kar pri J.-F. L., gledano z njegovimi očmi, zasluži ime filozofija; 
v to nikakor ne moremo podvomit i . Od tod izhaja nek program 
raziskovanja. Da bi ga uspešno razvil, bom sprejel neko odločitev: 
ne ohraniti trditev J.-F. L. na njihovem naravnem mestu. Nasprotna 
odločitev je evidentno legitimna in tudi drugi so to briljantno pona­
zorili s tem, ko so glede naravnega mesta, v katerega se vpisuje J.-F. 
L., predlagali neko topografijo in nekatere zakone. Sam kljub temu 

1. Prevedeno po: Jean-Claude Milner, »Jean-Francois Lyotard, du diagnostic à 
ГIntervention«, objavljeno v zborniku Jean-François Lyotard, L'exercice du 
dijférend, ured. Dolores Lyotard/Jean-Claude Milner/Gérald Sfez, PUF, Pariz 
2 0 0 1 , str 261 -272 . 



menim, da če na neki diskurzivni celoti izvedemo nasilno gibanje in 
denaturalizacijo mesta, lahko iz nje razberemo grobe točke zastoja 
in realni oris. Še več, menim, d a j e ta postopek, ki ga povezujem z 
diskurzivnim materializmom, prav posebej primeren za to, kar je na 
Navzkrižju kratkomalo singularnega. 

Temeljna teza knjige zadeva bit. Navzkrižje je ime biti. S tem 
imenom je bit podvržena zakonu mnoštva in nekomenzurabilnega, 
pri čemer se je J.-F. L. ravno odločil, da mnoštva ne imenuje nepo­
sredno. Na kratko, navzkrižje je ime biti le kolikor je ime mnoštva. 
Toda ime mnoštva je le za ceno neke premestitve. J.-F. L. svojo tezo 
razvija v treh podtezah: 

1) obstaja neko nekomenzurabilno, ki izhaja iz mnoštva, vendar 
g a j e zavajajoče imenovati mnoštvo; 

2) to nekomenzurabilno se lahko manifestira v konfliktu; 
3) mesto nekomenzurabi lnega v biti zadeva govoreče bitje. 

Temeljna teza izbere mnoštvo nasproti Fnemu, vendar jo prva 
podteza takoj korigira. V imenu mnoštvo obstaja nekaj, česar se mo­
ramo paziti in pred čemer varuje ime navzkrižje. Katera poteza 
potemtakem razlikuje in zoperstavlja obe imeni? To, da mnoštvo na 
neki način izhaja iz števila, da pa navzkrižje iz njega nikakor ne 
izhaja. Na ta način ne odklonimo le povezovanja mnoštva zgolj s 
kvantiteto, temveč tudi število kot tako. Število in kvantiteta sta 
zatočišči nevednosti; vztraja zgolj čista kvalitativna različnost, pri 
čemer govorjenje o kvaliteti reče že preveč. 

Napotilo: navzkrižje raje uporabljamo v ednini kot v množini, 
čeprav gre pri njem za neskončnost. Razlog je v tem, da množina 
jezika na splošno temelji na možnosti številčenja in na možnosti zoper-
stavljanja enosti in mnoštva; ta možnost pa tukaj ni odprta. Ednino 
neke mnogovrstnosti, ki se je ne šteje, je seveda potrebno razlikovati 
od ednine abstrakcije, ki skozi redukcijo različnosti šteje za eno. 



Zgolj draga podteza omogoča razumeti , zakaj je navzkrižje, ki je 
nekaj povsem dragega kot spor [le litige] ali krivica [le tort], vendarle 
mogoče projicirati v spor ali krivico. Seveda za ceno neke ponaredbe, 
vendar pa neprimerno manj zmotno kot bi bilo morebitno projiciranje 
v soglasje in harmonijo. Lingvist bi dejal, da med navzkrižjem in 
sporom obstaja radikalna razlika po naravi, vendar pa ju povezuje 
naravna vez izraza, podobno kot fonološka zvočnost in fonetična 
zvočnost lahko izražata druga drago, dasiravno nimata nič skupnega. 

Tretjo podtezo bi na prvi pogled lahko povzeli takole: vsako nav­
zkrižje je v določeni meri mogoče izreči; recipročno s tem navzkrižje 
obstaja zgolj tam, kjer je možno kako izrekanje. Rade volje bi lahko 
rekli, da vsako navzkrižje izhaja iz govorice, vendar izraz »govorica«, 
ki jo J.-F. L. utemeljuje po Wittgensteinu, ne označuje nič realnega; 
nič, kar bi bilo realno enotno. Največ, kar lahko rečemo, je , da nav­
zkrižje obstaja zgolj tam, kjer se je možno izražati v jeziku. Skratka, 
navzkrižje obstaja zgolj tam, kjer obstajajo govoreča bitja. 

Kot rezultat teh podtez se postavlja niz vprašanj. Pričel b o m z 
naslednjim: od kod izvira, da naravnost izraza združuje navzkrižje 
in spor? Vsiljuje se naslednji odgovor: vse izhaja iz tega, da se nosilci 
navzkrižja srečajo. Ob takšnem srečanju se nosilci soočajo in takšno 
soočenje, ki nima na sebi nič spornega, spominja na napačno dojeti 
spor Potemtakem se nosilci ne bi soočali, če se ne bi srečali. Zato se 
sprašujemo: od kod izvira to, da se srečajo? Vzemimo, da nekomen­
zurabilno obstaja, toda od kod potemtakem izvira täcum, k i je njegova 
os? Zakaj ne moremo ostati pri različnem, pri neredu brez konflikta, 
z izjemo priložnostnega? 

Prav zato je tu potrebno več kot le priložnost. Tu je potrebno 
neko načelo. Za trenutek se vrnimo k Marxu. Denimo, da razredni 
boj obstaja; potrebno p a j e tudi, da razredi delijo nek prostor. Tu se 
zahteva načelo, ki logično - in nedvomno empir ično - predhodi 
samemu razrednemu boju. Pri meščanskih zgodovinarjih, od katerih 
je Marx po lastnih besedah utemeljeval pojem razrednega boja, to 



načelo nosi neko ime; družba ali, kar napotuje na isto, temeljno 
daižbena narava človeka. Pri samem Marxu ime vanirà natanko zato, 
ker gre z njegovega zornega kota za funkcijo, katere vrednosti -
družba ali trg ali svet - so številne. 

Sicer paje Darwin sledil enaki poti. Če se naravna selekcija dovrši 
v boju za življenje, če je izvor vrst nerazdružljiv od njihovega more­
bitnega uničenja, potem se to zgošča v naslednjo trditev; vrste se 
srečujejo: povedano drugače, obstaja živalski svet. Pred njim p a j e 
Hobbes povedal; človek je človeku volk, ta volk predpostavlja dativ, 
ki homo povezuje s homini. V načelu konflikta kot izraza navzkrižja 
odkrijemo nujnost kohabitacije. Na tem mestu se nam ni treba opre­
deliti, a l i je ta nujnost empirična ali transcendentalna; zadostuje, da 
tu prepoznamo neko klasično figuro filozofije: Svet. Kolikor je ime 
biti, je torej navzkrižje neposredno tudi ime Sveta. Je ime, ki ga 
privzame Svet tedaj, k o j e bit imenovana navzkrižje. 

Navzkrižje nikoli ni reduktibilno. V tem je ime biti. Tako je , ven­
dar na tem ni nekoristno vztrajati: ne obstaja, nikoli ne obstaja in 
nikoli ne obstaja nobena instanca, ki bi zreducirala kakršno koli 
navzkrižje. 

Prav tako ne gre za zmagoslavje ali za poraz. Diskurz navzkrižja 
je tako nasprotje celo zgodovine. Naj j o imamo za sodišče ali za 
pokopahšče ali za javno smetišče, zgodovina reducira navzkrižja na 
režim zmagoslavij in porazov. Od tod nenaklonjenost maoizmu, ki 
jo naznači J.-F. L.; boj, neuspeh, nov boj, nov neuspeh, vse do končne 
zmage, to pa je kar najdlje od navzkrižja, kajti zmaga ali, točneje, 
njena funkcija in njen razpoznavni znak sta zgolj v razkroju vsakega 
političnega nekomenzurabilnega. Pojem etape omogoča zatrditi, da 
tisto, kar je v nekem trenutku nekomenzurabilno, lahko v naslednjem 
trenutku to preneha biti. Da ne govorimo o zelo poenotujočem nauku 
o starem in novem, ki omogoča vsako protislovje dojeti kot varianto 
istega boja; ali o zelo zvitem nauku o glavnem in sekundarnem: ta 
nauk trdi, da če dobro premerimo, kako se vpisuje v protislovja in v 



njihove vidike, potem se absorbira prav vsako navzkrižje, kajti v resnici 
sploh ni navzkrižje. Maoist bi rekel, d a je tisto, k a r obravnavamo 
kot navzkrižje, vselej zgolj neko protislovje; skladno s tem bomo enega 
izmed členov domnevnega navzkrižja lahko in ga bomo morali vselej 
označiti za glavnega, tako kot bomo enega izmed terminov domnev­
nega navzkrižja lahko in ga bomo morali označiti kot manifestacijo 
novega, ki g a j e mogoče zoperstaviti staremu. Na kratko, prav tam, 
kjer ne nastopa nobena asimetrija, je pravilo, da prepoznamo asime­
trijo. Logika navzkrižja je nasprotna: ker so termini navzkrižja neko-
menzurabilni, niso ne simetrični ne nesimetrični. Tu ni ne protislovja 
ne vidika, ne glavnega ne sekundarnega, ne starega ne novega. 

Lahko bi menili, da smo tukaj ponovno odkrili politiko v smislu, 
kiji gaje pripisovala Hannah Arendt. Ta politika pravzaprav omogoča 
premagancu, da še naprej obstaja, ne da bi bil umorjen ali zasužnjen. 
Mar potemtakem ta politika ne upošteva nezvedljivosti navzkrižja 
onstran procesov izravnave? Nič ni bolj zgrešenega od tega. J.-F. L. 
namreč trdi, da so spoštovanje premaganca, priznavanje pravic manj­
šinam, sprava in konsenzi lahko načini spora; v pogledu navzkrižja 
imajo povsem enake učinke kot iztrebljenje. Prizadevajo si za nemo­
gočo izravnavo. Vendar bo navzkrižje vselej zmagalo, vselej bonezved-
Ijivo, čeprav bodo njegove opore v življenju ali smrti odpravljene. 

Kajti v zadnji instanci gre prav za smrt. Kot je znano, je bil Stalin 
prepričan, da vedno zmaga smrt. To prepričanje pravi, da obstaja 
funkcija poslednje zmage; prav tako pravi, da vrednost te funkcije 
povzema vse druge in je smrt (»Maršal smrt«, naslov Moussorg-
skyjeve pesmi, ki j o je oboževal Stalin). J.-F. L. je kot brezprizivni 
a n t i S t a l i n i s t prepričan, da ta funkcija ne obstaja in da smrt ni njen 
zmagoviti stenogram. Potemtakemje videti, da navzkrižje ni govorilo 
o zgodovini sami na sebi; govorilo je izključno o svoji lastni nezved­
ljivosti. Dejansko je navzkrižje teza o nesmrtnosti . Sedaj razumemo, 
da je navzkrižje neko ime duše; je ime, ki ga privzame duša v režimu 
nekomenzurabi lnega in mnoštva. 



Navzkrižje ima opore in te opore so govoreča bitja. Parafraziraj oc 
tisto, kar Lacan pravi o resnici, bi lahko rekli: nekomenzurabilno 
govori. V resnici ne bom takoj zavrnil hipoteze, d a j e pod imenom 
navzkrižje J.-F. L. posku.šal ravno konstruirati svoj lastni nauk o 
resnici: resnica obstaja zgolj v razsežnosti navzkrižja; navzkrižje 
obstaja zgolj v razsežnosti govora; govor obstaja zgolj skozi neko­
menzurabilno, to so trditve, ki bi j ih zlahka potegnili iz nauka. 

Tako je vsaj zasnovana teorija o govorečem bitju. Predpostavlja, 
da je imenovana singulama točka, kjer se navzkrižje v tem bitju pre­
pleta z govorom. Pri J.-F. L. je to ime stavek. 

Tu je citiran Wittgenstein. Prav tako je povsem na mestu opozorilo, 
kakšen pomen je J.-F. L. pripisoval nauku Antoinea Culiolija. Do 
nedavnega je bilo običajno, da se filozofi naslanjajo tudi na lingvi-
stiko, vendar se je večina med njimi omejevala na splošne in nera­
zločne vljudnosti; medtem pa se je J.-F. L. poglobil v podrobnosti in 
se oziral na posamezne pomene. Pri A. Culioliju ni iskal lingvistike 
na splošno, temveč prav posebnost, zaradi katere tega lingvista ni 
mogoče zamenjati z nobenim drugim. J.-F. L. se je rade volje predal 
odločilnemu razlogu tega zanimanja: A. Culioli je za predmet izbral 
singularnost nekega stavka, vzetega v naključju srečanj - branja ali 
pogovorov - in različnega od vseh drugih stavkov. 

Ime stavek je torej pri J.-F. L. povezano z lingvistiko. Vendar na 
paradoksen in homonimen način. Po J.-F L. je stavek tisto, kar v tem, 
kar ponavadi imenujemo govorica, izbere nekomenzurabilno kot tako. 
Tisto, kar lingvist imenuje stavek, p a j e nekaj povsem dragega. Kot 
vsak jezikovni objekt je vsak stavek vselej pojasnjen zgolj s tem, da 
postane element neke paradigme; Antoine Culioli ni izjema tega 
načela. Vendar vsako paradigmo podpira zgolj neko komenzurabilno. 
Tako se ime stavek obrne; mesto komenzurabilnosti pri Culioliju in 
pri vseh lingvistih postane pri J.-F. L. mesto nekomenzurabilnega. 

Kolikor se torej navzkrižje vpisuje v stavke, govori »ne« komenzu­
rabilnosti jezika, pa naj to razumemo kot integral možnih jezikov ali 
kot integral možnih stavkov v vsakem jeziku oziroma kot načelo 



njihove sestavljivosti, se pravi, konec koncev, kot načelo njihove 
recipročne prevedljivosti. Toda ta horizont nosi neko ime: ime Boga. 
V trenutku, ko zanika ta horizont in ker ga zanika, ga navzkrižje 
prepozna za tisto, kar je . Je torej neko ime Boga. Je ime, ki ga pri­
vzame Bog, če je le navzkrižje neko ime biti. 

Bit, duša. Svet, Bog: ni presenetljivo, da seNavzkrižje predstavlja 
kot filozofska knjiga. Razen da j e vsaki od teh točk zadana neka 
rana. Rana narcisizmu, bi rekel Freud. Recimo vsaj to, da se vsako 
ime biti takoj izkaže tudi za ime slabobiti [malêtre]. Navzkrižje je 
ime tistega, kar je , kot tistega, kar je , in kot tistega, kar ni. J.-F. L. se 
umešča na točko križišča in razmika obeh poti. 

Slabobit vznikne v sami točki biti. To lahko povemo v nevtralnem 
in objektivnem stilu: pogoji možnosti objektov so tudi pogoji njihove 
nemožnosti . Materialni dokaz temu so izbrane obstoječnosti: kapital; 
f reudovsko nezavedno . V p rvem in d rugem pr imeru sta načel i 
kontinuiranosti in konsistentnosti neposredno tudi načeli krize in 
zloma. In če se je J.-F. L. kadar koli hotel oddaljiti od Marxa, je šlo 
le za predpostavko, da strukturna kriza kapital izma ni zaznamovala 
njegovega konca, temveč, nasprotno, njegovo pogubno vztrajnost; 
to je pomenilo nasproti črki marksizma ponavljati reverzibilnost biti 
in slabobiti. 

Kako izreči to reverzibilnost? Na tem mestu ponovno odkrijemo 
Marxa; prav tukaj se je Marx skliceval na dialektiko. In sicer iz zelo 
preprostega razloga; ker je slabobit v protislovju z bitjo, kakor je ne-
A v protislovju z A, je slabobit pozitivna potrditev biti le skozi logiko, 
ki dopušča, d a j e ne-A nek modus razvoja A. To logiko, ki v zadnji 
instanci izhaja iz elengkos in iz platonističnega dialoga (od tod ime 
dialektika), je našel pri Heglu. Seveda pa nas nič ne zavezuje k temu, 
da relacijo bit/slabobit be remo kot neko protislovje; nič nas ne 
zavezuje k temu, da kot mesto njunega srečanja izberemo logiko in 
torej tudi dialektiko. Morda razsvetljen s Tacitom ali še prej s samim 
Tiberom, čigar nezadostni pričevalec je bil Tacit, je Montesquieu 
podal dosledno empirično branje taiste navezave; razlogi za veličino. 



je trdil nadarjeni cesar, so dosledno enaki razlogom za propadanje; 
moč Rima je natanko tista moč, ki vodi k njegovi pogubi: ne skozi 
dialektično logiko, temveč skozi objektivno vzročnost. 

Ali ni medicinski diskurz že pred časom v resnici artikuliral takšne 
povezave? Znano je , da jo je Freud neprestano ponovno odkrival. 
Povedano jasneje, ko se Freud po zgledu Montesquieuja sprašuje o 
duhu sodobnih dogajanj, odkrije medicinski termin »nelagodja« 
(Unbehagen). Na tem mestu sicer Lacan z zadovoljstvom ponovno 
odkriva Marxa, ki ga raje kot skozi vodilo protislovja bere skozi 
vodilo simptoma. To istočasno pojasnjuje, kako J.-F. L. uporablja 
kl inični imeni - nevrozo ali izključitev. Dialekt ika, nelagodje , 
simptom, vse to so tudi imena biti/slabobiti, vendar pa J.-F. L. tukaj 
nedvomno preferira Freuda in ne Marxa. Še točneje: sklicevanje na 
freudizem skriva neko odklanjanje dialektike oziroma odklanjanje 
vsaj tega, kar ostaja v dialektiki zaznamovano z logiko. Medicinski 
slog meri na to, da se Marxa očisti spogledovanja s heglovstvom. Ta 
stil pri J.-F. L. temelji na nezaupanju, ki ga kot modemi kantovec 
goji do Hegla. Tako d a j e termin diagnoza morda najprimernejši za 
to, da povzame njegovo metodo: umestiti točko ali konstelacijo točk, 
kjer se pojavi kako nezvedljivo prepletanje med bitjo in slabobitjo, 
kot razlika in kot njeno povezovanje v par. 

Slabobit ni nič drugega kot bit. Natančneje, ni nič dragega kot 
njeno mnoštvo, se pravi njeno nekomenzurabi lno. Ne nekomenzu­
rabilno tuzemeljskega z nadzemeljskim, temveč nekomenzurabi lno 
tuzemeljskega s tuzemeljskim. Ne nekomenzurabi lno z nekim Dra­
gim, temveč nekomenzurabi lno s samim seboj. To nam mora biti 
jasno; tukaj odkrijemo nekatere izmed temeljnih tez moderne kot 
take: tuzemeljsko je mesto nekomenzurabilnega biti same s seboj; 
bit kot bit nima niti drugega mesta kot je tuzemeljsko niti drugega 
modusa kot je nekomenzurabi lno; Drago je obličje Enega; Eno je 
maska Dragega. Drži, da lahko nekomenzurabilno samo nosi mnogo 
imen; neskončnost učenjakov, svoboda filozofov, Marxova presežna 
vrednost, Freudovo nezavedno, a tudi odpor in umetnost, imeni, ki 



Sta bili J.-F. L. pri srcu, in Malraux je zanj za nekaj časa postal em­
blem. Na ta način se nekomenzurabi lno biti sami sebi ovije okoli 
sebe v jedru kapitalizma, kapitalizem pa ga omogoča razbrati v vsej 
jasnosti - toda uničenje kapitalizma je neka druga, morda bolj svetla 
Lyotardova téma. 

Kajti ne gre za to, da slabobit postavimo v službo koristi in izgub 
biti. Že zaradi enega razloga ne: bolečine, ki neprestano spremlja in 
naznačuje slabobit. J.-F. L. nikoli ne popusri glede te bolečine. Naj 
jo , expressis verbis, obsoja ali ne, pa se z njo ne sprijazni, temveč se 
bori proti njej. In sicer zato, ker je nima za nekaj plemenitega, ker 
nobena bolečina kot takšna ni plemenita . V tem n e d v o m n o tiči 
poganstvo, na katerega se je skliceval: prelomiti s krščansko himero, 
češ, včasih bolečina čemu služi in je včasih koristna. Če je bolečina 
vselej nekoristna, po tem se je proti njej potrebno borit i , kar pa 
predpostavlja neko diagnozo in neko etiologijo. 

Vedeli smo že, da se navzkrižje povezuje s sporom zgolj preko 
zahteve sveta, ki ga neumorno zaposluje. Sedaj lahko posplošimo: 
če iz nekomenzurabi lnega izhaja neka bolečina, ki ga vselej požene 
v slabobit, potem sama ta bolečina izhaja zgolj iz zahteve, ki j o subjekt 
naslavlja na bit, se pravi na samega sebe v tisti meri, v kateri je . 
Seveda tu ne gre le za eno izmed zahtev, temveč za zahtevo kot tako, 
za zahtevo, h kateri napeljuje vsaka zahteva, kajti vselej obstaja zgolj 
ena sama: zahteva Enega, zahteva, da se šteje za Eno, da tvorimo 
Eno, da štejemo za Eno zgolj, ker tvorimo Eno, da nikoli ne tvorimo 
Enega, ne da bi šteli za Eno, in to navkljub s inonimom Enega: po­
dobno, enako, resnično, dobro, povezano itd. 

Zahteva sveta ni nič drugega kot zahteva Enega. J.-F. L. kljub 
temu ne govori o svetu; namesto tega imena ima raje drugo: zah­
teva, da tvorimo Eno, je po njem v temelju politika. V tem smislu 
obravnava natanko politično vizijo sveta, kjer sta svet in politika 
ravno postala sinonima. Politika je neka vizija sveta, medtem ko je 
svet viden kot Eno zgolj s političnega gledišča. Svet ali politika, to 
bo bit preobrnilo v slabobit in nekomenzurabilno v bolečino. To bo 



iz navzkrižja naredilo vir bolečine in ne ugodja. Iz katastrofične 
zahteve Enega vselej izhaja pekel na zemlji. Toda ta zahteva se odslej 
formulira v polit ičnem jeziku, takšna je teza. Kadar je politika vizija 
sveta, potemtakem neizogibno vodi v pekel. 

Politična vizija sveta je modema zadeva. Marsikaj seveda dolguje 
Grkom; slednji so politiko postavljali v teorijo združevanj govorečih 
bitij: teorijo relacije med enim, nekaterimi, vsemi. Moderni tu na 
svoj način kljub temu dodajajo naslednje: brati združevanja zgolj v 
luči zahteve Enega. 

Tako je zahteva Enega absorbirala celotno politiko do te mere, da 
je Eno danes postalo edina dejanska forma politike. Kako sicer pojas­
niti, da s politiko povezujemo to celoto proceduralnih navodil, katerih 
edini cilj je v tem, da se ustvari nek konsenz prav tam, kjer ne obstaja: 
odprta in odkrita razprava, spoštovanje dnevnega reda, vrstnega reda 
govorcev, podrejenost manjšine večini, vzajemno spoštovanje itd.? 
Gre za celotni besednjak, ki ga dobro poznamo in ki je besednjak 
demokratične sreče, saj opredeljuje različne načine, kako se obdržati 
skupaj, in opredeljuje, d a j e sreča zgolj v tem, da ostanemo skupaj. 
Navzkrižje v tem registru ne obstaja, ali pa obstaja, a nima nobene 
konsekvence. Navzkrižje recipročno s tem pravi temu registru ne. 

Četudi »Socializem in Barbarstvo«, še vedno gre za neko politično 
vizijo sveta. Mar naj ne bi ravno socializem dopuščal , da politika 
dovrši svoj cilj, k i j e bil v tem, da se zgradi svet, primeren za bivanje 
govorečih bitij? Medtem ko naj bi zavrnitev socializma zagotovo 
pomenila ustvarjanje sveta, ki ni primeren za bivanje govorečih bitij: 
prav to je povzemalo samo ime barbarstvo. Slovo od »Socializma in 
Barbarstva« potemtakem ne skriva nobenega izraza ljubezni, nobenega 
navdušenja in nobenega občudovanja. Je slovo od politične vizije 
sveta; natančneje, slovo od politike, kolikor je politika zahteva po 
tvorjenju enega, se pravi zahteva po svetu. Je slovo od pekla. 

Se je nujno odpovedati vsaki politiki? Ne . Zadostovalo bi opre­
deliti politiko na takšen način, da ta ni več artikulirana skozi zahtevo 
po tvoriti-Eno in da se preneha mešati z nesrečnim jezikom združe-



vanj. Potemtakem bi lahko morebiti ne vpeljevala pekla. Tu se odpira 
neka pot, ki jo je J.-F. L. dejansko prepotoval, ne da bi jo vselej izrecno 
formuliral. Imenoval j o bom politika secesije. V resnici ne vem, ali 
bi J.-F. L. sprejel to opredelitev - pojem odpora mu je bil bližji - , 
toda rade volje bom predpostavil, da ga ne bi kratkomalo zavrnil. Rous-
seaujev bralec bi povedano povzel takole: razumeti , da so Sanjarije 
dovrsitev Družbene pogodbe, d a j e celotni aparat državljanstva nav­
zoč zato, da bi tistemu, ki to želi, materialno omogoči l in legalno 
dovoljeval osamljeni sprehod, da svoboda sprehajalca in svoboda 
državljana nista homónima, temveč sinonima. Vemo, da je Rousseau 
obupano poskušal doseči to točko, točko, kjer bi lahko Dialoge inter­
pretirali kot kolizijo med politično zahtevo po tvoriti-Eno, in subjek­
tivno maksimo secesije. Ob kantovski povezavi moralnega zakona 
in zvezdnatega neba nekateri odkrivajo skrivno aluzijo na smrt 
Brutusa, Cezarjevega morilca; če je temu tako, potem gre tu še vedno 
za trenutek, ko se secesija nekaterih izkaže kot najustreznejša za 
označitev skupnosti vseh. Toda to so premiki k antüíi. Vendar je J. 
F -L . modernist - prav to zagotavlja domet njegovi volji do pogan­
skega. Če drži, da je zato, da bi razvozlali navzkrižje in bolečino, 
potrebna secesija, potem je tudi nujno, da je ta secesija moderna. 
Toda moderni univerzum je univerzum mnoštva. Potemtakem to ni 
univerzum samote in enosti, temveč mnoštev - ločenih od držav, 
narodov, množic ali trgov, mnoštev, ki j im vladata vljudnost in hu­
mor, ki se jih bolj ah manj upravičeno povezuje s prijatelji, sporazu­
mi, zavezništvi, naposled s kolegialnostjo, ki j o je Lyotard skupaj z 
drugimi vzpostavil na Collège de Philosophie. V povedanem lah­
ko prepoznamo politične napore, vsekakor lahko prepoznamo voljo, 
da se za politiko zgradi neka secesionistična sintaksa, in sicer pod 
plaščem nepolitičnega besednjaka (besednjaka prijateljstva) oziroma 
besednjaka, k i j e takšen vsaj videti, kajti zavrača sinonime Enega in 
to slepilo, ki mu pravimo svet. 

Za vsako moderno secesijo, najsi bo politična ali nepolitična, obs­
taja neka ovira. Na to j e skozi polemiziranje z Rousseaujem in vsemi 



privrženci antike opozoril В. Constant. Ta ovira je delo. Gre za ab­
straktno in nediferencirano delo - tisto, o katerem je Marx, še vedno 
on, razvil svojo teorijo. Tako je za J.-F. L. odločilno, da to delo kot 
tako ni niti edino niti ni najbolj avtentično. Tu je potrebno največjo 
pomembnost pripisati tezam o Nezavednem. Sicer pa se Lacan tu ni 
motil; Nezavedno v Lacanovih rokah ne postane le eden izmed delav­
cev, temveč prav idealni delavec [le travailleur idéal]. V tej zvezi 
Lacan celo citira Heideggerja (ter preko njega ]ип^е.г:'џ),der Arbeiter. 
Toda pogosto se zgodi, da citat skriva preobrat: moderno delo v Jün-
gerjevih očeh in nastop i&gader Arbeiter kot tipične figure sta morala 
zaprečiti vsako možno secesijo - tisto secesijo, ki j o Nemci naprtijo 
gozdu; šlo je za industr i jsko delo, iz ka te rega je mora l Hitler, 
uničevalec gozdov (Veliki gozdar), ustvariti vojsko. Če je resnično 
moderno delo delo nezavednega in ne delo tovarniških delavcev, 
potem delo ni več ovira za secesijo. Skladno s tem secesija ne potre­
buje gozdov; ne potrebuje primitivizma. Zgolj na freudovskem delu 
in ne na kakem drugem lahko temelji in mora temeljiti celotna praksa, 
ki odpira prostor navzkrižij, ne da bi ta prostor postal prostor bolečine 
in nenasitnih volkov. 

V isti gesti je opuščen marksistični družbeni univerzum, ki je prav 
tako modemi univerzum. Doktrina dela je v izhodišču tistega, kar sebo 
imenovalo postmoderna: ne ovržba modeme, temveč njena izpeljava. 

Tako se razvija nek dispozitiv. Za J.-F. L. je bil pomemben vse do 
konca. Vendarle pa nisem prepričan, da mu je do konca zadoščal. 
Postopoma seje vanj naseljeval nek nemir vse do točke, da je zamajal 
celoto: in če tu obstaja kaka slabobh, ki ne izvira iz biti, ki, povedano 
natančneje, ni zgolj lomeči pečat mnoštva? Slabobit, ki bi prihajala 
od drugod in od prej. Ta nemir ima ime; Auschwitz. Trdim, da to 
ime ne tvori enote s tistim, ki predhodi. Točneje, nerešeno ostaja 
vprašanje, ali teorija slabobiti kot s imptoma biti zadostuje za pristop 
k vprašanju, ki ga zastavlja koncentracijsko taborišče. To vprašanje 
je seveda primerno za to, da odpravi konsenz, politično korektnost, 
nerazločno objokovanje. Toda ali to zadošča? 



2. [»Tu as vaincu, Galileen«; gre za predsmrtne besede rimskega cesarja, »fi lozofa 
na prestolu«, Julijana Odpadnika, ki je hotel znova uvesti poganstvo . Kot 
Konstantinov nečak je bil sicer deležen krščanske vzgoje , a se mu je zaradi 
spletk in rovarjenja Galilejcev krščanstvo uprlo.] 

J.-F. L. izrecno pove naslednje: med Židom in N e m c e m ni nav­
zkrižja. Kaj je torej med njima? Natanko na tej točki opazimo rabo 
lacanov.skih kliničnih kategorij, medtem ko s e j e J.-F. L. na splošno 
opiral na Freuda. Prav tako opazimo, da J.-F. L. natanko na tej točki 
vztraja na ovržbi - kar ni njegova navada. Ovrže negacionista - in s 
tem pokaže, da med negacionistom in njim obstaja nekaj drugega 
kot navzkrižje. Mar med njima potemtakem obstaja spor? Toda to bi 
predpostavljalo neko sodišče, ki ga pr iznavata obe strani - prav 
tega pa J.-F. L. ne priznava. Gre za nekaj drugega. 

V tem drugem filozofija nikakor ni opuščena. Teorija navzkrižja 
ostaja, tako kot ostajata teorija secesije in teorija pogubne zahteve 
Enega. Toda obstaja nek objekt, za katerega naj naštete teorije ne bi 
zadoščale. Verifikaciji prepuščam hipotezo, d a j e ta objekt slabobit 
pred bitjo in daje njegovo ime Auschwitz. Morda bi moral na to odgo­
voriti sveti Avguštin. Vidimo torej posledico: zgolj krščanstvo - v 
tem, kar je na njem radikalno različnega od česarkoli drugega, krščan­
stvo Inkarnacije, odpuščanja grehov, vstajenja teles, duha nasproti 
črki - naj bi vedelo, od kod prihaja slabobit pred bitjo. J.-F. L. je 
hotel biti pogan; bolje kot kdorkoli drug je vedel, da nihče izmed 
modernih ne more zase reči, d a j e pogan, če ni odpadnik. Toda če je 
sveti Avguštin nujno potreben vsakemu, ki hoče resnično govoriti o 
Auschwitzu, ali bi bilo potemtakem potrebno v imenu Auschwitz 
slišati besede »zmagal si, Galilejec«,- ki j ih je na koncu zmrmral 
cesarski odpadnik, zadnji izmed poganov in prvi izmed modernih? 

Prevedla Simona P. Grilc. 





Peter Klepec 

POLITIKA MNOŽICE? 

V pričujočem tekstu nas bo zanimala razdelava problematike mno­
žice, »multitude«, v delu sodobnega italijanskega filozofa Antonija 
Negrija, ki je nemara največjo mednarodno slavo požel z nedavno 
uspešnico Imperij, spisano v soavtorstvu z ameriškim teoretikom 
Michaelom Hardtom. ' O nekaterih zagatah, samorazumevanju avtor­
jev, povezanim s teoretskim ogrodjem, predpostavkami in izhodiščem 
tega njunega skupnega dela, smo sami na drugem mestu in ob neki 
drugi priložnosti že pisali-, tokrat pa nas na tem mestu zanima neko­
liko drugačna problematika. Če nas j e na že omenjenem mestu zani­
mala predvsem pojmovna dvojica Imperij-množica, ki jo uokvirja 
teorija oblasti, kakršno je orisal Gilles Deleuze, oziroma če nas je 
zanimalo, v kolikšni meri je Deleuzova teorija mnoštva in poHtičnega 
združljiva s teoretskim konstruktom, kakršnega sta razdelala Hardt 
in Negri, nas na tem mestu zanimajo nadaljnje (predvsem) Negrijeve 
razdelave osrednjega koncepta množice, ki obenem tudi že odgovar­
jajo na kritiko, ki j o je bil deležen Imperij. 

Vprašanja, ki j ih postavlja/трегг/ , se vsa osredotočijo na nedvom­
no temeljno vprašanje teorije političnega in politike nasploh, vpra­
šanja po novem polit ičnem subjektu, kar se z g led isca /wpenya glasi: 
»Kako bi lahko množica v kontekstu Imperija postala politični sub­
jekt?«^ Vprašanje razumevanja in definicije množice je tako vprašanje 

1. Prim. Michael Hardt, Antonio Negri , Empire, Harvard Univers i ty Press , 
Cambridge (Mass.) & London 2001 (9. ponatis). 

2. Obširneje o tem: Peter Klepec, »Imperij proti množic i« , v: Filozofski vestnih, 
.št. 3 /2002 , letnik XXIII, Ljubljana 2 0 0 2 , str. 149-166. 

3. Michael Hardt, Antonio Negri , Empire, nav. delo , str 394 . 



4. Ibid.. str. 28. 

40 

(novega političnega) subjekta. A kaj je za Negrija, oziroma za Negrija 
in Hardta, sploh množica? Kakšna je njena definicija? Je ta definicija 
nekaj stalnega ali pa se poudarki nenehno spreminjajo? So te spre­
membe globalne narave ali gre za podrobnosti? In če gre za slednje, 
so te drobnjakarske in nepomembne ali pa, nasprotno, pričajo o neki 
težnji, tendenci? Kaj vse to, navsezadnje, pomeni glede na napoved, 
da skupaj pripravljata nadaljevanje Imperija, nadaljevanje, ki se bo 
osredotočilo predvsem na razdelavo problematike množice? Pomeni 
ta napoved nekakšno priznanje tega, da zadeve v Imperiju le niso 
postavljene najbolje in sta torej skozi te drobne spremembe, če seveda 
obstajajo, v obrisih razvidna ogrodje in smer, v katero bo šel ta novi 
projekt, če bo seveda do njega tudi zares prišlo? Naša naloga v priču­
jočem prispevku bo tako v tem, da bomo skušali slediti premenam, 
ki zadevajo razdelavo problematike množice, ter pri tem opozoriti 
na nekatere tendence, težnje, konstante, različice ter nenazadnje tudi 
na morebitne pasti, ki j im je ta projekt izpostavljen. 

Začnimo kar z Imperijem, v katerem je videti, da so zadeve, kar 
zadeva problematiko, ki nas zanima postavljene precej enostavno in 
premočrtno. Bistvena opredelitev množice v tem delu je v tem, da 
gre »množico« razumeti predvsem kot »množico produktivnosti«. 
Da gre v Imperiju za prevlado tematike produkcije kot produkcije 
življenja in tematike nastajanja, avtorjema niti ne gre preveč zameriti, 
nenazadnje to sama tudi priznavata: »Naša pozornost je jasno usmer­
jena«, pravita, »na ontološko substanco dražbene produkcije. Stroji 
producirajo. Nenehno funkcioniranje družbenih strojev v njihovih 
raznih aparatih in zbirih producira svet skupaj s subjekti in objekti, 
ki ga konstituirajo«."* A kaj poleg te aktivne, produktivne komponente 
kot najbistvenejše opredelitve množice - pogostokrat je govora o 
ustvarjalni in praktični moči, o želji po spremembi - je v Imperiju 
sploh še rečeno? Je kje drugje v tem delu najti kakšno drugo, izčrp-
nejšo opredelitev? Je lapidarno izenačevanje množice z aktivnostjo 



in produktivnostjo dovolj trdna osnova, na kateri bi napovedano 
nadaljevanje Imperija lahko gradilo? 

Poglejmo. Namesto izčrpnejše definicije množice v Imperiju 
ponavadi dobimo zgolj negativne opredelitve, ki množico zoper-
stavijo temu ali onemu pojmu, ter tako a contrario predstavijo in 
zakoličijo samo pojmovanje množice. Najpogosteje množica tako 
nastopa v paru skupaj z Imperijem. In kaj je Imperij? Nova, globalna 
oblika suverenosti, ki postavlja danes pod vprašaj celotni model sve­
tovne ureditve, ki datira še v 17. stoletje. V nasprotju s starim impe­
rializmom Imperij ne vzpostavlja teritorialnega središča oblasti, prav 
tako pa se tudi ne opira na fiksne meje ali pregrade. Je decentralizirani 
ali deteritorializirajoči aparat vladavine oziroma oblasti, ki postopoma 
utelesi celotno globalno področje znotraj svojih meja, te pa se neneh­
no širijo in premeščajo. Ta novi sistem vladavine predstavlja prehod 
v kapitalist ičnem načinu produkcije. Imperij je tako novi red, nova 
globalna ureditev. Ta red ni omejen ne v prostorskem ne v časovnem 
pogledu, glede na to, da gre za red, ki dejansko ukine zgodovino in 
s tem obstoječe stanje stvari fiksira za večno, pa lahko tudi govorimo 
o večnem redu. V nasprotju s tradicionalnimi oblikami imperializma, 
vladavine in suverenosti, pri Imperiju ne gre le za nadzor in uprav­
ljanje s teritorijem, pač pa Imperij tudi ustvari sam svet, v katerem 
se nahaja. Ta nova oblast meri na totalnost - predmet vladavine Impe­
rija je družbeno življenje v celoti. Nadaljnja značilnost te nove para­
digme bio-oblasti je v tem, da se sicer sama nenehno do vratu koplje 
v krvi, brez prestanka bojuje te ali one vojne, a je hkrati vedno in 
povsod posvečena miru. Imperij torej »že od vsega začetka postavlja 
etično-politično dinamiko, ki se nahaja v središču njegovega pravnega 
pojma. Ta pravni pojem vsebuje dve temeljni tendenci: prvič, pojem 
prava, ki je zatrjen v konstrukciji novega reda, ki zaobsega celotni 
prostor tega, kar smatra za civilizacijo, brezmejen, univerzalen pro­
stor; in drugič, pojem prava, ki ga vsebuje ves čas znotraj svoje etične 
utemeljitve. Imperij izčrpa zgodovinski čas, suspendira zgodovino. 



5. Ibid.. str. 11. 
6. Ibid.. str 62. 
7. Ibid., str 370. 
8. Prim. Empire, nav. delo, str 54. 

in znotraj svojega etičnega reda posrka vase preteklost in prihodnost. 
Drugače rečeno, Imperij svoj red predstavlja kot permanenten, večen 
in nujen«. ' V kakšnem razmerju je Imperij do množice, oziroma v 
kakšni povezavi z Imperijem je sploh množica? Odgovor je mogoče 
podati v enem samem stavku: v resnici samo ona daje. Imperij pa 
jemlje, samo ona ustvarja, medtem ko Imperij ni drugega kot »prazen, 
spektakulären, parazitski stroj«, natančneje rečeno, »množica je 
dejanska produktivna sila našega dražbenega sveta, medtem ko je 
Imperij zgolj aparat zajetja, ki se napaja samo iz vitalnosti množice«.*" 
Cilj, skratka, je osvoboditev ustvarjalne sile množic, ki ohranjajo 
Imperij in ki so po prepričanju obeh avtorjev tudi zmožne avtonom­
no konstruirati proti-Imperij . D a j e to mogoče, je jasno, glede na to, 
d a j e teorija o vzpostavitvi Imperija hkrati tudi »teorija o njegovem 
propadu«.^ A na kakšen način? Kaj je proti-Imperij? Je to alterna­
tivna politična organizacija globalnih tokov in izmenjav, ki jo avtorja 
omenjata? Nova Intemacionala? Je množica drugo ime za proleta­
riat? Bi bilo treba izvesti revolucijo? Je potemtakem množica nekak­
šen novi razred ali pa vsaj nova, drugačna oblika razreda? Ni videti, 
da bi avtorja Imperija odločno trdila kaj takega. Vse, kar je mogoče 
reči o primerjavi množice s proletariatom, je , d a j e deloma umestna 
in obenem kakopak tudi popolnoma neumestna. Kolikor že samo 
izoblikovanje Imperija predstavlja odgovor na proletarski intemacio-
nalizem in kolikor ne le proletariat sam ni več tisto, kar je bil, pač pa 
so se s krizo nacionalne suverenost i in izginjanjem avtonomije 
političnega, nenazadnje pa tudi s samim nastankom Imperija, spre­
menile tudi same okoliščine, v katerih je proletariat nastal, primerjava 
pač še zdaleč ni umestna. A po drugi strani zavračanje množice, da 
bi jo izkoriščali, njen upor, napoteva v podobno smer, saj prinaša 
novo vrsto proletarske solidarnosti in militantnosti.** Je ta upor drugo 



9. Il7id., .str 56. 
10. Ibid.. str 45 -46 . 
11. Ibid., str 389 . 
12. Antonio N e g r i , D H retour Abécédaire hiopolitique, Calmann-Lévy, Pariz 2 0 0 2 , 

str 80. 

ime za razredni boj? Je razredni boj sploh še operativna kategorija, 
glede na to, da se avtorja Imperija sprašujeta, kaj se j e zgodilo z 
nekdanjimi razrednimi boji? Nenazadnje govorita o »bojih, ki so 
hkrati ekonomski, politični in kulturni - potemtakem bio-političnih 
bojih, bojih za obliko življenja«,'' a težava je v tem, da ti ostajajo na 
lokalni ravni, d a n e nastopajo kot povezani in na globalni ravni. Vzrok 
za to je v tem, da ni več prepoznanja skupnega političnega sovraž­
nika - »pojasniti, kdo j e skupni sovražnik, je tako bistvena politična 
naloga«. Osnovna teza dela je tako potem v tem, da je takšen sovraž­
nik dandanes »specifični režim globalnih razmerij , ki ga imenujeva 
Imperij«.'" Takšno razumevanje je uokvirjeno s temeljnim ontološkim 
parom razpadanja in nastajanja, gnitja in porajanja, korupcije in 
generacije. »V Imperiju je korupcija povsod. Je vogelni in temeljni 
kamen gospostva. Nahaja se v različnih oblikah v najvišji vladi 
Imperija in njegovih vazalnih administracijah, najbolj gnilih admini­
strativnih silah policije, lobijih vladajočih razredov, mafijah vzpenja­
jočih se družbenih skupin, cerkvah in sektah, povzročiteljih in prega­
njalcih škandalov, velikih finančnih konglomeratih in v vsakodnevnih 
ekonomskih transakcijah. S pomočjo korupcije imperialna oblast 
spušča dimno zaveso čez svet, in njen nadzor nad množico se izvaja 
v tem gnilem oblaku, v odsotnosti svetlobe in resnice.«" Na eni strani 
se tako nahajajo sile korupcije, gnitja, propadanja, pasivnega parazi-
tiranja, na drugi sile nastajanja, želje, ljubezni, radosti. Sile teme 
proti silam svetlobe. Na eni strani ustvarjanje, produkcija, na drugi 
jemanje, parazitiranje. Kot kasneje zapiše Negri, je v Imperiju skupaj 
s Hardtom postavil tezo, »da je korupcija postala oblika vladanja«. '-

A kaj iz takšnega razumevanja izhaja za samo pojmovanje mno­
žice? Čeravno Hardt in Negri postavita tezo, da »ta nova realnost 



¡3. Empire, nav. delo, .str 388. 

14. Peter Pal Pelbart, »Pouvoir sur la vie, puissance de la vie«, v: Multitudes, .št. 9, 

maj-junij 2 0 0 2 , Pariz 2 0 0 2 , str 33. 

sili politično teorijo, da se radikalno redefinira« in da bi se morala 
»politična teorija v tem duhu re-orientirati in privzeti jezik nastaja­
nja«," četudi je jasno, d a j e sam koncept množice ustvarjen ravno v 
tem duhu, p a j e videti, da se sam tudi že usodno ujame v naslednjo 
zagato: kolikor ga avtorja določita, ga določita preveč, pretogo in 
preveč zrcalno negativno, kolikor ga ne določita, ga ta nedoločenost 
razgubi v drugih konceptih. Videti je, da se tej zagati ne uspejo izog­
niti tudi vsi tisti, ki j ima v takšnem postopanju poskušajo slediti. 
Vzemimo, na primer, zoperstavitev »multitude« in »masse«, množice 
in mase, kakršno v svojem prispevku izpostavi Peter Pal Pelbart. 
Končni rezultat tega, da bi lahko »množico, v njeni raz-središčeni in 
acefalni konfiguraciji, v njeni shizo-ureditvi, zoperstavili masi«, je , 
da je »homogena, kontinuirana, enosmerna masa nedvomno čisto 
nasprotje heterogene, razpršene, kompleksne in večsmerne mno­
ž i c e « . Č r n o proti belemu. In pika. 

V osnovi podobno zoperstavitev dveh terminov prinaša tudi loč­
nica med »people« in »multitude«, ljudstvom in množico, ki naj bi 
j o v 17. stoletju razdelal Thomas Hobbes in ki je ravno tako upo­
rabljena v/mpen^ii . Bistveno za to razlikovanje je , d a j e za Hobbesa 
ljudstvo nekaj, kar je eno, enotno, kar ima eno samo voljo in tako 
enotno deluje oziroma v monarhijah ukazuje, hoče in deluje z voljo 
enega samega človeka, medtem koje množica nekaj, kar ni sklenjeno 
in kar za Hobbesa nastopi predvsem tedaj, ko pride do upora. V 
svoji nasprotni opredelitvi do ljudstva kot zaprte skupnosti, vezane 
na teritorij, je tako množica nekaj, kar nikoli ni sklenjeno, kar vselej 
ostaja odprto in kar ne spada v nek določeni teritorij. Zanimivo je , 
mimogrede rečeno, da s tako rekoč identično zoperstavitvijo mno­
žice in ljudstva, Spinoze in Hobbesa, svoje delo Grammaire de la 



15. Prim. Paolo Virno. Grammaire de la multitude. Pour une analyse des formes 
de vie contemporaine, prev. Véronique Dassas , Edition.s de l'éclat & Conjonc­
tures, Montréal 2 0 0 2 . 

16. Prim. Empire, nav. delo, str. 29 oziroma 422 . 
17. Gil les Deleuze . Podoba-gihanje, prevedel Stojan Pclko, Studia Humanitatis, 

Š K U C in Filozofska fakulteta. Ljubljana 1991, str. 29 . 

multitude''^ pričenja Paolo Virno, ki pa ne na tem mestu ne drugod -
tudi v sicer 1гсфп1 bibliografiji ne - Negrija ozi roma Negrija m 
Hardta sploh ne omenja, medtem ko slednja njegove analize post-
fordizma v Imperiju seveda omenjata.'* Kot vidimo, gre pri zoper-
stavitvi ljudstva in množice za nasprotje dveh mnoštev, ljudstva, 
zaprte skupnosti, vezane na teritorij, in množice, ki ostaja vselej 
odprta in ki nima nekega določnega teritorija. Poanta takšnega razli­
kovanja je, da skozi celo kopico pojmovnih dvojic - sklenjeno/odprto, 
enotno/razpršeno, eno/mnoštvo, teri torialno/nomadsko itn. - pred­
stavi dva tipa mnoštev, mnoštvo kot zaprto totaliteto in mnoštvo kot 
nekaj Odprtega. In ali zoperstavitev dveh mnoštev, mnoštva kot skle­
njene, zaprte Totalitete ter mnoštva kot odprtega, ni temeljna poteza, 
ki opredeljuje Deleuzovo filozofijo? Deleuze v svojem àQÌuPodoba-

gibanje, denimo, zapiše: »Znana so nerešljiva protislovja, v katera 

se zapletemo, če množico vseh množic obravnavamo kot celoto. Saj 
ne, da bi bil pojem celote brez pomena; zagotovo pa ni množica in 
nima delov. Je prej tisto, kar sleherni, še tako veliki množici , one­
mogoča, da bi se zaprla sama vase, in jo nasprotno sili, da se nadaljuje 
v večjo množico. Celota je torej kot nit, ki preči množice in sleherni 
med njimi ponuja udejanjeno možnost, da komunicira z drugo mno­
žico, v neskončnost. Celota je tisto Odprto, ki prej kot na materijo in 
prostor napotuje na čas in celo na duha. Kakršnokoli že je njihovo 
razmerje, nikoli ne smemo mešati nadaljevanja enih množic v druge 
z odprtjem celote, ki preči sleherno od njih. Zaprt sistem ni nikoli 
popolnoma zaprt; po eni strani ga v prostoru na druge sisteme veže 
bolj ali manj ' tenka' nit, po drugi strani pa je integriran oziroma 
reintegriran v celoto, ki mu vzdolž te niti podeljuje trajanje.«' ' 



18. »Peuple ou multitudes«, v: Multitudes, št. 9. maj-junij 2 0 0 2 , Pariz 2002 , str 
9 5 - 1 0 0 . 

19. Ibid., str 97. 
20 . Kari Marx, Prispevek h kritiki politične ekonomije. Predgovor, MEID IV., CZ, 

Ljubljana 1977, str. 105-106. 

A preden se lotimo problematike, povezane z zoperstavitvijo dveh 
mnoštev, še dve kratki pripombi, ki zadevata oba para, v katerih v 
Imperiju nastopa množica, pripombi k paroma Imperij-množica in 
ljudstvo-množica. Kot je pripomnil Jacques Rancière"*, j e videti, da 
prva dvojica ni nič drugega kot stari marksistični dvojec produkcij­
skih sil in produkcijski odnosov!" Vzemimo klasični odlomek iz 
Predgovora Prispevka h kritiki politične ekonomije, ki ga je Marx 
spisal davnega leta 1859 in ki, vsaj po našem mnenju, lepo ponazarja 
osnovno postavitev para Imperij-množica. Takole se zadeve glasijo 
pri Marxu: »V družbeni produkciji svojega življenja stopajo ljudje v 
določene, nujne, od njihove volje neodvisne odnose - v produkcij­
ske odnose, ki ustrezajo določeni razvojni stopnji njihovih material­
nih produktivnih sil [...] Na določeni stopnji svojega razvoja priha­
jajo materialne produktivne sile družbe v nasprotje [...] z lastnin­
skimi odnosi , v katerih so se doslej razvijale. Iz razvojnih form 
produktivnih sil se ti odnosi spremenijo v njihove spone. Tedaj na­
stopi razdobje socialne revolucije. S spremembo ekonomske osnove 
se počasneje ali hitreje izvrši prevrat v vsej ogromni vrhnji stavbi. 
[...] Nobena družbena formacija ne propade prej, preden se ne raz­
vijejo vse produktivne sile, k i j e zanje dovolj prostora, in novi, višji 
produkcijski odnosi se nikoli ne pojavijo prej, preden ne dozore mate­
rialni pogoji za njihov obstoj v okviru stare družbe same. Zato si 
postavlja človeštvo vedno le take naloge, k i j i h lahko reši, zakaj če 
pogledamo natančneje, bomo vselej videli, da se poraja naloga šele 
tedaj, ko že obstoje materialni pogoji za njeno rešitev ali pa so le-ti 
vsaj v procesu svojega nastajanja.«-" A Rancière gre še dlje - misel 
nmožic s svojim togim pojmovanjem le-teh v razmerju do Imperija 



21. Jacques Rancière, »Peuple ou multitudes«. nav. delo , str 95 . 

ni zanj nič drugega kot feuerbachovska različica razmerja človeka 
do Boga, ki mu je že Marx očital nedialektičnost in nereflektiranost. 
Kljub temu, da se sam pojem množic vpisuje v veliko delo marksi­
stične misli druge polovice dvajsetega stoletja, k i j e skušala razširiti 
pojem produktivnih sil, ne bi smeh pozabiti, opozarja v isti sapi Ran­
cière, da tudi sam pojem produkcije le ni tako enovit, kot bi morda 
želela sugerirati avtorja Imperija - vključuje tudi lenobo, boj proti 
delu in zavračanje dela. 

Druga Rancièrova poanta zadeva drugi kljucni par, v katerem pri 
Hardtu in Negriju v negativni obliki nastopa množica, par Ijudstvo-
množica. Že z izhodiščnim vprašanjem »ljudstvo ah množice?« - opo­
zoriti velja, da striktno govori o »multi tudes« in ne o »multi tude« -
Rancière izpostavi dilemo, ki nastopa na ravni izbire. A še preden 
pride do te izbire, do tega izbora, preden se odločimo, kateri pojem 
oziroma besedo bi raje uporabljali, pravi Rancière, bi ne bilo napak, 
ce bi sploh skušali ugotoviti, kaj en ali drug pojem pokriva. »Ljud­
stvo« je namreč za Rancièra neko poimenovanje pohtičnega subjekta, 
ki nastopa kot dopolnilo, suplement, glede na celotno logiko štetja 
populacije, upoštevanja, prestavljanja in računanja delov ozi roma 
celote populacije. »Ljudstvo v tem smislu je zame generično ime za 
skupek procesov subjektivacije, ki tvorijo učinke egalitarne poteze, 
v tem, ko kot predmet spora nastopajo forme vidnosti skupnega in 
identitet, pripadnosti, delitev itn., ki j ih definirajo. [...] Zame je interes 
imena ljudstvo v tem, da izpostavi dvoumje. [...] Politika je vselej 
eno ljudstvo več od drugega, eno ljudstvo proti drugemu.«^' Prvi 
problem je torej v tem, da oba termina, ki se ju zoperstavlja, tako 
ljudstvo kot množica nastopata pri Hardtu in Negriju kot enotna in 
enovita ter se ju kot takšnih ne problematizira. Zato j e videti, da 
Imperij , ali če uporabimo izraz, ki ga uporabi sam Rancière, imperi­
alna scena, nastopa še preveč enotno in enkratno, medtem ko po 



drugi Strani V samem konceptu množice nastopa nekakšna fobija 
negativnega, »fobijapolitike«, pravi Rancière, »ki se definira 'prot i '« , 
ta »contre«, »proti«, pa seveda ne zadošča, še toliko bolj, »ker se ima 
samo stran množic za stran subjekta političnega delovanja, ki ga ne 
zaznamuje nobena delitev, ' komunis t i čn i ' subjekt v tem smislu 
zavrača vse dispozitive in sfere subjektivacije«.-- In kakšen je Ran-
cièrov predlog izboljšav? »Da bi se mnoštvena postajanja lahko 
substancializirala v množicah, je potrebno nekaj drugega: ne zadošča, 
da je Bit afirmacija, ta afirmacija mora biti imanentna vsebina vsake 
negacije, razvitje Biti brez volje bi ne smelo biti prepuščeno pove­
zavam naključja in nj ihovim prot i -učinkovanjem, temveč bi j ih 
morala naseljevati imanentna teleologija. 'Množ ice ' je ime za tisto 
preobilno moč biti, ki je poistovetena z bistvom skupnosti, ki p a j e 
hkrati nabita s svojim preobiljem brisanja meja pri svojem udejanjanju 
v obliki čutne skupnosti.«^-'' 

Skratka, Rancièrova kritika, ce jo povzamemo, prinaša več temelj­
nih ugovorov: prvič, da je poistovetenje koncepta množice s produk­
tivnostjo poenostavljajoče in zavajajoče hkrati, kolikor je že sam 
pojem produkcije sam v sebi veliko bolj razčlenjen, kot pa je to videti 
v Imperiju. Drugič, da zoperstavitev koncepta Imperija konceptu 
množice v najboljšem primeru spominja na tradicionalni marksistični 
par produkcijski odnosi-produktivne sile, v najslabšem pa prinaša 
tematiko, k i j e pred-marksistična, saj zelo močno spominja na Feuer-
bachovo zoperstavitev Boga in človeka. In tretjič, da je torej problem 
vsaj dvojne narave - ne le, d a j e problematično že samo razmerje, v 
katerega postavljata avtorja Imperija množico, že sama narava raz­
merja, ki je vse preveč toga in - tega sicer Rancière ne reče - nedia-
lektična, razmerje, ki torej za nobeno ceno noče biti (dialektično) 
protislovje (Apage. Satanas-Hegel!). razmerje, k i j e v najboljšem pri­
meru nekakšno nasprotje, pač pa sta problematična tudi že sama člena, 

22 . ftíW., str 96. 
23 . Ihid., str 97. 



24. Paolo Virno, Grammaire de la multitude. Pour une analyse des formes de vie 
contemporaine, nav. delo, str 14. 

25 . Ibid, str 38. 
26. Ibid, str 13. 
27. Ibid, str 35. 
28 . Prim, ibid., str. 65 sq. 

ki nastopata v tem razmerju - sklenjena, celovita in enovita. Morda 
tudi zato Rancière ne govori o »množici« v ednini, temveč striktno 
in konsekventno o »množicah«. In nazadnje, ne pa tudi na zadnjem 
mestu. Rancière podaja nekakšno skico temeljnih zagat, težav in 
simptomov, ki bi jih bilo treba odpraviti: v prvi vrsti gre za razu­
mevanje same narave razmerja dveh členov, nadalje razmerja eno-
mnoštvo, pojmovanja občega oziroma univerzalnega in singularnega. 

Da je možno tudi drugačno izhodišče od Hardtovega in Negri-
jevega oziroma daje v osnovi Rancièrova kritika povsem upravičena, 
priča tudi že zgoraj omenjena razdelava koncepta množice s strani 
Paola Virna. Če za tukajšnje namene zgostimo sicer zanimivo in v 
mnogih pogledih plodno razdelavo koncepta množice pri Vimu, ki 
svoj prikaz ravno tako pričenja z zoperstavitvijo množice in ljudstva, 
potem je treba ugotoviti, da množica, k i je za Virna dandanes prevla­
dujoči način biti, prvič, še zdaleč ni nekaj neproblematičnega in zgolj 
pozit ivnega tako kot za Hardta in Negrija, temveč kot vsak način 
biti »nekaj ambivalentnega«,-^ »amfibijskega«,-" drugič, da množice 
ni mogoče kar frontalno zoperstaviti Enemu, pač pa množica rede­
finira Enega,-* še več, d a j e nemara treba razlikovati Enega ljudstva 
od Enega množice,- ' in tretjič, da je možna drugačna in konkretnejša 
razdelava množice kot produktivnosti - za Virna je množica tisto, 
kar pri Marxu nastopa kot »general intellect«.-^ Nasploh množica v 
osnovi za Virna odraža probleme, ki j ih postavlja postfordizem, čas, 
ko smo priča komunizmu Kapitala... 

Če si motive in konceptualne momente , s pomočjo katerih skuša 
Virno misliti problematiko množice, ogledamo nekoliko pobližje. 



29. Prim, delo Keitha Ansell Pearsona, Germinal life. The difference and repetdion 
of Deleuze, Routledge, London & N e w York 1999. 

30. Gille.s De leuze in Félix GuaHari, Kaj je filozofija?, prevedel Stojan Pelko, 
Študentska založba. Ljubljana 1999, str 157. 

takoj opazimo na eni strani določene sorodnosti z Negrijevim pod-
vzetjem (denimo foucaultovsko problematiko bio-oblasti) in na drugi 
strani razlike (nekatere, sicer kritično predelane Heideggerjeve mo­
tive in pa predvsem opiranje na Georgesa Simondona, ne pa tudi na 
Gillesa Deleuza). Čeprav si Deleuze in Simondon nista tako vsak­
sebi, kot je mogoče videti na prvi pogled,- ' ' je vendarle očitno, da se 
Virno na Deleuza ne opira. In dodajmo, da je po našem mnenju prav 
deleuzovsko izhodišče avtor jev/mpenja vir določenih (vseh?) težav. 
To izhodišče, kot smo že poudarili , izhaja iz izbire dveh mnoštev, 
zoperstavitve dveh entitet, čeravno se ima samo, paradoksno, pravza­
prav za rešitev. V čem je osnovni problem? Kot je znano, je za 
Deleuza mnoštev »več: že od začetka potrebujemo vsaj dve, dva 
tipa. Ne gre za to, da bi bil dualizem več vreden od enote; mnoštvo 
je natanko tisto, kar se dogaja med obema. Dva tipa potemtakem ne 
bosta eden nad drugim, temveč eden ob drugem, eden proti drugemu, 
iz oči v oči ali tesno s hrbtom skupaj«.'" Zanimivo je , da Deleuze 
opozarja, da teh dveh mnoštev ravno ne smemo razumeti skozi par 
Eno in mnoštvo. »Bistveno pojma mnoštvo je vendarle v tem, da 
vzpostavitev samostalnika, kakršen je ' mnoš tvo ' , preneha biti predi­
kat, zoperstavljiv Enemu ali pripisljiv subjektu, določenemu kot eno. 
Mnoštvo ostaja povsem indiferentno do tradicionalnih problemov 
mnoštva in enega ter predvsem do problema subjekta, ki bi ga pogo­
jeval , mislil, izpeljal iz izvora itn. Ni ne enega ne mnoštva, kar bi na 
vsak način pomenilo napotevanje na neko zavest, ki bi se pričela v 
enem in razvila naprej v drugem. Obstajajo zgolj redka mnoštva, s 
singularnimi točkami, praznimi mesti za tiste, ki v nekem trenutku v 
njih zafunkcionirajo kot subjekti, kumulat ivne regularnosti , ki so 
ponovljive in ki se lahko ohranijo na sebi. Mnoštvo ni ne aksiomatsko 



31 . Gille.s Deleuze , Foucault, Éditions de Minuit, Pariz 1986, str 23 . 
32. Gil les Deleuze , Pourparlers, nav. delo , str 165. 
33 . Gil les De leuze in Félix Guattari, Kaj je filozofija?, nav. delo, str 48 . 
34. Prim. Antonio Negri, Du retour Abécédaire hiopolitique, nav delo, str 236-

237. 
35. Gil les Deleuze , Le bergsonisme, PUR Pariz 1966, str 97-98 . 

ne tipološko, temveč topološko.«-^' Za Deleuza se mnoštvo nahaja 
natanko v tem IN, ET, ki ni iste narave kot elementi in skupki, pač 
p a j e vselej vmes. Temeljno vprašanje je tako vselej, »kaj se zgodi 
'vmes'?«,^^ vmes, za katerega gre, pa ni nič drugega kot drugo ime 
za imanenco - vselej začenjamo »vmes«, vselej pričenjamo in zače­
njamo »s stvarjo samo«. Filozofija je po svojem bistvu za Deleuza 
lahko le filozofija imanence. Deleuze tako rekoč od začetka do konca 
svojega opusa vztraja pri tem, da »Religija j e tam, kjer je transcen-
denca, navpično Bitje, kraljestvo na nebu ali zemlji; Filozofija p a j e 
tam, kjer je imanenca, četudi služi kot arena za agón in r ivals tvo« '^ 
Toda videti je , kar kajpak Negriju ni povsem ušlo, da tudi v Deleuzovi 
filozofiji obstajajo momenti, ki bi jih mimo tudi po Deleuzovih lastnih 
standardih zlahka razglasili za transcendentne. Eden takšnih je ne­
dvomno koncept »preleta«, nekega nad-zgodovinskega gledišča, ki 
bi človeku omogočal pregled nad realnostjo.^^^* Ti moment i imajo za 
Negrija izvor v bergsonovski dediščini deleuzovske filozofije. Ne­
mara temeljni moment te dediščine tvori tudi sama zoperstavitev 
dveh mnoštev, ki ima konec koncev že za Deleuza bergsonovski izvor: 
»Tu naletimo na nek svojstveni problem bergsonizma: obstajata tipa 
razločevanja, ki j ih ne smemo pomešat i med seboj . [...] V obeh 
primerih nas torej opredeljuje nek dualizem med dvema težnjama, 
ki se po naravi razlikujeta.«^'' 

Za Negrija je tako konec koncev treba izbrati med spinozizmom 
in bergsonovstvom, med spinozistično in bergsonovsko platjo Deleu-
zovega podvzetja. Kot pravi sam v delu Du retour, j e pos topoma vse 
bolj opažal, da tako pri Deleuzu kot pri nekaterih dragih francoskih 



36. Antonio Negri , Du reWur. Abécédaire biopolitique, nav. delo . str. 194. 
37. Prim, ibid, str 191. 
38. Ibid. str 206 . 

filozofih kot ozadje nastopa kopica bergsonovskih figur, pri katerih 
Deleuzovi učenci in prijatelji, kljub žolčnim razpravam, debatam in 
prepirom, pri katerih sem sam sodeloval, pravi Negri, še vedno »enor-
mno vztrajajo pri skupku bergsonovskih figur, ki navkljub vsemu 
tudi pri Deleuzu igrajo neko vlogo. Zame pa je treba, nasprotno, 
vztrajati pri konstitutivni moči singularnosti. Ki konstituira skupno. 
Singularnost se vselej nagiba k skupnemu: skupno je njen proizvod; 
in singularnost je razploditev skupnega. Mislim, da upor sestoji v 
tem procesu. Skupno in njegov upor nimata na sebi absolutno nič 
organskega: kot nas na to opozarja Deleuze, je singularnost vselej 
jecljajoča. Toda to jecljanje ustvarja skupni svet. Singularnost ga ne 
zanika, temveč ga, nasprotno, bogati in artikulira. Upor je smisel, ki 
ga skupno ponuja singularnostim«.'^ Tu, v tej točki se nahaja nastavek 
drugačnega pojmovanja in definiranja množice, nastavek, ki po eni 
strani gradi na zoperstavitvi spinozizma in bergsonizma, zoperstavitvi 
imanence in transcendence v tem pomenu, da se za Spinozo božje 
nahaja v nas, da nam je dano, da živimo v tem svetu in v tem trenutku 
invencije, iznajdevanja, iznajdbe, ki nam ponuja neposredni dostop 
do večnost i" , po drugi strani pa, priznava Negri, sem sam v dialogu 
z Deleuzom vse bolj dojemal, da se neskončno nahaja v vsaki singu­
larnosti, prav singularnost, kakršno najdemo pri Deleuzu, pa je ključ­
na za »razumevanje prehoda v postmodernizem«. '* Morda ta Deleu-
zov poudarek na singularnosti še najbolje izraža naslednji navedek, 
ki - mimogrede rečeno - še zdaleč ni tako nedvoumen, kot je morda 
videti na prvi pogled: »Vsi avtorji«, pravi Deleuze, »s katerimi sem 
se sam ukvarjal, so postavili ravnino imanence, utrli so polje imanence 
(celo Kant, ko se odpove transcendentni rabi sintez ter se pri tem 
drži možnega izkustva in ne realne eksperimentacije). Abstraktno 
ne pojasnjuje ničesar, pač pa morabi t i samo pojasnjeno: univerzalije 



39. Gil les Deleuze . Pourparlers, str 199-200. 

ne obstajajo, transcendentalije prav tako ne. Eden ne obstaja, ne obsta­
jata ne subjekt (objekt) ne Um. Obstajajo zgolj procesi, ki so lahko 
procesi poenotenja, subjektivacije, racionalizacije, toda nič več kot 
to. Ti procesi se vršijo na konkretnih »mnoštvih«, mnoštvo je namreč 
resnični element, kjer se kaj dogaja. Ravnino imanence naseljujejo 
mnoštva, nekako tako kot plemena naseljujejo puščavo, ne da bi ta 
prenehala biti puščava. Ravnina imanence mora biti konstruirana, 
imanenca je nek konstruktivizem. f...] Ko se sklicujejo na transcen-
denco, ustavljajo gibanje, da bi namesto eksperimentiranja vpeljali 
inteфretaci jo . Bellour je to lepo pokazal za film, za tokove podob. 
Interpretacijo se vselej počne v imenu nečesa, česar domnevno ni. 
Prav enotnost je tisto, kar manjka mnoštvu, tako kot je subjekt tisto, 
čemur manjka dogodek (»dežuje«). [... ] Procesi so postajanja. Pro­
cesov ne presojamo glede na rezultat, ki j ih konča, pač pa glede na 
kvaliteto njihovega poteka in glede na moč njihovega nadaljevanja: 
tako kot v primeru postajanja-žival, ali ne-subjektivnih individuacij. 
[...] Univerzalije ne obstajajo, obstajajo samo singularnosti. Pojem 
ni neka univerzalnost, pač pa množica singularnosti, vsaka od teh se 
razprostira vse do sosedstva z drugo singularno množ ico« . ' ' 

Je mogoče reči, da je Negri v delih, ki jih je izdal po nastanku 
Imperija, že toliko popravil svoja izhodišča, da lahko tudi že govo­
rimo o tem, da je nakazal neko drugačno smer? Odgovor je delno 
pritrdilen, a hkrati ne more biti dokončen zaradi očitnega dejstva, da 
sam Negri še kako živo ustvarja ter nam lahko pripravi še marsikakšna 
presenečenja. Poskušajmo torej orisati nekatera osišča in nekatere 
tendence, kjer je , vsaj po našem mnenju, vidna razlika oziroma kjer 
se ta vsaj nakazuje. V delu Kairos, Alma Venus, multitude, v katerem 
se je Negri lotil obdelave devetih ključnih konceptov (splošnega 
imena, nezmemost i , materialističnega polja, skupnega, revščine, lju­
bezni političnega, živega dela, odločitve - mimogrede, pomenlj ivo 



40. Antonio Negri, Kairos, Alma Venus, multitude. Neuf leçons en forme d'exer­
cises, prevedla Judith Revel , Calmann-Lévy, Pariz 2 0 0 1 , str 147. 

4 1 . Glede na to, d a j e delo v izvirniku izš lo leta 2000 , medtem k o j e Virno svoje 
delo v izvirniku izdal leta 2 0 0 1 . Mimogrede , Negri teorijo »general intellect» 
omenja na straneh 181, 201 itn. tega dela, prim, tudi Empire, nav. delo, str 29, 
364 ff., 422 . 

42 . Antonio Negri , Du retour, nav. delo , str. 45 . 

je , da sam kantovsko govori o »prolegomena« k tem pojmom), pred­
stavi definicijo množice takole: «Postmoderna množica je skupek 
singulamosti, katerih sredstvo življenja so možgani in katerih produk­
tivna sila je kooperacija. Drugače rečeno: če so singularnosti, ki 
tvorijo množico, pluralne, je način, na katerega vstopajo v razmerje, 
kooperativen.«""' Na tej točki je očitno, da sicer še vedno vztraja pri 
edninski rabi samostalnika množica, ki pa ga na nek način razcepi, 
bolje rečeno, pluralizira v skupek, ensemble, singulamosti , in dra­
gic, da je razmerje znotraj množice kooperacija. Videti je, d a j e sam 
krenil v podobno smer kot Virno, pri čemer je vprašanje prvenstva, 
vprašanje, kdo je prej formuliral nekatere teze, vsaj kolikor je nam 
znano, neodločljivo.'" 

Morda pa so še največji premiki vidni v delu, ki je časovno gledano 
izšlo nazadnje, v deluDu retour. Prvi pomemben poudarek je nemara 
v tem, da se v ospredje namesto kategorije produkcije prebija pojem 
delovanja, ki je v tesni navezavi s kategorijo resnice in skupnega. 
Tako Negri po eni strani poudarja, da delovanje, akcija, je in ostaja 
edini kriterij resnice, da samo ono omogoča, da se dotaknemo resnice, 
po drugi strani pa odločno poudari, da ni nevtralne resnice, da je 
vsaka resnica izbira tabora. »Resnica je kolektivno delovanje bitij, 
ki se skupaj bojujejo in se spreminjajo. Zame je delovanje nekaj 
takega, kar tvori skupnost, ki proizvaja substanco našega dostojanstva 
in našega življenj a. «•*- Tako razumljeno delovanje kot izenačitev boje­
vanja in delovanja pomenita ustvarjanje, ustvarjanje p a j e že \ Impe­
riju Negri vselej dojemal kot ustvarjanje novih oblik življenja. Tako 
še vedno ostaja zvest svoji definiciji življenja, ki j o na nekem mestu 



43 . Ibid.. str 48 -49 . 
44 . Prim, ibid., str 149-151 . 

V Du retour poda takole; »Radost je dispozitiv, ki nas povezuje s 
svetom, neločljiva je od skupnega, od imanentnega življenja. Vse to 
imenujem Bios ; in revolucija bi v tem kontekstu pomeni la posta­
viti ta Bios v središče človeške eksistence. Delovanje in Bios; pri­
čakovanje spremembe in pojem prihodnosti. Misel zahteva čas, vzpo­
stavitev misli prihodnjega zahteva čas. Leto 1968 se ne bo ponovilo, 
gre pa za neobrnljiv dogodek; nič več ne bo tako kot je bilo prej. Že 
trideset let je tega, kar se je pojem doživetega izkustva radikalno 
spremenil; odslej intelektualec ne more biti več ločen od življenja 
strasti, različni deli človeka so se na novo znašli ponovno skupaj. V 
naših rokah j e obljuba družbe brez strahu. To je tisto, kar je trdil 
Spinoza, to so ponovno odkrile feministke, delavci, študentje in vsi 
tisti, ki so upali in hoteli, da bi se leta 1968 nekaj spremenilo, štiri 
stoletja po Spinozi. In nekaj s e j e spremenilo: to j e ponovna sestava 
življenja.«"*' 

Kako p a j e s samo opredelitvijo množice v delu Du retour? Prav 
gotovo je prav tu Negri podal še najizčrpnejšo definicijo množice, 
nenazadnje ima množica svoje lastno geslo, M kot »multitude«."*^ 
Množico je treba razumeti, vztraja Negri, v treh pomenih. Prvi pomen 
je filozofski in pozitiven, v njem je množica opredeljena kot mnoštvo 
subjektov, bistveno pri tej opredelitvi množice pa je , da se na ta način 
zoperstavimo zvajanju na eno, kar, kot pripominja Negri, zastruplja 
metafizično mišljenje vse od klasične metafizike dalje. Množica je 
ravno nekaj nezvedljivega, neka neskončna kvantiteta točk, nek abso­
lutno razlikovan skupek. Tako kot je absurdno, da bi lahko nek skupek 
državljanov zvedli na enotnost, je tudi absurdno in nemožno zvesti 
množico singularnosti na idejo ljudstva. Če je ljudstvo v modernem 
obdobju predstavljalo hipostatično zvedbo množice in če je potem v 
suverenost prenesla svojo bazo in svojo podobo, je s tem, ko se je 
suveren izgubil v meglicah Imperija, s tem, ko je njeno sestavo izničila 



45 . ibid.. str 157. 

korupcija reprezentacije, od vsega skupaj preostala zgolj množica. 
Na drugi ravni, množica nastopa kot razred, razred produktivnih sin­
gularnosti, razred operatorjev nematerialnega dela, ki pa je nek para­
doksni razred, razred, ki ni razred, tako da lahko kvečjemu govorimo 
o skupku ustvarjalne sile dela. Navkljub temu, da ta delovna sila ni 
več razred, je izjemno močna. Razredni boj delavskega razreda sicer 
ne obstaja več. a se množica vseeno postavlja kot subjekt razrednega 
boja - da bi to zares lahko postala, mora biti najproduktivnejši razred, 
kar so jih sploh kadarkoli iznašli. In tretji pomen? Množica je neka 
ontološka moč, uteleša dispozitiv, ki skuša reprezentirati željo in 
spremeniti svet. Drugače rečeno, hoče poustvariti, ponovno ustvariti 
svet po svoji podobi in podobnosti , se pravi, iz njega narediti veliki 
horizont subjektivnosti, ki se svobodno izražajo in tvorijo skupnost 
svobodnih ljudi. Še drugače rečeno, »množica mora demokratično 
odločiti o postajanju človeka«."^ 

Prvi poudarek bi bil potemtakem v tem, d a j e množica »skupek 
singularno.sti«. ki ima to lastnost, da je nezvedljiv, drugi, da je razred, 
ki to ni, in tretji, da je ontološka moč, ki spreminja svet. V grobem je 
sicer mogoče reči, da omenjeni trije poudarki nastopajo že \Imperiju, 
le d a j e tam prevladoval predvsem tretji pomen, k i j e bil razumljen 
in podan le z vidika produkcije, drugi pomen je skupaj s problematiko 
Marxa in proletariata ostajal nekako v zraku, medtem ko je očitno, 
da se spremembe dogajajo na nivoju prvega pomena , kjer se v 
ospredje prebija predvsem poudarek na ireduktibilnosti , nezved-
Ijivosti množice, hkrati pa tudi na njeni razcepljeni naravi, kolikor 
je govora o mnoštvu subjektov. A določeni problematični elementi, 
kot je enostavna zoperstavitev množice ljudstvu in množica, dojeta 
kot polnost, še vedno ostajajo. Poglejmo: »Množica je skupek singu­
larnosti. Treba jo je obvladati, jo spremeniti v ljudstvo. Ljudstvo so 
venomer dojemali skozi lik enotnosti, tako sta jo mislila Platon in 



46 . Ibid.. .str 94. 
47 . Antonio Negri, »Pour une définition de la multitude«, nav. de lo , str 48 . 
4 8 . Isti, Du retour, nav. delo, str 213 . 

Aristotel. Kljub temu pa so določeni filozofi, kot sta Machiavel l i in 
Spinoza, tej množici skušali dati nov obraz, skušali so rešiti probleme 
skupne odločitve. Najbolj nujno ta hip je ponovno brati Machiavellija 
in Spinozo.«""^ Ne glede na to, da sicer na istem mestu nekaj vrstic 
kasneje Negri proces vzpos tavi tve množ ice razume kot proces 
konstrukcije skupnega, je težava, kot kaže, še vedno v tem, da mno­
žico še nadalje »nereflektirano« dojema kot polnost zoperstavljeno 
praznini. Poglejmo, kaj o tem pravi Negri v najnedavnejšem tekstu 
»Pour une définition de la multitude«, v katerem naj bi, i ronično, 
ravno odgovoril na kritike in očitke v zvezi s svojo definicijo množice. 
Potem ko ponovi, da je »Množica ime za imanenco. Množica j e sku­
pek singularnosti« in zatrdi, da je množica »pojem razreda. Množica 
je dejansko vselej produktivna, vselej je v gibanju«, sledi na koncu 
tudi tole; »Množica je ontološko ime za polnost nasproti praznini , 
produkcijo nasproti parazitskim preostankom«."" Nič kaj bolje ni z 
njegovim razumevanjem negacije - za vse je zopet krivo »Eno«, 
»Eden«, »L'Un«: » E n o j e načelo negacije. Negacije vseh singular­
nosti, vseh pluralnosti. Eno, to je prazna abstrakcija, je še vedno 
načelo teologije, evgenizma, nekaj, kar nima ničesar skupnega z 
enotnostjo. Včasih filozofi, zgroženi zaradi perverznosti konsekvenc 
tega žanra misli skušajo zmanjšati metafizične pretenzije s tem, ko 
formulirajo idejo enotnosti kot interakcije singularnosti. Toda to j e 
mistifikacija: kolikor Eno prevlada nad pojmi - ne glede na obliko 
te prevlade - prevlada nad stvarmi, izbriše razlike, ubije singulamosti. 
Eno, to je sovražnik.«^** Če je Eno, Eden sovražnik in če je Imperij 
drugo ime tega sovražnika, potem, prvič, ostaja še naprej umestno 
Rancièrovo opozori lo, da je imperialna scena dojeta kot preveč 
enovita, in drugič, nastopijo težave, kar zadeva formulacijo boja ozi­
roma upora. Negri namreč po drugi strani opozarja, da konfliktno 



49. IhicI.. str 167. 
50. Ibid.. str. 170. 
51 . Ibid.. str. 172. 
52. Prim. Jacques Rancière, nav. delo . str 100. 

razmerje dandanes ni več frontalno, temveč kompleksno . Težko 
namreč najdemo tiste subjekte, ki si stojijo nasproti - oblast ni več 
oblast z velikim O, temveč gre za »oblasti« oziroma oblastna raz­
merja. Prav tako dandanes ni več subjektov upora, temveč množica 
subjektivnosti - »še vedno govorim o 'novem proletariatu '«, pravi 
Negri, »ker na razpolago n imam primernega imena za nove subjekte 
množice«. '" 

In tako smo pravzaprav pred ključno nalogo, nalogo boja proti 
»nevidnemu sovražniku«, '" ključna naloga v tem boju pa je izstopiti 
iz te anonimnosti , »anonimnosti zatiranja«"', ki bi mu morali po­
iskati obraz. Te naloge pa ni mogoče ločiti od »iskanja prav definicije« 
za tisti subjekt, ki tej anonimni sili stoji nasproti in ki ga Negri ime­
nuje množica. Glede na to, da je samo iskanje nek proces, proces, 
katerega etape smo si skušali bolj ali manj posrečeno ogledati v 
pričujočem prispevku, bi za konec nemara ne bilo napak opozoriti 
na dvoje. Najprej velja spomniti na opozorilo, ki ga je v svoji kritiki 
podal Rancière, da se namreč ne uspe izogniti in uiti »alternativam, 
s katerimi se sicer na splošno srečuje mišljenje političnih subjek-
tov«."^- Drugače rečeno, iskanje »dobre definicije« novega političnega 
subjekta, množice, je deležno istih prigod, usod, premen itn. kot vsako 
drugo mišljenje poli t ičnega in kot misel poli t ike in pol i t ičnega 
nasploh. Drugo opozorilo bi morda lahko veljalo Negriju - iskanje 
definicije novega polit ičnega subjekta, ki nenazadnje predstavlja 
enega ključnih problemov mišljenja političnega, bi se moralo varovati 
tega, da bi ne postalo sam sebi namenjen smoter. Da se Negri tega 
problema zaveda, je jasno, saj opozarja, da zaenkrat ta novi subjekt 
ostaja pošast, hibridna kreatura, ki še nima imena. Čeravno sam trdi, 
da odsotnost imena ni nekaj udobnega, pa v isti sapi priznava, da 



ima to tudi neko določeno učinkovitost, saj imenovati pomeni iden­
tificirati, identifikacija pa je tudi prva etapa nevtralizacije te sile 
kolektivne invencije, ki je še brez imena, množ ice . " A enkrat bo 
pač treba tvegati in prepričani smo, da to Negri tudi sam dobro ve. 

53. Antonio Negri , Du retour, nav. delo, str. 167. 





Beseda 

Sigmund Freud 

O NASPROTNEM POMENU PRABESED 

[Über den Gegensinn der Urworte] 

Izdaje v nemškem jeziku: 

1910 Jb. psychoanalyt. u. psychopath. Forsch., 2. zv. (1), 179-184. 
1913 Sammlung kleiner Schriften zur Neurosenlehre, 3. zv., 280-287. (2, 

izd., 1921.) 
1924 Gesammelte Schriften, 10. zv, 221-228. 
1943 Gesammelte Werke, 8. zv, 214-221. 

Uredniška opomba: 

V izdajah pred letom 1924 je bil naslov postavljen v narekovaje; poleg tega 
je imel ta spis sledeči podnaslov: »Referat o istoimenski brošuri Karla Abela, 
1884«. 
Če sodimo po številnih omembah Abelove brošure v Freudovih delih, je 
Freuda to delo še posebej zanimalo. Tako je npr leta 1911 v VI. poglavju 
(C) Interpretacije sanj (1900a) dodal opombo v zvezi s tem delom in o 
njem dokaj izčrpno poročal na dveh mestih glede osnovnih potez dela sanj 
v 11. in 15. predavanju svojih Predavanj za uvod v psihoanalizo (1916-
1917). Kljub temu pa si mora bralec predočiti dejstvo, daje bila Abelova 
brošura objavljena že leta 1884 - tako niti ni čudno, da kasnejši filologi 
niso potrdili nekaterih njegovih odkritij. To velja zlasti za njegove 
cgiptološke komentarje. - Primeri, ki so citirani iz Abelovega dela. so tukaj 
navedeni v izvirnem zapisu. 



1. interpretacija sanj ( 1900«) , Studia humanitatis, Ljubljana 2000 , str 300. 
2. Gl. npr G. H. von Schubert, Die Symbolik des Traumes [ 1814 ] , 4. izd. 1862, 

II. poglavje: »Govorica sanj«. 

V svoji Interpretaciji sanj sem navedel trditev, ki se je nanašala 
na rezultat mojega analitičnega prizadevanja, tega rezultata pa tedaj 
nisem razumel. To trditev bom sedaj ponovno navedel kot uvod v 
pričujoči referat: 

»Najizrazi te jš i j e način , kako sanje obravnava jo kategor i j i 
nasprotja in nasprotovanja. Zanju se kratko malo ne zmenijo; zdi 
se, da ' n e ' za sanje ne obstaja. S posebno naklonjenostjo združujejo 
nasprotja v eno ali pa jih pred.stavljajo kot isto stvar. Sanje si tudi 
jemljejo pravico, da predstavljajo poljuben element z njegovim 
želenim nasprotjem, tako da o nobenem elementu, ki pozna nasprotje, 
ne vemo takoj , ali je v sanjskih mislih navzoč na pozit iven ali 
negativen način.« ' 

Antični razlagalci sanj so se očitno zelo korenito držali predpo­
stavke, da lahko določena stvar v sanjah pomeni svoje nasprotje. 
Včasih tudi modemi raziskovalci sanj naletijo na to možnost, kolikor 
seveda priznavajo, da imajo sanje določen pomen in da jih je mogoče 
inteфretirati.^ Menim tudi, da ne bom izzval nobenega oporekanja z 
domnevo, da so vsi, ki so mi sledili na poti znanstvenega interpre­
tiranja sanj, našli potrditev zgoraj citirane trditve. 

Do razumevanja nenavadne nagnjenosti dela sanj k neupoštevanju 
negacije in izražanju nasprotij z istimi izraznimi sredstvi sem prišel 
šele tedaj, ko sem po naključju bral neko delo jezikoslovca K. Abela, 
ki je bilo objavljeno leta 1884 kot samostojna brošura, naslednjega 
leta pa je bilo vključeno tudi v avtorjeve Jezikoslovne razprave. 
Zanimivost te teme bo zadostno opravičilo, če bom na tem mestu 
dobesedno navajal ključna mesta iz Abelove razprave (čeprav bom 
večino primerov izpustil). Iz njih bomo namreč dobili presenetljivo 
razlago, da se pravkar navedena dejavnost dela sanj ujema z neko 
posebnostjo najstarejših nam znanih jezikov. 



Potem ko je izpostavil starost egipčanskega jezika, ki se je moral 
razviti daleč pred prvimi hieroglifskimi zapisi, Abel nadaljuje (str 4) : 

»V egipčanskem jeziku, tej enkratni relikviji primit ivnega sveta, 
se nahaja dokaj veliko število besed z dvema pomenoma, od katerih 
eden izraža natanko nasprotno od drugega. Zamisl imo si, če si je 
tako očiten nesmisel sploh mogoče zamisliti , da bi beseda ' m o č a n ' 
v nemščini pomenila tako 'močan ' kot ' š ibek ' ; da bi v Berlinu raba 
samostalnika 'svetloba' služila za označevanje tako 'svetlobe' kot 
'teme" ; da bi kak prebivalec Miinchna imenoval pivo ' p ivo ' , medtem 
ko bi nekdo drug uporabljal isto besedo, ko bi govoril o vodi: zami­
slimo si to in pred seboj bomo imeli presenetljivo prakso, kakršni so 
stari Egipčani običajno sledili v svojem jeziku. Komu bi zamerih , 
če bi pri tem samo nejeverno zamajal z glavo? . . .« (Primeri.) 

(Ibid., str. 7): »Spričo tega in številnih podobnih primerov antite-
tičnega pomena (glej dodatek) ne more biti nobenega dvoma, da je 
vsaj v enem jeziku obstajala obilica besed, ki so hkrati označevale 
določeno stvar in njeno nasprotje. Naj to zveni še tako nenavadno, 
soočeni smo z dejstvom in moramo z njim računati.« 

Avtor v nadaljevanju zavrne raz lago takšnega stanja stvari z 
naključnim sozvočjem in je enako odločen tudi pri poskusu zvajanja 
teh okoliščin na najnižjo točko duhovnega razvoja v Egiptu: 

(Ibid., str 9): »Toda Egipt nikakor ni bil domovina nesmisla . 
Nasprotno, b i l j e eno od najzgodnejših prizorišč razvoja č loveškega 
uma . . . Poznal je čisto in dostojanstveno moralo ter formuliral velik 
del dese t ih zapoved i , ko so l judstva , ki j i m p r ipada današn ja 
civilizacija, še vedno imela navado klati človeške žrtve v čast krvoloč­
nim idolom. Ljudstvo, ki je v tako temnih časih prižgalo baklo pravič­
nosti in kulture, v svoji vsakdanji govorici vendarle ni moglo biti 
naravnost topoglavo. . . Kdor je znal delati steklo in mehanično dvigati 
in premikati gromozanske klade, je moral imeti vsaj toliko uma, da 
ni imel neke stvari hkrati za njo samo in za njeno nasprotje. Kako 
naj sedaj to združimo z dejstvom, da so si Egipčani privoščili tako 



nenavadno protisloven jezik? . . . da so najbolj nasprotujočim simislim 
nasploh dodelili eno in isto zvočno podlago in strnili v neke vrste 
nerazločljivo unijo stvari, ki so si med seboj najostreje oporekale?« 

Pred vsakim poskusom razlage p a j e treba omeniti še neko višjo 
stopnjo tega nerazumljivega delovanja egipčanskega jezika. »Od vseh 
ekscentričnosti egipčanskega leksikona je morda še najbolj nena­
vadno, da poleg besed, ki v sebi združujejo nasprotne pomene, vse­
buje druge sestavljene besede, v katerih sta dve besedi z nasprotnim 
pomenom združeni v zloženko, ki vsebuje pomen enega samega od 
obeh konstitutivnih členov. V tem izrednem jeziku torej ne obstajajo 
samo besede, ki pomenijo tako 'močan ' kot ' š ibek ' ali tako 'ukazat i ' 
kot 'ubogat i ' ; obstajajo tudi zloženke kot 's tarmlad' , 'dalečblizu ' , 
'povezati ločit i ' , ' zunaj zno t ra j ' . . . , ki kljub kombiniranju nasprotnih 
polov pomenijo samo 'mlad ' , 'b l izu ' , 'povezat i ' in ' zno t ra j ' . . . Tako 
da so bila v teh sestavljenih besedah tako rekoč namerno združena 
pojmovna nasprotja, toda ne zato, da bi se ustvarilo nek tretji pojem, 
kot se med drugim dogaja v kitajščini, temveč zgolj zato, da bi se z 
zloženko izrazilo pomen enega od njenih protislovnih členov - člen, 
ki bi imel isti pomen že sam na sebi . . .« 

Toda ta uganka je veliko lažja, kot je videti. Naši pojmi nastajajo 
s primerjanjem. »Če bi bilo vedno svetlo, ne bi razlikovali med svet­
lim in temnim in tako ne bi mogli imeti niti pojma svetlobe niti besede 
zanjo. . .« »Očitno je , da je vse na tem planetu relativno in da nečemu 
pripada neodvisna eksistenca le, kolikor se razlikuje v svojih odnosih 
do drugih stvari . . . « »Ker je tako vsak pojem dvojnik svojega naspro­
tja, kako je tedaj mogoče sprva pomisliti nanj, kako je o njem mogoče 
poročati drugim, ki so ga poskušali misliti, če ne ravno tako, da se 
ga primerja z njegovim nasprot jem?. . .« (Ibid., str. 15); »Ker pojma 
moči niso mogli koncipirati drugače kot v nasprotju s šibkostjo, je 
beseda, k i je pomenila 'močan ' , vsebovala sočasni spomin na 'š ibek' 
kot tisto, s pomočjo cesar j i je sploh pripadel obstoj. V resnici pa ni 
ta beseda označevala niti ' m o č n o ' niti ' š ibko ' , temveč razmerje in 



razliko med njima, ki je v enaki meri ustvarila oba . . . « »Človek 
namreč svojih najstarejših in najpreprostejših pojmov ni mogel prido­
biti drugače kot v nasprotju z njihovim nasprotjem in šele pos topoma 
s e j e naučil ločiti obe strani antiteze ter misliti eno brez zavestnega 
primerjanja z drugo.« 

Ker jezik ne služi samo izražanju lastnih misli, temveč bistveno 
bolj sporočanju teh misli drugim ljudem, se lahko vprašamo, na kak­
šen način je dal »Praegipčan« vedeti svojemu sočloveku, »kateri 
vidik dvopomenskega pojma je imel vsakič v mislih«? V pisavi je 
bilo to mogoče storiti s pomočjo tako imenovanih »določujočih« 
podob, ki so, postavljene za črke, navajale njihov pomen in same 
niso bile namenjene izgovorjavi. (Ibid., str 18): »Če naj bi egipčanska 
beseda ken pomenila 'močan ' , stoji za njeno zvokovno podobo, k i 
je zapisana v črkopisu, podoba pokončnega oboroženega moškega; 
če naj bi ista beseda pomenila ' š ibek ' , sledi črkam, ki predstavljajo 
glasovno podobo, podoba čepečega, nemočnega človeka. Večino 
drugih dvopomenskih besed na podoben način spremljajo pojasnje­
valne podobe.« Po Abelovem mnenju je pri govorjeni besedi temu 
podeljevanju želenega predznaka služila gesta. 

Po Abelu je mogoče opaziti pojav antitetičnega dvojnega pomena 
prav pri »najstarejših korenih«. V nadaljnjem poteku jez ikovnega 
razvoja je ta dvopomenskost izginila in vsaj pri starem egipčanskem 
jez iku j e m o g o č e slediti v sem p r e h o d o m vse do enoznačnos t i 
besednega zaklada sodobnih jezikov. »Besede, ki so izvorno imele 
dvojni pomen, se v kasnejšem jeziku razcepijo na dve besedi z en im 
samim pomenom, in sicer tako, da dobi vsak nasprotni pomen svoje 
lastno glasovno 'prilagajanje ' (modifikacijo) izvornega korena.« 
Tako se npr. v hieroglifih beseda ken, »močenšibek«, že razcepi na 
ken, »močan«, in kan, »šibek«. »Z drugimi besedami, pojmom, do 
katerih je bilo mogoče priti le s pomočjo antiteze, s e j e človeški duh 
sčasoma privadil, tako da je vsak od njihovih dveh delov lahko dobil 
samostojni obstoj in s tem svojega lastnega glasovnega zastopnika.« 



3. [Bistvena relativnost vsake vednosti, misli ali zavesti se mora pokazati v jeziku. 
Če vse, kar vemo, motrimo kot prehod od nečesa drugega, mora imeti vsako 
izkustvo dve plati; torej mora bodisi vsako ime imeti dvojni pomen ali pa 
morata obstajati dve imeni za vsak pomen. ] 

Po Abelu je mogoče dokaz za obstoj protislovnih prapomenov, 
ki pri egipčanskem jeziku ni težak, razširiti tudi na semitske in indo­
evropske jezike. »Do kolikšne mere se lahko to zgodi tudi v drugih 
jezikovnih družinah, bo treba še ugotoviti; kajti čeprav je moral biti 
nasprotni pomen izvorno navzoč za misleče ljudi vsake rase, pa ni 
nujno, da bi bil povsod prepoznaven ali ohranjen v pomenih besed.« 

Abel v nadaljevanju izpostavi dejstvo, d a j e filozof Bain terjal to 
dvopomenskost besed iz zgolj teoretskih razlogov kot logično nujnost, 
kot kaže ne da bi vedel, da je ta pojav dejansko obstajal. Zadevno 
mesto (Logic [1870], 1. zv., str. 54) se začne s sledečimi stavki: 

»The essential relativity of all knowledge, thought or consciou­
sness cannot but show itself in language. If everything that we can 
know is viewed as a transition from something else, every experience 
must have two sides; and either every name must have a double 
meaning, or else for every meaning there must be two names. 

Iz »Dodatka primerov egipčanskega, indogermanskega in arab­
skega nasprotnega pomena« sem izbral nekaj primerov, ki lahko 
napravijo močan vtis tudi na vse nas, ki se ne spoznamo na jeziko­
slovje. V latinščini pomeni altus »visok« in »nizek«, sacer »svet« in 
»preklet«; v teh primerih je še prisoten popolni nasprotni pomen 
brez modifikacije zvočne podobe. Fonetično spremembo za ločevanje 
nasprotij ilustrirajo primeri kot so clamare (»klicati«) - c / a w (»tih«, 
»miren«); siccus ( » s u h « ) - s u c c u s (»sok«). V nemščini besedaSoi/en 
[»podstrešje« ali »zemljišče«] še danes pomeni tako najvišjo kot 
najnižjo stvar v hiši. N a š e m u e o i (»zloben«) ustrezaешл- (»dober«); 
v stari saksonščini bat (»dober«) ustreza angleškemu bad (»hudo­
ben«), angleški to lock (»zakleniti«) pa nemški Lücke, Loch [vrzel, 
luknja]. Nemški kleben [»(z)lepiti«] lahko primerjamo z angleškim 



4. [Quintilian (ok. 35-95) se vpraša {De institutione oratoria 1, 6): »Ali s m e m o 
predpostaviti, da nekatere besede izvirajo iz svojih nasprotij, kot npr >lucus<. 
gozd, ker se slabo sveti (luceat), saj ga zatemnijo sence?« Od tod izvira izraz 
»Lucus a non lucendo«; gozd se imenuje »lucus«, ker j e v njem temno (non 
lucei).] 

tO cleave [»(raz)cepiti«], nemško besedo stumm (»nem«) s Stimme 
(»glas«) itd. Tako bi lahko morda tudi zelo zasmehovana izpeljava 
lucus a non lucendo"^ našla svoj smisel. 

Abel v svoji razpravi o »Izvoru jezika« (1885, str 305) opozori 
še na nekatere druge sledi starih mišljenjskih prizadevanj. Anglež še 
danes reče without, torej »zbrez«, če hoče izraziti »brez«, in isto 
velja za vzhodnega Prusa. Sam with, ki danes ustreza našemu »s/z«, 
j e izvorno pomenil tako »s/z« kot »brez«, kar je še vedno mogoče 
razbrati iz withdraw (»umakniti«) in withhold (»zadržat i«) . Isto 
spremembo lahko opazimo v nemškem wider (»zoper«) in wieder 
(»skupaj z«). 

Za primerjavo z delom sanj je pomembna še ena zelo nenavadna 
lastnost jezika starih Egipčanov. »V egipčanskem jeziku lahko be­
sede - zaenkrat bomo rekli: kot je v ide t i -obrne jo tako svojo zvočno 
podobo kot pomen. Zamisl imo si, da bi bila nemška beseda gMf [»do­
ber«] egipčanska: tedaj bi lahko pomenila tako »dober« kot »slab« 
in bi se glasila tako gut kot tug. Številne primere takšnega obračanja 
zvočne podobe, ki so preveč pogosti, da bi j ih lahko pojasnili kot 
gola naključja, je mogoče najti tudi v arijskih in semitskih jezikih. 
Če se najprej omejimo samo na germanske jezike, lahko opazimo: 
Topf [lonec] - pot [lonec],- boat [čoln] - tub [kad],- wait [čakati] -
täuwen [zadrževati se] ; hurry [hiteti] - Ruhe [mir],- care [skrbeti] -
reck [skrbeti],- Balken [tram] - Klobe [hlod], club [kij]. Če upošte­
vamo druge indogermanske jezike, se število relevantnih primerov 
temu ustrezno poveča, na primer: capere [latinsko za »vzeti«] -packen 
[nemško za »zagrabiti«],- ren [latinsko za »ledvica«] - M e r e [nemško 
za »ledvica«]; tke Ze<2/[angleško za »list«] -folium [latinsko za »list«]; 



5. V zvezi s f enomenom obračanja zvočne podobe (metateza), ki je z de lom sanj 
morda še tesneje povezano kot pa nasprotni pomen (antiteza), prim, tudi W. 
Meyer-Rinteln, v Kölnische Zeitung, 1. marec 1909. 

6. Poleg tega se nam vsiljuje domneva, da izvorni nasprotni pomen besed pred­
stavlja že oblikovani mehanizem, ki ga za različne namene izkoriščajo govorni 
spodrsljaji, ki izražajo nasprotno [od tega, kar j e bilo zavestno miš l jeno] . 

dum-a [rasko za »mišljenje«], JumóV [grško za »duh«, »hrabrost«] -
sanskrt inêdh, mûdha [duša]. Mut [nemško za »pogum«],- rauchen 

[nemško za »kaditi«] - Kur-ít [rusko za »kaditi«],' kreischen [nemško 

za »vreščati«] - to shriek [angleško za »vreščati«] itd.« 

Abel poskuša pojasniti fenomen obrata zvočne podobe kot 
podvojitev ali reduplikacijo korena. Vendar pa bi lahko na tem mestu 
jezikoslovcu le s težavo sledili. V zvezi s tem se spomnimo, kako 
radi se otroci igrajo z obračanjem zvočne podobe in kako pogosto 
delo sanj sprevrača svoj predstavni material za različne namene. (Tu 
ne zamenjajo vrstnega reda črke, temveč podobe.) Iz tega razloga bi 
se prej nagibali k temu, da bi obračanje zvočne podobe pojasnili s 
kakšnim globljim momentom." 

V ujemanju med posebnostjo dela sanj, omenjeno na začetku, in 
prakso najstarejših jezikov, ki so jo odkrili jezikoslovci, lahko vidimo 
potrditev našega pojmovanja regresivnega in arhaičnega značaja 
izražanja misli v sanjah. Psihiatri pa bomo morali upoštevati nadvse 
prepričljivo domnevo, da bi govorico sanj lahko bolje razumeli in jo 
lažje prevajali, če bi vedeli več o razvoju jezika.* 

Prevedel Samo Tomšič. 



Emile Benveniste 

*OPOMBE O FUNKCIJI GOVORICE 
V FREUDOVSKEM ODKRITJU' 

Če se hoče psihoanaliza uveljaviti kot znanost, smo od nje upra­
vičeni zahtevati poročilo o njeni metodi, o njenih postopkih, o njenem 
projektu in jih primerjati z metodo, postopki in projektom uveljav­
ljenih »znanosti«. Kdor hoče spoznati postopke sklepanja, na katerih 
temelji analitična metoda, mora priti do nenavadne ugotovitve: od 
ugotovitve motnje pa tja do ozdravitve vse poteka tako, kot da bi ne 
šlo za nič materialnega. Psihoanaliza ne uporablja ničesar, kar bi 
bilo mogoče objektivno verificirati. Med dvema sklepoma ni mogoče 
vzpostavit i tega odnosa vidne kavzalnost i , ki j o i ščemo v znan­
stvenem sklepanju. Ko poskuša psihiater, v nasprotju s psihoana­
litikom, motnjo obravnavati kot poškodbo, ima njegovo ravnanje 
vsaj klasično podobo raziskave, ki seže nazaj do vzroka, da bi ga 
obdelala. Ničesar podobnega ne najdemo v psihoanalitični tehniki. 
Kdor pozna analizo le iz odnosov, ki j ih navaja Freud (takšen je 
primer avtorja teh strani), in ga ne zanima toliko praktična učinko­
vitost - ta ni predmet tega zapisa - kot predvsem narava fenomenov 

* Pričujoči tekst je izšel v knjigi E. Benvenis te . Problemi splošne lingvistike I. 
Š K U C , FF, Ljubljana 1988. Objavljamo ga s prijaznim dovoljenjem izdajatelja. 

1. La Psychanalyse , I, 1956, 
Ob referencah na Freudove spise uporabljam naslednje okrajšave: G. W. s 
števi lko zvezka za Gesanunelte Werke, kronološko izdajo nemških tekstov, ki 
j e izšla v Londonu, Imago publishing; S. E. za angleški teks,tStaniJan]. Edition, 
katere objavljanje j e v teku pri Hogarth press v Londonu; C. P. za angleški 
tekst Collected Papers, Hogarth press, London. Navedeni francoski prevodi 
so. če ni naznačeno drugače, izšli pri P. U. F. 



in razmerij, v katera psihoanaliza te fenomene postavlja, temu se 
zdi, da se psihoanaliza razlikuje od sleherne druge discipline. Predvsem 
v naslednjem: analitik deluje na tisto, kar mu subjekt pripoveduje. 
Obravnava ga skozi njegovo govorjenje, preiskuje ga v njegovem 
govornem, »ustvarjalnem« vedenju in skozi to govorjenje se zanj 
počasi oblikuje neki drug govor, ki ga bo moral pojasniti, govor v 
nezavednem skritega kompleksa. Od razkritja tega kompleksa je 
odvisen uspeh kure, ki sam spet priča o tem, da je bilo sklepanje 
pravilno. Tako celoten proces, od pacienta k analitiku in od analitika 
k pacientu, poteka s posredovanjem govorice. 

Ta odnos j e tisti, ki zasluži pozornost in ki dejansko zaznamuje ta 
tip analize. Zdi se, da nas uči, d a j e celota raznovrstnih simptomov, 
ki j ih analitik postopoma srečuje in preiskuje, proizvod neke prvotne, 
v glavnem nezavedne motivacije, k i j e pogosto prestavljena v druge 
motivacije, tokrat zavestne in nasploh zavajajoče. Ta motivacija, ki 
jo je treba razkriti, osvetljuje in povezuje celotno pacientovo vedenje, 
vse do motnje, ki je v analitikovih očeh njen rezultat in simbolni 
nadomestek. V tem torej vidimo bistveno potezo analitične metode: 
»fenomene« upravlja motivacijsko razmerje, ki tu zastopa tisto, kar 
naravoslovne znanosti definirajo kot kavzalno razmerje. Zdi se nam, 
da bi bila, če bi analitiki sprejeli takšno stališče, znanstveni status 
njihove discipline v njej lastni posebnosti in specifični značaj njihove 
metode bolje določena. 

Za to, da ima motivacija tu funkcijo vzroka, imamo jasen dokaz. 
Vemo, da je analitikov postopek v celoti regresiven, da je njegov 
namen v spomin in govor pacienta priklicati temeljno dejstvo, okrog 
katerega se bo odslej organizirala analitikova interpretacija bolezen­
skega procesa . Anali t ik torej išče neki »zgodovinski« podatek, 
zakopan in skrit v spominu subjekta, pa naj ga je ta pripravljen »pre­
poznati« in se z njim identificirati ali ne: Lahko bi nam ugovarjali, 
da ta ponovni vznik nekega doživetega dogodka, neke biografske 
izkušnje, natanko ustreza odkritju vzroka. Toda takoj lahko vidimo, 
da biografsko dejstvo ne more samo nositi teže kavzalne povezave. 



Predvsem zato, ker ga analitik ne more poznati brez pomoči pacienta, 
ki edini ve, »kaj se mu je zgodilo«. Lahko bi ga sicer poznal, vendar 
ne bi vedel, kakšno vrednost naj mu pripiše. Tudi če predpostavimo, 
da bi v nekem utopičnem univerzumu analitik kot objektivni dokaz 
lahko odkril sledi vseh dogodkov, ki sestavljajo biografijo pacienta, 
bi iz tega še zmeraj lahko razbral malo in - razen v primeru srečnega 
nakl juč ja -nebis tveno . Kajti če je potrebno, da mu pacient vse pripo­
veduje in celo, da se izraža spontano in nepripravljeno, mu to ni 
potrebno zato, da bi odkril empir ično dejstvo, ki ga je zabeležil le 
pacientov spomin: empirični dogodki imajo za analitika neko vred­
nost le v »diskurzu« in skozi »diskurz«, ki j im podeljuje avtentičnost 
izkustva, ne glede na njihovo historično realnost in celo (morali bi 
reči: predvsem), če se govor ogiba, prestavlja ali si izmišlja biografijo, 
ki si jo subjekt pripisuje. Prav zato, ker hoče analitik bolj razkriti 
motivacije kot pa spoznati dogodke . Konst i tu t ivna dimenzi ja te 
biografije je , da je ubesedena in da jo tako jemlje nase tisti, ki se v 
njej pripoveduje; njen izraz j e govorni izraz, odnos anali t ika do 
subjekta pa odnos dialoga. 

Vse to najavlja nastop tehnike, ki dela iz govorice svoje polje in 
privilegirani inštrument svoje učinkovitosti . Toda tedaj se nenadoma 
postavi temeljno vprašanje: kakšna je ta »govorica«, ki tako deluje 
kot izraža? Je identična s tisto, ki jo uporabljamo zunaj analize? Je 
enaka le za dva sogovorca? V svoji izvrstni razpravi o funkciji in 
polju govora in govorice v psihoanalizi doktor Lacan pravi (str. 103): 
»Njena sredstva so sredstva govora, kolikor funkcijam individua 
podeljuje smisel; njeno področje je področje konkretnega diskurza 
kot transindividualne realnosti subjekta; njene operacije so operacije 
zgodovine, kolikor konstituira pojavitev resnice v realnem.« 

Izhajajoč iz teh upravičenih definicij in predvsem iz distinkcije 
med sredstvi in področjem, lahko poskušamo razmejiti različnosti 
»govorice«, za katero gre. 

Najprej bomo naleteli na govorno vesolje, ki je vesolje subjektiv­
nosti. V vseh freudovskih analizah opažamo, da subjekt uporablja 



govor in disiíurz zato, da bi »predstavil« samega sebe takšnega, kot 
se želi videti in kot želi, da ga prepozna »drugi«. 

Njegov diskurz je poziv in priziv, včasih silovit poziv drugemu 
prek diskurza, v katerem si obupano išče mesto, pogosto lažen priziv 
drugemu, da bi se individualiziral v njegovih očeh. Zaradi samega 
dejstva nagovora tisti, ki govori o sebi, drugega umešča vase in prek 
njega dojema samega sebe, se konfrontira, vzpostavlja kot tak, kakr­
šen bi želel biti, in se končno historizira v tej nepopolni in ponarejeni 
zgodbi. Govorica je torej tu uporabljena kot govor, spreobrnjena v 
ta izraz takojšnje in izmikajoče se subjektivnosti, ki je pogoj za dialog. 
Jezik preskrbi inštrument diskurza, v katerem se osebnost subjekta 
osvobaja in ustvarja, doseže drugega in se mu da prepoznati. Jezik 
j e torej social iz i rana struktura, govor pa rabi indiv idualn im in 
intersubjektivnim ciljem in j im tako dodaja nov, čisto oseben namen. 
Jezik je vsem skupen sistem, diskurz je istočasno nosilec sporočila 
in inštrument delovanja. V tem smislu so konfiguracije govora vsakič 
enkratne, četudi se realizirajo v govorici in z njenim posredovanjem. 
Diskurz in jezik sta torej pri subjektu v antinomiji. 

Za analitika pa se antinomija vzpostavlja na popolnoma drugem 
nivoju in prekriva neki drug pomen. Pozoren mora biti na vsebino 
govora, nič manj, in predvsem, pa na njegove razpoke. Če ga vsebina 
informira o predstavi, ki jo ima subjekt o situaciji in o mestu, kakrš­
nega si v njej pripisuje, anahtik prek te vsebine išče novo vsebino, 
vsebino nezavedne motivacije, ki izhaja iz skritega kompleksa . 
Onkraj s imbol izma, ki je lasten govoric i , bo zaznal specifičen 
simbolizem, ki ga, ne da bi subjekt to vedel, tvori tako tisto, kar 
opušča, kot tisto, kar poudarja. In v zgodovini, v katero se subjekt 
postavlja, bo analitik izzval pojavitev neke druge zgodovine, ki bo 
pojasnila motivacijo. 

Analizantov diskurz bo torej vzel za posrednika neke dnige »govo­
rice«, ki ima svoja pravila, svoje simbole in svojo lastno sintakso in 
ki napotuje na globoko ležeče strukture duševnosti . 



Ko poudarjamo te razlike, ki bi zahtevale veliko dodatnih pojasnil, 
ki pa bi j ih natančno in podrobno lahko podal le analitik, bi radi 
osvetlili predvsem določene nejasnosti, ki bi se lahko pojavile na 
področju, kjer je težko ugotoviti , o čem je govor, že ko preučujemo 
»naivno« govorico, in na katerega zahteve analize prinašajo še dodat­
no težavo. Freud je odločilno osvetlil govorno dejavnost, kakor se 
razkriva v njenih zatajitvah, v njeni igrivosti, v njenem svobodnem 
blodenju, ko je moč cenzure začasno suspendirana. Vsa anarhična 
moč, ki jo brzda ali sublimira normirana govorica, izvira iz nezaved­
nega. Freud je opozoril tudi na temeljno sorodnost med temi oblikami 
govorice in naravo asociacij, ki se prepletajo v sanjah, drugem izrazu 
nezavednih motivacij . Razmišljal je tudi o delovanju govorice v 
njenih odnosih s podzavestnimi strukturami duševnosti in se spraše­
val, ali konflikti, ki določajo to duševnost, niso pustili sledov tudi v 
samih oblikah govorice. 

Ta problem je izpostavil v članku, k i je izšel leta 1910 z naslovom 
O nasprotnih pomenih v primitivnih besedah. Na začetku članka 
najdemo bistveno opombo iz njegove Traumdeutung, o neobčutlji­
vosti za kontradikcijo, ki je lastna logiki sanj: »Način, kako sanje 
izražajo kategorije nasprotovanja in kontradikcije, je še zlasti osup­
ljiv: sploh jih ne izražajo, zdi se, d a n e poznajo besede ' ne ' . Odlikujejo 
se po tem, da združujejo nasprotja in jih predstavljajo v enem samem 
objektu. Kak element pogosto predstavijo tudi z njegovim nasprotjem, 
tako da ne moremo vedeti, ali ta element sanj, dovzeten za kontra­
dikcijo, v mislih sanj izraža pozitivno ali negativno vsebino.« Freud 
je menil, d a j e v neki študiji K. Abela našel dokaz, d a j e »omenjeni 
način ravnanja, običajen za delo sanj, lasten tudi najstarejšim znanim 
jezikom«. Potem ko je navedel nekaj primerov, sklene: »Skladnost 
med posebnostmi dela sanj, na katere smo opozorili na začetku tega 
članka, in posebnostmi jezikovne rabe, ki j ih je filolog odkril v najsta­
rejših jezikih, se nam zdi kot potrditev naše koncepcije o izražanju 
misli v sanjah, koncepcije, po kateri naj bi bilo to izražanje regresivne. 



2. Essais de psychanalyse appliquée, str 59-67 , Gallimard, 1933; Collected 
Papers, IV, str 184-191; G. W., VIII, str 2 1 4 - 2 2 1 . 

arhaične narave. Psihiatrom se nam torej vsiljuje misel, da bi lahko 
bolje razumeli in laže prevedli govorico sanj, če bi bolje poznali 
razvoj jezika«.^ 

Freudov ugled bi lahko temu prikazu podelil gotovost, v vsakem 
primeru pa potrdil mnenje, da gre za predlog, ki bi lahko pripeljal do 
plodnih raziskav. Odkrita naj bi bila analogija med potekom sanj in 
semantiko »primitivnih« jezikov, kjer bi isti izraz izražal tako neko 
stvar kot tudi njeno nasprotje. Lahko bi bila odprta pot raziskovanju, 
ki bi iskalo skupne strukture v kolektivnem jeziku in individualni 
duševnosti . Pred takšnimi perspektivami ni nekoristno pokazati , da 
vsa upravičenost teh razlag dejansko izhaja iz etimoloških špekulacij 
Karla Abela, ki so zapeljale Freuda. Tu pa nimamo več opraviti s psiho-
patološkimi manifestacijami govorice, temveč s konkretnimi, sploš­
nimi in preverljivimi podatki, ki nam jih nudijo zgodovinski jeziki . 

Ni naključje, da ni noben kvalificiran lingvist, niti v času, ko je 
Abel pisal (najti j ih je bilo mogoče že 1.1884), niti kasneje, vključil 
tega Gegensinn der Urworte niti v svojo metodo niti v svoja sklepanja. 
Kajti če želimo seči nazaj, v tok semantične zgodovine besed, in 
rekonstruirati njihovo prazgodovino, mora biti prvi postopek naše 
metode v tem, da upoštevamo oblike in pomen, kakor so zaporedoma 
izpričani v vsakem obdobju zgodovine, vse do najstarejšega datuma, 
in da poskušamo rekonstruirati, izhajajoč le iz zadnje točke, ki jo je 
naša raziskava lahko dosegla. Ta princip zahteva še neki drug princip, 
vezan na primerjalno tehniko, ki je v tem, da podredimo primerjave 
med jeziki pravilnim povezavam. K. Abel se ne meni za ta pravila in 
kopiči vse, kar si je podobno. Iz podobnosti med nemško in angleško 
ali latinsko besedo drugačnega ali nasprotnega pomena sklepa na 
odnos po »nasprotnem pomenu«, pri čemer zanemarja vse vmesne 
etape, ki bi lahko pokazale na razhajanja, kadar gre za dejansko 



sorodnost, ali pa uničile možnost sorodnosti , tako da bi pokazale, da 
sta različnega izvora. Lahko je pokazati, da ne moremo obdržati nobe­
nega od Abelovih dokazov. Da ne bi podaljševali te diskusije, se 
bomo omejili na primere, vzete iz zahodnih jezikov, ki bi utegnili 
begati bralce, ki niso lingvisti. 

Abel navaja vrsto povezav med angleščino in nemščino, ki j ih 
Freud poudarja kot tiste, ki kažejo od jez ika do jezika nasproten 
pomen in pri katerih naj bi šlo za »fonetično transformacijo zaradi 
ločitve nasprotij«. Za zdaj se ne bomo zadrževali na grobi napaki v 
sklepanju, ki se skriva za to preprosto opombo, zadovoljili se bomo 
s popravkom teh primerjav. Stari nemški prilastek bass, »dobro«, je 
v sorodu z basser, vendar nima nikakršne zveze z bos, »slab«, prav 
kakor v stari angleščini bat, »dober, boljši«, ni v odnosu z badde 
(danes bad), »slab«. Angleško cleave, »razklati«, ne ustreza nem­
škemu kleben, »lepiti (se)«, kot pravi Abel, temveč Hieben, »razklati« 
(cL Kluft). Angleškemu lock, »zakleniti«, v nemščini ni nasprotno 
Lučke, Loch, temveč se mu, nasprotno, prireja, kajti stari pomen 
Loch j e »okop, skrit in zaprt kraj«. Nemško stumm pomeni prav 
»biti (jezikovno) ohromljen/ paraliziran« in se povezuje s stammeln, 
stemmen, ter nima nič skupnega s Stimme, ki v svoji najstarejši obliki, 
gotsko stibna, že pomeni glas. Prav tako se latinsko dam, »skrivaj«, 
veže na celare, »skrivati«, nikakor ne na clamare itn. Drugo serijo 
dokazov, prav tako napačnih , Abel izvaja iz izrazov, ki imajo 
nasprotne pomene v istem jezika Takšen bi bil dvojen pomen latinske 
besede sacer, »svet« in »preklet«. Ambivalentnost pojma nas tu ne 
bi smela več začuditi, potem ko so številne študije o fenomenologiji 
svetega banalizirale njegovo temeljno dvojnost: v srednjem veku 
sta bila tako kralj kot gobavec dobesedno »nedotakljiva«, toda iz 
tega ne sledi, da sacer obsega dva prot is lovna pojma. Kulturna 
pogojenost je bila tista, k i je obnašanju do »svetega« objekta določila 
dve nasprotni stahšči. Dvojen pomen, ki ga pripisujemo latinskemu 
alius, namreč »visok« in »globok«, je posledica iluzije, zaradi katere 



jemljemo kategorije našega lastnega jezika za nujne in univerzalne. 
Tudi v francoščini govorimo o »globini« neba ali o »globini« morja. 
Natančneje, pojem altus v latinščini ocenjujemo v smeri od spodaj 
navzgor, to je iz globine vodnjaka navzgor ali od vznožja drevesa 
navzgor, ne glede na opazovalca, medtem k o j e v francoščini/:)/o/o/Ji/ 
definiran v nasprotni smeri, od opazovalca proti globini, pa naj bo to 
globina vodnjaka ali globina neba. V teh različnih načinih jezikovne 
konstrukcije naših predstav ni nič »izvirnega«. Razlage angleškega 
with-out ni treba več iskati »v izvirih govorice«, temveč preprosto v 
začetkih angleščine. V nasprotju s tistim, kar je mislil Abel in kar 
nekateri še vedno mislijo, without ne vsebuje protislovnih izrazov 
»z brez«; pravi pomen vríY/г je tu »proti« (cf. withstand) in zaznamuje 
nagib ali prizadevanje v neki smeri. Od tod with-in, »proti notra­
njosti«, in with-out, »proti zunanjosti«, od koder »zunaj, brez«. Da 
bi razumeli, da nemško wider pomeni »proti«, wieder (s preprosto 
variacijo pisave) pa »spet«, j e dovolj, da se spomnimo na isti očitni 
kontrast francoskega (prefiksa) re- med re-pousser (znova odriniti) 
in re-venir (zopet priti). V vsem tem ni nikakršne skrivnosti in upo­
raba elementarnih pravil razžene privide. 

Toda s tem izginja možnost homologije med postopki sanj in 
postopki »primitivnih jezikov«. Vprašanje ima dva aspekta. Prvi 
zadeva »logiko« govorice. Kot skupna in tradicionalna institucija 
ima vsak jezik svoje nepravilnosti, svoje nelogičnosti, ki prevajajo 
naravi jezikovnega znaka lastno disimetrijo. Vendar pa ni nič manj 
res, d a j e jezik sistem, d a j e podvržen specifičnemu načrtu in da ga 
artikulira množica odnosov, ki so sposobni določene formalizacije. 
Počasno, a nenehno delovanje, ki poteka znotraj jezika, ne poteka 
na slepo, temveč učinkuje na tiste odnose ali opozicije, ki so ali pa 
niso nujni, tako da obnavlja ali pomnožuje razlike, ki so koristne na 
vseh izraznih ravneh. Semantična organizacija jezika iz te sistema­
tičnosti ni izvzeta. Jezik je pač inštrument za urejanje sveta in družbe, 
nanaša se na svet, ki ga imamo za »realnega«, in »realni« svet tudi 



zrcali. Toda vsak jezik je specifičen in oblikuje svet na svoj način. 
Razlike, k i j ih izraža vsak jezik, moramo povezati s posebno logiko, 
ki jih podpira, ne pa jih takoj podvreči univerzalni oceni. V tem 
pogledu niso stari in arhaični jeziki nič bolj in nič manj nenavadni 
kot tisti, k i j ih govorimo danes, drži se jih le nenavadnost , ki jo pripi­
sujemo objektom, ki nam niso domači . Njihove kategorije, ki so 
orientirane drugače kot naše, pa imajo kljub temu svojo koherenco. 
Torej je a priori malo verjetno - in pozoren preizkus bo to potrdil - , 
da ti jeziki, pa naj j ih imamo za še tako arhaične, uhajajo »principu 
protislovja« in dvema medsebojno izključujočima se ali vsaj proti­
slovnima pojmoma podeljujejo isti izraz. Dejansko še čakamo na 
resne nasprotne primere. Če predpostavimo, da obstaja jezik, v kate­
rem »velik« in »majhen« rečemo enako, potem je to jezik, v katerem 
razlika med »velik« in »majhen« dobesedno nima smisla in v katerem 
kategorija dimenzije ne obstaja, ne pa jezik, ki bi dopuščal protisloven 
izraz dimenzije. Namera, da bi v kakem jeziku poiskali to razliko, 
pa je ne našli realizirane, bi ne dokazala neobčutljivosti za proti­
slovje v jeziku, temveč pri raziskovalcu, kajti protislovno je prav 
kakemu jeziku hkrati pripisati poznavanje dveh pojmov kot pro­
tislovnih in izraz za ta dva pojma kot identična. 

Prav tako je s posebno logiko sanj. Če odvijanje sanj opredel imo 
s popolno svobodo asociacij in z nemožnostjo dopustiti nemožnost , 
je to predvsem zato, ker jih obnavljamo in analiziramo v okviru 
govorice, značilnost govorice pa je , da lahko izrazi le tisto, kar je 
mogoče izraziti. To ni tavtologija. Govorica je predvsem kategori­
zacija, kreacija objektov in odnosov med temi objekti. Zamisliti si 
tako »izviren« stadij govorice, kot bi hoteli, a vendarle realen in »zgo­
dovinski«, v katerem bi bil neki objekt poimenovan, kot da je on 
sam in obenem katerikoli drug, in v katerem bi bil izraženi odnos 
odnos stalnega protislovja, torej neodnosen odnos, v katerem bi bilo 
vse ono samo in drugo od samega sebe, torej niti ono samo niti drugo, 
zamisliti si tak stadij pomeni zamisliti si čisto himero. Kolikor si 



3. Cf. Science des rêves, pogl . II, .str 75 , op. 1. »... Vzhodnja.ške sanjske knjige.. . 
razlagajo pomen e lementov sanj po asonanci ali podobnosti besed. . . « G. W., 
II-III,str 103, S. £ . , IX., str 99 . 

lahko pomagamo s pričevanjem »primitivnih« jezikov, da bi segli 
do izvirov jezikovne izkušnje, moramo, nasprotno, upoštevati izjem­
no kompleksnost klasifikacije in številnost kategorij . Zdi se, da nas 
vse to oddaljuje od »doživete« soodvisnosti med sanjsko logiko in 
logiko realnegajezika. Naj mimogrede opozarimo, da je prav v »pri­
mitivnih« družbah jezik daleč od tega, da bi reproduciral potek sanj, 
sanje so tiste, ki so reducirane na kategorije jezika, da bi j ih lahko 
inteфretirali v povezavi z aktualnimi situacijami in s pomočjo igre 
ekvivalenc, k i j ih podreja pravi lingvistični racionalizaciji. ' 

Kar je Freud zaman zahteval od »historične« govorice, bi bil v 
določeni meri lahko zahteval od mita ali poezije. Nekatere oblike 
poezije so lahko podobne sanjam in sugerirajo isti način struktu­
riranja; v normalne oblike govorice namreč vpeljujejo ta suspenz 
pomena, ki ga sanje projicirajo v naše aktivnosti. Toda potemtakem 
bi bil lahko, paradoksno, v poetičnem nadrealizmu, ki ga, po Breto-
novih besedah, Freud ni razumel, našel nekaj tistega, kar je zgrešeno 
iskal v organizirani govorici. 

Zdi se, da so te zmote pri Freudu posledica njegovega stalnega 
zatekanja po pomoč k »izvirom«: izviri umetnosti , religije, družbe, 
govorice... Neprestano prestavlja to, kar se mu zdi »primitivno« v 
človeku, v nekakšno izvirno primitivnost, kajti prav v zgodovino 
tega sveta projicira to, kar bi lahko imenovali kronologija človeške 
duševnosti . Je to legi t imno? Kar ontogeneza dovoljuje analitiku 
postaviti kot arhetipsko, je takšno le v razmerju do tistega, kar ga 
deformira in potlačuje. Toda če iz te potlačitve naredimo nekaj, kar 
je genetično koekstenzivno z družbo, si lahko poleg družbene situacije 
brez konflikta zamislimo tudi konflikt izven družbe. Róheim je odkril 
Ojdipov kompleks v najbolj »primitivnih« družbah. Če je takompleks 



4. G. W., XIV, str 11-15; C. P.. V, str 181-185 . 

lasten družbi kot taki, potem je Ojdip, ki lahko prosto poroči svojo 
mater, protislovno dejanje. In v tem primeru j e tisto nuklearno v 
človeški duševnosti prav konflikt. Toda potem pojem »izvirnosti« 
nima več nobenega smisla. 

Brž ko postavimo organizirano govorico v soglasje z elemen­
tarno duševnostjo, uvedemo v sklepanje nov podatek, ki zlomi sime­
trijo, za katero smo mislili, da smo jo bili vzpostavili . Dokaz za to je 
dal, ne da bi vedel, Freud sam v svojem izvrstnem spisu o negaciji." 
Polarnost jezikovne afirmacije in negacije zvaja na biopsihični meha­
nizem sprejetja ali izvrženja, ki je povezano z oceno dobrega in 
slabega. Toda tudi žival j e sposobna te cenitve, ki vodi k sprejetju ali 
izvrženju. Značilnost jezikovne negacije je , da lahko razveljavi le 
tisto, kar je bilo izrečeno, da mora eksplicitno postaviti, da bi lahko 
odpravila, da ima sodba o neobstoju nujno tudi formalen status sodbe 
o obstoju. Negacija je tako najprej dopustitev. Povsem drugačna je 
zavrnitev predhodne dopustitve, ki j o imenujemo potlačitev. Freud 
sam je jasno poudaril, kaj izraža negacija: »Vsebina potlačene pred­
stave ali misli se lahko vtihotapi v zavest s pogojem, d a j e zanikana. 
Negacija je način ozaveščenja tistega, kar je potlačeno, in celo uki­
nitev potlačitve, ki pa kljub temu ni dopusti tev potlačenega.. . Njena 
posledica je neke vrste intelektualna dopust i tev potlačenega, pri 
čemer pa bistveno potlačenega vztraja naprej.« Mar iz tega ni raz­
vidno, da je v tem kompleksnem procesu jezikovni dejavnik odločilen 
in da je negacija na neki način konsti tut ivna za zanikano vsebino, 
torej za pojavitev te vsebine v zavesti in za ukinitev potlačitve? Kar 
od potlačitve vztraja naprej, je le odpor, da bi se identificirali s to 
vsebino, obstoj te vsebine pa ni več v oblasti subjekta. Njegov diskurz 
nas tu lahko ponovno zasuje z zanikovanj i , ne more pa ukinit i 
temeljne lastnosti govorice, da namreč izrečenemu nekaj ustreza, 
nekaj in ne »nič«. 



S tem pridemo do bistvenega problema, o katerega osrednjem 
mestu pričajo vse te razprave in celota analitičnih postopkov; do 
s imbohzma. Celotna psihoanaliza je utemeljena na teoriji simbola 
in govorica ni nič drugega kot simbolizem. Toda razlike med obema 
simbolizmoma ilustrirajo in povzemajo vse razlike, ki j ih bomo posto­
poma nakazali . Freudove poglobljene analize s imbohzma nezaved­
nega osvetljujejo tudi različne poti, po katerih se udejanja simbolizem 
govorice. Ko o govorici pravimo, da je simbolna, izrekamo le njeno 
najbolj očitno lastnost. Treba je dodati, da se govorica nujno udejanja 
v jeziku, in tu se pokaže razlika, ki za človeka definira jezikovni 
simbolizem; d a j e priučen, koekstenziven s č lovekovim osvajanjem 
sveta in razumnosti , s katerima se na koncu spoji. Iz tega sledi, da se 
človekovi poglavitni simboli in njihova sintaksa zanj ne ločijo od 
stvari in izkustva, ki ga ima o njih; če jih odkriva kot realnosti, se 
mora vzpostaviti kot njihov gospodar. Tistemu, ki v njihovi različnosti 
razume te simbole, aktualizirane v izrazih različnih jezikov, kmalu 
postane jasno, d a j e mogoče odnos teh simbolov do stvari, ki naj bi 
j ih prekrivali, le ugotoviti, ne pa upravičiti. Poleg tega simbolizma, 
ki se realizira v neskončno različnih znakih, povezanih v toliko 
številnih in različnih znakov, kolikor je jezikov, ponuja simbolizem 
nezavednega, ki gaje odkril Freud, popolnoma specifične in drugačne 
znači lnost i . Neka te re m o r a m o poudari t i . Najprej univerza lnos t 
simbolizma. Glede na opravljene študije sanj in nevroz se zdi, da 
simboli, ki j ih prevajajo, tvorijo »slovar«, ki je skupen vsem ljud­
stvom, ne glede na jezik, ker očitno niso niti priučeni niti j ih niso za 
takšne pripoznali tisti, pri katerih se pojavljajo. Še več, odnos med 
temi simboli in tistim, o čemer govorijo, lahko definiramo z boga­
stvom označevalcev in enkratnostjo označenca, kar je posledica 
dejstva, d a j e vsebina potlačena in se osvobaja le pod krinko podob. 
Nasprotno pa so, v nasprotju z jezikovnim znakom, ti številni označe­
valci in ta enkratni označenec vseskozi povezani z »motivacijskim« 
razmerjem. Ne nazadnje bomo opazili, da »sintaksa«, ki povezuje te 
nezavedne simbole, ni podvržena nikakršni logični zahtevi ali, bolje. 



pozna le eno dimenzijo, dimenzijo zaporednosti , ki - kot je opazil 
Freud - pomeni tudi vzročnost. 

Soočeni smo torej s tako posebno govorico, da bi jo bilo koristno 
ločiti od tistega, kar ponavadi poimenujemo s to besedo. Prav ob 
poudarjanju teh neskladij j o bomo lahko bolje umestili v register 
lingvističnih izrazov »Ta simbolika«, pravi Freud, »ni značilna le 
za sanje, najdemo jo v vsej nezavedni imažeriji, v vseh kolektivnih 
predstavah, še zlasti ljudskih: v folklori, mitih, legendah, reklih, 
pregovorih, vsakdanjih besednih igrah; v teh predstavah je celo bolj 
popolna kot v sanjah.« S tem je postavljena raven fenomena. Glede 
na področje, na katerem se razkriva ta nezavedna simbolika, bi lahko 
rekli, d a j e obenem infra- in supra-jezikovna. Infra-jezikovna izvira 
s področja, ki je globlje od tistega, na katerega vzgoja umešča jezi­
kovni mehanizem. Uporablja nerazstavljive znake, ki obsegajo šte­
vilne individualne variante, sposobne, da se tudi same pomnožijo, tako 
da pritegnejo skupno področje kulture ah osebne izkušnje. Supra-jezi­
kovna simbolika je nezavedna zato, ker uporablja izredno zgoščene 
znake, ki v organizirani govorici bolj ustrezajo velikim diskurzivnim 
enotam kot pa minimalnim. Med temi znaki se vzpostavi dinamičen 
odnos intencionalnosti, k i je reduciran na stalno motivacijo (»realiza­
cija potlačene želje«) in ki uporablja kar najbolj nenavadne ovinke. 

S tem se vračamo na »diskurz«. Če bi to primerjavo nadaljevali, 
bi lahko prišli do plodnih primerjav med nezavedno simboliko in 
določenimi tipičnimi postopki subjektivnosti, ki se izražajo v dis­
kurzu. Na ravni govorice smo lahko natančnejši: gre za stilistične 
postopke diskurza. Kajti v stilu, bolj kot v jeziku, bi lahko videli 
mesto primerjave z lastnostmi, ki jih je Freud razkril kot opozarjajoče 
na »govorico« sanj. Podobnosti , ki se zarisujejo med njima, so osup­
ljive. Nezavedno uporablja pravo »retoriko«, ki ima, tako kot stil, 
svoje »figure«, stari katalog tropov pa lahko obema izraznima regi­
stroma preskrbi ustrezen inventar. V njem na obeh straneh najdemo 
vse postopke substitucije, ki j ih poraja tabu: evfemizem, aluzijo. 



antifrazo, pretericijo, litoto. Narava vsebine bo omogočila pojavitev 
vseh vrst metafore, kajti simboli nezavednega сфајо tako svoj pomen 
kot svojo težavnost prav iz metaforične konverzije. Uporabljajo tudi 
postopka, k i ju stara retorika imenuje metonimija (vsebujoče za vse­
bovano) in sinekdoha (del za celoto), če pa »sintaksa« simboličnih 
povezav nadvse spominja na kak stilistični postopek, je to elipsa. 
Skratka, bolj ko bo naš seznam simboličnih podob v mitu, sanjah in 
drugod popoln, bolj razločno bomo po vsej verjetnosti videh dina­
mične strukture stila in njihove afektivne komponente . Tisto, kar je 
v motivaciji intencionalnega nejasno, nejasno vodi način, kako iznaj-
ditelj nekega stila oblikuje skupno snov in se na svoj način osvobaja. 
Kajti tisto, kar imenujemo nezavedno, je odgovorno za način, kako 
posameznik gradi svojo osebnost, za tisto, kar sprejema, in za tisto, 
kar zavrača ali noče o njem nič vedeti, pri čemer to zadnje motivira 
tisto prvo. 

Prevedel Igor Žagar. 



Jean-Claude Milner 

NASPROTNI POMENI 
IN NERAZLOČLJIVA IMENA 

K. Abel kot potlačeno E. Benvenista^ 

1 

Šlo bo za tri tekste: tekst Karla Abela »O nasprotnem pomenu 
prabesed [Über den Gegensinn der Urworte]«;- Freudov tekst, ki se 
podvaja na referat o Abelovem članku v Jahrbuch für Psychoanalyse, 
II, 1910, in na komentar, k i j e vstavljen v izdajo Interpretacije sanj^ 
iz leta 1911; Benvenistov tekst »Opombe o funkciji govorice v freu­
dovskem odkritju« (La Psychanalyse, 1, 1956, str. 3-16 = Problemi 
splošne lingvistike 1, str. 85-97)."* Kronologija teh tekstov dopušča, 

1. [Prevedeno iz: Jean-Claude Mi lner Le périple structural, S e u i l Pariz 2 0 0 2 , 
.str. 65 -85 . ] 

2. Oprii smo se na zbirko tekstov K. Abela, Sprachwissenschaftliche Abhand­
lungen, Leipzig, 1885, str. 313-367 . Abelova bibliografija je precej obsežna. 
N a v e d e m o lahko eno pomembno delo: Einleitung in ein Aegyptiscli-semitisch-
indoeuropaeisch Wurzelwörterbuch, Leipzig 1886, kjer Abel poskuša dokazati 
l ingvist ično enotnost egiptovskih in indoevropskih domen. Povzetek njegovih 
tez in bibliografijo najdemo v njegovem referatu z 10. zasedanja Mednarodnega 
kongresa orientalistov, ki g a j e leta 1982 organiziralo l izbonsko Geografsko 
društvo, »Etimološka sorodnost eg iptovskega in indoevropskih jez ikov«. S 
temi podatki m e j e prijazno seznanil G. Roquet. 

3. [Freudovo poroči lo, ki je bilo prvič objavljeno v Jahrbuch für Psychoanalyse, 
je prevedeno v pričujoči številki Problemov, str 61 . Interpretacijo sanj nava­
jamo po izdaji Studie Humanitatis, Ljubljana 2000 . ] 

4. [Problemi splošne lingvistike I so pri nas izšli v zbirki Studia Humanitatis (založ­
ba Škuc in Fi lozofska fakulteta), Ljubljana 1988. V pričujoči številki je ponatis 
teksta »Opombe o funkciji govorice v freudovskem odkritju« na straneh 69 -82 . ] 



5. M. Arrivé je v spisu »Quelques aspects de la réflexion de Freud sur le langage» 
(La linguistique fantastique, str 300-310) podrobno preučil zgodovinska in 
bibliografska razmerja med Freudom in Abe lom. Prav tako je resdtuiral notra­
njo log iko Abelovega dela. Glede teh točk lahko zgolj napotimo na njegov 
spis, h kateremu nimamo kaj dodati, razen morda naslednjega: mikalo bi nas 
verjeti, d a j e razlog za pozornost, ki jo je Freud namenil Abelu, v tem, da s e j e 
slednji predstavljal za egiptologa. Opravka bi torej imeli z nenavadno ep izodo 
tega, kar gre imenovati freudovske egiptovske sanje, ki se kažejo v primerjavah 
med »jezikom sanj« in hieroglifi, pa tudi prek Egipčana Mojzesa. 
Prepustimo drugim skrb za komentiranje tega. kol iko nasprotnega pomena 
prvotnih besed se utegne skrivati v samem Abe lovem imenu, ki bi ga morali 
povsem logično razumeti kot možnega zastopnika Kajna. G. Roquet me je 
opozoril na zanimivo aluzijo na Abela in Freuda v delu Hansa Bellmerja La 
Petite Anatomie de l'image, E. Losfeld. Pariz 1977. str 19-22. 

da med njimi vzpostavimo tri asimetrična razmerja: razmerje Freuda 
do Abela, Benvenista do Freuda, Benvenista do Abela. Zanima nas 
tretje razmerje, in formulirali ga bomo takole: kaj v Abelu tako zelo 
šokira Benvenista in v čem je zastavek tega škandala? Vendar p a j e 
Abel Benvenistu pomemben le zaradi reference na Freuda in prek 
Freuda. Tako da je pertinentno tudi razmerje Freuda do Abela; je 
obrnjena podoba onega drugega razmerja: kaj v Abelu je tako zelo 
pomembno za Freuda in v čem je zastavek tega slavospeva? 

Če naj odgovorimo na to vprašanje, se je pr imerno opreti na 
Interpretacijo sanj. Zgolj tu lahko natančno določimo, kakšno mesto 
zaseda znotraj splošne ekonomije Freudovega dela sklicevanje na 
Abela, kot tudi kakšni so učinki potrditve, ki se jih je Freud nadejal 
od tega sklicevanja." Opomba o Abelu je bila dodana v tretji izdaji 
(1911); odstavek, na katerega se nanaša, zadeva status nasprotja 
(Gegensatz) in protislovja (Widerspruch) v sanjah. Splošna Freudova 
teza se kot je znano glasi, da »ne« za sanje ne obstaja. Od tod sledita 
dve konsekvenci: 

1) sanje rade združijo nasprotja in jih predstavijo hkrati v enem 
samem elementu; 

2) sanje rade nadomestijo en element z njegovim želenim na­
sprotjem (Wunschgegensatz), tako da ni mogoče takoj določni , ali 



6. Zdi se, da pojem Gegensinn v l ingvistični skupnosti ni izzval škandala. Ob 
Lizbonskem poročilu, leta 1892, j e Abel deležen naklonjenih komentarjev, 
med drugim tudi s strani Masperea, avtoritete s področja eg ipto log i je , in 
Sayocea , avtoritete s področja primerjalne s lovnice . Nekateri raziskovalci so 

je ta element, kolikor pozna nasprotje, navzoč na pozitiven ali negati­
ven način. 

Elementi , o katerih govori Freud, so konstitutivni elementi sanj­
skega predstavljanja: besede, objekti, barve itn. Tako navaja sanje, 
kjer bo ista cvetoča veja hkrati predstavljala seksualno nedolžnost 
in seksualno nečistost. Freudu se zdi, da Abel predloži natančne vzpo­
rednice tega na strogo leksikalnem področju: kar v sanjah velja za 
razmerje med predstavljajočim materialom (cvetoča veja) in predstav­
ljenim pomenom (nedolžnost ali nečistost), v jeziku velja za razmerje 
med fonetičnim materialom in označeno stvarjo. 

Dejansko K. Abel izhaja iz ugotovitve, da lahko v egiptovskem 
jeziku isti fonetični material označuje nasprotne realnosti. Tako bo 
isti hieroglif (vendar, to je res, ob različnem določilu) pomenil »mo­
čan« ali »šibek«, »ukazati« ali »ubogati« itn. Tu ne gre za homoni-
mične stike, kar dokazuje obstoj sestavljenk tipa »star-mlad«, »daleč-
bl izu«, »povezan- ločen« , ki sicer enoznačno pomeni jo »mlad« , 
»blizu«, »povezan«. Egiptovski jezik je tako organiziran zato, ker 
se naši pojmi rojevajo iz primerjave: močno se določi v razmerju do 
šibkega itn. Tako beseda, ki na videz označuje hkrati močno in šibko, 
strogo vzeto ne označuje ne enega ne drugega, temveč razmerje med 
njima. Vsebuje celotno kategorijo moči, z njenimi različnimi stopnjami. 

Ob tem pa vendarle ostaja dejstvo, da mora govoreči subjekt 
poskrbeti za to, da ga kar najbolj enoznačno razumejo. Zato razliko­
vanje med stopnjami neke kategorije pripade gesti, kakor ji pripade 
tudi to, da nakaže, na koga ob dani priložnosti meri . To je v egiptov­
skem jeziku očitno in je moralo držati za vse pradavne jezike, kar 
potrjujejo primeri iz semitskih in indoevropskih jezikov.' ' 



prevzeli ta pojem: tako mu je na primer Pott posvetil ce lo knjigo. Lci Lingui­
stique égyptienne et les Études de Cari Abel sur la langue égyptienne, amerika­
nist Brinton pa g a j e apliciral na ameriškoindijanske jez ike (Essay of an Ameri­
canist. Philadelphia, 1890). 
Pozorni bomo na letnice: možno je, da leta 1910 Abelov ugled ni bil okrnjen. V 
vsakem primeru ni točno z Benvenistom reči, da »ni noben kvalificiran lingvist 
( . . . ) v času, k o j e Abel pisal, ( . . . ) vključil tega Gegensinn der Ui-worte niti v 
svojo metodo niti v svoja sklepanja«. (Str 74.) Po drugi strani p a j e res. d a j e 
Abelova avtoriteta na področju egiptologije dejansko nična (poročilo G. Roqueta). 
Dodajmo, ad^^tCegensinn zgolj ena plat šir.šega fenomena, druga je Gegenlaut, 
ki »predstavlja besede v povsem obrnjeni obliki, tako da ser postane res in da 
obe obliki pomenita tudi 'razcepiti' (Abel, ibid., str 7). Manjka nam prostora 
za obravnavo te trditve, k i j e sama po sebi prav gotovo napačna, vendar vredna 
pozornost i . Kakorkol i ž e , s kombiniranjem Gegensinn in Gegenlaut se 
skonstruira do ločena teorija, ki naj bi avtorizirala kar najbolj nedo ločena 
približevanja: enotnost semitskih. egiptovskih in indoevropskih domen postane 
zlahka dokazljiva. S a m o u m e v n o je, da ob takšni stopnji neovrgljivosti teorija 
izgubi vsak pomen. 

7. »Trdil sem že, da sanje nimajo nobenega sredstva, s katerim bi izrazile proti­
slovje, nasprotje ali 'ne' . Zdaj bom to trditev prvič zanikal.« Nato Freud vpelje 
kategoriji obrnjeno, ravno narobe, in razlikuje primere, kjer sta nasprotji poeno­
teni in pomešani , od primerov, kjer je en člen obrnjen v svoje nasprotje. 
Opazili bomo, da kategorija »ne« dejansko ni neposredno predstavljena: v 
prvem nizu primerov (kjer gre dejansko za Gegensinn) je prezrta; v drugem 
nizu je uporabljena, a ni imenovana. 

Pri Abelu ključna danost pripada redu nerazločljivega. Ne pripada 
redu obrnjenega; ne gre za primere, kjer neko ime X, ki običajno 
označuje A, zdaj označuje ne-A. Isto velja za Freuda; če Freud spom­
ni, da sanje »predstavijo poljuben e lement z njegovim že lenim 
nasprotjem« (Interpretacija sanj, str. 300), nas to ne sme zavesti; 
pomembna j e konsekvenca; »o nobenem elementu (.. .) ne vemo 
takoj, ali je v sanjskih mislih navzoč na pozitiven ali negativen način« 
(ibid.). Gre za to, da logika obrnjenega, za razliko od nerazločljivosti, 
predpostavlja »ne«. To je tako res, da je Freud, če naj vpelje obrnje-
nost, prisiljen resno omejiti svojo tezo, ki jo sicer tako močno poudari, 
namreč tezo o odsotnosti protislovja v sanjah: tako v istem poglavju, 
str. 306. ' Logika obrnjenosti, k i j e logika cenzure, je povsem drugega 



2 

Če torej pozorno beremo Freuda, opazimo, da vprašanje proti­
slovja in »ne«-ja ni najbolj odločilno. Teza o njunem neobstoju v 
sanjah je podana, a takoj zamejena na vse načine: sanje ne poznajo 
»ne«, vendar pa izvajajo obrate, ki ga predpostavljajo in, še več, 
same sanje so zmožne predstaviti »ne«. Kar zadeva Abela, ki naj bi 
podal jez ikovno vzporednico neobstoja »ne«, ta o tem ne reče nič. 
Dejansko se vse godi tako, kot da bi bilo besedilo Interpretacije sanj 

Toda samega tega zadržka ni m o g o č e zdržati do konca: sanje so zmožne pred­
staviti »ne«, neposredno imenovati to kategorijo: » 'Nemožnos t storiti' v teh 
sanjah torej izraža protislovje, 'ne', s tem p a j e treba popravid mojo prejšnjo 
trditev, da sanje ne morejo izraziti 'ne' .« {interpretacija sanj, str 315; prevod 
rahlo modificiran: Widerspruch prevajamo s »protislovje« namesto z »nasproto­
vanje«.) J 

reda kot Gegensinn. Dejansko naznanja zanikanje (ki ga bo Freud 
definiral leta 1925): subjekt, ki zanika, odkrito reče »ne označujem 
A-ja«, pri čemer uporablja sintagmično in eksplicitno negacijo. Sub­
jekt, ki obrne, pa za označitev A-ja uporabi ime, ki običajno označuje 
ne-A; dejansko se opira na obstoj neke paradigme med imenom Y 
za ne-A in imenom X za A: nadomestitev, ki j o izvrši, je paradigma-
tična in implicitna. 

Tega Freud nikakor ne sreča pri Abelu. Nasprotno gre za situacije, 
kjer ravno ni lingvistične paradigme, kjer ni nasprotij med imeni 
(čeprav so razlike med pomenjenimi stvarmi) in torej tudi ne para-
digmatične negacije. Nenavadno pa je to, da Abel sam ne postavi 
pod vprašaj kategorije negacije; zato nastane paradoks: Freud se 
skliče na Abela prav tam, kjer postavi tezo, da »ne« v sanjah ne 
obstaja. Vendar pa Abel ne ilustrira te teze, temveč nekaj drugega: 
nezmožnost takoj določiti, kakšen j e pomen danega elementa. 



tu podvrženo Verschiebung, premestitvi poudarka; pomembno ni 
tisto, kar je poudarjeno kot neposredna teza, temveč vse prej njena 
konsekvenca: nerazločljivost. 

Tako je potrebno obravnavati nerazločljivost kot tako in jo čimbolj 
razločiti od logike odsotnosti protislovja, na katero je eksplicitno 
navezana. Če se držimo bistvenega, se Freudova teza glasi: sanje je 
mogoče postopoma razčleniti na minimalne elemente. Imenujmo jih 
Eni. Želja sanj (Wunsch), misel sanj - minimalni element sanj so 
takšni Eni. Prav tako je mogoče jezik in realnost razčleniti na Ene: 
beseda, stvar, dejanje itn. Toda ti razl ični Eni si med seboj ne 
ustrezajo. 

Niti z vidika kvantitete: kar je v sanjah številčno Eno, lahko 
predstavlja mnoštvo v realnosti (zgostitev) in obratno; niti z vidika 
kvalitete: kar je v sanjah pomembno, je lahko v realnosti nepomemb­
no in obratno (premestitev); kar je v sanjah pomešano, je lahko v 
realnosti razločeno aH celo nasprotno (Gegensitm) itn. 

V resnici to - kvantitativno in kvalitativno - nesovpadanje med 
različnimi Enimi lahko dojamemo kot temeljno gibalo analize: neko 
edinstveno željo je mogoče reči na številne in različne načine, jo 
izpolniti v številnih in različnih dejanjih. Po drugi strani pa bo to, 
kar v pogledu jezika nastopa kot ista zadeva, kar v pogledu realnosti 
nastopa kot isto obnašanje ali isti objekt, lahko ustrezalo neskončno 
disparatnim željam. Velika Freudova dela sistematično preiskujejo 
poti tega nesovpadanja; kar zadeva delo o sanjah, to sestoji zgolj v 
tem, da na enoten plan, imenovan sanjsko predstavljanje, projicira 
pakete mnoštva Enih, ki si ne ustrezajo. 

Gegensinn je mesto, kjer Freud in Abel odmevata drug v drugem, 
vendar pa zgolj specifizira neko mnogo splošnejšo konfiguracijo: 
nesovpadanje Enih in nerazločljivost. Vendar pa - in to je neka druga 
podobnost med Freudom in Abelom - seje pri obeh potrebno odločiti. 
V tem je vloga geste pri lingvistu. Pri psihoanaUzi ni zatekanja h 
gestam: odločitev pripada inteфretaciji in zgolj njej. Sanje niso odprte 



3 

Ko kritizira Abela, Benveniste dejansko napada nerazločljivost 
v jeziku. Njegovo argumentacijo lahko povzamemo takole: 

- Abelovi filološki podatki so napačni; 

- k o gre za jezik, je pojemGegensinn v vsakem primera absurden. 

8. [il y a de l'Un; za okornej.ši prevod »je Eno« (namesto »Eno obstaja«) smo se 
odloči l i , ker gre za implicitno referenco na Lacanovo tezo »il y a de l 'Un«, ki 
jo sam Lacan strogo razloči od » l 'Un existe». Op. prev ] 

9. »Pri interpretaciji vsakega elementa sanj je na splošno dvomlj ivo; 
a) ali naj ga vzamemo v pozit ivnem ali v negativnem smislu (razmerje naspro­

tja); 
b) ali naj ga interpretiramo zgodovinsko (kot reminiscence) ; 
c) ali gre za simbol; 
d) ali pa to, d a j e uporabljen, izhaja iz njegove besedne oblike. 
Kljub tako različnim možnost im lahko rečemo, da učinki dela sanj, ki seveda 
nimajo namena biti razumljivi, prevajalcu ne delajo večj ih težav kot stari 
hieroglifi tistim, ki jih hočejo brati.« {Interpretacija sanj, str. 320.) 

vsem pomenom; strogo vzeto celo niso večpomenske; med seboj 
prepletene pomene je mogoče porazdeliti na različne linije. Eni torej 
ne sovpadajo, toda načelo, po katerem je Eno,^ zato ni odpravljeno. 
Nasprotno, je alfa in omega Deutung.'^ 

Lahko bi torej rekli, da se nerazločljivost obrne: daleč od tega, da 
bi utemeljevala nedoločenost analize, izpostavi nujnost in moč Enega. 
Pravo delo interpreta je odtlej v tem, da vpelje neko razlikovanje tja, 
kjer preprost pogled ne zadošča. Prav to je Freudova metoda: cvetoča 
veja je hkrati nedolžnost in nečistost. Toda interpretacija ne pomeša 
linij: razHkuje j ih, pri čemer predstavni element v sanjah ostane sebi 
enak. Dejansko Gegensinn predstavlja zanikanje le ibnizovskega 
načela Nerazločljivosti: po Leibnizu ni mogoče, da bi bih dve entiteti, 
ki sta si podobni v vseh lastnostih, vendarle različni. Po Freudu je to 
v delu sanj mogoče . 



10. [Gre za Saussurjeva Predavanja /z splošnega jez.ilioslovja, op. prev.] 

90 

Prvi a rgument je oči tno šibek; dejansko bi bilo mogoče , da 
obstajajo drugi dokazovalni podatki v prid Abelovi tezi. Resnični 
argument je drugi; ni mogoče, da bi en sam element jezika X ozna­
čeval A in ne-A hkrati, kajti edino načelo razlikovanja med A in ne-
A je ravno to, da sta po lingvističnih elementih različna: »( . . . ) proti­
slovno je prav kakemu jeziku hkrati pripisati poznavanje dveh pojmov 
kot protislovnih in izraz za ta dva pojma kot identična« (Benveniste, 
str. 77). To stališče bi lahko inteфretirali v whorfovskem smislu: kot 
lingvistični nominalizem. Benvenistov tekst je prikladen za to: »Jezik 
je pač inštrument za urejanje sveta in družbe (.. .) vsak jezik je 
specifičen in oblikuje svet na svoj način.« (Ibid., str. 76.) Vendar pa 
lahko onstran izrecno izrečenega tu prepoznamo radikalnejšo pozi­
cijo: Benveniste pravi, da lingvistika nima nobenega opravka s kako 
jeziku zunanjo instanco. Za gesto pri Abelu in za inteфretacijo pri 
Freudu je značilno, da izhajajoč iz zunanjosti vpeljeta v objekt razli­
kovanja, in to na točkah, kjer se sam objekt ni razlikoval. Za Benve­
nista ne velja nič takega: jezik sam po sebi izpolni vse razlike, k i j ih 
mora poznati . Razlog je v tem, da je imel Saussure prav: jezik je 
zgolj sistem razlik. Ta postavka pa bi bila neveljavna, če bi jezik 
srečeval druge razlike od tistih, ki j ih vzpostavlja sam. Škandal Abe­
love pozicije torej zadeva neko bistveno tezo; dejansko ogroža sam 
koncept jezika, kakor so ga detimrala.Predavanja.^° Razumemo torej 
lahko Benvenistovo gorečnost. 

Vendar se lahko vprašamo, če ga ta gorečnost ni zaslepila za 
resnični zastavek Abelove pozicije. Ponujajo se različna vprašanja: 
a l i je Benvenistova kritika povsem nepristranska? Ali pozicija, ki j o 
artikulira in ki gre dejansko onstran Saussurea, vzdrži? Ali j o j e sam 
vzdržal v svojem delu? Ali je nedoločljivost kot taka zvedljiva na 
to, kar o njej reče Abel in, če gre pri njej še za kaj drugega, kakšno je 
njeno mesto v jeziku? 



4 

Da se izognemo nesporazumu: ne gre za to, da bi postavili pod 
vprašaj Benvenistove strogo filološke komentarje. V tem pogleduje 
njegov prikaz brez vrzeli; kup indoevropskih podatkov, k i j ih navaja 
Abel, je nepravilnih ali slabo in teфre t i ran ih ." Vendar to ne izčrpa 
vprašanja. 

Tudi ob predpostavki, da Abelove podatke oklestimo na minimum, 
kažejo vsaj sledeče: priložnostno homofonijo antonimov. In to je 
nekaj. Vendar moramo priznati, da se lingvistika sama po sebi na tej 
točki prisili k molku. Obstaja še nekaj bolj zgovornega: na splošno 
se Benvenistovo razmišljanje nanaša na izolirane lekseme. Vendar 

11. G. Roquet je bil tako prijazen, d a j e pregledal primere iz egiptov.ske domene. 
Povzemamo njegove izsledke (G. Roquet seveda ne more biti odgovoren za 
napake ali netočnosti , ki morda kalijo naš povzetek); 
a) Primeri nasprotnega pomena združujejo oblike različnih datumov, ne da bi 
upoštevali razvoj pomenov v zgodovini jezika in prav tako ne da bi upoštevali 
postopno dezorganizaci jo pisave , še posebej v pto lomejski dobi. So brez 
vrednosti. 
b) Sestavljeni pridevniki tipa »star-mlad« ipd. (Abel . Gegensinn, str 321) 
s lonijo na napačnih analizah. Da bi to pokazal i , b o m o ohranili A b e l o v e 
transkripcije, čeprav te niso v skladu z danes veljavnimi pravili. 
i) khe! seri = khel (star) + seri (mlad) 
Dejansko khel pomeni služabnika, sužnja; v povezavi s seri pomeni »mlad« 
(cf. lat. puer). Abela je zavedlo to. da obstaja še druga izpeljanka khel, ki 
pomeni služabnika, vendar se je kasneje pomen specializiral v samostanskih 
skupnostih, tako daje začel pomeniti starejšega meniha v nasprotju z novicem. 
ii) uesèon = ue (daleč) -i- èon (blizu). 
Dejansko tu ne gre za sestavljenko, izhodiščni e lement u- j e po vsej verjetnosti 
intenzivni mortem, sledeči e lement - .v - pa kavzativni-faktit ivni mortem. 
Obstaja eno samo leksikalno jedro tn-. Poleg tega pomen »blizu«, ki je dan 
celoti, m točen. Prevod bi se glasil; »razširiti se , razgrniti se«. 
iii) ebolkhen = ebol (zunaj) + khen (notri). 
Analiza je pravilna, vendar ne gre za protis lovno sestavo; interpretacija mora 
upoštevati gibanje iz zunanjosti proti notranjosti. Gegensinn ni tu nič bolj 
prisoten kot v angleški upside down ali francoski sens dessus dessous. 



merodajni ne bi smeli biti leksemi, temveč rabe: dejansko si lahko 
predstavljamo, da nek jezik v en leksem spoji dva pojma, k i ju sicer 
na drugih točkah razlikuje. Tako nem.ščina v glagolski morfologiji 
ne razlikuje med punktualnim preteklikom (francoski passé simple) 
in trajajočim preteklikom (francoski imparfait). Vendar pa izvaja pri­
merljivo razlikovanje v povsem drugi domeni: pri časovnih veznikih. 
kjer razlika med a/ i (punktualno) in wenn (trajajoče) nima ekvivalenta 
v francoščini. Napak bi bilo torej trditi, da nemščina prezre neko 
razliko, ki je v francoščini prisotna; takšen zaključek bi se opiral 
zgolj na delno preučitev podatkov. Splošno vzeto je vselej tvegano 
reči, da je v nekem jeziku na delu neka razlika ali ne; prav Benveni­
ste - na to ironijo velja opozoriti - je na prvo mesto postavljal nujnost 
upoštevanja vseh rab, preden potegnemo tudi najmanjši zaključek. 

Če podrobneje pogledamo, pri Benvenistu najdemo celo nek 
odmev Abela: »Če predpostavimo, da obstaja jezik, v katerem 'velik ' 
in 'majhen ' rečemo enako, potem je to jezik, v katerem razlika med 
'vel ik ' in 'majhen ' dobesedno nima smisla.« (Benveniste, str. 77.) 
Vendar pa Abel na prvi pogled ne reče nič drugega: »Beseda, ki je 
izvorno združevala pojma 'močan ' in ' š ibak ' v resnici ni označe­
vala ne 'močnega ' ne 'š ibkega' .« Resda Abel nadaljuje: »Označevala 
je razmerje med obema in razliko med njima (...) vsebovala (.. .) je 
celotno kategorijo moči.« To zadnjo izpeljavo bi Benveniste zanikal, 
kajti po njegovem v takšnih okoliščinah kategorija »moč« ne bi 
obstajala. To izhaja iz sklepa, ki ga potegne iz nerazlikovanja med 
'vel ik im' in 'majhnim' : v tem primeru, pravi, »kategorija dimenzije 
ne obstaja« [ibid., str. 77). 

Vendar pa ta sklep ni nesporen. Tako latinska beseda altus kot 
vemo ne razlikuje med visok in globok. Benveniste glede tega poda 
analizo: »pojem altus (. . .) ocenjujemo v smeri od spodaj navzgor, 
to je iz globine vodnjaka navzgor ali od vznožja drevesa navzgor, ne 
glede na opazovalca« (ibid., str. 76) . Naj bo tako; toda lahko bi 
predpostavljali tudi, da latinščina označuje vertikalno dimenzijo samo 



po sebi, ne da bi razlikovala, ali se spušča ali dviga. Daleč od tega 
torej, da bi odsotnost razlikovanja med visok in globok odpravila 
izraz za čisto vertikalno dimenzijo, temveč bi ga nasprotno v polni 
meri izpostavila. Takšna analiza ni nujno primernejša odBenvenistove; 
a vsaj na prvi pogled tudi ni manj primerna. 

Primer la t inskegaiacer je bolj zapleten. Benveniste ga reši skrajno 
hitro: če obstaja dvojni pomen, pravi, j e razlog zgolj v tem, da sveto 
kot tako zaznamuje neka »temeljna dvojnost«. V resnici beseda sama 
na sebi ne vsebuje nobenega Gegensinn: »v srednjem veku sta bila 
tako kralj kot gobavec dobesedno 'nedotakljiva' , toda iz tega ne sledi, 
da sacer obsega dva protislovna pojma« (ibid., str. 75). Naj bo, toda 
lahko bi stvari dojeli tako, dasacer, tako kot »močan/šibek« v starem 
egiptovskem jeziku, ne pomeni ne svetega ne prekletega, temveč 
razmerje med obema členoma: namreč dimenzijo meje med čist im 
in nečistim. Abel ne reče nič drugega. 

Ko Benveniste reče: »Kulturna pogojenost je bila tista, ki je obna­
šanju do 'svetega' objekta določila dve nasprotni stališči«, se lahko 
celo vprašamo, če ne zagreši petitio prinicpii. Kaj je konec koncev 
pomen besede sacer, če ne ravno neka kulturna drža? Če se slednja 
cepi na nasprotna bregova, moramo pač priznati, da je ista beseda 
vzeta v nasprotnih pomenih. Če naj rešimo Benvenistovo stališče, je 
primerno to stališče bolj eksplicirati, kakor ga sam. V ta namen bi se 
lahko zatekli k razlikovanju med p o m e n o m (Sinn) in referenco 
(Bedeutung): referenca besede sacer sta dve nasprotni drži v jedru 
ene in iste kulture, toda njen pomen j e en sam. Ta pomen bo kot kaže 
definiran kot čisti položaj meje. 

Opazili bomo, da Benveniste res govori o pomenu in ne o refe­
renci. Kot smo videli, takšno stališče samo po sebi ne bi bilo nezdruž­
ljivo z Abelovim komentarjem. Toda v igri je več: Benveniste ne bi 
mogel zagovarjati takega stališča. Če natančno preberemo njegovo 
analizo, dejansko vidimo, d a j e v primeru sacer določujoči faktor v 
celoti na strani označenega pojma; slednji pa ni Sinn, temveč prav 



12. Filologi menijo, da .seje ta dvojnost pomena izkazala za nevzdržno in d a j e 
zato pomen »prostitutka« izginil iz rabe. Razlaga je krhka: vselej je tvegano a 
priori določevati , kakšno dvoumnost nek jezik lahko prenese ali pa ne. Poleg 
tega se zdi, daje bil v moderni angleščini »škandalozni« pomen znova aktiviran, 
in s icer s p o m o č j o premest i tve: queen danes v speci f ični rabi označuje 
poženščenega moškega homoseksualca. 

Povsem jasno je, da gre še vedno za položaj ženske kot meje, kakor j e očitna 
tudi vzporednica z načinom, kako Jean Genet uporablja samostalnikSÍJZÍÍÍJ.V/CÍÍ 
ali Naša-Gospa. 
Kakorkoli že, priznati je treba, d a j e leksem queen v moderni angleščini , kot 
tudi v srednjeveški angleščini, nosi lec Gegensinn. 

Bedeutung. Lastnosti leksema določa dvoumnost svetega. Jezik je 
tu zaznamovan z nečim, kar mu je radikalno zunanje in ne obratno: 
to ni v skladu z Whorfom; dejansko celo ni v skladu s Saussurjem. 
Ne gre za to, da bi takšno analizo postavljali pod vprašaj: morda je 
res najboljša, ko gre za lingvistični izraz določenih ključnih antropo­
loških kategorij. Vemo, da antropologi na splošno niso saussurjanci. 
Vendar je treba potemtakem pač priznati, da v določenih primerih 
Abelovo stališče - ne po svoji črki, temveč po svojem duhu - ni 
povsem nepertinentno: čeprav je primerov Gegensiitn manj, pa je 
pomembno, da obstajajo. 

Če pa se nasprotno želimo držati Sinn, moramo priznati, da je 
izraz svetega zgolj posebna ponazoritev splošnejše strukture. Vsaka 
beseda, ki označuje ločitveno mejo med dvema domenama, bi bila 
»podvojena« beseda. K meji lahko pristopimo s tega ali onega konca, 
in kolikor sta oba konca dojeta kot nasprotna, se bo dvojna možnost 
dovršila v Gegensinn. V jezikih najdemo zelo lepe primere tega. 
Indoevropsko ime za žensko se je na primer v angleški domeni 
specializiralo tako, da pomeni Žensko - tisto, ki predstavlja mejo 
celoti žensk v družbi: queen (kar je ista beseda kot grška gynè) tako 
v srednjeveški angleščini pomeni tako kraljico kot prosti tutko. '- V 
francoščini bomo rekli »c'est un monde« [»to je nezaslišano« (dobe­
sedno: »to je svet«)] v zvezi, ki ravno priča o popolnem neredu in 



vnese dvom v obstoj kakršnegakoli sveta. La faute [napaka] je deja­
nje, ki se je zgodilo in ki se ne bi smelo zgoditi, faute de [zaradi 
odsotnosti] se uporablja, ko do nekega dejanja ne pride, a bi moralo 
priti. Risquer [tvegati] pomeni, da postavimo na kocko nekaj, kar 
imamo in kar se bojimo zgubiti; a pomeni tudi, da se izpostavimo 
doživetju nečesa, česar n imamo in kar nas je strah imeti: od tod sino-
nimija, po obratnih poteh, med tvegati svoje življenje in tvegati smrt. 

Seznam bi bil dolg; dodamo mu lahko lepe primere, k i j ih dolgu­
jemo samemu Benvenistu. Prvi se navezujejo na razmerje med darom 
in zameno in nadaljujejo Maussove analize. Leta 1951 (»Dar in 
zamena v indoevropskem besednjaku«, Pro¿ /em¡ splošne lingvistike 

1, str. 339-351) Benveniste pokaže, da v večini indoevropskih jezikov 
koreni, ki pomenijo »dati«, pomenijo tudi »vzeti«. Tako koren *dô-
pomeni »dati« v vseh jezikih, kjer nastopa, razen v hetitščini, kjer 
pomeni »vzeti«. Benveniste z nemalo ironije govori o zadregi svojih 
kolegov, ki se trudijo bodisi iznajti dva ločena korena bodisi izpeljati 
pomen »dati« iz pomena »vzeti« ali obratno. Doda: »Toda problem 
je postavljen napak. Domnevali bomo, da *dô- sam po sebi ni pomenil 
niti 'vzet i ' niti 'da t i ' , ampak eno ali drugo, odvisno od konstrukcije.« 
(Ibid., str 340.) Pojavi se Abelova senca, a neopaženo. Še bolj vztraj­
na p a j e nekaj vrstic nižje: » 'Vzet i ' in 'da t i ' .se v tej zelo stari fazi 
indoevropščine razkrivata kot pojma, ki sta organsko povezana za­
radi svoje polarnosti in ki ju lahko izraža ista beseda.« (Ibid., str. 
341.) Še posebej , ker se primeri množijo: koren *nem- j e predlagan 
kot skupni vir nemškega «e/imen, »vzeti«, in grškega eden od 
pomenov kateregaje »dati zakonito v razdelitev«. S tem se Benveniste 
zoperstavlja celoti komparativistov, ki so imeli semantično razliko 
obeh enot za neprekoračljivo. Enaka analiza velja za germanski ge­
ben, »dati«, v njegovem razmerju do staroirskega gaibim, »vzeti, 
imeti«. Komentar k temu ima očitno Abelovske poudarke: »Za te 
izraze je značilna očitna nestalnost, ki se v realnosti kaže kot dvojna 
vrednost, ki j o imajo glagoli s tem pomenom. Et imologi pogosto ne 



5 

Benvenistovega stališča torej ni mogoče v celoti vzdržati; sam je 
podal primere, ki ga korigirajo. Ti so zgodnejšega datuma od članka 
iz leta 1956. Upravičeno bi se torej čudili, da Benveniste ni sam od 
sebe spomnil nanje. Najprej bomo omenili razlog, ki ga komenta­
torji ne poudarjajo dovolj: v njegovem članku, ki nikakor ni prispe­
vek čisto formalne narave za novo revijo LÍÍ Psychanalyse, so opombe 
o Gegensinn postranske. Prve in zadnje strani, ki so mnogo pomemb-

priznajo teh nasprotnih pomenov [sic, J.-C. M.] ali pa priznavajo le 
en pomen in s tem odrivajo evidentne primerjave (. . .) .« {Ibid., str. 
342, op. 5.) Lahko bi citirali celotni članek, tako poln je pertinent-
nih primerov. Priznajmo, da ima razmerje daru posebne znači lno­
sti, ki j ih ne gre posploševati: vendar kljub temu pridemo do istega 
sklepa: če so Abelovi podatki napačni, pa je pojav, na katerega 
opozarja, pristen. 

Drugi primer: v grščini beseda aidos hkrati pomeni sramoto in 
čast {Noms d'agent et Noms d'action en indo-européen, A.-Maison-
neuve, Pariz 1948, str. 79 sq.). Gre za kolektivni občutek časti in za 
obveznosti , ki iz njega izhajajo za skupino. Toda ta občutek in te 
obveznosti so najbolj živo občutene, ko je kolektivna čast ranjena. 
Tako razžaljena čast vseh postane »sramota« vsakega. Tu bi zlahka 
razmišljali v pojmih Gegensinn; lahko bi tudi zoperstavili kolektivno 
in distributivno, kot to stori Benveniste; lahko pa bi tudi spomnili na 
Lacanovo formulo: Drugi subjektu vrne njegovo sporočilo v spre-
vrnjeni obliki. V vsakem primeru ne bi mogli reči, da Grki niso bili 
sposobni razlikovati med sramoto in častjo. Iz tekstov prej izhaja to, 
da so obe rabi aidos mislili v njunem razmerju in v njuni razliki. 
Abel ni rekel nič drugega in tudi tu je treba priznati, da jezik kot 
različna pozna dva pojma, ki ju izraža z isto besedo. 



nejše, razvijajo tezo o znanstvenem statusu psihoanal ize, kot ga 
omogoča postaviti Lacan (cL Benveniste, str 71). V razmisleku, ki 
je tu podan o kavzalnosti v anahzi in njenemu redefiniranju v pojmih 
»motivacije«, obstajajo elementi neke ambiciozne, če ne predrzne 
epistemologije: v tem lahko vidimo nekakšen oddaljen odmev Polit-
zerja, čigar pot se je v nekem trenutku križala z Benvenis tovo. O 
Poli tzerjevem vplivu vsekakor priča naslov »Opombe o funkciji 
govorice v freudovskem odkritju«. Formulacija »freudovsko odkri­
tje« povzema prve strani prvega poglavja Critique des fondements 
de la psychologie: »tako kot v primera fizika, praktična učinkovitost 
psihoanalitične vednosti razodeva, da imamo opravka z resničnimi 
odkritji« (PUF, str 30). Izgleda, kot bi Benveniste ocenil, da lahko 
prevzame Polizetjev načrt in se pri tem opre na novosti , ki mu jih j e 
ponujal Lacan. V tem ozira je Abel malo pomemben. Treba je reči, 
da Benvenistove strogo epistemološke teze niso imele nasledkov. Ni 
jasno, ali j ih je Lacan sprejel naklonjeno oziroma če seje sploh zmenil 
zanje; o tem ne reče nič; nikoli ne citira - tudi ne, da bi se od njih 
distanciral - opomb o Gegensinn. 

Vendar pa vsekakor lahko rečemo še kaj več. Benvenis tovemu 
molku glede njegovih lastnih srečanj z »nasprotnimi pomeni« j e 
potrebno dodeliti status pozabe ali spregleda. V obeh primerih b o m o 
zaključili, da nobena okoliščina ne zadošča za njegovo pojasnitev. 
Ali pa bi morala biti v igri neka brezčasna okoliščina. Vsak velik 
lingvist definira strakturo nekega momenta , k i j e njegov moment in 
kjer se po njegovem dovrši acme l ingvističnega prikaza. Bralec pa 
se bo zlahka prepričal, kaj je značilno za benvenistični moment par 
excellence: dokazati, da morata biti dva lingvistična objekta, ki sta 
po svojih jez ikovnih lastnostih nerazločlj iva, v pogledu analize 
vendarle števna kot dva. 

Lat insko ime za sužnja, servus, ne označuje varuha tropa in ga ne 
gre povezovati s servare, »nadzorovati«, pa čeprav je materialno gle­
dano suženj najpogosteje varah tropa (Le Vocabulaire des institutions 



indo-européens I, Minuit, Pariz 1969, str. 359); klasifikatomi prednik 
ni fizični prednik (ibid., str. 210sq.); gìagoìsalvere videzu navkljub 

ni izpeljanka iz salvus {Problemi splošne lingvistike I, str. 300) itn. 

Tovrstni razmislek je tako pogost, da tvori zaznamek nekega stila, 

vseskozi zaposlenega z ohranjanjem razlik tam, kjer so lastnosti 

nerazločljive. 

Obstajajo skrajni primeri. Tako po Benvenistu obstaja indoevrop­
ski koren oblike dem-, ki označuje najmanjšo od političnih delitev, 
prvi krog družbene pripadnosti : družino. Po drugi strani obstaja 
glagolski koren, ki pomeni »zgraditi« in ki ima tudi obliko dem-. Ti 
dve entiteti sta homofoni, vendar povsem ločeni tako v pogledu jezika 
kot v pogledu označene realnosti. Drugi čas: koren í/ew-, »družina«, 
je v izvoru izpeljanke v obliki domos, ki pomeni »dom« v pomenu, 
k o j e dom materialni kraj družine; neodvisno od tega koren detn-, 
»zgradit i«, leži v izvoru izpeljanke v obliki domos, ki pomeni 
»zgradba« in še posebej hiša kot stavba (»Homophonies radicales 
en indo-europeen«, Bulletin de la Société de linguistique de Paris, 
5 1 , str. 20 sq.; Le Vocabulaire 1, str. 307). Tako imamo dve obliki, ki 
sta s fonetskega vidika nerazločljivi, hkrati pa sta si tudi maksimalno 
blizu v pogledu pomenjenih stvari, kajti v sedentarni kulturi, kakršna 
je bila grška, je dom zgradba. Kljub tem maksimalnim podobnost im 
analiza loči obe enoti. 

Tovrstni primeri dejansko napeljujejo na postavko, nasprotno 
Leibnizovi, da v jeziku obstajajo lingvistične entitete, različne solo 
positione: lastnosti neke lingvistične entitete so v grobem dveh redov, 
njene fonetične oblike in njenega pomena; če nobeden od teh dveh 
redov ne omogoča razlikovati enot, načelo Nerazločljivosti zaključi, 
da gre zgolj za eno enoto. Prav tega pa Benveniste ne zaključi; odloči 
se, in sicer v imenu strukture. 

Ali torej tu ne nalet imo na nekaj neodločljivega, ob čemer pa se 
je vendar potrebno odločiti: namreč na prav tisti položaj, ki je navdušil 
Freuda in Abela? Nedvomno ne gre ne za Gegensinn ne za odsotnost 



13. Leta 1985 sem imel Benvenista za sefarda in sem to tudi napisal v prvi verziji 
tega teksta. Dejansko je bil sefard samo njegov oče , Mathieu Benveniste . Gospa 
F. Bader j e pokazala, daje bila njegova mati, Marie Malkenson, rojena v Vilni. 

prot i s lovja ali »ne«-ja , pač pa gre za rea lno s t ruk turo , ka tere 
manifestna indikatorja sta bila Gegensinn in odsotnost protislovja in 
»ne«ja: za zavrnitev načela Nerazločljivosti in za razdružitev Enih. 
Dejansko gre za prepričanje, da so Eni razdruženi in da dve enoti 
tvorita eno zgolj z vidika njunih materialnih lastnosti, vendar pa sta 
dvoje z vidika lingvistične analize. Seveda je vse obrnjeno na glavo: 
pri Abelu in Freudu nerazločljivo obstaja v imenu nekega zunanjega 
razločevanja. Pri Benvenistu pa nerazločljivo nasprotno obstaja zato, 
ker ne obstaja zunanja instanca in ker končna odločitev pripada 
strukturi. Pri prvih dveh jezik - naravni jezik ali jezik sanj - ne 
zadošča za odločitev: zgodi se, da v označeni aH predstavljeni real­
nosti šteje za dvoje nekaj, kar v jeziku šteje za eno. Pri drugem je 
nerazločna realnost: zgodi se, da v pogledu jezika šteje za dvoje 
nekaj, kar v pogledu lastnosti šteje za eno. 

Toda sam ta obrat ni nič drugega kot Gegensinn: Vselej gre za to, 
da dvoje šteje za eno. Abelova varljiva in fantazmatična lingvistika 
v njenem obratu ponavlja pozitivno in strogo Benvenis tovo lingvi-
stiko. Prva je sprevrnjena podoba druge. Smo pred zrcalom, in 
Benveniste v njem ni prepoznal - odsev je bil nedvomno preveč 
zamegljen - objekta, ki ga je neutrudno zasledoval prek rekonstruk­
cije indoevropščine. Nekemu Freudu je ostala skrb za to, da ugotovi 
vzrok takšnega spregleda. Morda mu je kot nemško govorečemu 
Židu celo uspelo izreči tisto, kar je bil za francosko govorečega Žida ," 
ki ga je tako razvnemala strast do klasične antike in indoevropske 
lingvistike, da ni nikoli govoril o judaizmu, tisti nevidni rez brez 
sledov, ki lahko loči dve povsem podobni entiteti. 

Prevedla Alenka Zupančič. 





Dejanje 

Jure Simoniti 

HEGLOV KOPERNIKANSKI OBRAT 

Pot od Kanta do Hegla bi lahko predstavih kot spremembo v 
odnosu med partikularnim in univerzalnim. V Fenomenologiji duha 
ta odnos najbolj evidentno nastopi v poglavju z naslovomAbsolutna 
svoboda in teror, ki mu sledi poglavje o moralnosti (Samega sebe 
gotovi duh. Moralnost), kjer se Hegel direktno sooči s Kantom. Raz­
merje med part ikularnim in univerzalnim, posamezno in občo voljo, 
neposredno je razsvetljenski problem, ki že da slutiti Kanta, zato ne 
bo napak, če b o m o začeli s citatom iz Absolutne svobode, kjer Hegel 
govori o jakobinski strahovladi: 

»Toda najvišja in obči svobodi nasprotna dejanskost ali nasprotno 
edini predmet, ki za njo še postane, je svoboda in posameznost 
dejanskega samozavedanja samega. Kajti ona občost, ki si ne pusti 
priti do realnosti organske členitve in se ima namen obdržati v 
nedeljeni kontinuiteti, se razlikuje hkrati v sebi, ker je gibanje zavesti 
nasploh. In sicer se zavoljo lastne abstrakcije razloči v prav tako 
abstraktna ekstrema, v enostavno, neupogljivo, mrzlo občost in 
diskretno, absolutno, trdo togost in svojeglavo punktualnost dejan­
skega samozavedanja.« (PdG 436)' 

Ni težko uvideti, kako se ta ekstrema nanašata na Kantovo prak­
tično filozofijo: prav skozi njiju - skozihladtto občost in punktualnost 
samozavedanja - bomo iskali nastavke za Heglovo razumevanje 
Kanta. 

1. Citirano po straneh po izdaji: G. W. F. Hegel . Phänomenologie Jes Geistes, 
Werke 3. Suhrkamp. Frankfurt am Main. 



1. Hladna občost in punktualnost samozavedanja 

Hegel V poglavju o Moralnosti krit izira p redvsem hladnost , 
abstraktnost, neudejanljivost kantovske univerzalnosti, medtem ko 
punktualnost samozavedanja kot predpostavko take moralnosti pušča 
ob strani; do tega drugega pola pridemo šele, če primerjamo celotna 
'sistema' Hegla in Kanta, celo strukturo Fenomenologije proti kritič­
nemu načrtu. 

Hladnost Kantove občosti stopi na dan v razlikovanju meddobrim 
in blagrom. Odtujenost in abstrakcija se seveda nanašata na občo 
zakonodajo iz Kantovega kategoričnega imperativa, katere hladnosti 
Kant ne more dovolj poudariti: občost ne meri ne nablagor moralno 
delujočega subjekta, ne tistega, katerega dejanje zadeva, dobro pa 
dobi svoj pomen tako ali tako šele naknadno, iz moralnega zakona 
samega. Moralni zakon se nanaša na voljo, ne na stvar, tako da med 
njim in dejanskostjo zazija prepad. To ločitev dveh svetov, fenome-
nalnega in noumenalnega, čutne in nadčutne določenosti, Hegel opiše 
kot »popolno ravnodušnost in lastno samostojnost narave ter 
moraličnih smotrov in dejavnosti eno nasproti drugemu kot na drugi 
strani zavest izključne bistvenosti dolžnosti in popolne nesamostoj-
nosti in nebistvenosti narave«. (PdG 443) Očitke Kantu Hegel niza 
še nekaj deset strani, a lahko jih povzamemo zelo na kratko. 

Kantova moralnost se ne more ujemati ne z dejanskostjo (saj je 
pomemben le odnos do volje, ne stvari) ne s čutnostjo (saj je to treba 
zaradi čistosti motivacije zanikati) in ne s posameznim smotrom (saj 
mora biti najvišji smoter le obči, motiviran po zakonu umnosti) . Tu 
je moralnost za Hegla izgubila stik s svojimi predpostavkami, saj 
naj bi n a m r e č b i la teor i ja dejanja , udejanjenja , sp remin jan ja 
predmetne narave in dejanskosti. 

Po vsem, kar smo našteli, bi lahko rekli, da je razlika v svetovnih 
nazorih kantovstva in hegeljanstva pravzaprav razlika njunih per­
spektiv in izhodiščnih pozicij. Hegel pomenljivo govori o moralische 



2. Citirano po paginaciji ob strani po izdaji: Immanuel Kant, Kritika praktičnega 
uma, Analecta. Ljubljana 1993, 1. ponatis Ljubljana 2 0 0 3 . 

Weltanschauung in za svetovni nazor pravzaprav tu gre. Težko bi 
rekli, da je na teh straneh ovrgel Kanta; prej velja, da je kantovskemu 
svetovnemu nazoru postavil ob bok svoj svetovni nazor. Protislovja, 
ki j ih dokazuje v Kantovi praktični filozofiji namreč sploh niso nekaj, 
kar bi Kantu ušlo. To, kar Hegel postavlja na konec (neharmonija 
med moralnostjo in dejanskostjo, razumom in čutnostjo, občo in posa­
mezno voljo), kot rezultat svoje kritike Kantovega praktičnega uma, 
je za Kanta pravzaprav izhodišče in predpostavka. Kantova praktična 
filozofija je namreč sama nastala ravno v preseganju tega, kar j e 
mogoče misliti ali spoznati, v preseganju vsega fenomenalnega; vzpo­
stavila se je kot razrešitev antinomij , paralogizmov in idej, ki j ih je 
zagrešil spekulativni um. Sama ne poveča spoznanja spekulativnega 
uma, ampak omogoča, »da bi lahko zdaj pojme, ki j ih je bilo tam 
mogoče predstaviti le problematično, ugledali v njihovi realni pred­
stavitvi«. (KpV 12)-

Če Hegel Kantu očita odpravo čutnosti, češ da so vsi goni in 
nagnjenja, torej vsa orodja kakršnegakoli delovanja, vedno čutno 
določeni, potem je to Kant že vzel v zakup: napor njegove moralnosti 
je ravno najti tisto, česar ni (v našem fenomenalnem svetu), torej 
najti nek določitveni razlog volje, k i j e nadčutno določen; edino pod 
tem pogojem obstaja (kantovska) moralnost. Asimptot ično približe­
vanje v neskončnost in postuliranje Boga sta prav tako le (logični) 
ceni, ki ju je treba plačati za izvirno zastavitev: za nadčutno določeni 
razlog volje. Hegel postavlja temu nasproti še delovanje, ki s tem, 
ko izvršuje, ne jemlje resno postulatov moralnosti . A prav zato pri 
Kantu šteje odnos do volje, ne do reči, šteje le namen, ne pa čutna 
realizacija dejanja. 

Pol hladne občosti je pol kantovskega nadčutnega določitvenega 
razloga volje, kategoričnega imperativa, ene dolžnosti, katere vsebina 
je gola forma in gonilo le obča zakonodaja. Zdi se, da se na tem polu 



Kant in Hegel še ne moreta srečati: nezadostno je , če Hegel opravi s 
Kantom le tako, da pokaže 'prot is lovnost ' njegovega moralnega 
nazora, saj je ta protislovnost pri Kantu že predpostavljena: hladnost 
občosti je prav to, za kar Kantu gre, zato ni dovolj, da ji očitamo 
zgolj hladnost. Hegel mora prej pokazati, kako je že sama zahteva 
po goli odtujeni in abstraktni, hladni obči zakonodaji neupravičena, 
ne glede na postulate, k i j i h ta nujno potegne za sabo. Bolj usodno 
srečanje med Kantom in Heglom je zato iskati na drugem polu, polu 
togosti in punktualnosti samozavedanja. 

Zdaj moramo v Kantovem praktičnem subjektu misliti poleg hlad­
ne obče zakonodaje skupaj še njegovo diskretnost, togost, svoje­
glavost in punktualnost. Kaj Hegel s tem misli? 

Kantov moralni zakon zahteva občo zakonodajo kot redukcijo 
patološke motivacije, torej kot imiverzalizacijo za ceno partikular-
nega. A to še ne pomeni, da partikularnost kot taka pri Kantu sploh 
nima svojega mesta. Po eni strani šele kategorični imperativ naredi 
iz človeka posameznika v dobesednem pomenu besede: človek pod 
praktično zakonodajo postane smoter sam na sebi in v ponižnosti 
pred moralnim zakonom šele občuti samozadovoljstvo. Šele pod 
narekom obče zakonodaje človek postane neodvisen od fenomenal-
nega sveta, torej ne le od lastnih gonov in nagnjenj, temveč tudi od 
vseh sociakiih vezi, časti in slave, nagrad in kazni dražbenega sistema. 
Cena za to 'oposamezni tev ' pa je odprava vsakršne lastne posebnosti 
in partikularnosti: edino, kar na sebi tedaj spoštujemo, je to, da bi 
vsak na našem mestu moral ravnati tako. Hegel je tak 'avt izem' 
abstraktne občosti našel v jakobinski strahovladi, mi pa ta opis aplici­
ramo na kantovski moralni subjekt: gre za "diskretno, absolutno, trdo 
togost in svojeglavo punktualnost dejanskega samozavedanja ' . 

Iz vseh protislovij obče zakonodaje sledi največje prenarejanje. 
Verstellen, tj. vsebina te čiste dolžnosti. Moralno samozavedanje ne 
prenese nobene določene vsebine, saj »obravnava te mnoge dolžnosti 
za nebistvene; kajti gre le za eno čisto dolžnost, zato zanj nimajo 



one, kolikor sodoločene, nobene resnice«.(PdG 460) Moralni subjekt 
torej ni sposoben nohem določitve, razen po goli formi občosti, in je 
brezvsebinski. Kolikor ni pri motivaciji pravšnja nobena določena 
vsebina, gre v udejanjenju skozi vsaka določena vsebina. Na strani 
udejanjanja Kant sprosti kriterije, saj je moralnost v odnosu do volje, 
ne do stvari. Določena dejanja so zato vedno poljubna in naključna: 
človek je smoter sam na sebi in se ga ne meri po njegovih dejanjih, 
temveč se meri sam oziroma ga meri njegov moralni zakon le v 
odnosu do njegove volje. Tak subjekt je absoluten - dolžnost določa 
le iz samega sebe, po goli formi - , tog - pozna le eno, čisto dolžnost, 
in nič zunanjega je ne more spremeniti - , diskreten - moralni zakon 
ga zapre v lasten noumenalni svet, razsodišče njegovi moralnosti je 
le v njem samem m nobena zunanja sodba ga ne gane - in svojeglav -
njegova dejanja so vselej naključna: če ne velja nobena določena 
dolžnost, potem gre skozi vsako poljubno dejanje - . V bistvu so te 
lastnosti izraz ene same, ki bo poslej veljala za reprezentanta vseh 
ostalih: punktualnosti tega subjekta. 

Sedaj se moramo povprašati o naravi Kantovega samozavedanja, 
o tem, kakšen subjekt vstopa v Kantovo praktično filozofijo, kako 
se navezuje na subjekta teoretične filozofije in ali obstaja med njima 
razlika. O tem, kako sta povezani Kritika čistega in Kritika praktič­
nega uma. Punktualnost subjekta nam torej ne pomeni le ene izmed 
vsebin praktičnega uma, ampak navezavo tega na ' s is tem' , na teore­
tični um. 

Oglejmo si konstitucijo subjekta teoretične filozofije, spoznavnega 
subjekta v А'г/Гг/:г čistega uma. Kot vemo, začenjamo kritični projekt 
z izkustvom, čistima formama zrenja ter razumskimi kategorijami. 
Kot najvišji princip vse rabe razuma, kot tisto, kar slednjič poveže 
vse čutno raznoličje v izkustvo enega samozavedanja, Kant na koncu 
transcendentalne dedukcije kategorij, tega najvišjega vrha teoretične 
kritične filozofije, izdeducira sintetično enotnost apercepcije. Ta j e 
kantovski (spoznavni) subjekt, ki sliši na ime 'Jaz mislitn in j e 



la. Citirano po: Immanuel Kant. Kritik Jer reinen Vernunft. Suhrkamp. Frankfurt 
am Main. 

imenovan »čista apercepcija, da bi j o razlikoval od empirične, ali 
tudi izvorna apercepcija, ker je to tisto samozavedanje, ki proizvede 
predstavo 'Jaz mislim', ki mora moči spremljati vse druge in je v 
vsej zavesti ena in ista, medtem ko nje same ne more spremljati 
nobena več«. (KrV B 132) ' Subjekt je čista in ne empirična apercep­
cija. 'Jaz mislim' je predstava, a spontana in ne pripadajoča čutnosti. 
Subjekt se torej konstituira ločeno od izkustva, nujno in ves naenkrat, 
in deluje po povsem drugi logiki: njegove predstave ne spremlja 
nobena več. Imamo čutno raznoličje na eni strani in transcenden­
talnega subjekta na dragi, ki je prvi po logiki, čeprav ne prvi po 
času. Ta subjekt mpunktualen v kartezijanskem smislu, kjer je subjekt 
prvi tudi po času; Kantov teoretični subjekt potrebuje izkustvo, a 
vzpostavlja se kot aprioren in transcendentalen, je čist, sam in nima 
nobene druge vsebine, kot da spremlja vse predstave. Subjekt je 
naknaden, a vendar je transcendentalna enotnost. Kantovo samozave­
danje je izvorno nujno eno (v nasprotju s Heglovima dvema, o čemer 
kasneje), enotno, t ranscendentalno, apriorno: temu lahko rečemo 
punktualnost samozavedanja in trdimo, da kot tak, punktualen, vstopa 
v praktično filozofijo. 

Hočemo pokazati , da obstaja povezava med subjektom čistega 
spekulativnega uma in subjektom čistega praktičnega uma. Seveda 
pa obstaja med njima tudi popoln prelom. Vsaka od obeh Kritik se 
ukvarja z drago zmožnostjo duše (Gemüt): zmožnost spoznanja in 
zmožnost zelenja. Torej se Kritiki nanašata na povsem drugačni pod­
ročji uma in filozofije. Pa vendar obstaja med njima povezava; dialek­
tika čistega spekulativnega uma pusti odprte nekatere stvari - in sicer 
nujno, da imamo povezano rabo razuma - , ki bi j ih lahko zapolnil le 
prakt ični um. Šele prakt ični um razreši tiste pojme, »ki j ih je 
spekulativni um sicer lahko predstavil kot naloge, ni pa jih mogel 
razrešiti«. (KpV 239) Tam, kjer spekulativni um zagreši le paraló­



gizme, vsebuje antinomije in kar kot goli transcendentalni ideal pusti 
nedoločeno, dopolni praktični um z realno predstavo o substanci 
(nesmrtnost), določi objektivno realnost (postulat svobode) in daje 
pomen teološkemu pojmu Prabitja (Bog). 

Praktični um ne bo razširil spekulativnega spoznanja. Gre za eno­
smerno povezavo: Kritika čistega uma sicer ' impl ic i ra ' Kritiko 
praktičnega uma, toda ta ji nič ne prinese nazaj, nobene razširitve 
spoznanja, saj je spoznavni projekt popoln in zaključen. Moralni 
zakon celo »odkrije nekaj, česar nismo iskali« (KpV 193), torej prak­
tičnega uma ne vzpostavi spoznavni interes, ampak se ta vzpostavlja 
povsem sam in neposredno, že takoj na začetku z moralnim zakonom 
kot faktumom uma. Začetek Kritike praktičnega uma je povsem čist: 
tu ni nobene razlike med po času in po logiki, tako da je praktični 
subjekt v pravem pomenu besede punktualen. (Teoretični subjekt je 
'punktualen ' le derivativno.) Tako bi lahko dejali, da spekulativni 
um ne zahteva praktičnega - vsaj ne po svojem spoznavnem inte­
resu - , da pa odpira prostor zanj. Povezava obeh umov pa je nujna; 
skozi obe Kritiki gre isti, transcendentalistični naboj . Obe iščeta 
sintetične sodbe a priori in »absolutno totalnost pogojev za dano 
pogojeno«. (KpV 192) Spoznavni subjekt se kot transcendentalen 
odlepi od izkustva, v spoznavni nalogi ga zanimajo pogoji možnosti 
vsakega možnega spoznanja. Prav tako ga v moralnosti zanima le či­
sti določitveni razlog volje, torej pogoji možnosti vsake možne etike. 
Edina motivacija, ki ne bi žalila njegove transcendentalne dignitete, 
zanika vse empirično, patološko, čutno določeno. Praktični subjekt, 
k i j e originarno punktualen, nazadnje celo seže čez spekulativnega, 
v interesu uma, »saj je sleherni interes navsezadnje praktičen in je 
celo interes spekulativnega uma le pogojen in popoln samo v praktični 
rabi«. (KpV 219) 

Moralni subjekt je tisti, ki nima nobene partikularne vsebine več, 
hkrati p a j e smoter sam na sebi. Punktualnost subjekta nam pomeni 
nič njegove partikularnosti (nobenih posebn ih vseb in , nobene 



2. Od vesti h konst i tuci j i s a m o z a v e d a n j a 

Hegel s podpoglavjem o vesti (c. Vest. Lepa duša. zlo in njegovo 
odpuščanje) zaključuje poglavje o Moralnosti in razdelek o Duhu. 
Heglova vest je najprej orisana kot nasprotje Kantovi: kot iti nazaj 
vase, Insichgehen, kar vest uvršča kot tretje in najvišje sebstvo v 
kraljestvu duha (torej v dejanski zgodovini), za pravno osebo pripo-
znanosti v starem Rimu in duhom razdvojitve in absolutne svobode 
v svetu omike (razsvetljenstvo), ima ta vest v svoji samogotovosti 
vedno že vsebino za prej prazno dolžnost in prazno občo voljo, saj 
je odpravila prejšnja protislovja in prenarejanja vesti: dolžnost tu ni 
več nasprotna dejanskosti, naravi in čutnosti: vest je najprej »eno­
stavno delovanje v skladu z dolžnostjo, ki ne izpolnjuje te ali one 
dolžnosti, temveč ve in stori konkretni prav«. (PdG 467) 

Če je pri Kantu vest le v odnosu do volje, obstaja pri Heglu le, če 
se povnanji v dejanju. Tudi tu je vest tisto, ki v sebi vé obče, kot pri 
Kantu, le da ima občost drugačen pomen: ni nobene občosti brez 
drugih, edina pot do nje je prek dejanskosti , prek stvari - in ne 
volje - , in edino s čutno določenim, uspelim, pripoznanim dejanjem 
lahko participiramo na univerzalnosti . Edina pot do univerzalnosti 
je ta, da si umažemo roke zmadežem določnosti {Makel der Bestimmt­
heit), edina možna vsebina občosti je vedno patološka. Imperativ 
moralnosti je torej, da delamo iz lastnega kroga okohščin, tj . , da 
sledimo lastni patologiji. Občost ni nič postuliranega, ampak jo je 
treba najprej narediti, in je tako vedno konkretna občost; je obče 

določenosti). Razloge za tako punktualnost moralnega subjekta smo 
videli že v konstituciji teoretičnega subjekta, torej v 'povezanost i 
s i s t ema ' , v navezavi prakt ične na teore t ično filozofijo, č is tega 
praktičnega na čisti spekulativni um. Kantova etika nam torej pomeni 
univerzalizacijo kot negacijo partikuLarnega. 



pripoznanje, bit za drugo. Univerzalnost in partikularnost si podata 
roke preko vsebine, s katero partikularnost oskrbuje univerzalnost 
in jo univerzalnost univerzalizira, naredi iz nje formo. Pri Kantu je 
edina vsebina moralnosti čista forma; pri Heglu ni čiste forme in 
edina formaje lahko le nečista vsebina. 

Storiti dejanje pa pomeni vzeti nase 'madež določnosti ' , tj. priznati 
patološko motiviranost svojega dejanja, svoje zlo. Zavest pa, ki se 
hoče izogniti tej negotovosti pripoznanja ali pa nujnemu zlu vsakega 
dejanja, lahko občo zakonodajo v svojem 'najbolj notranjem' vzame 
preresno, jo začne čistiti, odpravljati vsebino in si jo naredi za edinega 
zakonodajalca. To je v mnogočem bolj instantna zadovoljitev: zavest 
takoj sama pred sabo doseže status lepe duše, da ne bi tvegala zavrni­
tve občosti pripoznanja. Lepodušništvo je past vsake zavesti, ki v 
sebi skriva obča načela, je tveganje, ko človeku podel imo umnost: 
prav mogoče je , da se bo zaprl v svoje mišljenje in ne izstopil več v 
bit. To je nujni riziko razlike med partikularnim in univerzalnim. 

V kantovskem univerzumu se vest vzpostavlja kot univerzalizacija 
in očiščenje od partikularne vsebine. V heglovskem univerzumu pa 
ima univerzalnost drugačen pomen. V tem dejanskem, družbenem 
in zgodovinskem svetu se lepa duša kaže preprosto kot tisto, kar ne 
deluje, kar od sebe ne da nobene vsebine in se tako ne izroča občemu 
pripoznavanju. Ker je v odnosu do volje in ne stvari, se zapre v svoj 
svet partikularnosti brez univerzaUzacije (v Heglovem smislu), tj. še 
vedno živi in presoja, a te partikularnosti ne izpusti v pravo občost, 
pripoznanje. Dejanske posledice kantovske moralnosti so tako ravno 
nasprotne njenim predpostavkam: Kantova zastavitev je univerzalnost 
brez partikularnosti, resnica Kanta pa - po Heglu - partikularnost 
brez univerzalnosti . (Podobo takšne partikularnosti j e Hegel poime­
noval der Wahnsinn des Eigendünkels, torej norost samopašnost i , ki 
v svojem donkihotovstvu misli, da ve, kaj je dobro in zlo za vse ostale.) 

V nasprotju z lepo dušo mora delujoča zavest povedati , da je 
delovala v skladu z občo dolžnostjo, in priznati, da j e vsebina njenega 



4. Citirano po paragrafih po izdaji: G. W. F. Hegel , Grundlinien der Philosophie 
des Rechts, Werke 7. Suhrkamp, Frankfurt am Main. 

dejanja patološka, torej da je tvegala zlo (kot pove Hegel v Osnovnih 
črtah: »... človek, ki deluje, se mora ukvarjati z zunanjostjo. Star 
pregovor upravičeno pravi: kamen, ki zleti iz roke, je hudičev. Vtem 
ko delujem, se sam izpostavljam nesreči: ta ima torej pravico do 
mene i n j e obstoj mojega zelenja« (GPR § 119)"'). Slednjič, po pri­
znanju svoje patološke mot ivi ranost i , svoje par t ikularnost i , po 
priznanju zlega z Ich bin 's, Jaz sem to, duh, ki je »v svoji absolutni 
gotovosti samega sebe mojster nad vsem dejanjem in dejanskostjo, 
to lahko zavrže in stori za nezgodeno«. (PdG 491) Drugo samozave­
danje lahko zaradi lastne patološke narave odgovori le s spravnim 
Da in se tako odpove svojemu nedejanskemu bistvu: ravno s pripo-
znanjem dobrega v dejanju drugega tudi sama pripoznavajoča - in 
tako nedejavna - zavest postane dejanska in udeležena v konkretni 
občosti. Pripoznanje vedno potrebuje dve strani: delujočo in preso­
jajoče zavest, torej dve zavesti: 

»Spravni Da, v katerem oba jaza odstopita od njunega nasprotnega 
obstoja, je obstoj v dvojnost razširjenega jaza, ki si v tem ostane 
sebi enak in ima v svoji popolni povnanjitvi in nasprotju gotovost 
samega sebe; to je pojavni Bog v njuni sredi, ki se vesta kot čisto 
vedenje.« (PdG 494) 

Govorimo o gotovosti samega sebe in o dveh zavestih, o nasprotnem 
obstoju dveh jazov; tu, v spravi, se torej konča zgodba, ki jo je Hegel 
odprl v Samozavedanju, nekaj sto strani prej. Pokazali bomo, kako 
sprava v konkretni nravni skupnosti, delovanje vesti in pripoznanje 
občosti zaključujejo tisto, kar je ostalo odprto pri konstituciji samoza­
vedanja. Zato se bomo tej konstituciji posvetili v naslednjem koraku. 

Teoretski problem vesti je v tem, daje povsemneposredna (človek 
jo zasliši po notranjem glasu) in je pri Heglu hkrati povsem v službi 



3. Kons t i tuc i j a s a m o z a v e d a n j a 

Povedali smo že, v kakšnem smislu se nam zdipunktualen Kantov 
subjekt: spoznavni projekt j e zaključen in popoln, tako da j e , da tako 
rečemo, (spoznavno)teoretska konstitucija subjekta že končana, na 
njene dialektične antinomije, paralogizme, ideale pa se potem cepi 
subjekt zmožnosti zelenja, ki se, v skladu s tem, d a j e svobodo, Boga 
in nesmrtnost mogoče misliti le noumenalno, konstituira kot moralni 
subjekt abstraktne svobode, nepatološkosti , hladne obče zakonodaje. 
Spoznavni, teoretični süh']tVx']e subjekt razuma in se vzpostavlja kot 
transcendentalni pogoj patologije, kot enotnost čutnega raznoličja. 
Praktični subjekt, subjekt moralnosti pa je subjekt uma, noumenalen, 
nepatološki in punktualen. Seveda kritični projekt čistega spekula­
tivnega uma potegne za sabo tudi praktični um, a le tako, d a j e med 
njima zareza, da imamo zmožnost spoznanja in zmožnost zelenja ter 
zarezo med subjektom razuma in subjektom uma. Subjekt se konsti­
tuira nujno dvakrat in vsakič na drugačen način. Med obema subjek­
toma postuliramo torej tako povezavo (transcendentalnost, totalnost 
pogojev) kot prelom (dve zmožnost i ) . Subjekt uma se vzpostavi 
punktualno, prek glasu vesti in moralnega zakona kot faktuma uma. 

Konstitucija samozavedanja pri Heglu presega ta razcep, prelom 
med dvema subjektoma, med razumom in umom, spoznavo in zele­
njem. V Fenomenologiji duha sledi Samozavedanje Zavesti, ki se 

občosti pripoznanja, Ц.posredovana po trenutnih in zunanjih zakonih 
in navadah. Paradoks heglovske vesti j e , da j e treba v njej misliti 
'najbolj čisto notranje' in 'najbolj konkretno zunanje ' skupaj : z£i/:on/ 
»subjektu niso nekaj tujega, ampak priča duh o njih kot o svojem 
lastnetn bistvu, v katerem ima subjekt svoj samoobčutek/samozavest 
{Selbstgefühl)«. (GPR § 147) Samoobčutek temelji pri Heglu torej v 
nečem najbolj zunanjem, trdnem, občeveljavnem in nespremenlji­
vem - v zakonih. 



deli na poglavja o čutni gotovosti, zaznavi in razumu. Samozavedanje 
je »refleksija iz biti čutnega in zaznanega sveta in bistveno vrnitev 
iz drugosti«. (PdG 138) Samozavedan je najprej potrebuje nek 
predmet, od katerega se razlikuje - in ta razlika je tisto prvo - , da se 
lahko v refleksiji tega predmeta, v 'vrnitvi iz drugost i ' , sploh šele 
postavi kot samozavedanje, saj ga prej še ni bilo. Torej je samoza­
vedanje spet že postavljeno kot 'protislovno' , kot gibanje, ki odpravlja 
nasprotje med predmetom čutne gotovosti in zaznave ter predmetom, 
k i j e ono samo, kolikor se zaveda. Samozavedanje je torej neenakost 
s samim seboj in le težnja po enakosti; kot ta težnja p a j e poželenje, 
Begierde. Podoba te reflektirane enakosti s seboj, tega povratka iz 
drugosti kot temelja samobitnosti, je življenje, tisto, ki požira vse 
okoli sebe, da bi ostalo ono samo. Samozavedanje se tu vzpostavlja 
kot odprava drugega, njemu nasprotnega samostojnega življenja, kot 
poželenje. Kot negacija vsakega predmeta, anulacija, použitje, bo 
poželenje doseglo zadovoljitev le ob drugem takem poželenju, ki bo 
proti njemu samemu izpeljalo enako negacijo, torej na d rugem 
samozavedanju: »Samozavedanje doseže svojo zadovoljitev le v dru­
gem samozavedanju.« (PdG 144) Eno samozavedanje sta dve samo­
zavedanji oziroma: »Samozavedanje j e n a in za sebe, v tem in kolikor 
je na in za sebe za drugega; tp. je le kot pripoznano.« (PdG 145) 

Tu se začneta gospodar in hlapec, podvojitev samozavedanja je 
gibanje pripoznavanja, osnovna celica družbenosti. Vendar si gospo­
dar in hlapec ne stojita nasproti kot teoretična, spoznavna subjekta, 
ampak kot poželenji; začetek njunega boja, boja na smrt, je dejanje. 
Nekdo mora udariti, udariti kot prvi, tvegati zlo dejanja, a dejanje je 
vedno dejanje proti drugemu delujočemu (v použivanju poželenja 
še ni delovanja), tako da »ima dejanje enega že podvojen pomen, nam­
reč biti tako delovanje (das Tun) enega kot delovanje drugega; ...«. 
(PdG 146) Ne gre več za rokovanje z neživimi predmeti , ampak za 
delovanje (das Tun) v pravem pomenu: če ubijem žival in jo pojem, 
ostanem sit, če pa ubijem drugo zavest, k i je prav tako samostojna in 
zaprta vase, izgubim tudi sebe kot pripoznano samozavedanje, kot 



delujočo zavest, ki se dvigne nad golo použivanje. Delovanje je tako 
tisto, kar svojega predmeta (drugo zavest) ne ubije in izniči, ampak 
postavi nasproti njej nekaj stalnega: vsebino svojega delovanja. Med 
obema zavestima mora torej priti do nekakšnega ravnotežja, »ker 
lahko, kar naj se zgodi, nastane le skozi oba«. (PdG 147) 

Samozavedanje je postavljeno kot vrnitev iz dragosti, kar bi navse­
zadnje lahko trdili tudi za Kantov subjekt razuma: le kot pogoj izku­
stva se vzpostavi transcendentalna enotnost subjekta. Vendar je pri 
Heglu že postavitev drugačna. Predmeti so tu predmeti poželenja, 
ne pa spoznavni predmeti, poenoteni v transcendentalni objekt. Vzpo­
stavitev samozavedanja je vzpostavljena kot zadovoljitev, prehod iz 
poželenja po predmetih v bitje delovanja. Delovanje 'de luje ' le, če 
lahko nekdo deluje nazaj, vrne dejanje ali pa ga pripozna. V Jenaer 
Realphilosophie Hegel zapiše: »Pomen boja za pripoznanje ni potreba 
po smrti drugega, ampak po tveganju lastnega življenja.« (JR 117) 
Tveganje življenja je v tem, da si dokažemo, da nismo le bitje pože­
lenja, vezano na použivanje predmetov, ki ne nudijo odpora; tveganje 
je tisti korak, ki se odlepi od popolnoma empirične posredovanost i 
zavesti. Toda boj za pripoznanje gre nujno tako, da ena stran uspe 
tvegati (gospodar), druga pa ostane vezana na rečevnost (hlapec). 
Samozavedanje tako v svojem inavgurat ivnem aktu vedno ohranja 
tudi stran, ki ostane patološko pogojena, torej ni tveganje v celoti in 
se od empir ičnega ne odlepi povsem! 

Kantovo samozavedanje je eno, je Jaz mislim, t ranscendentalni 
pogoj čutnega raznoličja, ki se odlepi in insistira na povsem drugi, 
višji, apriorni ravni. Heglovo samozavedanje p a j e dvoje, izvira iz 
poželenja po predmetih in je predvsem - in to s i je treba zapomnit i -
neenako dvoje: j e anti-punktualno. Hlapec, ki ni le naključni izid 
nekega boja, ampak konstitutivna postavitev samozavednosti , ni znal 
tvegati življenja, se odlepiti od direktne zadovoljitve gonov, zato mu 
preostane rečevnost in obdelovanje nje, torej delo. V samozavedanju 
torej ostane nujno ena polovica, ki je še naprej le poželenje, organsko, 
konkretno, 'empir ično ' življenje. Gospodar pa, stran samozavedanja, 



ki doseže nek trenutek čistosti nepatologije, je sam še vedno le ena 
plat, ki kot oskrbovalca z rečmi potrebuje hlapca, ostane pa mu užitek. 

Samozavedanje je kot forma dvoje: vrnitev iz drugosti in zavest 
te vrnitve; kot izid ali vsebina pa ohranja to dvojnost: »Vase nazaj 
potisnjena zavest (hlapec, op. J. S.) pa si postane v formiranju kot 
forma oblikovanih reči predmet, na gospodarju pa gleda zasebje kot 
zavest.« (PdG 155) Hlapec se zaveda samega sebe tako, da si postane 
predmet, tisti, ki obdeluje, in katerega čisto, nepatološko samozave­
danje, zasehje, je zunaj njega (]), v gospodarju. Pa tudi gospodar, po 
drugi strani, se zaveda samega sebe le, če ohranja svoj predmet, 
svojo rečevnost, v nujnem in neodpravljivem polu hlapca. 

Tukaj se zgodi ilustrativno \epAufliehen: Heglovo samozavedanje 
odpravlja/ohranja vrzel čiste empirije v temelju konstitucije samoza­
vedanja, torej v enem polu odpravlja tako, da ga ohranja v drugem 
polu. Kot vrnitev iz drugosti v samozavedanju nujno že leži kon­
kretno. Že Heglov besednjak je empiričen in konkreten: boj, pože­
lenje, delo, zadovoljitev, užitek, tveganje (v nasprotju s Kantovim: 
apriorno, transcendentalno, sintetična enotnost itd.). Teoretična kon­
stitucija samozavedanja za izpolnitev potrebuje praktično oziroma, 
še več, teoretična neposredno že je praktična konstitucija. 

Pri Kantu se razhajata partikulamo in univerzalno: v Kritiki čistega 
uma imamo na eni strani čutno raznoličje, svet čiste patologije, na 
drugi njegovo enotnost in pogojenost, torej univerzalizacijo. Praktični 
subjekt trpi ravno za tem razhajanjem: ker stremi za brezpogojno 
totalnostjo predmeta čistega praktičnega uma, najvišjim dobrim, tj. 
univerzalnim, se mora odpovedati svoji partikularnosti . Heglovo 
samozavedanje, ki pa raje kot najvišje stori konkretno dobro, pa samo 
sploh ni nič drugega kot ta nujna podvojenost na partikulamo in 
univerzalno, na vezanost na rečevnost in čistost zavesti, na delo in 
pripoznanje. Bistveno je to, da se boj za pripoznanje ne konča v 
vzajemnem pripoznanju, ampak v neenakem: hlapec je tista stran 
samozavedanja, ki je vezana na reč in ima svojo zavest zunaj, v 
gospodarju - odpravi se kot zasebje - , torej gospodarja sploh ne 



5. Zaradi take konstelacije Hegel ne pozna problema kontraktualistov kot sta 
Hobbes in Spinoza. Tam gre za boj vseh proti vsem, razmerja gole moči že 
vzpostavljenih subjektov, vase zaprtih, punktualnih, patoloških, sebičnih egov. 
Nastane problem izpeljave prehoda iz naravnega v družbeno stanje, stopnje, 
kjer instinktivno egoistični subjekt prepozna korist v zadrževanju svojih gonov 
in sklene družbeno pogodbo. Hegel misli oboje skupaj, patološko in obče , s 
tem da v 'druženi pogodbi' sami vidi vsebino konstitucije samozavedanja. 
Kontraktualisti razmišljajo takole: najprej imamo kot i zhodišče nek e g o , vase 
zaprto perspektivo, ego , katerega udejanjenje je e g o i z e m , podrejanje vseh 
predmetov temu centru moči. Pri Heglu pa ego ni tisto prvo; najprej imamo 
'ego izem brez ega' , golo poželenje še ne vzpostavljenega samozavedanja. Ko 
to pože lenje pride do točke, kjer hoče trajno zadovol j i tev , mora v s v o j o 
konstitucijo sprejeti občost, pripoznanje. Šele tu, preko občost i se vzpostavi 
'ego' , samozavedanje, a le tako, daje njegov konstitutivni moment že 'družbena 
pogodba' . Medtem ko kontraktualisti pogodbo obravnavajo kot nekaj zunanje­
ga, naknadnega, zgodovinsko kasnejšega, je pri Heglu ta že nujno na začetku, 
v temelju samozavednosti , medtem k o j e prejšnje, organsko življenje poželenja 
le del absolutne preteklosti. Ko imaš jaz. imaš takoj že mi. 

more pripoznati. Torej postavljamo hlapca in gospodarja le kot 
podobi partikularnosti in univerzalnosti. 

Hkratnosti teoretičnega in praktičnega je dal Hegel tudi povsem 
enoznačno podobo, v prehodu iz poželenja v pripoznanje: ravno v 
točki, k o j e samozavedanje sposobno le sebičnih gonov, tvega lastno 
življenje; ravno v egoizmu se odpre za občost (in to občost želi 
povsem egoistično, kot edino zadovoljitev za poželenje); ravno v 
poželenju po zmagi nad drugim si želi od njega pripoznanje (želi ga 
hkrati mrtvega in živega, želi partikularno zadovoljitev v njegovi 
smrti in univerzalnost v njegovem pripoznanju); ravno ko je zgolj 
nekakšna nietzschejanska perspektiva volje do moči , spusti v svojo 
sredo, v temelj svoje konstitucije kal občosti kot socialne posredova­
nosti (gospodar in hlapec veljata kot 'osnovna celica družbenost i ' ) ; 
ravno ko je samozavedanje najbolj partikularno, se zgodi njegova 
itniverzalizacija. Patologija je kraljevska pot do občosti.^ 

Paradoksi vesti: notranje/zunanje, patološko/obče (»Kar posamez­
nik stori zase, pride prav tudi občemu« itd.) dobijo svojo utemeljitev 



samo v takšni konstituciji samozavedanja. Posameznik in občost se 
ne srečata nekje zunaj, v 'družbeni pogodbi ' , ampak sta oba konstitu­
tivna za samo samozavedanje. Vest j e le podoba prav te iste posta­
vitve: le poslušanje notranjega glasu lahko prinese udejanjenje in 
pripoznanost. Vest je v tem, da 'v najbolj notranjem', im innersten, 
vemo, kaj je konkretno prav in nezavedno že ubogamo zakone svoje 
skupnosti. WestieSelbstgefiihlin zakon obenem, samotno bogoslužje, 
a bogoslužje skupnosti; vest je najbolj notri in najbolj zunaj, oglaša 
se brez besed, a moramo o njej spregovoriti naglas, je neposredna in 
družbeno posredovana. 

Če sta gospodar in hlapec razklana v neenakem pripoznanju, 
potem se bo njuna dialektika dovršila nekje v dejanskem pripoznanju. 
Slednje pa je ravno sprava nravne skupnosti, sprava ne med dvema 
posameznikoma, ampak med posameznikom in občostjo, na koncu 
Vesti - in na koncu Duha, torej tudi dejanske zgodovine duha - , tako 
da se v Vesti razreši to, kar leži vsaksebi v Samozavedanju. V vesti 
nekako hlapec ujame gospodarja: vsako dejanje, za katerega partiku-
larni subjekt prizna svoje zlo (Ich bin 's), nujno patološko motivacijo 
in madež določenosti, uravna skupnost, ta konkretna občost, pripozna 
kot dobro. Samozavedanje je forma, ki pokaže nujno hkratnost parti-
kularnega in univerzalnega, vest pa njegova dovršitev in udejanjenje, 
dejanska sprava posameznega in občega. 

Poglavje o vesti zaključuje razdelek Duha, ta p a j e nujno antici­
piran že v Samozavedanju, kjer Hegel zapiše: 

»S tem je za nas že prisoten pojem Í / H / Í Í Í . Kar bo naprej za zavest, je 
izkustvo, kaj je duh, ta absolutna substanca, kije v popolni svobodi 
in samostojnosti njenega nasprotja, namreč različnih zase bivajočih 
samozavedanj, enotnost njih samih; jaz, ki je mi, in mi, k i je jaz. 
Zavest ima šele v samozavedanju, kot pojmu duha, svojo prelomnico 
(Wendungspunkt), na kateri iz barvitega videza čutnega tostran in 
iz prazne noči nadčutnega onstran vkoraka v duhovni dan sedanjosti.« 
(PdG 145) 



6. Kant ločuje zmožnosti spoznanja in zelenja, teoretični in praktični subjekt, 
spoznavnost in moralnost. Na zunaj se to vidi v tem, da sta prvi dve Kritiki 
dve knjigi in d a j e spoznavni projekt 'v sebi zaključen'. Heg lova Fenomeno­
logija pa nekako pokriva obe knjigi, tako spoznavni kot nravni subjekt, i n j e . 

Samozavedanje je torej pojem duha. Tu lahko spet opozor imo na 
razlike s Kantom: ko se enkrat vzpostavi transcendentalni subjekt, 
smo se od izkustva odlepili in se postavili na novo raven, tu, pri 
Heglu, pa se v konstituciji samozavedanja odpre tista največja luknja, 
ki j o lahko zapolni le duh v vseh svojih konkretnih (empiričnih) 
manifestacijah. Postavitev samozavedanja kot vrnitev iz drugosti je 
forma, ki nakaže naravo tega samozavedanja: v njegovem konstitu­
t ivnem jedru vedno leži konkretno, ireduktibilna empirija, rečevnost. 
Samozavedanje je torej forma, kije vsebina. Njegova gola formaje 
le v tem, da pokaže na njegov ' izkustveni ' karakter, na to, da se 
formalno vzpostavi le prek vsebine, izkustva duha. 

Tu ni več klasične delitve na spoznavno teorijo in etiko, ki je še 
vidna pri Kantu, ampak spoznavnoteoretski napor prvih sto štiride­
setih strani zastavi samozavedanje kot poželenje po pripoznanju; 
teoretični subjekt lahko svojo spoznavno nalogo dovrši le, če se 
spremeni v praktičnega, čisti v povsem konkretnega, družbenega in 
političnega. Spoznavnoteoretska konstitucija subjekta je tu le zato, 
da bi pokazala tisto luknjo v subjektu, ki se mora nujno zapolniti z 
moral ično vsebino. 

A ne gre le za moral ično vsebino. Doslej smo Hegla predstavljali 
kot nekoga , ki j e vpeljal hkratnost teore t ičnega in p rak t i čnega 
subjekta/filozofije, spravo nravne skupnosti in vest. V resnici pa vse 
to prej velja za Fichteja, medtem k o j e srž Heglove logike radikalno 
drugačna. Heglov subjekt je v svoji konstituciji mnogo bogatejši kot 
le teoretičen in praktičen (pomislite le na dialektiko gospodarja in 
hlapca), medtem ko Hegel poleg in nad spravo in vest postavlja precej 
manj spravljivo in nravno dinamiko, dinamiko zgodovine. Zato si 
kot vmesni člen med Kantom in Heglom oglejmo Fichteja.^ 



recimo, v sebi zaključena celota. Heglova moralnost ni le svetovni nazor; ¡ 

postavljen ob bok Kantovemu, ni le bolj ohlapna, weltgewandt, user-friendly \ 

verzija moralnosti, ki je praktično bolj aplikabilna in mora biti zato pač širše 
sprejeta; če zagovarjamo Hegla, tu ne gre za argument zdravega razuma. 
Heglova nravnost je , tako trdimo, enako stroga in teoretična kot Kantova, le 
da so drugačni njena izhodišča in postavitev Forma sama je postavljena le kot ' 
prostor za vsebino, pri čemer vsa vsebina ni nič manj formalna (nič manj kot 
pri Kantu, kjer je edina vsebina le gola forma). Kako so nravne vsebine izpelji ve • 
p o v s e m formalno , po zahtevi go le forme, najbolje kaže ravno Fichtejev 
Sittenlehre, prikazan na naslednjih straneh. 

4. Fichte med Kantom in Heglom 

Fichteja bomo tu uporabili kot negativni primer, kot ilustracijo 
nevarnosti, da bi Heglovo spravo partikularnega in univerzalnega 
mislili preveč plakativno in organsko. 

V svojem Sistemu nravoslovja po principih vedoslovja začenja 
Fichte z znano postavko o enosti subjektivnega in objektivnega (tj. 
um ali inteligenca, neposredno dejstvo zavesti), da bi sploh lahko 
obstajala kakršnakoli predstava (tj. objektivno v subjektivnem). Ta 
enotnost pa lahko nastane izvorno v dveh smereh; kjer subjektivno 
izhaja iz objektivnega, spoznavam, in gre za teoretično konstitucijo 
subjekta; kjer pa objektivno iz subjektivnega, delujem, in gre za 
praktično konstitucijo. Obe sta enakoizvorni in izraz prvega, nepo­
srednega dejstva zavesti: ni samozavedanja brez dejavnosti in subjekt 
je že konstitutivno praktičen, po goli formi zavesti. Če je Jaz kot 
enotnost subjekta in objekta že formalno (čista) dejavnost in je ta 
tisto edino gotovo, medtem ko so vse ostalo le pojavi, iz tega lahko 
že izpeljemo našo nravnost oziroma moralnost: iz iste umnosti , ki 
nas (teoretično) postavlja kot enotnost subjektivnega in objektivnega, 
slišimo znotraj istega akta ukaz, na katerega ne moremo vplivati in 
ga ne moremo spremeniti, namreč, kolikor sem izvorno samode-
javnost (konstitutivno nekdo, ki deluje, želi, spreminja svet), moram 
stremeti k samostojnosti svojega ' do loč i tvenega raz loga vol je ' 



7. Citirano po straneh po izdaji: J. G. Fichte, Das System der Sittenlehre nach 
den Prinzipien der Wissenschaftslehre, Fichtes Werke IV, Berl in 1971. 

(»Praktična digniteta uma j e njegova absolutnost sama; njegova 
nedoločljivost skozi karkoli zunaj njega in popolna določenost skozi 
sebe samega« (Si t tenlehre 58 ) ' ) . Če j e moja volja pogoj moje 
samozavednost i (»Kratko: izraz, ki ga edinega izvorno pripisujem 
zgolj meni, je volja; le pod pogojem, da se je zavedam, se zavedam 
samega sebe« (Sittenlehre 21)), potem je edini imperativ te volje, da 
je popolnoma samostojna, tj. da svoje razloge določa le iz prvega 
dejstva zavesti, v kantovskem smislu, da je nepatološka. Nravoslovje 
(Sittenlehre) tako ni neka modrost , priključena teoretični filozofiji, 
ampak originarno vedoslovje samo. Samo golo mišljenje, prvi akt 
zavesti, je že agilnost inteligence, torej samodoločanje: »Jaz naj bo 
izvorno tendenca.« (Sittenlehre 39) 

Če je pri Fichteju vsa teoretična konstitucija subjekta (subjekt-
objekta) v tem, da pokaže, d a j e ta le praktičen in nič drugega (da je 
zavest zavest le kot volja, samodoločanje, dejavnost), potem lahko 
za praktični imperativ subjekta postuliramo le vrnitev k teoretičnemu; 
praktični imperativ je : bodi teoretičen. To pomeni: ti, kot Jaz, si le to 
in tako, kar in kolikor samo sebe določa, in nič mimo tega (mimo 
praktičnega); torej (in v tem je imperativ) bodi tako, da se boš določal 
edino sam sebe, iz samega sebe in prek ničesar zunanjega, torej zgolj 
iz lastne teoretične postavitve. Teoretično si se postavil kot tak, ki to 
postavitev, ta spoznavnoteoretski postulat, jemlje za svoj praktični 
imperativ. »Svoboda je teoretični princip.« (Sittenlehre 75) 

Zdi se, da v tem, ko Jaz ni nič drugega kot svoj imperativ, tega 
nujno že takoj in v celoti udejanja. Toda Jaz se postavlja kot subjekt-
objekt, kot X, ki s i j e konstitutivno netransparenten, nepojmljiv, saj 
je točka, ki ni le gola samoevidenca, mišljenje mišljenja, ampak vedno 
že mišl jenje nečesa , nečesa konk re tnega , in de lovan je nečesa 
določenega (Jaz=Jaz se konstituira le prek ne-jaza). Lahko bi rekli. 



8. Ta 'ontološki dokaz o ob.stoju .sveta' izvira ravno iz prvega dejstva zavesti , ki 
je dejavnost, volja, in torej, če naj kaj stori in deluje, že mora imeti objekt 
svoje dejavnosti v čutnem svetu. 

9. Kantovo stališče bi lahko izrazili v dveh kratkih formulah: za stran hladne 
občosti , kjer šteje le dobro in zlo, ne pa blagor in hudo, torej zgolj odnos do 
volje in ne do stvari, bi lahko dejali, d a j e namen/smoter pred udejanjenjem: 
za punktualnost samozavedanja, kjer je subjekt oč i ščen vse partikularnosti in 
je samosmoter pa denimo, da j e dejavnik/storilec pred dejanjem {Täter vor 
dem Tim). Prehod od Kanta do Hegla b o m o , v iskanju najbolj enos tavne 
formule, predstavili kot obrat obeh naših kantovskih formul: udejanjenje je 
pred namenom/smotrom in dejanje je pred dejavnikom (Tun vor dem Täter). 
Fichteja pa bi lahko opisali kot poz ic i jo , kjer sta obe strani v p o p o l n e m 
ravnotežju: udejanjenje je namen in Tun je Täter in namen ni nič drugega kot 
udejanjenje in Täter nič drugega kot Tun, torej jaz nič drugega kot tendenca. 
(Formulo Tun vor dem Täter smo si izposodili od Nietzscheja, ki j e šel še 
korak dlje od Hegla: pri njem je le še Tun in nič več Täter, le še instantno 
udejanjenje moči in nič več smotrov.) 

da je ta točka vselej 'že pri svetu' in vselej že 'skrbi v priročnosti 
svojega okolja' (Heidegger), in je zato jaz kot ta vedno konkretna 
pričujoča zavest vedno tudi že pod vplivom zunanjih, patoloških, 
nesamodoločilnih gonov: če izhajamo iz dejstva zavesti, moramo 
izhajati tudi iz objektne strani tega dejstva, zapletenosti v patološke 
motivacije fenomenalnega sveta ( imamo svoje telo, zunanji svet 
obstaja^ itd.)- A ker je jaz izvorno tendenca (ne substanca), je v njego­
vi naravi, da iz svojega delovanja reducira zunanjo motivacijo, saj 
velja: »Delovanje (Tun) se ne izpeljuje iz biti (...); temveč je treba 
bit izpeljati iz delovanja. (...) Ne jaza iz ne-jaza, življenja iz smrti, 
temveč narobe, ne-jaz je treba izpeljati iz jaza; in zato mora iz 
slednjega izhajati vsa filozofija.« (Sittenlehre 54) ' Teoretično ima 
jaz identiteto le prek zoperstavitve kontingence ne-jaza; praktična 
filozofija pa vnazaj popravlja prvo teoretsko zagato (dejstvo, d a j e 
jaz=jaz povsem nekonsistenten in je odvisen od naključja ne-jaza, 
da mora torej v svojo sredo spustiti čisto empirijo in ni samoevidenten 
in samopostavljajoč, temveč /^reJ-postavljajoč ne-jaz), tako da na­
knadno naredi ne-jaz odvisen od jaza (glej spodaj : svet ti postane telo). 



Jaz, ki se postavlja kot dejaven, že (pred)postavlja zunaj sebe 
objekte, si pripisuje telo, ki je instrument njegove učinkovitosti v 
čutnem svetu, zato pa, ker postavlja svet naključnega in zunanjega, 
nobeno dejanje ne udejanji popolnoma svojega namena . S prvim 
dejs tvom zavesti je že postavljen empir ični svet, k i onemogoča 
popolno samostojnost samozavedanja: najbolj neposredni objekt 
vsake možne volje je že nekaj empiričnega. Tu Fichte ponuja enak 
odgovor kot Kant: popolna nravnost ni mogoča, obstaja le asimpto­
tično približevanje. Vendar pa Kant razlikuje med odnosom do volje 
in odnosom do stvari, ki sta pri Fichteju eno in isto: subjekt-objekt, 
ki se postavlja kot delujoč, s tem hkrati (pred)postavlja tudi kavzalnost 
v fenomenalnem svetu in učinkujočnost zunanjih objektov, tako da 
njegova volja neposredno pomeni tudi udejanjitev. Pri Kantu se asim­
pto t ično pr ib l ižu jemo p o p o l n o m a čis temu odnosu d o volje, po 
Fichteju pa 'čist im stvarem' , tj. umno urejenemu svetu. 

Ker so naši naravni, patološki goni postavljeni že konsti tutivno, 
v istem aktu kot imperativ samodoločanja in samostojnosti , tj. čistih 
gonov, ki so neodvisni od naravnih, je edini način, da reš imo to 
protislovje, v tem, da pr ihčimo naravni gon čistemu gonu. Na ta 
način postane čisti odnos do volje hkrati čisti odnos do stvari in 
moralnost je tako nujno že sredstvo udejanjanja. Odtod sledi, d a j e 
treba praktično delovati iz svojih lastnih empiričnih pogojev: Izpolni 
vsakokrat svojo določitev! Fichte postulira, v nasprotju s Kantovim 
čistim, vmesni gon, der sittlichte Trieb: »Čisti g o n j e nekaj , kar leži 
zunaj zavesti, in je goli razlog pojasnitve nečesa v zavest i . / Nravni 
gon p a j e mešani gon (podčrtal J. S.)... Od naravnega gona ima 
materialno, ... Formo pa ima zgolj od čistega.« (Sittenlehre 152) 

U m n o urejen svet in red v naravi pa sta cilj n ravnega delovanja 
le toliko, kolikor lahko jaz postane popolnoma samostojen samo, če 
mu narava, zunanji svet ne daje nobene zunanje omejitve več. Umna 
narava ni smoter na sebi, ampak le ovinek do samodoločujočega 
jaza. Iz tega sledi cela vrsta povsem konkretnih zapovedi : obravnavaj 



telo le kot sredstvo za udejanjanje umnosti , vzgajaj svojo spoznavno 
zmožnost , uči se, misli , raziskuj itd. Cilj vsega tega je povsem 
konkreten, čeprav neuresničljiv: da je vse odvisno od mene in jaz od 
ničesar, da razširim svojo neposredno kavzalnost na celotni svet: 
»Svet mi mora postati, kar mi je moje telo.« (Sittenlehre 229) Če 
moram torej vse spremeniti zgolj v njegovo najbolj umno rabo, potem 
moram upoštevati tudi druga umna bitja, j ih podpirati, siliti v njihovo 
umnost, si postavljati skupne smotre: to medsebojno vpUvanje se 
mora združiti v skupnostnem pravu, ki je državna pogodba, torej v 
državi. Fichte zdaj razvije celotno fenomenologijo državnega prava, 
ki naj bi nujno sledila iz prvega dejstva zavesti: lastniško pravo, 
cerkev, stanovi, izobrazba učene publike, šolstvo. Končni smoter 
torej nisem jaz sam, temveč vsi. 

Podoba umnega sveta po Fichteju je v tem, da vsak prevzame 
svojo določitev, vsak svoj delež družbenega dela, ki ga mora opti­
malno opravljati. Gre za nekakšno podobo optimizacije družbe, kjer 
je vsakdo le kamenček velikega mozaika, sredstvo neke velike zuna­
nje umnosti . Gre za spravo partikularnega in univerzalnega v najbolj 
enostavni obliki, tako da goli partikularnosti ne ostane več nič lastne 
patološke dignitete: vsak se mora odpovedati užitku in le vzgajati 
svoje telo kot orodje umnega učinkovanja, tako da patikulamost sama 
na sebi nikoli ni zadovoljena in izgine v hladnem univerzalizacijskem 
mehanizmu države. 

Pri Kantu je človek Selbstzweck, njegov edini cilj je čisti odnos 
do lastne volje. Fichtejev človek postane nazadnje zgolj sredstvo 
gibanja, ki čutni svet ureja v umnega, in ne bi bil nič več od golega 
delca nekega stroja, če mu ne bi bila naložena refleksija lastne in 
torej univerzalne umnosti (pa še to, če je na primer član nižjega sloja, 
v zelo omejeni obliki, saj mora tedaj le poslušati nadrejene). Hegla 
ne smemo razumeti v slogu take mehanizacije (čeprav se da tako 
brati veliko njegovih izjav): njegov svet ni svet kontinuirane optimi­
zacije, stopljenosti posameznika z družbo, temveč sta partikularno 



4. Heglov kopernikanski obrat 

To, kar bomo poimenovali Heglov kopernikanski obrat, nam bo 
po eni strani pojasni lo Heg lov p r e lom s K a n t o m in n j egov im 
moralnim subjektom kot Selbstzweck, po drugi pa s Fichtejevim kot 
sredstvom v mehanizmu umno urejene družbe. Heglovo samozave­
danje, ki se vzpostavi v dialektiki gospodarja in hlapca, s svojo 
konstitucijo počaka do konca in ni nikjer utrjeno ne kot samoevidenca 
(Descartes) ne kot smoter sam na sebi (Kant) in ne kot sredstvo 
družbenega mehanizma (Fichte). 

Najprej si oglejmo Kantov kopernikanski obrat, torej njegov pre­
lom z Descartesom. Descartesova filozofija je filozofija začetka: 
postavitev subjekta je tudi inavgurativna gesta njegove filozofije, 
postavljena čisto na začetku, po kratki redukciji vseh zunanjih, empi­
ričnih in naključnih vsebin, kot mislim, torej sem. Gre za analitično 
sodbo a priori: samonanašalnost mišljenja že analitično pomeni bit 
subjekta. Na tem začetku torej stoji samopostavljajoči subjekt kot 
analitično dejstvo. Ker je zgolj formalen, saj se vzpostavi ravno kot 
redukcija od vse vsebine, mu mora za vso vsebino že v naslednjem 
koraku priskočiti na pomoč Bog. Že teoretični subjekt je tu konsti­
tuiran, utrjen, kot čista forma, ki zato ne more generirati nobene 
vsebine. Tu ni nobene ' spoznavnoteore tske ' konsti tucije, nobene 
transcendentalne vsebine teoretične filozofije; vse velja le tako in 
toliko, kot jamči Bog. Če bi Bog rekel, da je 2 + 2 = 5, potem bi 
obveljalo tudi to. Že konstituiran subjekt - tako ga nezavezujoče 
imenujemo mi - iz sebe ne more generirati nobene vsebine več, saj 
j e zak l jučena forma. Tako pos t ane le še s k u p e k t e l e s n e g a in 

in univerzalno v manj instantno spravnem odnosu. Med njima umesti 
Hegel še cel svet zgodovine z vsemi vojnami in revolucijami, z logiko 
pripoznanja, gospodarjem in hlapcem ter z nadmoraličnimi zgodovin­
skimi individui. 



10. Descartes subjektu sicer še pripisuje ozko omejeno svobodo njegove duhovne 
substance, svobodo odločanja, namreč kolikor mu to dovoljuje Bog; avtomati 
v dobesednem pomenu pa so subjekd 'dovršenega racionalizma', popolnoma 
determinirani conatusi Spinoze in prestabilirane Leibnizove monade. 

1 1. Gre za Pismo o Muchiavellijevem Vladarju, torej za 'sekundarno' literaturo; 
tudi v tej svoji 'politični teoriji' se Descartes navezuje na Boga. 

duhovnega, dveh razsežnosti; kot duhovna bit lahko posluša le Boga, 
ki jamči za njegovo resnico, kot telesna, res corporea, pa j e le učinek 
zunanjih zakonov kavzalnos t i mater i je . Descar tesov subjekt je 
avtomat in kot takega g a j e obravnaval tudi Descartes. '" 

Povsem simptomatično je , da se Descartes ni nikoli ukvarjal s 
praktično filozofijo, torej moralnostjo ali politično in socialno teorijo 
(znano je le malo spisov, med njimi neko pismo švedski kraljici 
Katar ini") . Subjekt, ki le sledi kavzalni igri sil med atomi in resnici 
Boga, se pač ne more vzpostaviti kot praktični, moralni subjekt. 
Vprašanja moralnosti se ne da preučevati racionalno - v kartezijan-
skem smislu - , zato v Razpravi o metodi Descartes razglaša, kako je 
opustil klasične študije in ne bo več iskal druge znanosti kot te, ki bi 
j o našel v samem sebi ali pa v veliki knjigi sveta. Racionalna vednost 
je torej mogoča le v tistih dveh razsežnostih, duhovni (v sinislu zdrave 
pameti) in telesni (zakoni narave), torej tam, kjer je garant Bog. 

Descartes ni le zavestno izključeval praktične filozofije, ampak 
je tudi vsebino teoretične utemeljeval le s samovoljo Boga. Tu za 
nas nastopi Kant, ki velja kot tisti, k i j e izvedel kopernikanski obrat 
v filozofiji. 

Kantov kopernikanski obrat je v tem, daje subjekta iz analitične ga 
dejstva naredil v ^-ш^е/гспо, v sintetično enotnost apercepcije, njegov 
Jaz mislim. Subjekt je pri Kantu 'tisto na koncu ' , tj. na koncu teore­
tične konstitucije, 'filozofije razuma ' , torej tistega najbolj trdega in 
osnovnega delu Kritike čistega uma. Gre za transcendentalni subjekt, 
ki na poti svoje konstitucije skozi t ranscendenta lno logiko sam 
ustvarja svojo spoznavno vsebino: formi čistega zrenja, tabelo sodb 



in kategorij. Tu ni več samovolje Boga: subjekt si svojo vsebino 
sedaj ustvarja sam le zato, ker samozavedanje še ni konsti tuirano, 
ker je po času tisto na koncu. Prvo je izkustvo, in ko spoznavamo 
pogoje možnosti izkustva, se mora nazadnje kot zadnji t ranscenden­
talni pogoj postaviti subjekt kot enotnost, ki spremlja vse predstave: 
subjekt tu ni izvorno izkustvo, ampak nujni pogoj,postavitev. Vsebina 
teoretične filozofije, spoznavne teorije, je v tem, da samo gibanje 
izkustva zahteva svoje transcendentalne pogoje, katerih pogoj je spet 
enovito samozavedanje; to je prej potreba kot dejstvo. 

Prav za to gre v kopernikanskem obratu, o katerem Kant v Kritiki 
čistega uma pravi, da bi tako, kot je privzel Kopernik, da se namesto 
zvezde okoli gledalca vrti gledalec sam, morala tudi metafizika 
privzeti, da se ne ravna spoznanje po predmetih, temveč predmeti 
po spoznanju. Kopernik je odkril, da se Zemlja vrti okoli Sonca tako, 
da je vračunal našo 'subjektivno' perspektivo pogleda. V trenutku, 
ko je vnesel v račun našo perspektivičnost, mu je zmanjkalo tal pod 
nogami: Zemlja je postala tista, ki se giblje. Izhajal je iz samega 
gibanja nebesnih teles, ne pa iz izvorne samopostavi tve kot trdne 
točke. Če se pri Kantu predmeti ravnajo po spoznanju, to pomeni , 
d a j e v predmet že treba vračunati pogoje našega spoznavanja. Ko 
prepustimo izkustvu, da samo postavi svoje pogoje, postane tudi 
samozavedanje le naknadno in izpeljano, tisto, ki kroži okoli reči na 
sebi. Ding an sich, sonca kan tovskega un ive rzuma . Subjekt se 
vzpostavi le preko in po predmetu in tako izgubi svojo analitičnost; 
a hkrati s svojo 'golo perspektivičnostjo' začne tudi konstituirati svojo 
(teoretsko) realnost, tako da so pogoji možnosti predmetov pogoji 
možnosti samega spoznanja. 

V Kantovem teoretičnem subjektu bi lahko videli (heglovsko) 
'vrnitev iz drugost i ' , kar s e j e izkazalo za zelo produkt ivno: trans­
cendentalna logika sama ustvarja svojo vsebino. Toda med teoretič­
nim in praktičnim subjektom obstaja prelom, oba se nanašata na druge 
zmožnost i uma. Kritika praktičnega uma ima čist začetek, brez 



razlike po času in po logiki, z moralnim zakonom kot faktumom 
uma. Praktični subjekt se tedaj določa le kot gola forma brez vsake 
vsebine; reducirati mora od partikularnega, da bi dosegel univerzalno. 

Težko bi spregledali strukturne podobnosti med kartezijanskim 
(teoretičnim) in kantovskim praktičnim subjektom: če je kartezijanski 
subjekt samoevidenca, je kantovski smoter sam na sebi. Ta se zapre 
v svoj svet brez vsebine oziroma edino vsebino, absolutno totalnost 
pogojev kot najvišje dobro, postulira v onstran, v Boga. Kantov pra­
ktični subjekt potrebuje Boga po identični logiki kot kartezijanski: 
potrebuje nekoga, ki bo jamči l za njegovo vsebino. Kant ravno ne 
more podati razloga, zakaj obstaja tabela kategorij, ne pa tabela zapo­
vedi, zakaj je postavljena med spekulativni in praktični um zareza, 
tako d a j u šele naknadno skupaj poveže v interesu uma. Subjekt kot 
smoter sam na sebi, kot pripaden le noumenalnemu svetu, kot punk­
tualen, vase ne more več sprejeti konkretne vsebine, saj je njegova 
konstitucija že zaključena. 

Kartezijanski subjekt j e mehanski avtomat, kolikor je telesen, in 
le služabnik Boga kot duhovno bitje. Na enak način postulira Kant 
svoj praktični subjekt: v idealnem primeru je ta le moralni avtomat, 
ki povsem razosebljeno in nepatološko sledi glasu moralnega zakona. 
Če smo Descartesu očitali, da njegovo samozavedanje ni moglo izgra­
diti zavezujoče moralnosti , potem lahko Kantu očitamo nezgodovin­
skost in apolitičnost njegovega praktičnega subjekta. Ta, ki j e le v 
odnosu do volje in ne stvari, sploh ne more biti material nobenih 
državotvornih in zgodovinskih gibanj, saj ta gibanja vedno zahtevajo 
določeno vsebino, patološko motivacijo, Makel der Bestimmtheit in 
udejanjenje. Kantovi spisi o zgodovini (npr. Ideja k obči zgodovini v 
svetovljanskem oziru) ali socialni in politični filozofiji, nravnem živ­
ljenju {Utemeljitev k metafiziki nravi) ne morejo najti mesta v kritič­
nem načrtu, saj zgrešijo ravno pogoj transcendentalnosti in niso spo­
sobni generirati sintetičnih sodb a priori. Če moralnost ne sme imeti 
nobene nravne vsebine, potem tem vsebinam tudi ni mogoče dati 
forme univerzalnosti . 



Naša teza je , d a j e Kant izvedel kopernikanski obrat v teoretični 
filozofiji (spoznavni teoriji), ni pa ga zmogel razširiti še na praktično 
filozofijo (etiko), tako d a j e v tej subjekt ostal smoter satn na sebi, 
torej, da tako rečemo, 'geocentr ičen ' , samopostavljajoč se subjekt. 

Glede na Kanta lahko rečemo, da je subjekt produktiven, dokler 
je v suspenzu konstitucije, tj. dokler ohranja svojo part ikularno, kon-
tingentno naravo. Pri Kantu se to dogaja v teoretični filozofiji: subjekt 
postavlja svojo vsebino na poti lastne konstitucije kot univerzalizacije 
kontingentnega izkustva. K o j e kontingentnost izničena - v transcen-
dentalnosti pogojev - tudi subjekt ne premore nobene vsebine več. 
V naslednjem koraku, v praktični filozofiji, je ta le še smoter sam na 
sebi, nekakšna 'praktična samoevidenca ' , ki se vzpostavlja le ob 
zanikanju partikularne vsebine. 

Tako kot je Kant v osrčju teoretične filozofije - v dialektiki spo­
znavne teorije - odprl prostor etičnega - kar je bilo pri Descartesu 
nemogoče - , vendar pa še odprtega, nekonsti tuiranega, patološkega 
subjekta ni zmogel razvleči na praktično filozofijo, tako da je ta 
morala ostati brez vsebine, tako je Fichte v osrčju praktične filozofije, 
v prvem, praktičnem aktu subjekt-objekta, odprl prostor za socialno 
vsebino. Fichtejev subjekt ni kar tezi jansko ' ana l i t ično de j s tvo ' , 
ampak tista izvorno praktična tendenca, ki v brezupno prazni širitvi 
jaz=jaz-a potrebuje tujek ne-jaza, kontingentno, patološko zunanjost, 
k i j i šele podeli status partikularne zamejenosti , konkretnega jaza. 
Kantov praktični subjekt je punktualen, Fichtejev pa v svoji prvi 
samopostavitvi kot praktični subjekt že dvojen, zamejen: konkretno 
bitje v konkretnih okoliščinah, tj. partikularno individualen. Njegove 
okoliščine so ravno ta njegova nepunktualnost , ki mu sploh daje 
kakršnokoli samoidentiteto: le prek te zunanje zamejitve jaz postane 
jaz. A tudi Fichte to 'praktično odprtost /nepunktualnost ' subjekta 
uspe raztegniti le čez eno področje konstitucije: skozi socialni svet. 
Subjektu preostane le, da se konstituira k.oisocialni subjekt, 'koristni 
član družbe ' , delec v mehanizmu celote. Pri Descartesu smo govoril i 



O spoznavnem avtomatu, pri Kantu o moralnem avtomatu, tu pa lahko 
govorimo o лосш/«ет a v t o m a t u : ravno to je podoba človeka, ki mora 
le 'obdelovati svoj košček zemlje ' , izpolnjevati svoj del v službi 
umnosti celote, ne da bi kdaj to celoto postavil pod vprašaj (kot se to 
dogaja v revolucijah; povedali smo že, da gre pri Fichteju prej za 
kontinuirano optimizacijo). Tak subjekt je s o c i a l n o p u n k t u a l e n ; tu 
se njegova konstitucija neha, t u j e našel svoj poslednji smoter. 

Hegla se dostikrat bere kot nekakšnega socialnega darvinista in 
se pove, da se je pri svoji logiki pripoznanja inspiriral pri škotskih 
ekonomistih, na primer Adamu Smithu, k i j e s svojo i n v i s i b l e hand 

vplival na Darwina, toda Heglova logika je radikalno drugačna: mi 
j i bomo ï Q ] a \ z g o d o v i n s k a . Smithovo logiko - recimo ji: e k o n o m s k o -

b i o l o š k a - hi prej lahko videli v Fichteju: vsak del le zasleduje svoje 

part ikulame egoistične cilje, na račun česar potem prosperira celota. 
Na prvi pogled propagiranje sebičnosti bolj spominja na Hegla, saj 
ta nedvoumno slavi pridobivanje premoženja, hlepenje po časti in 
slavi, delanje v lastno korist, medtem ko Fichte ves ta diktat egoizma 
preobleče v patos ' izpolnjevanja lastne določenost i ' . A ravno Fichte 
subjekta konstituira kot 'zamejenost ' , tj. ven iz njegovih partikularnih 
okoliščin, kot da je nekakšna darvinistična entiteta adaptacije na 
okolje, zato da bi ga potem prepustil njegovi 'zamejenost i ' , ki jo 
mora le izpolniti in nikoli p r e s e č i . Fichtejev subjekt je mnogo bolj 
biološki kot Heglov: ravno biološkemu se nikoli in konstitutivno ne 
uspe povzpeti nad univerzalnost in nikoli ne sme zapustiti svoje 
partikularnosti (saj to v svetu narave pomeni golo smrt, izbris). Če 
je Fichtejev subjekt ubogljiv državljan, ki se mora nujno ohranjati 
pri življenju in čuvati svoje telo kot orodje udejanjanja umnosti , je 
Heglov prej individuum, ki se je vpisal v zgodovino, ki lahko žrtvuje 
svoje b io loško življenje za 'viš je c i l je ' , s lavo, čast in duhovni 
napredek, ki torej nima več ničesar skupnega z logiko biologije. 

Fichtejevo samozavedanje se konstituira kot zamejitev, Heglovo 
pa v logiki pripoznanja. Zamejitev ne pozna razsežnosti časa (ko 



U g o t o v i š , kaj je tvoja določitev, jo moraš le kontinuirano izpolnje­
vati do konca življenja), medtem ko je pripoznanje vedno polno sus­
penza, odlašanja in pr ičakovanja . Vprašat i se je t reba, zakaj je 
Fichteju uspelo razviti celoten imaginarij socialnega (država, pravo, 
cerkev, šolstvo), ne pa zgodovinskega (kot na primer Heglovi grška 
nravnost, r imsko pravo, razsvetl jenska omika, romant ična vest). 
Fenomenologijo duha lahko beremo tako kot en velik odlog, kjer je 
kon.stitucija subjekta v svojo vsebino uspela in morala spraviti še 
celotno zgodovino. 

Vse te prehode (Descartes-Kant, Kant-Fichte, Fichte-Hegel) lahko 
prikažemo kot vrsto kopernikanskih obratov. Ta obrat se godi po 
logiki breztalnosti; ko subjekt v računa las tno pe r spek t ivo , mu 
zmanjka tal pod nogami: on je tisti, ki se vrti. Kartezijanski subjekt 
je spoznavno punktualen in stoji trdno na tleh: kot samoevidenca, 
vsebino pa mu tako in tako izpolnjuje Bog. Kantovski subjekt je , da 
tako rečemo, ' t e o r e t s k o h r e z t a l e n : j e le naknadni pogoj prvotnega 
izkustva; edina njegova gotovost je ' t ranscendentalna ' , t j . le pogoj 
možnosti , vse 'substancialne' resnice (Boga, dušo, svet) pa mora 
spraviti pod logiko videza, v dialektiko, kjer se odpre prostor za 
praktično filozofijo. Kantova praktična filozofija v tem branju sploh 
ni nič drugega kot zapolnitev in pomiritev teoretskega subjekta, ki 
sam jamči za svojo resnico in ne more ne prijeti reči na sebi ne 
spoznat i poslednjih metafizičnih resnic . Mora ln i zakon j e tista 
poželena gotovost spoznavno tako nestalnega subjekta, Arhimedova 
točka v transcendentalnem in ne substancialnem univerzumu. Fichte 
gre korak naprej in prenese b r e z t a l n o s t iz teoretičnega v praktično: 
jaz kot izvorna tendenca dobi svojo samoidentiteto šele prek povsem 
konkretne in praktične zunanje zamejitve. Subjekt ni več nosilec 
kategoričnega imperativa, ki je nadčasoven in nadprostorski in ki 
subjekta punktualizira v popolno gotovost, temveč le ' izpolnjevalec 
svoje določenost i ' , to pomeni, nravni in družbeni subjekt. Če je Kan­
tova praktična filozofija naknadna pomiritev teoretske breztalnosti , 



potlej j e F ichte jeva nravnost le n a k n a d n a ured i tev p rak t i čne 
breztalnosti. Ta nastane tam, kjer trčijo absolutne moralne zahteve 
(pol jaza, čisti um) skupaj s konkretnimi okoliščinami (pol ne-jaza). 
Saj že iz vsakdanjega življenja vemo, da nravnost (celota pravnih pred­
pisov, družbenih norm, delovnih razmerij itd.) ni nič drugega kot 
razvrščanje ljudi po njihovi namembnosti kot sredstev v funkciji netran-
sparentne celote tam, kjer se pokaže nemoč moralnosti: če bi bili vsi 
absolutno moralni, ne bi potrebovali zakonov in družbene ureditve. 

Hegel je naslednja stopnja: kaj sta gospodar in hlapec drugega, 
kot le ime za 'socialno breztalnost' samozavedanja? (Zakaj bi sicer 
Hegel uporabil dve tako evidentni strukturi družbenega stanu kot 
kategoriji samozavedanja?) To se v svoji konstituciji razpre kot 
neenako pripoznanje, kot 'družbeno protislovje', ki potrebuje gibanje, 
ki bo to protislovje izničilo in zgladilo spor. To gibanje p a j e seveda 
zgodovina , zgodovina kot ' zgodovina razrednih bojev ' (Marx) . 
Zgodovina ni nohena.ausgeprägte Münze, temveč nikoli vnaprej dan, 
skozi kri in znoj partikularnosti proizveden način doseči spravo med 
gospodarjem in hlapcem, univerzalnim in partikularnim; je naknadna 
pomiri tev družbene breztalnosU subjekta. Hegel je kont ingenco 
subjekta zadržal še dlje (v d ružbenem stanju j e videl konflikt , 
dialektiko, ne pa uniformno sinergijo delov) in tako odložil njegovo 
konstitucijo še za en korak, na konec zgodovine. 

Fichtejev prvi akt zavesti je zglob teoretičnega in praktičnega: 
pogoj proizvodnje socialne vsebine (Fichtejeve Sittenlehre) je torej 
v tem, da izpelje kontinuiteto med teoretičnim in praktičnim subjek­
tom. Hegel pa v svojem samozavedanju izpelje celo trojno kontinui­
teto: subjekt izhaja iz razuma (je teoretičen), je poželenje (praktičen) 
in boj za pripoznanje (socialen). Le na tleh te trojne kontinuitete se 
lahko generira zgodovinska vsebina. 

To lahko pokažemo na primeru stvari same, die Sache selbst, v 
nasprotju s Kantovo rečjo na sebi. Glavni 'spoznavnoteoretski ' dose­
žek Hegla v Fenomenologiji ie gotovo ona podoba v Razumu, kako 



zavest, ki stopa za zaveso videza, zadaj, kjer naj bi ležala 'reč na 
sebi ' , vidi le sebe, kako stopa zadaj. V tem zavest vidi, d a j e sama 
svoj predmet, in postane samozavedanje. Ravno ta predmet, ki sam 
vabi vase zavest, je tisto, kar sproži premeno iz kantovske Ding an 
sich, k i j e zavesti vedno nedosegljiva, v heglovsko die Sache selbst. 

Stvar sama dobi aplikacijo le pri realni, delujoči individualnosti, 
ki živi svoje posebno, neteoretsko življenje. Če Fichtejev subjekt 
dobi svojo konsistenco preko zamejitve od ne-jaza, ga dobi Heglov 
prek občosti pripoznanja. Samozavedanje kot dvojnost gospodarja 
in hlapca se je le razprlo za vsebino duha; v svoji konstituciji je 
socialno {»jaz, kijem/, inmi, kijejaz«, PdG 145) in zahteva konkretno, 
zgodovinsko vsebino (spomnite se 'duhovnega dneva sedanjosti ') . 
Resnica samozavedanja kot dvojnosti partikularnega in univerzalnega 
je individualnost, ki postane ona sama le, če svojo partikularno 
vsebino izroča občosti pripoznanja, z drugimi besedami: če producira 
delo, ki je zunaj nje in je lahko pripoznano: »Individuum zato ne 
more vedeti, kaj on je, dokler se ni z dejanjem spravil v dejanskost.« 
(PdG 297) Tisto, kar je mediiralo med posamezn im in občim v 
Samozavedanju, je bilo delovanje, das Tun, 'delovanje tako enega 
kot drugega ' ; tu, kjer se Hegel ukvarja že z realno individualnostjo, 
dobi to delovanje, mediacija med posameznim in občim, ime dela, 
das Werk - in ne die Arbeit -, enotnost biti in delovanja. Delo je 
tisto, ki ni 'v odnosu do volje ' , ampak vedno tam zunaj, pri občosti. 
Hkrati pa le prek njega individualnost dobi svojo partikularnost, saj 
kolikor je delo vedno določeno, ima določeno vsebino, individuum 
šele prek tega ve, kaj on je , kaj je njegova posameznost . Prav ta 
enotnost 'zunanje' biti, dejanskosti, in 'notranje' dejavnosti, individu­
alnosti, je ii;«? Sache selbst, k i j e torej tu evidentno praktična, kolikor 
je vključena v nravno skupnost socialna in kolikor poganja gibanje 
duha celo zgodovinska, ne pa gola teoretična figura: 

»Stvar sama je ... bistveno kot prežetje dejanskosti in individualnosti 
enotnost obeh;... Stvar sama tako izraža duhovno dejanskost, v kateri 



SO odpravljeni vsi ti momenti kot veljavni zase, torej veljajo le kot 
obči, in v čemer je zavesti njena gotovost same sebe predmetno 
bistvo, neka stvar; ... - Reč [das Ding) čutne gotovosti in zaznave 
ima sedaj za samozavedanje svoj pomen edino skozi njega; na tem 
temelji razlika reči in stvari (die Sache).« (PdG 304) 

Predmet individuuma je stvar, ne teoretična reč, torej se sam vzpo­
stavlja vedno le preko tega, kolikor kot dejaven participira na občosti 
pripoznanja. Svojo samoidentiteto dobi le retroaktivno iz svojega 
dela, ki ga je ustvaril in je ponujen drugim v rabo in ocenjevanje, saj 
je njegova konstitucija že zasnovana tako, da mora biti obče pripo-
znan, da bi lahko bil enota. Tu se individuumu spodmaknejo tla: 
sploh ga ni in ne ve, kaj je , dokler ne stori dejanja, ki je obče, tj. 
socialno posredovano. Njegov predmet, stvar sama, ni zamisljiv brez 
pogojev dejanskosti, v kateri udejanji svoje delo, tj. brez občosti. Če 
je Kantov teoretični subjekt le proizvod, časovno gledano, gibanja 
izkustva, potem j e Heglov teoretično-praktično-socialni subjekt le 
proizvod gibanja inherentno zgodovinske dejanskosti kot občosti 
pripoznanja in je temu povsem naknaden. 

Toda pri Heglu ne gre le za izpolnjevanje svoje določenosti , tako 
kot pri Fichteju. Od Heglovega individuuma je zahtevano delo, das 
Werk, ki lahko povsem preseže svoje partikularne pogoje. Fichtejev 
subjekt deluje prej po tej logiki: če se rodiš kot sin mizarja, potem 
nadaljuj družinsko obrt, saj je to tvoja določenost. Hegla pa zanima 
ravno preseganje lastne partikularne določenosti , tako da se subjekt 
konstituira šele naknadno iz dela, ki g a j e ustvaril, ne pa po tem, kar 
mu je položeno v zibko: 

»Takšno kot je v tem kraljestvu nasprotje, tako tudi samozavedanje 
še ni nastopilo v svoji pravici kot posamezna individualnost; ta mu 
velja po eni strani kot obča volja, po drugi kot kri družine; ta 
posameznik veljale koitiedejanska senca. - K\ zagrešeno še nobeno 
dejanje (Tat); dejanje paje resnično sebstvo.« (PdG 342) 



Šele prek dejanj in dela, ko individuum zapusti družinsko gnezdo 
in prekine s prvotno nravnostjo, odide v svet in se izroči univerza-
lizaciji zgodovine, se konča konstitucija subjekta. (Formalno je to 
prisotno že v konstituciji samozavedanja; bolj kot smrt drugega je 
pomembno tveganje lastnega življenja, navezanosti na svojo prvotno 
partikularnost, zato da bi zavest postala individuum, prava partiku­
larnost.) Tako se subjekt tudi na nobeni točki svojega življenja ne 
more postavit i kot punktualen: vedno daje od sebe par t ikularno 
vsebino, ki šele čaka na univerzalizacijo. Heglova družba ni družba 
punktualnih posameznikov, ampak prej skupek punktualnih dejanj -
del, ki že po svoji naravi že takoj veljajo tudi obče in glede na katera 
se potem retroaktivno vzpostavljajo individui. 

Subjekt tako tudi nikoli ne pozna povsem svoje fichtejanske 'dolo­
čenost i ' , ampak vselej le živi življenje nedokončane konstitucije, 
stalnega odtegovanja poslednjega pripoznanja, in za nobeno svoje 
dejanje ne more biti vnaprej prepričan, kam ga bo postavilo (vsak 
mizar lahko propade, vsak bogataš obuboža: zgodovina je nestalnost 
družbenega sveta). Zadnje pripoznanje se vselej odteguje in umika 
do konca. Do katerega konca? Seveda do smrti. Še najbolj je človek 
pravi 'subjekt' v svoji smrti, saj, kot zapiše Hegel: »Smrt je dovršitev 
in najvišje delo (Arbeit), ki ga individuum kot tak prevzame za nravno 
skupnost.« (PdG 332) Po smrti individuum ne bo več dejaven, zato 
se tu dovrši, saj k njegovi part ikularnosti ne more priti nobeno 
pripoznanje/univerzalizacija več. Smrt ni nobeno 'vel iko de lo ' - saj 
je navsezadnje treba le izdihniti - , a se vendar pripozna kot veliko in 
najvišje, pa ne zaradi svoje pomembnost i ali nove vsebine, k i j e bila 
s tem dana zgodovini duha - saj smrt pravzaprav sploh n ima nobene 
vsebine in je pri vseh enako prazna - , ampak zgolj zaradi dejstva, 
ker je konec neke kontingentne partikularnosti innovih vsebin ne bo 
več iz tega naslova. Ker ni več nikogar, ki bi ga držali v suspenzu 
pripoznanja - saj je ta že umrl - , ni v tem več nobene produktivnost i : 
tedaj lahko pogledamo na ugaslo življenje kot na zaokroženo celoto 
in mu podel imo status prave enotnosti, zaključene individualnosti . 



Le v tej nedovršeni konstituciji, v odtegovanju zadnjega pripo­
znanja, lahko individuum za vsebino svojega delovanja jemlje vse 
patološko, družinsko, stanovsko, družbeno, pravno in, kar je najpo­
membneje, vse to v območju njemu lastnega zgodovinskega trenutka: 
vse to je le ' raznoličje ' na poti konstitucije subjekta. A za razliko s 
Fichtejem mora Heglov subjekt ravno pretrgati z idiličnim svetom 
družinske nravnosti in vstopiti v svet družbenega/zgodovinskega 
pripoznanja (v parafrazi znamenitega uvodnega stavka Tolstojeve 
Ane Karénine bi lahko rekli: vse družine so si podobne, vsaka družba 
pa je urejena po svoje; tp. družinska nravnost jo izvzeta iz zgodovin­
skega napredovanja, vsakokratna družbena ureditev paje prav njegov 
izraz, tako da individuum v prehodu iz družine v družbo šele izkusi 
zgodovinskost; namreč če je Tolstoj pripisal enakost srečnim druži­
nam in različnost nesrečnim, potem lahko rečemo, da je po Heglu 
družina kraj nereflektirane sreče, medtem k o j e družba prav 'nesreč­
na družina ' , skupnost, ki jo vselej kali nestanovitnost zgodovine). 
Subjekt, ki se konstituira s svojim das Werk, je po eni strani bolj 
strukturno negotov, saj je vedno v suspenzu pripoznanja, po drugi 
strani pa ima zato bolj proste roke inje lahko bolj produktiven: njegov 
Werk je lahko nekaj povsem novega, zgodovinsko pomembnega, 
nekaj, kar spravi duha na naslednjo stopnjo in individuuma etablira 
kot zgodovinsko osebnost. Ni naključje, da kot motor zgodovine 
Hegel v Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte uvede 
svetovnozgodovinske individue (Aleksandra, Cezarja, Napoleona) 
kot najbolj uspel primer pretrganja s starim nravnim redom. Ti welt­
geschichtliche Individuen so namreč tisti, ki imajo pravico nad dru­
gimi individui (smejo jih pošiljati v vojno, smrt, lakoto), smejo kršiti 
zakone nravne skupnosti, saj je zgodovinska pravica že konstitu­
tivno (formalno) nad socialno: zgodovinska konstitucija subjekta 
namreč bolje kot socialna zapolni razliko gospodarja in hlapca ter 
ju pripelje od neenakega pripoznanja k spravi. Zdi se, da bi se Heg­
lov kategorični imperativ moral glasiti: bodi svetovnozgodovinski 



4. Weltgeschichte kot univerzalizacija partikularnega 
in partikularizacija univerzalnega 

Prežemanje partikularnega in univerzalnega je izumil že Fichte: 
jaz je v svoji konstituciji čista univerzalnost, akt uma, to, po čemer 
vse je in dobi obstoj; in hkrati zamejitev, partikularnost, posebnost 

individuum, saj le zgodovinska akcija pomaga zapreti konstitucijo 
samozavedanja. 

Vidimo, kako Hegel bolj kot Kant in Fichte ohranja digniteto 
partikularnega. Kantov praktični subjekt mora zanikati vse partiku­
larno spričo čiste univerzalizacije, zato ne more ustvariti nobene 
socialne vsebine. Fichtejev izgubi vsakršno posebnost, ki bi presegala 
golo uniformnost člena znotraj umne univerzalnosti : »Torej sem um 
naploh postavil zunaj sebe, v skladu z nravnim zakonom kot teore­
tičnim principom. (...) Vsakemu so smoter vsi drugi razen sebe; in 
noben ni smoter samemu sebi. (...) Vsak bo ravno s tem, da njegova 
individualnost izgine in se uniči, čisti prikaz nravnega zakona v 
čutnem svetu;. . .« (Sittenlehre 254-256) Tak subjekt, ki postavlja um 
zunaj sebe, ni history material, ni producent zgodovinske vsebine. 
V nasprotju s to mehanizacijo, 'posredstvenjem' človeka, Hegel pro­
pagira individuuma slave, bogastva in moči, nekoga, ki, v tem ko 
zasleduje lastne part ikulame in sebične cilje, za svojim hrbtom že 
koristi občosti. Njegova zgodovina ni kak sofisticiran mehanizem 
razosebljanja, temveč univerzalnost kar kliče po tem, da jo partikular­
nost preseže in postavi novo. Partikularnost in univerzalnost sta tako 
v odnosu vzajemnega suspenza. Kaj to pomeni? Kako lahko nekdo 
postavlja ne um izven sebe, temveč sebe nad um? Kako ima lahko 
nekdo nadmoralno pravico nad drugimi, da v vojnah, igrah moči in 
bojih za oblast sledi le lastnim patološkim ciljem? Vprašati se mora­
mo o naravi zgodovine: kaj to sploh j e zgodovina? 



ne- jaza , konkre tn i n ravni subjekt . Ravno zaradi te hkra tnos t i 
par t ikulamega in univerzalnega je teoretična filozofija že praktična, 
kar konstitutivno omogoči Sittenlehre: ta je spet le sopogojevanje 
enega in drugega: individuum mora slediti svojim part ikularnim 
ciljem le toliko, kolikor to služi univerzalnosti, saj postavlja um zunaj 
sebe, univerzalnost pa ni drugega kot to, kar zagotavlja vsakemu 
individuumu svobodo in njemu pr imemo mesto v celoti, tj. njegovo 
partikularnost. Toda pri Heglu partikularno in univerzalno nista tako 
instantno spravljena, ampak med njima poteka mediacija zgodovine. 
Že konst i tu t ivno sta razprta v boju za pr ipoznanje, v napetost i 
dialektike gospodarja in hlapca. 

Zgodovina daje po eni strani več pravic partikularnosti, po dmgi 
strani pa je bolj nepravična in kruta univerzalnost kot Fichtejeva 
uniformna država. Hegel cinično pripomni, da so weltgeschichtliche 
Individuen vsi umrli bodisi mladi (Aleksander, Cezar) bodisi detroni­
zirani, v izgnanstvu (Napoleon); narodu, k i je duha pripeljal na višjo 
raven, sadež ne pade v naročje in tla zgodovine nasploh niso tla 
vedno večje sreče. Po eni strani zgodovina podpira ' zmagova lce ' , 
tiste, ki sledijo povsem svojim kontingentnim patološkim ciljem, po 
drugi pa nikoli ne ščiti gole partikularnosti, saj v gibanju 'kolesa 
zgodovine ' predčasno umirajo na vseh straneh, tako ubogo ljudstvo 
kot individui z višjo moralno pravico. V čem je torej ta pravicapartiku-
larnosti nad univerzalnostjo (da lahko na primer Napoleon v svojo 
korist ukine nravni red celotne Evrope) in v čempravica univerzalno­
sti nad partikulamostjo (da zgodovina duha ne nagrajuje tistih, ki so 
zanjo največ storili, da lahko v korist občosti žrtvuje toliko življenj)? 

Kot je treba, bodo odgovori povsem formalni, tj. nanašali se bodo 
strogo na konstitucijo samozavedanja. Individualnost se vzpostavi 
in pride do same sebe šele skozidas Werk, svoje delo, ki ga da ven iz 
sebe (v tej socialni in zgodovinski posredovanosti die Sache selbst 
se razreši teoretska zagata predmetnosti , Ding an sich). Da bi prišla 
do same sebe, se mora vedno že izročiti neki zunanjosti, občosti, 
občosti pripoznanja: 



12. Gre za tri načine Heideggerjeve Geworfenheit, za patologijo na treh ravneh: 
pri Kantu j e subjekt vržen - tj, na tej točki še ni konstituiran - v empirični svet 
teoretičnega, pri Fichteju praktičnega, pri Heglu pa v empirični svet družbe­
nega. 

»Individualnost lahko meni, da deluje lezase in sebično; aje boljša, 
kot si misli, saj je njeno delovanje hkrati nasebno, obče delovanje. 
Če deluje sebično, potem le ne ve, kaj dela ... (...) Delovanje in 

početje individualnosti je torej smoter na sebi; raba moči, igra 

njihovih povnanjenj]t tisto, kar njim, ki bi bile sicer mrtvo nasebje, 
da življenje, tako da nasebje ni neizvršeno, neeksistentno in abstrakt­
no obče, temveč je neposredno ta sedanjost in dejanskost procesa 
individualnosti.« (PdG 291) 

Da nas ne bi zavedlo brati odlomek v Fichtejevem smislu (češ da 
je občost nekaj, čemur mora individualnost zavestno žrtvovati vso 
svojo patologijo), nam Hegel tu pomaga z uvedbo koncepta z l a -
denimo mu: p o z i t i v n o z l o - , kar je pri Fichteju povsem nemisljivo. 
Tako kot je v Heglovem spoznavnem zastavku v njegovi kritiki Kanta 
treba 'skočiti v v o d o , da s e n a u č i m o p l a v a t i ' , tako mora konkretna 
individualnost ' t v e g a t i z l o , d a bi s t o r i l a d o b r o ' . Heglov moralni 
imperativ je v tem, da si je treba drzniti biti patološki in partiku­
laren, saj bo občost sama po sebi že univerzal izirala posamezn i ­
kove part ikulame vsebine, pa čeprav za njegovim hrbtoin. Tu se 
pokaže še ena lastnost kopernikanskega obrata: tako kot se pri Kantu 
predmet i ravnajo po spoznanju, tako j e tudi Heg lov konkre tn i 
individuum napoten le na lastno patološko perspekt ivo , da prek 
nje konstituira svoj Werk in s tem celotno realnost ( lahko bi rekli: 
pogoji možnosti sveta so pogoji možnosti njegove udejanljivosti s 
strani individuuma, njegove zgodovinskosti) . Heglovo protežiranje 
zla, patološke motivacije, je ravno izraz socialne breztalnosti sub­
jekta, kot je Kantova prednost izkustva po času (spoznavnega ' z la ' ) 
izraz teoretske breztalnosti, nepredimost i objektov mimo njihove 
gole pojavnosti. '^ Kopernik je res ugotovil , da n ismo v središču 



13. s Kopernikom smo izgubili geocentričnost . a pridobili perspektivičnost; ta 
trend se nadaljuje do moderne fizike, kjer je fizika s kvantno mehaniko izgubila 
'tisto najsvetejše' , materijo samo - fizikalni hylecentrizem, da tako rečemo - , 
a pridobila participacijo meritve na samem merjenem, tj. nekakšno 'mensurahil-
nosi vsega, kar je. 

vesolja, a j e hkrati postavil naš pogled, pogled opazovalcev, za kon­
stitutiven za gibanje vseh nebesnih te les . " Perspektiva je konstitu­
tivna za realnost samo, ravno to in nič drugega pa pove koncept die 
Sache selbst oziroma individualnosti, ki pride do sebe šele s svojim 
delom. 

Poglejmo si logiko egoista. Ta je še najmanj ich-bezogen ali self-
centered; zadnje, kar bi lahko egoistu očitali, je , d a j e weltfremd, saj 
j e on prav tisti, ki je najbolj doma v realnosti, ki zna obrniti vse v 
svojo korist, ki pristopa k svetu z najmanj iluzijami (v nasprotju z 
dobrodelneži, idealisti, profeti boljše prihodnosti; kak romantični 
idealist bi na pr imer dejal: ' sem nepredirna duša, nazamenl j iv i 
individuum, in že s tem, ker sem rojen kot človek, imam pravico do 
humane dignitete, svetosti življenja, itd. ' ; egoist pa pravi: ' bom to, 
kar bom dosegel, prislužil, naredil; sem naknaden svojemu delu; a 
ko bom končal, mi bo ves svet na dosegu roke, torej bom konstitutiven 
za sam svet ' ) . Po imenu se zdi, da gre egoistu le za njegov ego, toda 
s stališča konstitucije samozavedanja je egoist tisti, ki svoj ego 
postavlja na drugo mesto 'po času ' , za neko s perspektivičnostjo 
obremenjeno realnostjo, tisti, ki se konstituira šele prek svojih dejanj, 
lastnine, bogastva, moči itd. Egoist ni nikoli kantovski smoter sam 
na sebi niti fichtejansko golo sredstvo zunanjega uma, temveč prej 
nikoli do konca konstituirani heglovski individuum. Lahko bi rekli, 
da biti egoist ni lahko, je pa lepo; ni lahko, ker nikoli nisi, nikoli 
nimaš statusa punktualne samogotovosti (ne sklicuješ se na primer 
na ireduktibilne človekove pravice); a ker se vselej šele konstituiraš, 
lahko vase - povsem formalno - povzemaš ves veličastni svet slave, 
bogastva in zgodovinskih zmag. (Tudi spoznavnoteoretsko Hegel 



razreši odnos subjekta in realnosti na ta način: subjekt ni nobena 
kantovska transcendentalna enotnost, ampak je vržen vanjo in se 
vzpostavi kot gibanje čutne gotovosti, zaznave in razuma; a ker svojo 
konstitucijo odlaga, tako da lahko povzame vase vse gibanje realnosti, 
je subjekt hkrati konstitutiven za vso realnost in je nič ne pusti zunaj 
sebe: D i n g an s i c h postane d i e S a c h e s e l b s t . ) 

To lahko preberemo v naslednjem odlomku: 

»Namreč, kar posameznik stori zase, pride prav tudi občemu; bolj 
kot je skrbel zase, večja je njegova ne le možnost koristiti drugim; 

temveč je njegova dejanskost sama le to, v povezavi z drugimi biti 
in živeti; njegov posamezni užitek ima bistveno pomen, s tem da 
drugim prepustimo, kar je njihovega, in jim pomagamo k pridobitvi 
njihovega užitka. V izpolnitvi dolžnosti do posameznika, torej do 
sebe, je izpolnjena tudi dolžnost do občega.« (PdG 475) 

Ko skrbiš zase, ne koristiš občosti le kvanti tat ivno (namreč ker si 
del te občosti, je na primer s tvojim bogastvom bogatejša tudi občost), 
ampak z lastno sebično perspektivo občost šele ustvarjaš kot medij 
pripoznanja, kot gospodarjev pol konstitucije samozavedanja. S tem 
ko skrbiš zase, dovoliš drugim, da tudi oni skrbijo zase. Hegel svari 
prav pred to samoiluzijo, da nekdo misli, da ve, kaj j e najbolje za 
celotno človeštvo in za ta vzvišeni cilj žrtvuje svoje življenje (v že 
omenjenem poglavju Zakon s r c a in n o r o s t s a i t i o p a š n o s t i različno 
misleči filantropi, ko se odpovejo lastni patologiji, izgubijo stik z 
realnostjo, in vsak sledi le svojemu abstraktnemu občemu, ki je on­
kraj pripoznanja). Kolikor je konstitucija samozavedanja postavljena 
kot boj z a p r i p o z n a n j e , potem je naravnost imperat ivno spustiri se v 
boj . V osnovni celici, med dvema samozavedanjema, s tem, ko si 
sam ne drzneš biti partikularen, tudi drugemu preprečuješ, da bi postal 
samozavedanje, kajti tudi to se bo lahko vzpostavilo le skozi boj . Če 
eks t rapohramo na konkretno družbo: če se do drugega ne vedeš 
sebično in rivalsko, tudi njega ne soočiš z b o j e m za pripoznanje in 



14. Individuum ,si kot svoboden in povsem partikularno želi več lastnine, stanovsko 
spo.štovanje, zadovoljitev svojih strasti; in kot tako svoboden si lahko želi le 
to, kar je umno, v skladu z zakonom, želi si lahko le neko občost , državo; saj 
edino država jamči za last lastnine, stanove in dobrine. Zunaj države na primer 
ni lastnine, saj zunaj univerzalnega ni partikularnega. Zato je cilj vsakega 
zgodovinskega nemira in nereda neka enotnost na višji stopnji. Hegel ne bi 
imel nič prod bogatašem, ki 'pretirano' akumulirajo kapital, kot ni imel nič 
proti strastem Napoleona in Julija Cezarja. Šele v institucionaliziranem denar­
nem sistemu bogastvo sploh prinese užitek: v zavesti , d a j e tvoj bližnjik prav 
tako subjekt, ki bi prav tako lahko obogatel , a si namesto njega bogat ti. Tudi 
moč in zmaga štejeta le, če v premoči in premaganju poraženca ohraniš kot 
subjekta: nihče ne doživlja triumfov nad rastlinami in živalmi; kajti šele ko 
premaganec ohrani svoj subjektivni pogled, te lahko nazadnje pripozna kot 
zmagovalca. Prav tako je največje bogastvo možno le tam. kjer je največja 
kupna moč, tj. univerzalizacija j e tem močnejša, čim večja partikularna moč 
stoji za njo. Zato je pogoj bogastva velika potrošnja, ki pa je možna le tam, 
kjer se lahko ljudje svobodno ~ vsaj v heg lovem smislu - odločajo, kaj bodo 
kupili. In način, kako obogaten, je le v tem, da daš na trg produkt, ki bo pridobil 
največ strank, tj. tisti produkt, ki bo formalno pripoznal njihovo abstraktno 
svobodo, svobodo odločanja med izdelki , njihovo patološko potrebo, njihovo 
partikularnost. Biti bogat pomeni imeti 'več od drugih' , saj ni nobenega 
nasebnega kriterija 'bogastva' , postati bogat pa pomeni le pripoznati druge 
kot osebe. (S tem smo pokazali , da gre po Heglovi logiki v naši hardliner-
verziji tudi v mirnem času za ' več' , za partikularno preseganje gole umeščenosti 
v univerzalnost.) 

ga oviraš v tem, da bi se konstituiral v samozavedanje, saj brez vzdušja 
tekmovalnosti ne bo prisiljen ustvariti svoj Werk}'' 

Šele tisti, ki so mu znotraj nravnosti puščene proste roke - to 
pomeni, da sme zasledovati svoje patološke cilje, svojo strast, in to 
ne le v njemu ozko določenem mestu v družbi, ampak lahko svojo 
izvorno določitev celo preseže in se postavi nad nravne zakone - , se 
lahko vzpostavi kot zgodovinski subjekt, kot tisti, ki zamenja en 
družben sistem z drugim, v tem prestopa meje držav, odloča o usodi 
celih narodov itd. Če je torej stran partikularnosti, individuum v svoji 
patologiji, decentrirana in breztalna, potem tudi stran univerzalnosti 
ni nič bolj gotova: ta ni ne hladna občost kantovske zakonodaje ne 



fichtejanska optimalna država. Univerzalnost pri Heglu je ravno tista, 
s katero lahko individuum v svoji pravici partikularnosti vsak trenu­
tek pretrga: to pa ni nič drugega kot kratka definicija zgodovine. 
Zgodovine nikoli ni pred nami - torej se tudi univerzalnosti konsti­
tucija vselej od tegu je - , ampak jo je treba šele narediti: univerzalnost 
zgodovine je torej vselej odvisna od partikularnih presežkov znotraj 
stare univerzalnosti . Zgodovina je to fino ravnotežje med partikular-
nostjo, ki še čaka na svojo univerzalizacijo, torej konkretnim indivi­
duom, h lapcem, ki čaka na pripoznanje občosti , gospodarja, ter 
univerzalnostjo, ki je v strahu pred močjo gole partikularnosti , torej 
dotrajanim družbenim sistemom, kjer v revolucijah hlapec s svojo 
močjo čiste rečevnosti vedno znova detronizira svojega gospodarja. 
Partikularnost je zgodovinsko produktivna, dokler je v suspenzu 
univerzalizacije, univerzalnost pa postane del zgodovine le, če je 
vselej v suspenzu partikularizacije; konkretno to pomeni: zgodovinski 
ak te r je le tisti, ki svoje samogotovosti ni dosegel na kakšni stopnji 
prej, v moralnem zakonu, čistem odnosu do volje (Kant), ali pa kot 
koristni član umno urejene družbe (Fichte); a tudi vsaka univer­
zalnost, vsaka zaprta in urejena družba, je vstopila v zgodovino le 
takrat, ko seje v njej kaj dogajalo, tj., k o j e bila univerzalnost postav­
ljena pod vprašaj s strani partikularnosti (v bojih za oblast, vojnah s 
sosednjimi državami, revolucijah; dolga obdobja miru, harmonije in 
sinergije členov zgodovine pač ne zanimajo). Zato se zgodovina 
vedno piše v krvi, v vojnah, giljotiniranjih in defenestracijah; miren 
prehod iz enega v drug sistem je že strukturno nemogoč, saj spregleda 
besnečo moč partikularnosti, ki mora prekiniti s staro univerzalnostjo. 

Lahko bi rekli, da je zgodovina univerzalizacijo tistih partiku­
larnosti, ki so partikularizirale univerzalno. Je red tistih posebnih, 
partrkulamih, enkratnih dogodkov, ki so zatresli celoten nravni sistem; 
med slednjim in prvim univerzalnim se dogaja to, čemur pravimo 
zgodovinsko napredovanje, napredek, menjava starega sistema z 
novim. Če bi nas otrok vprašal, kaj j e to ' zgodov ina ' , bi verjetno 



rekli, da gre za vrsto tistih posameznih dogodkov, ki veljajo za nas 
vse. Ne obstaja nobena zgodovinska aristokracija ali elitizem zgo­
dovine: ' zgodovinsko ' po definiciji pomeni to, kar zadeva vse, tako 
sužnja kot sužnjelastnika, reveža in bogataša. Nemara vsaj kot postu­
lat obstajata idealna država in čist odnos do volje, a zgodovina nujno 
ni ne čista ne idealna. Zgodovina je red zgolj velikih, univerzalnih 
dogodkov, ki pa zato niso nič manj posebni inpartikularni: ponavadi 
so raziskani v večje detajle, zato s seboj nosi še večjo partikularno 
težo. Vsa zgodovina je v tej dialektiki kamenčka, ki sproži plaz, 
nekje med natančnim datumom, letnico, osebo in dogodkom ter 
epoho, posledicami, družbenim sistemom (recimo 1. 1492 Kolumb 
odkrije Ameriko, kar pomeni začetek Novega veka, posredno pa 
znanstveno revolucijo in začetek kapitalizma). 

Zgodovina je upodobitev dveh breztalnosti, dveh suspenzov: parti­
kularnega, tj. dejstva, da se samozavedanje konstituira šele prek 
pripoznanja, ter univerzalnega, tj. dejstva, d a j e vsak nravni sistem 
le konstitucijska forma vsake partikularnosti, da je občost vedno 
konkretna in le refleks samozavednosti posameznih individuov, zato 
ima partikularnost vselej pravico, da, kolikor od nje ne dobi več 
konstitucijske vsebine, z njo prekine. 

Ti dve breztalnosti se nemara najbolje vidita kar na življenjski 
zgodbi Napoleona. S popolno 'ontološko ' pravico je spremenil celot­
no Evropo v bojišče in bil kot gola strast partikularnosti nekaj deset­
letij pametnejši od zgodovine in jo je učil, v katero smer naj gre. 
Zgodovina namreč sama nikoli ne pozna svoje naslednje stopnje; če 
bi jo poznala, bi bila že pri njej in ona sama; odločitev, kaj bo nasled­
nje, kar bo zatreslo stari red, se vedno zgodi na mestu neke kontin­
gentno partikularnosti (naj bo to svetovnozgodovinski individuum 
аИ pa razjarjena revolucionarna množica); univerzalnost nikoh ne evo­
luira sama od sebe, po argumentih in sklepih kakega golega hladnega 
uma. Toda po izgubljenih bitkah gaje zgodovina z enako pravico posla­
la na otoček v j užnem Atlantiku. To, da poražencem zgodovina ne 



prizanaša, so vedeli že pred Heglom, a le Hegel je lahko formalno 
izpeljal, kako je bil individuum Napoleona po porazu oropan svoje 
subjektivnosti. Če je subjekt le »niz njegovih dejanj« (GPR § 124), 
potem nedejaven individuum nima več pravice do statusa subjekta 
(prim, lepa duša). Če je samozavedanje dvojnost hlapca in gospodarja, 
par t ikularnega in univerzalnega, potem to dvojnost m n o g o bolj 
predstavlja kar zgodovina sama: je nič drugega kot gibanje pripo­
znanja med partikularnim in univerzalnim, je samozavedanje, goli 
'niz dejanj ' , je subjekt. K o j i individuum ne nudi več dovolj univer-
zalizabilne partikularnosti (in to je ravno problem poražencev) , je s 
tem z umikom iz logike pripoznanja izdal svoj konstitutivni karakter, 
torej ne more več deležiti na samozavedanju zgodovine. 

Hegel ne postavlja nad subjekta kakih zunanjih, objekt ivnih 
okoliščin, vsled katerih mora oni vedno priznati poraz. Njegova 
rešitev je bolj prefinjena: ne gre za to, da imamo pač le eno telo, ki 
bo slej ko prej umr lo , da se duh ne m o r e bor i t i prot i s t a lnem 
spreminjanju in umiranju na rave , da tudi navz l ic ' o b j e k t i v n i ' 
zgodov in i p o s a m e z n i k ne p o m e n i n ič , da j e v e d n o le majhna 
marioneta povsem zunanjih, materialnih sil. Nauk Heglove Weltge­
schichte ni, da se hrani s posameznimi samozavedanji , zato da bi na 
koncu od nje ostale mrtve, hladne, 'objekt ivne ' pridobitve, ampak 
posamezna samozavedanja zgodovina izvrže slednjič ravno zato, ker 
ne zmorejo več dohitevati in se identificirati s poslednjim velikim 
samozavedanjem - zgodovino, tj . , ker so sama premalo subjekt. 

Napoleon je moral sam doživeti svoj zaton, preživeti svoj poraz 
in svoj ' i zgon ' iz zgodovine, zato je še posebej primeren pr imer za 
ponazoritev tega, kako samozavedanje preživi izgubo individuuma. 
K o j e Napoleon umiral na Otoku sv. Helene, je bil gotovo individual­
nost, ki se je razbila na moči občosti. Toda na otoku je umiral le 
individuum, noben subjekti Če se je Napoleon kdaj res identificiral s 
kolesom zgodovine, potem je po porazu »izgubil tudi samega sebe« 
in sam sebi s e j e gotovo zdel kot »absolutno tuje bitje« (PdG 275: v 



i 5. Citirano po .straneh po izdaji: G. W. F. Hegel . Vorlesungen über die Philosophie 
der Geschichte, Werke 12. Suhrkamp, Frankfurt am Main. 

poglavju o individuumu nasproti teku sveta, Weltlauf, ki ni zgodo­
vina, ampak prej njena formalna predpostavka). Samozavedanje je 
njegovo izgubo preživelo, saj je zgodovina v Evropi tekla naprej, on 
pa, k i j e bil nekdaj poenoten s samozavedanjem sveta, s e j e videl le 
še kot umirajoče telo, neuniverzalizabilna partikularnost njegove 
nebistvene patologije. Individuum so prepeljali na S v Heleno, toda 
subjekt je ostal v Evropi. Predstavljamo si, da tako Napoleon v svojih 
zadnjih dneh ni premišljeval o tem, da ga je svetovna zgodovina 
nepravično pustila na cedilu in mu naložila telesno izčrpavanje do 
smrti, saj je svoje srce, svoje samozavedanje, svojo konstitucijo, pustil 
pri zgodovini, medtem ko je sploh izgubil vsako bistveno perspektivo 
nase in na svoje organsko minevanje. (V bistvu ni pomembno, kako 
zgodovinska oseba umre; to je stvar biografij, zgodovino pa zanimajo 
le trenutki, ko je bila ta oseba še pri moči.) 

Tako kot individuum svojo notranjost najde zunaj, v svoji kon­
kretni udejanjeni življenjski zgodbi, tako je slednjič vedno še nekaj, 
kar je bolj notranje od posamezne zavesti. Weltgeschichte je torej 
slednjič tisto das Innerste, najbolj notranje, najbolj samozavedno 
samozavedanja (medtem ko je bil Napoleon das Innerste le na višku 
svoje moči). Tudi hlapec ima svoje zasebje zunaj sebe; »Vase nazaj 
potisnjena zavest si postane v formiranju kot forma oblikovanih reči 
predmet, na gospodarju pa gleda zasebje kot zavest.« (PdG 155) 

Primerjajmo dve izjavi, eno o zgodovini in drugo o konstituciji 
samozavedanja in ne bo nam težko videti vzporednice med njima, saj 
obe temeljita na neenakem odnosu, najprej: »To je treba imenovati 
zvijačnost uma, da um pusti strasti delati zanj, pri čemer to, skozi kar 
se on postavi v eksistenco, izgubi in u tфi škodo« (VPG 49)'", in po­
tem: »... kar stori gospodar proti drugemu, stori tudi proti sebi, in kar 
hlapec proti sebi, stori tudi proti drugemu. Skozi to nastane enostransko 



in neenako pripoznanje.« (PdG 152) Ta odnos hlapca in gospodarja 
je natanko odnos partikularnosti in univerzalnosti, saj lahko univerzal­
nost deluje na samo sebe le preko drugega, part ikularnega (dejali 
smo, da se zgodovina ne dela sama), partikularno pa, naj bo še tako 
sebično, vedno zadeva tudi univerzalnost (bolj ko je sebično, večji 
je pripoznani Werk, bolj ko je pesnik intimen, večji bronast kip mu 
postavijo v središču mesta). Hlapec torej v svoji partikularnosti nujno 
že dela za gospodarja, ne da bi mu bil gospodar dolžan kaj vrniti, saj 
je gospodar le proizvod njegove konstitucije. A če je gospodar (sve­
tovni duh, um) zvijačen in mu ni nikoli treba delati, pa sam ni sposo­
ben nobenega dejanja in je torej konstitutivno nezaključen, nikoli ne 
pozna svojega naslednjega koraka in vedno le čaka, da ga naredijo 
drugi. Nesreča gospodarja je , d a j e izgubil svojo partikularnost. 

Gospodar in hlapec iz boja za pripoznanje ne izideta kot dva 
partikularna, temveč kot partikularno in univerzalno, kot jaz in mi, 
ne pa kot jaz in še en jaz . Podobe hlapca v Fenomenologiji so tako 
individuum, sebstvo osebe, sebstvo omike in sebstvo vesti. Podobe 
gospodarja pa so tek sveta nasproti ind iv iduumu , /7ravna pripoznanost 
proti osebi, sistem absolutne svobode proti sebstvu omike in nravna 
skupnost proti sebstvu vesti. Če presežemo meje Fenomenologije, 
pa bi lahko rekli, da je hlapec par excellence, eksces partikularnosti , 
ki j e bolj un iverza lna od vsake un iverza lnos t i (za k ra t ek čas) 
svetovnozgodovinski individuum, gospodar par excellence, ki si 
nikoli ne umaže rok in vselej le čaka v ozadju in iz vsake tragedije 
izide bolj bogat , iz vsake nesreče srečnejši, pa j e svetovni duh, 
Weltgeist. Weltgeschichte pa je mediac i ja med nj ima, gibanje 
pripoznanja, torej samozavedanje par excellence. 

V Weltgeistu kot popolnoma nesuspendirani substanci, v izrazu 
čistega gospodarjevega nerečevnega užitka, pa se skriva tudi velika 
nevarnost Heglove filozofije. Njeno produktivnost smo videli ne le 
v tem, d a j e partikularnost v suspenzu univerzalizacije, t emveč d a j e 
tudi univerzalnost v suspenzu partikularizacije ( d a j e zgodovina le 



to, kar iz nje naredimo itd.)- Hegla smo predstavljali kot filozofa 
nekega breztalnega zgodovinskega sveta, kjer vojne, revolucije in 
osebno pridobitništvo ne oporekajo umnosti poteka, toda hkrati je 
Hegel tudi mislec jeseni in starostne dobe svetovnega duha, latentno 
vselej že končane zgodovine in poslednje, ' idealne ' , lahko bi rekli: 
fichtejanske, nravne skupnosti , kjer se individualnost popolnoma 
podredi občosti, kjer ni več one pravice gole partikularnosti in ne bo 
več potrebe po Aleksandru in Napoleonu. Ni slučaj, da so se profeti 
konca zgodovine (Kojève, Fukuyama) sklicevali ravno na Hegla, 
saj se da Hegla brati tudi na ta način. Toda tako branje spregleda ali 
pa preseže tisti osnovni napor Heglove filozofije, konstitucijo samo­
zavedanja, ki vselej ohranja nek suspenz partikularnosti. 

Konec zgodovine, golo kontinuirano optimiranje itd., je torej v 
našem branju prav tisto, kar slednjič oropa Heglovo filozofijo vse 
njene produktivnosti . Po analogiji z Descartesom, Kantom in Fichte­
jem, ki smo j im očitali avtomatizem (teoretski, moralični, socialni 
avtomat), je največja past heglovstva (ki ji je deloma zapadel tudi 
sam) to, da partikularije (individue, narode, civilizacije...) z določene 
perspektive, z gledišča konca zgodovine, vidimo kot zgodovinske 
avtomate, ki so po nujnosti le izpolnili to, kar je bilo v pojmu svetov­
nega duha vsebovano že na začetku, kar bi, če ne oni, pač storil 
nekdo drug na njihovem mestu. S tem bi j ih oropali vse njihove 
partikularne dignitete, ki je sploh vzpostavila gibanje univerzalizacije. 
Dejali smo, da se subjekt, ko doseže status avtomata, nemudoma 
poveže z Bogom, torej neko nedotakljivo univerzalnostjo, ki ni več 
misljiva v suspenzu partikularizacije, in ni naključje, da pojem Boga 
Hegel uporablja ravno pri Weltgeschichte: »Bog vlada svetu in iz­
vršitev njegovega plana je svetovna zgodovina.« (VPG 53) Po eni 
strani dobimo Boga noter že s konstitucijo samozavedanja, saj ta 
predpostavlja gospodarja, in kaj je Bog drugega kot čisti gospodarjev 
Genuß, garant avtomatizma. Toda tudi pri Bogu, univerzalnosti vseh 
univerzalnosti, lahko vidimo oi^i suspenz partikularizacije (ta sintagma 



bi bila lahko drugo ime za Kristusa): kot pove Hegel v Absolutni 
religiji, mora Bog postati človek, da bi postal on sam, saj je tudi Bog 
le samozavedanje s svojim nujnim hlapčevskim polom. 

Če torej hočemo ohraniti samozavedni karakter konstitucije vse 
realnosti in v tem vidimo lepoto in produktivnost Heglove logike, 
potem je treba postulirati vselej nekončano zgodovino, tj. takšno, ki 
se ne zgublja v neskončni progres , slabo neskončnos t , a se kot 
končana tudi nikoli ne izbriše, ki je sicer dovolj daleč, da duh pride 
k samemu sebi in omogoča Heglovo stališče, a hkrati nobena univer­
zalnost nikoli ne doseže svoje poslednje, samozadovoljne podobe, 
ki izgubi vsak strah pred surovo partikularnostjo; postulirati je torej 
treba nekakšen stalen večer svetovnega duha, tj. večer, in ne noč: 
družbo, ki ni optimalna, ampak jo lahko vsak trenutek zamaje neka 
zunanja kontingenca, neko univerzalnost, ki še ni popolnoma siner-
gizirala svojih partikularnosti. K bolj finalističnim, mehanizacijskim 
stališčem, ki ne spoštujejo več suspenza partikularnosti , se j e nagi­
bal pozni Hegel (v Grundlinien, Predavanjih o filozofiji zgodovine 
itd.), zato se zdi, da ne smemo, zato da bi ostali bolj pristno hegel-
janski , nikoli zapustiti napora Fenomenologije, da moramo torej 
vselej vztrajati na tej lestvi, ki vodi v sistem, saj smo tu najproduk­
tivnejši. Ravno povezava začetka in konca tega Heglovega naslav-
nejšega dela pokaže to dvostransko suspenzivnost part ikularnega in 
univerzalnega. 

Kaj j e začetek Fenomenologije drugega kot potopitev v čisto par­
tikularnost? Hegel zatrjuje, da lahko sistem začnemo kjerkoli, pri 
katerikoli povnanjitvi duha, saj bo gibanje česarkoli, kar vzamemo 
v roke, že stkalo preprogo duha. Čutna gotovost torej na začetku 
nima nobenega drugega določila kot ravno to, d a j e karkoli, najbolj 
nesmiselna materija, popolna kontingenca, ki se je še ni dotaknila 
nobena univerzalnost. Ni nič drugega kot to, da je: čista partikular­
nost je tu soočena s čisto univerzalnostjo, golo bitjo. Bogati svet 
neposredne čutnosti se izkaže za najrevnejšo resnico: zgolj Da 



bi torej prišli do produktivne vsebine, se moramo od tu, kjer si 
partikularno in univerzalno stojita hladno nasproti, podati na pot 
posredovanja, lahko bi кШ zmanjševanja razlike med partikularnim 
in univerzalnim. Prek konstitucije samozavedanja z gospodarjem in 
hlapcem, individualnosti nasproti teku sveta in spravi znotraj nravne 
skupnosti na koncu vesti, pr idemo do vrha in popolnega prežetja 
obojega, do absolutne vednosti na koncu. Absolutna vednost se sliši 
kot poslednja, finalna univerzalnost, a ni prav nič drugega kot pokaz 
nazaj, na celotno gibanje partikularnosti. 'Pot do resnice je resnica 
sama ' ne pomeni nič drugega kot to, d a j e vsaka univerzalnost le pot 
partikularnosti do nje, da je poslednja gotovost le gibanje negotovosti 
zavesti, da se vsako dobro začne z zlom, d a j e vsaka vsebina univer­
zalnosti le odlog njene konstitucije, tveganje biti partikularen. Tako 
kot je zavest v svoji partikularnosti vselej napotena le na tveganje, 
na svojo perspektivo, tako se na poti ne more dokončno etablirati 
tudi nobena univerzalnost, saj kolikor je vsaka konstituirana le prek 
perspektivičnosti zavesti, jo ta lahko vselej diskvalificira in stopi na 
višjo stopnjo. Fenomenologija ni sistem, ki bi začela s partikula-
rijami in se potem dvignila k 'zunanj im' in 'objektivnim' resnicam, 
univerzalnostim, ampak je ravno prikaz zmage partikularnosti na 
koncu, kjer se vse 'objekt ivno' izkaže za 'subjektivno' posredovano: 
substanca j e postala subjekt. (Zato se tudi končuje s tako intimnimi 
kategorijami kot so moralnost, vest in religija.) Absolutna vednost 
m substancialna univerzalizacija, ampak ravno subjekt, je drugo ime 
za nemoč vsakršne vnaprejšnje, nesuspenzivne univerzalnosti . 

Fenomenologija je filozofski Bildungsroman, sistem suspenza 
konstitucije, in zdi se, da smo najbolj pristno-heglovski, kolikor ohra­
njamo ta Bildungscharakter filozofske zastavitve in ne sanjamo o 
poslednji državi in času brez družbenih konfliktov. Že kakih deset 
let pred Heglom je svoj paraaigmdXxcniBildungsroman objavil Goe­
the, svoja Učna leta Wilhelma Meistra, ki se berejo kot Fenome­
nologija avant la lettre. Goethe začne svoj roman s stavkom: »Igra 



16. Citirano po straneh po izdaji: J. W. von Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre. 
Hamburger Lesehefte Verlag. 

je trajala zelo dolgo« ( W M L 5)'^, in tako spoznamo Wilhelma kot 
junaka, ki je strasten ljubitelj dramske umetnost i , gledanja predstav 
na odru, tam zunaj, usod, ki ga ne zadevajo, in so le nekakšna 'čutna 
gotovost ' romanesknega junaka. Toda nekje na poti omike mu reče 
ena od njegovih žensk, potem ko je v njem odkrila sorodno dušo: 

»'Oh, kako je lepo', je zaklicala, 'svoje lastno prepričanje slišati iz 
tujih ust! Kako postanemo zares mi sami šele, ko nam nekdo drug 
da popolnoma prav. (...)' Koje to rekla, je vzdihljaj razrahljal njene 
prsi in lepa solza se je zalesketala v njenem desnem očesu. 'Ne 
verjemite', je nadaljevala, 'da sem tako jokava in da me je tako 
lahko ganiti! Le oko je tisto, ki joče. Na spodnji veki sem imela 
majhno bradavico, ki so mijo uspešno odstranili, toda oko je odtlej 
ostalo šibko in najmanjši povod mi privre solze na oči. Tukaj je bila 
bradavička, o kateri ne vidite nobene sledi.' 
Ni videl nobene sledi, a videl ji je v oko, kije bilo jasno kot kristal, 
in zdelo se mu je, da vidi v dno njene duše. 
'Sedaj sva', je dejala, 'izgovorila geslo najine zveze; naj se čim prej 
kot je mogoče do konca spoznava. Zgodba človeka je njegov 
karakter: (podčrtal J. S.) (WML 364) 

Je mogoče še lepše prikazati povezavo med zunanjo kontingent-
nostjo in domnevno tako stanovitnim karakterjem človeka kot z 
bradavico, za katero ni ostala niti sled, in posledično rahločutnostjo 
nravi? Ko torej Wilhelm sprejme lastno življenjsko zgodbo, vrsto 
biografskih naključij, za svojo pravo konstitucijo - kajti njegov karak­
ter ni drugega kot njegova zgodba - , ko mu nazadnje neka prosto­
zidarska loža, Heglov 'za nas ' , pove, da g a j e spremljala od vsega 
začetka, a d a j e njemu, 'za zavest ' , pustila, da dela svoje napake in 
se tako bildet, tedaj spozna, da so zunanje drame na odru le njegova 
notranja drama, in se odpove svoji ljubezni, gledališču, ter postane 



akter v svojem konkretnem življenju (se poroči itd.). Prvi stavek 
govori o gledališču, zadnji stavek romana pa o tem, kako je Welt­
theater junak povzel v svojo konstitucijo; nekdo mu pravi: » 'Zdiš se 
mi kot Savel, sin Kisa, ki je odšel iskat očetove oslice in našel 
kraljestvo. ' / 'Vrednosti kraljestva ne poznam' , je odvrnil Wilhelm, 
'toda vem, da sem dosegel srečo, ki je ne zaslužim in je ne bi želel 
zamenjati z ničimer na svetu. '« Sreča, ki je ne zasluži, je njegova 
identiteta, njegov gebildetes Selbst, in zasluži si je ne, ker ga prej 
sploh ni bilo, saj je bil še v konstituciji; jaz ni nič drugega kot proizvod 
kontingence, tako kot bradavice in druge peripetije, in karakter m 
nič drugega kot njegova zgodba. Toda tega, kar sedaj ima, lastne 
subjektivnosti, ne more junak več zamenjati z ničimer, saj je ves 
svet le gibanje njegove konstitucije, in kraljestvo, ki ga je našel, ni 
več menljivo. 

Goethe in Hegel nam skušata povedati , da je subjekt filozofsko 
najbolj produktiven takrat, ko njegova konstitucija še ni zaključena. 
Tako junak Bildungsromana slednjič ugotovi, da lahko, kolikor se 
odreče lastni punktualnosti, samozadostnosti Arhimedove točke, en 
sam človek spremeni svet. 



Teologija 

Slavoj Žižek 

NEKAJ PRIPOMB O ODNOSU MED ŽIDOVSKO 
IN KRŠČANSKO SUBTRAKCIJO 

Ko se ukvar jamo z erot ično-re l ig ioznim teks tom, kakršen j e 
»Visoka pesem«, nas komentatorji brž hitijo opozarjati, d a j e potrebno 
njeno skrajno in izrazito erot ično podobje brati a legor ično , kot 
metaforo: recimo, ko v pesmi ljubimec poljubi ženske ustnice, to »v 
resnici pomeni«, da Bog izroči Židom deset božjih zapovedi . Kar se 
skratka zdi kot opis »čisto človeškega« spolnega srečanja, simboHčno 
predstavlja duhovno povezanost Boga in židovskega ljudstva. Vendar 
pa najbolj pronicljivi preučevalci Svetega pisma sami prvi poudarjajo 
meje takšnega metafor ičnega branja, ki opisano ču tno vseb ino 
odpravi kot »zgolj prispodobo«: prav to »simbolično« branje j e nam­
reč »čisto človeško«, se pravi branje, ki vztraja na zunanjem nasprotju 
med s imbolom in njegovim pomenom in ki vroči spolni vsebini 
okorno pripisuje »globlji pomen«. Dobesedno branje (recimo »Visoke 
pesmi« kot skorajda pornografske erotike) in alegorično branje sta 
tako dve strani iste operacije: delita si skupno predpostavko, da je 
»resnična« spolnost »čisto človeška«, ne da bi bila v njej navzoča 
kakšna božanska razsežnost. (Seveda se tu pojavi vprašanje: če je 
spolnost zgolj metafora, zakaj potem sploh potrebujemo ta proble­
ma t i čen ov inek? Zakaj resn ične d u h o v n e v seb ine ne p o d a m o 
neposredno? Mar zato, ker nam zaradi omejitev naše čutne končne 
narave ta vsebina ni neposredno dostopna?) Kaj pa če »Visoke pesmi« 
sploh N E bi smeli brati kot alegorijo, temveč precej bolj dobesedno, 
kot opis čisto čutne erotične igre? Kaj če »globlja« duhovna dimenzija 
deluje že v samem strastnem spolnem razmerju? Resnična naloga 
potemtakem ni v tem, da spolnost zreduciramo na golo alegorijo, 



V zvezi z »Visoko pesmijo« nastopa še en problem. Standardna 
obramba »psihoanalitičnega židovstva« pred krščanstvom se opira 
na dve trditvi: prvič, le v židovstvu se srečamo s strahom pred travma­
tičnim Realnim Zakona, pred breznom želje Drugega (»Kaj hočeš?«); 
krščanstvo pa to brezno prekrije z ljubeznijo, tj. z imaginarno spravo 
med Bogom in človeštvom, v kateri je strah zbujajoče srečanje z 
Realnim že ublaženo - zdaj vemo, kaj Drugi hoče od nas: Bog nas 
ljubi, Kristusova žrtev je končni dokaz tega... In drugič, mar teksti, 
kot je »Visoka pesem«, ne prikazujejo nazorno ravno tega, da je 
židovstvo, daleč od tega, da bi bilo (zgolj) religija strahu, tudi in 
p r edvsem rel igi ja l jubezni , in to celo bolj goreče l jubezni od 
krščanstva? Mar ni zaveza med Bogom in ž idovskim l judstvom 
najvišje dejanje ljubezni? Vendar pa ta židovska ljubezen, kot smo 
pravkar pokazali, ostaja »metaforična«; kot takšna je prav imaginarna 
sprava med Bogom in človeštvom, kjer je strah zbujajoče srečanje z 
Rea ln im že ub laženo . Oz i roma , povedano bolj n e p o s r e d n o in 
brutalno: mar ni »Visoka pesem« prav ideologija v najčistejši obliki, 
kol ikor seveda ideologi jo r a z u m e m o kot imaginarno ublaž i tev 
t r a v m a t i č n e g a R e a l n e g a , kot » R e a l n o b o ž a n s k e g a s rečan ja s 
človeškim obrazom«? 

Kako torej zdaj preidemo od tod do samega krščanstva? Ključ do 
Kristusa n a m ponuja podoba Joba, čigar trpljenje je p rapodoba 

L Kaj ni katoliški celibat konec koncev antikrščanski, preostanek poganstva? 
Mar se ne opira na tisto pogansko predstavo, da si tisti, ki žrtvujejo svoje 
zemeljske spolne užitke, prislužijo dostop do božanske jouissance! 

temveč da razkrijemo tisto njeno inherentno »duhovno« razsežnost, 
ki za vselej ločuje človeško spolnost od živalskega parjenja. Toda 
al i je mogoče napraviti ta korak od alegorije k polni identiteti znotraj 
židovstva? Mar ni to tisto, za kar gre pri krščanstvu, ki zatrjuje 
neposredno identiteto Boga in č loveka? ' 



Kristusovega 1ф1јепја. Jobova knjiga ni tako provokativna enostavno 
samo zaradi navzočnosti različnihi perspektiv brez jasne razrešitve 
njihove medsebojne napetosti (dejstvo je namreč, da Jobovo 1ф1јепје 
odpira drugačno perspektivo od tiste, kjer lahko verno zaupamo v 
Boga) ; Jobova zbeganost izhaja iz dejstva, da Boga izkuša kot 
nedoumljivo Reč, negotov je , kaj Bog pravzaprav sploh hoče od 
njega s težkimi preizkušnjami, ki mu jih nalaga ( lacanovski »Che 
vuoi?«), in nazadnje, Job ne more dognati , kako se sam prilega v 
celoten božanski red, ne more prepoznati svojega mesta v njem. 

Za ta skorajda neznosen vtis, ki ga Jobova knjiga napravi na 
človeka, ni kriv toliko sam pripovedni okvir (hudič se tu pojavi kot 
sogovornik Boga in skupaj se lotita precej okrutnega preizkusa, s 
katerim bi preverila Jobovo vero), kot pa njen zaključek. Daleč od 
tega, da bi namreč dobili neko zadovoljivo razlago Jobovega nezaslu-
ženega tфljenja; božji nastop se na koncu izteče v čisto bahanje, v 
grozljivko z elementi burke - čisti argument avtoritete, ki temelji na 
osupljivem razkazovanju moči: »Vidiš, kaj vse lahko naredim? Pa 
ti, lahko ti to narediš? Kdo si torej, da se upaš pri toževati?« Kar torej 
dobimo, ni niti dobri Bog, ki bi dal Jobu vedeti, da j e bilo njegovo 
1ф1јепје le božja skušnja, ki bi preverila njegovo vero, niü temni 
Bog onkraj Zakona, Bog čiste kaprice, temveč Bog, ki deluje kot 
nekdo, ki smo ga zalotili v trenutku njegove nemoči ali vsaj šibkosti 
in ki se poskuša iz te zadrege izkopati s praznim bahanjem. Na koncu 
tako dobimo nekakšno poceni hoUywoodsko grozlj ivko z veliko 
posebnimi efekti. Nič čudnega torej, da se poskuša mnogo komenta­
torjev Jobove zgodbe odkrižati kot še nekega ostanka prvotne pogan­
ske mitologije, ki bi ga bilo potrebno iz Biblije izločiti. 

D a n e bi zapadh tej skušnjavi, je potrebno natančno določiti Jobovo 
resnično veličino: v nasprotju z običajno predstavo Job namreč NI 
potrpežljiv 1ф1п, ki bi božjo skušnjo prenašal s trdno vero v Boga -
prav nasprotno, ves čas se pritožuje in zavrača svojo usodo (tako kot 
Ojdip na Kolonu, k i j e ponavadi tudi napačno razumljen kot potrpež-



2. Po Jungu se B o g v zavestnem trpljenju Kristusa spokori za trpljenje Joba: » . . . 
kajti tako kot mora č lovek trpeti zaradi Boga , mora tudi B o g ir\¡t\\ zaradi 

človeka. Drugače med njima ne more biti sprave« (C. G. Jung, Answer to Job, 
Boll ingen, Princeton 1958, str 39). Tu gre v osnovi še vedno za menjavo; 
eden trpi za drugega. . . 

Ijiva žrtev, vdana v svojo usodo). Ko Joba obiščejo trije teološki 
prijatelji, njihova argumentacija ni drugega kot navaden ideološki 
sofizem (če t ф i š , si torej po definiciji M O R A L narediti nekaj narobe, 
kajti Bog je pravičen) . A njihovo dokazovanje ni omejeno le z 
ugotovitvijo, da Job pač mora biti nekako kriv; na neki bolj radikalni 
ravni gre prav za (ne)smiselnost Jobovega 1ф1јепја. Tako kot Ojdip 
na Kolonu tudi Job vztraja na popolni N E S M I S E L N O S T I svojega 
1ф1јепја - kot nam pove že naslov Jobove knjige 27: »Job prisega, 
da je nedolžen.«- Kot takšna pa nam Jobova knjiga ponuja morda 
prvi vzorčen primer kritike ideologije v človeški zgodovini, saj pred 
nas odkrito postavi osnovne diskurzivne strategije, kako upravičiti 
tфIjenje: Jobovo resnično etično dostojanstvo je v načinu, kako trdo­
vratno zavrača idejo, da bi njegovo tфljenje lahko imelo kakršenkoli 
smisel, bodisi kot kazen za njegove storjene grehe bodisi kot pre­
izkušnja njegove vere, nasproti trem teologom, ki ga bombardirajo z 
možnimi pomeni. In presenetljivo, Bog se na koncu postavi na Jobovo 
stran, ko pravi, da je bila vsaka beseda, ki jo je izrekel Job, resnična, 
in vsaka, ki so jo izrekli teologi, napačna. 

Prav zaradi te izjave o nesmiselnosti Jobovega tфljenja pa je treba 
tudi vztrajati na podobnosti med Jobom in Kristusom, na tem, da 
Jobovo 1ф1јепје naznanja križev pot: Kristusovo tфljenje je PRAV 
TAKO nesmiselno; to ni dejanje neke smiselne zamenjave. Razlika 
je seveda v tem, da je v Kristusovem primeru ta vrzel, ki ločuje 
tфečega , obupanega človeka (Joba) od Boga, premeščena v Boga 
samega kot njegova lastna radikalna razcepljenost oziroma, bolje, 
samo-zapuščenos t . To pomeni , da bi moral i tvegati precej bolj 
radikalno branje tistega Kristusovega »Oče, zakaj si me zapustil?«, 



kot paje to običajno. Ker tu n imamo opravka z vrzeljo med človekom 
in Bogom, temveč z razcepom v Bogu samem, tudi rešitev ne more 
biti v tem, da se Bog (ponovno) prikaže v vsej svoji veličastnosti in 
Kristusu razkrije globlji pomen njegovega trpljenja (da je bil le 
nedolžna žrtev, žrtvovana, da odreši človeštvo). Kristusov »Oče, zakaj 
si me zapustil?« ni tožba V S E M O G O Č N E M U muhastemu Bogu-
Očetu, čigar poti so nam, smrtnikom, nedoumljive, temveč tožba, ki 
namiguje na N E M O Č N E G A Boga: bolj spominja na otroka, ki 
verjame v očetovo moč, potem pa z grozo odkrije, da mu oče ne more 
pomagati . (Ali če si prikličemo v spomin pr imer iz nedavne zgodo­
vine: v trenutku Kristusovega križanja je Bog-Oče v podobnem polo­
žaju kot bosanski oče, k i j e bil prisiljen pričati posilstvu svoje hčere 
in prenašati skrajno travmo njenega sočutno-očitajočega pogleda: 
»Oče, zakaj si me zapustil?«...) Skratka, s tem »Oče, zakaj si me 
zapustil?« je Bog-Oče tisti, ki dejansko umre, razkrije pri tem svojo 
popolno nemoč, nato pa vstane od mrtvih v preobleki Svetega Duha. 

Zakaj Job po bahavem nastopu Boga molči? Mar ni to smešno 
bahanje (pompozen napad z retoričnimi vprašanji tipa »Kje si bil, 
ko...«; »Kdo je ta, ki zatemnjuje posvet/ z govori brez znanja?/.. ./ 
Kje si bil, ko sem utemeljeval zemljo?/povej to, če imaš kaj razuma!« 
(Job 38, 2-5)) prav način, s katerim se pokaže njegovo nasprotje in 
na katero lahko človek odgovori le s preprostim: »V redu. ampak če 
lahko narediš vse to, ZAKAJ SI M E P O T E M PUSTIL TRPETI N A 
TAKO NESMISELN NAČIN?« Mar gromeče besede Boga ne napra­
vijo vse bolj očiten njegov molk, odsotnost odgovora? Kaj če j e prav 
T O tisto, kar je Job doumel in zaradi cesar je obmolkni l? Job je ostal 
tiho, a ne zato, ker bi ga potolkla strašna božja prisotnost, pa tudi ne 
zato, da bi s tem kazal svojo nadaljnjo upornost (kajti dejstvo je , da 
se je Bog izognil odgovoru na njegovo vprašanje), temveč zato, ker 
je z gesto tihe solidarnosti dojel božjo nemoč. Bog ni ne pravičen ne 
nepravičen, temveč enostavno nemočen. Job je nenadoma razumel , 
da v nadlogah, ki so ga doletele, dejansko ni bil na preizkušnji on, 



3. Kar zadeva »ž idovsko izjemo«, se ponuja sku.šnjava, da bi tvegali radikalno 
ponovno branje tistega Freuda, ki je Židom pripisal nepriznavanje izvornega 
zločina (Mojzesovega očetomora): kaj če so tudi alternativna freudovska branja, 
ki predlagajo hipotezo nadomestnega zločina (dejansko je bil Mojzes sam kriv 
»očetomora«, umora faraona), napačna? Kaj če Mojzesov resnični z ločin ni 
bil umor, temveč PONIŽANJE faraona, javno razgaljenje njegove nemoči? 
Kaj ni to hujše kot takojšen umor: oče , ki je bil ubit, se namreč vrne kot idealna 
instanca Zakona, medtem ko ponižani oče preživi le kot smešen, nemočen 
izmeček? Kaj če je bilo to ponižanje očeta predpogoj za vzpostavitev židovstva 
kot prve velike religije, ki izvorno in tudi večino časa NI bila državna religija, 
temveč religija neke skupine brez državne identitete? In še več , kaj če je prav 
TO tisto, zaradi ce sar je ideja izraelske države problematična? 

temveč Bog sam, ki p a j e na preizkusu klavrno pogorel. In človeka 
mika, da bi stvar .še nekoliko zaostril in tvegal radikalno anahroni-
stično branje: Job je predvidel prihodnje tфljenje samega Boga -
»Danes jaz, jutri tvoj sin; a takrat ne bo nikogar, da bi se zavzel Z A 
N J E G A . Kar vidiš zdaj v meni , je p rapodoba tvojega las tnega 
1ф1јепја.«' 

Ker je funkcija obscenega nadjazovega dodatka k (božanskemu) 
Zakonu, da zakrije to nemoč velikega Drugega, in ker krščanstvo to 
nemoč RAZKRIJE , je zato prva (in edina) religija, ki radikalno pusti 
za seboj razkol med uradnim/javnim tekstom in njegovim obscenim 
iniciacijskim dodatkom: v njem ni več nobene skrite, zamolčane 
zgodbe. Natanko v tem smislu je krščanstvo religija Razodetja: v 
njej je vse razodeto, njenega javnega sporočila ne spremlja noben 
obscen nadjazovski dodatek. V starih grških in rimskih religijah je 
bil javni tekst vselej še dopolnjen s skrivnimi iniciacijskimi rituali in 
orgijami; po drugi strani pa se vsi poskusi, da bi bilo krščanstvo 
obravnavano na isti način (se pravi, da bi se razkril Kristusov »skrivni 
nauk«, k i je nekako vkodiran v Novo zavezo ali pa najden v apokrifnih 
evangelijih), končajo kot njegov heretični vnovični vpis v pogansko 
gnostično tradicijo. 

In ko že ravno govorimo o krščanstvu kot »razodeti religiji«, bi 
si morali po temtakem zastaviti tudi neizbežno neumno vprašanje: 



4. Cf. Eric Santner, »Traumatic Revelations: Freud's M o s e s and the Origins of 
Ant i -Semit i sm«, v: Renata Salecl , ur, Sexuation, Duke UP, Durham 2000 . 

kaj je pravzaprav v krščanstvu sploh razodeto? Se pravi, mar ne 
razodevajo VSE rehgije neke skrivnosti, katere božje sporočilo naj 
bi ljudem ponesli preroki? Celo tisti, ki vztrajajo na nedoumljivost i 
dieu obscur, dopuščajo, da obstaja neka skrivnost, ki se upira razkritju, 
v gnostičnih različicah pa ta skrivnost JE razkrita, in sicer maloštevil­
nim izbrancem v iniciacijskih obredih. Pomenlj ivo je , da gnost ična 
prisvajanja krščanstva vztrajajo ravno na prisotnosti takšnega skritega 
sporočila, ki da gaje potrebno razbrati iz uradnega krščanskega teksta. 
Kar je torej v krščanstvu razodeto, ni zgolj celotna vsebina, temveč 
predvsem to, da Z A D A J NI NIČESAR, N O B E N E S K R I V N O S T I , 
KI BI JO BILO P O T R E B N O R A Z O D E T I . Ali če parafraziramo 
znano Heglovo formulo izFenomenologije duha: za zaveso j avnega 
teksta se skriva le tisto, kar smo mi sami položili tja. Ali če naredimo 
še korak naprej in zadevo formuliramo z nekoliko bolj patet ičnimi 
izrazi: kar Bog razodene, ni njegova skrita moč, temveč njegova 
nemoč kot taka. 

Kje torej v razmerju do te opozicije stoji židovstvo? Ni mar zadnja 
podoba Boga v Jobovi zgodbi, tam, kjer se hvali s svojimi čudeži in 
monstrumi, ki j ih je ustvaril, natanko tak obscen fantazmatski spek-
takel, namenjen temu, da prikrije njegovo nemoč? Vendar pa so 
zadeve tukaj nekoliko bolj zapletene. Eric Santner uvede v svoji 
razpravi o Freudovi podobi Mojzesa ključno razlikovanje med sim­
bolno zgodovino (nizom eksplicitnih mitičnih pripovedi in ideološko-
etičnih predpisov, ki predstavljajo tradicijo neke skupnosti - tisto, 
čemur bi Hegel rekel njihova »etična substanca«) in njenim obscenim 
Drugim, nepriznano »fantomsko« fantazmatsko skrivno zgodovino, 
ki dejansko vzdržuje eksplicitno simbolno tradicijo, a mora, če naj v 
resnici učinkuje, ostati izključena.'' V svoji knjigi o Mojzesu (zgodba 
o Mojzesovem umoru itd.) si Freud prizadeva rekonstruirati ravno 



takšno fantomsko zgodovino, ki preganja prostor židovske verske 
tradicije. Pravi član neke skupnosti človek ne postane preprosto tako, 
da se poistoveti z njeno eksplicitno simbolno tradicijo, temveč šele 
takrat, ko sprejme tudi tisto fantomsko razsežnost, ki to tradicijo 
vzdržuje, njene 'nemrtve ' duhove, ki preganjajo žive, skrivno zgo­
dovino travmatičnih fantazem, ki se izroča »med vrsticami«, skozi 
luknje in popačenja eksplicitne simbolne tradicije - ali kot pravi 
Fernando Pessoa: »Vsak mrtvijo verjetno še vedno kje živ.« Židovska 
trdovratna navezanost na nepriznano nasilno utemeljitveno gesto, ki 
preganja zakoniti javni red kot njegov fantomski dodatek, je Židom 
omogočila, da so tisočletja vztrajali in preživeli brez svoje zemlje in 
skupne institucionalne tradicije: uprli so se temu, da bi zavrgli svoje 
duhove in presekali vezi s svojo skrivno, nepriznano tradicijo. Para­
doks židovstva je v tem, da ohranja zvestobo utemeljitvenemu nasil­
nemu Dogodku prav s tem, da ga NE priznava, da ga NE simbolizira: 
ravno ta »potlačeni« status Dogodka je tisto, kar židovstvu daje 
njegovo enkratno vitalnost. 

Vendar, ali to potemtakem pomeni, da razkol med »uradnimi« 
teksti Zakona z njihovim abstraktnim legalnim aseksualnim značajem 
na eni strani (Tora - Stara zaveza, Mišna - formulacija zakonov in 
Talmud - komentarji zakonov; vsi naj bi bili del božjega razodetja 
na gori Sinaj) in pa Kabalo na drugi strani (to vrsto globoko seksu-
aliziranih obskurnih uvidov, ki morajo ostati skriti - spomnimo se 
tistih razvpitih odlomkov o vaginalnih sokovih) znotraj židovstva 
ponovno ustvari napetost med čistim simbolnim Zakonom in njego­
vim nadjazovskim dodatkom, skrivno iniciacijsko vednostjo? Glavno 
ločnico je tu treba potegniti med židovsko zvestobo nepriznanim 
duhovom in na drugi strani pogansko obsceno iniciacijsko modro­
stjo, ki spremlja javni ritual. Nepriznana židovska fantomska pripoved 
ne pripoveduje obscene zgodbe o božji nedoumljivi vsemogočnosti , 
ampak ravno nasprotno, zgodbo njene NEMOČI, prikrito s klasičnimi 
poganskimi obscenimi dodatki . Skrivnost, k i j i ostajajo židje zvesti, 



5. Cf. Franz Rosenzweig , The Star of Redemption, University of Notre D a m e 
Press, Notre D a m e 1985. 

je groza božje nemoči in TA skrivnost je v krščanstvu »razodeta«. 
To je hkrati tudi razlog, da se je krščanstvo lahko pojavilo šele po 
židovstvu: razkriva namreč grozo, s katero so se prvi soočili židje. 
Le če torej upoštevamo to ločnico med poganstvom in židovstvom, 
lahko resnično dojamemo sam prodor krščanstva. 

To pomeni, da nas židovstvo, s tem ko nas prisili, da se spopri­
memo z breznom želje Drugega (v preobleki nedoumljivega Boga), 
in s tem ko zavrača, da bi to brezno prekrili z določenim fantazmat-
skim scenarijem (art ikuliranim v obscenem iniciacijskem mitu), 
prvikrat sooči s paradoksom človeške svobode. Izven travmatičnega 
srečanja z neprosojnost jo želje Drugega ni n ikakršne svobode : 
svoboda ne pomeni , da se preprosto znebim želje Drugega - ko se 
soočim s to neprosojnostjo kot tako, sem tako rekoč vržen v svojo 
svobodo, prikrajšan za fantazmatsko zakrivalo, ki bi mi povedalo, 
kaj Drugi hoče od mene. V tem težavnem položaju, polnem tesnobe, 
ko vem, DA Drugi nekaj hoče od mene, ne da bi hkrati tudi vedel, 
KAJ hoče, sem vržen nazaj sam vase, prisiljen prevzeti nase tveganje 
svobodnega določanja koordinat svoje želje. 

Po Rosenzweigu razlika med židovskimi in krščanskimi verniki 
ni v tem, da slednji ne bi poznali tesnobe, temveč v tem, d a j e njeno 
žarišče premeščeno: kristjani občutijo tesnobo v intimnosti svojega 
stika z Bogom (kot Abraham?), medtem ko se pri Židih tesnoba pojavi 
na ravni židovstva kot kolektivne entitete brez svoje lastne dežele, 
ogrožene v svojem obstoju.'' In morda bi tu morali navezati na šibko 
točko Heideggrove Biti in časa (»nelegit imen« prehod od indivi­
dualne biti-k-smrti in sprejemanja kontingentne usode k zgodovin­
skosti kolektiva): ZGOLJ v primeru židovskega ljudstva bi bil tak 
prehod od individualne na kolektivno stopnjo »legit imen«. 



V Čem se torej krščanska skupnost razlikuje od židovske? Pavel 
si predstavlja krščansko skupnost kot novo utelešenje izbranega 
ljudstva: kristjani so resnični »otroci Abrahama«. C e j e šlo v prvem 
utelešenju za ločeno etnično skupino, imamo zdaj skupnost svobodnih 
vernikov, ki opusti vse etnične razlike (oziroma bolje, zareže ločnico 
ZNOTRAJ vsake etnične skupine) - izbrano ljudstvo so vsi tisti, ki 
zaupajo v Kristusa. Imamo torej nekakšno »transsubstanciacijo« 
izbranega ljudstva: Bog je držal svojo obljubo židovskemu ljudstvu, 
da ga bo odrešil, a v toku samega procesa je zamenjal identiteto 
izbranega ljudstva. Teoretična (in politična) pomembnost tega pojma 
skupnosti je , da poda prvi primer kolektiva, ki ga ne oblikuje in ne 
drži skupaj mehanizem, kakršnega opisuje Freud v svojih delih Totem 
in tabu in Mojzes in monoteizem (skupna krivda očetomora) - mar 
nista nadaljnji različici tega istega kolektiva revolucionarna partija 
in psihoanalitično združenje? »Sveti Duh« označuje nov kolektiv, ki 
ga ne drži skupaj Označevalec-Gospodar, temveč zvestoba Stvari, 
napor, potegniti novo ločnico, ki teče »onkraj Dobrega in Zlega«, se 
pravi, ki teče skozi razlike obstoječega družbenega telesa in jih 
suspendira. Ključna razsežnost Pavlove geste je potemtakem v tem, 
d a j e prelomil z vsako obliko komunitarnosti : njegov univerzum ni 
več univerzum mnoštva skupin, ki hočejo »najti svoj glas« in braniti 
svojo posebno identiteto, svoj »način življenja«, temveč univerzum 
bojujočega se kolektiva, ki temelji na sklicevanju na brezpogojni 
univerzalizem. 

V kakšnem odnosu je torej krščanska subtrakcija do židovske? 
Mar ni neke vrste subtrakcija vpisana že v samo židovsko identiteto? 
Kaj jih niso ravno zato hoteli nacisti pobiti, saj so med vsemi narodi 
židje »del, ki ni noben del«, kolikor niso preprosto narod med narodi, 
ampak ostanek, t isto, kar n ima svojega pravega mes ta v »redu 
narodov«? In v tem seveda tiči strukturna težava države Izrael: je 
možno iz tega ostanka izoblikovati državo, kakršne so vse ostale? 
Na to je opozoril že Rosenzweig; 



6. Franz Rosenzweig , op. cit, str 4 0 4 - 4 0 5 . Ta navedek seveda doigujem Ericu 
Santnerju, ki je do podrobnosti razvil to idejo ž idovske identitete v svojem 
izjemnem delu On the Psychotheology of Everyday Life, The University of 
Chicago Press, Chicago 2 0 0 1 . Zanimivo je , d a j e ta ideja ostanka tudi del 
tradicionalne s lovenske narodne identitete. Travmatična zareza v s lovenski 
zgodovini je protireformacijska ofenziva konec 16, stoletja, ko je bila - če 
s ledimo Cankarju - tretjina S lovencev pobitih, tretjina jih j e pobegni la , da so 
lahko ostali protestanti, ostanek, izmeček, k i j e kompromitiral svojo zves tobo , 
pa so obstoječi S lovenc i . , , 

»Toda židovstvo, in samo ono na celem svetu, se ohranja s subtrak-
cijo, s kontrakcijo, s formiranjem vedno novih preostankov. [...] V 
židovstvu je človek vedno tako rekoč preživeli, nekaj notranjega, 
česar zunanjost je zajel tok sveta in jo odnesel proč, medtem ko on 
sam, kar je še ostalo od njega, še vedno ostaja na obrežju. Nekaj 
znotraj njega čaka.«' 

Židje so tako ostanek v dvojnem pomenu: ostanek niso le glede 
na vse drage »normalne« narode, temveč so vrh tega ostanek tudi Z 
O Z I R O M NA S A M E SEBE, ostanek V S A M I H SEBI IN S A M I H 
SEBE - preostanek, ki ostaja in vztraja po vseh preganjanjih in uniče­
vanjih. Ti dve razsežnosti sta strogo korelativni: če bi bili židje le 
ostanek v prvem (zunanjem) smislu, bi tvorili samo še eno samo-
identično etnično skupino. A ko govorimo o Židih kot ostanku, mo­
ramo biti zelo natančni pri definiranju tega, česa ostanek so: seveda 
so ostanek samih sebe, A HKRATI SO TUDI OSTANEK Č L O V E ­
ŠTVA K O T TAKEGA, kolikor g a j e zapustil Bog. Kot takšni, brez 
svojega mesta, židje zasedajo mesto univerzalnega človeštva kot 
takega. Le na ozadju tega lahko pravilno razumemo pavlovsko »trans-
substanciacijo« Izbranega ljudstva (to niso več samo židje, torej 
določena etnična skupina, temveč vsakdo, ki se prepozna v Kristusu, 
ne glede na svoj izvor): Pavel se tako rekoč samo obrne nazaj k 
univerzalnosti , tj., zanj so kristjani ostanek človeštva. Z drugimi 
besedami ; mi vsi, celotno človeštvo, kolikor je odrešeno, smo 
preostanek - a česa? 



Tu bi se morali vrniti k heglovski postavki, da je vsaka univerzalna 
Celota razdeljena na svoj Del (partikularno vrsto) in Preostanek. De! 
(partikularno kot nasprotje univerzalnega) je obsceni element ob­
stoja - recimo, na ravni zakona je to obsceni nenapisani dodatek, ki 
vzdržuje dejanski obstoj univerzalnega Zakona, Zakona kot delujoče 
moči. Spomnimo se samo na napetost med univerzalnim in partiku­
larnim, kadar uporabljamo besedo »poseben«: če nekdo na primer 
reče »Imamo posebne zaloge!«, to pomeni ilegalne ali vsaj skrivne 
zaloge, in ne le poseben del splošnih zalog; ali ko na primer spolni 
partner reče »A bi rad(a) kaj posebnega?«, s tem meri na kako neobi­
čajno »perverznost«; ali pa ko se policist ali pa novinar sklicujeta na 
»posebne metode v zasliševanju«, to pomeni mučenje ali druge po­
dobne nezakonite pritiske. (In ali niso bile v nacističnih koncentra­
cijskih taboriščih enote, ki so bile ločene od ostalih in ki so jih upo­
rabljali za najgrozljivejše naloge pobijanja in sežiganja tisočev ter 
odstranjevanja njihovih trupel, imenovane Sonderkommando, posebne 
enote?) Na Kubi pa se recimo težavno obdobje po razpadu vzhodno­
evropskih komunističnih režimov omenja kot »posebno obdobje«. 

V skladu s tem bi bilo treba tudi slaviti genij Walterja Benjamina, 
ki se kaže že v samem naslovu njegovega zgodnjega eseja »O jeziku 
na splošno in č loveškem jeziku posebej«. Ne gre za to, da bi bil 
človeški jezik vrsta nekega univerzalnega jezika »kot takega«, ki bi 
vključeval tudi druge vrste (jezik bogov in angelov? jezik živali? 
jezik kakih drugih inteligentnih bitij iz vesolja? računalniški jezik? 
jezik DNA?) . Ne obstaja nikakršen drug dejansko obstoječi jezik 
razen človeškega jezika, a da bi razumeli ta »partikularni« jezik, 
M O R A M O uvesti neko minimalno razliko, pojmovati ga moramo 
glede na zev, ki ga ločuje od jezika »kot takega« (čiste strukture 
jezika brez insignij človeške končnosti , erotičnih strasti in smrtnosti, 
bojev za prevlado in obscenosti moči) . Partikularni jezik je torej 
»resnično-obstoječi jezik«, jezik kot niz dejansko izrečenih izjav v 
nasprotju s formalno jezikovno strukturo. To Benjaminovo poanto 



p a j e zgrešil Habermas, ki naredi natanko to, česar N E bi smel nare­
diti - idealni »jezik nasploh« (pragmatične splošne pojme) postavi 
N E P O S R E D N O kot normo dejansko obstoječega jezika. Glede na 
Benjaminov naslov bi bilo torej potrebno opisati temeljno konstelacijo 
d r u ž b e n e g a z a k o n a kot » Z a k o n a nasp loh in n j egove o b s c e n e 
nadjazovske hrbtne strani posebej« ... »Del« kot tak je torej »grešni« 
neodrešeni in neodrešljivi aspekt Univerzalnega. Ali če to prevedemo 
v aktualne poli t ične te rmine: vsaka polit ika, ki se utemeljuje s 
sklicevanjem na neke substancialne (etnične, religiozne, seksualne, 
življenjsko-stilne...) posebnosti , j e po definiciji reakcionarna. Zato 
tista delitev, ki j o uvede in brani emancipatorični (»razredni«) boj , 
NI delitev med dvema part ikulamima razredoma Celote, temveč med 
Celoto-v-svojih-delih in njenim Ostankom, ki znotraj Partikularnosti 
zastopa Univerzalno, Celoto »kot tako« v nasprotju z njenimi deli. 

Drugače rečeno: opraviti imamo z dvema vidikoma pojma ostan­
ka, in sicer z os tankom kot tistim, kar ostane po subtrakciji vse 
part ikulame vsebine (elementov, specifičnih delov Celote), in ostan­
kom kot končnim rezultatom delitve Celote na njene dele, ko čisto 
na koncu te delitve ne dobimo več dveh partikularnih delov oziroma 
elementov, dveh Nekaj , temveč Nekaj (Ostanek) in Nič. Natanko v 
tem smislu bi morali tudi reči, da je s perspektive Odrešitve (»Posled­
nje sodbe«) neodrešeni del nepreklicno izgubljen, vržen v ničnost; 
edino, kar ostane, je natanko Ostanek sam. Na ta način bi morda 
morali brati tudi geslo proletarske revolucije »Bili smo nič, bodimo 
Vse« - s perspektive Odrešitve bi torej tisti, ki znotraj ustaljenega 
reda ne šteje nič, ostanek tega reda, njegov del brez svojega deleža, 
postal Vse... 

S t raktuma skladnost med starožidovskim in pavlovskim mesijan­
skim časom ter logiko revolucionarnega procesa je tu odločilna: 
»Prihodnost ni prihodnost brez te anticipacije in notranje prisile, brez 
te 'želje sprožiti prihod Mesije pred njegovim časom' in skušnjave, 
da bi 'prisilili božje kraljestvo v obs to j ' ; brez tega je le preteklost, ki 



Agamben zagovarja tezo, da je Pavel postal berljiv šele v 20. 
stoletju z »mesijanskim marks izmom« Walterja Benjamina: ključ 
do Pavlove nujnosti bližajočega se »konca časa« je iskati v revolu­
cionarnem izrednem stanju. To izredno stanje je v ostrem nasprotju 
z današnjo l iberalno-totali tamo nujnostjo »vojne proti terorju«. Ko 
namreč država razglasi izredno stanje, to po definiciji stori kot del 
skrajne strategije, da bi se IZOGNILA resničnemu izrednemu stanju 
in spravila stvari nazaj v »normalen tek«. Spomnimo se na značilnosti 
vseh reakcionarnih razglasitev »izrednih stanj«: vse so bile usmerjene 
P R O T I v s e s p l o š n e m u nemi ru ( » z m e d i « ) in p reds tav l j ene ko t 
odločitve, da se ponovno vzpostavi normalno stanje. V Argentini, 
Braziliji, Grčiji, Čilu, Turčiji je vojska razglasila izredno stanje, da 
bi obrzdala »kaos« vsesplošne politizacije: »Ta norost se mora ustaviti! 
Ljudje naj se vrnejo na svoja delovna mesta; delo se mora nadaljevati!« 

V določenem smislu bi se dalo zagovarjati, da se dandanes dejan­
sko približujemo neke vrste »koncu časa«. Zdi se namreč, da je samo-
poganjajoča se eksplozivna spirala globalnega kapitalizma usmerjena 
proti trenutku (socialnega, ekološkega in celo subjektivnega) kolapsa, 
v katerem bosta totalni dinamizem in mrzlična aktivnost sovpadla z 
globljo imobilnostjo. Zgodovina bo odpravljena v večnem sedanjiku 

7. Rosenzweig , op. cit.. str 227. 

164 

se razteza v neskončnost in se projicira vnaprej«. ' Mar te besede ne 
ustrezajo natanko Rosi Luxemburg in njenemu opisu nujne iluzije, 
ki pripada revolucionarnemu dejanju? Rosa Luxemburg v nasprotju 
z revizionisti poudarja, da če čakamo na »pravi trenutek«, da bi začeli 
z revolucijo, ta trenutek ne bo nikoli prišel - treba je tvegati in se vreči 
v revolucionarne akcije, kajti le skozi vrsto »prenagljenih« akcij (in 
njihovih neuspehov) se ustvarijo (subjektivni) pogoji za »pravi« 
trenutek. 



mnogovrstnih narativizacij; narava bo odpravljena v biogenetski 
razpoložljivosti; samo stalno prekoračevanje norme bo postalo brez­
pogojna norma... Vendar pa je vprašanje, »kdaj se običajen čas ujame 
v mesijansko zanko«, zavajajoče: vznika mesijanskega časa se ne da 
deducirati iz »objektivne« analize zgodovinskega procesa. »Mesijan­
ski čas« konec koncev meri na vdor subjektivnosti, ki se je ne da 
zreducirati na »objektiven« zgodovinski proces. To pa pomeni , da 
se lahko stvari K A D A R K O L I zasučejo v mesijanstvo, čas se lahko 
vedno »zgosti«. 

Čas Dogodka ni nek drag čas onkraj »normalnega« zgodovinskega 
časa in nad njim, temveč je nekakšna notranja zanka znotraj tega 
časa. Spomnimo se klasičnega zapleta zgodb o potovanju skozi čas: 
junak potuje v preteklost, da bi posegel vanjo in spremenil sedanjost, 
a na koncu ugotovi, d a j e tisto, kar je hotel spremeniti v sedanjosti, 
sprožil prav on sam s svojim posegom - njegovo potovanje skozi 
čas je bilo že vključeno v tek stvari. V tem radikalnem zaprtju torej 
n imamo opraviti enostavno le s popolnim determinizmom, pač pa z 
določenim absolutnim determinizmom, ki vnaprej vključuje naše 
svobodno dejanje. Če proces opazujemo z oddaljene razgledne točke, 
se zdi, da se razgrinja v ravni črti, a kar pri tem izgubimo izpred oči, 
so subjektivne notranje zanke, ki to »objektivno« ravno črto podpi­
rajo. Zato je tudi vprašanje, »v kakšnih okoliščinah dozori čas Dogod­
ka«, napačno: vključuje namreč vnazajšen vpis Dogodka v stvaren 
zgodovinski proces. To pomeni, da časa izbraha Dogodka ne moremo 
uvesti z natančno »objektivno« zgodovinsko analizo (v stilu »ko 
objektivna protislovja dosežejo takšno in takšno stopnjo, bo izbrah-
nilo«) - ni Dogodka zunaj angažirane subjektivne odločitve, ki ga 
ustvarja; če čakamo, da bo čas zrel za Dogodek, se Dogodek ne bo 
nikoli zgodil. Spomnimo se oktobrske revolucije: trenutek, k o j e bila 
i zčфana njena avtentična revolucionarna nujnost, je bil natanko tisti 
trenutek, ko je v teoretični diskusiji prevladala tema različnih faz 
socializma, njegovega prehoda iz nižje na višjo stopnjo - na tej točki 



8. Na tej ravni bi si morda morali zastaviti tudi staro vpra.šanje, k i j e zadnje čase 
očitno spet postalo aktualno, in sicer o tistem, kar loči žival od človeka: na 
ravni pozit ivnega obstoja razlike seveda ni - č lovek j e le žival s posebnimi 
lastnostmi in sposobnostmi; razlika postane očitna šele iz položaja, kjer smo 
angažirani in ujeti v proces. 

9. Morda je najbolj pregnanten odgovor krščanstvu, njegovi predstavi, da j e 
Mesija že tu, dal Kafka, ko je rekel, da bo Mesija zagotovo prišel, vendar 
prepozno, ko se ga bo č loveštvo že naveličalo čakati, ko njegov prihod sploh 
ne bo več pomemben in bo ljudi pustil brezbrižne. 

je bil revolucionarni čas vpisan v linearni »objektivni« zgodovinski 
čas z njegovimi fazami in prehodi med fazami. V nasprotju s tem pa 
se avtent ična revoluci ja vselej zgodi v absolutni Sedanjost i , v 
brezpogojni nujnosti Zdaja. 

Natanko v tem smislu v avtentični revoluciji predestinacija sov-
pade z radikalno odgovornostjo: resnično trdo delo nas čaka naslednje 
jutro, ko je entuziastični revolucionarni izbruh mimo in se soočimo 
z nalogo, kako prevesti ta izbruh v novi Red stvari, kako potegniti iz 
njega vse posledice in mu ostati zvest. Z drugimi besedami: resnično 
težko delo ni tiho pripravljanje in ustvarjanje pogojev za Dogodek 
revolucionarnega izbruha; resno delo se začne PO Dogodku, takrat 
ko lahko rečemo »končano je«. . 

Premik od židovstva h krščanstvu glede na Dogodek je najbolje 
viden na primeru statusa Mesije. V nasprotju z židovskim pričakova­
njem Mesije je osnovna krščanska drža ta, da je pričakovani Mesija 
že prišel, da smo torej že odrešeni: čas živčnih pričakovanj, silne 
prevzetosti ob pričakovanem Prihodu je mimo, mi že živimo v času 
posledic Dogodka, vse - Velika Stvar - se je že zgodilo.'' Rezultat 
tega Dogodka paradoksno seveda ni atavizem (»Se je že zgodilo, 
smo že odrešeni, torej lahko zdaj kar počivamo in čakamo...«), temveč 
nasprotno skrajna nuja po delovanju: zgodilo se je , zdaj moramo 
torej prenašati to skorajda neznosno breme, ko je treba živeti v skladu 
s tem Dejanjem, ko je treba do konca izpeljati vse njegove posledice... 
»Človek obrača, Bog obrne« - človek je nenehno dejaven, posega 



vmes, a o tem, kako se bo stvar iztekla, na koncu odloči božje dejanje. 
Pri krščanstvu p a j e ravno obratno: ne »Človek obrne, Bog obrača«, 
ampak v obratnem vrstnem redu: »(Najprej) Bog obrne, (in šele 
potem) človek obrača.« Prav čakanje na prihod Mesije nas sili v 
pasivno držo čakanja, medtem ko njegov prihod deluje kot znamenje, 
ki sproži aktivnost. 

To pomeni, d a j e tudi običajna logika »zvijačnosti uma« (deluje­
mo, posegamo vmes, a vendar nikoli ne moremo biti prepričani o 
resničnem pomenu in končnem izidu naših dejanj, kajti razsrediščeni 
veliki Drugi, substancialni simbolni Red j e tisti, ki odloča) čudno 
postavljena na glavo - v lacanovskih terminih bi rekli, d a j e tu člo­
veštvo, in ne Bog, veliki Drugi. Bog je sam napravil pascalovsko 
stavo: s tem ko je umrl na križu, je napravil tvegano potezo brez 
garancije glede končnega izida, se pravi, da je Bog oskrbel nas, 
človeštvo, s praznim S I , Označevalcem-Gospodarjem, na človeštvu 
p a j e , da ga izpolni z verigo S2. Božje dejanje torej, daleč od tega, 
da bi zagotavljalo končno piko na i, prej predstavlja odprtost Novega 
Začetka, na človeštvu pa je , da živi v skladu z njim, da določi njegov 
pomen, da iz njega nekaj naredi. Tako kot v Predestinaciji, ki nas 
obsoja na mrzlično aktivnost: Dogodek je ČISTI P R A Z N I Z N A K , 
mi sami moramo delati na tem, da pro izvedemo njegov pomen . 
»Mesija je tu« - to priča o strašnem T V E G A N J U R A Z O D E T J A : 
»Razodetje« pomeni , da je Bog prevzel nase to tveganje, da vse 
postavi na kocko, da se popolnoma »eksistencialno angažira«, in 
sicer tako, da tako rekoč stopi v svojo lastno sliko, pos tane del 
stvarstva, se izpostavi popolni kontingenci obstoja. Tu bi se lahko 
oprli na heg lovsko-marksovsko opozici jo formalne in ak tua lne 
subsumpcije: z Dogodkom (Kristusa) smo F O R M A L N O odrešeni , 
subsumirani v Odrešitev, zdaj pa se moramo lotiti težavnega dela 
njegove aktualizacije. Resnična Odprtost ni v neodločljivosti, temveč 
v življenju po Dogodku, v tem, da do konca izpeljemo posledice -
česa? Ravno novega prostora, ki ga je odprl Dogodek. 



10. Cit. po Hans Jonas, Mortality and Morality. Northwestern University Press, 
Evanston 1996, stn 192. 

To V teoloških terminih pomeni , da nismo mi ljudje tisti, ki se 
lahko zanesemo na pomoč Boga, temveč nasprotno: MI M O R A M O 
POMAGATI BOGU. To idejo j e razvil Hans Jonas, sklicujoč se na 
dnevnik Etty Hillesum, mlade Židinje, ki se je leta 1942 prostovoljno 
prijavila v koncentracijsko taborišče, da bi tam pomagala in delila 
usodo svojih ljudi: »Samo ena stvar mi postaja bolj in bolj jasna: da 
nam ti ne moreš pomagati , ampak moramo mi pomagati tebi, s tem 
pa nazadnje pomagamo tudi samim sebi. [...] Od tebe ne terjam 
nobenega odgovora; ti nas boš kasneje klical na odgovor« ' " Jonas 
poveže ta stavek z radikalno idejo božje nemoči, kajti po njegovem 
je edino tako mogoče razložiti, kako je Bog lahko dopustil, da se je 
zgodilo kaj takega kot Auschwitz . Že sama ideja stvarjenja vsebuje 
samo-kontrakcijo Boga: Bog se mora najprej umakniti v samega sebe, 
skrčiti svojo vseprisotnost, zato da bi lahko najprej ustvaril Nič in 
nato iz njega svet. Ko ustvari svet, ga pusti svobodnega, da gre po 
svoje, odreče se svoji moči, da bi posegal vanj: samo-omejitev je 
ekvivalent pravega dejanja stvarjenja. Spričo takšnih grozot, kot je 
Auschwitz, je Bog potemtakem tragičen, nemočen opazovalec - edini 
način, da se vmeša v zgodovino, je bil ravno ta, da »pade vanjo«, da 
se v njej pojavi v podobi svojega Sina. 

Takšen padec, s katerim Bog zgubi distanco, se angažira in postane 
del človeškega niza, lahko vidimo v klasični šali iz Nemške demo­
kratične republike, v kateri se Richard Nixon, Leonid Brežnjev in 
Erich Honecker srečajo z B o g o m in vsak od njih ga povpraša o pri­
hodnosti svoje države. Nixonu Bog odgovori: »Leta 2000 bo Z D A 
komunist ična!« Nixon se obrne proč in začne jokati . Brežnjevu reče: 
»Leta 2000 bo Sovjetska zveza pod kitajskim nadzorom.« In Brežnjev 
se obrne proč in začne jokati . Nazadnje vpraša še Honecker: »In 
kako bo v moji ljubljeni NDR?« In Bog se obrne proč in začne jokati... 



Pa Še skrajna različica: trije Rusi, vsi obsojeni zaradi političnih pre­
stopkov, si skupaj delijo celico v zaporu Lubjanka. Ko se spoznavajo, 
prvi reče: »Obsojen sem bil na pet let, ker sem nasprotoval Popovu.« 
Drugi reče: »Oh, ja , potem pa se je partijska linija zamenjala in mene 
so obsodili na deset let, ker sem podpiral Popova.« Nazadnje reče še 
tretji: »Jaz sem bil obsojen na dosmrtno. Jaz^em Popov« (Je potrebno 
sploh dodati, d a j e dejansko obstajal bolgarski visoko kominternski 
funkcionar, imenovan Popov, tesni sodelavec samega Georgija Dimi-
trova, k i je v poznih tridesetih izginil v čistkah?) Kaj ne bi bilo možno 
tega povzdigniti v model, s katerim bi lahko razumeli tudi Kristusovo 
tфljenje? »Vržen sem bil levom v areno, ker sem verjel v Kristusa!«, 
»Sežgali so me na grmadi, ker sem zasramoval Kristusa!«, »Umrl 
sem na križu. Jaz sem Kristus!« Morda je ta trenutek vstopa v vrsto, 
ta končni preobrat, s katerim utemeljitvena Izjema (Bog) tako rekoč 
pade v svojo stvaritev, se znajde v vrsti običajnih bitij, tisto, kar je 
edinstveno pri krščanstvu - skrivnost utelešenja, skrivnost Boga, ki 
ne le, da se pojavi kot človek, ampak postane človek. 

Spričo tega moramo korenito razločiti krščansko »ljubezen do 
bližnjega« od levinasovske teme Drugega kot nedoumljivega bliž­
njega. Kolikor je poslednji Drugi Bog sam, bi lahko tvegali trditev, 
da je epohalni dosežek krščanstva v tem, da je svojo Dragost zredu-
ciralo na Istost: sam Bog je Človek, »eden izmed nas«. Če je , kot 
poudarja Hegel, tisto, kar umre na križu, sam onstranski Bog, radi­
kalni Drugi, potem pomeni istovetenje s Kristusom (»življenje v Kri­
stusu«) natanko ukinitev Drugosti . Namesto te se pojavi Sveti Duh, 
ki pa N1 Drugi, ampak skupnost (oziroma, bolje, kolektiv) vernikov: 
»bližnji« je član našega kolekt iva . Zadnji hor izont k r ščans tva 
potemtakem ni spoštovanje bližnjega zaradi brezna njegove nedoum­
ljive Drugosti; možno je stopiti onkraj tega - ne seveda tako, da bi 
direktno prodrli v Drugega in ga dosegli takega, kot je »sam na sebi«, 
ampak tako, da se zavemo, da za masko (varljivim videzom) Drugega 
ni n ikakršne skrivnosti , nobene skrite resnične vsebine. Skrajna 



11. Kar velja za žensko v psihoanalizi (ma.škarada ženskosti pomeni, da zadaj, za 
vsemi sloji mask, ni nobenega nedostopnega X, kajti te maske nazadnje ne 
prikrivajo drugega kot samo dejstvo, da ni česa prikrivati), velja tudi za 
bližnjega: »Skrivnosti Egipčanov so bile skrivnosti za same Egipčane.« 

idolatrija ni čaščenje maske, same podobe, temveč vera, da je za 
masko neka prikrita pozitivna vsebina." 

In tu nam ne pomaga nobena doza »dekonstrukcije«: skrajna obli­
ka idolatrije je prav dekonstruktivno očiščenje tega Drugega, tako 
d a j e vse, kar ostane od njega, njegovo mesto, čista oblika Drugosti 
kot mesijanske Obljube. Tu nalet imo na mejo dekonstrukcije: kot je 
v zadnjih dveh desetletjih postalo jasno že samemu Derridaju, se 
mora dekonstrukcija, bolj ko je radikalna, tem bolj opirati na svoj 
inherentni nedekonstruktibi lni pogoj dekonstrukcije, mesi jansko 
obljubo Pravičnosti . Ta obljuba je resničen derridajevski objekt 
V E R O V A N J A in Derridajev poslednji etični aksiom je , da je to 
verovanje ireduktibilno, »nedekonstruktibilno«. Tu lahko Derrida 
pusti prostor za vse mogoče paradokse: med dragim, denimo, trdi, 
da samo ateisti resnično molijo - prav s tem, ko zavračajo nagovor 
Boga kot pozit ivne entitete, nemo nagovorjajo čisto mesi jansko 
Dragos t . . . Tu pa je treba poudariti tisto vrzel, ki loči Derridaja od 
hegeljanske tradicije: 

»Prelahko bi bilo pokazati, da se, merjeno z neuspehom uveljavitve 
liberalne demokracije, vrzel med dejstvom in idealnim bistvom ne 
kaže le v / . . . / tako imenovanih primitivnih oblikah vlade, teokracije 
in vojaške diktature /.../. Ta neuspeh in ta vrzel prav làkoapriori in 
po definiciji karakterizirala Vie demokracije, vključno z najstarejšimi 
in najstabilnejšimi od tako imenovanih zahodnih demokracij. Tu gre 
za sam pojem demokracije kot pojem obljube, ki lahko nastane le v 
takšni diastemi (razmik, neuspeh, neustrezanje, disjunkcija, razkol, 
biti 'out of joint'). Zato tudi vedno predlagamo, da bi govorili o 
prihajajoči demokraciji, ne pa o prihodnji demokraciji, v prihodnjem 
sedanjiku, pa tudi ne o regulativni ideji v kantovskem smislu ali pa 



12. Jacques Derrida, Spectre.'/ de Marx, Gali lée, Pariz 1993, str 110. 
13. Cf. Jacques Derrida, »Faith and Knowledge« , v: Religion, ur Jacques Derrida 

in Gianni Vattimo, Stanford University Press, Stanford 1998. 

o utopiji - vsaj do te mere, da bi njihova nedosegljivost še vedno 
ohranila časovno obliko prihodnjega sedanjika, prihodnje modalitete 
žive sedanjosti. 

Tu dobimo razliko med Heglom in Derridajem v najčistejši obliki; 
Derrida sprejme Heglovo temeljno lekcijo, da ne moremo zagovarjati 
nedolžnega ideala nasproti njegovi popačeni realizaciji. To ne drži 
le za demokracijo, marveč tudi za religijo - vrzel, ki ločuje idealni 
pojem od njegove aktualizacije, je že inherentna samemu pojmu; na 
enak način kot trdi Derrida, da »Bog že oporeka samemu sebi«, da 
vsaka pozitivna pojmovna določitev božanskega kot čiste mesijanske 
obljube le-to že izda, bi morali reči tudi, da »demokracija že oporeka 
sami sebi«. Na tem ozadju Derrida razdela vzajemno implikacijo 
reUgije in radikalnega zla; " radikalno zlo (politično; »totalitarizem«) 
se pojavi takrat, ko je religiozna vera ali um (ali sama demokracija) 
postavljena v prihodnji sedanjik. Vendar pa Derrida v nasprotju s 
Heglom vztraja na ireduktibilnem presežku v idealnem pojmu, ki da 
se ga ne da zreducirati na dialektiko ideala in njegove aktualizacije: 
na mesijanski strukturi »prihajajočega«, presežku brezna, ki ga ne 
bo nikoli mogoče pozitivirati v njegovo aktualno določeno vsebino. 
Heglova lastna pozicija je tu precej bolj zapletena, kot se morda zdi 
na prvi pogled; njegova poanta ni, da bi bilo možno s postopnim 
dialektičnim napredovanjem obvladati vrzel med pojmom in njegovo 
aktualizacijo in doseči popolno samo-transparentnost pojma (»abso­
lutno vednost«). Prej gre za to, če nekoliko špekuliramo, da zagovarja 
»čisto« protislovje, ki ni več protislovje med nedekonstruktibilno 
čisto Drugostjo in njenimi neuspelimi aktualizacijami/določitvami, am­
pak povsem imanentno protislovje, ki predhodi vsaki Drugosti. Aktu­
alizacije in/ali pojmovne določitve niso »sledi nedekonstruktibilne 



14. СГ. Ernesto Laclan. Emancipatum{s), Verso. London 1995. 

172 

božanske Drugosti«, temveč ZGOLJ SLEDL ki zaznamujejo le svojo 
vmesnost. Ali če rečemo še nekoliko drugače, v nekakšni sprevmjeni 
fenomenološki epoche Derrida Drugost reducira na tisto »prihaja­
joče« čiste potencialnost i , jo povsem de-ontologizira, postavi v 
oklepaj njeno pozitivno vsebino, tako da na koncu ostane zgolj privid 
obljube. In kaj če j e naslednji korak ta, da odvržemo še ta minimalni 
privid same Drugosti , tako da ostane edino prelom, vrzel kot taka, ki 
preprečuje, da bi entitete dosegle svojo samo-identičnost? Spomnimo 
se na stari očitek francoskih komunističnih filozofov Sartrovemu 
eksistencializmu; Sartre je zavrgel celotno vsebino meščanskega sub­
jekta in obdržal le njegovo čisto obliko, naslednji korak pa je , da 
zavrže še to obliko samo. Kaj nimutatis mutandis tudi Derrida zavrgel 
vso pozit ivno ontološko vsebino mesijanizma in obdržal le čisto 
obliko mesijanske obljube, naslednji korak pa bi torej bil, da zavržemo 
še to obliko? In spet, kaj ni to tudi prehod od židovstva h krščanstvu? 
Židovstvo zreducira obljubo Drugega življenja na čisto Drugost, 
mesi jansko obl jubo, ki ne bo nikoli postala povsem sedanja in 
aktualizirana (Mesija je vedno »prihajajoči«), medtem ko krščanstvo, 
daleč od tega, da bi zahtevalo popolno uresničitev obljube, napravi 
nekaj precej bolj unheimlich: Mesija JE TU, PRIŠEL JE, končni 
Dogodek se je že zgodil, a vendar vrzel ( vrzel, kije vzdrževala mesi­
jansko obljubo) še vedno ostaja... Človeka skorajda mika, da bi tu 
predlagal vrnitev k zgodnejšemu Derridaju razlike, la dijférance: 
kaj če (kot je med drugim predlagal že Ernesto Laclau'"*) Derridajev 
obrat k »post-sekulamemu« mesijanizmu ni nujen rezultat njegovega 
začetnega »dekonstrukcijskega« zagona? Kaj če ideja neskončne 
mesijanske Pravičnosti, ki deluje v nedoločenem suspenzu, kot vedno 
prihajajoča, kot nedekonstruktibilni horizont dekonstrukcije, že skali 
»čisto« razliko, čisto vrzel, ki razlikuje entiteto od same sebe? Kaj 
ni mogoče misliti te čiste vmesnosti PRED vsakršno idejo mesijanske 



15. Robert Pfaller Die Illusionen der anderen. Suhrkamp, Frankfurt na Majni 2002 , 
str 175-176 . 

pravičnosti? Derrida se vede, kot da gre za izbiro med pozit ivno 
onto-etiko, gesto transcendiranja obstoječega k drugemu višjemu 
stvarnemu Redu, in pa čisto obljubo fantomske Drugosti . In kaj če 
vse to sklicevanje na Dragost povsem opust imo? Kar potem ostane, 
je bodisi Spinoza - čista pozitivnost Biti - bodisi Lacan - minimalna 
izkrivljenost gona, minimalna »prazna« (samo-)razlika, ki nastopi 
takrat, ko stvar začne delovati kot substitut Z A S A M O SEBE: 

»Kar je substituirano, se lahko v razmerju 1:1 tudi samo pojavi v 
vlogi substituía - obstajati mora le neka poteza, ki zagotavlja, da ni 
dojeto kot ono samo. Takšno potezo oskrbi prag, ki ločuje mesto 
substituirajočega od mesta substituiranega - oziroma simbolizira 
njuno ločitev. Vse, kar se pojavi pred pragom, velja za nadomestek, 
vse, kar leži za njim. pa velja za tisto, kar je substituirano. 
Obstaja množica primerov takšnih nerazpoznavnosti, ki se jih ne da 
doseči z miniaturizacijo, temveč le s pomočjo rafinirane premestitve. 
Kot je opozoril že Freud, se npr prav tista dejanja, ki jih religija 
prepoveduje, izvajajo v imenu religije. V takih primerih - denimo 
pri ubijanju v imenu vere - lahko tudi religija shaja povsem brez 
miniaturizacije. Prepričani in bojeviti zagovorniki človeškega življe­
nja, na primer, ki nasprotujejo splavu, so pripravljeni za svojo stvar 
iti preko trupel kliničnega osebja, ki ga sami ubijejo. Radikalno desni­
čarski nasprotniki moške homoseksualnosti v ZDA delujejo na podo­
ben način: organizirajo tako imenovane »gay-bashings«. kjerprete-
pejo homoseksualce in jih nazadnje še posilijo. Tako je torej mogoče 
doseči tudi skrajno homicidno ali homoseksualno zadovoljitev nago­
nov, če je le izpolnjen pogoj, da se ustvari vtis, kot daje šlo za proti­
ukrep. Navidezni 'proti' ima ta učinek, da lahko prav tisti x, pred 
katerim bi se bilo treba ubraniti, sam nastopi in obvelja za ne-x.«" 

Tu se že spet srečamo s heglovsko gegensätzliche Bestimmung, 
nasprotnostno določitvijo: v podobi nasilneža, ki posiljuje homo-



seksualca, homoseksualec sreča samega sebe v svoji nasprotnostni 
določitvi, tj. tavtologija (samo-identičnost) se pojavi kot največje 
protislovje. Ta prag lahko deluje že tudi kot sam tuj pogled: ko recimo 
razočaran zahodnjak dojema Tibet kot rešitev svoje krize, Tibet že 
izgubi svojo neposredno samo-identičnost in se spremeni v znak 
samega sebe, v svojo lastno »nasprotnostno določitev«. V nasprotju 
s pretepanjem in posiljevanjem homoseksualcev, kjer je homoseksu­
alna želja zadovoljena pod krinko svojega nasprotja, je v primeru 
zahodnjaškega oboževalca Tibeta popolna ZAVRNITEV Tibeta, 
izdajstvo tibetanske civilizacije, dosežena pod krinko svojega naspro­
tja - občudovanja Tibeta. Nadaljnji primer bi bila skrajna oblika 
inteфasivnost i , ko snemam film, namesto da bi ga enostavno gledal 
po televiziji, in ko ta odlog dobi popolnoma samo-refleksivno obliko: 
ker me skrbi, da ne bi bilo med snemanjem slučajno kaj narobe, ves 
čas zaskrbljeno gledam televizijo, medtem ko se kaseta vrti; samo 
toliko, da se prepričam, da se res vse v redu snema, da bo film res 
posnet, pripravljen, da ga bom lahko nekoč v prihodnosti gledal. 
Paradoks je seveda v tem, da film dejansko G L E D A M , celo zelo 
natančno, vendar v nekakšnem suspendiranem stanju, ne da bi mu 
resnično sledil - v resnici me zanima samo to, da je vse tam, da 
snemanje poteka v redu. Mar ne najdemo nekaj podobnega tudi v 
določeni perverzni seksualni ekonomiji, ko neko dejanje izvajam le 
zato, da bi se prepričal, da ga bom lahko tudi v prihodnosti res izvedel: 
tudi če se dejanja v resnici ne da razločiti od »normalnega« dejanja, 
ki sem ga storil zaradi zadovoljstva, zaradi njega samega, pa je 
libidinalna ekonomija, ki stoji za tem, popolnoma drugačna? 

Tu torej ponovno naletimo na logiko refleksivne določitve, kjer 
se gledanje filma izkaže za svojo lastno nasprotnostno določitev. Z 
drugimi besedami, gre za isto strukturo kot pri Moebiusovem traku: 
če dovolj dolgo napredujemo po eni strani, pr idemo do izhodiščne 
točke (gledanje filma, homoseksualen spolni odnos), toda na nasprot­
ni strani traku. Lewis Carroll je imel zato prav: dežela L A H K O služi 



16. In i.sto velja tudi za odnos do maskiranja. Decembra 2001 so se v Argentini 
ljudje podali na ceste, da bi protestirali proti takratni vladi, še posebno proti 
Cavallu, ministru za gospodarstvo. Ko se j e množica zbrala okoli Caval love 
hiše i n j e grozilo, da bo vanjo vdrla, je Caval lo pobegnil z masko samega sebe 
na obrazu (te so namreč prodajali na stojnicah, da so lahko ljudje brili norca iz 
njega). Kaže, da se je vsaj Cavallo nekaj naučil iz razširjenega lacanovskega 
gibanja v Argentini - to, d a j e stvar svoja lastna najboljša maska. In kaj ni to 
tudi končna definicija božanskosti - tudi B o g mora nositi masko samega sebe? 
Morda je » B o g « beseda za ta najvišji razcep med absolutnim kot noumenalno 
Stvarjo in absolutnim kot pojavom samega sebe, kajti dejstvo je , da sta oba 
isto, da je razlika med njima čisto formalna. Natanko v tem smislu » B o g « 
poimenuje najvi.šje protislovje: B o g - absolutni nepredstavljivi Onstran - se 
mora pojaviti kot tak. 

kot svoj lasten zemljevid, kolikor je model/zemljevid stvar sama v 
svoji nasprotnostni določitvi, tj., kolikor nevidni zaslon zagotavlja, 
da stvar ne bo razumljena kot ona sama. Natanko v tem smislu 
»izvorna« razlika ni razlika med samimi stvarmi, tudi ne med stvarmi 
in nj ihovimi znaki , t emveč med stvarjo in praznino nev idnega 
zaslona, ki popači naše zaznavanje stvari, tako da ta ni dojeta kot 
ona sama. Pri premiku od stvari k nj ihovim znakom ne gre za to, da 
stvar nadomesti njen znak, ampak za to, da stvar sama postane znak -
ne druge stvari, temveč - S A M E SEBE, praznina v samem njenem 
jedru." ' Ta vrzel je lahko tudi tista vrzel, ki ločuje sanje od realnosti: 
ko človek sredi noči sanja o težkem kamnu ali pa živali, ki sedi na 
njegovih prsih in mu povzroča bolečino, te sanje seveda reagirajo na 
dejstvo, da ima človek v resnici bolečino v prsih - izmisli si torej 
neko zgodbo, s katero razloži bolečino. Vendar pa stvar ni le v tem, 
da si izmisli zgodbo, temveč gre za nekaj bolj radikalnega: zgodi se 
lahko, da človek, ki ima v prsih bolečino, sanja o tem, da IMA V 
PRSIH B O L E Č I N O - da se torej zaveda, da sanja, a samo dejstvo, 
da bolečino prestavi v sanje, ima pomirjujoč učinek (»Saj ni resnična 
bolečina, samo sanje so!«). 

Ta paradoks nas pripelje do odnosa med č lovekom in Kristusom: 
tavtologijo »človek je človek« je potrebno brati kot heglovsko ne-



skončno sodbo, kot srečanje »človeka« s svojo nasprotnostno dolo­
čitvijo, s svojim dvojnikom na nasprotni strani Moebiusovega traku. 
Na isti način kot »zakon je zakon« že v našem vsakdanjem dojemanju 
pomeni svoje nasprotje, sovpadanje zakona z arbitrarnim nasiljem 
(»Kaj hočeš, zakon je pač zakon! Moraš ga ubogati, pa četudi je 
nepravičen in samovoljen!«), tudi »človek j e človek« označuje ne­
sovpadanje človeka s človekom, pravi N E Č L O V E Š K I presežek, ki 
kali njegovo samo-identičnost. - In kaj je nazadnje Kristus drugega 
kot ime tega presežka, inherentnega človeku, človekovo ekstimno 
bistvo, monstruozni presežek, ki ga lahko, sledeč nesrečnemu Ponciju 
Pilatu, enemu redkih etičnih junakov v Bibliji (drugi je seveda Judež), 
označimo kot »ecce bomo«? 



Mojca Kumerdej 

LAŽ IN PREVARA V STARI ZAVEZI 

Kaos laži in prevar 

Ko na neki karikaturi kratkohlačnik na vprašanje starejše knjižni­
čarke, kakšna tema ga zanima, jedrnato odgovori: sex, crime & vio­
lence, mu ta V roko pomoli Biblijo. Njena gesta se zdi najmanj kar 
bogokletna, saj Biblija velja za temeljni moralni kodeks zabodne 
civilizacije, Nova zaveza pa za razodetje božje ljubezni. Toda prav 
seks, zločin in nasilje so teme, nemalokrat povezane s prevarami in 
l ažmi , skozi ka tere se prep le ta jo s v e t o p i s e m s k e p r i p o v e d i . V 
nasprotju s splošnim mnenjem, da so v Bibliji prevare in laži navzoče 
kot primeri človeške grešnosti in kot take sankcionirane, pa b o m o 
pokazali, da to za Staro zavezo v celoti nikakor ne drži. 

V prvi zbirki Salomonovih pregovorov z naslovom »Koreni znanja 
so grenki, plodovi sladki«, preberemo: »Lažnive ustnice so Gospodu 
gnusoba, všeč pa so mu tisti, ki si prizadevajo za resnico.« ' Laž prav 
tako najdemo med sedmimi gnusobami: »Sest reči sovraži Gospod, 
sedem se jih gnusi njegovi duši: prevzetne oči, lažniv jezik in roke, 
ki prelivajo kri poštenega, srce, ki kuje zle naklepe, noge , ki se 
spuščajo v tek za hudobijo, kriva priča, ki govori laži in kdor seje 
prepire med brati.«-

1. Pregovori, Salomonovi pregovori, 12:22, Sveto pismo Stare in Nove zaveze. 
Slovenski standardni prevod iz izvirnih jezikov. Svetopisemska družba S love ­
nije, Ljubljana 1997, str 1004. 

2. Ihid. Pregovori, Razprava o modrosti, 6, Sedem gnusob pred G o s p o d o m , str 
994 . 



3. Sveto pismo Stare zaveze po ž idovskem kanonu obsega tri dele: osrednji del 
j e Mojzesova Postava (Tora) ali Peteroknjižje (Pentatevh), drugi del so Preroki 
in tretji Pisci , po začetnicah hebrejskih poimenovanj posamičnih delov pa se 
je pri Židih udomačila akronimno tvorjena hebrejska beseda TaNaK. 

4. Cf. Ora Horn Prouser The phenomenology of the lie in biblical narrative. The 
Jewish Theo log i ca l Seminary of Amer ica , 1991 , U .M.I . , Order Number 
9 2 1 7 7 3 8 , Chapter 1: Introduction. 

Pa je temu res tako? Videli bomo, da še zdaleč ne in da resnica 
nikakor ni tisto, na osnovi česar so v biblijskih zgodbah vrednotena 
č lovekova dejanja in kar ž idovski Bog od človeka brezpogojno 
pričakuje. 

Znotraj židovskega kanona ' pomeni dekalog - sistem obče veljav­
nih, etičnih prepovedi in zapovedi - radikalno zarezo, ki vzpostavlja 
nerazumljiv konflikt med biblijskimi zgodbami zlasti Prve Mojzesove 
knjige (Geneze) ter ostalim delom Peteroknjižja in »knjigami modrosti« 
(Preroki, Pregovori, katerih jedro predstavljajo enovrstični izreki), ki 
eksplicitno poveličujejo resnicoljubnost in obsojajo laž. Če je inter­
pretacija laži in prevar po primopredaji desetih zapovedi bolj ali manj 
jasna in nedvoumna, pa pomeni preddekaloško obdobje, ki mestoma 
spominja na šov Jerryja Springeija, inteфretativno sila trd oreh. 

V Genezi namreč ne gre le za navzočnost laži in prevar, ampak, 
kot ugotavlja Ora Horn Prouser," te pogosto niso obsojane, na neka­
terih, celo ključnih mestih, pa je njihov pomen pozitiven. Laž tako 
ni razumljena kot absolutna moralna vsebina, pač pa gre za očiten 
moralni relativizem,^ stvar pa j e še toliko bolj zapletena, ker v 
biblijskih zgodbah ne lažejo le tako pozitivni kot negativni človeški 
liki, ampak laže in vara celo sam židovski Bog, ki nemalokrat k 
prevaram napeljuje ljudi in j ih v veščinah laži tudi instruira. Kako 
torej pojasniti razkol med biblijskimi zgodbami Geneze in ostalimi 
besedili Stare zaveze, ki vključujejo inherentno, božansko vrednoto 
iskrenosti in obsodbo laži? Prav stališče slednjih besedil je tradicio­
nalno privzeto kot reprezentativno za Biblijo v celoti, kar pa, kot 
b o m o pokazali, še zdaleč ne drži. 



5. Cf. ibid., str 182. 
6. Ibid., s t r i : S. J. D e Vries, »Lying«, The Interpreter's Dictionary of the Bible, 

Vol. IV, izd. George Arthur Buttrick. 
7. Ibid., str 9-10: Susan Niditch, Underdogs and Trickers, San Francisco: Harper 

and Row, 1987. 
8. Tu se ne moremo izogniti primerjavi s tarotom, ki po vsej verjetností izvira iz 

starega Egipta, od koder je Izraelsko ljudstvo izš lo iz sužnosti; I. in XXII . 

Definicija laži v The Interpreter's Dictionary of the Bible je nasled­
nja: »Laž: Greh, ko govorimo ali ravnamo lažnivo, varljivo ali izda­
jalsko. . . V hebrejski misli se laž pojavlja kot duhovna pohabljenost, 
ki povzroča nasilje človeški resnični biti, njegovim razmerjem v 
skupnosti in njegovemu odnosu z Bogom. Tako kot je resnicoljubnost 
v opomin božjemu ljudstvu, tako sta laž in prevara prepovedana.« 

Četudi sta laž in prevara uporabni sredstvi samo v družbi, ki teme­
lji na iskrenosti, in je laž učinkovita le v primeru, ko prevaranec 
verjame, da posluša resnico, sta pretvarjanje in hlinjenje sumljivo 
pogosta taktika v biblijskih zgodbah. Prouser se tu navezuje na Susan 
Niditch, ki trdi, da biblijski prevaranti reprezentiraj o pozicijo antie-
stablišmenta. Prevarantski liki, ki sta j im pogosto pripisana modrost 
in inteligenca, so relativno nestabilni, iz koristoljubja delujejo proti 
vodilni moči, ko pa je prevara odkrita, se umaknejo. »Prevarant in 
modrec, bodisi junak ali junakinja, imata veliko skupnega: prikrito 
doma osnovano moč žensk in poudarjeno bistrost, z zvitim manipuli­
ranjem tistih z višjim statusom pa želijo zaščititi svoje interese ozi­
roma koristi. Prevaranti se z establ išmentom poigravajo, ko pa se 
nerazkriti umaknejo in obidejo avtoriteto, varajo ponovno. Prevaranti 
tako utelešajo kaos, marginalnost in neopredeljivost, modri liki pa 
poskušajo postati del sistema, ki jih ogroža, in iz njega izvleči č im 
večjo korist, s čimer personificirajo svet, v katerem je vse na pravem 
mestu .« ' Laž je v Bibliji ne le sredstvo ohranitve skupnosti oziroma 
položaja njenih posameznikov, ampak je nemalokrat uporabljena kot 
legit imno sredstvo šibkejših, z namenom da bi, med drugim tudi 
vojaško, ukanili močnejšega nasprotnika.^ 



(zadnja) karta sta prav mag (modrec) in norec, .skratka modri heroj in izmuzljivi 
prevarant. 

9. Cf. Prouser, Chapter II: »The Language of Lying«. 

Ora Horn Prouser navaja kar štirinajst jezikovnih korenov, ' ki se 
v biblijski hebrejščini pomensko navezujejo na laž in prevaro in od 
katerih vsak, glede na žrtev prevare, izraža specifično pomensko 
nianso. Zanimivo pa j e , d a j e v hebrejščini le malo besed, zgolj pet, 
ki konotirajo resnico in iskrenost. Četudi je iz odsotnosti oziroma 
razširjenosti določene besede mogoče razumeti določeno kulturo, 
pa je vendarle preenostavno sklepati, da takšno razmerje med resnico 
in lažjo dokazuje, da so židje še prav posebni lažnivci, številne 
hebrejske korene, ki označujejo laž, ali pa primerjati s številnimi 
označevalci za sneg pri Eskimih ali z enim samim označevalcem za 
sneg in led pri Az tek ih . V s e k a k o r pa suml j ivo razmer je med 
označevalc i laži in resn ice kaže na p o m e m b n o s t in p r edvsem 
zapleteno navzočnost laži v biblijskih zgodbah, problem pa je še 
toliko bolj pereč, ker imajo v stari hebrejščini določene besede, ki 
označujejo prevaro in laž, tako pozitivne kot negativne konotacije, 
poleg tega pa na nekaterih mestih ni jasno, ali lik dejansko laže. 

Prouser, kot tudi mnogi drugi avtorji, ugotavlja, da ni nobenega 
zunanjega ključa, po katerem bi lahko ob vsakem dejanju z gotovostjo 
rekli, alije varljivo dejanje ovrednoteno pozitivno ali negativno. Četu­
di je o moralnem vrednotenju včasih mogoče sklepati iz tona biblij­
skega pripovedovalca, ki je včasih naklonjen prevarantu, drugič 
prevarancu, komentar »vsevednega« in »verodostojnega« biblijskega 
pripovedovalca nemalokrat na ključnem mestu umanjka, saj besedilo 
Stare zaveze vsebuje ogromno vrzeli, k i j ih poskušajo interpretacije 
zapolniti. Slednjemu se gotovo ne bomo mogli izogniti tudi v tem 
besedilu, poskušali pa bomo odkriti ključ, s katerim bi bilo mogoče 
pojasniti kaotično stanje laži in prevare pred dekalogom. O b tem 
zgolj omenimo, da v židovski tradiciji poleg pisane Tore obstaja zapi­
sana ustna Tora (midraši, Mišna, Gemara) , ki se nemalokrat bistveno 



Božja ginekologija 

Med glavnimi liki Prve Mojzesove knjige. Geneze, med katere 
spadajo Adam, Eva, Abraham, Sara, Izak, Rebeka, Jakob in Jožef, 
so prav vsi ženski liki kot akterji, in ne kot žrtve, vpleteni v prevare 
in laži, od moških pa zgolj Jakob, pa še ta kot sredstvo prevare njegove 
matere Rebeke. 

Prouserjeva utemeljuje, da ženske prevaro uporabljajo zato, ker 
so v podrejenem družbenem položaju, ne pa, ker bi bila prevara del 
»ženske narave«. '" Tudi večina drugih in teфretaci j , ki j ih navaja 
avtorica, prevare žensk pojasnjuje kot »subverz ivno« dejanje, s 
katerim želijo ohraniti skupnost. Po nekaterih feminističnih 1п1ефге-
tacijah so ženske v Stari zavezi na splošno portretirane negativno, 
merilo, ali je njihova prevara ovrednotena negativno ali pozit ivno, 
pa je odvisno od tega, ah njihova varljiva dejanja služijo za ohranitev 
skupnosti ali za zadovoljevanje njihovih lastnih sebičnih interesov. 
Esther Fuchs trdi, da Biblija portretira ženske kot razred, ki mu ni 
mogoče zaupati. Četudi oboji, tako moški kot ženske, lažejo, Fuchs 
navaja tri strategije, ki so v Stari zavezi uporabljene za diskriminacijo 

10. Cf. ibid.. air. 115. 

razlikuje od dobesednega (pešet) pomena pisane tore. V besedilu se 
bomo osredotočili na inteфretaci jo pisane Tore, v zadnjem poglavju, 
ki zadeva aktualne razprave o genezi in človeški reprodukciji, pa 
seveda tudi na živ organizem židovske halake. Naš namen je pokazati, 
da in terpretaci je laži v p r e d d e k a l o š k e m obdobju Stare z aveze 
spodletijo, ko se jih poskuša brati in inteфret irat i za nazaj, skozi 
dekalog, ob tem pa bomo poseben poudarek namenil i ženskam v 
Stari zavezi, ki na splošno veljajo za sekundarne like, ki pa so kot 
akterke pogosto vključene v dejanja prevar in laži. 



11. Cf. ibid., str 116: Esther Fuchs, »For I have the Way of Women: Deception. 
Gender and Ideology in Biblical Narrative*, Semeia. 

12. C f ibid., str 124: Ann W. Engar, »Old Testament W o m e n as Trickers«, v: 
Mappings of the Biblical terrain, izd. Vincent L. Tollers and John M a i e r 
Lewisburg: Bucknel l University 1990. 

Žensk. Najprej zakrit oziroma nejasen motiv prevarantk; četudi v 
Bibliji mnoge ženske lažejo zaradi strahu in nemoči, kar je pogojeno 
z njihovo podrejeno družbeno pozicijo. Biblija bralcu tega jasno ne 
predstavi. Druga strategija je umanjkanje zaključka v zgodbah, v 
katerih ženske lažejo, kar bralca napeljuje k mnenju, da v primeru 
žensk prevare ni potrebno kaznovati . Tretja strategija pa so pogosto 
nejasni indici bibli jskega pr ipovedovalca , zaradi katerih ženska 
prevarantska dejanja ostajajo dvoumna. Ali rečeno dnigače: umanj­
kanje obsojanja lažnivk in prevarantk lahko kaj hitro vodi v razu­
mevanje, da so ženskam prevare in laži inherentne." 

Druge interpretacije pa skušajo prevarantke v Stari zavezi opra­
vičevati. Ann W. Engar'^ ugotavlja, da kadar ženske, ki so praviloma 
podrejene, prevare in laži izpeljejo z lastno iniciativo, inteligenco 
ter pogumom za skupno dobro, tedaj je njihovo dejanje moralno spre­
jemljivo (ali vsaj ne obsojano), v nasprotnem primeru, ko ravnajo iz 
sebičnih interesov, pa doživijo obsodbo oziroma sankcije. Vendar 
pa so vse te interpretacije pomanjkljive in kot razočarano ugotavlja 
tudi Prouser, v resnici ne obstaja nobeno pravilo, po katerem so 
nekatere laži sankcionirane oziroma obsojane, druge pa ne. Toda 
sklepanje, da ne obstaja nikakršna logika v Genezi, po kateri bi bilo 
mogoče pojasniti na prvi pogled etični kaos laži in prevar, je mnogo 
preenostavno, saj imamo opravka s svetim tekstom, ki kot tak pomeni 
konstitucijo družbenega imaginarija. 

Na prvi pogled se zdi absurdno, da je ena največjih zaprek v 
Genezi natanko geneza sama, namreč spolna reprodukcija. Ne sicer 
v vseh primerih, zato pa v vseh ključnih, saj imajo vse štiri matriar-
hinje; Abrahamova žena Sara, Izakova žena Rebeka ter Jakobovi 



13. SP, 2 M z , str 111. 
14. SP. 1 Mz, Abraham in Abimeleh, str 7 1 . To je edino mesto, kjer se zdi, da se 

Abraham zlaže. Ko pride z ženo Saro v pokrajino N e g e b , kralju Abimelehu 
reče. da je Sara njegova sestra, saj se je bal, da bi ga kralj dal ubiti in si Saro 
prisvojil, če bi mu rekel, da sta mož in žena. Ni se zmotil , saj kralj dejansko 
pošlje po Saro, še isto noč pa ga B o g v sanjah opozori , naj Saro pusd pri miru, 
ker je Abrahamova žena. Toda v resnici se Abraham ne zlaže p o v s e m , saj j e 
bila Sara njegova polsestra - hči njegovega očeta, ne pa tudi matere. 

15. Takšna je bila praksa v primerih neplodnosti; z namenom nadaljevanja rodu j e 
žena možu izbrala eno od svojih služabnic - koncept nadomestne matere torej. 

16. S P 1 Mz, str 67 . 

Ženi Lea in Rahela, žene treh vodilnih moških likov Geneze, ki se 
j im je »Bog prikazal, preden s e j e razodel M o j z e s u , « " težave s spo­
četjem. Medtem ko njihove služabnice in druge ženske rojevajo in 
spočenjajo kot za šalo, pri štirih matriarhinjah pride do spočetja zgolj 
z intervencijo Boga. V razdelku Abraham in Abimeleh'"* beremo, da 
ima Bog moč, da ženskam »zapira in odpira« naročja, kar z drugimi 
besedami pomeni, da ima nadzor nad njihovo plodnostjo. In kot bomo 
pokazali , možje na to nimajo prav nikakršnega vpliva, razen da se s 
prošnjo po potomstvu obračajo na Boga. Poglejmo si ginekološke 
zaplete vseh štirih matriarhinj. 

Ker j e bil zakon Abrahama (tedaj še Abrama) in Sare (tedaj še 
Saraje) brez otrok, reče Sara svojemu možu: »Glej, Gospod mi ni 
dal, da bi rodila. Pojdi k moji dekli! Mogoče bom po njej dobila 
o t roka .«" Ko Abram z egiptovsko deklo Hagaro spočne Izmaela, se 
mu oglasi Bog: »Sklenil bom zavezo med seboj in teboj in silno te 
bom namnožil .«" ' Iz Abrama ga preimenuje v Abrahama, se mu 
predstavi kot njegov Bog in Bog njegovih potomcev, mu v večno 
last obljubi kanaansko deželo, obenem pa ta zaveza vključuje še eno 
zahtevo: obrezovanje za vse moške kot znamenje zaveze med Bogom 
in ljudstvom. Bog nato Sarajo preimenuje v Saro in reče Abrahamu: 
»Blagoslovil jo bom in ti dal sina tudi od nje; blagoslovil j o bom, da 
bodo iz nje nastali narodi in bodo kralji ljudstva izšli iz nje«, ob 



17. Cf. SR 1 Mz, B o g v gosteh pri Abrahamu, str 68-69 . 

184 

Čemer Abraham »pade na obraz in se zasmeje«. Po sklenjeni zavezi 
se Bog prikaže Abrahamu v podobi treh mož in mu reče: »Čez leto 
dni se b o m vrnil k tebi, in glej, tvoja žena Sara bo imela sina.« Ob 
tej napovedi se v šotoru devetdesetletna Sara sama pri sebi zasmeje, 
češ: »Mar naj zdaj, ko sem uvela, še občutim slast? Tudi moj gospod 
je s tar« Boga Sarin smeh ujezi, zato reče Abrahamu: »Zakaj se je 
Sara zasmejala in rekla: Ali bom res rodila, ko pa sem že ostarela? 
Ali je za Gospoda kaj pretežko? Ko bom čez leto dni v tem času spet 
prišel k tebi, bo Sara imela sina.« Sara zanika, da se je zasmejala, 
ker se je bala, kot nas poduči pripovedovalcev glas, Bog pa ji vseeno 
užaljeno odvrne: »Pač, zares si se zasmeja la .«" 

Sarino na videz nedolžno zanikanje smeha je eno najbolj znanih 
mest laži v Stari zavezi. Kot pravi Prouser, Sara ni opisana kot ženska, 
ki bi se objestno ali muhasto izmikala, ampak je v tekstu jasno, da 
ob očitku svoj smeh zanika iz strahu. Toda ko Bog Abrahamu prvič 
obljubi spočetje, se Abraham celo zakrohota, tako močno, da »pade 
na obraz«, pa Bog niti ne trzne. Boga torej nikakor ne užali Sarino 
lažnivo zanikanje svojega smeha, ampak nekaj drugega: ne ujezi ga 
toliko njen dvom v svojo rodnost - ki je b iološko povsem upravi­
čen - , pač pa njena izjava, da n ima več sle, poželenja - želje torej. S 
tem namreč Sara zavrne natanko tisto, kar je bila prva »zaveza« 
med Bogom in človekom - željo, k i j e neobhodna za izpeljavo pro­
jekta geneze in katere pohgon (kot smo podrobneje pokazali v tekstu 
»Zvijačnost izgona iz raja«) se vzpostavi s prvim grehom prvega 
para, ko prekršita prepoved, da bi jedla z drevesa spoznanja in s 
posledičnim izgonom iz raja. Prva zaveza, s katero se vzpostavi izho­
dišče »prijateljskega« razmerja med Bogom in človekom, nesimbo-
lizabilna zaveza med Bogom in žensko ter s tem med Bogom in 
človeštvom, namreč temelji na želji, na ženski želji po potomstvu, 
ki je tudi želja Boga. Boga torej ujezi zavrnitev Sarine želje kot želje 



18. Cf., SP, 1 Mz, Jakob, str 76. 

Drugega. Ob tem p a j e ključno tudi to, da Bog v dialogu z Abraha­
m o m in Saro ne izreče, da bo Abraham dobil sina, pač pa dvakrat 
ponovi isti stavek: »Ko bom čez leto dni v tem času spet pri.šel k 
tebi, bo Sara imela sina.« In kot bomo pokazali, je pomensko ista 
dikcija navzoča tudi ob nosečnostih ostalih treh matriarhinj . 

Ker se je geneza zatikala tudi v zakonu njunega sina Izaka, slednji 
Boga »prosi za ženo Rebeko, ker je bila nerodovitna«. '* Bog gaus l i š i 
in Rebeka spočne. Toda med nosečnostjo se Rebeka brez pr ipovedo-
valčevega pojasnila obrne na Boga z naslednjim vpra.šanjem: »Če je 
tako, čemu naj še živim?« Bog j i odvrne: »Dva naroda sta v tvojem 
telesu, dve ljudstvi se bos ta izločili iz tvojega naročja . Eno bo 
močnejše od drugega in starejše bo služilo mlajšemu.« Toda Rebeka 
božjega oraklja ne zaupa niti možu niti sinovoma - starejšemu Ezavu 
in mlajšemu Jakobu - , ampak rosado z dvojčkoma izpelje na lastno 
roko. Ko ostareli Izak naroči Ezavu, naj ulovi divjad in mu pripravi 
okusno jed, kar je bil del obreda pri podeljevanju blagoslova oziroma 
rodovnega nasledstva, Rebeka naroči mlajšemu Jakobu, naj odere 
kozliča, iz katerega nato pripravi jed. Jakob, ogrnjen v kozl ičevo 
kožo, jed ponudi slepemu očetu Izaku, ki po otipu rok sklepa, da gre 
za Ezava ( ta je bil v nasprotju z Jakobom poraščen) in Jakoba blago­
slovi. Prouser poudarja, da iz svetopisemskega besedila nikakor ni 
jasno, zakaj Rebeka Božjega sporočila ne obelodani družinskim čla­
nom, zato vrzel zapolnjuje s pojasnjevanjem, da Rebeka oraklja Izaku 
ne posreduje zato, ker je ta slep in senilen pa ker je imel raje starej­
šega Ezava itd. Rebekina prevara, ki velja za pozit ivno dejanje, je 
eno najmanj razumljivih mest v Stari zavezi, zlasti zaradi njenega 
izjemnega pomena, saj, kot poudarja Prouser, je Rebeka tista, in ne 
Izak, ki pomeni povezavo med Abrahamom in Jakobom, ki ga Bog 
kasneje preimenuje v Izraela. Ob tem se seveda zastavlja vprašanje, 
zakaj je bila sploh potrebna maškarada s kozl ičevimi kožami in 



19. SP. 2 Mz, Prvorojenci - posvečeni Bogu , str 119, »Gospod je spregovoril 
Mojzesu in rekel: 'Posveti mi vse prvorojeno! Kar koli prvo odpre materino 
naročje pri Izraelcih, pri ljudeh in pri živini , j e moje! '« To Bog Mojzesu oznani 
tik zatem, ko nad Egipčane pošlje zadnjo od nadlog - smrt, ki pokosi vse 
egipčanske č loveške in živalske prvorojence, 

20 . SR 1 Mz, Jakobovi sinovi, str 81-82 . 

preprosto ni bil Jakob tisti, ki bi se rodil pred Ezavom, glede na to, 
d a j e bil po tedanjih pravilih semitskih družb prvorojenec predviden 
za nadaljevalca glavne linije rodu. Toda prvorojenstvo je s strani 
ž idovskega Boga uzakonjeno šele v Drugi Mojzesovi knjigi, po 
odhodu Izraelcev iz Egip ta . " 

Poglejmo si še zadnji primer:-" Izakov sin Jakob s svojo ljubšo 
ženo Rahelo v ženitvenem paketu prejme njeno starejšo sestro Leo. 
»Ko je Gospod videl, da je Lea zapostavljena, ji je odprl naročje, 
Rahela pa je ostala nerodovitna. Lea je spočela in rodila sina. Dala 
mu je ime Ruben; rekla j e namreč: 'Gospod se j e ozrl na mojo bedo. 
Zdaj me bo mož ljubil. ' Spet je spočela in rodila sina. Rekla je : 
' G o s p o d j e shšal, da sem zapostavljena, in m i j e dal še tega. ' Dala 
mu je ime Simeon. In spet j e spočela in rodila sina. Rekla je : 'Zdaj 
se bo mož vendar držal mene, saj sem mu rodila tri sinove. ' Zato mu 
je dala ime Levi. Spet j e spočela in rodila sina. Rekla je : 'Tokrat 
bom hvalila Gospoda. ' Zato mu je dala ime Juda. Potem ni več rodila. 
Ko paje Rahela videla, da Jakobu ne rojeva otrok, je bila ljubosumna 
na sestro in je rekla Jakobu: 'Daj mi otrok, sicer bom umrla . '« 
Jakobova reakcija ob Rahelini zahtevi pa je sila nenavadna, saj se 
razjezi in Raheli odvrne: »Sem mar jaz namesto Boga, ki ti je odrekel 
telesni sad?« ali rečeno drugače: Kaj pa imam jaz s tvojim spoče­
tjem!? Rahela nato Jakobu izbere deklo, ki mu rodi sina, čemur sledi 
»reprodukcijski turnir« med sestrama prek njunih dekel, vse dokler 
Bog spet ne usUši Lee: »... Bog je Leo uslišal, spočela je in rodila 
Jakobu petega sina. Ob rojstvu šestega Lea reče: 'Bog m e j e obdaril 
z lepim darilom, zdaj me bo mož uslišal, kajti rodila sem mu šest 
sinov.' In po sedmem otroku. Dini, se Bog spomni Rahele: Bog jo je 



2 1 . Prav tako bi bilo mogoče najti povezavo med tremi možmi , v podobi katerih 
se B o g prikaže Abrahamu in mu naznani Izakovo rojstvo, ter kasnejš im 
mot ivom Svedh treh kraljev 

22 . Cf. S P 1 Mz, str 90 . 

uslišal in odprl naročje, in ona ob Jožefovem rojstvu reče: 'Bog mi 
je odvzel sramoto. Naj mi Gospod doda še drugega s ina! '« 

V primerih štirih matriarhinj je neprestano poudarjeno, da otroke, 
k i j i h »dajejo« svojim možem, »dobivajo« od Boga, kar je mogoče 
razumeti ne le kot metaforo, ampak skrajno dobesedno - z Bogom. 
To pomeni, da je pravi (oziroma tako in drugače realni) oče Bog 
sam, medtem ko vloga treh vodilnih moških likov v Genezi bolj kot 
na biološko očetovstvo spominja na vlogo kasnejšega mo.škega lika 
iz evangelijev, Jožefa kot telohranitelja in varuha Božjega Sina. V 
Genezi je torej naključnih mestih, ki zadevajo glavno rodovno linijo, 
implicitno navzoč motiv božjega spočetja. Seveda je evangelijsko 
čudežno spočetje povsem drugače prešito kot pri Židih; poročene 
ženske v Genezi nikakor niso device, a kljub temu, zlasti v Sarinem 
primeru, ni mogoče reči, da ne gre za »čudeže«, ki so j ih kasnejši 
pisci evangelijev brez dvoma opazili in jih v primeru Jezusovega 
spočetja preših kot eksplicitno intervencijo Boga.^' 

Kako torej v okviru ginekoloških zapletov pojasniti, zakaj Sarina 
na videz povsem nedolžna laž doživi obsodbo, med tem ko velja 
Rebekin teater ne le za neproblematično, ampak celo za pozit ivno 
dejanje? Naš odgovor je naslednji: v univerzumu Geneze obstaja en 
sam imperativ za vrednotenje dejanj - množite in plodite se! - geneza 
torej. Bog nikoli ne sankcionira dejanj, ki so usmerjena k izpeljavi 
geneze, celo več, četudi so ob izvedbi glede na kasnejši dekalog 
uporabljeni najbolj podli triki, Bog tovrstna dejanja vselej bogato 
nagrajuje. 

Etični imperativ geneze pa ni na delu le v glavni rodovni liniji, 
ampak tudi v stranskih zgodbah, kot denimo v primeru Tamarine 
prevare.^^ Juda, oče treh sinov, najstarejšega poroči s Tamaro. Ker je 



bil Judov prvorojenec Era hudoben (za kakšne vrste hudobijo gre, 
ne zvemo), ga Bog usmrti. Juda uporabi svaško pravo in veli drugemu 
sinu Onanu, naj spi s svakinjo, Bog pa zaradi coitusa intermptusa 
ubije tudi Onana: »V Gospodovih očeh je bilo to hudobno, kar je 
delal, zato je tudi njega usmrtil.« Po dveh spodletelih poskusih Juda 
reče Tamari, naj kot vdova prebiva v njegovi hiši, vse dokler ne 
dozori najmlajši sin Šela. Medtem umre Judova žena, Šela odraste, 
toda Juda svoje obljube Tamari ne izpolni. Ko gre Juda nekoč stric 
drobnico, Tamara odide za tastom in preoblečena v prostitutko z 
njim spi in zanosi. Ob odkritju nosečnosti jo Juda ukaže sežgati, ko 
pa mu Tamara pokaže njegov pečatni prstan, trak in palico, ki j ih je 
pridobila ob njunem seksualnem srečanju, Juda prepozna njen trik 
in reče: »Pravičnejša je od mene, ker je nisem dal sinu Šelaju.« Tekst 
nadaljuje, d a j e po tistem ni več spoznal, kar pomeni, da po tistem 
nista imela več imela spolnega stika, Tamare pa ne obsojata niti Juda, 
ki svojo napako, ker ni izpolnil obljube, prizna, niti biblijski pripo­
vedovalec. 

Tamarin družbeni položaj je bil pred njeno prevaro iztirjen, saj je 
ženska v tedanjih družbah lahko zasedala le dve mesti: alije bila devica 
v hiši svojega očeta ali mati otrok v hiši svojega moža. Tamara ni bila 
ne eno ne drugo; da bi postala drugo, ji je preprečeval tast, zato je 
stvari vzela v svoje roke in s tastom spočela dvojčka. Motiv njene 
prevare ni bil v želji po otroku »iz osebnih, sebičnih interesov« (če že 
ne gre drugače, pa pač s tastom), ampak v želji po potomstvu, ki bi 
nosilo moževo ime, kar je bilo v njenem primeru izvedljivo s svaškim 
pravom, s tem pa bi tudi sebe ubranila pred negotovo usodo. S pre­
varo tasta je omogočila ne le nadaljevanje moževega rodu, ampak 
tudi rodu Božjega ljudstva, saj je bil eden njenih z Judo spočetih 
dvojčkov Davidov prednik. Susan Niditch ugotavlja, da je bil Tamarin 
namen vnesti red v družbeno strukturo. Ker je Juda predstavljal oviro, 
je bilo njeno dejanje, ki ga je izpeljala z uporabo ali, natančneje, z 
zlorabo ovire povsem na višini pojma geneze. AÜ če parafraziramo 



23 . Cf. Jon Elster, Kislo grozdje. Krt. Ljubljana 2000 . str 100. 
24 . Cf. SP, 1 Mz, str 6 9 - 7 1 . 

Johna Elsterja:" Tamara, in ne Juda, je torej tista, ki hoče ohraniti 
temeljno strukturo družbe, s svojim prevarantskim dejanjem pa je 
nosilka sprememb, ki so nujne za ohranitev družbene strukture. 

Skozi imperativ geneze je mogoče pojasniti tudi uničenje Sodome 
in Gomore . Nikjer do Postave ni homoseksualnost prepovedana, kot 
tudi ni prepovedan incest. Toda zakaj Bog uniči Sodomo in Gomoro , 
obenem pa niti ne trzne ob incestu Lotovih hčera? Poglejmo si najprej 
prvi primer: po prihodu angelov v Sodomo se pred Lotovo hišo, kjer 
se božja odposlanca nastanita, zberejo vsi prebivalci moškega spola, 
»od dečkov do starcev«, in od Lota zahtevajo, naj j im pripelje oba 
tujca, da »ju bodo spoznali«; kot pojasnjuje svetopisemski komentar, 
pomeni v Bibliji »spoznati nekoga« imeti z njim spolni kontakt , in 
glede na moško množico pred hišo se je angeloma obetala prava 
orgija. Poenostavljeno bi bilo sklepati, da je imel Bog do svojih 
a n g e l o v k a k r š n o k o l i empa t i j o in ju j e že le l p red p o s i l s t v o m 
obvarovati. To, kar jezi Boga in zaradi česar pošlje angelsko izvidnico 
v Sodomo, ki jo nato skupaj z Gomoro uniči, je namreč dejstvo, da 
gre v homoseksualnost i za povsem »nekoristno« trošenje semena. 
Temu nasprotno pa se mu nikakor ne zdi problematičen incest. Ker 
po uničenju Sodome in Gomore daleč naokoli ni moških, hčeri Lota 
(čigar žena se po uničenju mest spremeni v solni kamen) z namenom, 
da bi nadaljevali rod, očeta opijanita in z njim spita. Njuna prevara 
pa se kljub temu, da gre za incest, Bogu nikakor ne zdi »hudobna« , 
saj j e izvedena na višini pojma geneze, prav tako pa j e ne obsoja 
biblijski pripovedovalec.^'* 

Nikakor se ni mogoče strinjati s trditvijo Ore Horn Prouser, da v 
Bibliji ni zavedanja spola, saj če kje, potem je prav v Genez i spol 
še kako pomemben, prav tako tudi ni mogoče sprejeti avtoričine 
teze, da so ženske v Genezi sekundarni liki; kajti če geneza , kot 



Verniki in nosilke vedenja 

Obrezovanje, ki ga Bog zahteva od Abrahama po Izmaelovem 
rojstvu in pred rojstvom Izaka, Freud razlaga kot simbolično nado­
mestilo kastracije, ki jo je praoče v obilju svoje popolne oblasti naložil 
svojim sinovom.^^ Židovski Bog Geneze od zahteve obrezovanja na­
prej eksplicitno deluje kot prvobitni mitični oče brez omejitve, zunaj 
simbolne kastracije, ki so mu v univerzumu Geneze dostopne vse 
ženske. Toda simbolna kastracija moških je implicitno navzoča še 
pred zahtevo obrezovanja. Le tako je mogoče razumeti incest, ki ga 
z Lotom izvršita njegovi hčeri: »Tisti večer sta torej napojili očeta z 
v inom in starejša j e šla in legla k očetu. Pa ni zaznal, ne ko je legla 
ne ko je vstala...«^^ Kljub temu, da incest, ki ga hčeri izpeljeta brez 
očetovega zavestnega pristanka, ne doživi nikakršne obsodbe, to ne 
pomeni, d a j e dovoljen ali da ga Geneza celo priporoča. Lot namreč 
incesta, pa kakorkoli že pasivno, ne opravi pri polni zavesti, ampak 
v alkoholiziranem snu, v katerem dobesedno realizira lastno ince-
stuozno željo, ki vključuje privilegij velikega očeta, ki ne pozna ome­
jitev in mu je dosegljivo polno ugodje. 

25. Cf. S igmund Freud, »Mojzes , njegovo ljudstvo in monoteist ična religija«, v: 
Psihoanaliza in kultura. Državna založba Slovenije , Ljubljana 1981, str 94 , 

26. SP, 1 Mz, str. 70 . 

smo pokazali na primerih štirih matriarhinj, lahko teče brez moških, 
nikakor ne more brez žensk. Ob tem pa v Genezi ne gre le za spolno 
reprodukcijo. V naslednjem poglavju bomo pokazali, da imajo mo­
ški in ženske različno razmerje z Bogom, in pojasnili, zakaj se Bog 
v sicer patrilienarni družbeni strukturi, v kateri teče linija izbranega 
rodu po moški strani, večinoma naslavlja na moške in sila redko na 
ženske. 



27. Cf. Bruce Fink, »Ni spolnega razmerja, eksistenca in formule seksuacije«. 
Filozofija skoz psihoanalizo VU, Razprave-Problemi, Ljubljana 1993. 

Po interpretaciji Lacana, ki j o je podal Bruce F ink , " je moški 
podrejen Bogu kot falični funkciji in ga popolnoma določa simbolna 
kastracija; vsak njegov delec pade v območje označevalca in noben 
njegov del ne uide zakonu, ki je inherenten označevalcu. Medtem 
ko se moški vpisuje kot ves in ga kot celega določa meja - tj. izklju­
čitev falične funkcije - , pa je ženska ne-vsa, zaradi česar v ženski 
eksistira del, ki falično funkcijo zavrača, in Falosu, kljub temu, da 
mu je povsem podrejena, uhaja. Del ženske torej ne eksistira, ampak 
ex-sistira. Ko Fink pravi, da obstaja še eno obličje Drugega, to zago­
tovo drži za Boga Geneze. Gre za obličje Boga, k i j e iz simbolnega 
izključeno, in prav s tem obličjem Drugega - z realnim Bogom oziro­
ma Realnim Boga - imajo ženske v Genezi neposreden odnos; ne 
sicer vse, zato pa ključne, izbrane ženske Stare zaveze. S tem ko so 
ženske povsem podrejene falični funkciji, pa imajo obenem dostop 
onstran Falosa, imajo dostop do Drugega užitka, ki ex-sistira. Ta pa 
je v nasprotju s faličnim, spolnim užitkom, aseksualen, ne-spolen, 
in ga Lacan povezuje z religiozno ekstazo. 

V tem smislu je mogoče dobesedno razumeti izbranost izraelskega 
»božjega ljudstva«, čigar reprodukcija, kar zadeva vodilno linijo 
potomcev matriarhinj, poteka skozi dostop do Drugega užitka, k i j e 
užitek ne-spolne človeške reprodukcije in o katerem zvemo bore 
malo. Želja žensk v Genezi je natanko želja Boga: rojevanje otrok, 
nadaljevanje rodu, geneza torej. Prav v tem tiči odgovor, zakaj padli 
angel v podobi kače nagovori žensko in ne moškega. Kot smo dejali, 
se s sprožitvijo želje že na samem začetku vzpostavi neizrečena 
zaveza med židovskim Bogom in (njegovimi) ženskami. Ta neizre­
čena zaveza se začne z Evo in se nadaljuje s Saro, Rebeko, Rahelo 
in Leo, Tamaro, skozi to logiko p a j e mogoče pojasniti tudi prevaro 
in laž eg ipčanskih babic , sicer po rodu Hebrejk . Slednji kljub 



28. SP, 2 Mz, Stiska Izraelovih sinov, str 107. 
29. V tem se katol ic izem razlikuje od protestantizma. 

faraonovem ukazu, naj ob rojstvu pobijeta vse hebrejske novoro­
jenčke moškega spola, te ohranita pri življenju. Babici se nato faraonu 
zlažeta, češ, Hebrejke niso kot Egipčanke, so močne ženske in rodijo, 
preden prideva do njih, Bog pa njuno prevaro nagradi s tem, da vsaki 
od njiju »da hišo«, kar po svetopisemskem komentarju pomeni , da 
j ima da potomstvo. 

Ne-spolna reprodukcija, k i j e implicitno navzoča v primeru žensk 
Geneze, pa je kot eksplicitna dogma vzpostavljena v krščanstvu. 
Marija ne le brezmadežno zanosi, ampak po katoliški- ' doktrini tudi 
brezmadežno rodi, njene genitalije pa tudi po porodu ostajajo brezma­
dežne. Vendar ne-spolnost ni navzoča le v samem aktu Marijinega 
spočetja in poroda, ampak tudi kar zadeva željo. Marija je pred čudež­
nim dogodkom brez vsakršne želje; o njeni želji ne zvemo ničesar, 
ne po otroku ne po seksu. Za otroka ne prosi Boga, kaj šele moškega, 
ampak je o izvedeni čudežni operaciji zgolj naknadno informirana. 
Čudež torej ni le njena ne-spolna zanositev, neomadeževana z mislijo 
na spolni akt, ampak tudi to, da po porodu združuje glede na zakone 
narave povsem nezdružljivo dvojnost matere in device. Če gre torej 
pri matriarhinjah za njihovo predhodno željo kot željo Drugega, Boga, 
pa je Marijina želja kot želja Drugega zgolj v tem, da pokorno sprejme 
svoje »blagoslovljeno stanje«. To pa potegne za seboj ključne razlike 
v odnosu do seksualnosti in telesnosti med židovstvom in krščan­
stvom. Židovski imperativ spolne reprodukcije izbranega ljudstva v 
krščanstvu nadomesti imperativ duhovne ljubezni, ki ni spolna in ki 
presega ljubezen do pripadnikov svojega ljudstva i n j e v tem smislu 
univerzalna. Ljubi svojega bližnjega kakor samega sebe namreč 
nikakor ne vključuje nadaljevanja: ... in sovraži tujca. 

Moški v Genezi sprejemajo besedo gospodarja, S 1 , brez dvomov 
in zadržkov; ko Bog obljubi Abrahamu, da bo Sara dobila sina, 
biblijski pripovedovalec to komentira: »Veroval j e Gospodu in ta 



30. SP, 1 Mz, Božje obljube in zaveza, str 66. 
3 1 . Cf. Slavoj Žižek, «Schel l ing za Hegla: Izginevajoči posrednik II«, Problemi 

7 - 8 / 1 9 9 5 . 
32 . SR 1 Mz, .str 72. 
33 . SR Sodniki, 4-5 , str 305-306 . 

mu je to štel v pravičnost .«* Podobno pohvalo prejme Abraham od 
angela, ker Bogu ni odrekel žrtvovanja sina Izaka. Nasprotno pa 
ženske ne najdejo svoje meje v S I, kot kaže primer Sarinega smeha. 
Ženska spodkopava univerzalnost falične funkcije prav zaradi dejstva, 
da v njej m izjeme, da se tej funkciji nič ne upira ." 

Naša teza je torej naslednja: medtem ko moški Geneze v Boga 
verjamejo in poslušno izpolnjujejo njegove ukaze in so torej veru­
joči, pa ženske, glede na drugačen, neposreden odnos z Bogom, pose­
dujejo določeno vednost Realnega, ki moškim ni dostopna in ne 
pripada simbolnemu, pač pa realnemu Boga. Resda Rebeka prevara 
svojega moža in prvorojenca Ezava, toda ob tem sledi vedenju, ki ga 
prejme neposredno od Boga. Podobno ravna Sara, ki po Izakovem 
rojstvu Abrahamu naroči, naj nažene deklo Hagaro in njenega sina 
Izmaela, češ, sin te dekle ne sme dedovati skupaj z moj im sinom 
Izakom. Ko se Abraham temu odločno upre, se oglasi Bog in mu 
reče: »Naj ti ne bo žal ne dečka ne dekle! Poslušaj Saro, karkoli ti 
poreče! Kajti po Izaku se ti bo imenovalo potomstvo. A tudi iz dekli-
nega sina bom naredil narod, kajti tvoj potomec je !« ' - Bog da torej 
Abrahamu jasno vedeti, da ima Sara določeno vedenje, ki j e njemu, 
Abrahamu, nedostopno. 

Skozi optiko сфапја vedenja iz realnega je mogoče razložiti tudi 
sila problematično zgodbo oJaelir ki vsebuje kršitev gostoljubnosti, 
enega najpomembnejših tabujev na Bližnjem vzhodu. Po porazu voj­
ske kanaanskega kralja Jabina njen poveljnik Sisera zbeži do šotora 
Jaele, žene Kenejca Heberja. Ker med kraljem Jab inom in hišo 
Heberja ni bilo konflikta, je Sisera v Jaelini hiši pričakoval zatočišče. 
Jaela, ki j e bila tedaj doma sama, ga najprej gostoljubno povabi v 



34. Cf. Prouser str. 137: Mieke Bal. Murder and Difference: Gender, Genre and 
Scholarship on Sisera Death, Bloomington: Indiana UP, 1988. 

35. Cf. ibid., str 139: Danna Nolan Fewel l & Dav id M. Gunn, »Control l ing 
Perspectives: Women, M e n and the Authority of Vio lence in Judges 4 & 5 « , 
Journal of the American Academy of Religion. 

Šotor, po prijateljskem sprejemu pa ga v spanju kruto ubije. Ko do 
šotora prispe poveljnik Barak iz nasprotnega tabora, mu Jaela stopi 
nasproti, rekoč, pridi in pokažem ti moža, ki ga iščeš. 

Četudi nekatere 1тефге1ас1је Jaelo označujejo kot primer versko 
zaslepljenega patr iot izma, pa Jaela vendarle velja za pozi t iven, 
inteligenten lik, ki svoj cilj doseže s prevaro. Toda Jaelin osebni ali 
kakršenkoli drug motiv za uboj nekoga, ki ni veljal za sovražnika 
njene hiše, je povsem zamegljen. Prouser poudarja, d a j e bila njena 
prevara dvojna: najprej je Sisera pozdravila in izvedla ritual gostoljub­
nosti, ki je na starem Bližnjem Vzhodu veljal za temeljno normo, 
neobhodno za varno potovanje popotnikov; po Miekeju Balu' ' ' j e 
namreč kršitev gostoljubnosti pomenila skrajno obliko izdajstva in 
transgresijo tabuja. Druga Jaelina prevara p a j e bila v tem, da Sisera 
ni bil zgolj navaden popotnik, ampak se je zatekel v hišo, v kateri je 
pričakoval azil. Dana Fewell in David Gunn'"' pojasnjujeta, da Jaela 
Sisera ni zavrnila iz strahu, ker je bila doma sama in torej nezaščitena, 
z njenim strahom pa pojasnjujeta tudi Siserin umor, saj bi bilo v 
primeru, da bi ga Izraelci odkrili v njenem domu, ogroženo njeno 
življenje. Toda takšne razlage so enostavno prekratke. Jaela namreč 
svojega izjemno krutega dejanja ne opravi na lastno roko, kajti pred 
tem sodnica in prerokinja Debora - ena redkih prerokinj sploh v 
Stari zavezi - poveljniku Baraku prerokuje, da bo Sisera, poveljnik 
vojske kanaanskega kralja Jabina, ki je zatiral Izraelce, umrl od 
ženske roke. Debora tako sama pokliče Baraka in ga napoti, naj gre 
s svojo vojsko proti vojski Sisere, ob čemer doda: »Vendar slava na 
poti, ki jo nastopaš, ne bo tvoja. Gospod bo Siseraja izročil v ženske 
roke.« Po izvršenem poht ičnem atentatu prerokinja Debora opeva 



36. SP. Sodniki, str 307: »Blagoslovljena med ženami bodi Jaela, žena Kenejca 
Heberja, med ženami v šotoru bodi blagrovana. Vode j o je prosil, dala mu je 
mleka, v dragoceni posodi mu je prinesla smetane. S svojo lev ico j e segla po 
klinu, z desnico po kovaškem kladivu. Udarila je Siseraja. mu glavo razbila, 
stria in prebodla njegova senca. Ob njenih nogah je omahnil , padel in obležal , 
ob njenih nogah je omahnil in padel; kjer je omahnil , je mrtev obležal .« 

37. Prim., S P 3 MZ, stn 162. 

Jaelo kot junakinjo, '* na kakšen način p a j e Jaela prejela navodilo za 
»vojaško operacijo«, pa, vsaj v Sodnikih, ostaja skrito. Večina moških 
v Genezi (četudi so izjeme, denimo Miha) ve zgolj tisto, kar j im Bog 
eksplicitno pove oziroma pokaže. Kako pa ženske pridejo do vedenja, 
do dekaloga največkrat ostaja prikrito. Res se torej Bog pogosteje 
eksplicitno naslavlja na moške in z njimi govori , toda čemu neki bi 
to počel z ženskami, ko pa z njimi spi? Toda ta neposreden odnos 
med Bogom in žensko obstaja le do dekaloga, s katerim se »ženska 
narava« spremeni in postane nečis ta ." 

Geneza ni univerzum sistema izključujočih objektivnih prepovedi. 
Izrazito subjektivni ukazi in napotki nimajo objektivne narave univer­
zalnega zakona, ampak ostajajo na ravni kapric ozi roma tega, kaj j e 
Bogu »všeč« oziroma se mu zdi »hudobno«. Zato pa v Genezi obstaja 
ena sama zapoved, ki velja za izbrano, izraelsko ljudstvo: množi te 
in plodite se med seboj! Namesto sistema zakonov, ki temeljijo na 
izključitvi, imamo tako v univerzumu židovskega Boga Geneze (na­
tančneje, do primopredaje zapovedi v drugi Mojzesovi knjigi) opraviti 
s hrbtno stranjo Zakona - z nadjazovskim imperat ivom neomejene 
reprodukcije, k i je absolutno indiferenten do načinov in poti izvedbe. 
Izbrano izraelsko ljudstvo Geneze ima tako opravka z realnim Boga 
oziroma z Realnim Bogom, ki ne eksistira, pač pa ex-sistira. In če j e 
govorica tista, ki določa realnost in stvari eksistirajo, le kolikor besede 
privedejo stvari do biti, je mogoče reči, da Bog ustvari svet in v 
njem izbrano ljudstvo zato, da bi prek človeka iz ex-sistence stopil v 
eksistenco, zato da bi mu skozi govorico podelili bivanje. Po eshato-



38. Cf. Vid Snoj. »Ha.sidsko občestvo z Bogom. Martin Buber Pripovedi Hasidov«, 
Literatura, Ljubljana 1991. 

39. SR 1 Mz, Jožef in gospodarjeva žena, str 9 L 9 2 . 

loški koncepciji židovske mistike o č lovekovem mist ičnem partner­
stvu z Bogom, ki g a j e razvila pozna kabala, namreč ne odrešuje le 
Bog človeka, ampak tudi človek Boga.'* Človek pa Boga odrešuje 
natanko njegove ex-sistence oziroma neeksistence ali, če povemo s 
Heglom: Bog skozi odnos s č lovekom prehaja od pojma k biti. 

Skozi to branje je torej mogoče izpeljati bistveno razliko med 
Genezo in podekaloškim obdobjem. Če Zakon temelji na izključitvi 
izjeme in gre v tem primeru za moško strukturo izjeme, kjer označe­
valec Ф pomeni omejitev, ima Geneza, ki jo obvladuje en sam nadja-
zovski imperativ, brez izjeme, imperativ ne-vsega, brez izključitev, 
žensko strukturo. Namesto prepovedi je v Genezi na delu ena sama 
zapoved, nad-jazovski imperativ užitka reprodukcije - užitka, k i j e 
sam na sebi neomejen in velja za oba spola, pri čemer pa se zdi, da 
imajo ženske ta imperativ nekako ponotranjen, medtem ko gaje treba 
mošk im nenehno polagat i na srce in j ih obenem omejevat i pri 
nereproduktivnih seksualnih praksah. 

Toda ta imperativ pomeni tudi za ženske omejitev, saj je spolnost 
zunaj zakonske zveze, ki ne vključuje motiva reprodukcije, obsojena. 
Primer ženske spolne nebrzdanosti je zgodba o Potifarjevi ženi, ki 
se Jožefu, ki zavrne njeno zapeljevanje, maščuje tako, da ga obtoži 
spolnega nadlegovanja, zaradi česar ga Potifar vrže v ječo. Motiv 
Potifarjeve žene, k i j e ne le poročena, ampak Egipčanka, tujka torej, 
je nedvoumen: nereproduktivni seks iz golega užitka, zaradi česar ta 
ženski lik velja za negat ivnega. ' ' 

Če židovski Bog pred dekalogom pomeni neposrednost predsim-
bolnega realnega, pa vendarle ne drži, da židje pred dekalogom niso 
živeli v okviru določene simbolne ureditve. Univerzum Geneze nam­
reč pomeni nekakšno tranzicijo iz predsimbolnega v simbolni red, 



40 . Cf. Žižeic, «Schel l ing za Hegla: Izginevajoči posrednik«. Problemi 6 /1995 . 
str 14. 

ki se vzpostavi z dekalogom, s kater im incestuozni ÍÍÜÍÍ Ding končno 
postane nedosegljiv. V preddekaloškem obdobju Stare zaveze se, če 
se navežemo na Žižka, odvija prehod od Realnega (materinske reči-
Telesa) k vladavini Simbolnega zakona, prehod od gonov k želji, ki 
jo uravnava Zakon in jo vzdržuje temeljna Prepoved. Ta prehod pa 
ni neposreden: med »čisto«, »predčloveško« naravo in redom simbol­
nih menjav se namreč umešča Realno gonov, ki ni več zaprti krog 
instinktov in njihovega notranjega ritma zadovoljitve (goni so že 
»iztirjena narava«), vendar pa tudi še ni simbolna želja, ki j o vzdržuje 
Prepoved. Univerzum Geneze obvladuje Božji glas, ki predhodi 
pisavi in gibanju razlike. Glas, skozi katerega se subjektivira ozna­
čevalna veriga, pravi Žižek, pa ni glas kot medij transparentne samo-
prezence Pomena, temveč točka mrka pomena, točka, v kateri pomen 
zdrsne v užitek. Pri Lacanu j e glas, ki predhodi pisavi (in gibanju 
razlike), objekt gona, ki je kot tak ujet v an tagonizem zapr tega 
krožnega gibanja, in šele s tem, ko svojo lastno neprosojno material­
nost izvrže v »zunanjost« pisave, glas samega sebe vzpostavi kot 
idealni medij samotransparentnosti.'*° 

Primopredaja zapisane božje besede v obliki Postave, ki velja za 
pisano Toro, se namreč posreči šele v drugem poskusu. Prvi plošči, 
k i j u Mojzes v besu nad svojim grešnim ljudstvom raztrešči, veljata 
za neposredno, ustno Božje izročilo - ustno Toro. Stabilnost tega 
izvornega pomena Božjega glasu, kot smo dejali na začetku, v pisni 
obliki »ohranja« Talmud, kol ikor v ž idovstvu, ki n ima vrhovne 
instance, ki bi pomen avtorizirala, sploh lahko govorimo o stabilnosti 
pomena. Ne nazadnje židje sami svojo nagnjenost k živahnim disku­
sijam pogosto plastično označijo s stavkom: Dva Žida - tri mnenja. 



4 1 . Cf. SP, 2 Mz, Izraelci gredo iz Egipta, .str 111-117. 
4 2 . Ibid. str. 119. 

Židovski Bog kot t r ang re s i j a 

V prejšnjem poglavju smo namigni l i , da un ive rzum ženske 
strukture v Genezi pomeni kršitev neke druge družbene ureditve, 
nekega drugega univerzuma moške strukture »vsega«, ki temelji na 
izključitvah in izjemah. Nikakor ni nepomembno, da Lotovi hčeri 
ne položita odprtih kart na mizo, češ, oče, ker pač ne gre drugače, 
naš rod pa se mora nadaljevati, opravimo to skupaj. V spanju reali­
zirana Lotova želja namreč ne bi bila želja, če se ne bi lepila na 
določeno prepoved - na prepoved incesta v družbenem registru starih 
semitskih družb. In natanko ta register pomeni etično za židovsko 
ljudstvo pred dekalogom. 

Židovski Bog Geneze s svojimi intervencijami in navajanjem ljudi 
k prevaram in lažem pomeni transgresijo ureditve starih semitskih 
družb, po katerih so živeli ljudje Geneze, pa tudi egipčanskega reda. 
Primer kršitve egipčanske ureditve so instrukcije prevar in laži, ki 
j ih Bog posreduje Mojzesu pred odhodom Izraelcev iz Egipta."" Bog 
da Mojzesu natančna navodila, kako ukaniti faraona in izpeljati ekso-
dus: najprej naj se faraonu zlaže, da nameravajo za tri dni v puščavo, 
kjer bodo opravil i versko praznovanje , od Egipčanov pa naj si 
»sposodijo« srebrne in zlate predmete in oblačila. Ko j im pobeg iz 
Egipta uspe, nam Sveto pismo ponudi zgolj hladen komentar: »Tako 
so oplenili Egipčane.«''^ 

Po ureditvah semitskih družb bi moral Izaka naslediti prvorojenec 
Ezav in ne mlajši Jakob, tako da Rebekina prevara, ki sledi sporočilu 
židovskega Boga, ne pomeni le prevare družinskih članov, ampak 
predvsem kršitev semitske ureditve. Na ta načinje mogoče pojasniti 
tudi Rahelino krajo terapima. Ker Laban Jakobu ne dovoli oditi z 
ženama, Labanovima hčerama Rahelo in Leo, vsi trije pobegnejo. 
Pred pobegom pa Rahela očetu ukrade terapim - kipce hišnih bogov. 



4 3 . SP, M z 2, Deset zapovedi , .str 127. 
44 . Cf. M z 2 , str 83 -84 . 
45 . Sh lomo Riskin, »Be tween Father and Son« . The International Jerusalem Post, 

2. november 2001 . 

ki SO predstavljali hišne zavetnike, varuhe ognjišča; ti so po semit-
skem pravu pripadali dednemu nasledniku in so bili kasneje, v Dragi 
Mojzesovi knjigi, strogo prepovedani : »Ne delaj si rezane podobe 
ničesar, kar bi imelo obliko tega, kar j e zgoraj na nebu, spodaj na 
zemlji ah v vodah pod zemljo.«"*' Kljub temu, da je Laban častil 
druge bogove, je židovski Bog z njim komuniciral in mu na poti, na 
katero se je besen odpravil za ubežniki, sporočil, naj Jakobu »ne 
očita ničesar«. Ko jih Laban dohiti , preišče tudi šotor Rahele, ki 
sedé kipce skriva pod krilom in se očetovi preiskavi izmakne z lažnim 
izgovorom, češ da ne more vstati, »ker se ji godi, kakor se dogaja 
ženskam«, tako da mu kipcev ne uspe odkriti. Rahelina kraja terapima 
očetu, k i j e z zvijačami podaljševal odhod hčera in zeta in s tem sam 
ostajal poglavar družine, tako pomeni zvijačen p revzem očetove 
simbolne moči.** 

Za konec si oglejmo še Abrahamovo darovanje Izaka. Če ta 
odlomek preberemo natančno, v nasprotju z običajnimi branji o Abra­
hamovem oklevanju in grozi pred dejanjem žrtvovanja, vidimo, da 
Abraham ob tej Božji zahtevi ne izrazi nikakršne zagate, ampak j e 
dejanje pripravljen izvesti brez vsakršnih pomislekov. Morda je prav 
Abrahamov avtomat izem v poslušnost i Bogu in njegova h ladna 
pripravljenost, da ubije lastnega sina, tisto, kar moškim in t eфre tom 
p o v z r o č a takšno t e snobo , da med bran jem z g o d b o mehča jo s 
pridevniki o (domnevni) Abrahamovi stiski. Ne nazadnje, na ravni 
dejstev, Izak sploh ni bil edini Abrahamov otrok. »Edinec« postane 
šele, ko po Sarinem navodilu ta pošlje od hiše Izmaela in njegovo 
mater Hagaro, in mu Bog oznani, d a j e odslej Izak njegov edini sin. 

Nekatere židovske inteфretacije Abrahamove preizkušnje se bistve­
no razlikujejo od krščanskih. Kolumnist tednika The Jerusalem Posć^ 



46 . СГ. Sigmund Freud. »Mojzes , njegovo ljudstvo in monoteistična religija«, op. 
cit., str 106. 

Šlomo Riskin v duhu halaških razprav navaja komentatorja Tore, 
Rava Josepha Ihn Kaspija (1279-1340), ki pojasnjuje, da Abrahamov 
resnični preizkus ni bil v njegovi pripravljenosti, da žrtvuje Izaka, 
pač pa v tem, da uboga angela, ki mu v zadnjem hipu zadrži roko 
pred sinovim žrtvovanjem. Ibn Kaspi poudarja, da je bilo v Abra­
hamovem času krvno žrtvovanje otrok bogu Molohu normativna 
religiozna obveza. Prava preizkušnja, na katero je postavljen Abra­
ham, potemtakem ni njegova pripravljenost žrtvovati sina, ampak 
nasprotno - to, da ga po angelovem opozorilu ne žrtvuje, kar je v 
nasprotju s semitskimi pravih, po katerih j e živel Abraham z družino. 
Torej bi bi lo t reba obrni t i običajno interpretaci jo , ki izhaja iz 
Kierkegaardovega razumevanja. Abrahamova odločitev kot religioz­
no dejanje sicer pomeni transgresijo etičnega, vendar nikakor ne 
etičnega dekaloga, ki vsebuje zapoved 'Ne ubijaj! ' . Abrahamovo 
žrtvovanje sina bi bilo namreč povsem na ravni »etičnega« semitskih 
družb, to, da posluša angela in se v zadnjem hipu odloči, da sina ne 
ubije, pa pomeni transgresijo etičnega poganskih semitskih družb, 
k i j e vključevalo žrtvovanje otrok. 

Obenem pa je mogoče Abrahamovo žrtvovanja Izaka razumeti 
tudi kot motiv, ki se v krščanstvu ponovi skozi ključno pomensko 
prešitje - žrtvovanje Božjega sina. Tako v židovstvu kot krščanstvu 
gre za akt človeškega žrtvovanja: če v Abrahamovem primeru pomeni 
darovanje sina transgresijo družbenega etičnega, pa v krščanstvu Bog 
svojega sina žrtvuje zato, da se vzpostavi nov etično - krščanski 
univerzum Svetega duha, to žrtvovanje ' enega izmed nas ' pa po 
Freudu pomen i odreš i tev kr ivde za očetomor.'" ' Ž ižek v tekstu 
»Krščanstvo, dejanje, zlo« navaja dve različni branji Kristusovega 
žrtvovanja: po prvem branju je Bog vsemogočni perverzni subjekt, 
ki ustvari trpljenje le zato, da nato sam poseže vanj, z žrtvovanjem 
svojega sina pa si zagotovi neskončno hvaležnost človeške vrste. 



47. Cf. Slavoj Žižek, »Krščan.stvo, dejanje, z lo«. Razpol 11. Problemi 7 -8 /1999 . 

Drugo branje p a j e naslednje: Bog ni vsemogočen, njegovo dejanje 
stvaritve proizvede nehotene strašne posledice, in zato da bi se ponov­
no vzpostavilo ravnotežje Pravice, žrtvuje tisto, kar mu je najdražje, 
svojega lastnega sina. Bog je po tem drugem branju, zaključuje Žižek, 
prvobitni Abraham. V krščanstvu je smrt Božjega sina srečni dogo­
dek - v njem se struktura žrtvovanja samoukine, porodi novega sub­
jekta, ki ni več ukoreninjen v posebni substanci in je odrešen vseh 
posebnih vezi (Sveti Duh), s svetim Pavlom pa sta Kristusovo žrtvo­
vanje in njegova smrt prešita tako, da ne gre več za travmatski, pač 
pa za srečni dogodek, ki dokončno zapečati 'prijateljski odnos ' med 
Bogom in človekom." ' 

Kristusovo žrtvovanje je potemtakem mogoče razumeti kot pono­
vitev travmatskega dejanja, kot ponovitev darovanja Izaka oziroma 
Abrahamove pripravljenosti, da daruje sina. Glede na našo tezo, da 
je realni oče Izaka (realni) Bog, pa se ni mogoče strinjati z Žižkom, 
da je Abraham na mestu krščanskega Boga. Tako v prvem kot v 
drugem primeru je tisti, ki dejansko zahteva sinovo smrt, Bog, Abra­
ham pa zaseda mesto , ki ga ima v Kris tusovem žrtvovanju izrael­
sko ljudstvo, ki sproži Jezusovo smrtno obsodbo. Ko angel zaustavi 
Abrahamovo roko, to pomeni zmago nad verovanjem v naravne 
zakone, prav to pa pomeni tudi Kristusovo vstajenje; Kristus sicer 
na križu umre, toda s svojim telesnim vstajenjem premaga naravni 
zakon smrti. 

Židovski Bog pred dekalogom tako pomeni transgresijo etičnega 
semitskih družb, s čimer se kaže njegova vsemogočnost in prevlada 
nad poganskimi, semhskimi bogovi »zlatega teleta«, ki ne pomenijo 
nič drugega kot personifikacijo naravnih sil; med njimi največji kon­
kurent židovskega Boga, Baal, upodobljen z bikovo glavo, je namreč 
bog plodnosti . V tem smislu židovski Bog Geneze pomeni transgre­
sijo univerzuma, ki temelji na zakonih narave. Kot pravi Freud v 



48 . Cf. Freud, Nelagodje v kulturi, Gyrus, Ljubljana 2 0 0 1 , str. 117. 
49 . Cf. Freud, »Mojzes , njegovo ljudstvo in monoteistična religija«, op. cd., str 84. 

Nelagodju v kulturi, se red, ki ga vnaša kultura, v svoji osnovni gesti 
sprva opre na naravo kot na svoj model.'** 

Tako so torej še razumljivejše intervencije Boga v reprodukcijo 
izbranega ljudstva: transgresijo zakonov narave pomeni tako Sarina 
zanositev kot tudi drugi posegi »zapiranja in odpiranja naročja«. 
Sodome in Gomore pa ne uniči zato, ker bi bila homoseksualnost 
proti naravi, ampak ker j e proti oblikujoči se kulturi. V tem smislu 
p a j e mogoče razumeti tudi preprečitev Izakovega žrtvovanja, saj je 
to v nasprotju s poganskim žrtvovanjem ljudi, katerega cilj je bilo, 
kot denimo v primeru hude suše, harmoniziranje naravnih procesov. 

» Jude je ustvaril en sam človek, Mojzes. Njemu se mora to ljud­
stvo zahvaliti za svojo trdoživost, pa tudi za veliko tiste sovražnosti, 
ki jo je doživljalo in jo še doživlja. 'Velikemu možu ' torej ohranjamo 
mesto v verigi vzročnosti«,*' pravi Freud, s imbolnemu očetu, k i j e v 
značaj svojega Boga verjetno vnesel poteze svoje osebnosti, med 
drugim togotnost in neizprosnost, pri čemer naj bi veliko religiozno 
idejo prevzel od egipčanskega faraona Ehnatona. Z Mojzesovim 
sprejemom dekaloga v drugi Mojzesovi knjigi židovsko ljudstvo 
postane »zrelo« za sistem objektivne zakonodaje, Mojzes pa s tem 
postane simbolni oče Izraela in tako posrednik med Bogom in izrael­
skim ljudstvom. Prehod iz Geneze v univerzum Dekaloga pomeni 
prehod od matere k očetu, zmago duhovnosti nad čutnostjo, pri čemer 
Freud poudarja, da j e med predpisi Mojzesove religije eden, ki je 
pomembnejši , kot bi si sprva mislili: prepoved napraviti božjo podo­
bo, ki vsebuje zahtevo po čaščenju Boga, ki ga ni mogoče videti. Ta 
prepoved je namreč pomenila zapostavljanje čutne zaznave v korist 
abstraktne preds tave , zmagoslavje duhovnos t i nad čutnost jo, v 
strogem pomenu pa odpoved gonu z vsemi nujnimi psihološkimi 
posledicami. Torej je še bolj razumljiva ideja stvarjenja človeka po 



50. Cf. ibid., str 86. 
51 . Cf. Freud. Nelagodje v kulturi, op. cit., stn 38 . 
52. SP. 1 Mz, 2 : 3 , 5 6 . 

Božji podobi, Stvarjenja po podobi Boga, k i j e abstrakten, nad-nara-
ven, izven-čutni bog, v nasprotju z drugimi bogovi , ki so zmes živali 
in človeka in kot taki upodobljive personifikacije naravnih sil. Po 
Freudu se s tem odpre novo kraljestvo duhovnost i , v katerem so 
postali odločilni predstave, spomini in sklepanja, v nasprotju z nižjo 
psihično dejavnostjo, katere vsebina so bile neposredne zaznave čutil. 
Mojzesova prepoved tako vzdigne Boga na višjo raven duhovnost i 
in odpre pot za nadaljnje spremembe božje predstave. '" 

Genezo je tako mogoče brati kot pripoved o pos topnem učlove-
čenju človeka, o njegovem prehajanju iz narave v kulturo, ki j o Freud 
v Nelagodju v kulturP^ definira kot skupek dejavnosti in ustanov, ki 
služijo dvojnemu smotru: ščitijo č loveka pred naravo in urejajo 
medsebojne odnose med ljudmi. Kot kulturne pr ipoznavamo vse 
dejavnosti in vrednosti, ki človeku služijo s tem, ko mu naredijo 
zemljo služnostno, ga varujejo pred silo naravnih sil. In prav delo je 
poleg reprodukcije prva dejavnost, ki prvi par doleti po izgonu iz 
raja: »In Gospod Bog je odpravil človeka iz edenskega vrta obdelovat 
zemljo, iz katere je bil vze t« , " z Abelom in Kajnom pa se človeški 
rod razdeli na živinorejce in poljedelce. 

V Genezi gre torej za postopno sublimacijo gonov, ki so po svoji 
inherentni strukturi sub l ima t iv i , gon pa svojo zadovoljitev dobi indi­
rektno s tem, ko njegov objekt zdrsne v nadomestni objekt ali, če se 
navežemo na Freuda v Nelagodju: prvi korak je obdelovanje narave 
z delom, s čimer človek postane Bog s protezo. Z izgonom iz raja, 
če ne morda celo že s prvim prepovedanim objektom, se za človeka 
prvič postavi nasproti »objekt« kot nekaj, kar je zunaj, in s č imer jaz 
iz sebe izloči zunanji svet. Ali, kot pravi Mladen Dolar, šele demar­
kacijska črta med j a z o m in zunanjim svetom vzpostavlja jaz , k i tako 



53. Cf. Mladen Dolar, »Spremna študija« k Freudovemu Nelagodju v kulutri, op. 
cit.. SIT. 101. 

54. Cf. »Insight of the Scriptures, Fig«, Watch Tower Bible and Tract Society of 
Pennsylvania, 1988, str. 830 . 

55 . C f Freud, »Mojzes , njegovo ljudstvo in monoteist ična religija«, op. cit., str 
103-107. 

postane le skrčeni preostanek domnevno vseobsegajočega jaza.'-' 
Brezmejni , neomejeni jaz v raju torej še ni bil jaz ali, kot smo razvili 
na nekem drugem mestu, prva človeka sta bila pred prvim grehom 
sicer človeka, ne pa že tudi subjekta. To postaneta šele, ko se zunanji 
svet najavlja preko umanjkanja zadovoljitve, umanjkanja ugodja, 
privacije, bolečine. In ena od tehnik obrambe pred trpljenjem j e 
premestitev libida s sublimacijo nagonov. 

Ključno pa se z dekalogom uzakoni zajezitev nagonov seksual­
nosti. »Kuhurna« zajezitev seksualnosti se zgodi tik po kršitvi v raju, 
ko si prva človeka zaradi sramu genitalije pokrijeta s figovimi listi, 
pri čemer je v Svetem pismu figa metafora kulture: figovo drevo 
sicer lahko raste v divjini, da pa bi rodilo dobre sadeže, mora biti 
kultivirano.'"* Poleg restrikcije seksualnosti, pravi Freud, pa vstop v 
kulturo terja še en davek - restrikcijo konsti tutivnega nagnjenja k 
agresivnosti do drugih. Moč posameznika tako nadomesti moč skup­
nosti, kar je odločilni korak kulture, njeno bistvo p a j e v tem, da si 
člani skupnosti omejujejo možnosti zadovoljitve, medtem ko pri posa­
mezniku ni takšne omejitve. Ker v okviru Mojzesove religije ni bilo 
prostora za neposreden izraz morilskega sovraštva do očeta, se kot 
reakcija nanj pojavi občutek krivde zaradi tega sovraštva, slaba vest, 
da so se pregrešili proti bogu in še kar naprej grešijo. Ta občutek 
krivde, nad katerim so neprestano bdeli preroki, pa postane integralna 
vsebina religioznega sistema. Ob tem Freud poudarja, da etika ne 
more zatajiti, da izvira iz slabe vesti zaradi zatrtega sovraštva do 
boga. njen skriti namen p a j e , da kaznuje ." 

Kultura, ki je grajena na odpovedovanju nagonov in terja njihovo 
potlačitev, je v Genezi še vedno na pol poti. Kar v Genezi umanjka. 



56. Cf. Freud, Nelagodje v kulturi, op. cit., str 77. 
57. Cf. ibid., str 78 . 
58. Cf. Izreki očetov. Talmudski traktat Pirke Abot, K U D Logos , Ljubljana 2 0 0 2 , 

str 52. 

je namreč prav ponotranjeni občutek krivde, saj gre v Genezi bolj 
kot za tesnobo pred nadjazom za strah pred avtoriteto. Četudi Kajn 
po uboju brata Abela govori o krivdi, pa ne gre za kr ivdo kot nadja-
zovsko tesnobo, ampak za neposreden strah pred uničevalno močjo 
avtoritete. Če nas strah pred avtoriteto prisili, da se odrečemo zado­
voljevanju nagonov, pa nas tesnoba pred nadjazom, ki mu prepove­
danih želja ne moremo prikrivati, za povrh priganja še h kaznovanju.'* 
Časovno zaporedje, pravi Freud, je torej naslednje: najprej odpovedo­
vanje nagonom zaradi tesnobe pred agresijo zunanje avtoritete - to je 
tesnoba pred izgubo ljubezni, ljubezen varuje pred agresijo kazni - , 
nato vzpostavitev notranje avtoritete, odpovedovanje nagonom zaradi 
tesnobe vesti. V drugem primeru gre za enako vrednotenje zlegadejanja 
kot zlega namena, od tod zavest o krivdi, ta notranja avtoriteta pa v 
Genezi še ni navzoča, ampak se vzpostavi šele z d e k a l o g o m . " Kljub 
temu p a j e mogoče reči, da so že v Genezi na delu učinki nadjaza in 
sicer učinki nadjazovske zapovedi človeške reprodukcije. Kot smo 
si podrobno ogledali primere mož matriarhinj, j im je prav taneposredni 
ukaz - mnogo učinkoviteje kot pa bi bilo to v primeru prepovedi -
preprečeval dostop do užitka in jih, milo rečeno, napravil impotentne. 

Prehod iz Geneze v obdobje Dekaloga torej pomeni prehod iz 
univerzuma ženske v univerzum moške strukture, prehod od nad-
jazovskega imperativa geneze v sistem objektivno veljavnih občih 
zakonov. Šele s postavo, ki vzpostavi univerzum moške strukture 
izjeme, prevare in laži pomenijo kršitev Zakona, s tem pa postanejo 
interpretacije laži in prevar tudi manj zapletene in zlasti nedvoumne, 
vsaj kar zadeva dobesedne (pešet) in teфre tac i je Svetega p isma. 
Nikakor pa to ne drži za zapisano izročilo ustne Tore, saj je ta lmudsko 
morje ne le prostrano in polno skritih globin, ampak nakazuje tudi 
pomanjkanje oblike."* 



59. Cf. http://mailbox.univie.ac.at. Clonaid med drugim razglaša, da Elohim v 
resnici ni bil Bog , pač pa inteligentna nezemeljska bitja, ki so ustvarila č loveka, 
poleg kloniranja pa naj bi se bojda ukvarjala tudi s pridobitvijo dovoljenja, da 
bi v Jeruzalemu postavila tretji Tempelj - ambasado za nezemljane, ki naj bi o 
tem projektu že od leta 1979 telepatske komunicirali z rabini... 

60 . C f Rabbi Michael J.Broyde, »Cloning People and Jewish Law: A Preliminary 
Analysis« , www.us-israel .org/jsource/Judaism/clonel .html. 

Od Geneze do kloniranja 

Ko je Clonaid lani decembra v javnosti udaril z novico o prvem 
(domnevno) uspešnem kloniranju človeka, z duhovito izbranim ime­
nom Eva, so se v javnosti poleg stroke besno oglasile predvsem rim­
skokatoliška cerkev in druge krščanske skupnosti, medtem ko so 
ostajale židovske pa tudi islamske skupnosti nekako sumljivo tiho. 
Stvar je še toliko bolj zanimiva, ker Clonaid upravičenost človeškega 
kloniranja argumentira s poenostavljenim židovskim izročilom, na 
katerega pripne ufologijo. ' ' 

Židje se vprašanja kloniranja resno lotevajo od prvega uspešnega 
kloniranja žabe v 70. letih, razdelava odnosa med sodobno tehnolo­
gijo, biomedicinsko etiko in židovskim zakonom pa je v polnem 
razmahu zadnjih petdeset let. Ena vodilnih židovskih avtoritet na 
področju biomedicinske etike, Rabbi Michael J. Broyde v tekstu 
»Cloning People and Jewish Law: A Preliminary Analysis«'* poudar­
ja, da v židovstvu nove tehnologije, in še posebej reproduktivne 
tehnologije, niso niti določno prepovedane niti določno dovoljene, 
pač pa so predmet analize in kot take evalvirane glede na temeljni 
kamen moralnega sistema - halako, ki pomeni k o ф u s židovskih zako­
nov in etike. Ob tem gre poudariti, da v nasprotju z rimskokatoliško 
cerkvijo v židovstvu ne obstaja vrhovna avtoriteta, ki bi s svetega 
sedeža žugala in razglašala poenoteno in nediskutabilno resnico o 
etičnih vprašanjih, pač pa se nasprotno izjemno dinamične halaške 
razprave ne ustavijo pred malone nobeno možno kombinacijo, pa 
naj bo ta na ravni konkretne izvedbe še tako neverjetna in osupljiva. 

http://mailbox.univie.ac.at
http://www.us-israel.org/jsource/Judaism/clonel.html


6 1 . Cf. John. H. Evans, »Cloning Adam's Rib: A Primer on Rel ig ious Responses 
to Cloning.« A report prepared for the Pew Forum on Rel ig ious and Public 
Life , Institute for Advanced Study in Princeton, NJ and the Departement of 
Soc io logy at the University of California, San Diego , http://pewforum.org/ 
publication/reports/adamsrib.pdf. 

Če je v krščanstvu že razmišljanje o določenih vsebinah in možnostih 
grešno, je za Žide diskutiranje o tako pomembnih vsebinah natanko 
pot oziroma način, kako se dokopati do Bogu všečne resnice. 

Broyde poudarja, da je ob vprašanju kloniranja, zlasti reproduktiv-
nega kloniranja, židovska tradicija razpeta med dve obveznosti : po 
eni strani gre za splošno obveznost pomagati ljudem, zlasti ko gre 
za reševanje in ohranitev življenja ter reprodukcijo, po drugi strani 
pa za splošni inherentni moralni konzervativizem, ki temelji na veri 
v objektivno moralo, dano od Boga, kar pomeni, da ni vse, kar si 
človeštvo žeh oziroma zmore, tudi primerno ali, rečeno drugače, 
Bogu všečno. To zadeva predvsem seksualnost, ki j e v židovski tradi­
ciji natančno sankcionirana. 

Ob vprašanju kloniranja se najostrejše kopje lomi - in pri kristjanih 
tudi nepopravljivo zlomi - ob vprašanju statusa zarodka in definiciji 
življenja, česar se loteva John H. Evans v poročilu »Cloning Adam's 
Rib«.*' Izhodiščno vprašanje se glasi: Ali ima zarodek status osebnosti 
ali pa je zgolj skupek celic? Odgovor rimskokatoliške cerkve je jasen 
in nedvoumen: zarodki so osebnosti, zato j ih je treba obravnavati 
kot rojene, žive osebe, in četudi bi bilo kloniranje izvedljivo, ne da 
bi ob tem padali talci - kar je malo verjetno - , r imskokatoliška cer­
kev tako terapevtskemu kot reproduktivnemu kloniranju absolutno 
nasprotuje, kot tudi nasprotuje večini reproduktivnih tehnologij , in 
to z argumentom, d a j e v takšnih postopkih reprodukcija ločena od 
seksualnosti. 

Podobno stališče imajo tudi protestantske skupnosti , ki prav tako 
obsojajo obe vrsti kloniranja, le da je njihovo argumentiranje bolj 
plastično. Gilbert Mailander je v pričanju pred National Biethics 

http://pewforum.org/


Advisory Commission (NBCA) leta 1997 uporabil argument, da bi 
bili rezultat kloniranja otroci, ki ne bi bili spočeti, ampak narejeni 
(Children who were made, not begotten). Nasprotovanje metodistične 
cerkve vključuje tudi politične razloge, saj kloniranje predstavlja 
možnos t z lorabe ljudi, izkor iščanja žensk ter nevarnost , da bi 
raziskave in biznis kontrolirale кофогас1је. M e d protestantskimi 
skupnostmi pa se nekatere taktično izmikajo jasni opredelitvi do 
kloniranja, kot denimo Združena cerkev Kristusova, ki v primeru, 
da bi šlo za raziskave na zarodkih, mlajših od dveh tednov, tera­
pevtskemu kloniranju kategorično ne nasprotuje, ameriška prezbi-
terijska cerkev pa po eni strani ne ponuja jasnega vodila glede obeh 
vrst kloniranj, obenem pa na I V F klinikah podpira raziskave embrio­
nalnih celic. 

Mnogo težje kot v primeru krščanskih skupnosti je izluščiti islam­
sko stališče, ki je načeloma, kot bomo videli v nadaljevanju, bližje 
židovskemu kot krščanskemu stališču. Po besedah profesorja Abdu-
lazizija Sachedine so različni pogledi različnih islamskih šol osre­
dotočeni na vprašanje učinkov kloniranja na sorodstvena razmerja. 
Sachedina meni, da bi bilo kloniranje, ki bi se zgodilo znotraj zakonite 
zveze moškega in ženske v primeru njune neplodnosti , dovoljeno, 
bi pa zahtevalo »duhovno in moralno povezavo med moškim in 
žensko«. Se dopustneje pa se mu zdi terapevtsko kloniranje, saj ima 
zarodek v islamu moralni status šele od štiridesetega oziroma sto 
dvajsetega dne, zato terapevtsko kloniranje zarodkov, mlajših od štiri­
deset dni, nikakor ne bi bilo moralno sporno. Kot navaja Sachedina, 
pa zaradi omejenih virov v is lamskem svetu in spričo drage tehno­
logije, potrebne za raziskave in izvajanje, med islamskimi verskimi 
voditelji za zdaj obstaja konsenz o prepovedi kloniranja. 

Podobno kot v islamu je težko posplošiti tudi židovski odnos do 
kloniranja, saj, kot rečeno, nad številnimi gibanji znotraj židovske 
tradicije ne obstaja vrhovna avtoriteta, ki bi izrekala poenoteno 
resnico, kljub temu pa, kot bomo pokazali , imajo različna židovska 



62 . Cf. Rabbi Barry H. В1ос1<, »Stern C e l l s . C l o n i n g . and J u d a i s m « , 2 0 0 1 , 
www.beth-elsa .org/be_s0914a.htni . 

63 . Na tem mestu zgolj omenimo razliko med krščanstvom in ž idovs tvom glede 

gibanja do kloniranja podoben odnos. Po židovski halaki je moralni 
status dejanja vrednoten s tremi kategorijami, in sicer: a l i j e dejanje 
dovoljeno (mutar), prepovedano (assur) ali dobro (mitzvah). Abortus 
je v židovstvu assur, prepovedan, toda nikakor ne zato, ker bi imel 
zarodek status osebnosti , saj v židovski tradiciji oseba postane oseba 
šele z rojstvom. Zarodek tako pomeni potencialno življenje, vendar 
ne le kot potencialna osebnost - razen če se že nahaja v maternici - , v 
primeru, da še ni implantiran v maternico, kot denimo pri oploditvi 
in vitro, pa ni nič več kot skupek celic, s katerim je mogoče ustvariti 
novo življenje ah pa rešiti že obstoječe, rojeno življenje. Za Žide je 
oploditev in vitro povsem sprejemljiv postopek v primeru zakoncev, 
ki imajo težave s plodnostjo. Pri tem pa je zanimivo, da se med 
žensko in Bogom še vedno ohranja nekakšen neposreden, misteriozen 
odnos, saj je to, ali se bo spočeti zarodek v maternici »prijel« in ga 
bo ženska zdravega donosila, absolutno v Božjih rokah. 

Kakšna pa naj bi bila usoda odvečnih zarodkov, ustvarjenih in 
vitro? Židom se zdi absolutno nesprejemljivo, da se jih preprosto 
odplakne po odtočnih ceveh ali pa da negotovo in obenem nekoristno 
čakajo v kakšnem zamrzovalniku. Zarodki namreč ne vsebujejo le 
življenjskega potenciala za kreacijo novega živl jenja-osebnosti , 
ampak so tudi »material« za reševanje že obstoječih življenj in jih je 
mogoče uporabiti za raziskave, denimo Alzheimerjeve ali Parkinso-
nove bolezni. Ko židje trdijo, da so pro-life, to mislijo zelo dobesedno. 
Židovstvo uči resničnopro- / i /e lekcijo, pravi Rabbi Barry H. Block: 
ker si z raziskavami izvornih celic pr izadeva odpravit i trpljenje 
mili jonov trpečih ljudi, Bog žrtvovanje zarodkov dovoljuje.*- V 
židovski tradiciji j e za rešitev življenja mogoče prekrši t i vsako 
pravilo; tako je denimo najom /сфмг dovoljeno jesti, in to celo prepo­
vedano hrano, če bi si s tem lahko rešili življenje.*' Prav zato, poudarja 

http://www.beth-elsa.org/be_s0914a.htni


motivov, zaicaj imeti otroka. Če krščanstvo v zakonski zvezi moža in žene 
spočetje prepušča kombinatoriki božje rulete, se mnogim rabinom nikakor ne 
zdi sporno, da bi se v primeru, ko bi imeli otroka z okvaro ledvic , odločil i za 
drugega otroka z namenom, da bi drugi prvemu daroval ledvico. Kajti če v 
židovstvu imeti otroka pomeni mitzvah, gre v primeru, ko z otrokom rešimo 
življenje še nekoga drugega, za dvojni mitzvah. 

64. Cf. Jonathan R. Cohen, »Playing God«, http://uahc.org/rjmag/998jc.html. 

Block, ne bi smela nobena vlada (pri čemer kot ameriški državljan 
seveda misli Bushevo vlado) omejevati Boga z zakonsko prepovedjo 
terapij oziroma raziskav, ki bi potencialno lahko rešile življenja. 

Kaj pa reproduktivno kloniranje? Rabini v besedilih, na začetku 
sicer previdno, v nadaljevanju pa brez zadržkov, kot argumenta za 
dopustnost kloniranja ne navajajo prav nič drugega kot natanko impe­
rativ Geneze: množite in plodite se! Ob tem je zanimivo, da obveznost 
reprodukcije velja zgolj za moške, ne pa tudi za ženske, iz česar bi 
bilo mogoče sklepati, da v židovstvu človeška reprodukcija ne izhaja 
iz kombinacije genskega materiala moškega in ženske. Poleg tega je 
glede na prejšnja poglavja mogoče sklepati, da naj bi bila želja po 
reprodukci j i ženskam inherentna, med tem ko je t reba moške z 
zapovedjo po reprodukciji vseskozi brzdati, da j im ne bi slučajno 
padlo na pamet in bi »legli z moškim, kot se leže z žensko«, kar je v 
Levitiku prepovedano. (A ker se želja hrani s prepovedjo, so razum­
ljivo med klientelo prostitutov tudi reUgiozni židje, in to celo v 
ultraortodoksni jeruzalemski četrti Mea Shearim.) 

Krščanstvo in laična stroka kloniranje pogosto obsojata z meta­
foro, da se človek igra boga, pri čemer pa židje te oznake ne jemljejo 
metaforično, ampak zelo dobesedno. Odgovor na vprašanje o dopust­
nosti človeškega kloniranja, pravi Jonathan R. Cohen,*^ je odvisen 
od branja prvega stavka Geneze, in sicer, ali stavek o Božjem stvar­
jenja neba in zemlje beremo kot dovršeno ali nedovršeno dejanje. 
Če prvi stavek beremo kot dovršeno dejanje: 'Na začetku je Bog 
ustvaril nebo in zemljo ' , potem to pomeni, da je vsakršno vtikanje v 
Božje stvarstvo nedopustno, transgresija meja, ki jih je vzpostavil 

http://uahc.org/rjmag/998jc.html


65 . SP, 2 Mz, str 141. 
66 . G. W. F. Hegel, Absolutna religija, Analecta, Partizanska knjiga. Ljubljana 

1988, str 40 . 

Bog, pa grešna in kazniva. Tako kot Bog prepoveduje seks med člove­
kom in živaljo, seks med moškima (a zanimivo, pri vsej kombinatoriki 
prepovedanih seksualnih stikov v Stari zavezi ni omenjena prepoved 
seksa med ženskama!), tako kot prepoveduje paritev različnih žival­
skih vrst, sejanje polja z dvema vrstama semena ter celo nošenje 
oblačil iz dveh različnih niti (npr iz lana in volne), bi v tem smislu 
tudi človeško kloniranje pomenilo prekoračitev meja narave, kakršno 
je ustvaril Bog. 

Toda, nadaljuje Cohen, ta stavek lahko beremo tudi drugače, in 
sicer: ' K o j e Bog začel ustvarjati nebo in zemljo' oziroma 'Na začetku 
Božjega stvarjenja neba in zemlje ' ; skozi takšno branje pa Božje 
stvarstvo ni razumljeno kot dovršen akt, ampak kot nenehno spremi­
njajoč se proces, kot work in progress, v katerem čudež Božjega 
stvarjenja ni omejen na šest dni, ampak pomeni proces, s kater im 
Bog poganja svet iz kaotičnega niča v urejen, z življenjem naseljen 
prostor Kakšna je skozi to drugo branje nedovršenoga stvarstva vloga 
človeka - človeka, ki g a j e Bog ustvaril po svoji lastni podobi? Kaj 
je torej tisto v človeku, po čemer je človek Bogu podoben, a vendarle 
ni Bog? Medtem ko krščanstvo z lahkoto upodablja Boga kot starca, 
ki na svoje stvarstvo zre iz nebes, je v Levitiku upodabljanje Boga 
strogo prepovedano. Kakšna je torej narava človeka, ki ga je Bog 
us tvar i l po svoj i las tni p o d o b i in ki j e , p a r a d o k s n o , č l o v e k u 
nedostopna, saj kot reče Bog Mojzesu: »... noben človek me ne more 
videti in ostati živ«?*' Hegel v Absolutni religiji, v razdelku o dolo­
čitvi človeka, pravi: »Ko rečemo, da je človek po naravi dober, reče­
mo nekaj bistvenega: človek je na sebi duh, je umnost, ustvarjanje 
po božjem liku in z njim. Bog j e dobro in človek kot duh j e božje 
zrcalo; človek je dobro na sebi.«** Prav na tem stavku leži možnost 
človekove sprave, nadaljuje Hegel, vendar pa dvoumnost tega stavka 



67. C f . / Ш . , str 4 0 - 4 1 . 
68 . SP, Pregovori, 19:2, str 1012. 

leži V nasebju. To, da je človek dober na sebi, vsebuje pomanjkljivost, 
saj kar je po naravi dobro, je zgolj neposredno dobro. Tako so dobre 
naravne reči, kot so živali, človeku pa tovrstna bit ne more pripadati, 
.saj kolikor je človek dober, mora to biti s svojo voljo. Človek, k i j e 
dober na sebi, je dober le na notranji način, po svojem pojmu, ne pa 
tudi po svoji dejanskosti. V fizikalni naravi ni ločitve bivanja od 
njegovega zakona, njegovega substancialnega bistva, zato ker indi­
viduum tu ni svoboden. Kolikor p a j e človek duh - duh pa ni nekaj 
naravnega in neposrednega - , pa mora dejansko, za sebe biti to, kar 
resnično je . Šele človek duh izstopi iz naravnosti , s čimer preide v 
ločitev svojega pojma in svojega neposrednega bivanja. Človek, ustvar­
jen kot zrcalna božja podoba, torej pomeni, da se človek zoperstavi 
svoji naravi, svojemu nasebstvu in tako stopi v to ločitev.''^ 

Naravni človek, vpet v fizikalne zakone, tako ni prav nič več kot 
žival i n j e po svoji naravnosti nedolžen, nedolžnost pa za Hegla po­
meni biti brez volje, biti brez zla, s tem pa dejansko tudi brez dobrega. 
Naravni človek zgolj sledi svojim strastem in nagonom, njegova 
neposrednost je zanj zakon. Naravni človek tako nikakor ne more 
zrcaliti Božje podobe, odsev Božjega obličja je lahko le človek duh, 
saj se šele kot duh lahko zoperstavi svoji naravi, svojemu nasebstvu. 
In če sklenemo; podobnost med človekom in Bogom je torej v tem, 
da sta oba duhovni bitji s svobodno, avtonomno voljo in kot taki 
zmožni kreacije, s katero presegata zakone narave. Ob tem velja 
opozoriti, da ima znanje oziroma vedenje v židovstvu neprimerno 
višje mesto kot v krščanstvu; če je v krščanstvu navzoča fascinacija 
z nedolžnostjo kot odsotnostjo vedenja, denimo nedolžno mlado 
dekle, nedolžni otrok itd., pa v židovstvu odsotnost vedenja pomeni 
tudi odsotnost dobrega. Ali kot preberemo v Pregovorih; »Kjer ni 
spoznanja, ni dobrega čuta, kdor je zaletavih nog, greši.«''* 



Po tem drugem branju, pravi Cohen, smo ljudje torej kreativna 
bitja, naša dejanja pa pomenijo vajo iz odgovornost i v odnosu do 
Boga, ki je povezana z močjo, dano od Boga, sprejemanje odgovor­
nosti pa nam omogoča zrelejše razumevanje nas samih, Boga in Božje 
oblasti. Tudi praški Rabbi Judah Luria je poudarjal moč človeške 
kreativnosti, ki je bila človeku dana ob njegovem stvarjenju, z njo 
človek lahko preoblikuje univerzum, s tem pa izpolnjuje Božji man­
dat, da zagospodari na zemlji, kar po židovski tradiciji pomeni , da 
gospodari nad naravo in jo spreminja tako, da postane človeku dostop­
nejša in podložna. Poleg tega, poudarja Cohen, pa židje niso poklicani 
k čaščenju narave, ampak k čaščenju Boga, ki je stvarnik narave in 
ki hkrati naravo presega. Človeško kloniranje torej pomeni enega 
od načinov gospodarjenja nad naravo, ki p a j e moralno dopustno le, 
če ga uporabl jamo za cilje č loveškega napredka. »Kloniranje je 
podobno drogam in jedrski energiji«, Cohen navaja Rabbija Elliota 
Dorfa, »droge so lahko blagoslov, kadar se uporabljajo v medicinske 
namene, ali prekletstvo v primeru odvisnosti . Jedrska energija lahko 
pomaga ohraniti naš svet z zmanjšanjem odvisnosti od fosilnih goriv, 
mogoče pa jo je uporabiti tudi kot orožje za množično uničevanje«. 
Kmalu bomo gledali svet, v katerem bodo nekateri ljudje klonirani 
oziroma ustvarjeni z genetskim inženiringom, drugi pa bodo ustvar­
jeni na tradicionalne načine, predvideva Cohen in dodaja, da bodo 
Bogu všeč oboji, podobno kot mu je všeč tako grozdje gojene vinske 
trte kot grozdje divje trte. Ali torej obstajajo situacije, v katerih kloni­
ranje pomeni odliko, če ne celo obveze? Cohen navaja odgovor Rab­
bija Mosheja Tendlerja: »Samo pokažite mi mladeniča, k i je neploden 
in čigar družina je preminila v holokavstu in je zadnji predstavnik 
svoje rodovne linije - jaz bi tega mladeniča vsekakor klonirah« 

Kot vidimo, večina halaških razprav po prev idnem uvodu na 
koncu kloniranju prižge zeleno luč, četudi z zadržkom, da kloniranje 
nikakor ni idealen način reprodukcije, a če ne gre drugače in ni na 
voljo nobena druga metoda, ga židovski zakon dovoljuje, za neplod-



69. Kot navaja Broyde. .so se podobne razprave odvijale tudi okoli statusa morskih 
deklic, ki naj bi bile zmožne imed potomstvo z moškimi. Kljub zmožnost i 
reprodukcije s č loveško vrsto pa morske deklice niso dobile statusa č loveških 
bitij, ampak so bile uvrščene nekam med delf ine, med ne-košer ribe, kar 
pomeni, da jih j e bilo mogoče brez kršenja dekaloga, torej nekaznovano, ubiti, 
prepovedano pa jih je bilo pojesti. 

nega moškega, ki bi se zanj odločil, pa bi bilo to dejanje mitzvah. 
Preden pa se lotimo klonovega sorodstvenega statusa, ki je za Žide, 
podobno kot za muslimane, eno ključnih vprašanj, si poglejmo, zakaj 
ima klon, kot je mogoče razumeti iz povedanega, status človeka. 

V ž idovstvu bojda obstaja več stoletna tradicija ustvarjanja 
golemov - umetnih ljudi, ki naj bi njihovim stvarnikom služili kot 
težaška delovna sila. Golemi so bili narejeni po Božjem receptu v 
mističnem postopku iz prahu, pri čemer je stvarnik bitje oživil tako, 
d a j e izgovoril eno od Božjih imen oziroma je bitju na čelo pritrdil 
listič z izpisanim Božj im imenom. Kljub č loveškemu videzu pa 
golemi niso imeh stamsa človeških bitij, kar pomeni, daje bilo golema 
mogoče nekaznovano uničiti. ' ' ' Broyde pojasnjuje, da golemi niso 
imeli statusa človeka zaradi načina, kako so bili narejeni, ob čemer 
navaja Talmudsko enciklopedijo (Encyclopedia Talmudid): »Osebo, 
ki je rojena iz druge osebe - iz ženske maternice - , je prepovedano 
ubiti. Kdor pa ubije nekoga, ki je ustvarjen v mističnem postopku 
oziroma z mešanjem svetih črk, pa prepovedi ubijanja ne krši.« Ob 
tem seveda ostaja odprto, kaj je z bitji, ki ne ustrezajo preprosti 
definiciji človeškosti - biti rojen iz ženske maternice - , kar se bo po 
Broydejevih predvidevanjih po vsej verjetnosti zgodilo v primeru 
kloniranja, ko bo nosečnost potekala v posebnih inkubatorjih. V 
primeru, da bi se klonirani zarodek razvijal v maternici in bil rojen 
na klasičen način, pa njegov status ni vprašljiv, saj bi imel umetni 
človeški klon natanko isti status, kot ga imajo naravni kloni -
enojajčni dvojčki. 

Toda kakšen je klonov družinski status? Ali je klon klonirančev 
otrok ali zgolj nekakšen sorodnik? In kaj v primeru, ko bi oče umanjkal? 



In pa zlasti , kdo bi bila mat i v pr imeru, ko bi bilo v pos topek 
vključenih več oseb, tako da bi bila prva ženska darovalka genskega 
materiala, druga ženska darovalka jajčne celice, tretja pa bi zarodek 
donosila in rodila? Mnenja glede materinstva so deljena, nekateri 
menijo, da bi bila v tem primeru prava mati donatorka genskega 
materiala, drugi v duhu Talmuda trdijo, da bi bila prava mati tista, ki 
bi ga rodila, tretjim pa se nikakor ne zdi sporno, da bi bile matere 
lahko kar vse tri, posledica tega pa bi bila prepoved klonovih incestnih 
razmerij s sorodniki vseh treh mater Ob tem pa Broyde dodaja, da 
takšno materinstvo, glede na to, da ženske reprodukcija ne obvezuje, 
za nobeno od treh žensk ne bi bilo mitzvah, ampak moralno nevtralno 
in dopustno dejanje, mutar. 

Na koncu lahko sklenemo, da je glede človeške reprodukcije 
krščanstvo mnogo bližje poganskim religijam kot pa židovstvu. V 
krščanstvu gre podobno kot v poganskih religijah zgolj za ohranjanje 
domnevne harmonije naravnih zakonov, kar vključuje različne oblike 
žrtvovanja, v vuduju np r zakol piščanca, v krščanstvu pa odrekanje 
kateremu od ugodij, denarju v obliki odpustkov itd. Nasprotno p a j e 
v židovstvu, sicer po temeljitem etičnem premisleku, interveniranje 
v naravne zakone dopustno, če ne celo obvezno, ker pomeni poskus 
obvladovanja narave. V tem smislu je v krščanstvu še kako na mestu 
sintagma božjih ovac, saj reprodukcijo ohranja na ravni živalskega 
sveta ali, rečeno drugače: tako kot se plodijo kristjani, se plodi vsaka 
običajna ovca, če le z naravnimi zakoni ni nič narobe; če ti zaškripajo, 
potem preostane le še vera v čudež. 

Kloniranje kot zunaj seksualna reprodukcijska metoda v židovstvu 
pomeni dobesedno ponovitev akta Božjega stvarjenja človeka, tako 
da je natanko z aktom kloniranja človek najbolj podoben svojemu 
stvarniku - Bogu. 



Literatura: 

Sveto pismo Stare in Nove zaveze, Slovenski standardni prevod iz izvirnih 
jezikov, Svetopisemska družba Slovenije, Ljubljana 1997. 

Horn Prouser Ora, The phenomenology of the lie in biblical narrative. The 
Jewish Theological Seminary of America, 1991, U.M.I. 

Fink, Bruce, »Ni spolnega razmerja, eksistenca in formule seksuacije«. Filo­
zofija skoz psihoanalizo VII. Problemi-Razprave 1993. 

Elster Jon, Kislo grozdje. Krt, Ljubljana 2000. 

Freud, Sigmund, »Mojzes, njegovo ljudstvo in monoteistična religija«, v: 
Psihoanaliza in kultura. Državna založba Slovenije. Ljubljana 1981. 

-Nelagodje v kulturi. Gyrus, Ljubljana 2001. 

Dolar, Mladen, »Spremna študija« v: Freud 2001. 

Žižek, Slavoj, »Krščanstvo, dejanje, zlo«, Razpol 11, Problemi 7-8/1999. 

- «Schelling za Hegla: Izginevajoči posrednik«. Problemi 6/1995. 

- «Schelling za Hegla: Izginevajoči posrednik II«, Problemi 7-8/1995. 

Hegel, G. W. F., Absolutna religija, Analecta, Partizanska knjiga, Ljubljana 
1988. 

Izreki očetov. Talmudski traktat Pirke Abot, KUD Logos, Ljubljana 2002. 

Snoj, Vid, »Hasidsko občestvo z Bogom,« spremna beseda v: Martin Buber, 
Pripovedi Hasidov, Ljubljana, levija Literatura 1991. 

»Insight in the Scriptures«, Watch Tower Bible and Tract Society of 
Pennsylvania, 1988. 

Riskin, Shlomo, »Between Father and Son«, The International Jerusalem 
Post, 

November 2, 2001. 

Broyde, Rabbi Michael J., »Cloning People and Jewish Law: A Preliminary 
Analysis«, www.us-israel.org/jsource/Judaism/clonel.html. 

Evans, John H., »Cloning Adam's Rib: A Primer on Religious Responses 
to Cloning«, a report prepared for the Pew Forum on Religious and 

http://www.us-israel.org/jsource/Judaism/clonel.html


Public Life, Institute for Advanced Studies in Princeton, NJ, and the 
Departement of Sociology at the University of CaUfornia, San Diego; 

Http: pewforum.org/publication/reports/adamsrib.pdf 

Block, Rabbi Barry H., »Stem Cells, Cloning, and Judaism,« 2001, 
www.beth-elsa./org/be_s0914a.htm. 

http://pewforum.org/publication/reports/adamsrib.pdf
http://www.beth-elsa./org/be_s0914a.htm




Klasika 

Claude Lévi-Strauss 

STRUKTURA MITOV' 

»Zdi se, daje mitološkim svetovom namenjeno, da 
razpadejo, komaj so se izoblikovali, da bi lahko iz 

njihovih črepinj nastali novi svetovi.« 

FRANZ BOAS, uvod v: James Teit, Tradition of the 
Thompson River Indians of British Columbia, 

Memoirs of the American Folklore Society, VI, 
1898, str. 18. 

Videti je , da s e j e antropologija v zadnjih dvajsetih letih in kljub 
nekaterim razpršenim poskusom postopoma odvrnila od preučevanja 
rehgioznih dejstev. To so izkoristili ljubitelji najrazličnejših prove-
nienc, ki so zavzeli področje etnologije religij. Njihovo naivno poigra­
vanje se odvija na območju, ki smo ga zanemarili , in njihove nezmer-
nosti skupaj z našo nezadostnostjo ogrožajo prihodnost našega dela. 

Kaj je vzrok za takšen položaj? Utemeljitelji etnologije religij, 
Tylor, Frazer, Durkheim, so vedno posvečali pozornost psihološkim 
problemom; ker pa sami niso bih poklicni psihologi, niso mogli slediti 
hitremu razvoju psiholoških idej, še manj pa so ga lahko predvidevali. 
Njihove inteфretacije so zastarele tako hitro kot psihološke predpo­
stavke, ki so bile v njih zajete. Vseeno pa j im moramo kot zaslugo 
priznati njihovo spoznanje, da se problemi etnologije religij navezu-

1. Po prvotnem članku: The Structural Study of Myth, v: Myth, A S y m p o s i u m , 
Journal of American Folkrole. 78 . zvezek, št. 270 , okt.-dec. 1955, str 4 2 8 -
444 . Nekol iko dopolnjen in predelan prevod. 



2. A. M. HOCART, Social Origins. London. 1954. .str 7. 

220 

jejo na intelektualistično psihologijo. Skupaj s Hocar tom - ki je to 
že omenjal na začetku nedavno objavljenega, postumnega dela - l a h k o 
obžalujemo, daje modema psihologija prepogosto zanemarjalaintelek-
tualne fenomene inje raje preučevala čustveno življenje: »Notranjim 
pomanjkljivostim psihološke šole ... se tako priključuje še zmotno 
prepričanje, da se lahko jasne ideje rodijo iz zmedenih čustev.«^ 
Morali bi razširiti okvire naše logike, da bi vanjo lahko vključili 
mentalne operacije, ki se na videz razlikujejo od naših, a so ravno 
tako inte lektualne. N a m e s t o tega pa so j ih poskuša l i zvest i na 
brezobl ična in neizrekl j iva občutja. Takšna metoda , znana pod 
imenom fenomenologija religij, s e j e pogosto izkazala za neplodno 
in duhamomo. 

* 
* * 

M e d vsemi odseki etnologije religij zaradi takšnega položaja 
najbolj 1ф1 mitologija. Nedvomno lahko navedemo upoštevanja 
vredne prispevke M. Dumézila in M. H. Grégoira, ki pa vendarle ne 
spadajo v etnologijo v pravem pomenu besede. Tej pa je takšna 
zmešnjava tako kot pred petdesetimi leti še naprej pogodu. Obnavljajo 
se stare interpretaci je: sanjarije o skupinski zaves t i , b o ž a n s k o 
povzdigovanje zgodovinskih osebnosti ali obratno. Kakršenkoli že 
je pristop k mitom, jih vse po vrsti nekako zvede na breznamensko 
igro ali pa na robato obliko filozofske spekulacije. 

Ali to pomeni, da lahko pri poskusu razumevanja mitov izbiramo 
samo med plitkostjo in sofizmom? Nekateri zatrjujejo, da vsaka druž­
ba v svojih mitih izraža temeljna čustva, kot na primer ljubezen, 
sovraštvo, maščevanje, ki so skupni vsemu človeštvu. Za druge miti 
predstavljajo poskus pojasnjevanja težko razumljivih fenomenov: 
astronomskih, meteoroloških... Toda družbe niso neprepustne za pozi-



tivne т1ефге1асце, četudi so tiste, ki jih sprejmejo, napačne; zakaj bi 
imele namesto njih nenadoma raje take v mrak ovite in zapletene načine 
razmišljanja? Po drugi strani pa bi psihoanalitiki in tudi nekateri 
etnologi kozmološke in naturalistične 1п1ефге1ас1је radi nadomesti l i 
z drugimi, prevzetimi iz sociologije in psihologije. A stvari tedaj posta­
nejo preveč preproste. Če neki mitološki sistem namenja p o memb n o 
mesto določeni osebi, denimo zlonamerni stari materi , bo to pojas­
njeno s tem, da imajo v tej družbi stare matere sovražen odnos do 
svojih vnukov; mitologija bo pojmovana kot odsev družbene strukture 
in družbenih odnosov. In če opazovanja oporekajo hipotezi , se bo 
iznajdljivi odgovor glasil, da j e namen mitov natanko v tem, da real­
nim, a potlačenim čustvom ponudijo možnost odvoda. Kakršnakoli 
že je realna situacija, bo takšna, v vsakem primeru zmagos lavna 
dialektika, našla način, da se dokoplje do pomena. 

Priznajmo raje, da nas preučevanje mitov privede do protislovnih 
ugotovitev. V mitu je vse mogoče; videti je , da se zaporedje dogodkov 
v njih ne podreja nikakršnim pravilom logike ali povezanosti . Vsake­
mu subjektu lahko pripade kakršenkoli predikat; možen je vsak zamis­
ljiv odnos. Vendar pa se ti, na videz poljubni miti z enakimi značil­
nostmi in pogosto tudi enakimi podrobnostmi ponavljajo v različnih 
predelih sveta. Tako se zastavi problem: če j e vsebina mitov popol­
noma kontingentna, kako je potem mogoče razumeti , da so si miti 
od enega do drugega konca sveta tako podobni? Samo pod pogojem, 
da se zavemo te temeljne antinomije, ki izhaja iz narave mita, lahko 
upamo, d a j o bomo razvozlali. To protislovje je dejansko podobno 
tistemu, na katerega so naleteli prvi filozofi, ki so se zanimali za 
govorico, in zato, da se je jezikoslovje lahko vzpostavilo kot znanost, 
je bilo najprej treba odstraniti to oviro. Filozofi so nekoč o govorici 
umoval i tako, kot danes še vedno umujemo o mitologiji. Ugotavljali 
so, da v vsakem jeziku določene skupine glasov ustrezajo določenim 
smislom, in zagrizeno so poskušali razumeti, kakšna notranja nujnost 
povezuje te smisle s temi glasovi. Ti poskusi so bili brezplodni , saj 
je bilo enake glasove mogoče najti v drugih jezikih, vendar so se 



3. Ta hipoteza ima še vedno .svoje zagovornike. Na primer: Sir R. A. PAGET, 
The Origin of Language. . . , Journal of World History, I, št, 2, Unesco , 1953. 

4. Prim. E. B E N V E N I S T E , Nature du signe linguistique, Acta Linguistica, I, 1, 
1939, in 5. poglavje pričujočega dela. Strukturalna antropologija. 

tam navezovali na drugačne smisle. In protislovje se je razrešilo šele 
tedaj, ko je bilo ugotovljeno, da se pomenska funkcija jezika ne nave­
zuje neposredno na same glasove, ampak na način, kako se ti glasovi 
kombinirajo med seboj. 

Mnoge novejše teorije o mitologiji izvirajo iz podobne zmešnjave. 
Po Jungu naj bi bile določene mitološke teme, ki j ih imenuje arhetipi, 
povezane z natančno določenimi pomeni. Takšno umovanje je enako 
umovanju filozofov govorice, ki so bili dolgo prepričani, ' da različni 
glasovi posedujejo naravno nagnjenost k povezovanju s tem ali onim 
smislom: tako naj bi bili jezični polsamoglasniki, k i j ih v francoščini 
označuje izraz liquides (tekoči), namenjeni temu, da zbujajo misel 
na temu ustrezno stanje snovi; odprti samoglasniki naj bi se najraje 
izbirali za oblikovanje imen za velike, zajetne, težke ali zveneče 
predmete itd. Saussurjevo načelo o poljubnem značaju jezikovnih 
znakov bi bilo zagotovo potrebno ponovno obdelati in popraviti;* ven­
dar pa bodo vsi jezikoslovci soglasno priznali, da je z zgodovinskega 
gledišča zaznamovalo neobhodno etapo jezikoslovnih razmišljanj. 

Vendar pa spodbujanje mi to loga , naj svoj negotov i položaj 
primerja z jezikoslovčevim položajem iz predznanstvenega obdobja, 
ni dovolj. Če bi ostali samo pri tem, bi se nam namreč zlahka zgodilo, 
da bi iz ene težave strmoglavili v drugo. Primerjanje mita z govorico 
ničesar ne razreši: mit je sestavni del jezika; poznamo ga preko 
govora, izhaja iz diskurza. 

Če hočemo predočiti svojevrstni značaj mitske misli, moramo 
torej postaviti, da j e mit sočasno v govorici in onkraj nje. Tudi takšna 
dodatna težavnost jezikoslovcu ni tuja: kaj mar govorica sama ne 
združuje razhčnih ravni? Saussure je z razločevanjem med jezikom 
(la langue) in govorom (la parole) pokazal, da govorica ponuja dva. 



5. MICHELET, Histoire de la Révolution française, IV, I. To navedbo sem prevzel 
od M. M E R L E A U - P O N T Y J A , Les Aventures de la dialectique, Pariz, 1955, 
str 273 . 

dopolnjujoča se vidika: enega strukturalnega, drugega statističnega; 
jezik pripada območju obmljivega časa, govor pa območju neobmlji-
vega časa. Če je v govorici mogoče izolirati ti dve ravni, potem nič 
ne izključuje, da ne bi mogli definirati še tretje. 

Jezik in govor smo razločili s pomočjo časovnih sistemov, na kate­
ra se vsak od njiju nanaša. Mit pa tudi opredeljuje neki časovni sistem, 
ki kombinira značilnosti prvih dveh. Mit se vedno sklicuje na pretekle 
dogodke: »pred stvarjenjem sveta« ali »v naj starodavnoj ših časih«, 
v vsakem primeru pa »davno tega«. A bistvena vrednost, ki se pripi­
suje mitu, izhaja iz dejstva, da dogodki , ki naj bi se odvijali v 
določenem trenutku v času, tvorijo tudi neko trajno strukturo. Ta se 
sočasno nanaša na preteklost, sedanjost in prihodnost. To temeljno 
dvoumnost lahko jasneje razložimo s pomočjo primerjave. Nič ni 
bolj podobno mitski misli kakor politična ideologija. V naših sodob­
nih družbah je ena mogoče samo nadomesti la drugo. In kaj počne 
zgodovinar, kadar omenja francosko revolucijo? Sklicuje se na vrsto 
preteklih dogodkov, katerih daljne posledice je nedvomno mogoče 
še vedno občutiti preko celotnega, neobmljivega niza vmesnih dogod­
k o v A za politika in za tiste, ki ga poslušajo, je francoska revolucija 
povsem drugačna dejanskost: sekvenca preteklih dogodkov, ob tem 
pa tudi obrazec, ki mu pripade neka trajna učinkovitost in s pomočjo 
katerega je mogoče inteфretirati družbeno strukturo sedanje Francije, 
nasprotja, ki se kažejo v njej, ter predvideti zasnutke prihodnjega 
razvoja. Michelet, politični mislec in obenem tudi zgodovinar, se 
izraža takole: »Tedaj je bilo mogoče vse... Občutiti je bilo prihod­
nost ... se pravi, več časa, preblisk večnost i .« ' Takšna dvojna struk­
tura, ki je obenem historična in ahistorična, pojasnjuje, da se lahko 
mit sočasno navezuje na območje govora (in ga je mogoče analizirati 
kot takega) in na območje jezika (v katerem je izražen), obenem pa 



na tretji ravni kaže enak značaj absolutnega objekta. Tudi ta tretja 
raven ima jezikoslovno naravo, a se vendarle razločuje od prvih dveh. 

Naj tu naredim krajši oklepaj in z opombo ponazorim, kakšno 
izvirnost ponuja mit v primerjavi z vsemi drugimi jezikoslovnimi 
dejstvi. Mit bi lahko definirali kot zvrst diskurza, v katerem se 
vrednost obrazca traduttore, traditore tako rekoč nagiba k ničli. S 
tega gledišča se mit na lestvici zvrsti jezikoslovnega izraza umešča 
na mesto, ki je popolnoma nasprotno mestu poezije, ne glede na vse 
trditve, ki s o j u poskušale zbližati. Poezija je oblika govorice, ki jo 
je izjemno težko prevesti v tuji jezik in vsak prevod za seboj potegne 
številne deformacije. Nasprotno pa se vrednost mita kot mita ohrani 
kljub še tako slabemu prevodu. Četudi še tako slabo poznamo jezik 
in kulturo prebivalstva, pri katerem so določen mit zasledili, ga vsak 
bralec, kjerkoli na svetu, dojame kot mh. Bistvo mita ni v stilu niti v 
načinu pr ipovedovanja niti v sintaksi, ampak je v zgodbi, ki j o 
pripoveduje. Mit je govorica, vendar govorica, ki deluje na zelo visoki 
ravni, na kateri se smislu posreči odlepiti se od jezikovne podlage, 
od katere je bil na začetku odvisen. 

Povzemimo torej začasne zaključke, do katerih smo prišli. Trije 
so; 1. Če imajo miti neki smisel, ta ne more izhajati iz izoliranih 
elementov, ki se vključujejo v njegovo sestavo, ampak iz načina, 
kako so ti elementi kombinirani . 2. Mit se navezuje na red govorice, 
njegov sestavni del j e ; vseeno pa govorica, kakršna se uporablja v 
mitu, kaže svojevrstne značilnosti. 3. Te značilnosti lahko zasledu­
j emo le nad običajno ravnijo jezikovnega izražanja; z drugimi bese­
dami, njihova narava je kompleksnejša od narave tistih, ki j ih srečamo 
v povprečnem jezikovnem izražanju. 

Če so te tri točke pripoznane, četudi samo kot delovne hipoteze, 
iz njih izhajata dve zelo pomembni posledici; 1. kakor vsako jezi­
kovno entiteto mit tvorijo sestavne enote; 2. te sestavne enote pred­
postavljajo navzočnost enot, ki so običajno udeležene v strukturi 
jezika, namreč fonemov, morfemov in semantemov. A do zadnjih so 



V enakem odnosu, kot so ti v odnosu do morfemov in kot so ti v odno­
su do fonemov. Vsaka oblika se od prejšnje razlikuje po višji ravni 
kompleksnosti. Zaradi tega bomo elemente, ki izhajajo posebej iz mita 
(in ki so najkompleksnejši od v.seh), imenovali velike sestavne enote. 

S kakšnim pos topkom b o m o prepoznal i in izolirali te vel ike 
sestavne enote ali miteme? Vemo, da se ne ujemajo niti s fonemi, 
niti z morfemi, niti s semantemi, ampak se umeščajo na višjo raven: 
sicer se mit ne bi razlikoval od katerekoli oblike diskurza. Morali j ih 
bomo torej iskati na ravni stavka. V uvodnem delu raziskave b o m o 
postopali s pomočjo približkov, poskusov in napak in se ravnali po 
načelih, ki služijo kot temelj vsem oblikam strukturalne analize: 
ekonomija razlage: enotnost rešitve; možnost obnovitve celote na 
osnovi fragmenta in možnost predvidevanja kasnejšega razvoja iz 
sedanjih danosti. 

Do sedaj smo uporabljali naslednjo tehniko: vsak mit se analizira 
neodvisno , pri čemer se zaporedje dogodkov poskuša izraziti z 
najkrajšimi možnimi stavki. Vsak stavek je vpisan na listek s številko, 
ki ustreza njegovemu mestu v zgodbi . Tako opazimo, da vsak karton 
predstavlja dodelitev predikata subjektu. Drugače povedano: narava 
vsake velike sestavne enote je odnos. 

Zgornja definicija še ni zadovoljiva in to iz dveh razlogov. Kot 
prvo: strukturalni jezikoslovci dobro vedo, da vse sestavne enote, ne 
glede na raven, na kateri jih izoliramo, tvorijo odnosi. Kakšna je 
torej razlika med velikimi enotami in drugimi enotami? Kot drugo: 
metoda, ki smo jo malo prej predočili , se vedno umešča v okvir 
neobmlj ivega časa, saj so kartoni oštevilčeni po zaporedju zgodbe. 
Svojevrstni značaj, ki smo ga priznali mitskemu času - njegova dvoj­
na narava, obenem obmljiva in neobmljiva, sinhrona in diahrona - , 
j e torej še vedno nepojasnjen. 

Te opazke nas pripeljejo do nove h ipoteze , ki seže do j e d r a 
problema. Domnevamo namreč, da resnične sestavne enote mita niso 
izolirani odnosi, ampak svežnji odnosov in da sestavne enote dobijo 



pomensko funkcijo šele kot kombinacije takšnih svežnjev Odnosi , 
ki izhajajo iz istega svežnja, se lahko pojavljajo v dolgih razmakih, 
če zavzamemo diahrono gledišče, če pa nam uspe, da jih obnovimo 
v njihovi »naravni« razporeditvi v skupine, se nam obenem posreči 
mit urediti v funkciji časovnega referenčnega sistema novega tipa, 
ki zadosti zah tevam izhodiščne hipoteze. Ta sistem je dejansko 
dvodimenzionalen: diahron in sinhron obenem in torej združujoč 
tako značilne lastnosti »jezika« kot »govora«. Dve primerjavi nam 
bosta pomagali razumeti to misel. Predstavljajmo si arheologe, ki bi 
se nekoč v prihodnosti znašli na zemlji, potem ko je z njenega površja 
že izginilo vsako človeško življenje, in bi izkopavali na območju, 
kjer je stala ena naših knjižnic. Ti arheologi ne bi vedeli ničesar o 
naši pisavi, vendar bi jo poskušali razvozlati, kar najprej predpostavlja 
ugotovitev, da se abeceda, kakršno t iskamo, bere od leve proti desni 
in od zgoraj navzdol. Vendar pa bi tako ostala nerazvozljiva določena 
kategorija tiskanih zvezkov. Namreč glasbene partiture, shranjene 
na muzikološkem oddelku. Naši znanstveniki bi nedvomno vztrajno 
znova in znova prebirali notno črtovje, drugo za drugim, začenjajoč 
na vrhu strani; nato bi opazili, da se nekatere skupine not v enaki 
obliki ali deloma ponavljajo v določenih razmakih in da so si nekatere 
glasbene vijuge, ki so na videz oddaljene druga od druge, med seboj 
podobne. Morda bi se tedaj vprašali, če ne bi morah teh vijug namesto 
zaporedoma obravnavati kot elemente neke celote, ki jo je treba poj­
movat i g loba lno . Tako bi odkri l i pr inc ip tega, kar imenu jemo 
harmonija: glasbena partitura ima smisel samo, če j o beremo dia­
hrono, sledeč neki osi (stran za stranjo, od leve proti desni), a obenem 
tudi sinhrono, sledeč drugi osi, od zgoraj navzdol. Z drugimi bese­
dami: vse note na eni vertikalni liniji tvorijo veliko sestavno enoto, 
sveženj odnosov. 

Druga primerjava se ne razlikuje toliko, kot se morda zdi. Pred­
stavljajmo si opazovalca, ki ne ve ničesar o naših igralnih kartah in 
ki nekaj časa sledi delu vedeževalke. Vidi in razvršča njene stranke, 



uganjuje njihovo približno starost, spol, videz, družbeni položaj itd., 
približno tako, kot etnograf ve nekaj o družbah, katerih mite pre­
učuje. Opazovalec posluša pogovore, jih morda tudi snema na magne­
tofon, da bi j ih lahko po mih volji preučeval in primerjal, podobno 
kot mi, ko poslušamo naše domorodske informatorje. Če je opazo­
valec dovolj nadarjen, če je zbral dovolj obsežno dokumentaci jo, bo 
verjetno lahko obnovil strukturo in sestavo uporabljenih kart, se pravi 
število kart (32 ali 52), razdeljenih v štiri ustrezajoče si serije, 
sestavljene iz enakih sestavnih enot (kart), z eno samo razlikovalno 
značilnostjo - barvo. 

Zdaj moramo neposredneje ponazorit i metodo. V z e m i m o kot 
primer mit o Ojdipu, ki ima to prednost, da je splošno znan, torej 
nam ga ni treba obnavljati. Vendar pa ta primer ni najbolj pripraven 
za ponazoritev. Z mitom o Ojdipu smo se seznanili preko fragmentar­
nih in poznih zapisov, ki so vsi po vrsti literarne predelave in izhajajo 
bolj iz estetskega ali moralnega prizadevanja kot pa iz religiozne 
tradicije ali obredne rabe, če je bil sploh kdaj vključen v takšne okvire. 
Vendar pa nam tu ne gre za verjetno interpretacijo mita o Ojdipu, še 
manj pa za razlago, ki bi bila sprejemljiva za strokovnjake. Na ta 
način - in ne da bi iz tega potegnili kakršenkoli zaključek v zvezi z 
njim - bi radi samo ponazorili določeno tehniko, ki je zaradi ome­
njenih nezanesljivosti verjetno ni upravičeno uporabljati v tem pri­
meru. »Ponazoritev« moramo torej razumeti samo v smislu, ki ga 
temu izrazu pripisuje - ne učenjak, ampak - poulični prodajalec: ne 
gre za doseganje rezultata, ampak za kar se le da hitro razlago delo­
vanja male priprave, ki jo poskuša prodati radovednežem. 

Mit bomo obdelali, kot bi se to zgodilo z glasbeno partituro, ki bi 
jo kak perverzni ljubitelj črtovje za črtovjem transkribiral v obliki 
nepretrganega melodičnega zaporedja in ki bi j o poskušali obnoviti 
v njeni izvorni ureditvi . Nekako tako, kot če bi nam predstavili 
zaporedje celih števil tipa: 1, 2, 4, 7, 8, 2, 3, 4, 6, 8, 1, 4, 5 , 7, 8, 1, 
2, 5, 7, 3, 4, 5, 6, 8, in nam zastavili nalogo, naj v razpredelnici 



povežemo vse 1, vse 2 , vse 3: 

Enako bomo postopali z mitom o Ojdipu in zaporedoma preizku­
šali razl ične razporedi tve mitemov, dokler ne b o m o naleteli na 
razporeditev, ki bi zadostila zgoraj navedenim pogojem strukturalne 
analize. Na slepo vzemimo, da eno od takšnih razporeditev predstav­
lja naslednja razpredelnica (pri čemer še enkrat opomnimo, da je 
nikakor ne poskušamo vsiliti niti predlagati strokovnjakom za klasično 
mitologijo, ki bi jo gotovo hoteli spremeniti, če ne kar zavreči): 



Znajdemo se pred štirimi vertikalnimi stolpci, med katerimi vsak 
združuje več odnosov, ki pripadajo istemu »svežnju«. Če bi morali 
samo povedati mit, ne bi upoštevali takšne razporeditve v stolpce in 
bi brali vrstice od leve proti desni, od zgoraj navzdol . A takoj ko 
hočemo razumeti mit, polovica diahronega reda (od zgoraj navzdol) 
izgubi svojo funkcionalno vrednost in »branje« se odvija od leve 
proti desni, stolpec za stolpcem, pri čemer se vsak stolpec obravnava 
kot celota. 

Vsi odnosi, združeni v istem stolpcu, hipotetično kažejo skupno 
potezo, ki jo je treba izluščiti. Tako vsi pripetljaji, združeni v prvem 
stolpcu, zadevajo krvne sorodnike, katerih bližnja razmerja so, lahko 
bi rekli, pretirana: ti sorodniki so predmet intimnejšega občevanja, 
kot to dovoljujejo družbena pravila. Denimo torej, daje skupna poteza 
prvega stolpca v precenjenih sorodstvenih odnosih. Takoj se pokaže, 
da drugi stolpec izraža enak odnos, ki pa mu je podeljen nasprotni 
predznak: podcenjeni ali razvrednoteni sorodstveni odnosi. Tretji 
stolpec zadeva pošasti in njihovo uničenje. Pri četrtem stolpcu je 
potrebnih nekaj dodatnih pojasnil. Pogosto je bil poudarjen hipotetični 
smisel lastnih imen na očetovi strani Ojd ipovega sorodstva . A 
jezikoslovci temu ne pripisujejo nikakršnega pomena, saj je smisel 
nekega izraza pravi loma lahko definiran le, če ga nadomešča v vseh 
kontekstih, v katerih je izpričan. Lastna imena pa so po definiciji 
izven konteksta. Ob naši metodi bi se težava lahko zdela manjša, saj 
je mit po njej preurejen tako, da se sam vzpostavlja kot kontekst. 
P o m e n s k e v rednos t i ne ponuja več moreb i tn i smise l v s a k e g a 
posameznega imena, ampak dejstvo, da imajo vsa tri imena neko 
skupno značilnost: da namreč vsebujejo hipotetične pomene, ki vsi 
opominjajo na nezmožnost vzravnane hoje. 

Preden nadaljujemo, si oglejmo odnos med desnima stolpcema. 
Tretji stolpec se nanaša na pošasti: najprej na zmaja, htonsko pošast, 
ki jo je treba uničiti, da bi se ljudje lahko rodili iz zemlje; nato na 
Sfingo, ki se z ugankami, spet povezanimi s č lovekovo naravo, trudi 



6. Na.š namen ni odpirati razpravo s strokovnjaki, kar bi b i lo z na.še strani 
domišl javo in tudi brezpredmetno, saj je mit o Ojdipu tu le samovoljno obrav­
navani primer vendar bi se morda htonski značaj Sfinge lahko zdel kot nekaj 
presenetljivega, ob čemer bomo navedli pričevanje gospe Marie Delcourt: »V 
arhaičnih legendah se zagotovo rojevajo iz zemlje same.« (Œdipe ou la légende 

du conquérant, Liège , 1944, str 108). Četudi se naša metoda še tako razlikuje 
od metode gospe Delcourt (in nedvomno bi se razlikovali tudi naši zaključki, 
če bi bili pristojni, da temeljito obde lamo problem), j e po našem mnenju 
prepričljivo utemeljila Sfingin značaj v arhaični tradiciji: ženska pošast, ki 
napada in posiljuje mladeniče, z drugimi besedami: poosebljenje ženskega 
bitja z obratnim predznakom, kar pojasnjuje, zakaj sta v lepi ikonografiji, ki 
jo je gospa Delcourt zbrala na koncu svojega dela, moški in ženska vedno v 
obrnjenem položaju »nebo/zemlja«. 
Kot bomo opozorili kasneje, smo mit o Ojdipu zbrali kot prvi primer zaradi 
opaznih podobnosti , ki očitno obstajajo med določenimi vidiki arhaične grške 
misli in misli Pueblov, pri katerih smo si izposodili naslednje primere. S tem v 
zvezi bomo opozorili, da se Sfingina oseba, kakor jo je obnovila gospa Delcourt. 
ujema z dvema osebama iz severno-ameriške mitologije (ki verjetno tvorita 
eno samo osebo) . Na eni strani gre za »old hag«, staro čarovnico odurnega 
videza, ki s svojo telesno zunanjostjo zastavlja uganko mlademu junaku: če 
bo ta razrešil uganko - se pravi, če se bo odzval zapeljevanjem gnusnega 
stvora - , bo ob prebujenju na svojem ležišču našel cve točo mladenko, ki ga bo 
popeljala do samostojnosti (v takšni obliki je to tudi keltska tema). Sfinga še 
bolj spominja na »child-protunding woman« Indijancev Hopi. falično mati, 
če je obstajala: na mlado žensko, ki s o j o njeni med težavnim preseljevanjem 
zapustili v trenutku, k o j e rojevala, in ki odtlej blodi po puščavi . Mati Živali , 
k i j ih noče prepustiti lovcem. Kdor naleti nanjo, oblečeno v okrvavljene obleke, 
»se tako prestraši, da doživi erekcijo«, ki jo ona izkoristi in ga posil i , za to pa 
ga nato poplača z zanesljivim lovskim uspehom (glej H. R. V O T H . The Oraibi 
Summer Snake Ceremony, Field Columbian Museum, objava št. 83, Anthropol. 
Series, III. zvezek, št. 4, Chicago, 1903, str 352-353 in 353 , n. I). 

odvzeti življenje svojim človeškim žrtvam. Drugi člen torej ponavlja 
prvega, ki se nanaša n a č l o v e k o v o s a m o n i k l o s t . Ker obe pošasti nazad­
nje premagajo ljudje, lahko rečemo, da je skupna poteza tretjega 
stolpca v negaciji č l o v e k o v e samoniklosti.'' 

Te hipoteze nam pomagajo razumeti smisel četrtega stolpca. V 
mitologiji so ljudje, rojeni iz zemlje, v trenutku, ko se pojavijo, pogo­
sto prikazani kot še nezmožni hoje ali zelo nerodni pri hoji. Tako so 



7. In ne Masauwu. čigar ime se v angleškem besedilu te študije pojavlja zaradi 
daktilografske napake. 

pri Pueblih htonska bitja, na primer Shumaikol i ali Muyingwu,^ ki 
sodelujejo pri njihovem vzniku, šepava (v besedilu so imenovana 
»Krvaveče -S topa lo« , »Ranjeno-S topa lo« , »Mlahavo -S topa lo« ) . 
Enako lahko ugotovimo za bitja Koskimo iz mitologije kwakiutl : 
p o t e m ko j ih j e pogo l tn i l a h t o n s k a pošas t Ts iakish , se z n o v a 
povzpnejo na zemeljsko površino, »opotekajoč se naprej in na stran«. 
Skupna poteza četr tega s tolpca bi torej lahko bila stanovitnost 
človeške samoniklosti. Iz tega bi izhajalo, da je četrti stolpec v enakem 
odnosu s tretjim stolpcem, kot je prvi stolpec z drugim. Nemožnost 
povezave med skupinama odnosov preseže (ali natančneje: nadome­
sti) trditev, da sta med seboj protislovna odnosa istovetna v tem, da 
sta oba protislovna sama sebi. Takšen način formuliranja strukture 
mitske misli ima še vedno zgolj približno vrednost. V tem trenutku 
je to dovolj . 

Kaj naj bi torej pomenil mit o Ojdipu po takšni »ameriški« inter­
pretaciji? Izražal naj bi nezmožnost družbe, ki izpoveduje vero v 
človekovo samoniklost (tako Tansanias, VIII, XXIX, 4: rastlinstvo 
je zgled za človeka), da bi od te teorije prešla k spoznanju dejstva, 
da je vsak izmed nas v resnici rojen iz združitve med moškim in 
žensko. Problem je nerešljiv. A mit o Ojdipu ponuja nekakšno logično 
orodje, s pomočjo ka teregaje mogoče napraviti most med izvornim 
problemom - ali se rodimo iz enega ali iz dveh? - in izpeljanim 
problemom, ki ga lahko formuliramo približno takole: se enako rodi 
iz enakega ali iz drugega? Tako se izlušči naslednja soodnosnost: 
precenjevanje krvnega sorodstva je v odnosu do podcenjevanja le-
tega enako kot pr izadevanje ubežat i samoniklos t i v odnosu do 
nemožnost i , da bi to uspelo. Izkušnja lahko teorijo zanika, vendar 
pa družbeno življenje potrjuje kozmologijo v toliko, kolikor obe 
izdajata enako protislovno strukturo. Kozmologija ima torej prav. 
Napravimo tu krajši oklepaj in dodajmo dve opombi . 



V Z g o r n j e m poskusu interpretacije smo laliko pustili vnemar 
vprašanje, s katerim so se strokovnjaki v preteklosti precej ubadali: 
odsotnost določenih motivov v starejših (homerskih) različicah mita 
o Ojdipu, na primer Jokastinega samomora in Ojdipove prostovoljne 
oslepitve. Vendar pa ta dva motiva ne predrugačita stnikture mita, v 
kateri si zlahka najdeta svoje mesto, prvi kot še en primer samo-
destrakcije (3 . stolpec) in drugi kot še ena tema telesne pohabljenosti 
(4. stolpec). Takšno kopičenje samo pripomore k jasnejšemu izobli­
kovanju mita, saj prehod od stopala h glavi razkrije soodvisnost z 
nekim drugim prehodom: prehodom od zanikane samoniklost i k 
samouničenju. 

Ta metoda nas torej razbremeni težave, ki je bila doslej ena od 
poglavitnih ovir za napredek mitoloških raziskav, namreč iskanja 
izvirne ali prvotne različice. Sami nasprotno predlagamo, naj vsak 
mit definira celota vseh njegovih različic. Drugače povedano: mit 
ostane mit tako dolgo, dokler ga dojemamo kot takega. To načelo 
dobro ponazarja naša inteфretacija mita o Ojdipu, ki se lahko opre 
na freudovsko formulacijo in jo v zvezi z njo gotovo lahko uporabimo. 
Problem, ki ga je Freud postavil kot »ojdipovskega«, zagotovo ni 
več vprašanje alternative med samoniklostjo in dvo-spolnim razmno­
ževanjem. A še vedno gre za razumevanje, kako se lahko eno rodi iz 
dveh: kako to, da nimamo enega samega roditelja, ampak mater in 
poleg nje očeta. Zato ne bomo oklevali, ali naj Freuda uvrstimo za 
Sofoklom med naše vire mita o Ojdipu. Njuni različici si zaslužita 
enako zaupanje kot druge, starejše in na videz bolj »izvirne«. 

Zgornje trditve za seboj potegnejo tehtno posledico. Ker mit 
sestavlja celota njegovih različic, jih mora stnikturalna anahza vse 
enako obravnavati . Po preučitvi znanih variant tebanske različice se 
bomo torej lotili še drugih: zgodb, ki zadevajo stranski Labdakov 
rod, zajemajoč Agavo, Pantejo in samo Jokasto; tebanskih variant o 
Liku, v katerih Amfion in Zetos nastopata kot utemeljitelja mesta; 
bolj oddaljenih variant, povezanih z Dionizom (Ojdipov bratranec 



Figura 16 

po materini stram) in atenskiii legend, v katerih vloga, ki se v Tebah 
pripisuje Kadmu, pripade Kekropsu. Za vsako teh variant b o m o 
napravili razpredelnico, v kateri bo vsak element razporejen tako, 
da ga bo m o g o č e pr imer ja t i z u s t r e z n i m e l e m e n t o m v d rug ih 
razpredelnicah: Kekropsovo uničenje kače z vzporedno epizodo v 
zgodbi o Kadmosu; zavrženje Dioniza z zavrženjem Ojdipa; moža 
»Otečenih-stopal« z Dionizom, k i je loxias, se pravi, da hodi postrani; 
i skanje E v r o p e z i skan jem A n t i o p e ; u s t anov i t ev Teb s s t ran i 
Špartancev z drugima ustanoviteljema, dioskuroma Amfionom in 
Zetom; Zevsa, ki ugrabi Evropo ali Antiopo, s podobno epizodo, v 
kateri je žrtev Semeia; tebanskega Ojdipa in argoškega Perzeja. Tako 
bomo dobih več dvodimenzionalnih razpredelnic, od katerih bo vsaka 
namenjena eni varianti in ki j ih bomo postavili drugo ob drugo kot 
vzporedne ravni ter tako dobili t rodimenzionalno celoto: ki jo je 
mogoče »brati« na tri različne načine: od leve proti desni, od zgoraj 
navzdol, od spredaj nazaj (ali obratno). Te razpredelnice ne bodo 
nikoli popolnoma enake. Toda izkušnje dokazujejo, da razločevalni 
razmaki, k i j ih bomo neizogibno opazili, med seboj kažejo zgovorne 
soodnosnosti , zaradi katerih je s pomočjo zaporednih poenostavitev 
njihovo celoto mogoče podvreči logičnim operacijam in se nazadnje 
dokopati do strukturalnega zakona obravnavanega mita. 



Lahko bi ugovarjali, da takšen poskus ne more biti dokončan, 
ker razpolagamo samo s tistimi različicami, ki j ih poznamo danes. 
Kaj bi se zgodilo, če bi se pojavila nova različica, ki bi preobrnila 
dobljene rezultate? Če razpolagamo z zelo maloštevilnimi različica­
mi, je to resničen problem, ki pa z naraščanjem njihovega števila 
hitro postane zgolj teoretičen. Izkušnja nas bo poučila, kolikšno je 
približno število zahtevanih različic; ne bo zelo visoko. Če sta nam 
pohištvo v sobi in njegova razporeditev poznana samo preko podob, 
ki j ih odsevata ogledali, pritrjeni na nasprotnih stenah, sta možni 
dve situaciji. Pri s trogo vzporednih ogledal ih bo število podob 
teoretično neskončno. Če pa j e , nasprotno, eno od ogledal pritrjeno 
poševno glede na drugo, se bo sorazmerno z velikostjo kota število 
hitro manjšalo. A tudi v tem primeru nam bo štiri ali pet podob že 
lahko zagotovilo, da noben pomemben kos pohištva ne bo ostal 
neopazen, če nam že ne bodo mogle ponuditi popolne informacije. 

Po drugi strani pa moramo vedno znova poudarjati, kako nepre­
klicno nujno je, da ne izpustimo nobene izmed že zapaženih variant. 
Če so Freudovi komentarji o Ojdipovem kompleksu - kot smo sami 
prepričani - sestavni del mita o Ojdipu, potem je spraševanje o tem, 
a l i je Cushingova transkripcija mita o izvoru Zunijev dovolj zvesta, 
da jo lahko ohranimo, brezsmiselno. Ne obstaja »prava« različica, 
vse druge pa bi bile njeni posnetki ali popačeni odmevi. Vse različice 
so del mita. 

Zdaj lahko razumemo, zakaj so bili rezultati študij s področja 
splošne mitologije tako pogosto nevzpodbudni. Primerjalci so najprej 
poskušali odbrati prednostne različice, namesto da bi obravnavali 
vse. Nato smo videli, da strukturalna analizaene variante enega mita, 
ki so jo zasledili pri enem plemenu (včasih celo v eni vasi) prinese 
dvodimenzionalno shemo. Takoj ko vključimo več variant istega mita 
iz iste vasi ali istega plemena, postane shema trodimenzionalna, in 
če hočemo primerjavo še razširiti, število dobljenih dimenzij tako 
hitro narašča, da jih ni več mogoče dojemati z intuitivnimi postopki. 



8. Glej Annuaire de l'École pratique des hautes études, Sect ion de.s sc iences i 
religieuses, 1952-1953 , str 19-21 , in 1953-1954 , str. 27 -29 . j 

Tako pogosta zmedenost in plehkost rezultatov splošne mitologije 
je torej posledica nepoznavanja večdimenzionalnih referenčnih siste­
mov, ki so dejansko potrebni, a se j ih naivno nadomešča z dvo- ali 
t ro-dimenzionalnimi sistemi. V resnici je kaj malo upanja, da bi 
primerjalna mitologija lahko dosegla napredek, ne da bi si pomagala 
s s imbol izmom z matematično podlago, ki ga je mogoče uporabiti 
pri takšnih večdimenzionalnih sistemih, preveč zapletenih za naše 
tradicionalne empirične metode. 

Teorijo, ki smo jo na kratko predstavili na zgornjih straneh, smo 
v letih 1952-1954 poskušah potrditi z izčrpno analizo vseh znanih 
verzij zunijskih mitov o izvoru in vzniku:* Cushing, 1883 in 1896; 
Stevenson, 1904; Parsons, 1923; Bunzel , 1932; Benedict, 1934. To 
analizo je dopolnila primerjava dobljenih rezultatov s podobnimi 
miti pri drugih, zahodnih in vzhodnih skupinah Pueblov; nazadnje 
smo opravili uvodno raziskavo mitologije Ravninskih Indijancev. 
Rezultati so vsakič potrdili hipoteze. Ta izkušnja ni samo na novo 
osvetlila sevemo-ameriške mitologije, ampak se nam je tudi posrečilo 
odkriti in včasih definirati logične operacije prepogosto zanemar­
jenega tipa ali ki so jih opažih na področjih, zelo oddaljenih od našega. 
Na tem mestu se ne moremo spuščati v podrobnosti , zato se bomo 
omejili le na predstavitev nekaterih rezultatov. 

Sledeča razpredelnica, ki je seveda skrajno poenostavljena, nam 
bo predstavila splošno podobo zunijskega mita o vzniku. 





Hiter pregled razpredelnice je dovolj za razumevanje njene narave. 
Gre za nekakšno logično orodje, ki naj bi posredovalo med življenjem 
in smrtjo. Prehod je za pueblo mišljenje težaven, saj si ta č loveško 
življenje zamišlja po zgledu rastlinskega kraljestva (vznik iz zemlje). 
Ta 1п1ефге1ас1ја je skupna z antično Grčijo in m h a o Ojdipu kot prvi 
pr imer n ismo izbrali popo lnoma pol jubno. V tu o b r a v n a v a n e m 
ameriškem primeru je rastlinsko življenje zaporedoma analizirano z 
več vidikov, od najenostavnejšega h kompleksnejšemu. Poljedelstvo 
zavzema najvišje mesto, vendar pa kaže periodični značaj, se pravi 
da gre v njem za menjavanje med življenjem in smrtjo, kar je v 
protislovju z začetno predpostavko. 

Če zanemarimo to protislovje, se nižje v razpredelnici znova jasno 
pokaže; poljedelstvo je vir hrane, se pravi življenja; a tudi lov prinaša 
hrano, četudi je podoben vojni, k i j e smrt. Problem je torej mogoče 
obravnavati na več načinov. Cushingova različica se osredotoča na 
nasprotje med prehranjevalnimi dejavnostmi, ki prinašajo takojšen 
rezultat (nabiranje divjih rastlin), in prehranjevalnimi dejavnostmi, 
pri katerih lahko na rezultat računamo šele na koncu. Z drugimi bese­
dami: da bi bilo poljedelstvo mogoče , mora biti smrt vključena v 
življenje. 

V Parsonsovi različici se izvrši prehod od lova k poljedelstvu, 
medtem ko se v Stevensonovi različici pojavlja obratno zaporedje. 
Vse druge razlike med temi različicami lahko obravnavamo soodnos-
no s temi temeljnimi strukturami. Tako vse tri različice opisujejo 
veliko vojno, ki sojo zunijski predniki bojevali z mitsko .skupino Kya-
nakwe, v zgodbo pa uvajajo zgovorne variacije: 1. glede zavezništva 
ali sovražnosti bogov; 2. glede priznanja končne zmage temu ali 
onemu taboru; 3. glede simbolne funkcije, dodeljene l judem Kyana-
kwe, ki so enkrat opisani kot lovci (v tem primeru imajo loke, na 
katerih so napete živalske tetive), drugič kot poljedelci (na njihovih 
lokih so napeta rastlinska vlakna); 



Ker so rastlinska vlakna (poljedelstvo) vedno boljša od živalskih 
tetiv (lov) in ker je zavezništvo bogov (v manjši meri) bolj zaželeno 
od njihovega sovraštva, so torej v Cushingovi različici ljudje v obeh 
pogledih v slabšem položaju (sovražni bogovi, živalske tetive); v 
obeh pogledih v prednost i v Stevensonovi različici (naklonjeni 
bogovi, tetive iz rastlinskih vlaken); Parsonsova različica pa ponazarja 
vmesni položaj (naklonjeni bogovi, a živalske tetive, saj primitivno 
človeštvo živi od lova). 

Bunze lova različica ponuja enako strukturo kot Cushingova . 
Vendar se od nje (in tudi od Stevensonove) razlikuje po tem, da ti 
dve različici predstavljata vznik kot rezultat prizadevanj ljudi, da bi 
ubežali svojemu bednemu položaju v notranjosti zemlje, Bunzelova 
različica pa vznik obravnava kot posledico klica, s katerim so ljudi 
pozvale sile iz višjih območij . Tako si postopki, delujoči v smeri 
vznika, med Bunzelom na eni strani in Stevensonom in Cushingom 
na drugi strani sledijo v simetričnem in obratnem vrstnem redu. Pri 



Nastop protislovnega člena v samem osrčju dialektičnega procesa 
je povezan z vznikom dvojnega niza dioskurovskih parov, katerih 
funkcija je posredovanje med obema poloma: 

ali pa niza kombinatoričnih variant, ki izpolnjujejo isto funkcijo v 
različnih kontekstih. Tako lahko razumemo, zakaj lahko k lovnom v 

Stevensonu in Cushingu od rastlin k živalim; pri Bunzelu od sesalcev 
k žuželkam in od žuželk k rastlinam. 

Pri vseh mitih zahodnih Pueblov ostaja logično izoblikovanje pro­
blema enako: izhodišče in zaključek umovanja sta nedvoumna, dvo­
umnost se pojavi na vmesni stopnji: 



9. Glede druge rabe te metode glej našo študijo; Four Winnebago Myths, v: 
Culture and History. Essays in Honor of Paul Radin, N e w York, 1960. 

pueblo obredih pripadejo vojaške funkcije. Problem, ki je pogosto 
obveljal za nerešljivega, izgine, ko ugotovimo, da klovni v odnosu 
do proizvajanja hrane (klovni so požeruhi, ki lahko nekaznovano 
zlorabljajo poljedelske proizvode) zavzemajo enako funkcijo kot 
bogovi vojne (ki v dialektičnem procesu nastopa kot zloraba lova; 
lov na človeka namesto na živali, ki so primerne za človeško potrošnjo). 

Nekateri miti osrednjih in vzhodnih Pueblov pa potekajo drugače. 
Najprej postavijo temeljno enakost med lovom in poljedelstvom. 
Takšno enačenje se na primer odraža v mitu o izvoru koruze, ki j o 
pridobi Oče Živali tako, da namesto semena poseje jelenove parklje. 
Življenje in smrt se torej tako poskušata izpeljati iz nekega globalnega 
člena. Namesto enojnih skrajnih členov in razpolovljenih vmesnih 
členov (kakor pri zahodnih Pueblih) se razpolovijo skrajni členi (na 
primer 2 sestri pri vzhodnih Pueblih), medtem ko se v ospredju pojav­
lja enojen vmesni člen (Poshaiyanne pri Zia), ki pa mu pripadejo 
dvoumni atributi. Zahvaljujoč takšni shemi lahko tudi izpeljemo 
atribute, ki bodo takšnemu »mesiji« pripadli v raznih različicah, glede 
na trenutek, v katerem se pojavi v mitu; dobrotljiv, kadar nastopi na 
začetku (Zuni, Cushing); dvoumen na sredini (osrednji Puebli); zlono-
sen na koncu (Zia), razen v Bunzelovi različici zunijskega mita, kjer 
je sekvenca obrnjena, kot smo že omenili. 

S sistematično uporabo takšne metode strukturalne anahze lahko 
vse znane različice enega mita uredimo v niz, ki tvori nekakšno 
skupino zamenjav in v katerem različici na obeh skrajnih koncih 
niza druga z ozirom na drugo kažeta simetrično, a obratno strukturo. 
Tako torej uvedemo zametek reda tja, kjer je bilo vse kaos, kar ima 
za dodatno korist še to, da se izluščijo določene logične operacije, ki 
so temelj mitske misli . ' Že zdaj lahko izločimo tri tipe operacij. 

Oseba, ki je v ameriški mitologiji običajno imenovana trickster, 
j e dolgo predstavljala uganko. Kako je mogoče pojasniti, da je skoraj 



Ta struktura nadomešča implicitno sklepanje: mrhovinarji so kot 
roparice (jedo živalsko hrano), a tudi kot proizvajalci rastlinske hrane 
(ne ubijajo tega, kar jedo) . Puebli, za katere je poljedelsko življenje 
»pomembnejše« od lova, enako sklepanje izrazijo nekoliko drugače: 
krokarji so glede na vrtove isto kot so roparice glede na travojedce. 
A travojedce j e bilo že prej mogoče pojmovat i kot posrednike : 
dejansko so kot nabiralci (vegetarijanski) in zagotavljajo živalsko 
hrano, ne da bi bili sami lovci. Tako torej dobimo posrednike na 
prvi, drugi in tretji stopnji itd., vsak člen pa pri tem z nasprotjem in 
soodnosnostjo porodi naslednjega. 

Takšno zaporedje operacij je v mitologiji Ravninskih Indijancev 
močno opazno in ga lahko uredimo v niz: 

V vsej Severni Ameriki ta vloga pripadla kojotu ali krokarju? Razlog 
za takšno izbiro se pokaže, ko spoznamo, da mitska misel izhaja iz 
ozavedenja določenih nasproti j in se nag iba k njihovi pos topni 
poravnavi. Vzemimo torej dva člena, med katerima na videz ni mogoč 
prehod, in ju najprej zamenjajmo z enakovrednima členoma, ki pa 
dopuščata dodaten, vmesni člen. Nato enega od skrajnih členov in 
vmesni člen spet zamenjajmo z novo triado in tako naprej . Dobimo 
torej posredovalno strukturo naslednjega tipa: 



Medtem ko je pri Pueblih (Zuni) temu ustrezen niz naslednjega tipa: 

Soodnosnosti enakega tipa se lahko pokažejo tudi na vodoravni 
osi (to drži tudi na jez ikovni ravni: na primer pri mnogovrs tnih 
konotacijah korenapo^e v jeziku Tewa, kot ugotavlja Parsons: kojot, 
megla, skalp itd.). Kojot (ki je mrhovinar) je vmesni člen med 
travojedci in mesojedci, kot je megla med nebom in zemljo; kot je 
skalp med vojno in poljedelstvom (skalp je vojaška »žetev«); kot je 
snet med divjimi rastlinami in gojenimi rastlinami (razvija se na 
zadnjih, na način prvih); kot so oblačila med »naravo« in »kulturo«; 
kot so smeti med naseljeno vasjo in goščavo; kot je pepel (in saje) 
med ognjiščem (na tleh) in ostrešjem (podobo nebesnega svoda). Ta 
veriga posrednikov (če lahko uporabimo tak izraz) ponuja niz logičnih 
spojk, s pomočjo katerih je mogoče razrešiti razne probleme, ki j ih 
zastavlja ameriška mitologija: zakaj je bog rose obenem tudi gospodar 
živali; zakaj je bog, ki poseduje bogata oblačila, pogosto moška 
PepeUca (Ash-boy); zakaj skalpi proizvajajo roso; zakaj se Mati Živali 
povezuje s snetjo itd. 

Lahko pa se tudi vprašamo, če se nismo tako dokopali do splošno 
veljavnega načina za urejanja danosti izkustvenega zaznavanja. Z 



КакогЛ5/г-ео>' in Pepelka je torej trickster posrednik in ta funkcija 
pojasnjuje, dase v njem ohranja nekaj dvojnosti, ki naj bi jo presegel. 
Od tod njegov dvoumni in večsmiselni značaj. A trickster ni edini 
možni obrazec posredništva. Pri nekaterih mitih se zdi, da so v celoti 
namenjen i i zč rpnemu obdelovanju vseh modal i t e t p rehoda od 
dvojnosti k enosti. Če primerjamo vse variante zunijskega mita o 
vzniku, lahko izluščimo urejen niz posredovalnih funkcij, pri katerih 
vsaka po soodnosnosti ali nasprotju izhaja iz prejšnje: 

Z g o r n j i m i primeri laliko primerjamo lat. besedo za snet, nebula; ali 
p a odpadke (stare čevlje), pepel in saje (obred poljubljanja dimnikar­
j a ) , k i se j im v Evropi pripisuje vloga prinašalcev sreče; tudi ameriški 
ciklus o Ash-boy-u lahko primerjamo z indo-evropskim ciklusom o 
Pepelki. Oba lika sta falični figuri (posrednika med spoli); gospo­
darja rose in divjih živali; imetnika razkošnih oblačil; sociološka 
posrednika (zakonska zveza med plemenitaši i n bajtarji, medbogat imi 
i n revnimi). Takšnih paralehzmov pa ni mogoče pojasniti z izposoja­
njem (kot so včasih poskušali), kajti zgodbe, povezane z Ash-boy-
em i n Pepelko, so v najmanjših podrobnostih simetrične in obratne, 
medtem ko zgodba o Pepelki, kakršno si je Amerika dejansko izpo­
sodila (glej zunijsko Tpnpo\edkoo Puranjipastirici), ostaja vzporedna 
svoji predlogi. To nam da naslednjo razpredelnico: 



V Cushingovi različici takšno dialektiko spremlja prehod iz pro­
storskega okolja (posredovanje med nebom in zemljo) v časovno 
okolje (posredovanje med poletjem in zimo, drugače povedano: med 
rojstvom in smrtjo). Vendar pa ne glede na to, da se prehod dogodi 
med prostorom in časom, končni obrazec (triada) ponovno uvede 
prostor, saj v tem primeru triado sestavlja dioskurovski par, ki se 
pojavlja sočasno z mesi jo; po drugi strani pa velja, da j e bil v 
začetnem obrazcu, ki je bil izražen s prostorskimi členi (nebo in 
zemlja), vendarle zaobjet pojem časa: mesija moleduje, zato se nato 
dioskura spustita z neba. Vidimo, da logična zgradba mita predpostav­
lja dvojno zamenjavo funkcij. K temu se bomo vrnili po obravnavanju 
operacij drugačnega tipa. 

Po dvoumnem značaju trickster-jaje namreč mogoče razložiti še 
drugo značilnost mitoloških bitij. Tu mislimo na dvojnost, k i j e lastna 
enemu s a m e m u božans tvu : to j e z oz i rom na oko l i šč ine zdaj 
naklonjeno zdaj z lonamerno. Če primerjamo variante hopijskega 
mita, ki utemeljuje obredno figuro Šalaka, ugotovimo, da j ih lahko 
uredimo glede na naslednjo strukturo: 

(Masauwu : x) - (Muyingwu : Masauwu) = (Salako : 
Muyingwu) - ( j : Masauwu) , 

v kateri x in y predstavljata poljubni vrednosti , ki pa ju je vendar 
potrebno uporabiti kot predpostavko pri obeh »skrajnih« različicah. 
V teh različicah so bogu Masauwu, ki nastopa sam in ne v odnosu s 
kakšnim drugim bogom (različica 2), ali p a j e celo odsoten (različica 
3), dodeljene funkcije, ki so vendarle še vedno relativne. V prvi 
različici je Masauwu (ki je sam) ustrežljiv do ljudi, a to vendarle ni 



brezpogojno; v različici 4 je sovražen, a bi bil lahko še bolj . Njegova 
vloga je potemtakem - vsaj implicitno - definirana v primerjavi z 
drugo možno, a ne specificirano vlogo, k i j e tu predstavljena z vred-
nostima X in v. Nasprotno p a j e v različici 2 Muyingwu razmeroma 
bolj ustrežljiv kot Masauwu, kot je v različici 3 Shalako razmeroma 
bolj ustrežljiv kot Muyingwu. 

Oblikovno podoben niz lahko rekonstruiramo tudi iz keresanskih 
različic sorodnega mita: 

(Poshaiyanki : x) - (Lea : Poshaiyanki) = (Poshaiyanki : 
Tiamoni) - (>; : Poshaiyanki) 

Ta tip strukture si zasluži posebno pozornost, saj so sociologi že 
naleteli nanj na dveh drugih področjih: pri razmerjih podrejanja pri 
peru tn in i in drugih žival ih (pecking-order) in pri sorods tvenih 
sistemih, kjer smo ga imenovali vsesplošna menjava. Če ga zdaj 
izločimo še na tretjem področju, področju mitske misli, se lahko 
nade jamo, da b o m o lažje prepoznal i n jegovo resnično vlogo v 
d ružben ih f enomen ih in i zob l ikova l i t eo re t i čno in te rpre tac i jo 
splošnejšega pomena. 

Če se nam nazadnje posreči celoten niz variant urediti v skupino 
zamenjav, se lahko nadejamo, da bomo odkrili zakon take skupine. 
Ob trenutnem stanju naših raziskav se moramo zadovoljiti z zelo 
približnimi označbami. Ne glede na natančnejše razlage in spre­
membe, ki j ih bo še zahteval spodnji obrazec, lahko očitno že zdaj 
zatrdimo, da j e vsak mit (obravnavan kot celota svojih različic) 
mogoče zvesti na normativni odnos naslednjega tipa: 

F , ( a ) : F , ( b ) = F , ( b ) : F „ . , ( y ) , 

v kateri sta člena a in b, kot tudi funkciji x in y, dana sočasno, ob 
čemer predpostavljamo, da med situacijama obstaja odnos enakovred­
nosti, obe situaciji pa definira obrat členov in odnosov pod dvema 



pogojema: 1. da enega od členov zamenja njegovo nasprotje (v 
zgornjem obrazcu a in a - 7); 2. da med vrednostjo funkcije in vred­
nostjo člena pri obeh elementih pride do soodnosnega obrata (tu 
zgoraj: y ina). 

Zgornji obrazec bo dobil ves svoj smisel, če se spomnimo, da sta 
po Freudu potrebni dve travmi (in ne ena sama, kot se pogosto 
domneva) , da se lahko rodi individualni mit, ki tvori nevrozo. Če 
bomo poskušali uporabiti obrazec pri analizi takšnih travm (za kateri 
bomo predpostavili, da obe izpolnjujeta zgoraj omenjena pogoja 1 
in 2), nam bo nedvomno uspelo natančneje in neizpodbitneje izraziti 
generični zakon mita. Predvsem pa bomo zmožni vzporedno razvijati 
sociološko in psihološko študijo mitske misli in le-to morda celo 
obdelovat i kot v laborator i ju , tako da b o m o de lovne h ipoteze 
eksperimentalno preverjah. 

Obžalovanja vredno je , da negotovi pogoji znanstvenega razisko­
vanja v Franciji v tem trenutku ne dopuščajo bolj poglobljenega 
nadaljevanja našega dela. Mi tska besedi la so iz jemno obsežna. 
Analiza njihovih sestavnih enot zahteva skupinsko delo in tehnično 
osebje. Pri varianti povprečnih razsežnosti dobimo več sto kartonov. 
Da bi prišli do najboljše razporeditve teh kartonov v stolpce in vrste, 
bi potreboval i navpične urejevalnike velikosti 2 x 1,5 metra , s 
p reda lčk i , po ka ter ih bi lahko ka r tone pol jubno razporeja l i in 
premeščali . In če bi hoteli izdelati trodimenzionalne modele, bi za 
primerjanje več variant potrebovali enako število urejevalnikov in 
tudi dovolj prostora, da bi j ih lahko prosto premikali in razmeščali . 
In če bi se nazadnje referenčni sistem opiral na več kot tri dimenzije 
(do česar lahko pride zelo hitro, kot smo pokazali zgoraj), bi si morali 
pomagati s preluknjanimi kartoni in mehanografijo. Ker se trenutno 
ne moremo nadejati niti dodehtve primernih prostorov za oblikovanje 
ene same skupine, bomo kot sklep pričujočega pregleda zgolj podali 
tri opazke. 

Kot prvo se je pogosto zastavljalo vprašanje, zakaj miti in sploš­
neje ustna književnost tako pogosto uporabljajo podvojitev, potrojitev 



ali početverjenje iste sekvence. Če spre jmemo naše hipoteze, je 
odgovo r preprost . Znač i lna funkci ja ponavl janja j e , da oč i tno 
i zpos tav i s t rukturo mita . Pokaza l i smo , da s i n h r o n o - d i a h r o n a 
struktura, ki je značilna za mit, omogoča ureditev njegovih elementov 
v diahrone sekvence (vrste v naših razpredelnicah), ki j ih je treba 
brati sinhrono (stolpci). Vsak mit ima torej listnato strukturo, ki se 
na površini prikaže v postopku ponavljanja in z njegovo pomočjo. 

Vendar pa (in to je druga točka) listi niso nikoli dosledno identični. 
Če je namen mita res v tem, da zagotovi logični model za razrešitev 
nekega prot is lovja (neuresnič l j iva na loga , kada r gre za rea lno 
protislovje), bo nastalo teoret ično neskončno število listov, med 
katerimi se bo vsak rahlo razlikoval od predhodnega. Mit se bo 
razvijal v nekakšni spirali, dokler se ne bo i zčфa la umska spodbuda, 
ki ga je porodila. R a s t mita j e torej nepret rgana, v nasprotju s 
s t r u k t u r o , ki je pretrgana. Če si lahko dovol imo tvegano podobo, 
bomo rekli, d a j e mit besedno bitje, ki na področju govora zavzema 
mesto, podobno tistemu, ki v svetu fizičnih snovi pripade kristalu. V 
odnosu do j e z i k a na eni strani in g o v o r a na drugi strani je njegov 
položaj dejansko podoben položaju kristala: vmesni predmet med 
statističnim skupkom molekul in molekularno strukturo samo. 

In nazadnje: sociologi, ki so si zastavljali vprašanje o razmerju 
med tako imenovano »primitivno« miselnostjo in znanstveno mislijo, 
SO ga večinoma razrešili s sklicevanjem na kvalitativne razlike v 
načinu, kako človeški duh deluje v eni in v drugi. Vendar pa niso 
postavili pod vprašaj, ali se duh v obeh primerih nanaša na iste 
predmete . 

Zgornje strani privedejo do d rugačnega pojmovanja . Logika 
mitske misli se nam je zdela ravno tako zahtevna kot tista, na kateri 
temelji pozitivna misel, in v temelju ne tako različna od nje. Kajti 
razlika ni toliko v kvaliteti umskih operacij kot v naravi stvari, ki jih 
te operacije zadevajo. Tega so se tehnologi na svojem področju že 
zdavnaj zavedli: železna sekira ni boljša od kamnite sekire, ker je 



ena »bolje narejena« od drage. Obe sta enako dobro narejeni, a železo 
ni isto kot kamen. 

Morda bomo nekega dne odkrili, da v mitski misli deluje enaka 
logika kot v znanstveni misli in daje človek vedno enako razmišljal. 
Napredek - če torej lahko sploh uporabimo ta izraz - se torej ne bi 
odvijal na prizorišču zavesti, ampak na prizorišču sveta, na katerem 
bi se človeštvo, obdarjeno s stalnimi sposobnostmi, skozi svojo dolgo 
zgodovino neprestano spopadalo z novimi predmeti . 

Prevedla Suzana Koncut. 



P O V Z E T K I 

POLITIKA G L A S U 
Mladen Dolar 
UDK: 321.01 

Tekst poskuša pokaza t i pol i t ično re levanco glasu. Izhajajoč iz 
Aristotelove delitve glas/logos in njene analogije z dehtvijo zoe/bios, 
ki postavlja glas v območje predpolitične zoe, se tekst loteva analize 
vznika glasu v ključnih socialnih in političnih situacijah (religiozni 
rituah, sodišče, univerza, volitve). Od tod skuša zakoličiti eminentno 
vlogo glasu v totalitarizmu skozi analizo Chapl inovega Velikega 
diktatorja in pretresti kočljivo razmerje med glasom in črko zakona. 

Ključne besede: glas, poli t ika, logos, zoe, b ios , izredno stanje, 
Agamben, fašizem, Chaplin, zakon, črka 

POLITIKA M N O Ž I C E ? 
Peter Klepec 
UDK: 321.01 

Avtor obravnava problematiko množice v delu Antonija Negrija. 
Pričenja z razdelavo tega pojma v delu Imperij, ki ga je Negri spisal 
skupaj z Michaelom Hardtom. Pokaže nekatere probleme takšnega 
pojmovanja s posebnim oziroma kritiko Negrija (Rancière) in dru­
gačne razdelavo problematike množice (Virno). V nadaljevanju sam 



H E G L O V K O P E R N I K A N S K I OBRAT 
Jure Simonitti 
U D K : I Hegel G.W.E:930. I , 1 Kan t I . ;930 . I 

Iz razlike med moralno filozofijo Kanta in Hegla spričo spremembe 
odnosa partikularnosti in unverzalnosti zasledujemo določeno tenden­
co v zgodovini filozofije s postajami Decartes - Kant - Fichte - He­
gel, ki se jo da predstaviti kot serijo kopernikanskih obratov na vedno 
višjih ravneh. Medtem ko je Decartes lahko utemeljil le teoretični 
subjekt, Kant le praktičnega in Fichte socialnega, Hegel združi vse tri 
nastavke v svetovnozgodovinsko samozavedanje. Svetovno zgodovi­
no kot dejanski subjekt Heglove filozofije definiramo tako kot univer­
zalizacijo partikularnega kot tudi kot partikularizacijo univerzalnega. 

Ključne besede: svetovna zgodovina, partikulamo, univerzalno, Kant, 
Hegel 

izpostavi deleuzovsko izhodišče kot vir temeljnih težav definiranja 
množice , česar se je Negri v svojih nedavnih delih sicer deloma 
zavedel in skušal tudi popraviti z nekaj drugačnimi poudarki (oziroma 
z razločitvijo bergsonovskih in spinozovskih komponent znotraj 
deleuzovskega izhodišča), čeravno ostaja »iskanje dobre definicije 
množice« kot novega političnega subjekta na pol poti. 

Ključne besede: Negri , množica. Eno, Deleuze, politično 



L A Z IN PREVARA V STARI ZAVEZI 
Mojca Kumerdej 
UDK: 22:215 

V židovskem kanonu pomeni dekalog - sistem obče veljavnih, etičnih 
prepovedi in zapovedi - radikalno zarezo, ki vzpostavlja sila nera­
zumljiv konflikt med biblijskimi zgodbami zlasti Prve Mojzesove 
knjige Geneze, kjer nesankcioniranih prevar in laži kar mrgoli, ter 
ostalim delom Peteroknjižja in »knjigami modrosti«, ki eksplicitno 
poveličujejo resnicoljubnost in obsojajo laž in katerih stahšče je tra­
dicionalno prevzeto kot reprezentančno za Biblijo v celoti. Avtorica 
se osredotoči na ženske like v Genezi in pokaže, da ima univerzum 
Geneze žensko strukturo, v kateri so dejanja izbranega Božjega ljud­
stva pozitivno vrednotena glede na izpolnjevanje ene same zapo­
vedi - imperativa geneze oziroma človeške reprodukcije. 

NEKAJ PRIPOMB O O D N O S U M E D Ž I D O V S K O 
IN K R Š Č A N S K O S U B T R A K C I J O 
Slavoj Žižek 
UDK: 2:159.964.2 

V čem je prelom krščanstva glede na poganske religije in glede na 
judovstvo? Krščanstvo nas prisili, da obrnemo tradicionalno reklo 
»človek obrača, bog obrne«: bog je bil tisti, k i j e tvegal, naredil deja­
nje, in na nas je , da zagotovimo pomen tega dejanja. Zato avtentična 
krščanska drža ni »Bog pomagaj!«, ampak »Bog rabi našo pomoč«. 

Ključne besede: krščanstvo, judovstvo, psihoanaliza, nadjaz, subtrak­
cija 



Židovski Bog kot nadčutni, nad-naravni Bog pomeni tako z interven­
cijami v človeško reprodukcijo kot z instruiranjem svojega ljudstva 
v prevarah in lažeh transgresijo ureditve starih semitskih družb, po 
kateri so dejansko živeli ljudje Geneze, s čimer se kaže njegova 
p rev l ada nad semi t sk imi pogansk imi bogov i z la tega teleta , ki 
pomenijo personifikacijo naravnih sil. Genezo je torej mogoče brati 
kot pripoved o postopnem človekovem prehajanju iz narave v kulturo, 
prehod iz Geneze v obdobje dekaloga pa pomeni prestop iz univer­
zuma ženske v univerzum moške strukture in s tem prehod od nadja-
zovskega imperativa geneze v sistem obče veljavnih zakonov. Natan­
ko imperativ geneze pa je tudi eden glavnih argumentov, s katerim 
židje utemeljujejo dopustnost uporabe sodobnih medicinskih repro­
duktivnih tehnologij ter reproduktivnega in terapevtskega kloniranja. 

Ključne besede: laž, prevara. Biblija, Bog, geneza, ženska, kloniranje 



A B S T R A C T S 

T H E POLITICS O F THE VOICE 

Mladen Dolar 

The paper tries to show the political relevance of the voice. Starting 

from Aristotle's division voice/logos and its analogy with the divide 

zoe/bios, which places the voice into the realm of the pre-political 

zoe, it attempts an analysis of the resurgence of the voice in crucial 

social and political situations (religious rituals, court proceedings, 

university, elections). F rom there it attempts to show the preeminent 

role of the voice in totalitarianism, with an analysis of Chaplins The 

Great Dictator, and scrutinize the tricky relations between the voice 

and the letter of the law. 

Key words: voice, politics, logos, zoe, bios, state of emergency, 

Agamben, fascism, Chaplin, law, letter 

POLITICS O F MULTITUDE? 

Peter Klepec 

Author deals with the problematics of »multitude« in the work of 

Antonio Negri . The analysis starts with the definition and develop­

ment of concept »muhitude« presented in recent work of Antonio 

Negri written together with Michael Hardt Empire. Major flaws and 

other open questions regarding conception of multitude are shown 

with the special emphas i s on the cr i t ique presented by French 

philosopher Jacques Rancière and alternative developments of the 



H E G E L S K O P E R N I K A N I S C H E W E N D E 

Jure Simonitti 

Aus der Differenz der Moralphilosophie Kants und Hegels aufgrund 
der Veränderung des Verhäl tnisses zwischen Part ikular i tä t und 
Universalität verfolgen wir eine gewisse Tendenz in der Geschichte 
der Philosophie mit den Anhaltspunkten Descartes - Kant - Fichte -
Hegel , die sich als eine Serie der stets neuen kopernikanischen 
W e n d e n auf i m m e r h ö h e r e n Stufen da r s t e l l en läßt . W ä h r e n d 
Descartes nur ein theoretisches Subjekt, Kant nur das praktische und 
Fichte das soziale begründen konnte, vereinigt Hegel die theoreti­
schen, praktischen und sozialen Ansätze in einem wehgeschichtlichen 
Selbstbewußtsein. Die Weltgeschichte als das eigentliche Subjekt 
der Hegeischen Philosophie definieren wir sowohl als die Universa­
lisation des Partikulären (im Gegensatz zu Kant) wie auch als die 
Partikularisation des Universellen (im Gegensatz zu Fichte). 

Schlüsselwörter: Weltgeschichte, das Partikuläre, das Universelle, 
Kant, Hegel 

same topics by Italian theoretician Paolo Virno. There is, author 
claims, also another source of Deleuzian origin for the troubles with 
the conceptualisation of muhitude in Negri's work. It seems, however, 
that Negri has realized that and that he started to repair the damage 
(by, for e x a m p l e , the di f ferent ia t ion be tween Be rgson i an and 
Spinozian pole in Deleuze's work), but some more radical interven­
tions would still nonetheless be needed in order to finalize the »search 
for the good definhion of multitude, new subject of the political. 

Key words: Negri, multitude, multiplicity. One, Deleuze, politicial 



LIE A N D DE CE PTION IN O L D T E S T A M E N T 

Mojca Kumerdej 

Decalogue, as a system of general ethical prohibitions and commands, 
presents within the Jewish canon a radical cut, which constitutes an 
incomprehensible conflict between biblical narratives, specially of 
First Book of Moses - Genesis, which is swarmed with unsanctioned 
deceptions and lies, and other parts of Pentatevh and "books of 
wisdom", where truthfulness and lies are explicitly condemned and 
the statement of which is representative for the Bible on the whole. 
Focusing on the female characters in Genesis author shows, that the 
structure of the univers of Genesis is female, in which the deeds of 
the chosen nation are positively valuated, according to fulfillment 
of nothing else but the imperative of genesis - imperative of human 
reproduction. Jewish God as a super-sensual, super-natural god by 
interventions in the human reproduction as well as by instructing his 

S O M E R E M A R K S ON THE RELATIONSHIP 
B E T W E E N JEWISH A N D CHRISTIAN S U B T R A C T I O N 
Slavoj Žižek 

In what resides the break of Christianity with regard to pagan religions 
and to Judaism? Christianity compels us to turn around the traditional 
motto »Man proposes, God disposes«: god himself was the one who 
took the risk and accomplished the deed, while it is our task to secure 
the meaning of this act. For this reason, the authentic christian attitude 
is not »God help us!«, but »God needs our help«. 

Key words: Christianity, Judaism, psyschoanalysis, subtraction 



nation in deceptions and lies represents a transgression of the order 
of old Semi t i c societies, according to which the people of Genesis 
actually lived; by his interventions God shows his predomination 
over Semit ic gods of golden calf, who are personification of the natural 
forces. Therefore Genesis could be explained as a narrative of man's 
gradual passing from nature into culture; and so the crossing from 
the univers of Genes i s into the univers of deca logue could be 
elucidated as the transition from univers of female structure into the 
univers of male structure and by that from the superego imperative 
of genesis to the system of general valid laws. And it is exactly the 
imperative of genesis which jews use as one of the crucial arguments 
for permissive utilization of contemporary medical reproductive 
technologies as well as reproductive and therapeuthic cloning. 

Key words: lie, deception, Bible, God, genesis, woman, cloning 





PROBLEMI 4-5/2003, letnik XLI 

Uredništvo: Miran Božovič, Mladen Dolar, Peter Klepec, Zdravko Kobe, Janez 
Krek, Dragana Kršić, Renata Salecl, Alenka Zupančič, Slavoj Žižek. 

Glavna urednica: Alenka Zupančič 

Odgovorni urednik: Mladen Dolar 

Tajnica uredništva: Simona P. Grilc 

Naslov uredništva: Komenskega 11, Ljubljana (s pripisom »za Probleme«), 
telefon: 041 755-050 

Transakcijski račun: 02017-0018113209, z oznako: »za Probleme« 
Davčna številka: 26158353 

Izdajatelj: Društvo za teoretsko psihoanalizo, Komenskega 11, Ljubljana 
Oblikovanje: AGOA 
Stavek: Klemen Ulčakar 
Tisk: Cicero 
Naklada: 600 izvodov 

Naročnina za leto 2003: 5425 SIT 
Cena te številke: 2821 SIT. V ceno je vračunan DD V. 

Revijo finančno podpira Ministrstvo za kulturo Republike Slovenije. 










