Retorika — pot do resnice?

Aristotel: Retorika. Prevod, spremna beseda, komentar in slovar Matej

HriberSek.
Zbirka Traditio lampadis. Ljubljana: Sola retorika Zupancic&Zupandic, 2011 (1. izd.). 526 str.

Polonca Zupancic

Preska 4a 8211 Dobrnic
polonca.etc@gmail.com

Komaj leto po prevodu Aristotelove Politike, ki skupaj s Platonovo
Drzavo, Politikom in Zakoni predstavlja temeljno ctivo politicne filozofije, je
izpod peresa istega prevajalca izSel Se en prevod monumentalnega obsega
in ni¢ manj znamenite vsebine, tokrat s podro¢ja govornistva. Reorika, ki
e danes velja za temeljni prirocnik govornistva in je »eno tistih anti¢nih
del, ki so s svojim vplivom zaznamovala razvoj retorike za stoletja« (37),
je ta naziv pridobila Ze v antiki in ga obdrzala tudi tekom srednjega veka,
saj so poznejsa dela s to tematiko nastajala predvsem kot komentarji k
Aristotelu ali polemike z njim. Za prevod v slovenscino je zasluzen Matej
Hribersek, docent na Oddelku za klasi¢no filologijo Filozofske fakulte-
te v Ljubljani, kjer poucuje latinski in grski jezik, njegovi glavni podro¢ji
zanimanja pa sta slovaropisje in prevajanje anticnih avtorjev: med dru-
gim je prevedel Plutarhove [zporedne Zivljenjepise, izdal izbor Tacitovih del,
izbrana poglavja iz Naravoslovja slavnega anti¢nega enciklopedista Plinija
Starejsega, ze omenjeno Aristotelovo Politiko in Retoriko, v kratkem pa
lahko pri¢akujemo tudi prevod nadaljnjih knjig iz Plinijeve enciklopedije.

Strukturno je slovenska izdaja Rezorike razdeljena na tri sklope in poleg
prevoda ponuja pregled SirSega konteksta, v katerega je besedilo vpeto.
Prvi del zavzema obsezna spremna beseda, v kateri prevajalec najprej pre-
gledno orise politicne razmere v Aristotelovem casu, avtorjevo zivljenje
in opus. Sledi pregled razvoja retorike od njenih zacetkov na Siciliji in v
maticni Gr¢iji pa vse do konca antike, ki se zakljuci z natan¢nejso analizo
Aristotelovega teksta in navedbo temeljnih pojmov. Ker je celotno delo
zasnovano bolj s filoloskega kot filozofskega stalisca, je prevajalec vec po-
udarka namenil recepciji dela in njegovemu vplivu v retori¢ni tradiciji, v
spremni besedi pa navaja tudi temeljne rokopisne vire, izdaje in prevode.
Drugi del predstavlja prevod, tretji razdelek pa je namenjen izbrani biblio-
grafiji, slovarju pomembnejsih izrazov ter imenskemu in stvarnemu kazalu.

Kot opozarja tudi sam prevajalec, bi dvojezi¢na izdaja Reforike dale¢
presegla nacrtovani obseg, »zato so integralno izvirno besedilo nadome-
stili izbrani grski izrazi, besedne zveze, odlomki ali celotni stavki, ki so

258



KRITIKA

zapisani ob prevodu v taksni obliki, kot so v izvirniku« (73). Gre torej za
izdajo, ki je namenjena tako poljudnemu bralcu kakor strokovnjaku, ki se
zeli poglobiti v besedilo in preuciti prevajalske resitve. V pomoc¢ mu je
tudi obsezen komentar v obliki opomb, kjer so navedena mozna druga¢na
branja, sklicevanja na druga besedila, vsebinska pojasnila ali predstavitve
omenjenih dogodkov in oseb.

Prevod je teko¢, betljiv in razumljiv, a je to prej zasluga prevajalca kot
samega Aristotela. Besedilo se namre¢ uvrséa med t. i. ezoteri¢ne spise, ki
so bili namenjeni $tudijskim potrebam ozkega kroga Aristotelovih ucen-
cev in ne za objavo, zato je slog izvirnika izredno zgos$cen in pogosto elip-
ticen, jezik pa znanstven, suhoparen ter poln miselnih preskokov in raz-
lienih referenc. Vrzeli in nedoslednosti kazejo, da je avtor besedilo veckrat
popravil in spreminjal svoja stali$c¢a, ni pa jih predelal dokonéno. Da bi se
prevajalec izognil nejasnostim in dosegel boljse razumevanje, je pri preva-
janju ubral nekaks$no »srednjo pot« (73): po eni strani je prisotna teznja po
natanénem prevodu, ki bi ¢im bolj zvesto posnemal izvirnik in ohranjal
sttukturo grskih stavkov, po drugi strani pa so zaradi vedje jasnosti na
doloc¢enih mestih zapletene grske strukture nekoliko razvezane. Splosnejsi
grski izrazi so prevedeni tako, da je njihov pomen prilagojen retori¢nemu
besediscu in specifiécnemu kontekstu, v katerem so uporabljeni, ali pa jim
je dodana odnosnica, ki jih natanc¢neje opredeljuje. Prevod Retorike tako
predstavlja kompromis med bolj literarnimi prevodi Aristotelovih del, ki
sledijo nacelu prevajanja po smislu (sexsum de sensu) in si zato dovolijo vec
prevajalske svobode, ter strogemu prevajanju besede za besedo (verbun de
verbo), ki je znacilno zlasti za filozofske prevode. Taka resitev je v primeru
Retorike verjetno tudi najbolj smiselna, saj besedilo ne vsebuje stroge filo-
zofske spekulacije, ki je znacilna za nekatera druga Aristotelova dela.

Aristotel iz Stagire (384-322 pr. Kr.), eden najmarkantnejsih filozofov
anticne Grcije, ki je s svojim vsestranskim raziskovanjem postavil temelje
vecini danasnjih znanstvenih podrodij, verjetno ne potrebuje obsirne pred-
stavitve. Kot sin dvornega zdravnika je bil delezen visoke izobrazbe, dvaj-
set let je posvetil studiju na Akademiji, po Platonovi smrti pa se je umaknil
iz Aten in nekaj ¢asa bival na dvoru Hermija, vladarja v Atarneju v Mali
Aziji, ki je postal tudi Aristotelov svak in imel precejsen vpliv na njegovo
poznejso dejavnost in politicno usmeritev. Naposled se je Aristotel na po-
vabilo makedonskega kralja odpravil v prestolnico Pelo, kjer je pouceval
Aleksandra Velikega in druge mladenice plemiskega porekla. Leta 335 pr.
K. je po vrnitvi v Atene odptl svojo $olo, imenovano Peripatos oziroma
Likajon, in nadaljeval s svojo predavateljsko dejavnostjo. Po Aleksandrovi
smrti leta 323 pr. Kr. so nasprotniki Makedoncev v Atenah sprozili pregon
makedonskih pristasev. Zaradi poznanstva z Aleksandrom in njegovim

259



PKn, letnik 36, 3t. 2, Ljubljana, junij 2013

260

generalom Antipatrom je Aristotelu grozila tozba brezbostva, zato se je
odlocil umakniti na Evbojo, kjer je naslednje leto tudi umrl.

Tekom zivljenja se je Aristotelmed drugim ukvatjal z raziskovanjem
na podrocju logike, metafizike, fizike, etike, politike, biologije in govor-
nistva. Retorika tako predstavlja le drobec njegovega izjemno obseznega
in tematsko raznolikega opusa, saj mu tradicija pripisuje kar 400 del, od
katerih je ohranjenih komaj petina. S podro¢ja govorniske teorije je pod
Aristotelovim imenom ohranjena tudi Retorika za Aleksandra, naslovljena
na njegovega znamenitega ucenca Aleksandra Velikega, in je edini v celoti
ohranjeni retoricni priro¢nik klasicnega obdobja. Do nedavnega je veljalo,
da je nastal v ¢asu po Aristotelu, toda po najnovejsih teorijah naj bi se obli-
koval Ze za Casa njegovega zivljenja, pod vplivom sofistike in neodvisno
od Aristotela.

Tudi Rerrika je zasnovana kot prirocnik v treh knjigah in navkljub
dejstvu, da je nastajal v ve¢ obdobjih in ni bil dokon¢no predelan in pre-
gledan, o ¢emer pric¢ajo vsebinske nedoslednosti med posameznimi deli,
lahko vseeno izluscimo rdeco nit celotnega besedila: tako se pomikamo od
teoreticnih opredelitev predmeta preucevanja — govorniske vescine, njenih
nalog in ciljev (1. knjiga) prek sredstev in metod prepricevanja (drugi del
1. knjige in 2. knjiga) do posameznih delov govora in njihovi razporeditvi.
Delo se tako naposled sklene z napotki, kako naj bo govor zgrajen in obli-
kovan, da bo ¢imbolj prepricljiv, navodila pa spremljajo tudi ponazoritve
v podobi konkretnih primerov (3. knjiga).

Retorika — he rhetoriké tékhne — v Casu svojega najvecjega razcveta za
Grke ni bila umetnost lepega govorjenja, ki je vezana na nezivljenjske si-
tuacije in ji zaradi osredotocenosti na zvoc¢ne ucinke govora vselej grozi,
da se sprevtze v prazno govoricenje, ampak predvsem prakticna veséina,
$e kako ziva umetnost prepricevanja, ki se udejstvuje in pottjuje v vsako-
dnevnem javnem zivljenju. Tak pogled na govornistvo je bil tesno pove-
zan z uvedbo demokrati¢ne politicne ureditve na Siciliji in v Atenah v 5.
st. pr. Kr., saj so spremenjene politicne razmere sedaj dovoljevale in celo
spodbujale javno izrazanje mnenja. Politicni in druzbeni uspeh nasploh
sta postala v veliki meri odvisna prav od posameznikovih govorniskih
sposobnosti, ni¢ drugace pa ni bilo na podroc¢ju sodstva: tudi tu se je raz-
sodba oblikovala na podlagi tega, kako prepricljivo je posamezna stranka
predstavila svoj primer. Sodni postopek je bil namre¢ organiziran tako, da
zastopnistvo ni bilo dovoljeno, ampak sta se morali stranki, udelezeni v
sporu, zagovatjati sami.

To je vodilo do pojava novega literarnega zanra — govorniskih besedil,
ki so jih oblikovali t. i. logografi. Izraz se je sprva uporabljal kot oznaka
za najstarejSe zgodovinopisce ali pa morda za prozne pisatelje nasploh



KRITIKA

(v nasprotju s pesniki), Sele kasneje pa tudi v povezavi s profesionalnimi
pisci sodnih govorov. Govorniska praksa je sicer obstajala ze prej, a je
bila vezana na ustno izvajanje, v obdobju 5. in 4. st. pr. Kr. pa so se po-
javile tudi prve literarizirane predelave konkretnih sodnih govorov. Te so
logografom po eni strani sluzile kot propagandno gradivo za privabljanje
novih strank, po drugi strani pa so bile namenjene tudi branju in ne ve¢
samo nastopanju. Nove okolis¢ine so poleg branja omogocile tudi preu-
¢evanje in posnemanje besedil, hkrati pa je bilo ve¢ pozornosti namenjene
samemu oblikovanju govorov: poudarek je presel na natanénost pri izbiri
besedisc¢a, doslednost pri rabi besed in na stilisticni vidik besedila.
Pomembno prelomnico predstavljajo sofisti, Siroko razgledani potujoci
ucitelji, ki so priceli s populatizacijo znanost in umetnosti in za posredo-
vanje svoje modrosti pogosto zahtevali visoko placilo. V grsko misel so
uvedli relativizem v vseh svojih pojavnih oblikah: »Hozzo mensurac— »Clovek
Je merilox, znamenit izrek enega prvih sofistov, Protagore iz Abdere (ok.
490-420 pr. Kr.), je postalo glavno vodilo novega gibanja, ki je izhajalo iz
cloveka in ga postavljalo nad naravo. Ker je postal sedaj individuum tisti,
ki je postavljal kriterije za presojanje sveta in clovekovega delovanja, so
bile pod vprasaj postavljene tedanje mitoloske predstave ter tradicionalne
oblike morale in religije, namesto obce veljavnih resnic pa so v ospredje
stopila posami¢na mnenja. Na vseh podrocjih clovekovega udejstvovanja
se je poudarjalo, da je mogoce uspeh v druzbi doseci prek poznavanja uve-
ljavljenih konvencij druzbe in ucinkovite uporabe tega znanja. To pa je
vodilo v razumevanje sofisticne dejavnosti kot spretnosti, obrti, ki bolj kot
naravni dar izpostavlja vajo in sposobnost prilagajanja razlicnim razmeram.
Ker pa so sofisti delovali v ¢asu, ko je bil pogoj za uspesno druzbeno
kariero uspeh v javnem zivljenju, ni presenetljivo, da je bilo prav govor-
nistvo ena izmed temeljih dejavnosti, ki so se ji posvecali. Kot govorniski
teoretiki, ki so se pogosto udejanjali tudi kot praktiki in bili pri tem precej
uspesni, so izpostavljali moc¢ govorjene besede in zvocnih ucinkov na po-
slusalce. Misel o psihagogiji, vodenju dus poslusalcev s pomocjo premi-
$ljeno zasnovanega govora in uporabi posameznih retori¢nih figur, katerih
cilj je vplivati na slusatelja, je pripisana Gorgiji iz Leontinov (ok. 480—ok.
380 pr. Kr.), enemu najpomembnejsih sofistov in teoretiku govornistva.
Ta v svojem znamenitem Slavilnens govorn Heleni pravi, da je »govor velik
vladar, ki s pomoc¢jo drobnega in nevidnega telesa ustvarja najbolj bozan-
ska dela: lahko namrec¢ ustavi strah in izzene bolecino in proizvede veselje
in poveca usmiljenje« (Fragmenti Predsokratikov 109). Ceprav torej beseda
sama po sebi ni ni¢ bivajocega, lahko kljub temu vpliva na ¢lovekovo duso
in v njej vzbuja razlicne emocije in predstave. S tem je postal temelj in cil]
retori¢ne umetnosti vzbujanje iluzije, ki s pomocjo prepricljivih govornih

261



PKn, I

262

etnik 36, §t. 2, Ljubljana, junij 2013

figur in pesniskih sredstev tako ocara poslusalca, da ta verjame, da se mu
predstavlja cista resnica. Pri tem pa se je ravno resnica vse bolj umikala v
ozadje, saj je postal pomembnejsi kriterij u¢inkovitost oziroma prepriclji-
vost: kar je bilo prepricljivo, je obveljalo za resni¢no in ne obratno. Taksna
sofisticna retorika si je prizadevala le Se za ucinek, za vesce prikazovanje,
ki je bilo v svoiji skrajni fazi doseglo taksno stopnjo izumetnic¢enosti, da je
oblika povsem nadvladala vsebino.

Ravno odnos do resnice pa je eno izmed klju¢nih vprasanj, ki ga
Aristotel izpostavi ze takoj v zacetku prve knjige, ko polemizira s tedanji-
mi so¢asnimi pisci govorniskih u¢benikov. Njihovo glavno napako vidi v
tem, da se »vecinoma ukvatjajo z vprasanji, ki predmeta ne zadevajo, na
primer, kaj morajo vsebovati uvod ali pripoved in sleherni od preostalih
delov [govora], kajti v svojih delih ne obravnavajo nicesar drugega kot
to, kako naj v sodniku vzbudijo neko razpolozenje, ne dajejo pa nobenih
pojasnil o notranjih sredstvih prepri¢evanja« (1354 b 16-21). Prva knjiga
je zato skoraj v celoti namenjena teoreticni razpravi o nalogi in cilju govor-
niske vesc¢ine. V nasprotju s sofisti, ki ciljajo predvsem na ucinek, poskusa
Aristotel rehabilitirati retoriko kot veséino, ki ima spoznavno mo¢, saj je
po njegovem mnenju v tesnem razmerju z resnico in predstavlja kom-
plementarno nasprotje dialektike — ali z njegovimi besedami: »Retorika je
nasprotek |antistrophos| dialektike« (1354 a).

Tako retorika kakor dialektika, s katero jo vzporeja, po njegovem mne-
nju nista vednosti, ki bi se ukvarjali s preuc¢evanjem nekega predmeta,
rampak sta obe neki zmoznosti |dynameis|« (1356 a 30). In Ceprav Aristotel
retoriko nekaj poglavij kasneje cleni na tri zvrsti (na svetovalno, sodno in
slavnostno govornistvo — o tem bomo spregovorili kmalu), poudarja, da
se njene znacilnosti in vez z dialektiko ne spreminjajo, pa tudi govorec je v
vseh treh primerih naperjen na svoje poslusalstvo, ki ga zeli s prepricljivim
govorom pridobiti na svojo stran.

Prepricljivost je mogoce doseci prek sredstev prepricevanja [pistess],
ki jih Aristotel lo¢i na zunanja, tj. neodvisna od govornika, in notranja.
Slednja so rezultat govorniske vescine in se znova delijo na tri vrste: »prva
vrsta je odvisna od znacaja govornika, druga temelji na tem, da se v po-
slusalcu vzbudi dolo¢eno razpolozenje, tretja pa temelji na dokazovanju
ali navideznem dokazovanju v samem govoru« (1356 a 2—4). S samim go-
vorom prepri¢amo, »kadar na podlagi prepricljivih dejstev v posameznem
primeru dokazujemo resnico ali navidezno resnico« (1356 a 20).

Prepricljivost govora je tesno prepletena s kategorijo verjetnosti, s kate-
ro Aristotel operira v Poetiki, v kateri pesni$tvo predstavi kot posnemanije
resnic¢nosti, ki zaradi svoje zmoznosti reprezentiranja sveta lahko distri-
buira resnico in se tako dokoplje do istega cilja, ki si ga zastavlja filozofija



KRITIKA

— odkrivanje splosnih zakonitostih. Poezija je zato blizu filozofiji, saj obe
govorita o splosnih, obce veljavnih resnicah. Pesnikova dolznost je pripo-
vedovati o tem, kaj bi se po zakonih verjetnosti in nujnosti utegnilo zgoditi,
ne pa opisovati realnih dejstev. To je naloga zgodovinarja, kronista, ki za-
pisuje potek dogodkov v ¢asovnem zaporedju, ne da bi med njimi vzposta-
vljal vzro¢ne povezave. Ti dogodki so posamicni in konkretni, nebistveni,
zato po navadi tudi enkratni in izjemni v dobesednem pomenu besede.
Aristotel zato pravi, da »namenom pesniske umetnosti bolj ustreza to, kar
je nemogoce, pa verjetno, kot to, kar je mogoce, pa neverjetno« (Poetika, 25
1461, 17). Podobno velja za retoriko: za ucinek prepricljivosti je potrebno
vsebino govora v obliki premis in sklepov oblikovati tako, da se dogodki
povezejo v vzrocno-posledicno razmerje in tako zadostijo zakonom ver-
jetnosti in nujnosti. Ker pa retorika vendatle izhaja iz konkretnega prime-
ra oziroma posameznega dogodka, »bodo nekatere premise sicer nujne,
vecina pa bo takih, ki praviloma drzijo« (Retorika 1357 a 30) — prej kot s
kategorijo nujnosti imamo na podroc¢ju govornistva opraviti s kategorijo
verjetnosti. Zato Aristotel vpelje t. 1. entimem [enthymemal — retoricéni silogi-
zem in pravi: »Kakor v dialektiki obstajajo indukcija, silogizem in navidezni
silogizem, tako je podobno tudi tukaj: primer je namre¢ indukcija, entimem
je silogizem, navidezni entimem pa navidezni silogizem« (1356 a 36— 356b
4). Medtem ko torej dialektika locuje med dejansko veljavnimi in navide-
znimi sklepi, je naloga retorike, da razlo¢i med dejanskim in navidezno
prepricljivim, bolj prepricljivo oziroma verjetno pa je tudi blizje resnici.

Naloga govornika je dokazati, da je verjetno, da se je dejanje zgodilo ali
ne oziroma da neka zadeva obstaja ali ne, naloga poslusalca/sodnika je o
tem presoditi na podlagi vecje ali manjse prepricljivosti argumentov in dru-
gih sredstev, ki se jih posluzuje, naloga retorike pa je »ugotoviti, kaj prepri-
cljivega je na voljo v sleherni zadevi« (1355 b 10-11). Cilj retorike torej ni
prepricati — to je naloga govornika —, ampak »odkriti, kaj je [res| prepric-
litvo in kaj je navidezno prepricljivo, tako kot je naloga dialektike odkriti
[pravi] silogizem in navidezni silogizem« (1355 b 15-17). Obe vescini se
torej ukvarjata z zagovarjanjem oziroma spodbijanjem argumentov, le da
prva to pocne javno, druga pa znotraj kroga izobrazencev.

Po opredelitvi retorike in predstavitvi metode prepricevanja na podlagi
sklepanja Aristotel preide na obravnavo treh govorniskih zvrsti: svetoval-
nega ali skupscinskega govornistva, ki so se ga posluzevali na politicnih
zborovanjih, slavnostnega govornistva, kjer gre za hvalo ali grajo ob po-
membnih dogodkih in praznovanjih, ter sodnega govornistva v obliki ob-
tozbe ali zagovora na sodis¢u. Pri tem »ne opisuje samih govorniskih zvrsti,
ampak obravnava predvsem sredstva in metode prepri¢evanja z utemelje-
vanjem in dokazovanjem« (Hribersek 39). Prva knjiga se naposled zakljuci

263



PKn, I

264

etnik 36, §t. 2, Ljubljana, junij 2013

z navedbo in opredelitvijo petih vrst zunanjih sredstev prepri¢evanja. To
so: zakoni, price, sporazumi, z mucenjem pridobljena priznanja in prise-
ge. Medtem ko so navedena sredstva zunajvescinska, saj so od govornika
neodvisna, pa se 2. knjiga nadaljuje z obravnavo notranjih sredstev prepti-
cevanja — torej z dvema drugima dejavnikoma, govorcem in poslusalcem.

Dober govornik je tisti, ki obvlada vsa tri sredstva prepricevania, »tisti,
ki je zmozen izpeljave silogizma in ki je zmozen uvida v znacaje, v vrline
in kot tretje v Custva, in sicer kaj je sleherno od Custev, kaksno je, iz ¢esa se
porodi in kako [se kaze]« (1356 a 21-24). Precejsen del 2. knjige je zato na-
menjen analizi posameznih custvenih stanj: Aristotel obravnava jezo, bla-
gost, ljubezen, sovrastvo, strah, sram, nesramnost, usluznost, neusluznost,
socutje, ogorcenje, zavist in posnemovalno vnemo. Pri vsakem opisanem
custvu v obsirnem opisu, pospremljenim s konkretnimi primeri, pojasni,
kaksno je razpolozenje ljudi, ki kazejo neko ¢ustvo, na koga je usmerjeno
in kaksni so vzroki zanj. To analizo v nadaljevanju knjige $e nadgradi z
obravnavo posameznih znacajskih tipov, ki jih mora govornik poznati in
jih pri oblikovanju govora upostevati.

V drugem delu 2. knjige se Aristotel ukvarja s splosnimi toposi [#jpor],
tj. argumentacijskimi vzorci oziroma modeli retori¢nega utemeljevanja, ki
so skupni vsem trem vrstam govornistva. Pri tem se vrne tudi k razliki
med resnicnimi in navideznimi entimemi, o katerih je razpravljal ze v 1.
knjigi Retorike, le da v 1. knjigi o njih razpravlja s teoreti¢nega vidika, v
2. pa je poudarek na analizi toposov in njihovi konkretizaciji: v besedilu
namre¢ kar mrgoli knjizevnih citatov, razlicnih zgodovinskih primerov in
zgodb iz literature, ki jih Aristotel navaja kot konkretno ponazoritev po-
sameznih toposov.

Govorniska vescina tako niha med teoreti¢no in prakticno vednostjo,
prav tako upravic¢eno pa jo lahko uvrstimo tudi med proizvajalne umet-
nosti, saj je njen izdelek (uc¢inkovit) govor, ki poleg teoreticnega obvlado-
vanja znanja zahteva vsakokratno udejstvovanje in nenchno mojstritev.
Ceprav je Aristotel v prvi knjigi zanikal, da bi tehni¢na spretnost spadala
k retori¢ni vescini, je temu namenjena celotna 3. knjiga Resorike, v kateri
Aristotel obravnava slog [/#x7s| in razporeditev snovi [#axzs]. V tem delu je
poudarek predvsem na konkretnih napotkih za oblikovanje ucinkovitega
govora. Toda Se pred tem se posveti samemu nastopu, podajanju govo-
ra, ki je prav tako sestavni del retoricne vescine: tu Aristotel razpravlja,
kako izraziti razlicna Custva z uporabo glasu — z jakostjo, visino intona-
cije ter ritmom. V drugem poglavju se usmeri k jezikovnemu izrazu, ki
mora poleg ustreznega besedis¢a upostevati Se odlike dobrega sloga. To
so jasnost, okrasenost, primernost, razumljivost, predvsem pa neizumet-
ni¢enost in naravnost: pisci govorov tako »ne smejo dajati vtisa, da je nji-



KRITIKA

hov nacin izrazanja umeten, ampak vtis, da je naraven — naravni nacin
izrazanja namre¢ deluje prepricljivo, umetni pa prav nasprotno, kajti ljudje
do njega cutijo odpor« (1404 b 18-20). To je bilo povezano z dejstvom,
da se je kljub splosnemu odporu do pisanja govorov za placilo od govor-
nika pricakovalo, da bo nastopil kar se da pristno in tako vzbudil obc¢utek
spontanosti. Poslusalci so po eni strani pricakovali izpiljen govor, po drugi
strani pa niso bili naklonjeni branju govora in o¢itno narejenemu nastopu,
zato je bila ena izmed nalog logografa tudi, da prek izbire besedisca in
oblikovanja govora ustvari vtis naravnosti.

Drugi del tretje knjige je posvecen tehni¢ni sestavi govora: Aristotel se
ostro odmakne od zahteve predhodnikov po clenitvi govora na ¢im vec
elementov in trdi, da povsem zadostujeta dva: »prvi del je predlozitev za-
deve, drugi pa prepricevanje« (1413 a 36). Pri tem Aristotel ta dva dela se
nadalje razcleni na posamezne komponente (uvod, obdolzitev in obram-
ba, pripoved, prepri¢evanje, izprasevanje, sklep), jith opise in ponazoti s
konkretnimi primeri.

Toda ¢eprav je Aristotel retoricno vescino obdelal tako s teoreti¢nega, s
prakti¢nega in tehni¢nega vidika, je njegov kljuéni prispevek vendarle anali-
ticen: na podlagi analize $tevilnih konkretnih primerov je namrec¢ »ugotovil,
katera so osnovna sredstva in metode prepri¢evanja, nato pa je po posame-
znih segmentih preucil, kako lahko govornik pri vsakem poljubnem pred-
metu govora poisce prepricljivostni potencial in ga uporabi« (Hribersek
49). Kategorija prepricljivosti $e vedno ostaja osrednji pojem govorniske
vescine, saj je tisto, kar je verjetno, zaradi svoje vetjetnosti tudi resni¢no.

Kljub temu se Aristotel ne vraca k sofisticnim sklepom, ampak se od
njih odmika v vsaj dveh pomembnih tockah: prvi¢, Aristotel ohranja ka-
tegotijo resnice in trdi, da se ji lahko tudi na podrocju retorike priblizamo
prek bolj verjetnega in prepricljivega, medtem ko sofisti @ priori zanikajo ob-
stoj necesa takega, kot je objektivnost. Zanje obstajajo le mnenja, ki se glede
na svojo mo¢ prepricljivosti menjavajo na mestu resnice, vsa pa so glede na
svojo subjektivno naravo med seboj v enakovrednem polozaju. Drugic, ¢e
ni ni¢ resni¢no, potem tudi etika izgubi na svojem pomenu in nujno postane
podlozna relativizmu kakor Ze pojem resnice. Aristotel temu nasprotuje, ko
pravi, da je odlo¢ilno ravno dejstvo, da lahko govorimo o pravi¢ni oziroma
krivi¢ni uporabi retorike, kar pomeni, da vendarle obstaja kriterij za presoja-
nje med dobrim in moralno izprijenim ¢lovekom — o njem presojamo glede
na namero, zaradi katere se posameznik retorike sploh posluzuje.

Kot ze receno, se pomanjkljivost tedanjih govorniskih priro¢nikov po
Aristotelu kaze v tem, da pretirano poudarjajo demagosko vplivanje na
custva poslusalcev, premalo pozornosti pa namenijo nastopu, kjer prevla-
da eticna komponenta, saj se poskusa govornik prikazati kot verodostojna

265



PKn,

266

letnik 36, 5t. 2, Ljubljana, junij 2013

in moralna oseba. Taki priro¢niki premalo upostevajo tudi sam predmet
govora — torej argumente, ki spadajo na podrodje dialektike. Ceprav so
tudi emocije del vescine, saj dober govornik pozna vzroke zanje in jih je
sposoben vzbuditi, obstaja ravno na tem mestu najvecja nevarnost, da bi
se retorika prelevila v poigravanje s Custvi s pomocjo sofisticnega sprevra-
¢anja besed: govornistva se namre¢ posluzujejo tako dobri kot moralno
pokvarjeni ljudje in ga uporabljajo v dobre ali slabe namene. Upostevanje
resnice in eti¢nih meril je torej odlocitev govornika in ne stvar govorniske
vescine, ki je sima po sebi nevtralna. Toda zaradi tesne prepletenosti s
kategorijo resnice in s tem povezane eti¢ne drze govorca se izkaze, »da je
retorika nekaksen odrastek dialektike in etike, ki ga upravi¢eno imenujemo
politika« (1356 a 25-20).

Kar je morda bistven doprinos Aristotelove Reforike, je ravno teza, da
vsaka vesc¢ina poleg prakti¢nega udejstvovanja zahteva in potrebuje tudi
teoreticno podlago in refleksijo lastne dejavnosti. Tehni¢na spretnost ne
zadostuje; da bi bili zmozni potenciale retorike realizirati v najvisji mozni
meri, je potreben globlji uvid v to, kaj ta vesc¢ina sploh je, kaksni so njeni
cilji in metode, ki do teh ciljev vodijo. Besedilo je zato odlicna izto¢nica
za premislek o odnosu med besedo in resnico: ali res v danasnjem casu, v
katerem je bolj kot kdajkoli prej prisoten relativizem vrednot in odsotnost
Resnice, nekaj steje le sposobnost prepricevanja? Je res odlocilno to, kar je
(na videz) bolj prepricljivo? Ali pa je morda ravno zato, ker se zavedamo
moci besede, eti¢na drza govorca $e toliko bolj pomembna?

LITERATURA

Abntika: leksion. 1jubljana: Cankarjeva zalozba, 1998.

Atistotel. Poetika. Prev. Matej Hribersek. Ljubljana: Studentska zalozba, 2005.

Fragmenti predsokratikor. Prev. Daso Benko [et al]. Ljubljana: Studentska zalozba, 2012.

Kennedy, George Alexander. Klasitha retorika ter njena krstanska in posvetna tradicija od antike
do sodobnosti. Ljubljana: Zalozba ZRC, 2001.

Lisija, Izo0krat, Demosten, Ciceron, Evmenij: antologija anticnega govornistva. Prev. Matjaz Babic [et
al]. Ljubljana: Studentska zalozba, 2001.

Junij 2013



