Mit pesnika v Zupanéiéevih Samogovorih 839

Minister za zunanje zadeve 057/496

Rim, 27. maja 1969
Spostovani gospod predsednik,

prejel sem VaSe pismo s 13. tega meseca in sem pozorno uposteval
to, kar ste mi Zeleli pojasniti.

Strinjam se z VasSim mnenjem, da bi morale manj$ine opravljati
koristno poslanstvo med dvema sosednima drzavama. V ta namen je
pomembno, naj ne le s formalnega, ampak tudi iz bistvenega vidika
(poudarili mi — op.ur.) reciprotno uZivajo drZavljanske pravice in
najsirSe individualne svobos$c¢ine, ki jih zagotavlja demokrati¢ni rezim.

Pred ofmi bom imel razne vidike vprasanja, ¢e bo to postalo
predmet razgovorov, ki jih bom imel z oblastmi sosednje republike.

Nenni.

MIT PESNIKA V ZUPANCICEVIH SAMOGOVORIH

Janko Kos

V letosnjem juniju je poteklo dvajset let od smrti Otona
Zupancida, zadnjega iz velike literarne Cetverice, ki jo ponavadi
zajemamo v skupen pojem »sslovenska moderna«. Ceprav se je
obdobje njenega razmaha koncalo pred veé kot petdesetimi leti,
so posamezne sestavine njenega duhovnega in estetskega sveta v
nasem kulturnem prostoru Se zmeraj Zive ali pa po potrebah éasa
v njem celé zmeraj znova oZivljajo, odete v nove oblike. To velja
tudi za Zupancicevo pesniSko delo — s pogojem seveda, da se mu
poskuSamo pribliati mimo ustaljenih predstav, ki so presle Ze
davno v Solsko rabo, a zajemajo le del njegove mnogostranske,
z razlicnih vidikov snujoce osebnosti. Odkriti njihovo mnogo-
vrstnost in jih povezati s problemi sodobne slovenske kulturne
zavesti je morda ena od osrednjih nalog ragmisljanja o Zupancice-
vem pesniSkem delu danes.

Ob obletnici pesnikove smrti objavljamo poglavje iz Studije
Janka Kosa Uvod v razumevanje Zupancéicevih Samogovorov. Stu-
dija bo v celoti iz5la v novi izdaji Samogovorov pri mariborski
zalozbi Obzorja.

Zupanticeva tretja pesniSska zbirka, ki zmore v marsikaterem po-
gledu obveljati za njegovo osrednjo knjigo, je vsa v znamenju duhovne
krize, polozene prav v temelje tega idejnega in motivnega sveta. Ta kriza
daje Samogovorom znalilen pecat, po katerem se knjiga lo¢i ne le od



Janko Kos 840

estetiénega sveta Case
opojnosti, ampak tudi od
vitalisti¢nega dinamizma
zbirke Cez plan in njene
vere v voljo do modi.
V Samogovorih — vsaj
tako se zdi — se je obojni
svet Zupancicevega mla-
dostnega razvoja spre-
vrgel v svoje nasprotije,
v duhovno in Zivljenjsko
krizo, ki je razklala nje-
gove osnove. Na mesto sa-
mozazrte gotovosti este-
ticnega uzivanja samega
sebe in sveta, pa tudi na
mesto vitalisticne modi
je stopila nesre¢na zavest
zivljenjskega razkola.

Tak temeljni polozaj
Zupanciteve poezije Vv
Samogovorih se dovolj
razlotno odkriva Ze v
njenih eroti¢nih pesmih.
Erotike je v zbirki pre-
cej manj kot v prejs$njih
dveh knjigah, predvsem
pa se je spremenil njen
notranji ustroj, saj se je
iz sredstva za samouZivanje posameznikove estetske zavesti o svetu in
samem sebi, oziroma iz orodja njegove volje in moci ze spremenila v
obmocje, kjer ¢lovek dozivlja svojo razklanost, nemoc in celd elegi¢no
Zalost nad nepopravljivo disharmonijo sveta. Ta privid Zivljenja se
nato naglo stopnjuje v osrednjem delu Samogovorov, v pesmih, ki
bi jih z veliko upravicenostjo lahko imenovali pesmi Zzivljenjskega
dualizma in duhovnega razkola. Da spadajo mednje umetniSko najbolj
dognana besedila zbirke — na primer MoZ na hribu, Vecerna impresija,
Zaprti park, Tiho prihaja mrak, Klic noéi, Teiko uro, Samogovor — ni
popolnoma nevaino dejstvo, saj kaZe, da se je pesnikova domisljija
najneposredneje razmahnila prav ob tem osrednjem problemu. In res
najdemo v teh pesmih Zari§¢no problematiko Samogovorov strnjeno
v najbolj konkretno, zaokroZeno in sami sebi ustrezno pesnisko tvarino.
S temi osrednjimi pesmimi dosega zbirka tisto, kar je pesnik polozil ze
v njen naslov in izrazil z mottom:

Dusa je od tebe bolna
in brez tebe ne ozdravi:
ah, kako se tebi pravi,
roza ti skrivnosti polna?




Mit pesnika v Zupanéiéevih Samogovorih 841

Osrednji problem pesniSkega sveta v Samogovorih je zares stanje
nemirnega in Ze kar melanholi¢nega zdvajanja sprico spoznanja, da sta
¢lovek in svet v svoji medsebojni odvisnosti razdvojena in da ta razkol
sega prav v jedro c¢loveSkega bitja.

Od tod se osrednja problematika stopnjuje v manjSem Stevilu
pesmi, ki jim je v srediS¢e na mo¢ znacilno postavljen Kristusov motiv.
Ta se zdi na prvi pogled samé nadaljevanje podobnih obdelav istega
motiva v Ca$i opojnosti in zbirki Cez plan, vendar ni mogoce spre-
gledati, da ga je pesnikova domisljija povzdignila na novo raven — na
raven prepoznavanja temeljnega dualizma sveta in cloveka. Razdvoje-
nost Zivljenja se ob simbolih kriZanja in kriZanega odkriva pesniku kot
veno, nepomirljivo nasprotje med telesnostjo in duhovnostjo, med
pozelenjem in zakonom ljubezni. S pomocjo Kristusove simbolike do-
sega problematika Zivljenjskega dualizma in duhovnega razkola izrazi-
tejSo, skoraj ideolodko jasno podobo, ¢eprav se morda ob njeni mora-
listi¢no filozofski dolo¢nosti estetska polnost umika formalni volji. Toda
ne glede na tak$no umetni$ko neravnovesje je potrebno tudi tem
pesmim priznati, da se smiselno vkljucujejo v osrednji tok Samogovorov,
saj prav v njih dosega knjiga svoj miselni vrh.

Na prvi pogled se zdi, da se iz te problematike odpira obrat s
pesmimi Prebujenje, Z vlakom in Dumo, ki jih je Zupanti¢ postavil
prav na konec knjige. Pesnikov namen se zdi jasen — s pojmom domo-
vine naj se pojavi konkretna resni¢nost, segajoa onstran Zzivljenjskega
dualizma, dovolj trdna in samoumevna, da je ne more postaviti na laz
noben duhovni razkol ali dvom. In takSno je zares pesnikovo razmerije
do domovine, kot jo opeva v pesmi Z viakom ali v Dumi. Hkrati pa
vendar Ze zunanji, e bolj pa notranji ustroj teh pesmi kaZe, da s poj-
mom domovine Zivljenjskega dualizma ni premagal, kaj Sele presegel,
saj mu temeljna razdvojenost prav ob problematiki doma in domovine
zmeraj znova oZivlja, bodisi kot nasprotje med domovino in tujino ali
pa iz samega pojma domovine, razpete med esteti¢no idilo in socialno
stisko.

Ali pa ni s tem Ze kar povedano, da Zupanc¢i¢ v pojmu domovine ni
nasel tako trdne tocke, da bi z nje obvladal problematiko Zivljenjskega
dualizma in duhovnega razkola, ki se mu je v Samogovorih odkrila s
tak$no duhovno, pa tudi pesniSko silo? In tako bi morali pristati na
misel, da v zbirki ni elementa, ki bi zares presegal raven duhovnega
razkola; ki bi segel v obmocje absolutnega, kjer je vsako nasprotje samo
navidezno, saj je del visje, popolne skladnosti — ¢e ne bi v knjigi jasna
znamenja kazala, da takSen element vendarle obstaja, in sicer v miti¢ni
podobi pesnika in njegovega poslanstva. Tisto, kar se v Samogovorih
zares dviga nad svet Zivljenjske razdvojenosti, je edinole pesnik s svo-
jim pesni$tvom. O tem pria Ze to, da se zbirka sklene s pesmijo Epilog,
ki poje o skrivnosti umetnistva. Toda ko pozorneje pregledamo sestav
celotne zbirke, sprevidimo, da se ob drugih motivnih krogih — ob
eroticnih pesmih, pesmih Zivljenjskega dualizma in duhovnega razkola,
ob tekstih na Kristusov motiv in kon¢no ob pesmih domovinskega
zanosa — ves Cas vpletajo pesmi o mitu pesnika. Ne samo to — ta
motivika sega tudi v druge motivne kroge, saj se pojavi Ze v pesmi
Umetnik in Zenska, ki jo je mogocte $teti med eroti¢ne, ali pa v pesmi



Janko Kos 842

Teiko uro, ki bi jo utegnili imeti predvsem za izpoved zivljenjskega
dualizma in duhovnega razkola, in seveda v pesmi Z viakom, kjer se
sredi najintenzivnejSega speva domovini oglasi motiv pesni$kega poklica,
Duma pa se z njim celé sklene. Poleg tega pa je v Samogovorih Se vrsta
pesmi, ki so posvecene predvsem ali pa skoraj izklju¢no mitu pesnika.
To so pesmi Poetu, Vesela pomladna epistola, Svojim prijateljem, Meta-
morfoze, Nocni psalm in Epilog. V zbirko so vklju¢ene tako, da se
pojavljajo v vseh njenih razdelkih in jo navsezadnje koncujejo; s
svojimi motivi in idejami oklepajo celoto v pravem pomenu besede,
obenem pa vendarle v nji pomenijo poseben motivni krog.

Ze na prvi pogled je komajda mogoce prezreti, da se v teh pesmih
mit pesnika pojavlja v podobi, ki je znamenje in simbol njegove posebne
vloge, narave in moci. Pesnik se od vsega Cloveskega edini dviga nad
svet dualizma, in sicer tako, da je sam po sebi in sam za sebe izvir
skladnosti, ki ne pozna notranjega razkola in se ji tudi svet za videzom
dualizma odkriva kot en sam, ubran in bozanski instrumentarij popol-
nosti. To je nedvomno mit, ¢e Ze ne kar kult pesniSkega poklica. In
zato je skoraj naravno, da se ob njem spomnimo na Preserna, ki je v
slovensko kulturo prvi uvedel pojem pesnika s posebno naravo, mocjo
in poslanstvom. Ali je Zupanci¢evo pojmovanje v zvezi s PreSernovim,
morda celé njegovo naravno dopolnilo? O tem bi morali na prvi pogled
pravzaprav dvomiti, saj Ze podrobni premislek o Zupancicevem obcutju
Zivljenjskega dualizma in duhovnega razkola, kot ga kaZejo Samogovori,
govori v prid domnevi, da se to obc¢utje v bistvu razlo¢uje od PreSer-
novega. Pesnik Poezij je doumel svet kot nasprotje med stvarnostjo in
posameznikovim notranjim svetom, med subjektom in objektom, med
idejo dobrega in druZbo, ki tej ideji nasprotuje; nasprotno pa se Zupan-
¢i¢u kaZe razkol prav po sredi sveta in s tem tudi ¢loveka, tako da
posameznik ni bolj$i od obdajajoce ga druzbe, saj Ze sam v sebi nosi
temeljno nasprotje med idejo in stvarnostjo, ¢istostjo in zlom, pozZele-
njem in ljubeznijo. Zupanci¢evo pojmovanje Zivljenjskega dualizma je
v nasprotju s PreSernovim meromanti¢no ali celo protiromanti¢no, &e
naj izraze uporabimo v pomenu, ki ni strogo historiten, temved e kar
filozofski.

Iz tak3¥nega pojmovanja Zivljenjskega dualizma je Zupandi¢ iskal
absolutno to¢ko, s katere bi ga zmogel premagati, in jo nazadnje naSel
v mitu pesnika. Prav zato je tembolj potrebno pregledati, s kakSnim
smislom in pomenom doumeva Zupanc¢i¢ pesniSki poklic, da bi se od-
krilo njegovo razmerje do PreSernovega pojmovanja. O tem nam govorijo
pesmi v Samogovorih dovolj dolofno, feprav z razliénih vidikov. Zu-
panci¢evo pojmovanje pesniSkega mita Ze na prvi pogled vsebuje ved
raznovrstnih razseznosti.

V pesmi Umetnik in Zenska je pesnik opisan s slikovitimi besedami
kot »daljnih carstev sin«, pridvignjen in naravnan iz vsakdanjosti v
vi$ji duhovni svet. Kaj je ta svet, v pesmi ni povedano, tekst se v glav-
nem omejuje na slikovito Custven oris zagona, ki dviga pesnika nad
vsakdanje zivljenje, njegova nasprotja in disharmonije. Samo tako je
mogoce, da se v pesmi izraZza strah, da bi pesnik utegnil ostati suZenj
tega Zzivljenja, s tem pa razdvojen med njegovo tezo in svoje visje




Mit pesnika v Zupanéiéevih Samogovorih 843

hrepenenje. Podoba pesnika je v pesmi esteti¢éno povelicana, vendar Se
brez globlje duhovne vsebine.

Kljub temu pa je iz nje mogoce razbrati vsaj to, da gradi mit
pesnika iz misli o dveh resni¢nostih, snovno vsakdanji in nadnaravno
duhovni — iz misli, ki je po svojem izviru seveda platonisticna, a v
Zupanci¢evi pesmi nima pravega metafizicnega pomena, pa¢ pa psiho-
losko osebnostni smisel. Daljna carstva, ki jim pripada pesnikov duh,
so pa¢ sanje in prividi njegove subjektivnosti, ne da bi jim pripadal
zares stvaren pomen.

Spet drugade se kaze Zupanciceva misel o pesni$tvu v pesmi Poefu.
Tekst je v svojih osrednjih kiticah na prvi pogled samo nedolina, z
naivno spontanostjo napisana impresija. Sele v zadnji kitici se narahlo
oglasi ideja pesnika, ki se mu pripisuje posebna obcutljivost za naravo,
za sijaj in Zar njene dinamicne slikovitosti. Na tem mestu spregovori
pesem o zdravju, ki se bo pesniku vrnilo iz bujne naravne lepote,
vendar ne pove, za kakino bolezen ali bolest si pesnik ii¢e zdravila.
Samo domnevati smemo, da ima pesem v mislih duhovno trpljenje, ki
mu je izvir Zivljenjski razkol; iz tega naj se pesnik reSuje v naravo, da
bi v nji obnovil enotnost svojega bitja. To pa seveda pomeni, da je
pesnik vnaprej dolo¢en za harmonijo, za spontano enotnost in naivno
neposrednost Zivljenja. Pravzaprav je pesnik edini medij za dosego
takSnega cloveSkega stanja. S tem se seveda pesem odmika od idej
Umetnika in Zenske, iz platonistitne misli o dveh svetovih se premika
v obmocje preprostejSega misljenja, pri tem pa domislja pesnikov mit
z vidika, ki se zdi v marsikaterem pogledu otipljivejsi. Pesnik dosega
s svojim bitjem obmo¢je Zzivljenjske enotnosti, onstran dualizma in
duhovnih razkolov.

Nekaj tega pojmovanja ti¢i prav gotovo tudi v Veseli pomladni
epistoli, posveceni Josipu Murnu. S prispodobami iz Murnove poezije
opisuje iz pesniskih sanj ustvarjeno podobo Zivljenja in sveta, polno
¢utne razgibanosti, harmoni¢nega gibanja in smiselne zaokroZenosti.
In tako Ze ne more biti dvoma, da se pesniku odstira resni¢nost, v
kateri ni dvojnosti in razkola, ampak neposredna, zato pa esteticna
enotnost ¢loveka in sveta. Pesnik je glasnik taks$ne enotnosti. Da bi bil
njegov pomen Se jasnejsi, postavlja na koncu pesmi Zupanci¢ poetu ob
stran podobo nepesniSkega Zivljenja v druzbi, ki trpi Ze kar kroni¢no
zaradi svetohlinstva in laZi, se pravi zaradi duhovne razdvojenosti, ki
malié¢i vse ¢lovesko prav v jedru.

Samo priloznostne vrednosti je pesem Prijateljem, ki pa obnavlja
prastaro misel o moci poezije nad vsakdanjim svetom, za katerega
uporablja Zupanti¢ to pot novoromanti¢ni pojem filistrstvo. Bistvo tega
sveta je fraza, se pravi nepristnost in laz, dvojnost duha, ki ni to, za kar
se kaZe. V nasprotju s tem je pesnikova pesem izraz boletine in brid-
kosti. Kot v pesmi Poetu, kjer govori o pesnikovi bolezni in zdravju,
tudi zdaj ne pove, kaj je ta boleCina. Ali gre nemara za zavest Zzivljenj-
ske razdvojenosti, ki jo pesnikov duh najjasneje zaznava, medtem ko jo
filistri prikrivajo sebi in drugim s frazo? Nedvomno je ta domneva Se
najblizja ideji Zupanci¢eve pesmi. Iz te ideje se proti koncu teksta
izvije misel, da bo pesnikova bole¢ina preZivela prividni svet filistrstva,
njegovega nepristnega obstoja in navideznih mnenj. Pesnikovo zmago-




Janko Kos 844

slavje se bo torej izkazalo v otipljivi obliki neunicljivega ¢asa, v tako
imenovani nesmrtnosti, ki traja »iz veka v veke.

Jasnejso podobo o naravi pesnikovega poslanstva nudi pesem T'ezko
uro, ki jo je bilo zaradi otipljivih razlogov potrebno upoitevati pred-
vsem kot izpoved Zivljenjskega dualizma in duhovnega razkola. Ob tem
pa vendarle shranja v svojem jedru tudi sporo¢ilo o mitu pesnika. O
tem je receno, da je bil njegov namen s pesmijo oZiviti podobo sveta,
v kateri se bodo vsa nesoglasja zlila v eno samo harmonijo. Razdvoje-
nost in razkol bosta torej premagana s pesnikovo poezijo. Da bi pa bilo
kaj takega mogoce, mora najprej sam v sebi, se pravi v svojem srcu,
ostvariti mir in harmonijo, to pa tako, da po znamenjih ¢asa povzame
vse, kar mu svet daje, v posebno strukturo svoje melodije. Ta je ubrano
preseganje nasprotij v enoti, razdvojenosti v soglasju. S tem v zvezi se
pesnik imenuje »prerok boZji«, kajti njegovo doumevanje sveta je
podobno prero$kemu, saj mora iz znamenj razbrati sporocilo svojega
poslanstva, da bi vanj lahko vtisnil znamenje tistega, kar premaguje
duhovni razkol. Prav to pa je bozansko na pesniku — preseéi zivljenjski
dualizem, povzeti vsa nasprotja vase in jih preliti v strukturo, ki je
otipljiva, konkretna prapodoba absolutne skladnosti sveta s ¢lovekom
in seveda tudi s samim seboj.

Tem elementom pesnikovega mita ne dodaja kaj bistvenega pesem
Metamorfoze, ki je sicer v Samogovorih najobSirnejéa obdelava teme.
V zaporedju kitic se z vsemi umetnijami pesni$ke govorice prikazuje
spremenljiva, pravzaprav Ze kar protejska narava pesni$tva, ki v svojem
gibanju povzema vase vse oblike ¢loveS§kega duha in hotenja — od sa-
tiritnega pretresanja laZne resni¢nosti do utehe &love¥ke boleéine, pri
tem pa pesem nikoli ne ostane ujeta v kako teh zunanjih funkcij.
Zmeraj znova postaja tisto, kar je sama po sebi in v demer je njena
prava narava. O tem govorijo zakljucni verzi pesmi:

A pesem gre, brez sestre gre,
ni tolaZnica, ni Marija,

le tiha, tajna melodija,

in hrepenenje preko zemljé...

Pesnidtvo je torej v svojem najglobljem bistvu predvsem ve¢ in hkrati
nekaj drugega od funkcij, ki jih hoté ali nehoté opravlja v vsakdanji
Zivljenjski resni¢nosti. Njegova prava narava je v ustvarjanju skladne
enotnosti sveta, prehajanje njegovih nasprotij v ubranost, ki jo imenuje
pesem z besedo o »tihi, tajni melodiji«. V pesni§tvu se torej uresnicuje
stanje, h kateremu stvarni svet, ujet v razdvojenost in razkol, zaman tezi.

Ta vigji zakon pesniStva ima pred ofmi tudi Nocni psalm, ki je
estetsko nemara najbogatej$a teh pesmi. Smisel pesnistva se ji odkriva
iz stanja razdvojenosti in duhovnega razkola, ki ga Ze v prvi kitici
nakaZe verz:

Duh, kam blodi§ obupujoc¢?

Smisel pesni$tva naj se torej odkrije iz obupa nad dualizmom sveta in
¢loveka. Poezija je nasprotje obojemu — privid vi§je harmonije vsega,
enotnost v raznoterosti nasprotij. V sredis¢u pesmi se zatorej odkriva




Mit pesnika v Zupanéiéevih Samogovorih 845

pesnikovemu duhu ubranost sveta, v kateri izginja vsakrSen cloveski
razkol, ali — kot pravijo verzi pete kitice:

Ni radosti,
ni bolecine, a polno je snov,

Kaj je tedaj smisel in naloga pesniSkega poklica? Zadnja kitica jo
pove s prispodobo o harfi, ki jo »prebira Gospod«. Smisel prispodobe
je ta, da je pesnik medij, prek katerega nastaja edino mogo¢a harmo-
nija sveta. V nji preneha vsakr$na razdvojenost, vsakrden dualizem in
razkol. Je torej tista dokon¢na moZnost za preseganje Zivljenjskega dua-
lizma, h kateri je usmerjena celotna zasnova Samogovorov. S taksno
interpretacijo pesnistva se ta zasnova pravzaprav Sele dokonéno dopolni.

Pesem Epilog, s katero se Samogovori sklenejo, obnavlja $e enkrat
motiv pesniStva in pesni$kega poklica, da bi zaokrozila celoto s temo,
ki je v zbirki zares od zaCetka do konca navzoca. Pesem se zacne in
konca s prispodobo laboda, da bi v svojem jedru presla v idejo pesnika.
Ta se v pesmi stopnjuje do svojega doslednega, na prvi pogled Ze kar
¢ezmernega vrha. Pesem in z njo pesnik sta sama sebi namen. To pa
zato, ker se v njima dogaja tisto, kar v metafizicnem smislu pomeni
najvis$jo moznost resni¢nosti — poezija prehaja vsa nasprotja, dualizme
in razkole ¢loveskega sveta in jih dviga v nov svet, ki je popolna harmo-
nija, enota v raznoterosti, absolutna skladnost. § tem se Zzivljenjski
dualizem in duhovni razkol ukinjata, doseZena je najvisSja tocka, h ka-
teri teZi celotna resni¢nost iz svoje razdeljenosti. Od tod je razumljivo,
zakaj se ¢uti pesnik v svojem bitju za odsev ali celé medij bozanskega
— po stari anti¢ni in tudi sholasti¢ni metafiziki je znamenje boZanskega
v nasprotju z zgolj pozemeljskim in cloveskim prav popolnost, ubra-
nost nasprotij, absolutna enost. Sprico uteleSenja absolutnosti v pesniku
ostaja svet ujet v razklanost. Edino presejan skozi sito pesnikove zavesti
prehaja lahko na raven boZanske harmonije. Pesnik je za svet edina
moznost prehoda v absolutno.

Prav zato je seveda lahko poezija sama sebi zadostna — ni ji po-
trebno odmevati v svetu, da bi jo ta zaznal in zazrl, saj jo pesnik sam
najbolje cuti in ustrezno zaznava. Ce torej vendarle odkriva poezijo
svetu, je to samo zato, ker:

— prenesti ne more sam svojega soja.

Z druga¢nimi besedami povedano — poezija v njem je premogo¢na, da
bi zmogla ostati samo v mejah njegove zavesti, in tako si sama izsili
pot iz pesnika v svet, da bi je tudi ta bil po svojih skromnih moceh
deleZen.

S to mislijo se pesnidki svet Samogovorov vrata k svojemu izviru,
potem ko je dosegel cilj, h kateremu je bil od vsega zacetka naravnan.
1z3el je iz zavesti Zivljenjskega dualizma in duhovnega razkola v vsem,
kar je Clovesko, izhod iz obojega pa je nafel v pesniStvu in z mitom
pesnika nakazal moZnost sveta, v katerem sta dualizem in razkol samoé
gradivo za nastajanje harmonije, enotnosti in absolutnega. Vse to torej
v stvarnem svetu ne more obstajati kot dejanska resni¢nost. Prihranjeno



Janko Kos 846

je svetu pesni$kega, umetnosti in s tem lepote. Harmonija v stvarnem
svetu ni mogoc¢a, uresni¢uje se samo v pesnikovem svetu pesniskega.

Zdaj je mogoce presoditi ze tudi izvir in zgodovinski pomen pesni-
kovega mita, ki se je pokazal za odlo¢ilno ZariS¢e Samogovorov. Sestavlja
ga vrsta idej, ki so med sabo sicer smotrno povezane, vendar pogosto
tudi razli¢ne, saj osvetljujejo pesnika in njegovo poslanstvo z razlicnih
vidikov. Nekaj .teh idej je nedvomno tak3nih, da kaZejo nazaj k Pre-
Sernu, ki je v slovensko poezijo prvi uvedel mit pesnika in ga idejno
raz¢lenil zlasti v pesmih Glosa, Pevcu, An eine junge Dichterin, Orglar
in seveda v Sonetnem vencu. Vrsta teh idej dobi v Samogovorih o&iten
in jasen poudarek — med njimi zlasti ideja o orfejski vlogi pesnika v
domovinskem obcestvu, saj jo Zupanci¢ jasno izpove v sredid¢u pesmi
Z vlakom, kjer nalaga pesniku dolznost in vlogo, kakr$no je prisodil
Preseren sebi v Sonetnem vencu:

Domovina, daj mi roko,
ne bezi, ostani pri meni,
tesno, tesno me okleni
in pel ti bom pesem visoko,
pel materi ¢asceni,

kot ni ti Se nihcée pel;
src milijon bom razvnel,
uklonil jih tvoji oblasti,
razpalil v dusah strasti
bom plemenite, mlade,
da radovoljno zaklade
najdrazje pred te poloze.

Pesnik Samogovorov nedvomno nadaljuje PreSernovo misel o pe-
sniku in svojo podobo mita o pesnistvu opira na ideje, ki jih je Preseren
prvi vnesel v slovenski pesniski prostor ali jih celé zanj zasnoval.
Vendar hkrati ni mogoce spregledati, da odpirajo Samogovori v primeri
s PreSernom izviren pogled na pesniStvo prav z idejo, ki je v njih
najpogosteje in najbolj znacilno predstavljena — z idejo, da je poezija
prostor, v katerem lahko c¢lovek edinole preseze neogibno razklanost
svojega bitja in doseze harmonijo v najglobljem, Ze kar metafizi¢nem
pomenu te besede.

S to idejo je Zupancic¢ dopolnil PreSernov mit pesnika in ga stopnje-
val v dokon¢no obliko tega mita na Slovenskem. Da evropskemu
misljenju in pesnjenju sama ideja ni neznana, se razume samo po sebi,
saj jo sretamo v svetu stare in nove romantike, kamor je prisla iz Se
starej$ih duhovnih izvirov, segajo¢ih prav v antiko. Ali pa ni s tem
povedano, da ostaja Zupanci¢ s Samogovori prav prek mita o pesniku
Se v obmocju romantike, deloma pa seveda tudi klasiéne evropske
metafizike, katere naravna posledica je vera v miti¢no metafizi¢ni po-
men pesnistva? Potem ko se je v osrednjih pesmih Samogovorov,
pojo¢ih o zivljenjskem dualizmu in duhovnem razkolu, izkazalo, da
pesnik zapusc¢a romanti¢no pojmovanje ¢loveka in mu postavlja po robu
neromanti¢no ali celo protiromanti¢no zamisel, se je k duhu romantike
vendarle vrnil s kultom pesni§tva kot najvi§je, duhovno absolutne
moznosti ¢loveskega sveta.




