








»Zlate črke«
na

posodi Gazel
ali

problem apolinidne lepote
v Prešernovi umetnosti.

Slovstvena študija v svitu romantike in antike.

Prvi del.
(S prilogami v II. delu.)

Na posodi v zlatih eerkah sldva se bo brila
Od naroda do naroda — tvbjiga imena.

Prešeren: Gazela i.

Spisal in založil

Josip Puntar. i

V Ljubljani, 1912.

Tiskale Katoliška tiskarna v Ljubljani.

t Cena 6 K.



r
(

Pregled I. dela.

' , _ ' Stran
Prešeren, Gazela1. I
Uvod. III
Misli. XIII
Razprava: Prvi del.

I. Romantika: njena teorija o umetnini.
1. Prešernov in Čopov svetovni nazor. 1
2. Pomen črke, hieroglifov pri Frideriku Schleglu.. 8
3. Teorija o umetnini-organizmu in njeno „središče“ ..... 12
4. K. Filip Moritzova teorija o središču-žarišču umetnine in njen
vpliv na Goetheja, Herderja in Schleglovo šolo ...... 16

II. Princip antike: [isipiotirj; -s v.ai aupiieipla.
1. Friderik Schlegel o pomenu grške umetnosti. 26
2. Zakoni grške lepote: Simetrija. 31
3. Viljem Schlegel o nomičnosti stare poezije. Arabeska. Ideja
umetnine..; . . . 39

4. Simetrija v poeziji. (Piramidalna zasnova dramskih umetnin) 46
5. „Nomični“ kompozicijski princip v koričhi liriki. 60
6. Sedmorična arhitektonika pri Prešernu. 66
7. Grški „nomos“ (Roscher-Ludwichova teorija). 70
8. Tibulova elegija II/5 in nomično vprašanje. 82
Sklep.147



))Zlate črke <<

na

posodi Gazel
aii

problem apolinične lepote
v Prešernovi umetnosti.

Slovstvena študija v svitu romantike in antike.

Prvi del.
(S prilogami v II. delu.)

Na posodi v zlatih eerkah slava se bo brala
Od narbda do narbda — tvbjiga imbna.

Prešeren: Gazela 1.

Spisal in založil

Josip Puntar.

V Ljubljani, 1912.

Tiskala Katoliška tiskarna v Ljubljani.



DiooLf^čV^
n



ANTONIJI
MOJI MATERI





Pesem moja je posod a tvojiga imena,
Mojiga serca gospoda tvojiga imena;
V nji bom med slovenske brate sladki glas zanesil
Od zahoda do izhoda tvojiga imena;
Na posodi v zlatih čerka h slava se bo brala
Od naroda do naroda tvojiga imena,
’Z nje svitloba bo gorela še takrat, ko bova
Unstran Karonovga broda tvojiga imena.
Bolj ko Delie, Kovine, Cintie a1 Lavre
Bi bilo pozabit' škoda tvojiga imena.

Prešeren, Poezije, isti.'in.

i





Uvod.
Drugih nisim prašal,

kaj se jim po glavi blodi.
Prešeren, Gazela 7.

Že leta 1910 sem poskušal sprožiti nanovo vprašanje o arhi-
tektoniki Prešernovih umetnin s člankom: „Kaj je z arhitektoniko
v Prešernu? 14 (Dom in Svet, št. 10, 11), ter se postavil že tam na
stran povzročitelja tega problema. Tudi sem bil že tedaj obljubil
daljšo razpravo, ki naj bi dala dr. Žigonovi teoriji trden temelj,
ker ga ji je po sodbi kritikov primanjkovalo. Naznačil sem bil tedaj
tudi že smer, v kateri sem si mislil, da bo rešiti problematično
vprašanje, češ, da — na podlagi antike. Tudi to sem bil že tam
naznačil, da se bo gibala razprava okrog vprašanja o sedmorični
arhitektoniki Prešernovih umetnin, zlasti pa Gazel. Tako tam že. Toda
tedaj še niti slutil nisem, da me popelje načeti študij še dalje:
do — romantike in preko nje zopet v antiko k mitologiji. Šele za
tistim prvim člankom, ki je izšel sicer šele v oktobrovi in decem-
brovi številki Dom in Sveta (1910), sem se bil namreč lotil tudi
tistega vprašanja, na katero Žigon v svojih spisih vedno in vedno
opozarja: vprašanja o šoli bratov Schleglov ali vobče o romantiški
šoli. Hotel sem prve pridobitve teh študij podati v Slovenčevem
podlistku „Prešeren in romantika 44 (1910, junij a-julij a), razširiti
tisto prej označeno svoje stališče ter opozoriti na zanimivo dej¬
stvo, da se Žigonovi osnovni nazori o kompozicij¬
skih zakonih Prešernovih umetnin docela krijejo z
nazori romantiške šole o u m e t n i ni - o rgan iz m u, da se
tudi njegovi termini technici: „jedrišče“, „žarišče“, „vrh“ vjemajo
z enakim pojmovanjem pri Frideriku Schleglu, torej z estetskimi
nauki tiste šole, na katero tolikrat kaže ravno Žigon. Dovršil pa te
namere nisem, članek mi je ostal radi preobilega študija le fragment.
Prenehal sem, in poglobil se nato le še bolj v spise bratov Schleglov
in v druge razprave o romantiški šoli, hoteč doumeti zlasti nasprotje
med romantično in staroklasično lepoto: tisto nasprotje namreč, ki ga
Friderik tolikrat naglaša in ki je tedaj bilo „na dnevnem redu44 . Zani-

i*



IV

malo meje to vprašanje prav posebno, in to radi obeh mož: Čopa in Pre¬
šerna. Vedno bolj me je, klasiškega filologa, mikal slovenski Aristarh,
mentor Prešernov, klasiški filolog in estet-kritik Čop; to pa zopet
radi Žigonovega vednega naglaševanja, da je Prešernova arhitekto-
nika v najožji zvezi s Čopovo učenostjo in z njegovo — razpršeno
knjižnico. Na drugi strani pa radi Prešerna, ker sem bil zaslutil,
da bi utegnil za sedmim verzom prve gazelice, glasečim se: „Bolj ko
Delie, Korine, Cintie al Lavre", tičati skrit migljaj, hoteč naznačiti
isti problem, ki ga je naglašal i Goethe s svojim „Antike und
Natur“, ali Friderik Schlegel z „Antik und romantisch“. Kako naj
bi ta problem umeval pri Gazelah, o tem si seveda nisem mogel
biti takoj na jasnem. Globlji študij me je dovedel do vprašanja,
zakaj se je Prešeren tako temeljito bavil s staro mitologijo, in bi-li
ne peljala morda od tu pot tudi do pravega umevanja „zlatih čerk"
na „posodi“ Gazel, do rešitve tistega problema, ki ga je že Žigon
sprožil in naznačil ter že namignil, kako bi jih bilo morda razlo¬
žiti. Hugova mitologija mi je potrdila, da sem prav slutil, sklepal
in sledil.

Tako je šel študij iz težave v težavo, od problema do pro¬
blema, ko me sredi dela vzbudi dr. Tominšek, najodločnejši pro-
tivnik Žigonovih nazorov o arhitektoniki v Prešernovih umetninah.
Radi sarkastične pripombe koncem njegovega članka v Dom in
Svetu 1911, št. 2: „Ajdovski gradec“ sem takoj nameril stvaren od¬
govor proti njegovi „n e matematični estetičnosti" (članek „Prešeren
in antika", Čas 1911, št. 6), kjer sem hotel spet označiti vsebinske
smeri nanovo obljubljene razprave (Čas 1911, str. 270), ki naj bi
rešila težavni problem kolikor mogoče stvarno in temeljito. Odločil
sem se pa hkratu, da izdam to razpravo samo čimpreje, prej —
kakor sem to dotlej nameraval. In tako sem poslal rokopis v tis¬
karno, dasi bi bil še rad porabil ta in oni dotedaj nedostopni vir!
Izpopolnjeval sem med — natisom. Iz te zgodovine si je pojasniti in
razložiti marsikaj v tehničnem in stilističnem oziru te razprave. —

Rekel sem, da hoče pričujoča razprava podati Žigonovi teoriji
trden temelj. Naglašam pa pri tem to, da sem bil od početka svo¬
jega študija vedno oprezen proti vsem teorijam, tudi Žigonovi. Proti
tej še posebno, radi — odpora kritikov. Sklenil sem iti svojo pot
neglede ne na levo ne na desno toliko časa, da si sam pridobim
dovolj trdnega spoznanja. In šele ko sem sam kot klasiški filolog
v umetnosti antike zapazil in spoznal podobne stvari, kakor jih
Žigon razklada v Prešernovi umetnosti, pričel sem se bolj zanimati
za njegove spise in njegovo teorijo, in videl, da ji podaja — an¬
tika tisti v kritikah zahtevani in pogrešani temelj. Prim. Čas 1911,
str. 270. Da sem šel to samobitno pot od početka, izogibaje se tujih



v
teorij, dokler mi jih ni naknadno primerjanje z lastnimi rezultati
potrdilo ali ovrglo, tega mi ne bo nikdar žal: utrjenih nazorov o
poetiški arhitektoniki in vobče o poetiški tehniki ter poetiško-umet-
niškem vstvarjanju mi poslej ne bo nikdar omajal ironičen posmeh
ali nabrušena bodica — nearhitektonarjev! In to je za naše razmere
na tem polju tudi nekaj, ko imajo Cesto esteti-diletanti — prvo
besedo v kritiki dolgotrajnih „mukotrpnih“ študij in njihovih re¬
zultatov.

Tudi naj naglasim, da nisem nikdar nameraval prevzeti besedo
početniku problema o Prešernovi pesniški arhitektoniki. Vedno mi
je bil namen, pripraviti ga do tega, da se oglasi po trdovratnem
molku — zopet sam. Žal, da so mu bili prerezali nit — sredi
dela ter mu skvarili njegov zistematični načrt. Tako je zdaj
moja pričujoča razprava več ali manj nadaljevanje in dopolnjevanje
Žigonovih — v odlomkih, v zasnovi ostalih razprav. Kdor hoče umeti
ves problem, vzemi torej in preštudiraj tudi njegove spise, in potem
sledi mislim v tej razpravi. Sodba o vrednosti Žigonovih spisov se
mu gotovo premeni, najmanj pa bo gotovo tak njegov zaključek,
da dr. Tominškova kritika v Ljubljanskem Zvonu 1908 ni na čast
strokovnjaku — klasiškemu filologu! Ali je na čast kritiku,
ki presoja in v znanstveni stroki nepoučenemu občinstvu
daje kritiški pravec in mnenje o stvari s svojo avtoritativno raz¬
sodbo? Kako, če ga poskuša n. pr. dajati s takim-le stavkom (str. 118):

„V drugi polovici prejšnjega stoletja so se bili klasični filologi *
vrgli na to polje in so kar pri vseh pesnikih: lirikih, epikih in dra¬
matikih, „našli“ sila simetričnosti, šteli in šteli so verze, jih sešte¬
vali, odštevali, delili, dokler niso dobili kosov, ki so si med seboj
odgovarjali. Kakor bi se jih bila lotila nalezljiva bolezen! Preteče
nekaj let in sami sebi so se smejali! (Podč. jaz!) Kar je
tiste „simetrije“, smatrati se mora le za slučajno!" (Podč. Tom.)i

Na podlagi te kritiške paralele si mora nepoučen čitatelj —
in koliko jih je v tem pri nas poučenih? — vstvariti prav klasično
sodbo o smejočih se klasiških filologih po 1. 1900! Res, klasični
filologi, ki se po nekaj malo letih vsi skup smejejo — samim sebi!

i Prvo, kar mora posebno osupniti resnega znanstvenika, je gotovo
smešeči — ton kritikov! Že ta označuje voljo „objektivnosti“ dovolj.
Drugo je pa še hujše! Uporabljena paralela niti ne drži, vsaj tako ne,
kakor bi rad — kritik! Drži pa zato ne, ker je splošna in ne navaja
nobene avtoritete, ki je pač moral nanjo ali nanje kritik vendar določno
misliti v svoji paraleli. Stvarno pa tudi ni točna, ker je nepopolna,
zastarela in enostransko zavita. To razvidi vsakdo iz moje raz¬
prave, daje treba tisti smeh »klasičnih filologov" zelo zelo omejiti, in
še ne ostane tisto, kar je hotela tendencij ozno zavita — kritika v
Ljubljanskem Zvonu 1908! Šlo ji je za gotov učinek, ne za — resnico!



VI

Skoro bi smatral človek to paralelo za — neresno, ko bi kritiku
ne bila služila, da — ubije Žigonovo delo!

Pričujoča knjiga je ugovor proti tej taki kritiki.
Ne briga resnega antikritika seveda toliko to, kakšno sodbo

vzbudi taka kritika v nepoučenem občinstvu. Brigati pa ga mora
dejstvo, da kritika vnaprej računa z — nepoučenostjo občinstva,
ker bi si sicer ne upala rabiti nesolidnega orožja, da pokoplje —
neljubo teorijo. Iz takega dejstva se antikritiku podaja in določa
njegovo stališče samoposebi. Najprej je najmanj to gotovo, da
take kritike ne more odobravati — najmanj to! — ker velja
vedno med znanstveniki pravilo, da posmeh in netočno na¬
vedene priče ne morejo biti znanstven kriterij, po¬
sebno še tedaj ne, kadar je vprašanje veleproblematično in tudi tla
kritikova — nesolidna. Nadalje mu določa to kot prvo nalogo, da
podaj gradiva, iz katerega si občinstvo lahko pridobi potrebne pou¬
čenosti o stvari; določa pa tudi — metodo njegovega dela: proti
posmehu in nenavedenim avtoritetam — direktne iz¬
jave priznanih in splošno uglednih avtoritet; proti
subjektivni sodbi — lastno subjektivno znanje, pridob¬
ljeno po dolgotrajnem vestnem študiju. Solidno delo
in po njem solidna sodba! Ob tej taki solidni podlagi se mo¬
rajo ubiti vsi p osme hi nasprotnikov samiposebi.

To je bilo načelo, ki sem ga skušal uveljaviti v celi razpravi,
da se zamore po tej podlagi vsakdo sam povzpeti do lastne sodbe o
— problematičnih vprašanjih, ki jih krije problem — pesniške forme
in tehnike, i

Da ta problem ni ravno tako prazen, kakor hočejo to pri nas
uveljaviti, naj povedo „Misli“. Že tu pa navajam za zgled in iz
stvarnih ozirov še značilno stališče, ki ga zavzema nasproti temu
problemu znani graški germanist Bernhard Seuffert koncem svoje

1 S tem, da sem oprl svoja izvajanja na avtoritete, posebno one na
polju staroklasiške filologije, in da sem dalje skušal porabiti tudi direktno
(in zato najsilnejšo) pričo „Zapuščinski akt Prešernov", sem poskusil ves
problem dvigniti na tisto edino pravo stopinjo kritiškega motrenja, ki ga
zahteva — znanstvena razprava. V tem tiči tudi samoobsebi precejšen del
njene notranje moči proti neznanstveni dosedanji kritiki Žigonovih na¬
zorov. Obilica citatov bo morda komu vobče neljuba, ali pa si bo želel
prestave pod črto. Odgovarjam: držal sem se načela, da naj govori kjer¬
koli možno naravnost avtor sam, ker je le tem potom možna kritika, če
ima kritik na razpolago vsaj najvažnejši košček originala — pred lastnimi
očmi: žpiočpTupov oOSev dcstSto. Drugič sem se zanašal na inteligentnost vseh
onih, ki bodo spis — preštudirali, za kar je treba več časa in truda.
Tem originali ne bodo — napoti. Sicer pa se mora priučiti tudi slovensko
naobraženo občinstvo težje znanstvene hrane in metode, če res hočemo —
do vseučilišča.



VII

študije „Beobachtungen liber dichterische Komposition“ (v German.-
roman. Monatsschrift 1911, str. 632):

„Die Betracbtung der Komposition von Dichtungen offenbart
die Art und den Grad der inneren und auderen Bildkraft des Schop-
fers, seiner Fahigkeit, die Auffassung in den Stoff hineinzubilden,
Stoff und Auffassung, die zusammen den Inhalt ausmachen, zu ge-
stalten. Sie gibt sichere Anhaltspunkte fiir die Erkenntnis und die
Beurteilung der Kunst. Komposition ist nichts fiir sich
Bestehendes, kein starres System; sie ist Ausdruck des
Inhaltes ; der Inhalt stellt nicht eine Kompositions-
aufgabe, die nur eine Losung zuliehe (podč. jaz!). Die
innere Formgebung, die dichterische Aneignung des Stoffes hangt
von der seelischen Lage des Autors ab. Da der Aufbau vor
allem Ausdruck der inneren Form ist, kann die dichte¬
rische Absicht aus der Architektonik er h elit oder
gar erst recht erschlossen werden (podč. jaz!). Darum
konnen Untersuchungen liber die Komposition auch die Entstehungs-
geschichte eines Werkes beleuchten. Das alles hat sich mir auch an
Beobachtungen liber Iyrische Dichtungen (podč. jaz!) bestatigt.“

Ista misel je vodila tudi mene v samostojnem študiju simetrije
v poetiških umetninah. Tudi Žigonovi spisi se gibljejo v teh mejah.

Še važnejše pa so sledeče sklepne misli (istotam):
„Von der Einheit des Grundwesens der Kunste uber-

zeugt, habe ich es nicht vermieden, die redende Kunst
wie bildende zu behandeln. Die aus der Verschiedenheit des
zeitlich oder raumlich die Kunstform ausdriickenden Materiales abge-
leitete Ungleichheit hat jedenfalls nicht die von Lessing behauptete
Geltung. Alle Sprachkunstwerke bedienen sich der Vorbereitungen,
Riickweisungen; sollen sie wahrgenommen werden, so
muh ihre Sukzession zur Koexistenz werden. Sind Symmetrien,
sind Parallelen von dem Dichter gebildet, so konnen
sie nur als koexistente wirken, obwohl sie sukzessive zur
Erscheinung gelangen. (Podč. jaz.) Die psychologische Unter-
scheidung, welche Bewertung das Erinnerungsbild neben dem neuen
Eindruck beansprucht, diinkt mich nicht allzu wichtig. Nicht nur
Bilderzyklen, alle groheren Werke der bildenden Kunste konnen
nicht gleichzeitig mit einem Blicke erfabt werden. Ebenso werden
Dichtungen fiir den Aufnehmenden nur dann als
ein Ganzes, wenn er ihre Glieder koexistent setzt.“
(Podč. jaz.)

Na enakih nazorih sloni tudi moje izvajanje v poglavju o
antiki, ko razmotrivam vprašanje „ritmičnega noma“ v plastiki in
poeziji: enovitost umetniških zakonov naglašam iz svojega prav

1»



VIII

odločno. In to se mi zdi vredno posebej naglasiti, ker so mi Win-
terjeve paralele prav tako šele naknadno potrdile pravilnost
lastnih nazorov kakor tu navedeno stališče Seuffertovo. To pa je
seveda precejšen pozitiven razlog za mojo teorijo o grškem pesni¬
škem nomu in hkratu tudi lepo spričevalo za Vilj. Schleglov nazor
o ritmičnem nomu vse stare umetnosti.

S tem je moje stališče proti nasprotnikom zavestne arhitekto-
nike, posebno pa še stroge simetrične sestave v pesniških umetninah
dokaj stvarnejše podprto in zato tudi — lažje. Kjer se strinja lastno
raziskavanje z nazori avtoritet, je resnica blizu —.

In sedaj še nekaj pripomb k razpravi sami!
V nji sem skušal rešiti tisti problem, ki sem ga označil v

Času 1911 na str. 270 v opombi 1., na str. 269 v opombi 8. in na
str. 277 v opombi 2. Razdelil sem jo v dva dela, da ločim podlago,
ki sloni na nji razrešitev problema, že na zunaj, ter s tem naznačim,
da hoče ta prvi del utrditi pot do sklepnih izvajanj v drugi polo¬
vici razprave. V njem zaobsežena snov je deljena po Friderikovem
načelu „Antik und romantisch“ v dve poglavji, toda tako, da prvo
obravnava vprašanje romantiške teorije o umetnini-organizmu in
njenem „središču“, drugo pa vprašanje o bistveni misli starokla-
siškega sloga. Antiteza (kaos: nomos) druži obe poglavji v zaokroženo
vsebinsko celoto, radi česar jih je bilo možno objaviti kot samostojen
del cele razprave. Izmed nadaljnjih pet poglavij pa je vsako zase
po ena, prav tako zaokrožena samostojna celota: Čop in nomično
vprašanje, Harmonija sfer, Zlate črke in Gazele, Problem apolinične
in dijonizične lepote, ter za zaključek paralela med Goethejevimi
Rimskimi elegijami in Prešernovimi Gazelami. Vendar stoje ta po¬
glavja v ozki zvezi s prvim delom knjige, ter so bila mogoča šele
na podlagi prvih dveh.

Glede osnovnega problema samega v tej razpravi pa moram
podati tu še nekaj potrebnih datov z ozirom na Žigonovo razlago
Gazel, ki je podlaga mojemu izvajanju.

L. 1907 je namreč priobčil svojo „Tretjinsko arhitektoniko“,
oziroma le nje prvi del, ki pa je zaokrožena celota zase: študija o .
Prešernovih Gazelah. (Zb. M. Sl. IX.) Nadaljeval nameravane ter tu
začete razprave dodanes še ni, bolj iz vnanjih ko notranjih razlogov:
imel ni poslej več glasila za te take reči! Ne vemo torej, kam bi
bil privozil in kako sklenil tam pričete misli. Vendar pa priča že
tista njegova primera z grško vazo (str. 70), da je meril v pravo
smer, ki jo zasleduje in razvija — moja razprava. Toda že ta od¬
lomek je odkril docela nove strani na posodi Gazel, ki jih do tedaj
naša kritika ni niti zaslutila, in ki jih tudi ni možno umeti na en
zamahljej brez temeljite poglobitve — v Prešernov celotni problem.



IX

Žigonovo raziskavanje je prineslo najprej polno prevažnih po¬
drobnosti, ki so šele omogočile nadaljnje težje sklepe. Posebno ne¬
precenljiva zasluga njegovih spisov (posebej »Letnice 1833“) je
skrbno in točno datiranje poedinih poetovih pesmic. To je neobhodno
potrebna podlaga za vsako znanstveno motrenje kateregakoli pesnika.
Zanesljiv datum je često najboljši komentar za pravo umevanje —
pesniške in vobče — vsake umetnine. Žal, da za Gazele in »Sonete
nesreče" dosedaj še nimamo takih točnih datiranj, dasi je Žigon
že dokaj točno omejil čas, v katerem sta ta venca nastala. Važnost
tega vprašanja sem spoznal sam, ko sem radi mitološkega aparata
moral upoštevati tudi časovni odnos med Gazelami in Soneti ne¬
sreče. Naj bi to kdo kmalu pojasnil, če je sploh — možno! Za
vprašanje o sedmorični kompoziciji Prešernovih umetnin je to
vprašanje dalekosežnega pomena.

Še večje vrednosti so Žigonovi spisi s tiste strani, ki je do-
nesla k nam pravo umevanje pesniških del vobče, posebno Prešer¬
novih: da so umetnina, ker so organizem vsako zase. Tega pred
njim nihče ni naglašal; zakaj ne, ni tako važno. Gotovo je, da tako
temeljite estetske naobrazbe ni imel pri nas vsak akademično nao-
bražen inteligent, kakor si jo je pridobil Žigon. Od tod njegova
misel o strogi, celo matematično točni arhitektoniki v Prešernu.
Tega kritiki tudi niso dovolj upoštevali — na svojo škodo seveda.
Prvi del razprave priča, kdo je imel prav: ali »matematični este-
tičnik" — Žigon, ali pa zagovorniki „n e matematične estetičnosti".

Umetnina — organizem! To je — osnovno vprašanje,
kjer bi se bili morali lotiti kritiki Žigonove teorije
in jo ali pobiti ali pa priznati do zadnjih posledic.
To sem hotel naglasiti že v prvem svojem članku v Dom in Svetu
1910. Tu le še enkrat to omenjam radi svoje razprave, ki temelji
na tej osnovni misli.

Za Gazele je to vprašanje odločilnega pomena: ali so ali pa
niso en venec, en organizem, ena sama umetnina: ena — po¬
soda. Samo ti vprašanji sta možni, drugega ni!

Da s o en venec, da s o en organizem, ena sama umetnina in
ena posoda: to misel Žigonovo hoče utemeljiti z vso notranjo svojo
silo pričujoča moja razprava. Žigonova ideja je bila, da so ena vse¬
binska celota, s prologom, vrhom in epilogom; da pa so tudi,
kakor n. pr. Sonetni venec, določena formalna celota, to do¬
dajajo moja raziskavanja.

Da pa bo vsakdo videl, do kam je dospel Žigon, in katera
mesta sem imel jaz za podlago, podajam jih tu v celoti. To bo
olajšalo hkratu tudi umevanje moje študije, nadaljujoče isti problem.

i H



X

Na str. 66 Zb. M. Sl. IX., kjer razlaga prvo gazelico kot prolog
Gazelam, naglasa odločno, da poet sam imenuje svoje Gazele „pesem“,
vse vkup eno samo pesem:

„Ali je besedo ,pesem moja1 umevati po njenem pomenu spe-
cielno za eno določeno pesem, ali kolektivno za vso poezijo Pre¬
šernovo? Ali meri ta beseda, tu na čelu prologa Gazel stoječa,
le na pričujoče Gazele same, ali je razširiti njeno misel na vso
poezijo Prešernovo, in sicer vsaj na sedanjo in morda tudi bo¬
dočo še, če že ne na preteklo? Da je v prejšnjih dobah poetova
poezija (,pesem' kot kolektivum!) veljala drugim imenom, to je
zgodovinski fakt in to izreka indirektno tudi 4. gazela sama: ,Pred
dekleta so imele . . nam dopasti . . pravico!' To je Prešernova izjava.
Potemtakem more ,pesem moja' misliti le sedanjo, in morda tudi
bodočo poezijo. Za svojo osebo bi jaz umeval to ,pesem' tu v
prologu Gazel kot besedo, ki se omejuje nje misel na te same,
na vse Gazele sicer, a le na Gazele kot eno celotno vsebinsko in
arhitektonsko skupino, kot eno samo, dasi iz več gazelic sestavljeno
umetnino! Odmev temu dejstvu bi bil epilog Gazel, ki jih zaklju¬
čuje, govoreč, kakor prolog, spet o Prešernovi poeziji in o njeni
kakovosti, češ, taka je, da poizkuša njej ugajati: zato pa govori
le o njej sami, in ne o takih predmetih, o kakršnih bi si želeli
drugi (a pač ne ona), da bi jim jih poezija njegova prepevala!
Toda, tu, v epilogu, ima Prešeren množino: ,pesmi moje', v kon¬
trastu s prologa ednino: ,pesem moja'! Tu zaobsega Prešernova
misel očitno da vso dotedanjo, vso bivšo poezijo njegovo;
zato — množina: ,pesmi moje'."

In takoj za tem določa in razlaga pomen Prešernove označbe,
da je ta pesem „posoda“, v smislu umetnine-organizma (str. 69):

„Gazele tedaj kot eno celoto, kot eno umetnino, primerja
poet — s ,posodo'. S tem ravno naglasi v prvih besedah, v uvodu
že prologa, da so vse Gazele ko ena posoda; le ena sama umet¬
nina, kar pa ni kar tako samo ob sebi umevno, ampak nekaj tu
specifično Prešernovega; njegova individualna ideja umetniška
je bila to, da združi več gazel v eno celoto, v eno umetnino. A
kaj je vez, ki jih vse te gazelice druži in spaja v eno celoto?
,Njeno ime'! ,Sladki glas', ,slava', ,svitloba — tvojiga imena!' S tem
je označil hkrati, ali vsaj namignil na vsebino, na pomen v na¬
slovu stoječe besede: ,Gazele'. Vemo vendar, da je gazela oriental¬
skega izvora in da pomeni ,gazela' kar: ,hvalivna, slavivna pe¬
sem', ,hvalnica', nekak ,magnifikat‘! In res so naslednje gazelice, ki
jim je prva — prolog, slavo prepevajoče pesmice, — slavo nje¬
nega imena'. Tudi iz te strani meri prva gazelica tja v sredino Gazel
samih, v jedro pričujoče umetnine, a ne preko nje tja v Venec!"



XI

To Žigonovo ostromiselno izvajanje je popolnoma pravo in
za naš problem prva podlaga, da so namreč Gazele ena sama umet¬
nina, vse Gazele „ena celota, ena vsebinska in arhitek-
tonski-umetniška skupina!" (str. 64). Sestavljena enota! To
je poglavitni in najvažnejši rezultat Žigonove študije o Gazelah, in
tak rezultat ni „minuciozno“ delo, ampak — velika poteza, če¬
tudi je dokaz potreboval najvestnejše drobnogledne analize.
Dr. Tominšek še tega ni ločil!

Kako je Žigon sprožil problem „zlatih črk“, kako poskusil od¬
govoriti na to vprašanje, in do katere meje je segel, o tem priča
sledeče njegovo razmotrivanje (str. 69):

„,Zlate čerke' bi bilo mogoče umevati kot slovenski terminus
za to, kar sicer izrekamo s tujko ,inicijalke‘, ker so te v starih mi-
salih in rokopisih pogosto pozlačene. A je li tisto umevanje edino
mogoče? Ali nimajo morda te besede (,v zlatih čerkah') tu pre¬
nesenega pomena? (Podč. jaz). Ali ne pomenijo morda toliko
kakor ,v lepote bogatih, ko zlato žarečih verzih (podč. Ž.) se bo
brala ,slava . . . tvojiga imena', v lepih, poezije polnih, zanosnih
besedah,... od naroda do naroda? — Čul sem tudi misel že, da
morda ,ime' pomeni kar ,sloves' (farna), v kakršnem pomenu je ra¬
bimo v izrazih ,dobro, lepo, čisto, slavno, a tudi slabo ali nič kaj
dobro ime'. Spomni se tu človek pričevanja Ernestine Prešernove
v Spominih njenih na očeta, ki pravijo o Juliji: ,In pa še neko
prednost je imela Julija: njena preteklost je bila brez ma¬
deža in graje' (str. 87). A jaz ne bi hotel tako ostro naglašati raz¬
like mej pomenom ,imena' tu v naši gazeli in pomenom ,imena' v
epilogu Venca, kjer stoji, da Venec ,nosi čerke tvojiga imena'. Ni
treba.. Domneva se mi celo, da je pomen le ,čerk' tisto, kar loči
obe mesti, ne ,imena'. V epilogu Venca mislijo gotovoda resnične,
posamne črke rodbinskega imena Julijinega, črke napisa: ,Primicovi
Jul’ji‘. Tu pa se mi zdi pomen drugačen, bolj širok, ne
tako specificiran po svoji misli: besede, izraze, verze
(podč. jaz), vnanja izrazilna znamenja sploh (podč. Ž.) se mi zdi, da
pomenjajo tu ,črke‘, v kakršnem pomenu sem tudi med narodom slišal
to besedo (v ednini in množini) več ko enkrat. In to umevanje se
mi vidi tudi s celo sliko, s celo primero, ki jo vporablja poet v tisti
1. gazeli, docela enotno in soglasno."

Vnanja izrazilna znamenja sploh: „hieroglif“ ! — do tu je prišel
Žigon. Dočim pa naglaša le bolj „črke“ same kot glavno misel, po¬
udarja moja razprava enakomerno tudi kot velepomembno označbo
„zlate črke", v smislu zlatega in svetega muzičnega in
Apolonovega števila sedem ter sedmerodelne njemu
posvečene slavilne pesmi, himna-noma, sestavlje-



nega po prekrasni ideji ubrane vesolj ne, stvarnika v sed¬
merih „črkah“ slaveče pesmi; tiste vesoljne in staroslavne hval¬
nice, „h ar m o ni j e sfer“, po kateri je posneta krasna
sedmerostrunska harmonija — Apolonove lire! —

Romantika in antika, estetika in svetovni nazor, mitologija in
kritika: vse sem skušal združiti pri enem vprašanju, ker drugače
ni mogoče prodreti do skrivnostnih „zlatih črk“ Prešernovih. Spis
je radi tega programatičnega značaja in prepušča podrobnosti
nadaljnjemu študiju.

Le delen plod dveletnega študija polagam pred slovensko
javnost, da zamore presoditi, kje je resnica in kako priti do nje!
Kdor si je kedaj priboril le mrvico resnice sam iz
sebe in po svojih močeh skušal prodreti resnici do
korenine, bo ume! ceniti lastno spoznanje, študij in — rezultate.
Napadi in posmeh me niso strašili, in prestrašili še manj, ker — sem
imel od dne do dne večje zadoščenje v jasnečem in urejajočem se
kaosu zapletenih vprašanj.

Kot tak pojdi spis v slovenski svet! Iz idealizma za res¬
nico, za stvar in ugled samotvorne naše znanstvene literature
se je rodil, v idealizmu je bil spisan, z idealizmom založen, in —
idealizmu slovenske javnosti bodi izročen, kakor je avtor
sam s tem idealizmom doslej vedno še računal: tudi morebitna
prevara — ga ne bo oplašila v delu za resnico in bistrenje
pojmov!

V Nemškem Gradcu, februarja 1912.



Misli.

Friedr. Schlegel:
Wer entsiegelt das Zauberbuch der Kunst und befreyt den verschlos-

senen heiligen Geist? — Nur der verwandte Geist.
Heil den wahren Philologen! Sie wirken Gottliches, denn sie verbreiten

Kunstsinn liber das ganze Gebiet der Gelehrsamkeit. Kein Gelehrter solite
bloss Handwerker seyn.

Ideen: 148 in 119; Minor: Fr. Schlegel
1794—1802, n; 1882.

Erich Bethe:
Die Fahigkeit, poetisch zu empfinden oder wenigstens nachzuempfinden,

und eigenes inneres Erleben sind erste Vorbedingung ftir jedes Studium jeder
Poesie. Der Philologe, der diese Pfade betreten will, beherzige, was Platon
vom Dichter gesagt hat (Phaidros 245 A): oc S’ otv avsu p-aviac Mouauiv ist

ttupa; dtpo«]roti, itstaD-ci; (lic apa h. 'i/yrt c. otavo; I<t6;j.svoc,
at)te noti rt irofijot; ux'o T7jc tm [aaivopivtoV rt tou aaiopovoovro; ^©otvfatb;.

Grercke-Norden: Einleitung. I/4B3.
Alex. v. Gleichen- Russwurm:

Dafl jede Kunst vor allem ernster Arbeit bedarf, und dali
der Fleifi bei jeder schopferischen Tatigkeit die v o r -
n e h m s t e S t e 11 e einnimmt, s c h e i n t d e n e n g r i e s g r a m i g e
Altmannerweisheit zu sein, die voli iiberschaumender
Kraft Beispiel und Tradition verachten. Aber mit wach-
sender Erkenntnis und reicherem tlberblick verbrennt solche Selbstherr-
lichkeit in den Handen der Kunstler wie das Symbol jugendlichen Cbermuts
in Euphorions Umarmung. Verstandiges Nachahmen ist der
Wegweiser des Neuen. Alle europaischen Kulturna-
tionen sind standhaft bei der Nachahmung der alten
Kunst geblieben oder vielmehr immer wieder zu ihr
z u r ti ck g e k e h r t, denn der Kampf gegen den Einllul) der
Antike war stets einKampf gegen mifiverstandene oder
eingerostete A u t o r i t a t en.“

Erzieher zu deutscher Bildung. VII Bd.: Jok. Winckelmanu,
G. Ephr. Lessing: Klassische Sohdnheit.
Diederichs, Jena u. Leipzig 1906, str. 12.

Winckelmann:
Das Schw erste in allen Werken der Kunst ist, dali alles,

was sehr ausgearbeitet \vorden, nicht ausgearbeitet scheint.
Istotam str. 48.



XIV

Goethe:
Bei jedem Kunstwerk, grofi oder klein, bis ins kleinste, kommt alles

auf die Konzeption an.
Den Stoff sieht jedermann vor sich, den Gehalt findet nur

der, der etwas dazu zu tun hat, und die Form i s t e i n Ge-
heimnis den meisten.

Jub.-Ausgabe 35/m, 306: Maximen
und Keflexionen ii. Kunst.

Goethe:
Die Form will so gut verdaut sein, als der Stoff, ja sie verdaut

sich viel schwerer.
Istotam str. 321.

Broder Christiansen:
Denn es gibt Kunst werke o h ne Gegenstandliches,

nicht aber Kunst ohne Form; und sogar in den darstellenden Kiinsten
werden Mangel der Gegenstandsschilderung aufgewogen durch Formgehalt,
nicht aber kann umgekehrt die Leere und der Tiefstand der Form durch
den Inhalt kompensiert werden. So ist die Form condicio sine qua non;
und was Kunst und Nicht -Kunst, Kiinstler und Nicht-
Kiinstler scheidet, ist die Beherrschung der Form. —

Aus alle dem Streit und Widerstreit der Inhaltsasthetiker und Forma-
listen ergibt sich, scheint mir, das Resultat, dafl keiner Sieger ist und
keiner besiegt; wir finden ein: sowohl - alsauch. Form und
Gegenstand geben beide — v o n einander unabhangig (podč. Chr.) —
ihren Einschlag in das asthetische Objekt. Die Form ist dem Kunstwerk
unentbehrlich, der Gegenstand entbehrlich ; wo er aber vorhanden
ist, wie in der erzahlenden und bildenden Kunst, wird er durch seinen
besonderen Charakter von Bedeutung, indem dieser eine bestimmte
Haltung und Akkomodation der iibrigen Objektfakto-
ren verlangt.“

Philosophie d. Kunst, Clauss u. Federsenr
Hanau 1909, 71/3.

Hippolyte Taine:
Kurz, im dichterischen wie im malerischen Werke handelt es sich darum,

nicht das sinnlich wahrnehmbare Aussere der Wesen und
Begebenlieiten zu iibertragen, sondern die Gesamtheit ihrer Beziehungen
und ihrer Abhangigkeiten, das heisst ihre Logik. In der Regel ist also das,
was uns an einem wirklichen Wesen anregt und was wir den Kiinstler
auszuziehen und widerzugeben bitten, die innere und aussere Logik d e s -
selben, mit anderen Worten, sein Aufbau, seine Zusammen-
setzung und sein Geiiige. —

Die Kunst giesst, wie die Natur, ihre Geschopfe in alle Formen, nur
miissen, damit das Geschopf lebensfahig sei, in der Kunst wie in
der Natur die einzelnenSt'iicke ein Ganzes bilden und die ge-
ringste Zelle des geringsten Bestandteils muss in g 1 e i -
chem Sinne der Gesamtheit dienen.

Philosophie der Kunst, prest. Ernst Hardt, 2. A.
Dioderichs, Jena 1907, str. 28 in 494.

Goethe:
Es ist ein grofies Vorteil fiir ein Kunstwerk, wenn es

selbstandig, w e n n e s geschlossen ist. Ein ruhiger Gegenstand zeigt sich
blofi in seinem Dasein, er ist also durch und in sich selbst ge¬
schlossen.

Jub.-Ausgabe 33/1, 127.



XV

Ai'istoteles:
šil 8’ £zsi t 'o ■/. a A 'o v v. a 't £ to o v x a l a z a v z p it y p. st a u v i a z 1) •/. e v 4 •/.

zivujv, ou p.cvov zauza zEzavp.sva Sei e^eiv, aXXa -/.at pife&oc; Ozap/siv p.r, zb
zu/cv, zb yap xaXov £v {x e y £ ■O- £ t xat z a i; £ i lezi, Sib oiizs irap,p,iy.pov
av zi ^Evoizo xaXov £a>ov, auf/eccai vap rj B-EG)pi'a e^u? zou avaiaB-VjZcu /povou fif-
vopivr), ouz£ za;xpi,eve-0-£c } ou vap ap.a v) B-icopia -(Z-j-VEzai, a X X' or/Ezai zof?
fl-supousi zb S v z. a i z b o X o v e ■/. z vj q -9- £ w p 1 a p'

Poetika c. VIII.
Winckelmann:

Die Schonheit ist nichts anderes als ein Mittel von
den Extremis. Wie eine Mittelstrafle in allen Dingen das Beste ist,
so ist sie auch das Schonste. Um das Mittel zu treffen, mufi man die
beiden Extreme kennen. Gott und die Natur haben das bessere gevvahlt
und die Schonheit der Form besteht selbst darin, da JI
sich Dinge zu ei nem Mittel verhalte n. Die Uniformitat
macht keine Schonheit. Unser Gesicht konnte also nicht wie das
Gesicht der Tiere aus zwei Teilen, Štirn und Nase, bestehen. Die Harmonie
ist vollkommen in ungleichen Zahlen. Zwei Dinge nebeneinander
tun ohne ein drittes nicht gut. Wenn aber die Gleichheit der
Zahlen wachst, so wird die Uniformitat unmerklicher und sie nebmen die
Natur der ungleichen Zahl an.

Erzieher zu deutscher Bildung. Bd. VII/33/4.
Diederichs, Jena u. Leipzig 1906.

Aristoteles:
zvjv zpavtpoiav zsXsia<; v.ai 8Xyj? zpa^£wc Eivai p.ip.vjc.v b/pner^ zi pi^sh-oc, žazt

vap 8Xov xai ;j.y;Ssv l/o't pifsD-oc, 8Xov o e izziv zo iyov a p / v; v y. ai
p,s<?ov -/.ai tsXeui^v.

Poetika o. Vin.
Kampfhenkel:

Die ergreifende Schonheit von Goethes „Erlkonig“ b e r u h t neben
allem andern Aufgebot von Kunstmitteln und abgesehen vom riihrenden
Inhalt besonders auch auf der sorgfaltig d u r c h g e -
f ii h r t e n Symmetrie. Es muli daher als die wichtigste Aufgabe des
Erklarers erscheinen, sowie die anderen Kunstgesetze,
auch die Symmetrie, wo sie vorhanden ist, nachzuweisen und damit einen
tieieren Blick in die Arbeitsstatte des Kiinstlers zu tun. Es ist fur j eden
Einsichtigen von vornherein feststehend, jedoch, da oft genu g be-
hauptet wird, die Erkliirer interpretierten in das G e -
dicht ihre eigenen Auffassungen hinein, nicht ganz
iiberfliissig zu sagen, dah der Erklarer nur den Absichten des
Dichters n a c h z u g e h e n h a t, d a B a b e r e i n e E r s c h e i n u n g,
wo sie als haufig oder gar als regelmafiig nachgewiesen wird, auf
bevvuflte Absicht des Dichters zuruckgefiihrt werden mufi, dem eine
Einsicht in die Mittel und Wege seiner Kunst nur Uneinsichtige
nicht zutrauen.“

Die Symmetrie als Kunstgesetz bei Horaz. Progr.-Beilage,
Friedeberg Nm. 1904, str. 3.

* *

Goethe:
Ein vollkommenes Kunstwerk ist ein Werk des menschli-

chen Geistes und in diesem Sinne auch ein Werk der Natur.
Aber indem die zerstreuten Gegenstande in Eins gefaBt und selbst die



XVI

gemeinsten in ihrer Bedeutung und Wiirde aufgenommen werden, so ist es
iiber die Natur. Es will durch einen Geist, der harmonisch entsprungen
und gebildet ist, aufgefaht sein, und dieser findet das Fiirtreffliche, das
in sich Vollendete auch seiner Natur gemah. Davon hat der gemeine
Liebhaber keinen Begriff, er behandelt ein Kunstwerk wie einen Gegen-
stand, den er auf dem Markte antrifft; a b e r der wahre Liebhaber s i e h t
nicht nur die Wahr h e it des Nachgeahmten, sondern auch
die Vorzuge des Ausgewahlten, das Geistreiche der Zusammenstellung,
das Uberirdische der kleinen Kunstwelt; er fiihlt, dafi er sich zum
Kiinstler erheben miisse, um das Werk zu geniefien, er fiihlt, dah er
sich aus seinem zerstreuten Leben sammeln, mit dem Kunsi-
werke wohnen, es wiederholt anschauen und sich selbst dadurcli
eine hohere Existenz geben miisse.

Jubil.-Ausgabe 33/1: tib. Wabrheit u. Wahr-
scheinlichkeit d. Kunstwerke (1797).

Goethe:
Ein echtes Kunstwerk bleibt wie ein Naturwerk, fiir unsern

Verstand immer unendlich: es wird angeschaut, empfunden, es wirkt;
es kann aber nicht eigentlich erkannt, viel weniger sein Wesen, sein Ver-
dienst mit Worten ausgesprochen werden.

Istotam str. 124: Uber Laokoon.

Steimveg:
Ganz unthunlich aber ist es, wenn man einem Compositionsgesetz zu

Liebe ein Kunstwerk erklaren will. Das Gesetz mufi vielmehr aus dem
Werke herausentwickelt vverden und ist es ein echtes Kunstwerk, dann
hat es auch ein Gesetz. Ist dies gefunden, dann erst ist es gerathen,
Ahnlichkeit oder Cbereinstimmung mit anderen Compositionsprincipien
anzuerkennen oder abzuweisen.

Kallimachus u. d. Nomosfrage :
Jhb. f. ki. Philol. 1897, 1/286.

Sudhaus:
Bestatigt sich dies Gesetz, dann ist die herrschende Ansicht von dem

Kunstcharakter der Cantica ohne weiteres aufzugeben. An die S t e 11 e
der bunten Polymetrie tritt eine grolie Regelmahigkeit
und eine fast a r ch i t e k t o n i s c h e Strenge desAufbaus,
fiir dessen zierliche Kunst Symetrie und vielver-
zweigte, ebenmafiige Gliederung charakteristisch sin d.
Aber — wird man mit Recht fragen — wie war es dann mbglich, dafi
uns eine kunstmafiige Technik von so ausgepragtem Charakter nicht in
die Augen fiel ? Diese Frage habe ich mir natiirlich auch
vorgelegt, und mein Mifitrauen stets wachgehalten. Es
ist in der Tat seltsam, dah gerade die vorige Philologen-
generation, die bei allen moglichen Dichtern zahlenmahige Respon-
sion suchte und meist vergebens schtirfte, gleich erfolglosen
Goldgrabern an dieser reichsten fast zutage trete n-
den Mine achtlos und ahnungslos solite voriiberge-
gangen sein. Aber es ist nicht anders, wir sind blind gevvesen.

Der Aufbau der plautinischen Cantica, 1909.
Leipzig n. Berlin, Teubner, str. 2.



XVII

Winckelmann:
Gliicklichist, wer das wahre Schone kennt und s e -

hend ist in einem Lande der Blinden. Vielleicht sage ich zu
viel, denn man kann gliicklich sein ohne diese Kenntnisse, aber ich glaube,
nicht ohne die Empfindung, wenn diese auch gleich dunkel bleibt.

In einem Lande der Blinden allein sehend zu sein, das heifit: a n
einem Ort leben, wo alles auf das Wissen ankommt
und wo man der Einzige ist, der weifl, was man nicht
aus Biichern wissen kann.

Erzieher zu deutscher Bildung, VII/35.
Diederichs, Jena u. Leipzig 1906.

* *
*

Winckelmann:
Wie ist es aber geschehen, daB die Griinde der Kunst

und der Schonheit so wenig untersucht geblieben? Die
Schuld daran liegt in der uns angeborenen Tragheit,
aus uns selbst zu denken, und in der Schul w e i s h e i t.
Auf der einen Seite sind die alten Werke der Kunst als Schonheit ange-
sehen vvorden . . . aber die Altertiimer haben nur Anlafi gegeben, Belesen-
heit auszuschtitten. Auf der andern Seite hat man uns durch ein Labyrinth
metaphysischer Spitzfindigkeiten und Umschweife gefiihrt, die am Ende
vornehmlich gedient haben, eine Menge Bticher zu schreiben und den
Verstand durch Ekel zu ermiiden. Aus diesen Griinden haben sich die
groflen allgemeinen Wahrheiten, die auf Rosen zur Untersuchung der
Schonheit und von dieser zu ihrer Quelle fiihren, in leere Betrachtungen
verloren.

Istotam 36/7.

A. Gercke:
„Wir wollen uns darum nicht beirren lassen, nach der Wahrheit zu

forschen, auch wenn wir wissen, dass wir die letzten Ziele nie erreichen
werden. Unbeirrt wollen wir weiter versuchen, die Ge-
nesis der grossenKompositionenzuermittelnunddas
Ringen der Dichter mit den Gestaltungen ihrer Phan-
tasie, der Denker mit dem ii b e r s t r d m e n d e n Gedanken-
sturze zu belauschen,in das Geheimnis desSchaffens
selbst einzudringen. Und es wird uns gelingen, der Antikritik das
Gestandnis abzuringen, dass ein solches tieferes Eindringen prinzipiell
moglich ist und im einzelnen bereits zu festen und neuen Resultaten
gefiihrt hat. Nur Farbenblinden kann man den Unter-
schied von Grun und Rot nicht zeigen; aber ob sie ihn
zugeben oder leugnen, er existiert. Nicht die Berechtigung
der analytischen Forschung kann strittig sein, sondern nur der einzu-
schlagende Weg, der erreichbare Grad der Sicherheit und die Tragvveite
der Beobachtungen und Schlusse. 11

N. Jhb. f. d. ki. Altert. 1901, 210 („Scliopferische
Kritik und negierende Kritik.“)

Prešeren:
Peršli bi že bili Slovencam zlati Cdsi,

Ak klasik bil bi vsak pisar, kdor nhm kaj kvasi.
Zabavljivi napisi. (Poezije 1847, 110.)

II





Prvi del.





I.

Romantika: njena teorija o umetnini.
1. Prešernov in čopov svetovni nazor.

Če hočemo umevati Prešernovo umetnost in poezijo, treba
pomniti, da tiči v njegovih pesmih romantika in antika, da je torej
treba poseči globoko v umevanje obeh kulturnih sfer. In to vemo,
da je Prešeren najprej stal pod vplivom romantike, dasi že spo¬
četka ni podcenjeval starih klasikov, kakor priča tista afera v Klin-
kowstromovem zavodu na Dunaju. 1 Do 1.1830. lahko štejemo premoč
tega vpliva, potem pa naraščanje v ceni starih klasikov, kar je povzro¬
čila ravno Čopova šola.

Radi „svobodomiselstva“ je moral zapustiti Prešeren Klinkow-
stromov zavod. Kakšno lice pa je to imelo po značaju svetovnega
naziranja, o tem si pač lahko ustvarimo primerno sodbo, če po¬
mislimo na poznejši njegov svetovni nazor, ki se nam odkriva tudi
v posameznih pesmih.23 Bilo je že tedaj najbrže prav tisto svetovno na-
ziranje, ki nam odseva pozneje iz pisma Stanku Vrazu (26. okt. 1840),
v katerem piše:

„Ich wiinsche librigens nicht nur dem Panslavismus, sondern auch
dem Panillirismus das beste Gedeihen; glaube jedoch, dass man bis zum
Erntetag alles Aufgesprossene stehen lassen soli, damit der Herr (~.o Ilav) am
jiingsten Tage das Gute werde von dem Schlechten ausscheiden konnen.“

Iz teh besed veje panteistično Prešernovo naziranje, kar po¬
sebno priča istovetenje „der Herr = to jzav“. Istotako značilni so verzi
v nemški posmrtnici „Dem Andenken d. Mathias Zhop“:

„Nicht ahntest du, dass deine Bahn beschlossen;
Der Weltgeist sandte aus der lichten Halle,
Dich abzurufen zu des Lichts Genossen,s
Den Genius ab; im hellesten Krystalle
Der reinsten Woge loscht’ er aus den Funken,
Auf dass er rein zuriick zum Urlicht walle.“

» Prim. L. Pintar. Lj. Zvon 1902, «30—634.
2 Cfr. kako misli o tem prof. Murko v Lj. Zv. 1901,131, 132; dr. Prijatelj, Naši Zapiski

1905, 162 in o Čopu Hegeljancu: Zb. S. M. 1904; Grošelj, Lj. Zv. 1905. 532.
3 Soli to filozofi ljubljenci Čopovi?

1



o

Gotovo je hotel poet s tem naznačiti Čopovo svetovno naziranje, a
prav tako lahko trdimo, da je bilo to naziranje vobče tudi njegovo,
0 čemer se tudi drugi kritiški glasovi enako izražajo. To je tisto
svetovno naziranje kot pri Goetheju („Eins und Alles“):

„W e 11 s e e 1 e, komm uns zu durchdringen!
Denn mit dem Weltgeist selbst zu ringen
Wird unsrer Krafte Hochberuf.“ —

ali dalje pri Schillerju („Kiinstler“):

„Was bei dem Saitenklang der Musen
Mit seltsam Beben dich durchdrang,
Erzog die Kraft in deinem Busen,
Die sich dereinst zum Weltgeist schwang.“

To je dalje tudi naziranje romantikov vobče, ki ga označuje Marie
Joachimi v svoji „Weltanschauung der Romantik" (Dieterichs, Jena
und Leipzig 1905, 33, 44):

„Neben Herder und Goethe wirkt die idealistische Philosophie Fichtes
und die Naturphilosophie Schellings; Schlegels Grundprinzip, sein Zentrum,
ist nicht nur eine asthetisch wirkende Urkraft, es ist unendlicher,
denkender, schaffender ,Geist‘, es ist vor allem auch Gefiihl und
,Liebe‘, es ist unendliche ,Fulle‘, und es ist trotz dieser Fiille ,Individualitat‘.
Es ist etwas von Platos oberster Idee, Leibniz’ oberster Mo-
nade, von Spinozas causa sui, von der neuplatonischen und
stoischen Gottheit, von Bohmes Urfeuer.11

In potem na str. 82, 83:
„Diese Geistigkeit der Menschheit ist also ummittel-

barer gottllich als die an endliche Korperlichkeit gebundene Natur. Aber
sie ist nicht Gott. Sie ist nicht das Zentrum selbst, sie ist nur ,ein
Teil‘, ,ein Funke1 , ein Brennpunkt des gottlichen Mittelpunktes.“

Nato navaja še lastne Friderika Schlegla besede:
„Ja, wir alle, die wir Menschen sind, haben immer und ewig keinen

andern Gegenstand und keinen andern Stoff aller Tatigkeit und aller Freude,
als das eine Gedicht der Gottheit, dessen Teil und Bliite auch wir sind —
die Erde. Die Musik des unendlichen Spielwerksi zu vernehmen, die Schon-
heit des Gedichts zu verstehen, sind wir fahig, weil auch ein Teil
des Dichters, ein Funke seines schaffenden Geistes in uns
1 e b t und tief unter der Asche der selbstgemachten Unvernunft mit heim-
licher Gewalt zu gliihen niemals aufhort. 11

Iz te označbe Joachimi-ne se jasno odsvita Prešernovo in
Čopovo svetovno naziranje. Pa tudi tisti „Genius“ Prešernov v po-
smrtnici Čopovi kaže smer in vir panteističnega naziranja.

Herder namreč piše v spisu „Kalligone“ (Herd. s. W., Suphan
22. B., 205):

„Genius ist ein hoherer himmlischer Geist, wirkend unter Gesetzen
der Natur, gemass s eine r Natur, zum Dienst der Menschen. Sey er Auf-

1 O tem pri razlagi sedmerih črk in harmoniji sfer!



3

ki ar er und Ordner, der Beherrscher gleichsam eines Elements oder der
leitende, wirkende Schutzgeist seines Geschlechts, er dienet seinem Ge-
schaft, und indem er die Glorie im Antlitz des Ewigen schauet, tragt er das
Kind auf seinen Handen. Unsichtbar, sich selbst vergessend, gleichgiiltig,
ob er erkannt und wie er genannt werde, lebt er in seinem Werk, der
Vorsehung wirkender Bote! — Ein Heil- und Friedensbote, zum
Erhalten, nicht zum Zerstoren, zum Segnen, nicht zum Verwiisten.“

Platon v Fajdonu (p. 107 D) ima tudi že soroden nazor:
5k oStMg, 6>; apa tsAsuivjaavTa Ixaatov 6 Izdaiou SaEgmv, 5 a ti e p JiSrta

stXvjx eli GŠtog a-j-stv si g 817 uva zono'/, ol 8si xo!>g gt)XXsf£vxag Sioc-
Sty.aaa|iivoog slg "AiSau nopsusaD-ac, |iexa 'ijfsjiovog iicsEvoo, (p 87; 7tpoaTŠray.xai
zob; švD-švSs ensias jtopsOoat.

Miiller H.-K. Steinhart (Platon’s sammtl. Werke IV, 533):
„Denn die Sage geht, dali jeden Gestorbenen derselbe

Schutzgeist, dem Jeder im Leben a n h e i m f i e 1, an einen
Ort zu leiten unternehme, von wannen die dort Versammelten,
nachdem sie ihr Endurtheil empfangen, nach demHades unter der
Leitung Dessen ziehen mussen, dem es sie von hinnen dorthin
zu bringen iibertragen ist.“

Za umevanje Prešernovega svetovnega nazora je prav posebno
važno dejstvo, da razmotriva francoski mislec Dupuis v svojem
spisu „Abrege de F origine de tous les cultes“ iste osnovne misli
v panteistični oziroma panenteistični smeri, kot smo jih ravnokar
spoznali. Ker se ta spis nahaja i med knjigami zapuščinskega akta
Prešernovega (pod št. 69: „Abrege de L’origine de Tous les Cultes“
v. Dupuis, Brus s el 1829), je povsem umestno, da spoznamo še
Dupuisove misli. 1

Piše pa tako v prvem poglavju „De FUnivers-Dieu et de
so n Culte“ (navajam po svoji, med tiskom mi došli tretji izdaji:
a Pariš, au depot bibliographique chez Chasseriau, libraire, 1822,
str. 2 sl.):

„Cette force etant celle du monde lui-meme, le monde fut regarde
comme Dieu ou comme cause supreme et universelle de tous les effets qu’il
produit, et dont 1’homme fait partie. Voila le grand Dieu, le premier
ou plutot l’unique Dieu qui s’est manifeste a Thomme a tra-
vers le voile de la matičre qu’il anime, et qui forme 1’immense
corps de la divinite. Tel est le sens de la sublime inscription du temple

1 .,Abržg6“ ima sledečo vsebino : 1) De rilnivers-Dieu et de son Culte. 2) TJniversalite dn
culte rendu a la nature, prouvee par 1’histoire et par les monumens politiques et religieux.
3) De rUnivers anime et intelligent. 4) Des grandes divisions de la nature en causes active et
passive, et en principes, luiničre et ten^bres. 5) Explication de 1’Heracleide ou du poeme sacre
sur les douze mois et sur le soleil, honorč sous le nom d’Hercule. 6) Explication des voyages
d’Isis ou de la lune, honoree sous ce nom en Egypte. 7) Explication des Dionysiaques ou du
poeme de Nonnus sur le soleil, adore sous le nom de Bacchus. 8) Les Argonautiques. 9) Expli-
cation de la fable faite sur le soleil. adore sous le nom de Christ. 10) Du culte et des opinions
religieuses, considerees dans leurs rapports avec les devoirs de 1’homme et avec ses besoins.
11) Des Myst6res. 12) Explication abregee d’un ouvrage apocalyptique des inities aux mysteres
de la lumi&re, et du soleil adore sous le symbole de l’agneau du printemps ou du belier celeste.
— Observations sur le Zodiaque de Dendra, par M. Dupuis, membre de la classe d’histoire et
de litterature ancienne de 1’Institut.

1*



4

de Sais: Je suis tout ce qui a ete, tout ce qui est, tout ce qui sera, et nul
mortel n’a encore leve le voile qui me couvre.

Quoique ce Dieu fut par tout, et fut tout ce qui porte un caractere
de grandeur et de perpetuite dans ce monde šternel, 1’homme le chercha de
preference dans ces regions elevees ou semble voyager l’astre puissant et
radieux qui inonde 1’univers des flots de sa lumiere, et par lequel s’exerce,
sur la terre, la plus belle comme la plus bienfaisante action de la divi-
nite. Cest sur la voute azuree, semee de feux brillans, que le tres-haut pa-
raissait avoir etabli son trone; c’etait du sommet des cieux qu’il tenait les
renes du monde, qu’il dirigeait les mouvemens de son vaste corps, et qu’il
se contemplait lui-meme dans les formes aussi variees qu’admirables sous
lesquelles il se modifiait sans cesse. „Le monde, dit Pline, ou ce que
nous appelons autrement le ciel, qui dans ses vastes flancs embrasse tous
les etres, est un Dieu eternel, immense, qui n’a jamais ete produit et qui
ne sera jamais detruit. Chercher quelque chose au-dela est un travail inutile
a 1’homme et hors de sa portee. Voilš, l’Etre veritablement sacre, l’Etre
eternel, immense, qui renferme tout en lui: il est tout en tout, ou plutot il
est lui-meme tout. Il est 1’ouvrage de la nature et la nature elle-meme."

Ainsi parle le plus philosophe comme le plus savant des naturalistes
anciens. Il croit devoir donner au monde et au ciel le nom de cause supreme
et de Dieu. Suivant lui, le monde travaille eternellement en
lui-meme et sur lui-meme: il est en me m e temps et 1’ouvrier
et l’ouvrage. Il est la cause universelle de tous les effets
qu’il renferme. Rien n’existe hors de lui; il est tout ce qui a
ete, tout ce qui est, tout ce qui sera, c’est-a-dire, la nature elle-
meme ou Dieu; car, par Dieu, nous entendons l’Etre eternel, immense et
sacre qui, comme cause, contient en lui tout ce qui est produit. Tel est le
caractere que Pline donne au monde, qu’il appelle le grand Dieu, hors
duquel ou ne doit pas en chercher d’autre.

Cette doctrine remonte a la plus haute antiquite chez les Egyptiens
et chez les Indiens.i Les premiers avaient leur grand Pan, qui
reunissait tous les caracteres de la nature universelle,
et qui originairement n’etait qu’une expression symbolique de sa force
feconde."

Dalje stran 8 sl.;
„Naitre, croitre, vieillir et mourir expriment des idees qui sont etran-

geres a la nature universelle, et qui n’appartiennent qu’a 1’homme et aux
autres effets qu’elle produit. ,L’univers, dit Ocellus de Lucanie, considere
dans sa totalit6, ne nous annonce rien qui decele une origine ou presage
une destruction. On ne l’a pas vu naitre, ni croitre, ni s’ameliorer; il est
toujours le meme, de la meme maniere, toujours egal et semblable h lui-
meme.' Ainsi parlait un des plus anciens philosophes dont les eerits soient
parvenus jusqu’a nous, et depuis lui nos observations ne nous en ont pas
appris davantage. L’univers nous parait tel encore qu’il lui paraissait etre
alors. Ce caractere de perpetuite sans alteration n’est-il
pas celui de la divinite ou de la cause supreme? Que
serait done Dieu s’ i 1 n’etait pas tout ce que nous pa-
raissent etre la nature et laforce interne qui lameut?
Irons-nous chercher hors du monde cet etre eternel et

1 Zapuščinski akt ima pod št. 64 zaznamovano to knjigo: ..Mithras, eine vergleichende
Ubersicht der beriihmteren mithrischen Denkmahler" ete. v. Niki. Miiller, Wiesbaden 1833!



5

improduit, dont rien ne nous attestel’existence? Place-
rons-nous dans la classe des effets produits cette i m -
mense cause au-dela de laquelle nous ne voyons rien
q u e les f a n t 6 m e s qu’il plalt a notre imagination de
creer? Je sais que l’esprit de l’homme, que rien n’arrete dans ses ecarts,
s’est elance au-dela de ce que son oeil voit, et a franchi la barriere sacree
que la nature avait posee devant son sanctuaire. II a substitue a la cause
qu’il voyait agir une cause qu’il ne voyait pas hors d’elle et superieure a
elle, sans s’inquidter des moyens d’en prouver la realite. II a demande qui a fait
le monde, comme s’il eut ete prouve que le monde eut ete fait; et il n’a pas de¬
mande qui a fait son Dieu, etranger au monde, bien persuade, qu’on pouvait
exister sans avoir ete fait; ce que les philosophes ont pense effectivement du
monde ou de la cause universelle et visible. L’homme, parce qu’il
n’est qu’un effet, a voulu que le monde en fut aussi u n; e t
dans le delire de sametaphysique, il aimagine un etre
abstrait appele Dieu, separe du monde et cause du
monde, p 1 a c d au dessus de la sp h ere immense qui cir-
conscrit le systeme de l’univers, etluiseul s’est trouve
garant de l’existence de cette nouvelle cause; c’est ainsi
que iliomme a cree Dieu. Mais cette conjecture audaciense n’est
point le premier pas qu’il a fait. L’empire qu’exerce sur lui la cause visible
est trop fort pour qu’il ait songe sitdt 6, s’y soustraire. Il a cru long-temps
au temoignage de ses yeux avant de se livrer aux illusions de son imagi¬
nation, et de se perdre dans les routes inconnues d’un monde invisible.
Il a ou Dieu ou la grande causedans 1’univers avant de
le chercher au-dela, et il a circonscrit son culte dans
lasphere du monde qu’il voyait, avant d’imaginer un
Dieu abstrait dans un monde qu’il ne voyait pas. Cet abus
de 1’esprit, ce raffinement de la metaphysique est d’une date tres-recente
dans l'histoire des opinions religieuses, et peut etre regarde comme une
exception a la religion universelle, qui a eu pour objet la nature visible
et la farce active et intelligente qui parait repandue dans toutes ses parties,
comme il nous est facile de nous en assurer par le temoignage des historiens,
et par les monumens politiques et religieux de tous les peuples anciens.“

O „svetovni duši“ razpravlja Dupuis v tretjem poglavju: „De
rUnivers anime et intelligent.“ Tu piše (str. 47 sl.):

„Le monde paraissait anime par un principe de vie qui circulait dans
toutes ses parties, et qui le tenait dans une activite eternelle. On crut done
que 1’univers vivait comme 1’homme et comme les autres animaux, ou
plutot que ceux-ci ne vivaient que parce que 1’univers,
essentiellement anime, leur communiquait pour quelques instans une infi-
niment petite portion de sa vie immortelle qu’il versait dans la matiere
inerte et grossiere des corps sublunaires. Venait-il a la retirer a lui, 1’homme
et 1’animal mouraient, et 1’univers seul, toujours vivant, circulait autour
des debris de leurs corps par son mouvement perpetuel, et organisait de
nouveaux etres. Le feu actil ou la substance subtile qui le vi-
vifiait lui-mžme en s’incorporant a sa masse immense,
en 61 a i t l’ame universelle. Cest cette doctrine qui est renfermee dans les
systfeme des Cbinois, sur l’Yang et sur l’Yn, dont l’un est la matiere cdleste,
mobile et lumineuse, et 1’autre la matiere terrestre, inerte et tenebreuse
dont tous les corps se composent.



Cest le dogme de Pythagore, contenu dans ces beaux vers du
sixieme livre de 1'Eneide, oii Anchise revele a son fils 1’origine des
ames, et le sort qui les attend apres la mort. „11 faut que vous sachiez, lui
dit-il, 6 mon fils! que le ciel et la terre, la mer, le globe brillant de la
lune, et tous les astres, sont mus par un principe de vie interne qui per-
petue leur existence; qu’il est une grande ame intelligente, repandue dans
toutes les parties du vaste corps de 1’univers, qui, se melant a tout, l’agite
d’un mouvement eternel. C’est cette ame qui est la source de la vie de
l’homme, de celle des troupeaux, de celle des oiseaux et de tous les mon-
stres qui respirent au sein des mers. La force vive qui les anime emane
de ce feu eternel qui brille dans les cieux, et qui, captif dans la matiere
grossiere des corps, ne, s’ y developpe qu’ autant que le permettent les di-
verses organisations mortelles qui emoussent sa force et son activite. A la
mort de chaque animal, ces germes de vie particuliere, ces portions du
souffle universel retournent a leur principe, et a leur source de vie qui
circule dans la sphere etoilee.“

Timee de Locres, et apres lui Platon et Proclus, ont
fait un traite sur cet ame universelle, appelee ame du monde, qui, sous le
nom de Jupiter, subit tant de metaraorphoses dans la mythologie ancienne,
et qui est representee sous tant de formes empruntees des animaux et des
plantes dans le systeme des Egyptiens. L’univers fut done regarde
comme un animal vivant, qui communique sa vie. a tous les etres
qu’il engendre par sa fecondite eternelle.“

In stran 51:
„11 resulte de ces principes philosophiques que la

matiere des corps particuliers se generalise en une matiere universelle doni
se compose le corps du monde; que les ames ef les intelligences particu-
lieres se generalisent en une ame et en une intelligence universelle, q u i
meuvent et regissent la masse immense de matiere dont
est forme le corps du monde. Ainsi 1’univers est un vaste corps
mu par une ame, gouverne et conduit par une intelligence,
qui ont la meme etendue et qui agissent d a ns t o u t e s s e s
parties, c’est-a-dire, dans tout ce qui existe, puisqu’il
n’ e x i s t e rien hors 1’univers, qui est l’ass e m blage de’
toutes choses. Reciproguement, de meme que la matiere universelle
se partage en une foule innombrable de corps particuliers sous des formes
variees, de meme la vie ou Parne universelle, ainsi que 1’intelligence, se di-
visant dans les corps, y prennent un caractere de vie et d’intelligence parti¬
culiere dans la multitude infinie de vases divers qui les regoivent.“

Dupuisova izvajanja se krijejo s Prešernovim ,,-ro nav“, „Welt-
geist“ in „Urlicht“. To govori dovolj jasen jezik, kje se je šolal
naš poetd

In še en vir širokosežnih vplivov na svetovno naziranje tiste
dobe in posebej tiste šole, ki sta bila Prešeren in Čop oba ter
ostala tudi kot zrela moža nje učenca, naj tu kot tudi še posebno
važen naglasim:

1 Dupuisov spis nam bo še sicer dobro služil pozneje pri vprašanju o pomenu števila
sedem in ideje o harmoniji sfer. Treba bo pregledati še druge knjige, navedene v zapuščinskem
aktu. ter presoditi, v koliko se vjema njih vsebina s Prešernovim panenteističnim svetovnim
nazorom. Za to treba posebne razprave! Terski problem je moral Prešerna zelo zanimati.
,,Krst.“ Strauh — !



7

Oskar F. Walzel priča v German.-roman. Monatsschrift 1909
(„Shaftesbury und das deutsche Geistesleben des 18. Jahrh.“), da je
vplival na vse mislitelje 18. in začetkom 19. stoletja novoplatonik
Anglež Sbaftesbury in tako tudi na Herderja in Goetheja in roman¬
tike. Herderjeva „Kalligone“ da stoji popolnoma pod vplivom Shaf-
tesburyjevih idej. (Cfr. G. Jacoby „Herders und Kants Asthetik“,
Leipzig 1907.) O nitih pa, ki vežejo tega novoplatonika s starim
grškim mišljenjem, pravi Walzel v imenovani razpravi (str. 423):

„Nur angedeutet und nicht weiter verfolgt sei, dafi die von Shaftes-
bury an Goethe und Herder weitergegebene Naturanschauung in ihren
Wurzeln zurtickreicht zu Anaxagoras’ tlberzeugung von der schonen und
zweckmafligen Ordnung des Kosmos, zu Plato und zur peripatetischen Natur-
philosophie, zu der Grundanschauung der Stoiker, dafi das ganzeWeltall
einen einzigen, einheitlic hen Lebenszusammenhang bilde,
und dali alle besonderen Dinge die aus dem Ganzen be-
stimmten Gestaltungen einer in ewiger Tatigkeit befindli-
chen gottlichen Urkraft seien. Die stoische Anschauung wurde dann
ein Element des Neuplatonismus; und — wie Windelband (Lehrbuch, S. 307,
Anm. 1.) bemerkt — in der Naturphilosophie Giordano Brunos und Jakob
Boehmes trat dieses stoische Element des Neuplatonismus beherrschend
in den Vordergrund. Ohne Zweifel erhalten also Goethe und Herder durch
Shaftesbury das Erbe von Jahrtausenden ausgeliefert. Dilthey hat aber auch
schlagend nachgewiesen, dah Goethe und Herder es nicht unmittelbar, sondern
in der Form iibernahmen, die Shaftesbury diesem Gedankenkomplexe gab.
Das entscheidende Merkmal der Kundgebungen Goethes und Herders, das
auf Shaftesbury hinweist, ist die Auffassung der Natur unter dem Gesichts-
punkte des ktinstlerischen Vermogens. „Die urspriingliche allver-
breitete, alles belebende Seele d es Uni versu ms, das uner-
mellliche Wesen, das durch ungeheuere Raume eine un-
endliche Menge von Korpern ausgestreut hat, wirkt in ih ne n
als eine kunstlerisch bildende Kraft.“ (Dilthey „Aus d. Zeit d. Spinozastudien
Goethes 11 : Archiv f. Gesch. d. Phil. 1894, VII, 325.)

Ali je Shaftesbury direktno vplival na Čopa in Prešerna, ali
pa le preko romantiške teorije, o tem bi bilo dobro, ko bi nam
kdo sčasoma podal pojasnilo; za nas je tu zdaj važnejše vpra¬
šanje o bistvenih potezah svetovnega nazora — romantiškega, Čo¬
povega in Prešernovega, radi važnih estetskih vprašanj,
na katere je treba nasloniti i teorijo o pomenu in
ceni „z latih črk“.

To je čisto jasno, da mora vplivati svetovno naziranje tudi
na estetska vprašanja in da mora potemtakem tudi panteistično,
ali kot ga imenuje Walzel v drugi razpravi („Das Prometheussymbol
von Shaftesbury zu Goethe11 N. Jahrbucher f. d. ki. Altert., 1910; tudi
ponatis pri Teubnerju 1910!) „panenteistično“ (str. 52; ponatis 17,
op. 1.; str. 151; ponatis 55) naziranje imeti svojo estetiko. Kakor
namreč določa pojmovanje odnosa med teorijo in duhom svetovni
nazor vobče, tako tudi odnos med formo in duhom v pesniških



8

delih označa poetiške nazore, estetska načela in estetski okus poetov
in teoretikov. Kdor pa primerja vesoljstvo organizmu in dalje pesem
samo zopet organizmu, ta mora dobiti analogijo med vesoljno in
individualno poetovo pesmijo: osnovna misel romantikov po vplivu
Shaftesburyjevega svetovnega naziranja. In ako je vesoljstvo umet¬
nina, ker je organizem, zakaj ne bi smela biti i pesem umetnina,
če to zahteva zaključek po oni analogiji? Če pa je pesem umetnina,
ker je organično sestavljena, je eo ipso tudi že predpogoj dan, da
more in mora biti sestavljena iz delov, sestavljena pa po nekem
gotovem principu —• umetnikovi ideji. Po kateri ideji? —

Prešernovo in Čopovo svetovno naziranje 12 je prvi glavni kamen
v umevanje Prešernove arhitektonike vobče in „zlatih črk“ še po¬
sebno. In to treba dokazati čim temeljitejše na podlagi Schleglove
teorije, potem pa poseči v — antiko že radi idejne zveze med ro-
mantiškim svetovnim naziranjem in Plotin - Platonovo filozofsko
teorijo.

2. Pomen črke, hieroglifov pri Frideriku Schleglu.

Podlaga razmotrivanju problema nam bodi Friderikova razprava
„Gesprach tiber die Poesie" 1800 (Fr. Schl. s. W., 2. Orig.-Ausg. 1846, V),
kjer razmotriva tedaj pereče in dnevno vprašanje, kako združiti
antiko in romantiko, problem torej, ki ga je bil načel že Goethe po
1. 1786. V pismu bratu Viljemu namreč piše Friderik že 1. 1794., v
dobi torej, ko stoji še pod silnim vtisom antike, o tem vprašanju
(cfr. Walzel „Deutsche Romantik" 1908, str. 30 ; Teubner: Aus Natur-
und Geisteswelt, 232):

„DasProblem unsrerPoesie scheint mir dieVereinigung
des Wesentlich-Modernen mit dem Wesentlich-Antiken; wenn
ich hinzusetze, dafl Goethe, der erste einer ganz neuen Kunstperiode, einen
Anfang gemacht hat, sich diesem Ziele zu nahern, so wirst du mich wohl
verstehen."

Po šestih letih pa že odločno stavi v „Razgovoru“, torej nepo¬
sredno za spisom „Uber das Studium der griechischen Poesie" 1797,
isto zahtevo (str. 232):

„Nur vom Meister mufi ich noch einige Worte sagen. Drei Eigenschaften
scheinen mir daran die auffallendsten und bemerkenswerthesten. Erstlich,
daB die Individualitat, welche darin erscheint, in verschiedene Strahlen ge-
brochen, unter mehrere Personen vertheilt ist. Dann der antike Geistp den
man bei naherer Bekanntschaft unter der modernen Htille iiberall wieder-
erkennt. Diese gliicklicheCombination eroffnet eine ganz neue
Aussicht auf das, was die hochste Aufgabe aller Dichtkunst
zu sein scheint, die Verbindung des Classischen und des
R om a n t i s c h e n.“

1 Prim. tudi: Fischer Kuno. Diotima. Die Idee des Schonen. Philosophische Briefe. Pforz-
heim 1849. S. 38, 39; 42—50; 57; 70—72 (Weltschmerz).

2 Kjer ni pripombe, podčrtujem večinoma sam; velja za ves spis.



9

Sinteza med karakterističnejsimi znaki antike in romantike je
v „Razgovoru“ najvažnejša in celo osnovna misel, okrog katere se
suče ves razgovor oseb. Ta misel o sintezi tvori torej programno
točko Schleglove šole. In če je res hodil Prešeren s Čopom vred v
to šolo, je več ko gotovo, da je i ta misel ostala v programu njegove
poetiške umetnosti.

Pri tem vprašanju o sintezi med antiko in romantiko pravi
namreč Andrea v „Razgovoru“ (1. c. 235):

„Mich freut es, dafi in dem mitgetheilten Versuch endlich das zur
Sprache gekommen ist, was mir gerade die hochste aller Fragen iiber die
Kunst der Poesie zu sein scheint. Nahmlich die von der Vereini-
gung des Antiken und des Modernen; unter welchen Bedingungen
siemoglich,inwie fernsie rathsam s e i. Wir solltenvor allem
versuch en, diesem Problem ganz auf den Grund zu kommen!“

Gotovo interesantno vprašanje ne le tedaj, bilo bi tudi še —
danes! Seveda tak problem umetniški ni tako malenkosten, posebno
pa tiste dni ni bil, ko je pisal Friderik svoj „Razgovor“. Kje je bilo
tedaj še temeljito poznanje antike, kje poznanje vseh fines lastnega
jezika! (n. pr. le njegovih metričnih svojstev!). In vendar je v poeziji
jezik eden izmed glavnih pogojev v umetniški smeri! Umevno potem,
da tako vprašanje mora izzvati — debato, za in proti, dokler se ne
pojasnijo težkoče in zedinijo razlike v nazorih.

Prvi, ki poda v „Razgovoru“ svoje mnenje, je Ludoviko, češ
(str. 235): „Ich wiirde gegen die Einschrankungen protestieren, und
ftir die unbedingte Vereinigung stimmen. Der Geist
der Poesie ist nur einer und iiberall derselbe!“

Dobro, duh poezije! Toda kjer je duh, mora biti še —■ forma!
Tej zahtevi ugodi Ludovikova pripomba: „Allerdings der Geist! Es
mochte sich hier aber wohl die Eintheilung in Geist und Buch-
staben anwenden lassen.“

Tu imamo že jasno izjavo o pomenu „črke“: ločitev sama med
duhom in črko sili, da mislimo na formalne stvari v pomenu Žigo-
novih besed. Treba je le še dodati točnejšo označbo „duha“ in „črke“,
pa bomo že dokaj na jasnejšem tudi glede „zlatih črk“ Prešernovih.
Ludoviko sam nam pomaga v težavi, ko dostavlja:

„Was Sie in Ihrer Rede iiber die Mythologie dargestellt oder doch
angedeutet haben, ist, wenn Sie wollen, der Geist, das innere Wesen,
die belebende Seele der Poesie."

Torej „mitologija“ naj bi bila duša poezije. A kakšna, kako
je treba zopet ta pojem umevati? Ludoviko meni (str. 206):

„Das Wesentliche der Mythologie aber liegt nicht in den ein-
zelnen Gestalten, Bildern oder Sinnbildern, sondern in der
lebendigen Naturanschauung, welche allen diesen zum Grunde liegt.
In diese lebendige Naturanschauung fiihrt uns die Wissenschaft zuriick,
sobald sie die rechte geistige Tiefe und Quelle der innern Offenbarung
erreicht hat.“



10

In str. 203:
„Und was ist jede schone Mythologie andres als ein hiero-

glyphischer Ausdruck der umgebenden Natur, in dieser Verklarung von
Fantasie und Liebe? — Einen groflen Vorzug hat die Mythologie. Was sonst
das Bewufltsein ewig flieht, ist hier d e n n o c h sinnlich
geistig zu schauen, und f e s tzuh al te n, wie dieSeelein dem
umgebenden Leibe, durch den sie in unser Auge schimmert, zu
unserm Ohre spricht.“

Mitologija je po teh besedah hieroglifski izraz obdajajoče nas
narave. Torej simbol narave, oziroma nevidnega duha, javljajočega
se v njem kot se javlja duša v telesu. Ves vidni svet je potemtakem
le nedoločen, skrivnosten izraz neke skrivnostne potence, ki se skriva
za snovjo, za hieroglifom, za zunanjo formo.

Mitologija je le simboličen izraz narave, t. j. vesoljstva. Ludo-
viko potrjuje to tudi na strani 197.:

Es fehlt, behaupte ich, unsrer Poesie an einem Mittelpunkt, wie es die
Mythologie fiir die Poesie der Alten war, und alles Wesentliche, worin die
moderne Dichtkunst der antiken nachsteht, lafit sich in die Worte zusam-
menstellen: Wir haben keine Mythologie, keine geltende symbolische
Naturansicht als Quelle der Fantasie, und lebendigen Bilder-
Umkreis jeder Kunst und Darstellung.“

V čem sta si sorodna mitologija in poetiška fantazija, pa nam
pove prav dobro Viljem (cfr. Joachimi, 1. c. str. 132):

„Dichten (im weiteren Sinne fiir das Poetische, allen Kiinsten zum
Grunde Liegende genommen) ist nichts anderes als ein ewiges
symbolisieren : wir suchen entweder fiir etwas Geistiges eine
au B e r e Hii 11 e, oderwir beziehen ein AuBeres auf ein unmit-
telbares Inneres. ,Durch die Tab des Kiinstlers wird aus seinem
unsichtbaren Dichtergeist ein sinnlich wahrn e hm bar e s Ge-
dicht oder Kunstwerk; und so wird uns die Anschauung ge-
geben, wie aus dem urspriinglichen, unendlichen Geist ein
endlicher Korper werden kann; wir sehen die Einerleiheit von
Geist und Materie, eine Identitat, die sonst nur ,spekulativ dargetan werden
kann‘.“

Predstave, ki se porajajo v duši o nekem predmetu, tvorijo
podlago mitologiji in poeziji. Snovanje človeške fantazije pri
gotovih predstavah o nekem predmetu je v naj ožji zvezi s — poe¬
zijo. To pa, kar umetnik podaja in ostvarja v umetninah, to je le
omejen odsev njegove neskončne dušne svetlobe. Radi-
tega ker je umetnina plod neskončnega duha v končni materiji,
ima tendenco po neskončnosti. Neskončna je tedaj umetnina le radi
duha, ki ga je uklenil poet s svojo umetniško mislijo in umetniško
roko v vidno, čutno, doznavljivo obliko. Zato je možno od tu sklepati
nazaj na kakovost poetovega duha za tisti trenotek, ko se mu je
porodila misel za gotovo umetnino. Umetnina je potemtakem
v zmislu prejšnjih stavkov — hieroglif, črka, zu¬
nanji vidni izraz poetovega duha: „Im Styl des achten



11

Dichters ist nichts Schmuck, alles nothwendige Hieroglyphe“
(Athen.-Frag., 173).

Vse, kar priča in določa umetnino, je — njen hieroglif, njena
črka, zunanje pojasnilo — ideje umetnikove. Nazor Platonov o
odnosu med etdog in sidcokov. Črka, hieroglif in sodookov pomenja
potemtakem isto. Žigonova domneva ima v romantiški teoriji ne-
omajljivo zaslombo.

Da je temu res tako, pa pričajo Ludovikove besede (str. 233):
„Und Sie werden gewill nichts dagegen haben konnen, wenn ich Me¬

trum und dergleichen, ja sogarCharaktere,Handlung, und \vas
dem anhangt, den ganzen Inhalt und Stoff, so wie auch die auBere Form
iftr den Buchstaben halte.“

Stoji torej, da je treba „črke“ razlagati po tej teoriji! Po Fri¬
derikovih nazorih je možna sinteza med antiko in romantiko edinole
v „črki“, ker je „duh poezije" itak povsod isti. Ludoviko namreč
nadaljuje:

„Im Geist mag Ilire unbedingte Verbindung des Anti-
ken und Modemen Statt finden; und nur auf eine solche machte
unser Freund uns aufmerksam. Nicht so im Buchstaben der Poesie.“

A zakaj ne brezpogojno? Zato ne:
„Der alte Rhythmus z. B. und die gereimten Sylben-

maalle bleiben ewig entgegengesetzt. Ein drittes Mittleres
zwischen beiden giebt es nicht; die Versuche einer solchen Verschmelzung
iviirden nur auf Unformlichkeiten fiihren. Es ist auch eigentlich unnothig,
und soli es uns geniigen, w e n n w i r in unsern deutschen
Naturformen alle wesentlichen Bediirfnisse, Richtungen
und Verschiedenheiten des metrischen Ausdrucks der alten und neuen Poesie,
soviel als nothig und moglich ist, auf an derem und eigenem Wege
erreichen m 6 g e n.“

Tako zdaj poznamo duha in črko poezije, poznamo tudi možnost
in smer in sfero, kdaj je možna sinteza med antiko in moderno.
Vse to je velikega pomena za kompozicijo Gazel! To je prvo važno
spoznanje na podlagi romantiške poetiške teorije, drugo pa se suče
okrog sorodnega spoznanja, da je umetnina „posoda“ — organizem.

Ker če je umetnina simboličen izraz poetovega duha, poetove
umetniške ideje, njen hieroglif, potem sledi tudi, da je umetnina
posoda njegove — umetniške ideje, je njegov umetniški ideal. Ka¬
kršen duh, takšna posoda! Ludoviko pravi. (str. 197):

„Die neue Symbolik mufi im Gegentheil aus der tiefsten Tiefe des
Geistes herausgebildet werden (staroklasična simbolika je bila: „iiberall die
erste Bluthe der jugendlichen Fantasie, sich unmittelbar anschliefiend und
anbildend an das nachste Lebendigste der sinnlichen Welt“); es
mufi das kiinstlichste aller Kunstwerke sein, denn es soli alle andern um-
fassen, ein neues Bette und Gefafl fiir den alten ewigenUrquell
der Poesie und selbst das unendliche Gedicht, welches die Keime
aller andern Gedichte verhiillt."



12

Kaj in kako si misli Ludoviko in z njim Friderik Schlegel pri
tej novi simboliki, bomo že še pozneje culi, tu je pojmovanje zani¬
mivo, da je pesem posoda in struga vedno stare in
vedno mlade poezije. To pojmovanje Friderikovo je pendent
k Prešernovi „pesmi-posodi“. Videli bomo pozneje, da so tudi druge
besede tega odstavka važne za umevanje — Gazel. Tu nas zazdaj
zanima to, da Ludoviko govori o „neskončni pesmi". Kako je to
umeti, smo že čuli, vendar pa radi jasnosti v umevanju romantiškega
pojmovanja ne bo odveč, če čujemo, kar pravi Antonio (str. 209):

„A 11 e geistigen Andentungen und Spiele der Kunst
sind nur ferne Nachbildungen von dem unendlichen
Spiele der Welt, dem ewig sich selbst fortbildenden und wiederspie-
gelnden Kunstwerke des Schopfers.“

To mesto je velevažno za umevanje romantiške estetske teorije,
a tudi za umevanje vse tistodobne estetske teorije, ki je stala več-
alimanj pod vplivom Shaftesburyjeve filozofske teorije o lepem,
urejenem vesoljstvu.

Vesoljna umetnina — pesem: to si je treba zapomniti i za
bodoča izvajanja! In tudi to je velepomenljivo, da je vsaka umetnina
le posnetek vesoljne umetnine svetovja, le posnetek vesoljne pesmi
svetovja. „Melodija sfer“, „harmonija sfer“: ta misel je poetična in
stara in odnekdaj! S to mislijo o svetovju — veleumetnini stvarni¬
kovi, in po analogiji potem o pesmi-umetnini pesnika-umetnika —
je združevala romantiska teorija v zmislu svojega svetovnega nazi-
ranja o organičnosti vsega sveta ono misel, da je vsakaumetnina
—■ organizem, zistem organično zvezanih delov.

3. Teorija o umetnini - organizmu in njeno „središče“.
O tem piše Joachimi v že navedeni svoji knjigi „Weltanschauung

der Romantik" (str. 20, 21):
„Doch eins ist und bleibt eben fiir Schellings EinfluB auf das Geistes-

leben der Romantiker ausschlaggebend: seine Naturphilosophie. Erst durch
sie wird die konsequente Anwendung des Organismusgedankens auf
alles geistige und natiirliche Sein und Leben moglich. Dadurch wird zu
der Identitat von Leib und Seele, die die Fichtesche Philosophie nur
abstrakt gepredigt hatte, das Bild, die Anschauung, gegeben. 1 Da¬
durch. erhalt die romantische Theorie ihre Einheit und ihren philosophischen
Mittelpunkt: Die Welt ist ein geistiges Ganzes, sie ist ein
lebendes Ganzes, sie ist ein Organismus. Sie ist aber nicht nur
ein Organismus, der mit einem wachsenden Baume zu vergleichen ware,
sondern sie gleicht besser einem hoheren Organismus, einem
Individuum. Das Ali wird fiir die Romantik zur Person.“

Tako je Prešernov in Čopov „Weltgeist“ popolnoma v zmislu
romantiškega svetovnega nazora. Če pa je vse v medsebojni zvezi,

1 Grlej poprejšnjo WiHielmovo razlago o „pesnenju“; te knjige str. 6: „Dichten itd.



13

potem mora biti tudi vse na svojem določenem mestu; vladati
mora v svetovju gotov red:

„Und nun die Konsequenzen: In diesem lebendigen Organis-
:nus kann nichts an der unrechten Stelle stehen, mufi alles
seine Bedeutung haben, mufi alles einem letzten, hochsten,
gemeinsamen Zwecke dienen, mufi alles innigst miteinander
verbunden sein, alles zusammengehoren und aufeinander
angewiesen sein:

,Alles mufi ineinandergreifen,
Eins durch das andre gedeihn und reifen;
Jedes in allen dar sich stellt,
Indem es sich mit ihnen vermischet,
Und gierig in ihre Tiefen fallt,
Sein eigentiimliches Wesen erfrischet
Und tausend neue Gedanken erhalt. 1 (Novalis, I, 160.)“

Nujna posledica tega naziranja, da je vse v medsebojni organični
zvezi in vse na pravem mestu, mora tudi biti, da mora nekje biti
vir in središče vse moči v organizmu. Organizem mora nekje zaje¬
mati svojo življensko silo. Naravoslovje pa je učilo, da tiči taka
sila v zametku, v katerem je združena vsa bodoča moč razvitega
organizma. Iz zametka, iz središča organizmovega prihaja vse živ¬
ljenje ... Če pa je vesoljstvo organizem in osebnost, potem mora
tudi to imeti svoje središče, iz katerega prihaja življenje v vse
stvarstvo. Končno mora seve tudi človek imeti svoje — središče.
Po analogiji pa mora imeti tudi odsev in posnetek
neskončne veleumetnine in vesoljne pesmi, umet¬
nina umetnikova, svoje — središče. In če vsaka umetnina,
zakaj ne ravno pesnikova? Pesem-umetnina je torej
organizem in mora imeti svoje središče, iz katerega se
razliva življenska sila po vsej umetnini.

Organizem pa je zistem delov! Umetnina mora biti in
je tudi zistem delov. Če pa je temu tako, mora biti v
tem zistemu delov le en del najvažnejši in najmoč¬
nejši; v njem mora biti osrediščena vsa sila celote.

To so misli, ki nujno slede nazoru, da je ves svet organična
enota in da je umetnina tudi organična enota.

Svetovni nazor romantike določa tudi njeni estetiki smeri, v
katerih se giblje pojmovanje romantikov o bistvu umetnine.

O vsem tem pravi Joachimi, ki smatra ravno misel o središču
za osnovno misel romantike, in ki v tem zmislu tudi presoja njen
svetovni nazor, na strani 21. že imenovane knjige:

„Man mufi alles aus einem gemeinsamen Mittelpunkt heraus erklaren.
In einem Mittelpunkt mufi alles zusammenstimmen. Wer diesen Mittel¬
punkt erkannt hatte, hatte mit einem Schlage das Weltratsel gelost: Er
wuflte das Wesen der kleinsten Blumen und der hochsten Wissenschaft,
der nacktesten Menschlichkeit und tiefsten Geistigkeit auf einmal.“



14

Iz tega naziranja izvira teorija romantikov o središču:
„Von hier geht die Zentrumslehre aus: Nuraus dem Wesen des

Keimes, des Mittelpunktes erklart sich die organische Welt.
Was sichtbar erscheint, mufi unsichtbar-gewaltig schon im Keime der Welt,
dem Zentrum und seiner Kraft, gelegen haben. Somit ist fur die Romantiker
dies feststehend: Der Mittelpunkt ist eine organische, lebendige
VVesenheit, sein Leben ist organisch-1 ebendiges Leben und
Weben, was auch immer aus ihm geboren wird, muB deshalb
organischer Natur sein. Das Ali ist ein lebender Organismus,
aber auch alles, was in ihm geboren wird und entsteht, ist
Organismus oder Teil oder Funktion eines Organismus . 11

Pomislimo tu nekoliko na Prešernovo posmrtnico Čopu v
spomin, kjer ima pojme „Weltgeist — Funke — Urlicht“! Ali ni tisto
mesto v pesmi po teh besedah dokaj umljivejše?

A dalje za M. Joachimi! Kar velja za Celoto, velja spet tudi
za dele:

„Und jeder Einzelorganismus tragt in bewuBter oder un-
bewuBter Form samtliche Merkmale des Weltorganismus in
sich. ,Alles in allem dar sich stellt. 1 Volker, Projekte, Wissenschaften, alles
Natiirliche und Geistige ist organisch, ist ,Individualitat‘.“

Pangermanizem, panslavinizem, panilirizem in vse, kar je s
temi narodnopolitičnimi pojmi združenega, ima svoj izvor v roman-
tiškem svetovnem nazoru, da je vse — organizem. Jasnejša nam je
zdaj tudi vsebina tistega že imenovanega pisma Prešernovega Stanku
Vrazu! Imeli smo torej prav, da smo šteli to pismo med priče o
Prešernovem — panenteističnem svetovnem nazoru.

Če je vse organično proniknjeno, pretkano in zvezano, a tudi
urejeno in oživljeno, mora odnekod prihajati življenska moč. To
je v svetovju absolutna točka in prašila, od katere se krepe in po
kateri žive i drugi deli velikega organizma:

„Und wie alles zu einem einheitlichen organischen Weltall sich ver-
bindet, so kann es auch nur einen einheitlichen Mittelpunkt, eine Urkraft
geben, die dieser Welt ihre unendliche organische Kraft und Bestimmung
leiht. Der Mittelpunkt des Ali ist der absolute Mittelpunkt, alle anderen
Einheiten sind nur Spiegel dieser hochsten Alleinheit.“

Misel o organičnosti vsega svetovja je torej pravzaprav osnovna
misel romantiškega svetovnega nazora. Kdor se more umisliti v po- ■
sledice, ki se morajo pojaviti po takem nazoru, bo zlahka prodrl v
pojave tudi v javnem življenju romantiške dobe. Da bo dokaj lažje
umeval i estetske nazore, je povsem umljivo, kakor je tudi, da bo
lahko prodrl v skrivnosti Prešernove arhitektonike!

Kako velikega pomena je bila tisti čas ideja organičnosti vsega
svetovja je razvidno iz Joachimine sodbe (str. 22):

„Es war eine Epoche in der Geistesgeschichte der Menschheit, wo
der Pantheismus durch den Organismusbegriff der Naturphilosophie von
einer philosophischen Spekulation zu einer naturvvissenschaftlichen Grund-



15

anschauung wurde, und wo fast gleichzeitig der Galvanismus, den Ritter
entdeckte, der ,Beweis, dafl ein bestandiger Galvanismus den LebensprozeB
im Tierreich begleite 12 , ,zu einem vermittelnden Gliede zwischen der Physik'
und der Naturwissenschaft wurde‘ (Haym 613). Es lag etwas Berau-
schendes in diesem Gedanken ein er lebendigen, geistigen
Alleinheit,einerorganisch-einheitlichen, geistig undkorper-
lich zusammengehorige n Welt, mit ihrem geheimnis volle n
Mittelpunktundseinenunzahligen, soverschiedenen Spiege-
lungen in allen Einzelorganismen. Der menschlichen Vernunft und
Phantasie wurden mit einem Male die Tore weit geoffnet. Die Schonheit
der Entwicklung, die Harmonie alles Seienden, die Gewiflheit des ewigen
Seins und Lebens, einer gottlich-geistigen Einheit und Omnipotenz hinter
allem Einzelnen schien den Menschen naturwissenschaftlich-philosophisch
verbiirgt werden zu sollen. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft; Tat-
sachlichkeit und Ideal; Korper und Geist schossen zusammen zu einer
groBen Wirklichkeit und zu einer wunderbaren, geheimnisvollen Bestim-
mung. Alles menschliche Streben und Werden erhielt einen
gottli chen Anhauch, alles Nattirliche wurde eine Quelle
religioser Versenkung. Diese unendliche, geistige All-Einheit schien
ein Postulat, das nur einer ebenso unendlichen Geistigkeit und Geisteskraft
der Menschheit seine Existenz verdanken konnte. Das Leben wurde der
Giiter hochstes, ein schlechtweg absolutes Gut von unsagbaren Moglichkeiten :
es war eine herrliche Tatsache, mitzuleben in dieser wundervollen, lebendigen
Einheit, mitzufiihlen, mitzuschauen, — vor allem aber mit zu denken.“

» Tako Joacliimi o pomenu ideje o organičnosti vsega svetovja
za časa romantiškega gibanja. Med Slovenci sta bila najboljša so¬
mišljenika Čop in Prešeren, kot smo že dokazali. Dva genialna
človeka je združila prijateljska vez. Temeljito naobražen znanstvenik
in globoko čuteč in vsestransko poučen poet-umetnik sta se našla
v skupnem delu na literarnem polju. Družil pa ju je prav posebno
isti svetovni nazor, ki sta se ga navzela iz romantiške teorije ine
samostojno dalje razvijala. Njuna estetska naobrazba je gotovo
dobivala svojo hrano iz romantiškega svetovnega nazora, kakor je
bila sploh estetika romantikov prepojena z mislimi njihovega sploš¬
nega svetovnega nazora.

Tisti pojem „Lichtgenossen“, ki ga rabi Prešeren v Čopovi
posmrtnici nam kaže pot med sorodne duhove istega naziranja.
Hegeljancu Čopu so bile gotovo znane še druge zvezde, sukajoče se
okrog istega romantiškega svetovnega središča: ro nav. Gotovo niso
tisti „prosvitljeni drugi“ Čopovi daleč od slovečih imen, ki jih na¬
vaja Joachimi (str. 20—21):

„Die Auffassung der Welt als eines lebendigen durchgeistigten Orga-
nismus ist vielleicht die fruchtbarste Anschauung gewesen, die in Fr. Schle-
gels Seele gefallen ist. Allerdings war diese Anschauung nicht absolut neu.
Der Mikro-Makrokosmosgedanke der alten Griechen hatte ihn schon in die
Philosophie eingefiihrt;2 im 18. Jahrhundert liegt er gewissermaflen uberall

1 Corrige tako pri Joachimi in cfr. Haym 2. izd. 1903, 613!
2 Cfr. Walzlove že navedene besede! (Te knjige str 7.)



16

in der Luft. Die Leibnizische Monadenlelire kommt ihm auBerordentlich
nahe und iibertrifft Schelling in der Hypothese fur die Einzelexemplare.
Herder und der junge Goethe wie der Sturm und Drang
iiberhaupt legten mitVorliebe ihrer asthetischen Wer-
tung eines Kunst werkes den Organismusbegriff z u -
g r un d e.“

Ker smo že omenili Shaftesburyjev vpliv, se ni treba še enkrat
sklicevati na njegov novoplatonski svetovni nazor. Za svetovni
nazor in za karakteristiko estetskega naziranja Čopovega in Pre¬
šernovega smo tudi že dobili dovolj trdne podlage v romantiškem
svetovnem nazoru.

Žigonova estetska izvajanja o organičnosti in žariščnosti Pre¬
šernovih pesniških umetnin so dobila s karakteristiko romantiške
estetske teorije potrebno trden znanstveni temelj. To je tretji
važni rezultat, ki potrjuje, da njegova estetika in
matematiška estetičnost ni kar tako iz zraka prine¬
sena v Prešernove umetnine, ampak da mora v njih res
nekaj takega tičati, kot kaže Žigonova teorija. Ako pa je dejstvo,
da je Schleglova šola in romantiška šola vobče učila organičnost
in središčnost vsake umetnine, makro- in mikrokozma, in ako je
dalje tudi dejstvo, da kažejo Prešernove umetnine tadva glavna
znaka romantiške estetske teorije, ne sledi li z nujno logično silo
sklep, da je Žigonova teorija zadela v živo resnico in da potem ni
zanesla v Prešerna njemu tujih estetskih nazorov in idej ? Kritiki,
ki so napisali tako sodbo o Žigonovih razpravah, kot jo je prinesel
„Ljubljanski Zvon“ 1908, so dolžni, da store na podlagi dognane
resnice primerne korake v obrambo znanstvene vestnosti. To za¬
hteva ugled znanstvene kritike! Strokovnjaško vestna
ni bila tista kritika v „L j ub 1 j an s ke m Zvonu", to stoji
pribito! Posmeh prepuščajo zdaj drugim kritikom — matematični
estetičniki!... To je četrti važni rezultat pri vprašanju
o Prešernovem črkarskem okusu! Radi tolike važnosti
Prešernove „črkarije“ pa je nujno potrebno, da si še natančneje
ogledamo teorijo o žariščnosti umetnin.

4. K. Filip Moritzova teorija o središču - žarišču umetnine in njen
vpliv na Goetheja, Herderja in Schlegiovo šolo.

Pri razlagi središčne teorije nam služijo v prvi vrsti Walzel-
nove razprave. Zato naj nam kažejo dobesedno pomen in vpliv
Moritzove teorije. V „Deutsche Romantik" pravi Walzel (str. 47):

„Und so darf denn auch die Lehre vom ,Mittelpunkt‘, die in der orga-
nischen Weltanschauung Fr. Schlegels eine so groBe Rolle spielt, unmittelbar
auf ihre ersten Quellen, auf Goethe und auf Moritz (vgl. Jubil.-Ausg., 36, XLIII),
zuriickgeleitet werden.“



17

V Germ.-rom. Monatsschr. 1909, 434, pa piše:
„Der Begriff uncl Terminus, ,Mittelpunkt£, ftir die Romantik, ebenso

wie die ganze Anschauung vom organischen Kunstwerk hochwichtig, diirfte
besonders von Moritz an Goethe weitergegeben worden sein.“

Kako pa je prišel Moritz do svoje misli o »žarišču" ali »sre¬
dišču" umetnine ? Samo po spekulativnem potu gotovo ne bi mogel
razviti tako odločno iz ideje o organičnosti umetnine svoje žariščne
teorije, ako bi ga ne bila učila i sama skušnja.

Tudi to vprašanje pojasnuje Walzel, ko piše v prej navedenem
zvezku jubilejne izdaje Goethejevih spisov (36, XLIII):

„Ganz selbstandig entwickelt Moritz die Lehre vom Mittelpunkt aus
Shaftesbury. Sie stellt eine wesentliche Weiterbildung der These von der
gesetzlichen Relation des Ganzen und der Teile dar. Karoline Herder be-
richtet am 12. Dezember 1788 ihrem Gatten, Moritz habe erzahlt, ,wie er
durch das Studium der Perspektive darauf gekommen
s e i, den Mittelpunkt in einem Stiick aufzusuchen; den
musse man nun nicht am Ende des Stiicks, sondern in der Mitte
suchen, so wie alle Radien vom Mittelpunkt ausgehen und
sich in den Anfang und Ende verlieren. 1234 Es folgen Bemer-
kungen iiber Mittelpunkt des ,Gdtz‘.> Zunachst bezeugt die Briefstelle, daJB
Moritz aus Eigenem sich die Lehre gebildet hat; dann aber scheint sich
Moritz nur ganz zuletzt des Wortes ,Mittelpunkt' bedient zu haben. Denn in
seinen gedruckten Arbeiten erscheint lediglich ,Gesichtspunkt ! , ,Brennpunkt‘.
Von diesen Ausdriicken weist der erste abermals auf die Lehre der Per¬
spektive hin, wahrend der zweite, den die Abhandlung ,t)ber die bildende
Nachahmung des Schonen12 verwertet, die Grundlage der ganzen Theorie
mindestens verhullt. Jedenfalls bleibt ein weiter Weg von
Herders Beobachtung, eine Hauptemplindung beherrsche wie eine Welfseele3
jedes von Shakespeares Werken, bis zu Moritz. Gewifl liegt Herders
wie Moritzens Ansicht auf dem Wege, den Shaftesbury vorbereitet hat. Doch
ohne Einschrankung darf auf Moritz zuriickgefiihrt werden, wenn Goethe
und noch weit mehr die Romantiker den Begriff des ,Mittelpunkts‘ — und
zwar nicht blofi im asthetischen Sinne — weiter verwerten. An dem Aus-
drucke ,Mittelpunkt' hat sich Goethe dabei nicht angstlich gebunden. Wenn
die Italienische Reise (26, S. 240, 22 ff., 13. Marž 1787) den ,Moment', da sich
Orest in der Nahe der Schwester und des Freundes wiederfindet,4 die ,Achse
des Stiickes' nennt, so liegt ohne Zweifel Moritzens Theorie zu Grunde,
wahrend doch dieser Terminus bei ihm nicht nachzuweisen ist." (Vgl.zu Bd.36,
S. 180/11.)

Iz tega sledi, da »žariščna" teorija svoj čas res ni bila prazen
fantom, ampak živo prepričanje in važen činitelj romantiške in
Goethejeve in celo Herderjeve estetske teorije.

Na str. XLI., 36. zvezka jubilejne izdaje pa pravi še Walzel:
„Wichtiger ist die aus dem Studium Shaftesburys und Spinozas abge-

leitete Anschauung, daB dieses schone Kunstwerk doch wiederum ein ftir

1 Pozneje i o tem!
2 Po njej sem citiral v ..Slovenčevem" podlistku junija, julija meseca 1910. Kdor ima tisti

fragmentarni članek, poglej in primerjaj.
3 Pomnimo to dobro radi Gazel!
4 O Sofoklejeve Elektre središču pozneje!

2



18

sich bestehendes Ganze sei, das wie die grofie Natur seinen Endzweck in
sich hat. Hinzu kommt die Forderung: wenn das Kunstvverk ein fiir
sich bestehendes Ganze sei, dann musse es auch in ihm einen Ge-
sichtspunkt geben, von dem aus alles Einzelne in seiner notwendigen
Beziehung auf das Ganze sich offenbare. Das Kunstwerk mufi einen Mittel-
pnnkt besitzen . 11

Potrebno pa je, da čujemo neposredno za temi besedami ne¬
koliko Shaftesburyjeve teorije, ki je tako močno vplivala na razvoj
romantiške estetske teorije in sploh na mišljenje vseh značilnejših
osebnosti 18. stoletja notri do Prešernove in Čopove dobe. Kakor
za Moritza, tako naj velja tudi za Shaftesburyja Walzlova karak¬
teristika. Saj so ravno njegove razprave posvečene spominu in vplivu
tega angleškega misleca.

V že omenjenem 36. zvezku jubilejne izdaje Goethejevih spisov
piše o tem možu (str. XXXII, XXXIII):

„Wirklich wird auch die ganze Studie liber The judgement of Hercules
von dem Gedanken einer solchen gesetzlichen Relation von Idee und aufierer
Gestaltung getragen. Nach Xenophons bekannterErzahlung (Sokr.Denkw.,B.2)
entwirft Shaftesbury den Plan eines Gemaldes und gelangt zu folgenden
Bestimmungen: es musse ,ein einziges Stilclc sein, ,in einem Gesichts-
punkt e z us ammenge f afit, und nach einer einzelnen Idee , . . ge-
arbeitet', so dafl es ,vermoge der wechse ls eitigen und notwen-
digen Beziehung seiner Teile, ebenso wie unter den Gliedern
eines nattirlichen Korpers, ein wahres Ganzes ausmache1.
Strehe doch schon der Blumenmaler nach einer gewissen ,proportionierten
Zusammensetzung oder harmonischen Gruppierung1. Nur sie mache das
Werk des Namens einer ,Komposition‘ wiirdig. Auf Harmonie und
Ubere inst im mu n g musse der wahre Kiinstler achten.“

Prekinimo in pomislimo nekoliko na pesmico „Pevcu“ in ne
pozabimo teh besedi za poznejši čas, ko bomo motrili harmonijo v
kompoziciji Gazel! Če se je Prešeren tu učil estetike, ali pa po Čopu,
ni bila baš ravno slaba taka šola. Pri antiki se bomo naučili še več
skrivnosti: torej pri viru, kjer je zajemala i Shaftesburyjeva — „siva
teorija". Čujmo zdaj dalje Walzlovo izvajanje:

„Wie weit diese geistgeborene Form hinausgreife, wird durch
den Hinweis auf die Dichtkunst zuletzt dargetan: ,Es ist bekannt dah jeder
Gattung von Poesie ihre nattirlichen Verhaltnisse und Grenzen angewiesen
sind. Und es wfirde in der Tat eine grofie Ungereimtheit sein, wenn
man sich einbildete in einem Gedichte finde aufier den Versen nichts,
was man Mafl oder Numerus nennen konne. Eine Elegie und ein
Epigramm haben jede ih r Mah und ihre Proportion, so g u t
als ein Trauerspiel und ein Heldengedicht‘.:‘

Resničnost teh misli se nam pokaže pri pesniških umetninah
iz grške in rimske literarne zgodovine. Resnica: matematika je
končno le lepa veda, če izraža — lepo umetniško misel!

Pa pustimo to vprašanje za drugo priliko in pojdimo dalje za
Walzlom. Na strani XXXIV. piše dalje o Shaftesburyju:



19

„In der Behauptung einer einheitlich formenden
Technik der Natur ist Shaftesbury original. Nur in der
Astronomie iand er sie nachgewiesen vor. Er seibst wandte Newtons Gravi-
tationslehre (1687) auf die ganze Natur an und erbaute auf ihrer Grundlage
seine Darlegung von Einheit und Gleichartigkeit in der Technik der Natur.
Noch vraflte er nichts von einem vergleichenden Studium der Organismen.
Doch er ahnte es vor. Schon in seiner Auffassung liegt die Erkenntnis
umschlossen, dali wie dasVVeltall auch jeder Organismus ein
Systemist, in demdieTeilezumGanzen durchdieEinheit
des Zweckes geordnet sin d. Die Analogie zwischen dieser
Betrachtung der Natur und seiner Ansicht von kiinstle-
rischem Schaffen liegt auf der Hand: gesetzmaflige Relation
besteht da wie dort zwischen den kleinsten Teilen und der aus einheitlichem
Prinzip formenden Kraft.“ (Cfr. Walzlov „Prometheussymbol“!)

Toda narava organizuje nezavestno, človek zavestno in name¬
noma iz umskih razlogov, umetnik še iz estetsko-umetniških!

Zadostovalo bi to za bistvene misli Shaftesburyjeve; vendar
pa, ker je njegova osebnost tako pomembna v zgodovini roman-
tiške estetske teorije, treba še točnejšega pogleda v njegov miselni
zistem. Walzel piše v German.-roman. Monatssch. 1909, 425, 526:

„Die Voraussetzung, auf der Shaftesburys Weltanschauung aufgebaut
ist, ergibt sich aus seiner Auffassung der Welt oder der Natur. Nicht
eine tote Atomenmasse, sondern ein einheitliches, durch-
geistigtes Ganze ist ihm die Natur. Er meidet den Ausdruck Orga¬
nismus, doch, was er meint, deckt sich im wesentlichen mit unserepi Be-
griffe von organischer Einheit. Da ist jeder Tell vom Ganzen abhangig und
das Ganze ist in jedem Teil gegenwartig. Das Bandindes, d as die Teile
zu einem Ganzen verkntipft und das Mannigfaltige zu einer
Einheitverbindet,isteingeistiges,seelischesElement. Dieses
Element nennt Schaftesbury Gott; ihm fallt bei Shaftesbury die
Rolle einer Weltseele zu.' Der hochste, allbeseelte, ali regierende
Genius vereinigt als geistiges Prinzip die Teile der Natur
zu einem Ganzen. Durch ihn kommt Harmonie ins Weltall .1 23 Durch soiche
Ableitung der Begriffe wird ein asthetisches Moment von vornherein in
Sliaftesburys Weltanschauung hineingetragen. Die harmonische Uberein-
stimmung der Teile zu einem Ganzen weist auf das geistige Prinzip hin,
das in der Welt waltet. Wo wir Harmonie finden, da spiiren wir
den allbeseelenden Geist; wo dieser Geist sich tatig erweist,
zeigt sich Harmonie."

Isto pa velja tudi v svetu umetniškega ustvarjanja, v svetu
estetike:

„Dieselbe Harmonie waltet im Reich der Schonheit;
und auch hier hat sie eine geistige Quelle. Schiebt Shaftesbury auf der
einen Seite VVeltgeschehen und Handeln des Menschen ins Asthetische, so
sucht er auch im Schonen die Gesetzlichkeit seiner W e 11 -
ordnung und seiner Ethik.3 Ein geistiges Prinzip herrscht auch in

1 Cfr. Prešernov „Weltgeist“!
2 Cfr. pozneje Hugov citat iz Platona in mitološko ozadje: harmonija sfer!
3 Platonova in sploh grška "/.cOJkoKOL^cc^icc !

‘7 *



20

dem Schonen (cfr. Friderikovo že navedeno misel o „dutiu poezije1 11 !); fehlt
dieses Prinzip, dann kann nur von toten Formen die Rede sein."

Primerjajte aleksandrijske igračke in Prešernovo umetnost!
(„Čas“ 1911, št. 6.) Črka brez duha je telo brez duše, uči i Schle-
glova teorija!

Črka in duh, telo in duša:
„So wird fiir das Reich des Schonen die innere Form eine Not-

wendigkeit. Sie wird freilich nicht als eine rein kiinstlerische, das Kunst-
werk beseelende Idee von Shaftesbury empfunden. Vielmebr entspricht die
innere Form in der Asthetik Shaftesburys nur der inneren Form seiner
Ethik.“

Bogopodobnost umetnikova:
„Wer als Kunstler sein Werk von einem solchen besee-

lenden Prinzip aus gestaltet, dertut schlieBlich etvvas Ahn-
liches wie Gott, da er die Welt schuf. (Cfr. Walzlov „Prometheus-
symbol“!) Wie Gott ein Ganzes erzeugte, dessen Teile im richtigen Zusam-
menhange stehen und einander gehorig untergeordnet sind, so bringt auch
der Kunstler, ein zvveiter Schopfer, ein Prometheus unter
einem Juppiter, ein einheitliches, von einem Geiste beherrsch-
tesGanze hervor, dessen Teile in strengem, harmonischem Verhaltnis
zum Ganzen sich befinden,“

Velja to zadnje dobesedno za pevca Gazel! —
Tako smo se dodobra spoznali s Shaftesburyjevimi nazori,

kar nam more le koristiti pri umevanju cele romantiške umetniške
teorije o organičnosti in žariščnosti umetnin.

Ker smo že čuli, da pozna tudi Goethejeva estetika središčno
teorijo, ne bo odveč, če zvemo o tem nekoliko obširnejše poročilo.
Tako piše R. M. Meyer v „Studien zu Goethes Worterbucli“ (Herrigs
Archiv f. d. Stud. d. neur. Spr. u. Liter., 50. Jhrg. — Bd. 96, 1896) o
Goethejevem pojmovanju središčnosti (str. 7,8.):

„Die Lehre vom Mittelpunkt ist der Kern der Kunst-
lehre der Romantiker; ja, man konnte hinzusetzen, auch ihrer Ethik (cfr.
Joachimino knjigo!), die ja eigentlich nur eine, auf den inneren Menschen
angewandte Kunstiehre istd ,Ein Kunstler' heiflt es in Fr. Schlegels ,Ideen'

1 Naj pri tej priliki že tu navedeni Platonovo na psiholoških pojavih temelječo razdelbo
dušnih vrlin (noXiT. 443, C, D, E): To ds *fs 'Jv dpa, (b rkaov.aiv, dl’ S xai (bcpskst, sl-
dtokov tl, zrjg dtvcalooGvvjs, to tov jjlsv axt>TOTOjj.Lx6v cpoasL optfd)£ §)(slv axt>TOTO|XLxsLV ... To
dš "fs dkY]$-šc; toOto jjlsv tl ■Jv, d)£ solxsv, J dLxaLoa6vY], akk’ ob rcspi tJv igco 7ipd£iv twv
auToG, dkkd Tispi tJv švtoc;, d)£ dArjO*Ttspl lauTOV y.al toc §auToG, šdaavTa toc dkkoTpia
TcpccTTstv sxaaTOV £v auT(p jiyjds TtoAorcpa^p-ovsLV tcpo$ dAArjAa Ta sv z% cj;oxJ T^VYJ’
toj Svtl Td ol^slcc s5 O-šjisvov xai dp^avTa auTov auToG xai xoa|JLjaavTa xal cp&ov ^svojisvov
satnc*) xai guvapjJioaavTa Tpča dvTa ft^sp opoug Tpstc; dpjjtovLa£ aTS^vais vsaTTjg ts xal
Gticcttjs xal iišavjc;, xai s l aAAa dTTa |TSTa£G tu^x^vs: ^VTa, r.dvzcc Ta O Ta govdJaavTa y. ai
TiaVTaicaaLV £va ^svojisvov šx tioAAčov . . .

»Harmonijaw pomeni oktavo glasov, a tudi lahko = simetrija. O tem in o primeri s
harmonično urejeno liro pozneje pri vprašanju o harmoniji sfer. „Harmonija“ njegove lire je
G-rku vzor vsega redu in lepote! Zato se vse analogije nanašajo na muzikalno terminologijo.
Sicer velja vobče i pri drugih narodih isti pojav, vendar pri G-rku še posebno. Grk brez —
lire, Ceh brez — gosli, Slovenec brez — harmonike, Hrvat brez — tamburice, Nemec brez —
citer..!



21

(Athen. III, 1, 12), ,ist, wer sein Centrum in sich selbst hat.‘ Und ein
Kunstwerk, konnte man in ihrem Sinne fortfahren, ist, was
seinen eigenen Mittelpunkt hat. Der Kiinstler steht so dem dumpfen,
freilich aber auch der Keime zukiinftiger Gestaltung entbehrenden Philister
gegentiber, das Werk, das eine Seele hat, der leblosen Fabrikarbeit. Wie
nun diese Anschauung auf Herder zuruckgeht, auf seine Lehre von der Haupt-
empfindung, die jedes Shakespearesche Stiick beherrscht und wie eine Welt-
seele durchstromt; wie sie dann fiir Goethes dramatische Technik fast bis
zur „Natiirlichen Tochter“ hin bestimmend blieb, das ist ein Kapitel Lite-
raturgeschichte fiir sich ...“

Herderjev nazor pa izvira, kot že vemo, deloma od Shaftes-
buryja, deloma od Moritza. Da je Moritz povzročitelj središčne teorije,
o tem sodi že Meyer, ko piše dalje:

„Vielleicht sogar ist der Terminus ,Mittelpunkt', der uns in dieser
Verbindung so selbstverstandlich erscheint, Goethe erst von auBen gereicht
vvorden —„Karoline Herder berichtet nun 1788 von K. Ph. Moritz: ,Wir
kamen auf Goethes Werke, da sagte er mir, wie er durch das Studium
der Perspektive darauf gekommen sei, den Mittelpunkt in einem Stiick auf-
zusuchen; den miisse man nun nicht am Ende des Stiickes, sondern in der
Mitte suchen, so wie alle Radien vom Mittelpunkte ausgehen und sich
in den Anfang und Ende verlieren. Den Montag war nun wieder die Rede
davon, und wir frugen nach dem Mittelpunkt in ,Goetz von Berlichingen.'
Den sollten wir aber selbst aufsuchen, sagte er, er hatte ihn auch gefunden
und es Goethe gesagt, da hatten sie zusammen sehr gelacht.' (Gespr. 1, 113.)
Man darf aus diesem Lachen schliellen, daB der originelle Moritz fiir den
Mittelpunkt des Goetz die in der Tat beinahe genau in der Mitte des Dramas
liegende Stelle erklarte, in der Gotz seine Stellung zum Kaiser und seinen
Dienern auf eine so ungemein drastische Formel bringt. (Weim.-Ausg. 8,109.)
Eine derartige Situation darf man wohl wirklich ,Mittelpunkt' nennen 1 ;
auch historisch ist sie oit die ,Zelle‘, aus der das ganze Drama sich ent-
vvickelt, wie das Otto Ludwig ja fiir den ,Erbforster' ausdriicklich bezeugt hat."

To vprašanje je tudi za Žigonovo teorijo velikega pomena. V
(;t/„Dom in Svetu" 190(i> (str. 748/2) namreč trdi Žigon, ko primerja
razne faze iz postanka elegije „Matiju Čopu v spominj", da je bila
ravno „sredina“ zametek cele pesmi: „A dokazuje nam ta odlomek
tudi, da je bila res, kakor smo dognali ob ,Napisu' že, ravno ,sre¬
dina', kar je za slovensko pesem poet imel najpoprej, in kar mu
je bilo prvo seme, ki je iž njega potem vzklila kesneje šele ona
arhitektonika pesni, navzgor prolog, navzdol epilog, in vzklil po¬
zneje kot nekak resume oni sedaj za sredino dispozicijski verz o
Lelju; posredovalna faza pa je nagrobni napis Čopov..."

Za pesem „Pevcu“ sem v „Času‘‘ trdil istotako, da zahteva lo¬
gična razvrstitev misli „sredino“ kot početni zametek vse umetnine.
Teorija se torej sklada z dejstvi. Ali mar niso taki pojavi dejstva?

Pa tudi kritika Žigonove tercinske arhitektonike v „Dom in
Svetu" 1907, 184. kolikor toliko izziva to vprašanje, ko pravi: „V pre-

1 Cfr. poznejše o Sofoklejevi Elektri, Prešernovem Krstu, Schillerjevi Ivani Orleanski.



22

prosti, popolnoma naravni dispoziciji dobimo število 3 in 2, ker
taka dispozicija odgovarja logiki mišljenja. Drugošolec razdeli svojo
nalogo v uvod, razpravo in konec — in to je zametek tercinske
arhitektonike!“

Res je tako, res pa tudi, da umetnost porablja naravne zakone
in jih izpopolnjuje po svoji potrebi v dosego višje popolnosti. Pre¬
prosta dispozicija postane nakrat umetniška, ko pride vanjo nekaj
novega — umetniška misel, da z naravnim in umetniškim redom do¬
seže efekt lepote. Umetniška misel pa je gotovo taka, kot jo priča po¬
stanek slovenske elegije „Matiju Čopu v spominj“, jo priča kompozi¬
cija pesmi „Pevcu“ in jo priča po Meyerju tudi Otto Ludwig glede
„zametne celice“. S t o p i n j o n a d nar a vn i m je u m e tn i r e d! Tu
se kaže ravno sila človeškega duha nad nezavestno in mehanično
snujočim — instinktom! Ali ne? Sila duha in naravna razvitost in od¬
ličnost „instinkta“ pa sta znaka — genialnega človeka: oba skupaj!
Narava in umetnost daje potemtakem — umetnine! Je-li
Prešernova arhitektonika po Žigonovi teoriji genialna, ali ni?

Vse to pa le tako mimogrede, ker bo še prilika, da se morda
pomenimo i o tem koncem razprave, oziroma pri Gazelah.

Čujmo le dalje Meyerja:
„So ist der ganze ,Nathan‘ aus der Scene des vor dem Sultan seine

Parabel vortragenden Juden aufgeschossen. Aber jenen Ausdruck
wandten Asthetik und Kritik, soviel ich weifl, damals noch
nicht ffir die centrale Situation an; und Moritz’ umstandliche Moti-
vierung, sein Hinweis auf Radien und Perspektive deutet auf Neuheit des
Wortes. Goethe selbst gebrauchte auch damals noch einen anderen Tropus:
er nennt den Moment, da sich Orest in der Nahe der Sclrvvester und seines
Freundes wieder findet, ,die Achse des Stiickes*. (Ital. Reise, Hempel 24,194.)
Spater ist ihm dagegen jener Kuns tausd r uck gelaufig: 1806
sagt er zu Luden: ,und dennoch hat man allgemein einen Mittelpunkt
(Faust) gesucht* (Gespr. 2, 62) und ganz ebenso 1825 zu Eckermann uber
,Wilhelm Meister*: ,Man sucht einen Mittelpunkt*. (Gespr. 5, 134.) Was er
sonst den einen Punkt, den Punkt der Vereinigung, die Achse des Stiickes
genannt hatte, hieB ihm nun der Mittelpunkt.*1

Prav zanimivo in važno pa je pri vsem tem vprašanje, ali
se sme prenesti kompozicijski princip iz prostorninske v časovno
sfero. Ker to je razvidno, da je Moritzovo „središče“ prenešeno iz
ene sfere v drugo. Središčni teoriji sledi še drug kompozicijski
zakon, dasi ne tako nujno: zakon simetrije. Gotovo pa se kaže že
od početka stremljenje k proporčnosti scen okrog glavne scene,
oziroma sestavnih delov okrog glavnega središčnega. Središče in
simetrija sta torej principa, ki sta v jako ozkem sorodstvu. Pri
Prešernu imamo strogo simetrijo, ki se da že kar z očesom izmeriti
in žariščna situacija je pri njem res glavna in najvažnejša misel
cele umetnine.



23

Ravno raditega pa so važne naslednje Meyerjeve besede o
prenosu prostorninskega kompozicijskega principa v časovno sfero
(str. 10.1. c.):

„Ja, K. Ph. Moritz selbst, wenn er vvirklich den geometrischen Aus-
druck zuerst zum asthetischen Terminus stempelte, hat genau genommen
nichts weiter gethan, als dafl er die Metapher von ortlicher Breite auf zeit-
liche Lange iibertrug.“ „Das Neue ist eben das, dafl Goethe, der so zusagen
immer noch lokal geometrisch gemeinten Metapher gleichzeitig historische
Bedeutung gibt, Er identifiziert jenen einen Punkt, auf den alles zusammen
riickt, in den Punkt oder Vereinigung des Mannigfaltigen, fiir den ihm so
lange ein bezeichnender Name gefehlt, mit dem ,Mittelpunkt‘, mit der
,Achse‘ der einzelnen Dichtung.“

Kot poet-umetnik je Goethe iz lastne skušnje mogel dodati
Moritzovemu principu — razvojni pomen. Psihološko umljivo je go¬
tovo to dejstvo, da se človeku vtisnejo v spomin najvažnejši tre-
notki, ki se mu zde glavni in odločilni in da jim zato podredi
vse druge zavisnejše in manj pomembne. Poetu-umetniku so gotovo
važnejši trenotki, od katerih zavisi v danem položaju usoda enega ali
več oseb. Kako to umetnik izpelje v drami, to je znano vsakomur.
Gotovo pa je, da umetnik lahko naniza okrog prve misli druge, za
njo sledeče, da tako z umetnim redom doseže silnejši vtis in zadosti
svojemu estetskemu okusu, kakor to ravno priča pesmica „Pevcu“.

Slično sodi Meyer o Goetheju, ko nadaljuje:
„Ganz ausdrticklich sagt dies Goethe im Gesprach mit Luden: ,Und

dennoch hat man allgemein einen Mittelpunkt gesucht, aus welchem heraus
das einzelne, sich gegenseitig erganzend, erwachsen sei und ferner erwachsen
konne.‘ (Gespr. 2.62.) Vielleicht hat auf diese Anschauung schon
Goethes naturwis s enschaftlich e s Studium eingewirkt, seine
Lehre von den Wirbeln, vom Aufbau aus Knoten; aber den Lowen-
anteil hatte jedenfalls die eigene Erfahrung. Sie ist nicht
umbedingt gemeingultig. Nur fiir Naturen, die mit so son-
derbarer Regelmafl igkeit leben wiedie seine, ist die urspriing-
lich erschaute Situation auch notwendig die centrale in dem iertlgen Stiicke.“

Če je temu tako in Prešernove umetnine pričajo, da je to
tudi resnično tako, potem smemo za Prešerna izvajati temu pri¬
merne zaključke. Meyerjeva izjava nam je dobrodošla opora in
zaveznica v boju za Žigonovo teorijo o žariščnosti Prešernovih
umetnin, ki ji je že sam dodal še historično genetični pomen in
se tako pridružil Goethejevi — estetiki. Ali je bila potem¬
takem tudi moja trditev v „Dom in Svetu" 1910, da tvo¬
rijo „Različne poezije" sredino cele zbirke in da je
os, krog katere se suče vsa zbirka, ravno v tisti vele-
pomenljivi pesmici „She miru" (= „Perva ljubezen"),
tako brez vsega pomena? Vsebina pesmi sama govori dovolj
jasno v prilog razlagi! Meyerjeva domneva potemtakem tudi ni
brez jedra!



24

In če Meyer potem zaključuje, da je popolno le tisto umet¬
niško delo, ki ima le eno samo središče, je to zopet nova priča za
popolnost Prešernovih umetnin:

„Ja, bei ihm sogar fehlt es, bei VVerken von so langer Arbeitszeit wie
,Faust 1 und ,Wilhelm Meister1 , wohl nicht an Verschiebungen; in anderen
Dramen, im ,Don Carlos 1 vor allem, steht der ,Punkt der Vereinigung 1

und der ,Mittelpunkt‘ wie die beiden Brennpunkte der Ellipse nebeneinander.
Solche Werke haben dann eben einen Fehler: sie sind nicht zur vollen Run-
dung gelangt . 1 Die laflt sich nur erreichen, wo die Urzelle in
stetiger Entwicklung Reifen um Reifen um sich legt.

Velja za pesem „Pevcu“ in „Gazele“! Prešernova umetnost je
poskrbela tudi očesu viden zakon take umetniške arhitektonike!
So pa tudi Simije! Tam pa veljajo Meyerjeve besede (str. 17):

„Selbstandig ist das Werk, das einen eigenen ,Mittelpunkt‘ besitzt,
um den es mit der Notwendigkeit einer Naturerscheinung krystalisieren
kann, wahrend die Arbeiten kleiner Geister, nachahmend, willkurlich nach-
formend, ihren Mittelpunkt auherhalb ihrer selbst haben. 11

Igračke so nujna posledica, kjer manjka resničnega genialnega
umetniškega duha!

Ako meni Meyer, da je na Goetheja vplivala Moritzova teorija,
ima popolnoma prav. Walzel mu le potrja resničnost misli. Tudi
to je pravilno, da se sklicuje Meyer na naravoslovni študij Goethejev
in na lastno njegovo umetniško skušnjo. Da pa je še en činitelj
prispeval h Goethejevi „osni“ teoriji, to se ne sme pozabiti: namreč
študij antike! Saj je znano, da je Moritz pisal tisto razpravo, v kateri
poudarja organičnost in središčnost umetnine prav tedaj, ko sta z
Goethejem skupno proučevala antiko v Italiji. Walzel tudi meni, da
datira Goethejevo znanje o „središču“ od tega časa. In i ta činitelj
je treba vpoštevati pri tem vprašanju, dasi bomo kmalu čuli Goethejev
pogrešeni nazor, da ne sme biti v trikotni kompoziciji grškega sve¬
tišča sredina preveč označena in vpoštevana, ker da sta krili večjega
pomena.

1 .Je-li s tega stališča Krst pri Savici — popolno umetniško delo?



II.

Princip antike:
fisrpidtTjs ts y.(d <jvmxsrQi'a.

1. Friderik Schlegel o pomenu grške umetnosti.

Dosedanje izvajanje nam je utrdilo stališče v umevanju „zlatih
črk“ na posodi Gazel s strani romantiške teorije, oziroma sodobnih
estetskih nazorov. Gverili smo se, da ima Žigonova razlaga „zlatih
črk“ pravilno lice, da pa tudi sicer njegova estetska teorija o umetnini-
organizmu in njenem „žarišču“, „jedrišču“, „sredini“, kot pričajo
njegove razprave, ni tako pogrešena, kot trdi kritika. Ostali pa bi
le na pol pota, ko bi ne šli dalje tja, kjer je Prešeren zajemal s Čopom
vred svoje znanje o črkarski umetnosti — antike: znanje svoje —
o „z 1 a t i h“ črkah.

Tudi v tej smeri naj nam služi Schleglova šola kot dobrodošel
kažipot v skrivnosti antike. Umevno pa je, da treba poseči tudi še
v druge vire poleg Schleglovih. Saj vemo, da ne smemo nikdar
pozabiti na prevažno in često odločilno vlogo Prešernovega glavnega
mentorja in kritika — Čopa, strokovnjaka v klasiški filologiji tudi
s strani poetiške teorije. Na podlagi komentarja, ki posega globoko
v problem grške prostorninske in časovne umetnosti, bo dalje
možno prodreti še globlje v prašanje o staroklasiški poetiški arhi-
tektoniki. Pokazalo se bo tudi, kako je bilo potrebno, da smo si
zagotovili pogled v svetovni nazor romantikov Prešerna in Čopa in
sploh v romantiško-estetsko teorijo, prežeto s principi panenteistič-
nega svetovnega nazora.

Friderikov osebni razvoj kaže tri stopnje. Do 1. 1797. občudo¬
vanje in študij antike, nato se prelevi v propagatorja romantiške
poetiške teorije, končno prestopi v katoliško vero. Iz tega razvoja
je razvidno, da mu je bilo treba rešiti precej važnih vprašanj. Nas
zanima seveda najbolj njegov programni klic: „Antika in roman¬
tika!" Na to točko njegove teorije moramo opreti vso silo svoje
razlage, kako bi bilo treba umevati in zakaj tako — zlate črke.
Kakor pa smo spoznali bistvene estetske nazore sodobne teorije, tako
moramo tudi na podlagi Schleglovih spisov prodirati v umevanje



26

antike — radi Prešerna in Čopa. Torej s stališča njunega pojmo¬
vanja in znanja. Seveda pri tem a priori stavimo, da sta se
zanimala Čop in Prešeren tudi za staro umetnost in bila kos težki
poti v umevanje Friderikovih spisov. In tudi to smemo verjeti, da
sta poznala to ali ono delo o grški umetnosti in kolikortoliko tudi
Winkelmannovo teorijo, ki jo Friderik imenuje tupatam v svojih
spisih.

Ako se torej naslanjamo na izjave Friderikove, oziroma tudi
Viljemove, pomeni to isto, kot bi zrli pred seboj glavne smeri, v
katerih se je gibal Čopov in Prešernov duh. Njune izjave so torej
za nas velikega pomena, in to tembolj, ko sta Čop in Prešeren
združevala v večji meri dvoje prepotrebnih stvari: strokovno znanje
in poetiško genialno ustvarjajočo silo, kar brata Schlegel nista
mogla: vsled pomanjkljivega strokovnega znanja o antiki in nepo¬
polne poetične žile.

„t)ber das Studium der griechischen Poesie“ (1795/6: Fr. Sch. s.
W. 2. Orig.-Aus., V., 1846) se glasi Friderikova razprava, na katero se
hočemo posebno opirati tekom nadaljnjega razmotrivanja. Tu v tej
razpravi beremo zanimive misli Friderikove o pomenu stare umet¬
nosti v študiju antike. Mislimo si, da sta enako mislila i Čop i
Prešeren; berimo z zanimanjem na str. 150.:

„Wenn von allumfassender, vollendeter Kenntnifi der Griechen die
Rede ist, so stehen alle Bestandtheile derselben in Wechselwirkung, und
das Studium der Kunstlehre der Alten ist allerdings
ein integranter Theil des ganzen Studiums der grie¬
chischen Bildung iiberhaupt, oder ihrer Kunstbildung
insbesondere. Aber in der Methodenlehre des ganzen Studiums dtirfte
wohl das der griechischen Kritik eine sehr spate Stelle erhalten. Man mufi
schon die ganze Masse, den o r g a n i s c h e n E n t w i c k 1 u n g s-
gang und Zusammenhang und die innern Grundgesetze
der griechischen Poesie kennen, um die Aufschliisse, welche in den
kritischen Schriften der Griechen grofitentheils noch ungenutzt
verborgen liegen, suchen und finden zu k o n n e n.“

Umetnost torej ne sme biti najzadnja disciplina v poznanju
antike! Denimo, da je bil Čop istih nazorov in čujmo dalje
(str. 160, 161) :

„Vor allen aber muB Winkelmann als derjenige genannt und gepriesen
werden, welcher zuerst die Geschichte der Kunst und eben dadurch auch
die Wissenschaft des Alterthums geoffnet, da die Bildung desselben ganz auf
der Idee des Schonen beruhtd Die rechte Einsicht und kiinstlerische Weisheit
geht nach der Platonischen Lehre aus der Bewunderung hervor, nahmlich
aus der tief empfundenen reinen Begeisterung fur das Gottliche und Schone .2
Dieses war die edle Triebfeder und beseelende Kraft, von der alles in Win-
kelmann ausging, und wodurch er Werke iiber die Kunst hervorgebracht

1 In ta je? „Harmonija u . Pomen njen bo razviden tekom razprave.
2 Cfr. poznejše: Hugovo mitologijo in »harmonijo sferw !



27

hat, welche selbst als Kunstwerke der geschichtlichen Wissenschaft, in ge-
diegener Bildung, das Geprage unsterblicher Dauer an sich tragen; wie dieses
auch von allen Nationen anerkannt worden. Was eine Geschichte der Kunst
sein soli; die ersten Anfange und Keime, die hdhern Stufen der Entfaltung,
die Glieder und Theile des Ganzen, die Arten, Richtungen und Schulen, alles
dieses treu beachtend und sorgsam wurdigend, den reinen Blick des Geistes
stets auf die Idee des hochsten Schonen gerichtet; das hat Winkelmann
vor allen andern zuerst gezeigt und als Kenner der Kunst mit eignem
Kunstsinn im hohen Styl seiner Geschichte wiedergegeben. Denn wiewohl
sein Unternehmen zunachst nur auf die bildende Kunst gerichtet war; so
kann die Anwendung davon auf diePoesie und auf die
gesammte geistige und sittliche Bildung desAlterthums,
nach dem gleichen hohen Schonheitsgefiihle und groben
K un s t v e r s t a n d e, vondieser f e s t e n G r u n d 1 a g e au s, nun-
mehr leichter gefunden und auch zur allgemeinen Aner-
kennung gebracht werden.“

Nič kaj napačen nazor, kot se nam izpriča.
Istih nazorov je brat Viljem. Meni namreč (U. Zeichnungen zu

Gedichten und John Flaxmanns Umrisse 1799; s. W. IX., 134; Bo-
cking 1846):

„Allerdings ist die klassische Bildung ein grofies untheilbares Ganzes:
durch den vollkommenen Besitz einer Seite davon mufi einem also auch
der Zugang zu den ubrigen geoffnet werden. Wer die alten Dichter
recht versteht (man verstehe, was eigentlich verstehen heilit), dem
miissen auch fur die bildende Kunst d e r A11 e n d i e A u g e n
aufgehen; undumgekehrt hat sich unser Kiinstler durch
tiefes und liebevolles Studium der Antike mit den D i c h -
tern in eine n a h e r e Beruhrung gesetzt, als durch moderni-
sierende Gbersetzungen hatte geschehen konnen.“

Resnica: poznanje cele umetnosti omogoča umevanje poedinih
staroklasičnih umetnin.l Kdor ne pozna zakonov upodabljajoče
umetnosti, ta tudi ne prodre v skrivnosti poetiških umetnin. In Čop
je moral biti istih nazorov, kot pričajo Prešernove umetnine. Zanj
so še posebej pomenljive Friederikove misli (ibid. str. 144/5):

„Man kann die griechische Poesie nicht richtig
nachahmen, so langeman sie eigentlich noch gar nicht
versteht. Man wird sie aber erst dann philosophisch
erklaren und kiinstlerisch wurdigen lernen, wenn man
sie in Masse s tu d i e r e n wird; denn sie ist ein so innig verknupftes
Ganzes, dali es unmoglich ist, auch nur den kleinsten Theil auBer seinem
Zusammenhange isoliert richtig zu fassen und zu heurtheilen. Jadieganze
griechische Bildung iiberhaupt ist ein solches Ganzes,
w e 1 c h e s nur in seinem Zusammenhange erkannt und ge-
w ii r d i g t werden kann. AuBer dem urspriinglichen Talent
des Kunstkenners mufi der Geschichtsforscher der grie-

1 Winter pravi o. c., 161: „Unsere Darstellung geht nirgends darauf aus, Erschopfend.es
zu geben. sie will nur zu vergleichender Betrachtung anregen und hauptsachlich dem Philo-
logen niiher bringen, daB die Kunstwissenschaft fiir das Verstandnis der literarischen Werke
auch noch Anderes zu bieten hat. als die Ubermittelung der Bealien."



28

chieschen Poesie die wis s e n s ch af 11 i c h e n Grundsatze
und Begriffe einer vollstandig begrtindeten Philoso-
phie der Geschichte und einer tief eingreifenden Philosophie der
Kunst schon mitbringen, um die Grundgesetze und die o r -
g an i s c h e N a tu r e n t wi c k 1 u n gi und Ordnung der griechi-
schen Poesie in ihrem Gange aufsuchen und erkennen zu
konnen; und auf diese kommt doch eingentlich alles an.“

Vse to smemo misliti o Čopu, če pomislimo na tiste distihe
Prešernove ob desetletnici Čopove smrti: „V spominj Matija Čopa“.
Kar pa velja za znanstvenika in filologa Čopa, velja končno i za
pesnika Prešerna. Friderik Schlegel namreč trdi (istotam str. 145):

„Gewifi nieht fur jeden Liebhaber, der vielleicht nur sich allein durch
den GenuB des Schonen bilden will, wiirde eine vollendete Kenntnifi der
griechischen Kunst moglich oder schicklich sein. AbervondemDichter,
demKenner, demDenker, d e m e s e r n s t i s t, achteschone
Kunst nicht blofl zu kennen und zuiiben, sondern auch
zu verbreiten, darf man es fordern, daB er keine S c h w i e -
rigkeit, welche ein u n e n t b e h r 1 i c h e s Mittel seines Zwe-
ckes ist, scheuen s o 11.“

Kot takrat, veljajo še danes njegove nadaljnje besede:
„Die Werke des Pindarus, des Aeschylus, des S o p h o -

kles, des Aristophanes werden nur wenig studiert, w e n i g e r
verstanden. Das heiflt, man ist mit den vollkommensten Dichtungsarten
der hellenischen Poesie, mit der Periode des hohen Ideals in der Dichtkunst,
und mit dem goldnen Zeitalter des offentlich herrschenden griechischen
Kunstsinns beinahe vollig unbekannt.“

Črke so pač važnejši kulturni element kot — duh sam! Ali
morda ni tako na naših srednjih šolah?

Schleglova šola izpričuje jasno vsakomur pomen globoke na-
obrazbe v stari umetnosti. Kar pa je najvažnejše, je to, da tako
odločno poudarjata oba brata medsebojno vez med poezijo in ostalo
grško umetnostjo. Winterjeva paralela med Sofoklejevo Elektro in
partenonskimi umetninami nam potrdi, kako prav in globoko sta
p ojmila enotnost grških umetniških zakonov.

Da so taki nazori Schleglovi vplivali na Čopa in Prešerna, je
povsem umljivo, posebno če še pomislimo, kako globoko sta vsak
po svoje tičala v študiju antike. Čop kot znanstvenik in strokovnjak,
Prešeren kot poet-umetnik.2

1 Str. 78 ibid.: „Die Geschichte - der griechischen Dichtkunst ist eine allgemeine Natur-
geschichte der Dichtkunst; eine vollkommne und gesetzgebende Anschauung fiir die Entfaltung
des Schonen. w

2 Vprašanje o študiju stare umetnosti zavzema poseben problem v Čopovem in Prešer¬
novem splošnem problemu. Tu bo treba zaseči na vse strani, da se pojasni njuna zveza z
antiko. Skoro z gotovostjo smemo soditi, da je Winkelmannova šola vplivala na oba. Njegovi
nazori bi torej že pojasnjevali vsaj zakone v Prešernovem staroklasičnem slogu. Vpoštevati
moramo tudi veliki pomen arheologije začetkom novega stoletja (Cfr. Ad. Michaelis „D. archa-
olog. Entdeckungen d. 19. Jahrh. u Seemann, Leipzig 1906—; Fr. Winter „Griech. Kunstw : Gercke
— Norden „Einleitung“ II, 74. 1910.), pomisliti na vse pojave na tem tedaj skoro še neobdelanem
polju. Vpliv antike, ki se kaže v Goethejevih spisih o staroklasični umetnosti pričajo o vplivu



29

Kakšno je bilo njuno stališče do antike, bi lahko že zdaj skle¬
pali na podlagi Schleglovih nazorov, posebno dober migljaj pa so
nam lahko i te Friderikove besede (1. c. str. 138, 139):

„Es werden alle Dichter, welche im modernen Stoff nach
der schonen Form der Alten streben, mit grofien Schwierig-
keiten zu kam p fen haben, und vieles in ihrer Unvollkommenheit zu
wiinschen iibrig lassen; besonders in den hohen Kunstgattungen, wo eigent-
lich die zum Grunde liegende Idee bei den Neuern eine ganz andre ge-
worden ist, als sie es bei den Alten gewesen war, so (Jafi man nur den
gleichen Namen beibehalten hat fiir eine ganz andre Richtung und Art
der Poesie, daher denn auch das Streben nach der alten Form, wo
das Wesen verandert ist, eigentlich unerreichbar bleibt, und
vielfaltig in die Irrefiihrt. Zu einer lebendigen Durchdringung, welche
an sich wohl moglich ist, mtifite es gekommen sein, um beide Elemente
wieder zu vereinigen und fiir die christliche Schonheit in der Poesie, in
andrer Art, eben jene Vollendung der Kunst und hohe Form, wie sie bei
den Alten war, zu gewinnen. Ohne solche Durchdringung und
wirklich neue Belebung und Verklarung der Fantasie bleibt
selbst die wesentliche und rechte Kunstform nur etwas An-
genommenes; wobei iiberdem die Idee derselben selten rein aufgefaBt,
sondern immerwahrend mit blofi zufalligen Lokaleigenheiten verwechselt
\vird.“

Str. 142,143: „Sollte nun auch die griechische Verskunst, unter gewissen
Voraussetzungen in jenem besondern rhythmischen Sprach-Element, nach
einem strengen Gesetz und innrer Consequenz regelmaBig entfaltet und
objectiv sein, so kann doch diese aus localer Eigenthtimlichkeit hervor-
gegangene Weise und Regel fiir uns keine Autoritat haben; am wenigsten
aber die Theorie der griechischen Musiker, allerdings sonst ein unentbehr-
liches Hiilfsmittel zur richtigen Erklarung der Dichter-Praxis, und zum Stu-
dium des Rhythmus selbst, unsre Norm sein. Durch die auBre Form
und den Buchstaben gelangen wir iiberhaupt niemals zu dem
Geist der Alten, da wir doch unsre Natur, so wie die unsrer
Sprache weder aufgeben konnen, noch ganz umzuschaffen ver-
mogen; wo aber der Geist erfafit und verstanden worden, da
wird auch die innre schone Form zugleich mit gefunden und
err ei cht.“

Isto naziranje, ko nekaj let pozneje v „Razgovoru“. A nas za¬
nimajo še bolj nadaljnje besede o posnemanju antike:

„Noch immer ist ein gevvisses unachtes Fantom nicht ganz verschwunden,
welches von denen als die eigentliche classische Herrlichkeit und ver-
meintes Idol antiker Dichtkunst verehrt wird, welche durch
ein kiinstliches Schnitzvverk gedrechselter Redensarten
unsterblich zu werden hoffen.“

Neprava klasičnost!

takega študija. Langus. Smole. Kastelic. Čop gotovo niso bili ignorantje na tem polju. Čopova
knjižnica je bržkone krila marsikako knjigo. Sodil bi, da je po Čopovem posredovanju prišla
v Prešernovo last zanimiva J. J. Barthelemy-jeva knjiga „Vo,vage du Jeune Anacharis en Grece“
(Zapuščinski akt, str. 31, jo ima pod št. 46 z letnico 1791; nemška prestava pa je izšla 1790—93!).
To delo hvali i Viljem Sehlegel v svojih berlinskih predavanjih (1. c. I. 52). Žal, da še nisem
mogel pregledati njene vsebine, upam pa, da šemi to kmalu posreči. Pričujoča študija pokaže,
da ni tako nepomembno to vprašanje!



30

Pa dalje:
„Abernichts istweniger classisch als Klin stelei, iiber-

ladener Schmuck, frostige Pracht und angstliche Pein-
1 i c h k e i t. Die uberfleifiigen Werke der gelehrten Alexandriner fallen
schon in das Zeitalter des Verfalls und der Nachahmung. (Cfr.Simijav Času
1. 1. št. 6. in pozneje Publifija Optatijana Parfiraja. — rozi-p/ta!) Die vortreff-
lichsten Gebilde der besten Zeit hingegen sind zwar mit Sorgfalt und
scharfem Urtheil ausgefiihrt, und auch mit Besonnenheit, aber doch in
hochster, ja trunkener Begeisterung entworfen. Die grobe Zahl der Werke
der groBten Dramatiker beweiset schon, dafi sie nicht angstlich gedrechselt,
sondern frei gedichtet wurden; und daB die Lange der Zeit und die Masse
der aufgewandten Arbeit nicht der MaaBstab fur den Werth eines Kunst-
werkes sei. (Burgerjeva Lenora!) Nicht in der auBern Form und
angenommenen Manier der antiken Sprache und des so-
genannten c 1 a s s i s c h e n Au s d r u ck s, oder sonst irgend in
willktirlichen Regeln und bloB zufalligen Eigenschaften,
sondern in dem Geist und der innern Idee des Schonen
beruht und besteht das Wesen der alten Kunst, so wie ihr
Gegensatz mit der neuern Poesi e.“

S temi besedami so obsojeni vsi pesniki „krpači“, ki posne¬
majo pri svojih vzorih nebistvene sestavine njihove poetiške umet¬
nosti. Ne malenkosti in zunanjosti, nekaj fraz itd., to še ni klasična
umetnost. Do te pelje temeljit študij vseh poetiških umetnikov stare
davnine: pot torej, ki jo je hodil Prešernov genij izza prvih svojih
dunajskih vseučiliških let. Tako nekako, kot to zahteva Friderik
(istot. str. 144):

„Nicht dieser und jener, nichteineinzelnerLieblings-
Dichter, nicht die eigenthumliche Form oder das beson-
dere Werkzeug und Medium der Kunst soli nachgeahmt
w e r d e n; denn nie kann ein individuelles Werk und Gebilde, als solches,
allgemeine Norm oder Urbild und Regel in der Kunst sein. Die sittliche
Fiille, die freie G e s e t z m aB i g k e i t, dieedle Menschlich-
keit, das schone EbenmaaB, das zarte G1 e i c h g e wi c h t,
dietreffende S c h i c k 1 i c h k e i t, w e 1 c h e m e h r o d e r wen i g e r
iiber die ganze Masse zerstreut sind; den vollkommenen 1
Styl der erhabenen Kunst in ihrer bltihendsten Epoche,
die richtige Umgranzung und Reinheit der griechischen
Dichtungsarten, die objective Klarheit und idealische
W u r d e der Darstellung; kurz den Geist des Ga n zen, die
reine Idee des Schonen und die wesentl iche Kunstform
desselben in allem hellenischen Leben, soli der moderne
Dichter, welcher nach ihrer achterBildung streben soli,
sich zueigne n.“

Umljive besede sicer za poznavatelja staroklasične umetnosti; a
treba jim vendar v tej razpravi dodati tu daljši komentar. Nujno
je to radi Prešernovega sloga vobče in radi Gazel posebej.

1 Pozneje več o tem pri vprašanju apoliničnega — jonskega — Sofoklejevega sloga
Gazel.



31

2. Zakoni grške lepote: Simetrija.
Za omenjeni komentar naj nam služi najprej nekaj zgledov

iz grške plastike. Najprimerneje se mi zdi, da pričnem z grško vazo.i
Ker pa smemo domnevati, da je vplival i Goethe s svojimi

nazori na Čopa in Prešerna, ali da sta jih vsaj poznala, uvede naj
nas v to polje Goethejevo naziranje o bistvenih znakih grških umetnin,
posebej vaz. V svojem spisu „tlber Laokoon 11 1798 (jub. izd. 33/1:
126/7 — vpliv antike po bivanju v Italiji!) je zapisal to-le svojo
sodbo:

„Die Alten, weit entfernt von dem modernen Wahne, daB ein Kunst-
werk dem Scheine nach wieder Naturwerk werden musse, bezeichneten
ihre Kunstwerke als solche durch gewahlte Ordnung der
Teile; sie er I eichter te n dem Auge die Einsicht in die Verhalt-
nisse durch Symmetrie, und so ward ein verwickeltes Werk fafilich. Durch
eben diese Symmetrie und durch Gegenstellungen wurden in leisen Ab-
weichungen die hochsten Kontraste m 6 g 1 i c h.“ — „D i e alten Vasen
geben uns hundert Beispiele einer solchen anmutigen Gruppierung und
es wiirde vielleicht moglich sein, stufenweise von der ruhigsten Vasengruppe
bis zu der hochst bewegten des Laokoon die schonsten Beispiele einer sym-
metrisch kiinstlichen, den Augen gefalligen Zusammensetzung darzulegen.“

Tako Goethe.
Goethejeve besede potrjuje Overbeck,2 ko pravi (str. 66):
„Nachst dieser Verwandschaft der gesammten Anordnung mit erhaltenen

Monumenten tritt uns aus den Bildwerken der Kypseloslade mit aller
Strenge das die ganze altere Kunst beherrschende C o m p o -
sitionsprincip einer zunachst raumlichen und formalen,
in zweiter Linie auch innerlichen und gegenstandlichen
Entsprechung (Besponsion) der einzelnen Bildwerke ja der
einzelnen Figuren innerhalb der Streifen entgegen, so
daB wir rechts und links von der, mehrfach durch ein etwas figurenreiche-
res Bild bezeichneten Mitte Bilder und Figuren finden, die in der Zahl der
letzteren, in deren Composition, in ihrer Handlung, ja mehrfach in ihrem
Beiwerk einander aufwagen und sich auf einander beziehen. Die schon
hierdurch gegebene ebenso strenge wie reiche rhythmische Gliede-

1 S tem povzamem hkratu tisto misel in smer, s katero je končal Žigon, ko je opo¬
zarjal pri svoji razlagi Gazel na grško vazo (Zb. M. Sl. 1907, str. 70); „In ko poet koj v prvih
besedah (namreč: „Pesem moja je posoda — tvojiga imena...") dvigne eitatelju tisto sliko o
posodi", da ti kar vstane pred dušo, ko da si ugledal kako vitko grško vazo, drži se poet
te primere in slike tudi v nadaljnjem: sledi opis te posode..." — „Ne vem, kako da mi
stoji, vsaj meni vedno, ko to berem, pred duhom — grška vaza . .. vitka in nežna, brez ro¬
čajev ... a nežna kakor te gazele same ... A na nji... vidim grških slik okraske ... okoli in
okoli, prizor za prizorom, slika za sliko ... Niso grških bojev slike ... ne grških junakov...
ne dijonizijskih praznikov... ampak same apoteoze enega Imena, ene Lepote, enega Ideala,
ene Popolnosti...“

2 Overbeck, Geschichte der griech. Plastik I., 4. Aufl., Leipzig, 1893. Tudi sicer ti bo
dobro služil Overbeck, če se hočeš poučiti in prepričati o vlogi simetrične kompozicije v Ahi¬
lovem in Heraklejevem ščitu (Ilijada XVIII! Overbeck I, 46 sl. in I, 49 sl.), ali dalje na Kypse-
lovi skrinji. — Vzemi v roke i Hoeberjevo delo: „Griechische Vasen" (Miinchen u. Leipzig, 1909.
Piper u. Co.) ter poglej si na str. 43 Klitijev krater („Pran9oisvase“); nadalje Forrerjev
-,Keallexieon“ (Spemann. Berlin u. Stuttgart, 1907/8), kjer najdeš na str. 180 vazo v dipylonskem
slogu. Če ti je pri rokah Baumgarten-Polland-Wagner-jeva „Hellenische Kultur" (2. Aufl.,
Teubner, Leipzig, 1908), oglej si strani 164 in nasl !



32

rung der ganzen Bildermasse, die ohne eine derartige An-
ordung schwer tibersehbar sein w ii r d e , wird noch weiter
gehoben durch das Verhaltnifi der Streifen zn einander,
Einmal schon dadurch, daB, nach Analogie der Frangoisvase und anderer
Vasen zu schlieBen, die Streifen nicht von gleicher Breite gewesen sein,
sondern sich je nach ihrer Stelle abgestuft haben werden (Sockel- und Fries-
streifen am schmalsten, der Hauptstreifen [3], der sich als s o 1 -
cher, entsprechend demjenigen an der Frangoisvase,
durch Einheitlichkeit der Composition zu erkennen gibt, am breitesten),
dann aber auch durch die offenbar mit hochster Planmafiigkeit angeordnete
Abwechselung grofierer und kleinerer Compositionen.“

Kypselova skrinja in Fr an gois - j e v a vaza imata namreč
pet obročev, a srednji je, ker je najvažnejši, najširši. Ta princip
nam je že znan iz Prešernove: „Pevcu“. Zanimiv pa je ta slučaj
simetrične kompozicije i za Gazele, kot jo spoznamo koncem raz¬
prave. Ravno radi nje pa naj slede še nadaljnje Overbeckove besede,
ki tudi sicer ne bodo odveč za naš poetiško- umetniški kompozi¬
cijski problem (str. 67):

„Finden wir nun also in der aufieren Anordnung der Komposition eine
wohldurchdachte und scharf gegliederte Anordnung, die sehr wahrscheinlich
in dem Kunstwerke selbst, untersttitzt durch die Abwechselung der Materi-
alien, viel deutlicher hervortrat, als sie sich in einer bloflen Zeichnung, um
von einer schriftlichen Darstellung des Inhalts der Gruppen zu schweigen,
versinnlichen lafit, so ist gewifl nicht anzunehmen, dali die aus
weiten Kreisen der Heldensage und wenigstens zum Theil aus der Helden-
poesie ausgewahlten Gegenstande nach Laune, Willkiir
u n d Z u f a 11 a u f g e g r i f f e n u nd ohne Plan z u s a m m en g e wii r -
felt seien, vielmehr miissen wir glauben, d a fl den Kunstler
ein Grundgedanke leitete, als er in die unendliche Fiille des poetischen
Sagenstoffes mit wahlender Hand hineingriff.“

Velja i za Prešernovo umetniško kompozicijo, ki jo hočemo
pojasniti kolikor možno od vseh strani.

Rekel sem pa bil nekoliko poprej, da je srednji pas Kypsolove
skrinje najvažnejši, ker je središčni. Središčno mesto bi
bilo torej glavna in najpomenljivejša situacija v
simetrični kompoziciji. Toda li vselej?

Goethe ni te misli, ko piše v svojem spisu „Relief von Phi-
galia“i 1818. (jub. izd. 35/III/163) o sredini pročelja na eginskem
Ateninem svetišču:

„Lassen wir die Pallas in der Mitte des Giebelfeldes von Aegina gelten,
auch Niobe und ihre jiingste Tochter irgendwo, so sincl das immer nur
Vorahnugen der Kunst: die Mitte darf nicht streng bezeichnet sein, und
bei einer vollkommen guten Komposition, sie sei plastisch, malerisch oder
architektonisch, muB die Mitte leer sein oder unbedeutend, dam it man
sich mit den Seiten beschaftige, ohne zu denken, daB ihre Wirksam-
keit irgendwoher entspringe.“

1 Cfr. Kaj pravi o Goethejevem znanju grške umetnosti dr. Fr. Thalmayr v „Goethe
u. d. ki. Alterthum,“ Leipzig. Fock 1897, 171 sl.: partenonske skulpture!



33

Po Goetheju bi torej bile stranice važnejše črte ko simetrala,
kar pa odločno ni tako; krili nista važnejši ko središčna situacija.
Da: glavna in najpomenljivejša oseba v simetrični kompoziciji je
in mora biti v grški umetnosti točno v sredi.

Zakaj ?
To vprašanje je za Prešernovo arhitektoniko principijelnega

pomena, istotako tudi za vso grško umetnost: tudi pesniško!
Treba je torej že še daljšega komentarja. Sicer pa že žariščna teorija
romantiške šole to nujno hoče, kot smo že opozorili.

Princip trikotne in piramidalne kompozicije samposebi že za¬
hteva, da naj se v simetralni legi strnejo ali odbijajo vse sile; ali
napno do skrajnosti, kot bi hotele prodreti trikotni vrh, ali pa se
tu tako vničijo, da nastane glavni odmor, ki pa tembolj označuje
celo situacijo, ali pa so si vse sile ravnovesne.

Ker nosi simetrala trikotove sestavne črte, mora nositi tudi
silo in napetost njihovo. Radi tega osnovnega načela morajo i pro-
čeljne i vse druge simetrično mišljene kompozicije sredino točno
označati.

Da je temu res tako, naj pričajo avtoritete.
Vzhodni friz na takozvanem „Tezeju“ na Akropoli v Atenah

(dorski slog!) ima po Overbecku (1/462 sl.) sledeči obrazec:

, " " i I _ HI
2. 1. 2. | 3 | 3 —(— 3. 1. 3 —|— 3. | 3 | 2. 1. 2 — 5 | 3 | 6 . 1. 6 | 3 | 5

5 6 “ 6 5

(= I. II. III. IV. V. VI. VII.) 1
Vpodobljen je Tezejev boj z giganti Palantidi. Povdarki na

obrazcu pričajo važnost situacije. Overbeck piše o tem (1/467):
„.. . seine einzelnen Gruppen, weit entfernt an der metopenartigen

Vereinzelung derjenigen des Westfrieses zu leiden, streben in einem freien
und einheitlichen Zuge dahin und dr ang e n kraftig der Mitte zu,
wo in Theseus und den von ihm bekampften Steinschwingern (desna stran
gledavčeva) der dramatische Hohepunkt gegeben und nachdriicklich betontist.“

Kot pojasnilo mojemu obrazcu naj slede tudi te Overbeckove
besede (1/467);

„Nach richtiger Anordnung der Platten, wie sie die tlbersichtsskizze
Fig. 120 giebt, laBt sich der Gegenstand der aufs schonste rhythmisch
gegliederten Composition unschwer beschreiben. Durch die zwei-
mal drei Gottheiten, die einander zugewandt grade liber den Anten des
Tempels sitzen, also da, wo die Architektur selbst einen rhythmischen Ruhe-
punkt anzeigt, wird die ganze Darstellung in drei Teile zerlegt,
deren groflter in der Mitte den Kampf auf seiner Hohe ent-

1 Oseb je s sedečimi bogovi vred (pavza v „dejanju“!) devetindvajset. Tezej je
p e t n aj s t i. Princip sedmorični!

3



34

h alt, wahrend von den Fliigelgruppen von je fiinf Figuren auflerhalb der
Gotter, die einander im Ganzen, aber keineswegs von Figur
zu Figur entsprechen, die linke die Folgen des siegreichen Kampfes
darzustellen scheint, und zwar in der Fesselung eines auf die Knie nieder-
gesturzten Gefangenen (Tezejev nasprotnik!), vielleicht des Pallas selbst.
In der rechten glaubte man] die Errichtung und die beginnende Ausschmu-
ckung eines Tropaeon zu erkennen, wahrend die neuesten Beobacbter des
Originales das Tropaeon schlechthin in Abrede stellen und die letzte Figur
rechts (29) als einen Mann erklaren, der die Sehne an seinen Bogen be-
festigt.“ (Ta desna skupina najbrž odgovarja simetrični levi: v sredi vjeti
Tezejev drug.)

Ta kompozicijska priča in komentar Overbeckov potrjujeta, da
je Goethejeva trditev pogrešena. Enako priča i zapadna metopska
kompozicija istega svetišča. Tu bije (pri Peritojevi svatbi) junak
Kenej s svojimi Lapiti boj s Kentavri. Obrazec je:

1 M/ '

2 || 3.2 | 3 -j- 3 j 2.3 |j 2.

I tu označujejo povdari važnost poedinega položaja. Premoč je
označena s tem, da je na desni strani več sile in težišče pomaknjeno
nekoliko proti levi! Overbeckov komentar pravi (str. 464/5):

„tlberblicken wir die Keihe und Folge dieser Gruppen im Ganzen,
so wird uns eine ausgesprochene, aber von aller Steifheit und Gebundenheit
freie Symmetrie der Anordnung nicht entgehn. Wahrend einerseits die
Zweiflugeligkeit dadurch betontist, daB die ersten und
die letzten Gruppen in entgegengesetzter Bewegung
nacb auflen gewendet sind, gliedert sich die Gesammtdar-
stellung andererseits in E i n z e 1 g r u p p e n, die einander
in der Hauptsache entsprechen oder aufwagen, wobei sie
sich in Gegensatzen des Vortheils der einen und der andern Partei be-
wegen. Die Mannigfaltigkeit wird dadurch gesteigert, daB sie an den Enden,
in 1 und 8, aus je zwei Figuren, demnachst in 2 und 7 aus dreien und -me¬
denim in 3 und 6 aus zwei Figuren bestehen, wahrend zwei Gruppen 4 und 5
ubrig bleiben, die einander in keiner Weise aufwagen oder entsprechen,
aber der formalen Composition nach gewissermaBen ein Ganzes bilden, das
von einem Kentauren bis wieder zu einem solchen reicht. DaB aber eigentlich
die Kaeneusgruppe, in sich symmetrisch wie sie ist, die
reine Mitte bilden solite, darf man nicht verkennen.11

Glavni poudar leži torej na tej Renejevi skupini. Kenej mora
podleči pod težo dveh sil: najprej in neposredno radi premoči obeh
ž njim se borečih Kentavrov, potem pa še vsled preostale premoči
drugih Kentavrov. Tako mora biti edinole sredina najbolj povdarjena
in zato tu tudi najvažnejša, najodločivnejša situacija.

Pojdimo le dalje in uverimo se še drugje o resnici, da je in
mora biti središčna oseba, oziroma cela situacija okrog nje odlo-
čivnega pomena.

Partenonske skulpture so po časovnem postanku najsorodnejše
onim na „Tezeju“. Ker se Winter, kot bomo čuli pozneje, sklicuje



35

pri oceni Sofoklejeve Elektre na kompozicijo partenonskih umetnin,
treba i te točnejše premotriti.

Zapadno pročelje je najbolj ohranjeno in najbolj razvidno po
svoji sestavi, zato naj sledi tu njegov obrazec (sestavljen po že citir.
knjigi Baumgarten-Polland-Wagnerjevi Hellen. Kultur, 1908/333):

1 r \l/ i ’
2 || 2. 3 | 2 -j- 2. 2. 2 + 2 | 3. 2 || 2.

~ir is '~f'
'7 7

Overbeckov komentar se glasi (1/404):
„Wenn so, wahrend zwischen Poseidons Fiifien der von ihm geschaf-

fene Quell niedrig aufsprudelte und gegeji sein Gespann hin abfloB, in der
Mitte der ganzen Composition, durch die beiden zuriicktretenden Gegner
frei gegeben Athenas Olbaum festgewurzelt emporragte, so diirfte hier-
durch die gegebene und fur alle Zeit gegeKene E n t -
scheidung des Streites, wie man es fordern mufl, klar
und deutlich und durch die H a u p t p e r s o n e n und ikre
Handlung und Bewegungen selbst ausgedrtickt sein. (Atena
pričara s sunkom svoje sulice oljko iz zemlje [ta je v sliki pri Baumgartnu etc.
točno v sredi v ozadju mišljena], dočim Pozejdonov trizob privabi čudežni
studenec). Dadurch treten nun aber die Seitengruppen in
eine mehr untergeordnete Bedeutung z u r ti c k. Die beiden Gespanne
werden als die zu gelten haben, mit denen die beiden Gotter auf den Kampf-
platz gekommen sind und deren edle Rosse unter dem Eindruck der heftigen
Bevvegung in der Mitte so in Erregung gekommen sind, dali ihre Lenke-
rinnen sich mit voller Kraft in die Ziigel legen mtissen, um sie zu bandigen.“

In str. 406: „Mag aber auch die eine oder die andere Person nicht mit
voller Sicherheit benannt sein, so ist doch die Composition der ganzen groBen
Gruppe und der Zusammenhang der gesammten Personen unter einander
und mit der Mittelgruppe vollkommen klar und durchsichtig. In der Mitte
Athena und Poseidon in der heftigsten, gegensatzlichen Bewegung, wie
brandende Wellen auseinander fahrend; die vorangegangene Bewegung
gegen einander vergegenvvartigt durch die anspregenden Gespanne; dann
die Wagen, gelenkt und begleitet von nahverwandten Gottheiten, in denen
die Bevvegung der Hauptpersonen am lebhaftesten sich vviederspiegelt;
vveiterhin die weniger betheiligten und deshalb weniger
bevvegten Vertreter des Landes, und endlich localbezeichnende
Eckfiguren, die Flufigotter Athens, auch sie noch, obvvohl an ihren
Orten festgebannt, zu der auf der Burg vorgehenden Handlung herum-
gevvandt. So verklingt die gevvaltig bevvegte Handlung
der Mitte nach den Fliigeln hin mehr und mehr, har-
monisch mit dem Antheil und der Bedeutsamkeit der
Personen und der Stelle der Figuren am Giebel abneh-
m e n d.“

Torej i tu izpričano, da je sredina najbolj poudarjena in ža¬
rišče cele kompozicije, dočim sta krili popolnoma podrejeni žariščni
situaciji. V sredini je vzrok, a v konceh — zadnje po¬
sledice.

3*



36

Odkod izvira Goethejev pogrešek? Morda je krivo pomanjkanje
zgledov in pa pogrešeno pojmovanje vloge Atenine v
eginskem pročelju. Atena je pač idealno mišljena osebnost v celej
kompozicijski situaciji, ker stoji izven bojujočih se strank, je torej
nad njimi in nevidno vodi sile obeh. Kot božanstvo je nevidna, čuti
se le njena nepojmljiva in nevidna, vodilna, uravnavajoča in odlo¬
čujoča moč. Radi tega je njena podoba mirna, nepremična, varujoča
samo ravnovesje sil.

Radi navidezne Atenine p asivnosti v sr edini in
tem večje aktivnosti v krilih je mogel Goethe soditi,
da ne sme biti sredina strogo označena inpovdarjena!
Le pomislimo vso situacijo, pa postane takoj jasno! Obrazca obeh
pročelij sta (cfr. Overb. 1/166; Baumgarten etc. 286):

f \l/ i r \l/ l
Vzhodno: 1 | 2 | 2. 1. 2 j 2 j 1 = I. II. III. IV. V. VI. VII.

'""F”’ 5 ~3~
r \i' i
I. II. III. IV. V.

Da je naša sodba utemeljena, priča Overbeck pišoč o zapadnem
pročelju (1/169):

„Wenn aber die Athena von der Freiheit der Bewegung ausgenommen,
fast regungslos grade dasteht, nur den linken Arm mit dem Schilde wie
zur Abwehr des nach dem Gefallenen Greifenden leise erhoben, so wird sich
diese Fassung der Gestalt der Gottin sicherlich nicht allein aus dem Unver-
mogen des Kiinstlers erklaren lassen, sondern einerseits darauf zuriick-
zufuhren sein, dati wahrend er seine kampfenden Helden selbst zu erfinden
hatte, ihm fiir die Gottin altere statuarische Vorbilder vor den Augen
standen, von denen er sich nicht lossagen konnte oder mochte, andererseits
vielleicht auch auf die Absicht, Athena, die durch iibermenschliche
Gottermacht wirkt, und schon durch eine leise Erhebungdes
Schildes dem Feind eine unbedingte Schranke zieht,
zu den kampfenden und sich abmuhenden Menschen in
Gegensatz zu stelle n.“

Da drži bolj zadnji razlog, priča dalje Artur Scbildt v svoji
disertaciji „Die Giebelgruppen von Aegina“ (Archaolog.-Inauguraldizss.
Leipzig, 1895), ko razlaga (str. 91):

„In beiden Giebeln, welche sich, wie die Besprechung der Figuren
und Fragmente gelehrt hat, bis auf Einzelheiten in Zahl und Stellung der
Figuren entsprechen, ist ein Kampf zwischen Griechen und Barbaren um
einen Gefallenen dargestellt, und zwar in Gegenwart der Tempelgottheit
Athena. Sie nimmt beidemal die Mitte des Giebels ein, wie nicht nur durch
die Grofle, sondern auch den Fundort derjenigen des Westgiebels bevviesen
wird. Die Giebelmitte war ja auch mit ihrer groBten Hohe und
als Mittelpunkt des Ganzen der passendste Ort fiir die Gottin.

r \!/ i
Zapadno: 1 —j— 2 | 3. 1. 3|2-j-l =

3 7 3
1 2 3 4 5



37

Die Stellung derAthena zwischen beiden Partein gab nun aber Veranlassung, sie
von vorn darzustellen; sie tritt nicht als Fiihrerin (torej ne Ilpdiia/of!)
an der Spitze der einen Partei g e g en die andere auf (Tezej
in Kenej sta!), wodurch das streng gewahrte Gleichgewicht der Composition
hatte gestort werden mtissen, sondern sie erscheint als die unsicht-
bare Lenkerin des Kampfes im Hintergrunde. Sie leitet denselben,
ohne aber ausserlich thatig einzugreifen. Daraus erklart sich
auch der gewaltige Unterschied zwischen ihr und den iibrigen Figuren: dort
Ruhe und Steifheit, hier das fleissigste Streben nach Leben und Nattirlichkeit.
Stande Athena hier als thatige Vorkampferin, griffe sie mit Lanze oder Agis
in den Kampf ein, so hatte es der Ktinstler sicher verstanden und sich
schvverlich gescheut, ihr etwas mehr Leben einzuflossen. Denn dass nicht
Unvermogen ihre Haltung veranlasste, beweist eben ein Blick auf die iibrigen
Figuren. Wie eine thatig eingreifende Athena ausschauenwiirde, davon kann uns
diejenige der Akropolis (cfr. prejšnje pri zapadnem partenonskem pročelju!)
wenigstens einen Begriff geben. So aber kannte der Ktinstler ftir
d i e im Verborgenen waltende Gottheit keinen hoheren Ausdruck
als jene alten steifen Gotterbilder, wie wir sie vielfach, be-
sonders auf Vasen finden, die sich als feste Typen dem Volksbewusstsein
eingepragt hatten und erst durch die neue Offenbarung ktinstlerischen
Geistes in Phidias verdrangt wurden. In ihnen vere h rte man die
Helfer in der Not, der Ktinstler vvollte sie nicht leben-
diger gestalten. Ja der Begriff von der Macht der Gottheit musste ein
umso hoherer sein, je weniger sie iiir das menschliche Auge in die Er-
scheinung trat. Allein ihre Gegenvvart, ein leises Erheben
der Lanze oder der Aegis offenbart die Macht derZeus-
tochter in gewaltigem Gegensatz zu den vor ihr sich ab-
mtihenden S t e r b 1 i c h e n.“

In zato je Atena tudi res pravo žarišče celega bojnega položaja:
v njenih rokah leži odločitev. Sredina je dovolj krepko označena in
odločivnega pomena! Tako i Schildt (str. 94/5):

„Wir halten also daran fest, dass Athena nicht ausserlich — materiell,
um mit Lanze zu reden — in den Kampf eingreift. Sie steht, wenn auch
Schild oder Agis materiell dazvvischen treten, nicht zwischen den Parteien als
Fiihrerin der Griechen, sondern im Hintergrunde des Kampfplatzes.“ — „Sie
bildet den geistigen Mittelpunkt, sagt auch Brunn, aber sie greift nicht
selbstthatig ein.“

Idealna ali moralna je njena pomoč, bi dodali mi.
Da je Atena žarišče, pričajo i celotno kompozicijo nasplošno

presojajoče Schildtove besede (str. 114):
„Wir haben ein vvellenformiges Auf- und Absteigen, eine regelmassige

Folge von Thesen und Arsen, die von den Ecken beginnend im
raumlichen Centrum gipfeln und sich einheitlich zusammen-
fassen." (Po Brunnu!)

In str. 115:
„Wie schon Brunn gezeigt hat, ist es vor allem die Strenge des archi-

tektonischen Aufbaues der Gruppen, die den Ktinstler leitete. BeideFltigel
des Giebels halten einander v 6 11 i g das Gleichgewicht
und Athena ist das ,Ziinglein an der Wage‘. Hier haben wir



38

wohl zum erstenmal eine einzelne Figur, die auch geistig das
Ganze beherrscht, als Mittelpunkt der Composition. Wie die Giebel-
s c h r a g e n i m S c h e i t e lpu nk t e zus a m m e n 1aufen, so werden
auch beide Fliigel der Gruppe in der Mitte zu einer ein-
heitlichen Handlung zusammengefasst und der grossten Hohe
des Giebelfeldes entsprechend liegt hier der Schwerpunkt der Darstellung.“

Te besede izpričujejo z vso tehtovitostjo svoje vsebinske veljave
tisti nazor, ki smo ga postavili takoj po Goethejevih besedah o
neoznačenosti in nebistvenosti sredine, češ da trikotna arhitektonika
že a priori nujno zahteva poudarjeno sredino, da je tu glavno in
najvažnejše mesto cele trikotne, oziroma simetrične sestave.

Radi popolnosti tega zakona si oglejmo še dvoje pročelij Zev¬
sovega svetišča v Olimpiji.

Vzhodno pročelje ima ta-le obrazec (Overb. 1/308 sl.; Baumgarten,
1. c. str. 293):

, (1) * (1) v
1 1| 2 -|- 4 -j- 1 | 2. 1. 2. | 1 + 4 + 2 || 1
3 osebe-j-4 konji 5 4konji-j-3 osebe

To vzhodno pročelje kaže dirkališko borbo med Pelopom in
Ojnomajem.i Sredinska oseba je Zevs, o katerem pravi Overbeck
(str. 311):

„Aus ihnen (= iz prej dognanih dejstev) folgt aber mit aller Wahrschein-
lichkeit, daB der Kunstler denGott zvvischen den beiden Haupt-
personen als diesen unbewuflt anwesendund daher vonihnen unbeachtet
gedacht hat, wahrend sich vielleicht des Pausanias vvunderliches Wort von
einem „Bilde des Zeus in der Mitte“ eben daraus erklart, daB der Perieget den
isoliert dastehenden, von den M en s chen in keinerWeiseberiick-
sichtigten u n d au ch n i c h t s i c h 11 i c h in die H an d 1 u n g ein-
greifenden Gott in der That ftir eine Statue desselben gehalten hat.
Der Sinn der ganzen Composition aber, die sich in der richtigen Aufstellung
vvenigstens einigermaBen in geschlossene Gruppen gliedert, kann nur der
sein, daB, wahrend Pelops und Hippodameia (hči Ojnomajeva) in einem auf
ihre Liebe und, wie man vielleicht voraussetzen darf, auf die Oinomaos dem
Verderben weihende Bestechung des Myrtilos (voznik Ojnomajev) beziiglichen
Gesprache dastehn, Oinomaos sich mit einem gebieterischen Wort, auf das
seine kraftvolle und trotzige, nicht selten bei Poseidon wiederkehrende Stel-
lung schlieBen lafit, zu seinem Gefolge vraidet. Fiir den Beschauer aber ist
es eine VerheiBung des Erfolges fiir Pelops, daB dieser auf der rechten,
gliicklichen Seite des Zeus erscheint, der sich als der
grofle Kampfhort von 01ympia, von den Helden ungesehn
(sic!!), eingefunden hat, um die Geschicke seines Enkels, dem
er sich, wenn auch nur um ein Geringes zuvvendet, zu
iibervvachen und ihm, der als der eigentliche Stifter der olympischen
Spiele galt, den Sieg zu verleihen.“

Tudi Baumgarten je mnenja, da je tu Zevs neviden (str. 296 1. c.):
„Den Parteien unsichtbar steht hochaufgerichtet Vater Zeus,

1 Vsebinske podatke dobiš na navedenih mestih pri Overbecku in Baumgartnu.



39

steif wie ein Idol, in der Mitte des Giebeldreiecks.“ Novo potrdilo,
da je sreda glavno in odločivno mesto in da je bogu prisojena
idealno-moralna vloga, vzvišena nad tekmujočima strankama.

Enaka vloga je dana Apolonu v zapadnem pročelju, ki ima
sledeči kompozicijski obrazec (ibid.):

To pročelje kaže boj med Lapiti in Kentavri pri Pejritojevi
svatbi (cfr. „Tezej “ !) Overbeck razlaga sredino (str. 317/318):

„Und wenngleich man es wohl als eine ziemlich weithin ver-
folgbare Reg el wird betrachten dur fen, daB grade in der
Mitte der Giebelgruppen ein Ruhepunkt der Composition an-
gebracht wird, so wird es sich fiir einen halbvvegs gewandten Meister
doch darum handeln, diesen Ruhepunkt durch eine fiir seinen Ausdruck
geeignete Person oder Sache (wie z. B. den Olbaum im westlichen Parthenon-
giebel) darzustellen, wahrend man doch gewiB nicht sagen kann, daB da s
Bedurfnifl einesruhigenMittelpunktesinderArtgebieterisch
gewesen sei, daB wer immer an diese Stelle versetzt wurde,
ruhig gebildet werden muBte. Was aber an der Mittelfigur des 01ym-
pischen Westgiebels anstoBig erscheinen muB, wenn man sie mit Pausanias
Peirithoos nennt, das schwindet, wenn man sie als einen, grade wie
den Zeus im Ostgiebel, den Menschen unbewuBt anwesenden Gott be-
trachtet, fiir den man einen passenderen Namen, als den des Apollon
schwerlich finden wird, der hier, grade wie in dem Friese von Phigalia
als Helfer und Schiitzer zu dem Kentaurenkampf, um den es sich
hier wie dort handelt, herbeigeeilt ist und der hier offenbar schiitzend
die Hand liber das von den Kentauren angegriffene Weib aus-
streckt, damit zugleich den Sieg derMenschen iiber diewilden
Halbthiere verheiBend und ankiindigend. Denn vor Augen sehn
wir einen vor der Hand noch unentschiedenen Kampf der beiden Parteien,
der sich (s. Fig. 77 unten) in ktihn erfundenen Gruppen von abwechselnd
drei und zwei naher mit einander verbundenen Figuren bewegt.“

Prepoznali smo dodobra z navedenimi zgledi zakone pročeljne
in sploh simetrične grške kompozicije, zlasti pa dejstvo, da je sre¬
dina najvažnejše mesto, v katerem tiči ključ do rešitve zamotane
situacije in sicer neposredno („materijalno“) ali pa posredno („idealno-
moralno“) z odločivno vlogo središčne osebe.

Ti spoznani zakoni potrjujejo upravičenost romantiške teorije
— za grško umetniško kompozicijo v prostorninskih mejah. Ali pa
veljajo tudi v časovnih, n. pr. v pesništvu? I to poskusimo razrešiti,
ker sili do tega problem Prešernove umetnosti in pa Friderikov nazor

7 7 7

3. Viljem Schlegel o nomičnosti stare poezije.
Arabeska. Ideja umetnine.



40

o organičnosti in umerjenosti staroklasičnih literarnih umetnin. A ne
samo Friderikov nazor, tudi Viljelmov zahteva, da poznamo vso grško
umetnost brez izjeme, torej tudi poetiško s stališča — stroge sime¬
trije, ki je res glavni in bistveni znak grške umetniške koncepcije.

Zlasti pa kar silijo do rešitve tega problema sledeče Viljelmove
besede o nomičnosti stare poezije („Dramaturgische Vorle-
sungen" II. Bd., v Bockingovi izdaji zvez. 6., 161):

„Die antike Kunst undPoesie geht auf strenge S o n -
derung des U ng 1 e i c h a r t i g e n, die romantische gefallt
sich in unaufloslichen Mischungen; alle Entgegengesetzten,
Natur und Kunst, Poesie und Prosa, Ernst und Scherz, Erinnerung und
Ahndung, Geistigkeit und Sinnlichkeit, das Irdische und Gottliche, Leben
und Tod, verschmilzt sie auf das innigste mit einander. Wie die altesten
Gesetzgeber ihre ordnenden Lehren und Vorschriften in abgcmefienen Weisen
ertheilten; wie dief! schon vom Orpheus, dem ersten Besanftiger des noch
wilden Menschengescblechts, fabelhaft geriihmt wird: so ist die gesammte
alte Poesie und Kunst gleicbsam ein rhythmischer Nomos, eine h a r m o -
n i s c h e Ve r kii n d i g u n g der auf immer f e s t g e s t e 111 e n Ge-
setzgebung einer schon geordneten und die ewigen Urbilder der Dinge
in sich abspiegelnden Welt. i

Taka je torej meja med moderno in staro poezijo in umet¬
nostjo: „unauflosliche Mischungen" in „rhythmischer Nomos",
„harmonische Verktindigung der auf immer festgestell-
ten Gesetzgebung einer schon geordneten Welt.“2

Če nam niso dovolj jasne te besede, naj pojasne še bolj na¬
daljnje :

„Die romantische hingegen ist derAusdruck des g e -
heimen Zuges zu dem immerfort nach neuen und wundervollen Ge-
burten ringenden C h a o s, welches unter der geordneten Schopfung, ja in
ihrem Schoofle sich verbirgt: der beseelende Geist der urspriing-
lichen Liebe schwebt hier vonNeuem liber denWassern."

Imamo torej nasprotje: „kaos“ in „nomos“!
In še dalje:
„Jene ist einfacher, klarer, und der Natur in der selbstandigen

Vollendung ihrer einzelnen Werke ahnlicher; diese, ungeachtet ihres
fragmentarischen A n s e h e n s, ist dem Geheimnif! des Weltalls naher.
Denn der Begriff kann nur Jedes fiir sich umschreiben, was doch
der Wahrheit nach niemals fiir sich ist; das Gefiihl wird Alles in Allem
zugleich gewahr.“

Tu imamo prav jasno opredelitev meja med staro-klasično in
moderno-romantiško umetnostjo in poezijo.

Njuno razmerje določajo pojmi: Mischung = Chaos: Nomos
= Welt. Ali: Fragment: Vollendung = Gefiihl: Begriff. Ali: Weltall:

1 Cfr. „harmonijo sfer“!
2 Cfr. „Čas“ 1911, št. 6/279 Diltheyeve besede!



41

Einzelwerk = aogiavov (aneigov) : d)Qia/A,evov (jušgag) 12 . Karje prvot¬
nejše, to torej ugaja romantikom. Prvotnejše pa je čustvo
in ne že opredeljeni — pojem; prvotnejše je vesoljstvo in ne poedini
določeni košček; prvotnejši je tudi nered in ne — red.2

Romantična in staroklasična umetnina sta si potemtakem a
priori nasprotni po svoji zasnovi. Tako ko „nered“ in „red“, kaos —
nomos.

To je najkrajša formula za pojmovanje razlike
m e d st ar o ki a s ičn o in m o de r no - r o mant iš k o estetiko:
kaos-nomos. Za nas neprecenljive vrednosti in dalekosežnega pomena
na poti k umevanju Prešernovega sloga.

Kaos je romantiška poezija in umetnost... Toda ne anarhija!
„Umetno urejeni kaos!“ pravi Friderik oziroma Lodoviko v „Raz-
govoru“ (str. 203):

„Die Mythologie ist eln solches Kunstwerk der Natur. In
ihrem Gewebe ist das Hochste wirklich gebildet; alles ist Beziehung und
Verwandlung, angebildet und umgebildet, und dieses Anbilden und
Umbilden eben ihr ei|genthuml i chs t es Verfahren, ihr inneres
Leben, ihre Methode, wenn ich so sagen darf.“

Najznačilnejši znak kaotične umetnine je potemtakem v pora¬
janju, nastajanju in snovanju, človeškega duha — v nekakem sa¬
njavem dušnem položaju, ko še ni gotove misli in podobe z zarisanimi
jasnimi obrisi, ampak le sama napol-jasnost in nedoločnost — polmrak
večerni, jutranja zora... in ne svetlo poldansko solnce tik nad
glavo v vsej svoji polni moči!

„Da finde ich nun eine groBe Ahnlichkeit mit jenem grolien
Witz der romantischen Poesie, der nicht in einzelnen Einfallen,
sondern in der Construction des Ganzen sich zeigt, und den unser Freund
uns schon so oft an den Werken des Cervantes und des Shakespeare ent-
vvickelt hat.“

Popolnoma prav po nazorih romantika, ki občuduje le splošno
vesoljstvo in ne—poedinega „slučaja“. Ne košček, celota je glavno:
zato se pa tudi kaže romantiška duhovitost v celotni sestavi — v
celotni kompoziciji in ne — delu, recimo, — poetiške umetnine.

Torej: v sestavi celote obstoji duhovitost pravega pristnega
romantika!3 Treba si zapomniti prav dobro to veleznačilno za¬
htevo romantiške šole. Nanjo se bomo morda smeli še opirati ob
zaključku!

1 Platonovi nazori: Filebos, Timajos, Politikos, Politeja! Cfr: Paul Natorp „Platos Ideen-
lehre u . Leipzig, Diirr’sche Buchhand. 1903: str. 296 sl. Komur je na tem, da ume romantiško
estetiko, prouči Platona. V tem spisu pozneje kaj na primernem mestu. — Ideaboni: [iSTpiOTTjš,
oojijieTpfa, &p|i,ov£a = ideja lepote!

2 Ad£a:
3 Cfr. Joachimi 1. c. str. 221/2.



42

Lotario tudi v glavnih potezah podaja znake romantiške
umetnine, ko pravi istotam dalje:

„Ja, die kunstlich geordnete Verwirrung, diese rei-
zendeSjrmmetrie von Widerspriichen, dieser vvunderbare
ewige Wechsel von Begeisterung und Ironie, der selbst in
den kleinsten Gliedern des Ganzen lebt, scheinen mir schon selbst eine
eigne und neue Art von Mythologie des Witzes zu sein.“

„Urejeni nered“ .... Ni-li to nezmisel? Lahko postane, a treba
čuti, kako si še misli Friderik-Lodoviko ta „urejeni nered". Pravi
namreč (1. c. str. 197):

„Ihr mocht wohl lacheln liber dieses wunderbar zusammen-
gesetzte Gedicht und liber die Unordnung, die etwa aus dem Ge-
drange und der Fiille von Dichtungen entstehen durfte. Aber
die hochste Schonheit, ja die hochste Ordn un g istdenndochnur
die desChaos, nahmlich eines solchen, we 1 c h e s bloss auf die Beriihrung
der Liebe wartet, um sich zu einer harmonischen Welt zu entfalten, eines
solchen, wie es auch die alte Mythologie und Poesie war. Denn Mytho-
logie undPoesie, symbolische Sage undDichtung, beide sind
Eins und unzertrennlic h.“

Tako torej zdaj dobro vemo, kako je treba umevati in ceniti
romantiško-umetniško zmes.

Umljivo je to iz poprejšnje že in sedaj še točnejše označbe do¬
ločenega odnosa med „mitologijo“ in „poezijo“. Snovanje fantazije
človeške, njena kombinacijska zmožnost je bistveni del obeh in
zato — sta neločljivi: simbolična povest = mitologija in poezija.

Mitologija, fantazija: snovanje in nedoločeno gibanje človeškega
duha, oziroma le slike v negotovih obrisih z negotovo smerjo so višje
cene, ker — prvotnejše, ker skrivnostnejše! Umevno, da mora tudi
hijeroglif tega prasnovanja človeškega duha imeti enake — poteze
in znake in enako ceno v očeh romantika . . .

Samoposebi umevno je in nujno, da nam romantiška šola
pokaže tudi vidno znamenje, viden simbol — urejenega
svojega nereda, kaotične umetnine. Ali nam podaja Friderikova
teorija tak viden simbol, recimo — pračrto, prahijeroglif kaotičnega
prasnovanja človeškega duha, to novo, pristno naravno umetniško
črto? Saj vemo, da se duh javlja v simbolih — hijeroglifih; kako
to, da bi se tudi romantiški ne?

In ustreže nam res z odgovorom Friderikov Ludoviko, ki pravi
(str. 204):

„Der Geist und die ganze Gestaltung ist dieselbe ; und gewif) ist
die Arabeske die alte ste und urspriingliche Form der mensch-
lichen Fantasi e.“

Imamo torej tisto čudovito in prekrasno prahijeroglifsko črto
romantiške fantazije, imamo romantiško umetniško pračrto: ara¬
beska!



43

Cena njena tiči v njenem simboličnem zaznačanju pračustev,
prasanj, iz katerih se šele razvije jasna določena — misel in ž njo
vred točno in jasno omejena in označena črta — klasične umetnosti!

Pot fantazije, prastanje, prvotni „red“: to je ideal romantiški!
In tako se glasi dalje:

„Weder dieser Witz noch eine Mythologie konnen bestehen ohne ein
erstes Ursprungliches und Unnachabmliches, was schlechthin unaufloslich
ist, was nach allen Umbildungen noch die alte Natur und Kraft durch-
schimmern lafit, wo der naive Tiefsinn den Schein des S o n d e r -
b a r e n und selbst des Widersinnigen oder auch einer kindlichen aber doch
geistreichen Einfalt durchschimmern lafit. Denn das ist der
Anfang aller Poesie, den Gang und die Gesetze der verniinftig denkenden
Vernunft aufzuheben und uns wieder in die schone Verwirrung der Fantasie,
in das urspriingliche Chaos der menschlichen Natur zu versetzen, fiir das
ich kein schoneresSymbol bisjetztkenne, alsdasbunte
Gewimmel der alten Gotte r.“

Po teh besedah nam postane takoj jasno, da mora imeti ara¬
beska svoj korelat v literarni smeri. In ga tudi resnično ima.
Pravljica je izraz in hijeroglif arabeskinega duha. O tem pravi
Haym (Die rom. Schule, 2 . A. 1906/378 — 9):

„Hardenbergs Ansicht liber die eigentliche Aufgabe der Poesie ist nur
die einfache Umkehr dieser Satze (Novalisove misli o basni v njegovem
Heinr. v. Ofterdingen), ein ganz von selbst sich ergebender AusfluB seines
phantastisch potenzierten Fichtianismus. Der Poet hat nicht sowohl zu ide-
alisieren als vielmehr zu zaubern; die wahre Poesie, mit anderen Worten,
ist die Poesie des Marchens. ,Das Marchen1, sagt er, ,ist gleichsam
der Kanon der Poesie, alles Poetische muli marchenhaft sein‘. Aus
einem zwiefachen Grunde muB Ilardenberg notwendig zu dieser Ansicht
gelangen. Die Marchenpoesie namlich hat einesteils jene m u s i ka¬
li s c h e Unbestimmtheit, 1 die er von aller Poesie fordert, sie ist anderenteils
das genau entsprecbende Gegensttick der magischen Praxis, eine Poesie
des Wunders, die jedem Wunsch des Herzens Erfiillung bringt.“ — ,,Alles,
was auf den ersten Anblick in Novalis’ sonstigen AuBerungen liber die
Natur des Marchens seltsam erscheinen mag: aus seiner marchenhaften
Weltanschauung erklart es sich vollkommen. ,E i n M a r c h e n‘, so lauten
die Satze, die nun keiner weiteren Erlauterung bediirfen, ,ist wie ein
Traumbild ohneZusammenhang. Ein Ensemble wunderbarer Dinge
und Begebenheiten, z. B. eine musikalische Phantasie, die harmonischen
Folgen einer Aolsharfe, die Natur selbst'. Und ferner: ,In einem echten
Marchen mufi alles wunderbar, geheimnisvoll und zusammenhangend sein;
alles belebt, jedes auf eine andere Art. Die ganze Natur mufi wunderlich
mit der ganzen Geisterwelt gemischt sein, hier tritt die Zeit der allgemeinen
Anarchie, der Gesetzlosigkeit, Freiheit, der Naturstand der Natur, die Zeit
vor der Welt ein. Diese Zeit v o r der Welt liefert gleichsam die zerstreuten
Ziige der Zeit nach der Welt, wie der Naturstand ein sonderbares Bild
des ewigen Reichs ist. Die Welt des Marchens ist die der Welt der Wahrheit
durchaus entgegengesetzte und eben darum ihr so durchaus ahnlich, wie

1 Cfr. Ricarda Huch, „Ausbreitung u. Verfall d. Romantik, 2. A. II. Leipzig, Haesel 1908,
str. 255 sl. („Die Kunst des Unendlichen. u)



44

das Chaos der vollendeten Schopfung ahnlich ist. In der kiinf-
tigen Welt ist alles wie in der ehemaligen und doch durchaus anders; die
kiinftige Welt ist das verntinftige Chaos, das Chaos, das sich
selbst durchdrang, das in sich und aulier sich ist. Das echte
Marchen muli zugleich prophetische Darstellung, idealische Darstellung,
absolut notwendige Darstellung sein. Der echte Marchendichter ist
ein Seher der Zukunft 1."

Seveda je tako, če gre pot iz kaosa v — kozmos!
Tu imamo torej najznačilnejše poteze in znake romantiške in

romantične lepote, okusa in naziranja romantiške — šole! Kdor
more umeti pomen arabeske, ta more in mora do¬
umeti bistvene misli romantiške šole. Umel bo zlasti
njihovo nagnjenje do stare mitologije, do simbolike in — duhovitost
njihove umetnosti v „sestavi celote“.

Prastanje in prasnovanje človeškega duha . . . Zakaj ne tudi
prvotna sreča človeškega rodu in človeka-poedinca samega, če je le
prvotnost in pradoba, prared vzor romantikov?

Od tu se vije pot v skrivnosti „Krsta pri Savici 1'.

Arabeska! Ta hijeroglif snujočega, sanjavega, v neskončnost in
neomejenost stremečega duha ter tiho, nežno in v bujnih zamotanih
potezah hrepenečega srca . .. Črta umetniška, ki izključuje a priori
stroge zakone in noče mejnikov in določene, točno zarisane in
zaukazane smeri. Nedoločno in nejasno in sanjavo in fantastično se
vije kakor orijentalske — povesti. . . Črta to in hijeroglif absolutno
prostega, nevezanega duha, protest proti sporočenim in izročenim
klasičnim črtam: krogu, elipsi, trikotu!

Kaj je bilo pred romantiko? Jožefinski duh, železna pruska
pest, klasicizem, racijonalizem, absolutizem, centralizem... Ara¬
beska, to je nov — svetovni nazor! Napoved in znamenje — pre¬
poroda. Znamenje boja proti vsem določenim, strogo omejenim
krogom in smerem . . .

Kaos in nomos: je-li možna sprava, spojitev med njima? To
je nujni postulat v borbi med tema osnovnima načeloma. Umetnina

organizem, ki ima vse sostavne dele na svojem strogo določenem
mestu, je potemtakem nemogoč v — romantiški estetiki. Nismo pa
li čuli poprej drugačen napev? Ni-li to očito nasprotje? Da, a tudi
arabeska je urejena, le da prosto urejena — „urejeni nered". Tudi
to že vemo, da je možna združitev med romantiško in klasično
poetiško umetnostjo. In znamo tudi, pod katerimi pogoji. Strnitev
obeh je v duhu poezije absolutno vedno možna; v — črki, hijero-
glifih, le pogojno . . .



45

Kdor hoče spojiti arabesko in krog, elipso ali trikot, mora pač
biti genialen mojster! Problem, ki ga tudi ne reši vsak genij...!
Nujno pa je, da pozna bistvene točke — nasprotja!

Antika in narava, kakor hoče Goethe; antika in romantika,
kakor oznanja tudi Friderik, pomeni isto, ko dobiti most med
kaosom in svetom (xaog — ajteigov, aogiavov: zoolog— negag, wqlo-
jievov).

Da je možno to, o tem Friderik ne dvomi. Priča to Ludoviko,
ko pravi (str. 197/8):

„Alle Gedichte des Alterthums schlieflen sich eines an das andre, bis
sich aus immer groflern Massen und Gliedern das Ganze bildet; alles greift
in einander, und uberall ist ein und derselbe Geist, nur anders ausgedriickt.
Und so ist es wahrlich kein leeres Bild, zu sagen: die alte Poesie sei ein
einziges, untheilbares, vollendetes Gedicht. Warum solite nicht wieder
von neuem werden, was schon gewesen ist? Auf eine andere
Weise versteht sich. Und warum nicht auf eine schonere,
groBere? — Man soli nur dem Unglauben an die Moglichkeit einer neuen
fest stehenden Symbolik der Natur und der Kunst nicht Raum geben.“

Misel o nekem umetniškem idealu je izražena in tudi smer na¬
značena. Komentar pa nam dajejo v roke Lotarijeve besede (str. 212):

„Und wenn auch bis jetzt jede alte und moderne Form von
einem eigentlichen Natur- und Schopfungs- oder Weltallge-
dicht, Dante wie Empedokles, unvollkommen und eigentlich uner-
reicht geblieben ware; so steht doch der Grundsatz fest, dali iiber-
hauptjedes Werk der Poesie eine neue Offenbarung der
N atur s e i n sol l.“

Zakaj ne? V čem je ovira?
Tu:
„Nur dadurch, dafl es Eines und Alles ist, eine kleine Weit, ein in

sich geschlollnes, fiir sich bestehendes und klar umgranztes Ganzes, zu-
gleich aber vervvebt mit dem groBen Ganzen des Ali oder der
Natur, und denKeim derselben in sich tragend, wird ein Werk
erst wahrhaft zum Werk. Diese Idee eines poetischenWerkes iiberhaupt
solite uns erst ganz klar sein, ehe wir liber die Moglichkeit
oder die beste Form eines solchen philosophischen Natur-
gedichts weiter entscheiden k o n n e n. Dem Geiste nach, obwohl
an ein sinnliches Element gebunden und darin eingehullt, solite wohl diese
Fulle und Tiefe der Fantasie in jedem wahren Dichter-
werke vorhanden sein. Nur dadurch unterscheidet es sich von dem,
was bloB Studium genannt werden solite."

Poetična umetnina Kar’e^o/^v je — iiuorr/.on/iog. Organična
enota, urejena enota, v sebi zaključena enota in odsev veleumetnine
svetovja — eidcohov rov [mxQOx6o/j>ov. Osnovna misel je: urejenost,
omejenost, zaključenost, popolnost — „das Selbstandige, Insichvoll-
endete“.

Pravzaprav smo to že čuli. Novo je to, da vemo, kakšna je
ideja umetnine sama brez določene uvrščenosti.



46

Od ideje umetninske pelje korak k — določenim idealom umet-
ninskim, t. j. h gotovi vrsti poetiških umetnin.

Le epične staroklasične umetnine bi bile po tej teoriji — prave
umetnine, kakor to pripominja Andrea (str. 213). A Lotario odgo¬
varja :

„Eine Bemerkung, die in sofern richtig ist, dali imEpischen das
Eine Werk auch das einzige zu sein pflegt. Die tragischen und
komischen Werke der Alten hingegen sind nur Variationen, verschiedene
Ausdriicke, eines und desselben Ideals.“

Ali z drugimi besedami romantiške teorije: isti duh se kaže v
dveh različnih zunanjih oblikah — različnih posodah, različnih — hi-
jeroglifih.

Ideja umetninska pa je udejstvena do popolnosti
v staroklasičnih umetninah:

„Fiir den organischen Gliederbau, und die Construction der Darstellung
und poetischen Anordnung bleiben sie die hochsten Urbilder und sind, wenn
ich so sagen darf, die Werke unter den Werken.“

Tako imamo ideal — ideje umetninske točno označen. V antiki
imamo vzor umetniške kompozicije, vzor organične enote.
Smer za rešitev našega problema...

Ako dodamo še Viljelmovo označbo o „ritmičnem nomu“, imamo
koj poetiško-umetniško paralelo k že znani staroklasični kompoziciji v
— pročeljih. Pročelje pa je trikot, v trikotu pa najstrožji zakon —
simetrija! Trikot in arabeska sta pa — nasprotji! In vendar naj bi
bila staroklasična poetiška kompozicija — vzor vseh vzorov celo za
romantika? Kako se to strinja s teorijo o arabeski?

Toda romantik pravi:
„Aber die hochste Schonheit, ja die hochste Ordnung ist denn doch

nur die des Chaos, nahmlich eines sole h en, welches bloB auf
die Beriihrung der Liebe wartet, um sich zu einer harmo-
nischen Welt zu entfalten .. .“*

Premostitev torej ni izključena: in to je najvažnejše. Oblika,
pot in način: to so stvari genijalnega arhitekta!

4. Simetrija v poeziji. (Piramidalna zasnova dramskih umetnin.)

Velja pa li res i za poetiško grško umetnino — načelo ritmič¬
nega nomosa? Ni-li ta skoro nujno zvezan i — s simetrijo, tem
osnovnim kompozicijskim zakonom grške umetnosti?

Tu nam dobro služi Franz Winterjev komentar k Sofoklejevi
„Elektri“. V svojem velezanimivem obširnem referatu „Griechische
Kunst“ v Gercke-Nordenovem delu „Einleitung in die Altertums-

1 Primerjaj str. 42. te knjige.



47

wissenschaft“ (II; 1910) ima namreč Winter poseben dodatek o zvezi
med plastiko in poezijo, glaseč se „Parallelerscheinungen in der
griechischen Dichtkunst und bildenden Kunst.“i

Winterjeve paralele so tako zanimive in prav zadete, da bi jih
moral imeti vsak klasiški filolog kar „v mazincu“! Starih poetov
ni možno umeti brez paralel iz upodabljajoče umetnosti. Sicer pa
velja vedno in za vse dobe isto: umetnost je treba umevati kot
enotno polje . . .

Schleglova šola v tem oziru ni bila baš napačno poučena. In
zato je interesantna tudi paralela med najmodernejšimi znanstvenimi
nazori Winterjevimi in — početnikoma historičnega in primerjajo¬
čega študija v antiki: bratoma Schlegloma. I za Čopa in Prešerna
ni brez časti, kolikor je dopuščeno domnevati o njunih nazorih o
antiki . . .

Naj kar doslovno sledi tu ves Winterjev komentar. Winter piše
(str. 177/8: Gercke-N.; N. Jahrb. 1909/700 sl.):

„Die sophokleische Elektra ist ganz anders komponiert. Was in den
Choephoren den ganzen zweiten Teil ausmacht, die Ausfiihrung der Rachetat,
steht in der Elektra, die 1500 Verse enthalt, am Schlusse als kleines Endstiick
von wenig mehr als 100 Versen und entspricht als solches der Eingangs-
szene, die hier viel ausgedehnter als in den Choephoren nahe an 100 Versen
lang ist. Innerhalb dieser beiden einrahmenden Stiicke gliedert
sich die Darstellung in fiinf grofle Telle, von denen je zwei paar-
weise zueinander in Beziehung gesetzt sich um den groflten mittleren
gruppieren.“

Imamo torej uvodno in končno sceno — „prolog“ in „epilog“
— ter petero večjih in glavnih prizorov („aktov“), skupaj — torej
sedem. Imamo tako tu — sedmorični kompozicijski princip v velikem
slogu. Opozarjati treba, da po dva in dva „akta“ obdajata žariščni
(in radi tega najvažnejši oziroma po svoji dramatični sili najpomen¬
ljivejši) akt. Primerjaj trikotni kompozicijski princip!

In dalje:
„Die beiden Abschnitte, der der Einleitungsszene folgende und der

der Endszene vorausgehende, enthalten der erstere die Klagen der Elektra
und des Chores, ihr Hoffen, Verzweifeln, Trauern, der letztere die Erfiillung
jener Hoffnungen, die Erkennung mit dem Jubel, der ihr folgt, der Kontrast
zu der trostlosen Klage dort. Noch deutlicher sind die beiden fol-
genden, um den mittleren Abschnitt gruppierten Stiicke auch
auBerlich als in Beziehung zueinander und sich entsprechend
gekennze ichnet. Es sind die beiden Szenen, in denen Elektra
und Chrysothemis nebeneinandergestellt sind; beide Male ist das

1 Ta del je bil že prej objavljen kot prednatis v Neue Jahrbiicher f. d. klass. Altert. 1909
(XXIII/XXIV—10. zv.). Za vsakogar, ki se zanima za ta problem, je nujno, da se dodobra
seznani z Winterjevimi izvajanji. Daje Winter zadel na pravo struno — že Schlegel istotako —!,
priča „Zeitschrift f. d. Gymnasialw.“ 1911 (marč. št.), kjer je že posnet in za šolo pripravljen
komentar: „Der Unterschied zw. d. Choephoren d. Aschylus u. d. Elektra d. Sophokles, zugleich in
Parallele z. d. (01ympia- u. . . .) Parthenonskulpturen. Eine TJnterrichtsstunde in der Prima.“



48

Thema der Szene dasselbe, der starken und energischen Elektra steht die
sanfte, gefiigige Schwester gegeniiber, das eine Mal zur Nachgiebigkeit
gegen die Herrschaft des Aigisthos mahnend, das andere Mal den Vorschlag
Elektras, gemeinsam die Rache selbst auszufiihren, abweisend. Die Ent-
sprechung geht so weit, dali belde Male die Szenen mit einem gleichen
Bilde beginnen. In der ersteren Szene steht zu Beginn die trauernde Elektra
da, und Chrysothemis tritt auf in lieblicher, fast heiterer Erscheinung die
Grabesspenden der Klytaimnestra tragend, in der zweiten ist Elektra, tiber
den falschen Bericht vom Tod Orests in Verzweiflung, in grofltem Schmerz
zuriickgeblieben, da erscheint Chrysothemis freudig erregt und bringt die
Locke des Orestes, die sie auf dem Grabe Agamemnons gefunden hat.“

Kdor ima pred očmi pročeljno kompozicijo, bo z zadovoljstvom
in veseljem sledil še dalje v paralelnost istih, sorodnih in tudi
obema, pročeljnemu trikotu in drami, svojskih kompozicijskih prin¬
cipov. Oba pa, princip časovne in prostorninske zapovrstnosti, lahko
ljubita simetrijo; pri Grkih jo še posebno.

Zanimiva je središčna scena, o kateri pravi Winter dalje:

„Zwischen diesen Szenen nun steht, an Umfang alle andern
iibertreffend, der mittlere Teil, der in Steigerung der vorausgehenden
Szenen (Elektra-Chor, Elektra-Chrysothemis) Elektra der Klytaimne-
stra gegeniiber zeigt. Und die Mitte dieser Szene enthalt die wunder-
volle lange Schilderung vom Wettfahren in Delphi, die der Pfleger, den
vorgeblichen Tod des Orestes meldend, den Frauen vortragt. 11

Ako je trikotni, piramidalni princip tu res tako mojstrsko
izvršen, potem sklepamo, da mora biti per analogiam v pročeljnem
trikotnem principu tudi tu v tej žariščni situaciji višek cele drame.
Ali je?

Da! Višek pa ne tiči v „dejanju“ samem, torej ne v odnosu
obeh glavnih oseb drame, obeh bojujočih se strank, matere Klytajmne-
stre in hčere Elektre, temveč v poročilu tretje, izven njiju
stoječe osebe, — Orestovega vzgojitelja. Torej ne v dejanju,
ampak v epiki tiči najvišji moment, naj odlo čilnej ši
trenotek za obe stranki. Poročilo, da se je Orest ponesrečil,
mora radi svoje nepričakovanosti in pa radi svoje velepomembnosti,
ki je prisojena vlogi Orestovi, kar treščiti v ubogo Elektro, ko se
ji na mah podere ves up na končno osveto. Nasprotno pa se za
istotoliko dvigne duševna moč, gotovost in samozavest v materi-
nasprotnici. To jeveletragičen moment, ko en trenotek,
ena beseda uniči nasprotnika in da zmago, dasi le
navidezno, drugemu tekmecu.

Kar je prav posebno velezanimivo, je dejstvo, da leži
usodni odločilni moment izven tekmujočih oseb in ne v njih samih:
umevno, če se zamislimo v vlogo središčnega boga v pročeljnem
trikotu. Vloga Zevsa, Apolona in Atene je idealno-moralna. Njih
odločilni vpliv je neviden in izven bojnega polja. Kot nevidna moč



49

vodijo usodo tekmecev in odločajo izid tekme. Slična vloga je tu
v Elektri prisojena poročilu vzgojitelja Orestovega. Nepričakovano
dvigne napetost dušnih sil do skrajne meje in jih trešči takoj do
— apatije in obupa . . .

V „Krstu“ enako vpliva Bogomilina izpoved, da
je kristijana. Tisti trenotek, ko Črtomir to izve, bi
moral izvršiti to, kar ni poprej, radi ljubezni do —
Bogomile paganke. Zakaj ne stori tega? Psihološka
zagonetka, ali pomanjkljivost značaja v doslednosti, ali umetniški
namen? Umetnik in psiholog bosta rešila pravo, drugi
nikdar!

V katerem aktu je višek napetosti v Schillerjevi „Devici Orle-
anski“? V tretjem! In v kateri sceni? V deseti: Ivana — Lijonel!
In kdo odloči med njima, zastopnikoma dveh sovražnih strank ? Kdo
tretji s poročilom o tem in tem? Ne! Tragični, usodepolni
moment je — vlvaninem dejanju, negativnem dejanju, ko
radi ljubezenskega nagnjenja ne udari terne poseka
nasprotnika domovine, ampak onemogla klone svojo roko in
glavo—pred sovražnikom svojega naroda, pred sovražnikom, zoper
katerega je stopila na čelo vojske za osvoboditev domovine.

V trenotku, ko je premagana njena nadženska in privre na
dan pristna ženska narava, hipno začuti svojo velikansko, prej nepo¬
znano, zato tako idealno prevzeto nalogo ter svojo majhno žensko
moč ob uri največje lastne dušne preskušnje. To spoznanje
nasprotja med prevzeto sveto nalogo in dolžnostjo
ter svojo lastno slabostjo ob uri največjega po¬
mena stre njeno nadzemsko silo. S tem trenotkom
postane iz Device Orleanske — navadna vsakdanja
slabotna ženska. Po tem trenotku spoznanja — pade njena
samozavest in sila, dejanje pada stopnjema do — „katastrofe“.

V čem je razlika med Schillerjem in Sofoklejem, moderno in
grško dramo? Odgovor je lahek: moderni poet išče drame
v človeku; v srcu, v duši junakovi se vrši drama
in junak sam odločuje svojo usodo! V antiki —? Antika ne pozna
— samoodločbe, samoodgovornosti.. . Antika komentira moč
zunanjih činiteljev, moderna dogodbe človeškega
srca —; „In deiner Brust sind deines Schicksals Sterne.“

Moderna drama ima glavno težišče v „dejanju“,
v drami sami; staroklasična — v „epiki“!

V epiki! O trikotni zasnovi Ajshilovih dram pravi namreč
Winter (str. 177 v Gercke-Nordenu, ali: 700 v že omenjenem sepa¬
ratnem prednatisu):

„In den Choephoren entwickelt sich die Komposition ganz aus dem Gange
der Handlung. Das Stuck zerfallt in zwei gleich lange Teile. Der

4



50

erste Teil handelt von der Ruckkehr des Orestes; er besteht aus einer kurzen
Einleitungsszene und aus drei groflen Szenen, den Klagegesangen der Elektia
und des Chores, der Erkennung des Orestes und der Elektra und den Wechsel-
gesangen des Orestes, der Elektra und des Chores, durch die Orestes dahin
geleitet wird, den Auftrag des delphischen Orakels in seiner vollen Schwere
und Bedeutung, da er neben der Rache an Aigisthos auch den Muttermord
gebietet, zu erfassen. Mit der Verkundigung des Orestes, wie er die Tat
ausfiihren will, schlieflt dieser erste Teil. Der zweite enthalt die Ausfuhrung
des Planeš und zerfallt demgemafi in eine grdilere Zahl kleinerer Einzel-
szenen, in denen die unmittelbare Vorbereitung der Tat, die Ermordung
Aigisths und der Klytaimnestra, und zum Schlufi ihre Folge, der ausbre-
chende Wahnsinn des Orestes geschildert ist. Zwischen beide Teile ist ein
Chorlied eingeschoben, in dem — auf Klytaimnestra hindeutend — Bilder
von Freveltaten mythischer Frauen hingestellt sind. Aischylos hat
ofter so komponiert, und immer ergibt sich die Komposition
aus dem Stoffe. In den Persern sind im ersten Teile die unheilvollen
Ahnungen der Perser, im zweiten die Folgen des Unglticks geschildert, und
dazwischen steht, in der Erzahlung des Boten enthalten, die Schilderung
der Schlacht von Salamis; in den Sieben gegen Theben schildert der
erste Teil die Angst der Thebanerinnen vor dem die Stadt bedrohenden
Feinde, der zweite die Sorge um den Ausgang des Kampfes, das Zwischen-
stiick den Bericht, in dem der Bote die sieben Fuhrer des argivischen Heeres
schildert. Ebenso entspricht im Agamemnon dem ersten auf die Ruckkehr
des Konigs vorbereitenden Teile der zweite, der die an die Ruckkehr an-
kntipfenden Ereignisse schildert, und dazwischen in der Mitte stehthier
ein nun nicht erzahltes, sondern wirkliches Bild, der Konig
heimkehrend in prachtigem Zuge, und von der triigerischen Klytai-
mnestra wie ein Gott begriillt und geehrt.“

Te besede izpričujejo trikotno sestavno misel: primerjaj pro¬
čelji pri svetišču v Olimpiji! Med Ajshilovo in Sofoklejevo kompo¬
zicijo je podoben razloček ko med pročelji na Zevsovem svetišču v
Olimpiji in partenonskem svetišču na Akropoli. O tem pravi Winter
(str. 177 ali: 700);

„Den Unterschied der Darstellungsvveise in den Giebelskulpturen von
01ympia und in denen des Parthenon kann man in aller Kurze vielleicht
so bezeichnen: in den 01ympiagiebeln sind Sagengeschichten grob und
einfach in machtiger, natiirlicher, ganz aus der Handlung entvvickelter Schil¬
derung dargestellt, in den Parthenongiebeln sind bedeutende Vorgange in
rhythmisch abgewogener Komposition mit der Absicht auf eine reinste zu
hoheitsvoller Grofle gesteigerte Schonheitsvvirkung zur Gestaltung gebracht.
Es laflt sich das auf die Dichtung des Aischylos und Sophokles anwenden.“

Tako zdaj lahko primerjamo Ajshilovo in Sofoklejevo umetnost.
Za nas je zanimiva le Winterjeva sodba o Koeforih in Elektri ter
paralela med Elektro in partenonskimi pročelji.

Glasi pa se (str. 178 ali: 701):
„Der mythische Vorgang, die Handlung tritt in dem Drama des So¬

phokles, da Elektra zur Hauptfigur gemacht ist, zuriick. Er ist fast ganz in
die kurzen Stiicke am Eingang und am Ende vervviesen und dient ge-
vvissermaflen zurUmrahmung der fiinf grofien Szenen, in denen Elektra
in den verschiedenen Stimmungen und Situationen geschildert und den



51

verschiedenen Beteiligten, der Mutter, der Schwester, demBruder, demChore
gegeniiber in ihrem heroischen Verhalten gezeigt wird. So entwickelt sich die
Komposition hier nicht, wie in den Choephoren, einfach aus dem zugrunde-
gelegten Thema der Handlung, sondern erscheint als ein kunstvoll ge-
ftigter, mit der Absicht aul eine bestimmte Wirkung durchgefiihrter Aufbau
in einer rhythmischen Gliederung korrespondierender Teile. Und diese Teile
stehen nicht, wie in den Choephoren, in rascher, unmittelbarer Folge neben-
einander, sondern sind verkniipft und ineinandergefiigt durch sachlich
entbehrliche, formell das einzelne zusammenschlieflende Chorgesange, die
in flieiiendem Wohllaut wie eine Schonheitslinie durch das Ganze hinge-
zogen sind. Ftir die Entwicklung der Handlung, an der selbst er bei Aischylos
sehr wesentlich beteiligt ist, hat der Chor in der Elektra keine Bedeutung.“i

Ajshilov kor ima glavno vlogo, zato tudi glavno žariščno mesto
v kompoziciji, dočim je Sofoklejev kor le v službi glavne osebe.
Težišče ni več v korični poeziji, nego že v karakteristiki gotove
osebnosti, okrog katere se vrti vse dejanje. V Elektri je to krasno
izvedeno in zato tudi imamo glavno žariščno sceno med hčerjo in
materjo in poročevavcem, dočim je kor le bolj „objektiven“ gle-
davec in sodnik . . .

Primera med pročelji olimpijskimi in partenonskimi i to po¬
trjuje. Kje je tu in tam več aktivnosti: v sredi ali v krilih? Še bolj
potrjujeta to eginski pročelji.

In zdaj čuj Winterja (str. 178 ali: 701/2):
„H i e r ist ein kiinstlerisches Gestalten wirksam, das

auf dem gleichen Empfinden, der gleichen Auffassung
beruht, aus der die Parthenonskulpturen hervorgegangen
sind. Wie im Ganzen der Komposition, so laflt sich das
ebenso in den Einzelheiten verfolgen.“

In Winter posega tudi v te podrobnosti ter primerja Elektrin
slog z Ajshilovo in olimpijsko pročeljno umetnostjo. Kogar to za¬
nima, beri in premisli s knjigo v roki resničnost njegovih besedi. —

Ali ima prav Viljem Schlegel? Ali ni izborno zadel isto ko
Winter, a že v početku modernega proučavanja antike? Da, ko
ritmičen zakon!

Umljiv je ta izrek Viljelmov, če pomislimo na prvi del njegovih
dramaturgičnih predavanj. Tu n. pr. stoji (I, str. 52 : izd. Bocking):

„Es fehlt den alten Dramatikern daher noch sehr an der Art von
Auslegung, w e 1 c h e die scenische Anordnung betrifft. Bei

1 Viljem Schlegel (Vorlesungen iib. dramatische Kunst I: Bocking, V/76, u. 77): „Ich
komme auf eine andre Eigenheit, welche die alte Tragodie von der unsrigen unterscheidet:
den Chor. Wir muflen ihn begreifen als den personificierten Gedanken uber die dargestellte
Handlung, die verkorperte und mit in die Darstellung aufgenommene Theilnahme des Dichters,
als des Sprechers der gesammten Menschheit.“ — „Was er auch in dem einzeinen Stiicke Be-
sondres sein und thun mochte, so stellte er uberhaupt und zuvorderst den nationalen Gemein-
geist, dann die allgemeine menschliche Theilnahme vor. Der Chor ist mit einem Worte
der idealisierte Zuschauer. Er hindert den Eindruck einer tief erschiitternden oder tief
riihrenden Darstellung, indem er dem wirklichen Zuschauer seine eignen Regungen schon
lyrisch, also musikalisch ausgedriickt entgegenbringt, und ihn in die Region der Betrachtung
hinauffuhrt. w

4*



52

manchen Tragodien glaube ich dariiber ziemlich im Klaren zu sein, andre
bieten nicht leicht aufzulosende Schwierigkeiten dar.“ —

Izrek o ritmičnem nomu bi nekako kazal pot k paralelnemu ume¬
vanju Winterjevemu. Da je zapisal Viljem tisti značilni rek prejkoslej
iz enake paralele ko Winter, pa priča prav dobro peto predavanje,
kjer primerja (od str. 83/84 sl.) grško tragedijo z upodabljajočo
umetnostjo. Stoje tam pomenljive besede:

„Es sei mir vergonnt, die obigen Betrachtungen tiber das Wesen der
antiken Tragodie durch eine aus der bildenden Kunst entlehnte Vergleichung,
die vielleicht etwas mehr ist als ein blofl spielendes GleichniB, anschaulicher
zu machen. — Das hommerische Epos ist in der Poesie was die halberhobene
Arbeit in der Sculptur, die Tragodie was die freistehende Gruppe.“

Nato primerja Homerjeve pesnitve z relijefom. V obeh je ozna¬
čena — neskončnost:

„Man hat bemerkt, dafi die Ilias nicht bestimmt geschlofien
ist, sondern etwas Vorgangiges und Nachfolgendes sich hinzu denken lafit.
Eben so ist das Basrelief granzenlos, es laBt sich vor-
und riickwarts weiter fortsetzen, weswegen die Alten auch am
liebsten Gegenstande dazu gewahlt, die sich in’s Unbestimmbare ausdehnen
laBen, als Opferziige, Tanze, Reihen von Kampfen u. s. w. Deswegen
haben sie auch an runden Flachen, als anVasen, am Fries
einerRotunde,Basreliefs angebracht, wo uns die beiden
Enden durch die Krummung entriickt werden, und, so wie
wir uns fortbewegen, eins erscheint und das andere verschvvindet. Die
Lesung der homerischen G e s a n g e gleicht gar sehr einem
s o 1 c h e n H e r u m g e h e n , indem sie uns immer bei demVor-
liegenden f esthalten, unddasVorhergehende undNach-
folgende verschwinden lafien.“

Za nas pa so dalje še zanimivejše besede o drami:
„In der freistehenden Gruppe hingegen wie in der

Trag d die w i 11 die S cu1 ptur u n d die P o e sie ein selbstan-
diges, in sich geschlofienes Ganzes auf einmal vor das
Auge bringen. Um es von der natiirlichen Wirklichkeit zu sondern,
stellt jene es auf eine Basis, gleichsam auf einen idealischen Boden. Dagegen
entfernt sie so viel moglich alle fremden zufalligen Zuthaten, um das
Auge ganz auf das Wesen der Sache, die Figuren selbst, zu
h e f t e n. An diesen sind die Formen mit vollkommener Rundung ausge-
arbeitet, doch verschmaht sie die Tauschung der Farbe, und kiindigt durch
die gediegne gleichformige Masse, worein sie bildet, eine nicht mit ver-
ganglichem Leben, sondern mit hoherem Gehalt begabte Schopfung an.“

Potem označuje skupino Nijobino in Laokoonovo s kratkimi
potezami ter se sklicuje na Ajshila in Sofokleja, ki da sta spesnila
tragediji z enakim problemom. V šestem predavanju označuje vse
tri dramske sloge: Ajshilov, Sofoklejev in Evripidov, primerjajoč jih
s tremi slogi upodabljajoče umetnosti (1. c. I str. 89):

„Der tragische Stil (das Wort im Sinne der bildenden Kunst genommen,
nicht bloB auf die Schreibart angewandt) des Aeschylus ist grofi, strenge



53

und nicht selten hart; im Stil desSophokles ist vollendetes
EbenmaC und harmonische Anmuth; der Stil des Euripides ist
weich und iippig, ausschweifend in seiner leichten Fiille, er opfert das Ganze
glanzenden Stellen auf. Nach den Analogien, welche die u n g e -
storte Entwickelung der schonenKiinsteunterden Griechen
iiberall darbietet, kann man die Epochen der tragischen Kunst
mit denen der Sculptur vergleichen. Aeschylus ist der Phidias
der tragischen Kunst, Sophokles ihr Polyklet, Euripides ihr Lysipp. Phidias
schuf erhabene Gotterbilder, aber er lieh ihnen noch die fremdartige Pracht
des Stoffes; er umgab ihre majestatische Ruhe mit Abbildungen der gewalt-
samsten Kampfe in strengen Umrissen. Polyklet brachte es in den Verhalt-
nissen zur Vollkommenheit, weswegen eine seiner Statuen die Regel der
Schonheit genannt ward. Lysipp that sich in feurigen Rildnissen hervor, aber
zu seiner Zeit war die Sculptur schon von ihrer urspriinglichen Bestimmung
abgewichen, und suchte mehr den Reiz der Bewegung und des Lebens aus-
zudrucken, als dafi sie auf das Ideal der Formen gegangen ware.“

Tako Viljelmova paralela k Winterjevemu izvajanju. Misel
„ritmičnega noma“ sloni gotovo kolikor toliko na globokem ume¬
vanju stare umetnosti. Od tu je morda prenesel zakone v literarne
umetnine Viljem, ali pa nasprotno dobil že tu iste zakone po štu¬
diju literarnih umetnin, kar ni nemogoče. Možno tudi, da je znal
kaj o „nomu“ v grški poeziji in ta terminus prenesel na polje pro-
storninske umetnosti. Lahko tudi, da je vplivala i estetska teorija
o organičnosti in žariščnosti umetnin. Naj bo kakorkoliže: to je
gotovo, da je Čop lahko umel tako naziranje, in to tembolj, ker je
bil strokovno temeljitejše podkovan in tudi iz lastnega študija poznal
„nomičnost“ grških literarnih umetnin; morda tudi — rimskih.

Da se še bolj vglobimo v „nomičnost“ antike, čujmo še nekaj
zanimivih podatkov o staroklasičnih literarnih umetninah. V celem
našem problemu niso odveč, nasprotno le utrjujejo „slučaji“ misel,
da je bila antika resnično precej „nomična“.

Wilamowitz-Moellendorf piše v svoji „Griech. u. rom. Liter."
(Kultur d. Gegenwart, I./8, 11/12, 1905; II. izd. 1907, 13/14) o kompo¬
ziciji grške drame in. Homerjevi umetnosti:

„Man kann gar nicht verkennen, dafi von der Dekoration der Dipylon-
vasen und ihren Vorlaufern, die noch lediglich mit regelmafiigen Orna-
menten operieren, eine gerade Linie der Entwickelung bis zu dem Parthenon
mit allem seinem Schmucke fiihrt; zu den Fresken Polygnots nicht minder.
Wir finden dieselbeKunst in dem strengen Aufbau der at-
tischen Tragodie; sie beherrscht die griechische Metrik
nicht minder und die P e r i o d i s i e r u n g der griechischen
Kunstprosa (o tem čujemo kmalu nekaj!); es ist die Stilisierung, die
wir speziiisch klassisch-hellenisch nennen. (Prešernov slog potem???!)
Gehort nun Homer zu der vorhellenischen Kunstart oder zu der geometri-
schen, die zu seiner Zeit in Gbung war? Der Aufbau des Epos im Ganzen
darf nicht herangezogen werden, denn das hat gar nicht als Ganzes gevvirkt
oder wirken wollen, sondern die ganzen Kunstwerke, die nur
scheinbar Teile sin d. Da lese man einmal die Kampfe, die im Labda



54

der Ilias erzahlt werden, schematisiere sich den Aufbau (Bregar,
Dom in Svet 1907/184: ,Naj nastavi kdo svoj arhitektonski nož na silne speve
slepega patriarha Homerja...'!) von Agamemnons Aristie zu der des
Diomedes und Odysseus: man wird eine Strenge der Tektonik iinden, die
geradezu uniibertrefflich ist. Man lese das Gedicht von Hektors Tod (es be-
ginnt <l> 526 und ist sehr gut erhalten): wie da drei Reden, von Priamos,
Hekabe und Hektor vor dem Kampfe stehen, drei Reden, von Priamos, He-
kabe, Andromache dahinter, das ist eine Symmetrie, die kein Giebelfeld
ubertrifft . 1

Tako torej najbolj sloveči zdaj živeči poznavatelj antike. Kar
smo že čuli o grški umetnosti in njenem osnovnem principu, simetriji,
nas navdaja s še večjo samozavestjo, ko zremo na isti zakon v
Prešernu! Tudi vse sledeče priče bodo odločno na naši strani, ki
trdimo, da je Prešernov slog popolnoma po okusu antike, in to po¬
sebno v Gazelah!

Simetrija in piramidalna kompozicija pomenita isto. In zdaj
čujmo strokovnjaka v poznanju Vergilove umetnosti, E. Nordena v
njegovem znanem komentarju k šestemu spevu „Enejide“ (P. Vergi-
lius Maro Aeneis Buch VI: Sammlung wiss. Komm. Teubner, Leipzig,
1903). Tu stoji (str. 108):

„So haben wir hier Gelegenheit, die Kunst des Dichters zu bewundern,
mit der er das vveitschichtige, aus gelehrten Studien aller Art miihsam er-
worbene Material poetisch gestaltet hat. Epische Handlung, Reden und Beschrei-
bungen vvechseln sich kunstreich ab; die Handlung selbst erfahrt von Anfang
bis SchluB eine vvirksame Steigerung, genau in der Mitte des Ganzen steht
die von dem weichgestimmten Dichter mit besonderer
Liebe ausgefuhrte Episode von dem Wiedersehen des
Aeneas mit Dido.“

Isti kompozicijski princip ko v Sofoklejevi Elektri in Prešer¬
novem „Krstu“!

In dalje (str. 109):
„Fiir die Komposition im grofien ist, wie das Schema der Disposition

zeigt, triadische Gliederung bevorzugt worden; neben dieser kommen T e -
t rad e n oder deren Halften vor. Nur einmal findet sich eine Fiinfzahl
(426—547), aber diese Ausnahme erklart sich daraus, dafi die Gruppen 1, 2,
3 unter sich eng zusammenhangen, die Gliederung also auch hier in
Wahrheit triadisch ist. Dies Prinzip des pyramidalen Auibaus war iiir die
antike Kunstiibung in Poesie und Prosa iiberhaupt iiblich: als Typen seien
die pindarischen Hymnen und die demosthenische Kranz-
rede sowie die horazischen Ode n genannt. Im Kommentar und zu-
sammenfassend im Anhang II/l wird ausgefiihrt werden, dafi sich diese
Architektonik auch auf das Einzelne des Periodenbaues
er str eckt.“'

1 Norden pripominja str. 370: „Triadische und tetradische Gruppierung herrscht aueh
in der Komposition im Grofien, d. h. in der Disposition: diese Architektonik von
Pindaran, bei dem sieschon sehr deutlich ist, durch die Literatur beider
Sprachen in Poesie und Prosa zu verfolgen, dachte ich mir eine reizvolle Auf-
gabe.u Prim. s tem pa dr. Kidričeve arhitektonarje v Lj. Zv. 1911. avg , št. 8!



55

Zgled take arhitektonike v malem je Palinurjeva scena'
(v. 275—416). Norden piše (str. 349/50):

„Auch formal betrachtet erhalten wir wieder geschlossene tria-
dische Komposition: von Charon fuhrt uns liber der Dichter zu Pali-
nurus, von diesem wieder zu Charon.“ „Hier sei noch auf die kunst-
reiche Gruppierung der Momente, aus denen die Szene sich
zusammensetzt, hingewiesen: in der Mitte steht das Hauptstiick, die Rede
des Palinurus (347—71; cfr. Črtomirov govor, obsegajoč sredino uvoda:
7 tercin!); sie wird umgeben von je einer kiirzeren Rede des Aeneas und der
Sibylle (341—46; 372—81). Das Ganze ist eingerahmt von ganz wenigen,
die Situation einleitenden und schliefienden Worten des Dichters (337—40;
382—83). Also eine pyramidale Komposition: a b c b a.“

Norden pa zavrača aritmetično responzijo, češ (str. 371):
„Denn nachdem der Wahn, als ob der Dichter arithmetische Responsion

von Versgruppen erstrebt hatte, fiir die Urteilsfahigen beseitigt ist, muB
umso groBeres Gewicht auf den Nachweis der rhetorischen Gliederung der
Perioden nach Kola und Kommata gelegt werden.“

0 tem vprašanju pa se seveda da vendarle govoriti! Uverimo se o
tem tekom razprave. Seveda velja to za take „slučaje“, kjer forma sama
nudi priliko za — aritmetično točno responzijo, n. pr. pri „zistemih“-
kiticah. Res pa je, da treba imeti obilo zmisla za take formalno-
tehnične stvari, a tudi precej časa za študij enotnih tehničnih zakonov
antike. Vkljub ogromni literaturi zadnjih 100 let je še vedno večina
vprašanj zelo zelo problematičnih vsaj na polju poetiške tehnike. 2

1 Cfr. Žigonovo razlago v D. in S. 1906 „Lelj — moj kermar“.
2 Resnici na ljubo moram seveda opozoriti na izjave strokovnjakov na polju poetike in

metrike, katerih mnenja so bolj na strani dr. Tominška. Tako piše Radermacher v svojem re¬
feratu o grški in rimski metriki v Bursianovih „Jahresberichtew 1905 (124.) na str. 2: „Eine Zeit-
lang schien es, als ob es in einem groben Teile der griechischen Metrik nichts anderes zu
tun giibe, als das rhythmische Gleichgewicht der Verse und Strophen m einer mehr oder we-
niger kunstvollen Weise zu demonstrieren. Es war ein frohliches Spiel rein mathematischen
Verstandes, indem man berechnete, ob und wie eine metrische Reihe durch % oder sonstwie
teilbar sei. JDadie Rechnung selten ohne Rest aufging, so fiihrte man ima-
giniire Grofien ein, mehrzeitige Langen und Pausen.“ In str. 4: „Charakte-
ristischer ist die Responsionsfrage, die lange einen Raum in der Erorterung eingenommen
hat. Man glaubte zu der Erkenntnis gekommen zu sein, dafi nicht allein die lyrischen Teile
des griechischen Dramas den kunstvollen Aufbau besafien, sondern dafi auch die Dialogpartien
eine bestimmte Abmessung der Verhaltnisse zeigten, die sich in Zahlen ausdriicken liefien.
Richtig an der Beobachtung ist, dafi die Alten ein natiirlich.es Empfinden
fiir die ebenmafiige Schonheit besafien, das sie leicht von se lb st darauf
fiihrte,einegewisse Symmetrieder Anlage zuwahren. E a 1 s c h istjedenfalls,
dafi sie dem Drama und seinen Abschnitten mathematische, ausgeklii-
gelte Berechnungen zugrunde gelegt haben. Die modernen Nachrechner sind denn
auch sozusagen nur zu einem klar aufgehenden Resultat gekommen. Heut ist der einst lebhaft
gefuhrte Streit wie von selber abgeklungen, und von dem alten Fahnlein lebt nur noch ein
Aufrechter, der zuweilen die Welt von der neugefundenen Responsion in Kenntnis setzt. (Oeri.
zuletzt noch 1903.) Y erklungen ist auch die Erage nach dem ter pandri s ch en
Nomos, dessenSpuren man vor nicht zu langerZeit noch iiberall anzu-
treffen meinte. Zvar besitzen wir heute einen echten Nomos, die Perše r
des Thimotheos, die un sAgyptensBoden spendete. Indes er hat uns nichts
Neues gelehrt, vorallem keine Hypothese bestatigt. u

O tem so. različna mnenja in O. Crusius priča v Pauly-Wissowa nasprotno. Toda o tem
kmalu več pri Tibulovi elegiji II 5. Istotako o matematiki.

Drug strokovnjak, Gleditsch, meni [istotam 1909 (144), str. 87], ko kritikuje O. Schro-
derjevo teorijo („Versperiodenu , „Zweizeileru , „Binnenresponsionu): „Die Bemiihungen der



56

Pogled v to vprašanje obravnavajoča dela sili k previdnosti! Koliko
stvari je, o katerih bo šele bodočnost mogla podati točnejših odgo¬
vorov! In ravno študij tehnike obeta zanimivih rezultatov.!

Nordenova pripomba o Demostenovem govoru „ITepi ove(pdvov“
in o Horacijevih odah skoro zahteva, da se pomudimo i pri teh.
Čujmo, kaj piše o tem F. X. Dorschl v „Einklang und Ebenmafl in
Demosthenes’ Kranzrede“ (Munchen, Akadem. Buchdruckerei von
F. Straub, 1886).

Za Uepi atecpavov ima Dorschl „kiklično“ razdelbo paragrafov:

m->

Eurhythmiker“ eine auBerliche Symmetrie im B au d er S t r o p h e nachzuweisen, s t e 11 e n
sich als verfehlt h e r a u s und wurden bereits 1867 von Westphal als solche
gekennzeichnet.” Isti v Woch. t. ki. Phil. 1907. 26,712: kritika Schroderjeve „De Ticho-
scopia Euripidis Phoinissis ins.“ . . . Proti dr. Tominšku govore: O. Schroederjevi spisi (zbrani:
„Vorarbeiten“ 1908), zlasti pa njegova dela „Cantica Aeschyli (1907, Teubner), Sophoclis (1907
Teubner), Aristophanis (1909 Teubner), Euripidis (1910, Teubner), A. Ludvvich: Der Homer.
Hymnenbau 1908; Sudhaus: Der Aufbau d. Plautin. Cantica 1909 Teubner; isti: „Zum
Aufbau der Aristophan. Lieder” v „Rhein. Mus. 1910.“ Naj samo to zadošča, za dokaz, da je
stvar še danes aktualna in — problematična. Gotovih dejstev se ne da s posmehom
ubiti, kar se tudi g. dr. Tominšku ne bo posrečilo. To je najbolj trdna resnica v — problemu!

Vkljub posmehu treba resnega študija, ker ne gre misliti, da so učenjaki
bili slepi in brez misli celih 60 let! Treba bo še obilo pr id n ih mislecev in nešteto
rok, preden priznajo vsi učenjaki, da je vladala čudovita enotnost kompozicijskih
principov v vsi stari — umetnosti! Jaz verujem v to enotnost in zato tudi —v „matema-
tiko“, a n a p odlagi s amo s tojnih š tu di j sk ih rezultatov. Treba je le težave prav rešiti
in resnica postane dostopna vsem —.

1 Kdor dvomi o tem, naj le prebere E. Bethejevo pripombo 3 pri točki „Gesichtspunkte
und Probleme” v Gercke-Norden: „Einleitung in d. Altertumsl. 1910, 1/431 sl!“ Tu je zbrane več
ko dovolj primerne literature; študiraj!



57

Imamo torej ta obrazec (str. 43):

* ABCDEFGHIKLMNOPQ
QPONMLKIHGFEDCBA.

In Dorschl pravi nato:
„M i t einem Gebet zn den Got ter n beginnt die Rede,

mit einem Gebet schliesst dieselbe; die zwei innersten Abschnitte
aber zeigen uns jeden der beiden Gegner an der folgenreichsten Ausiibung
der Kunst zu iiberreden, jeden bei seiner wichtigsten That, und bewirken
also durch ihre unmittelbare Aufeinanderfolge den grellsten Kontrast, indem
sich gegen Ende der ersten Halfte eine dunkle Wetterwolke drohend der
Stadt nahert, die aber dann zu Anfang der zweiten Halfte durch einen die
Flamme des Patriotismus anfachenden, wunderbar wirksamen Hauch mit
Hilfe einer giinstigen Gottheit gliicklich verscheucht wird; Aeschines hat
die Athener in die grosste Gefahr und Bestiirzung versetzt, Demosthenes
hat dieselben dann wieder ermutigt und zu ehrenvollem und entschlossenem
Handeln mit Klugheit angeleitet.“ — „Durch unser Gefiihl fiir Ebenmass be-
stimmt haben wir dann auch in der zweiten Halfte drei Hauptstrecken
unterschieden, in umgekehrter Folge concinn mit den 3 der ersten Halfte:
namlich §§ 160—195 auf 7 SS., §§ 196—269 auf 20 SS. und §§ 270—324 auf 14 SS.
Ein ernstliches Bedenken diirfte sich hochstens gegen die Zusammenfassung
von §§ 196—269 erheben; darum muss ich erklaren, warum mir diese Ab-
teilung als ein Kyklos erscheint.“

In str. 47:
„Was nun die Meinung anderer uber die Hauptzuge des Grundrisses

unserer Rede betrifft, so unterscheidet W. Fox zwei Hauptteile: S(xouov, vofupov;
da aber letzteres in den ersten Hauptteil eingeschoben sei, so gewinne da-
durch die Rede, abgesehen von den sachlichen Zwecken, auch als Kunstwerk;
denn nunmehr komme in der Gesamtgliederung, trotz der formalen Dicho-
tomie, das Gesetz der Dreiteiligkeit, welches das Gesetz der vollkommenen
Symmetrie sei, zur Geltung. Nun: wir haben auch als obersten
Einteilungsgrund die Zweiteilung, und zwar die Hal-
bierung; aber auch die Dreiteiligkeit, namlich zweimal
drei Hauptteil e.“ — „Nachdem wir gefunden haben, dali die Kranzrede
ein aus 16Paaren von Gegenstucken gebildeter und durch
deren Zusammenfassung in grosseren e n t s p r e c h e n d e n
Gruppen einfach und zugleich straff gegliederter Kranz
und z w a r ein Redekranz ist, kann ich mir nicht versagen, der Einbil-
dungskraft etwas Spielraum zu gonnen und aus dem kunstvoll gebundenen
Kranze, der fiir seinen Schopfer nicht nur der Hauptschmuck geworden ist,
sondern ihn vor allem geschutzt und beschirmt hat, noch einige Bliiten und
Blumen hervorzuheben, die allerdings auf den ersten Blick nicht auffallen
mogen, da sie in dem Reichtum grossartiger Gedanken wie in einer iippig
dichten Blatterkrone zum Teil versteckt sind.“

Nimamo-li tu paralele k Prešernovim Gazelam in posebno k
„Sonetnemu Vencu“ ?

Pa dalje še nekaj zanimivih misli Dorschl-ovih h „kiklični“
umetnosti Horacijevi, na katero se sklicuje i — Norden. Pravi namreč
na str. 9 sl. splošno o tem umetninskem principu:



58

„Wie die Kreislinie und Kreisflache dem Auge ein bequem zu iiber-
blickendes und gefallig begrenztes Ganzes vorstellt: so ist die Umkehr
d e s R e d e f 1 u s s e s, wenn dieser das z u A n f a n g B e ha u p t e t e
als ein durch G e d a n k e n e n t w i c k 1 u n g inzwischen Be-
griindetes oder wenigstens durch Erlauterung klarer
Bestimmtes am Ende w i e d e r b r i n g t, eine dasVerlangen
des Geistes nach F o 1 g e r i c h t i g k e i t wie auch das Schon-
heitsgefiihl befriedigende Sprachgestaltung.“

Znano pravilo in naravno tudi, pa umetniško tudi, ki velja po
Dorschl-u i za prvo Horacijevo odo „Maecenas atavis“!! (str. 9/10):

„Wie sich die letzteren (namreč dvovrstične kitice — KieBling Heinze-
jev komentar 1908 ima četverovrstične kitice —), oder jedenfalls alle
36 Verse, wiederum zu hoheren Einheiten vereinigen, die auf zwei symme-
trische Seiten gleichheitlich verteilt sind, zeigt folgendes Schema fiir alle
36 Verse:
Vom Anfang zur Mitte hin:
2 (Des Gonners hoher Rang von Geburt an)

6 (Beseligendes Gefiihl der Freude iiber er-
rungenen Kampfpreis oder erworbenes
Ehrenamt)

6 (Der Landwirt)
4 (Der Kaufmann)

rvi Vom Ende zur Mitte hin:
pnj 2 (Des Dichters hoher Ruhm infolge von

Anerkenung seitens des kunstsinnigen
Gonners)

6 (Beseligendes Gefiihl der Freude an erfolg-
reicher Ausiibung der lyrischen Dicht-
kunst)

tv 6 (Der Krieger u Jager)
cvj 4 (Der Lebemann)

Will man von den zwei Widmungszeilen vorn und den entsprechenden
zwei letzten absehen, so haben wir von Vers 3—34 drei Gegensatze,
deren sechs Halften nach demSchemaABCCBA geordnet
sind: namlich der ausserlichen Erhabenheit iiber der gemeinen Menge ent-
spricht die geistige Erhabenheit, dann dem Grossgrundbesitzer und Frohner
der Krieger und Jager, dem fiir die Aussicht auf Reichtum sein Leben Ein-
setzenden der dem Genuss oder siissen Nichtsthun Obliegende. Wie das Ge-
tiimmel der Rennbahn und der Larm der Volksversammlung abwechselt mit
dem stillen Landleben, so wiederholt sich der Wechsel der Seelen-Stimmung
noch zweimal (Cfr. tudi Kiefiling-Heinze-jev komentar 1908, str. 24/25). Dem-
nach erscheint mir die Aufzahlung der so verschiedenen Beschaftigungen
in Vers 3—34 als ein wellenformiges Auf- und Absteigen
(e s ist ja gerade in der Mitte das Bild der stiirmischen See
und ieise murmelnd eine (Juelle nebeneinander gestellt)
oder als r e g e 1 m a s s i g e A u f e i n an d e r f o 1 g e v on Au f r e g u n g
und Gleichmut; zugleich aber, wie gesagt, als umschliellende Ordnung
nach dem Schema ABC C B A, wobei im Vergleich mit A rv> A das Paar
B ^ B schon einen scharferen Gegensatz in sich birgt (der kleinmiitige
Frohner rv der furchtlose Reitersmann), und in der Mitte durch C ^ C
der grellste Kontrast ausgepragt ist, indem nach einem
mit Lebensgefahr und Reichtum sich Bemtihenden un-
mittelbar ein andrer v or Augen gefiihrt wird, der seine Zeit
dem behaglichen Genusse seines Vermogens und dem siissen Nichtsthun
widmet.

Diese Auffassung des Horazischen Gedichtes ist vielleicht schon friiher
von jemand anderm ausgesprochen worden, vielleicht wird sie aber ver-
schiedenem Zweifel begegnen: genug, sie solite nur zum Beweise dafiir
dienen, dass sich das Kunstprinzip symmetrischer Getjenuberstellung mit dem



59

Hauptgewicht in der Mitte bei Dichtern ebensovvohl angevvendet findet, wie
dasselbe der Baumeister in der Anlage eines Prachtgebaudes oder ein Bild-
hauer in der Anordnung einer Giebelgruppe zur Anschauung bringt.“

Istega naziranja sem i jaz, kar skusim tekom razprave čimbolj
utemeljiti. Za Horacijevo simetrično kompozicijo cfr. še O. Kampf-
henkel: „Die Symmetrie als Kunstgesetz bei Horaz“ (Progr. Friedberg,
1904),i kjer je označena i to vprašanje obravnavajoča literatura.
Kampfhenkel navaja dve vrsti simetričnosti (str. 4/5):

„Zwei Gesetze der Symmetrie treten uns bei dem Dichter entgegen.
Das eine mochte ich nennen die gerade Symmetrie. Das Gedicht be-
steht aus 2 gleichen Halften, kann also dann nur eine gerade Anzahl von
Strophen haben. (Cfr. Burgerjeve balade!) Bisweilen sind es auch mehrere
gleiche Teile. Das andere Gesetz ist dies, dali sich 2 gleiche Halften um
einen Mittelpunkt gruppieren. Es entsteht also immer eine ungerade Zahl von
Strophen. Diese Art konnen wir daher die ungerade Symmetrie nennen,
oder wenn man den Mittelpunkt mit dem sonst gebrauchlichen Namen 6p.cpaX6g
bezeichnet, diirfte auch die Benennung omphalische 2 Symmetrie
oder omphalische Komposition die Sache nicht undeutlich bezeichnen.“

Zgled za prvo simetrijo je po Kampfhenkl-u (str. 7) kompozicija
„prve rimske ode“: „Odi profanum vulgus ...“; Obrazec:

m-> ■<-«
1 —(— 2 || 3 —[— 4 | 5 —(— 6 || 7 —J— 8 | 9 + 10 || 11 + 12

2_2_2 2_2_2

6 6
„Omfalična“ je po njem (str. 9) tretja „rimska oda“: „Iustum

et tenacem . . .“ :

1. 2. 3. 4. || 5. 6. 7. 8. 9. | 10. 11. 1 2. 13. 14 . || 15. 16. 17. 18.

4 5 5 4

“To-
KieBling-Heinzejev komentar pravi (str. 157):
„Hauptsttick der Ode ist die groile Rede der Juno“,

Kampfhenkel pa str. 9:
„Der Gedanke gipfelt in den Worten: Roma ferox dare iura Mediš.

Es kann nicht zufallig sein, dah der Wendepunkt genau in der Mitte des
ganzen Gedichtes liegt. Er wird bezeichnet durch die Verse:

dum longus inter saeviat Ilion
Romamque pontus, qualibet exsules
in parte regnanto beati . ..“

1 Cfr. separ. odtis te razprave 1910 s pripombo: „Neudruck der Wissen. Beilage mm
Jahresbericht d. Konigl. Gymn. 2. Friedberg Nm. 1904 [Graška vseue. knjiž. sign.: (Progr. 499,999.]
mit Beriicksichtigung der ersohienenen Besprechnngen).“ Tu pravi K. v opombi 1 (str. 5): „Ich
mochte iibrigens glauben, daB Horaz symmetrischen Aufbau schon bei Alciius und Sappho
vorfand und ihnen darin nachstrebte und daB er gerade deswegen erst mit Recht von sich
sagen konnte: Princeps Aeolium carmen ad Italos deduxisse modos.“

2 Lahko bi jo tudi imenoval „mezodično“.



60

Kampfhenkel končuje svojo razpravo z besedami:
„Nach diesem Resultate lafit sich m. E. nicht mehr in Abrede

stellen, dafidie Symmetrie, wo sie erwiesen wird, nicht
zufallig ist, sondern auf bewuBter Absicht beruht, dali
der Dichter sie tur seine strophisch gegliederten Ge-
d i c h t e , — wenn auch nicht immer — als bestimmtes Kunstgesetz
beobachtete, und man kann es bei der Feile, die Horaz iiberhaupt auf
seine Gedichte verwandte (nonumque prematur in annum A. P. 388), wohl
nachtiihlen, wenn er von sich selbst nicht nur im Scherze sagt: operosa
parvus carmina fingo (IV; 2, 31). Ob man in dieser Sorgfalt einen Vorzug
oder eine Pedanterie erblicken wi 11, iiberlasse ich dem Ge-
schmack des einzelnen. Der Erklarer hat dieVerpflich-
tung, d e r A b s i c h t d e s D i c h t e r s n a c hz u g e h e n , dieWurdi-
gung ge h ort in das Gebiet der asthetischen Kriti k.“

Popolnoma pravilno stališče za strogo objektivnega filologa.
Steimvegovo stališčel je nekoliko višje, ko pravi, da je pesniško

delo, kateremu se dokaže strog kompozicijski zakon, — umetnina.
Vse pa, kar smo že dozdaj čuli o staro-klasičnih umetninah,

literarnih in neliterarnih, nam more le dobro služiti pri oceni Pre¬
šernove arhitektonike, zlasti one v Gazelah.

5. „Nomični“ kompozicijski princip v korični liriki.

Ali je Čop prodrl v skrivnosti antike, ki smo jih ravnokar
spoznali, o tem nam manjka direktnih virov: njegovih del. To pa
že vemo, da je Prešernova metriška poučenost prihajala iz njegove
šole. In tudi to je že dokazano, da stoji Čopova šola v ozki zvezi
s Hermannovo teorijo in po tej s Hefajstijonovo (Cfr. „Čas“ 1911/št. 6.).
Od tu dalje pa se nam odpira pot k spoznanju „ritmičnega noma“
v korični poeziji.

Hermann namreč piše v svojih „Elementa doctrinae metricae“
1816 (str. 732) o korično-strofični umetnosti:

„Multo certius etiam illa chori carmina non ab universo choro, sed a
diversis eius partibus cani in promptu est, in quibus non cuique strophae
suae antistropha subiicitur, sed, ut in commis plerumque factum videmus,
artificiosior aliquis ordo stropharum est. Perrarum hoc
genus est in carminibus solius chori. Exemplum exstat in Choephoris a. v.
781. in quo hic est stropharum ordo:

a. £ a! 7- f^saadog y! <5 . /9/ d'

Kakšna kompozicijska misel se nam tu odkriva? Najprej si¬
metrija! In sicer že precej zamotana: dve objemajoči trojki („jveqi-
xonrj“) — objemata tretjo notranjo. Tako imamo sestavljeno si-

1 Cfr.: „Misli.”



61

metri j o: vsak del zase je simetrično sestavljen in celota zopet, in
sicer potom obeh stranskih središčnih, žariščnih-mezodičnih kitic.
Glavna žariščna kitica v srednji trojki je os cele
umetne kompozicije. V nji je in mora biti največ združene sile:
saj mora kot žariščna kitica vezati obe svoji obdajajoči jo kitici,
drugič pa biti še glavna opora cele kompozicije. Ni-li to isti princip
ko v pročeljni kompoziciji?

Če sta hotela Čop in Prešeren zgledov za pesem — posodo —
umetnino — organizem - z gotovo simetrično in žariščno kompo¬
zicijo, sta jih lahko dobila pri Hermannu, oziroma v — korični
poeziji.! Schlegel-Čopova šola potemtakem ni bila slepomišenje .. .!

Pa dalje! Masqueray-Pressler ima v svoji knjižici „AbriB der
griechischen Metrik 12 ' (Teubner 1907 § 379; str. 243) tudi sedmo-
rično2 kompozicijo. To je tisti trio med Heraklejem in Hilom v
Sofoklejevih „Trahinijah“ (v. 1005—1043). Obrazec je:

t M/ \
a b. a: a r. b. r.

Zopet isti kompozicijski princip kakor prej, samo da nekoliko
prostejši. Tu imamo tri žariščne kitice ali „mezode“; glavna je
druga (a), ki nosi vso kompozicijo, kakor nosi simetrala trikotove
stranice. V tej sedmorični kompoziciji so tudi razvidni ritmični
povdarki (dodal sem jih v obrazcu sam!), ki teže vse tri mezode ali
drugo, četrto in šesto kitico.

Oba ta kompozicijska zgleda štejemo lahko k „vezani“ si¬
metriji. Zakaj jo tako imenujem, bo jasno takoj, ko si ogledamo
še „nevezano“ ali prosto simetrijo, ki odgovarja principu vodnih
krogov, širečih se okrog mesta v vodo padlega kamenčka. Imenovali
bi jo lahko tudi „kiklično“ simetrijo.

1 Med tiskom razprave sem dobil 2. izd. Hermannove „Epitome doctr. metr.“ Lipsiae
1844. Tu stoji v § 682 str. 285 to-le besedilo z obrazcem vred:

„Multo certius illa chori carmina non ab universo choro, sed a diversis partibus eius
cantata videntur, in quibus non suam quaeque antistropha excipit, sed artificiosior est anti-
strophicormn dispositio, ut in Choepb. v. 781. ubi hic est stropharum ordo:

a', p'. a'. y\ |i.sa(pSo£ y\ 3'. P'. 3'.“
Zal, da nisem do korekture dobil prve izdaje, ki mora gotovo imeti ta paragraf z be¬

sedilom in obrazcem vred. Ker imamo v Prešernovem zapušč. aktu tudi prvo izdajo „Epitome“,
sledi z vso težo sklep, da je poet moral znati za to umetniško kompozicijo ob strani učitelja
poetike — Čopa!! Ali drži dovolj trdno ta direktni dokaz za vir Prešernove simetrije, dr. To¬
minšek in dr. Kidrič??! Upam, daje s tem udarcem docela razbit odpor — protiarhitektoni-
karjev —! Dokaz v „Casu“ stoji tem trdnejše, čim beremo v „Epitomew v § 643 str. 274: „Tum
7caXlV(pd , hac forma: A. B. B. A. Quae CcVTillsTitta vocantur, si non stropbae, sed
singuli versus šibi respondent isto modo, ut a'. p\ y\ y. p\ a\K In dalje § 646: „His addunt
[U>tTa xaxa a^šatV, quum diversae ex iis, quas attulimus, formae coniunctae sunt, ut
epodica et mesodica, hoc modo: A. B. A. T. vel palinodica et mesodica, ut A. B. P. A.
T. B. A.“ Poglej Masqueray-Presslerjev obrazec zgoraj! Stoji ko pribito!

2 „Epitome“ § 648, str. 274/5: „Monostrophici carminis duas formas Alcman uno carmine
coniunxit, septem strophis idem metrum habentibus alias septem alio metro, sed has quoque
šibi omnes pares subiiciens, ut refert Hephaestio p. 74 (134).“ Torej —!



62

Tako kompozicijo navaja n. pr. Masqueray - Pressler v § 378,
str.242; Evripidov „Hipolit“ ima namreč (v.569—596) sledeči obrazec:

A. B. a. R p n a' B! A.'

Preprostejši pa je drugi obrazec v isti drami (v. 811—853):

To zadnjo kompozicijo pozna tudi Hermannovametrika (str. 784)4
Ajshilov „Prometej“ se namreč tako-le končuje:
Prom. Herm. kor Herm. Prom. ---

a. p. f^eo. p.' a'
ali (jaz:) 14. 9. 8. 9. 14 (verzi!)

Isto misel pozna staroklasična literatura še pod imenom „Ein-
schachtelungsprinzip“. Po tem principu ima Plato urejen svoj —
/MrngoHoo/iog v deseti knjigi „Politeje“ (c. 14.) Osem kadi (xddoi) se
druga v drugi suče okrog svetovne osi.2 O Demostenovem govoru
IlsQi otsq)dvov in Vergilovem VI. spevu pa smo že čuli dovolj poprej.

Že iz tega sledi, da je morala biti pri Grkih simetrija jako
priljubljen kompozicijski princip tudi v kompoziciji poetiških oziroma
sploh umetniških literarnih del.

Za pesmico „Pevcu“ sem v „Času“ dokazal ta staroklasični

umetniški princip. Njegov obrazec 2 !; 3 J 4 : 3 ! [ 2 priča čisto jasno
*»- ' ' ^

isto kompozicijsko idejo, kot jo kaže „nevezana“: dve sedmorični
že znani kompoziciji. Princip torej, ki nam je že jasen iz pročeljne
arhitektonike!

Ker ta kompozicija kar kaže k anologiji v „Sonetnem vencu“,
čujmo sodbo Masqueray-Presslerjevo (str. 243, § 380), ki ima ta-le
obrazec:

A B A' a T B' T' b A E A' a' Z E' Z.'

1 „Epitome u § 696, str. 292/3 : „Apparet, in his systematis etiam anapaestos šibi re-
spondere. Sed non fit boe ubique. Nam in quibusdam carminibus anapaesti exempti sunt aequali
responsiomim comparatione. Interdum vero etiam soli anapaesti, quibus nulla admixta sunt
melica metra, šibi respondent: ut in extremo Prometheo:

rip. 'Ep. xo. 'Ep. np.
a'. p'. jjisa. p'. a'.

2 O tem še pozneje pri „harmoniji sferw . Cfr. tudi Gruppe: Die kosmischen Systeme der
Griecben, Berlin 1851.



63

Zanimiva je njegova sodba tako, da bi ne škodilo, ko bi si jo
prepisal vsak protiarhitektonikar za večen spomin, zlasti pa še stavek
o glavni žariščni kitici, „osi“ petnajstoričnega zistema:

„Dieser geistvolle Plan liegt der ersten Halfte des beriihmten Threnos
der Choephoren (315—422) zu grunde. Die zwolf Stropben und die drei ana-
pastischen Redegesange sind als unauflosbares Ganzes gebaut. Jede der ersten
Mesoden BB' E E’ beherrscht zwei Strophen, jede der zweiten ta' sechs, die
dritte, p, welche die Hauptmesode ist, vierzehn; letztere ist die Achse, um
die slch das ganze Gedicht harmonisch dreht. Aber wie konnte eine so
kunstvolle Symmetrie dem Ohre des Atheners vernehmlich werden? Die
anapastischen Mesoden a p a' wurden zur Flote vorgetragen, die lyrischen
Mesoden BB' EE' wurden vom Chore gesungen. Die Strophen und Antistro-
phen AA’ rr' AA’ ZZ', wurden zwei Schauspielern zugeteilt. Die Abwechslung
zwischen Schauspielern und Chorleuten, durch die periodische na.pa.v.amlo^
gekennzeichnet, gab den Umrissen der lyrischen Form Relief. Alle folgen
ungezwungen dem zarten Faden, der sich durch dieses feine Gewebe hin-
durchzieht.“

Imamo že pojasnjeno to tako umetno sestavljeno stavbo, v
kateri se nam zrcali i Prešernova umetnost v „Sonetnem vencu'1 in
15-terih distihih tiste nagrobne elegije „V spominj Matija Čopa“
1.1845! Boste umeli zdaj Žigonovo formulo in tisti apostrof tam v
8. distihu „Čop, velikan učenosti 11 (prvotno „Aristarh“!)? E da, ni
zastonj toliko slave v tistih distihih . . .!

Da bo slika o tej čudoviti kompoziciji še točnejša, opozarjam
še na v. Wilamowitz - Moellendorfovo prestavo (Griech. Tragoedien:
Berlin, Weidmann 1900; II: Orestie, 170 sl.), po kateri sem posnel
sledeči matematični obrazec:

8. 9. 8. | 5. j 10. 9. 10. || 10. || 9. 9. 9. | 5. | 7. 9. 7.

Od petoričnega do sedmoričnega kompozicijskega principa je
samo mal korak. Navedel sem že en slučaj, ki pa kaže vezano si¬
metrijo. Veliko zanimivejši je ta, ki ga omenja i Hermann (str. 736):

„Omnem illam rationem antistrophicorum apta comparatione dispo-
nendorum, personarumque in iis distribuendarum, tribus exemplis illustrare
volo, ex quibus satis ars illa et diligentia, quam huic rei impenderunt tragici,
intelligi poterit. Perlongum carmen est in Choephoris Aeschyli a v. 312, cuius
strophas quum ante hos duodeviginti annos in libello observationum criti-
carum in Aeschylum et Euripidem distinxissem (Je poznal to Čop že kot
vseučiliščnik? Gotovo je o tem že kaj Cul! Celo bral in študiral!), ordine
tamen et lege systematis non indicato, fuerunt, qui stropharum
ordinem nimis perturbatum esse rati, dum meliorem dare conabantur,
eum perverte rent."



64

Tu sledi ta njegov obrazec (nekatere stvari sem dodal sam, da
je princip tem razvidnejši!):

Orest.
Zbor
Elektra.

Zbor: anapesti.
Orest.
Zbor.
Elektra.

figGipdog Zbor: anapesti.
Elektra.
Zbor.
Orest.

Zbor: anapesti.
Elektra.
Zbor.
Orest.

Iz te arhitektonike slavne Ajshilove nagrobne žalostinke (&Qrjvoq)
nam kaj jasno in krasno odseva sedmorični kompozicijski princip z
vezano simetrijo. Prvih petnajst kitic je tako spletenih v enoto, da
imamo več raznorednih mezod ali žariščnih kitic. Glavna, ki ob¬
vladuje vso krasno stavbo, je osma! Od nje na obe strani sta ko
krili v pročelju dva sedmorična kitična zistema, vsak s svojo glavno
mezodo (y y').

„Epitome“ ima v § 694., str. 291 tak obrazec:

a. Orestes.
/?•' Chorus.
a. Electra.
'/■ ' Chorus: anapaesti.
(5.' Orestes.
/3. ’ Chorus.
(5.' Electra.
fteocpddg. Chorus: anapaesti.
e.' Electra.
$. ’ Chorus.
e. Orestes.
y. Chorus: anapaesti.
f. Electra.
'#’■ ' Chorus.

’ Orestes.



65

K tej kompoziciji pravi Hermann v Epitome (1. 1844, § 694):
„Exemplo accuratae responsionis sit totum illud carmen in

Choephoris a v. 312. in quo si in antistropha tj' laedi aequalitas videtur (ta
kitica sledi takoj za zadnjo v tu navedenem obrazcu), est illud ea caussa
factum, quam § 691. indicavi. Idque uncis incluso chori nomine significamus.
Est igitur haec carminis illius descriptio, quattuor continentis stropharum
systemata.“

Žalostinka ima namreč dalje sledeče dele:

ci ,—.
a >>o a?TJ
O -Sd &
J? N
Ph c3
'-" S-l

Electra.
Orestes.
Electra.
(Ch.) Electra.

i' Orestes. Electra. Chorus.
i' Orestes. Electra. Chorus.

ia! Chorus.
ta/ Chorus.

Po obrazcu je razvidno, da se i Wilamowitz drži simetrije,
ne drži se pa Hermannove porazdelbe oseb. V drugem delu celotne
kompozicije ima namreč drugačen red menjavajočih se oseb in sicer :

Or. Zb. El. | V<ftelj i0£\! Or. Zb. El.,i
j zborova I

dočim ima Hermann:

Or. Zb. El. | Zbor | Or. Zb. El. || Zbor |J El. Zb. Or. | Zbor | El. Zb. Or.

Wilamowitzova porazdelba v drugem delu je pravilna, Herman¬
nova pa priča naj večjo strogost simetrije, ki se javlja i v redu oseb:
Orest pričenja in zaključuje kompozicijo. V Hermannovi razdelbi
oseb vlada bolj načelo nevezane „kiklične“ oziroma „palinodične“
simetrije. Poleg pravilnosti Wilamowitzove razdelbe priča i pročeljni
princip za tako razvrstitev. Dve stranki se borita za nadvlado, dočim
neka tretja le urejuje in posreduje ravnovesje njunih sil. V tem
zborovem petju posreduje zbor, zlasti pa voditeljica, dočim se merita
tožbi Orestova in Elektrina. Orestova ni tako silna ko Elektrina, in
mora zato prej utihniti ko Elektrina. Po Wilamowitzovi razdelbi je
to jasno. Kakor v pročeljni arhitektoniki Zevsovega svetišča v Olim¬
piji obvladuje vso situacijo Zevs oziroma Apolon, tako i tu zborova

i Cfr. Gleditsch: Metrik d. Griech. n. Komer 1901/225 (Handl). '. ' Altertnmsw. IT/3.)

5



GG

voditeljica nadkriljuje po svoji vlogi kot vsevidna in poučena opa-
zovavka Orestovo in Elektrino vlogo. Njena vloga je precej slična
oni idealno-moralni Zevsovi oziroma Apolonovi v trikotnem pročelju.
In radi tega mora biti v njej prisojenih mezodičnih kiticah največ
tehtnosti in pomenljivosti. Značaj teh kitic pa je bolj „epičen‘-
ko dramatično-liričen. To se ujema tudi z vlogo zborovo v celotni
kompoziciji Ajshilove drame, kakor kaže VVinterjeva paralela. Sicer pa
je Ajshilova drama bolj muzikalna, t. j. sloni bolj na glasbi in petju
ko Sofoklejeva. Priča temu je dejstvo, ki smo ga že omenili, da
ima Ajshilov zbor vodilno vlogo, Soloklejev le — spremljajočo!
Zato pa ima Sofoklej težišče v glavnem junaku, ki ga kaže od vseh
strani v najrazličnejših položajih.

6. Sedmorična arhitektonika pri Prešernu.

„Nomični“ princip smo torej dobili i v sestavnih delih grške
tragedije. Dobili smo tudi velezanimiv princip sedmorične kom¬
pozicije, ki dobro odgovarja Prešernovemu sedmoričnemu prin¬
cipu. Sklepamo lahko že zdaj, da bi ga bil Prešeren lahko dobil iz
antike preko Hermann-Čopa. A da ga je tako strogo uporabljal, kot
je razvidno iz pozneje podanih obrazcev od 1831/2 do 1. 1845, zatem
je moral tičati pač še globlji razlog. Samo dejstvo, da je ta princip
razviden iz Hermannovih „Elementa doctr. metricae“ oziroma nje¬
gove „Epitome“, nam še ne zadošča radi „zlatih črk“.

Morda je vplivala v tej smeri Lachmannova teorija, ki zatrja,
da je bil to kan oni č ni kompozicijski princip starih poetov-
umetnikov. Pravi namreč v svojem spisu „De chor. system. tragic.
graecorum (Berolini 1819, str. 37):

„Itaque parodorum et stasimorum leges primo loco ponemus, tum
vero exempla. Sed cum haec carmina partim antistrophica sint, partim epo-
dica, prius dicam, quibus legibus utrumque genus pariter subiectum sit;
tum quae utriusque propria sint sigillatim explicabo.

Itaque prima omnium lex est, ut singula stropharum syste-
mata, e quotcumque partibus composita sint, sive illae partes strophis et
antistrophis, sive praeterea proodis et epodis et mesodis contineantur, in
talem versuum numerum extendi debeant, quali dividendo septenarius nu-
metus sufficiat, hoc est, ut aut quattuordecim versibus constent aut uno et
viginti aut duodetriginta aut ultra eadem ratione. Tum altera lex est, ut
verborum sententiae, ubi ad singulorum versuum fines perventum fuerit,
absolutae esse videantur. — In strophis et antistrophis regulas ab Aeschylo,
observatas esse reperio. 11

Ne verujem, da bi bil ta vir odločilno vplival, pač pa je možno
da je pokazal Čopu le gotovo smer v študiju tehnike starih poetov.
Da je Lachmann svoj nazor pridobil na podlagi poznanja stare umet¬
nosti, je zanimiva pripomba Conradtova, ki pravi o Lachmannovi



67

metodi („Die metr. und rhythm. Komposition der Komodien d. Ari-,
stoph. I, Leipzig, Fock 1910, str. 4):

„Ganz eigenartig ist die Stellung, die wir zu Lachmanns Anschauungen
in seinem Buche de choricis systematis zu nehmen haben. Der sc h ar f -
sinnige und ingeniose Forscher ist aus seiner inneren An-
schauung von griechischer Kunstart zu dem Gedanken gefiihrt
worden, dail die Chorgesange der Tragodie nach der Verszahl
in ein harmonischesVerhaltnis gesetztunddafl dieseVerszahl
eine iibliche, eine kanonische, von allen Dichtern angenommene sei;
und das sei die Zahl 7 und ihre Vervielfachungen.“

Potom globokega umevanja grške umetnosti bi bil torej došel
Lachmann do svoje teorije. Zanimivo to! Umetnost ima vendarle važno
vlogo... Ali je Lachmann kar tako iz rokava iztresel to svoje znanje
0 stari poetiški umetnosti? Za Čopa pa bi tudi po tej pripombi
imeli smer v antiko, — v umetnost grško.

Z dosedanjim izvajanjem smo sj dodobra utrdili stališče do
Prešernove sedmorične arhitektonike, ki ni nikaka bajka, nego
zgodovinsko dejstvo, in sicer dobro utemeljeno dej¬
stvo izza Gazel dalje! Izza Gazel se pojavlja to kanonično
pesniško število v Prešernovih umetninah. Ako bi se pričelo že prej,
bi le potrjalo zvezo — s Čopovo šolo. Saj vemo, da je Prešeren
prišel s Čopom v stik 1828 in da je iz prve dobe ohranil in predelal
le par pesmic. Med njimi „Lenoro“ in „Povodnjega moža". Le-ta
zadnja pa ima 7 X 2 = 14 kitic!

Je to slučaj ? Ali pa morda zavesten pričetek sedmorične kom¬
pozicije ?

Še predno je objavil prof. Grafenauer v „Času“ 19101 svoj do¬
nesek h Kastelčevi zapuščini, mi je na zasebno prošnjo, če bi bila
1 v tej zapuščini ta ali ona pesem s sedmorično sestavo, blagohotno
poslal dvoje obrazcev: za „EIegijo“ in „Ponočnjaka“.

Za prvo (cfr. Čas 1910, 217— 8):

1 2. 3 | 4. 5 : 6. 7 | 8. 9 || 10. 11 | 12. 13 || 14;
2 2 2 2

14
za „Ponočnjaka“:

1 Ij 2—4 1 5—7 8—10 j 11 | 12—14 || 15—17 | 18—20 || 21.
~3 3 3 3

6 7 6

Tu se kaže vpliv Burgerjevih balad iz prve dobe (cfr. Grafen¬
auer, Carniola l/l, 13). Vse te tri pesmi spadajo v dobo pred Ga-

1 Bilo je to marca meseca 1910.

5*



68

zelami in bi tako že pričale sedmorično kompozicijo in simetrično
porazdelbo.

Je-li to Čopov vpliv ali pa le lastna misel Prešernova ali celo
Burgerjeva šola, ki pozna simetrično kompozicijo, kot priča dr. Reich-
lova razprava „Die Symmetrie im Aufbau von Biirgers Balladen
und Romanzen“ (Progr. Brux 1896)? — Vendar pa Reichlovi obrazci
nimajo — sedmorične sestave! To bi značilo, da je prava smer proti
antiki.

Kako točen je sedmorični princip v Prešernovih pesmih izza
gazelske dobe, naj priča sledeči historični pregled.

V rokopisu za Zhbel. IV. imamo:
t \|/ \

a) sedem Gazel 1. j[ 2. if. 4. 5. 6. || 7.
/?) „ r Sonetov nesreče" i

t w r
1833: Gazele popravljene 1. j| 2. 3. | 4. j 5. 7. |j 6."
1833: Sonetni venec (po Grafenauerju, zgod. sl. 1/103):

t \t \ 'I/ > M v
1 ||' 2 | 3 (4) 6 | 6 || 7 (8) 9 10 11 (12) 13 14 1 5;

7 7
ali Grafenauer:

1 || 1 | 3 | 1 || 3 || 1 | 3 | i || 1.

1835: Dem Andenken d. M. Zhop (Žigon: Dom in Svet, 1906, 736):

1. 2. II 3. 4. I o. 6. 7. 8. 9. 10. | 11. 12. || ^ || 13. 14. lo. 16. 17. 18. 19. 20. j 21. 22. || 23. 24

ali (Zb. S. M. 1906/107):
t \/ \ \|/ t \ t \

2 || 2 | 2. 2. 2 | 2 || — X —1| 2 j 2. 2. 2. | 2. || 2.1 2

7 7

1835/6: a) Krst pri Savici, in sicer Uvod po Žigonu Zb. S. M. 1906/106 i 107:

1. 2. 11 3 . I 4. % 5. 6. * 7. 8. #;#. 11 10 . I 11.12.% 13.% 14. * 15. 16. | 17 . 11 18.18. * 20.21. $ 22. | 23. | 24. j | 25. 26.

ali:
f \f \ \l/ t \ t \

2 1 2. 2. 2. II 1 I 2. 2. 2. i 1 j| 2. 2. 2. | 1 || 2

_^ fi) „Krst“ po Grafenauerju (Zgod. 1/120):
131 | 2332 | 131 || 131 | 2322 | 131 | 3222 | 131;

1 Sonet sam ima 7 X 2 — 14 verzov! Njegova arhitektonika je „epodičnau .
2 Naglase sem dodal jaz! Istotako drugod. „Soneti nesreče“ pred Gazelami?



jaz (Dom in Svet 1910):

69

ali:

123 4567
r \1/ ,\

5 10 559 595

I II | III || IV || V | VI || VII.

1845: Janezu N. Hradeckemu (po Žig. Zb. S. M. 1906, 107 in 130):

1. 2. j I 3 . I 4. 5. Sfc 6. 7. 8. 0. I 10 . II 11. 12. 13. ^ 14. 15. 16. || 17 . | 18. 19. 20. ^ 21. 22. 23. | 24 . || 25. 26.

7

ali:
/ v > ' \i/ / v r \

2 || 1 | 2. 2. 2. | 1 || 2. 2. 2. || 1 12 2. 2. 2. i 1 || 2.

1845: V spominj Matija Čopa (Žig. Dom in Svet 1906, 605):

1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15.

Sedmorični princip se po jasnili dejstvih ne da tajiti. Dodati
moram le še nekaj lastnih prič.

Že v „Dom in Svetu“ 1910 sem opozoril na sedmorično sku¬
pino „Različne poezije". Tu opozarjam, da ima v Poezijah skupina
„Soneti“ 7 X 6 = 42 sonetov, t. j. ravno toliko, kakor je gazelskih
distihov 12

„Balade in Romance" imajo, če se ne motim, to sestavo:

1 2 3 4 5 fi 7

1 || 2. 2 | 3 | 2. 2 || 1

V tej skupini tvori žariščno pesem „Lenora“. Stranska naglasa
krijeta negativno misel o ženski zvestobi, dočim „Lenora“ tem sil-
nejše ravno nasprotno — brezmejno in nebrzdano ljubezen svojo
do — mrtvega Viljelma.

1 Cfr. ugovore : Lj. Zv. 1911 avg. št.: dr. Kidrič; Dom in Sv. 1911, febr. št.: dr. Tominšek,
v končni opombi.

2 .Teli to vzrok, da Prešeren ni vzprejel v zbirko Poezij prvega soneta te sedmorične
skupine? Potem bi dr. Kidričeva pripomba o ^podrtem hrastuu ne bila posebno duhovita!



70

„Pesmi“ same se mi zde, da imajo sledečo sedmorično arhi-
tektoniko:

1 2 3 4 5 6 7
’ \l/ '

1 3. 2 1. 3. 1 2. 3 1'
5

„Žarišče“ bi bilo po tej arhitektoniki v „Zgubljeni veri“, o
kateri trdi Stritar v izdaji 1866, 31, da ji „razlagalec (= on) ne ve
pravega mesta odkazati med drugimi njene vrste, ker je očitno
osebna." To je ravno Prešernova posebnost, da najpomenljivejše
pesmice oziroma kitice postavlja v sredino!

Tako bi cela zbirka pričala o enotnem kompozicijskem prin¬
cipu. Po svojih sestavnih delih pa priča, da je zamišljena kot pe-
teroaktna tragedija, ki začne z upom in konča z odpovedjo.
V začetku

»Strune! milo se glasite,
Milo, pčsmica! žaluj;
Serca bolečine skrite
Terdoserčni oznanuj . . .“,

a zadnji verzi:
„.vpčrsih umerjejo
Nekdajni upi; med svoje rojake
Slovence gre, in dalej čez njih mejo,
Do smerti tam preganja zmot oblake. —
Domu je Bogomila šla k očeti,
Nič več se nista vidila na sveti."

„Nič več...“ zadnji akord, zadnji vzdih in „Poezije“ zamro...!1 2
Sedmorična kompozicija se ne da tajiti, ker je

tudi vidna vsakemu očesu, razumljiva vsakemu umu:
v »Sonetih nesreče", Gazelah, »Različnih poezijah",
itd. Ako se pa ne da utajiti in tudi ne tajiti, potem treba iskati
pojasnila za tako nenavadno kompozicijsko misel edino-le v antiki.

7. Grški „nomos“ (Roscher-Ludwichova teorija).
Od ritmičnega noma v trikotni pročeljni umetnosti, drami

in korični poeziji preidimo k vprašanju o pravem grškem „nomu".
Dolžni smo, da to vprašanje rešimo z ozirom na Gazele, zlasti pa
še radi onih v Času 1911, št. 6 navedenih Westphalovih besed o
sedmorično-nomični sestavi Katulovega speva c. 68.

Tega vprašanja pa ne kaže že zdaj rešiti v celoti in podrob¬
nosti, ker zahteva posebne razprave, pač pa treba naznačiti ves

1 G-otovoje slučaj, da ima tu središčna skupina sama lepo kitično simetrijo: 6.7.11.7.6!
2 O umetniški kompoziciji „Poezij“ bo treba dodati posebno razpravo, da se pokaže

umetnik Prešeren v vsej sili. Dr. Kidričeve osoljene opazke v Lj. Zvonu avg. m. iz vsebin-
s kih razlogov (ljubezen do Julije v dveh ciklih drug za drugim!) odklanjam. Sicer o priliki.



71

problem vsaj v toliko, kolikor se tiče Gazel in Čopove učenosti. S
problemom nomične poezije je namreč v zvezi precej zanimivih niti,
ki se mi zde, da peljejo kar naravnost v umevanje „zlatih črk“ in
„posode“ — sedmerih Gazel.

No/xog (:ve/ieiv = oddeliti, omejiti; od-ločiti: urediti; vo/wg =
1. navada, običaj, red, pravo; 2. postava, zakon; 3. napev, melodija,
pesem; tonov način) je strogo določen napev Apolona slaveče pesmi.*
Zakaj pa ravno Apolonu posvečen slavospev? Poznati je treba Apo¬
lonovo bistvo, in odgovor potem ni tako težaven. Tudi grška umet¬
nost ti podaja v roke potreben komentar: v Apolonu je utelešena
značilna grška misel o strogem redu2 in odnosu delov; o harmoniji,
ki naj vlada in tudi vlada vsepovsod, ki mora zlasti vladati v člo¬
veku samem: v lepem telesu bivaj lepa duša! Apolon je zato tisti
bog, v katerem je ta ideja grške lepote realizirana do popolnosti.
V njem je vtelešen tisti firjdev ayav in tista /isvoiovr/g in §v[i(p<x>via,
macpgvovvr) in a^fiovia, o kateri trdi Platon, da je v nji bistvo lepote.3

1 Hammer ima Wien. Jahrb. 1818, 1/108 zanimivo pripombo: „Nama Sebesio heifit also Lob
dem G-riinen oder Preis dem Allbegriinenden. Nama auf indisch Lobpreis findet sich im
persischen als Nam nnd ist (wenn gleich Hr. W. [i Ch. Schlegel.] aus Unknnde der morgenlan-
dischen Sprache dieti nicht finden kann) die Wnrzel des griechischen VO|JLO£, (prijatelj K. Oštir
mi je zatrdil, da to ne drži!) welches Gesang nnd Hymnns heifit, nnd das die Araber
in dem Sinne von Gesetz nnd Richtschnnr als Namns wieder spiiter von den Porsern
znrhckgenommen haben. u —Ker nameravam o priliki obširnejše izpregovoriti o bistvn nomično
poezije, omenjam tn v tej razpravi le potrebne stvari, vendar bo strokovnjak takoj opazil smer,
v kateri menim rešiti problematične stvari tega vprašanja. — Christ pravi o nomn (Gesch. d.
griech. Lit. 4. A. 1905, 117, op. 2): „Von dem Gesang ist das Wort VO|XO£, Gesangsweise. ge.
brancht im Hymn. Apoll. Del. 20 7taVTY] *fdp TOt, <E>olps, VOjJLOg pEp^/jat’ aoidTfe, vielleicht auch
Hes. Theog. 66.“ Christ: 5. izdaja 1908,1. str. 138, §83: „Alt ist ein m n sik ali s c h e r Satz, der
bei gottesdienstlichen Anlassen teils nnr von Instrumenten (Kitharis oder Anlos), teils von
si n ge n den Solisten mit Instrnmentalbegleitnng vorgetragen wnrde, besonders im
Knltns des Apollon, d er No m o s.“ Lndwich (1. c. str. 184): „Der vdji.O£ čtOldrjg mag dure h
den Gott s elber eingefhhrt oder dnrch geheiligtes Herkommen festge-
s e t z t gewesen sein : in keinem Falle dar f sein Vorhandensein im Hymnus
bezweifelt werden; denn gerade ftir den Apollo-Knltns h o f f e ich sein o
standige Fortdaner in verschiedenen Z eitriinmcn nachgewiesen zu
haben.“ Lndwichova teorija ima zdravo misel. V tej smeri se da marsikaj pojasniti, kar bi
sio*r ostalo nenmljivo. Pri Tibnlovi elegiji II/5 se to pokaže.

2 Cfr. Christ: Gesch. d. griech. Liter. 4. A. str. 117: „Der Ausdruck Nomos, der in diesem
Sinn bei Homer noch nicht vorkommt, weist anf die geregelte Ordnnng hin (opom. 3: Pint. do
mns. 6: vdp,oi Ttpoa^opEOohjaav, š 7t e i 8 yj o 6 z š g v Ttapap^vat yt a 9*’ I y. a a t o v
VSV0(U0|18V0V s l 8 o g zrj g t d o s (t) j) und hat dem Gott, nnter desson Schutz dio
Mnsik stnnd, den Namen Atc6XX(0V VČJllog eingetragen (to ni tako, nego = Pan, pašnji bog!)
Cfr. 5. izdajo, str. 138, opom. 3. Suid. s. vofiog: & p ja o v £ a v š x 0 v *caxx7)vxal (5oG|i6v
to p t a ji e v o v.

3 Fileb! Daši se še pozneje dotaknem Platonovega nazora o pomenu simetrijo, vendar
ne bo i v tej zvezi takoj tn odveč, če navajam besede v Timajn 87 CDE, 88 AB:

Trav Sr, xo a^abbv y.aX6v, x'o 8e x.aX'ov o u y. a^eipov y.at '(o>ov cuv
xb’ X0(0UX0V 6 1TOpSVOV § 6 [J. (i s x p 0 V h £ X 4 0 V ' 'UppSTfWT)\I 84 X« [J.£V
7y. 1y.pa StataO-avopevot ljuXXoYi£6peO-a, xa Se xupul)xaxa y.at peY'.axa aXoyt7xw; ž/epev.
rcpb$ vap uyisž«S xai voaou; apexož; xe y.ai y.ay.t'ac ouBepta i;uppExp(« -/.a: apexp!a
peklov r, (|>u/fe auxrj? lupo? 7oi;j.a auxo - 5>v ouBev 7x.5TOiSpev ouB’ Ivvooupsv, sxt
•iu/jjv 17/upav -m t icavxrj ;j.sva7,^v aaO-ev£5xepov y.at IXaxxov eT8s; oxav o/f,, y.ai 5xav
au xsuvavx!oav ^opsirfv^ov xo6xw, ou xaXbv oXov xo L <o 5 v • ai;6ppexpsv
v«p 7 aT ; p = -;!:xj:c šuppexpi'«i; ‘ xb 84 4vavxiw; e-/_ov xavxwv b-čapax(.)v x<j>



72

Naj kar tu že nekoliko opozorim na staroklasieno pojmovanje
o zvezi med pojmi „organizem“, „red“ in „lepota“. Dobrodošel ko¬
mentar je to za že spoznano naziranje Schleglove šole ter „nomič-
nosti“ v grški umetnosti. Hkratu pa pripravlja pot do poznejših misli,
zlasti glede Tibulove elegije II/5.

W. Siiss namreč piše v svoji razpravi „Ethos, Studien zur
alteren griechischen Rhetorik“ (Teubner, Leipzig u. Berlin 1910, 90 sl.)
o tem vprašanju to-le:

„Die lebende Rede ist ein ^tpov, also muli aueh ihr Spie-
gelbild, die geschriebe ne, wenigstens, so wie das Standbild und das
Gemalde der dargestellten Person ahnelt, Kopt, Hand und Fufl haben,
eine sost tioi; s ein. Koaposi und zagi; sind Lieblingsworte der gorgia-
nischen Helena aus dieser Grundanschauung heraus geworden. Diese For-
derung erscheint im platonischen Phaidros in einem verschiedenen Zusam-
menhang, einmal bei der Kritik des Lysias (sslv tžvtz 'as^sv toirss 7 »o c v
suvssTava: siop.a v. ž/cvtz auFiv abisb, &;Tsp p. vj t s azeoaAsv siva; p. Tj t s
a tiu v, aA/,a p. e s a z’ e/e'.'/ y.a: ay. pa, TplTivs’ aAAijAi:; -/.a: z<o oXto '.'s/papiva
264 C), dann bei der scherzhaft herangezogenen Technik der Tragodie, aus
der Sokrates das Ta sp.iy.pa p,svaXto; y.ai Ta p.s/a/.a sprzpto; ti:s:v szivssda: und
den šXsi; und ervvahnt, worauf Phaidros ervvidert za': suti: (liiiv.A/j:
y.a: EuptraSrj;) av, to ZtozpaTs;, clp.at, zaTZfiAtoev, s” t:: ilsTa: Tpa-ptoStav oXXs ti
siva: r, ttjv tiutuv uustaiiv, TpsTsusav dXXr(Xo:p ts y.a: tw oXto sovtsTd-
;nv:v (268 D). An beiden stellen ist an anderer Stelle und aus anderen
Voraussetzungen Gorgias als Quelle erwiesen. Mit dieser Forderung
der ouaTaais gewinnen wir ein neues, Poetik und Rhetorik
gemeinsam umschlingendes Band."

suvapivto y.a!>ipav y.aXX:sTiv y.ai spasp.ttoTZTiv . ilsv cuv b t e p c ■/. e A k ; v) y. a:
t t v a k t s p a v b t s p s 9 1 v a j/, e z p s v ejutm t : a to p. a sv a p. a p. k v a 1 -
s/piv, ap.a o’ Iv Tf( zotvtovta Ttov Tivtov tiXXiu; piv -/.itiu;, -sXXd sl szaip.aTa
zal s:a ttjv TapacspiTTjTZ TTtop.aTa Tapi/cv p.uiiiov zaztov a:T:sv lauTto, TauTSv ir,
iiavivjTsiv za: Tipi tou ^uvap.siTspis, £tj>iv 'i zaXiOp.sv, to; isav ti iv auTto ču/v-
zpiiTitov sOsa ibjp.aTi: TsptO-bpuo; Is/r(, 'kassiiusa nav aiiTS svsilisv viatov Ip.r.tp,-
TAr,c:, za: iTav s:; T:vac p.aOvjcstc zal Zrrfcetc ssvTivto; :r„ zaTaT/jzs:, i:sa/a^ t'
au za: p.a/a; iv X;v;:; Ti:i'jpivTj 0't;p.ss:a za: :i:a s:’ IpiStov za: i:Aivii/.:a;
rvtpivtov S:aTu;sv auTi Titiusa Xbst, y.«i piupaTa ŠTa-j-issa, Ttov Xsvspivtov taTptov
a-aTtoia ti'j; taiistiui, TavavTta aiTtasO-a: tih: • s to p. a t s s t a v a i p. s 7 a
■/.a: b t s p 'i u /1 v sp. t y. pa 9 u p. 9 us; a s 6- s v sl ts i : a v i: a v.sv tj Tat.
i:ttcov £t:0"jp.:mv obstov cbsst zzt’ avtlpioTiu;, Sta siop.a piv spisi;;, ita is ti 6s:i-
tztiv Ttov iv Yjp.lv opsvvjssto;, a: tiS y. p s: t t i v t; y. : v 'tj s s :; y. paTiusa:
za: to piv cseTspov a b 9 su s a:, ti sl tv;; 'iu/vj; y. to siv •/. a:
o v s p. abs; a p, v rt p. 6 v t s t i : 1 u s a :, t Tj v p. s'(t s t v; v v s s iv a p. a 0-1 a v
s v a t s p y a 'I o v t a :.

1 Zanimiva je Brugmannova etimologija te besede „Griech. und latein. Etymologienu :
Indgm. Forschungen XXVIII.. zv. 4 in 5 (1911) Piše namreč (360): „Siclier wird keine der bis
heute gegebenen Deutungen von y.6g[io^ dem Begriffskern des Wortes so gerecht, wie man
wiinschen miifite. Dies ware aber der Fali, wenn das Wort sich vereinigen liefie mit ai. kalji-
»ordnen. anordnen, ins richtige Verhaltnis bringen, in Einklag brin ge n, richtig
einteilen, zurechtmachen, gest alte n als, erscheinen lassen als", klpta-h „in Ordnung gebracht,
fertig hergestellt, festgesetzt, vor g e schr i eb e n u , kalpa-h „Or dnung. Brauch, Satzung.
Jlegel“, av.hu-ker^-pta- „sch6ngeformtu , av. kerep- -Erscheinungsform, Korper, Leibw , hu-



73

O Aristotelovi teoriji pa pravi istotam (91):
„Aristoteles schreibt seine Poetik als Erganzung zur Rhetorik und als

mit der Rhetorik zusammenhangend hat sie in der Tradition des Orients ein
Glied des Organon gebildet. [O. Immisch, Philol. 55 (1896), p. 20]. Sie ist
durchzogen von den rhetorischen Grundanschauungen des £<J>ov, der otmaot;
und der |ti|j.r;at;. Wir konnen auch hier nur einige wesentliche Tatsachen
hervorheben und beschranken uns zumeist auf die Tragodie. Poetik Kap.VII ff.
aIviojasv [astž Taika xotav tivž osi tt,v o 6 gt a ot v šivat Toiv izpaditwv, sxs:3y;
osuto y.a; xpo>TCV y.ai pi-ftOTOV tv;: Tpavoisiz; ssTtv. y.stiat 3’ r,p.tv tv;v Tpay(p3iav
TsXsta; y.zt 3Ar,; xpa;s(o; siva: ptipirjctv, l/oiov;; t t jas-j-sD-g; . . . S A o v Si
Ioti to eyov ap/r,v y.ai ;j,ec sv y.at ts as ut v; v . . . št: 3’ earsi to •/. a a s v
x,zt [ m o v y.ai axav xpayp.a o sr u v 3 o t t; y.e v |y. tivuv, cu p.ovov Tassa tstj-
7 p, s v a 3st e/stv, aXXa za: [as-'s&o; uxapysiv [av; to tu/čv (to 'otp •/ a A o v Iv
(A s v £ 0- £ c •/.«: Tassi šoti. ois oot£ xa;j[Aty.pov av ti vsvc.to •/. aX’cv (Sov...
outs 'ra;j.[A£';£0-£o) ... a)OTs Sst y.a6-axsp 3-1 tmv g o> ja d t o) v y.at 3xt tmv [ m w v
sys:v p sv p.svsO-o;, tguto 33 e!ii 6 v o tstov siva:, outm -/.at 3~t tmv jaoS-mv eystv
piv jA^y.s;, touto 33 supvrjAovsuTOV šivat. Wir haben hier die gorgiani-
sche Beriicksichtigung und Abschatzung von Lange und
Kurze der Rede, auf das jtoJvjjia ubertragen (nekaj sličnega ko pri
Moritzovi teoriji o „središču“!), und erinnern uns zugleich der Phaidrosstelle
268 D, wo neben šXso; und cpogo; gerade diese Bemessungskunst als techniscbe
Tragikmittelchen aus der gorgianischen Apotheke angefiihrt sind. Von hier
aus versteht sich das vielberufene (iš-foeD-o; I^Oarj; in der Hauptdefinition der
Tragodie Kap. VII 2. Bei dem Epos kann naturlich die Grundforderung des
lmov nicht fehlen. XXIII1 ff. xspt ;asv ouv Tpa-(M0i'a; y.a: tv;; sv t<o -paTTSiv
ptpvjasM; šoto) r(p.tv r/.ava Ta stprjAŠva. srspt 33 tv;; S(7j-'r( |AaTiy.v;; y.at Iv sEapiopo)
ptjAvpt-zv;; oTt ost tou; [auO-ou; v.aOaTsp Iv Tat; Tpa-j-MŽtat; s o v to Ta vat 3pajAaTty.su;,
•/.at xspi p.tav xpa;tv o A v; v -/.at t £ A s t a v s/ouoav a p y_ r, v -/.at p, e o a -/.at t s a o ; ,
tv’ w;zsp £<T>sv sv o X o v itot^ ttjv otttstzv vjoovvjv. Die differentia specifica
des poetischen Logos ist nach Gorgias pŠTpov šystv. Das ist Platos und Ari¬
stoteles’ Anschauung nicht minder. Ich verweise nur auf ein weiteres Element
der beruhmten Definition, den vjSuojAŠvo; Xovs;. /Avto 31 vjcuoplvov Xšyov tov
s y o v t a puO-p.sv y.ai app.svtav y.ai [asAs; (VI, 3).“

kor»p- „wohlgesbaltetu , mit denen man aus dem Kreise der anderen idg. Sprachen passend
lat. corpus, ahd. (h)ref „Leib u .und anderes verbindet. was man bei Walde a. a. 0.194 zusammen-
gestellt findet. u Po Brugmannu je y.6q\ios = X0p7ia|i0£. V tem pojmu imamo misel o obli¬
kovni lepoti, izvajani po vidnih predmetih, zlasti človeškem telesu, ki je višek organično
popolne sestavnosti. Radi tega je gotovo zanimiva paralela med = £(})0V = owji.a. Siiss
pravi še v „Zusiltze“ str. 271/2 o tem: „Fur die gorgianische Vorstellung von dem Logos als
einem aw{ia sind noch zwei platonische Stellen von Wichtigkeit. Phileb. 64 t. E[/Cl JJL£V yap

'/.aO-a^spel vAg^gc gic a g’ w jj, a ; o : ap^cov y.aXw^ i d/ 6 y o u g o> p. a t o c 6 vjv
A0V05 a7U£'pY3c^O-ai satvsTa:. Politicus 277& jaa/.pOTspav tyjv a-6S*i;tv 7r67:crr/y.ajj,£V vrA
-avTto; tw p.60-w tsAo; ouy. 3tI;>s;asv, a/X aTS/vro; o Xoyo; r,;/tv motoso ; o> o v
Tr,v EtjtoO-sv jasv rrspt^paoriv soty.sv r/.avw; sy_stv, tt(v os ctov Tot; oap[Aay.ot; y.at tv;
ou-T/.paost t6)v /poip.aTojv lvapystav ouy. aicstAvjosvat to), -fpaovj; Ss y.at ou[Axaor,;
ystpoup','ta; Asist y.at Xovw Sv;‘aouv -/.av uoov p.aXXov xpsxst Tot; Suvap.lvot; sx£oO-ai, Tot:
S’ aXXot; Sta /stpoop^toiv.

Cfr. tudi konec Timajev: 6-vvjTa yap y.at aHavaTa boa Xa|3wv y.at EujAxXv;pto{Vč't;
33 s o y. o c ;a o ; o ti t o) ^toov opaTov toc opaTa zspts/ov, stv.cov tou vovjtou, bso;
atotl^To;, [as^iuto; y.at aptoTo; y.aXXtoTo; ts ya; TsXswTaTo; vsvovsv st; oiipavo;
oSs jaovovsvv;; olv.



74

Čujmo takoj na to Gruppeja, kako označuje v svoji „Griech.
Mythologie u. Religionsgesch.“ 1906, II/1253/4 (Handb. d. klass. Altert.
V/2) Apolonov pomen:

„Die spatere allegorisierende Mythendeutung, der Apol-
lon die Sonne war, bezieht Apollons Saitenspiel auf die Harmonie und
Symmetrie der Sonnenbevvegung; viel weiter noch geht ein orphischer
Hymnos, bei dem die Musik Apollons sich zur Ordnung der Welt, zum
•/.oopos, erweitert hat. Wahrscheinlich hat schon ein alterer Dichter
in derselben symbolischen Form eben diesen Gedanken ausgesprochen,
und sicher hat Apollon in der Dichtung seit friiher Zeit die viel be-
vvunderte Ordnung und Gerechtigkeit der Welt verkbrpert; er ist der Aus-
druck fiir die himmlische Musik gewesen, die den griechischen
Dichtern aus der Aussenwelt entgegen zu tonen schien, weil
sie in ihrem eigenen Gemiite erklang. Apollon begriindet, beschiitzt und
racht nach einer bis in die alteren Zeiten der Heldendichtung zuruckgehenden
Vorstellung die heilige Ordnung, die sich ebenso sehr in der unbelebten wie
in der belebten Natur, im Sittengesetz wie im burgerlichen Leben ausspricht.
(Zakaj pošlje Apolon v grški tabor pred Trojo [prvi spev Ilijade] kugo?
Zakaj je protektor rimskega mesta in države, zakaj Julijskega rodu? Zakaj
naj bi bila doba njegove vlade — z lata doba? Tudi zlata dežela in zlate črke
so ž njim v zvezi! Vederemo!) Alles dies aber knupft an altere,
bereits entvvickelte oder doch im Keim v orhandene Ideen an.
Als Sonnengott ervveckte er die Vorstellung der wunderbar glei-
chen Bevvegung der Himmelskorper, in der sich die Symmeirie und Ordnung
der Welt am deutlichsten ausspricht; friih war er ja auch Schutzherr
der Kalenderordnung geworden (1242

Ta označba Gruppejeva je za naš problem velikega pomena,
kar bo izpričalo vse nadaljnje izvajanje do končnega umevanja „zlatih
črk“ na posodi Prešernovih Gazel.

Upravičen je torej že po Gruppejevih besedah sklep: radi
ideje o strogi urejenosti in krasnem odnosu med
tvarjo in duhom, med deli in celoto vsega sveta se

1 Ker že tu opozarjam na zvezo med številom sedem in zlatim vekom, naj sledi tu, kar
piše E. Pfleiderer v razpravi „Die Idee eines goldenen Zeitalters‘: (Berlin, Reimer 1877) o tem
na str. 8 in 9: „Naturiich hat die auch anderwarts heilige Siebenzahl, welche den jiidischeri
Sabbath und dem entsprechend die ganze dortige Festordnung bestimmt (glej
opombo str. 77 moje razprave!) zunachst und urspriinglich planetarisch-naturalistische Be-
deutung, um.spiiter die mosaische Sehopfungs- und Paradiesesidee gastlich in
sich aufzunehmenund fort,analsHauptgedanken zu reprasentieren.
So ist denn der S a b h a t h recht eigentlich der Tag d e s MCr o 11 e s f r i e d e n s“, derEuhe
nach und vor der Muhe und Arbeit der Woche, welche erst das sanre Loos der nachparadic-
sischen Menschheit gervorden sind. Er ist die zeitweise und zwar haufige, tief ins ganze
Volksleben sich einpriigende Wiederholung des entsch\vundenen Paradieses.w
— „In symmetrischer Festhaltung der paradiesischgeweihten Siebenzahl wird
nun weiterhin nicht blos anch der siebente Monatbesonders gebeiligt, sondern
selbst das siebente und siebenmalsiebente (resp. fiinfzigste J a h r als Sabbatli-
u n d J ub eljahr ausgezeichnet. Und hier besonders treten uns die idealkommu-
nistischen oder sozialistischen Ideen des vergangenen Zeitalters recht deutlich
rvieder entgegen.“ Tu opozarjam na „Solnčno državo11 Campanelle, ki tudi kaže to zvezo.
Apokalipsa ima polno mest s številom sedem. Smemo sem šteti i Prešernov „Krst pri Savici",
zlasti pa prizor v 7 X 7 = 49. stanci? Zakaj ne bi smeli? Sploh pa bo še prilika pri „harmoniji
sfer“ in Hugovi mitologiji, da se vglobimo v zmisel in pomen zveze med zlatim vekom ter
svetim in zlatim številom sedem.



spodobi Apolonu, čuvarju tega idealnega redu, tudi
idealno lepa pes*em, idealno urejen napev v idealno
dovršeni kompoziciji. Taka pesem, tak napev s tako
kompozicijo pa je bil gotovo edinole — sedmerodelni
vofiog. Zakaj ravno sedmerodelni, to pojasni princip idealnega
redu, ki ga izraža ravno število sedem.

V svoji kritiki Viljema Schlegla berolinskili predavanj („tlber
dramat. Kunst u. Liter., Heidelberg bei Mohr u. Zimmer I, 1809; II,
1:1809; 2:1811) pripominja Soiger k Viljelmovi kritiški izjavi o
Aristotelovi in francoski teoriji peteroaktne dramske kompozicije
(„Wiener Jahrbucher“ 1819, Bd. 7/112):

„Die Fiinfzahl der Akte scheint aber der Verfasser ohne Grund la-
cherlich zu machen. Ein dramatisches Ganzes ordnet sich wie von selbst in
drey oder fiinf Abschnitte, das groBere und bedeutendere in die letzte Zahl.
Es lieBe sich wohl zeigen, und selbst durch die Regeln der Gruppirung in
der bildenden Kunst erlautern, wie die Exposition, der Fortschritt zur Ver-
wickelung, der hochste Zustand der Verwickelung oder Spannung selbst, das
Ilerabeilen von da oder die Vorbereitung zum Schlusse, und endlich die
Katastrophe mit ihrer Bedeutung diese Anordnung ausfiillen. (Ima prav?
Gotovo: Elektra, Devica Orleanska . . . itd.!) Selbst der philosophische Dialog,
wenn er einen dramatischen Charakter baben soli, nimmt nothwendig wenig-
stens drey, mehr oder vveniger merklich begrenzte Haupttheile an. DieZali-
len zwey, vier oder sechs haben hier immer etvvasUnge-
schicktes und U n v o 11 e n d e t e s , weil sie in unverbundene,
unorganische Halften z e r f a 11 e n. (Vkljub temu je „Krst pri Savici'1
umetniško dovršeno delo!) Ja selbst die Zahl der Hauptpersonen wird selten
eine gerade Zahl seyn dtirfen (v „Krstu“ so tri osebe!). „Die ungerade Zahl
erkannten schon die Alten als die abgeschlossene vollendete, die ge¬
rade als die der endlosen Unbestimmtheit an.“

Število sedem spada potemtakem med prva, t. j. popolna števila
in je tedaj—idealno število, izražajoče — to negag in y.6a/iog. O tem
nas uveri — svetovni nazor antike. 1

V. H. Roscherjeve razprave naj nam služijo za oporo pri pro-
učavanju idealnega števila sedem, posvečenega idealno lepemu bogu
— Apolonu.

V razpravi „Die Sieben- und Neunzahl im Kultus der Griechen“
[XXIV. Bd. d. Abh. d. philol.-hist. KI. d. kgl. sachs. Ges. d. VV., Nr. 1,1906 (-t)j
pravi Roscher (str. 16, op. 43):

1 Roscher ima v svoji razpravi »Die Hebdomadenlehren d. griech. Philosophen u. Arzte-
(istotam, kjer je že omenjena razprava „Die Sieben- und Neunzahl"!) stran 121. citat iz Anato-
lijeve razprave rcepl Ssxd8o£ xal t«)V £vto£ adpiO-jiajv, glaseč se: 6u Ss tšXsio£ o

ti a i o &sxa ttj cpoasi dpid-jios 8f)Xov žx tou dtoixeiv tov ftsov tov 7ispi-
r'£t 0 V x 6 a Ji o V Ititoc <X aTp o l£. Pri Martijanu Capella (Roscher str. 129): „exquattuor
igitur elementis et tri b us eorum interstitiis [4-f-3 = 7] absolutionem corporum constare
manifestum est.u Stran 131 Gellius-ove besede iz Varronovih „Hebdomades“: „Septima autem
fere h e b d o m a d e , id est nono et quadragesimo die, t o t u s homo in utero absolvitur.“ Stran
132: septima hebdomade membra iam dividi“ [= figuram absolvi]. Tudi sve¬
temu Avguštinu velja sedmica za popolno število: De civ. Dei. — Roscherjeve razprave krijejo
ogromno snov, pričajočo, kako vsestransko je bil svetovni nazor antike preprežen s pomen¬
ljivim številom sedem. O tem pri priliki Hugove mitologije, harmonije sfer.



70

„S o gar auf den Tempelbau ist die apollinische Sieben an-
gewandt worden. Wie aus den Zeitungen (Juni 1904) hervorgeht, haben
die neuesten Ausgrabungen am Didymaion bei Milet ergeben, dafi dieser
21 (= 3 X 7) Saulen an den Seiten zahlende Apollotempel sich auf einem
vstufigen Unterbau erhob. Vgl. damit die 7 Stufen des Tores b. He-
sekiel 40, 22.“ i

Ta pripomba opozarja na kompozicijo zapadnega pročelja
Zevsovega svetišča v Olimpiji, ki ima, kot smo se že uverili, sledečo
arhitektoniko:

2. 3. 2 3. 1. 3. J 2. 3. 2
7 7 7

Vemo tudi že, da obvladuje to pročelje Apolon. Cela pročeljna
kompozicija ima tri glavne dele, katerih vsak obsega po sedem
oseb! Skupaj torej 7X3 = 21. Lahko pa ji damo tudi sedem
sestavnih delov, in sicer tako, da obsega le žariščna situacija zase
7 oseb:

12 3 i 5 6 7
' \l/ '

.2 3 2 3. I. 3 2 3 [| 2.
~T~

Ta dejstva dado misliti! Roscherjeva pripomba ima torej go¬
tovo realno podlago. Ravnotako pa ima gotovo dokaj važnosti druga
njegova pripomba o pomenu sedmice v nomičnih pesnitvah.
O tem pravi v navedeni razpravi (str. 16):

„Nahe vervvandt mit dieser Verwendung der Siebenzahl im Apollo-
kult (meni namreč sedmoricne časovne roke: Apollon = solnce!) scheint
die bisweilen zu beobachtende Tatsache, dafl auch in den Apollo und Askle-
pios verherrlichenden Gesangen die Siebenzahl eine Rolle spielt. So
umfassen drei von den Rede n,2 welche der homerisehe Hymnus auf den
pythischen Apoll diesen Gott halten laflt, genau je 7 Hexameter (V. 247 —
253; 287—293; 363—369),. e b e ns o auch der Paian an Asklepios, C. I.
G r. n r. 5973 c, e n d 1 i c h z e r f i e 1 d e r v 6 [i, o 5 x 13- a p <p S1 x 6 5 des Terpander n a c h
P o 11. 4, 66 in sieben Teile apxx, |iexapxa, xaxaxpo7ia, |isxaxaxaxpo7:d, dpcfal.o;, ocppa-fip,
£711X0705, denenvermutlich die sieben Abteilungen d e s auletischenvopio;
]Io9-ix6s (usTpa, xaxaxsXsua[i05, Ea(iPtxov, aaX'jit"axtxd xpoo|xaxa, 63ovxia[i65, aTiovSstov,
xaxaxopsuais) entsprochen haben. (Poli. 4, 84.) Nach dem Scholion zu Pind.
Pyth. p. 297 Boeckh soli sogar der IIi>3-ix65 cc^rov urspriinglich sieben Ab¬
teilungen gehabt haben (oxd8tov, noj, 80X1x05, 671X1x7)5, 810x05, 7101X7j, xa-'xpaxiov)
und sieben mythischeWettkampferin ihnen aufgetreten sein (Kastor,
Polydeukes, Kalais, Zetes, Peleus, Telamon, Herakles).“3

1 Sedem vrat v Tebah! Roscher ima še polno drugih zgledov.
2 Crtomirov govor v „Uvodu“ obsega 7 tercin! Cfr. Žigon: Zb. S. M. 1906/108.
3 E. G-raf piše v Rhein. Mus. 1888 (zw. 43 : „Nomos orthios“, str. 514): „Allein die Sieben¬

zahl, die ja bei Terpander auch sonst eine Rolle spielt (vgl. die 7 Saiten, die 7 Theile des Nomos)
ist hier gewiss nicht zufallig ; auch die unmittelbar vorher aufgezahlten aulodischen Nomoi
sind gerade sieben an Zahl.“



Tako Roscher. Po njegovih mislih bi bila nomična sedmero-
delna kompozicija v zvezi z Apolonovim kultom. Istega nazora je
tudi A. Ludwich v svoji knjigi „Der Homerische Hymnenbau nebst
seinen Nachahmungen bei Kallimachos, Theokrit, Vergil, Nonnos und
Anderen“ (Leipzig, Hirzel 1908), kjer se naslanja na Roscherjeve raz¬
prave.

Tu pravi Ludvvich (str. 159) o „homeričnem“ slavospevu Apo¬
lonu v čast, ki ga omenja i Roscher:

„Es zeigte sich, dass auch dem Aufbau dieses Hymnus zwei
sacrale Zahlen zu Grunde liegen, von denendieeinewiederum
eine intimere Bedeutung fiir den gefeierten Gott hat als die
and ere (podč. Ludwich!), und zwar genau dieselbe Bedeutung wie die
Vierzahl fiir den Hermes-Cultus. Nach alter Tradition namlich, die schon
Ilesiod kennt (W. u. T. 771), war Apollon am siebenten Monatstage
geboren (cfr. opom. 2, kjer Ludw. opozarja i na sedem črk Apolono-
v e ga imena!): dieselbe Zahl bestimmt den formalenAufbau seines Lobgedichtes.
Es zahlt in der besseren handschriftlichen Uberlieferung 546 Hexameter,
enthalt also 78 Heptaden oder 183 Triaden (ker je drugo njegovo sveto
Število 3!). Damit ist die Heiligkeit der Sieben und zugleich der
hieratische Charakter des Apollo-Hymnus bewiesen.“

PoRoscherju in Ludwichu je torej dokazljiv in
dokazan vpliv Apoliničnega kulta tudi na arhitek-
toniko njemu posvečenih slavospevov. Zlato število
sedem ima torej svoj določen pomen v apoliničnem kultu in — no-
mični pesmi, posvečeni najlepšemu idealu strogo umerjene grške
lepote — Apolonu. S tem bi bila dokazana „matematična estetič-
nost“ stare grške poezije, dejstvo, ki ga dr. Tominšek ne sme prezreti.i
Dana je pa hkratu nova smer za umevanje — „no-
mične poezij e“.

1 Opozarjam na Wolfg. Schultzovo pripombo 5. v „Philologu“ 1909. 212. kjer pravi: „Leider
erhalte ich erst wahren<l der Drucklegung dieses Aufsatzes von Arth. Ludwichs Homerischem
Hymnenbau und seinen Aeschylea (Acad. Alb. Regimont. 1909. II) durch W. H. Roschers (Kite
Kenntnis und sehe, dafi meineAuffassung vonZweck,TJmfang undZielen der Zablenforschunghier
wieder eine neue Bestiitigung gefunden hat. die um so erfreulicheu ist, als sie ganz unabhangig
von Roschers und meinen Arbeiten sich einstellt. Die metrische und gleichzeitig
buchstab en- und zahlenmiifiige Struktur der delphischen und ephesischen
Worte ist geradezu eine Rechenprobe fiir Ludwichs Exempel.“ Pomenljiva pa¬
ralela k nomični kompoziciji se mi zdi „Mitrova liturgija", o kateri pravi A. Dietrich („Eine
Mithrasliturgie", Teubner, Leipzig u. Berlin. 2. A.. 1910. 90): „Unser Mysterium zerfiillt im
iibrigen auch sichtlich in sieben Teile. Die Gebete werden ein paarmal ausdriicklich geziihlt
(zweites Gebet, drittes Gebet); zahlen wir durch. so sind es sieben; auch d a s eine Gewalir.
meine ich. dafi wenigstens die Gebete zu Ende sind, wo wir den Text der Weihe fiir beendigt
lialten. Und der G a n g desAufstiegs lafit sich 1 e i c h t in sieben Stationen teilen. —
Entscheiden liifit sich natiirlich aus den wenigen Resten nicht. w i e die sieben Akte des
heiligen Dramas in den Grotten selbst im einzelnen ausgefiihrt worden sind..." Smemo
sklepati na nekaj sličnega v Apolonovem kultu? Ludwichov nazor utrjuje misel o predpisani
ceremonijelni sestavi Apolonovega noma. Za Tibulovo elegijo II/5 to ni malenkost: saj tudi
.1 acoby opozarja na „mimični“ značaj te elegije! Prim. tudi Volkmannove besede o panegiri in
panegiriku. Wilamowitz, Timotheos. str. 102 meni o korični in kitarodični poeziji (nomih):
„\vir ahnen hinter beiden damals modernen Gattungen eine r e ich e rituuJe Dichtung
und Musik."



78

0 »matematični estetičnosti“ se sicer še Luchvich splošno izraža
v opombi 3. na str. 39, češ:

„Wenn die Gliederung nach testen Zahlen sogar auf streng wissen-
schaftliche Dinge iibertragen worden ist (man denke nur an das Trivium
und Quadrivium) und bei Griechen und Romern durch Jahrhunderte er-
halten blieb, wie H. Usener schlagend nachgewiesen hat („Ein altes Lehr-
gebaude der Philologie“, Sitzungsber. d. philos.-philol. Cl. d. bayer. Akad. 1892
IV. S. 582—648), so wird sie in der Dichtkunst vollends leicht zu
begreifen sein; denn dieseKunst bedarf mehr als jede andere,
die es mit dem Worte zu tun hat, des Ebenmaasses. Ohne [iixpov
giebt es keine echte Poesie tur den Griechen, ohne Zahl kein
[ištpov. — Epicharm. Fr. 255 Kaibel 6 p£oj žv9-pcoitGi; ko-pcjgou -zapiD-jiou SsT-rai izivr
ro)]j.6v &pi3-ji(j) zal Aofta|i.<jr ioojzoi, jap ppozou;.“

In v prvi opombi str. 160 opozarja Ludvvich dalje na Ritschlovo
pismo »Parallelismus der sieben Redenpaare in den Sieben gegen
Theben des Aeschylus“ (Opuse. I 300). V tem pismu namreč opozarja
Ritschl na vpliv sedmice v formalni sestavi poetiške umetnine.

S tem bi utrdili teorijo o — matematični estetičnosti proti
tistim, ki je ne pojmujejo ali nočejo — umeti. Nas pa vodi stvar dalje.
Zato čujmo Ludwicha, kako utemeljuje in pojasnjuje matematično-
točno arhitektoniko v sakralnih (apoliničnih) spevih. Piše pa o tem
na str. 37 in sl.:

„Jetzt sieht man, wie irrig es war, wenn Manche die Homerischen
Hymnen eher der epischen als der lyrischen Dichtungsgattung zurechnen
zu sollen meinten. Dies widerlegt nun auch die Perikopeneintheilung, die
bekanntermaassen nicht an der ersteren, wohl aber an der letzteren haften
blieb. An sich wird die Gliederung theils durch die sonstige Formensprache
griechischer Kiinstler, theils durch musikalische und orchestische Begleitung
der Cultusgesange hinreichend erklart. tlber den letzteren Punkt spricht
sich der Homerische Apollo-Hymnus selbst in unzweideutiger Weise aus
(Vs. 148 ff.). Bei ihm den sacralen Charakter des Cultusliedes
zu verkennen, geht uberhaupt nicht an; und man wird sich
wohl an den Gedanken gewohnen mtissen, dass er mit dieser
seiner ausgesprochen religiosen Eigenheit in unserer Samm-
lung durchaus nicht allein dasteht. 1 Wenn die Hymnen bald einen
ernsten, bald einen heiteren Ton anschlagen, so haben sie ihr bestes Ana-
logon an denjenigen Dichtungsarten, aus denen sich in Griechenland dem
Dionysos zu Ehren das tragische und das komische Drama entwickelte.

Gottergeburtstage wie die des Briiderpaares Apollon und Hermes in
der poetischen Architektonik (podč. Ludw.) so verherrlicht zu
sehen, dass sie dem Zahlenschema des Liedes als feste Norm
zu Grunde gelegt wurden, konnteeinen Griechen nicht anders
als wohlthuend behriihren, dessen feiner Formensinn strenges
Maass und ki are Glie derung auf a 11 e n Kunstgeb ieten ver-

1 Cfr. Aug. Kek: Die Entstehung d. Odyssee u. d. Versabzahlung in d. griech. Epen, Got-
tingen, Vandenhoeck u. Euprecht 1910, 159 sl.: „Dichter d.Hymnos auf d. delischen Apoll.; str. 190
sl.; str. 198: d. Hymnns auf d. pyt,hiseh. Apoll.“



79

langte 1 und dessen Empfanglichkeit fur die mannigfachen
Arten sinnreicher Symbolik mit seinerErfindsamkeit hierin
gleichen Schritt hielt. Metrische Dinge werden immer von der Zahl
regiert: an diesem Grundsatze ist nicht zu riitteln. Nur ein giinzlich
Uneingeweihter kann Anstoss an der Thatsache nehmen, dass
die alten Hymnendichter sich oft von vorn herein lieber auf
ein sinnvollesZahlenschema festlegten alsdem blindenZufall
oder gar der Formlosigkeit iiberliessen. Kein Grieche, der fiireinen
Chor den Text des vorzutragenden Liedes dichtete, hat die Zahlenharmonie
jemals fur nichts geachtet. Damit ist die formate (Ludw.) Wichtigkeit
der Zahl constatiert; ihre religiose erhellt daraus, dass einzelne
Zahlen bestimmten Gottheiten zugevviesen, gewissermaassen
heilig gesprochen vvurden (Aristot. p. 268a 14.). Geburts- und Festtage
der Gotter konnten ohnehin nicht wohl anders dem Schvvanken entzogen
werden. So verband sich gar leicht das Gottliche mit dem Weltlichen mittels
der Zahl, die eben dadurch einen um so hoheren Werth und tieferen Inhalt
bekam. Uns Modernen freilich fehlt es haufig an Sinn und
Verstandniss ftir die Zahlensymbolik, ich fiirchte, auch fiir das
gedankenreiche schone Werk von H. Usener „Dreiheit“ (Cfr. Rhein. Mus. 1903).

Važno je vse to za naše vprašanje o „zlatih črkah“, kakor se
to izkaže ob zaključku; važno pa tudi za šolo obeli Schleglov: vpra¬
šanje o homeričnih slavospevih je Friderik, izboren poznavatelj stare
lirike, izborno rešil.

Predno pa se s tem pobližje seznanimo, čujmo še dalje Lud-
wicha, kako določa razmerje med slogom himnov in nomov z ozirom
na homerični Apolonov slavospev. Proti T. Bergku zagovarja li¬
rični značaj homeričnih himnov, češ (str. 161, sl. 1. c.):

„Richtig ist, dass die Homerischen Hymnen bis zu einem gevvissen
Grade vvirklich einen personlichen Charakter tragen. Gerade darin aber
sehe ich ein untibersteigliches Hinderniss fiir Alle, die sie — alter Tradition
zuwider — derLyrik nehmen und der Epik zuvveisen wollen. Griechischer
Ep iker Art ist es mit nichten, aus ihrer Objectivitat herauszutreten mit
solchen personlichen Angelegenheiten, wie sie beispielsvveise im Apollo-
Hymnus in der Ansprache an die Delischen Jungfrauen (Vs. 157 ff.) und am
Schlusse in dem haufig wiederkehrenden Versprechen autdp 4fu> *al aeto xal
a/.Ar(c iivvjjop.’ doidrjs kundgegeben werden; bei den Lyrikern hingegen ist der-

1 Ludwich tu citira Ritschlove besede (Opuse. I 301): „Ohne mein Erinnern staud euch
ja sogleich die bedeutsame Reihe von Analogien vor Augen, in denen, was formelle Sym-
metrie betrifft, die griechische Tragodie eine reich gegliederte Stufenfolge von der strengen
.Vothwendigkeit nntistrophischer Chorlieder bis zu dem freien Belieben dialogisohor Sticho-
inythie offenbart: cin Wohlgefallen an Symmetrie, das allmahlich immer mehr
und in um so vollerem Maasse ans Licht getreten ist, je weiter in unsern Tagen die
Kritik der Tragiker Schritt um Schritt vorgedrungen ist, friiher Ubersehenes b e achtend,
Verstecktes h ervorziehend, scheinbar Gleichgiiltiges betonend, Absicht
naehweisend in dem fiir zufallig gehaltenen. Und »o avare ein besonnenes
Suchen naeh soleher Absicht berechtigter als eben bei dem Altmeister der
Tragodie? — in innerlichster Ubereinstimmung mit dem Wesen aller altgriechischen
Kunst, auch der bildenden, die einem hohen Maasse von geistiger Freiheit ein eben so
hohes Maass formeller Gebundenheit als Gegengeavieht zu geben das Bediirfniss fiihlte,
und diesem Princip mit einem gliieklichen Instinkt und einer Weisheit Reehnung trug, dass
gerade ant der innigen Verschmelzung dieser Cregensatze die vollendete Harmonie
jener Kunst zumeist beruht.“



80

gleichen ganz gewohnlich. Man wahne nicht, dass es sich hier um eine
gleichartige Sache handelt. Wer an den prachtvollen Lobgesang auf Apollon
ohne das herkommliche Vorurtheil herangeht, so unbefangen wie etwa an
eine der schonsten Pindarischen Oden, dem wird der unverkennbar in jenem
Hymnus wehende lyrische Schwung Manches erklaren, was den Friiheren,
weil sie rein Episches erwarteten, anstossig erschien. Die kiihnen Ge-
dankenspriinge, die schroffen Ubergange, die j a h v e r an-
derten Themen, die kurzenfastdunkelenAndeutungen,
der haufige Wechsel zwischen Ansprache und Erzahlung,
zwischen direkter und indirekter Redeweise, die zahlreichen refrain-
artig klingenden Wiederholungen und nicht zum wenigsten die
j e t z t aufgedeckte auflere Symmetrie der Ferikopen — das Alles und noch
Anderes findet seine einzig zutreffende Analogie in dem Melos, nicht in
dem Epos der Griechen.“

O sorodstvu med himni in nomi pa piše (str. 163):

„WaswirvonderEntwickelungsgeschichte desNomos
wissen, ist zwar blutwenig,schliesstjedochkeineswegs
den sacralen Zweck des Hymnus aus. Das verbietet einfach die
genugsam bezeugte enge Verwandschaft zwischen den beiden poetischen
Gattungen, die so weit ging, dass sogar gelehrt werden durfte: vop,ot xaXouvxzt
oi e!; O-eov; Spvot. (Schol. Aristoph. Ritt. 9). Hinzu kommt die Nachricht, dass
von Terpandros an bis auf den Mytilenaer Phrynis he-
roisches Versmaass imNomos herrschte (Proklosbei Phot. Bibl.
239 p. 320 b G), wie im Hymnus, und dass damals auch jener kitharodisch
war. In beiden Dichtungsgattungen beruhte, soweit sie
dem Pythischen Gotte galten, die ordnende (opom. 2 str. 163:
„Als charakteristisch fiir den Nomos hebt Proklos p. 320 b 28 txsTetat xat xoXXy)
Ta;t; hervor: xal yi.p aoto; 6 U-s6; iv Tajst xal auar/jpaTt xaTsaraX|iEvrj Kspišpxexca tov
xpouap.6v. Von dieser ihrerGebundenheit hat dieDichtungsart
ihren Namen bekommen) Eintheilung auf der ihm heiligen Siebenzahl."

Nato podaja Ludwich komentar k Proklovi definiciji noma>
kakor jo ima Fotijos (Bibl. p. 3206 12 Bekker). Ta definicija se glasi:

6 3š vojio; touvccvt£ov Sta tov D-sov avsttat TETa^pivco; xai |is-faXo7;pE7T(bj' xat toi;
Č'j3-[i0t; dvslTat, xat St7tXaaiat; Tat; Xa;so: vA/p^zai.

0 pojmu TEvay/.i,švcog pravi Ludwich dobesedno (v opombi 2.
str. 164):

„Das folgende TSTa^jiEvto; beziehe ich auf die streng geregelte Form
(podč. Lud.) des Nomos, der sowohl in seiner Musik als auch in
seinen 7 Theilen undinseinem sonstigenAufbau wohl in
weit hoherem Maasse als der Dithyrambos den Geist geheiligter Ordnung
(podč. Lud.) athmete. Auch das nachste Adv. |iE7aXo7tpsjtt6; scheint mehr auf die
grosszugige aussere (podč. Lud.) Schonheit zu gehen, die vornehmlich
dadurch wirkt, dass sie die Pracht der a 11 e h r w u r d i g e n
Formensprache geziemend zum Ausdruck bringt.“

Pomenljive besede za naš problem, kakor izpriča kmalu Hugova
mitologija.

1 Cfr. pozneje: „0op in nomično vprašanje. 11



81

A še nekaj je, kar nas zanima v spoznavanju nomičnega sloga.
To so gotovi ponavljajoči se izrazi in celi verzi.
Ludwich namreč razlaga (str. 165) pomen izraza „dmhdoiai :

„Weil hiernach SinloEotog nicht von der Ausdehnung, sondern von der
Z a h 1 gebraucht wird, so besteht die Stileigenthumlichkeit des Nomos, von
welcher Proklos spricht, jedenfalls in verdoppelten oder wieder-
holten Ausdriicken: auf diese also, nicht auf die Composita, war bei
Timotheos zu achten.“ i

Nato nadaljuje Ludwicli splošno (str. 165/6):
„Unter diesem Gesichtspunkte gewinnen die Wiederholungen

ein erhohtes Interesse, um so mehr, als sie sich nicht auf den Nomos allein
beschranken. Sie mogen in ihm einst vorzugsweise beliebt ge-
wesen sein, sonst wiirde sie Proklos nicht als charakteristisch hervor-
gehoben haben: friihzeitig aber gingen sie auch in die v e r -
wandten Dichtungsarten liber, namentlich in die P a a n e und
H y m n e n. Die neugefundenen Fragmente Pindarischer Paane (Oxyrhychus
Papyri V) legen davon Zeugnis ab. Gleich die beiden ersten Verse fangen
mit demselben Worte (rcpiv) an, der ftinfte mit ir, ir,12 . Dies ist der Anruf,
der im Apollo-Cultus iiblich war. Man hat ihn verschiedentlich
variirt. Apollon selbst bekam davon den Namen ’Iijraarju>v, das ihm geweihte
Lied ebenfalls. Schon der Homeride, der den Apollo-Hymnus sang, braucht
das Wort in diesem doppelten Sinne (272, 500, 517). Jede Interjection
zeigt sich in derWiederholung besonders eindrucksvoll.
Das hat Pindar in den wenigen ans Licht gezogenen Stiicken seiner Paane
dreimal refrainartig ausgenutzt: im zweiten Paan schliessen
(Lud.) die Epoden stets mit dem Wunsche ,i>jis Ilaidv, Eijis Ilaidv1 Se iitjtcots leinot
(35. 71. 107), desgleichen im vierten mit Mj, Ev), & Tenarav (31. 62), wahrend
im fiinften jede der 8 Stropfen mit Efys Adli’ ’AnoXXov beginnt. Der Re-
frain hat also keine unabanderlich feste Stellung im
Strophenbau; fur seine Geschichte ist dies, wie sich noch zeigen wird,
von grosser Bedeutung.“

0 omenjenem drugem Pindarjevem pajanu piše J. Sitzler v
Wochenschrift f. klass. Philol. 1911 (štev. 21. str. 586):

„Der 2. Paan ist von Pindar fur die Bewohner von Abdera in Thrakien
gedichtet. Er besteht aus drei Triaden zu je 36Versen, die durch
die formelhafte Anrufung liješ hatav, lij is Ilca a v Si (iijnots Is En o i
voneinander geschieden sin d. Leider ist das Gedicht sehr liicken-
haft auf uns gekommen, und die dem Text beigegebenen Scholien klaren
nns nur teilweise uber den Inhalt der verlorenen Verse auf.“

Str. 590:
„Wie man sieht, entspricht sich Anfang und Ende des Paans genau;

dort Abderos und Apollon, hier Apollon und Abdero s. In
dem Teil dazwischen wird Abdera jetzt und friiher ge-
schildert.2 Diese Verbindung des Aberos undApollon in dem Liede scheint
in den besonderen Umstanden, unter denen der Paan aufgefiihrt worden
ist, seinen Grund zu haben.“

1 Tako tu Ludwich proti Wilamowitz-u: Timotheos „Die Perseru . Leipzig, Hienrichs
1903, str. 43. Wilamowitz-ove misli o »nomu“ mora seveda kritik poznati, da more soditi o mojih
mislih o tem vprašanju, zlasti pa glede Tib. II/5.

2 Cfr. Tib. II/5! E im : prej in poslej !

6



82

8. Tibulova elegija II/5 in nomično vprašanje.

Iz vsega tega sledi, da so v starih himnih gotovi formalni
znaki, ki pričajo o njihovi strogi arhitektoniki. (Smemo tu sem šteti
i „gazelske stike“ in refrene?)

Prešeren omenja v sedmi gazelici Pindarjevo odo. Gotovo ne
kar tako radi lepšega in brez pomena in namena! Ali naj bi tu
tičal skrit migljaj, ki bi kazal v slog Pindarjeve ode? Treba bi
bilo i s te strani dobiti primerne paralele, kar poskusim pri priliki.
Tubi le rad opozoril na zanimivo kompozicijo pete elegije Tibulove
v drugi knjigi njegovih elegij. To pa radi formalnega vprašanja, ki
smo ga ravnokar spoznali na podlagi Ludwichovega izvajanja. Tudi
sicer nam lahko dobro služi n o m i č n i arhitektonski princip te
velezanimive elegije: saj navaja Prešeren Tibulovo elegijo na prvem
mestu!

Najprej se mi zdi umestno, da opozorim na veliki pomen in
vpliv retorike na rimsko poezijo vobče.i Za rimske poete je bila
često to, kar imenujemo danes metriko in poetiko. Znano pa je, da
se je retorika razvila iz — poetiške tehnike grških poetov,2 da je
torej pravzaprav le posredovala med rimskimi in grškimi pesniki
v — tehničnih vprašanjih.

Za uvod k umevanju pete elegije Tibulove se mi zdi, da je kot
nalašč § 36. Volkmannove „Die Rhetorik der Griechen und Romer“
(2. A. Teubner, Leipzig 1885, 344 sl.), ki obravnava vprašanje o pa-
negiriku v splošnejšem pomenu. Tu imamo:

„Wie die gratiarum actio des Plinius diesen Titel fiihrt, so nennt auch
Sopater die beruhmte Rede des Aristides fmkp -cffiv -s-rapcov einen ž-d-poj r.avr,-
yupixdg. Im eigentlichen Sinne dagegen ist der 3.6-foj racvi^op1x65 , die an einer
Panegyre, also an einem grossen nationalen Festspiele, vor
einer grossen, freudig gestimmtenFestversammlung gehal-
tene Rede, welche die Bedeutung des Festes zu ihrem Gegenstande nimmt.
Dionys. Halic. Rhet. c. 1. Nun stehen alle Panegyren im Zusam-

1 Cfr.: Norden E.: Antike Kunstprosa 1898.
2 Radi mojega naziranja, da je Apolonov slavospev — Tib. II/5 nomičnega značaja cfr. O.

Crusius: „Enkomion“ v Pauly-Wissowa, V (1903). Tu dobiš zvezo med starimi himni, nomi in
retorično teorijo. Kritikom bo dobrodošlo njegovo naziranje o tej zvezi in zato tu njegove
misli (oddelekm, str. 2582): „Vor allem bei Bakchylides, vereinzelt auch bei Pindar, begegnen
uns schlicht gehaltene „Kurzlieder“, die noch an jene einfachen a5xoa)(s5tdo|JLaTa des >taj|AO£
erinnern mogen (Crusius Philol. 57, 158). Aber in weitaus den meisten Eallen tragt das chorische
Enkomion ein ernst- feierlich.es, fast sakrales G-eprage. Es entlehntseine Mittel z um
groben Teil a us der Technik der alten H ym n e n - und Nomendichtung:
daher der Mythos als Mittel- un d H aup tt eil, daher auch der wieder-
holt zu beobachtende jahe Ubergang zu personlichen Bemerkungen
unmittelbar nach dem Mythus (O. Crusius Verh. d. Philol.-Vers. in Zurich 1887, 258 ff.;
Westphals und Mezgers gewaltsame Versuche, ihr willkiirlich zugestutztes Nomosschema auf
die Lyrik anzuwenden, hat den an sich berechtigten Gredanken vollig in Mifikredit gebracht).
G-enaueres iiber die Gliederung und die Kunstmittel dieser Epinikien-E. auber in den Pindar-
Ausgaben bei Th. Bergk, Gr. Lit. II169 ff.“ — V četrtem oddelku razpravlja o zvezi med slavo¬
spevom in panegirikom, ki da se je razvil iz prvega. V petem pravi: »Die Rhetorik fand,
ohne sich von dem alten Stil gleich vollig loszulosen, besonders fur den Hauptteil neuen Stoff



83

menhange mit dem Cultus irgend einer Gottheit, zu deren
Ehre sie eingesetzt sin d. So muss denn die Rede, um ihr
gleichsam ein itpoauiTcstov xrjXauf£s zu verleihen, mit dem Lobe dieses
Gottes eroffnet werden. Man lobt ihn &n6 xeov upoaov-raiv a6x<p, d. h. von
der Sphare seiner Wirksamkeit, von seinen Erfindungen oder
dem aus, was er den Menschen ntitzliches oder segens-
reiches verliehen hat (cfr. Quintil. III, 7, 7.), den Zeus als Konig
der Gotter, als Bildner des Weltalls, den Apollo als Erfinder
derMusik. alsSonnengott, a!sUrquell alles Guten. Es
muss aber das Lob des Gottes, das ja nur zur Einleitung dienen
soli, (17) T o 5 STtiovToj 6 X6f o; 6 ti p o d y to v |i s i £ a> v y l y v o ix o ,
kurz sein. An das Lob des Gottes schliesst sich das Lob der Stadt
an, in oder bei vvelcher die Panegyre gefeiert wird. Ihre Griindung
und Entstebung; ob ein Gott oder Heros ihr Griinder war, und
was man von ihm zu sagen hat; die Taten der Stadt in Krieg und
Frieden, ihre Grosse, Schonheit, Macht, ihre Kunstschatze,
offentlichen und Privatgebaude, ihre Lage aneinemFluss, auch
etwaige Mythen von der Stadt. Dann geht man auf das Fest-
spiel selbst iiber, seine Entstehung und Einsetzung und deren Veran-
lassung. — Vergleich mit anderen Festspielen. Jahreszeit, in die es fallt. Die
Art des Spiels, ob gymnastisch und musisch zugleich, oder blos eins von
beiden. Der Kranz, der dem Sieger winkt. Die Eiche wird gelobt, weil sie
dem Zeus geheiligt ist, weil sie die erste und alteste Nahrung den Menschen
gewahrte, weil sie ein Baum der Weissagung ist (8xt o4x asoivo;'. So lasst
sich auch der Oelbaum, der Lorbeer, der Aehrenkranz und die Fichte loben.
Endlich ist der vorliegende Kranz mit andern zu vergleichen. Den Gipfel
der Rede macht das Lob des Kaisers, oder seines Stellvertreters, die als
Agonotheten zu preisen sind, als Erhalter des Friedens, in dem allein die
Festspiele gefeiert werden konnen. Der Ausdruck, sagt Dionys,
muss Abwechslung haben, er muss einfach sein in den
blos erzahlenden und mythischen Partien, schvvungvoll
dagegen, wo man von Gottern oder Fiirsten spricht.“

Kogar zanima kompozicija in tehnika Tibulova, naj kar sam
najprej poskusi prodreti v skrivnosti te elegije. Morda bo sam za¬
pazil neko čudovito sorodnost med to elegijo in Volkmannovimi
podatki o panegiriku. Če ne, tudi dobro: poskusim sam s svojim

und neue Ordnung. Seit der Eellenistenzeit dringt nun die rhetor. Technik
auch in die poetischen H y m n e n und Enkomien ein; insbesondere
wird sie vielfach mafigebend f ii r die Topik des Hauptteiles. u O vplivu
retorike na elegijo glej istotam pri „Elegie tt .

W. Siiss pravi v „Rhein. Mus.“ 1910, str. 443 („Zwei Bemerkungen zur Technik der Ko-
modieu): „Dafi nun die Gorgianer da, wo es sich darum handelte, liber das Prooimion theoretisch
zu reflektieren, von analogen Erscheinungsformen der Poesie ihre Orientierung hernahmen,.
ist nicht nur eine durch zahlreiche Analogien ihrer Arbeitsweise empfohlene Vermutung,
sondern kann direkt aus den Ausfiihrungen des Aristoteles iiber diesen Punkt bewiesen werden..
Man erinnert sich, dafi in dem dritten Buch seiner Rhetorik sich an Kap. XIII., das die
Disponierungstechnik insgesamt in Grund und Boden hineinrezensiert, ein Teil anschliefit,
in dem die vorhandene Techne iiber diesen Gegenstand bald ausfiihrlicher, bald knapper excer-
piert wird. wobei es freilich an ironischen Seitenhieben ebensowenig lehlt, wie an sachlichen
Einzelbedenken. Das fiir uns wichtige Kap. XIV. lafit nun auf das deutlichste erkennen, dafi
die Theorie hier ausging von korrespondierenden Brauchen der Musik und der Poesie (x6 psv
o5v npoolpidv §axiv dtpX6fou, Sitsp žv Ttotrjaet itp6\oyof, zal šv 7tpoauXiov).“ isti :
Etlios, str. 90 sl. ; 193 sl. : IIpoo((J,tov. tVilamotvitz „TMmoteos“ str. 91 sl.

6



84

komentarjem. Opozoriti pa moram takoj, da je moja razlaga
res moja, popolnoma subjektivno lastna, t. j. da ima
z vsemi, dozdaj mi znanimi interpreti kaj malo ali
celo nič skupnega! In še to, da razlaga ni popolna,
ker se nadejam, da jo o priliki kolikor možno točno dopolnim. Ni
namreč tako lahka stvar, če pomisliš, da jih je pisalo o rimski
elegiji vobče, in Tibulovi posebej, že precej skušenejših in strokovno
bolj naobraženih kritikov. Niti to ne sme motiti, da si je Jacoby
prihranil v „Rhein. Museum“ 1910 („Tibulls erste Elegie“, str. 60,
op. 2.), daljšo razpravo o tej elegiji. Poteklo je več ko poldrugo leto,
odkar sem zasledil pomenljivo arhitektoniko te elegije nezavisno od
drugih interpretov. Arhitektoniko namreč, ki se ujema
s prejšnjo Volkmannovo retorično označbo p anegi-
ričnega govora, ki pa se tudi ujema z bistvenimi
znaki apolinične sedmorične arhitektonike, vsled
česar je Crusius-ovo naziranje o nomičnosti te ele¬
gije opravičeno, dasi se ne morem strinjati z njegovo
razdelbo. S tem sem seveda že naznačil svoje stališče napram
Jacoby-ju, ki zameta nomičnost in simetrijo te elegije, češ (op. 2,
str. 60/1):

„Dass wir in diesem Gedicht die ,Symmetrie der r 6 -
mischen E1 e g i e‘ erkennen, w ii r d e ich nicht sage n. Es ist
vielmehr charakteristisch tibullisch und — wie wir wohl sagen diirfen —
h e 11 e n i s t i s c h auch in dem b e a b s i c h t i g t e n S t r e b e n nach
gleichem Umfang der korrespondierendenTeile. Das naher
auszufuhren, ist hier unmoglich. Aber weder Properz noch Ovid haben ver-
gleichbares. (Drugega mnenja!) D a s N o m o s s c b e m a darf man auch
hier nicht suchen.“

Glede tega vprašanja si bo mogel tekom cele razprave vsak
sam napraviti primerno sodbo, kakor tudi glede simetrije. Da Jacoby
oboje odklanja, je umevno radi prič, na katere se opira: namreč na
teorijo Bellingovo (Untersuchungen der Elegien d. Alb. Tibullus, Berlin,
Gaertner 1897), Maurenbrecher-jevo (Komposition d. Eleg. Tib., Philol.
Beitrage, C. Wachsmuth. z. 60. Geb., Leipzig, 1897) ter Crusius-ovo
o nomični poeziji.i Marsikaj imajo prav, bistveno najvažnejše pa
jim manjka: upoštevanje osnovnega principa stare umetnosti, ki
vlada v literaturi iz najstarejših časov do najpoznejših literarnih
pojavov; tudi ne upoštevajo dovolj (ali celo nič) pomena kultovega
in — retorike. Seveda je k vsemu temu treba imeti pri rokah zgo¬
dovino stare umetnosti in literarno zgodovino po Winterjevem zgledu.

Dobro pa pripominja Jacoby — skladajoč se čisto s teorijo
Volkmannovo — ko pravi o uvodnem Apolonovem himnu naše
elegije (str. 60, op. 2):

1 Cfr.: Verh. d. Philol. Vers., Ziirich, Leipzig 1888.



85

„Ich sage nur soviel, dass ich II5 als Festgedicht auffasse zur
Feier des ersten Opfers, das der neue quindecimvir Messalimus,
dem Apollon bringt. Aber der Dichter erzahlt davon nicht episch,
sondern stellt den feierlichen Akt mirni s c h dar. II5 stellt sich auch
darin zu II1 und den... zitierten hellenistischen und romischen Parallelen.
Frappant ist z.B.die Verwandtschaft des kletischen Hy m-
nus, der die Elegie einleitet (v. 1—10) mit dem kletischen
Hymnus Catull 61, 1—35 und ahnlichen Ge dichten, wie z. B.
Horat. c. 130. Daran schliesst, wieder wie bei Catull, der
wirkliche Hymnus aufdenGott, die Laudes A p o 11 i n i s.
Man kann das wirklich nicht anders auffassen, zumal der aufzahlende Hym-
nenton mit der hier obligaten Anapher fiir die Einfiihrung der einzelnen
apsxa£ wenigstens in den vv. 11—16 unverkennbar ist. Man wird dann
am besten das ganze tibrige Gedicht mit seinen w i e d e r -
holten Anreden an Phoibos (19. 65. 105/6 und besonders der Schluss
121/22) alsHymnus fassen. Die grossen Exkurse sind technisch diesem
Rahmen durchaus eingefugt.“

Jacoby tudi popolnoma prav opozarja na obklepajoča, enako
obsežna dela 1—19 in 105/6—121/2. To pa čisto nič ne moti, če
omenja poet v zadnjem delu i svojo — drago Nemezis. To je ravno
najbolj osebni del poetov, ki spada k tehniki n o -
mične poezije (o<pQaylg) I 1

Da je kompozicija te elegije res nomična, priča njena značilna
s e dmer o del n o s t in simetrija!

Toda to je treba dobro utemeljiti potom točne analize, kakor
to hoče Steinwegovo načelo. Ako ima 11/5 svoj zakon, ga izpriča
miselni .razkroj od distiha do distiha. Če navrh dobimo še vse bi¬
stvene znake, ki jih zahteva teorija o grškem nomu, potem je upra¬
vičen naš sklep, da je tudi Tibulova elegija II/5 nomos. To pa bi
bil ve 1 ep o me n 1 j i v slučaj, kakršnega ne pozna doslej
latinska slovstvena zgodovina, za nas pa bi bil še za¬
nimivejši radi „nomičnosti“ Prešernovega sloga in skrivnostne uče¬
nosti Čopa-Aristarha.

Najprej si oglejmo obrazec, kakor mi ga je pokazala vsebinska
analiza; potem pa naj slede še potrebne pripombe k formalnim in
vsebinskim znakom.

1 Wilamowitz, Timotheos. str. 99: „Den Epilog konnte man sichdenken: um so grosser
war die Uberraschung, dass sich nun die Sphragis als ein Teil offenbarte, durch den der
Dichter seinem Werke sein Siegel, seinen Stempel aufdriickte: er
redet von sich, er nennt sich. Das tritt so unvermittelt an den Omphalos heran, wie nur ertraglich
ist, wenn eine Gliederung fest eingebiirgert ist — wir konnten ja auch sofort aus den wenigen
Bruchstiicken des Timotheos zwei analoge Selbstbezeugungen heranziehen. Es war in der
Ehapsodie auch etwas Analoges zu der Sphragis schon vorher vorhanden: derart ist die Partie
des delischen Hymnus, in der der blinde Sanger aus Chios um freundliches Gedachtnis bei
seinem Publikum bittet. Er selber wird vermutlich einst auch seinen Namen genannt haben,
der fallen musste, weil er nicht Homer war. Und ebenso zeigt der Hymnus des Kallimachos
an Apollon eine personliche Sphragis, wenn auch keine Selbstvorstellung, und einen Epilog. K
Tibulova se krije z epilogom. Cfr. 6. in 7. gazelo Prešernovo v Poezijah!

6: „Lšj tak p 6 v e c tih g a z 6 1 ic-
Al se smU bo razodšti s&j pozneje, s&m ne v6. u



86

Obrazec:

M

11

= A: (epično-) lirični
del (prolog) (laudes
Apollinis.)

11 = B

= C

= D: epični vrh
(ž|j.9aXos)

= C'

= B'

= A': (epično-) lirični
del (epilog) (laudes
amicissimorum Ti-
bulli: acppaft;.)

laudesRomaeurbis=epičnasredina



87

Ali samo s črkami:

AB CD C' B' A' in številkami: 9 11 9 5 9 11 9

Arhitektonski princip te elegije nam je po svojem bistvu že
dobro znan in ne potrebuje razlage. Značilni pa so formalni znaki,
po katerih je možno priti do glavnih vsebinskih zarez in odmorov.
Najprej so tisti distihi z značilnimi apostrofi (1') na
Apolona („Phoebe“) in pa sploh apostrofi na drugih mestih n. pr.
„inpiger Aenea“ (v. 39), „carpite nune, tauri“ (v. 55), „Roma, tuum
nomen . . (v. 57). Najzanimivejše pa je dejstvo, da objemata v
uvodu in epilogu vsakokrat ravno prvi in deveti di¬
stih (z značilnim apostrofom na Apolona!) po istotoliko distihov,
namreč po 7 ! Že v teh dveh obdajajočih delih zase in v
medsebojnem odnosu njiju obeh kot prologu in epi¬
logu, imamo tu matematično-točno simetrijo! Primerjaj vsakdo
sam:

A: 1—18
1 Phoebe, fave: novus ingreditur tua templa sacerdos:

huc age cum cithara carminibusque veni.
2 nune te vocales inpellere pollice chordas,

nune precor ad laudes fleetere verba novas.
3 ipse triumphali devinctus tempora lauro,

dum cumulant aras, ad tua sacra veni.
4 sed nitidus pulcherque veni: nune indue vestem

sepositam, longas nune bene peete comas,
5 qualem te memorant Saturno rege fugato

vietori laudes concinuisse Jovi.

6 tu procul eventura vides, tibi deditus augur
scit bene quid fati provida cantet avis,

7 tuque regis sortes, per te praesentit aruspex,
lubrica signavit cum deus exta notis:

8 te duce Romanos numquam frustrata Sibylla,
abdita quae senis* 1 fata eanit pedibus.

9 Phoebe, sacras Messalinum sine tangere chartas
Vatis, et ipse precor quid canat i 11 a doce.

A’ : 105-122
1 pace tua pereant arcus pereantque sagittae,

Phoebe, modo in terris erret inermis Amor.
2 ars bona: sed postquam sumpsit šibi tela Cupido,

heu heu quam multis ars dedit illa malum!
1 Senis pedibus = heksameter. Cfr. Kiefiling-Heinzejev komentar Hor. od. in epod. (5.izdaja

1908) uvod v Carmen saeculare (str. 361). Tu dobiš sibilinsko prerokovanje v grških heksamet¬
rih! Abdita fata = „skrivno razodetje" = prerokbe, napovedbe. V. 4: „quo Sibyllini monuere
versus". Cfr. Fustel de Coulanges, „Der antike Staat," aut. Ubers. v. Paul Weifi, Berlin und
Leipzig, dr. Rothschild 1907, str. 228: razmerje med „zakon-carminaw ! — G-lej tudi Herm. Diels,
„Sibyllin. Blatter“, Berlin, Reimer, 1890, 133 sl.: „Saecularorakelu ; str. 8 sl.



88

3 mihi praecipue. iaceo cum saucius annum
et faveo morbo, cum iuvat ipse dolor,

4 usque cano Nemesim, sine qua versus mihi nullus
verba potest iustos aut reperire pedes.

5 at tu (nam divum servat tutela poetas),
praemoneo, vati parce, puella, sacro,

6 ut Messalinum celebrem, cum praemia belli
ante suos currus oppida victa feret,

7 ipse gerens lauros, lauro devinctus agresti
miles „io“ magna voce „triumphe“ canet.

8 tum Messalla meus pia det spectacula turbae
et plaudat curru praetereunte pater.

9 adnue: sic tibi sint intonsi, Phoebe, capilli,
sic tua perpetuo sit tibi casta soror.

Ta frapantna simetrična ar h itekt onika gotovo
n e more biti slučajna v Apolonovem kultu, kakor tudi ni
slučajno to, da imamo v obeh delih obe glavni apolinični števili 7
in 9! Imamo pa še tretje število — 11! Imamo še več: sedem
značilnih apostrofov na Apolona ali sedem Apolonu
prav posebno posvečenih distihov, 1 če namreč štejemo
izpadli distih (med verzoma 38 in 39) med Apolonu posebno posve¬
čene, na najznačilnejših, najvažnejših mestih stoječe distihe! Ali je
to nedopustno, ko vendar kritiki priznavajo na tem mestu velik
vsebinski skok, ki nikakor ne sme biti tako malo motiviran, kakor
je v tem slučaju, dasi vemo, da Pindarjev slog i tega ne upošteva, in
ko dalje tudi teorija o nomu priznava take skoke? Da se je izgubil
en distih, ni — nemogoče, in je zelo verjetno radi vsebinskega skoka,
še bolj pa, da drži razlog, ki se opira na pomen števila sedem v
Apolonovem kultu. Vse, kar smo že čuli o tem številu, nas more
utrjevati, da bo najbrže tako prav. Zakaj ne bi naposled i celotna
sedmorična kompozicija podpirala te podmene? Najbolj govori za
to podmeno gotovo to dejstvo, da v uvodu in epilogu kot stebri
obdajajo ravno Apolonu posvečeni distihi gotovo število drugih
distihov, da ravno ti najbolj ločijo vsebino zlasti v tri dele: prolog
(himnus), povest (mit) o zgodbah mesta Rima in epilog (ag)Qaylg)
z osebno poetovo barvo.

Oglejmo si pobližje arhitektoniko cele elegije. Analiza vsebine
nas popelje do gotovih zaključkov. Najprej poglejmo zanimivo ma¬
tematično strogo arhitektoniko obeh obdajajočih delov, prologa in
epiloga:

1 O pomenu »versus intercalares“ ofr. Ludwich o. c. 340 sl.; 348 sl.; 350 prip. 1.; dalje
str. 184 in že navedeno. Ovid : Amores 1.1: carm. 6 (TtapaiAauoMlopOv) : „Tempora nootis eunt;
excute poste seram!“ Cfr. Pauly-Wissova V/2302 („Elegie“)! Glej Fustel de Coulanges: »Ritual
n. Annalen“ (8. pogl.) in „Das Gesetz 11 (11. pogl.) Sicer še pozneje o tem.



89

Stroga simetrija je neutajljiva! Med njima je zaobjeta povest
(„mit“) o zgodbah rimskega mesta.i Ta zaobjeti glavni del epične
barve ima sam zase zopet simetrično sestavo, a ne tako strogo v
podrobnostih, kakor jo imata oklepajoča dela.

To sledi po naslednji vsebinski razdelbi;2
1 Cfr. v. Janovo mnenje: poročilo o grški glasbi v Bursianovih Jahresberichte tib. d.

Altertumsiv. Bd. 104 (1900/1) str. 65: „Mit Unterscheidung dieser beiden Gattungen (nomos v ožjem
in širšem pomenu) in den Poesien Terpanders hat Jiithner gewifi recht. (Cfr. prej podani Lud-
wichov nazor!). Proomion (prolog), Omphalos [„epična sredina44 , „mitu] und Exodion (=„epilog44 )
waren die wesentlichen Bestandteile in den Vortragen derRhapsoden und altester Kitharoden (ti
so peli „nome“ ob spremljevanju kitare [= posebna lira za slovesne prilike n. pr. muzične agone].
Ich glaube deshalb fiir den Ausdruck 7isptxt0-£vat bei Ps. Plut. 3, den so viele Ausleger als
»komponieren44 deuten, bis beute lieber an ein Einfassen oder Umkleiden des epischen Omphalos mit
einem gesungenen und eigens dazu gedichteten Gebet.“ To naziranje je pravo ; vsaj naše elegije kom¬
pozicija potrjuje tako razlago izraza ^TCSpiTlO-švai^. Jaz ne dvomim o tem. Sicer pozneje
še nekaj o tem. Pač pa opozarjam, da to podpira mojo — podmeno o nomičnosti te Tibulove
elegije. In to je važno za dokaz, da je bila nomična kompozicija znana celo rimskim poetom,
ki so jo gotovo prevzeli od helenističnih-aleksandrijskih učenih poetov. Drugič pa bi naš
slučaj kazal pot k pravemu umevanju „nomosau ter tehničnih izrazov, zvezanim ž njegovo
metrično-muzikalno ter vsebinsko arhitektoniko. Metrum in rhythmus, tonov način in napev
ter vsebinska razporeditev (formalni umetniški princip): to so važne, med seboj ozko zvezane
sestavine. Končno tudi ^predavanje 44 t. j. interpretiranje z glasom in tempom. —

8 Prešernov vir (Vofi?) označa vsebino te elegije na str. 234/5 : „Einer der zwein Sohne
Messalla’s ward ein Mitglied der Fiinfzehn, und bekam dadurch das Amt, Opfer zu verrichten,
und die Aufsicht iiber die Sibyllinischen Blicher. — 'Anrufung an Apoll, zu erscheinen beym
Fest mit ali den Attributen seiner Gottheit. — Ihm, dem Gott der Weissagungen, danken die
Romer auch die Sibyllinischen Biicher. — Eine Sibylle hatte schon Aeneas geweissagt, da er von
Troja nach Italien segelte. — Nun eine herrliche Beschreibung des damaligen Zustandes der
Gegend, wo nachher Rom lag, und dann die Weissagung, welche die vorziiglichsten Schicksale
Aeneas und seiner Nachfolger bis zur Grundung Roms enthalt, in einem begeisterten, liber
den gewohnlichen Ausdruck der Elegie sich hebenden Tone. (Pomni!) — Nun ein ziemlich un-
erwarteter Uebergang (sic.!!) auf die in den Sibyllinischen'Biichern geweissagtenWunderzeichen,
und Wiinsche, dafi nun statt ihrer lauter gliickliche Zeichen Regen und Fruchtbarkeit verkiin-
digen mochten, damit der Landmann sich freue, und den Gottern ihr Fest feure. Beym Fest
wird dann Amors und seiner Tiicke erwahnt, und Nemesis, die den Dichter nicht singen lafit,
als kanm noch von ihr. Sie wird gebeten, des gotterbeschiitzten Dichters zu schonen, dali er
Messallinus wiirdig singen konne. 44 Slede potem pripombe k posameznim verzom. Tako k v. 3:
„Tibull beschreibt den Gott hier so, wie er in seinem von August auf dem Berg Palatin erbauten
Tempel abgebildet war, wo zu seinen Fiissen die Sibyllinischen Biicher lagen. 44



90

1. del (prolog): v. 1—18: Proslavitev Apolonova:

„Slava ti Feb (Apolon)! V tvoje svetišče vstopa nov
svečenik. Približaj se s kitaro in pojoč. Zdaj zapoj nov
slavospev. Ko drugi pripravljajo daritev, pridi sam poleg.
Pridi pa v vsem svojem siju in vsej lepoti; tako namreč
pridi kot tiste dni, ko si po zmagi nad Saturnom pel
zmagavcu Jupitru. — Ti vidiš v bodočnost, po tebi zna
avgur dobro tolmačiti ptičji spev, ti vodiš usodo, po tebi
prorokuje haruspeks iz drobja bodočnost. Pod tvojim
vodstvom ni Šibila nikdar Rimljanov vodila za nos v
svojih skrivnostnih napovedih. —- Feb, daj, da nam Mesalin
bere iz njenih svetih pisem, prosim te i sam, da nam poveš,
kaj napoveduje Sibila.“ Apostrof uvaja in zaključuje —
prolog! Nato sledi

*
* *

Slavospev mestu Rimu (19—104):
2. del: v. 19—38 [-f- (38 a + b) ]: Opisuje kraj pred Enejevim prihodom:

[Mesalin (?) bere po sibilinskih knjigah napovedane
zgodbe, tikajoče se mesta Rima.] Opis kraja pred
ustanovitvijo: torej pred prihodom Enejevim iz Troje.
Slika primitivnih razmer, zapuščenost kraja. Pastirji so
pasli na tem mestu svoje črede, okolica zaraščena, moč¬
virna. Preprosta pastirska piščal se je glasila po teh krajih.
Skončuje ta del slika idilično primitivne ljubezni med pa¬
stirji tistih dni. Izpadli distih Apolonov je uvajal v tretji
del in hkratu zakliučeval tega drugega.

3. del: v. 39—56: Šibila prorokuje Eneju ob prihodu v Lacij:

Apostrof na Eneja, došlega iz Troje s svetinjami.
Jupiter sam mu daje v posest Lavrentinsko polje, kjer
dobe pradedje njegovi mirno zavetje. Napoved zveze nje¬
govega rodu z Jupitrom in zmagoslavne dobe nad Rutuli
in barbarskim Turnom. Ustanovitev Albe Longe. Zgodba
Julije z Jupitrom. Apostrof na pasočo se živino, naj bi se
pravočasno napasla, ker se na njihovih pašnikih kmalu
dvigne veliko slavno mesto na sedmerih gričih; ta apostrof
zaključuje in uvaja v

4. del: v. 57—66: Šibila napoveduje slavno dobo in svetovno vlado Rima:

Apostrof na mesto Rim, čegar ime bo usodepolno
drugim deželam od vzhoda do zahoda. Celo Troja se bo
čudila in si priznavala na tihem: „Izborno ste pogodili



91

pravo mesto po dolgi težki poti!“ (Namreč Enej in dru-
govi). Zagotovilo Šibile, da je čista resnica, kar je na¬
povedala (Eneju ob prihodu). Zaključuje Apolonov distih
ves direktni govor Sibilin. Nato se pričenja nov in prevažen,
na pomen slovesnosti se nanašajoči

5. del: v. [(67 a -f- b)] 67—82: Sibilinskih knjig napoved o nezgodah rimskega
mesta in države vobče:

Uvajal je izpadli distih. Poet našteva (ozir. Mesalin!)
po sibilinskih knjigah že prešle (o času drž. vojsk in o
smrti Cezarjevi) preteče nezgode in pojave na zemlji in
na nebu, znaneče hude vojske: same čudovite stvari, na
pr. komete, solnčni mrk itd. Nato sledi prošnja k Apolonu,
naj bi odvrnil vse preteče nevarnosti in dal ugodno zna¬
menje o srečnem in svetem nastopajočem letu s tem, da bi
cvrče zgorelo lavorikino zrnje. Tu je odločilno mesto:
Kaj bo? Dobro ali zlo? Pove to

6. del: v. 83—104: Slika srečnega leta:
Apolon je dal ugodno znamenje po lavorikinem zrnju,

zato naj se vesele po svoje kmetje in viničarji: Vesel bo,
natrkan po Bahu, pastir na paši in radostno skakal o kresu
čez ogenj. Rimska žena se bo veselila svoje rodbinske
sreče, veselilo se bo i dete v naročju očetovem, stari ded
pa bo z radostjo čul ob vnuku in se ne bo sramoval, on
starec, po otročje izgovarjati njegovih besed. Mladina bo
uživala svoje veselje: na prostem si bo vsak pripravljal
dobro obloženo mizo in na trati svojo postelj. In če bo
fantič v vinski prešernosti razžalil svoje dekle, jo bo takoj
spet prosil odpuščanja in dobrohotnosti, roteč jo, da je
vse storil le pod vplivom — „zlega duha" (= alkohola).

Iz te slike idilično lepega srečnega leta, prehaja poet v
*

* *

7. del (epilog): v. 105—122: Spomin vseh dragih mu oseb (Sphragis.):
Prošnja k Febu, da bi za njegovega svetega miru

počival lok in puščice, in da bi le sam nebojeviti Amor
vladal ta čas na zemlji. A to je težko, saj kadar Kupido
vzame strelice, o potem jih je ranjenih na stotine z nje¬
govo umetnostjo! Posebno on — poet. Celo leto že leži
ranjen za ljubezensko boljo in se zdravi, in dasi mu bol
težko de, je vendar vesel in vedno opeva svojo drago
Nemezis, brez katere mu ne gre izpod rok noben verz in
se ne posreči ni ena sama stopica (Prešeren: 4. gaz.: „In



92

al’ veš, de ti ga unemaš, ti mu pevski oginj daš“!). —
Toda ti dekle, svarim te, poet je v varstvu višjih močil
Prizanesi in neguj ga, da bo lahko slavil Mesalinovo
zmagoslavje, ko pojde ovenčan z lavoriko po mestu v
triumfu. Tedaj se bo radostil oče njegov, prijatelj moj,
in pripravil prevzet od veselja množici zabavo. — Za¬
ključuje ves spev s tradicijonalnim apostrofom na Apolona
in njegovo sestro (Dijano, Šibilo? cfr. v. 64! „aeternum
sit mihi virginitas“. Ali je mišljena Dijana?).

Po tej analizi bo vsakomur jasno, da vlada v elegiji od početka
do konca strog tok misli. Zaobjeta sredina vsebuje sla¬
vospev mestuRimu v čast, kar je ob slovesnosti čisto umestno
in kar tudi uči — retorika. Ob slovesnem trenotku, ko vstopa pri¬
jateljev sin med petnajstero Apolonovih svečenikov, se pač spodobi,
da se poet spomni najprej Apolona in njemu na čast posveti posebej
uvodni slavospev. Saj je Apolon zaščitnik rimskega mesta, rimske
države in Avgustovega (Julijskega) rodu! Apolon namreč—zaščitnik
mest in njihov ustanovitelj; a tudi Apolon — vates, zroč v temno
bodočnost in voditelj Muz, Kamen in Šibil! In sibilinske knjigei so
velike važnosti za usodo Rima in rimske države! Kako bi se jih
ne spomnil poet, ko pa jih bo Mesalin poslej čuval in — mislil in
razlagal pomen njihov za razvoj rimske države, rimskega mesta.
Njih vsebina je važna in pomenljiva: vsa preteklost Rima je zve¬
zana ž njo, a tudi bodočnost bo prav gotovo. O bodočnost Rima —!
Pa misli vsak sam dalje, kako bi se vila logična in psihološka pot
— poetove dušne situacije v gotovem danem trenotku z gotovo
perspektivo .. .!2

1 Bilo jih je devet ; Tarkviniju Sup. jih je bila izročila kumanska Šibila. Prešernov vir (Voh ?)
pravi str. 235 k v. 15: „Sibylla heifit eigentlich Prophetin, und ist der besondere Name von zehn
(cfr. pozneje: 7 in 9 Park oz. Muz!) Prophetinnen des Alterthums. Die Sibylle, welche unter
dem Konig Tarquin (ob Priskus oder Superbus, ist nicht entschieden) ihre Biicher nach Rom
brachte, und zwey Drittel davon so launisch verbrannte, war die Kumaische; und die, welche
von Aeneas besucht wurde, da er von Troja abreiste, die Erythraische. Hier sind beyde ver-
weehselt. u Norden: N. Jhb. f. d. ki. Altert., 1901, 262 sl.! Diels, Sibyll. BI., 6 sl. Str. 39 sl. o
številu 9: „Juno Regina erhalt wiederum zwei weisse Kuhe, wie in unserem Orakel V. 14, danach
werden zwei Standbilder der Grottin geweiht, dreimal neun Jungfrauen singen ihr einen Bitt-
gesang (Liv. XXXVII 11 ff.). Die heilige Z a h 1 der Jungfrauen kehrt in der Regel bei
diesen Procurationen wieder. Sie hangt eng mit dem chthonischen Cultus zusammen, welcher
den Hauptbestandteil dieser Siihnungen ausmacht. u „Ueberall wo dieser chthonische Dienst
erscheint, in welchem sich das religiose Empfinden des Altertums, namentlich des romischen,
am tiefsten ausgesprochen und am reichsten entwickelt hat, iiberall stellt sich auch die heilige
Dreizahl ein, am bedeutungsvollsten in der Verstarkung der Neunzahl
(Pri Tib. n/5 torej ., . !), die ja bei Romern und Umbrern, Hellenen und Germanen mit dem
Toten- und Lustrationsculte eng verbunden ist. Die sibyllinische Legende selbst
hat in der Neun- und Dreizahl der S chic ks alsbiicher die beiden hei¬
lige n Za hlen verkniipft...u In XV = 3X5 viri?

2 Ce hočeš dodobra umeti to elegijo, vmisli se le v tistodobno — romantiko! Ne
bo ti žal, če zato ob tej elegiji preštudiraš E. Norden-ov velezanimivi članek „Vergils Aneis
im Lichte ihrer Zeit“ (Neue Jahrb. f. d. ki. Altert. 1901 (Bd. 7): spomniš se gotovo i dobe
Prešernove. Zvene sorodni glasi! —



93

To je gotovo, da ima ta elegija enotno tendenco, logično in
umetno razvrstitev misli, segajočih iz ene situacije v drugo, od
distiha do distiha, dokler se ne združijo v lepo zaokroženo enoto
okrog glavne misli o usodi mesta Rima in ž njim cele rimske
države.

Radi vsega tega je ta elegija gotovo rimsko-kl asična
in gotovo ne vsakdanja! Res pa je tudi, da se nahajajo gotovi teh¬
nični pogreški,! a tega je kriva zgodovina Tibulovih elegij in morda
tudi to, da poet ni mogel porabiti zadnje pile, kakor sodijo kritiki.
Ker to je gotovo, da ima elegija strog arhitektonski umetniški in
retoriški načrt, ki mu le manjka čiste dovršenosti v rabi distihov,
zlasti distišnih skupin, kakor jo spričujeta prolog in epilog ali oba
obdajajoča slavospeva.

Poglejmo le nekoliko bolj v Tibulovo umetnost, da se uverimo
o tem!

Kako strogo arhitektonska je Tibulova poraba distišne enotke,
naj n. pr. izpričuje le en sam zgled: elegija II/2.

V primeri z elegijo II/5 je ta elegijica komaj tako velika ko
n. pr. največji sestavni del elegije II/5: B oziroma B', ki imata po
istotoliko distihov, namreč 11. Po svoji strogi arhitektoniki pa je
ta elegijica II/2 precej sorodna slavospevoma, prologu in epilogu,
elegije II/5. Obrazec ji je2;

1 1 73

2 2/3
*
*
2 2/3

1 73

1 Zlasti v B in D : „Parenteza“ ! Tvorba distišnih skupin: arhitektonika vA in A/je vzorna!
A v C'?!

2 Oglej si dodobra to matematično-točno formulo in sodi sam, ko bereš to besedilo
samo in primerjaš vsebinske oddihe in poudare z obrazcem, da-li sem zadel pravo ali ne!
Spomni se tudi na Simijeve like!



94

Glasi se tako ta „Godovnica“i:

1 Dicamus bona verba: venit natalis ad aras:
quisquis ades, lingua, vir mulierque, fave.

I—I( 2 urantur pia tura focis, urantur odores
quos tener e terra divite mittit Arabs.

3 ipse suos genius adsit visurus honores,
cui decorent sanctas mollia serta comas.

( 4 illius puro destillent tempora nardo,
atque satur libo sit madeatque mero,

5 adnuat et, Cornute, tibi, quodcumque rogabis,
en age, quid cessas? Adnuit ille: roga.

6 („)Auguror, uxoris fidos optabis amores:
iam reor hoc ipsos edidicisse deos.

(' 7 nec tibi malueris, totum quaecumque per orbem
fortis arat valido rusticus arva bove,

8 nec tibi, gemmarum quidquid felicibus Indis
nascitur, eoi qua maris unda rubet.(“)

( 9 vota cadunt: utinam strepitantibus advolet alis
flavaque coniugio vincula portet Amor,

10 vincula, quae maneant semper, dum tarda senectus
inducat rugas inficiatque comas.

I—I
llhic veniat natalis avis prolemque ministret,

ludat et ante tuos turba novella pedes.

1 Pozneje omenjeni Prešernov vir (Voh?) pojasnnje (str. 186/7) vsebino te elegijice ;
„Beym Geburtstag Zerinths oder seines Madchens (so-li tndi G-azele namenjene za tako priliko?
Maja 30/1 1832?) ladet der Dichter den Genius ein: Dah er erfiille die Wiinscbe des Liebenden;
und verspricht Erfullung.“ Kabinetna sličica se mi zdi ta elegijica v primeri z impo¬
zantno sliko 11/5. Tu le en moment, tam več v enem okviru.

2 Žariščni distih — sesti, torej vrh elegije, ima glavno misel: zvesto ljubezen žene!
Cfr. Gruppe: Kom. Elegie 1838, 1/63: „Cerinth bittet nicht nur Reichthumer, sondern um die
Liebe der Gattin, um diese allein ist e s ihm zu thun.“ — Cfr. to elegijo s Prešer. „V
spominj Matija Copa“ in Zigonovo razlago v „Dom in Svetu“ 1906. —

Cfr. dalje še Tibulovo IV/13. Ima sledečo arhitektoniko:

\l/
2 | 2 . 1 | 2 | 1 . 2 | 2 .

3 3

Primerjaj Propercijevo 1/12, III/25. Belling pripominja (str. 581. o.): „Ich sehe keine Stelle,
vro der Meister dieses C abine tt stiickes den Meifiel hatte ansetzen konnen, ohne dem.
vollendeten Kunstwerk zu schaden. u Žariščna distiha se glasita:

tu mihi curarum requies, tu nocte vel atra
lumen, et in solis tu mihi turba locis.

nune licet e caelo mittatur amica Tibullo,
mittetur frustra, deficietque Venus. u



95

Vsak distih stoji tu kakor pribit in sam zase: le po sorodnejši
misli se druži z bližnjim v novo višjo enoto — „dvojko“, „trojko“. Ta
epigramsko-arbitektonski princip distihov je pa tudi princip v Pro-
percijevi elegiji! Sorodna arhitektonika: pr e d Tibulovimi elegijami
je že bil izšel Propercijev „liber primus“ = „monobiblos“ v čast in
slavo Cintije. 1 Gotovo je Propercij vplival na Tibula i v tehniki,
kar posebno potrjuje arhitektonika elegije II/2 in IV/13.

Jacoby trdi v „Rh. Mus.“ 1910/82 („Tibulls erste Elegie“):
„Denn wie Tibull vor allem dem Properz die Masse seines erotischen

Materials verdankt, so ist ihm abgelauscht die straffe Art der
Komposition in IV, 13, das, wenn es von Tibull stammt (woran ich nicht
zweifle) sicher kein Jugendgedicht ist.“

Propercijeva muza ni za naš problem nič manjšega pomena
ko Tibulova, in zato treba takoj tu nekoliko označbe.

Jakoby piše (istotam str. 24) o šesti elegiji prve knjige Pro-
percijeve („monobiblos“);

„Die Elegie ist, wie fast alle Properzischen Stiicke, scharf
disponiert:

1—6 Motiv: Wohl ware ich bereit, dich zu begleiten, Fullus, aber die
Geliebte halt mich zuriick.

7—30 Ausfiihrung: nach zwei Seiten
7—18 der Dichter und Cynthia,
19—30 der Dichter und Tullus.

31—36 Abschluss: Reise und gedenke meiner.“

1 O. Ribbeck označuje Propercijevo umetnost (Gesch. d. rom. Dichtung, Stuttg. 1889. II,
214/5): „Durch die eigenartige Pragnanz seines Ausdruckes, die geistvolle Freiheit seinerWort-
und Satzfiigung, eine gewisse Sprodigkeit der Oomposition, welche der bequemen
Glatte absiobtlich aus dem Wege gebt, gibt Properz seinem Leser mehr als andere Elegiker
zu denken, belohnt aber auch die geistige Arbeit mit desto reicherem Genufi, Er liebt es
Paare und Gruppen von Gedichten, in vvelchen sich ein gemeinsames Grund-
motiv gleichsam auslebt, zu einem idealen Ganzen zu s amm e nzufa s s en,
wie Stropbe und Antistrophe oder wie eine Trilogie. Und wiederum nur
durch Zerlegung mancher Stiicke, die als einzelne iiberliefert sind, in
gesonderte und doch durch geistigen Faden verbundene Gebilde gelingt
bisvveilen ein klares Ver standnis." — „Auch wenige Distichen runden sich, wie bei
Catull, zu selbstandigen Gedanken, selbst in einem einzigen spitzt sich ein Bild oder
eine Empfindung epigramm atisch zu. M Prim. mojo teorijo pozneje!

O Tibulu pa str. 203: „Im gevvissen Gegensatz zu jener anmutigen Willkiir in der Fiigung
der Gedanken steht die Neigung zu kunstvoller Abrundung der Form in den einzelnen Glie-
dem und Satzen. Der harmonische Tonfall des elegischen Distichons, dessen Pentameter sich
wie das vveibliche Element an den mannlichen Hexameter anschmiegt, bi9weilen auch
selbst no ch in zwei symmetrische Halften gegliedert ist, wird in mannigfachen
Figuren variiert. Einzelne oder Doppeldistiche treten einander entsprechend gegenUber, oder es vverden durch Anaphora
Idngere Reihen zu einer klangvollen, bedeutenden Periode verbunden. Wie im Geflecht einer reizenden Blu-
menkette vvinden sich die Ranken des Satzes hindurch, verschlingen sich, laufen nebeneinander.
bieten durch Stellung, Wiederholung, Anklange der Worte ein vvechselndes Spiel, ohne doch
den Grundton der sanften Ruhe zu storen, welchen die Elegie fordert. u

Cfr. tudi Norden-ovo označbo („Die romische Literatur 11) v Gercke-Norden „Einleitungu
1/506 sl.! — Teuffel (Rom. Literaturgesch. II, 6. A. 1910, Teubner) piše o Tibulu (str. 82) : „Aber
hinter dieser auBerlichen Einfalt birgt sich ein Raffinement, das darum nicht weniger Raffi-
nement bleibt, vveil es sorgsam verhiillt ist. Tibull sucht etwas darin, eine ganze Reihe
alterer Motive in demselben Gedichte zu vereinigen, indem er sich scheinbar von einem Ge¬
danken zum anderen gleiten lafit; so werden die Voraussetzungen des einzelnen Gedichtes
leicht kompliziert, Einschachtelungen verdunkeln das Grundmotiv... . — In technischer Hinsicht ge-
horen seme Gedichte zu dem Vollkommensten, was wir von der romischen Literatur
besitzen. u Cfr. R. Burgerjev referat o Propercijevi in Tibulovi elegiji: Bursian. „Jahresbe-
richte 11 1911, Bd. 153: vprašanje o „monobiblosM-u.



96

In stran 26, opomba 1 in 2:
„K u n s t v o 11 ist des Dichters Verhalten, seine Gedanken und tlber-

legungen umrahmt durch Cynthias Tun. Es sind drei Abschnitte zu je
zwei Distichen: 7—10 Cynthia. 11—14 Properz. 15—18 Cynthia.“ — „Hier
sind es zwei Gruppen zu je drei Distichen: 19—24 Tullus: 25—30 Properz.
Das Gleichgewicht ist so gut beabsichtigt wie im ersten Teile 7—18. Ebenso,
dass die beiden Hauptteile der Ausfuhrung aus je sechs Distichen
bestehen, Eingang und Schluss aus je 3. Auch wer jeder Zahlen-
spielerei abhold ist, muss die Elegie in 3 + 12 (6+6) +3 Distichen
zerlegen. Da der Eingang von Properz, der Schluss von Tullus handelt, so
bilden 1—18 (Properz) und 19—36 (Tullus) die hoheren Einheiten. Die Teile
sind so scharf abgesetzt, dass kein Zvveifel erlaubt ist. Die zum Tone
des Ganzen nicht gut passende Entschuldigung der vv. 26/28 mag
daher ihre Aufnahme eben dem Streben nach Symmetrie verdanken.

O verzih 5—10 v devetnajsti elegiji stran 32:
„Das klare Schema dieses Mittelstuckes ist also:

5—6 Motiv
7 -18 Ausfuhrung

7—10 Protesilaos (als itapdSsi-pia)

It 1 Propertius15—18 >

19—20 Abschluss.
Man wird nicht verkennen, dass das eigentlich ein Gedicht fiir sich

ist. Eine eigene Elegie, die man „Macht der Liebe“ oder „Liebe iiberwindet
den Tod“ uberschreiben kann. Symmetrisch wie so oft bei Properz, sind die
Teile gestaltet: ein Anfangsdistichon mit dem Thema, ein
kontrastierendes Schlussdistichon. Dazvvischen das dreifach
geteilte Hauptstiick, jeder Teil zu zwei Distichen.“ — „Aber Properz
hat andere dichterische Anschauungen. So leidenschaftlich er ist, so sehr
die Leidenschaft auch Sprache und Stil bei ihm farbt, der Gedanke ist stets
klar, vvohltiberlegt und scharf, oft etwas schematisch-rhetorisch
zerlegt. 11

K tem Jacobyjevim besedam tu še nekaj lastnih obrazcev, da
nam postane tehnika Propercijeve muze še bolj razvidna. 1 Po Haup-
tovi izdaji (Catulli, Tibulli, Propertii carmina: Lipsiae, Hirzelius 1904)
imamo obrazce za:

I, 10 („0 iucunda quies, primo cum testis amori“):

1 Kritiki priporočam, da na podlagi moje teorije o distihu — merilu celote — poskuša
samostojno slediti vsebinskim glavnim in stranskim oddihom in potem šele primerja svoj
obrazec z mojim.



97

12 („Quid milii desidiae non cessas fingere crimen“):

1 . 2
IT

1 . 2 . 1 | 2 . 1
4 3

13 („Tu, quod saepe soles, nostro laetabere casu“):

Y

2 . 2 . 2

T”
1. 2. 1. 2 I 2. 2. 2

T T ~4~
6 6 6

III, 20 („Quid fles abducta gravius Briseide? quid fles“):

25 („Unica nata meo pulcherrima cura dolori“):

2 . 2 . 1 2 . 2 . 1 1 . 2 . 1 2 . 2 . 1 1 . 2 . 2
ir ir 4 ir ir
5 5 5 5

30 („Quo fugis ah demens? nulla est fuga, tu licet usque“):

1 . 2 . 1 . 2 | 1 . 2 | 2 . 2 | 2 . 1 | 2. 2
ir i” ir ir l~ ir

10

34 („Cur quisquam faciem dominae iam credat amico?“):

7



98

0 tej zadnji elegiji pravi Jacoby (v „Rh. Mus.“ 1905, stran 94,
opomba 1: „Zur Entstehung der rom. Elegie“):

„Wir wissen nicht, wie Gallus komponirt hat. Aber glauben mdchte
man, dass ihm Properz auch hier naher steht. Denn Gallus Personlichkeit
macht einen anderen Eindruck als die Tibulls. Im iibrigen hat Properz
mit Vorliebe dichotomisch disponirt. Aber ev ist auch hier
nicht auf ein Schema eingeschvvoren. Wie er jene Verbindung
mehrerer Bilder zu einer grosseren Einheit geschaffen hat — ein dem Wesen
dieser Elegie (18 a in b) sehr viel adaequateres Mittel, als die Tibullische
Weise, die die verschiedensten Stimmungen in einem grossen Gedichte ver-
einigt — so hat er auch Gedichte, die sich scheinbar in dem allmahlich fort-
schreitenden Gedankengang Tibulls Weise nahern. Sie sind grosseren Umfangs
und deshalb auch meist von den Kritikern ebenso misshandelt, wie man es
friiher mit Tibull machte. Sieht man naher zu, so ist weder die
Einheit der Stimmung zu verkennen, noch eine sehr viel straf-
lere Disposition als sie Tibull je hat (II 2 mu ne dela n ečasti!) — die immer
wiederholten Versuche, seine Gedichte strophisch zu gliedern, sind ja alle
fehlgeschlagen (Prienova metoda!) —, indem sich durch wiederholte
Dichotomie um ein Mittelstiick kontrastierende oder parallele Theile grup-
piren, in die man nur keinen Zahlenschematismus bringen darf. Als
Muster kann II 34 diene n.“

Koncem pripombe pa zaključuje (str. 96):
„So haben wir hier eine in der Stimmung einheitliche, scharf dispo-

nirte Komposition in dem bekannten Schema d— c— b— a—b — c — d,
in dem sich je die beiden das Mittelstiick flankirenden Gruppen unter den
tlberschriften Lynkeus-Propertius zusammenfassen lassen.“

Jakobyjeva dispozicija je (str. 95/6):

d c bab c d
1 — 8 9— 24 25—46 47—58 | 59 — 80 81 -92 93 —94.1

Splošno je zanimiva Jacobyjeva izjava istotam str. 98:

„Was die Romer aus dem erotischen Epigramm gemacht haben, die ero-
tische Elegie, steht der ausseren Form nach der alten ionischen Elegie sehr
viel naher als den alexandrinischenSagengedichten; sowohl
was den Umfang angeht, der bei der erzahlenden Elegie, so wenig sicher
wir daruber auch urtheilen konnen, doch vermuthlich ein bedeutenderer war;
als auch im Inhalt, der in der alten Elegie bis zu einem gewissen Grade,
in der romischen ganz subjektiv ist gegeniiber der durchaus objektiven
hellenistischen Elegie;2 e n d 1 i c h auch in der Komposition (Prim. dr. Arnej-
čevo razpravo v „Nastav. Vjestniku“ 1910: „Doneski k zgodovini grške ele¬
gije I. Tyrtajeve tri elegije. 11 ). Denn das Prinzip der Zweitheilung,
das jene beherrscht, scheint auch fiir diese die Regel zu
s e in; eine Regel, der sich nur Tibull nicht unterworfen hat, weil seine
Natur die dazu notige Fahigkeit der Concentration nicht besass. Wie es mit
der hellenistischen Elegie steht, lasst sich nicht ganz sicher sagen; der
lIA6xa|j,o; bietet gerade hier kein geeignetes Vergleichungsobjekt. Ich glaube

1 Primerjaj jo z mojo!
2 Cfr. H. v. Armin : „Ein neues Bruchstiick der ,Aitia‘ des Kallimachos von Kyrene“ v

„Intern. Wochenschrift f, Wiss. Kunstu. Tech. u 1911, 28. Jan.; R. Burger: Burs. Jahresber. (1911).
Bd. 153: 135 sl.



99

nicht recht an eine Herrschaft dieses dichotomischen
Prinzips in den erzahlenden Elegien, in denen sich die Kunst
dei Disposition vielmehr in einer moglichst vveitgehenden, vielleicht auch
moglichst symmetrischen Einschachtelung und Einlage von Digressionen
(cfr. Ovidijeve „Metamorfoze“!) gezeigt zu haben scheint , 1 Es scheint mir
nicht unmoglich, dass wir es in der romischen Elegie des Gallus mit einem
bewussten Zuriickgreifen auf die alten Formen zu tun
haben, gerade wie fast zur gleichen Zeit Horaz bewusst zuriickgriff auf die
Formen des Archilochos und bald danach auf die der aeolischen Lyrik.“ 2

Vkoliko je ta sodba opravičena, naj presodi vsak sam zase;
opozoriti pa moram, da prisoja Jacoby izrečno Tibulovi elegiji III in
5 ter Katulov enkomij c. 68 helenističnemu slogu, ko razlaga pomen
Parthenijevih besed eig sjvt) ‘/mI iXeysiag v „Rh. Mus.“ 1910, str. 75 op. 1,
točka 3:

„Endlich konnen Elegien hellenistischen Stiles gemeint sein,
also Gedichte wie Tibull II1. 5 und — Catull 68.“

Matematično-točna arhitektonika Tibulovega slavospeva II 5 bi
potrjevala to mnenje o helenističnem slogu!

0 vplivu helenističnega sloga na Tibulovo muzo sodi Jacoby
(istotam str. 74):

„Denn starker als seine grossen Zeitgenossen steht Tibull unter
hellenistischem Einfluss.“

In dalje stran 76:
„Er ist zu sehr Dilettant, zu wenig eigentlicher Literat. Unter seinen

Dichtungen findet sich eine auffallig grosse Zahl, fast ein Drittel — I 4. 7.
II1. 2. 5 — die in ihrer Konzeption und ihrer formalen Ausge-
staltung durchaus hellenistischer Natur sind, Enkomien,
Fest- und Gratulationsgedichte. Nur zum Teil (I 4 II. 1. 5) sind sie wenig-
stens ausserlich zu „romischen Elegien" gemacht worden. Sonst stehen
sie den grosseren Catullischen Dichtungen, namentlich
61 und 68 viel n ah er als den Properzischen und Ovidi-
schen Elegien, unter denen man die nichterotischen Stticke an den
Fingern einer Hand abzahlen kann. Die Art der Exkurse, dasviel-
f a c h evidente Streben nach zahlenmassiger Symmetrie der Teile ist ganz
hellenistisch, erinnert an Catull 68 und gewisse Erscheinungen in den Epilien.
Auch die aussere Lange der Gedichte ist zu beachten. Sie bedingt fast
einen Unterschied der Gattung. Denn anders als Properz und
Ovid geht Tibull auch nicht vom Elegienbuch, sondern vom
Einzelgedicht aus. Die Kunst, eine Reihe von Elegien zu Zyklen
zusammenzuschliessen und aus diesen das Buch auizubauen, so dass die

1 Cfr. H. v. Arnim, 1. c.; E. Bethe (Ovid u. Nikander): „Sollte nicht auch er (= Ovid) diese
Manier gehabt haben, eine Geschichte in die andere einzuschachteln, die man aus den heissen
Bemuhungen des hellenisierenden Dichterkreises um Catull, Gallus, Vergil kennt und auf
alexandrinistische Muster wie Euphorion zuriickzufuhren sich immer wieder versucht fiihlen
muss?w _ -Ovid hat, wie ich iiber jede Anfechtungen bewiesen zu haben meine, im 5. Buche
ein grosses Stiick (260) 302—678 aus dem vierten Buche der „Verwandlungen“ Nikanders ent-
nommen und zwar nicht nur den Stoff nackt und bloss, sondern auch seine eigenthum-
liche Disposition und Ve rs chacht e lu ngw : str. 6 in 13 v „Hermesu Bd. 39 (1904). —
E. Norden v „Einleitungw 1/509.

2 Cfr. Rh. Mus. 1910, str. 75, op. l!

7*



100

einzelnen Gedichte als organische Teile eines Ganzen erscheinen , h a t er
nicht geiibt, nicht einmal, wo das moglich gewesen ware, in den rein
erotischen Stiicken der Sammlung.“ („Sulpicijine elegije" so — venec!)

0 slogu samem pa sodi stran 77:
„Es sind nicht gerade die schlechtesten Gedichte, die Tibull in diesem

Stil geschrieben hat. Gewiss lasst sich gegen I 7 viel einwenden, auch I 4
macht doch in seinem Grundstock nur den Eindruck eines e r w e i -
terten Epigramms; aber wenn II 2 durch die Wahrheit des Toneš
und die Einfachheit gefallt, so wirkt II5 und vor allem II1 durch die Kunst
der Gestaltung. III gehort zu den schonsten Gediehten in 1 a -
teinischer Sprache und vermag sich ebenburtig theokriteischen
Mimen an die Seite zu stellen.“>

Končna sodba o Tibulu je (stran 79):
„Das Verfahren Tibulls in seinen erotischen Elegien ist das der Kon-

tamination; und er kontaminiert nicht geschickt. Denn fast nie erreicht
er — der Hauptgrund ist dabei der Mangel an ktinstlerischer Beschran-
kung, die Uberlastung einer Elegie mit Motiven — ein einheitliches
Gedicht, in dem die einzelnen Bilder und Situationen
s i c h m i t i n n e r e r N o t w e n d i g k e i t auseinander entvvickeln
oder einem Hauptmotiv untergeordnet sind. Ein at oder
sed, ein ganz ausserlicher Kontrast oder eine ebenso ausserliche Anapher
sind meist die einzige Verbindung ganz disparater Motive und Gedanken
Vielfach muss man sich auch Gedanken erganzen, um iiberhaupt einen Zu-
sammenhang zu finden. Das Streben nach Kontrastbildern
vielfach mit einer gewissen Zahlensymmetrie und die Haufigkeit der ktir-
zeren oder langeren Exkurse auch in diesen Gediehten erinnern iibri-
gens an die nach h e 11 e n i s t i s c h e n Mustern gearbeiteten/1

In stran 84/5:
„So wenig wie formell ist Tibull inhaltlich denkbar ohne seine Vor-

ganger und Zeitgenossen. Er ist von ihnen in vveitaus hoherem Masse ab-
hangig, als es durch die Konstanz der Gattung und die geschatzte Kunst
der Imitation geboten war. Denn es fehlt dem Erotik er Tibull
inhaltlich an j eder Originalitat. Einformig, ja armlich ist der
Kreis seiner Motive; kein Dichter iviederholt sich so oft und so stark wie
Tibull. Greli zeigt sich der Mangel eigener schopferischer
Phantasie darin, dass er nicht nur die Motive selbst, s o n -
dern vielfach auch ihren Ausdruck und ihre Gestaltung
bis in den Wortlaut h i n e i n romischen Vorgangern e n t -
lehnt. Er steht zu Properz, Horaz, Vergil ganz anders als diese zueinander
oder zu ihren Vorgangern; er steht zu ihnen, wie sie zuweilen zu den Grie-
chen stehen. Jede Einzeluntersuchung zeigt das. Und diese Unselb-
standigkeit wird akzentuiert dadurch, dass ihm die Gabe
der eigenen Komposition versagt ist, weil das entlehnte Gut nicht
in einen wirklichen neuen Zusammenhang tritt, sondern
in den mosaikartigen Gebilden, als die sich Tibulls Erotika uns

1 Cfr. kaj pravi o tem in deklamatorični poeziji Wilamowitz v .,Textgesch. d. griech.
Bukolikerw , str. 210.: „D a s mufi man rezitier en. mit Kunstpausen und mit ge-
schicktem Stimmwechsel rezitieren, wie ihn die homerischen Rhapsoden noch
nicht verstanden; Theokrit, der ja auch Mimen genug gedichtet hat. belehrt. wie iibrigens
Kallimachos auch, was diese Poesie ist: Deklamationspoesie, aber fiir Virtuosen, lebendige
Poesie fiir eine lebendige Kunst. .



101

darstellen, seine alte Selbstandigkeit behalt. Denn diese Art der Ab-
hangigkeit herrscht wesentlich in den rein erotischen
S t ti c k e n der beiden Biicher. Aber da diese Stiicke doch schliesslich die
Mehrzahl darstellen, so bestimmen sie den Eindruck, den die Kunst des
Dichters auf uns macht. Leblos, ohne jede Originalitat, ohne
festen Grundplan und schlecht komponiert, lassen diese
Erotika fast vergessen, dass Tibull doch auch anderes geleistet hat und
dass er mehr hatte leisten konnen, wenn ihn nicbt sein boser Damon zur
erotischen Elegie gefuhrt hatte.“i

Po takih besedah in po pogledu v Propercijevo tehniko nam je
sodba o tehniki Tibulovi precej olajšana. Bistveno najvažnejše je
vprašanje o zvezi s helenističnim (= aleksandrijskim) slogom. Če je
namreč treba iskati analogije Tibulovi II 5 v helenistični poeziji, in
če dalje stoji, da njegova kompozicija vobče ni samobitna in samo¬
nikla, potem mora tudi vprašanje o nomični kompoziciji II 5 segati
k originalom helenistične dobe in od tu še dalje nazaj, odkoder je
zašla preko helenistov v rimsko slovstvo, t. j. do Tibula.2

Helenistična šola — to je torej važen moment v našem problemu,
ko že poznamo Simijevo „umetnost“. V svitu grškega svetovnega

1 Cfr. R. Burgerjevo sodbo o tem Jacobyjevem nazoru (v Bursianovih Jahresber. 1911.
Bd. 153). Prim. tudi F. Leo-novo mnenje o Tibulu in Properciju v Kult. d. Gegenw. 1/8 („Die
rbm. Literatur. 14 B. August. Zeit), str. 350: „Diese dem romischen Geist selten gewahrte Eigen-
scbaft besitzt Tibull, die Phantasie belebt ihm jedes Bil d und ist der Nerv
s e in er Dichtung. Properz geht zumeist einen raschen und feurigen Gang, ein bestimmtes
Motiv mit entschiednem Gefiihl umfassend. Tibull lafit sich hingleiten; er hiingt seinen Gedanken
nach und wohin ihn der Nachen tragt, da landet er. Das ist die Kunst,in der ihn keiner erreicht:
d a s G e d i c h t scheint z u zerfliefien und wird von einer inneren Disposi-
tion scharf z u s a m m e n h al t e n.u Cegava označba bolj drži glede Tibulove II/5? Tudi s
fantazijo ni tako slabo, kakor meni Jacoby.

2 Da je moje umevanje Tibulove elegije II/5 pravilno in da je v nji res helenistični, še
več, celo stari himniško-nomični slog, to potrjuje ob korekturi mi došla študija graškega vse-
učiliškega profesorja R. C. Kukule „Romische Sakularpoesie. Neue Studien zu Horaz’ XVI.
Epodus und Vergils IV. Ekloge44 (Leipzig u. Berlin Teubner 1911). Kukula piše str. 52 sl.: „Wie
Vergil V. 1 mit den Musen anhebt (v četrti eklogi: „Sicelides Musae, paulo maiora canamus! 44 )
und V. 46—59 in seinem Gebet mit dem Wunsche schliefit, dereinst noch als Sanger des neu
erstandenen 2tt)TY/p in die Schranken treten zu konnen, so hat auch Theokrit sein XVI. Gedicht
V. 1 ff. mit den Grazien begonnen und V. 82—109 mit einem auf Erneuerung Siziliens gerichteten
Gebete beschlossen, in dem er Hieron als kommendem Befreier die Verherrlichung durch den
Dichter ankiindigt. Ebenso beginnt das XVII. Theocriteum V. 1 mit einer Aufforderung an die
Musen und klingt V. 135—138 in einen Heilgrufi an Ptolemaios und in das Versprechen aus,
den Konig auch in Zukunft wie einen Halbgott zu besingen. Derselbe Grundgedanke findet
sich endlich am Schlusse von Theokrits Enkomion auf die Dioskuren XXII 221—223. Dieser
Grundgedanke mit s ein er an die acppa^tg des Nomos erinnernden persfinlichen Fdrbung ist Dber-
haupt typisch fiir den Epilog der Hymnenpoesie und begegnet. uns in nuce ebenso bei Kallimachos h.
Dian. 268:

Xalps {ji^a xpsčooca xal suavnrjaov dtoi
wie in den Homeri'schen Hymnen auf Apoll I 545 f. Gem.; Merkur II 579 f.:

xat ob jjišv 0’jtio Xa^Ps Matador oče*
auxap š^a) xal asto xal dcXXy]£ jiv7jao}i’

Bakchos VII 58 f. usw. Er ist natiirlich von den Romern mannigfaltig variiert worden, so von
Vergil auch noch ecl. X 70—77, von Horaz carm. I 1, 29—36; II 1, 37—40; 16, 37—40; III 13.
13—16; III 30 verselbstandigt im Epilog der Odenpoesie; IV 15, 25—32 im Schlufihymnus auf
Augustus; im Panegyricus auf Messalla u. o.

In dem Zusammenhange dieser Beispiele verdient das spatestens um
20 v. Chr. entstandene Festgedicht des Tibull II 5 zur Einfuhrung des M. Valerius Messalinus in
das Amt der sibyllinischen Priester besondere Beachtung. Auch hier verheifit der



102

nazora „nav dQi$/j,6g“ jo bomo še bolje umeli. Tudi vprašanje —
nomične kompozicije.

Za Prešernov problem je važno to dejstvo, daje poznal Pro-
percijeve elegije še pred Gazelami. Tedaj namreč, ko je dal za geslo
svoji „She miru“ (= „Perva ljubezen") prvi distih Propercijeve
elegije II 3:

„Qui nullam tibi dicebas iam posse nocere,
haesisti: cecidit spiritus ille tuus.“

Če je poznal to, je poznal tudi prvo knjigo („monobiblos“), kjer
ima deveta elegija isto misel takoj začetkoma:

„Dicebarn tibi venturos, inrisor, amores,
nec tibi perpetuo libera verba tore:

ecce iaces supplexque veniš ad iura puellae,
et tibi nune quovis imperat empta modo.“

Diohteram Schlusse seines Gesanges V. 113—122 dem jugendlichen Sohn eines Freundes
sein richtiges Loblied erst fiir einen spateren, aber gliicklicherweise nahen
Zeitpunkt, in dem Messalinus nicht mehr blofi den Lorbeer des Priesters, sondern schon
den des Triumphators tragen werde. Damit kehrt sich Tibull vom eben entfalteten
Bilde eines n e u e n Sakulums hinweg wieder z u seinem novus sacerdos, w i e
sicb Vergil in der IV. Ekloge vom gleichen Bilde einer anbrechenden goldenen
Zeit wieder zu seinem neuen Heiland wendet. Wie bei Vergil stehen wir also auch im Ge-
dichte Tibulls offenbar vor der nahenden Feier einer Jahrhundertwende (vgl.
oben S. 3 f.), die den Ausgang der alten fluchb eladen en Zeit und den Anbruch
einer Epoche des Gliioks und Friedens bedeuten solite: „Alle Gedanken, die ein
romisches Herz bei dem Beginn des schicksalssch\veren Jahres bewegen konnten, Roms Urge-
schicbte. das Elend der jiingsten Vergangenheit, die GewiBheit der Weltherrschaft und das
Sehnen nach Frieden und Gliick fiir den einzelnen lafit hier Tibull an uns voruber ziehenu (Reit-
zenstein, Hellenistische Wundererzahlungen S. 164 Anm.). Aus dem Wortlaute beider Gedichte
ergibt sich ferner, dafi den zwei gefeierten Junglingen, sowohl dem sacerdos Tibulls als auch
dem Vergils, als Triumphatoren in der neuen Zeit eine ahnlich hervorragende Rolle
zugedacht wird, wie sie Theokrit in seinem XVI. Gedichte von Hieron erhofft hat. Am lehr-
reichsten aber an die sem Vergleiche istunszunachst dieeigenartige Technik,
mit der in beidenStiicken die direkte Rede der kumaischen Sibylle in den
oder. deutlicher gesagt, in die Rahmenrede (podč.Kuk.) des Dichters verwoben wird. Denn es
entspricht nicht dem epischen, wohl aber dem lyrischen Stil, dah Vergil V. 4 ff. und V. 18 ff. scheinbar
ganz unvermittelt die Worte des (naturlich von ihm fiir seinen Zweck stili-
sierten) Orakels dem Horer gleichsam vorliest. Aber angedeutet hat er diese Worte als
Zitate (podč.Kuk.) aus dem carmen Cumaeum durch V. 4 und nochmals als solehe markiert
durch die Verse 46 fiir »„Talia saecla“ suis dixerunt „currite“ fusis concordes stabili fatorum
numine Parcae«. Sehr fein wird hiebei der den Text des Orakels unterbrechende Gliickwunsch
des Dichters an Pollio V. 11—17 seinerseits dadurch gekennzeichnet. dafi von dem puer in der
dritten Person (V. 11 decus hoc, V. 15 ille) die Rede ist, wahrend das neuerlich ein-
setzende Orakel sogleich wieder gemSss dem Stile der Prophetie den geheimnisvollen puer in
der zweiten Person (V. 18 und 23 tibi, V. 60 incipe usw.) apostrophiert. Genau so unvermittelt
hat auch Tibull in seinem Festgedicht zur Eifiihrung des jungeh Messalinus V. 39—64 der ku¬
maischen Sibylle das Wort gegeben und dies erst nachtraglich durch V. 65 f. (vgl. Catull
64, 382 ff.) deutlich gemacht; ahnlich hat Horaz carm. I. 15, 5 den schiksalskundigen Nereus
sein Orakel sprechen lassen, genau so Theokrit XXIV 35 ff. und 50 die Worte Alkmenens
und ihrer Sklavin in direkter Rede angefiihrt und sie erst nachtraglich V. 41 und 51 durch

cpctiF und pa -pva als Zitate gekennzeichnet. Derlei fiir den Leser unbequeme
und ohne Anflihrungsz eichen schwer verstan dliche Einschaltungen sind der
hohen Lyrik der Griechen abgelauscht, die „von vielen das Ragende nur in Kurze drangt (Pind. Pyth. I
157f.) und in dieser Eigenart von den Riimern nicht bloB im Liede »hoheren Tonsu (Vergil
pravi v 4. ekl. V. 1 : ,,paulo maiora canamusu)! sondern auch in der Satire, z. B. von
Persius gleich im I. Stlick. und in der lambenpoesie, z. B. von Horaz epod. II; IX 17—20.
mit brillantem Geschick kopiert wurde.“ Norden (Gercke-Norden, Einl. 1/506): „... der Stil strebt sichtlich
nach nimmt nur in den Festgedichten (17. II 1. 2. 5.), Nachahmungen belleni-
stischer Hymnen und Enkomien in Elegienform. einen hoheren Schwung.“



103

Tu imamo direktni migljaj poetov za presojo Gazel. Preberi
prvo, drugo, tretjo knjigo Propercijevih elegij, zlasti pa prvo, ki je
tehnično najskrbnejše sestavljena in tudi najboljše ohranjena; pri¬
merjaj nato vsebino in ton gazelic, pa se ti bo morda zasvetilo tako
nekako, kakor bi morda gazelice bile samo venec elegij a-la
„monobiblos“ Propercijev! Primerjaj po obsegu n. pr. zadnji dve
elegijici te knjige z obsegom prve, druge in sedme gazelice: postane
ti jasnejše, da ni zaman zapisal slovenski poet samozavestno trditev:
„Bo 1 j ko Delie, Korine, Cintie ..Obseg je vsem enak = 10 verzov.

A tudi „Bolj ko Delie“ Tibulove slava bo se pela . . . Kaj so
Gazele kot enota, kot en organizem, kot ena sama umetnina po Ži-
gonovem nazoru? To, kar ena sama velika elegija Tibulova,' se-
stoječa iz delov, po svojem obsegu enolikih mali Tibulovi elegiji
II 2, ali onim v četrti knjigi: IV 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. To in še nekaj
več! Le to je veliko vprašanje, če je Prešeren sam spoznal ž e
znano nam arhitektoniko rimskih elegikov ali pa po
svojem veleučenem mentorju, čopu, klasiškem filologu in učitelju
poetike ! Ali je sam ali pa po Čopu prepoznal i tretjinsko
arhitektoniko, kakor jo priča elegijica II2?

Problem v problemu rimske elegije same. Vem to, a morda bo
še kedaj prilika, da ga pojasnim še točneje. Čas pa je že, da se
vrnemo k umetnini Tibulovi II5.

Umetnina gotovo — vkljub strogo strogim arhitektonskim
nožem samo filologov!

Presodite le paralelno vsebino 2. in 6. dela in kontrast njiju
situacijskih barv, kulturnih razlik! Tam temna, zapuščena davnina
primitivnih šeg in navad, tu ravno nasprotno: pogled v srečno ve¬
selo bodočnost.

Pa sodi in primerjaj kar vsak sam po besedilu:
2. del: v. 19-38 a -f b:

„haec dedit Aeneae sortes, postquam ille parentem
dicitur et raptos sustinuisse lares.

nec fore credebat Romam, cum maestus ab alto
Ilion ardentes respiceretque deos.

Romulus aeternae nondum firmaverat urbis
moenia, consorti non habitanda Remo,

sed tum pascebant herbosa Palatia vaccae
et stabant humiles in loviš arce časa e.

lacte madens illic suberat Pan ilicis umbrae
et facta agresti lignea falce Pales,

1 Značilno za Prešerna bi za nas pomenljivo jo dejstvo, da imamo v zap. aktu Prešer¬
novem pri št. 25 ,-Albius Tibullus Gedichte AVien 1801.“ Drugih rimskih elegikov ne zaznamuje
zapuščinski akt! Pomeni to. daje bil Tibul ljubljenec Prešernov do smrti? Enkomij Hradec-
kemu v čast . .. .!



104

pendebatque vagi pastoris in arbore votum,
garrula Silvestri fistula sacra deo,

fistula, cui semper deerescit arundinis ordo:
nam calamus cera iungitur usque minor.

at qua Velabri regio patet, ire solebat
exiguus pulsa per vada linter aqua.

i 11 a saepe gregis diti placitura magistro
ad iuvenem festa est vecta puella die,

cum qua fecundi redierunt munera ruris,
caseus et niveae candidus agnus ovis.

6. del: v. 83—104:
„laurus ubi bona signa dedit, gaudete coloni:

distendet spicis horrea plena Ceres,
oblitus et musto feriet pede rusticus uvas,

dolia dum magni deficiantque lacus.
at madidus Baccho sua festa Palilia pastor
concinet (a stabulis tum procul este lupi):

i 11 e leviš stipulae solemnis potus acervos
accendet, flammas transilietque sacra s.

et fetus matrona dabit, natusque parenti
oscula conprensis auribus eripiet,

nec taedebit avum parvo advigilare nepoti
balbaque cum puero dicere verba senem.

tune operata deo pubes diseumbet in herba,
arboris antiquae qua leviš umbra cadit,

aut e veste sua tendent umbracula sertis
vincta, coronatus stabit et ante calix.

at šibi quisque dapes et festas extruet alte
caespitibus mensas caespitibusque toru m.

ingeret hic potus iuvenis maledicta puellae,
post modo quae votis inrita faeta velit:

nam ferus ille suae plorabit sobrius idem
et se iurabit mente fuisse mala.“

Dva slavospeva objemata kot prolog in epilog glavni in največji
slavospev mestu Rimu v čast. Dva lirična dela zaobjemljeta epično
sredino: povest rimskega mesta in rimske države. To je kompozi¬
cijska tehnika že starih grških slavospevov. Vsaj to je zdaj že jasno,
da tiči tu v tej Tibulovi elegiji precejšen del stare himniške poezije.

Vendar je umestno, da čujemo še Wilamowitza, kaj on misli
o epični sredini v staroklasični liriki.

Wilamowitz piše v že navedeni razpravi „Timotheos Perser“
str. 102 sl.:

„Das erste Lied des Agamemnon (Ajshilova Orestija) giebt in seinem
iambischen Teile eine Erzahlung, nicht ohne eingelegte Rede. Der Erzahler
schildert, er verweilt bei einzelnen Situationen, am Ende bricht er
plotzlich und kurz ab. D as ist derselbe Stil der Erzahlung
wie in d en Per ser n. Was eben von der Metrik gesagt ist, wird von dem



105

allzuraschen Schlusse zuruckhalten, dass Aischylos direkt unter dem Einflusse
kitharodischer Gedichte stiinde; und die Chorlieder des Bakchylides,
die von den Grammatikern Dithyramben genannt worden sind, zeigen
eine a h n 1 i c h e Weise der lyrischen Erzahlung. Aber allerdings wird
auch fur diese erzahlenden „Dithyramben“ und ihre Vorlaufer die alteste
und vornehmste musikalische Behandlung des Epos vorbildlich gewesen
sein. Rhapsode und Kitharode trugen beide immer nur Bruchstiicke des
Epos vor, „Rhapsodien“. In wie weit eine Rhapsodie poetisch eine Einheit
war oder schien, war verschieden: es lag in der Natur der Sache, dass das
Publikum eine wirkliche Geschlossenheit der Erzahlung nicht erwarten
konnte. Die reglementarischen Vorschriften iiber Rezitation des Homer im
inhaltlichen Anschluss (lj OTOAvjcfjscog) oder gar auf Grund eines offiziellen
Exemplares sind durch diese Umstande notwendig geworden. Das hat den
Erfolg gehabt, dass die poetische Erzahlung' der Griechen den Anforderungen
an> Geschlossenheit, die wir stellen, und die Aristoteles stellt, selten gentigt.
(Opomba 2: Auch hier machte die Tragodie Epoche: sie erst liefert ein wir-
kliches. sv, š^ov xai apx?)v xai (išaov xal tsAo;. Daher hat sie auch erst wirklich
erreicht, dass ein Gedicht einen festen Titel bekommt. Der
Titel ist das Einzige, was Timotheos mit Aischylos direkt gemein hat.)
Spatere Epik hat mit Raffinement diese Abgerissenheit nachgebildet. Theo-
krits Hymnus auf die Dioskuren, sein Herakliskos, das kunstreiche Epyllion,
das man 'HpanAfjg Aec/viocpdvop nennt, und auch die Megara konnen nur auf
der Basis dieser Betrachtung gewiirdigt werden. Als nun die Kitharoden
ein Gedicht eigener Fabrik an die Steli e einer homerischen Rhapsodie
setzten, war ihnen diese fur die innere Form ihrer Erzahlung immer noch
massgebend, mochten sie auch die Hexameter durch freie Iamben ersetzen.
Die Perser brechen so gewaltsam ab wie die Aiotuvj8ou; apca-csta.

Neben der terpandrischen Kitharodie stand das Chorlied des Stesi-
choros, auch dies eine Verarbeitung des epischen Stoffes fur musikalischen
Vortrag, auch dies Erzahlung. Von Stesichoros haben wirkeineVor-
stellung; von den altesten Gedichten, die man Dithyramben nannte, weil
sie heroische Stoffe behandeln, wie denen des Xenokrates von Lokroi, auch
nicht. Wohl aber zeigt uns Bakchylides geradezu so fragmentarisch-rhapso-
dische Erzahlungen, und nicht nur er, sondern auch Pindaros in ihren )y-
rischen Gedichten, rechten Gelegenheitsgedichten, so viel, dass die Modernen
sich daruber oft vervvundern. Keinesvvegs immer gelingt es ihnen, die Er¬
zahlung fiir unser Gefiihl organisch einzuordnen, auch nicht sie in sich
abzuruden. Erzahlung ist nicht nur in den umfanglichen Chorliedern der
altesten Tragodie, (kakšna je barva anapestičnili mezod v že znani na¬
grobni žalostinki Ajshilove drame na str. 63/4 te razprave?? Niso li prav¬
zaprav — d^oAsAuiieva? Zakaj?), gerade in seiner letzten Zeit legt Euripides
erzahlende Lieder ein, die den sogenannten Dithyrainben des Bakchylides
am nachsten kommen .So verkehrtes w a r e , dies allesaus dem
terpandrischen Nomos abzuleiten, so notwendig ist es, die
Analogie zu eriassen, anzuerkennen, dass diese ganze Lyrik Erzahlung
liefert, weil sie erzahlen muss, weil sie die Fortsetzung Homers ist. Timo¬
theos hat einen grossen Teil seines Omphalos auf Reden ver-
schiedener Personen verwandt; erst mit diesen kommt
Gefiihl und Stimmunghinein, daswaswir besonders ly-
risch nennen. Die dramatische Charakteristik geht so weit, dass die
Einheit des Toneš aufgegeben ist; wenn der Konig erhaben ist wie ein tra-
gischer Held, sinkt der Phryger zur Komodie hinab.“ — „Wer die Dinge



103

unbefangen ansieht, wird nicht verkennen, dass ftir die c h o -
rischeLyrikErzahlungund fiir dieErzahlungEinfiihrung
direkter Rede so sehr Gesetz der griechischen Poetik i s t wie es
uberhaupt poetische Gesetze giebt. Auch hierin ist Homer der
Vater der Poesie: es dauert der Stil des ionischen Epos. Denn in
diesem sind ja die Reden ein so vvichtiger Bestandteil, dass Aristoteles be-
kanntlich Homer nicht unter das StrjfrjpaTtKov fivo; rechnet, sondern unter das
jisixx6v, dem die verstandige antike Poetik die theokritischen Gedichte aucli
zurechnet, einerlei, ob sre direkt mimisch sind (2. 3.4. 5.), oder einen Erzahler
einftihren (1.6.). Wer von griechischer Poesie irgend was verstehen will,
muss die allerdings uberhaupt schlechthin unbrauchbare Dreiteilung der
Schulasthetik in Epik, Lyrik, Dramatik fahren lassen. Fiir diese ist ein
Nomos des Timotheos ein unvorstellbares Gebilde. Zur Leier wird alles
gesungen: da muss es doch wohl lyrisch sein; aber der Hauptteil ist
Erzahlung, genauer Schilderung, und in dieser liegen dramati-
scheStiicke. Neben diesemHauptteil stehen andere, unver-
bunden, unharmonisch. Ist das nicht ein Wechselbalg? Lassen wir
dahingestellt, welchen absoluten Wert der Nomos beanspruchen kann: wie
er sich geschichtlich gebildet hat, aus dem homerischen Epos, das wird
deutlich geworden sein.“

Kaj naj porečemo po teh besedah o Tibulovi elegiji II/5? Ko¬
liko znakov ji smemo dati po Wilamowitzu, da dobimo zahtevano
epično sredino, 6fiq)aX6g ? i

Za prolog si lahko sami ustvarimo sodbo po vsem tem, kar
smo že čuli o njegovih znakih. Tudi za oqjQayig smo že čuli VVila-
mowitzowo mnenje (str. 85, opomba 1). Epilog pa naj nam pojasne
Sussove besede („Ethos“, str. 193):

„Schon bei Gorgias steht, wie der Palamedes und Platos Phaidros
zeigen, das žvaiitpvijav. siv, die dva-/, sfalaiaiat; als Element
des Epilogs fest. Spatestens in der sokrateischen Zeit kommen die
—ctD-vj hinzu, 4 it a t v s T v der eigenen, & š s i v der fremden Sache,
und das nahe damit verwandte augsiv und taitstvouv sind Theodektes und
Anaximenes bezeugt . . .“2

1 Cfr. Herkenrath o slogu Pindarjevega epinikija N. IX. v Hermesu 1904 zvez. 39. str. 313 :
„Leicht scheiden sich die beiden Bilder. der Festzug zu Anfang, 'das G-elage am Ende, von
dem dazwischenstehenden ab als Einleitung und Schluss; sie geben so dem Ganzen die Einheit
einer fortlaufenden Handlung, wie ja das Gelage den Schluss des Komos bildet. Der Haupt-
theil nun zerfallt klarlich in zwei gleichwerthige Stucke : den Mythos und — ein zweites.“ —
Str. 315: „Da die beiden Haupttheile ungefahr gleich lang sind, so ergiebt sich eine sehr sorg-
faltige Composition, doppelt schon bei einem Gedichte. das wie dieses vollig der Gelegenheit
gehort. Als ein Ganzes ist es vom Augenblick empfangen und als ein Ganzes \vird es gegeben. u
In II/5 —? — Clr. tudi še U. v. Wilam.-Moell. „Die griech. Liter. d. Altertums“ v Kult. d. Gegen-
wart 1/8 (1. izd. 1905). 30 sl.; 54 sl.

2 P. Wendland v Hermes (Bd. 39. 1904: „Die Schriftstellerei d. Anaximenes von Lamp-
sakos. III: A.’ Bhetorik") str. 522: -In der Lehre vom Epilog konnen wir die Linie Isokrates,
Theodektes, Anaximenes. Aristoteles besonders deutlich verfolgen. Isokrates schied zwei Theile
des Epilogs, avaxscpaXaiioaig und Tca^-rj. Zwischen beide stellt Theodektes in die Mitte das
ŠTiaivstv ^ Anaximenes kennt die drei Theile des Theodektes. Zwar bei der Anklage
scheint er nur die beiden isokratischen Elemente zu kennen. Aber in der Apologie unterscheidet
er dvajJLVTjat; und den von Theodektes statuirten Theil, in dessen Behandluug er iibrigens
stark die einmischt. Als vierten Theil fiigt Aristoteles noch das ao^SLV und TaTlStVOOV
hinzu. w Opozarjam zopet na 7. gazelo Prešernovo. Apologija njegove „nove pisarije^!



107

Kakšno barvo ima epilog Tibulove II/5, sodi vsak sam. Krije
se s — ag)Qayig. Primerjajmo ga le s Timothejevimi verzi 249—253
{po Wilamowitz-u 1. c. str. 26 — 28):

v. 215 — 248: A A 7,’ u> jrpuao/žD-aptv ai-
£;u>v pouaav veggeu)'?;

spol; š7.9-(š) Ex£xoupoc u-
pvois ivjis Ilaiav

c yxp p.’ euyevez<xc pa/pai-
uv 2xapxac pšfocc crpspdjv,
j3p6uv avOeaiv $j|3ac,

Sovei Xab? i~tfAeyu>v
ilcei -(s) a’£&ox: podpor.,

8t: xaXaiGTŠpav vsot?
tjpvot? p.suoav axipw.

Efto 2 (e) olive vesv -riv(a) ou-
t£ yepaav out(s) tavj(3av

sip^o) ~uvo’ £%ccq upvcov,
touc Ss pcuGoxaXaio7.u-

pac, touggu; S(š) axspuzo),
Aw^Y)Tf(pa? aoiSav

•/.Y)p6y.wv 7.ryup.axpo<pa)-
viov Tstvorrac £uyac.

VpfiiTOC XOl/lX6pOUCJCV ’0p-
GEUG /Š7.UV STS/VIOGEV,

uisc Ka7.7.ioxac IIiEptac sxi.
TEpxavSpoc S’ sx: Tio! Se-/.«

7sv^s p.ouao:v sv (inSalc’
Aeg,jsc 2(e) AioX£a vi v Av-

tfaaai ye(varo /.Asivov
v u v Se T i p. 6 A s o c p-sipctc

pullp.sic t(e) švSs/a/psupaTOic
/iD-aptV EC/vaTEAAEl.

O-rjGaupcv xsy.uup.vsv ct-
;as Msuaav HakapsuTCV

MikrjTC? Se xo7.ig viv a
9-psiia?’, | a SuiuSs/aTsi-
/eos 7.aou xpanšcc sc A/aiuv.

249 — 253: A A a’ šza-sajžo^s IluD-i’, ayvav
EAilOIS xavSE xoXtv s u v c 7. -

|3 w i , x e p. x w v a x -fj p o v t 7. a -
a> i twiS’ e i p ifj v a v

A a 7.7. u o a a v s u v o p £ a i.

Poglejmo le dobro začetek obeh delov, „pečata“ (v. 215—248)
in „epiloga“ (v. 249—253), v teh verzih: ’AAA’ — Ak).’\ Z „at tu“
pričenja drugi del epiloga v II/5. Uvaja in zaključuje cel epilog po
en Apolonu posvečen distih. Ni-li nekaj sličnega i v Timothejevih



108

verzih 215—218 in 249—253? Vsebinsko so ti zadnji še posebno
zanimivi radi misli o blagoslovu, miru in redu, kar
žele i distihi 105/6 in 79/82 v Tibulovem nomu II/5.

Če bi hoteli upoštevati še delitev epilogovo in prologovo v dva
sestavna dela, imeli bi devet delov in ne-le sedem. Ali bi to naspro¬
tovalo bistvu nomičnosti po Roscher-Luchvichovi teoriji?

Slog te elegije nam je zdaj — docela jasen: tehnika in kom¬
pozicija ima znake starih himnov. A kakšna je umetniška vrednost
tega Tibulovega himna?

Sodimo po tem. Najprej pogled v temno davnino pred
ustanovitvijo Rima, nato pogled v zgodbe p o dohodu Enejevem v
Lacij, potem višek Rimove moči; dalje doba nesreč in vsega zla
(bella civilia!). Te slike zaključijo pestre boje vesele in upapolne,
srečne in zlate bodočnosti pod vodstvom Apolon-Avgustovim.

Ni-li to niz slik okrog ene velike in glavne misli o usodi
mesta Rima in ž njim cele rimske države? Zaznamovali bi lahko to

niz s temi znamenji: -1- +--+• Glavni naglas imamo v „ža-

rišču“ elegije: *
Roma, tuum nomen terris fatale regendis , 1

qua tua de caelo prospicit arva Ceres,
quaque patent ortus et qua fluitantibus undis

Soliš anhelantes abluit amnis equos.
Troia 1 quidem tum se mi rab it ur et šibi dicet (:)

(„) vos bene tam longa consuluisse via. (“)

Da, tu je žarišče poetovih misli. Veliki, slavni Rim, silna nje¬
gova moč med vzhodom in zapadom: vsepovsod Rim. Kaka sila v
tem imenu samem „Roma!“ Središče misli vsakega domoljubnega
rimskega državljana, Roma — druga Troja; Roma srečna in v

1 Kattil. carin. 68, v. 87 sl.:

Troia (nefas) commune s ep ulcrum Asiae Europaeque,
Troia virum et virtutum omniurn acerba cin is;

quaene etiam nostro le tum miserabili fratri attulit.
Norden v N. Jhb. f. d. klass. Altert. (Bd. 7, 1901: „Vergils Aneis im Lichte ihrer Zeit“).

str. 257: „Sehr deutlich lafit dies Moment Trogus Pompejus hervortreten, wenn er bei der er-
\vahnten Begegnung der Homer und Ilier vor der Schlacht bei Magnesia folgenden Vorgang
fingiert (Justin XXXI 8): nEs fand eine gegenseitige Begliickwunschung der Ilier und Homer
statt, indem die Ilier darauf hinwiesen. Aneas und die ihn begleitenden Heerflihrer seien aus
ihrem Lande abgefahren, die Homer, sie seien deren Nachkommen; und die Freude aller war
so grofi, dafi ikre Enkel nach Untervverfung des Westens und Afrikas Asien als ihr ererbtes
Reich in Anspruch nahmen: den Untergang Troj as, sagten sie, hiefien sie sich
gern gefallen, da es so gliicklich wied erer stehe (Verg. Aen. I 267f.)-“ — Str. 323:
„Wahrend man sich von Antonius, wahrscheinlich nicht mit Unrecht, erzahlte, dafi er den Ge-
danken Casars, ein neues Centrum des Ostens an der Statte des ehemaligen Troja zu griinden,
habe aufnehmen wollen, liefi Augustus. wie besonders Mommsen (Sitzung bez. d. Beri. Akad.
1889 S. 28 f.) durch Interpretation der dritten Rdmerode des Horaz gezeigt hat, dlesen Plan
offiziell desavouieren. S ein neues Hom war eben zugleich Troja; es hiess nun nicht
mehr, wie Lučan [IX 990ff.: „Gotter, die ihr die phrygischen Triimmer bewohnt, und ihr



109

blaženosti zemeljski v zlatosrečni dobi Avgustove vlade neposredno l
pred glavnimi slavnostnimi dnevi — sekularnimi svečanostmi.

Nekaj podobnega, a zraven seveda še vse kaj drugega ko slo¬
venskemu poetu — ime Ljubljane (panegirik Hradeckemu v čast):

„Kak tvoje srce vedno je goreče
za čast in prid in blagoslov Ljubljane,
Ljubljane, ljubice nebes in sreče!“

0 Roma, nad teboj čuvajo bogovi in Apolon sam skrbi za tvojo
srečo; Apolon, zaščitnik tvoj in soustanovitelj tvoj, soustanovitelj
cele države in - Julijskega rodu.2 Sveto je ime in posvečeno in2
„čudna izročila" starodavnih dni skrbe za tvojo — bodočnost. Apolon,
le čuvaj ti nad njo, „ljubico nebes in sreče!“

Slavnostni dan je le ugodna prilika, da poet po¬
kloni mestuRimu tedaj nekako običajni pesniški slavospev,
istočasno seveda tu pri tej slavnosti i ustanovitelju vseh mest in
rimskega še posebno: Apolonu. Radi tega je pač najbistve-

Hausgotter meines Aneas, die jetzt Laviniu.m nnd Alba beherbergt und auf deren Altaren
das phrygische Feuer leuchtet. . des julischen Geschlechtes beruhmter Enkel spendet euern
Altaren AVeihrauch umi ruft euch feierlich an auf eurer žriiheren Stiitte: lafit meinen Lauf
auch in Zukunft gliicklich sein. AViederherstellen werde ich euer Volk, in Dankbarkeit werden
die Ausonier den Phrygern die Mauern wiedergeben, und ein romisches
Pergamon wird erstehen."] den Diktator Časar sagen liiiit: „ein romisches Troja wird
sich erheben“. sondern, wie Properz (IV, I. 87) es scharf ausdruckt: Troia cades et Troica
Roma resurges.“ — Propercij IV. 1, 1 sl.:

Hoc quodcumque vides, hospes, qua maxima Roma ost.
Ante Phrygem Aenean collis et kerba fuit.

Atque ubi Navali stant sacra Palatia Phoebo.
Euandri profugae concubuere boves.

1 Okrog 1. 20 pr. Krist.: Kukula ,,Romische Sakularpoesie“ 53 sl.: tu je podrobno ozna¬
čeno čuvstvovanje in mišljenje v Cezar-Avgustovi dobi. Opozarjam še enkrat na Norden-ov
članek „Vergils Aneis im Lichte ihrer Zeit,“ ki izborno osvetljuje rimsko — romantiko.

* „Divus Augustus 14 ! Cfr. Kukula 1. c. str. 70 sl., posebno pa 86 sl., kjer dobiš dovolj
prič za zvezo med Avgustom in Apolonom. Avgust naj bi celo značil = Apolona. Avgust je po
judovsko-rimskih sibilinskih knjigah pričakovani ./Rešitelj“ — StoTtjp, Norden pravi (N. Jhb. f.
d. ki. Altert. 1901, 262): „Der mannliche Schutzgott des julischen Hauses war seit alter Zeit
Apollo [Mommsen, De collegiis et sodaliciis Romanorum, Kiel 1843, 17ff. Kiefiling in seinen
Philol. Unters. II (Berlin 1881) S. 92, 36]: es ist bekannt, \vie geflissentlich sich Augustus seit
der Epiphanie dieses Gottes bei Actium seine Verehrung angelegen sein lieJi; war doch auch
Apollo. wie Venus, durch besondere Bande mit dem Romergeschlecht verkniipft: als Troiae
Cynthius auctor wird er von Vergil im Jahre 29 unter den erlauchten Ahnen des Octavian auf-
gefiihrt (Georg. III 36), und als Jlaiav hatte der Gott in Augustus. dem atOTVjp der Welt.
Menschengestalt angenommen.“ — Sam Wide v Gercke-Norden „Einleitung“ II (Romische Re-
ligion). str. 274: „Einen neuen Aufschwung nahm der romische Apollokultus unter Augustus.
der den Sieg bei Aktium dem Apollo besonders zu verdanken glaubte, iibrigens auch man-
c h en als Soh n des Apollo galt (Kukula bi torej le imel prav s svojo razlago o pomenu
deteta v Verg. 4. eklogi!). Der von Augustus im Jahre 28 v. Chr. eingeweihte Apollotempel ant
dem Palatin. in den nun auch die sibyllinischen Biicher uberfuhrt wurden, iibertraf an Grobe
und Pracht alle anderen romischen Tempel und rivalisierte sogar mit dem kapitolinischen
Jupitertempel, trotzdem der palatinische Apollokult kein eigentlicher Staatskult war. Die
augusteische Bevorzugung des Apollo und seiner Schwester trat auch in
der im Jahre 17 v. Chr. angeordneten Sekularfeier stark hervor. denn dabei
war der palatinische Tempel der eigentliche Mittelpunkt des Festes. 44 Najnovejšo literaturo o
sodobni rimski romantiki dobiš pri E. Kornemann. Die romische Kaiserzeit: I. Die Zeit von
Augustus bis Diocletianus v Gercke-Norden, Einleitung III (1912). str. 203/7. — Norden pravi o
Tibulovi II/5 (v prej imenovanem članku str. 269/70) : „Einmal hat auch Tibull, durch einen
aufieren Anlafi bewogen, diese antiquarische Poesie in sehr origineller VVeise mit dem Zauber



110

nejšita moment in drugo vse le podrejeno glavni
misli o usodi rimskega mesta pod varstvom Apolo¬
novim.* 1

Reitzenstein ima zato prav, ko piše (Hellenistische Wunder-
erzahlungen, Teubner, Leipzig 1906, str. 163, op. 1):

„Das Lied gilt dem Fest, bei welchem Messallinus
ziim erstenmal als quindecimvir bei demOpfer anApollo,
das am Jahresanfang oder bald nach ihm gebracht wird (V. 82), mitwirkt.
Der Gott selbst soli erscheinen, nicht nur zum Fest, son-
d e r n z u g 1 e i c h , um e i n L o b 1 i e d z u s i n g e n und Tibull sin-
gen zu lassen. Man ervvartet laudes Messallini, aber sie folgen nichtr
ja zum Schlufi wird ein Loblied auf ihn erst verheifien, wenn er nicht meh r
den Lorbeer des Priesters, sondern den des Triumphators tragen wird.
Der Charakter des Liedes scheint mir damit gegeben.
Aus demVorsatz zu singen erwachst die Reflexion tiber
den Stoff; von der Person ist ja nur wenig zu sagen (in iu-
vene laudanda spes).“ — „DaB solche Schreckenszeichen wirklich ein-
getreten sind, berichten dann die folgenden Schilderungen, aus denen
ich besonders hervorhebe: ipsum etiam Solem defectum lumine vidit iun-
gere pallentes nubilus a n n u s equos. Woran der Dichter die Horer er-
innern will, zeigt Plinius II 98: fiunt prodigiosi et longiores solis defectus,
qualis occiso dictatore Caesare et Antoniano beli o totius paene anni
pallore continuo. Er zahlt (und zwar gleich von V. 71 an) die schrecklichen

der ihm eigenen idjdlisehen Stimmung umkleidet, indern er in das Festgedicht (II5) fiir den
Sohn seines Gonners Messala, den neuen Priester des Palatinischen Apollo, eine romantische
Betrachtung iiber den primitiven Urzustand der Statte einlegte, aut welcher sich
der glanzende Tempel des Gottes erheben solite. Als er diese Elegie dichtete. war das vierte
Buch des Properz noch nicht ediert; eine Abhangigkeit des einen vom anderen besteht nicht.
es ist vielmehr derselbe Geist der Zeit, der sie gelegentlich sich begegnen liefi. 44 — Vse ranlji¬
vejša je tudi v tej perspektivi po Sam Wideju (1. c., str. 284): „Augustus steht, wie seine Zeitge-
nossen, unter dem Banne dieser romantischen Stimmung, die einen Zuriickgang zu der
alten Zeit und ihren einfachen Sitten verlangte. In diesem Sinne hat er nicht nur sakrale
Reformen unternommen und seine Sittengesetze erlassen, sondern auch die zeitgenossische
Literatur beeinflufit. Sowohl aus der Zeitstimmung wie aus demWillen des Augustus entstanden
die anmutigen Schilderungen des Landlebens von Vergil und Tibull. das romische National-
epos des Vergil, die grandiose, romantisch gefarbte Romische Geschichte des Livius: unter
demselben EinfluB haben auch Properz und Ovid ihre erotische bez\v. lascive Dichtung aufge-
geben, um die romischen Tempellegenden und religiosen Feste dichterisch zu verherrlichen.
Und Horaz, der seine poetische Unabhangigkeit am besten zu \vahren verstand, hat zur
Augusteischen Sakularfeier das Festlied gedichtet und auch sonst der romantischen Zeitstim¬
mung ein verstandnisvolles Empfinden entgegengebracht.“ — Tib. II5 ima potemtakem prav
konvencijonalen obraz! Norden (1. c., str. 270. op. 1): „Dass sie (= romant. Stimmung) fiir Tibull
etwas Konventionelles war, zeigt ihre Einkleidung in die Form einer langen 7taps>tPaai£
oder TCapsvfrsaig, durch welche die wenig gliickliche Nennung Roms V. 21 hervorgerufen wurde.“
Priča torej za: „Vi oblaki ga rosite, ali zemlja naj ga da — ! w

1 Velja isto, kar pravi Kukula o posvetitvi 4. ekloge Vergilove (1. c. str. 74/5): „ . . . im
iibrigen ist und bleibt auch fiir Vergils Ekloge der durch die Widmung geehrte Pollio
nur die Deckadresse, unter der sich der Dichter an das grobe Publikum
w e n d e t, um in Wahrheit einen anderen, viel machtigeren Freund als Pollin
zu b e singen. 44 Fr. Stephan („Quomodo poetae Graecorum Romanorumque carmina dedica-
verint-', dissert. inaug. Berolini 1910, p. 12) : „Tertio loco attuleramus non ita multa carmina
didactica eo modo dedicata, ut poetae carmen instruant deorum invocatione, cui nomen inserunt
eius, ad quem carmen dirigunt. Hic numerus valde amplificatur, si ad alia genera carminum
animum advertemus. Habet enim haec forma grave aliquid ac solemne. — ... Porra
ab his carminibus non discrepat Tibulli carmen 115 in honorem Messalini
scriptum; incipit enim ab invocatione Phoebi . . . u O himnih p. 24/5. Je moja razlaga toč-
nejša: prolog — epilog?



111

Anzeichen des Biirgerkrieges auf, welche die Sibyllen vorausverkfindet
haben. Doch das alles ist ja vergangen, das neue saeculum steht
b e v o r, in dem Apollo gnadig die portenta, ehe sie gemeldet sind und
Bedeutung gewinnen, ins Meer versenken moge, wie sonst der Priester
nach der Meldung. Dann wird das Sibyllen-Orakel also ruhen und nur
jene zweite Tatigkeit des Quindecimvir, das Opfer an
Apollo, librig bleiben. Wenn das Opfer beim Jahresbeginn gunstige Zei-
chen ergibt, dann mag sich der Landmann freuen, ein Jahr des Segens und
friedlichen Gliickes beginnt. Der Dichter kehrt zu dem Anfang zuruck, um
von dem Gedanken an sich und seine Dichtung zu dem letzten Ver-
sprechen, einst den Messallinus wurdig zu preisen heriiber-
z u g 1 e i t e n. (Torej moja razdelba prava! In tudi misel, da je tu — aspa-ps!)
Wir stehen offenbar kurz vor der Feier der Spiele, die das
Ende der alten, fluchbeladenen Zeit und den Beginn einer
Epoche des Gliickes und Friedens bedeuten sollten, und bei
denen Messallinus als jiingstes Mitglied des Collegiums erschien. A11 e
Gedanken, die ein romisches Herz bei dem Beginn des schick-
salsschvveren Jahres bewegen konnten, Roms Urgeschichte,
das Elend der jtingsten Vergangenheit, die Gewillbeit der
VVeltherrschaft und das Sehnen nach Frieden und Gliick fur
den einzelnen laBt der Dichter an uns voriiberziehen. Die
harte Nebeneinanderstellung der wechselnden Bilder, deren innere Verknup-
iung der Leser erst suchen mufi, ist der groBen Lyrik abgelauscht, wie sie
ja auch bei Horaz im Grunde nur eintritt, wenn er hohen Ton
anschlagen will.“

Čim živeje se vmislimo v položaj rimske države ob tem slav¬
nostnem trenotku, tem umljivejši nam postaja poetov položaj in ž
njim seveda tudi njegova — pesnitev. Prijateljev sin vstopa v tako
pomenljivih dneh v kolegij petnajsterih Apolonovih svečenikov, varhov
sibilinskih svetih knjig . 1 Pomen njihov za ušodo rimskega mesta

1 Te knjige je dal 1. 28 pr. Kr. spraviti v palatinsliem svetišču Apolonovem Oktavijan-
Avgustus. Cfr. komentar Schulzejev v ..Romische Elegiker, eine Auswalil aus Catull, Tibull.
Properz und Ovid. 4. A. Berlin, Weidmann 1900. Diels : Sibyllin. Bliitter, 51: „Die hervorragende
Kolle. die Apollo in derPraxis des Decemviralcollegiums spielt, erklart sich zum Teil wenigstens
aus dem cumanischen Ursprung des sibyllinischen Wesens. Denn dort ist Apollon der Burgherr
nnd zugleich Beiter des im Burgfelsen eingerichteten Sybillenorakels. In Kom hat er daher
den Vortritt bei den sibyllinisch angeordneten Prozessionen, insofern sein Tempel der Aus-
gangspunkt derselben ist (Liv. XXVII 37, 5)“. Sam Wide (1. e. 273): ,Am SchluB der Konigszeit
wnrde von der griechisehen Welt in Unteritalien, wahrsoheinlicb von Cumae aus, ein griechi-
scher Gott nach Bom iiberfiihrt, dessen Aufnahme fiir die folgenden .Zeiten eine weittragende
Bedeutung hatte, namlich Apollo. Nicht nur, dafi Apollo sowohl in der republikanischen
Zeit wie in der Kaiserzeit ein hoohgefeierter und groBer Gott war — no c h w i c h t i g e r
war das, vsi er mit sich brachte, die s i b y 1 lin i s c h e n Biicher. Die sibyl-
linischen Biicher wurden in den Kellerriiumen des kapitolinischen Juppitertempels aufbewahrt
unter der Obhut der II viri (spater X viri und endlich XV viri) sacris faciundis. Die Befragung
der sibyllinischen B. geschah nur auf Grund eines Senatsbeschlusses (besonders infolge
schwerer Prodigien) dureh die XV viri, welche den auf den betreffenden Fali pas-
senden Orakelspruch aufsuchten. auslegten und eriiinterten in einem
Gutachten an den Senat, der dann die notigen MaBregeln traf.

Bei dem Brande des kapitolinischen Juppitertempels im Jahre 83 vor Chr. gingen die
sibyllin. B. zugrnnde, wurden aber bald nachher dureh eine neue, von verschiedenen Orakel-
stiitten zusammengebrachte Sammlung ersetzt. Augustus lieB, wahrscheinlich zu besserer
Konfcrolle, die Biicher in den Tempel des palatinischen Apollo iiber-
f ii b r e n,“ — Norden (N. Jhb. f. d. ki. A. 1901 [263]): -Die sibyllinischen Orakelspriiche, in denen
die An spriiche der Aeneaden auf die W e 11 h e r r s c ha f t verbrieft sein



112

in cele države je dovolj označen v tej njegovi pesmi. Pomniti pa
treba prav dobro, da je Apolon voditelj Muz, Šibil in Park; pomniti
dobro, da pravi o njem poet: „Tu procul eventura vides, tibi
deditus augur scit bene quid fati provida cantet avis“, in
dalje: „Tuque regis sortes“, „Te duce Romanos numquam
frustrata Sibylla“. Spomnimo se le takoj tu na pretekle ža¬
lostne čase izza državljanskih vojska, o katerih poje Horacij v
16 . epodu:

Altera iam teritur bellis civilibus aetas >
suis et ipsa Roma viribus ruit:

quam neque finitimi valuerunt perdere Marši,
minacis aut Etrusca Porsenae manus

aemula nec virtus Capuae nec Spartacus acer
• novisque rebus infidelis Allobrox

nec fera caerulea domuit Germania pube
parentibusque abominatus Hannibal,

impia perdemus devoti sanguinis aetas
ferisque rursus occupabitur solum.

barbarus lieu cineres insistet victor et Urbem
eques sonante verberavit ungula,

quaeque carent ventis et solibus ossa Quirini
(nefas videre) dissipabit insolens!

soli te n. liefi er (= Augustus) nach Eimveihung des Apollotempels (28) unter der Basis der
Apollostatue deponieren (Snet. Aug. 31 ; vgl. Verg. Aen VI 74 tf. Tibull II 5) u .

Pomen njihov za rimsko državo naglasa Norden tudi str. 255. . . aber es ist Tatsache.
dafi Ilir den antiken Menschen in dieser scheinbar so pbantastischen Idee (= Abstammung von
den trojanischen Urahnen Roms) ein sehr realer Gedanke eingeschlossen war: denn es war
e i n verbreiteter. durch sibyllinische Prophezeihungen bestiit-
tigter Glaube, dah mit der Abstammung von Troja durch dieHiniiber-
rettung der troischen Heiligtiimer die Herrschaft liber die W e11 v o .m
Schicksal selbst garantiert w a r. u — Sam Wide (1. c., 273): „Sicher waren es ofters
kluge Miinner, die in die dunklen Spriiche der Sibylle ihre eigenen Gedanken hineinlegten.
und in den sibyllinischen Anweisungen spiegeln sich manchmal die
groben Phasen romischer Politik ab. u

Opozarjam samo, da je Prešeren najbrž poznal sibilinske prerokbe — „čudna izročila".
Gotovo je vsaj. da se je precej temeljito pečal z mitologijo, kar še posebej razmotrim pri vpra¬
šanju o sedmerih „Sonetih nesreče“. „Umreti ni mogla stara SibilaM : Herofile ?

1 Vzemi Poezije in beri Uvod „Krsta pri Savici“ vzporedno s tem Horacijevim epodom :
zazvene ti sorodni glasi, celo sorodni verzi in sorodne — misli. da. še ena glavnih — : misel o
izselitvi v neko lepšo, boljšo, blaženejšo in srečnejšo deželo. K prej navedenim Horacijevim
verzom Prešernova paralela:

v. 1—8:
Valjhun, sin Kajtimara, boj kervavi

Že dolgo bije za keršansko vero.
Z Avreljam Droh se več mu v bran ne stavi;

Konč&no nijno je in marsiktero
Življenje, kri po Kr&jni, Ivo r ata ni
Prelita napolnila bi jezero.

Gnijo po polji v bojih pokončani
Trum serčni vajvodi, in njih vojšaki.

25—27:
Sest m e s c o v moči 11 & k e r v a v a reka.
Slovenec že mori Slovenca, brata —
Kako strašna slepdta je človeka!

Horacij v 17—22:
Nuli a sit hac potior sententia: Phocaeorum
velut profugit exsecrata civitas



113

Spomnimo se dalje še Vergilove 4. ekloge, Rimskih od Horaci-
jevih in njegovega Carmen saeculare: stalna misel o usodi rimskega
mesta in države. Misel o sreči domovine, misel in sanje
o mirni, zlati dobivsrečni zlati deželi pod vodstvom
Avgustovim in varstvom Apolonovim. Vse to je priča o
velikem pomenu Apolonovega imena i v Tibulovem slavospevu II/5.

Še več! Vse, kar smo doslej čuli o himniški in enkomijski po¬
eziji, se uprav čudovito sklada s Volkmannovo retoriko in tudi Ro-
scher-Ludwichovo teorijo o nomični poeziji, v kateri je Apolonova
osebnost središče poetovih misli. Vse to pa zopet imamo v Tibu¬
lovem slavospevu, tako da se ne moremo ubraniti misli: zakaj

agros atque laris patrios habitandaque fana
apris reliqu.it et rapacibus lupiš,

ire, pedes quocumque ferent, quocumque per undas
Notus vocabit aut protervus Africus.

v. 35—48:
haec et quae poterunt reditus abscindere dulcis

eamus omnis exsecrata clvitas
aut pars indocili melior g rege; mollis et e x s p e s

inominata perprimat cubilia;
vos, quibus est virtus, tmillebrem tollite luctum

Etrusca praeter et volate litora!
Nos manet Oceanus circum vagus; arva bcata

petamus, arva, divites et insulas,
reddit ubi cererem tellus inarata quotann!s

et Imputata floret usque vlnea,
germinat et numquam fallentis termes olivae

suamque pulla ficus ornat arborem,
mella cava manant ex ilice, montibus altis

leviš crepante lympha desilit pede.
V. 63—66 :

Juppiter illa piae secrevit litora genti,
ut inquinavit aere tempus aureum,

aere. debinc ferro duravit saeoula, quorum
piis secunda, vate me, datur fuga!

Prešeren: V. 31—41:
Dalj Čertomir jim reve ne zakriva,

Besede te tovaršam reče sbranim :
„Ne meč, pregnala bo nas srčča kriva.

Le m&lo vam jedila, br&tje! hranim,
Branili smo se dolgo brez podpčre,
Kdor hčče se pod&ti, mu ne br&nim;

Kdor h6če vas dočakat’ tčmne zčre,
Neprčste dni živet’ nočem enake,
Ne branim mu, al jutra č&kat’ mčre.

Z seboj povabim druge vas junake,
Vas, kterih rama se vkloniti noče;

V. 46—48:
Nar več sveta otrdkam sliši Slave.

Tje bomo najdli pot, kjer njč sinovi
Sl prosti vol’jo vero in postave.

Priporočam Kukulovo študijo „Romische Siikularpoesiea , ki ima izboren komentar
za 16. epod in 4. eklogo Vergilovo in obširno razlaga misel o zlati deželi, „Otokih srečnih"
(Mavtdptov vvjaoc: Usener, Sinttluthsagen). Prešernova „zlata dežela" je barvana z nacijonalno
slovansko barvo, vendar pa spada med istovrstne „utopij e", kakor Platonova Atlantis in Poli-

8



114

ne bi smel biti i ta poetiški panegirik — v ozki rod¬
binski zvezi z nomično kompozicijsko tehniko? In to
tembolj, ko ni ta pesem nič drugega ko slavilno - prosilna pesem v
čast in slavo Apolona, zaščitnika rimskega mesta! Saj to prav po¬
sebno izpričuje poet sam, ko poje:

--sed tu iam mitis A p o 11 o,
prodigia indomitis merge sub aequoribus

et succensa sacris crepitet bene laurea flammis,
omine quo felix et sacer annus erit.

Misel o nomičnosti potrjuje dalje i to dejstvo, da imamo
že omenjene preznačilne apostrofe ravno v najbolj
važnih delitvenih distihih (všfisiv — ločiti!). Ti distihi pa imajo
vsi apostrof „Phoebe“ (1., 9., 33., 53. in 61.) in le eden (41.) ima
apostrof z „Apollo“. Vštevši izpadli Apolonov apostro-
firani distih 38 a-(-b imamo celo — sedem distihov z
značilnimi apostrofi na Apolona! Je to — slučaj, ali
pa namen? Jaz sem za slednje, v smislu Roscher-Ludwich-Sitzlerjevih
in drugih strokovnjaških izjav o pomenu Apolonovega kulta v —
sakralni poeziji.* 1 To podkreplja seveda tudi dejstvo, da imamo vse-
teja, Campanellina „Civitas solis 44 ali Rousseau-jev „Contrat social 44 itd. Značilno je ravno to T
da poudarja Prešeren iste misli ko Rousseau, ki pravi : „ Človek je rojen svoboden in povsod ječi
v sponah44 . Zato : „ Svoboda je le v republiki 44 , ki pa je le ^pokorščina posta¬
vam, ki si jih človek sam Stavi“. Proti tej republikanski misli „zlate dežele 44 uči sv. Av¬
guštin drugo, o ^kraljestvu božjem44 na zemlji v sv. Cerkvi in tam na onem svetu : „Oko ni
vid’lo, slišale ušesa... 44 (sv. Pavel). Kontrast med tema dvema načelnima idejama je vtelešen v
Krstu pri Savici. Pa o tem v posebni razpravi, tu le — spet mimogrede, da opozorim na zvezo
idej in sorodnost kulturnih razmer ob času rimske in Prešernove
romantične dobe. To treba dobro poznati in umevati, če hočeš poznati in prav umevati
— Prešernove strune, zlasti pa njihovo nacijonalno barvo. V tej staro- in novoromantiško idejni
perspektivi pojo vse drugače Prešernove zlate lire glasi, kakor povečini vsakdanje uče. S te
perspektive se zamisli v žariščni sonet Venčev (8!) „Viharjov jeznih merzle domačije44 in pa
tretjo stanco v Krstu! —Je bil Prešeren ali ni bil pristen romantik in klasik? Preberi E. Pflei-
dererjevo študijo „Die Idee eines goldenen Zeitalters, ein geschichtsphilosophischer Versuch mit
besonderer Beziehung auf die Gegenwart“ (Berlin, Reimer 1877) in sodi ideje in pojave ! Seveda
ostane za večino ta apel sedemkrat — ignoriram Cfr. str. 74 op. 1 v tej moji razpravi. čop
že v zlati deželi, kjer „Serce veselo, in bolno, terpeče — V pokoj’le bodo groba globočine. 44
Mir in pot do zlate dežele prinese Črtomiru paganu — 49. stanca. Kp£ai£ — |AeTaPoX7]! Sed-
mica kot kritično število v stari medicinski vedi. 7X7 = 49. stanca pomenja torej — krizo
in spremembo v Crtomirovi duši! O „kritičnem“ pomenu sedmice še pri razlagi „Sonetov ne¬
sreče 44 (sedem Usod-Park-Evmenid).

1 Po Crusius-u so glavni znak za nomičnost kakega himna značilne besede, ki ločijo
posamezne dele, posebno pa apostrofi na soudeležence pri svečanem sprevodu in na dotičnega
boga, ki mu je posvečen — nomos. Nedvomno je potemt akem Tibulov a elegija II/5
pristen nomos, ker ima take značilne, vsebino deleče apostrofe in sedem Apolonu posvečenih
distihov. Potrjuje to tudi Kalimahov slavospev EČ£ A7t6XXcova (v. Wilamowitz-Moellendorff:
Callimachi Hymni et Epigrammata, Berolini a. Weidmannos 1907, 21—24). Ludwich pravi o
njem str. 226 1. c.: „Zur Gewissheit wurde mir die Nothvvendigkeit der Athetese (meni namreč,
da je 44. verz vrinjen) erst, als ich den ausseren Aufbau des Gedichtes erwog. Die
heiligen Zahlen 4 un d 7 d o mi ni r e n darin so offenkundig, dass kein Ge-
danke an Zufall aufkommen kann. Liegt aber Absicht vor, so weiss ich nicht, woraus
sich diese treffender erklaren liefsse als aus den von mir vorgefiihrten Analogien ziffernmas-
siger Architektonik. Die Gliederung des obigen Textes (deli v skupinah po 7 in 4 verze) mag
fur sich selber sprechen. Man zerstort sie rettungslos, sowie man jene Interpolation einfugt.
und mit ihr zerstort man auch die Symmetrie des Gedankenganges. Das hiesse die nichtige
Zeile zu theuer erkaufen. 44 Da utegne imeti Ludwich prav glede svetih števil 7 in 3 (brez verza



115

binsko razdelbo celega slavospeva na — sedem delov, da dalje vlada
v odnosu teh delov — simetrija, posebno pa (do matematične
točnosti!) — v prologu in epilogu zase.

Ravno sakralna matematika me še posebno utrjuje v nazoru,
da je libulov slavospev 11/5 — nomičnega značaja.
Pomislimo namreč še na sledečo čudno matematiko:

Apolonova distiha 65/66 in 79/80 zaobjemata ravno sedem
distihov, torej istotoliko kakor v prologu in epilogu, ako namreč
štejemo i morebitni izpadli distih 67 a -f- b. (Reitzenstein pravi v
prej navedeni opombi o tem: „Nach V. 66 nehme ich eine
kleine Lučke an, welche dem Inhalte nach (R.!) etwa so
auszufiillen ist; nachtraglich traten als ebenfalls von Apollo
beeinflusste Spriiche hinzu . . .“). Še dalje: Med distihoma Apolono¬
vima 79/80 in 105/6 je 12 distihov, z objemajočima vred 14, = 7X 2 -
Vsota teh oklepanih distihov je 19. (Metonovo leto!) Distih 65/6
in izgubljeni 38 a-f-b bi oklepala 13 distihov; distiha 38 a-j-b
in 17/18 objemata 10 distihov. Seštejemo li vse oklepane
distihe, dobimo res lepo vsoto : 7 -)— 10 —j— 13 -(— 7 —f- 12 -f— 7 = 56
= 7X8! Prištejmo še sedem Apolonovih, apostrofiranih distihov.
Dobimo ? Čudno, čudno: ravno 7X9 = 63 distihov!

Ni-li res čudna in čudovita ta matematika?! Gotovo, a ume¬
vamo jo vendarle, ko vemo — njen izvor. Ludwich celo komentira
to število pri 4. Vergilovi eklogi, ki ima tudi 63 verzov, češ (1. c.,
str. 314/5):

„Personification von Zeiten und Zeitraumen ist, wie jeder weiss, nichts
Ungewohnliches: hier umfasst sie eine begrenzte Periode, ein ,grosses‘ Jahr,
44. imamo 112 verzov = 4X7 tetrad ali 4 X 4 heptad!) in onega izločenega verza 44, podpira
dejstvo, da imamo v celem himnu 4 X 1 = 16 krat ime „Apolon“, a 17 lcrat „Phoibos a —: če
namreč štejemo ravno osnmnjeni verz 44ti. Črtamo li ta verz, odpade ž njim tndi nesoglasje
z vsoto 16terih Apolonovemu imenu posvečenih heksametrov, tako da dobimo tudi imenu
„Phoibos M 4 X 4 — 16 posvečenih heksametrov. Tako bi bilo tu število 4 posebne važnosti.
Ludwich to tudi utemeljuje, češ (str. 221 2,1. c.): „Er (Kallimachos) hat die alte sacrale Zahlen-
symbolik jener poetischen G-attung nicht allein sicher gekannt, sondern auch selber fiir die
Tektonik seiner Hymnen benutzt. Natiirlich that er dies nicht in sclavischer Nachahmung;
denn mit gerechtem Stolze pflegte er als Dichter seine eigenen Wege zn gehen: aber ali e
Kennzeiehen des iib ernommenen Erbes auszutilgen gewann er doch nicht iiber sich.
Als er sich das Schema fiir seinen Apollo-H.ymnus (II) zurecht legte, hielt er zwar an der
heiligen Siebenzahl unverbriichlich fest, weil sie seit uralten Zeiten mit dem G o 11 e
und seiner Geburt aufs engste verkniipft war; von der zweiten Zahl indessen. die er z. B.
in der dualistischen Perikopeneintheilung des Homerischen Apollo-Hymnus wirksam sah, der
Drei, galt dies durchaus nicht in gleichem Grade. Diese letztere konnte er also getrost
durch eine geeignetere, individuellere ersetzen; und das that er wirklich: an die
Stelle der beiden ungeraden Zahlen (7>id 3) setzte er eine ungerade und eine gerade (7 und 4),
nicht ohne diese Aenderung ausdriicklich und sinnreich zu motiviran. Die V i e r galt ihm als
sacrale Zahl, weil Apollon im Alter von vier Jahren Stadte zn griinden begann, zu denen
auch Kyrene, Kallimachos’eigene Vaterstadt, gehorte. Das steht an hervorragemlem Platze,
namlich zu Anfang der :zweiten Heptadenreihe, die gleich mit TSXpaštr){ (Vs. 56) beginnt,“

Ne podpira-li vse to i mojega mnenja, daje treba šteti distih 38 a + b med Apolonu
posvečene? Saj ravno ta paralela izpričuje pomen svetega števila 7 v Tibulovem nomu, ki ves
vsebuje eno misel o zlati dobi, zlati sreči pod Apolonovim varstvom. Culi pa smo tudi že,
kakšno misel označuje število sedem. Je-li morda različna sakralna arhitektomka tudi en
bistveni znak razlikujočih se nomov ?

8*



116

ein ,g o 1 d e n e s‘ Zeitalter, das durch die 63 Metonischen Tage reprasentiert
werden konnte, weil, wie ich gezeigt habe, die Zahl sich langst das A n -
sehen einer ,goldenen‘ erobert hatte, besonders durch das Verdienst der
Sicelides Musae, die Vergil sich am Anfange fiir sein diesmal etwas gros-
seres Dichterunternehmen zu Hilfe ruft.“ 1

Če pa je 63 zlato število, sta gotovo tudi oba činitelja 7 X 9!
Sledi že tu mimogrede, da je tudi vsa kompozicija po številu 7 —
„zlata“; da je tudi Tibulova elegija II5 slavospev po tem zlatem
številu — nomična. Drži to, če se spomnimo na prva izvajanja o
pomenu tega števila že takoj ob presoji „nomične“ poezije?

Drži pa le, če je upravičena moja štetev tistih dveh izpadlih
distihov 38a-j-b in 66a-(-b! Tudi to trdim, da je upravičena, ker
opravičena radi kritikov te pesmi, ki zaznamujejo ravno na kritičnih
mestih izpad nekaj verzov. Pribiti treba, da nisem prestavil niti
enega distiha, kar je doslej ponajveč dajalo orožje v roke vsem
protiarhitektonikarjem in sovražnikom matematično-točne simetrije.
In tudi to moram naglasiti, da sem sledil arhitektoniki te in vseh
drugih elegij po najboljši kritični izdaji Hauptovi (Catulli Tibulli Pro-
pertii carmina a Maur. Hauptio rec., ed. sexta ab Ioh. Vahleno curata.
Lipsiae a. S. Hirzel-ium 1904). Zavedal sem se dobro vloge „strigačev“,
presukavajočih ponepotrebnem in svojeglavno verze, dokler ne dobe
— svoje kompozicije, a ne poetove. Samo to sem dodal, kar hočejo
že kritiki znanstveniki sami: nekaj verzov, t. j. samo dva cela
distiha ter dobil nehote tako-le malenkost, ki jo priča ravnokar
navedena „zlata“ matematika!

Rezultat kar frapira, če pomislimo zlasti na Roscherjevo in
Ludwichovo teorijo ter Sitzlerjevo pripombo o Pindarjevem pajanu.
To nas mora res še posebno utrjevati v misli, da je Tibulova ele¬
gija 11/5 — elegični rimski „nomos“ (ali: Apolonu posvečeni

1 Kukula pripominja 1. c. str. 67: „Im allgemeinen lasse ich den Versuch Ludwichs
a. a. O. S. 306ff. n. o., das versteckte Spiel mit symbolischer Zahlenmystik auch an Vergils
Bukolik aufzuzeigen. fiir viel zu weitgehend, wie meine Disposition der IV. Ekloge (s. oben S. 51)
im Vergleich mit Ludwichs unverantwortlicher Zerstiickelung S. 311 ff. zur G-eniige dartut.
Aber die Verszahl des G-edichtes, in der die metonische Zahl 63 zur Erscheinung kommt
(Ludwich S. 309), und das von Ludwich ubersehene Motiv vom Zehnmonatkind weisen doch
zum wenigsten fiir die IV. Ekloge ganz unverkennbar auf den latenten EinfluB reli-
gioser Z ahlen symb ol ik hin. Auch dadurch riickt das Gredicht in ein klareres
Licht als bisher: es tritt zum Kultus und zur Fe stpo e si e der driechen in
sehr viel engere Beziehungen, als man geahnt hat.u

Velja isto i za Tibulov nom II/5! Opozarjam na tem mestu na J. Sitzlerjevo kritiko
Ludwichove teorije o perikopski sakralni arhitektoniki himnov v Wochenschr. f. klass. Philol.
1911, Nr. 47. Sitzler je proti osnovnim mislim Ludwichovim. Spodtika se tudi nad črtanimi
verzi — radi sakralne matematike, ki jo hoče Ludwich uveljaviti s svojimi korekturami.
Seveda je možna tudi protikritika — vsaj s stališča Tib. H/5! Vsekakor gotovo ni slučaj, da
se krije svota 63 distihov Tib. II/5 s svoto 63 heksametrov v Verg. 4. eklogi. Ali bi se končno
ne dala dobiti prav slična razlaga tudi za prepornih prvotnih 52 stanc v Krstu, tako da bi se
i v tem slučaju usoda maščevala nad dr. Tominškovim zasmehom v Dom in Svetu 1911, št. 2?
Po opombi 1 na str. 74 in 112 bi ne bila ravno težavna taka misel, posebno če pomislimo na
neko zal. 1836, 18. junija zelo kritično napoved Bengelove hilijastične šole! Kristus— 2j(j)T7]p !
Sedmica ima i tu kritično — vlogo! Seveda je to zopet samo en migljaj več — do kulturnega
ozadja v Krstu pri Savici —.



117

slav o sp e v) s strogo do ločeno in po sakralni tradiciji obvezno
matematično-točno arhitektoniko, po isti enotni kompozi¬
cijski ideji, ki jo priča i — Ajshilova nagr obnica (cfr. str. 64
te razprave).

Naglasil sem že zvezo med Tibulovo tehniko in helenističnim
slogom ter izrekel misel, da je tehnika in kompozicija elegije II/5
tradicijonalna, ker v zvezi s sakralnimi pesnitvami, himni in nomi.
V tej misli me utrjuje Norden, ko piše (v že omenjenem spisu
„Vergils Aneis im Lichte ihrer Zeit“, 1. c., 332):

„Der freien ,Erfindung‘ waren in griechischer Poesie Ziigel angelegt,
schon bevor Kallimachos die Praxis auch theoretisch begrundete; nur die
subjektive Lyrik und die Komodie waren frei, in den libri gen Gattun-
geii war Achtung vor der TtapcčSooig das erste Gesetz, Oberliefertes in die
ideale Sphare zu erheben das hochste Ziel. Diesen Maximen haben sich schon
Pindar und die attischen Tragiker mit verschwindenden Ausnahmen unter-
worfen. Ausdeuter, uTiocpijTai des tiberlieferten Stoffes wollten
sie sein und die tradierten Sagen adeln, vertiefen und bereichern.
Diese ernste und strenge Gebundenheit erklart sich sowohl
aus dem religiosen Charakter der antiken Poesie, welche die heiligen
Satzungen (ts9-[io£) fiir Inhali und Form als unverbriichiiche Normen achtete,
als aus ihrem geschichtlichen Charakter: denn die Religion war verbrieft
in der Eatopia seit Urzeiten, und so waren die Musen Tochter der Mnemo-
syne, die das Geschehene im Gedachtnis festhielten und ihrem erwahlten
Propheten als garantierte Wahrheit vermittelten. Dieser Geist war es auch,
der noch die hellenistischen Dichter dazu trieb, lokale Sagen aus der Ver-
borgenheit ans Licht zu ziehen, um nicht immer nur in ausgetretenen Ge-
leisen fahren zu miissen, sondern das fiir die Poesie notige faktische Mate¬
rial zu vermehren. Eine lokale Sage war es auch, die Vergil behandelte, nur
war die Stadt, der sie angehorte, mittlerweile das eine Auge der Welt
geworden. Also „frei erfinden11, was die Modernen an ihm schmerz-
lich vermissten, durfte er gar nicht.“

Kar velja za Vergila, mora tembolj i za Tibula vsaj pri II/5,
ki ima po vsem svojem značaju in po svojem namenu — sakralen
značaj! Prav posebno obveznost pa je gotovo nalagala starodavna
tradicija Apolonovega kulta. Njemu posvečeni obred („graecus ritus“)
je najbrž zaobsegal gotove formalne posebnosti tudi v palatinskem
svetišču, v katerem so bile shranjene usodne sibilinske knjige. Ko¬
legij petnajsterih svečenikov je gotovo poznal in moral čuvati stro¬
gost Apolonu posvečenih simbolov in vsega, kar je služilo časti
njegovega imena („antistites Apollinaris sacri caeremoniarumcjue
aliarum“ : Sam Wide 1. c. str. 269 !).

Prav gotovo je ohranil ta kolegij tudi tradicijo o Apolonu
posvečenih svetih slavospevih, ž njimi vred seveda tudi sporočilo
o posebnostih njihovih, zlasti o bistvu njihove — nomičnosti. S tem
bi naznačili novo zvezo med Tibulovim nomom in starim grškim
Apolonovim svetim spevom.



118

Je upravičena ta misel? Gotovoda po vsem tem, kar smo že
culi o zvezi med Apolonovim kultom in posebnostmi nomične poezije.
Vendar pa hočem to misel še trdneje podpreti.

Fustel de Coulanges namreč piše (po že navedeni prestavi,
str. 184):

„Die Mahlzeit begann ausnahmslos mit einem Gebete (str. 193 piše
Fustel: ,Die Rednerbiihne war etwas Heiliges; der Redner bestieg sie nur
bekranzten Hauptes, und lange Zeit befahl es der Gebrauch, dali er seine
Rede damit begann, dali er die Gotter anrief. ! — ,Vor jeder Reratschlagung
brachte der Vorsitzende ein Opfer dar und sprach ein Gebet1 : cfr. prolog
Tib. II/5!) und mit Trankopfern; man sang Hymnen. Die Art der Speisen
und der Weine, deren man sich bedienen solite, war durch das Ritual jeder
Stadt bestimmt. In irgend einem Punkte von den Gebrauchen der
Vorfahren abzuweichen, eine neue Sp eise vorsetzen, oder den
Rhythmus der heiligen Hymnen andern, galt als ein ernster Frevel,
ftir den die ganze Stadt ihren Gottern gegeniiber verantwortlich gewesen
ware. Die Religion ging sogar so weit, die Art der Vasen zu be-
stimmen, die teils zur Zubereitung der Speisen, teils zur Benutzung bei
Tische in Anwendung kamen. In einer Stadt muBte das Brot auf Kupfer-
korbe gelegt werden; in einer andern durfte man nur irdene Vasen beniitzen.
Selbst die Form der Brote war unveranderlich bestimmt. Diese Regeln der
alten Religion wurden stets beobachtet und die heiligen Mahlzeiten behielten
allezeit ihre erste Einfachheit. Glaubenslehren, Sitten, soziale Zustande,
alles wechselte; diese Mahlzeiten jedoch blieben unverandert.“

To velja sicer za Grke, a ničmanjne za Rimljane, ki so bili še
bolj konservativni kakor Grki. Radi tega svojstva in najstrožje ob¬
redne formalnosti smemo upravičeno sklepati, da se je ohranil tudi
pomen in namen nomične sedmerodelne arhitektonike do Tibula
in še dalje.

Čujmo, kaj piše še dalje Fustel (pogl. 8. „Ritual u. Annalen“,
str. 139):

„Jede Familie, zumindest jede religiose Familie hatte ein Buch, das die
Formeln enthielt, deren sich die Vorfahren bedient und denen die Gotter
nachgegeben hatten. Das war eine Waffe, deren sich der Mensch gegen die
Unbestandigkeit seiner Gotter bediente. Aber man durfte weder ein
Wort noch eine Silbe daran andern, noch insbesondere den
Rhythmus, nach dem es gesungen werden solite.“

Dalje str. 201:
„Es gab keine Stadt, die nicht auch eine Sammlung alter Hymnen zu

Ehren ihrer Gotter besessen hatte: vergeblich anderte sich die Sprache mit
den Sitten und den Glaubenslehren; der Wortlaut und der Rhythmus blieben
unverandert und man fuhr fort, an Feiertagen diese Hymnen zu
singen, ohne sie zu verstehen. Diese Biicher und diese Gesange, von
Priestern geschrieben, waren sorglich von ihnen aufbewahrt worden.“

Ker je imel vsak kult svoje tradicije, je imel tudi svoje posve¬
čene in zakonite običaje. Apolonov je imel gotovo i za Tibulovih
dni ohranjene take prastare obredne naredbe. Med nje spada ne-



119

dvomno tudi pomen in raba števila sedem, kar je itak že jasno po
Roscher-Ludwichovih nazorih o sedmici v Apolonovem kultu. S tem
pa bi že bila potrjena in iznova utemeljena misel o tradicionalnem
Apolonovem slavospevu z zakonito določeno sedmorično arhitekto-
niko, ž njim seveda tudi zavisnost Tibulovega slavospeva II/5 od te
tradicijonalne rabe. (Glej str. 87 op. 1).

Sedmorična matematika je potemtakem res najboljša priča
za — nomičnost te elegije.

Apolo, čuvaj reda, znanik boljše, srečnejše, zlate dobe, polne
miru in sprave, hoče idealen, svet in zlat red tudi v sebi posve¬
čenih slavospevih. Tak red znači najpoprej njegovo sveto, zlato
število sedem s simetrijo vred, kakor smo že proučili, in zato nam
umevanje takih mističnih količin ne dela zdaj nobene težave več.

Naj še nekaj omenim, kar se mi zdi važno za problem „no-
mične“ kompozicije. Primerjajmo še enkrat obrazca Tibulove II/5
in Ajshilove nagrobne žalostinke. Ni-li isti princip, isti sedmo-
rični princip v obeh? Nimamo iste matematične formalnosti, iste
„mezodične“ kompozicije? En sam pogled pove, da je to prav isti
osnovni kompozicijski princip, kakor ga priča eno samo krilo v
tisti veleodlični Ajshilovi korični kompoziciji (str. 64 moje razprave).
Isti princip, kakor ga imamo v Sofoklejevih Trahinijah (str. 61). To
najmanj izpričuje čudovito „slučajnost“ tega principa!

Ne slučaj, nego pojav, ki je umljiv le v zvezi z zakoni vse
grške umetnosti in pa z vplivom tradicije; tradicija pa tiči, kakor
vemo, zelo globoko v — sakralni poeziji, in ta zopet v kultu. In
tako se nehote javlja misel, kakor da mora ta osnovni prin¬
cip soglašati z vsem „svetovnim naziranjem" antike.
Ali je tako? Da, a o tem kasneje; tu treba le opozoriti nato zvezo.

Radi neke Friderik Schleglove opazke o umetnini „nach der
Idee des Siebengestirns“ (pozneje o tem pri „harmoniji sfer“) je že
tu umestno, da se opremo na Reischevo naziranje o „zboru“ vobče in
v drami posebej. V Pauly-Wissowa namreč piše (III 1899, str. 2376):

Noch hoher hinauf filhrt uns die Thatsache, dass in einzelnen alter-
tumlichen Culten der Chor-Gesang heimisch scheint, wofiir der dionysische
Hymnus der Frauen in Elis (Plut. qu. Gr. 36. Paus. V. 16, 6) ein Beispiel
giebt —. Kunstmassige Ausbildung scheinen diese verschiedenartigen
Ansatze chorischer Dichtung zuerst innerhalb des apollinischen
Cultes gefunden zu haben. Wie schon Homer einen apollinischen Paian
kennt und der Apollonhymnus auf Delos die Chor-Gesange als
alte Einri chtung erscheinen lasst, so wird man auch die Chore im
Apolloncult auf Kreta (Strab. X 480.484) und in Delphi (Bergk. Litt.-Gesch.
H 112) in sehr friihe Zeit hinaufrucken diirfen. Auch die Sitte, zuin



120

Apollonfest nach Delos Chore zu entsenden (Thuc. III104. Dionys. Perieg.
527.), mag schon seit Beginn des 7. Jhdts. nicht mehr auf die umliegenden
Inseln beschrankt gewesen sein.“

Velezanimivo to poročilo o zvezi korične poezije z — Apolo¬
novim kultom: kar sili k misli, da je ta vplival i na
kompozicijo v korični poeziji. Vse dosedanje naše znanje
o tem vplivu (glej str. 77, op. 1: v. Wilamowitz-ovo misel o obrednih
pesnitvah) nepobitno podpira to misel, da je, in mora biti
neka sorodna vez med veličastno Ajshilovo korično
in sedmerodelno Terpandrovo nomično kompozicij o.i
Podpira nas i sam Reisch, ko pravi dalje:

„DenHauptanteil an dieserkunstmassigenAusbildungcho-
rischer Auffuhrungen hatten die aus dem ionischen Osten und
von den Inseln nach dem Peloponnes eingewanderten Dichter.
Ob schon Terpander, der zu Anfang des 7. Jhdts. die aeolische Musik in
Sparta einburgerte, die Organisation der Jungfrauenchore, der wir
dort wenig spater begegnen, begriindet hatte, wissen wir nicht. Sicher ist,
dass Thaletas aus Kreta, der (um 660. v. Chr.) die Manner- und Knaben-
chore an den spartanischen Gymnopadien geordnet hat (Athen. XV 678 C),
bereits verschiedene Formen des Chor-Liedes gepflegt hat, die
(ebenso wie die monodischen Cultlieder [kaj so kitarodični nomi??!]) im
weiteren Sinne alle als 5p,vot bezeichnet [zveza med Sgvos: vSgos torej —!],
je nach der Art der den Vortrag begleitenden Bewegungen (langsames
Schreiten, feierlicher Reigen auf dem Altarplatz oder lebhafter Tanz) in
;tpoa68ia, ko. tav$s und 6 k op x~q nat a geschieden werden konnen.“

In dalje posebno to (str. 2377):
„Den nachhaltigsten Einfluss auf die Ch.-Dichtung hat Alkman

geiibt, der in der zweiten Halfte des 7. Jhdts. in Anlehnung an volksmassige
aeolische Liedformen einerseits und an die von Terpander ausgebildete Form
des monodischen Nomos andererseits den chorischen Hymnus in Sparta
ausbildete; er hat auch die Gliederung inStrophe, Antistropheund
Epodos auf musikalischer Grundlage durchgefiihrt, vgl. Crusius Com-
ment. Ribbeck. 7.“2

1 Erich Bethe (Gercke-Norden, I (314). „Das Prozessionslied TtpoačSlOV, das die Feste
eroffnet, gehort zu der grofi en Klasse der religiosen Po e si e, deren die mannigfaltigen
Kulte benotigten. — Im religiosen Gebrauch hat sich die alte Lyrik gehalten. Die
glykoneischen Lieder sind in kleinen eintachen Strophen gebaut, wie die Kultlieder des Alka-
ios. FrUh nach Rom durch griechlschen Kult iibergefiihrt, von Ca tuli und Horaz fiir religiose
Lieder zunachst aufgenonimen, hat diese Liedform auf die Lyrik stark eingewirkt und
ihr die strophische Gliederung zuruckerobern geholfen. — Wie die lyrischen Kultlieder
der hellenistischen Zeit, schliefien sich auch ihre Hymnen und Enkomien an die alten Muster an:
der homerische Hymnus ist fiir die Gotterhymnen des Kallimachos ebenso Prototyp wie fiir die
Enkomien auf Herrscher. 44 Str. 432/3 vprašanje o pesniški tehniki in njeni tradiciji in str. 292 sl.:
„Chorlyrik“. Wilamowitz, Tim. Perser. 100 sl., 102 sl. — Georg Fraustadt: Encomiorum in litteris
graecis usque ad romanam aetatem historia, Dissert. inaug., Lipsae, 1909: zveza med enkomiji
in kultom str. 22 sl. Zveza med himni in nomom str. 24. Cfr. str. 82 moje pričujoče razprave
op. 2, str. 104 sl.

2 O zvezi med korično in nomično kompozicijo meni Crusius pri odstavku „Alkman“ v
Pauly-Wisssova I (1894) p, 1569/70: Ebenso verschiedenartig, wie die behandelten Stoffe, sind
die angewandten Kunstformen. In der Rhythmik, vor allem mancher hymnenartigen Stiicke,
steht an erster Stelle der Daktylus: Hexameter in reinen Daktylen und mit langen Endsilben
frg. 26, kurzere Reihen frg. 1.45. 33 f. 47. 48 f. 59. Man wird an terpandrische Hymnen erinnern



121

Je treba še kaj dodatkov za zvezo med Ajshilovo veličastno
arhitektoniko ter Terpandrovo sedmorično — nomično kompozicijo
zdaj, ko vemo za odvisnost nomične poezije od kulta Apolonovega ?
Je bila prava moja sled — v „nomičncst“ grške poezije? Mislim,
da stoji s tem dovolj trdno moja podmena o najbistvenejšem znaku
„nomične“ kompozicije. Stoji tem trdnejše tudi razlaga Tibulove II 5 !

In vendar še nekaj. Kult Apolonov zahteva strogo kompozicijo
v sedmici in simetriji. Kako je grški umetnik to dosegel, da jo je
doznalo uho, o tem smo že culi nekaj (str. 63), kako pa da jo je
tudi oko, o tem moremo sklepati iz načina — korovega gibanja ali
plesa ter razvrstitve poedinih pojočih oseb. To gotovo stoji, da
je sedmorična in simetrična kompozicija vselej sla¬
vila Apolona in njegovo miloglasno ter zlatodrago in
idealno urejeno liro! Od harmonije te lire sedmero-
glasne pa do — harmonije sfer ni ravno velik skok,
kakor bomo še čuli! Tudi se mi zdi, da bi utegnila biti med
sedmorično sestavo Ajshilove nagrobnice (figfjvoc;) in kultom Aga-
memnonovih manov ter kritičnim številom sedem kolikortoliko
ozka vez. Pa to le — mimogrede.

Čujmo le Reischa, kaj meni dalje o korovem plesu (str. 2383/4):
„Nur ein geringer Teil der Ch. - Dichtungen ist fiir den Vortrag auf

dem Marsche oder wahrend festlicher Umziige bestimmt (npocroScov, lupatr/piov,
TOfur/j, x(5p,og). Weitaus dieMehrzahl wurde auf demAltarplatz
oder auf einem fiir solche Auffiihrungen eigens h e r g e -
richtetenTanzplatz (/opop, ip/j/azpcc,Marktplatz) vorgetragen. Hier
treten die Choreuten am Festtage auf, in festlicher Gewandung und
bekranzt (Dem. XXI16, 55), geleitet vom Dichter (oder Didaskalos),
von dem Ch.-Musiker und — wo ein solcher bestellt ist — von dem Choregen.
Sie haben w a h r e n d der Auffiihrung den Charakter heiliger
Personen (Dem. XXI 55), da sie im Dienste des Festgottes stehen,
vgl. Buli. hell. II 331. IV 351: Espal Trav itaESrav -fo^ (Inschr. v. Delos). W e n n
in romischer und vielleicht schon in der hellenistischen
Zeit manche C h.-D i c h t u n g e n von den Choreuten in ru-
higem Stand vorgetragen wurden, so diirfen wir dagegen f ii r die
uiirfen;vgl. A. Kossbach Speoielle Metrik 93«.“ - „Die meisten umfanglicheren Fragmente
miissen aber kunstvoller eomponierten Strophen angehort haben. die teils daktylotroohaeischen
Charakter tragen (so frg. 1. 60, 4. ferner frg. 87), teils in freioren Logaoeden gehalten sind (so
frg. 37 und die einzigen bis ins Einzelne zu analisierenden Strophen frg. 23). In frg. 23 sind
die Elemente der alkaeisehen Strophe in geistreicher Weise zu drei stro-
phenartigen Versgruppen ansgesponnen: das ilteste Beispiel eiaer triadischen Perikope von orpocprj,
dvTiorpocpoc iTimSog. In allen diesen Dingen ist A. (nieht Stesichoros) der erste Gesetz-
geber der h Šlier en Lyrik. Naheres bei Crusius Stesichoros nnd die epodische Com-
position in der Lyrik, Commentationes Ribbeckianae 3 ff. Uber die Gliederung der Stofhnftssen
lafit der Zustand der Fragmente kein Urteil zu. Merkwurdig ist. wie m dem Partheneion auf
Tone des ernstesten Pathos das Getandel der Jungfrauen folgt: man wird a n den Apol-
lonhvmnus erinnert. wo der Mythus von der Appstrophs an die Jungfrauen ab-
o-eldst wird. Vgl. die Artikel T er p an dr o s und N o mo s. “ - Ta pripomba daje apostro-
firanim distihom v Tib. II/5 še večji pomen! Organiziranje verzov v visjeredno skupino pa ima
svojo anologijo v organiziranju distišnih enotek v distišni zistem! Umna kompozicija višje
vrste gre potemtakem lahko vzporedno pot in po istem glavnem, osnovnem arhitektonskem
principu, kakor nam ga kažejo navedene paralele.



122

altere Zeit v o r a u s s e t z e n, dass bei allen auf dem Fest-
platz vorgetragenen Gesangen die Rhythmen der Dichtung v o n
den S a n g e r n mit entsprechenden Tanzbewegungen begleitet wurden.“

Smemo misliti, da je bilo tako plesno gibanje lahko tudi mi-
stično-simbolično v smislu ideje, ki ga izraža sedmica v
Apolonovem kultu, t. j. najstrožjega reda po simetriji s sedmoričnim
obsegom? Orijent pozna vendar ples s sedmerimi tančicami! Grška
teorija uči sma, mvrjoeig: itgoofie, omoftev, slg 6e§ia zal dgiarsga,
zavco zal dvoj, sv z.vz.hn (cfr. Roscher „Die Hebdomadenlehren etc.“
str. 26, op. 32 c).

V homeričnem, Apolonu posvečenem slavospevu stoji (po A.
Ludwichu, Homer. Hymnenbau, str. 172) v. 188 sl.:

aunlza S’ aHavanotat p.sAet ziD-api? zal aoiBi) -
Mouaat |j.sv $■’ ap.a xacat, ap.ei|ičp.evai oni zaAvj,
ujAVsuacv pa D-efiv Swp’ ajijSpona, avDpurojv
'iATjp.OGivac, oa’ l/ovne: u-’ aO-avatota: ■O-ioict
luguo’ ooppaSeev y.ai ap.^/avot, ouSš Sivavnai
eupepisvai {lavanGto n’ azo? zal 'frizv.oc aAzap.
aonap eu-Aizapioc Xdpme; zal luspove; ~Qpac
'App.ovlv) š’ "H^r, ne Aiog D-uvanvjp t’ ’A®psS:nr;
6pjr$5vt’, aAAijAa>v esc zaporw /sipa? I^suaat, 1
■rij« p.ev oun’ atir/pr, p.grapiAors-uas cun’ eAay_eta,
a/v/.a jj.d/.a p.gyaAv; ne tSeiv zal eiSos a-fvjn^,
“Apnep.tc b/šaipa, op.otpsGC? 'A^oaamv:.
ev S’ au njjaiv "Apr,: zal IGazooro? 'Apvstossvn^c
orattoui’ ’ aunap 6 <l>oTj3o? ’Aor6XXwv efziD-ap^ei
zaAa zal u<k ac • ar/Ar( oe p.tv dp.&ts'aetvet
p.app.apufat ne oroSoiv zal eozAi&ancto /_;nwvGc.

Ludwich pripominja (o. c. str. 186) k tem verzom:
„MoSoai iišv 9-’ Sga itaaai, das heisst doch wobl: alle neun. Šie sind die

einzigen, von denen Mer deutlich ausgesagt wird, dass sie singen. Zu diesen
9 Sangerinnen kommen dann noch 10 Tanzerinnen (3 Chariten, 3 Horen,
Harmonia, Hebe, Aphrodite, Artemis) und 2 Tanzer (Ares, Hermes). Das
ergiebt einen Chorreigen von insgesamt 21 (3X7)Mitwir-
k e n d e n. In ihrer Mitte schreitet schon und hochragend Apollon gleichsam
als Dirigent einher und spielt die Cither. Man sieht, selbstindieser
episodischen Darstelung h at der Hymnologe seinen Sinn
tur symetrisch-hieratische Gliederung bewahrt und, was besondere
Aufmerksamkeit verdient, unter Gebrauch ebenderselben Zahlen-
symbolik, auf der das ganze Gedicht beruht.1* 111)

1 Namreč 3 in 7, torej kakor pri Tib. II/5: 7 in 9 (=32 !). Opozarjam na str. 39 moje raz¬
prave, kjer imamo obrazec za zapadno pročelje Zevsovega svetišča v Olimpiji: 21 oseb ! Roscher:
„Sieben- n. Neunzahl im Kultus n. Mythus der Griechen“ (separ. odtis, Leipzig, Teubner 1904)
str. 69 „siebenteilige Chore“ str. 18: „ . .. dafi auch der bei der delphischen Septerienleier
den Apollon darstellende Knabe anf s,einem Znge nach Tempe nnd zuriick von e in e'm aus
sieben gleichartigen Genossen, wohl den Reprasentanten der Hosierfamilien, beste-
henden Obore begleitet war“; str. 19: „Dafi diese Vorstellung mit den im Apollokult so
hiiufigen hebdomadischen Choren irgendwie zusammenhangen mufi, ist so nahe liegend,
daB es sich kanm verlohnt weitere Betrachtunngen darliber anzustellen.“ Ne potrjuje Ti tudi
to, da utegne končno le biti kakšna zveza med sedmorično kompozicijo v Ajshilovih Koeforih
in Apolonovim kultom? Je tudi število loerih strof v tej smeri sorodno s številom korovih oseb?



123

To mesto o homeričnem Apolonovem himnu je dobro pojas¬
nilo za umevanje korične kompozicije in umno sestavljeno plesno
gibanje zborovo. Friderikova misel je torej prava, ko omenja idejno
zvezo med koričnim petjem in harmonijo sfer:

„ ... d e r chorische Gesang der Griechen in seiner krei-
senden Bewegung den himmlischen Reigen der Gestirne nachbildet,
nach der Idee eines Pythagoras oder Plato vo n dem Har-
monienzauber der Spharen . 11

Še umljivejši pa postaja simetrična in sedmorično-nomična
kompozicija končnih spevov (a-la Ajshilov-a nagrobnica), ko beremo
sledeče Reischeve besede (str. 2384), krijoče se docela z omenjenim
mestom v Apolonovem homeričnem himnu in Ludwichovo razlago:

„Je nach der Art der Dichtung und nach der Zahl der
Choreuten waren die Bewegungen der Chore verschiedenartig. Bei
vielen Cultreigen bewegten sich die Choreuten in langsamen Schrittreigen
um den Altar (vgl. Callim. in Dian. 170.267; in Del. 301.312), indem sie ein-
ander bei den Handen fassten, vgl. II. XVIII 594. Plut. de def. orač. 22 p.
422 B. Etym. M. s. x°P°t- So sehen wir die Reigentanzer haufig auf Vasen-
bildern dargestellt, besonders kunstvolles tlbergreifen der Han d e
zeigt die Polledraravase Journ. hell. stud. XIV Taf. VII; mitunter waren die
Choreuten durch ein Seil, das sie in den Handen hielten, verbunden, vgl.
die delischen Inschriften Buli. hell. VII183 f. Ter. Adelph. 752. Liv. XXVII 37,
19. D i e 1 s Sibyllin. Blatter 91. P a 11 a t de fabula Ariadnea 5. VV i e bei
dem Umschreiten des Altares, so musste sich kreisformige
Aufstellung auch sonst fur grossere Chore empfehlen, in
d e r e n Mittelpunkt der Vorsanger (Od. VIII 264. Hes. Schild 201) oder Floten-
spieler einen Platz hatte (Luc. Anach. 23). Da h er wird man auch
die Bezeichnung des /.nbo; x°P°S doch am wahrscheinl ichsten
von dieser Art der Anordung ableiten dtirfen. — Im Gegensatze dazu scheint
bei kleineren Choren vielfach eine viereckige Formation ublich gevvesen
zu sein.“

Ni-li to res prav dobrodošel komentar k Ludwichovi pripombi ?
Gotovo, a tudi k že znani „kiklični simetriji«. Ali ne V Zame vsaj
je zveza med razvrstitvijo in kompozicijo celotnega kitičnega zistema
(str. 61 in 64) ter sestavo in razporeditvijo zborovo nekaj povsem
umljivega, in to tembolj, čim še prav posebno upoštevamo vpliv kulta
in njegovih predpisov. Tudi sestava in gibanje korovo, glasba in
melodija itd., vse, prav vse mora sluziti časti in proslavitvi božan¬
stva, ki mu je bil posvečen praznik in ž njim cela slav¬
nostna prireditev.

V tej novi idejni perspektivi je prav posebno umljiva „nomična“
kompozicija, posvečena v prvi vrsti bogu Apolonu. Če upoštevamo
tradicijo in skrbno čuvanje Apolonovih svetinj in simbolov njegove
časti in slave, nam je potem tudi umljivo, da se je lahko ohranila
i tradicija o Apolonovem himnu-nomu do Tibulovih dni. In to
je treba vedno naglašati proti tistim, ki ne verujejo v tako tradi-



124

cijo. Svete knjige in sveti obredi in sveti slavospevi so pač nekaj
idealnega in nedotakljivega; in v tem tiči sila konservativnosti. Spre¬
membe v tej smeri veljajo za kršitev svetega reda in zato so
vjigig, ki vpije po kazni.

Problem takozvanih anoXeXv(išva („secesija“) spada prav po¬
sebno v poznejšo dobo grškega razvoja, ko vlada načelo individu¬
alnosti. Platonova polemika proti tej „secesijonistični“ umetnosti je
po dosedanjem že umljivejša in postane še bolj, ko se vglobimo še
v vprašanje o bistvenih znakih apolinične in dijonizične lepote in
umetnosti.

Tako torej o umevanju čudovite sakralne sedmo-
rične n orni čn e matematike v Tib. II/5! V delih, v celotni sestavi
in končno še v — vsoti distišnih elegijskih enotek: kaj poreče k
tem dejstvom še tako strogo oko filologovo in kaj napiše zdaj
proti „matematičnim estetičnikom“ staroslavne grško-rimske pes¬
niške umetnosti n. pr.: dr. Tominšek? Li še tisti stavek:
„Bodimo pametni'1 ?!

Čast, komur čast: resnici najprej! Priznavam tu, da sem ob
začetnem študiju te elegije pod vtisom Crusius-ove teorije nekoliko
domneval, da bi utegnila tičati v II/5 podobna starogrška „nomič-
nost", vendar pa me je dovedel šele študij Roscherjevih razprav
in Ludwichove knjige do trdnejšega sklepa, da bi utegnila biti ta
nomičnost precej — „matematičnega“ okusa ravno radi zveze z Apo¬
lonovim kultom. Pregledal sem še enkrat svojo razdelbo in opazil
— omenjeno matematiko. Zdi se mi, da sem s tem spoznal precej
bistven činitelj — „nomične“ poezije: pomen in namen sedmerodel-
nosti, ki tvori bistveno misel grškega svetovnega nazora
vobče! A to spoznanje — je šele najmlajšega dne, ko je bil spis
deloma že v tisku.

Predno sem se bil vglobil v študij nomične poezije in pričel s
paralelnim proučevanjem kompozicijskih zakonov grške prostor-
ninske umetnosti ter se seznanil natančneje i z metriškimi teori¬
jami, sem že prišel pod prvotnim vtisom Žigonovih osnovnih ideji
do sklepa, da treba seči za Prešernovo arhitektoniko po komentar v
antiko; zlasti pa sem slutil za tistim verzom prve gazelice „Bolj ko
Delie, Korine, Cintie al Lavre" — indirektni migljaj poetov, da
treba temeljito proučiti po vrsti — rimske elegike. Študij je nanesel,
da treba upoštevati tudi — stare himne, panegirike, enkomije itd.,
kakor namiguje Prešeren sam s tisto „Pindarjevo odo" v zadnji sedmi

1 Cfr. Čas 1911. št. «.



125

gazelici. Pričel sem s Katulovim enkomijem1 radi tiste značilne West-
phalove pripombe o sedmerodelnosti in nomičnosti tega slavospeva,
kar sem že objavil v „Času“ (1911, št. 6). Od tu sem pričel dalje s
študijem po vrsti z elegiki Tibulom, Ovidom in Propercijem, kakor
jih navaja Prešeren v onem verzu gazelskega prologa.

In rezultat? O njem priča — pričujoča študija. Glede rimske
elegije same pa sem se uveril s paralelnim opazovanjem umetnostnih
zakonov, da ima rimski elegijski distih prav značilno vlogo v kompo¬
ziciji poedine rimske elegije. To vlogo označujem tako: distišna enotka
zavzema v celotni kompoziciji rimske elegije sorodno vlogo, kakor
je prisojena osebi v pročeljni arhitektoniki, kjer ima vsaka po-
edina oseba svojoposebno določenonalogo, vse skupaj
pa so podrejene enotni skupni — „skupinski vlogi“
in potem dalje ideji celotne umetniške kompozicije,
t. j. umetnine umetnikove. Kakor se tam družijo osebe
v skupine, tako se družijo tu distišne enotke v distišne
zisteme. Več distišnih zistemov pa tvori glavni in najvišji zistem,
zistem ali organizem elegijski, t. j. elegijsko umetnino, v kateri vlada
gotov določen ali osnovni kompozicijski poetiško- (in retoriško)-
tehnični princip. Temu osnovnemu sestavnemu principu so podre¬
jene vse enotke s svojo vsebino vred! Strog zakon: umetnina!

Poudarjam še enkrat, da sem došel do tega spoznanja potom
analogije v prostorninski grški umetnosti in spoznal, da je stara
umetnost v celoti res zelo — „nomična“, enovito nomična, tako da
se opaža že priljubljenost simetričnega in sedmoričnega arhitekton¬
skega principa. Zame je nujen postulat, da mora ta zakonitost imeti
še globlji pomen. In ga tudi ima, kakor smo že čuli in pokaže —
slika grškega svetovnega nazora v svitu mitologije in astronomije
ter — glasbene teorije izza Pitagorove šole.

Da moja teorija ne sloni na slabih nogah, priča O. F. Gruppe v
svoji še vedno izborni knjigi „Die Romische Elegie“ (Leipzig 1838,
Wiegand), kjer piše slično mojemu naziranju (I, str. 14/5):

„Das Distichon selbst ist ein Bild dessen, was wir so eben geschildert
haben.” Der ebene Gang fortlaufender Hexameter, das epische Abwickeln
einer Erzahlung wird unterbrochen, mit dem Distichon bekommt der Vers
jenes immer wiederholte Steigen und Fallen, Aufatmen und Sinken. Die

i O tem slavospevu več pri priliki. Ima isto osnovno sestavo kakor Tib. II/5! Prolog in
_» 1, „n .t. aii«nn sestavljena ko pri Tib. II/5. O tem enkomiju se je

“ OBUJ. BlrtVOObOtu * - _ . .
epilog (štejem samo 68b + o!) sta slično sestavljena ko pri Tib. II/5. O tem enkom.jn sej,
doslej nabrala že lepa literatura. Obrazec ji je.

a b c d c' b' a.'

Cfr Crusius • Paulv-Wissowa (1903) V. „Elegie“, str. 2291. Opozarjam na Skutschevo razdelbo v
__ =vnv.,io;o vsi nozneiši. Tako Kalb v razpravi „De septuagesimo



126

griechischen Elegiker' haben, wovon weiter unten, noch nicht so regel-
mafiig nach jedem Distichon eine Interpunktion und
einenAbschlufl des Sinnes; dies aber wird nun eben beiTi-
bull allerdings die Regel und hiemit erst hebt die feinere
Gliederung innerhalb des kleinen Versganzen an. Je des Distichon ist
eine Darstellung fiir sich, eine Situation, deren sich aber mehrere zu einem
grofieren gleichartigen Bilde („skupina“, „distišni zistem“!) zusammensetzen. 2

Docela isto naziranje, kakor sem ga sam razvil! To tudi potrjuje
upravičenost in pravilnost analogije med distišno enotko in poedino
osebnostjo v trikotni pročeljni kompoziciji.

Neposredno ob Gruppejevih besedah smemo to analogijo razviti
še za korak dalje, in sicer na ta način, da se vglobimo v zgodo¬
vinsko perspektivo grško-rimske umetnosti in ž njo vred v razvoj
distišne in osebne označbe.

Čimdalje smo namreč od arhaične dobe in čimbliže smo grški
„moderni“ — helenistični umetnosti, tem razvitejša postaja
osebnost. V pesništvu prevladujejo takoimenovani — ta auo-
Islvfieva = kitice zase in ne glede na ustroj drugih. Te kitice so
— same sebi namen, umetnina zase. Torej popolnoma
nov princip in nasproten onemu, ki je vstvarjal cele
vence kitičnih organizmov ali zistemov, kakršne
kaže zlasti — korična poezija. To znači, da je prešla
doba korične, recimo skupinske vezanosti, nastopila pa
nova, v kateri velja — princip individualnosti. Problem
grškega javnega življenja potrjuje — to resnico. Velika umetnost
je pri kraju, na obzoru je — mala, rafinirana in malenkostna, često
do Simijevske virtuoznosti. S Schillerjem bi lahko označili razliko
tako le:

„Verflogen ist der Spiritus,
das Phlegma ist geblieben.“

V helenistični je črpala dalje rimska umetnost, hodila pa hkratu
tudi v šolo daleč nazaj h grškim vzorom, kolikor je pač mogla in
kakor ji je prijalo: vse pa je porabljala po svojih potrebah, a vendar
tako, da so ostale često važne in celo najbistvenejše niti z dobo
klasične in arhaične umetnosti.

1 Cfr. Gruppejeve misli z Meskovo razpravo „Satz und Vers im eleg. Distichon der
Gnechenw , Briinn 1900, Progr. II. St. Gym. in že omenjeno dr. Arnejčevo razpravo v ^Nastavnem
Vjestnikuu 1910. Dr. Arnejčevi trije obrazci pričajo i za grško elegijo isti osnovni zakon, kakor
sem ga razvil zgoraj. Dozdaj še nisem mogel pregledati A. Cartaultove „Le distique člegiaque
chez Tibulle, Sulpicia, Lygdamus u , Pariš: Alcun 1910. Po vesti v Deutsche Liter.-Ztg. 1911, Nr. 15
posnemam, da razpravlja Cartault tudi o simetrični dispoziciji in razmerju med metrično
(distišno) in stavkovo (gram.) enoto. „Er (Cart.) kommt zum Schluss, dass Tibulls korrekte
und elegante Technik nicht durch die Fesseln zu strenger Schemata und zu mechanischer
Regeln gebunden sei, sondern eine gewisse Freiheit der Bewegung bewahre. Die Entwicklung
fiihre bei ihm zu geringerer Regelmassigkeit und weniger peinlicher Sorgtalt fiir technische
Einzelheiten.“

2 Tudi Mesk ima isto pojmovanje („Situationu) iz Gruppeja.



127

Tako imamo v celotni rimski umetnosti dva toka: moderni z
osnovno smerjo k individualni označenosti, in drugi, ki se naslanja
na najboljše grške vzore davno minulih dni. Umevno, da je sinteza
med „moderno“ in „antiko“ važen problem za rimskega umetnika.
Treba pač ali vliti starim oblikam „moderno“ t. j. helenistično in rimsko-
narodno vsebino, ali pa prilagoditi moderno obliko stari vsebini.

Ta problem se nam kaže i — v rimski elegiji. Umevati ga mo¬
remo edinole s tega vidika splošnega razvoja. In tudi razvoj rimskega
distiha treba motriti na ta način. Med Katulovim in Ovidijevim je
dokaj razlike: najprej v arhitektoniki distišne enotke same, potem
pa vdružitvi s sosednimi v isti elegiji.

Ovidijeva distišna enotka je popolnoma „moderna“: ima vse
znake, ki jih izraža pojem ta djvo/.slv/jAva. Ko bereš tisoče Ovidijevih
distihov, se ti skoro zdi, ko da je hotel poet pokazati najprej svojo
čudovito prožnost in tehniško spretnost. Rafinirana arhitektonika
njegove distišne enotke je docela umljiva le v zvezi s helenistično
tehniško virtuoznostjo, umljiva še bolj, če zasleduješ isti pojav v celi
umetnosti: časovni in prostorninski. Spoznaš, da je dokaj upravičena
paralela med distišno enotko in osebno individualnostjo, da veljajo
pravzaprav za obe isti karakteristični znaki, zavisni tudi od sorodnih
življenjskih zakonov in nazorov, in ne samo od umetniške osebnosti.

Distišno enotko je torej treba umevati za — organizem,
z istem metričnih sestavin, da umeš različni značaj njene arhitek-
tonike.i Spada potemtakem med — metrične organizme, kakor
spada vsaka kitica te ali one vrste! In tu tiči pravzaprav jedro in
ključ do rešitve problema — tudi matematično-točne kompozicije,
kakor smo jo doslej spoznavali in spoznali posebno
pri Tibulovi elegiji II/5.

Jasno pa je, da se organizatorična sila umetnikova ne more usta¬
viti pri — eni sami individualiteti, eni sami distišni enotki: ta nje¬
gova sila mora iti še dalje, kadarkoli mora porabiti za svoje misli
več istovrstnih enotek. Princip različnosti narekuje potem
nov zakon. In tu je zopet — problem, zavisen docela
od organizatorja samega! Zakaj voli svoj zakon: to je
ravno njegov „okus“, njegova umetniška misel.

Pojem organičnosti krije v sebi i pojem razvojnosti,
smotrne razvojnosti. Smoter metričnih enotek sta verz in kitica,

i Stara metrika (Heiajstijon-Hermann) uči tako: distišna kitica se ponavlja enako
druga za drugo; zato spada med takozvane zisteme %axa |iovoaTpocpixd. AAAA . .
Sorodna ž njo je — tercinska kitica, ki ima „mesodično“ razvrstitev. Rabi se tudi po pravilu
— novooTpocpotd, a hkratu tudi tako, kakor distišna enotka v Tib. II/5 ali IT/2. Kako je razvil
Žigon svojo „tercinsko arhitektoniko“ za Prešerna? Pomni: v stari poeziji, zlasti grški, je
ritem* glavne važnosti, v moderni nadomeščajo različne metre razne — rime! Le pri¬
merjaj staroklasične in moderne, zlasti romanske umetno vezane - kitice ! Sonet, ottava itd.
Spretnost v rimanju odgovarja staroklasični spretnosti v tvorbi metrov m ritmov.



128

smoter kitic je — kitični zistem, smoter teh je — umetnina t. j. celotni
organizem najvišjega reda: to vsaj govore doslej navedeni „slučaji 44
iz antike.

S pojmom organičnosti je torej nujno zvezan i
pojem reda, razporejenosti, odvisnosti in podrejeno¬
sti, sestavnosti in zakonitosti . 12

Ako moramo umevati distišno enotko za samostojno „situa-
cijo“ (v pesmi rabimo za ta pojem „misel“ ali „čustvo“ ali oboje
skupaj) potem imamo v poedini elegiji celo niz takih „samostojnih
položajev41 . Ali so res „samostojni“? Ne! Zavisni so drug od
drugega, vsi s k u p a j pa od c e 1 o t e, t. j. enotne, osnovne misli,
ki jo mora izražati zistem — misli. Od tega je zavisen ravno
pojem — „umetnine“. Nekaj pač mora vezati sestavne organizme v
enoten višjeredni organizem!

Prav tako velja za pročeljno kompozicijo isto načelo.
Osebno „situacijo“ je treba najprej motriti, in potemšele v

zvezi z bližnjo okolico t. j. v zvezi z bližnjimi osebami v „skupin¬
skem položaju 44 ; končno vse te „skupinske položaje 44 s pogledom
na celotni „skupni položaj 44 , t. j. celo umetnino. Saj je celota smoter:
v njej se osovršijo vse sile.

Kaj mora nujno slediti iz takega naziranja? To, kar smo že
izvajali, da so „položaji“ v mejsebojni zavisnosti, z drugimi bese¬
dami — v organični zvezi,2 ki je tem večja, čim sorodnejši je „po-
ložaj 44 , t. j. zavisnejši od istih ali sorodnih sil, sorodnih misli. —

Toda red sam je zopet zavisen od „zakonov“, osnovnih
idej, uravnavajočih mejsebojne odnose poedinih po¬
ložajev 44 ter do drugih in celote. Katerih?

Že iz vsega dosedanjega lahko trdimo, da antika prav po¬
sebno ljubi proporčnost in simetrijo. Res je tako. Kdor ne
more dospeti do tega spoznanja, ne bo nikdar mogel
pojmiti 2/3 staroklasične lepote! Pitagorejska šola je kar
nujen pojav grškega matematično-točnega duha: jvav dfiififiog . . . 3

1 Cfr. odstavek „G-rški nomos“ in romantiško teorijo o umetnini-organizmu.
2 Primerjaj sedaj romantiško teorijo o umetnini-organizmu; beri in pomisli Joachimine

besede na str. 14 te razprave: „Teil oder Funktion eines Organismus. . u Distih je — ? Je-li
bil potreben I. del?

3 Preberi dobro Roscherjevo že navedeno razpravo „Die Hebdomadenlehren der griech.
Philosophen u. Arzte« ter najnovejše njegovo delo „Uber Alter, Ursprung u. Bedeutung d.
hippokrat. Schrift von d. Siebenzahl. Ein Beitrag zur Gresch. d. altest. griech. Philosophie
u. Prosaliter. Separatni odtis iz XXVIII. Bd. d. Abh. d. philol.-hist. KI. d. kgl. sachs. G-es. d. Wiss.
N°V. Leipzig, Teubner 1911. Roscher sodi, da spada ta spis o sedmici najkasneje v drugo po¬
lovico 6. stoletja pr. Kr. Pagel se strinja z R. glede starosti tega „Hipokr.u spisa, (Wochenschr.
t. klass. Philol. 1911, Nr. 42), docim H. Diels pobija Roscherjevo naziranje, češ da spada v
4. stoletje pr. Kr. (Deutsche Liter.-Ztg. 1911, Nr. 30: „Die vermeintliche Entdeckung einer In-
kunabel der griechischen Philosophie.“) — Misli o „harmoniji sfer“ še nima, priča, da je ta
misel izza Pitagorove šole. O drugem pri vprašanju ,,harmonije sfer“.



129

Irendelenburg prav dobro piše („Das Ebenmass ein Band der
Verwandtschaft zw. d. griech. Archaeologie u. griech. Philosopbie“:
Festgruss an Eduard Gerhard, Berlin 1865), str. 9/10:

„Plato nannte Mass und Ebenmass (jisxpioxij; und aupjiexp£a) nebenein-
ander als zwei unterschiedene und doch zusammengehorend; und wol mit
Recht. Wo dasselbe Mass (v moji teoriji o distišni enotki = |iexpov xou
oXou) durch die Theile des Ganzen durchgefuhrt wird, wo
das Mass in der Wechselwirkung der Glieder sowol in
ihrem Verhaltniss zu einander als zum Ganzen erscheint,
da wird aus Mass Ebenmass und das Ebenmass weist daher immer
auf ein Mehrfaches oder auf ein gegliedertes Ganze hin.“

In dalje stran 11:

„Das Ebemmass hattein der griechischen Kunst s e i -
nen Ausdruck. Der griechische Tempel, die Saulenhalle,
die einzelne Saule offenbaren in ihrer Schonheit die
Macht derSymmetrie. Und wenn nun Vitruv (III, 1) das Ebenmass
der Baukunst auf das erkannte Ebenmass der menschlichen Gestalt zuriick-
fiihrt, so stehen wir von Neuem bei der griechischen Plastik. Zur Zeit
Platos hatte bereits Polyklet aus Sicyon, ein Bildner des Perikleischen Zeit-
alters, der Symmetrie, d. h. den Proportionen der menschlichen Gestalt nach-
geforscht, ja nach einer Nachricht (Galen. de plač. Hippocr. et Plat. IV, 3)
liber sie geschrieben und in seinem Doryphoros, dem Bilde des voll-
endeten Ebenmasses, den Kanon dargestellt. — Derselbe Polyklet war
Architekt, und baute zu Epidaurus ein Theater, dessen edlen Stil und Grosse
noch Pausanias lobt (II. 27, 5) und, setzt er hinzu: ,welcher Baumeister
solite in Harmonie und Schonheit mit Polyklet w(irdig in Wettstreit treten
konnen?' Das Ebenmass, das Polyklet am menschlichen Leibe, als dem gege-
benen Mass der Schonheit erschaute, bildete er schaffend im Bau des
Theaters anders gestaltet aus. Beides musste sich unterscheiden und wir
erinnern uns dabei an Plato, der die Wahrheit der Schonheit zugesellte und
wie es uns schien, die Wahrheit wie eine innere Bedingung vor das Ebenmass
stellte. Wenn Polyklet andere Verhatnisse in dem zur freien Bewegung und
zu geistigen Verrichtungen bestimmten menschlichen Leibe fand, und andere
in dem Gebaude durchbildete, das bestimmt war, zum Feste die Menge der
Schauenden und Horenden aufzunehmen; so hangen die einen und die andern
von der Wahrheit des Gedankens ab, den sie darzustellen berufen sind.
Platos Forderung hat hier in der Kunst ein anschauliches Beispiel ge-
funden.“

Tisto preznačilno Platonovo mesto o razmernosti in sorazmer¬
nosti se glasi po Filebu (64 E):

Nuv Sij y.caam=q>eojsv ijjitv ij x o 0 4 T “ ^ 0 5 8 6 v z |i: j sij X7jv x o 0 v. a X o 0
9 uaiv . jiexp TijS yap %ai a up.jJ.sxp £a xd).Xo{ Sij *ot> v.ai *>«xij navxwxoS
gujiPa£vsi -[ijvso&tu.

Tu se nam odkriva bistvena misel Platonovega svetovnega na¬
zora, da je podlaga vsemu — mera, da obstoji dobrota v redu,
ki se umljivo združuje s pojmom lepote. Dobrota in lepota iz-

9



130

hajata iz strogega reda.i Red pa je sestavljen činitelj, za-
visen od odnosov, in sicer umerjenih odnosov, t. j. razmerij. Ta raz¬
merja izražajo števila. In dr. Gustav Schneider sodi („Das Princip
des Maasses in der Platonischen Philosophie, Gera 1878/4):

„Die Zahl also und die von ihr constituierten V e r -
haltnisse, zu denen wir nach Platonischer Anschauung namentlich die
Proportion rechnen miissen, heben die Verschiedenheit des E n t -
gegengesetzten auf und erzeugen Ebenmass und Harmonie in den
Dingen. Es ist also mit einem Worte das auf der Zahl beruhende
und durch sie bestimmte Maass, was als formales Princip im Philebus
erscheint.“

Osnovna misel vse Platonove etike, politike, dijalektike,
estetike, glasbe, pedagogike in sploh vsega mišljenja je torej misel
o splošni umerjenosti vsega. Schneider zaključuje na podlagi
zgledov v Filebu (str. 5):

„Damit ist die universelle Natur dieses Princips h i n -
reichend gekennzeichnet. Es erscheint wirksam in der Natur und
im Geiste des Menschen, als bedeutungsvoll fiir sein Erkennen und ftir die
Bethatigung seiner sittlichen Natur als Individuum und als Glied des Staates
und der Welt. So machte Plato fiir alle Erscheinungen der Welt und des
Geistes das Mathematische zum Gesetze fiir die Verwirklichung des Guten.
Ja, man konnte wohl sagen: Fiir alle Erscheinungen der Welt und des
Geistes suchte Plato das mathematische Gesetz.11

Mera, razmernost, sorazmernost: to je prava osnova Platonove
filozofije, in ni je mogoče prav pojmiti, če se ne doume te osnovne
misli.

„Wir konnen,“ pravi Trendelenburg (1. c., str. 15), „das Ebenmass selbst
in Platos Dialektik1 2 hinein verfolgen. Idee und Erscheinung, die Idee des
Guten und das Wesen der Welt, die in ihren Bewegungen harmonisch ge-
stimmte Weltseele und die Seele der Menschen in den ihr gehorigen
Theilen verhalten sich wie Urbild und Abbild und geben
daher in der Erkenntniss symmetrische Gruppen. Das
Gesetz des Ganzen wiederholt sich in den Theilen. (Romantika!) Wie
z. B. das Erkennen uberhaupt dadurch geschieht, dass Gleiches sich mit
Gleichem begegnet, die Idee in der Wiedererinnerung unseres Geistes mit
der Idee, an der die Dinge Theil haben, so kommt auf dieselbe Weise der
Vorgang des Sehens zu Stande, indem das Licht des Auges dem verwandten
Licht des Tages, das an den Dingen spielt, begegnet (Timaeus p. 45). Wo

1 Natorp „Platos Ideenlehre” str. 328 : „Hiermit ist der Begriff des Guten voll-
stiindig als ein unkorperliches (ideelles) Universum (xčapO£ darbjlCCTOg), alsreine Gese.tzes-
ordnung, die den beseelten Kijrper in schonem Einklang regieren soli, zustande gebracht
(84 B ). Der letztbestimmende Gr und des Guten (arttOV, a!x£a, CD) ist diesem zufolge die
Natur des MaBes, der Symmetrie (to podč. jaz), obne die eine jede Mischung notwendig sich selbst
und ihre Bestandteile verdirbt, vielmebr eigentlich keine Mischung (d. h. wirkliche, innere
Vereinigung), sondern nur eine lose Zusammenmengung zustande kommt. Schon hiermit aber
nahert sich der Begriff des Guten dem des Schon e n, denn auf Mali und Symmetrie
beruht ebensowohl Sehonheit als Giite.“

2 Natorp str. 324 : „Also hangen in jenen Urprinzipien des Unbestimmten und seiner
Bestimmung nach Mafi und Gesetz schlieClich auch Logik und Ethik, und gerade nach
den lezten Betrachtungen mit beiden auch die Aesthetik zusammenu .



131

Plato die Erkenntnisse eintheilt, gewinnt er die Arten
dureh einen symmetrischen Schnitt und fiigt sie in Proportionen (Staat VI.
p. 507 ff.).

So durchdringt das Ebenmass, d as dem griechischen Geist
zuerst in der plastischen Kunst aufg*ing, bestimmend
d en platonischen Gedanken, bald als Analogie, bald
mathematiseh als Proportion.

Najstrožji red — simetrija je torej osnovni princip genijalnega
grškega duha, a tudi poprečnega vsakdanjega, in ocotpgoovvi) in dr/.aio-
avvij osnovni njegovi vrlini: /j,ydsv ayav je stal zapisan rek nad
vrati Apolonovega svetišča v Delfih. V Filebu pa stoji (p. 26 B):
vfjgiv yag nov xai §v/rnaaav navtcov novrjgiav avvrj '/.aubovoa fj freog,
eh r.aAs ‘Pi/.rpiS, negag ovve fjdovmv ovdev ovve nhrjopiovojv hov sv av-
rolg, vopiov xai rčtigiv negag >://>vrtov efievo . . .

Če sta vopiog xai tatgig — negag, kaj je potem arafta Kal /dog ?
Gotovo toliko ko = aneigov. Iz tega dobimo že znano formulo
negag : aneigov ---- vopiog : /dog. 12

Med negag in aneigov stoji to pievoov, ki povzroča, da'vlada
v stvareh y fievgiovrjg.

Iz te sledi dalje ovptpievgia. V obeh pa je lepota: ker je red
samposebi lepota. Višek reda in s tem vse lepote je v — simetriji,2
ki se imenuje po glasbeni analogiji tudi — dgpiovia.

Red, simetrija, harmonija so torej posledica umerjenih
odnosov med sostavnimi deli.

„P r o p o r t i o n und S y m m e t r i e pravi Trendelenburg (1. c.,
11/12), „erscheinen in ihrer Verwandschaft. Wo gemessen wird,
bildet sich ein Verhaltniss zvveier Grossen; uncl wo dasselbe Mass
durchgefiihrt wird, da bilden zwei oder mehrere Ver-
haltnisse, die, wenn auch in verschiedenen Grossen sich dar-
stellend, als Verhaltnisse gleich sind, eine Proportion. Wo
Plato das Ebenmass begriindet, begriindet er Verhaltnisse und Proportionen.
Polyklet stel lt e sole h e Proportionen am Doryphoros dar, dem
Kanon des menschlichen Ebenmasses. Neuere wie Camper unter-
suchen die Proportionen an den alten Kopfen; wie z. B. wenn sie jene drei

1 Natorp str. 330:.. .,das logische Prinzip der Bestimmung des Unbestimmtem selbst,
welches, unter der ebenfalls dnreh die friibere Darstellung (jidTptov, [iŠTpov, 24 C, 25 A, -
VO|AO£ tcc^c^ 26 B) wohlmotivierten Benennung des Mafies, mit vollem Recht hier als „Grund“
an die Spitze tritt, librigens Scbonheit nnd Wahrheit so unmittelbar im Gefolge hat, dafi ohne
ernstlichen AnstoC dasselbe auch „Vernunft“, (was mit „Wahrheit“ 65 D, fast vollig gleichge-
setzt wird) oder Weisheit genannt, nicht minder mit jeglicher Schonheit (30 AB) ausgestattet
werden durfte. w Cfr. str. 40 sl. v moji razpravi.

Cfr. tudi Ernst Seydl: „Das ewige Gesetz in seiner Bedeutung fiir die physische und
sittliche Weltordnnug. u Theolog. Stud. d. Leo-Gesell. 2, Wien, Mayer & Co. 1902, str. 14 sl.
Pomni, kaj stoji takoj na prvi strani: „Man verehrte in Apollon die Macht, welche die
kosmische Ordnung gestiftet hat und den Šternenlauf regelt, ferner die Auctoritat, welche den
Menschen zur rechten Lebenshaltung anleitet (Ajshilove „Evmenide“ !) und drittens den Geist,
welcher in der Welt des Klanges waltet. Gesetz und Harmonie auf kosmischem und ethischem
Gebiete festzustellen und zu wahren fiel in Apollons Machtbereich.u — Beri dalje sam in misli
na Apolonov pesniški nomos ter na Platonove „Nomoiw , kjer je omenjena i nomična poezija (700A).

2 Natorp „Platos Ideenlehreu str. 329: „Somit ist schlieBlich dem Range nach das
hochste das Prinzip des Mafies, das zweite Symmetrie, Schonheit, Vollkommenheit.^

9*



132

Zonen des Antlitzes an Hohe gleich finden und jede im Verhaltniss zum
Ganzen wie eins zu drei, und Winkelmann lehrt uns die Proportionen in
der griechischen Schonheit empfinden (Gesch. d. Kunst d. Alterthums
1776 S. 334 ff.). Proportion und Ebenmass (avalo-fov und a6(i|j.sxpov) stehen daher
im Plato nebeneinander (Timaeus p. 69 b). D as Ebenmass (die Sym-
metrie) stelltim Raume dar, was die Proportion (die Analogie)
in Zahlen ausdriickt. Wo das Ebenmass in die Bewegung des
Leibes eintritt, da entsteht jener anmuthige Fluss der Bewegung,
jene Eurhythmie, welche Plato im Tanz der Gymnastik erstrebt (Gesetze
VII. p. 795). Harmonie und Ebenmass, welche in dem Einklang
der Musik fiir das Ohr und in der Symmetrie der Plastik
und Architektonik fiir das Auge, auf durchgefiihrte Zahlen-
verhaltnisse zuriickgehen, wecken das Wohlgefallen auf verwandte
Weise. Ohne zu zahlen freut die Seele sich an der Zahl und von der Lust an der
Symmetrie lasst sich dasselbe sagen, was Leibniz von der Lust an der Harmonie
aussagte: sie ist ein Entziicken der Seele, die nicht weiss, dass sie zahlt.“

S temi odstavki smo si dodobra utrdili stališče proti nasprot¬
nikom „matematične estetičnosti": spoznali smo, da temelji
ves svetovni nazor antike na ideji točnili-matematičnih odnosov
med količinami, ki sestavljajo in povzročajo red, ž njim pa lepoto
ter — dobroto. Kjer j e mera, j e red, v redu pa j e lepota. 12

Za teorijo, da treba v umetnini-organizmu šteti sestavne
delce za mero celote; da si treba tako misliti i vlogo distiha
v rimski elegiji, kjer da je distišna enotka fttrqov rov olov, go¬
vori torej ves svetovni nazor tistega misleca v antiki, ki je preko
Shaftesbury-j a uravnaval smer romantiške estetske teorij e.2

Moja teorija o distihu, merilu celotne umetnine,
ima s tem dobro utrjeno podlago: temelji v osnovni
misli grškega svetovnega nazora o strogi urejenosti
vsega — jv d v d q ififi 6 g.

Po tej teoriji je prisojena vsaki posamni distišni situaciji prav
gotova vloga po namenu celote, ki je in ostane — harmonija, sime¬
trija, umerjenost njena ali — staroklasična lepota.

Msvgiovrjg y.(il ov/iustoki je resnično navaden pojav v antiki, in
zato je vsako nasprotovanje — neutemeljeno in neumljivo, neumljivo
posebno za tistega, ki se je poglobil v celotno umetnost antike. An¬
tika je vendar vstvarjala umetnine po tem svojem najbolj zna¬
čilnem principu do najstrožje zakonitosti, in to jo ravno bistveno
loči od — moderne umetnosti, zlasti romantiške lepote — „urejenega
kaosa".

1 Cfr. dr. E. Brenning : Die Lehre vom Schonen bei Plotin, im Zusammenhange seines
Systems dargestellt. Ein Beitrag zur Gesch. d. Aesthetik. Gottingen, Vandenkoeck und
Ruprecht 1864. Matematika jev Politeji Platonovi najboljše sredstvo za višje spo¬
znanje na poti do ideje o absolutnem dobrem: 522 BCD. Bed!

2 Cfr. Luise Zurlinden: Gedanken Platons in der deutschen Romantik (Untersuchungen
zur neueren Sprach- und Literaturgesck.hgb. v. Osk. F.Walzel. N. F. 8. H.). Leipz.. Haessel 1910. —
Ctr. še Winckelmann-Lessing „Klassische Schonheit 14 : Alex. v. Gleichen-Russwurm. Diederichs,
Jena u. Leipzig 1906. str. 14 (Shaftesbury-Winckelrnann).



133

Polykletov Aoqvq) o p o c je en idealno utelešeni
grški — v 6 /j, o g. Prav tako pa je tudi Tibulov slavospev II 5 en
tako idealno zamišljeni staroklasični pesniški vo[iog\ To spoznanje
se mi je rodilo po samostojnem dolgotrajnem vsestranskem študiju
v smislu gesla Steinwegovega, ki mu jenezavisno in samobitno
sledil i — Žigon.

Ako ima umetnina svoj zakon, ga moremo spoznati le potom
stroge, natančne analize. Vselej ne gre na prvo zarezo; spoznanje
se naraja včasih cele mesece in cela leta. In zato je ta študij resda
blagoslovljen s potnimi sragami,! a tudi z veseljem, ki ga pozna le
tisti, ki ve, kaj pomeni težko priborjena — resnica!

Urnem Žigonov ironični ton v tistih njegovih spisih in zdaj
vem, da je bil bič zaslužen.

In ravno študij tehnike staroklasičnih umetnin zahteva ogrom¬
nega dela in ni se čuditi, ako znanstveniki v marsičem še danes
niso enotnega naziranja vkljub stoletnemu krasnemu razvoju kla-
siške filologije. Vsak dan pa dozoreva spoznanje, da treba preiti
od drobcevdo c e 1 o t nega vp r a š an j a o p o m e n u pesniške
tehnike starih klasikov. Primerjajoča poetika se šele
naraja1 23 , ko je primerjajoče jezikoslovje že dospelo
do gotovih zaključkov. In tudi primerjajoča poetika dospe
prejalislej do spoznanja enotnih zakonov tega polja človeške duševne
produkcije. Tedaj bomo tudi mogli podati dosti točnejši odgovor,
odkod in zakaj gotovi tehnični in formalni zakoni — povsod z
enako porabo in vendar tudi svojsko potezo — posamnega poeta-
umetnika.

Umevanje poetiških form ni lahkotna stvar. Znanstvo ima tu
ko drugod nalogo slediti pojavom do dna, a najprej določati in spo¬
znavati, kje in kako se nahajajo gotovi zakoni udejstveni v po¬
sebnih prav značilnih — umetninah. Ali so tisti formalni zakoni
estetske veljave ali ne, in v koliki meri so, o tem pa odloča druga
veda, — estetika.3 Ima-li in kakšno je njeno absolutno merilo?

1 Cfr. mnenje dr. Tominškovo v Lj. Zv. 1908 in A. Gercke : „Die Analyse als Grundlage
der hoheren Kritiku v N. Jhb. f. d. ki. Alt. 1901 (Bd. 7).

2 O. Immisch („Z. Gesch. d. eleg. Kunstformw : Festschrift z. deut. Historikertage in
Leipzig 1894, str. 25): „Einer Geschichte derPoetik entbehren wir zur Zeit noch durchaus. u Je
danes kaj boljše?

3 Pravilno je Bubendeyevo stališče, ko piše („Die Symmetrie der rom. Elegieu : Ge-
lehrtenschule des Johanneums zu Hamburg; Hamburg 1876, 2): „Zuerst, dass es sich zunacbst
nicht darum handelt, ob eine solcbe Symmetrie den Dichtungen, um die es sich handelt, zur
Zierde gereicht, sondern nur darum, ob sie vorhanden ist oder nicht. Sodann, dass von dieser
Frage die haufig angefuhrten Argumente fern zu halten sind, welche in verschiedenen Worten
darauf hinauslauten, den mechanisch rechnenden nachzahlenden Dichterdem von
innerer Harmonie zur Hervorbringung symmetrischer Gebilde getriebenen
gegeniiber zu stellen und die ganze Frage dam it fiir abgetan zu halten, da ein
solcher Zahlenmensch keinDichter sein konne. Die ist nicht berechtigt; denn j ede



134

Kako o tem sodijo moderne estetske šole, ni da bi tu razprav¬
ljal, tudi se ne čutim dovolj poučenega, da bi mogel izreči svojo
lastno besedo o njihovi veljavi. Za to je treba temeljitega študija
del samih, — umetnin —, in šele potem sledi tehtanje teorij. To
pot sem šel po sledu za kompozicijskimi zakoni v Prešernovih
umetninah, kakor jih je dognal po strogi znanstveni metodi — in¬
duktivni! — naš prvi znanstveni kritik Prešernove
umetnosti: Žigon. Vodilne misli so me prav vodile in z rezul¬
tatom sem zadovoljen — vsaj glede naziranja o vlogi rimskega di¬
stiha in o glavnih bistvenih kompozicijskih principih vse stare umet¬
nosti.* 12

Nazor moj o vlogi rimskega distiha, da ga je treba umevati
najprej za samostojen organizem — formalno enotko, ki ima svojo
„dušo“ — misel in čustvo, ter da se z drugimi vred druži v višje
organske enotke do končne završene stavbe, ta nazor mi utrja
prav posebno to dejstvo, da je bila distišna enotka v rabi kot —
epigram. Torej čisto sama zase in ločena, kakor je lahko ločena
in sama zase tudi vsaka drugovrstna umetnina, n. pr. v plastiki.

Kakor ima vsaka oseba2 sama zase več individualno razvitih
znakov in jih tudi mora imeti, da se loči od drugih vsakdanjih
postav in obrazov, v pročeljni kompoziciji pa se morajo ti individu¬
alni znaki pokoriti višjim zakonom: prav tako velja tudi za distišno
enotko. Sama zase kot epigram mora imeti vse razvi¬
tejšo, značilnejšo vsebino ko v daljši elegični kom¬
poziciji. Treba je eno misel točno, jasno in krepko

Form in derPoesie, wi e injeder anderenKunst ist etwas Aeusserliches und nur
ein solches, so lange sie nicht in innerem notwendigen Zusammenhange mit dem Darzustel-
lenden steht; aber aneh dann, wenn dies der Fali ist, wird docb dieser Zusammenhang nie
ein so inniger und in sich notwendiger sein, dass bei dem ausfiihrenden Kiinstler oder Dichter
die Form als etwas von selbst sich ergebendes unbewusst seinen Schopfungen sich aufpragt:
vielmehr wird es dazu immer einer mehr oder w en i g e r mechanischen Arbeit
bediirfen (cfr. koncem spisa Goethejev izrek): und durch den Vorwurf des Mechanischen
eine solche Form im voraus fiir undenkbar zu erklaren, ist gerade so wenig berechtigt,
wie wenn man es z. B. bei einem modernen Dichter fiir unmoglich erklarte, dass er in
mechanischer Weise nachgerechnet habe, ob denn sein Sonett wirklich 14 Zeilen habe
oder ob die Reimverschrankungen in den Strophen wirklich iibereinstimmten. Vielmehr
ist durchhaus abzusehen von diesen Neb enriick sicht en und die Hauptfrage so
zu stellen: gibt es eine solche Form oder nicht? ist sie eine notwendlge mit Bewusst-
sein durchgefiihrte Form in dem betreffenden Dichtungszweige geworden oder nicht?"
Prav! Dr. Tominšek bi zafrknil tako trezno sodbo s kakim visokim stavkom, da: „Bodimo
pametni!“ Punctum. Problem seveda s tem — še ni rešen!

1 Veseli me naknadno spoznanje, da sem samostojno prodiral v umevanje Tibulove II/5
in si sploh sam vstvaril svojo metodo, kako treba umevati in razlagati umetnine vobče in —
pesniške še prav posebno. Vidim, da sem se nevede ravnal prav po nazorih in zahtevi splošno
znanega germanista P. M. Meyerja, ki piše („Uber das Verstandnis von Kunstwerken“: N. Jhb.
f. d. klass. Altert. 1901, 378): „Und deshalb geht unsere Meinung dahin: keine einzelne Me-
thode der Kunsterklarung geniigt (podč. M.), auch die ergiebigsten nicht, die asthe-
tische, historische und psychologische. Nur mit allen Mitteln, nur mit allen Kraften konnen
wir uns dcs kunstlerischen Gehelmnisses ganz bemachtigen. Die systematischen Methoden
zeigen uns nur fertige, die genetischen nur das entstehende Kunstwerk. Wir aber wollen das
Ganze!“ In tako bodi i pri — Prešernu!

2 Mislim le na osebne umetnine, torej ne stvari.



135

vtesniti v natančno in strogo arhitektonsko odmerjeno di-
stišno enotko; tu tega ni tako nujno treba, dasi že sama forma to
kolikor'toliko zahteva in tudi rimski elegiki sami pričajo o tem.
Celo Tibul sam!

Zanimivo je že enkrat naglašeno dejstvo, kako različna je teh¬
nika te formalne enotke pri poedinih rimskih poetih. Čisto druga
je tehnika Tibulovega in čisto svojevrstna spet arhitektonika Ovi-
dijevega distiha. Spozna ju strokovnjak na pogled, kakor loči tudi
ostro oko kritikovo skoro na mah dela Fidijeve, Polykletove ali
Lysipove šole. Vsak umetnik ima pač svoje oko, svojo glavo, svoje
srce in svoj okus in svojo — šolo. Vsi pa porabljajo gotove in iste
osnovne zakone za svoje svrhe, loči jih le način izražanja in upo¬
rabljanja.

0 tehniki in arhitektoniki distišne enotke v rimski elegiji se
je nabrala že lepa literatura, tako da je nemožno v kratkem času
kritično premotriti vrednost poedinega naziranja. Tudi mi je bilo
nemožno zaglobiti se v specijalne razprave, a kar sem prebral, mi
ni moglo dati ravnokar razvite teorije o vlogi in pomenu rimskega
distiha v pogledu na celoto poedine elegične pesmi. Ne poznam
torej teorije, ki bi imela isto misel, da je treba ume¬
vati distišno enotko za merilo— /a,etqov— cele stavbe
po principu proporčnosti. Morda je že kdo o tem razvil
svoje misli in bi njemu pripadala zasluga odkritja te i za kri¬
tiko teksta (cf. slučaja pri II5!) prevažne teorije. 1 Toliko

1 Trezna je sodba Bubendeyeva. Z malimi izjemami se strinjam popol¬
noma z njegovimi nazori. V XXIII. pogl. sklepa svoja izvajanja: „Der sym-
metrische Bau der romischen Elegie hat also seinen Ursprung darin, dass
der Dichter die einzelnen Distichen, welche erst in der Elegie der Bomer
in strenger Weise von einander so getrennt sind, dass sie eine grammatische
Einheit bilden, in derselben Weise mit einander in Beziehung
und Parallelismus zu bringen suchten, wie das Distichon
selbst aus Erganzung des Hexameters durch den ihm paral-
lelen Pentameter entstanden ist und diesen Charakter gerade bei
den Romern immer festgehalten hat. — Eine solche Beziehung driickte
sich selten allein durch die innere Beziehung der Gedanken
aus, sondern fand in derRegel auch in der ausseren Form Aus-
druck; haufig finden wir gleiche Distichenkomplexe vvieder-
holt, bisweilen verschiedene mit einander verbunden, oder
grdssere durchEinschaltungeinzelnerDistichengeschieden.
Mitunter war dies — besonders, wo es vereinzelt auftrat — nur eine un-
willkurliche Aeusserung des harmonischen Gefiihls, welches den Dichtern
inne wohnte; in einigen Fallen war es unmoglich, dies nicht einer bewussten
Absicht des Dichters zuzuschreiben: eine bestimmte Grenze zvvischen beiden
Fallen zu ziehen, ist mifllich und subjektiven Entscheidungen zu sehr unter-
worfen. — Diese Symmetrie hat sich nun auch bisweilen auf
ganze Gedichte ausgedehnt; allein auch indiesem Falle
haben wir darin nur die Ausdehnung der im Einzelnen herrschenden



136

bi sodil, da je Čop ni mogel dobiti iz sodobne teorije,
možno pa, da je sam prišel do sličnih zaključkov na podlagi po¬
dobnih paralel, kakor jih imamo iz Tibulovega in Propercijeva pes¬
niškega ateljeja.

Trdnost teorije, glavna misel njena mora slo¬
neti v dejstvih samih: iz njih je vendar vznikla induk¬
tivnim potom. Kdor hoče po tem principu študirat: kompozicijo
rimske elegije, bo sedaj že nesel a priori s seboj misel, da je vsaka
elegija sestavljena po principu proporčnosti in simetrije. Šel bo
deduktivno pot in se umevno tudi Cesto — zmotil in varal, do¬
kler se ne izkaže pogrešek njegove poti ali pa tudi — teorije same.

Presodimo takoj tu trdnost razvite teorije pri kompoziciji II 5.
Kakšno vlogo ima poedin distih na svojem mestu? Povsod enako?
Isti pomen na gotovem mestu ? Kateri distihi so v pogledu celote
najvažnejši? Naj presodi in odgovori vsakdo sam zase! Pač pa je

Symmetrie auf das Ganze zu erblicken, nicht einen von vornherein
grossartig angelegtenKompositionsplan des ganzen Gedichts:
denn nur, insofern diese Symmetrie auf den im Einzelnen dem Ohr wahr-
nehmbaren Verbindungen beruht, konnen wir sie anerkennen (pomisli na
vse, kar sem napisal o — Tib. II/5 in II/2 in — sodi!); Anor dungen ganzer
Gedichte dagegen, die nur fur das Auge, nicht fiir das Ohr
da sind, sind verfehlt (Simija), zumal wenn sie grossere Zahlen-
komplese umfassen und Wiederkehr einer gleichen Verszahl
nach langerer Pause voraussetzen. — So kommt es denn, dass die
Ausdehnung einer solchen symmetrischen Romposition auf das ganze Gedicht
eine Ausnahme ist und am haufigsten bei kleinen Gedichten vorkommt, bei
langeren dagegen selten oder gar nicht. (Tu v opombi pobija simetrijo
v peti knjigi Properčevih elegij: sem drugega nazora!). Hat somit die weitaus
ubervviegende Mehrzahl der uns erhaltenen Elegien des Tibull, Properz, Ovid
eine solche das Ganze umfassende symmetrische Komposition nicht (podč.
Bub.), so werden wir iiberhaupt sehr vorsichtig sein mtissen, in
einigen Gedichten ein solches Gesetz anzunehmen. Indirekt hat
man dies auch dadurcb anerkannt, dass man allgemein den Grundsatz
aufgestellt hat, einer Symmetrie zu Liebe diirfte ein Distichon nicht
entfernt oder versetzt werden: dennvvare das Symmetriegesetz ein
sicheres und unwiderspre chliches, sowurdeman dasselbe auch
als kritisches Hiilfsmittel beniitzen d ii r f e n.“ Popolnoma pravilno
stališče! 115 pri Tibulu do pičice potrjuje pravilnost tega nazora, seveda
pa istočasno govori proti prejšnjim stavkom Bub. o simetriji v celoti. Ni
samo oko in uho odločilno, temveč še drugi činitelji, ki smo jih spoznali
pri II5! Tu sem le hotel pokazati najboljšo teorijo. Z vsem se seveda ne
strinjam, v glavnem pač! Tako n. pr. ne s koncem tega odstavka glede ana¬
logije v glasbenih kompozicijah:

„Ein Analogon fiir diese ganze Erscheinung bietet meiner Ansicht nach
auch hier wieder die Musik. Vergleichen wir jetzt das Distichon mit dem
einzelnen Takte (cfr. mojemu distihu = pitpov -rau 5Aoo!), meist vier, zu einer
Periode zusammengefasst, und in der Wiederholung solcher Perioden be-
steht ein Teil der rhythmischen Wirkung der Komposition: allein eine strenge



137

dejstvo, da v vseh delih ne vlada isti princip proporčnosti! Imamo
skupine, ki so tesnejše in rahlejše zvezane. Včasih je celo težko do¬
ločiti zvezo za naprej ali nazaj. Posebno tedaj, kadar ni niti zu¬
nanjih formalnih pripomočkov, n. pr. anafore itd. Čim točnejša,
trdnejša, dovršenejša je raba distihova, tem upra-
vičenejši je naš sklep, da je tisto mesto dovršene j še
ko drugo, kjer je raba distihov negotova, pomanj¬
kljiva, nezanesljiva. Znak tehnične nespretnosti pri Tibulu
je vedno nenavadno dolga perijoda distišne skupine. Kje so taka
mesta v tej elegiji? Študiraj B in B, nato primerjaj A in A! Raz¬
lika tiči gotovo v rabi distihov: tivkot pribiti in samosvoji, a vendar
dobro zvezani z bližnjimi logično in formalno; tam te stane obilo
truda, predno dospeš do povoljnega sklepa! Najpopolnejša in naj-
dovršenejša sta vsekakor A in A. Zakaj? Poskusi sam priti do sklepa!

Primerjaj nato še dele elegije II5 z elegijo II 2! Kako tu stoje
distihi ? Kakšna je arhitektonika te elegijice v primeri z A ali A’
one? Na vsak način je tehnika tu razvitejša in izrazitejša. Koliko
bolj v primeri z drugimi deli! Kaj je pravzaprav ta elegijica v pri-

Durchfiihrung durch das Ganze der Komposition ist weder notvvendig, noch
gewdhnlich und wird nur bei kiirzeren Stiicken von vorwiegend rhythmi-
schem Charakter z. B. Tanzen oder Marschen, Statt finden. So ist auch in
der Composition der Elegie Neigung zurSymmetrie im
Einzelnen vorhanden; strenge Durchfuhrung im Ganzen
istnicht die Regel, sondern die Ausnahme“ (podč. Bub.).

Nazor o izjemi zame ne drži, ker je preozko stališče Bubendeyevo, raz ka¬
tero presoja pojav simetrije. Za višjo simetrično kompozicijo veljajo višji umet¬
niški zakoni in ne samo — muzikalni. Simetrija in proporčnost sta
čisto enakovredna in pogostna zakona v rimski elegiji,
zato ni govora o izjemah. Odločuje le poetov umetniški — ,račun",
ki je seveda zakrit v umetnini sami in ga je težko spoznati na en pogled.
Tudi tradicija ima tu veliko vlogo in „šola“ tudi. Simetrija pa nima samo
za oko in uho svoje posebne estetike, ampak velja sploh za vso dušo, ki
vživa. V tem ima Leibniz prav, kakor smo Culi pri Trendelenburgu! Tudi
to je treba upoštevati, da je vžitek lepote tem višji in večji, čim več truda
stane, da ga i um dozna. V tepi tiči velika skrivnost veselja nad — višjo
lepoto. Ni samo to lepo, kar človek na en pogled vidi in ob¬
čuti, ampak tudi to in še prav posebno, kar človek po dolgem
trudu spozna! V tem sta si vžitek resnice in vžitek lepote jako blizu. Zato
pravimo „lepa resnica1*. Precejšen kos „apolinične lepote** tiči v tej višji
sferi proti umski strani! Platonova estetika ni ravno najslabša! Sicer
pajebistveničinitelj lepote pač misel idealnega redu,
kije nemogoč brez — proporcije! To je tudi osnovna vo¬
dilna misel za umevanje simetrije v antiki—! Misel, ki jo
priča in hoče tudi razviti i moja študija, — Vobče še enkrat: stališče moje
v umevanju rimskega distiha se krije z Bubendeyevim! Cfr. pri njem
zlasti: III., X., —; XIII. — Cfr. še Schanz, Gesch. d. rom. Lit. II/l, str. 230
(3. izd. 1911): „die kunstvolle Composition, die das unbefangene Auge nicht
merkt, ist zwecklos.“ Ni samo oko —!



138

meri z elegijo II5 ? Kaj zopet ta z ozirom na II 2 ? Kaj je dalje venec
elegij v četrti knjigi: 2. —)— 3. —(— 4. —j— 5. —J— 6. —(— 7., ali po številu di¬
stihov: 12 -f- 12 -f- 13 -f- 10 -j- 10 -(- 5? Seštej vse distihe in
dobiš eno samo veliko elegijo prve ali druge knjige.
In če dodeneš tudi II 2 na konec tega krasnega venca Tibulovega,
kakor je storil prav dobro Gruppe (1. c.), ne bo venec večji ko prva
elegija četrte knjige! Primerjaj nasprotno elegij ice - epigrame iste
knjige : 8. —9. —j— 10. —f- 11. —(— 12., ali po številu distihov 4= —j— 2 —(— 3
-j— 3 —j— 3. Vsota vseh teh je le malo večja ko ena mala
Tibulova elegija prejšnjega „Sulpicijinega venca“! Tu imaš hele¬
nistično umetnost, nagibajočo h „kiklični“ umetnosti. 1 Mesto
ene same velike umetnine rajši venec malih, po
vsebini ozko zvezanih kabinetnih slik in sličic. Pri
Tibulu samem torej lahko študiraš to — rimsko staroklasično umet¬
nost. Kakšno vrednost ima distih v elegijici-epigramu IV 9 in v II 2
ali II5? Je teorija prava ali ni?

Kaj je pravzaprav elegija II5, če jo primerjaš s
tako malo elegij ico? Kaj v primeri z vencem Sulpiciji in Ce-
rintu posvečenih elegijic? To, kar velika kompozicija napram sestav¬
nemu delu, samo da le individualno bolj razvitemu, bolj osamosvoje¬
nemu! Ali to, kar so višji sestavni deli v elegiji sami v primeri z
distišno enotko. Primerjaj Ateno na Akropoli, ki jo je videl mornar
že iz dalje, ter ono v kompoziciji na pročelju partenonskega in
eginskega svetišča!

V veliki kompoziciji mora biti vse na svojem me¬
stu, da se pokaže umetniška potenca — umetnine, in po nji tudi
umetnikova.

1 Kiklična kompozicija je bila v antiki res zelo priljubljena, kar smo že deloma spoznali.
Naj tu opozorim še na Sudhausovo razpravo o sestavi Plavtovib „canticau . Sestava teh pesmi
je po metrični strani sami res zanimiva. O „Pseudoluu v. 905—950 piše Sudhaus (1. c. str. 27):
„Vor allem fallt der konzentrische Aufbau der beiden Stollen in die Augen 16. 16. 12. 20: 20. 12.
16. 16. Das mesodische Stiick ist deutlich aus der 20er-Periode des ersten Stollen entwickelt.
dessen Elemente hier alle wiederkehren, nur dafi sie in langeren Reihen ausklingen.“ — „Das
Ganze schliesst sich wie im Kreise zusammen, indem die Schlufitouren des Tanzes die Eingangs-
rhythmen wieder aufnehmen.“ Ples! Dalje prav lep „slučaj“ v isti komediji: monodija pijanega
Pseudola 1246—4384. Posebno verzi 1268—1280. Sudhaus označuje (str. 142): „Das Lied kann ich
hier folgen lassen, ohne viele Worte zu machen. Wegen der zahlreichen Dimetra, Trimetra
und Pentametra zeugt es besonders laut fiir das Stollengesetz, denn die Symmetrie des Aufbaues
ist so vollkommen, wie in irgendeinem anderen Stiick. Folgende Tabelle gibt
einen Uberblick:

16 10 + 22 (9 + 13) : 22 + 10 || 10 + 22 : 22 (9 -f- 13)
32

10 + 16

32

80 80
Ali str. 120: „Das kleine Lied im Trinummus 1115—1124 hat ottenbar konz e ntris chen

Bau, man kann die 28 Metra in 4 -j- 6 + 8 + 6 + 4 zerlegen.“ Cfr. tudi str. 116 in 117! Isti

princip tu v taktih, kakor smo ga spoznali že prej v korični liriki za sestavo kitic. Torej
figuralen ples: „rhythmische Bewegungen der Darstelleru (Sudhaus: str. 119). Pomni to dobro,
da boš umel pozneje Fr. Schlegla nazore o „himniški poeziji“.



139

Vse na svojem mestu: Ali je možen tu slučaj, če pravimo
„mora“? Ne! Torej namen in račun? Da! Saj je pač nujno in
v bistvu umetniške kompozicije, da mora biti vse na
svojem mestu. Brez redu pač ni formalne lepote! Tak
red pa, kakor ga pričata eligiji II2 in II5 je nujen rezultat zavestno
in z namenom razporejajočega poeta umetnika. Zakaj tehtal p r i
razporeditvi, to je njegova stvar; odločuje pač njegov umet¬
niški okus in njegova umetniška naobrazba in — umetniška ideja,
t. j. efekt, tendenca umetnine in, če hočete, tudi genijalni njegov
„instinkt“ (glej str. 22). Pomni: umno-umetno (str. 131, op. 1)!

Kdor hoče umeti efekt in tendenco umetnine same, ta se mora
nujno najprej zaglobiti v umetnino samo, premisliti njene sestavine,
doznati njeno umetniško idejo, ločiti vsebino in formo ter presoditi in
vmisliti se še v milje, v katerem je nastala ali morda zanj tudi bila
mišljenain vstvarjena. Od vsega tega je namreč zavisna—znanstvena
kritika — poetiških umetnin (glej Meyer: „tlber das Verstandnis
von Kunstwerken“ 1. c.). To je treba storiti zlasti tedaj, kadar
umetnik sam zakrije sledove in zunanje znake, ki bi olajševali —
umevanje. Koliko lažja bi bila kritika starih poetiških del, ko bi
poetje sami kar s prstom kazali pot do razumevanja svojih umetnin
že v naslovih. Kako vesel in s komoditeto bi študiral človek dela
njihovega duha, če bi bili sami spisali obširno razlago pod naslov!
Tako pa ne preostaja drugega, ko stroga razlaga tega, kar je najprej
v umetnini sami in potem šele pride sitno delo z — analogijami,
ki naj bi pojasnile neumljive stvari.

Poskusite le enkrat, ki niste še vžili sladkosti vestne inter¬
pretacije ene same pesmice, točno označiti eno pesmico Horacijevih
„Carmina“ ali „Sermones“ iz samosvoje moči brez komentiranih
izdaj! Poskusite doumeti Ovidijeve poedine elegijice v „Amores“
ali v „Tristia“. Splošna formalna označba, karakterističnega nič
in redkokdaj. In če ste prodrli v umevanje z lastnim trudom, kedo
vam jamči, da je res vse tako prav, kakor ste si zgradili niti
svoje razlage? Saj niti danes ne umeš vedno modernega poeta,
in ta ti vendar sam s prstom kaže, kako naj se vije glavna pot
tvojega duha do tistega umevanja umetnine njegove, ki ga je na-
značil z lastno roko že v naslovu! Pri modernem poetu n. pr. Pre¬
šernu se da poleg vsega še določiti prvotni original, določiti
okoliščine, v katerih je nastala ta ali ona njegova pesem, in vendar
so stvari, ki jih ni umeti vsakemu kar na zamahljej!2 Kaj šele
pri presoji staroklasičnih poetičnih del in sploh vseh umetnin! Tu

1 To wtehtanjeu je za genijalnega umetnika lahkota. O tem na primernem mestu.
2 Naslov sam najlepše njegove pesmi bi bil. po kritikih sodeč, popolnoma zagrešen.

Kritiki komentrirajo to, kar je naslovu samemu oprečno! Torej problem? O. velik! Kdo
ima prav, poet ali kritiki?



140

cesto niti ne veš, kedo, kedaj, kje, pri kateri priliki in komu je
posvetil in zakaj ravno tako in ne drugače posvetil prav gotovo
določeno umetnino. In zgodi se ti, da tvojemu okusu niti ni všeč,
ali celo ne moreš pojmiti vsakega pojava, tako nemožno se ti zdi
to in ono s tvojega stališča anno 19..! Za popolno umevanje
umetnine pa je vendar treba jasne perspektive, pre¬
gleda celote in mil je j a, kateremu je namenjena morda (če
ne z vso znanstveno historično gotovostjo) umetnina, ki jo hočeš
umevati ti, višje stoječi — kritik.

Če nimaš sam dovolj trdnega stališča, pa se podpreš s komen¬
tarji meneč, da ti dado več gotovosti. Tu šele naletiš na križpotja!
Ta tako, oni drugače, tretji ravno nasprotno, četrti prevrača verze
prav poljubno, a ni zadovoljen le z verzi, celi deli mu niso všeč.
Prestavi jih drugam, od tam pa zopet druge na njihovo mesto, ali
pa kar kratkomalo prečrta cel odstavek, češ to ni logično, to ne
spada tu in tja ter je sploh neumestno na tem in tem kraju, na¬
posled — nikjer! Probatum est!'i

Bodi vesel ki nimaš pojma o bistroumju filologov, če sploh
moreš biti, kadar iščeš vžitka umetnine, pa ti jo razkosajo in
raztelesijo, da se ti ogabi vsak študij starih klasikov, in to tembolj,
če vidiš, da ti precejajo komarje in love mušice in se prelcljajo za
črke po celih dolgih straneh, celote — umetnine pa ne vidijo! Kako
tudi, če je sploh ni ne, po strogo filološki črkarski pravdi seveda!
Ogabljen vržeš na polico svoje klasike, da jih pajki prepredo in da
se ti poleže jeza in gnev — in počakaš boljših dni, ko boš sam po
svoje mogel vživati in razlagati umetnine — kateregakoliže starega
poeta. Tako se često godi človeku, ki išče estetskega umevanja —
starih klasikov.

Koliko napak in nemožnih hipotez celo tam, kjer bi človek
zagrabil resnico kar s celo pestjo. Tako je in tako zahteva filo¬
loška veda! In kakor je neprijetno in često neplodno nje delo, vendar
brez vestne, točne, strogo kritiške metode ni možno priti do resnice !2

1 Goethe ima le prečesto prav, ko poje homerjevcem v „Homer wieder Homer“ (W. II, 273):

Scharfsinnig habt Ihr. wie Ihr seid,
Von aller Verehrung uns befreit,
Und wir bekannten iiberfrei,
Dass Ilias nur ein Flickwerk sei.
Mog’ unser Abfall niemand kranken !
Denn Jugend weiss uns zu entziinden,
Dass wir ihn lieber als Ganzes denken,
Als Ganzes freudig ihn empfinden."

Vsak pravi interpret mora stremiti za tem: — po celoti, in nikdar ne pozabiti, da
so elementi le delci organizma-umetnine.

2 Elter v Rhein. Mus. 1906, str. 291/2 o tretji elegiji Tibulovi (I 3), ki je po splošni
sodbi najlepša Tibulova elegija: „Das ist, soweit ich sie richtig verstehe, der richtige Ge-
dankengang der Elegie; danach eine Disposition zu geben, wiirde ihr Verstandnis wieder in
Frage stellen, und auch ihren „Auibauw und ihre „Gliederung“ eigens darzulegen wird nicht
mehr notig sein. Statt chrienhafte Schemata zu entwerfen, denen sich das Einzelne nicht



141

Tudi pike in vejice in podpičja itd. so včasih izboren kažipot, samo
umevati je treba njihovo tiho govorico! I to naglasa Žigon, in prav
ima tu — znanstvenik in estet Ji

Naj se posmeji kdorkoli i moji teoriji o distihu — merilu
celote, nič ne de! Spoznanje je težka stvar, umevanje se ne rodi
čez noč, treba obilo truda z glavo tudi tedaj, če čut sam govori
dovolj glasno.

Kdor tega ne zmore in se sam ne potrudi, da po temeljitem
študiju izreče svojo sodbo, naj ostane s svojimi nazori sam zase
doma in počaka, da izreko boljše podkovani kritiki pred njim
javno kritiko! Tako je povsod in bo moralo biti i — med nami!
Diletantov imamo itak preveč! —

Elegični distih — /levgov : gazelski tudi! V gazelicah tretjinska 2

arhitektonika („zlati rez“): v II 2 (in še drugod!) tudi! In simetrija
in žarišče v II 5: v Gazelah tudi! Žarišče, simetrija in tretjinska
arhitektonika v „Spominu Matija Čopa“: v II2 tudi! Kaj pravite na
to — nematematični estetičniki ? Poderite obe — sivi teoriji
z vso brezobzirnostjo resnega znanstvenika, samo z
orožjem nemoči — ironijo in sarkazmom — ne!3 Za-

fiigt, und die die Poesie todten, (Haupt), miissen wir versuchen in d as Gefiige
der Gedanken einzudringen, um z u erkennen, mit w e 1 c h meister-
hafter Kunst gerade Tibull die einzelnen Bilder und Vorstellungs-
reihen auseinander z u s p i n n e n und ineinander zu weben versteht,
einer Kunst, die um so grosser ist, je einfacher und natiirlicher sie erscheint. (podč. tudi že Elter!).
Verhaltnismassig leicht ist es, die stofflichen Elemente zu sondern, schver dagegen iiber-
all die psychologische Vorstellung herauszufiihlen und iiber dem Einzelnen auch wieder
die ei n h eitliche Tektonik desGanzen imAugezu behalten. So eng Kritik
und Interpretation zusammengehoren, philologische Kritik ist in ihremWesen logisch. Dichter-
exegese muss vor allem auch psychologisch sein, d. h. versuchen nachzufiihlen und herausz ti¬
ho len, wie in der Seele des Dichters die Gedanken werden und sich verweben. Das mag, ohne eine
neue Methode darzustellen. mit einem Worte das bezeichnen, was mir an der Erklarung un-
serer klassischen Dichter ofters zu fehlen scheint. Wie sehr das Gedicht und der Dichter dabei
gewinnt, wenn man den Gedankenverlauf im Einzelnen nachspiiren sich bemiiht, hat, meine
ich. unser Beispiel gezeigt. Leicht ist es ireilich nicht, das allemal scharf in
Worte zu fassen, Tibull ist fastzu zartftir rasche Paraphrase und die
Gefahr ihn auszudeuten sehr grofi. Ich habe es versucht an einem einzelnen Gedicht
fiir sich und ohne durch weitere Vergleiche oder anderweitige Untersuchungen die Aufmerk-
samkeit abzulenken : Uberfltissig ist das leider nicht, wie die vielfachen Mifiver-
standnisse im Einzelnen und im Ganzen zeigen, aber gemacht werden miissen diese Interpretationen
auch als exakte Vorarbeiten fiir eine jede kiinftige Poetik, die den Namen einer Wissenschaft fiir sich in
Anspruch nimmt.“ Pravo stališče’! Glej Meyer „U. d. V. v. Kunstwerken w .

1 Sudhaus piše (Rh. Mus. 1910, 538): „Die tausend starken Interpunktionen, die die Plau-
tinischen Perioden gliedern und entsprechend die Hunderte von starken Interpunktionen in
denjenigen aristophanischen Liedem, die von der Tragodie unabhanging sind, sind die blei-
benden Marksteine, an denen wir die GHederung und Eurhythmie des auf dem Dimeter
aufgebauten Komodiengesanges erkennen konncn."

2 Cfr. Žigonovo razpravo ^Tretjinska arhitektonika v Prešernu" Zb. S. M. 1907.
3 Opozarjam, da jih čaka i kritika dr. Arnejčeve matematične estetičnosti v Nastav.

Vjestniku: vpliv Žigonove metode!
Strinjam se z mislimi Sudhausa v Rhein. Mus. 1910/538 („Zum Aufbau der Aristophan.

Lieder"): „D e m g e g enlib e r werde i c h nicht mllde wcrden auf die metrische Periode



142

pravili bi sicer svoj glas znanstvenega kritika in prišli med —
diletante!

Gazele — ena Tibulova elegija, in še več! Sedmerodelna je,
kot so Gazele sedmerodelne, a bolj ko Tibulu velja slava Prešernu !
Sedem je (po Gruppeju) posvečenih elegij ljubezni Cerintovi in
Sulpicijini (vštevši II 2 kot epilog), a slava Prešernove ljubezni do
,,rože“ šestnajstletne je nad tem slavilnim vencem.

„Zlate črke“ bodo pele slavo Prešernove Julije bolj, ko pojo
hvalo Delijino vse Tibulove, Deliji posvečene elegije!

In da se moremo na to pri priliki sklicevati, čujmo Gruppe-
jevo sodbo o Tibulovi „črkarski umetnosti“ v vencu, Cerintu in
Sulpiciji v spomin.

Tako le sodi prvi ta znanstveno in estetsko naobraženi interpret
Tibulove umetnosti (o. c. I 33—4):

„Im nachsten Gedicht (t. j. tretji, v tekstu 4. elegiji) spricht wieder
Tibull, und wir miissen es gleich sagen, was bisher noch immer
ganzlich verkannt worden (kaj bi potemtakem sledilo za Čopovo Ari-
starhsko učenost, če tako piše Gruppe 1. 1838?!), dafl er iiberhaupt immer
abwechselnd mit Sulpicia spricht und daB hierin eine eigenthumliche sym-
metrische Komposition (podč. Gruppe!) der zusammenhangenden Ele-
gieen besteht. Tibull spricht als Dichter, aber als Dritter in diesem Bunde,
als Begiinstiger und Vermittler der Liebe, bald erzahlend, bald mahnend.
So gibt er den Hintergrund ftir die Monologe der Sulpicia, in denen er die
Hauptmomente drastisch vorstellt. Cerinthus kommt redend nicht vor,
Sulpicia allein nimmt den Vordergrund ein, und ihre Gestalt ist mit den
scharfsten Umrissen und den brennendsten Farben gemalt.“

Torej simetrična kompozicija v razvrstitvi oseb!
In ko je utemeljil svoj nazor, da spada II/2 kot epilog k temu

vencu, pravi Gruppe (str. 63/4):
„Was die auBere Form anlangt, so ist jetzt auch erst die

Symmetrie vollkommen : Der Dichter, welcher eingeleitet hat, mufi zuletzt
noch einmal das Wort nehmen; so erst gewinnt das Gedicht seinen recht-
maBigen SchluB.“

Kritikujoč Vossovo razlago l piše (str. 47/8):

des Plautus hinzuwciscn und ihren graziosen Bau. An den aufgede ckten Z ah 1 e n v e r-
haltnissen lie g t mir an sich g ar nicht s, an V erstandnis der Periode alles.
Diese wird die Grundlage bleiben bei dem Studiu m des Aufbaues der Lieder, die
kein Sammelsurium von Versen s in d; jene. die Z ahl e n v er h alt ni s s e, sind nun eimal v o r-
handen, die Zerle gun g in Period en wir d immer wieder darauf h i nf ii hr e n
und man mufi sie benutzen.“

1 Cegava je izdaja Tibulovih elegij v Prešernovem zapuščinskem aktu št. 25, glaseča se
„Albius Tibullus-G-edichte, Wien 1801«? V graški knjižnici sem dobil brez avtorjevega
imena sledečo izdajo: „Albii Tibulli carmina. Albius Tibullus Gedichte. Wien 1801 bey Joseph
Oeher. u Signatura I 36808. Je-li ta brezimna izdaja Vofiova ali ne. more določiti le str. 316, kjer
pripominja neznani avtor k prvi elegiji Sulpicijinega venca (v Hauptovi izd. 2.) : „In diesem
Bucb mogen vielleicht einige Gedichte z. B. I (to je v 2. v Hauptu) und XII. (v Hauptu
13.!) Tibull zum Verfasser haben. Die meisten sind von einer Dichterin, die sich Sulpicia
nennt; einem Madchen aus edlem Stamm, und von noch edlerm Geist; geschrieben a n
ihren geliebten Cerint... u Ker Gruppe pobija nazor, da bi bile pesmice Sulpicijinega venca
pisma, bi ta znak govoril za Vofiovo avtorstvo. Je tako? Podpira naslov, letnica in kraj izdaje.



143

„Aber so grundfalsch die Vossische ist, so fehlt es ihr nicht an Ent-
schuldigungsgriinden, ja man darf sagen, sie war scliwer zu vermeiden,
sobald man nicht, gestiitzt aufdasVerstandnifiderpoetischen
Komposition, die Reihe der zusammengehorigen Gedichte
mit der siebenten Elegie des vierten Buches abschliebt; denn so
sehr die ersten sechs Elegien keine Briefe sein konnen, so bestimmt hat
man die hier folgenden dafiir zu halten. Jene und diese gehoren in eine
ganz verschiedene Kategorie und diese Bemerkung scheint uns der erste
Schritt zu einer richtigen Kritik liber das Buch. Es ist aber bisher niemand
hievon ausgegangen, und deshalb hat man auch der Vossisehen Ansicht, so
unhaltbar sie ist. nicht bestimmt genug widersprochen, und selbst diese
gesteht doch von einigen jener ersten sechs Elegieen zu, dah man sie als
Briefe denken konne und miisse. Hiemit muhic ihm aber die symmetrische
Struktur des Ganzen und die cjrofie und eigenthiimliche Schonheit der
Anlage entgehen.“

Recimo, da je tako, in čujmo dalje (str. 38):

„Wir gingen zunachst nur darauf aus, die falsche Meinung zu wider-
legen, dah wir in diesen Elegieen eine Sammlung von Briefchen hatten,
beziiglich auf einzelne wirkliche Vorfalle. Und was fanden wir? Ein zu-
sammenhangendes, wohlgeordnetes Kunstwerk. Vergleicht man dies mit
den herrschenden Ansichten, welche Voh hier nur am bestimmtesten aus-
geprochen hat, so ist dies etwas ganz Neues; ein wohlwollender Kritiker
hat es eine Entdeckung genannt. Was man ganz iibersah und ver-
kannte, selbst Heine tat es, war der innere Zusammenhang
eines schonen Kunstganzen.“

Analogija k Žigonovi tretjinski arhitektoniki in umevanju
Gazel po mojem odkritju!

Ako je bilo pred Gruppejem tako obče naziranje, kaj bi sle¬
dilo, če bi mogli za Čopa dognati, da je prišel morda i slovenski
Aristarh do gotovih sličnih sklepov glede tega tedaj perečega vpra¬
šanja, dospel morda še dalje do umevanja distišne arhitektonike
na podlagi teorije romantikov o umetnini-organizmu in njenem ža¬
rišču? Absolutno nemožno to ni in skoro bi sodil, da ravno arhi-
tektonika Gazel govori za tako hipotetično misel o Čopovi pouče¬
nosti v poetiški tehniki starih elegikov. Denimo, da je tako —
pisanega nimamo žal nič, razven tega, kar je v Prešernovih umet¬
ninah samih in Zapuščinskem aktu skritega, — kaj bi sledilo za
čast in ugled slovenskega klasiškega filologa in učitelja poetike? To,
kar je pisal Prešeren v spominskih posmrtnicah o — „Aristarhu,
velikanu učenosti"!

Kaj pa za Prešerna? To, kar za Tibula, in še nekaj več! Kar
za Tibula (Gruppe: 1/13):

„Man ermesse diesen Tiefsinn der alles adelnden Kunst, die so rein
und innerlich fast nur noch bei Sophokles anzutreffen ist.“

Kar za Tibula, in še več! To se izkaže koncem razprave.



144

Pomnimo pa dobro, da smo dognali pri Tibulu
tretjinsko in sedmorično arhitektoniko, to torej,
kar priča Žigonova tretjinska in moja teorija o sed-
morični kompoziciji Prešernovih Gazel. In tudi to še
dobro pomnimo, kar pravi Gruppe str. 213/4:

„Nun erinnere man sich aber auch, dali das Buch Sulpicia aus sieben
Elegieen bestand, wir bekommen demnach drei Zahlen ftir tibullische
Komposition: 3, 5, 7. Die drei ist die Normalzahl fiir ein symmetrisches
Ganze, Einleitung, Mitte und SchluB 1, und diese Zahl kann auf jeder
Seite um ein oder zwei Glieder erweitert werden, je nachdem man einer
ieineren Gliederung bedari oder der Sioif kleinere Partieen verlangt.“

Možno, da je dobil vse to naš poet po svojem veleučenem
prijatelju mentorju iz Tibula: njegov „Bolj ko . . . Korine, Cintie al
Lavre 11 pove še več. Kaj vse lahko ne tiči v tej samozavestni trditvi
poetovi, se izkaže tekom cele študije, tu je le še na mestu, da opo¬
zorim še na Ovidijevo ime! Kaže poetov migljaj i do tu sem?
Zakaj, in kako ga treba umevati? Prihranimo si to za zopetno
ugodno priliko, ker glavno smo pač že dognali, da bi bil po
Čopu lahko dospel do sličnega umevanja distišne enotke in ce¬
lotne kompozicije, kakor jo kaže Tibulova umetnost. Vse torej sloni
na vprašanju, kaj in koliko je vedel Čop o poetiški
tehniki starih klasikov, kje bi bil zajemal svoje
znanje, v čem je čisto samoniklo njegovo spoznanje
— rezultat lastnega resnega študija antike.

Arhitektonski pomen Tibulovega distiha kaže prav jasno, kaj
ne zmore vsega tehniška spretnost poetova. Pojav Si m ijevske
tehniške kurijoznosti le potrjuje, da je teorija o
distihu-m etru pravilna, naš rezultat pa zopet, da je ta
Simijevska umetnost tudi umljiva, ker pristen izraz
iste umetnosti po pravilu nav agififiog ali (i sv q io vrj g
zal ov [i jj.evg la, po pravilu tudi, ki ga je Polyklet
vklesal svojemu „Suličarju“ (Doryphoros), temu kamnu in
vzoru grške — lepote, vzoru za najstrožji odnos delov do celote,
resničnemu nomu plastike!

Paralela k temu ritmičnemu nomu v plastiki je Apolonov poe¬
tiški nom! Najlepšemu bogu, zaščitniku najstrožjega reda in vse-
občega mirnovesja, miru in sreče, se res spodobi taka slavilna pesem,
ki vsa slavi njegovo ime po vsebini in po kompoziciji, v celoti in
elementih! Je ali ni taka Tibulova elegija II/5? Če se spodobi ta¬
kemu bogu, se spodobi gotovo tudi mestu na sedmerih
gričih!

1 Cfr. stran 21/2 te razprave: Dom in Svet, kritika Zigonove arhitektonike!



145

Rim na sedmerih gričih!

Carpite nune, tauri, de septem montibus herbas,
dum licet: hic magnae iam locus urbis erit —

napoveduje „casta soror“ Apolonova ob prihodu Enejevem v kraje,
kjer se še pašo bivoli. Ali kakor poje Horacij v „Carmen saecu-
lare“ (v. 1—12):

P h o e b e silvarumque potens Diana,
lucidum caeli decus, o colendi
semper et culti, date quae praecamur

tempore sacro,
quo Sibyllini monuere versus
virgines lectas puerosque castos i
dis quibus septem placuere colles

dicere carmen.
alme sol, curru nitido diem qui
promis et celas aliusque et idem
nasceris, possis nihil urbe Roma

visere maius.

0 da, Rimu, ki so ga hoteli imeti na sedmerih gričih sami
bogovi, se spodobi taka pesem, kakor je slavilnoprosilna elegija II5,
tudi — ritmični nom Tibulov! Ali je pravilno tako umevanje — no-
mične kompozicije? Po Roscherjevih in Ludvvichovih nazorih gotovo,
in tudi Sitzlerjeva pripomba o pajanovi tehniki pri Pindarju, poleg
tega tudi Volkmannova retorika in vse druge priče govore za tako
umevanje, da je Tibulova elegija II 5 pravi pristni Apolonov nom.2

1 To pesem sta pela dva zbora, dečki in deklice. Vsak je imel 9 X 3 = 27 članov. Pesem
sama ima 9 X 2 = 18 kitic. Roscher: Die Sieben- und Neunzahl. Sibilinskih knjig je bilo prvotno
tndi 9. Cfr. op. 1 na str. 92. te razprave.

2 Friedr. Leo pripominja v ,,Gotting. Gelehrt. Anzeigen 1898. str. 56, kritikujoč Bellingovo
teorijo („Alb. Tibullus Untersuchungen n. Text, I. u. II. T., Berlin 1897). o tej elegiji: „Daneben
auch hier ein wunderliches Bebagen am Schonen. Denn was ist es anderes, wenn Belling
die Komposizion der Elegieen in Zahlenschemata darzustellen sucht und deren EbenmaB be-
wundert. Diese Zahlen bedeuten nichts als daB TibulI wie die antiken Dichter, und auch mo¬
derne soweit sie Form haben, die Teile seiner Gedichte zu einer Art von symme-
trischem Einklang herrichtet, was oft zu Gruppen gleichen Umfanges, also nur zu einem
Schema der jetzt wieder beliebten Art fiihrt. Das elegische Distichon ist ein e stro-
phische Form und diese S trop h e gibt die a. uBere Gliederung des Gedichte s.
Elne halbe, ungefShrliche, beliebige Gliederung kennt die antike Technik nicht. Alles iibrige gehort der inneren
Analogie. Jedes Suchen nach einem technischen Ausdruck fiir die innerhalb des Gedichtes zu
beobachtende Parali el i si erung von Bildern u. dgl. hat in die Irre gefiihrt und \vird in die Irre
fiihren. Auch der Gedanke an das Nomos-Schema, nach Belling 164 „eine glanzende und durchhaus iiberzeu-
gende Entdeckung« (die anderen Stellen im Index), ist eine bloBe Verirrung, von der ich nicht
glauben kann, dafi Crusius noch in ihr befangen ist (cfr. mnenje Crusiusovo v Pauly-Wissowa V,
1903: „Dithyrambus“, str. 1225 opomba), es geht nicht, eine literarische Form auf
eine musikalische zuruckzufuhren und die Elegie hat mit dem Nomos nicht
mehr zu thun als das Sonett mit der Sonat e. “

O vsem tem je zdaj že dokaj lažja sodba. — Bellingov obrazec ima sledečo razdelbo:

9 9 10 10 9
5 4̂ ; (1) 8 + 6, 3-f 5 + 5 (1): 2 — 4 — 4; 4. 5 (str. 393):

Crusius pa (Abhandl. d. 39. Vers. d. deut. Philol. u. Schulm., Ziirich 1897; Leipzig 1888.
str. 275: pregled):

i, i2 n3 n4 m6 iv6 v7
1 — 4 | 5 — 10 | 11 — 16 | 17 — 18 | 19 — 104 | 105 — 120 | 121 — 122.

10



146

Najboljši dokaz, da še enkrat naglasim, je pač ta, da imamo
najstrožjo arhitektoniko distišne enotke, da imamo sedem posebnih
Apolonovih (ali vsaj biti bi jih moralo) distihov, sedmero glavnih
delov, ki vsak zase po obsegu svojem zopet kaže apolinična sveta
števila;! končno ker i vsota vseh elegijinih distihov tudi priča glavni
sveti Apolonovi števili 7 in 9. Stroga matematika in sime¬
trija govorita res dovolj jasno, kako bi bilo morda
treba slediti v skrivnosti Apolonu svetih pesmi tudi
— drugod.

Število sedem je končno tu res simbol idealnega reda, kar
bomo pozneje še bolj spoznali pri vprašanju harmonije sfer in Hu-
govi mitologiji. Bržkone so bili Apolonovi sveti himni že od početka
urejeni po njemu posvečenem številu,2 ker to prija najbolj grškim na¬
zorom o popolnosti in dovršenosti umetnine = [^evgiotrig xai ov^svgca.
A ne samo po grškem nazoru, tudi po nazoru starega testamenta,
vsaj kakor razlaga sedmico sv. Avguštin v svoji „De civitate Dei“.

Red v veleumetnini vesoljstvu je namreč tudi po
tem številu urejen . . .!

število sedem je, tako lahko že zdaj sklepamo, resnično simbol
idealne lepote, hijeroglif njen bi rekli po terminologiji
Schleglovi, po Prešernovi pa „zlata črka“.

Kaj bi potem sledilo za Prešernove umetnine, ki
imajo kompozicijo s takim številom? Kaj končno i za
poeta, ki je zmogel tako umno kompozicijo? Kaj bi smeli reči tudi
o osebi, ki ji je posvečena taka umetnina — najprej 1. 1832. in zopet
oni, ki ji je posvečena še za zadnje slovo 1. 1845.? Kaj o slavospevu,
Hradeckemu in mestu Ljubljani v čast, temu panegiriku (oziroma
enkomiju) ob 25-letnici Hradeckega županovanja? Nimamo li tu
Prešernovo paralelo k Tibulu II5 ? Primerjaj in glej v Žigonovo raz¬
lago: Zb. S. M. 1906, zraven pa misli tudi na vprašanji: Zakaj je
rabil Prešeren Kvintilijanove „Institutiones“, in od kod je zašla ta
knjiga med njegovo ostalino? Kako to, da ima Zapuščinski akt samo
Tibulove elegije?

Komur drago, primerjaj moj obrazec in njegovo utemeljenost. Tu samo opozarjam, ker
bo morda še kedaj prilika za podrobnejšo kritiko nasprotnih glasov. Posebno kadar izide referat
v Pauly-Wissowa.

Končno omenjam, da Schanz odklanja nomos v Tibulovi poeziji, češ (3. izd. 1911, II/l, 230):
„Die Ansicht von der Anlehnung Tibulls an das Nomosschema erscheint mir
unhaltbar; vgl. F. Leo Gotting. Gel. Anz. 1898, p. 56. u Kar sem pripomnil za Leona, velja i
za Schanzovo mnenje, naslanjajoče se na Leonovo. Cfr. o muzikalnem nomu še Riemann
„Handb. d. Musikgesch. I. T.: Kap. I: „Epos und Nomos"; Leipzig, Breitkopf u. Hartel 1904.

1 Razun žariščnega! Po Ludwichu pomeni število 5 nesrečo, smrt, žalost itd. „Roma,
tuum nomen terris fatale regendisw bi se skladalo s tem. Verjetno, če veljajo i sicer tu sa¬
kralna števila.

2 Jan v Bursianovih Jahresberichte 1900 str. 65/6: „So halte ich die sieben Teile des Nomos
fiir das Ergebnis einer spateren Entwicklung, und zweifle ebenso an der Wahrheit des Berichtes,
wonach der orthische Nomos aus Hexametern bestanden habe (Suidas dcji^iavattT.). 4 * Sporočilo
govori i o trodelnem in peterodelnem nomu. Gotovo je prevladal sedmerodelni in postal — ka¬
noničnega značaja po kultu Apolonovem.



147

Na Kvintilijana se sklicuje Čop v slavnoznani naši črkarski
pravdi že 1. 1833. v „Illyr. Blatt“-u v neki pripombi! Sodim: Kvin-
tilijan je došel, kakor marsikatera druga knjiga v aktu, iz Čopove
knjižnice v Prešernov umetniški atelije, a ne za kratek čas! Prav
tako gotovo ne, kakor ni imel samo za zabavo Aristotelove poetike,
Ciceronovih „Topica“, Aristotolovega „Organon“i! Letnice pa
govore, da je bila pri nakupu knjig prav gotovo
Čopova roka vmes! Se-li motim? Barthelemy je kažipot!

Prehodili smo precejšnjo pot od prvega preko drugega poglavja;
treba zdaj še enkrat povzeti nekaj važnejših vprašanj, da se nam
ne porazgubi glavna misel cele razprave: umevanje „zlatih črk“ na
posodi Gazel. Pomen njihov nam je postal koncem drugega poglavja
že dokaj umljivejši, vendar pa smo komaj naznaCili globino njegovo:
glavni in najodločilnejši moment nam pokaže šele Hugova mitolo¬
gija in splošni grški nazor o sestavi veleumetnine in veleorganizma,
ki ga zaobsega — makrokozmos.

Tudi to je pomenljivo, da sta si romantiška in staroklasična
estetika po svojih osnovnih mislih precej sorodni, vsaj v toliko, v
kolikor se to tiče teorije o umetnini-organizmu, sestavljeni celoti,
katere deli so in morajo biti v najstrožjem odnosu in imeti svoje
žarišče ali „središče“.

Navedeni zgledi iz plastike in literarne umetnosti so nam iz¬
pričali resničnost tega osnovnega principa — za antiko, tako da je
dobila tudi Moritzova teorija svoje potrdilo o — svoji resničnosti.
Za nas, ki zasledujemo v Prešernovi umetnosti Čopove sledove, je
s tem dana trdna misel, da je moral imeti i Čop, staroklasiški fi¬
lolog in učitelj poetike, vsaj slično, akoneže isto estetsko naziranje
na podlagi istega svetovnega nazora, in temeljitega poznanja vse
tedaj znane staroklasične umetnosti, prostorninske in časovne. Po
Čopu je prišla estetska veda v Prešernove umetnine: simetrija in ža-
riščnost, sploh vsa „matematičnost“, t. j.: tehnična in stilistična po¬
sebnost Prešernovega sloga izvira iz Čopove šole neposredno ali pa
posredno, tako kakor je že Žigon naglasil to misel. Učitelj in inter¬
pret poetike je že moral toliko poznati svojo stroko, da je lahko bil

1 Zapušč, akt. št. 28. „H. Fabii Quintiliani institutiones et declamationes, Lugduni 1538;
št. 50: Aristoteles de Poetica v. Frd. Sylburgius, Leipzig 1780; št. 20: Organum aristotilis Basi-
leae 1545! Dalje M. T. Ciceronis ad C. Trebatium Topiča: št. 27; Pindari earmina brez avtor¬
jevega imena, brez letnice in kraja izdaje. Zanimajo tudi druge knjige iz staroklasičnega
slovstva!

Kdor hoče doumeti skrivnostne poti slovenskega poeta, klasika in romantika obenem,
zaglobi se v Zapuščinski akt Prešernov. Njegove knjige naj ti bodo kažipot vselej, kadarkoli
hočeš umevati zvezo med Prešernom in Čopom. Žigonu moramo biti le hvaležni, da je objavil
ta za znanstveni študij Prešernove umetnosti neprecenljivi vir.



148

poetu-umetniku najboljši svetovavec v vseli težavnih vprašanjih. Umet¬
niško vstvarjanje pa je Prešernovo umetniško — dejanje
prve vrste.

Razmerje, kakor med Moritzom in Goethejem!
Še dvoje misli ne smemo opustiti, ker se nam kar sami vsi¬

ljujeta koncem tega drugega poglavja. Vprašanje namreč o zakonih
prostorninske in časovne umetnosti. Saj smo tekom drugega po¬
glavja izvedli v glavnem in v podrobnem gotove analogije med
obema sferama. Kaj se nam je odkrilo? Da veljajo v antiki cesto
isti zakoni v časovni, kakor v prostorninski umetnosti. Iz tega pa
nujno sledi, da mora, kedor hoče umevati eno sfero prav temeljito,
poseči globoko tudi v umevanje druge po zgledu Winterjevih pa¬
ralel, če hoče res umevati staroklasični slog. Le tako je možno
umevati do dna tudi Viljelmovo znano misel, da je vsa stara poezija
in umetnost kakor — ritmični nom. Le tako pa je tudi možno
globoko umevanje moderne-romantiške umetnosti po misli — ure¬
jenega kaosa. Skratka: tisto zahtevo izza Goetheja in Friderika
Schlegla po — sintezi staroklasičnega in romantičnega sloga.

Druga misel pa nas hkratu uvaja v novo problematično vpra¬
šanje, misel namreč, odkod da je Viljelm sploh dobil svojo misel
o — ritmičnem nomu v stari poeziji in umetnosti. Možno, da je
prišel do takega spoznanja po samolastnem študiju antike, verjet¬
nejše pa se mi zdi, da je nanj vplival ta ali oni klasiški filolog,
pri katerem je hodil v šolo s svojim bratom vred. Je bil to — Heyne,
ki bi mu bil dal tisto misel? Vprašanje za germanista!

Če Heyne ali katerikoli drugi filolog, potem je moral na vsak
način i ta zajemati tam, kjer vsak filolog: pri virih in lastnem
študiju. Viri pa tiče v sporočilih in sodobnih razpravah! Vprašanje
je le: — katerih?

Za Čopa velja isto. O tem pa treba novega poglavja, ki naj
pokaže, koliko je mogel Čop znati vsaj o pravem pesniškem
nomu.

Važna vloga je tu prisojena ravno že omenjenemu (str. 29 op.)
Barthelemy-jevemu delu „Voyage du Jeune Anacharsis en Grece“ (ki
je je imel Prešeren v izdaji iz 1. 1791., meni pa je na razpolago: edi-
tion stereotype, Pariš 1820, Theodore Dabo). Tu je navedena ogromna
literatura; med njo tudi francoski vir za teorijo o — nomu: „Memoires
de 1’Acad. (royale des Inscr. et) des Belles Lettres“ (Pariš). S tem nam
je dan trden temelj poleg Hermannovih „Elementa“!



Na znanje.

Iz vnanjih in notranjih razlogov iz¬
dajam tu prvi del cele knjige samostojno
zase, ki mu bo, kakor upam, v teku enega
leta sledil drugi. Le-temu pridenem tudi
definitivni naslov, kazalo vsebine, popravke,
dostavke, priloge ter seznam vseh v delu
vporabljenih spisov in razprav.











Sar?


