
ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

363

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI 
NA SLOVENSKI PROSTOR

Tina BILBAN
Inštitut Nove revije, Vodovodna cesta 101, 1000 Ljubljana, Slovenija 

e-mail: tinabilban@gmail.com

IZVLEČEK
Butalske zgodbe Frana Milčinskega so besedilo, ki od nastanka do danes nagovarja 

široko bralsko občinstvo. Iz literarnega prostora so stopili v druge medije, jezik in folklo-
ro. Temeljit literarnoteoretski pretres so doživeli šele v zadnjih desetletjih, ko je Barbara 
Simoniti v njih prepoznala nonsensno besedilo. Skozi hermenevtično analizo prepoznavam 
Butalce kot besedilo, ki gradi na številnih referencah, od ljudskega slovstva do Biblije, in 
odpira temeljna vprašanja, od odnosa med opazovalcem in opazovanim do odnosa med 
družbo in drugim. Vse te elemente omogoča dejstvo, da gre za besedilo, ki je v svojem bistvu 
komično in hkrati ambivalentno  ̶  vsakokratna analiza vedno pušča nek nedoločljiv ostanek.

Ključne besede: Butalci, slovenski kulturni prostor, Fran Milčinski, nonsens, slovenska 
književnost, komično

BUTALCI DI FRAN MILČINSKI, IL LORO IMPATTO SULLA SFERA 
CULTURALE SLOVENA

SINTESI
Già con la loro prima comparsa, i racconti umoristici dei Butalci, gli stolti abitanti 

dell’immaginario villaggio di Butale, hanno conquistato un vasto pubblico e la loro po-
polarità con il tempo non è diminuita. Anzi, spaziando oltre la sfera letteraria sono entrati 
anche nei media sloveni, nella lingua e nel folclore. Ciononostante, sono stati sottoposti 
ad analisi letterarie critiche più approfondite solo negli ultimi decenni, quando Barbara 
Simoniti li ha riconosciuti come esemplare di letteratura del nonsense. Attraverso un’a-
nalisi ermeneutica l’autrice rileva Butalci come un componimento in prosa imperniato su 
numerosi riferimenti che vanno dalla letteratura popolare alla Bibbia, e un testo che pone 
diversi interrogativi fondamentali, come il rapporto tra l’osservatore e l’osservato e quello 
tra la società e l’altro. Tutti questi elementi sono resi possibili dal fatto che il testo è nella 
sua essenza comico e nel contempo ambivalente – perciò nessuna analisi/interpretazione 
letteraria può considerarsi esaustiva. 

Parole chiave: Butalci, sfera culturale slovena, Fran Milčinski, nonsense, letteratura 
slovena, genere comico

Received: 2020-09-03		  	           	              DOI 10.19233/AH.2021.16



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

364

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN 
VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR1

Čeprav se tega danes pogosto zavedamo samo na papirju, je literatura, s slo-
venskim jezikom, s temami, ki jih odpira, ter literarnimi junaki, ki jih ustvarja ali 
pa soustvarja, eden od glavnih sooblikovalcev slovenskega kulturnega prostora in 
samorazumevanja posameznika znotraj njega in z ozirom na ta skupni prostor. Pri 
tem se najprej spomnimo na literarne junake, ki bi jih lahko opisali kar kot klasične. 
V monografiji, ki sta jo uredila Božidar Jezernik in Ingrid Slavec Gradišnik, jih 
avtorji poimenujejo kot „močne, modre in dobre“ (Jezernik & Slavec Gradišnik, 
2019), npr. Martina Krpana, Petra Klepca ali Kralja Matjaža. Kaj pa Butalci Frana 
Milčinskega? Ali tudi oni, znotraj slovenskega kulturnega prostora, vplivajo na 
samorazumevanje družbe in posameznika kot njenega elementa? 

To je predmet pretresa pričujočega prispevka. Butalci2 Frana Milčinskega so 
posebno besedilo, ki je v literarno zgodovino stopilo skozi stranska vrata, saj bu-
talskim zgodbam literarni teoretiki in zgodovinarji dolgo niso posvečali posebne 
pozornosti, medtem ko so jih bralci različnih generacij in v različnih zgodovinskih 
obdobjih vzeli za svoje. Doživeli so številne ponatise, ob tem pa so vseskozi pre-
hajali iz literarnega sveta ven, med ljudi, v Slovar slovenskega knjižnega jezika, v 
pustne povorke, v gledališče, na radio in televizijo, na ulico.

Vstopanju Butalcev v slovenski kulturni prostor se posvečam v prvem poglav-
ju. V drugem poglavju Analiza Barbare Simoniti: Butalci kot nonsensno besedilo 
povzemam temeljne ugotovitve do sedaj najbolj temeljite literarnoteoretske analize 
Butalcev, ki vsaj delno pojasni trajno priljubljenost Butalcev pri bralcih in njihov 
položaj v našem kulturnem prostoru. Oboje je podlaga za osrednje poglavje Her-
menevtična analiza Butalcev: Butalci, njihov prostor in njihovi bralci. Na podlagi 
preteklih literarnih analiz Butalcev in filozofskih pretresov smešnega kot takega, 
analiziram Butalce kot besedilo, ki gradi na številnih referencah ter se kompleksno 
vpenja v svoj čas in prostor. Pri tem izhajam iz fenomenološke drže, ki obravnavani 
fenomen, v tem primeru Butalce, pretresa v odnosu do vsakokratnega opazovalca in 
njegovega življenjskega sveta. Analiza je tako interdisciplinarna: literarnoteoretska, 
literarnozgodovinska in filozofska. V zadnjem, četrtem poglavju strnem ugotovitve o 
tem, kako so Butalci vstopali v slovenski kulturni prostor in vplivali na samorazume-
vanje družbe in posameznika znotraj nje.

Glavna terminološka zagata Butalcev se mi kaže v dojemanju smešnega/
komičnega/šaljivega/humornega. Nekateri avtorji jih dojemajo kot sopomenke in 

1	 Prispevek je nastal v okviru raziskovalnega projekta Kultura spominjanja gradnikov slovenskega 
naroda in države (ARRS, J6-9354), ki ga financira Javna agencija za raziskovalno dejavnost Repu-
blike Slovenije (ARRS). 

2	 Skozi celoten tekst uporabljam izraz Butalci kot oznako za fenomen butalskih zgodb, torej kratkih 
zgodb, ki jih je Fran Milčinski postavil v svet Butal in imajo značilen slog pisanja, ki ga v svoji ana-
lizi natančno opiše Barbara Simoniti, medtem ko izraz Butalci uporabljam za kolektivni literarni lik, 
prebivalce Butal. 



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

365

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

Slika 1: Podrekarjeva ilustracija Butalcev iz leta 1949.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

366

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

hkrati vse našteto razumejo kot lastnosti butalskih zgodb. Spet drugi med njimi 
vidijo bistvene razlike. Tako Barbara Simoniti eksplicitno razlikuje med nonsen-
snim besedilom, za kakršnega prepozna Butalce, in humorjem oziroma humornim 
besedilom. Zaradi tesne povezave smešnega/šaljivega/komičnega/humornega z 
jezikom, so posamezni izrazi tudi težje prevedljivi, odvisni od (jezikovnega) kon-
teksta, posamezne nianse (prim. Attardo, 2014) pa se lahko v prevodu izgubijo. 
Kadar se nanašam na posamezne literarne teoretike ali filozofe, uporabljam izraz, 
ki ga v tem kontekstu uporabljajo sami, pa naj gre za šaljivo, smešno, komično 
ali humorno. V splošnem pa uporabljam predvsem izraza komično in smešno, ki 
ju Slovar slovenskega knjižnega jezika prepoznava kot sinonima in ju razlaga kot 
tisto, „kar vzbuja smeh“. 

BUTALCI IN NJIHOVO VSTOPANJE V SLOVENSKI KULTURNI PROSTOR

Butalske zgodbe so v slovenski prostor najprej vstopale posamično. Prve so izšle 
v zbirki Tolovaj Mataj in druge slovenske pravljice leta 1917 kot del nabora kratkih 
zgodb za mlade (Milčinski, 1917). Kasneje jih je avtor objavljal v revijalnem tisku 
in bral na radiu, zgodbe pa so bile včasih nove, spet drugič pa tiste že objavljene, a 
nemalokrat delno predrugačene.

Združene so butalske zgodbe v knjižni obliki izšle šele leta 1949, 17 let po 
avtorjevi smrti. Knjigo, ki je izšla pri založbi Mladinska knjiga, je uredil Vladimir 
Kralj in njegov izbor se je uveljavil kot predloga za nadaljnje izdaje vse do inte-
gralne izdaje leta 2015 (Mladinska knjiga, zbirka Kondor), ki jo je uredila Barbara 
Simoniti. Podobno je z ilustracijami. Prvo knjižno izdajo Butalcev je ilustriral aka-
demski slikar France Podrekar, njegove ilustracije pa so se uveljavile kot izvirne 
butalske in vplivale na nadaljnjo recepcijo.

Fran Milčinski je Butalce primarno namenil mlademu občinstvu. Prva zbirka 
z butalskimi zgodbami že z naslovom sporoča svojo obrnjenost k mlademu bralcu: 
Tolovaj Mataj in druge slovenske pravljice. Po prvi objavi jih je Milčinski najpogosteje 
objavljal v revijalnem tisku, ki je bil primarno namenjen mladim bralcem (Mlada Ju-
goslavija, Naš rod), kasneje so pogosto izhajale v okvirih uredništev in zbirk s področja 
mladinske književnosti (npr. v zbirkah Sinji galeb (1961), Biseri (1975) in Domače 
branje Knjiga pred nosom (2011) založbe Mladinska knjiga), posamezne zgodbe pa 
tudi v slikaniških izdajah. Tudi v avtorskem premisleku svojega literarnega ustvarjanja 
Življenjepis mojega peresa Milčinski zapiše, da sodeluje v »ljubljanskem radiu kot 
pripovedovalec, in sicer za mladino in za one, ki radi slišijo kakšno šaljivo. Ti in pa 
novi mladinski list „Naš rod“ sta« mu dala pobudo, da piše naprej in ustvarja Butalce 
(Milčinski, 1948, 14 ̶ 15).

Hkrati pa so se skozi leta pojavljale tudi objave in izdaje, ki so nagovarjale sta-
rejše bralce, na primer objave posameznih zgodb v Koroški Zori (1920) in Pratiki 
(1938). Po smrti Frana Milčinskega so butalske zgodbe med drugim izšle v zbirki 
Humor (Mladinska knjiga, uredil Slavko Pregl, 1974), kjer so vključene v izbor 
humornih zgodb Fridolin Žolna, ter dvakrat v zbirki Kondor, ki prinaša temeljna 



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

367

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

besedila iz domače in tuje književnosti: najprej je bila butalska zgodba Zaljubljena 
zgodba županovega sina vključena v zbirko Smešne historije (Milčinski, 2000), ki je 
prinesla izbor humornih zgodb Frana Milčinskega z obsežno spremno besedo, ki se 
posveti tudi Butalcem, nato pa je izšla že omenjena integralna izdaja Butalcev (2015). 

Tako ugotavljam, da gre pri Butalcih za naslovniško odprto besedilo, ki nagovarja 
bralce različnih starostih. 

Hkrati so Butalci skozi desetletja presegli svoj literarni okvir. Dobili smo številne 
priredbe, od dramskih in lutkovnih predstav do muzikalov.3 Literarni liki so se osa-
mosvojili in med drugim postali del pustne povorke. Butalski župan na pustni četrtek 
v Cerknici prevzame oblast, Cerknica pa naj bi se s tem za en teden spremenila v 
Butale. Čeprav gre pri Butalah in Butalcih za neologizem Frana Milčinskega, danes 
izraz najdemo tudi v Slovarju slovenskega knjižnega jezika:

butálec -lca m (ȃ) ekspr. zelo neumen človek: vsak butalec te lahko zafrkava 
(Bajec et al., 2014)

Butalci so iz literarnega dela stopili med nas. Izraz butalec, sedaj pisan z malo zače-
tnico kot splošna oznaka, kontinuirano najdevamo tudi v dnevnem časopisju in drugih 
medijih, pa ne v odnosu do pustne povorke, tam gre za Butalce, temveč najpogosteje 
znotraj refleksije političnega dogajanja, pa naj bodo kot butalci označeni izvoljeni ali 
pa (samo)oklicani volivci (prim. Štaudohar & Simoniti, 2015).

Butalce Frana Milčinskega so ustvarjalci projekta 50 knjig, ki so nas napisale4 
uvrstili tudi med tiste izbrane naslove, ki naj bi bili najbolj ključni »za oblikovanje 
slovenske družbene zavesti« (50 knjig, ki so nas napisale, 2020). A če povzamem osre-
dnji pogovor med voditeljem oddaje Luko Novakom in ddr. Igorjem Grdino v oddaji 
posvečeni Butalcem, Fran Milčinski, ki je ustvarjal v času realizma in naturalizma, ni 
bil ne realist ne naturalist, temveč humorist, s čimer si je zapravil kanon. Se pa uvršča 
v živi kanon. Bralci so Butalce skozi stoletje in še malo od njihovega nastanka vzeli za 
svoje. Literarna zgodovina in teorija pa (še) ne. 

Ob prvi izdaji nekaterih butalskih zgodb v zbirki Tolovaj Mataj in druge sloven-
ske pravljice je kritika zavrnila Butalce kot povsem neprimerne (Simoniti, 2015, 
150). Tako se je v drugo izdajo knjige leta 1922 uvrstila samo še zgodba Butalski 

3	 Če jih naštejem le nekaj iz zadnjega desetletja: gledališka predstava Butalci (premiera 3. 10. 2011) v Gle-
dališču Koper, v režiji Jake Ivanca; avtorski projekt Igorja Pisona Drugibutalci, ki izhaja iz ideje Butal-
cev Frana Milčinskega (premiera 23. 11. 2018) v SNG Maribor; izvirni TV-muzikal v koprodukciji RTV 
Slovenija Butalci (režiser Aljaž Bastič, 2018). Butalci so bili tudi prva izvirna lutkovna serija na Televiziji 
Slovenija, predvajali so jo leta 1962.

4	 50 knjig, ki so nas napisale je naslov serije kratkih dokumentarnih oddaj o slovenskih knjigah, skozi 
katere se predstavlja 50 izbranih knjižnih del, ki naj bi bila najbolj konstitutivna za Slovence, oz. kot je 
zapisano v opisu projekta: »Namen akcije je izpostaviti in na živ, dostopen način (prek televizijsko-do-
kumentarnih oddaj, promocije na družbenih omrežjih in z različnimi dogodki) predstaviti 50 ključnih 
knjig za oblikovanje slovenske družbene zavesti, brez katerih nas ne bi bilo, oziroma brez katerih se 
ne bi razvili v narod, kot smo danes«.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

368

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

policaj in Cefizelj,5 ki se je zdela kritikom najbolj neproblematična. Gre za eno 
najboljših in najbolj znanih butalskih zgodb, ki je verjetno pomembno soodgovorna 
za kontinuirano prisotnost Butalcev v slovenskem kulturnem prostoru, hkrati pa je 
izpostavila za percepcijo Butalcev bistven lik „grozanskega razbojnika Cefizlja“ 
(Milčinski, 2015a).

Butalcev ne najdemo ne v zapisu o Franu Milčinskem v Slovenskem biografskem 
leksikonu, ki ga je med letoma 1933 in 1952 urejal France Kidrič, ne v Zbranih 
spisih Frana Milčinskega, ki so izšli  v letih 1960, 1978 in 1980. Kot zapiše Barbara 
Simoniti: 

Mladinska literatura je dolgo časa veljala za manjvredno, Butalci kot domnevno 
„nizko“ komično besedilo  ̶  ki ga od „visoke“ tragične literature loči prepad sloven-
skih predsodkov o humorju  ̶  pa le še toliko bolj. (Simoniti, 2015, 151 ̶ 152)

Leta 1974 je Slavko Pregl za zbirko Humor uredil izbor humornih besedil Frana 
Milčinskega, v katerega je umestil tudi dvanajst butalskih zgodb. V spremni besedi 
je opozoril na Milčinskega kot »najpomembnejšega slovenskega humorističnega 
pisca«, pri tem pa izpostavil njegov »s humorjem zasoljen jezik« (Pregl, 1974, 
256). Ko je nato leta 1983 izšla Izbrana mladinska beseda Frana Milčinskega, je 
bilo vanjo vključenih tudi osem butalskih zgodb. 

V različnih izdajah Butalcev so butalske zgodbe podrejene uredniškim pre-
sojam, kaj od butalskega je vredno knjižne objave. Vladimir Kralj je v zbirko 
Butalci leta 1949 vključil štiriintrideset zgodb, v izdaji iz leta 1975 (urednik Ivan 
Minatti) pa se jim pridruži še slavna Butalski policaj in Cefizelj. To je izbor, ki se 
je (s Cefizljem ali brez) uveljavil kot podlaga za vse nadaljnje izdaje. V monogra-
fiji Nonsens (1997) je Barbara Simoniti opozorila na butalske zgodbe, ki so bile 
objavljene v revijalnem tisku, se smiselno umeščajo v kontekst ostalih zgodb ter 
imajo pomembno literarno vrednost, a jih ni v izdaji iz leta 1949 in potemtakem 
tudi v nobeni od naslednjih. Štiri takšne zgodbe je v spremnem besedilu k izdaji 
Butalcev v okviru zbirke Domače branje Knjiga pred nosom (2011) zapisal Miha 
Mohor, vse  ̶  klasičnih petintridesetih in še sedem butalskih zgodb  ̶   pa najdemo v 
integralni izdaji (2015).  Na novo najdene oz. bolje rečeno izpostavljene butalske 
zgodbe vplivajo tudi na sestavo naslednjih objav, na primer na izdajo Mladinske 
knjige iz leta 2017 z ilustracijami Petra Škerla. 

Kot ugotavlja Goran Schmidt, je v »slovenski literarni zgodovini oziroma teoriji 
[...] Butalce prvič omenila Katja Podbevšek (1975) in to celo kot estetski vrh [...] 
proze [Frana Milčinskega]« (Schmidt, 2000, 300), kot naslednji korak pa prepo-
znava monografijo Nonsens Barbare Simoniti. »Ta raziskovalno-kritični pogled je 
sledil zdravi pameti širokega bralskega občinstva, ki ga je očitno nekaj pritegovalo 
že sto let; šele sodobne študije so ta „nekaj“ odkrile.« (Schmidt, 2000, 302). In 

5	 Ta je najprej, v družbi drugih butalskih zgodb, naslovljena Policaj in Cefizelj, nato pa, ko nastopa sama 
in nosi vso butalskost na svojih plečih Butalski policaj in Cefizelj.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

369

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

Slika 2: Ilustracija Petra Škerla v izdaji Mladinske knjige iz leta 2017.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

370

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

kaj je ta nekaj ter kako se je dokopalo do njega? V nadaljevanju povzemam najob-
sežnejšo analizo Butalcev izpod peresa Barbare Simoniti, ki tisto nekaj butalskih 
zgodb odkriva v njihovem nonsensu.

ANALIZA BARBARE SIMONITI: BUTALCI KOT NONSENSNO BESEDILO

Analiza Barbare Simoniti se odvije iz dveh izhodišč. Na eni strani je afiniteta 
do Butalcev. Že kot mlada bralka in poslušalka gramofonskih plošč je uživala v 
njihovem »jeziku  ̶  v tem, kako je [zgodba] napisana in pripovedovana.« (Simoniti, 
2015, 147). Druga smer pa vodi preko njene analize dveh kanonskih besedil angle-
ške književnosti, Alice‘s Adventures in Wonderland in Through the Looking-Glass 
Lewisa Carrolla ter njunih prevodov v slovenščino, pri čemer prepoznava obe deli 
kot nonsensni. Obe poti in izkušnji  ̶  raziskovalna in bralska  ̶  se strneta pri Butal-
cih, ki jih prepozna kot slovensko nonsensno besedilo, kar je, po njenem mnenju, 
tudi razlog, da so Butalci postali literarna uspešnica, ki še po stoletju nagovarja 
svoje bralce, medtem ko jih je literarna zgodovina, ki v slovenskem prostoru ni 
namenjala posebne pozornosti nonsensu, spregledala.

In kako razumeti nonsens? Simoniti ga opredeli kot »zelo duhovit literarni žanr, 
ki se igra z jezikovnimi možnostmi in s spreminjanjem pomenskih odnosov, ne s 
smislom.« (Simoniti, 1997, 3). Nonsensa tako ne moremo razložiti z neposrednim 
prevodom kot nesmisel, saj s tem ravno zgrešimo njegov pomen, ki se je v angle-
škem prostoru skozi leta spremenil, nonsens ni več something with no sense.6

Simoniti nonsensa ne veže na smisel, temveč na pomen. Pri tem izhaja iz 
definicije nonsensa Wima Tiggesa: »Nonsens bi torej definiral kot žanr pripove-
dne literature, ki uravnoteža množico pomenov s hkratno odsotnostjo pomena.« 
(Tigges, 1987, 27; citirano po Simoniti, 1997, 39). V nonsensu je pomen nakazan 
in nato odvzet, avtor bralcu vseskozi spodmika tla pod nogami. Ko misli, da ve, 
kam gre, pade v prvo luknjo. Tigges, in za njim Simoniti, izpostavlja dva bistvena 
elementa nonsensa  ̶  igranje z jezikom in odnos med avtorjem in bralcem: »Da bi 
nonsens bil uspešen, mora vabiti bralca k interpretaciji, ne da bi mu posredoval 
sugestije o nekem globljem pomenu, do katerega je mogoče priti z razčlenjevanjem 

6	 Saksida temu razlikovanju delno nasprotuje, ko zapiše, da je »[P]revajanje besede nonsense s slo-
vensko ustreznico nesmisel [...] ustrezno [...], vendar je temeljni besedi treba brati kot ne-smisel 
in ne-umnost. Nonsensno besedilo je stvaritev brez smisla zunaj stvaritve same, je hkrati tudi ne-
-umnost, torej kot stvaritev brez uma (logike)  ̶  ki hote ruši jezikovna pravila in vzpostavlja prostor 
osvobojene domišljije.« (Saksida, 2015, 27). A v isti številki revije Otrok in knjiga, ki je posvečena 
obravnavi nosensa v slovenski mladinski književnosti in jo uvaja prispevek Barbare Simoniti, Peter 
Svetina ugotavlja, da je raziskovalcem »skupna tudi ugotovitev, da nonsens ni nesmiseln, ker smisel 
vzpostavlja nonsensni tekst sam v sebi« (Svetina, 2015, 37), Boštjan Gorenc, ki sicer za nonsen-
se predlaga prevod odsmisel, pa v svojem prispevku s primerom prevodne zagate pokaže, »zakaj 
nonsensa ne gre sloveniti kot nesmisel.« (Gorenc, 2015, 70). Na podlagi vseh teh uvidov se lahko 
strinjamo z Barbaro Simoniti, da nonsensa ne moremo preprosto sloveniti kot nesmisel (tudi Saksida 
pri zagovarjanju takšnega prevoda izhaja iz specifičnega branja nesmisla kot ne-smisla), saj nam 
izraz nonsense pomeni bodisi več bodisi nekaj drugega kot nesmisel.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

371

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

konotacij ali asociacij, saj te ne vodijo do ničesar.« (Tigges 1987, 27 ̶ 28; citirano 
po Simoniti, 1997, 39). 

Oboje, igranje z jezikom in izdelan odnos do bralca, so številni kritiki skozi de-
setletja izpostavljali kot ključna elementa pisanja Frana Milčinskega. Med drugim 
je Milčinski sam v Življenjepisu mojega peresa zapisal, da je »pisanje namenjeno za 
branje« (Milčinski, 1948, 6), torej za bralce. 

Kot ugotavlja Simoniti, Milčinski v Butalcih najpogosteje ubeseduje nonsens z 
odprtimi odnosnicami,7 s katerimi odpre možnost za prehajanje pomena in nadaljuje 
razmišljanje drugje, kot je bralec pričakoval,8 ter z nonsensnimi razlagami, ki izhajajo 
vsakič iz drugačnega izhodišča in ga nepričakovano ter hkrati neresničnostno (nemime-
tično) razložijo.9 Pri tem Milčinski pogosto sopostavlja abstraktno in konkretno, ki ju 
Butalci razumejo na enak, konkreten način, in s tem vzpostavljajo nonsensno razlago. 
Milčinski se pogosto navezuje na cerkveni nauk in njegov visoki jezik kot tista, ki sta v 
življenju Butalcev najbolj abstraktna. Primer iz Skušnjave v koruzi, kjer v slogu Frana 
Milčinskega najdemo referenci na visoki jezik Svetega pisma in hkrati avtorjevega 
sodobnika Ivana Cankarja:10

Pa je bil vroč dan in je zapazil čuvaj: koruza se čudno giblje  ̶  zdaj v teh vrheh, zdaj 
v onih  ̶  nekaj se motovili v koruzi!

Stopil je in iskal može. Možje so bistro gledali, majali so košate glave in je dejal 
župan: »Toča to ni, medved tudi ne, točo in medveda čutiš in vidiš drugače. Nekaj 
pa je vendarle in nam lahko prinese neizmerno škodo. Možje, kaj Vam pravim  ̶  to 
je skušnjava! Ne vidiš je, ne čutiš je, potem je pa prepozno. (Milčinski, 2015a, 100)

Tako stilem odprtih odnosnic kot nonsensna razlaga temeljita na kompleksni igri z 
jezikom. Milčinski ju namreč pogosto uporablja skupaj z drugimi figurami (npr. pona-
vljanjem, podvajanjem, aliteracijo, rimo, onomatopoijo), ki jih sicer pogosto najdemo 
tudi v besedilih, ki nikakor niso nonsensna besedila, a v nonsensnem besedilu v odnosu 

7	 Odprte odnosnice, kakršne so na primer reč, stvar, zver, pošast, pogosto uporabljamo v vsakdanjem pogo-
voru, ko se ne spomnimo, kako se določena stvar imenuje ali pa le ne želimo vseskozi ponavljati istega/
zapletenega/dolgega poimenovanja.

8	 Primer: »Na vrhu je ležala rejena klobasa krvavica, poskočila je previsoko, padla z voza in prešerno obleža-
la sredi ceste. [...] Videl pa je butalski čuvaj, kako je neznana reč skočila z voza na cesto [...]. Čuvaj je imel 
helebardo ali sulico, previdno se je bližal neznani reči in se ji je približal do prvega vogala: »Kakšna je to 
zver na svetu! [...].« Žuril se je in je sklical butalske može. Prišli so izza vogla [in] gledali nakazno pošast. 
In jih je skoraj bilo groza.« (Milčinski, 2015a, 29, podčrtala T. Bilban po predlogi B. Simoniti, 2015).

9	 Primer: Oddahnili so se butalski možje: »Zmaga je naša!« Počasi so stopili bliže, videli so kašo, ki se je 
usula iz krvavice, in so kimali in dejali: »Glej jo, pošast, nemarno, koliko ima jajc! Če bi se jajca vsa izva-
lila, mladiči bi lahko požrli vesoljne Butale z nami vred in ženami in otroki.« (Milčinski, 2015a, 30)

10	 Tudi nanj se Milčinski v butalskih zgodbah pogosto nanaša, predvsem na slogovni ravni pa tudi na motivni  ̶  
na primer v Zaljubljeni zgodbi županovega sina, kjer se, kot ugotavlja Schmidt, posmehuje cankarjanskemu 
hrepenenju. »Takšna simbolistična razčustvovanost se je Milčinskemu zdela primerna za butalsko štorijo in 
dobro ilustrira njegov odnos do literarnih sodobnikov.« (Schmidt, 2000, 302)



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

372

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

z ostalimi prijemi soustvarjajo in/ali stopnjujejo nonsens.11 Nonsensni učinek je drugo-
ten, sobesedilno pridobljen, saj je v nonsensu pomembno celotno besedilo (Simoniti, 
2015, 182). 

Za nonsens je referenčnost  ̶  vzpostavljanje odnosov z obstoječo literarno, 
jezikovno in kulturno sredino  ̶  ključna. Simoniti ugotavlja, da se Butalci »re-
ferenčno navezujejo na slovensko zgodovino, [...] na ljudsko slovstvo, razne 
zgodovinske in pravljične povesti o ljudskih junakih in razbojnikih ter na Levsti-
kovega Martina Krpana,« slogovno pa na Ivana Cankarja (Simoniti, 2015, 182). 
Referenčnost soomogoča temeljne učinke nonsensa: bralca postavlja v kontekst, 
za katerega misli, da ga pozna, nakazuje pomen, ki ga bralec lahko sluti, nato pa 
je pomen odvzet, bralec pa se znajde z nepričakovanim zaključkom. 

Tudi Saksida v svojem prispevku o nonsensu izpostavlja, da nonsensa »ni 
mogoče razlagati izven določil bralnega doživetja oz. bralčevega soustvarjanja 
pomena besedila glede na interakcijo besedila, bralčevega sveta in širšega konte-
ksta.« (2015, 32).

Ta specifična vpetost v bralčev kontekst je po mojem mnenju ključna za polo-
žaj Butalcev v našem slovenskem prostoru, za njihovo priljubljenost med bralci, 
ki se skozi stoletja kvečjemu utrjuje. Butalci odpirajo vprašanja, ki so nam blizu, 
hkrati pa ne prinašajo nekih potencialno okostenelih zaključkov, temveč ostajajo 
spremenljivi, ambivalentni, ponujajo ogledalo, ki je še kako odvisno od našega 
gledišča.

HERMENEVTIČNA ANALIZA BUTALCEV: BUTALCI, 
NJIHOV PROSTOR IN NJIHOVI BRALCI

Barbara Simoniti prepoznava Butalce kot nonsensno besedilo. Kar pa ne po-
meni, da je to izoliran razlog za njihovo konstantno priljubljenost med bralci in 
njihov položaj v slovenskem kulturnem prostoru. Referenčnost Butalcev in odnos 
med besedilom in bralcem sta nujna za delovanje nonsensa.12 Butalce bom v nada-
ljevanju analizirala kot besedilo, ki gradi na številnih referencah, se kompleksno 
vpenja v svoj čas in prostor, dinamično komunicira z bralci skozi čas in v tem pro-
storu, pri tem pa prehaja iz literarnega sveta v življenjski svet bralcev ter nazaj, 
pri čemer pretekle recepcije in sprehodi po zunajliterarnem prostoru pomembno 
vplivajo na nadaljnjo recepcijo bralcev, ki nikoli ni nečasovna ali neprostorska, 
temveč vedno bistveno vpeta v svoj prostor in čas. Pri tem bo premislek izhajal 

11	 Tako tudi Saksida v svojem prispevku o nonsensu in njegovem učinkovanju (2015) poudarja, da nonsens ni 
le slogovna prvina v besedilu, in ob tem izpostavlja tematizacijo igre v nonsensnih besedilih.

12	 To lahko opazimo tudi pri Carrollovih Alice‘s Adventures in Wonderland in Through the Looking-
-Glass, ki se kompleksno navezujeta na svoj sočasni prostor, predvsem pa na Carrollovo strokovno 
zanimanje za področje logike, matematike in znanosti. Polni sta navezav, ki se počasi odpirajo pred 
bralcem, postaneta vir številnih študij, posledično pa sami prehajata iz literarnega sveta v svet znano-
sti, se pojavljata v novih knjigah in novih konteksti (prim. Bilban, 2015; Bayley, 2009; Abeles, 2009; 
Wilson, 2008; Salins, 2000; Gardner, 1993; Pycior, 1984).



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

373

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

tako iz literarnoteoretskega premisleka Butalcev kot iz filozofskega premisleka, 
ki sledi filozofskemu premisleku smešnega in izhaja iz fenomenološke drže do 
predmeta obravnave. 

Kdo so Butalci?

Barbara Simoniti v svojih študijah (1997; 2015) poudarja problematičnost 
branja butalskih zgodb kot parodij ali satir. V nonsensnem besedilo pomen, npr. 
moralni nauk, ni nikoli zakoličen. Kar pa ne pomeni, da več desetletni trud, da 
bi Butalce umestili kot satirično aluzijo na nacionalne napake (Simoniti, 2015, 
150–157), ne vpliva na sodobno bralsko recepcijo Butalcev. Danes Butalci s seboj 
nosijo tudi izpostavljanje in smešenje (morda celo grajo) nacionalnih napak od 
strahopetnosti do lakomnosti, nevoščljivosti ali preprosto topoumnosti. Inter-
pretacija se pač vedno odvija v določenem kontekstu, ki je bistveno časoven, 
povezan z zgodovino, izvajan na horizontu sodobnosti in sočasnega dojemanja 
butalcev (tokrat namenoma z malo začetnico), nenazadnje tudi zazrt v prihodnost. 
Pri tem pa se zavedamo, da pri takšni interpretaciji nekaj ne funkcionira, da se 
nam nekaj izmika, da imamo ves čas nek ostanek, ki nam ne da miru. 

A vendar je prav ta ostanek, trdim, tisti, ki sodoloča mesto Butalcev v slo-
venskem prostoru. Prav zaradi izmuzljivosti, je mesto Butalcev v slovenskem 
kulturnem prostoru tako kompleksno in obstojno. Razumemo jih kot nas same 
in hkrati kot nekaj kar od nas odstopa in izstopa iz naše množice. Butalci smo 
mi vsi vseskozi, a hkrati so Butalci (ali pa butalci) naši izvoljeni predstavniki, 
in smo znova Butalci/butalci mi, a sedaj specifično v odnosu do naše udeležbe v 
postavitvi teh in takih predstavnikov, hkrati pa so Butalci prav alternativa tako 
izvoljenim predstavnikom ljudstva, tisti, ki enkrat na leto prevzamejo oblast in jo 
obrnejo na glavo.

Kdo so torej Butalci? O nastanku butalskih zgodb in njihovi navezavi na Bu-
talce spregovori Milčinski v samih butalskih zgodbah:

Seveda Tepančanom ni vsega verjeti. Tepančani niso dosti manj nego hri-
bovci in jedo ovseni kruh, zato jih zmerjajo za „ovsenarje“. [...] Butalci jih 
zaničujejo [...] Tepančani seveda ne molče in so spravili v svet prečudne vse 
historije o Butalcih, kakršne bomo še slišali. (Milčinski, 2015a, 9–10)

Butalske zgodbe so ubesedili in spravili v svet Tepančani. A Tepančanom ni 
ravno vsega verjeti, vsaj tako bi bilo potrebno sklepati po butalskih poročilih o 
Tepančanih. A Butalce bi težko imeli za najbolj resnicoljubne, kot taki se vsaj ne 
kažejo, če sklepamo o njih na podlagi butalskih zgodb, ki temeljijo na tepanskem 
poročanju ... Tako se torej vrtimo v krogu. Opazovalec in opazovano si ves čas 
menjata vlogi in pri tem ne eden ne drugi ne stojita na prav trdnih tleh. Čeprav 
smo, ko vzamemo v roke butalske zgodbe, opazovalci avtor in bralci, Butalci, 
Tepančani in krog, v katerem se vrtijo, ko poročajo eden o drugem, pa opazovano. 



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

374

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

A butalski epistemološki krog nas nagovarja, ker pod vprašaj postavlja odnos med 
opazovalcem in opazovanim ter tezo o objektivnem opazovalcu in sveti resnici. 
Odnos med Tepančani in Butalci tako lahko prenesemo tudi na odnos med bralci 
in Butalci.

Tepančani so v zgodbah predstavljeni kot Butalcem bistveno podobni, a 
hkrati prav kot tisto drugo v odnosu do katerega se konstituirajo Butale. Z njimi 
Butalci tekmujejo, od njih prevzemajo navade in novotarije, z njimi trgujejo, 
oni spremljajo butalske prigode in se jim posmehujejo, kadar se te bolj nesrečno 
odvijejo. 

Niso pa Tepančani edini drugi v butalskih zgodbah. Če so Tepančani butalski 
drugi jaz, pa „grozanski razbojnik Cefizelj“ izstopa iz sistema. Pravzaprav Cefi-
zelj sam pride v Butale zaradi butalskega policaja:

V Butalah so imeli občinskega hlapca, ob delavnikih je goved pasel in lenobo, ob 
nedeljah in praznikih pa si je na glavo poveznil kapo, ta kapa je bila rdeče obšita, 
v roko je vzel helebardo ali sulico, in je bil policaj, strah vseh tolovajev.

O tem policaju je slišal tudi grozanski razbojnik Cefizelj, ki so pravili, da je že se-
dem ljudi zadušil in tri ženske. Pa je zasrbelo Cefizlja, da si gre ogledat policaja, 
in je bilo tisto nedeljo, ko obhajajo v Butalah vsakoletno žegnanje in poboj, pa je 
šel v Butale in se nastavil policaju tik pod nos. (Milčinski, 2015a, 36)

Ni presenetljivo, da je Butalski policaj in Cefizelj ena od najbolj uveljavlje-
nih butalskih zgodb. Milčinski že začne zelo posrečeno, z množico postopkov, 
ki se učinkovito povežejo v nonsensni učinek: od motiva zamenjave identitete, 
ki je vezana na nekaj tako banalnega kot je rdeče obšita kapa, do podvajanj 
(„helebardo ali sulico“), nasprotij („grozanski razbojnik Cefizelj“, pri  čemer, 
kot ugotavlja Simoniti, Cefizelj verjetno izhaja iz nemškega ‚Fussel‘ za krpico, 
kosem iz blaga, mucko, od koder izhaja tudi iz nemščine prevzeti ‚fizel‘ ali 
‚fizelj‘ za nekaj majhnega, malenkost, košček  ̶  na primer za fizlja, najmlajšega 
od sedmih kozličkov v pesmi Svetlane Makarovič (Makarovič, 2019, 74)) in 
sopostavitev nadpomenke in podpomenke („sedem ljudi in tri ženske“), če 
naštejem le nekatere. 

Grozanski razbojnik Cefizelj torej pride v Butale, da bi si ogledal Butalce, na-
tančneje njihovega policaja, ki je njegov protipol, pravzaprav pajdaš, nenazadnje 
skozi celo zgodbo skupaj hodita po koruzne hlebčke. 

Razbojnika Cefizlja srečamo v še eni butalski zgodbi, in sicer v Razbojnik 
Cefizelj in občinska blagajna, kjer Cefizelj okrade občinsko blagajno, da bi si 
privoščil enega od nagnusno dobrih hlebčkov (pri tem pa pusti »potrdilo, spisano 
na občinski papir, da je res vzel občinsko blagajno in jo hvaležno potrjuje« (Mil-
činski, 2015a, 66)). Policaj ga sicer zgrabi, a ga Cefizelj ne spusti, k županu (ali 
pa v zapor) se mu pa tudi ne gre. Nazadnje policaj Cefizlju ponudi tolar, da bi ga 
ta izpustil: »in ga je Cefizelj milostno pustil in mu naročil, naj tolar nese županu, 



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

375

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

Slika 3: Naslovnica Butalcev Frana Milčinskega z ilustracijami Petra Škerla v izdaji 
Mladinske knjige iz leta 2017.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

376

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

da ne bo občina čisto suha. Groš za nov šparovec pa je kar iz svojega primaknil 
Cefizelj, grozanski razbojnik.« (Milčinski, 2015a, 68).

Takšne vrste je grozanski razbojnik Cefizelj, tisti, ki poskrbi za dinamiko v 
Butalah, s tem ko zbeži pri enih vratih, a kmalu spet pride v Butale pozdravit 
policaja; ali pa s tem ko razbije blagajno in ukrade denar, a že čez nekaj strani 
plača za novo blagajno in poskrbi za tolar v njej. Cefizelj ima vlogo tricksterja ali 
sleparja, tistega elementa iz cikličnih sistemov oziroma arhaičnih religij/kultur/
mitologij, ki poganja sistem s tem, da vseskozi moti ustaljeni red. Cefizelj je tako 
poimenovani znani tujec, paradigma komičnega junaka, o katerem v Ciklični veri 
popularne kulture zapiše Izar Lunaček: 

Komični junak tako vedno nastopa kot nekaj obrobnega, nekaj kar je od 
domačega ravno toliko oddaljeno, da se nanj še lahko nanaša, a kar je obenem 
dovolj tuje, da lahko domače dekonstruira s svojo, našemu zunanjo logiko. [...] 
Smešni lik je s skupnostjo povezan antagonistično in uteleša njeno zunanje 
bistvo: je obenem komičen  ̶  krši naše norme, je izključeni tujec  ̶  in junak; 
posvečeni singularni zastopnik naše kulture. (Lunaček, 2010, 85)

Trickster je skupen zgodbam iz ljudske tradicije širom po svetu, od Kojota v 
Severni Ameriki, do pajka in želve v afriških zgodbah. Najdemo ga v starogrških 
mitih, nordijski mitologiji in zgodbah Svetega pisma. Po drugi strani pa gre za 
lik, ki poganja marsikatero sodobno zgodbo, pa naj gre za film, predstavo ali 
knjigo. V vseh teh okoljih je praviloma nosilec komičnega, ki pa bralcu/gledalcu/
poslušalcu hkrati omogoča vpogled v ustroj družbe in naravo svetega v njej. Je 
tisti, ki kot izobčenec so-konstituira družbo samo in njeno samorazumevanje (glej 
npr. Odom, 2013; Scheub, 2012; Lunaček, 2010; Hyde, 1998; Omowoyela, 1997; 
Hynes & Doty, 1993). Povezava lika Cefizlja z vlogo tricksterja tako ponuja izho-
dišče za prihodnjo primerjalno analizo, ki bi lahko omogočila še bolj poglobljeno 
razumevanje Butalcev, a hkrati s svojo kompleksnostjo bistveno presega okvir 
pričujočega prispevka.

Hkrati pa nam povezava Cefizlja z likom tricksterja in razumevanje njegove 
vloge v butalskih zgodbah pomaga tudi pri odgovarjanju na vprašanje, kdo so 
Butalci. Čeprav je jasno, da Cefizelj od vseh butalskih likov najbolj ustreza vlogi 
junaka, se z njim bralci ne identificirajo, mi smo Butalci/butalci in drugi (npr. po-
litiki) so Butalci/butalci, Cefizelj pa je večni Drugi ob katerem se naša butalskost 
šele izkristalizira. 

Lunaček v svoji monografiji kot enega od klasičnih motivov komičnega, pa naj 
gre za komično znotraj ciklične kulture ali pa znotraj sodobne popularne kulture, 
predstavlja cirkulacijo dobrin, prignano do konca v abstraktni cirkulaciji denarja. 
In prav takšno cirkulacijo spremljamo tudi v Butalcih. Cefizelj se znova vzporedi 
s kolegi tricksterji od grškega Prometeja, ki pretenta Zevsa, mu ukrade ogenj, 
poruši stari red in s tem vzpostavi svet kot ga poznamo, do Henrya Perkinsona 
iz filma Funny Money (Basil et al. & Greif, 2006), enega od številnih likov iz 



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

377

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

popularne kulture, ki ob zamenjavi kovčkov s premeščanjem kovčka z denarjem 
poskrbijo za dinamiko, komiko in nenazadnje za novo delitev dobrin. Pri tem so 
Butalci umeščeni v časovno zelo ohlapno definirano realnost, kjer potrošništvo 
(še) ni na ravni sodobne družbe in prasimbol  ̶  denar še ni povsem del sistema, 
nenazadnje večino časa počiva v lončeni občinski blagajni. Zato da se osvobodi, 
je potreben komični tujec, ki blagajno razbije, a jo na koncu nadomesti z novo. 
Tako se postopek lahko ciklično ponavlja v nedogled. »Če dar tvori stabilno sim-
bolno vez med člani skupnosti, jo kraja in trgovanje razkrajata in rušita družbeno 
ravnovesje  ̶  vendar pa imata kot prasimbolni dejavnosti obe opraviti ravno s 
presežkom, ki stoji na izvoru kulture« (Lunaček, 2010, 264). Cefizelj je tisti, 
ki vedno znova ruši red v Butalah in ga hkrati pomaga vzpostavljati nazaj. Je 
trickster, znani tujec, nosilec komičnega.

Zdi se, da je Milčinski pri pisanju Butalcev izhajal tudi iz ustroja ljudskih 
zgodb, iz njihove kompleksnosti, ki omogoči tudi komično. Tisto komično, ki se 
prenaša naprej v popularno kulturo in ki ga še danes le delno razumemo. Navse-
zadnje, ali sploh lahko do konca razložimo komično ali se nam nek nerazložljiv 
ostanek vedno že ne izmakne, mi pa, če rinemo predaleč za njim, ostanemo z 
nečim tako banalnim kot je razložen vic?

Kdo so torej Butalci?

V spremni besedi k Izbrani mladinski besedi Frana Milčinskega, prvi knjigi 
tipa zbranih del, v katero so vključeni tudi Butalci, urednica in avtorjeva hči 
Breda Slodnjak zapiše: 

Snov za Butalce so Milčinskemu dale šaljive zgodbe, ki jih ljudstvo pripoveduje 
o prebivalcih raznih krajev (o Ribničanih, Višnjanih, Žužemberčanih, Ižancih, 
Lemberžanih, Veržejcih, idr.) in s katerimi se ljudje med seboj dražijo in 
izzivajo.

Za Butalce je torej značilno, da so povsod doma [...] (citirano po Simoniti, 
2015, 156).

Simoniti takšnemu sklepanju Slodnjakove odločno nasprotuje:

Žal niti to, kar pravi o snovi za Butalce, ne drži. Butalci pač niso zasnovani 
na klišejih, s katerimi se dražijo prebivalci posameznih krajev. Taka lokalna 
ozkost ne bi nikoli ustvarila stoletno trdoživega klasičnega besedila. (Simo-
niti, 2015, 157)

Pa je taka kritika povsem na mestu? Zapis Brede Slodnjak je precej splošen. 
Čeprav navede nekatera konkretna imena krajev, vendarle govori o prebivalcih 
raznih krajev in zaključi, da so Butalci povsod doma. Ne gre torej za to, da bi Mil-



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

378

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

činski zasnoval Butalce po izboru klišejev, temveč prej za to, da črpa iz ljudskih 
šaljivih zgodb kot takih. Zgodb, ki sedaj niso več zgodbe o Ribničanih, Višnjanih, 
idr., temveč zgodbe o Butalcih, ki so povsod doma. In prav na ta način, predpo-
stavljam, poustvari v butalskih zgodbah strukturo, ki je značilna za komično tako 
v ljudski kot popularni kulturi. Takšno tezo nenazadnje potrjujeta tudi študija 
Katarine Šrimpf, ki ugotavlja, da je moral Milčinski pri snovanju butalskih zgodb 
nedvomno izhajati iz ljudskega izročila, saj se v njih pogosto, čeprav v svežih 
obdelavah, pojavljajo znani motivi iz ljudskih pripovedi (Šrimpf, 2014, 465),13 
in poročanje samega Milčinskega, ki zapiše, da je zbirka Tolovaj Mataj in druge 
slovenske pravljice, v  kateri so izšle tudi prve butalske zgodbe, izšla iz ljudskega 
blaga slovenskih pravljic (Milčinski, 1948, 12 ̶ 13).

Zaključek, da so imele ljudske zgodbe vpliv na oblikovanje Butalcev je 
tako smiseln. Milčinski je ljudsko blago, ki ga je bolj neposredno vključeval v 
druga svoja dela (glej Milčinski, 2015b), pri tem pa sodeloval tudi z zbiratelji 
slovenskega pripovednega izročila (Šrimpf, 2014), dobro poznal. Pri tem pa, 
sklepam, ni šlo za analizo ljudskih zgodb in komičnega v njih (nenazadnje kot 
zapiše Milčinski sam, mu je pero pogosto kar samo teklo, da je spravilo misli iz 
glave, napisanega pa ni naknadno gladil in analiziral (Milčinski, 1948)), tem-
več za igro z jezikom, s strukturo, z motivi in povezavami med njimi, tako kot 
se pač komično praviloma poraja.14 Kot trdi Lunaček: komično je po svojem 
bistvu ljudsko ter dedič najbolj značilnih motivov cikličnih religij (Lunaček, 
2010, 61). 

Za analizo Butalcev je relevanten tudi Lunačkov razmislek o odnosu med 
lastnim in tujim, na podlagi katerega se vzpostavlja vic. V cikličnih kulturah se 
neredko zgodi, da je tisti, ki iz kulture izstopa, prepoznan kot drugačen, poseben, 
magičen, a hkrati kot pozunanjenje njenega lastnega bistva. Je obenem komičen 

13	 Katarina Šrimpf v študiji izpostavlja, da podrobnejša analiza Butalcev, ki sicer veljajo za avtorsko 
delo, pokaže, »da je avtor kot predloge za nekatere od svojih zgodb nedvomno uporabil pripovedi 
iz ljudskega izročila.« (Šrimpf, 2014, 465). To pa je mogoče trditi zato, ker lahko večini butalskih 
zgodb določimo pripovedni tip po mednarodnem motivnem klasifikacijskem sistemu Aarne-Thomp-
son-Uther (ATU). Ugotavlja pa, da ob primerjavi butalskih zgodb in možnih predlog iz ljudskega 
slovstva ugotovimo, da avtor ni posnemal stila pripovedovanja. Pri tem našteje nekatere stileme, ki 
jih lahko razumemo kot elemente nonsensa, npr. pogosto opisovanje podrobnosti. Analizo pripove-
dnih tipov po ATU v Butalcih najdemo tudi v Šrimpf, 2013.

14	 Šaljive zgodbe o prebivalcih posameznih krajev, v tuji literaturi označene tudi kot fabulati (Ellis, 
1997) ali Schwank (Bausinger, 2007), poznajo povsod po svetu, na primer zgodbe o prebivalcih 
mesta Schilda (Wunderlich, 1983; Trümpy, 1983), za katere lahko sklepamo, piše Katarina Šrimpf, 
da tudi pri nas niso bile neznane. A kot je izpostavila že Barbara Simoniti in sem na več mestih že 
izpostavila tudi v pričujočem prispevku, Butalci niso zgolj šaljive zgodbe. Slednje Katarina Šrimpf 
(2013, 233) na primer opiše z definicijo Milka Matičetovega, ki jih opredeli kot posebno vrsto 
zgodb, »kjer je glavni ali celo edini element smešno, šaljivo« (1956, 121), njihova funkcija pa je 
kratkočasenje oz. zabavanje poslušalcev (Matičetov, 1956, 121). Če Butalce beremo (le) kot šaljive 
zgodbe, spregledamo številne plasti tega dela, ki nas v pričujoči analizi še posebej zanimajo  ̶  od 
nonsensnih elementov, do temeljnih vprašanj, ki jih v Butalcih odpira Milčinski tudi z vključeva-
njem elementov, ki so bistveno ljudski.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

379

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

in junak. Takšno vlogo so na primer v nekaterih kulturah imeli rudarji kot nosilci 
distinktne ljudske kulture. Rudarje se je ponekod prikazovalo kot mitološka bitja  ̶  
škrate, pri čemer je posebej zanimivo, da so škrati sami vzeti iz rudarske folklore: 
rudar je »identificiran z mitološkim bitjem, ki ga je sam produciral kot svojega 
drugega, kot ne-sebe, a je bil ta od zunaj enostavno izenačen z njim.« (Lunaček, 
2010, 243). Podobno velja za nastanek vicev o Škotih, nadaljuje Lunaček: ti v ve-
liki meri temeljijo na vicih, ki so jih znotraj Škotske pripovedovali o prebivalcih 
mesta Aberdeen. 

Vic je vedno vezan na najbližjega tujca in identiteta tega je zato povsem določena 
z obsegom lastne identitete: izrazito lokalna ljudstva [...] se zato praviloma 
šalijo o svojih najbližjih sosedih, toda ko jih zgodovina na določeni točki zveže 
skupaj pod pokrov ene etnične identitete, bodo od sosedov te večje enote v celoti 
dojeti kot tisti členi te zaveze, ki ga imajo sami za najbolj smešnega. [...] Tudi, 
ko si Neškot izbere aberdeeniziranega Škota za svojega komičnega junaka, s tem 
Škotu ne odreka vrednosti, pač pa ga postavlja na priviligirano mesto zunanjega 
izrekanja resnice svojega sistema: svojo lastno notranjo skopuškost pozunanji 
v Škota, po katerem je vsak neškotski skopuh komično označen za »škota«. 
(Lunaček, 2010, 243)

Je ta premislek sedaj mogoče prenesti na Butalce? Povzela sem sklep Brede 
Slodnjak, da so Milčinskemu snov za Butalce dale šaljive zgodbe o prebivalcih 
raznih krajev. A njihove elemente je iz lokalnih pretvoril v obče ali pa vendarle 
v narodne.15 Zanimivo je, da so kot Butalci/butalci v zunaj literarnem kontekstu 
redko (če sploh, osebno takega primera ne poznam) označeni posamezniki ali 
skupine izven meja slovenskega, bodisi kulturno, jezikovno ali politično določe-
nega, prostora. 

Lunaček protipostavlja tuje in domače, Škota in Neškota. V butalskih zgodbah 
sta taka protipola ohranjena, imamo Butalce in Tepančane, hkrati pa Cefizlja kot 
večnega drugega. V recepciji Butalcev pa take enoznačne delitve ni več: z Butalci 
se poistovetimo16 in hkrati kot Butalce/butalce razumemo tisti del naše skupnosti, 
ki se iz nje izvzema, na primer (ali predvsem) državne voditelje (Štaudohar & 
Simoniti, 2015).

A tudi ko se samorazumevamo kot Butalci/butalci, gre za neko notranjo ambi-
valenco, predočimo si del sebe, ki ga razumemo kot butalski, kot tisto, kar je pač 
vedno z nami kot naša butalska nrav (pri čemer kakršnokoli vrednotenje te nravi 

15	 V Butalcih sicer praviloma ne najdemo točnejših geografskih oznak, Butale so povsod. A zdi se, da je 
ta povsod vendarle nekje v slovenskem prostoru (pa naj bo določen jezikovno, kulturno, politično), 
Butalci se namreč po vino odpeljejo na Hrvaško (Kako so se Butalci peljali po vino), maslarica Žefa 
pa se pri policaju nauči malo jezika, ki ga govorijo ondotne gospe, da jim razloži, koliko zdaj stane 
maslo  ̶  „Cvajunddrajsik“ namreč (Maslarica Žefa).

16	 To na primer izpostavlja oddaja 50 knjig, ki so nas napisale  ̶  Fran Milčinski: Butalci (Hočevar, Sinko 
& Taufer, 2019).



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

380

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

razumem kot bistveno sekundarno) in kar lahko razumemo kot butalsko prav zato, 
ker primerjamo z nečim drugim, kar ni butalsko, kar se temu butalskemu izmika, 
to butalsko prepoznava.

Ko Simoniti izpostavlja, da se Butalci »po tematski plati vežejo na ljudsko 
slovstvo, razne zgodovinske in pravljične povesti o ljudskih junakih«, eksplicitno 
izpostavlja Levstikovega Martina Krpana (Levstik & Smrekar, 1981). Na Martina 
Krpana se Butalci navezujejo posredno kot na prototip slovenskega ljudskega ju-
naka  ̶  močnega, z zdravo pametjo, svojo voljo in željo po svobodi, lastnostmi, ki 
jih med drugim najdemo tudi med folklornimi in zgodovinskimi junaki (Cvetek, 
2019).17 Butalci se nemalokrat znajdejo v junaških okoliščinah: lovijo razbojnike, 
se pripravljajo na boj s Turki, lovijo medveda, a je njihova izpeljava akcije daleč 
od klasične. Hkrati pa ne nastopajo kot antijunaki. So izrazito ambivalentni, nji-
hova komična tematizacija in nonsens, ki bistveno s seboj ne prinaša neke poante, 
ki bi jo morali vzeti za svojo, pa omogočata pretres fenomena junaškosti, ki ga 
zdaj lahko kritično prevprašamo.

A Simoniti ne izpostavlja le zgodovinske in pravljične povesti o ljudskih ju-
nakih kot take, temveč eksplicitno »Levstikovega Martina Krpana, ki je tihotapil 
sol na kobili in bil oborožen s sekiro«. Martin Krpan je najbolj zadovoljen s 
svojo kobilico in si po zmagi nad Brdavsom ne želi drugega kot cesarjevega 
pisma, da bo lahko potem, ko bo zopet živel v svoji domači vasi, legalno tovoril 
angleško sol. Podobno so Butalci že v uvodnem odstavku v butalske zgodbe (ta 
se je prestavljal iz zgodbe v zgodbo glede na to, katere so nastopile v izboru) 
ponosni na svojo majhnost:

Tri ure hoda za pustno nedeljo leži vas, pa ji pravijo mesto. Sredi vasi se 
cedi rjava mlakuža, ji pravijo potok. Ob obeh krajih mlakuže stojijo koče, jim 
pravijo hiše. Dve, tri hiše imajo nadstropja, takim hišam pravijo graščine. Ime 
je vasi Butale. (Milčinski, 2015a, 7)

Tudi s soljo in njenim tovorjenjem imajo Butalci veliko dela. Po tem, ko jim 
pot po sol v Solimuri prinese cel kup težav, nenazadnje skoraj izgubo identitete, 
ko se po prihodu iz brivnice ne prepoznajo več, se Butalci odločijo, da bodo sol 
rajši sejali. Nič ni namreč boljšega od samozadostnosti:

17	 Nenazadnje, kot v prispevku Več kakor eni drugi človik zapiše Ingrid Slavec Gradišnik, tudi v 
slovenskem prostoru ne moremo potegniti nedvoumnih ločnic med zgodovinskimi, mitološkimi, 
literarnimi in folklornimi junaki: »Med folklorne junake se uvrščajo zlasti posamezniki, ki so 
vtisnjeni v katero od oblik folklornega izražanja ali več njih. Ali: „Ljudski junak ni zgodovinska 
osebnost, temveč podoba ali reprezentacija te osebe v folklori“ (Seal & Kennedy White, 2013, 
xxix). Analogno velja tudi za literarne junake, ki so se folklorizirali, ali svetnike, ki so se ljudem 
posebej priljubili. V drugi smeri pa so bili „pravi“ ljudski junaki deležni literarizacije, vstopili so 
v film, na sodobna zabavna prizorišča in še kam. In zaradi tega postali morda še bolj folklorni.« 
(Slavec Gradišnik, 2019, 26).



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

381

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

Pa so spomladi vsak okoli svoje koče prekopali rušo, jo povlekli in bogato za-
gnojili ter so vanjo posejali sol, da jo bo gospodinja imela kaj pri rokah kakor 
peteršiljček in drobnjak. [...]

Pa kar je pognalo in se tako lepo šopirilo, so bile same mlade koprive in nič 
drugega.

Pa so jih Butalci gledali in so jemali mlado perjiče na jezik: pošteno jih je opeklo! 
Zadovoljni so dejali: »Ajsa! Mlada je sol  ̶  že sedaj je tako ostra! Kako bo šele 
slana, hvala Bogu, kadar dozori!« (Milčinski, 2015a, 22)

Imajo pa Butalci še en „krpanovski sindrom“. Čeprav se v večini zgodb smejimo 
Butalcem ali pa ob Butalcih, se situacija obrne, ko v Butale od zunaj pride predstavnik 
višje nad-butalske oblasti. Butalci so naenkrat še kako bistre pameti in ostrega jezika:

Spreobrnil se je Jurež Pismouk in potem rodil Anžeta Meketača, na široko znanega 
po svoji kozi, ki so pravili o njej, da je dajala vsak dan sedem rešet mleka. Sam 
sodnik iz graščine si ni mogel kaj, nego ga je ustavil na cesti in vprašal: »No, oče, 
ali ste že prodali tisto kozo, ki daje po sedem rešet mleka?« Pa se je Anže Meketač 
potuhnil, kakor bi ne poznal gospoda, in je odgovoril: »Prodal, prodal, davno 
prodal, tja čez mejo. Tam doli pa se je obrejila in storila osla, ki ga imajo zdaj v 
graščini za sodnika. Pa srečno, gospod!« (Milčinski, 2015a, 11)

Pa imata, Martin Krpan svojo kobilico in zadoščenje, da je ugnal ministra Gregor-
ja, Anže Meketač pa svojo kozo in zadoščenje, da je ugnal sodnika iz graščine.

Pri tem se zdi, da Milčinski odpira pot za problematiziranje slovenskih junakov, 
kakršnega na primer izpostavlja Anton Trstenjak, ki v Martinu Krpanu vidi prototip 
slovenskega junaka, ki sicer na Dunaju zmaga, a se zadovolji le s trohico, na kar se 
zadovoljen, brez kakršnekoli ambicioznosti, vrne v svojo garaško revščino (Trste-
njak, 1991, 194–195). 

ZAKLJUČEK

Težko bi rekli, da imajo Butalci danes trdno določeno mesto med klasiki z 
natančno definirano bralsko publiko. Že različne izdaje kažejo, na kako različne 
načine jih beremo.18 Danes so Butalci del kanona, vključeni na primer v izbor 
50 knjig, ki so nas napisale, a hkrati skačejo iz njega kot tista knjiga, ki kanon 

18	 Če naštejem le nekaj izdaj, ki so izšle v zadnjem desetletju: Butalci v zbirki Knjiga pred nosom (Mil-
činski, 2011), Butalci z ilustracijami Uroša Hrovata pri založbi Karantanija (Milčinski, 2012), Butalci 
v zbirki Kondor (Milčinski, 2015a), slikaniške izdaje Kako so si Butalci omislili pamet (Milčinski & 
Razpotnik Donati, 2011), V Butalah sejejo sol (Milčinski & Razpotnik Donati, 2013), Butalski policaj 
in Cefizelj (Milčinski & Razpotnik Donati, 2015) ter Kako sta se skušala Butalec in Tepanjčan (Mil-
činski & Razpotnik Donati, 2016) in Butalci z ilustracijami Petra Škerla (Milčinski, 2017).



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

382

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

Slika 4: Ilustracija Ane Razpotnik Donati v slikanici V Butalah sejejo sol po butalski 
zgodbi Frana Milčinskega. Slikanica je izšla leta 2013 pri založbi Sanje.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

383

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

prevprašuje, včasih tudi smeši (spomnimo se na poigravanje Frana Milčinskega 
s slogom in motivi iz drugih knjižnih del). So znotraj in zunaj  ̶  ne tako drugače 
kot Cefizelj, butalski trickster. 

Butalci prinašajo številne reference (od Svetega pisma, do Cankarjevih del 
in Levstikovega Martina Krpana) in odpirajo različna vprašanja (od drezanja v 
epistemološke zagate do vprašanja drugega, Drugega in lastnega), pri tem pa ne 
postavljajo zakoličenih poant, pa čeprav so jih bralci v Butalcih pogosto iskali 
in najdevali. Že motivika in struktura besedil, predvsem pa slog pisanja Milčin-
skemu omogočijo, da pred vsakokratnega bralca postavlja ogledalo. Podoba v 
ogledalu pa je odvisna od opazovalca samega: bo v njem zagledal svojo lastno 
podobo, morda razširjeno ali razpotegnjeno, bo mimo sebe v ogledalu zagledal 
svoje okolje, svojega drugega, ali pa bo kot Alica preprosto stopil skozi ogledalo 
v drug svet. Pri tem prispodoba z ogledalom nikakor ne pomeni, da bi Milčinski z 
Butalci prinašal klasične parodije, ki nam kažejo podobo lokalnega prebivalstva 
z vsemi njegovimi napakami. Avtor se z bralcem poveže z različnimi nitmi, s 
katerimi nakazuje pomen, bralec pa jim sledi, a iztek te poti (kar je nenazadnje 
značilno za nonsensna besedila) nikakor ni enoznačen. 

Butalci so stopili v zunajliterarni prostor, v raznolike pore družbenega življe-
nja, ki so si različne, tako kot so bila skozi stoletja raznolika branja Butalcev. 
Hkrati pa se vsako novo branje Butalcev vedno znova odvija tudi v tem družbenem 
prostoru. Ko prebiramo Butalce, nismo v branju združeni le bralci in besedilo, 
temveč hkrati tudi odmev besedila v družbenem prostoru, ki tako ali drugače 
vpliva na našo recepcijo.

Pa je smiselno med besedila, ki vplivajo na samorazumevanje družbe in po-
sameznika znotraj nje, postavljati besedilo, ki je v svojem bistvu komično? Še 
kako! Komika Butalcev je vedno znova aktualna tudi ali prav zato, ker je tako 
večplastna, ker dreza v temeljna vprašanja (o drugem, o svetem, o razumevanju 
samega sebe, itn.). Kot komično besedilo rinejo v vse, vse prevprašujejo, vsepo-
vsod izpostavljajo prikrite nedoslednosti in tako »v sebi nosi[jo] neko latentno 
filozofskost.« (Lunaček, 2010, 293).

Butalci se vseskozi stikajo s premislekom temeljnih vprašanj o tem, kam 
gremo in zakaj, a so pri tem znova bistveno ambivalentni. Kot komično besedilo 
Butalci nobenega od teh vprašanj ne jemljejo povsem resno. Simoniti v svojih 
pretresih Butalcev izpostavi, da se Milčinski v Butalcih loti tudi tem, ki so za 
nonsens „prepovedane“ (a v literaturi ni ničesar takega kot zares prepovedano)  
̶  smrti in vere, svetega. A tudi te obravnava brez čustvene vpletenosti, kar je 
značilno za nonsens: Jernaču pač odleti glava, oziroma bolje rečeno Butalci niso 
čisto gotovi, mu je glava odletela, ali je že prej, preden je odšel k medvedu v 
jamo, ni imel (Jernač brez glave).

Po drugi strani pa prav v Butalcih Milčinski vsa ta vprašanja jemlje še kako 
resno, ne resno v smislu nasprotja smešnemu, temveč resno v smislu prepo-
znanja ključnosti teh vprašanj. V Butalcih se vrže v pretres teh vprašanj brez 
varoval, odpove se družbenim normam, ki so povezane z njihovo obravnavo, 



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

384

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

in jih bralcu nemalokrat uspe predočiti gole, prav take kot so oziroma se nam 
kažejo. Vsakič, ko se nam pomen izmakne, ostanemo z lastnim premislekom ali 
pa iščemo naprej.

Izkaže se, da so Butalci tako po izbiri motivov kot po njihovi obdelavi, tako s 
svojimi referencami kot glede na njihovo recepcijo besedilo, ki v sebi nosi laten-
tno filozofskost. So besedilo, ki bralcu vedno znova postavlja aktualna vprašanja 
o njem samem in njegovem okolju.

Slika 5: Butalci v stripu (Kociper & Milčinski, 2020).



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

385

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

BUTALCI BY FRAN MILČINSKI, THEIR RECEPTION AND IMPACT ON THE 
SLOVENIAN CULTURAL SPHERE

Tina BILBAN
Institute Nova revija, Vodovodna cesta 101, 1000 Ljubljana, Slovenia 

e-mail: tinabilban@gmail.com

SUMMARY
From the start until today, Butalci have been popular among readers and have 

continued their life outside the text in other media, in our language, folklore, etc. 
However, literary critics have thoroughly analyzed the text only recently as Barbara 
Simoniti recognized them as a nonsense text. My hermeneutical analysis of Butalci, 
their context and readership, acknowledges her findings, while I also consider 
philosophical studies of humor and apply a phenomenological approach that always 
approaches the phenomenon in question within its changing context. In his writing, 
Milčinski often uses elements typical for folk tradition and storytelling: be it the 
language, structure of stories or specific topics. I propose that Butalci can be inter-
preted as a philosophical text that tackles some essential and existential topics: from 
the role of the other or of the hero, to the relation against the authority or sacred. I 
conclude that Butalci are essentially humorous and ambivalent text that cannot be 
conclusively analyzed.

Keywords: Butalci, Slovenian cultural space, Fran Milčinski, nonsense, Slovenian lite-
rature, humorous



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

386

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

VIRI IN LITERATURA

50 knjig, ki so nas napisale. Https://www.50knjig.si/ (zadnji dostop: 01.07.2020).
Abeles, F. F. (2009): How Did Charles L. Dodgson View Non-Euclidian Geometri-

es. The Carrollian, 23, 40–43.
Attardo, S. (ur.) (2014): Encyclopedia of Humor Studies. Los Angeles, Sage 

Publication.
Bajec, A. et al. (ur.) (2014): Slovar slovenskega knjižnega jezika. Www.fran.si. (zadnji 

dostop: 11.06.2020).
Basil, H. et al. (producenti) & L. Greif (režiser) (2006): Funny Money (igrani film). 

ZDA, Castel Film Studios.
Bausinger, H. (2007): Schwank. V: Bausinger, K. & H. Ranke, (ur.): Enzyklopädie des 

Märchens: Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. 
Berlin, New York, W. de Gruyter, 318–332.

Bayley, M. (2009): The Mathematical Meaning of Alice in Wonderland. New Scientist, 
204, 2739, 38–41.  

Bilban, T. (2015): Alice‘s Adventure in Scienceland. Libri & Liberi, 4, 2, 313 ̶ 340.
Cvetek, M. (2019): Kofčárjov Štefan – bohinjski folklorni junak. V: Jezernik, B. & I. 

Slavec Gradišnik (ur.): Močni, modri in dobri. Junaki v slovenski folklori. Ljublja-
na, Znanstvena založba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani.

Ellis, B. (1997): Fabulate. V: Green, T. A. (ur.): Folklore: An Encyclopedia of Beliefs, 
Customs, Tales, Music, and Art. Denver, Oxford, ABC-CLIO, 274–275.

Gardner, M. (1993): The Annotated Alice. New York, Wings.
Gorenc, B. (2015): Nonsens je limonov poljubček. Otrok in knjiga, 94, 59 ̶ 72.
Hočevar, D. (producent), Sinko, D. & L. S. Taufer (režiserja) (2019): 50 knjig, ki so 

nas napisale - Fran Milčinski: Butalci (oddaja). Slovenija: Vertigo, RTV Slovenija, 
Invida. Https://4d.rtvslo.si/arhiv/50-knjig-ki-so-nas-napisale/174624955 (zadnji do-
stop: 01.07.2020).

Hyde, L. (1998): Trickster Makes this World: Mischief, Myth, and Art. New York, 
Farrar, Straus and Giroux.

Hynes, W. J. & W. Doty (ur.) (1993): Mythical Trickster Figures: Contours, Contexts, 
and Criticisms. Tuscaloosa, University of Alabama Press.

Jezernik, B. & I. Slavec Gradišnik (ur.) (2019): Močni, modri in dobri. Junaki v 
slovenski folklori. Ljubljana, Znanstvena založba Filozofske fakultete Univerze 
v Ljubljani. 

Kociper, M. & F. Milčinski (2020): Butalci v stripu. Ljubljana, Forum Ljubljana.
Levstik, F. & H. Smrekar (1981): Martin Krpan z Vrha. Ljubljana, Mladinska knjiga.
Lunaček, I. (2010): Ciklična vera popularne kulture. Maribor, Aristej.
Makarovič, S. (2019): Pesmi muce potovke. Ilustracije Marta Bartolj et al., spremna 

beseda Boris A. Novak & Žiga Kosec. Ljubljana, Sanje.
Milčinski, F. (1917): Tolovaj Mataj in druge slovenske pravljice. Ilustracije Ivan 

Vavpotič. Ljubljana, Tiskovna zadruga.
Milčinski, F. (1948): Cvetje in trnje. Ljubljana, Slovenski knjižni zavod.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

387

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

Milčinski, F. (2000): Smešne historije. Ljubljana, Mladinska knjiga.
Milčinski F. (2011): Butalci. Ilustracije France Podrekar, spremna beseda Miha Mohor. 

Ljubljana, Mladinska knjiga.
Milčinski, F. & A. Razpotnik Donati (2011): Kako so si Butalci omislili pamet. 

Ljubljana, Sanje.
Milčinski, F. (2012): Butalci. Ilustracije Uroš Hrovat, spremna beseda Miha Mohor. 

Ljubljana, Karantanija.
Milčinski, F. & A. Razpotnik Donati (2013): V Butalah sejejo sol. Ljubljana, 

Sanje.
Milčinski, F. (2015a): Butalci, integralna izdaja. Ilustracije France Podrekar, spremna 

beseda Barbara Simoniti. Ljubljana, Mladinska knjiga.
Milčinski, F. (2015b): Zbrane pravljice in pripovedke. Ljubljana, Sanje.
Milčinski, F. & A. Razpotnik Donati (2015): Butalski policaj in Cefizelj. Ljubljana, 

Sanje.
Milčinski, F. & A. Razpotnik Donati (2016): Kako sta se skušala Butalec in Tepanj-

čan. Ljubljana, Sanje.
Milčinski, F. (2017): Butalci. Ilustracije Peter Škerl, spremna beseda Pavle Učakar. 

Ljubljana, Mladinska knjiga. 
Matičetov, M.  (1956): Ljudska  proza.  V:  Legiša, L. & A. Gspan (ur.): Zgodovina 

slovenskega slovstva. Ljubljana, Slovenska Matica, 119–138.
Odom, D. (2013): A Comparative Analysis of the Trickster Figure in Africa, the 

Caribbean, and North America. Honors Theses 270. Https://egrove.olemiss.edu/
hon_thesis/270 (zadnji dostop: 02.09.2020).

Omowoyela, O. (1997): Yoruba Trickster Tales. Lincoln, University of Nebraska 
Press. 

Podbevšek, K. (1975): Stilotvorna sredstva v prozi Frana Milčinskega. Slavistična 
revija, 23, 2 ̶ 3, 355 ̶ 384.

Pregl, S. (1974): Spremna beseda. V: Milčinski, F.: Fridolin Žolna. Ljubljana, Mladin-
ska knjiga.

Pycior, H. (1984): At the Intersection of Mathematics and Humour: Lewis Carroll’s 
‘Alices’ and Symbolic Algebra. Victorian Studies, 28, 149–170.

Saksida, I. (2015): Kaj je nonsens in kako učinkuje?. Otrok in knjiga, 94, 26 ̶ 34.
Salins, K. K. (2000): Alice’s Mathematics. The Carrollian, 5, 52–55.
Scheub, H. (2012): Trickster and Hero: Two Characters in the Oral and Written Tradi-

tions of the World. Wisconsin, University of Wisconsin Press.
Schmidt, G. (2000): Spremna beseda. V: Milčinski, F.: Smešne historije. Ljubljana, 

Mladinska knjiga.
Simoniti, B. (1997): Nonsens. Ljubljana, Karantanija.
Simoniti, B. (2015): Spremna beseda. V: Milčinski, F.: Butalci, integralna izdaja. 

Ljubljana, Mladinska knjiga.
Slavec Gradišnik, I. (2019): Več kakor eni drugi človik. V: Jezernik, B. & I. Slavec 

Gradišnik (ur.): Močni, modri in dobri. Junaki v slovenski folklori. Ljubljana, Znan-
stvena založba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani.



ACTA HISTRIAE • 29 • 2021 • 2

388

Tina BILBAN: BUTALCI FRANA MILČINSKEGA, NJIHOVA RECEPCIJA IN VPLIVI NA SLOVENSKI PROSTOR, 363–388

Svetina, P. (2015): Nonsens in družbeni kontekst. Otrok in knjiga, 94, 35–44.
Šrimpf, K. (2013): Anekdote o Lemberžanih in vpliv ljudskega izročila na Butalce 

Frana Milčinskega. Studia mythologica Slavica, 16, 233.
Šrimpf, K. (2014): Butalci in Süha roba Frana Milčinskega med slovensko slovstveno 

tradicijo in avtorstvom. V: Žbogar, A. (ur.): Recepcija slovenske književnosti. Lju-
bljana, Znanstvena založba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani.

Štaudohar, I. & B. Simoniti (2015): Butalci z malo so danes sinonim za politike. 
Delo, 27. 11. 2015. Https://www.delo.si/sobotna/butalci-z-malo-so-danes-sino-
nim-za-politike.html (zadnji dostop: 01.07.2020).

Tigges, W. (1987): Exploration in the Field of Nonsense. Amsterdam, Rodopi.
Trümpy, H. (1983): Die Hintergründe des Schwankbuchs von den Laleburgen. V: 

Wunderlich, W. (ur.): Wunderseltsame Geschichten: Interpretationen zu Schildbür-
gern und Lale-buch. Göppingen, Kümmerle Verlag, 88–120.

Trstenjak, A. (1991):  Misli o slovenskem človeku. Ljubljana, Založništvo Slovenske 
knjige.

Wilson, R. (2008): Lewis Carroll in Numberland: His Fantastical Mathematical Logi-
cal Life. London, Allen Lane.

Wunderlich, W. (ur.) (1983): Wunderseltsame Geschichten: Interpretationen zu 
Schildbürgern und Lalebuch. Göppingen, Kümmerle Verlag.


