8 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

Simon Malmenvall
Beseda o postavi in milosti
metropolita Hilarijona kot primer
osmisljanja preteklosti v Kijevski Rusiji

MALMENVALL Simon, dipl. rusist in zgo-
dovinar, mag. zgodovine, mladi raziskovalec,
Univerza v Ljubljani, Teoloska fakulteta, simon.
malmenvall@teof.uni-lj.si

Beseda o postavi in milosti metropolita Hi-
larijona kot primer osmisljanja preteklosti
v Kijevski Rusiji

Zgodovinski ¢asopis, Ljubljana 71/2017 (155),
§t. 1-2, str. 829, cit. 86

1.01 izvirni znanstveni ¢lanek: jezik Sn. (En.,
Sn., En.)

Clanek se z vidika idejne zgodovine in v
skladu s postmoderno semioti¢no-diskurzivno
metodo posveca pridigi kijevskega metropolita
Hilarijona (um. 1054/1055) z naslovom Be-
seda o postavi in milosti. Omenjeno besedilo
je analizirano kot pomemben narativni zgo-
dovinski vir iz kijevskega obdobja vzhodno-
slovanske srednjeveske zgodovine oziroma
primer teolosko-patriotskega osmisljanja ne-
davne (posvetne) preteklosti v Kijevski Ru-
siji. V ¢lanku so izpostavljene tri poglavitne
ugotovitve: prvi¢, namen Besede o postavi
in milosti je umestitev specificne vzhodno-
slovanske zgodovinske izku$nje v $ir$i okvir
zgodovine odresenja; drugi¢, Hilarijonovo
teolosko-patriotsko pojmovanje zgodovine
odresenja bistveno opredeljuje podoba veli-
kega kneza Vladimirja Svjatoslavica; tretjic,
pod povrsjem patriotskega samopotrjevanja se
razkriva kulturnozgodovinski »manjvrednosti
kompleks, ki predstave vzhodnoslovanske elite
povezuje z versko-literarno tradicijo preostalih
srednjeveskih pravoslavnih Slovanov.

Kljuéne besede: Kijevska Rusija, metropolit Hi-
larijon, pokristjanjevanje, zgodovina odresenja,
epistemologija zgodovine, srednjeveski cerkveni
spisi

MALMENVALL Simon, BA in Russian
Studies and History, MA in History, Young
Researcher, University of Ljubljana, Faculty
of Theology, simon.malmenvall@teof.uni-lj.si

Metropolitan Hilarion’s Sermon on Law and
Grace as an Example of Giving Meaning to
the Past in Kievan Rus’

Zgodovinski ¢asopis (Historical Review),
Ljubljana 71/2017 (155), No. 1-2, pp. 8-29,
86 notes

Language (Sn. (En., Sn., En.)

In terms of ideational history and in accordance
with the postmodern semiotic and discursive
method, the article deals with The Sermon
on Law and Grace authored by Metropolitan
Hilarion of Kiev (d. 1054/1055). The text at
hand is analysed as an important narrative
historical source from the Kievan period of
East Slavic mediaeval history or as an example
of a theological and patriotic interpretation of
the recent (secular) past in Kievan Rus’. The
article highlights three main findings: firstly,
The Sermon on Law and Grace aims to place
the specific East Slavic historical experience
into the broader framework of the history of
redemption; secondly, Hilarion’s theological
and patriotic conception of salvation history is
fundamentally defined by the image of Grand
Prince Vladimir Sviatoslavich; thirdly, the cul-
tural and historical “inferiority complex™ that
links East Slavic elites’ notions with the reli-
gious and literary tradition of other mediaeval
Orthodox Slavs is revealed under the surface
of the patriotic self-affirmation.

Key words: Kievan Rus’, Metropolitan Hila-
rion, Christianisation, salvation history, epi-
stemology of history, mediaeval ecclesiastical
writings



Zgodovinski ¢asopis | 71 2017 | 1-2 | (155) | 8-29 9

Uvod

Pricujoci ¢lanek se z vidika idejne zgodovine posveca pridigi kijevskega metro-
polita Hilarijona, ki v skladu s historiografsko konvencijo nosi naslov Beseda o postavi
in milosti (csl. Cnoso o 3akonb u Gmarogbru). Obravnavana pridiga, nastala sredi
11. stoletja in sestavljena v staroruski' redakciji cerkvenoslovanskega jezika, spada
med najpomembnejSe narativne vire kijevskega obdobja (9.—13. stol.) srednjeveske
zgodovine vzhodnoslovanskega prostora. Dragocenost vira se kaze zlasti na podrocju
preucevanja zgodovinske zavesti pri posvetni in cerkveni eliti Kijevske Rusije, ki so
jo v najvecji meri oblikovali in posredovali izobrazenci iz vrst menihov.

Clanek tvorita dva dopolnjujoéa se vsebinska sklopa. Prvi obravnava avtorja,
datacijo, strukturo in literarne znacilnosti vira, drugi pa analizira njegovo temeljno
sporocilo — osmisljanje (posvetne) preteklosti s teoloSko-patriotskega gledisca in
od tod izhajajoc¢o podobo velikega kneza Vladimirja Svjatoslavi¢a (980-1015),
¢lana rodbine Rjurikovicev, ki je v Kijevski Rusiji ob koncu 10. stoletja vzhodno
kr§¢anstvo uvedel kot drzavno vero. Vsebina besedila se opira na metodologijo
postmoderne semioti¢no-diskurzivne kulturne zgodovine. Ta si s pomocjo poglabljanja
v pripovedne tehnike oziroma iskanja simbolnega in vrednostnega naboja v diskurzu
prizadeva dokopati do samorazumevanja dolo¢enih druzbenih skupin (v danem
primeru elite Kijevske Rusije), ki so spodbudile nastanek doloc¢enih narativnih
virov (v danem primeru Besede o postavi in milosti).?

V ¢lanku pogosto uporabljen teoretski pojem zgodovine odresenja se naslanja
na teze nemskega zgodovinarja in teologa Oscarja Cullmanna (1902-1999).> V kon-

' Pri poimenovanjih Stara Rusija, Stari Rusi in staroruski gre za slovenskemu jeziku
smiselno prilagoditev samostalnika Zenskega spola Rus ‘ (csl./rus./ukr./blr. Pycs) in njenih iz-
peljank. Ime Kijevska Rusija sledi uveljavljenemu poimenovanju v mednarodni historiografiji,
s katerim se oznacuje prva etapa drzavnosti v kontekstu daljSega predmodernega pojava Stare
Rusije. Rus ‘ po eni strani zaobjema razli¢ne srednjeveske in zgodnje novoveske politi¢ne entitete
v vzhodnoslovanskem prostoru, po drugi pa tudi nekdanjo etni¢no skupino, ki jo je mogoce Steti
za nekaks$no predhodnico danasnjih Rusov, Ukrajincev in Belorusov. Staro Rusijo in Stare Ruse
oziroma Rus ‘ je tako treba loCevati od Rusije (rus. Poccus, ukr. Poccis, blr. Pacis), s katero se od
zacetka 18. stoletja naprej oznaCuje moderna ruska drzava (Ruski imperij in Ruska federacija).
O predmodernih identitetah med Vzhodnimi Slovani gl. Plokhy, Origins.

2 Burke, Kulturna zgodovina, str. 39-50, 72—74, 132, 138—145; Lotman, Znotraj mislecih
svetov, str. 25-58, 123-169, 313-348, 383-388.

3 Pojem zgodovine odre$enja, razsirjen v teoloskih in kulturnozgodovinskih delih, se
navezuje na biblijsko eksegezo in teologijo zgodovine iz poznoanti¢nega obdobja t. i. cerkvenih



10 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

tekstu vzhodnoslovanske srednjeveske zgodovine so se k pojmu zgodovine odresenja
delno zatekali nemski zgodovinar in teolog Gerhard Podskalsky (1937-2013),*
ruski literarni zgodovinar Vladimir Nikolajevi¢ Toporov (1928-2005),’ ukrajinski
zgodovinar Volodimir Mihajlovi¢ Ri¢ka® in ameriski zgodovinar ukrajinskega rodu
Donald Ostrowski.” Odlomki Besede o postavi in milosti so prevzeti in v slovens¢ino
prvi¢ prevedeni po zadnji cerkvenoslovansko-ruski znanstvenokriti¢ni izdaji, ki sta
jo leta 1997 pripravila rusko-ukrajinski slavist Aleksander Mihajlovi¢ Moldovan in
ruski teolog Andrej Ivanovi¢ Juréenko.! Omenjena izdaja je iz8la v prvem zvezku
(od petnajstih) znanstvene zbirke staroruskih tekstov pod urednistvom ruskega
literarnega zgodovinarja Dmitrija Sergejevi¢a LihaGova (1906-1999).° Izdaja
Moldovana in Jurcenka temelji na enem izmed najstarejSih ohranjenih rokopisov
Besede in obenem edinem vsebinsko popolnem — t. i. Sinodalnem rokopisu, na-
stalem v drugi polovici 15. ali na zacetku 16. stoletja in odkritem v Kodeksu 591
Moskovske sinodalne knjiznice.'

Avtor in datacija Besede o postavi in milosti

Avtor Besede o postavi in milosti je Hilarijon, prvi kijevski metropolit
vzhodnoslovanskega porekla.!! Med letoma 1051 in 1054/1055 je vodil metropolijo s

ocetov, utemeljiteljev intelektualnega prikaza kr§canskega izrocila. Pojem zgodovine odresenja
je leta 1965 v delu Heil als Geschichte teoretsko izostril nemski luteranski zgodovinar in teolog
Oscar Cullmann. Po tovrstnem razumevanju zgodovina odreSenja procese, dogodke in osebnosti
posvetne (»empiri¢ne«) preteklosti prikazuje v lu¢i simbolno nabite biblijske zgodovine, ki svoje
sporo¢ilnosti in aktualnosti ne izgubi s ¢asovnim koncem posameznih biblijskih dogodkov, temve¢
posreduje zgodovinsko ponavljajoce se mehanizme odnosov med Bogom in élovekom — znotraj
tega odnosa i8Ce vsakokratne specifi¢nosti na ozadju stalnih podobnosti. Zgodovina odresenja
je po srednjeveskih biblijsko-kr§¢anskih nazorih pomenila zgodovino sreéevanja greSnega
¢loveka z odresenjsko »bozjo previdnostjo«, ki zeli ¢loveka pripeljati do ve¢nega Zivljenja. Gl.
Cullmann, /I mistero.

4 Podskal‘skij, Bogoslovskaja literatura. Gre za ruski prevod in ob&utno dopolnjeno razli¢ico
izvirnika iz leta 1982 z naslovom Christentum und theologische Literatur in der Kiever Rus ‘.

5 Toporov, Svjatost".

¢ Rycka, Wytoki derzavnosti; Rycka, Kyjiv; Rycka, Hrystyjanizacija.

" Ostrowski, Christian Identity.

8 Prevedene cerkvenoslovanske razli¢ice biblijskih odlomkov in parafraz, ki so navzoce
v Besedi, spremljajo napotila k primerjavi s sodobnim slovenskim prevodom Svetega pisma
na podlagi hebrejskega in grskega izvirnika. Navajanje primerjanih odlomkov sledi nacelom
slovenske Studijske izdaje Standardnega prevoda Svetega pisma iz leta 2003.

° Lihacév, Slovo, str. 26-51, 480-486.

10 Lihagév, Slovo, str. 480; Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 33, 35, 39; Moldovan,
Slovo, str. 8, 19-20.

" Prvi znani kijevski metropolit je Teopempt. Letopis z naslovom Pripoved o minulih
letih — najobseznejsi vzhodnoslovanski srednjeveski narativni vir, nastal na zacetku 12. stoletja
— ga prvi¢ omenja v poro€ilu za leto 1039, ko je vodil slovesnost posvetitve obnovljene cerkve
Presvete Bogorodice v sredis¢u Kijeva. Gl. Ostrowski, Povest*, str. 1214-1215. Velika vecina
kijevskih metropolitov je do sredine 13. stoletja prihajala z obmocja Bizantinskega cesarstva
in bila grskega porekla. V tem obdobju sta kijevski metropolitski sedez zasedala zgolj dva



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 11

sedezem v staroruski prestolnici, ki je bila formalno podrejena konstantinopelskemu
patriarhatu. Iz metropolitskega dvorca pri stolni cerkvi svete Sofije (Modrosti) je
izvajal cerkveno oblast nad celotnim ozemljem Kijevske Rusije. Pred nastopom
metropolitske sluzbe je deloval kot duhovnik oziroma prezbiter v cerkvi svetih
apostolov, ki je bila v sklopu velikoknezje rezidence v Berestovu (juzna okolica
Kijeva).!> Podatki o Hilarijonovem Zivljenju so na splos$no zelo skopi. Vsa znana
dejstva in z njimi povezana predvidevanja je mogoce izluséiti zgolj iz dveh virov:
Hilarijonove Veroizpovedi — domnevno nastale za potrebe liturgi¢ne slovesnosti
ob njegovi posvetitvi v $kofa in postavitvi na polozaj metropolita leta 1051 -3 in
kijevskega letopisa Pripoved o minulih letih, nastalega na zacetku 12. stoletja.'*
Pripoved poroca, da je Hilarijon v casu, ko je Se sluzboval kot prezbiter v
Berestovu, redno zahajal k bregu Dnepra, kjer je na mestu bodocega Kijevsko-

pecerskega samostana opravljal asketske vaje:"
Od Boga ljubljeni knez Jaroslav je imel rad Berestovo in tamkajSnjo cerkev svetih
apostolov in pomagal je mnogim [njenim] duhovnikom in med njimi je bil prezbiter
po imenu Hilarijon, blag in izobrazen moz, ki se je pogosto postil. In hodil je iz
Berestova k Dnepru, na gric, kjer je sedaj stari Pecerski samostan in tam molil. Tam
pa je bil velik gozd. Tam je izkopal majhno votlino, dolgo dva seZnja, in prihajal iz
Berestova. Tu je pel dnevne molitve in skrito molil. Nato je Bog navdihnil knezovo
srce in ta ga je postavil za metropolita v sveti Sofiji.'®
Na podlagi uveljavljene vzhodnokrs¢anske navade, v skladu s katero so visoki
cerkveni dostojanstveniki (Skofje, metropoliti, patriarhi) prihajali iz vrst menihov,
in omembe v Hilarijonovi Veroizpovedi je mogoce upravic¢eno predvidevati, da je
bil Hilarijon pred nastopom metropolitske sluzbe meniski duhovnik (pripadnik t. i.
¢rne duhovscine), cerkev svetih apostolov v Berestovu pa je potemtakem delovala
tudi kot samostanska.!” Kljuéni odlomek iz Veroizpovedi se glasi takole:
Jaz, po milosti ¢lovekoljubnega Boga menih in prezbiter Hilarijon, sem bil po njegovi
izvolitvi posvecen s strani boguvsecnih Skofov in ustoli¢en v velikem in od Boga
varovanem mestu Kijevu, da bi bil v njem metropolit, torej pastir in ucitelj. To je

domacina — Hilarijon in Klement Smoljati¢ (1147-1155). Gl.: Vernadsky, Kievan Russia, str.
151-152; Fedotov, Russian Religious Mind, str. 401; Franklin, Sermons and Rhetoric, str. XIII,
XXII-XXV.

12 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 1-6; Uzankov, Slovo, str. 9—11; Franklin,
Sermons and Rhetoric, str. XVII-XVIII; Ostrowski, Povest®, str. 1230-1231.

13 To domnevo podpira zlasti odlomek, v katerega sta vkljuceni javna izpoved vere pred
zbranim ljudstvom in izpovedovalCeva pro$nja za molitev, naslovljena »€astitljivim uciteljem«
(Skofom) in »knezom ruske zemlje«, ki naj bi jih kot novi metropolit vodil v verskih zadevah.
Gl.: Miiller, Metropoliten llarion Lobrede, str. 143; Franklin, Sermons and Rhetoric, str. XXIX.

14 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 2—6; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XXIX.

15 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 1.

16 Ostrowski, Povest ‘, str. 1232-1234.

17 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 2-5; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XVII-XIX.



12 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

bilo v letu 65598 [/1051], za Casa vladanja pobozno zvestega kagana'® Jaroslava,

Vladimirjevega sina.”

Tako Pripoved kot Veroizpoved ne posredujeta nikakr$nih podatkov o Hila-
rijonovi smrti. Iz omembe njegovega naslednika Efrema, ki je metropolitski sedez
zasedel leta 1055,%! in glede na takratno prakso dosmrtnega opravljanja metropolitske
sluzbe je mogoce sklepati, da je Hilarijon umrl najkasneje leta 1055.%

Velika vecina raziskovalcev staroruske literature ze od sredine 19. stoletja
naprej nastanek Besede o postavi in milosti umes§ca v ¢as med letoma 1037 in 1050,
to je pred Hilarionovo zasedbo metropolitskega sedeza.”* Spodnja meja (1037)
je pogojena z omembo kijevske stolne cerkve, posvecene sveti Sofiji, ki je bila
dokoncana leta 1037, zgornja meja pa z omembo kneginje Irene, Zene velikega
kneza Jaroslava Modrega (1019-1054), ki je umrla leta 1050.2* Glede kraja izreka
Hilarijonove pridige obstajajo zgolj domneve, ki se omejujejo na $tiri vecje cerkve
v Kijevu oziroma njegovi okolici: stolno cerkev svete Sofije, t. i. Desetinsko cerkev
Marijinega zaspanja, cerkev Marijinega oznanjenja nad Zlatimi vrati in cerkev
svetih apostolov v Berestovu.?

Struktura in literarne znacilnosti

Osnovno vsebinsko strukturo Besede o postavi in milosti je mogoce razbrati iz
tematskega vrstnega reda, ki ga podaja uvod pridige. Glede na uvod Besedo sestavljajo
Stirje glavni deli:** 1. »o postavi, dani po Mojzesu, in milosti in resnici, razodeti po
Jezusu Kristusu; 2. »o tem, kako se je postava umaknila, milost in resnica pa sta
napolnili vso zemljo, in kako se je vera razsirila med vse jezike [/ljudstva], tudi do
nasega ruskega«; 3. »pohvala naSega kagana Vladimirja, po katerem smo bili kr$¢eni«;

18 'V Stari Rusiji je bilo uveljavljeno bizantinsko Stetje let, ki je za svoje izhodis¢e imelo
domnevni zacetek stvarjenja sveta (5508 pr. Kr.). O pomenu $tetja od zacetka sveta gl.: Dani-
levskij, Drevnjaja Rus*, str. 233, 236-237; Cernaja, Istorija kul ‘tury, str. 70-72.

1 Naziv »kagan« je tur§kega izvora. Obi¢ajno je oznadeval posvetnega in hkrati verskega
voditelja stepskih konjeniskih plemen med Crnim in Kaspijskim morjem, prvotno pa je pomenil
tistega, ki si lasti gospostvo nad vsemi stepskimi Sirjavami. Sprva so ga nosili le nasledniki ne-
kdanjega turSkega kaganata iz 6. stoletja, to je vrhovni poglavarji Povolskih Bolgarov in Hazarov,
ali tisti, ki so jim bili podrejeni. Ta naziv se je na vzhodnoslovanskem obmocju ohranil do 12.
stoletja in bil obCasno v uporabi kot ¢astni vladarski naslov, denimo pri velikem knezu Vladi-
mirju Svjatoslavicu in njegovem sinu Jaroslavu Modrem. Gl.: Whittow, Orthodox Byzantium,
str. 250-251; Franklin, Shepard, Emergence of Rus, str. 32.

20 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 143.

2l Ostrowski, Povest ‘, str. 1285.

22 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 4—6.

23 Uzankov, Slovo, str. 11-12; Naumova, Siklo, Istoriografija, str. 23; Franklin, Sermons
and Rhetoric, str. XIX-XX.

24 Uzankov, Slovo, str. 238; Lihac¢év, Slovo, str. 97-98; Ostrowski, Povest°, str. 1230.

25 Franklin, Sermons and Rhetoric, str. XXI.

26 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 16; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XXVIL



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 13

4. »molitev k Bogu, ki jo izreka vsa nasa [/ruska] zemlja«.?’ Vsak izmed $tirih glavnih
delov predstavlja tematsko zakljuc¢eno celoto, hkrati pa (razen Cetrtega) napoveduje
tematiko naslednjega in tako ustvarja njihovo medsebojno smiselno povezanost.”

Prvi glavni vsebinski del prinasa teolosko utemeljitev, izpeljano iz Hilarijonove
eksegeze Stare in Nove zaveze, o superiornosti Kristusove milosti in resnice v odnosu
do Mojzesove postave. Pri tem je na eni strani poudarjena univerzalnost kr§canstva,
to je veljavnost Kristusovih odresilnih izrekov in dejanj za vsa ljudstva sveta, na dru-
gi pa omejenost judovstva, to je veljavnost upostevanja postave (brez dopolnitve v
milosti) zgolj za starozavezno dobo in takratno hebrejsko ljudstvo.? Omenjeni del je
mogoce nadalje razdeliti na dve poglavji oziroma sporocilni enoti. V prvem poglavju
je odnos med postavo in milostjo prikazan s podobo Hagare in Sare, dveh Abrahamo-
vih Zena iz Prve Mojzesove knjige.*® Starozavezni Hagara in Sara v Besedi nastopata
kot tipologiji, ki napovedujeta novozavezni razplet biblijske zgodovine — Hagara kot
poosebitev »neposlusnega« hebrejskega ljudstva, ki ni sprejelo Kristusove milosti in
resnice, Sara pa kot poosebitev »poslusnega« novega Izraela, to je krs¢anske Cerkve,
ki Kristusovo milost in resnico $iri med vse ljudi.’! Po Hilarijonovem prepri¢anju
kr$¢anstvo judovstva ne presega zgolj zaradi dostopa do odresenja, temvec tudi zaradi
svoje razsirjenosti po vsem svetu. Hilarijon dokazuje, da je to, kar je mlajSe oziroma
novo (kr$¢anstvo), prehitelo to, kar je starej$e (judovstvo).*

Drugo poglavje prvega dela sestavlja hvalnica Kristusu, po katerem sta se
kot dopolnitev postave uresnicili milost in resnica. V hvalnici je najprej na kratko
predstavljeno Kristusovo zemeljsko Zivljenje, cemur sledi sedemnajst antitez o
navidezni teoloski paradoksalnosti osebe bozjega Sina, to je nasprotju in hkrati
skladnosti med njegovo ¢lovesko in bozjo naravo.?

Drugi glavni vsebinski del se posveca usahnitvi judovstva in Sirjenju krs¢anstva,
ki je naposled prodrlo tudi na starorusko ozemlje in s svojo »luéjo« odpravilo
nekdanjo pogansko »nevednost«.** Omenjeni del je mogoce nadalje razdeliti na tri
poglavja. V prvem poglavju Hilarijon pripoveduje o bistveni spremembi, ki se je
zgodila v kontekstu biblijske zgodovine in obenem odlocilno vplivala na celotno
zgodovino odreSenja. Jezus Kristus je namre¢ — glede na pridigarjevo interpreta-
cijo — prvotno prisel k judom, vendar ga ti niso sprejeli za Odresenika in bozjega
Sina, zaradi Cesar je Bog jude zavrgel in dopustil unicenje jeruzalemskega templja,
odresenje pa poslal k poniznej$im poganom.*

27 Lihacév, Slovo, str. 26, 481.

2 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 20; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XXVII-XXVIII.

¥ Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 20; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XXXI-XXXII.

30 Prim. 1 Mz 15-16; 1 Mz 21-22.

31 Lihacév, Slovo, str. 28, 30, 481-482.

32 Lihaceév, Slovo, str. 30, 32, 482.

3 Lihacév, Slovo, str. 34, 36, 482-483.

3% Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 20; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XXXII.

3 Lihacév, Slovo, str. 36, 38, 483-484.



14 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

Drugo poglavje je posveceno Stari Rusiji, ki naj bi se »po bozji milosti«
pridruzila krogu krscanskih ljudstev. Umestitev Stare Rusije v kr$¢anski svet
Hilarijon razlaga kot uresnicitev starozaveznih prerokb oziroma aktualizacijo
biblijske zgodovine skozi nedavno preteklost vzhodnoslovanskega prostora. Ta
naj bi pod povrsjem specificnih posvetnih dogodkov in procesov skrivala svoj
versko-univerzalni pomen.*®

Tretje poglavje prinasa enaindvajset antitez, ki poudarjajo razlike med nekdan-
jo pogansko in (v Hilarijovovem c¢asu) sedanjo kr§¢ansko Staro Rusijo. Pri tem
je pogansko obdobje ovrednoteno kot negativno, krs¢ansko pa kot pozitivno. V
kontekstu vrednotenja verskega preobrata je uvedena vzporednica med judovstvom
in krscanstvom — kakor je Mojzesova postava simbol za¢asne nepopolnosti znotraj
SirSe zgodovine odreSenja, tako je poganstvo simbol za¢asne nepopolnosti znotraj
specifi¢ne staroruske zgodovine.?’

Tretji glavni vsebinski del predstavlja slovesno spominjanje verske gore¢nosti
in krepostnega zivljenja Vladimirja Svjatoslavic¢a (krstno Vasilija), cemur se
pridruzuje zahvala Vladimirju, da je bil voljan postati »orodje v bozjih rokah«
in tako pokristjaniti svojo domovino. Zahvala ob koncu tretjega dela prehaja v
prosnjo pokojnemu velikemu knezu, naj iz nebes varuje svojega sina Jaroslava
Modrega (krstno Georgija) in celotno Staro Rusijo.*® Omenjeni del je mogoce
nadalje razdeliti na Stiri poglavja. Zacetek prvega poglavja tvori primerjava Vla-
dimirja z apostoli oziroma misel, da je veliki knez Vladimir Svjatoslavi¢ apostol
Stare Rusije. Preostanek prvega poglavja je posvecen Vladimirjevemu Zzivljenju
pred pokristjanjenjem, njegovi odlocitvi za osebni krst in ukazu o kolektivnem
krstu tako Kijevéanov kot celotne Stare Rusije.®

Drugo poglavje sestavlja hvaljenje Vladimirjevih krepostnih dejanj, ki jih
Hilarijon razlaga kot posledico iskrenega sprejema krS¢anske vere, med katerimi
je najvecje pozornosti delezna dobrodelnost do ubogih, za njo pa gradnja cerkva
in skrb za pravovernost. V drugem poglavju se pojavi tudi primerjava Vladimirja
z rimskim cesarjem Konstantinom Velikim oziroma trditev, da je Vladimir »novi
Konstantin«.*

Tretje poglavje odlocilno zaznamuje besedna zveza »raduj se« (csl. pagyucs),
ki povezuje skupek vznesenih klicev, naslovljenih pokojnemu Vladimirju, naj se ozre
na razcvet svoje dedi$¢ine — tako v podobi sina Jaroslava kot v smislu splosnega
napredovanja kr§¢anstva na staroruskih tleh.*!

Cetrto poglavije predstavlja prosilno molitev pokojnemu velikemu knezu,
naj iz nebes varuje Staro Rusijo, s ¢imer naj svoje nekdanje vladarsko poslanstvo
nadaljuje kot priprosnjik pri Bogu. Povezovanje Vladimirja z nebesko zascito

3¢ Lihacév, Slovo, str. 38, 40, 484.

37 Lihacév, Slovo, str. 40, 42, 484-485.

3% Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 19-20; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XXXI-XXXIV.

3 Lihacév, Slovo, str. 42, 44, 46, 484-485.

40 Lihacév, Slovo, str. 46, 48, 50, 485-486.

41 Lihacév, Slovo, str. 50, 52, 485-486.



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 15

oziroma priprosnjo pri¢uje o tem, da je Hilarijon kljub odsotnosti uradne kanonizacije
Vladimirju pripisoval svetniske lastnosti.*?

Cetrti glavni vsebinski del sestavlja Hilarijonova molitev k Bogu v imenu
celotne Stare Rusije. Molitev opredeljuje prosnja za usmiljenje nad gresniki,
ohranitev pravovernosti v zvestobi do »krstitelja« Vladimirja in splo$no blaginjo.*

Ce je Besedo o postavi in milosti z vsebinskega vidika mogo&e razdeliti na
stiri glavne dele, jo je v Zanrskem oziroma formalno literarnem pogledu mogoce
razdeliti na tri. Prva dva vsebinska dela namrec¢ skupaj tvorita zanr biblijske ekse-
geze (razlage). V danem primeru gre za eksegezo pomena Mojzesove postave,
Kristusove milosti in resnice ter njunega odrazanja skozi dotakratno starorusko
preteklost s pomocjo obseznega navajanja in parafraziranja biblijskih odlomkov.
Tretji vsebinski del tvori zanr evlogije (hvalilnega govora), naslovljene velikemu
knezu Vladimirju Svjatoslavicu. Cetrti vsebinski del pa tvori zanr molitve, izre¢ene
Bogu v imenu celotnega staroruskega ljudstva.** Hilarijonova Beseda velja za
vrhunsko besedno mojstrovino kijevskega obdobja staroruske kulture. Obilje ana-
for, antitez, tipologij, simbolov in ritmi¢ne proze sluzi kot estetsko utemeljevanje
»globljih« krs¢anskih resnic, ki se skrivajo za navidezno enopomenskostjo biblijskih
odlomkov in dogodkov iz (posvetne) staroruske preteklosti. Prepletanje razli¢nih
zanrov, njihova slogovna izpiljenost in umescenost v smiselno vsebinsko celoto,
ki jo spremlja ustvarjalno preigravanje teoloskih staliS¢ iz vzhodnokr$¢anskega
izrocila, ne pricuje le o intelektualni podkovanosti, temvec¢ tudi individualni na-
darjenosti sestavljavca Besede.* Od tod se njegovo mojstrstvo kaze tudi v spretni
izbiri in kombinaciji biblijskih odlomkov in parafraz. Na tak nacin se avtor po eni
strani razkriva v vlogi posrednika »vecne resnice« in njene patriotske aktualizacije,
po drugi strani pa kot nekdo, ki je zmozen ustvarjalno brati Ze obstojeca biblijska
besedila in iz njih sestaviti novo celoto.*

O Hilarijonovih odlikah ni mogoce sklepati zgolj na podlagi poglobljenih
analiz sodobne literarne zgodovine, temve¢ tudi ob upostevanju njegovega pomena
v kontekstu srednjeveske kulture. O Hilarijonovem ugledu oziroma veliki prilju-
bljenosti njegove pridige v staroruski kulturni zavesti namrec¢ pri¢ajo razmeroma
Stevilni ohranjeni prepisi (nad petdeset), ki so od 13. do 18. stoletja nastajali v
razli¢nih predelih nekdanje Kijevske Rusije in se od tod $irili tudi k pravoslavnim
Juznim Slovanom.*’

4 Lihacév, Slovo, str. 52; 486; Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 18-20; Franklin,
Sermons and Rhetoric, str. XXXI-XXXIII.

4 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 19-20; Uzankov, Slovo, str. 105-110.

* Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 20-21; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XXVIII; Uzankov, Slovo, str. 80.

4 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 20-21; Franklin, Sermons and Rhetoric, str.
XII-XV, XXVII, XXXI-XXXIII; Uzankov, Slovo, str. 51-52, 78-79.

4 Franklin, Sermons and Rhetoric, str. XLIII-XLIV, XLVI-XLVIII; Picchio, Slavia orto-
dossa, str. 52; Toporov, Svjatost’, str. 263, 290-291, 293-295; Price, Tradition and Innovation,
str. 58-61.

47 Miiller, Metropoliten Ilarion Lobrede, str. 33, 35,39-41; Moldovan, Slovo, str. 8, 19-20;
Franklin, Sermons and Rhetoric, str. XIII-XIV; Lihacév, Slovo, str. 480-481.



16 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

Patriotsko samopotrjevanje v kontekstu zgodovine odresenja

Beseda o postavi in milosti po svojem sporocilu spada v §irsi krog srednjeveske
literature pravoslavnih Slovanov (Starih Rusov, Bolgarov, Srbov), katerih izobrazeni
pisci so pomen zgodovinskih dogodkov in osebnosti lastnih domovin pogosto
povzdigovali z njihovo umestitvijo v kontekst zgodovine odresenja. Na tak nacin
so pretezno posvetnim in regionalno pogojenim dogodkom in osebnostim pri-
pisovali ugled, veljaven za ves kr§¢anski svet. V tem oziru je rdeca nit pridige
usmerjena k verskemu osmisljanju dotakratne (posvetne) preteklosti Kijevske
Rusije. Tovrstno osmisljanje preteklosti spremlja izrazita patriotska obarvanost,
ki sluzi samopotrjevanju staroruske elite v odnosu do ostalih kr$¢anskih drzavnih
tvorb, zlasti Bizantinskega cesarstva. Bistvo Hilarijonove umestitve staroruske
zgodovinske izku$nje v zgodovino odreSenja izhaja iz priznavanja neskonéne
»bozje milosti«. Z njo naj bi se preko utelesenja bozjega Sina zakljucilo obdobje
Stare zaveze in pricelo obdobje Nove, v katerem se prvenstvo »bozje milosti« pred
¢lovesko pravi¢nostjo oziroma upostevanjem postave kaze kot neizogibna stalnica
celotne novozavezne zgodovine. Prvenstvo milosti naj bi se nadaljevalo vse do
poslednje sodbe in delovalo na vseh ozemljih, ki so sprejela kr§¢anstvo in katerih
del je sestavljala tudi Kijevska Rusija.*

Beseda predstavlja prvo izvirno stvaritev pisne kulture Kijevske Rusije, ki je
kot celota zasnovana na temelju v krs¢anskem svetu ze uveljavljenega pojmovanja
zgodovine odresenja. S svojim slavilnim odnosom do kr$¢anstva in vladavine
Jaroslava Modrega je daljnosezno prispevala k oblikovanju poznejse predstave o
sredini 11. stoletja kot »zlati dobi«** vzhodnoslovanske zgodovine, kakor se odraza
tako v srednjeveskih kot modernih historiografskih delih. V tem duhu naj bi bila
Kijevska Rusija osredinjena okoli velikega kneza Jaroslava kot varuha kr$¢anske
vere in njenih vrednot — od tod pa tudi zgledne osebnosti za vse prihodnje vladarje
na vzhodnoslovanskih tleh, ki starorusko ljudstvo zdruzujejo pod enotnim uradnim
zgodovinskim spominom, eno vladajoco dinastijo in eno vero. Ceprav se Jaroslav
skozi Besedo kaze v hvalevredni luci, naj bi bilo utrjevanje krScanstva skupaj s
stabilnostjo oblasti v ¢asu njegovega vladanja predvsem posledica zvestega sle-
denja Ze zacrtani idejnopoliti¢ni smeri, ki se je pojavila pod Vladimirjem. Slede¢
Hilarijonovi razlagi, je na prvi pogled posvetna »zlata doba« Kijevske Rusije v
resnici blagoslovljeno nadaljevanje svobodnega Krsta, za katerega se je na povabilo
»bozjega razsvetljenja« odlocil veliki knez Vladimir. Pomenljivo poudarjanje svo-
bodnosti in samostojnosti Vladimirjeve odlo¢itve za krs¢anstvo deluje kot prikrita,
a Se vedno dovolj o€itna utemeljitev ugleda Kijevske Rusije znotraj kr$¢anskega
sveta, pri ¢emer Bizancu — takratni politi¢no in kulturno vodilni kr§¢anski drzavi

* Franklin, Sermons and Rhetoric, str. XVII, XIX, XXI; Franklin, Shepard, Emergence
of Rus, str. 183-202; Picchio, Slavia ortodossa, str. 28; Picchio, Chiavi tematiche, str. 387-389;
Toporov, Svjatost’, str. 261-262; Fedotov, Russian Religious Mind, str. 88—89; Price, Tradition
and Innovation, str. 58.

4V smislu vojaskih uspehov, notranjepoliti¢ne stabilnosti in kulturnega razcveta (menistvo,
prevajalsko delo, reprezentativne gradnje).



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 17

— ni pripisana nadrejena vloga posrednika oziroma »ucitelja«. V tem oziru Hila-
rijon nacrtno izpusca kljucna dejstva, ki govorijo v prid temu, da je do uradnega
pokristjanjenja Stare Rusije priSlo zaradi ustaljenih intenzivnih stikov med Bizan-
tinskim cesarstvom (posrednikom, »uciteljem«) in poganskim vzhodnoslovanskim
prostorom (prejemnikom, »u¢encem«) v 10. stoletju.>

Presojanje polozaja Stare Rusije in vrednotenje kr§¢anstva je v Besedi pri-
merljivo s stalis¢em evangeljske prilike o »delavcih enajste ure«, po kateri so vsi
delavci v vinogradu od gospodarja dobili enako placilo, ceprav so na delo prisli
ob razli¢nih urah — zadnji Sele ob enajstih. Delavci v vinogradu so prispodoba za
Kristusove vernike, gospodar je prispodoba za Boga Oceta, placilo pa je prispo-
doba za odresenje in vecno zivljenje.>! »Pozna ura« vzhodnoslovanskega sprejema
kr$¢anstva tako po Hilarijonovi razlagi ne predstavlja ovire za enakovrednost Stare
Rusije v odnosu do ostalih dezel in kultur, ki so bile Ze daljse obdobje sestavni del
krs¢anskega sveta. Prepri¢anje o nepomembnosti ¢asovnega vstopa v kr§¢ansko
kulturo se neposredno povezuje s tematiko »bozje milosti«. Ta naj bi namre¢ delovala
na nepredvidljiv in ¢loveku pogosto nerazumljiv nacin, saj naj bi dosegala tistega,
ki ga hoce in kadar ga hoce doseci. V tem duhu Hilarijon starorusko izkusnjo s
sprejetjem kr$¢anstva izvzema iz samorazumevanja Bizantinskega cesarstva kot po
»bozji previdnosti« nastale vzoréne in vodilne kr§¢anske drzave. Z oznaevanjem
njegovih prebivalcev za »Grke«>? — namesto »Romejce« ali »Rimljane« — in odsot-
nostjo za bizantinski versko zaznamovani patriotizem klju¢ne vzporednice med
Kristusom in imperijem> Beseda izpostavlja odlo¢ilno vlogo milosti, ki se ne ozira
na politine predstave kr§¢anskega cesarstva. Ker se bistvo zgodovine odresenja
razkriva skozi delovanje »bozje milosti«, v Hilarijonovih o¢eh — ¢eravno pozno

0 Franklin, Sermons and Rhetoric, str. XVI, LVIII; Pasini, Monachesimo, str. 190, 193-194;
Kossova, Cultura russa, str. 87; Picchio, Slavia ortodossa, str. 188; Toporov, Svjatost ’, str. 264-265;
Malmenvall, Kijevska Rusija, str. 178—190; Lihacév, Slovo, str. 480; Uzankov, Slovo, str. 35.

31 Prim. Mt 20,1-16.

52 Lihaceév, Slovo, str. 44, 48, 485. Uporaba poimenovanja »Grki« (csl. I'ppun) za prebivalce
Bizantinskega cesarstva predstavlja stalnico v kijevskem obdobju vzhodnoslovanske zgodovine.
Prebivalci cesarstva so s staroruskega zornega kota opredeljeni po jezikovnem in ne — z zor-
nega kota Bizanca pomembnejSem — politicnem merilu. Stari Rusi prebivalcev Bizantinskega
cesarstva niso izrecno priznavali za »Rimljane« oziroma njihove naslednike, za kar so se sami
imeli, temvec so jih na podlagi jezika postavljali v samostojen okvir, ki se je poleg grs¢ine od
poganskega Rima razlikoval tudi po krs¢anstvu — zanj se je v Kijevski Rusiji pogosto uporabljala
sopomenka »grska vera«. Opustitev pojmovne kontinuitete z rimskim cesarstvom in omenjanje
»Grkov« je bilo sicer del splosnega izrazja in razumevanja srednjeveskih pravoslavnih Slovanov.
Gl. Malmenvall, Kijevska Rusija, str. 225-226.

53 Dejstvo, da se je Kristus rodil v ¢asu vladanja cesarja Avgusta, ustanovitelja »svetov-
nega« rimskega cesarstva, je postalo pomembna izto¢nica bizantinske samozavesti, zlasti na
podrocju zunanje politike. Pri tem je bila vzporednica med Kristusom in Avgustom razumljena
kot napoved poznejsega zlitja svetovnosti oziroma univerzalnosti kr§¢anstva z enotnim politi€nim
okvirom bizantinske drzave, ki se je na ¢elu z vsakokratnim cesarjem imela za povezovalko vseh
pravovernih kristjanov. Tovrstna vzporednica se je prvic¢ pojavila pri kr§¢anskem filozofu Origenu
v prvi polovici 3. stoletja, razvila pa se je pri teologu in zgodovinarju Evzebiju iz Cezareje v
prvi polovici 4. stoletja. Gl. Dvornik, Political Philosophy, str. 604—605, 611, 614—615, 643,
684—685; Obolensky, Byzantine Commonwealth, str. 272-277, 308-309.



18 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

— pokristjanjenje Starih Rusov predstavlja enega izmed nadvse hvalevrednih do-
godkov, ki dodatno potrjuje verodostojnost biblijskih napovedi. Hilarijonov odnos
do pomena (posvetne) preteklosti je tako na splosno resda sledil vzorcu zgodovine
odresenja, v osnovi prevzetem od svojega bizantinskega »ucitelja«, vendar omenjeni
vzorec ni bil »bizantinocentri¢en«, temve¢ umescen v Sir§o zgodovino odresenja,
znotraj katere je lahko Kijevska Rusija opravicila svoje enakovredno mesto med

ostalimi drzavnimi tvorbami.

Kajti na naSo pusto in presuSeno zemljo, ki jo je izsus$il znoj malikov, je naenkrat
pritekel evangeljski izvir. [...] Ko smo bili slepi in resni¢ne luc¢i nismo videli, temvec
smo blodili v prevari malikov in bili tako gluhi za odreSilni nauk, se nas je Bog usmilil
in posvetila nam je lu¢ razuma, da bi ga spoznali, kakor se glasi prerokba: »Tedaj se
bodo o¢i slepih odprle in usesa gluhih bodo slisala.«** [...] Ker nas je obiskalo bozje
clovekoljubje, ni¢ ve¢ ne sledimo hudim duhovom, temve¢ jasno slavimo nasega
Boga Kristusa po prerokbi: »Tedaj bo hromi skocil kakor jelen in razlocen bo jezik
jecljajo¢ih.«> In Gospod je tudi nam, ki smo bili neko¢ kakor zveri in Zivina, ki
nismo razumeli, kaj je desno in kaj levo, in bili navezani na zemeljsko in si niti malo
nismo zeleli nebes, po Izaijevi prerokbi poslal zapovedi, ki vodijo v vecno zivljenje:
»»Sklenem jim zavezo s pticami na nebu in zvermi na zemlji.»» In rekel bom drugim,
ne svojemu ljudstvu: Vi ste moji ljudje.»» Ti pa mi bodo rekli: <+Gospod, ti si nas
Bog.»«® In tako smo se mi, ki smo bili tujci, preimenovali v bozje ljudi; mi, ki smo
bili sovrazniki, smo se preimenovali v njegove sinove.?” *

Hilarijon se v tem oziru ne kaze toliko kot razlagalec verskih resnic, temvec
bolj posredovalec teologije zgodovine, zaznamovane z ocCitnimi patriotskimi
zakljucki, ki so odgovarjali na potrebe njegovega Casa in druzbenega okolja.
Temelj enakovrednosti Kijevske Rusije v kr§¢anskem svetu naj bi zagotavljal
sprejem krsta po zaslugi »ruskega apostola« in »novega Konstantina« Vladimirja
Svjatoslavi¢a.” Poglavitno sporocilo Hilarijonove pridige je torej naslednje: pri
(uradnem) pokristjanjenju casovni okviri ne igrajo pomembne vloge, saj tako osebno
kot tudi druzbeno zivljenje, ki ga vodi kr§¢anska vera, ni odvisno od uglednosti ali
dolzine zgodovinske tradicije te ali one posamezne kr§¢anske kulture. Prepri¢anje
o duhovni prednosti Bizanca pred ostalimi krs¢anskimi dezelami (zlasti Staro Ru-
sijo), ki ga opredeljuje merilo zgodnjega pokristjanjenja, se tako v Hilarijonovih
oc¢eh razkriva kot povsem tuje pristnemu kr§¢anskemu duhu.

Dvojnost med postavo in milostjo avtor Besede vrednoti v Iu¢i zmagoslavja
napredujoce kr§canske vere tako nad »suzenjstvom« judovstva kot tudi nad »zmo-
to« poganstva. Da bi avtor ublazil svoj anahronisti¢ni pristop oziroma presojanje v
duhu lastnega Casa in prostora, si za osrednji tematski klju¢, omenjen Ze v naslovu
pridige,* izbere odlomek iz prvega poglavja Janezovega evangelija. Pokristjanjenje

* Prim. 1z 35,5.

> Prim. Iz 35,5-6.

% Prim. Oz 2,16-23; 1 Pt 2,9-10.

37 Prim. Ef 2,19; Rim 5,10; Kol 1,21-23.

8 Lihacév, Slovo, str. 40, 484.

% Lihacév, Slovo, str. 48, 50, 485-486.

% »0 postavi, dani po Mojzesu, in milosti in resnici, razodeti po Jezusu Kristusu«. Gl.
Lihacév, Slovo, str. 24, 481. Prim. Jn 1,14-18: »In Beseda je postala meso in se naselila med
nami. Videli smo njeno veli¢astvo, velicastvo, ki ga ima od Oceta kot edinorojeni Sin, polna



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 19

Stare Rusije se tako razkriva kot v Stari zavezi posredno ze napovedan del »bozjega
nacrta« za reSitev ¢lovestva. Pritegovanje starozaveznih napovedi se nadalje po-
vezuje z odsotnostjo natanénejSe obravnave poganstva — tretje, poleg judovstva
in kr§¢anstva odlo¢ilne prvine zgodovine odresenja —, ki nacrtno ustvarja nejasno
mejo med »sledilci postave« in »¢astilci malikov«. Na tak na¢in Hilarijon ne uvaja
bistvenih teoloskih razlik med tistimi, ki vendarle priznavajo »edinega« Boga, in
pogani, ki ga (Se) ne poznajo. Kr§¢ansko oznanilo je namre¢ v Besedi izenaceno z
resnico, ta pa naj bi bila v sploSnem nasprotna in nadrejena vsem drugim oblikam
verovanja. Nejasnost odnosa med »suzenjstvom« postave in »zmoto« poganstva
sluzi slavljenju milosti in obenem posreduje opozorilo o nevarnosti judovstva,
ki naj bi se s sklicevanjem zgolj na postavo Ze samodejno ograjevalo od Kristu-
sovega odresenja; medtem pa naj bi bilo poganstvo zaradi neobremenjenosti s
poznavanjem starozavezne predzgodovine kr§¢anstva bolj dovzetno za sprejem

Kristusove »milosti in resnice«.
Blagi Bog se je usmilil vseh dezel in [tudi] nas ni prezrl, hotel je in nas reSil in nas
privedel k resni¢nemu razumu.®' [...] Ker nas je obiskalo bozje ¢lovekoljubje, ni¢
ve¢ ne sledimo hudim duhovom, temvec jasno slavimo nasega Boga Kristusa. [...] In
po judovsko ne preklinjamo, temvec¢ po krs¢ansko blagoslavljamo; ne sestajamo se,
kako razpeti, temve¢ kako bi se Razpetemu klanjali; [...] ne prodajamo ga za trideset
srebrnikov, temve¢ drug drugega in vse nase zivljenje izroCamo njemu; vstajenja ne
tajimo® in po vseh svojih domovih kli¢emo: »Kristus je vstal od mrtvih.« [...] Nismo
neverni, temve¢ mu kakor Peter govorimo: »Ti si Kristus, sin zivega Boga.«® [...] In
izpolnilo se je, kar je re¢eno o nas jezikih: »Gospod bo pred vsemi jeziki pokazal svojo
sveto roko in vsi konci zemlje bodo uzrli odresenje, ki prihaja od nasega Boga.«® 6

Tako glede domnevno superiornega polozaja Bizanca v krs¢anskem svetu
kot tudi nedorecenega odnosa med judovstvom in poganstvom Hilarijon izpeljuje
jasne zakljucke, ki jih odlo¢ilno oblikujejo prvine patriotskega samopotrjevanja.
Kakor se v primeru Bizanca sklicuje na univerzalno naravo krs¢anske vere oziroma
prvenstvo krsta, tako se v primeru poganstva sklicuje na njegovo odprtost oziroma
nezaznamovanost s postavo. V obeh primerih pa ga razlagalni tok privede do iste
temelje misli: Stara Rusija predstavlja sestavni, polnopravni in enakovredni del
krscanskega sveta, kar nadalje pomeni, da je kljub njenemu poznemu sprejetju
nove vere in Se nedavnemu poganskemu obdobju ni mogoce imeti za kakorkoli
manjvredno — ne v smislu duhovno-kulturne podrejenosti svojemu bizantinskemu
»ucitelju« ne v smislu primerljivosti z judovstvom, ki naj bi v odnosu do krscanstva
zasedalo nizje mesto.

milosti in resnice. Janez [Krstnik] je pri¢eval o njej in klical: “To je bil tisti, o katerem sem rekel:
Kateri pride za menoj, je pred menoj, ker je bil prej kakor jaz.” Kajti iz njegove polnosti smo
vsi prejeli milost za milostjo. Postava je bila namre¢ dana po Mojzesu, milost in resnica pa je
prisla po Jezusu Kristusu.«

" Prim. 1 Tim 2,1-5.

62 Prim. Mt 27,62-64.

% Prim. Mt 16,16.

% Prim. 1z 52,10.

% Lihacév, Slovo, str. 38, 40, 42, 484.



20 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

Podoba velikega kneza Vladimirja Svjatoslavica

Utemeljevanje polnopravne umescenosti Stare Rusije v zgodovino odresenja
je najizraziteje prisotno v tretjem vsebinskem delu Besede, ki se posveca hvali
pokojnega velikega kneza Vladimirja Svjatoslavica. Vznesenim besedam o
dosezkih in krepostih vladarja iz preteklosti Hilarijon pridruzuje pogled na
sedanjost in prihodnost, ki se mu razkriva v optimisti¢ni in zmagoslavni luci.
Pojmovno in tematsko sredisc¢e Hilarijonove evlogije predstavlja vzporejanje
Vladimirja s cesarjem Konstantinom Velikim, pri ¢emer je Vladimir opredeljen
kot »novi Konstantin«, obenem pa »ruski apostol«. Vladimir naj bi si vzporedni-
co s Konstantinom zasluzil zaradi epohalnega dejanja uradnega pokristjanjenja
Stare Rusije. Sode¢ po avtorju Besede, to dejanje prinasa svoje vidne sadove v
Casu takratne sodobnosti pod oblastjo Vladimirjevega »nadvse vrednega« sina
Jaroslava Modrega. Skozi Besedo razvijajoca se predstava o prikljucitvi Stare
Rusije k skupnosti dezel, ki priznavajo in soustvarjajo zgodovino odresenja, je
tesno povezana s temeljnim sporo¢ilom Pripovedi o minulih letih. Tako v Besedi
kot Pripovedi se zgodovina odresenja znotraj samopotrjevalnega osmisljanja
specifi¢ne staroruske zgodovinske izkusnje kaze predvsem kot dvojni prehod:
prvenstveno verski prehod od »nevednosti« k »razsvetljenosti«, od katerega je
po »bozji previdnosti« odvisen tudi drugotni posvetni prehod od zacetne ne-
pomembnosti k mednarodni prepoznavnosti vzhodnoslovanske drzavne tvorbe
s srediS¢em v Kijevu. Hilarijonovo pojmovanje geografsko zamejenega dela
zgodovine odresenja, ki ga predstavlja njegova domovina, se tako povezuje s
proslavljanjem podvigov posvetne oblasti in nepredvidljivega »bozjega posega«,
po katerem je Vladimir Svjatoslavi¢ dozivel razsvetljenje in se v skladu s tem
odlo¢il za sprejem kr§¢anstva. Po Hilarijjonovem prepri¢anju kr$canstvo Stari
Rusiji prinasa dvojno korist: na eni strani potrditev in razsiritev bojne slave
vladajoce rodbine Rjurikovicev iz poganskega obdobja, ko naj bi ozemlje pod
njihovo oblastjo postalo dezela, »o kateri se ve in govori na vseh §tirih koncih
sveta«,® na drugi pa priznanje »veéne resnice«, nujne za dosego srece v posmrt-
nem zivljenju.?’

Zarazumevanje prepletenosti verske in patriotske zavesti je kljucen naslednji

odlomek:
S hvalnimi glasovi hvali rimska deZela Petra in Pavla, po njima je namre¢ zacela
verovati v Jezusa Kristusa, bozjega Sina; Azija in Efez in Patmos Janeza Teologa,
Indija Tomaza, Egipt Marka. Vse deZele in mesta in ljudje Castijo in slavijo vsak
svojega ucditelja, ki jih je poucil o pravi veri. Pohvalimo tudi mi, kakor je v nasi mo¢i,
z malimi hvalnicami tistega, ki je storil velika in ¢udovita dela, naSega ucitelja in
vodnika, velikega kagana nase zemlje Vladimirja, vnuka starega Igorja, sina slavnega

% Tihacév, Slovo, str. 44, 485.

%7 Franklin, Shepard, Emergence of Rus, str. 202, 214-215, 238, 242-243; Franklin, Ser-
mons and Rhetoric, str. XXXI-XXXII, XXXV; Pasini, Monachesimo, str. 190-192; Kossova,
Cultura russa, str. 79-80, 88-90; Toporov, Svjatost *, str. 279-280, 300-307, 310-312; Fedotov,
Russian Religious Mind, str. 86—88; Malmenvall, Kijevska Rusija, str. 200202, 209-214; Price,
Tradition and Innovation, str. 62; Ci¢urov, Politiceskaja ideologija, str. 127-132, 135.



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 21

Svjatoslava. Teh so se v ¢asu njihovega vladanja po pogumu in hrabrosti zapomnili v
mnogih dezelah, o njihovih zmagah in moci pa se Se danes spominja in govori. Niso
namre¢ vladali v majhni in neznani dezeli, temve¢ ruski, o kateri se ve in govori na
vseh §tirih koncih sveta.*

Povzdigovanje Vladimirja, njegovih prednikov in mednarodne prepoznavnosti
njihove domovine ne sluzi zgolj dokazovanju staroruske prisotnosti na prizoris¢u
zgodovine Ze v Casu pred sprejetjem krSCanstva oziroma izpostavljanju dejstva o
zgodovinski tradiciji vzhodnoslovanskega prostora, temve¢ vodi tudi k smotrno-
sti vzporednice s cesarjem Konstantinom. Ta namre¢ v Hilarijonovih oceh velja
za zgled, ki vojasko slavo in uspesno upravljanje rimskega cesarstva zdruzuje s
prizadevanjem za Sirjenje kr§¢anstva in z naklonjenostjo do cerkvene hierarhije.
Kakor se je Konstantin uspesno vojskoval in dobro vladal ter obenem kr§¢anski
veri prinesel svobodo, tako naj bi Vladimir Se naprej razvijal posvetno »slavog,
ki jo je prejel od svojih prednikov, in obenem pokristjanil svoje ozemlje. Vladi-
mirjevo pomembnost v kontekstu zgodovine odreSenja je mogoce povezati tudi
z vzporednico med misijonarsko vlogo, deklarativno lastno vsem bizantinskim
cesarjem, ki so se zgledovali po »novem apostolu« Konstantinu, in Vladimirjevo
odlocitvijo za krScanstvo, zahvaljujoc kateri je postal »ruski apostol«. Vzporednica
med Vladimirjem in Konstantinom je dodatno okrepljena z omembo Vladimirjeve
babice velike kneginje Olge oziroma krstno Helene, prve krSc¢ene staroruske vla-
darice, in Helene, matere cesarja Konstantina, ki je po takratnem splosno spreje-
tem kr$¢anskem izrocilu v Jeruzalemu nasla kriz, na katerem je bil razpet Jezus
Kristus, in ga nato prenesla v novo cesarsko prestolnico Konstantinopel. Kakor
naj bi Helena v pretezno Se poganskem obdobju rimske zgodovine prenesla kriz
(simbol krs¢anstva) iz Jeruzalema (mesto judovstva) v Konstantinopel (mesto
kr§€anstva) in kakor naj bi Konstantin, delujo¢ v novi prestolnici, pripomogel k
raz§iritvi »kriza« po vsem rimskem imperiju, tako naj bi bila Olga zasluzna, da se
je poganski vzhodnoslovanski prostor prvic resneje seznanil z novo vero, Vladimir

pa naj bi storil odlo¢ilni korak za njeno uradno uveljavitev.®
Ce Ze tistemu, ki je spreobrnil zgolj enega &loveka, pripada tolik$no plagilo od Boga,
kolik$no odresenje si Sele dosegel ti, o, Vasilij! KolikSno breme greha si odvrgel,
saj od zablode laznivih malikov nisi odvrnil zgolj enega ¢loveka, niti desetih ljudi
ali enega mesta, temvec vso svojo zemljo! Sam Odresenik Kristus nam kaZe in nas
prepricuje, kak$no slavo in ¢ast ti je pripravil v nebesih, govorec¢: »Kdor me bo priznal
pred ljudmi, ga bom tudi sam priznal pred svojim Ocetom, ki je v nebesih.«™ [...]
Ti si podoben velikemu Konstantinu, z njim enak po razumu in ljubezni do Kristusa,
enak v spostovanju do njegovih sluzabnikov! On je s svetimi oceti nikejskega zbora
ljudem dolocil zakon, ti pa si se s §kofi, nag§imi novimi oceti, pogosto sestajal, z ve-
liko pomirjenostjo posvetoval, kako bi tem ljudem, ki so Gospoda spoznali na novo,
zapustil zakon. On je Bogu podvrgel grsko in rimsko cesarstvo, ti pa Rusijo; kajti tako
pri njih kot pri nas se Kristus imenuje Kralj. On je s svojo materjo Heleno prinesel
kriz iz Jeruzalema, ga razsiril po vsej svoji zemlji in utrdil vero. Ti pa si s svojo ba-

% Tihacév, Slovo, str. 42, 44, 484-485.

% Kossova, Cultura russa, str. 62—63, 90-91; Toporov, Svjatost’, str. 270; Ry¢ka, Kyjiv,
str. 4041, 44, 53, 95-96; Rycka, Wtoky derzavnosti, str. 105.

70 Prim. Mt 10,32.



22 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

bico Olgo kriz prinesel iz Novega Jeruzalema, Konstantinovega mesta; skupaj sta ga

postavila nad vso svojo zemljo in utrdila vero. Njemu si namre¢ podoben, tako njega

kot tebe je Gospod z isto slavo in ¢astjo napravil za prejemnika nebeskega zivljenja.”

Hilarijonova podoba Vladimirja Svjatoslavica ne temelji zgolj na umescenosti
velikega kneza v kontekst zgodovine odresenja, temvec jo zaznamuje tudi
hvaljenje njegovih (predpostavljeno) dejanskih osebnih lastnosti. S tem se Vla-
dimirjeva podoba kaze kot taksna, ki je prikazana v lu¢i dveh dopolnjujocih se
razseznosti: v luci zahtevne teolosko-patriotske osmislitve pomembne osebnosti
Sirse krscanske zgodovine in obenem interpretativno manj zahtevnega nastevanja
¢loveskih kreposti zglednega krScanskega vladarja. V tem oziru je tretji del
Besede blizu posebni zvrsti bizantinskih hagiografij, namenjenih predstavitvi
svetniskega zivljenja posameznih vladarjev. Tovrstne hagiografije v najvecji meri
opredeljujejo ponavljajoce se znacilnostih obravnavanih vladarjev — izjemno, z
vojaskimi uspehi in ¢lovesko krepostjo prepojeno zivljenje, pojavljanje cudezev
pred vladarjevo smrtjo ali po njej in zakljucna priprosnja za »nebesko varstvo«.
Po Hilarijonu naj bi bili razlogi za Vladimirjevo svetniStvo naslednji: njegovo
ponizno in zaupljivo sprejetje krscanske vere (brez terjanja dokazov v obliki
cudezev), podobnost s cesarjem Konstantinom in hvalevredna dejanja njegovega
»zvestega posnemovalca« sina Jaroslava.”

Pri nastevanju Vladimirjevih cloveskih kreposti je, podobno kot pri zlitju po-
ganskih in kr§¢anskih predstav o idealnem knezu v Pripovedi o minulih letih,” najveé
pozornosti namenjeno njegovi dobrodelnosti, razumljeni kot odrazu krscanskega
usmiljenja do ubogih.

Kdo bo povedal o tvojih mnogih no¢nih milos¢inah in dnevnih radodarnostih, ki si

jih namenjal ubogim, sirotam, bolnikom, dolznikom, vdovam in vsem, potrebnim

usmiljenja? Kajti slisal si besedo, ki jo je Daniel izrekel Nabukadnezarju:’* »Moj

nasvet naj ti bo ugoden, kralj Nabukadnezar. Svoje grehe ocisti z milo$¢ino in krivice z

radodarnostjo do ubogih.«™ To si sli$al, o, ¢as¢eni, govorjeno nisi prepustil poslusanju,

ampak dopolnil z dejanji:™ prose¢im dajal, nage oblacil, Zejne in laéne nasi¢eval, bol-
nim vsakrs$no tolazbo namenjal, dolzne odkupoval, zasuznjenim svobodo dajal. Tvoje
radodarnosti in milosc¢ine se ljudje — posebno pa Bog in njegovi angeli — spominjajo

Se danes. Prav zaradi nje, pred Bogom nadvse ljube miloscine, si v njegovih oceh

kakor resni¢ni Kristusov sluzabnik zelo zasluzen. [...] Se bolj resni¢ne pa so besede

samega Gospoda: »Blagor usmiljenim, saj bodo usmiljenja delezni.«”” 7

Tudi glede Vladimirjevih zgodovinskih dosezkov je v skladu z duhom Besede
kot celote izpostavljena samostojna in zavestna pridruZzitev Stare Rusije zgodovini
odresenja. Posredniska vloga Bizanca je tako predstavljena le kot orodje »bozje
previdnosti«, in ne avtoriteta v odnosu do drugih krS¢anskih drzavnih tvorb. Ob

7' Lihac¢év, Slovo, 48, 50, 485.

2 Toporov, Svjatost*, str. 312-316; Hollingsworth, Hagiography, str. XXIII-XXV; Ryc¢ka,
Kyjiv, str. 62-63; Cernaja, Istorija kul ‘tury, str. 80-81.

* Malmenvall, Kijevska Rusija, str. 221-223, 228-231, 234-237.

4 Babilonski kralj Nabukadnezar II. (605-562 pr. Kr.). Gl. Uzankov, Slovo, str. 341.

7> Prim. Dan 4,24.

76 Prim. Jak 1,22.

77 Prim. Mt 5,17.

8 Lihacév, Slovo, str. 48, 485.



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 23

tem je posebno poudarjena druga — poleg usmiljenja do ubogih — Vladimirjeva
dobra lastnost, in sicer njegova modrost oziroma »ostrina razuma.

Kristusa nisi videl, za njim nisi hodil — kako si torej postal njegov ucenec? [...] Kajti

seznanjeni s postavo in preroki so ga razpeli. Ti pa, ki nisi spostoval ne postave ne

prerokov, si se Razpetemu poklonil. [...] Nisi videl, kako se z Gospodovim imenom
izganjajo hudi duhovi, kako bolniki ozdravljajo, nemi govorijo, kako se ogenj spre-
minja v mraz, mrtvi pa vstajajo.” Kako si torej zacel verovati, ko pa vsega tega nisi
videl? Prelepi ¢udez! Ostali cesarji in vladarji, ki so vse to, storjeno po svetih mozeh,

videli, niso verovali. Se ve¢: svete moze so poslali v muke in trpljenje. Ti pa, o,

blazeni, si brez vsega tega pritekel h Kristusu, zgolj po blagem premisleku in ostrem

razumu si spoznal, da je Bog eden — Stvarnik nevidnega in vidnega, nebeSkega in

zemeljskega — in je na svet zaradi odreSenja poslal svojega ljubljenega Sina. Ko si o

tem premislil, si vstopil v sveto kopel.®

Izjemna Vladimirjeva dejanja Hilarijon povezuje z njegovim sinom Jarosla-
vom in specificno novozavezno zgodbo, ki deluje kot verodostojni splosni vzorec
poznejSega nadaljevanja in dopolnjevanja prelomnih dogodkov iz preteklosti. Avtor
Besede namre¢ uporablja primerjavo med boZjim oznanjenjem Mariji po posrednistvu
nadangela Gabriela, da bo v deviskem stanju rodila u¢lovec¢enega Boga oziroma
zaCetnika krS¢anstva, in veseljem, ki naj bi bilo sestavni del poznejSega sprejetja
kr§¢anske vere, nadaljevanja in dopolnitve Marijine privolitve pri oznanjenju. S to
primerjavo je v kontekstu zgodovine odreSenja dosezena utemeljitev prepri¢anja, da
je Jaroslava resnicno mogoce imeti za »zvestega nadaljevalca« podvigov svojega
oceta.

Zelo dobra in zvesta prica je tvoj sin Georgij. Gospod ga je postavil za [...] name-

stnika tvojega vladarstva. Tvojih odlokov ne ukinja, temvec¢ jih utrjuje; zaslug tvoje

poboznosti ne zmanjsuje, temvec jim Se dodaja, ne z besedami, pac pa dejanji. Kajti

Cesar nisi dokoncal ti, zakljucuje on, kakor je Salomon dokonc¢al Davidova dela. On

je namrec¢ v svetost in posvetitev tvojega mesta zgradil velik bozji dom njegove svete

Modrosti, ki jo je okrasil z vsakr$no lepoto: zlatom in srebrom in dragimi kamenji

in dragocenimi posodami. Ta cerkev je ¢udovita in slavna med vsemi okoliskimi

dezelami — takSne ni mogoce najti na vsem zemeljskem severu od vzhoda do zaho-
da. Tvoje slavno mesto Kijev je obdal z velicastvom kakor z vencem. Tvoje ljudi in
mesto je izro€il sveti Bogorodici, sveti, nadvse slavni in hitri pomocnici kristjanov.

Njej je postavil tudi cerkev nad Velikimi vrati kot obeleZenje prvega Gospodovega

praznika — svetega oznanjenja —, da bi bila kot poljub lepa novica, ki jo je nadangel

sporocil Devici, tudi s tem mestom. Njej je bilo sporoceno: »Raduj se, razveseljena!

Gospod s teboj!«®! Mestu pa: »Raduj se, pobozno mesto! Gospod s teboj!«®?

Pod Jaroslavom zgrajena cerkev Marijinega oznanjenja v Hilarijonovih o¢eh
ne pomeni le prestiznega posnemanja arhitekturne podobe Konstantinopla, kjer je
bila nad osrednjimi mestnimi oziroma istoimenskimi Zlatimi ali Velikimi vrati prav
tako cerkev Marijinega oznanjenja, temvec gre pri tem predvsem za posredovanje
simbolnega sporocila, ki je obiskovalcem mesta izkazovalo veselje nad sprejemom
bozje besede. Omenjena cerkev je bila namre¢ — glede na Gabrielovo oznanjenje,

7 Prim. Mt 10,8; Mr 6; Mr 7; Mr 12; Lk 10,17.
80 Lihacév, Slovo, str. 46, 485.

81 Prim. Lk 1,28.

82 Lihacév, Slovo, str. 50, 486.



24 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

po katerem je v Marijinem telesu Bog »postal ¢lovek« — svojevrsten dokaz o
»materializirani« navzo¢nosti bozjega Sina v krS¢anskem mestu, ki naj bi postalo
njegovo bivali§¢e. Novozavezna zgodba o uclovecenju Boga po zaslugi Marijine
privolitve je potemtakem v kontekstu zgodovine odresenja dosegla svoje nadalje-
vanje in dopolnitev tudi v ¢asovno in geografsko zamejeni stvarnosti — stvarnosti
Kijevske Rusije pod okriljem Jaroslava Modrega.®

Gledano v celoti je Hilarijonova podoba Vladimirja Svjatoslavica kljub
upostevanju njegovih (predpostavljeno) individualnih lastnosti v najvecji meri odraz
sinteze med vzhodnoslovanskimi mitolosko-poganskimi in bizantinskimi biblijsko-
krs¢anskimi predstavami o zglednem vladarju, ki so na podoben nacin prisotne
tudi v Pripovedi o minulih letih.3* Vladimirjevo individualnost je tako — sode¢ po
splosnih znacilnostih evropskih srednjeveskih pripovednih besedil —*° mogoce
razumeti kot poosebitev za pisca Besede pomembnih vrednostnih postavk. Pri tem
je smiselno lo¢evati med novoveskim individualnim in starovesko-srednjeveskim
personalnim nacelom na podroc¢ju miselnih in literarnih konvencij. Individualno
nacelo se od personalnega razlikuje predvsem po svojem ozjem razumevanju po-
sameznih zgodovinskih ali literarnih akterjev. Novoveski individuum je namrec
posameznik, ki se tako v odnosu do samega sebe kot tudi druzbe zaveda lastne
edinstvenosti oziroma neponovljivosti, pri ¢emer izrazanje lastnih misli in Custev
dojema v izrazito pozitivni luéi. Za razliko od novoveskega individuuma pa je
starovesko-srednjeveska oseba oziroma »persona« nekdo, ki svoj obstoj osmislja
z vidika pripadnosti dolo¢eni druzbeni skupini in s pomoc¢jo posnemanja dolo¢ene
osebnosti iz preteklosti kot nosilke druzbeno veljavnih idealov. 1zhajajoC iz
predstavljene razlocitve, se Vladimirjeva podoba, kakor jo posreduje Beseda, v
polnosti prilega starovesko-srednjeveskemu personalnemu nacelu. Vladimir se
tako kaze predvsem kot »dober knez«, »zas¢itnik vere« in »podoben velikemu
Konstantinu«. Vladimir v najvecji meri predstavlja odsvit ideala, ki mu ga z vidika
takratnega vzhodnega kr§¢anstva pripisuje Hilarijon. Avtor Besede namre¢ Vladi-
mirjevega pomena za starorusko in obenem odresenjsko zgodovino ne izpostavlja
zato, ker bi ga zanimali izrazi njegove individualnosti, temvec¢ zato, ker je s svojo
zivljenjsko zgodbo izpolnil pricakovanja o krepostnem vladarju in posledi¢no
postal zgled svojim naslednikom.

Zakljucek

Beseda o postavi in milosti kijevskega metropolita Hilarijona se na podlagi
predstavljenega kaze kot primer kr§¢anskega osmisljanja nedavne (posvetne) pre-
teklosti v Kijevski Rusiji. S tega vidika Besede ni mogoce imeti zgolj za retori¢no
okrasen teoloski traktat, temve¢ predvsem dragocen zgodovinski vir, ki tako

83 Sumejko, Teologumen obozenija, str. 170—172.

8 Malmenvall, Kijevska Rusija, str. 221-223, 228-231, 234-237; Uzankov, Slovo, str.
94-95, 98-100.

85 GureviC, Individualism, str. 4-16, 89-90, 93, 102, 250-251.



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 25

srednjeveskemu kot sodobnemu bralcu razkriva idejne postavke in potrebe lastnega
Casa in prostora, pri ¢emer ga poskusa pouciti o umestitvi specificne staroruske
zgodovinske izkusnje v Sirsi okvir zgodovine odresenja.

Beseda o postavi in milosti predstavlja zacetek samorefleksije staroruske
druzbeno normativne kr§¢anske kulture. Ta se je namre¢ kljub sorodnostim s svojim
bizantinskim »uciteljem« stalno sklicevala na samostojne vzhodnoslovanske dosezke
— predvsem na prelomno odlo¢itev Vladimirja Svjatoslavica. V skladu s tovrstnim
duhom samopotrjevanja naj bi Stara Rusija Ze v kijevskem obdobju predvsem preko
nepri¢akovane »bozje milosti« —in ne zaradi odloc¢ilnega posredovanja politi¢no in
kulturno moc¢nejSega Bizanca — dosegla zrelost za zivljenje po Kristusovi »resnici«
in s tem postala neodtujljivi del mednarodne kulturne skupnosti pravovernih kri-
stjanov. Poglavitna znacilnost predstavljenega polozaja Kijevske Rusije v okviru
zgodovine odresenja zadeva nasprotovanje prepri¢anju o bizantinski vecvrednosti
in poudarjanje pravi¢nosti Boga, ki naj bi svojo milost enakomerno razlival med
vsa ljudstva in jih tako postavljal na isto duhovno raven. Ceprav se Ze v Besedi
zacrtano utemeljevanje enakovrednosti preteklosti in sedanjosti lastne domovine
v odnosu do drugih krs¢anskih dezel na prvi pogled kaze kot izrazanje patriotske
samozavesti, dejansko pri¢a o skrbno zakriti polemiki z Bizancem, izhajajoci
iz obcutja strahu pred kulturnozgodovinsko manjvrednostjo, povzroc¢eno zaradi
okolis¢ine poznega pokristjanjenja. Pod povr§jem patriotske samozavesti priso-
ten kulturnozgodovinski »manjvrednostni kompleks«, ki ga uc¢inkovito razresuje
evangeljska prilika o delavcih enajste ure, pa ni predstavljal nikakrSne staroruske
posebnosti, temvec je bil sestavni del splosne apologetske drze skupne versko-
literarne tradicije pravoslavnih Slovanov med 10. in 17. stoletjem.

K vecplastnemu pomenu Besede je mogoce pristopati tudi z vidika njene
pretekle oziroma srednjeveske recepcije, ki dodatno podpira smiselnost sodobnega
znanstvenega preucevanja omenjenega vira in potrjuje njegov ugled znotraj sta-
roruske kulture same, v kateri je s pomoc¢jo razmeroma Stevilnih prepisov deloval
kot poucni prikaz »slavnih« zacetkov krscanstva na vzhodnoslovanskih tleh. Od
tod se dragocenost vira kaze zlasti na podro¢ju preuc¢evanja zgodovinske zavesti
pri posvetni in cerkveni eliti Kijevske Rusije, ki so jo v najvecji meri oblikovali
in posredovali izobrazenci iz vrst menihov.

8 Skupne kulturne pojave srednjeveskih pravoslavnih Slovanov, med katere spada tudi
omenjeni »manjvrednostni kompleks«, je v drugi polovici 20. stoletja intenzivno raziskoval ita-
lijanski slavist in literarni zgodovinar Riccardo Picchio (1923-2011). Zaobjel jih je z analiticnim
pojmom pravoslavnega slovanstva (it. Slavia ortodossa). Za povzetek njegovih ugotovitev gl.
Picchio, Slavia ortodossa.



26 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

Viri in literatura

Viri

Des Metropoliten llarion Lobrede auf Viadimir den Heiligen und Glaubensbekenntnis, ur., prev.
Ludolf Miiller. Wiesbaden: Otto Harassowitz, 1962.

Sermons and Rhetoric in Kievan Rus, ur., prev. Simon Franklin. Cambridge, Massachussets:
Harvard University Press, 1991.

»Slovo o zakone i blagodati« i drugie tvorenija mitropolita llariona Kievskogo, ur., prev. Aleksandr
N. Uzankov. Moskva: Akademkniga, 2014.

Slovo o zakone i blagodati mitropolita kievskogo Ilariona, v: Biblioteka literatury Drevnej Rusi,
Tom I (XI-XII veka), ur. Dmitrij S. Lihac¢év. Sankt Peterburg: Rossijaksja akademija nauk,
1997, str. 26-51, 480-486.

»Slovo o zakone i blagodati« mitropolita Ilariona, ur. Aleksandr M. Moldovan. Kijev: Naukova
dumka, 1984.

The Hagiography of Kievan Rus’, ur., prev. Paul Hollingsworth. Cambridge, Massachussets:
Harvard University Press, 1992.

The Povest‘ vremennykh let: An Interlinear Collation and Paradosis, ur. Donald Ostrowski.
Harvard: Harvard University Press, 2004.

Literatura

Burke, Peter, Kaj je kulturna zgodovina, prev. Matjaz Sprajc. Ljubljana: Sophia, 2007.

Cullmann, Oscar, I/ mistero della redenzione nella storia, prev. Giorgio Jossa. Bologna: EDB, 2011.

Cernaja, Ljudmila A., Istorija kul ‘tury Drevnej Rusi. Moskva: Logos, 2007.

Cicurov, Igor* S., Politiceskaja ideologija srednevekov jja: Vizantija i Rus ‘. Moskva: Nauka, 1990.

Danilevskij, Igor® N., Drevnjaja Rus ‘ glazami sovremennikov i potomkov (IX. — XII. vv.). Moskva:
Aspekt Press, 1998.

Dvornik, Francis, Early Christian and Byzantine Political Philosophy. Origins and Background.
Washington: The Dumbarton Oaks Center for Byzantine Studies, 1966.

Fedotov, George P., The Russian Religious Mind: Kievan Christianity, the Tenth to the Thirteenth
Centuries. New York: Harper, 1965.

Franklin, Simon; Shepard, Jonathan, The Emergence of Rus. London, New York: Pearson Edu-
cation Limited, 1996.

Gurevich, Aron, The Origins of the European Individualism, prev. Katherine Judelson. Oxford:
Blackwell, 1995.

Kossova, Alda G., All“ alba della cultura russa: La Rus * kieviana (862—1240). Rim: Studium, 1997.

Lotman, Jurij Mihajlovi¢, Znotraj mislecih svetov: clovek — tekst — semiosfera — zgodovina, prev.
Ursa Zabukovec. Ljubljana: Studia humanitatis, 2006.

Malmenvall, Simon, Kijevska Rusija in Pripoved o minulih letih, v: Pripoved o minulih letih, ur.
Blaz Podlesnik. Ljubljana: Znanstvena zalozba Filozofske fakultete, 2015, str. 175-239.

Naumova, Galina R.; Siklo, Alla E., Istoriografija istorii Rossii. Moskva: Akademija, 2007.

Obolensky, Dimitri, The Byzantine Commonwealth: Eastern Europe, 500—1453. London: Praeger
Publishers, 1971.

Ostrowski, Donald, Pagan Past and Christian Identity in the Primary Chroni-
cle, v: Historical Narratives and Christian Identity on a European Periphery:
Early History Writing in Northern, East-Central, and Eastern Europe (c.1070—-1200), ur.
Ildar H. Garzipanov. Brepols Publishers, 2011, str. 229-253.

Pasini, Giorgio, Il monachesimo nella Rus ‘ di Kiev. Bologna: Edizioni Studio domenicano, 2011.



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 27

Picchio, Riccardo, La funzione delle chiavi tematiche bibliche nel codice letterario della Slavia
Ortodossa, v: Letteratura della Slavia ortodossa, ur. Riccardo Picchio. Bari: Edizioni
Dedalo, 1991, str. 363—403.

Picchio, Riccardo, Questione della lingua e Slavia cirillometodiana, v: Letteratura della Slavia
ortodossa, ur. Riccardo Picchio. Bari: Edizioni Dedalo, 1991, str. 145-261.

Picchio, Riccardo, Slavia ortodossa e Slavia romana, v: Letteratura della Slavia ortodossa, ur.
Riccardo Picchio. Bari: Edizioni Dedalo 1991, str. 7-83.

Plokhy, Serhii, The Origins of the Slavic Nations: Premodern Identities in Russia, Ukraine, and
Belarus. Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

Podskal‘skij, Gerhard, Hristianstvo i bogoslovskaja literatura v Kievskoj Rusi (988—1237 gg.),
prev. Aleksandr N. Nazarenko. Sankt Peterburg: Vizantinorossika, 1996.

Price, Richard, Tradition and Innovation in Metropolitan Ilarion. Ruthenica X, 2011, str. 57-68.

Rycka, Volodymyr, Vytoky derzavnosti na Rusi o¢yma Rusi. Ruthenica 111, 2003, str. 93-107.

Rycka, Volodymyr, »Kyjiv—Drugyj Jerusalim« (z istoriji polytycnoji dumky ta ideologiji
seredn ‘ovicnoji Rusi). Kijev: Institut istoriji Ukrajiny, 2005.

Rycka, Volodymyr, »1 prosvjeti ju kres¢enrem svjatym«.: Hrystyjanizacija Kyjivs ‘koji Rusi. Kijev:
Institut istoriji Ukrajiny, 2013.

Sumejko, Taras, Teologumen oboZenija v Slove o zakone i blagotati: k voprosu o celostnosti
proizvedenija. Ruthenica VIII, 2008, str. 166—181.

Toporov, Vladimir N., Svjatost* i svjatye v russkoj duhovnoj kul ‘ture. Tom 1. Pervyj vek hri-
stianstva na Rusi. Moskva: Gnozis, Jazyki russkoj kul‘tury, 2005.

Vernadsky, George, Kievan Russia. New Haven: Yale University Press, 1973.

Whittow, Mark. The Making of Orthodox Byzantium, 600—1025. London: Palgrave Macmillan, 1996.

Sveto pismo: slovenski standardni prevod iz izvirnih jezikov, Studijska izdaja. Ljubljana: Sveto-
pisemska druzba Slovenije, 2003.



28 S. MALMENVALL: Beseda o postavi in milosti metropolita Hilarijona ...

SUMMARY

Metropolitan Hilarion’s Sermon on Law and Grace as an
Example of Giving Meaning to the Past in Kievan Rus’

Simon Malmenvall

The Sermon on Law and Grace (OCS CnoBo o 3axkonb n 6narogbru) by Metropolitan
Hilarion of Kiev was authored between 1037 and 1050 in the Rus’ redaction of Old Church Sla-
vonic. The sermon at hand is one of the most important narrative sources of the Kievan period
(from the ninth to the thirteenth century) of mediaeval East Slavic space. Its value is reflected
particularly in the research of Kievan Rus’ secular and ecclesiastical elite’s historical awareness.
The Sermon on Law and Grace was penned by Hilarion, the first Kievan metropolitan of East
Slavic origin. Between 1051 and 1054/1055, he helmed the metropolitan church with its see
in the Rus’ capital, which was formally under the Patriarchate of Constantinople. Prior to his
appointment as metropolitan, he was a priest in the Church of the Holy Apostles at Berestovo
(Kiev’s southern outskirts). The Sermon s origin can be dated to the period before Hilarion’s
occupation of the metropolitan throne.

The Sermon consists of four main parts: in the first part, theological differences between
“The Law of Moses” (the Old Testament) and “The Grace of Christ” (the New Testament) are
shown; the second part addresses the decline of Judaism and the flourish of Christianity, which
reached also the territory of Kievan Rus’; the third part deals with spiritual and secular achieve-
ments of Grand Prince Vladimir Sviatoslavich (980—1015); the fourth part constitutes a prayer
to God on behalf of Kievan Rus’. Each of the four parts is a complete thematic whole and at
the same time (with the exception of part IV) points to the subject matter of the next one and
thus interconnects them. If in terms of its contents the Sermon can be divided into four main
parts, it can be in terms of literary genre divided into three parts. The first two parts together
thus fall into the genre of biblical exegesis (explanation), the third one falls into the genre of
eulogy (praise), which is addressed to Grand Prince Vladimir Sviatoslavich, and the third part
into the genre of prayer.

The Sermon on Law and Grace belongs to the broader circle of mediaeval literature of
Orthodox Slavs, whose educated authors often elevated the importance of the local historical
events and figures by placing them into the context of salvation history. They thus ascribed the
reputation applicable to the entire Christian world to mostly secular and regional events and
figures. The Sermon is the first original creation of Kievan Rus’ written culture, which is as a
whole based on the conception of salvation history. In this respect, the common thread throu-
ghout the sermon is aimed at giving religious meaning to the then (secular) past of Kievan Rus’,
by means of which the supertemporal significance of biblical stories and symbols was to be
reflected. Such giving meaning to the past is accompanied by a distinct patriotic tinge used for
the self-affirmation of the Rus’ elite in relation to other Christian state formations, particularly
the Byzantine Empire. The assessment of the Rus’ position in the Sermon is comparable to the
stance expressed in the Gospel parable of “workers of the eleventh hour”, according to which
all labourers received equal reward regardless of how late they turned up for work. According
to Hilarion, the “late hour” of East Slavs’ adoption of Christianity does not hinder Rus’ equality
in relation to other countries and cultures, which were part and parcel of the Christian world for
a longer period. In this spirit, Hilarion exempts the Rus’ experience of adoption of Christianity
from the self-understanding of the Byzantine Empire as a leading and model Christian state,
originating from “divine providence”.

The justification of Rus’ full embedment into salvation history is most distinctly reflected
by the praise of the late Grand Prince Vladimir Sviatoslavich. The parallels drawn between
Vladimir and Emperor Constantine the Great represent the core of Hilarion’s eulogy, whereby
Vladimir is identified as the “new Constantine” but also a “Russian apostle”. Vladimir earned



Zgodovinski ¢asopis | 712017 | 1-2 | (155) 29

the parallel to Constantine due to his epoch-making act of the official Christianization of Rus’.
Judging from the Sermon s author, this act bears fruit in the then period under the rule of Vladimir’s
“most deserving” son Yaroslav the Wise (1019-1054). Hilarion’s conception of a geographically
bounded part of salvation history, which is represented by his homeland, is thus associated with a
celebration of achievements of the secular authorities and the unpredictable “divine intervention”,
which was followed by Vladimir Sviatoslavich experiencing enlightenment and, consequently,
by his decision to adopt Christianity. With regard to Vladimir’s historical achievements and in
line with the spirit of the Sermon as a whole, Rus’ independent and conscious association with
salvation history is pointed out. Byzantium’s intermediary role is thus presented merely as a tool
of “divine providence” rather than an authority in relation to other Christian state formations.

The main characteristics of Hilarion’s assessment of Kievan Rus’ within salvation his-
tory concerns the opposition to the belief of Byzantine superiority and the emphasis of God’s
fairness, who imparts his grace equally among all peoples and puts them on the same spiritual
level. Even though the justification of equality of one’s own homeland in relation to other Chris-
tian countries manifests itself at the first glance as an expression of patriotic self-confidence, it
actually bears witness to a carefully disguised polemic with Byzantium, stemming from fear of
cultural and historical inferiority caused by late Christianization. Under the surface of patriotic
self-confidence, the cultural and historical “inferiority complex” is present, which did not rep-
resent any Rus’ peculiarity whatsoever, it was rather a constituent part of the general apologetic
stance of the common religious and literary tradition of Orthodox Slavs between the tenth and
the seventeenth century.



