
27 ISKANJE LASTNE PODOBE 

NAGELJ S PESNIKOVEGA GROBA 

Hrvaška ter slovenska akademija znanosti in umetnosti sta se odločili za skupno 
reprezentativno izdajo pripovedi Nagelj s pesnikovega groba, ki jo je napisal hrvaški 
pisatelj August Šenoa (1838-1881). Knjižica je po svoji prvi objavi v hrvaščini (1878) 
doživela že šest objav na Slovenskem, kar očitno kaže, da gre za besedilo, ki je 
našemu bralcu zelo pri srcu. Ugotovitev je na mestu tudi zato, ker gre za delo, ki o 
slovenski deželi, njeni kulturi in njenih ljudeh govori z milo simpatijo, ki jo je komaj 
še kje najti. 

Novo branje Šenoovega dela, ki sta ga opravila urednika Ivo Frangeš in Jože 
Pogačnik, razkriva pomenljive razsežnosti idejne in etične narave. Slovenski slikar, ki 
je bil med drugimi povabljen k sodelovanju, je o svojem doživetju Šenoovega dela 
urednikoma sporočil naslednje: »Ko sem prečital to izjemno knjižico, današnjemu 
času in razmeram še kako zgovorno delo, sem se odločil naslikati sliko v počastitev in 
spomin pisatelju. S to zamislijo sem želel slediti živim in slikovitim sugestijam pripo­
vedi, polne sproščujočih nazorov in svetovljanske širine, ki veje iz besedila. Hkrati pa 
mi je to branje oživelo misli in spomine, ki segajo k Prešernu... Slodnjaku, ali pa na 
rojstne kraje Mažuraničev v Novem Vinodolskem, pa velikega renesančnega miniatu-
rista Julija Klovida iz Grižanov, kamor me je pot zanesla letos v maju. Vse to se 
vpleta v zamisel dela, h kateremu ste me povabili«. 

Ti stavki zadevajo v bistvu stvari, hkrati pa izražajo tudi razloge, zaradi katerih 
je delo v omenjeni obliki ponovno objavljeno. Širše o teh razsežnostih in razlogih 
govorita študiji obeh urednikov, ki ju v nadaljevanju objavljamo. Ur. 

Jože Pogačnik 

ISKANJE LASTNE PODOBE 

i 

V današnjem času na splošno sprejemamo ugotovitev, da je umetnost poseben 
in najbolj popoln način spoznavanja življenja. Med življenjem in umetnostjo stoji 
umetnikova osebnost, zato je umetnost ustvarjalno vzpredmetenje nekega razpolo­
ženja ali spoznanja. Umetniški izraz je torej najprej sklep ustvarjalnega procesa, ki 
nosi v sebi doživetje svojega ustvarjalca, le-to pa povzroča novo doživetje v tistem. 



Jože Pogačnik 28 

ki ga bere, gleda ali posluša. Umetnik iz konkretnih sestavin življenja gradi novo 
(umetniško) življenje, v njem strnjuje bivanjske določnice, s tem pa prodira k bistvu 
življenja, ki se razkriva kot določen antropološki položaj. Nastala uresničitev gre v 
svet, če govorimo odslej le o besedni umetnosti, bralca, ki bere in dojema v skladu s 
svojo umsko, čustveno, etično in estetsko izkušnjo. Sleherni bralec se loteva branja z 
jasno določenim in trdno omejenim izkušenjskim horizontom; le-ta je zveza pričako­
vanja in uresničitve, mogočosti in izpolnitve; to pomeni, da gre z dinamično igro, v 
kateri se tareta ustvarjalčevo sporočilo in bralčeva odprtost za sprejem sporočila, ki 
sicer ni njegovo, zavoljo določenih lastnosti pa to lahko postane. Bralec v umetnini 
aktualizira sestavine svoje psihofizične strukture, ob pomoči notranjih zvez in odno­
sov svoja spoznanja povezuje v miselni sestav ali celo prihaja do popolnoma novih 
pogledov, istočasno pa, zaradi čutno vpredmetene (estetske) resničnosti, v uresniče­
nih književnih podobah tudi uživa. Za pravo branje je potrebna spoznavna, etična in 
estetska identifikacija ustvarjalca in bralca; za takšno stapljanje pa je pomembno, da 
oba partnerja ohranjata integriteto lastne izkušnje, čeprav je končni rezultat vedno 
sinteza obeh individualnih vizij, ki se združujeta v novi, enkratni in neponovljivi 
kvaliteti. Branje, ki je spoznavna dejavnost, etično aktiviranje in estetski užitek, je 
zato predvsem proces, s katerim dobivamo vpogled v izkušnjo o samem sebi s 
pomočjo tuje izkušnje. 

Po vsem tem je jasno, da edino pravilnega branja ni; besednoumetnostno 
delovanje in sprejemanje je zgodovinsko-empiričen pojav. To pa, z drugimi bese­
dami, pomeni, da sta tako tradicija kot njena inovacija pojav medsebojne odvisnosti, 
ki pa je vedno odprta in spremenljiva. Omenjeno spoznanje hkrati razkriva, zakaj ni 
ene in edine interpretacije književnega dela, prav tako pa je v tem temelj, da kakšno 
delo v tradiciji potone, s tem da lahko za vedno ostane na dnu ali pa se, v ugodnih 
okoliščinah spet reaktualizira. Šenoov Nagelj s pesnikovega groba, ki je v izvirniku 
izšel v Vijencu leta 1878, je bilo tako razumljeno kot ljubka in naivna »dijaška 
zgodbica,« avtor sam jo je podnaslovil s to označbo, nihče pa v njen ni iskal plasti, ki 
bi morda segale čez tako določene pripovedne razsežnosti. 

August Šenoa (1838-1881) je imel slovensko deželo in njene ljudi posebno v 
čislih. V »resnični zgodbi« pod naslovom Prijan Lovro (Prijatelj Lovro, 1873) je 
vpisal tragično zgodbo svojega sošolca iz Prage Lovra Mahniča; v nekoliko idealizi­
rani in literarizirani podobi je tematiziral človeško izgubljeno eksistenco. Slovenski 
profesor bi »bil v večjih in bolj srečnih okoliščinah postal velik človek, v naših 
majhnih okoliščinah pa je postal žrtev«. Dijaška zgodba Karamfil s pjesnikova groba 
(Nagelj s pesnikovega groba, 1878) bo obravnavana posebej, tu pa je treba navesti 
še nekaj manjših sledov Šenoovega interesa za Slovenijo. Najprej gre za emoci­
onalno pridvignjen odnos do alpskih ambientov okrog Bohinjskega jezera in Savice 
(500- vrstična lirsko-epska kompozicija Bohinjsko jezero 1863, štirivrstična Kod 
izvira Save 1857 in dva soneta ljubezenske vsebine: Labud in Snježnik 1862). 
Slovenska dežela, in sicer njeni obsotelski hribi in brežiška okolica, so navzoči v 
romanu Kmečki upor (Seljačka buna, 1878), v kopališče Dobrna pa je situirana 
novela U akvariju (1877). Korektno in s simpatijo Šenoa govori o Slovencih tudi v 
svoji časnikarski publicistiki (slovenstvo in germanstvo, protipruska usmerjenost, 
Bleivveisov kulturni pomen, Maribor kot mrtva straža slovanstva in pomen sloveni-
stike v Zagrebu). 

Enako je za nasprotno (slovensko) stran mogoče ugotoviti, da Šenoa v njej 
tudi ni bil tujec. Prvi slovenski prevod njegovega dela Prijatelj Lovro je bil naprav­
ljen že 1875. leta (dve leti po objavi izvirnika je izšel v Slovenskem narodu. Prišlo je 
tudi do osebnih stikov; hrvaški pisatelj je bil na odkritju spominske plošče S. Vrazu; 



29 ISKANJE LASTNE PODOBE 

za to priložnost je pripravil posebno pesem s poanto, da je Vraz »i vaš i naš«. Ob 
Šenoovi smrti je Slovenski narod objavil štiri članke in Slovenec enega. Med Sloven-
čevimi prispevki je posebej zanimiv prispevek F. Levca, ki poroča o Bleiweisovih 
svečanostih leta 1878, gre za srečanje in druženje Zvonovega urednika in J. Jurčiča s 
Šenoo, ki je pripotoval iz Zagreba, da bi počastil Bleiweisov jubilej. Srečanje je 
pomembno, ker se je na njem pojavil J. Južnič, ki so ga že za življenja v slovenski 
javnosti imenovali »slovenski Šenoa«. 

O tej primerjavi poroča Leveč na omenjenem mestu, hkrati pa se spominja 
dogodka izpred treh let. Šenoo slika kot človeka, »kateri je s čudovito zgovornostjo 
in divnim jezikom pripovedoval zadnjih dvajset let svojim rojakom prekrasne povesti 
iz njihove lepe preteklosti in burne sedanjosti, obetajoč jim veselo bodočnost«. 

I. Tavčar, ki je skupaj s Hribarjem in drugimi prisostvoval Šenoovemu 
pogrebu v Zagrebu, je naglašal predvsem hrvaško- slovensko solidarnost v smislu, 
kakor ga je spoznal že 1886 Šenoa, ki v ustreznem članku ugotavlja: »Mi (Hrvati) 
znademo da je sreča naše brače i naša sreča, zato i podvikujemo na raskršču nove 
dobe: Na noge Slovenci!«. Leta 1882 je v Ljubljanskem zvonu, J. Stare objavil 
spominski zapis, v katerem poroča o svojem srečanju s Šenoo v Pragi; to je vplivalo 
na avtorjevo izbiro snovi za črtice, novele in povesti s spominsko in zgodovinsko 
tematiko ter pozitivno delovalo v Pismih iz Zagreba, v katerih je poročal o hrva­
škem kulturnem življenju (med 1881 in 1897). 

Največji interes so Slovenci pokazali prav za Nagelj s pesnikovega groba. Prvi 
prevod, ki ga je pripravil Janez Naglic, je izhajal v Slovenskem narodu 1878 (med 30 
novembrom in 17. decembrom pod naslovom Karanfilj s pesnikovega groba). Drugi 
prevod je izpod peresa Karla Ozvalda; izšel je v Gorici 1905. leta pod naslovom 
Karanfil s pesnikovega groba (posebna knjižica: 56 strani v 8°). Tretji prevod je 
oskrbel Alojzij Bolhar; objavljen je v Mali knjižici, ki je izhajala pri Slovenskem 
knjižnem zavodu, kot njen 47. zvezek (Ljubljana 1952). Za to izdajo je prispeval 
znameniti memoarsko-čustven uvod Anton Slodnjak (Nekaj »spominov« na Augusla 
Šenoa in nekaj pogledov na njegovo pričujočo »dijaško zgodbico«) Bolharjev prevod 
in Slodnjakov uvod sta izšla kasneje še v dveh izdajah pri Mladinski knjigi v 
Ljubljani. Gre za dijakom namenjeno serijo Moja knjižnica; prva objava je iz leta 
1965, prvi ponatis pa je izšel 1967. Omembe je vredno, da je omenjeno Šenoovo 
delo obljavljeno tudi samo v izvirniku. Glede na zasnovo zbirke Klasična dela 
(Zveza društev Šola in dom) je Mirko Rupel objavil izvirno besedilo, ki mu je dodal 
slovarček, uvod in opombe (knjiga je izšla 1934). Res je, da je Nagelj s pesnikovega 
groba pri Slovencih v določenem času postal obvezna šolska lektira, kljub temu pa 
šest objav Šenoove zgodbe očitno pričuje po posebni privlačnosti tega dela za 
slovenski okus. 

II 

A. Šenoa zgodbo v Nageljnu s pesnikovega groba v samem tekstu primerja z 
Odisejo, kar pomeni, da sam opozarja na literarni topos poti in potovanja v zgodo­
vini besedne umetnosti. Po datumih je resnična pot nekolikanj problematična. 
Šenoa naj bi odšel na pot s prijateljem Albertom (za njim se skriva Slovenec Alojz 
Moše oziroma Mosehe) po maturi leta 1857. Tega leta pa je maturiral samo Šenoa, 
ne pa še Moše, ki je bil v gimnaziji leto dni za pisateljem, poleg tega pa je po 
končanem šestem razredu zagrebške gimnazije (1856) odšel v Trst in tam maturiral 
leta 1858. Dejanski izlet je bil torej lahko ali poleti 1856 ali poleti 1857, se pravi, po 



Jože Pogačnik 30 

Šenoovi maturi, toda v tem primeru se je »pisatelj Albert« moral vrniti iz Trsta. 
Prav ta pozitivistična nedoslednost pa razkriva, da v obravnavani zgodbi ne gre za 
realistično zvestobo objektivnim dogodkom. 

Šenoa je očitno memoarska dejstva predelal po svoje in s posebnim namenom. 
V tem sklopu omembe klasičnega starogrškega epa (Odiseja) pomeni avtorjevo 
opozorilo, da z motivom poti jn potovanja ponuja dogajalni prostor, na katerem bo 
lahko ubežal urejenemu toku vsakdanjika. Motiv za to pot je, samo na zunaj, v 
dolgočasnosti šolskega pouka in v pedagoških metodah ravnatelja, ki ga pisatelj 
imenuje Torquemada en miniature (tudi ta je bil pretirano režimsko usmerjeni 
Slovenec Jožef Premru). Začetek Nageljna spričuje, da je Šenoi vztrajanja v samo­
umevnostih vsakdanjega življenja bilo dovolj; smisla prazno inertno nadaljevanje 
istega želi spremeniti s časovnim premikanjem po geografskem prostoru, to pa s 
ciljem, da najde svojo podobo in dožene svoj eksistencialni status v svetu in družbi. 
Senoa bi bil na podlagi takšnih premis lahko napisal vzgojni roman, katerega 
strukturalno bistvo je v orisu mladega človeka in njegovih iskušnjah, ki ga pripeljejo 
do končne streznitve. Vendar se za takšen zgled, na katerega obzorju so bili 
Goethe, Stendhal, Balzac in Dickens, ni odločil; čeprav gre tudi v njegovem delu za 
temporalno napredovanje k odrešitvi, je vzpostavitev subjekta nasledek posamezni­
kovega prizadevanja za odrešitev, na osnovi takšnega prizadevanja pa je prišlo do 
notranje imaginacije enotnosti, ki je vsaj začasna vrednota. Oba mladeniča v 
Nageljnu je svet, ki sta ga med potjo spoznala, spremenil; tu ni šlo za velike ali 
dramatične dogodke, temveč za akumulacijo majhnih, navidezno nepomembnih 
stvari, bežnih samospoznanj in usodnih premikov v srcu; takšne drobnjarije se 
zavlečejo pod kožo in se razmnožujejo, njihov rezultat pa je v tem, da se popotnik 
domov vedno vrne drugačen. Popotna izkušnja povzroči prelom v biografiji; cen­
zura, ki je nastala, vsiljuje neprestano vrednotenje po kriteriju prej in potem. 
Subjekt v stanju ponotranjenosti obstane nekje med obema temporalnima določni-
cama, zato je sleherna odločitev, do katere v takem stanju prihaja, označena z voljo, 
da se odtrgaš od starega in povežeš z novim. 

Nagelj s pesnikovega groba se začne, ko avtorju za hladnega zimskega dne po 
naključju pride pod roko že porumenela knjižica Prešernovih poezij. Naključna 
najdba povroči spominski tok dogodkov, ki so se odvijali pred dvajsetimi leti. Ta 
časovna omejitev je nadvse pomembna, saj Šenoa sam obdobje, za katerega gre, 
imenuje zlata doba življenja, njena značilnost pa je idealizem. Avtor se torej tega 
časa spominja z veseljem, iz tega veselja pa želi vsebinsko dogajanje približati 
sodobnikom, ker meni, da gre za izkušnjo, ki naj bi bila zanimiva tudi drugim. 
Šenoa torej ne govori, vsaj na prvi pogled, o sodobnosti, zgodba spada v preteklost 
(zgodila se je pred dvajsetimi leti), kar pomeni, da je že potopljena v zgodovino. 

Vprašanje zgodovine, ki je hkrati sodobnost, pa je poglavitno vprašanje besed-
noustvarjalne prakse tega hrvaškega pisatelja. 

Znano je dejstvo, da se je v XIX. stoletju poglobil občutek za zgodovinsko 
tradicijo. Posameznik je v svojem obstoju videl fenomen, ki je zgodovinsko pogojen, 
kar je pomenilo, da je osebnost nasledek zgodovinskih motivacij v določenem času 
in prostoru. Zgodovina torej živo posega v vsakdanje življenje, kar pomeni, da se 
dotika slehernega v neposrednem odnosu. To je seveda izoblikovalo posebno 
obzorje pričakovanja tudi v književnosti. Šenoa je, če postavimo za zgled, že leta 
1865 v programskem besedilu Naša književnost besedni umetnosti naložil, da skrbi 
»za duševno emancipacijo našega naraoda«. Tako imenovana socializacija književ­
nosti naj bi zajela vse narodne plasti in družbene razrede; »Dokler kmet ne bo bolj 
izobražen, dokler narodni duh ne zavlada ne samo v vsakem mestu, v vsakem uradu 



31 ISKANJE LASTNE PODOBE 

in v vsaki šoli, temveč v družini, ki je pravi temelj tako narodnega kot državnega 
življenja, dotlej ni mogoče govoriti o močnem in razvitem narodnem življenju!«. 
Piscu je torej književnost izraz narodne individualnosti, ki naj bi se harmonično 
uresničevala na področju civilizacije in na področju politike. V težnji, da za hrvaški 
narod vzpostavi nekakšno elastično stabilnost, kar je bolj učen izraz za sodobno 
funkcioniranje družbenega, kulturnega in političnega življenja, se je Šenoa srečal z 
zgodovino. Obravnava zgodovinske snovi mu je dovoljevala, da je navidezno vztra­
jal v neki konvenciji, kije dopuščala, »daje ekspliciten tam, kjer bi naj bi! previden« 
(I. Frangeš). Regresija v preteklost pa je omogočala radikalizacijo družbenega in 
nacionalnega položaja do stopnje, ki sicer v tako eksplicitne oblike ne bi bila 
mogoča. 

V omenjenem sestavku je Šenoa začel s kritiko književne prakse, ki je rasla iz 
čisto določene zgodovinske dinamike. Zavrnil je folklorizacijo zgodovinske proze in 
zavrgel naivnost hajduško-turške novelistike; prvo načelo mu ni bilo všeč, ker je bilo 
tuje sodobnemu občutku, drugega je kritiziral zaradi neprimerne obdelave motivov. 
Temu pa je dodal: »Seveda, učenje drugih sestavin naše zgodovine je težje, osebe in 
kulturno stanje naj bi se natančneje zarisalo, tu niso zadostne le fraze . . .«; avtor je 
za zgodovinsko temo, v kateri naj bi »bistvo in zgodovinski razvoj naroda«, oboje pa 
naj bo označeno z »ostrimi zariši obrazov«, kar pomeni, v pravem pomenu besede, 
realistično. Obravnave te vrste v hrvaški književnosti še ni bilo, zato je pred Šenoo 
stal prazen prostor, ki ga je v dobrem desetletju z biblioteko relevantnih književnih 
besedil prav on izpolnil. Pisatelj je v teh delih insistiral pri žanrovski pripadnosti 
(zgodovinska proza) in zunanjem časovnem datiranju; to je delal, ker je želel 
prepričati bralca, da ustrezna fabula govori prav o izpostavljenih zgodovinskih 
dogodkih. S tem se je, z racionalnimi sredstvi in s tezno plastjo svojih del, vključeval 
v obzorje pričakovanja takratnih bralcev, ki so v zgodovinskem romanu želeli 
izoblikovati književno vrsto, katera naj bi bila institucija njihovih potreb. Ohranjeni 
so dokazi, da je takratni recipient pričakoval preprosto estetiko odraza, v kateri naj 
bi bila književna vrsta zgodovinskega romana homologna celotnosti ustreznega 
časovnega dogajanja. 

III 

A. Šenoa pa se je le kratko strinjal z opisanimi premisami, saj je hitro spoznal, 
da gre za koncept, ki nasprotuje umetniškemu ustvarjanju. V svoji književni praksi 
je odprl proces intenzivnega vzpostavljanja in kontinuiranega spreminjanja žanrov-
skega horizonta. Avtor je namreč zelo pogosto in obširno začel reflektirati dejavnost 
romanopisca in zgodovinski roman kot književno vrsto. Najbolj pomembna izjava te 
vrste je v Diogenesu (1878); v njem je naslednja polemična izjava: »Beletrist mora 
publiki predstaviti enkratno in umetniško pravilno tvorbo, katere ne smejo motiti 
kakršna koli obsežna zgodovinska pojasnila . . . Ako beletrist v svojem zgodovin­
skem prikazovanju postane preveč zgovoren, je zašel v zgodovino in zgrešil svojo 
umetnostno nalogo. V neugodnost omenjene alternative verjetno nihče ne dvomi; 
najbolj pa jo čuti književnik, ki svojega poslanstva ne čuti kot obrt, marveč kot 
resno in sveto nalogo življenju in kot službo narodu«. Šenoa, nedvomno, govori s 
stališča ustvarjalca, sprejema aristotelovske določnice umetniškega dela, z njimi pa 
tudi temeljno razliko med zgodovino in umetnostjo (nasprotje: »kako se je dejansko 
zgodilo« in »kako bi se lahko zgodilo«). Na ta način je eksplicitno postavljeno 
vprašanje, ki je za analizo zgodovinskega romana poglavitno: razmerje med objek-



Jož« Pogačnik 32 

tivno in umetniško resničnostjo. Ker avtor pozna pravila umetnosti, se spontano 
odloča za raven umetniške resničnosti, hkrati s tem pa, avtomatično, objektivno 
(zgodovinsko) raven uvršča v predliterarno fazo, ki ima kot taka samo morfološki 
pomen. Šenoa sam je pobudo za obravnavani uvod našel v potrebi, da pojasni 
»odnos te poezije do resnice«; premislek mu je pokazal, da se je treba od zgodovine 
oddaljiti, »kadar to zahtevajo pravila umetniške strukture«. V načelni označbi pove­
sti Čuvaj se serijske ruke (1876) je omenjeno dilemo strnil v definitivno formulacijo: 
»povest ni kronika, marveč umetna celota, ki jo oživlja pesnikova ustvarjalna sila.« 

Vprašanje pa s tem še ni dokončno rešeno. Omenjena »umetna celota« je 
vendarle oprta na neko zgodovinsko dogajanje, ki pa na poseben način pogojuje in 
konstituira. Pisatelj se zaveda, da žanr, ki se mu je posvetil, zahteva rekonstrukcijo 
zgodovinskega dogodka, toda ta rekonstrukcija ni enaka znanstveni. Šenoa je bil 
tudi tu zelo natančen, ko je zapisal, da je »storitvi svoje lastne fantazije poskušal . . . 
dati nianso določenega časa«. Beseda teče o posebni zgodovinski atmosferi, ki 
izključuje tematizacijo zgodovine v smislu mimetične avtentičnosti. To pa ima za 
konkretni romaneskni žanr dve pomembni posledici, od katerih je prva povezana z 
vlogo osebnosti (likov) v delu, druga pa z ustvarjanjem nekega zgodovinskega 
ambienta. Zgodovinska nasprotja se razkrivajo skozi like, ki so opredmetenje idej­
nih in socialnih tendenc v prostoru in času. V epiki je človek podrejen dogodku, 
dogodek s svojo veličino in pomenom zasenči človeško posebnost, obrne bralčevo 
pozornost z osebe na sebe, to pa se mu posreči z zanimivostjo, različnostjo in 
številčnostjo svojih podob. Iz tega izvira ugotovitev, da so realno obstoječi zgodovin­
ski liki za ustvarjalni proces celo motnja; ustvarjalna fantazija je oblikovana s 
konkretno predmetnostjo drobcev. Romaneskna inspiracija namreč že od W. Scotta 
ve, da morajo funkcijo glavnega lika prevzeti zgodovinsko neznane ali karakterno 
manj mračne osebe. V zvezi s Šenoo ni treba pozabiti, da se v njegovem času, na 
primer, o Matiju Gubcu ni vedelo skoraj nič, kljub temu pa v Kmečkem uporu ta 
oseba reagira kot človek svojega časa, ki pa zapušča tudi nekaj sporočil, ki pripadajo 
trajnemu smislu. Prav to Šenoovo besedilo razodeva konstanto njegovega načina 
pripovedovanja, ki je vedno stilizirano tako, da v konkretnih posameznostih ostaja 
avtentično, celota pa je vendarle dvignjena nad zgodovino. S tem pa se je pojavila že 
tudi druga posledica, ki jo zajema aksiom: zgodovinskemu ambientu v umetniškem 
delu bolj ustrezajo navidezno ne važni dogodki ali manj opazne zveze. V luči takšne 
ustvarjalne konstante zgodovina prepušča mesto poeziji, pri čemer se dogaja zanimiv 
paradoks: šele skozi poezijo zgodovina lahko deluje in vpliva na nekogaršnje življe­
nje, misel, čustvo in obnašanje. Šenoova romaneskna proza se je s tem srečala z 
vprašanjem, kako se zgodovinska tema sploh lahko vključi v sodobnost. 

V že omenjenem uvodu k Diogenesu je zapisano tudi naslednje: »Da posamez­
nim osebam postavim v usta čustva svojega srca za svoj narod in za domovino, tega 
se nisem mogel odreči, toda v tem pogledu nisem delal anahronizmov; slaba volja, 
ki je prerasla že v obup, si je dala duška v doslej slabo znanih satirah in paskvilih 
takratnega časa, zato iz njihovih vrstic veje globoko občutena patriotična tožba«. 
Avtorjevo branje zgodovine je enako njegovi filozofiji življenja, za oboje pa je 
značilno, da se zgodovina in sedanjost spajata v skupnem kodu, ki omogoča vzpo­
stavljanje analogije med preteklim in sedanjim. Ta kod omogoča Šenoova tragična 
vizija sveta. Že I. Frangeš je spoznal, da je osnovno doživetje hrvaštva pri pisatelju 
zgrajeno na pojmih, kakor so: noč, žalost, črnina, poraženost in podobno. To 
zapažanje pa je omejeno zgolj na stilno raven, ima pa ob tem še širše in bolj usodne 
razsežnosti. V katerem koli Šenoovem delu z zgodovinsko tematiko, srečujemo 
takele konstatacije: čas je hudoben, razvratna doba, to ti je svet - fuj, svet stoji 



33 ISKANJE LASTNE PODOBE 

krivo, ta svet brez srca, brez duše. Šenoova koncepcija sveta je mundus inversus, s 
katerim pa se na noben način ne more strinjati. Njegova pripovedna dela .so kot 
ogledalo takšnemu svetu, svetu, v katerem je koristolovstvo postalo vsemogočna 
moč. Senoa v družbi ugotavlja zgolj interes, egoistično računico, blagovno vrednost 
in trgovinsko menjavo; vse to je pobratilo nemogoče stvari in vnaša protislovja v 
prijateljstvo. Medčloveški odnosi niso odnosi človeka do človeka, kar avtorja, ki želi 
razmerja s človeško podobo, težko prizadeva. Medčloveška in družbena razmerja 
naj bi bila, po njegovem, menjava istovetnih in univerzalnih vrednot (ljubezen za 
ljubezen, zvestoba za zvestobo, poštenje za poštenje in tako naprej). Empirični 
podatki govore, kako daleč je svet od ideala, prav ta disharmonija pa je poglavitni 
razlog za erozijo sveta na ravni morale, politike in nacionalnega občutja. V takšnem 
stanju Šenoa radikalizira vprašljivost individualne in zgodovinske eksistence ter 
vsakega posameznika prisiljuje k odločitvi, ki bi spoznala, »kaj je pravično«, v 
skladu s tem pa je treba nato »iti po svoji poti« (v Zlatarjevem zlatu). Osrednje 
vprašanje je torej vprašanje izbire med vključenostjo v svet relativnih pojavov in 
pristankom na univerzalni svet vrednot, ki naj bi se uresničil v prihodnosti. 

Na ravni zahodnoevropske filozofije je že od Fichteja subjekt tisti, ki ustvarja 
svet, zato tudi Šenoa sebe vidi kot ustvarjalca, ki s svojo subjektivno vizijo resnič­
nost prisiljuje k spremembam. Zato zavrača tisto, kar vrednotam daje samo zgodo­
vinski (prehoden) pomen, odloča pa se za ideale in norme tako imenovanega 
univerzalnega človeka. Vsakdanjost občuti kot razpadanje celote, konkreten zgodo­
vinski čas pa je predstavljen kot nasprotje individualni predstavi. Predstava idealne 
celote ima mitske črte; opira se na prepričanje, da je nekaj takega obstajalo že v 
preteklosti in da v prihodnosti spet lahko zaživi. V takšnih odlomkih Senoa ni, 
kakor se včasih bere ali govori, laudator temporis acti, temveč gre zgolj in samo za 
ekspliciten izraz premise o besedni umetnosti kot edinem področju človekovih 
prizadevanj za celovitost. Iz tega ozadja pa so tudi poglavitne idejne sestavine 
Nageljna s pesnikovega groba. 

IV 

V Antologiji hrvaškega in srbskega pesništva (1876) Šenoa v uvodnem delu 
piše naslednje: »Čisti idealizem je zgolj oponašanje narave, čisti idelizem osvaja ne 
glede na svet samo ideje. Samo realizem brez ideje je zgolj fotografija, goli ideali­
zem je zgolj senca brez življenja. Samo prava skladna zveza med realizmom in 
idealizmom privede do resničnega pesniškega dela, v katerem stvar služi ideji.« Gre 
za idealni realizem ali realni idealizem, ki je izraz temeljnega protislovja v Šeno-
ovem svetovnem nazoru.Njegova koncepcija univerzalnega človeka in njegov svet 
vrednosti pripadajo v esencialni aspekt obstajanja, ki pa se ob vsakem koraku 
srečuje z eksistencialnim aspektom, v katerem sta subjekt in njegova dejavnost 
najbolj bistveni sestavini. Prvi aspekt meni, da je svet zgrajen po vzoru in meri 
človeka; zasnovan je na antropomorfni premisi, da je objektivna resničnost organska 
celota, ki je v svojem bistvu ustrezna človekovi celotnosti in enkratnosti. Človek in 
njegovo bistvo sta vnaprej določena v sestavi sveta, v njegovi hierarhiji pa naj bi bil 
vsak posameznik trdna konstanta. Šenoovo vztrajanje pri takem konceptu pomeni 
postavljanje človeka v hierarhijo sveta, ki je višja in bolj resnična celota. V imenu te 
celote Šenoa poudarja moralno vrednost premagovanja zla v sebi in junaštvo v 
trebitvi zla iz družbe. Njegov nacionalni čut je najbolj močan, kadar brani človeka in 
narod. Na osnovi takšnih pobud Šenoa postaja, kakor bi rekel S. Lasič, kodifikator 



Jože Pogačnik 34 

enega od arhetipov literarnega diskurza, ki ga določa harmonično ravnovesje ali 
težnja nasprotujočih si sil za skladno koeksistenco. V književnosti so na takem 
diskurzu zasnovana predvsem »klasična« literarna dela, se pravi, tista dela, ki so 
zgrajena na stabilnem sistemu idejnih ter estetskih norm, v okviru katerih pisatelj 
uresničuje svojo vizijo sveta. Književnost te vrste je vsebinsko zaokrožena podoba 
življenja in njegove problematike, podoba, v kateri so sestavine resničnosti spojene 
v notranjo harmonijo in postavljene v višji razumni red, ki izravnava vsa mogoča 
protislovja. 

Eno od poglavitnih vprašanj v Nageljnu je zato vprašanje jezika. Šenoa izhaja 
iz teze o etnični in kulturni enotnosti naroda; temelj enotnosti je jezik, ki na ta način 
postane najbolj odločilen dejavnik v formiranju etnične kulture in civilizacije. Jezik, 
ki mu je podeljen tak pomen, ni kateri koli jezik, to izjemno vlogo prevzema samo 
narodni jezik, ki ni le izraẑ  določenega naroda v vsakdanjem življenju, temveč je 
predvsem organ književnosti in kulture. Jezik, literatura in kultura obstajajo v 
posebni atmosferi, ki jo sestavljajo razsežnosti nacionalne ideje. Književnosti južno-
slovanskih narodov vsaj od razsvetljenstva dalje spremljajo razvoj narodne zavesti, 
celo več, književnost je osrednje področje nacionalne enotnosti. Književnost in ideja 
naroda sta si v recipročnem odnosu. Književnost je s svojo vsebino in obliko 
konstituirala nacionalno enoto, ta enota pa je književnost silila, da prevzame njene 
socialne in moralne norme. Struktura socialnih, moralnih in kulturnih vrednot, ki 
sta jim podrejena tako književnost kot nacionalna enota, posamezniku določa, da 
sprejme odločitev: poskušati skupno voljo ali ostati zvest svojemu subjektivnemu 
občutku. Književnost se je praviloma odločala za nacionalno enoto, ki je postala 
pogoj njenega obstoja in cilj njenega delovanja. V imenu nacionalne ideje je Šenoa 
oblikoval etnično skupnost, kar pomeni, da je uvajal bralca v takšno skupnost in ga 
vzgajal za sprejem socialnih, kulturnih in moralnih norm, s katerimi bi podredil 
svojo individualno enkratnost nujnosti nacionalne občosti. 

Kult nacionalne posebnosti, ki je zahteval in poudarjal proces etnične identifi­
kacije, je bil po svojem izviru iracionalen, kar je najbolj očitno v problematizaciji 
tujčevstva in tujega sploh. Včasih nekritična ljubezen do sebe (amor sui) je lahko 
privedla do podcenjevanja drugih, rojevala pristrastna in elitistična merila, s kate­
rimi so bile vrednotene ustrezne lastnosti. Misel ni nastala samo v pogojih naci­
onalne podrejenosti, v teh primerih je bila le najbolj vidna, temveč je obvladovala 
vse udeležence. Vera v prihodnost namreč ne bi bila tako trdna, da je ni spremljalo 
prepričanje v to prihodnost, v kateri se bo nadaljevala preteklost. Gre pravzaprav za 
nacionalno slabost, od katere ni bilo mogoče ubežati. Dolgo zatrti domoljubni 
občutki in enako dolgo doživljano sovraštvo do tujca-gospodarja se je dvignilo do 
ravni, ki jo imenujemo negativni patriotizem. Ljubezen do sebe in svojega se je 
spreminjala v nacionalistično mitomanijo, kasneje celo v nacionalistično sovraštvo. 
Patos in hiperbola sta stopila v službo poveličevanja vsega, kar je povezano z 
določenim narodom. Doživljajski napon je bil tako močan, da je izbiral nianse, 
afirmiral pa prikazovanje skrajnosti. V takšnem predstavljanju so pojavi sveta in 
življenja reducirani praviloma na nasprotja med belim in črnim, vrednostna lestvica 
prizna samo skrajnosti vzvišenega in grdega, v medsebojnih odnosih pa se je pojavil 
dualizem med domačim (svojim) in tujim. Služiti narodu pomeni uskladiti svoje želje 
in zahteve z interesi etnične skupnosti; to je imperativ zgodovine, potrditev lastnega 
obstoja, dokaz osebnega smisla ter identifikacija z nečim, kar je vredno in lepo. 

Na ljudi in njihov način življenja naj bi v opisanem smislu vplivala predvsem 
književnost. Vloga, ki jo je Šenoa podelil Prešernovi poeziji, spričuje, da je v 
Nageljnu ravno književnost nekakšen instrument nacionalno-konstruktivnih proce-



35 ŠENOOVA CVETLICA LJUBEZNI 

sov tako v osebnem kot v širšem družbenem smislu. Prostor estetike je s tem 
sprejemal tudi aktualne probleme časa, ki so ga omejevali in vezali na nekaj 
literarnih norm. Te norme so, po mnenju pisatelja, osrednje sestavine vsakdanje 
eksistence. V Nageljnu je njihova nosilka in interpretatorka lastnica Prešernove 
pesniške zbirke Neža, ki je oba zagrebška dijaka v smislu nacionalne ozaveščenosti 
privedla k resnici in vrnila k naravi, se pravi, k zdravemu pojmovanju narodnosti. 
Zato se bosta oba mladeniča za svojega bivanja v Kranju spremenila v pozitivnem 
smislu: Senoa kot pripovedovalec bo postal zavesten Hrvat, njegov prijatelj Albert 
pa, po večjih peripetijah, zavesten Slovenec. Oboje se bo zgodilo na ozadju dveh 
ljubezni; prva je ljubezen do samozavestnega dekleta, ki svoje življenje in narod­
nostno pripadnost živi na najbolj normalen način, druga pa je ljubezen do poezije in 
njenega ustvarjalca, ki sta izraz iskrene službe bistvu življenja in njegovi poglavitni 
razsežnosti, katero avtor vidi v pripadnosti narodu. Pri tem pa velja omeniti še 
nekaj, kar je zelo bistveno; Senoa tako poezijo kot domoljubje veže z idejo srca 
(dobro, človeško, pravo, zdravo, plemenito srce), kar pomeni, da za ureditev 
človeških in družbenih odnosov predlaga Prešernovo in romantično premiso o 
dobroti, na podlagi katere naj bi nastal svet sloge, sreče in prijateljstva (Zclravica). 

Ob takšni pozitivni inačici pa v Nageljnu obstaja seveda tudi negativna, ki 
avtorja spravlja v jezo. Če je šlo že pri Albertu za nenaravno cepljenje tujega duha, 
ki je sprevrglo živo in strastno naravo v bistvu poštenega slovenskega mladeniča, bo 
Šenoa pri ljudeh, ki so tujega duha sprejeli iz socialnih ali psiholoških razlogov, 
postal goreči pridigar, ki govori ostre besede na račun narodnega izdajstva. Tako bo 
močno napadel nemškutarstvo, ostro kritiziral sprejetje drugega jezika, da bi bil 
posameznik enak gospodi (na primer, francoščina), najbolj pa se mu bodo gabili 
takšni »prestopniki«, ki bodo v imenu - na primer - nemške kulture, kateri ne 
pripadajo ali jo celo slabo poznajo, napadali civilizacijsko in kulturno raven naroda, 
ki so ga izdali. Ob vsem tem pride še bolj do veljave zelo enostavna, toda težko 
uresničljiva zahteva: bodi, kar si. 

O odmevu Senoove povesti Nagelj s pesnikovega groba obstaja živo poročilo 
pomembnega slovenskega leposlovca in literarnega znanstvenika. A. Slodnjak, ki je 
napisal spremno besedo k prvi izdaji Bolharjevega prevoda (1952), sporoča o branju 
hrvaškega pisatelja naslednje: »Kljub površnemu in zmedenemu dojemanju je začutil 
za tem bogatim delom velikega in dobrega človeka. Opazil je bil že da ta hrvaški 
pisatelj vroče ljubi svoje hrvaško ljudstvo, a da mu je bilo tudi slovensko pri srcu. 
Zdaj je občutil tudi v drugih njegovih povestih sočutje in ljubezen do Slovencev...«. 
Ob branju Nageljna pa se je zgodil usoden premik, o katerem je sporočeno tole: 
»Toda ob Senou je spoznal Prešerna in odslej mu ni bilo več obstanka na paši in na 
njivi. Najsi je bilo njegovo življenje poslej še tako neuspelo, a resnica, da se je vnel s 
pomočjo hrvaškega pisatelja za slovensko knjigo, je vendarle zanimiva.« Avtobio­
grafsko najbolj pomembno pa je spoznanje: »Slednjič se je vse nekako razvozljalo in 
posledica je bila, da je šolar zahrepenel po Prešernovih Poezijah. Iz hrvaške povesti 
je začutil njihovo lepoto in čarobno moč...«. Šenoa, predvsem pa njegov Nagelj s 
pesnikovega groba, je bil torej pomemben razlog tudi za Slodnjakovo približevanje 
slovenski književnosti, v njej pa še posebej prešernoslovju. 

Popravljanje empirične resničnosti s stališča esencialnih vrednot je v Šenoovo 
pripovedno delo vneslo določene pedagoškodidaktične konotacije. Tudi v teh je 
razlog, da pisatelj ni mogel zgodovine v njeni resnični podobi gladko prenašati v 
besedno umetnost, temveč jo je prilagajal in preurejal po svoji viziji sveta in jo s tem 
podrejal osebni interpretaciji. Le-to pa je gradil na osnovi Heglovega progresivnega 
historizma, po katerem je človek proizvod samega sebe oziroma svoje dejavnosti v 



Jože Pogačnik 36 

zgodovini. Idejo hegeljanstva je Šenoa sprejel z obema rokama, ker je ustrezala 
njegovemu aktivnemu, epskemu in kolektivnemu značaju. Ker pa je dejavnost, ki 
naj bi bila pogoj zgodovinskega uresničevanja zaradi posebnih okoliščin ovirana v 
sodobnosti, se je navidezno premaknila v preteklost, udejanjanje svojih ciljev pa je 
prenesla v bližnjo ali daljno prihodnost. Zavrtost na ravni sodobnosti je šibila 
abstraktno humanistična hotenja, v katerih središču je bil pojem pravice. 

Aktualizacijo preteklih (zgodovinskih) dogodkov v Šenoovem delu spremlja 
refleksija etične narave (navzoča je tudi v vseh njegovih zgodovinskih romanih). Ta 
refleksija izvira iz domače (hrvaške) zgodovine, oživlja pa predvsem njene globlje 
pomene, ki so splošnočloveški. Šenoa posebnosti svojega kulturnega razpoloženja 
razširja na vprašanja človeškega duha sploh; s tem ta vprašanja postajajo inspira-
tivno sredstvo za praktično premišljevanje o družbi in svetu, katero se tiče vseh 
prizadetih. Pisatelj obravnava tisti del zgodovine, v katerem so družbeni običaji in 
oblike postali konvencija, ki je izraz razpadanja, zato kultura in socialne norme 
prehajajo v izključno in veliko odgovornost posameznika. S tem je bilo odprto 
vprašanje o dozorevanju ljudi na njihovi notranji (subjektivni) ravni, od katere je, 
po Šenoovem mnenju, odvisna prihodnost. Kultura, ki v človeško življenje prinaša 
duhovnost, je s tem postala edini motor zgodovine, kar sicer ni povsem točno, je pa 
za tisti čas vsekakor zelo važna sestavina refleksije o tem vprašanju. Šenoova 
dolgoročna vizija torej spaja zgodovino, sociologijo, filozofijo, religijo in politiko v 
enkraten in skoraj univerzalen sestav. Ta sestav se je uresničeval s presenetljivo 
ustvarjalno močjo, ki dovoljuje, da le-ta tudi še v sodobnem kulturnem modelu -
traja. Razlogi za to trajanje so najbolj jasno in podrobno razloženi v Šenoovi zgodbi 
o identiteti, ki ima naslov Nagelj s pesnikovega groba. 


