by

\\

5 3}750/,

I T I Ty e R A LT T S T T I W T

Kratka katehetika
s praktiCnimi pojasnili.

ANTON KRZIC

c. kr. profesor verouka v Ljubljani.
Lo
Druga izdaja.
viviv]

Kot pomozna knjiga za uéitelii{séa pripuS§¢ena po odloku c. kr. dezelnega
Solskega sveta za Kranjsko z dne 13. septembra 1912, §t. 6709.

Knezoskofijski ordinariat ljubljanski je knjigo odobril 30. avg. 1912, §t. 3757.

OO

Cena bros.: 60 vinarjev.

V Ljubljani, 1912.

Zalozilo drustvo ,Pripravniski dom®.

l
ﬁ
a
H
%
H
I
g
g
L
]
%‘
ﬂ
L
I
H
i
I

TR NS WA \ T T . M \ B NI SR N T .\ T . N T R . W7 . .\ S \ WA W20 \ s B N Ui (O G N

Natisnila Katoliska tiskarna.

/AT /SR AT (Y (R M T / R [T AR/ (/ST / A A/ [/ S ST







Kratka katehetika

s praktiCnimi pojasnili.
000
ANTON KRZIC
c. kr. profesor vercuka v Ljubljani.
000
Druga izdaja.
o0

Kot pomozna knjiga za uciteljis¢a pripuScena po odloku c, kr, deZelnega
Solskega sveta za Kranjsko z dne 13. septembra 1912, st. 6709.

Knezoskofijski ordinariat ljubljanski je knjigo odobril 30. avg. 1912, 8t. 3757.

©O0

Cena bros.: 60 vinarjev.

V Ljubljani, 1912.

Zalozilo drustvo ,Pripravniski dom*.

Natisnila Katoliska tiskarna.






i

§ 2

S5
§ 4.

§'5.

§ 6.

8 T

§ 8.

§ 9.

KAZALO.

Uvod: Kaj je katehetika? Na katere reCi se zlasti ozira?

I. O katehetu.

Katehetova naloga: 1. v Cem obstoji? 2. je zelo imenitna;
3. je tezavna .
Katehetova usposobljenost: 1. preizku$nja usposobljenosti
in skofijsko pooblascenje; 2. potrebno znanje in vzorno Zivljenje

II. O katekizmu.

Katekizem — dragocena knjizica: 1. zakaj je koristen in
potreben ? 2. kako naj se rabi v Soli? . .

Katekizem in bibliéne zgodbe: 1. slitnost in razlika med
obema; 2. zakaj naj se ucé v ljudski Soli tudi zgodbe sv. pisma?

Katekizem in cerkvena zgodovina: 1. zakaj naj se v ljud-
skih $olah uci tudi cerkvena zgodovina? 2. kako v raznih raz-
redih? 3. po katerih nacelih? .

Katekizem pa liturgika in evangelij: 1. zakaj naj se v verouk
privzema tudi liturgika? 2. kako naj se strinja s katekizmovimi
oddelki? 3. kako naj se v ljudski Soli uporablja tudi evangelij .

Katekizem pa molitvenik in cerkvena pesmarica:
1. zakaj in kako naj u¢i katehet uporabo molitvenika; 2. tudi
cerkvene pesmarice naj ne prezira

Koncentracija: z ozirom na katekizem, pouk in vzgojo .

III. O katehumenih.

Razumevanje verskih resnic: I. Pojasnjevanje a) kon-
kretnih pojmov, @) neposrednje, ) posrednje: 1. z obrazci in
podobami, 2. s primerjanjem in 3. z nasprotjem; &) abstraktnih
pojmov, @) neposrednje, ) posrednje: 1. na zgledih Se Zivih
oseb, 2. s podobami, 3. s primerjanjem, 4. z nasprotjem

II. Dokazovanje: 1. iz sv. pisma; 2. verski dokaz; 3. izkuSenjski
dokaz; 4. avktoritetni dokaz. — Verski dvomi, zmote in ugovori

Stran

10

11
12

13

jirt



Stran

§ 10. Spomin: Kaj se zahteva 1. za katekizem in 2. bibli¢cne zgodbe ?
— Kako se spomin podpira 3. z jasno razlago in 4. mikavnim
poucevanjem. — 5. Navodila za uCenje na pamet. 6. UCenci naj

to i flee s olitimidprmak . oRPomaviyanje il ShRE sl e e o)

1. Domi§ljija: ima velik vpliv 1. v didaktiki in 2. vzgoji . . . 23

oL R UR
— ek
(8]

urR R
—_

§ 20.

S5

2

© o

. Cuvstva: 1. katehet naj goji dobra cuvstva in zatira slaba; 2. kako

topnajlazesdosereiPriii " St Sta Ll AR R g L ol

. Volja: Vse uCenje naj dobrodejno vpliva na voljo; posebno pa

so vplivni: 1. nagibi, 2. zatajevanje, 3. navada, 4. trdni sklepi,
S acela HnIAdNd VAT PO OCKIE S e N

IV. O katehezi.

Bioilic el e NETe mle s HloRval " s o i T N e S )
Selicial p ot ¥ recna un 2. logitna analiza in sinteza. v . .. L 5]
Ucna oblika: OznaCenje akroamati¢ne in erotematicne oblike;

1. kdaj se posebno priporoca akroamati¢na, 2. kdaj in kako se
uporablja erotematicna oblika? — Spretno izprasevanje . . . 37

. Obravnava ucne enote: A. Biblicna kateheza za niZjo stop-

njo; B. Biblitna kateheza za visjo stopnjo; C. Katekizmova ka-

totigzarn o oth e ol el L o s Do e e Sl b SR B el e e
Slog kaleheze in‘kalehetsko, predavanje . ..« .. . .54
Hcna.sredstva (Kako najise yabijo:slike) fu il i Gus' L v, 56

Dodatek.
Kraika.zgodovigiaihatelieze s o . o o o sl s B8

@



Uvod.

Katehetika v oZjem smislu, ali specielna metodika za verouk, je
teoretitno navodilo, kako naj veroucitelj ob&na didaktitna in vzgojstvena
pravila uporablja pri verouku. Navadno se pa Se privzema zgodovina verouka
in nekatere druge reci, ki se ne ozirajo naravnost na nacin verskega pouce-
vanja in vzgojevanja.

Ako je katehetika namenjena verouciteljem, ki Se niso natan€neje pro-
ucili obéne pedagogike in metodike, obravnava tudi obSirneje obéna pravila
iz didaktike in vzgojeslovja. Komur pa so ta pravila dovolj znana, zadostuje,
da mu pokaZe nacin, kako jih naj obraca na verouk. Tudi se ozira tukaj le
na potrebe ljudske Sole.

Beseda ,katehetika“ se izvaja iz grske besede #y1 = glas, 9ty = glasiti
se; odtod sestavljenka xawnyneiv — z vzviSenega prostora se glasiti, u¢iti. V
starodavnih Casih je bil to izraz za vsako ustno ucenje; v krSCanski dobi pa
se je ohranil le 3e za poucevanje v verskih resnicah, zlasti pri otrocih ali
izpreobrnjencih.

Iz te grSke besede se Se izvaja:

1. Katehét = ucitelj verouka v Soli.

2. Katekizem = knjiga, v kateri je ob kratkem nauk o katoliSki veri,
ki nas udi, kaj moramo storiti, da Bogu sluZimo in se zveli¢amo.!

3. Katehimen = ucenec, ki se uci kritanskega nauka. To castitljivo
ime pa se je opustilo med ljudstvom.

4 Katehéza==vse katehetovo delovanje v Soli; v oZjem pomenu
= nacin katehefovega ucenja in vzgojevanja (katehizovanje); in v najoZjem
pomenu = obravnava ene ucne enote v verouku. V tej knjiZici bomo rabili
to besedo v oZjem in najoZjem poment.

Ker se mora katehetika ozirati na vse te §tiri tocke, bomo delili
vso tvarino v §tiri dele: I. o katehetu, II. o katekizmu, IIl. o kate-
humenih, IV. o katehezi. Pridejali bomo pa Se kratko zgodovino vero-
uka in potrebnih zgledov.

. O katehetu.
§ 1. Katehetova naloga.

1. Katehetu je naloga uc¢iti verouk in versko vzgajati deco.
V ljudski oli mora otroke nauciti toliko, da bodo pozneje mogli prav ume-
vati v cerkvi pridigo in kricanski nauk, razumevati versko-poucne knjige

* Dosledno bi morali pisati katehizem; ali pri tej besedi se udamo starodavni na-
vadi in izjemoma pisemo katekizem.

il



LS e

ter dati odgovor o svoji veri, ako pa pridejo v vi§je Sole, na tej podlagi
uspesno nadaljevati tam zaukazani verouk. Vzgojevati pa jih mora v toliko,
da bodo Ze kot otroci lepo Ziveli in tudi pozneje ne odstopili od rednega
krscanskega Zivljenja ter se pridno posluZevali v to svrho potrebnih pomockov.

Ljudska $ola ne more v nobeni stroki doseti popolnega in dovrienega znanija,
marvet podaje le podlago za nadaljno izobraZenje. Trgovec, n. pr., je dobil v racunstvi
toliko znanja, da si lahko na tej podlagi Se sam izpopolni, kar potrebuje za svojo na-
vadno trgovino; poljedelec se je v ljudski Soli toliko izobrazil, da razumeva knjige in
spise, ki natan¢neje poucujejo o umnem gospodarstvu, poljedelstvu itd. Posebno pa je
izobrazba ljudske Sole neizogibno potrebna podlaga za visje Sole.

Enako tudi v verouku ne more Se ljudska Sola posredovati popolnega znanja.
Vendar se verouk v mmnogih ozirih lo¢i od drugih ljudskoSolskih predmetov. Verskih
resnic se otrok ne uéi le za poznejSe Zivljenje, marvec¢ mora nauk tudi takoj dejanski
izvrsevati: ze zdaj kot ucenec lepo in krepostno Ziveti ter si nabirati zaslug za nebesa.
Skoda bi bilo zlatih otroskih let, ko bi minila brez zaslug za vetnost; a pripravljen
mora biti ofrok tudi za smrt, ker ga utegne Sodnik pozvati na odgovor Ze v $olskih
letih. — Ko utenec izvrsi ljudsko Solo, zanj nikakor $e ne preneha ucenje iz tega pred-~
meta, marvet se nadaljuje Se v cerkvi; cerkev je namret ona obé&na ljudska uéilnica,
kier se nadaljuje za vsakega vernika do smriti verouk in verska vzgoja. Tu ima svojo
pravo veljavo pregovor: ,,Clovek se nikdar ne izugi“.

Torej mora katehet, da tem gotoveje doseze namen ljudskosolskega
katehizovanja, pred vsem pri otrocih vzbujati spo Stovanje in lju-
bezen do sv.Cerkve. Posebno naj jih u¢i in vadi, da se bodo redno
in s pridom udeleZevali sluzbe bozje, z umom in srcem spremljali cerkvene
praznike in svete Case fer se polagoma privadili Ziveti v cerkvenem duhu in
si pridobivali potrebne pomoci za lepo krScansko Zivljenje. Tukaj je navada
Se prav posebno potrebna in merodajna.

Kakor bi bile ljudske Sole brez koristi v svetnem oziru za one zanikarne ljudi, ki
bi potlej ne pogledali nobene knjige vet, ne zapisali nobene ¢rke ter se sploh ne brigali
vet za to, kar so se udili v otroskih letih iz svetnih predmetov; enako bi jim malo ko~
ristil verouk, ako bi ne nadaljevali ucenja in vzgoje po navodilu najboljse utiteljice
svete Cerkve. V tem smislu se Se posebej uresnicujejo besede Jezusove: ,,Kdor ne poslusa
Cerkve, naj ti bo kot pogan in ocitni gresnik”. To pravilo potrjuje tudi izkusnja.

2. Katehetova naloga je zelo imenitna. Njegov predmet je med
vsemi najbolj vzviSen, ker u¢i o Bogu in nadnaravnih receh ter najimenit-
nejsih zadevah cloveskega Zivljenja. Drugi predmeti imajo namen pospesevati
le zemeljski blagor ljudi, verouk pa jim mora poleg tega tudi posredovati
vecno sreco. Ako pa kateheza v prvi vrsti poudarja posmrino sreco, s tem
ni¢ ne $koduje ¢asnemu blagru; obratno izpricuje izkuSnja, da versko vzgojeni,
istinito bogoljubni ljudje so tudi v svetnem oziru najboljsi in najzanesljivejsi
ljudje: v blagor in sre¢o so domaci druZini, obcini in drZavi ter &ovestvu
sploh. Pravi znac¢aj se more vzgojiti le na podlagi vestnosti in strahu boZjega,
le na podlagi katoliske vernosti.

Prednost: verouku pripisuje tudi na§ Solski zakon, ker ob nastevanju posameznih
predmetov imenuje verouk vedno na prvem mestu in priznava odlotilni vpliv verstva
pri vzgoji zahtevajo& ,,nravno~versko* vzgojo kot glavni namen ljudskoSolskega delovanja.

Tudi v formalnem oziru je verouk v Soli najvplivnejSi predmet, ker
blagodejno in izobrazevalno deluje na vse duSevne zmoZnosti: bistri um in

posreduje najvisje spoznanje, utrjuje spomin, ki si tu prisvoji reci, ki



il B

so res vredne, da si jih (Cestokrat: dobesedno) zapomni za vse Zivljenje,
skrbi za ¢istost domi$ljije, blazi ¢ustva in posvecuje voljo mladega
srca. — Pa tudi vsemu 3olskemu delovanju je kateheza najboljSa opora, ker
bogoljubni ofroci so tudi najmirnejSi, najposlusnej§i in najpridnejSi ucenci.
Kateheza daje 3oli nekak svecanosten znacaj, da bi se res smela imenovati
nekaksno sveti§ce. Po pravici je trdil Ze pedagog Trotzendorf: ,Solnce
strga z neba, spomlad vzame letu, kdor odpravi katehezo
vZi sale.

Ugovarja se sicer tupatam, da je verouk prevel suhoparen, dolgocasen predmiet,
da preobklada spomin, da torej ni priljubljen otrokom. Taki ugovori gotovo niso opra~-
viceni, ako so obrnjeni proti predmetu samemu; k vetjemu utegnejo zadeti ucitelja, ako
ni dovolj spreten ter kos svoji nalogi. Tega se lahko preprica vsakdo, ako pride v Solo
izvrstnega kateheta in opazuje vesele obraze pazljivih in z zanimanjem sodelujo¢ih utencev.

Poudarjati nam je Se okoliS¢ino, da kateheza podaje nauke in vzgojo
prvencem. Prvi verski vtiski seZejo globodje in so vplivnejsi nego oni,
ki jih vzprejema ¢lovek v poznejSih letih; napake Se niso tako ukoreninjene
in se laZje odpravljajo; tu se stavi podlaga verskega Zivljerja za vsa po-
znejSa leta itd. Torej je v tem oziru kateheza imenitnejSa nego dusno pa-
stirstvo pri odraslih.

3. Toda teZavna je katehetova naloga. TeZavna je Ze radi predmeta
samega, ker se peca verouk z nevidnimi, nadnaravnimi re¢mi. Pri otrocih
pa je razum malo razvit, duSevno obzorje ozko in izkuSnja Se zelo omejena.
Torej ni lahko tako poucevati, da bi umevali in si stalno zapomnili. Ucenci
so utrujeni po mnozici drugih predmetov in verouku je le malo ¢asa odmer-~
jeriega itd.

Se tezja je vzgojilna stran kateheze. Otrok je lahkomisljen in ne-
stalen; ovira ga v dobrem in vlece v zlobnost hudo nagnjenje, ki mu je od
leta do leta nevarnejSe. Poleg tega pa Se Cestokrat unicujejo vzgojilne uspehe
druge neugodnosti: slabi zgledi domacega in javnega Zivljenja, kvarno berilo,
vrnemarnost odgovornih oseb itd. Ali ravno ta teZavnost bodi katehetu novo
bodrilo, da z vso vnemo in vzirajnostjo izvrsuj svojo preimenitno nalogo.

Trditev nekaterih pédagogov, da je ofrok po naravi popolnoma dober, je krivo-
verska; misel, da je ,,Cistemu vse &isto", neopravitena ali vsaj napak tolmagena; izgovor,
da zlobne in pohujsljive reci otrokom niso nevarne, ker jih $e ne razumejo, je prazen
in veckrat jako poguben.

§ 2. Katehetova usposobljenost.

1. Da sme kdo izvrSevati katehetsko sluzbo, mora imeti pooblastilo
od svojega $kofa (missio canonica). Za svetne ucitelje velja ta-le naredba.
DrZavni Solski zakon veleva za subsidiarno poucevanje v verouku posebno
preizkusnjo usposobljenosti. Pri tem izpitu morajo ob navzocnosti
posebne po skofu doloCene izpraSevalne komisije dokazati, da znajo kate-
kizem, najimenitnejSe re¢i iz cerkvene zgodovine in liturgike
ter znajo tudi obtna didaktiska in mefodiS8ka pravila posebej obracati na
verouk, zlasti bibli¢ne zgodbe uporabljati v pojasnilo katekizmovih

1%



ik L

vprasanj. Za subsidiarni pouk mesto kateheta-duhovnika morajo imeti Se
posebej dovoljenje visje cerkvene oblasti. (Solski zakon z dne 14. maja
1869, §5)

Ob posebni, bliznji pripravi otrok za prvo sv.izpoved in sv. obhajilo se
mora seveda tudi ondotni duhovnik pridruZiti svetnemu ucitelju, zlasti sodelovati radi
notranje, sréne priprave.

2. Da pa more katehef spretno in uspeSno poucevati in vzgajati, mora
poleg zakonitega pooblascenja izpolnjevati Se nekatere zahteve v znan-
stvenem in nravnem o0ziru.

Glede na versko znanje se mora pridno in vestno pripravljati.
Katehetska priprava je dvojna: daljna ali splodna in bliZnja ali posebna.

Daljna priprava je, kakor pri drugih predmetih, takozvana nadalje-
valna izobrazba, ki je katehetu radi imenitnosti predmeta e bolj po-
trebna. Ne zadostuje Se, da bi znal le to, kar je v ucnih knjigah, marve¢
mora prouciti tudi ve¢ja strokovna dela, dogmati¢na, moralna in posebej
katehetska, da bode mogel natanko razumevaii verske resnice same in njih
pomen za Zivljenje. Ako ucitelju samemu niso nauki popolnoma jasni, jih
tudi drugim ne more zadostno pojasnjevati.

BliZnja priprava pa se zove ona, ki je potrebna za vsako ucno
uro, za posamezne lekcije posebej. Uspeh kateheze je najbolj odvisen od te
priprave, seveda ako je res temeljita. Temeljita priprava se mora ozirati na
vse znamenitejSe zahteve dobre katehetike, feorijo izpremeniti v praktisko vajo.

Katehet mera: 1. Odbrati si primerno Stevilo vprasanj, ki so med seboj
v tesni zvezi, ter jih ponoviti, da jih dobesedno zna na pamet. (Enako, ce
se obravnava bibli¢na zgodba.) 2. Premisliti, v kaki zvezi je ta utna celota
s poprejsnjo in nastopno tvarino, v kaki logiSki zvezi so posamezni dogodki
in vprasanja. 3. Dolociti pot, po kateri se da najkrajSe obravnavati vsa tvarina.
4. Poiskati posebej one besede in redi, ki so potrebne pojasnila, in preudariti,
kako bi se dale najprimerneje pojasniti. 5. Izbrati si kak moment, ki bi se
dal posebno porabiti za vzbujenje blagih Custev. 6. Obracati nauk na Ziv-
lienje in v to svrho poiskati primernih nagibov za otrokovo voljo, zlasti
lepih zgledov.

Natan¢neje je to prepotrebno delo katehetu jasno e le potlej, ko je predelal vso
katehetiko, ker uprav na to pripravo merijo pravila v katehetiki.

Nikdo se ne zanaSaj na fo, da bo ob razlagi Ze samaobsebi prisla prava misel.
Res je, da vcasih kar nenadoma zasvetijo jako primerne misli; a to se zgodi navadno
le takrat, ko je bil ugitelj dobro pripravljen. Take dobre misli naj si po uéni uri zabelezi
za drugokratno uporabo.

Ob tem pripravljanju naj se rabijo tudi izdelane kateheze in razlage, vendar ne
mehani¢no, marvet le kot dober pomocek, ki krepko podpiraj lastno delo.

Vsaj dispozicija (osnova) naj se napravi pismen o; nekatere imenitnejie reci naj
se zapisejo v podrobmosti, n.pr. zaletek, konec, ali ¢e se obrata na ¢ustva, posebno
te se to zgodi v podobi kratke molitvice itd.

Jako priporocljiva je lepa navada onih, ki si zapisujejo v posebnih knjiZicah lepe
zgodbe, primere in druga konkretna pojasnila ali sploh lepe misli, ki so jil kje slisali
ali ¢itali, da jih imajo takoj pri rokah, kadar jil potrebujejo. Polajsa se to prekoristno
delo s tem, ako se kupi obsirnejsa zbirka zgledov in se potem le Se izpopolnjuje po
slu¢ajnih zabelezkih.



BNl

Se odlo¢ilnejse so nravne zahteve. Verouéitelj mora biti sam navdu-
Sen za re¢, katero uéi in jo priporoca drugim. Sam mora Ziveti po sveti
veri in sam rabiti pomocCke kric¢anskega Zivljenja, molitev, sv. maSo, svete
zakramente itd., kakor daje navodila gojencem. Tako navduSenje za sveto
re¢ more imeti pa le oni, ki je veren po misljenju in Zivljenju, blag znacaj,
plemenitega srca. Bodi prepric¢an, da katehetov zgled je najboljSi nazorni nauk.

Ko bi bil n. pr. svetni ucitelj, kateremu se poveri subsidiarno poucevanje v verouku,

omahljivec ali celo nasproten sveti veri, bi nikakor ne bil kos svoji nalogi, ker bi ne mogel
uciti s potrebno vnemo, pa bi tudi s svojim vedenjem sproti podiral, kar bi zidal z naukom.

II. O katekizmu.
§ 3. Katekizem — dragocena knjiZica.

1. Nauki, ki jih je izrocil Jezus svoji Cerkvi, so jako obsirni. Ze za
odrasle vernike morajo duhovniki odbirati in podajati le take resnice, ki so
jim primerne in potrebne za Zivljenje. Tembolj se mora omejevati katehet
in iz obilnega zaklada odbirati to, kar je mladini umevno in potrebno. Taki
posebej mladini odmenjeni verski nauki so nakratko zdruZeni v mali, Skofijsko
potrjeni knjizici, ki se imenuje katekizem.

Poleg sv. pisma, maSne in obredne knjige je katekizem najdragocenejSa
knjiga sv. Cerkve radi vsebine in starosti. Imenujejo ga ,zlato posodo®,
»biserno zakladnico“, ki hrani v sebi najpotrebnejSe nauke sv. Cerkve na
kratko v dolo¢eni in jasni obliki. Zove se tudi Cestokrat ,zakonik® bozjega
kraljestva na zemlji, ker v kratkih stavkih dolocuje zahteve nebeSkega
Kralja. Castitljiva je ta cerkvena knjiZica, ker je sad skoro dvatisocletnega
katehetskega delovanja katoliSke cerkve.

Ne le koristna, marve¢ potrebna je ta Solska knjiZica: a) vero-
ucitelju, ki potrebuje zistematiSkega vodila, da more v dolocenem redu
in v dolo¢enih mejah izvrSevati svoje vzviSeno delo. Obenem mu je kate-
kizem zanesljivo poroStvo, da u¢i pravi nauk sv. Cerkve in da ne opu§ca
ni¢ bistveno potrebnega. — &) Potreben je katekizem ucencu, ker mu v
kratkih stavkih podaje vse nauke, ki mu jih je katehet obsSirno razjasnjeval
v Solskem pouku, ter jih lahko €estokrat ponavlja in si jih za stalno vtisne
v spomin. — ¢) Stars§i in domaci vzgojitelji lahko podpirajo katehetovo
delovanje. Hkrati je katekizem prekoristna druzinska knjiga tudi za od-
rasle. — ¢) Za cerkveno oblast pa je katekizem porostvo, da se verouk
povsod enotno poucuje, in‘ji je s tem tudi olajSano potrebno nadzorstvo.

Glavna Solska knjiga za verouk je torej katekizem; vse druge, ki se
Se rabijo v ljudskih Solah, n. pr. svetopisemske zgodbe, evangelij, cerkvena
zgodovina, liturgika, molitvenik in pesmarica, so le bolj pomoZne knjige, ki
katekizmove nauke pojasnjujejo, dokazujejo, utrjujejo in izpopolnjujejo.

Katehetu bodi posebna skrb, da bodo ucenci po vrednosti &islali to dragoceno
knjiZzico in imeli neko sveto spostovanje do nje. Izmed vseh Solskih knjig naj jim bo
katekizem najljubsa knjiga. To naj pokazejo Ze na zunanje s tem, da ga varujejo in
ohranijo vedno cednega. V to svrho naj veckrat opozarja ucence na to, kako je katekizem

imenitna cerkvena knjiga. Sam naj rad ob raznih priloZnostih kaj navaja iz njega z iz~
retnim pristavkom, da tako u¢i katekizem. PriporoCa naj tudi, da naj bi vsak Solar



TG

ohranil svoj katekizem kot najdraZji spomin iz Solskih let ter ga lahko zopet in zopet
ponavljal Se v poznejSih letih. — Veroucitelj naj kakorkoli odlikuje one ucence, ki znajo
izvrstno ves katekizem!

2. Katehet naj rabi katekizem tako-le: @) Sam mora dobro znati
in razumeti vsa vprasanja. Pri vsakem predmefu je namre¢ to prvi pogoj
uspesnega ucenja; tudi z najboljSo metodo si ne more ucitelj pomagati, ako
mu ni popolnoma jasno to, kar u¢i. — b) Katekizmova vpraSanja naj vselej
poprej natancéno razleZi in razjasni, predno se jih morajo ucenci
nauciti, ker takih reci, ki jih ¢lovek ne ume, se tezko nauci, pa jih tudi
zopet hifro pozabi ter nima prave koristi od svojega truda. — ¢) Ne bodi
pa Se zadovoljen s tem, da ucenci le razumejo in znajo katekizem; Se z
vecjo skrbjo delaj na to, da pridobi za svete resnice tudi srce,
tudi voljo ucéencev; katetieza bodi prakticna ter se vedno oziraj
na Zivljenje, na razmere, v katerih Zive ucenci. Otroku je treba vse razdrobiti
in natan¢no razkazati, kdaj, kje in kako naj se ravna po doti¢nem nauku;
pa veckrat mu je treba ponavljati ista navodila. V ob¢e nam podaje katekizem
dvojne nauke: verske in dejanske resnice. Pri verskili naj utrjuje in poZivlja
vero v otroSkih srcih; pri dejanskih pa naj odpravlja napake in pregrehe
pa navdusuje za lepo in ¢ednostno Zivljenje. — ¢) Vsako Solsko leto — vsaj
pri manj§ih ucencih — naj pride na vrsto ves katekizem. Obravnava
in dopolnjuje naj se v takozvanih koncentricnih krogih. Tudi katekizmov
sestav (zistem) naj se ne prezira.

Zgodbe sv. pisma so pri zacetnikih podlaga, na kateri se snujejo in izvajajo
katekizmovi nauki, ki naj pa Ze tudi dobivajo, kolikor moZno, obliko (besedilo) iz kate-~
kizma, ter naj se Ze tudi ozira na katekizmovo razporedbo. Saj mnogokrat se Ze itak
ujema vrsta zgodovinskih dogodkov z redom katekizmovih vprasanj, posebno o Zivljenju
in trpljenju Jezusovem. Ko pa znajo ucenci Ze brati, naj se jim takoj da tudi katekizem
v roke; ¢im preje se seznmanijo Z mjim, tem bolje.

Glede na katekizmovo celoto je v raznih Skofijah razlitna navada. V tem je sicer
edinost, da naj se v nizjih razredih ali oddelkih uci katekizem vsako leto v celoti. Od
tretjega razreda dalje pa se v nekaterih Skofijah deli katekizmova tvarina na dve Solski
leti. Delifev ima to prednost, da se lahko temeljiteje obravnavajo posamezni oddelki;
nasprotno prakso pa priporocajo ti-le pomisleki: ofroSkim potrebam je bolj ustrezeno,
ako imajo pred o¢mi vsako leto vse resnmice sv. vere; iz vsega katekizma je laZe odbi-
rati dusni zmoznosti primernih vprasanj; pouk v oddelkih je precej olajsan, ako ni treba
snovati pododdelkov radi delitve katekizma; preselitev ucencev iz ene Sole v drugo ima
man] neprili¢nosti itd. Da pa se ne krati potrebna temeljitost, naj se teZavnejsa vprasanja
odkladajo za eno leto, manj vazna obravnavajo le kurzoriéno, Ze poprej temeljito
obravnavana pa samo ponavljajo brez nove razlage.

Nekateri tudi no¢ejo upostevati katekizmovega sestava ter jemljejo semterja zdaj
ta zdaj oni odstavek. Posebno se mnogi ravnajo po cerkvenem letn, in Ze se je
javila Zelja, da naj bi se katekizem (in morda tudi zgodbe) razdelil po cerkvenem letu.
Temu pa nasprotuje Solska uravnava z razlicnimi pocitnicami, pa tudi u¢na tvarina, ki
se z ozirom na obsirnost ne bi dala dobro razvrstiti na posamezne dobe cerkvenega
leta. Torej ne priporotamo te prakse. Lokalni spomin je tudi velikega pomena, posebno
v mladosti; obratno pa zelo moti potrebno zvezo, ako imajo otroci polno »uSesec” po
katekizmu ter se zaletavajo zdaj sem, zdaj tja. ImenitnejSe reci v cerkvenem letu so Ze
otrokom toliko znane, da zadostuje, le opozarjati nanje, kadar pride dotiCna tvarina na
vrsto, ali kadar se bliza doti¢éni praznik. Izjema je seveda ob ¢asu posebne priprave
za prvo sv.spoved ali prvo sv. obhajilo.



R

§ 4. Katekizem in biblitne zgodbe.

1. Vecinoma je vsebina ista v katekizmu in svetopisemskih zgodbah; a
nekaj razodetih resnic pa je nezmotljiva Cerkev dolocila ali vsaj natancneje
izpopolnila. Sv. pismo hrani boZje razodetje v zgodovinski obliki, t.j. verske
in nravne resmice so navezane na osebe, kraj in ¢as. Ako pa odstranimo,
kar je zgodovinskega, nam ostanejo le resnice v pojmovni obliki, kakor nam
jih podaje katekizem. Tem iz sv.pisma posnetim resnicam pridruZuje katekizem
Se one resnice boZjega razodetja, ki nam jih hrani ustno izrocilo sv. Cerkve.

Poleg razli¢nosti v obliki je med katekizmom in zgodbami tudi Se raz-
linost v razvrstitvi. Sv.pismo nam. podaje razodetje boZje v kronoloki
vrsti, katekizem pa zistemati¢no, t.j. v posebnih skupinah takih naukov, ki
S0 med seboj sorodni ali v fesnejSi zvezi.

Ta tesna zveza med katekizmom in bibli¢nimi zgodbami je dala v novejSem casu
nekaterim pedagogom povod, da so jeli nasvetovati nasprotno pot, ¢e$: katekizem ne
bodi vet voditelj veroukun, marvet zgodbe naj prevzamejo vodstvo, katekizem pa naj
se predela tako, kakor zahteva kronologija bibli¢nih zgodb.! Taka prememba bi ute-
gnila biti le tedaj koristna in uspesna, ko bi bili vsi katekizmovi nauki res posneti
iz sv. pisma in pako bise mogli res po vrsti gladko izvajati iz posameznih
zgodb, ter bi ne bilo mnogo takih, ki so posnetiiz raznovrstnih oddelkov svetega
pisma. Koncentracija bi torej tem potom le malo pridobila, neenakost zistema bi se le
menjala, ne pa odpravila.

2.V verouku se morajo katekizmu privzemati tudi
zgodbe sv. pisma: ;

a) ker je bila od nekdaj tako navada v katoliSki cerkvi.

Ze v katehumenatu so ucili verske resnice na podlagi svetopisemskega pripove~
dovanja. Tudi v srednjem veku je ostalo oboje v tesni zvezi. Po reformaciji se je sicer
nekoliko zrahljala ta zveza in svetopisemske zgodbe so jeli opuscati v katehezi; a
kmalu so jih zateli $e bolj &islati nego kdaj poprej, tako da so se poleg katekizma
uvedle v verouk kot samostojen predmet.

b) Bibli¢ne zgodbe so najbolj§e sredstvo za razlago kate-
kizmovih naukov:

a) Izpopolnjujejo nekatere resnice, ki so v katekizmu kar samo na kratko

omenjene.
N. pr. stvarjenje sveta; Jezusovo detinstvo, njegovi ¢udezi, trpljenje in povelicanje. ..
B) Celo dostavljajo nekaj reci, katerih ni v katekizmu.

N. pr. nauk o prizanagljivosti boZji (v raznih dogodkih), o Stedljivosti

(v zgodbi o ¢udeZnem nasicenju v puscavi), o hvaleznosti . ..
7) Dokazujejo in uirjujejo verske resnice.

Katekizem n. pr.'uci, da je Bog neskontno moder, pravicen, usmiljen itd.
Mnogostevilni bibli¢ni dogodki dokazujejo in utrjujejo nauk o teh in drugih last-
nostih bozjih, zlasti o previdnosti bozji. Nauk o bozji naravi Jezusa Kristusa
Se le popolnoma utrdijo biblitne zgodbe nove, deloma pa tudi stare zaveze
itd. — Vetkrat se svetopisemski dokaz omenja v katekizmu le s kratkim
stavkom. Dokazilna mot¢ se izprevidi $e le iz natantnejSega opisa v zgodbah.

) Dajo jasen pregled boZjega razodetja.

Prelepo se nam zrcali iz dogodkov stare in nove zaveze neskoncna
ljubezen in usmiljenost boZja v odreSenju ¢lovestva po Jezusu Kri-
stusu. Iz samega katekizma bi se to ne razvidelo tako Zarno.

1Cf. Ivan Valer:an Neue Wege imReligonsunterricht. Wiirzburg 1902.



R

¢) Sploh krepko podpirajo in pozivljajo katehezo in so najboljse sred-

stvo za nazornost verskega pouka.

Otroci jako radi poslusajo zgodbe. Svetopisemske zgodbe pa imajo zato
prednost pred vsemi drugimi, ker so kot boZja beseda posebno vzviene in
zanesljive, pa tudi same obsebi jako mikavne. Iz svetnih dogodkov se dajo sicer
tudi nazorno izvajati nauki, a ker nimajo boZje veljave, se iz njih ne morejo
kar naravnost izvajati svete resnice, marve¢ le primerjaje, torej sele po analogiji.

¢) Biblitne zgodbe pa so obenem (posebno kot samostojen predmet)
izvrstno vzgojilno sredstvo ter zelo blagodejno vplivajo na srce in
voljo ucencev, ker jim kaZejo krasne vzore Cednosti, pa tudi strasne na-
sledke greha in hudobije, ter dokazujejo po junaskih delih, da se je mogoce
varovati greha tudi v najve¢jih nevarnostih ter cednostno Ziveti v vseh
okoliscinah Zivljenja.

Pred vsem nam v svetopisemskih zgodbah Zarno odseva prekrasni vzor nebeskega
Utitelja samega, njegovo vsemogocno velicanstvo, njegova neskonéna ljubezen in
poZrtvovalnost, bremadezna svetost in popolnost njegovega boZjega Srca ... Pa tudi
v premnogo drugih svetopisemskih osebah se nam vzorno kaZejo raznovrsine vrline in
Cednosti, ki mocno vzbujajo nase srce k posnemanju. N. pr. stanovitni Noe, verni,
nesebiCni, miroljubni Abraham, ki je tako gorece ljubil Boga, da je bil pripravljen
darovati svojega preljubega sina, v voljo boZjo vdani trpin Job, spravljivi Ezav, skesani
David, modrosti prose¢i Salomon, za Kristusa umirajoci Stefan, za svojo vero veselo
trpedi apostoli itd. itd. nas nujno vabijo in klicejo: ,Pojdi in stori 3e ti tako!“! :

Dasi smatramo svetopisemske zgodbe v ljudskih 3olah kot katekizmu podrejen
predmet in pomoZno sredstvo, vendar s tem nikakor notemo kratiti njih izredne vred-
nosti. Zato priporotamo zlasti za viSje razrede, naj se veckrat obravnavajo popolnoma
,samostojno®, t.j., z nekim govorniskim navduSenjem naj se pripovedujejo, v nekaterih
oddelkih tudi Zivahno razsirijo v ,premiSljevalnem” pomenu, kakor se je po okolistinah
res utegnilo vrsiti dejanje, kot da bi se ponavljalo pred nasimi o¢mi itd. Také povedana
zgodba Ze sama dovolj deluje, da ji ni treba Se obicajnega komentarja. Zlasti nekateri
dogodki nove zaveze naj se izkoris¢ajo v tem smislu. Blagodejni sad ne more izostati.

§ 5. Katekizem in cerkvena zgodovina.

1. Cerkvena zgodovina je za verouk tako izvrstno metodisko sredstvo,
da se nikakor ne sme zanemarjati, in sicer prav iz tistih vzrokov kakor bi-
bliske zgodbe.

a) Cerkvena zgodovina sicer ni v tem smislu cerkvena knjiga, kot je
katekizem ali kot so svetopisemske zgodbe, a po vsebini je nekako na-
daljevanje sv. pisma nove zaveze. Tam, kjer sv. pismo neha pri-
povedovati o razvoju boZjega kraljestva, tam zastavi cerkvena zgodovina.

Dejanje apostolov in sploh, kar je v sv. pismu zgodovinskega po Kristusovem
vnebohodu in poslanju sv.Duha, je pravzaprav Ze del cerkvene zgodovine. Tesna zveza
s svetim pismom pa je zlasti v tem, da opisuje in slika razvoj bozjega kraljestva na
zemlji tako, kot se je vr3ilo po obljubah Jezusa Kristusa in deloma tudi po napovedbah
prerokov stare zaveze. Brez cerkvene zgodovine bi torej me bile dovolj jasne zgodbe
sv. pisma, n.,pr. prelepe prilike o boZjem kraljestvu i. dr. Sv. Avgusdtin zahteva v
svojem katehetskem navodilu, da naj se dopoveduje vsa zgodovina sv. vere, od stvar-
jenja sveta do najnovej§ih dni. Kar je bilo potrebno za tas sv.Avgustina, to je
tem potrebnejse za sedanjost.

1 Cfr. Dr. Knecht, Kommentar, str. 8.



il ek

b) Cerkvena zgodovina je krepka opora pri katekizmoviraz-
lagi. Skoro vse one koristi, ki jih podajejo svetopisemske zgodbe v verouku,
se dajo zajemati tudi iz cerkvene zgodovine. Enako sluZi v pojasnilo resnic,
blaZenje srca, utrjevanje volje, ter enako poZivlja ucenje. Neprecenljive ko-
risti je pa zlasti zato, da se otroci zgodaj navadijo ¢islati in ljubiti svojo
mater, sv. Cerkev, in se jim vzbuja soCutje za njene vesele in Zalostne do-
godke, ko spoznavajo krasne zglede njenih vrlih otrok iz preteklih Casov,
ko sliSijo o njenih slavnih zmagah, ko se prepricujejo, kako Jezus po svoji
obljubi sam pomaga voditi. Petrov ¢olni¢, da ga ne morejo oSkodovati ali
celo potopiti sovrazni viharji.

Tudi v katehetski metodiki se ¢imdalje bolj prepricujejo merodajni mozje, da v
vednostnem in vzgojilnem smislu je freba veckrat posegati v cerkveno zgodovino, ker
za mnoge resnice ni lahko dobiti v bibli¢nih zgodbah primernega zgleda in se po krajsi
in lazji poti doseze namen s kakim svetniskim zgledom.

2. Posebna u¢na knjiga za cerkveno zgodovino je dovoljena samo
v mescanski Soli ali vi§jih razredih istovrstnih ljudskih Sol. Toda odlomki
iz cerkvene zgodovine se lahko rabijo po vseh razredih, posebno kratko
in mikavno opisovanje svetniskega Zivljenja.

Kako blagodejno bi vplivalo na mlada srca, ko bi n. pr. katehet Ze v prvem raz-
redu izkusal vzbujati stud nad grehom tako-le: Zivel je pred 350 leti ljubezniv detek,
sin imenitnih starSev, ki so ga zelo radi imeli. Pa je bil tudi vreden, da so ga. Le poslu-
Sajte, kako zelo se je bal ta dobri detek vsakega, tudi najmanjSega greha. Res ne vem,
ali bi mogel angel, ki bi prisel iz nebes, bolj studiti greh, kot ta blagi otrok. Se takrat, ce
se je vpri¢o njega kdo drugi kaj pregresil, n. pr., izrekel kako pregreino besedo, mu je
bilo tako hudo, da je preplasen prebledel in se v omedlevici zgrudil na tla. Oce je prosil
ljudi, ki so hodili obiskat to plemenito druzino, naj vendar nikar nih¢e ne izpregovori
Vprito detka nobene napatne besede, ,saj se bojim®, je pristavil, ,da bi mi §e ne umrlo to
dobro dete“. Ta angelsko dobri otrok je bil — sv. Stanislav! Ali ga boste posnemali??

3. Pomniti pa je pri tem predmetu zlasti to-le:

a) Vazni zgodovinski dogodki, ki zanimajo Ze mladino, naj se ome-
njajo in opisujejo pred onim dnem, ko se obhaja njih letni spomin v cerkvi
ali vsaj v zasebnem zivljenju.

N.pr. pred praznikom Marijinega imena oproes$cenje Dunaja; pred najdenjem svetega
kriza (3. maja) doti¢na dogodba sv.Helene; pred praznikom Kristusovega vnebohoda zgo-~
dovinski postanek prosnjih cerkvenih obhodov; pred praznikom brezmadeZnega Spocetja
prikazovanje Matere boZje in slavna Marijina bozja pot v Lurdu itd. Jako koristno bi
bilo ob godu posameznega ucenca opozarjati na zivljenje njegovega sv. patrona.

b) S suhoparnim nastevanjem imen, letnic, vrstie zgodovin-

redih, marve¢ podajejo naj se Zivo zarisane slike posameznih zgo-
dovinsko znamenitih oseb in dogodkov.

Cas naj se, te treba, naznanja le bolj sploino, recimo: v prvih casih kr3canstva,
v srednjem veku, v novejSem &asu; v zaCetku, sredi ali ob koncu doti¢nega stoletja. Za
najimenitnejse dogodke je pa vendatle koristno, ako se natantneje zahtevajo letnice;
saj vec se jih ze itak vzajemno zahteva v svetni zgodovini.

1 V slitno porabo priporotamo: ,Zgledi bogoljubnih otrok iz vseh
tasov kricanstva.* Trije zvezki. ,Kako ti je ime?* Dozdaj enajst svetih vzor~
nikov. V zalogi ,Kat. drustvo detoljubov‘. — Hattler: ,Kath. Kindergarten“ in
»Blumen aus dem kathol. Kindergarten®, pri Herderju. — Dr. Fr. Falk: ,Kinder~
Spiegel“ i dr.



A i [y el

Brez prave koristi bi bilo v ljudski Soli po vrsti na§tevati n. pr.vladarje, ki so
preganjali kristjane, posamezno opisovati vse krizarske vojske i. dr.

¢) V prvi vrsti naj se obravnavajo one zgodbe, ki navdusujejo
za vero in sv. Cerkev; krivoverci in sovraZniki sv. Cerkve naj se bolj na
kratko odpravljajo, razen tam, kjer se je tudi ob nasprotstvu posebno Zarno
kazala boZja pravi¢nost in pomoc.

Kakor se v druzini raje pogovarjajo o onih dogodkih, ki so jiv €ast in veselje,
nego o zalostnih udarcih, ki vzbujajo neprijetne spomine, enako naj se ravna, kadar se
otrokom sv. Cerkve pripoveduje zgodovina njihove matere. Vetkrat in obsirneje in z
navdusevalnim poudarkom naj se pripoveduje in ponavlja, kar je veselega in slavnega
v cerkveni zgodovini. Na Juda izdajalca Ze itak radi kaZejo nasprotniki, mi se veselimo
sv. Janeza, sv. Petra, sv. Pavla itd.

¢) Izmed znamenitih zgodovinskih dogodkov naj se posebej odbirajo
in poudarjajo oni, ki zadevajo naso §ir§o ali oZjo domovino.

V tem oziru je posebno hvale vredna in priporocljiva Strojeva ,Kratka
zgodovina katoliske cerkve za §ole“ Véasih se pa po potrebi zajema
tudi Se iz obsirnejsih virov domate zgodovine.!

§ 6. Katekizem pa liturgika in evangelij.

1. Katehet mora s katekizmom zdruZevati tudi liturgiko, ker je velike
koristi za katehezo.

a) Podaje mnogo snovi za nazorno obravnavanje katekizmovih

naukov.

N. pr. nauk o sv. zakramentih. Katehet utegne sostaviti s sodelovanjem ucencev
splosni pojem o zakramentu tako, da za nekatere zakramente, ki so jim bolj znani, n. pr.
sv. krst, sv. birmo ... nasteje bistvene obrede (kaj masSnik dela? kaj govori? = zunanje
znamenje) in milosti, ki jih deli (zakramenti jih delé, t. j. s tem, ko masnik opravi
bistvene reci, prejme dusa milost bozjo, zato = podelilno znamenje). Ker se lahko vidi
in slisi, kar masnik dela in govori ob deljenju sv. krsta, sv. birme. .., imenujemo vidno
znamenje; ker pa milosti, ki jo prejme dusa, ne vidimo, pristavimo Se: nevidna milost.
Torej poretemo: Sv. krst, sv. birma ... je vidno in podelilno znamenje nevidne milosti
boZje. Zdaj se pa $e pristavi, da na tak nacin je Kristus sam zapovedal deliti njegove
milosti, ki jih je zasluzil za naSe zvelicanje, pa ne le pri sv. krstu, sv. birmi. .., marvet
pri vseh zakramentih; pravimo tudi, da je Jezus Kristus postavil ono vidno in podelilno
znamenje. Torej bomo rekli: Zakrament je vidno in podelilno znamenje itd.
(Kakor v katekizmu.)

b) Nauk o liturgiji je bistveno potreben za versko vzgojo, da se otroci
zgodaj privadijo cerkvenega Zivljenja, t. j. da se spridom udeleZu-
jejo sluzbe boZje, praznovanja svetih Casov, cerkvenih Seg itd.

Sv. Cerkev vzgaja narode z utenjem in sluzbo bozjo. Torej tudi pri mladini ne za~
dostuje le ucenje, marveé se mora tudi dejanjsko privaditi kri¢anskege Zivljenja v duhu
sv. Cerkve, da ji bo ljubo in drago tudi v poznejsih letih, — neka ,Zivljenjska potreba“.

¢) Sele tedaj, ¢e otroci prav spoznajo in ¢islajo lepoto sluzbe bozje
ter se je redno in dostojno udelezujejo, bodo tudi prav spoznali sv. Cerkev
kot svojo ljube¢o mater in se bo tudi njim vnemala detinska ljubezen
do nje, tako da ne bo moglo lahko kdaj kaj lociti otrok od matere.

! Cf. Fr. Spirago. Lehrbuch d. spec. Methodik. Str. 85.



SR [ Bt

To misel, da je sv. Cerkev na3a dobra mati, naj katehet veckrat razvija in po-
jasnjuje. Saj se da skrb in ljubezen navadne matere tako lepo primerjati s skrbjo in
ljubeznijo, ki jo ima sv. Cerkev do nas, svojih otrok.

¢) Za kricansko vzgojo je bistveno potrebna nadnaravna, boZja
pomo ¢ Liturgika pa nam kaZe studence in zaklade milosti boZjih ter pot
do njih.

V tem ravno se kaZe razlotek med krS¢ansko in samo svetno vzgojo, da ona
vzgaja tudi za srecno vecnost in rabiv dosego vzgojilnih namenov poleg naravnih tudi
nadnaravne pomocke. B ti nadnaravni pomocki za posteno Zivljenje niso potrebni le za
dobo mladinske vzgoje, marvec za vse Zivljenje. In ravno liturgika naj posreduje ono
trdno voljo pri gojencih, da jih bodo pridno rabili tudi v poznejsih letih. (Prim. § 1.)

Sicer se za liturgiko ne rabi posebna $olska knjiga v ljudski
Soli razun v meScanskih in istovrsinih Solah, pa $e tu ne povsod. Vendar
mora liturgika ves c¢as spremljati verouk. Ze v prvem razredu se lahko
vpletajo liturgicni nauki, ko se v zgodbah govori o skrivnostih najvecjih
praznikov, ali ko se pricetniki vadijo pravilno delati kriz i. d.

To zahteva tudi sedanji avstrijski katekizem, ki na mnogih krajih opo-
zarja na liturgiko.

Pouk o liturgiji pa bodi prakti¢en in zanimiv brez suhopar-
nega na$tevanja. Privzemajo naj se le potrebne reci, opuS¢a pa naj se vse,
kar le redkokrat pride na vrsto ali kar morajo natancneje vedeti le duhov-
niki, ne pa navadni ljudje.

3. Evangeliji (in listi) so s cerkvenim letom v tesni zvezi in se
mora torej liturgika tudi ozirati nanje. Pa kakor je Zeleti, da bi se meto-
di¢no obravnavali in sirinjali s katekizmom, je vendar to v sedanjih raz-
merah skoro nemogole. Vendar naj katehet po zmoZnosti opozarja ucence
na evangelij nastopne nedelje ali praznika, potlej pa povpraSuje, o fem je
bil evangelij, da se privadijo pazljivo poslusati berila in govore v cerkvi.

Po nekaterih Skofijah je Se zapovedan evangelij kot poseben predmet v ljudskili
Solah. V novejsi u¢ni ¢rtez na Dunaju ga niso vzprejeli. Slavni katehet Skof dr. Knecht je
svoj cas temu tudi odlo¢no oporekal ter rekel med drugim: ,Na katoliski strani Ze zopet
silijo v napako, da vse zahtevajo od Sole, kot da bi bila izpustnica iz Sole obenem

tudi izpustnica iz Cerkve. Cerkev pa je kraj, kjer se ob nedeljah in praznikih razlaga
evangelij.“!

§ 7. Katekizem pa molitvenik in cerkvena pesmarica.

1. Eden najboljsih dokazov dobre kateheze je: Ako otroci radi in po-
bozno molijo ter se z veseljem in vzpodbudno dostojnostjo udelezujejo
sluzbe bozje, ker vsakdanja izkusnja potrjuje izrek sv. Avgustina: ,Kdor zna
prav moliti, zna tudi prav Ziveti.“

K takemu uspehu pa veliko pripomore dober molitvenik v rokah
Solske mladine. V dopolnitev liturgiskega poucevanja je torej potrebno, da
katehet:

a) Strogo zahteva, da otroci, ki znajo Ze brati, morajo imeti vsak svoj
molitvenik.

1 Prim. Pichler, Lehrplan fiir den kath. Unterricht etc. Wien 1904. Str.52 in 53.



Sy e

Lahka sicer ni izpolnitev te zahteve, a s krepko voljo in modrimi sredstvi se da
ze doseci. Nekaj se da dognati z dobrohotnim opominjevanjem pri starsih, nekaj more-~
biti po dobrotnih prispevkih v ta prepotrebni namen, nekaj pa seveda tudi po lastni
poZrtvovalnosti. Enot en molitvenik za olsko mladino ima tudi to korist, da ga more
zaloZniStvo ceneje prodajati. Posebej se priporota: Dr. G. Pecjak, ,,Solski molitvenik*
in ,,Vecno Zivljenje®, ter Cede, ,,Sveto opravilo®.

b) Poutuje otroke, kako naj rabijo molitvenik.

Pokaze jim, kaj naj molijo pri raznih delih sv. mase, kaj takrat, ko opravijo sveto
izpoved in obhajilo, kaj pri popoldanski sluzbi bozji; opozori jih tudi na to, kaj naj bi
molili doma, zjutraj in zvecer, in kadar gredo v cerkev izven sluzbe bozje, kaj o
posebnih praznikih, cerkvenih poboZnostih, v raznih potrebah. HAko je bil sicer jasen
liturgiski pouk, bo tudi ta naloga olajsana, tembolj, e imajo ucenci vsi isti molitvenik.

Poglavitna re¢ pa bodi jasna razlaga, da bodo otroci tudi umeli in
cutili, kar molijo.

2. Sveto petje — ako se poje res z razumom in Custvom — je
enako koristno in.zasluZno kot molitev. Torej naj katehet po svoji moci
pri mladini pospeSuje umevanje in zanimanje za cerkveno petje. Razlaga
naj ufencem najnavadnejSe cerkvene pesmi in vzbuja naj jim veselje do
svetega petja.

Dober pomotek v to svrho je ,Ljudska pesmarica“, ,Cecilija®, publikacije
p. Angelika i. dr.

§ 8. Koncentracija.

Trojna koncentracija je potrebna v verouku. Z ozirom na zmoZnost
ucencev imenujemo katehetski pouk ciklicen ali v koncentriSkih
krogih, ako se vsako leto uc¢i ves katekizem in kar je Z njim v zvezi, a
se polagoma od leta do leta razSirja v vsem obsegu od laZjih do teZjih
vprasanj. Z ozirom na pouk sam se ucenje takrat zove koncentrisko
ali koncentrirano, ako se s katekizmom istodobno uéi tudi vzporedni
oddelek iz biblicnih zgodb in cerkvene zgodovine, iz liturgike in drugih
pomozZnih predmetov (evangelija, molitvenika, pesmarice). Z ozirom na
vzgojo pa zahteva koncentracija, da se kar vse katehetovo delovanje
strinja v tem, da se bolj in bolj izboljSujejo in blaZijo neZna srca 3olske
mladine.

Koncentracija v prvem smislu je Ze itak dana po trojni izdaji katekizma avstrij~
skil skofov. O tem smo Ze povedali svojo misel. (Prim. § 3, 2.)

V drugem smislu pa je koncentracija jako tezka re¢ in $e ni dospela do enotnega
postopanja. V obCe se ravna tako-le: vodilna knjiga je katekizem, privzema se, kjer
treba, biblijska zgodba ali kaj iz cerkvene zgodovine, liturgike in molitvenika ali pesma-
rice. Zlasti v vi§jih razredih pa se mnogokje kaZe razlika. Nekateri se ni¢ ne menijo
za katekizem, kadar uCe svetopisemske zgodbe, liturgiko, cerkveno zgodovino, ter ob~
ravnavajo te predmete popolnoma samostojno. Drugi pa Se pretiravajo in tenkovestno
vezejo vsako stvarco s katekizmom. — Najlazje bi se utegnila dosec¢i koncentracija po
tej-le poti. V nizjih razredih: glavni predmet zgodbe sv. pisma (dasi vodilni namen
katekizem). V sredini: poglavitni predmet kate kizem (kot sredstvo Ze znane sveto-~
pisemske zgodbe; nove le v najpotrebnejsih slucajih, zlasti ¢e se dajo porabljati
brez vetje tezkoce). V visjih razredih: glavni predmet zgodb e biblijske ali cerkvene
ali tudi liturgika (a z vednim ozirom na Ze znana katekizmova vprasanja). Na ta
nacin ostane katekizem povsod sredotoje, okrog katerega naj se suce vse drugo.



LU gty

V tretjem oziru pa mnoge katehetike locijo vzgojo in jo obravnavajo v posebnem
delu. A ta locitev je le teoretiska, da se je mozno natancneje in temeljiteje pouiti
0 tej zahtevi. Praktisko pa zahteva koncentracija, da naj se vzgojilni moment jemlje v
postev kar vsako ucno uro; vsaki posamicni katehezi bodi namen, izboljSevati mladino
in jo utrjevati v dobrem. S to koncentracijo je v zvezi tudi zahteva, da se katehet
enakomerno oziraj na vse duSevne zmozZnosti: vzporedno dobivaj
potrebne hrane um in srce pri vsaki katehezi. Tudi naj se verskim resnicam vselej
privzemajo doti¢ne nravne zahteve; dejanske resnice pa naj se naslanjajo na vzpo~
redne dogme. N. pr. pri nauku o boZji svetosti opominjaj otroke, da naj se varu-
jejo tudi malih grehov; ko pa razlaga nauk o malih grehih, naj pripomni, da se
jih moramo zato tako skrbmo varovati, ker Zalijo neskon¢no svetega Boga.

Praktiski pregled koncentracije za verouk v posameznih razredih ljudske

Sole podaje ucni ¢rteZ, sploSni in podrobni.!

[II. O katehumenih.

Katehetovo delovanje upoStevaj vse dusSne modci ucenceve; razum,
spomin, domi§ljijo, ¢uvstva in voljo.

§ 9. Razumevanje verskih resnic.

Z ozirom na razum ima katehet dvojno nalogo: 1. pojasnjevati
ali razlagati resnice, 2. dokazovati jih

I. Pojasnjevanje mora privesti ucence do tega, da razumevajo po-
samezne pojme in njih zvezo. Dobiti morajo jasne pojme o receh, s katerimi
se peca verouk. Pojmi so pa lahko dvojni: a) konkretni in b) abstraktni.
Konkretnih je pri verouku le malo.

a) Konkretne pojme razjasnjujemo neposrednje in posrednje.

@) Neposrednje pojasnujemo, ako otroku pokaZemo doti¢no rec.
A vsako re¢ si morajo ofroci dobro in natanko ogledati. Sami naj nastevajo
bistvene znake; kar izpustijo, naj ucitelj izpraSevaje izpopolni. Kon¢no se
vse ponovi in s tem Ze opiSe doti¢ni predmet.

Na ta nacin se morejo pojasnjevati mnogi liturgi¢ni predmeti, n. pr. svete posode,
cerkvena oblacila itd.

Izvrsevanje zunanjih redi pri sluzbi bozZji najlaze nauéi katehet tako, da sam
pokaze, kako se dela pravilno in dostojno, n. pr. kako se moramo pokriZati, kako po-
klekniti in kletati, kako se vesti pri spovedi in svetem obhajilu, kako roke sklepati
in drzati itd.

Tudi to smemo priStevati neposrednjemu pojasnilu, ako opozarjamo
otroke na take reci, ki jih Ze morajo sami poznati iz mnogokratnega opazo-
vanja. Tu ima pojasnilo le ta namen, da so ufenci opozorjeni na znake in
lastnije, ki bi jih sicer prezrli, da torej poznajo re¢ jasneje in natancneje.

Kolikortoliko so jim znani prostori in razne redi v cerkvi. Sotor so brzkone
tudi Ze videli ob Casu vojaskih vaj, ali pri ciganih in nekaj slitnega pri navadnih sej-
marjih. Sploh naj katehet ne zahteva temeljite jasnostii takih
pojmov, ki ne naznanjajo verskih reci, ker ima to nalogo Ze itak
nazorni pouk. Zadovolji naj se, e otroci sploh poznajo ono re¢. Jasnost verskih
Pojmov mu bodi glavna reg, vse drugo le sredstvo v dosego glavnega namena.

L Zréquubljansko skofijo je izdalo ,,Drustvo slovenskih katehetov* podrobni naért
za razne kategorije ljudskih ol, ki ga je uredil kateh. A. Cadez L 1910.



CEEEA R TN

f) Posrednje pojasnjujemo: 1. Z obrazci in podobami. Tudi
tukaj poiS¢ejo najprej ucenci bistvenih znakov, ki so razvidni na sliki (ali
modelu); ucitelj pristavi $e drugih, ki niso vidni, n.pr. barvo, velikost, tvarino...:
ucenci zdruZijo oboje ter tako opiSejo s pomocjo slike doti¢ni predmet.

N. pr. vihar na morju, obleka velikega duhovnika, levitov, skrinja zaveze itd.

2. S primerjanjem pojasnjujemo neznan predmet, ako ga primer-
jamo slicnemu predmetu, ki ga otroci Ze dobro poznajo. Pri tej operaciji
naj ucenci po uciteljevem navodilu nastejejo pri znani re¢i one dele in znake,
v katerih je slitna neznanemu predmetu; potlej naj ucitelj e nasteje bistvene
znake, v katerih si nista enaki obe re¢i, otroci pa naj ponovijo dostavek
in oboje zdruZijo ter tako opiSejo novi predmet.

Da si ucenci morejo predstavljati n. pr. Jeruzalemski tempelj, naj jim ga
primerja s cerkvijo, ki je zidana na holmcu, opozarja jih, kako se pride do cerkve (po
stopnicah), koliko delov ima cerkev, kaj je v cerkvi, kaj okoli cerkve... Potlej pa

nasteje reci, ki jih pri cerkvi ni, pa so bile v templju. Katehet si lahko delo e olajsa,
ako hkrati rabi dobro sliko, torej dvojno sredstvo obenem.

3. Z nasprotjem se morejo le redkokrat pojasnjevati konkretni pojmi.
Rko se pokaZe, kaj je napacno, otroci Se bolje razvidijo, kaj je prav.

Z uspehom utegne katehet porabiti to sredstvo, ako pri bogosluznih vajah kaze
napake, katerih se morajo varovati ucenci; n. pr. pri kle¢anju je nespodobno, ¢e kdo
kleti le na enem kolenu, &e se zadaj naslanja na pete ali e se spredaj vnemarno zvira
po stolu ali klopi . ..; roke niso lepo sklenjene, Ce prstje narazen §trlé; neredno je, e
je obhajanec z glavo prevet priklonjen ali pa jo drZi prevet nazaj, ¢e ne odpre ust...;
napacno je, ¢e se spovedanec predale¢ nazaj drZi z glavo, da ne more slisati spoved-
nika, ne spovednik njega, ¢e govori pretiho ali preglasno ...

4 Z opisovanjem. Pa toni kaj primerno sredstvo za tvorbo pojmov,

marvec le za vecjo jasnost Ze vsaj po nekoliko znanih pojmov.

Lepota raja n. pr. se ne pojasnjuje s primerjanjem, marve¢ z opisovanjem, ker
raj ni bil le podoben vrtu, marve¢ res vrt. Opisovanje morja itd.

b) Hbstraktne pojme tudi pojasnujemo neposrednje in po-~
srednje. Neposrednje le redkokrat.
' ) Neposrednje bi bilo pojasnilo, ako katehet opozori ucence na
Custvo ali duSno stanje, ki se jim je slucajno samo vzbudilo ali pa ga je
katehet nala$¢ vzbudil v njih. Da bode otrokom jasen dotiCen pojem, mora

izpraSevaje dolociti in nasteti bistvene znake.

Morda je bil soSolec zelo nesrecen (vsled ocetove ali materine smrti . ..) Katehet
vidi, kako so soucenci tudi Zalostni, mnogi se celo jokajo Z njim. Tu jih lahko pohvali
in pové, da kaZe plemenito srce, kdor Zaluje, ko vidi v nesreci in Zalosti bliZnjika, ter
mu je enako hudo, kakor bi se bila njemu pripetila nesre¢a. To plemenito Custvo se
imenuje so¢utje. (Sv. apostol Pavel ga nam priporota s prekrasnimi besedami: ,Ve-
selite se z veselimi in Zalujte z zalujo€imi!“ — O drugi priliki pa bo morda katehet
opazil ravno nasprotno. U¢encu, ki je manj priljubljen, se pripeti kaj nevsetnega (zna~-
biti se je kaj pobil, ni znal in je bil kaznovan .. .) Nekateri ucenci so veseli, se smejejo
in mu privoscijo. Tu naj jih katehet ostro zavrne in posvari, reko&, da je grdo in gresno,
Ce se kdo veseli iuje nesrete in ¢e privos€i bliZnjiku kaj hudega. Ta grda lastnost se
imenuje $kodozZeljnost in prihaja iz nevoscljivosti.

Katehet je vzbudil z Zivim opisovanjem nadnaravnih nagibov, zlasti bozZje dobrot-
ljivosti, popolni kes v srcih svojih ucencev, da se jim kar vidi na obrazu in v o&eh,
kako jim je hudo, kako Zal, da so Zalili ljubega Jezusa. Lahko jim rete: Glejte, tako
zalost izkuSajte sami veckrat vzbujati v srcu, zlasti takrat, ko greste k spovedi, le pre~



i o e

misljujete sami take reci, kakor sem vam jaz zdaj povedal. Taka Zzalost radi razZaljenja
boZjega se imenuje popolni kes.

Neposrednje se tudi Se sme imenovati pojasnilo, ako ob razlagi opo-
zorimo otroke na custva, ki so jih kdaj Ze sami imeli.

Tako bi utegnili pojasniti teZko vpraSanje: Kaj je kes (sploh)? (Otroci, vem,
da ste Ze veckrat storili kaj nespametnega, za kar vam je bilo potlej moc¢no zal, n. pr.,
novo obleko neprevidno umazali ali razirgali; izgubili dragoceno darilo itd. I. povej,
ali se je Ze tebi pripetilo kaj takega ? [Boter so mi bili podarili cekin, pa sem ga izgubil,
ker nisem pazil nanj.] No, kako ti je bilo pri srcu? Kaj ne, zelo hudo; $e solze so se
ti jele utrinjati, jeli? Sam nése si bil nevoljen; ne vem, kaj bi bil raje storil, kot da se
je to zgodilo!... Rekel si: ,Kako se kesam! Prihodnji¢ bom pa pazil, nikoli ve¢ ne
bom tako lahkomiSljen.“ Vidis: ,Kesam se“ pravis, in takoj pristavis: ,nikoli
ve&!" Torej ze ves, kaj je tisto grenko Custvo, ki se imennje kes. Toda katekizem se
ne zmeni za posvetne rec¢i, govori le o bozjih. Glej, e stokrat bolj si bil nespameten,
ker nisi pazil na svojo duSo, da si se zameril Bogu .. .)

g) Posrednje pa se pojasnjujejo abstrakini pojmi mnogovrstno:

1. Na zgledih §e Zivih oseb. Iz njihovega konkretnega vedenja
se dajo lahko izvajati njim lastne znacilne abstrakine lastnosti.

' N. pr. otroci poznajo izredno delavnega, vartnega, dobrodelnega cloveka; ali pa
obratno lenuha, zapravljica, lakomnika, skopuha itd. Katehet bi jim lahko pojasnil take
lastnosti, ako opozarja na bistvene znake, ki jih opazujejo na oznalenih osebah.

Saj je Zvelicar sam tako pojasnjeval. Da bi apostolom razjasnil, kaj je poniZ-~
nost, nesebic¢nost in preprostost, je poklical otroka in postavil v sredo
med nje in je rekel: ,Resni¢no vam povem, ako se ne izpreobrnete in niste kakor otroci,
ne pojdete v nebesko kraljestvo, Kdorkoli se torej poniZa kakor ta otrok, fa je vecji
v nebeskem kraljestvu.” Ko je ucil o dobrem namenu, ki je potreben za zasluz-
nost dobrih del, je opozarjal na vedenje farizejcev.

Vendar mora biti ucitelj tu jako oprezen, da ne Zali neZnega cuta
svojih ucencev, da jim ne kaZe v slabi luci onih oseb, do katerih morajo
imeti spostovarnje.

2. S podobami, na katerih je vasih razvidno tudi notranje (du$no)
stanje naslikanih oseb.

N.pr. pobozZnost na sliki Jezusa v molitvi na Oljski gori, ali svetega Hlojzija
i,dr.; zavist pri Jozefovih bratih ali pri Kajnu. Vendar se more to sredstvo le redko~
krat rabiti samostojno, ker ni lahko dobiti tako dobrih slik, da bi se na njih izraZali
tudi znotranji dudni pojavi.

3. S primerjanjem. To je mogofe na dvojen nacin: neznana ab-
strakina re¢ se primerja znanemu konkretnemu predmetu ali pa neznana

abstraktna Ze znani abstraktni.

N. pr. milost boZja je v srcu pravi¢nega ¢loveka, kar solnce v naravi. (Pri-
merjaj izrek sv. Roze Limanske) — BRko otroci Ze dobro poznajo lastnosti, ki jih mora
imeti kes, se opozorijo pri nauku o trdnem sklepu, da mora imeti slicne lastnosti:
mora biti notranj, splosen itd. — Zakaj je dusa podoba boZja? (kdaj naravna? kdaj
nadnaravna?) — Zakramenti in zakramentali.

To sredstvo se da cestokrat porabiti, da se po analogiji iz kon-
kretnih pojavov v naravi in ¢loveskem Zivljenju izvajajo abstrakini pojmi v
verouku. Zlasti naj se izkori§¢a v tem smislu liturgija sv. Cerkve.

4, Z nasprotjem. To sredstvo se dd Se uspesneje rabiti pri ab-
straktnih nego pri konkretnih pojmih.



Vetkrat se krepkeje razjasni pojem Cednosti, ako se razkaZejo znaki nasprotne
pregrehe, n. pr. resnicoljubnost in laz, hvaleznost in nehvaleZnost, mo-
drost in nespamet itd. VEasih pa se bolj priporoca, da se &ednost prav Zivo opisuje
in s tem vzbuja stud do nasprotne pregrehe; n. pr. pri Sesii zapovedi je bolj umestno,
da katehet opisuje lepoto cistosti nego grdobijo necistosti, dasi tudi tega ne
sme popolnoma opustiti. Jezus je tudi tako ucil: dobri namen je priporocal s tem,
da je opozarjal na napacni namen, ki so ga imeli farizeji pri svojih dobrih delih.!

5. Z zgodbami in povestmi. Brez dvoma je to najboljSe poja-
snilno sredstvo. Tem potom se lahko pojasnjuje ve¢ja skupina pojmov ob-
enem. Tudi lahko doseZe katehet ve¢ namenov hkrati. Ako je namre¢ zgled
spretno odbran, pojasnjuje Z njim doti¢ni pojem, a obenem tudi vzbuja blaga
¢ustva in deluje, na voljo otrokovo.

Najprimernejde so zgodbe sv. pisma stare, 3e bolj pa nove zaveze. Po tej
poti nam je v najvedji meri doslo razodetje boZje, naj ga tudi po isti poti spoznavamo.
Pa svetopisemske zgodbe nikakor ne zadostujejo za pojasnitev vseh katekizmovih na-
ukov, ali pa so preteZavno sredstvo, ter se veckrat me morejo naravmost in jasno iz~
vajati iz njih dofi¢ne resnice. Zato naj se odbirajo zgledi tudi iz cerkvene zgodo-~
vine (zivljenja svetnikov), ki so $e bolj primerni za pojasnitev, ker nam kaZejo kr3tanske
odnoSaje kar naravnost, doCim je treba pri svetopisemskih zgledih vetkrat $e posebej
opozatjati na judovske Sege. — Semtertja se sme porabiti tudi povest, ki nima zgo-
dovinske podlage, saj je Zvelicar tudi rabil prilike. Kako lepo se n.pr. po Smidovi povestici
o modrujotem kmetu, ki je zaspal pod hrastom, pojasni boZja modrost v stvarjeniju,
dasi nam ni vselej razvidna na prvi pogled.

Metodicno se povest tako-le obravnava: 1. Najprej se zgodba pové
Zivo, deklamatoricno in mikavno s posebnim poudarkom onih momentov,
ki jih bo katehet porabil pri izvajanju. 2. Otroci naj ponové zgodbo vsaj
po glavni vsebini, tehine izreke naj si zapomnijo dobesedno. 3. Potem naij
katehet izpraSevaje izvaja dotitne nauke katekizmove. 4. Konéno ponovi.
Véasih utegne biti razprava v drugacnem redu, a ob ponovitvi naj se vrsté

rezultati v istem redu, kakor stojé v katekizmu.

Za razlago zakramenta sv. pokore, n. pr. je pa¢ najprimernej$e sredstvo prilika o
izgubljenem sinu. Prav naravno se dajo iz nje izvajati vsa sploSna vpra$anja o sveti
pokori. Kafekizem ima v sinteti¢ni sestavi ta-le vpraSanja, ki naj bi se zdruzila po
vsebini v en o katehezo: 634—639.

Katehet naj pove in ponovi z otroki vso zgodbo; potlej naj izvaja po znanih pra~
vilih najprej vprasanje 639: Izgubljenemu sinu je podoben gre3nik... Ako se hote zopet
spraviti z Bogom, mora storiti isto, kar je storil izgubljeni sin ob povrnitvi (pet reci!):
1. ,V sé je 8el®, premisljeval svoje zlobno vedenje (izprasevanje vesti): 2. hudo mu je

bilo... Kaj je rekel? (kes); 3. kaj je Se rekel? , Vstal bom ..."* (trdni sklep); 4. Ni¢
ni skrival otetu, naravnost se obtoZil: ,OcCe, gresil sem ... (izpoved); 5. pripravijen
je vse storiti, karkoli bo zahteval o¢e (zadostovanje). — Vpr. 638. 1, Kako je sprejel

ote izgubljenega sina? (,odpuscenje grehov'); 2. ali ga je kaj kaznoval? ali je privolil
v to, kar je sam hotel, da bi bil pri njem le najemnik? (,,odpuscenje ve¢nih in tudi vsaj
nekaterih ¢asnih kazni*); 3. kaj je ukazal oCe prinesti? (novo obleko — ,posvecujoto
milost ali nje pomnozitev"); 4. Kaj 8e? (prstan na roko, [na prstanu je bil nekdaj
znak imena, da se je rabil kot pecatnik; imeti so ga smeli samo prosti, suzniki ne, —

sinovske pravice] — ,povrnitev zaslug za nebesa“ itd.); 5. ali Se kaj? (¢evlje na
noge, [bos ¢lovek ne more lahko hoditi po ostri poti, izpokorni gresnik tudi ne po
poti pravice] — ,,posebne milosti za bogoljubno Zivljenje"); 6. s ¢im je Se ofe razve-~

1 Prim. pojem ,,modrosti* v ,,Vrtcu* 1904., str. 160, kjer se obenem uporablja tudi
pojasnilo s konkretnim slucajem (zgodbico).



W s

selil poboljsanega sina? (gostija, - ,,mir vesti). Vpr. 635.—637. Koga pomeni izgubljeni
Sin? (gresnika); koga pa njegov oce, ki mu je tako ganljivo usmiljeno odpustil? (ne-
beskega Oteta). Kdor je bil razZaljen, lahko odpusti na dvojen nadin: ali sam ali po
kom drugem. Ako je bil n. pr. razzaljen imeniten gospod, lahko poslie hlapca k raz-
Zalniku, da naj mu sporodi v njegovem imenu: ,gospod ti je odpustil*. Z grehom je
Vselej Bog razzaljen; pa je tako hotel, da redoma ne odpuita kar naravnost, marve&
Po svojih sluzabnikih. Dokler je bil Jezus Se na zemlji, je sam odpuscal grehe; predno
Pa je Sel v nebesa, je pooblastil apostole in njih naslednike. Zdaj se takoreko¢ samo-~
Obsebi razvijejo vprasanja 635.—637. — Brez posebnega prehoda se zdaj lahko zastavi
Se vpralanje 634.: ,Kaj je (torej) zakrament sv. pokore?* Ponovi pa se lahko vse Ze
Po katekizmovem redu.

Pa tudi potlej ob razlaganju posameznih zahtev katehet zopet in zopet lahko
nazaj poseze. N. pr. pri vprasanju, da mora biti kes nadnaraven, utegne takole
Postopati: Zakaj je bil izgubljeni sin tako zelo Zalosten? (Zato, ker je bil lacen, ker je
stradal.) Da, kakSen kes je bil to, naraven ali nadnaraven? (Naraven.) Zakaj? (Ker mu
je bilo zal le radi svetne nezgode.) Ali je pa ostal pri tem? (Ne; najprej je res mislil
le na kruh, ki preostaja v hisi ocetovi, a pri tem mu oZivi spomin na ljubega oceta, ki
9a je tako nehvalezno razzalil, in pa na to strasno re¢, da je s tem Zalil tudi nebeskega
Oteta, — ,,gresil zoper nebo*! Zato ne govori vet: ,Vstal bom in pojdem domov, pa
si bom kruha odrezal in privoscil’, marved: ,Vstal bom in pojdem k oetu in porecem:
Ote, gresil sem ...

6. Semtertja se sme porabiti v pojasnilo verskega pouka kaka basen.

N. pr. pri pouku, kako naj krofimo svojo jezo, se utegne omeniti Ezopova basen
o lisjaku, ki je znal tako zvijacno premagati jezo. Jezilo ga je mamre¢, da ni mogel
doseti sladkega grozdja; a takoj se je utolaZil reko¢: ,,Saj je kislo to grozdje!* Koliko-
krat bi bilo pametnejse tudi za nas, da bi se smejali, ne pa jezili.

7. Tudi kak pregovor utegne véasih dobro sluziti, in sicer $e po-
Sebno zato, ker Z njim resnica ostane dlje v spominu. Seveda je freba tudi
Pregovor razjasniti otrokom.

N. pr. dolZnost, lepo porabiti mlada leta, se pojasni s pregovorom: ,Pomlad in
mladost imata enako lastnost” — Kako mora ob smrti &lovek vse popustiti,
lepo oznati pregovor: ,Mrtvadka obleka nima Zepov." (Prim. razlago pregovorov
N Vents)

Splo$no pravilo pa bodi: Ne preve¢ in brez potrebe pojasnjevati!
Posebno ne kaZe ob$§irno obravnavatii vsake resnice, ker za to ni
Potrebnega ¢asa. ObSirno in temeljito naj se razlagajo oni nauki, ki so za
Zivljenje zelo imenitni. ObSirna obravnava o isti resnici naj bi se ne
Ponavljala istim ucencem. Kar se je v niZjih razredih Ze temeljito razlagalo,
haj se v vi§jih le ponavlja in izpopolnjuje; tu naj se obS$irno obravnavajo
le nove resnice, ki Se poprej niso bile na vrsti.

II. Dokazovanje. Prvenci v ljudskih Solah ne potrebujejo nikakorsnih
dokazov. Ucencem visjih oddelkov pa je Ze treba tudi dokazovati verske
resnice, ker Ze zdaj semtfertja sliSijo ugovore, Se vec¢ pa jih bodo slisali
kmalu, ko izstopijo iz Sole. A ker niso toliko umsko izobraZeni, da bi ume-
vali temeljite dokaze, se tudi pri teh omejujejo dokazi le na nekatere ime-
nitnejSe resnice, ki so zelo vplivne na Zivljenje in ki se jim veckrat ugovarja
V doti¢nem kraju. Vecinoma je Ze to oznaceno v katekizmu.

Dokazi se jemljo: 1. iz sv. pisma in ustnega izrocila sv. Cerkve, 2, iz
razuma ali pameti, 3. iz izkuSnje lasine ali tuje in 4. iz CloveSke veljave ali
avtoritete,

2



ST

1. Najkrepkejsi so dokazi iz sv. pisma. Metodi¢no naj se rabijo
tako-le: a) Pove naj se -vetinoma le en izrek za isto resnmico; &) ta bodi
kratek, lahek in naravnost dokazljiv; ¢) pové naj se doslovno; &) poglavja
in vrstic sv. pisma ni treba navajati; pac¢ pa je dobro, ¢e se opisuje priloz-
nost, ob kateri se je izrekel doti¢ni tekst; d) najprej se pojasni resnica, pa
tudi izrek sv.pisma se mora pojasniti, ako ni dovolj jasen; potlej se pokaze
zveza med resnico in odbranim tekstom, da bo otrokom jasna dokazna moc.

N. pr. pri dokazu, da je Jezus Petra postavil za vidnega poglavarja
sv. Cerkve, je ofrokom Ze znan pomen primata, torej Ze jasna resnica, ki se ima do-
kazati. Katehet pové, kako se je Jezus pogovarjal z apostoli na poti proti Cezareji Fi~
lipovi ter jih vpraSal, kaj pravijo ljudje o njem ... Ko je kontno povedal Jezusove
besede: ,,Ti si Peter itd.”, jih mora pojasniti. Morda tako-le: Teh besedi $e ne morete
prav umeti; Jezus je govoril v podobah. To pa Ze veste, kaj se pravi govoriti v podobah.
Prva podoba: Jezus primerja sv. Cerkev poslopju. Kaj je najimenitnej$a re¢ pri vsakem
poslopju? (Temelj.) Da, ako ni trdne podlage, poslopje ne more stati, marve¢ se porusi,
ko bi ga tudi stokrat zopet na novo pozidali. Jezus torej hoCe reti: Kar je pri hisi
temelj, to si ti v moji Cerkvi; kakor je temelj prva in najimenitnejSa re¢, ki vzdrZuje
vse drugo, tako si fudi ti prva oseba, ki ima voditi vse druge. — Druga slika: ,Pe-
klenska vrata je ne bodo premagala® pa zatrjuje, da bo Peter res neomahljiv
in zanesljiv voditelj (poglavar) sv. Cerkve, V starih Casih je mesto navadno obdajal velik
zid, v katerem so bila vzidana vrata, da so ljudje hodili iz mesta in v mesto. Da bi
pa ne prisel tudi sovraZnik skozi vrata, jih je bilo treba mocno zastraziti; v vratih se
takoreko¢ sirinja vsa mo¢, torej: vrata peklenska = peklenska moé. Tretja podoba:
,Tebi bom dal kljute nebeikega kraljestva.” Kdorima kljute hisnih ali mestnih
vrat, ima vso oblast dotitnega mesta ali hise. Ako je sovraZnik premagal mesto, so mu
morali izro¢iti kljute mestnih vrat. Ako oCe odda gospodarstvo svojemu sinu, mu tudi
izro¢i kljuce. (Ko je nevesta prisla k hisi, se ljudje pogovarjajo: Katera ima kljuce, stara
mati ali nevesta? t.j. katera je gospodinja?) — Cetrta podoba: Nebe§ko kraljestvo
imenuje Jezus svojo Cerkev, ker uci njegove nauke in deli njegove milosti, ki privedejo
kristjana v nebesa. — Peta podoba: ,Karkoli bos zavezal..." Zavezati = zapovedati;
razvezati — dovoliti.! — Zdaj pa 3e enkrat ponovimo vse. Kaj je Jezus obljubil Petru
s temi besedami? (1. Peter bo prvak v sv. Cerkvi in sicer popolnoma zanesljiv, trden
kakor skala, ki je vsa peklenska mo¢ ne more premakniti. 2. Izro¢ena mu bo vsa oblast.
3. Karkoli bo v Jezusovi Cerkvi zapovedal ali prepovedal, ukrenil... bo tako veljalo,
kakor &e bi Jezus iz nebes zapovedal ali prepovedal. V kratkem povedano: Peter bo
Jezusov namestnik na zemljil)

Drugi dokaz: Pové se zgodba 80. ,Jezus izro&i Petru najvisjo oblast.”* Torej je
izrekel te besede po svojem vstajenju. Pojasnilo: Kakor pastir varuje in vodi v
imenu gospodarja njegovo tredo, tako bo oskrboval Peter Jezusovo ¢redo v njegovem
imenu ali mesto njega in sicer vso Credo. (Na ovce mora pastir bolj paziti nego na
jagnjeta, ker jagnjeta rada skakljajo za ovcami, kamor gredo. Ovce = skofje in masniki;
jagnjeta = verniki. Peter pa je obojim pastir, torej vrhovni pastir,)

2. Umski dokaz je izvajanje neke resnice iz druge, ob&e priznane
ali ze dokazane resnice po logi¢nih pravilih.

N. pr. Katekizmova resnica: Pod podobo kruha je Zivo telo Jezusa Kri~

stusa, torej tudi njegova kri in njegova dusa", je le prikrajSan umski dokaz,
ki bi se moral pravzaprav glasiti po logi¢nem zakljucku tako-le:

1 Schegg omeni v svoji razlagi, da so Judje tako-le zaklepali in odklepali: zapah
so privezali z jermencem; ko so pa odpirali, so odvezali jermen in odpahnili zapah.
Po tej razlagi bi bil pomen: zavezovati in odvezovati = zapirati in odpirati = vzprejeti
ali zavredi.



Sl

Zivo telo mora imeti kri in duso,
pod podobo kruha je Jezusovo zivo telo.

Torej pod podobo kruha je tudi Jezusova kri in dusa.

V ljudskih Solah si tako strogo logi¢no sklepanje seveda le misli katehet, a prak-
titno ga izvaja po potrebi tako Zivahmo, da ga cufi tudi srce otrokovo in zadene tudi
njegovo voljo. Ko, n. pr., razlaga dolZnosti nase do vernih du§, bi morda dokaz,
da smo jim dolzni pomagati, nekako tako-le izvajal: Verne duse so lo¢ene od nas le
PO kraju, sicer so pa Se zmiraj naSi bratje in sesire, kakor Ce kateri izmed nasih gre
preko morja v Ameriko, ostane Se zmiraj nas (oCe, brat ali kar Ze). Torej nas kritanska
ljubezen Se vedno veze tako kakor poprej, ko so bili $e med nami na zemlji. Zdaj si
Pa misli, dragi otrok, da bi kak neznan clovek omagal ter leZé poleg ceste zdihoval in
te lepo presil, da se ga usmili, prinesi pozirek hladne vode ali pokli¢i ljudi... Ti bi
Pa kar hladnokrvno mimo Sel, €e§, kaj mi mar ta tujec; oj, kako bi se vsak ¢udil in
te obsodil, kdor bi to zvedel: kako grdo, neobtutno, kamenito srce ima§! Pa enako
ledeno in kamenito srce bi kazal, ako bi ni¢ ne storil za verne dule v vicah, ker tudi
One so nam bliZnje in so res uboge duSe, ker si same ne morejo ni¢ pomagati, marvet
Prosijo nas pomoci: ,Usmilite se me, usmilite se me vsaj vi, prijatelji moji“... Zdaj
Si pa mislite, da tako omaga oce ali mati, brat ali sestra in milo pomot&i prosi; pa
pride mimo sin.. . brat... a se ne zmeni za omagujoce svojce in breztutno, ledeno
mimo koraka. Ali ne bi ljudje, ko bi slisali kaj takega, rok sklepali nad glavo in ogoréeno
klicali: ,Ima-li ta ¢lovek kamen v prsih mesto srca, saj je slabsi nego zver! Glej, prav
tak bi bil ti, ako so ti umrli e ote, mati, brat, sestra, pa bi ni¢ ne storil zanje!

Suhoparno logi¢no pa se glasi dokaz:
BliZznjiku smo dolzni pomagati v potrebi,
vsaka duSa v vicah je na$ bliznji in v skrajni potrebi.
Vsem. dusam v vicah smo dolzni pomagati.

Nadaljevanje dokaza:

StarSem, bratom etc. smo pa $e posebno dolZzni na zemlji pomagati,
tudi v vicah so Se nasi starsi, bratje itd.

Torej smo posebno dolzni pomagati dusam nasih starSev, bratov itd.

3. IzkuSenjski dokazi naj se jemljejo iz tega, kar je izkusil ucenec
sam ali katehet, ali pa v pripovedni obliki iz tega, kar je izkusil kdo drugi.

N. pr. ko katehet priporota veckratno izpoved, utegne reti: Sklicujem se
tu lahko na va$o lastno izkusnjo, koliko koristi izpoved in sv. obhajilo. Kajne, ¢e ste
Se prav dobro pripravili za izpoved in poboZno prejeli sv. obhajilo, kako ste bili potlej
Veseli in sre¢ni, pa kako pridni ste bili tisti dan! Kako lahko ste molili, kako ro&no
ste ubogali, pridno delali, skrbno se izogibali tudi malih grehov! Tako vam je slo nekaj
dni, a pozneje ste bili zopet bolj in bolj mla¢ni in slabi. 0j, $koda! Kako bi se dalo
Popraviti? I, zopet pojdite k izpdvedi in k mizi Gospodovil

Ob razlagi, kako je tastitljiv ¢lovek po sv.obhajilu, sem o priliki
Pridejal dokaz iz svoje izkusnje: Bil sem uboZen dijak, zajtrkoval le suh kruh — §e dobro,
Ce sem ga imel. Ono jutro pa, ko smo bili dijaki pri sv. obhajilu, je nasa dobra go-
Spodinja napravila kavo vsem iz blagotutne spostljivosti do sv. obhajila. Kako nam je
bilo to vzpodbudno, je razvidno iz tega, da ne morem pozabiti.

Isto nam lepo dokazuje dogodek iz Zivljenja sv. Filipa Nerija, ki je ukazal s pri~
Zganima svetama spremljati cloveka, ki je el po svetem obhajilu takoj — brez zahvale
— iz cerkve.

Prekrasno je izprical iz lastne izkusnje in po analogiji poganski stotnik svoje
Tleomajno zaupanje v vsemogocnost Jezusovo, ko je izvajal: ,Gospod!... reci le z be~
Sedo, in moj hlapec bo ozdravljen. (Dokaz:) Zakaj tudi jaz sem &lovek, ki sem pod ob-
lastjo in imam vojake pod seboj, in re¢em temu: Idi, in gre; in onemu: Pridi, pa pride;

2%



et T e

in svojemu sluzabniku: Stori to, in stori.“ (Izpu3¢eni zakljufek:) Kakor moram jaz iz-
polniti besedo svojih visjih, moji podlozniki pa mojo z vojasko natanénostjo, enako mora
biti tebi, najvisjemu Gospodu, kar vse pokorno v vesoljstvu; torej le izreci besedico, pa
bo takoj bezala bolezen od mojega hlapca.

4, Avtoritetni dokaz se zajema iz tehinih izrekov veljavnih moz,
zlasti svetnikov.

Da ne moremo bifi Bogu vieé in se ne zvelicafi, ako ne poslufamo Cerkve, tako
kratko in krepko dokazuje lepi izrek sv. Ciprijana (f258): ,Komur Cerkev ni mati, temu
tudi Bog ni oce.“

V dokaz, kako nam je Jezus s trpljenjem in smrijo pokazal svojo neskon¢no lju-~
bezen, navaja na$ katekizem prelepe besede sv. Avgustina: ,Vse kaze ljubezen: Glava
je nagnjena, da bi te poljubila; roke so razprostrte, da bi te objele; srce je odprto, da
bi te sprejelo v sé.”

* " *

Gledé na verske dvome, zmote in ugovore bodi katehet
v ljudskih $olah zelo previden. Izogniti se jim seveda popolnoma ne sme,
ker mora ucencem podati oroZje zoper krive nauke, ki jih bodo slisali in
brali; a vedno se spominjaj, kako malo so Se razvite duSne moci njegovih
ucencev, in kako lahko bi neprevidna beseda Skodila njih detinski veri.
Opuscaj torej vse zastarele ugovore, ki zdaj niso veC tako nevarni, vse
ucenostno prerekanje, ki ne sega tolikanj v vsakdanje Zivljenje; omejuj se
bolj na take ugovore, ki so zdaj v doticnem kraju obicajni in so zelo
vplivni na Zivljenje. Sploh je apologetfi¢no ucenje le za viSje razrede, za
ucence, ki v kratkem zapusté Solo in stopijo v Zivljenje,

A tudi takrat, ko mora katehet zavracati, naj nikdar otrokom v ljudski
Soli ne razvija dvomov, ugovorov in sovraznih napadov proti veri, marvec
naj kar temeljito pojasnjuje in dokazuje doti¢ne resnice.

HAko n. pr. katehet uti o vicah, bi ne ravnal prav, ko bi rekel: ,Nekateri ljudje ne
verujejo, da so vice; jaz pa vam hotem dokazati, da so..." Krivoverski nauk naj si
katehet le sam misli, otrokom naj pa razjasni, da neskonéno pravi¢ni Bog ne more takih
dobrih ljudi, ki imajo le male madeze, tako kaznovati kot one hudobne gresnike, ki so
umrli v smrtnih grehih, a v nebesa jih pa tudi ne more vzprejeti, ker ,nit necistega ne
pojde v nebesko kraljestvo“; torej je ljubi Bog odlotil Se poseben kraj itd. Od nekdaj
je sv.Cerkev opravljala molitve za verne duSe. (N. pr. v kanonu: ,Pripelji jih v kraj
hladu, Iu¢i in miru.“)

Ugovore in verske zmote naj otrokom bolj splo$no maznanja: Med svetom boste
nasli nesrecne ljudi, ki ne znajo ceniti boZjega daru sv. vere in bodo drugace govorili...
ne poslusajte jih...

Kadar katehet privzema kaj apologetitnega v katehezo, naj se izogiblje polemike
in naj ne napada nasprotnikov. Naj jih rajSi pomiluje pred ucenci kot nesretnike, za
katere je treba moliti, da bi spoznali lu¢ resnice.

V obce naj pa deluje katehet indirektno-apologeti¢no, t.j temeljito
in mikavno naj poucuje verske resnice, kjer treba, jih tudi utrjuje z lahkimi
dokazi, da se jih bodo otroci oprijeli z umom in srcem. Mnogokrat naj tudi
pri raznih resnicah Zivo opisuje sreo onega blagega Cloveka, ki se zvesto
ravna po naukih sv. vere; obratno pa tudi enako Zivo slika nesreCo onih
podlih ljudi, ki se ne menijo za sveto vero in ne izpolnjujejo njenih zahtev.
To velja Ze za casno Zivljenje, kolikanj bolj za vecnost.



p—

e D

§ 10. Spomin.

Nekdaj so po Solah prevec obkladali spomin; a tudi to bi ne bilo prav,
ko bi ga zanemarjali. Verske nauke si mora ucenec tako prisvojiti, da ostanejo
njegova last vse Zivljenje. Kdo drugi naj to posreduje, ¢e ne spomin? Saj so
imeli Ze stari prepricanje: ,Tantum scimus, quantum memoria tenemus.
Toliko vemo, kolikor obdrZimo v spominu®. Tudi za vzgojo je spomin zelo
velikega pomena, ker podaje potrebne snovi za blaZenje ¢ustev, krepkih
nagibov za odloc¢itev volje ter nas opozarja na storjene trdne sklepe.

Katehetika ima glede na spomin zlasti te-le zahteve:

1. Mnogo reci si mora ofrok zapomniti dobesedno.

Znati mora dobesedno n. pr. najnavadnejse molitve, nekaj svetih pesmi in one redi,
ki jih katekizem Ze od nekdaj podaje v stalni obliki; tudi najvaznejse definicije in bist~
Vene izreke sv.pisma.! Katehet glej sicer na to, da ucenci memorirajo sploh katekizmove
nauke, ker bi jih sami po svoje tezko povedali tako kratko in totno; vendar se zado-
Voljuj z odgovorom, ki je toen in pravilen, dasi z izpremenjenim besedilom. To je tem-~
bolj opraviteno, ker je itak vet katekizmov v rabi, ki ute iste resnmice v jako razlicni
obliki,

Tako omejena zahteva naj se nikar ne imenuje pretirana. Saj metodika veckrat
zahteva memoriranje tndi pri svetnih predmetih, ker je spomin preimeniten in prepo-~
treben dar boZji, da bi se smel zanemarjati. Kaj pa je bolj vredno tega truda, da se
vtisne spominu v dolo&eni obliki, kot so nauki nase svete vere.

Ker je pa katehetu ¢as kratko odmerjen, naj jemlje v postev navodilo Skofov in
modrih metodikov, ki dolo¢ajo, kaj naj bi se ucilo dobesedno, kaj pa le po vsebini.

2. Pri bibli¢nih zgodbah ne zahtevaj dobesednega memoriranja
razun imenitnejsih izrekov ali zelo pomembnih dvogovorov. Ker je pa sveto-
pisemski jezik tako preprost in primeren mladostni dobi, pospeSuj po mozZ-
nosti tudi tu dobesedno pripovedovanje, zlasti s tem, da se katehet sam
posluZuje svetopisemskega besedila. Toda vedno bodi tu prva zahteva recg,
druga Sele oblika.

3. Utenje na pamet ne bodi mehaniéno, ker bi bilo teZavno in brez
stalne koristi. U¢enci naj prej dobro razumejo to, kar si imajo vtisniti v spomin.

Vendar tudi tukaj se ne sme pretiravati. V¢asih je namrec potrebno, da si otrok
zapomni tudi kaj takega, Cesar sedaj $e ne razume in ne more razumeti, ker nima iz-
kusnje. Sedaj marsikaj le sluti in umeva po svoje, pozneje se mu bo samo bolj izjasnilo
in izpopolnilo. Nekatere skrivnosti pa so itak nedosezne ¢loveskemu razumu. Saj nam
pa¢ tudi v svetnem znanju ni vse jasno, pa si moramo vendar zapomniti.

4, Poucuj zivo, mikavno in temeljito, ker to si najstalneje za-
pomnimo, kar smo se ucili pazljivo in z velikim zanimanjem. Volja je tu
zelo odlocilna. Zlasti je kvarno, ako se prvikrat povr§no obravnava kak
predmet.

Da si res to najbolj zapomnimo, kar si ho¢emo zapomniti, dokazuje dejstvo, da

si mnogi ne zapomnijo na pamet molitev, ki jih vsak dan molijo iz knjige leta in leta.
Vkratkem casu pa si jih zapomnijo, ako se jih nalas¢ uce, ker jih ho&ejo znati na pamet.

5. Otrokom naj tudi pove katehet, kako se morajo uciti doslovno.

1 Skofijsko navodilo zahteva le, da si utenci prisvoje one svetopisemske stavke,
ki so privzeti v katekizemski tekst; a Zeleti bi bilo, da naj se vendarle nekateri posebno
tehtni (in lahki) privzemajo tudi izpod &rte.



2 4y SN bl

Opozori naj jih, n. pr.,, na to, kako Ze sami radi vetkrat dobesedno ponavljajo,
kar je kdo rekel, Se opona3ajo ga v glasu in pona$i, kar ni spodobno.

Pri bolj zamotanih vprasanjih naj jim pokaze logitno zvezo. Ko je n.pr. natanko
pojasnil vprasanje 765: ,Kaksna je hudobija smrinega greha?“ Se lahko kontno pristavi
kratko navodilo, kako si bodo ugenci vse lahko po vrsti zapomnili. Opozori naj jih na to,
da se tu najprej govori o Bogu sploh — njegovem veli¢anstvu (uboZec &€lovek nasproti
tako velikemu Gospodul!), potlej pa Se posebej o treh boZjih osebah: Bogu Ocetu, delilcu
vseh dobrof, nehvaleZen; Jezusu, &igar vojstak je postal pri sv. birmi (pri sv. krstu
pa se mu zavezal z obljubo) — nezvest; sv. Duha, delilca bozjih milosti, Zali, ker
zametuje njegove milosti. Zapomnijo naj si tudi izraze, ki posebej naznanjajo viSek
zlobnosti: neizmerno velika, — silno, nesramno, strasno, drzno. 4

Pove naj jim tudi kake (manj zamotane) prihitlieje. To je tudi zato koristno,
ker si znajo potem 3e sami poiskati sli¢cnih pomockov. Ko bi, n. pr., hotel katehet, da
naj si-zapomnijo ucenci devetf korov angelov, bi jim morda takole olajsal: Raz~
delite si jih po ri in tri vrste. Najprej si zapomnite tri najniZje vrste; dve Ze poznate,
ker ste jih Ze mnogokrat slisali, — ,angeli“ in ,nadangeli®, pristavite ,prvastva®,
pa imate tri prve kore. Nato si zapomnite tri zadnje, najviSje vrste. Tudi tukaj so vam
Ze znani ,kerubini* in ,serafini® ker se veckrat imenujejo; postavite spredaj Se
.prestole”, pa dobite tri zadnje kore. Zdaj pa zapomnite Se srednje tri, morda naj-
prej v sredi ,moci“, potlej pa spredaj ,oblasti“ in zadaj ,gospodstva“ fer
skupno: oblasti, moci, gospodstva. Slednji¢c ponovite vse skupno. Se vedji bo uspeh,
ako pokaZe katehet to na 3olski tabli.

6. UCenci se naute deloma v Soli, deloma doma. Pri prvencih
se mora seveda vse delo izvrSiti v Soli; po Solah na deZeli tudi pri starejSih
ucencih navadno ni drugace, ker morajo otfroci doma opravljati druga opra-
vila, ali pa nimajo potrebnega miru za ucenje.

Priporota se, da zlasti zaZetniki odgovarjajo skupno v koru, kadar si morajo za-
pomniti kako vaZno resnico, ker tako osr¢ijo tudi manj nadarjene, sploh pa se ute
glasno in pravilno odgovarjati. Katehet naj vselej izprasuje to, kar je ucil poprejinjo
uro, ¢imve¢ ucencev pride na vrsto, tembolje; zlasti naj se ozira na slabo nadarjene.
— Kolikor mozZno, naj deluje na to, da bi se ucenci tudi doma ucili, ker to, kar so si
zapommnili v §oli, le prehitro izgine iz spomina, ako si niso sami §e potlej utrdili s
pridnim uéenjem.

7. Poglaviina rec¢ je pa ponavljanje. Kako imenitno je pri ucenju
ponavljanje, so vedeli Ze stari pogani, ker so imeli pregovor: Repefitio est
mater studiorum — ponovitev je mati ucenja.

Bko kdo izvrstno zna kako re¢, pravimo, da jo zna tako kakor ocena3! Zakaj pa
znamo oc¢enas tako dobro? Radi tolikratnega ponavljanja. Dneve v tednu zna vsak otrok
hitro nasteli brez izpodtike, naStevanje mesecev mu pa ne gre tako urno, ker se ne po~
navljajo tako hitro in tolikrat.

Ponavljanje se lahko vr§i med ucenjem in se v tem slucaju imenuje
immanentno. V uvodu k novemu predmetu se zato ponovi Ze znana
sorodna re¢, da se nanjo naveZe nova Se neznana; med poukom se pa
pritegnejo Se druge Ze znane podobne reci zato, da se jim tesno in stalno
pridruZi Se nova; zlasti se privzemajo za razlago Ze znane zgodbe,

Ponavljanje je pa lahko tudi samostojno, ako utitelj Ze med katehezo
ponavlja posamezne oddelke ali pa vsebino cele lekcije, ako vpraSuje to,
kar so se ucenci ucili zadnjo uro, ali pa pritegne tudi to, kar je bilo na
vrsti v poslednji dobi, ali pa ponavlja vedjo skupino hkrati.



Tas . iR

§ 11. Domisljija.

Domisljija je zelo imenitna stran duSnega delovanja in vpliva na vse
druge duSne moci. Katehet jo mora upoStevati v didaktiSkem in vzgcjilnem
0oziru.

1. Vdidaktiki je fantazija jako koristna pomo¢ zlasti v tem, ker
za abstrakine nauke kar sproti snuje primerne konkretne slike, napravlja
med poucevanjem neke postojanke za spomin in posebno med zgodovinskim
pripovedovanjem Zivo pred odi stavi daljne kraje, tuje osebe itd., kakor da
bi se dogodki preteklih ¢asov vrSili zdaj pred nami.

Bko je bila, n.pr., dobro razloZena definicija: Kaj je katoliska Cerkev? si je fanta-
zija skoro za vsako besedo napravila ob8irno in dolo&no sliko. Pri besedi ,vidna druzba“
hitro obkrozi vesoljni zemeljski krog ter izloti izmed vsega cloveStva kristjane in izmed
kristjanov katolike, pa pritegne 3e njih ogromno $tevilo 270 milijonov. Ob besedah ,iste
nauke... iste zakramente... bliskoma pokaZe po vsem svetu neStete katolike ucilnice
in cerkve, kjer se prav tako u&i verouk, delé sv. zakramenti, obhaja sluzba boZja in
bero naboZne knjige, kakor pri nas. Beseda ,papez“ pa jo hitro odvede v srediSce
katolicanstva, v vetno mesto, kamor so za obcevanje s sv.otetom takorekol napeljane
ceste in steze vesoljne zemlje. Na ta nacin postane nauk res duSna last ter ne izgine
tako lahko iz spomina.

Otroci imajo sicer Zzivo domisljijo, vendar jim ne more tako rocno
napravljati potrebnih slik, ker nimajo $e izkuSnje. Ker si pa ni mogoce
zapomniti nobene abstrakine re¢i brez duSne slike — phantasma so jo
imenovali stari —, si nevedna deca prireja napacne in nedolo¢ne slike, ako
se ji ni re¢ dovolj pojasnila. S konkretnim pojasnilom pa Ze katehet sam

poskrbi v otrokovi dusi podlago za take slike.

O Bdamu in Evi, n. pr., pravi katekizem: ,fmela sta globoko spoznanje in voljo
nagnjeno k dobremu. S to golo abstraktnostjo si otroci ne morejo sami naslikati dovolj
krepke slike o vzviSenosti ¢loveske narave pred grehom. Naj jim pomaga katehet, morda
takole: ,Otroci, gotovo Ze poznate vet dobrih, prav dobrih ljudi. Jaz jih poznam Se
veliko ve¢. Mnogo takih, katere sem zelo &islal, je Ze pomrlo. Bili so tako blagi, tako
dobri, da smo se milo jokali takrat, ko smo jih spremljali k zadnjemu potitku. Vendar
tako dobrega, tako blagega, tako izvrstnega &loveka ni bilo na svetu in ga ne bo (razun
Marije, pretiste Device), kot sta bila Adam in Eva pred grehom. Kako popolna sta bila
Ze po telesu, na katerem ni bilo znamenja nikakrine bolezni, nobene hibe ali napake!
Kako plemenit je bil njun obraz, na katerem se je razcvetevala vzorna nedolznost...
Kako izvrstna sta bila pa Sele na dusi! Dve vrlini sta, po katerih se nam takoj prikupi
izvrsten ¢lovek: bister um in blago srce. Kako cislamo in slavimo bistroumne in
utene moze!l A tako bistre glavice pozneje ni bilo nikjer ve¢... In to lepo, plemenito,
zlato srce, ki sta ga imela Adam in Eva! Tako dobrega srca si niti ne moremo prav
domisljati, ker zdaj po grehu ga ni nikjer ve¢ enakega... O, zakaj je paC prisel greh,
ki je razdejal to vzviseno blagodusnost!“ — Na enak nacin se primerjaje opiSe vzvise-
nost brezmadezne Device, ki je bila Ze v svojem zacCetku taksna kot Adam in
Eva pred grehom, pa se je §e izpopolnjevala, ker je vedno sodelovala z milostjo bozjo.
(Cf. Voditelj 1., str.126.)

Fantazija tudi v tem mmnogo koristi pri pouku, ker vzbuja in poZivlja
pozornost in zanimanje, torej pazljivost, ki je prvi pogoj uspeSnega
ucenja.

2. Na vzgojo ima fantazija blagodejen vpliv, ako se prav rabi; jako
kvarna ji je pa zloraba fantazije.



Ais gt

katehet cestokrat vzbujaj blaga, plemenita custva s takimi sredstvi, ki Zivo
delujejo na fantazijo; z enakimi sredstvi pa deluj tudi na to, da se deci
pristudijo slaba in nenravna ¢ustva. Za to se mnogokrat nudi priloZnost v
katekizmu in Se bolj v zgodbah.

Ko n. pr. razlaga stvarstvo bozje, naj vzbudi v detinskih srcih hvaleZnost do
neskonéno dobrotljivega Boga — s pomodjo fantazije, tako da podrobno nasteva boZje
darove in opiSe veliko bedo, ki bi nastala, ako bi jih ne imeli. S povestjo bo najlazje
dosegel svoj namen, morda po Kristof Smidovi (prikrajsano): Bil je decek, ki so ga
roparji 8e majhnega uropali in odvedli v svoje podzemeljsko bivaliice, kjer je prebil
vec let in ni nikdar videl belega dneva ter nobene onih lepih reti, ki nam jih vsak dan
kaZe v naravi. Nekega dne pa se mn posreti, da pride skoz podzemeljski rov na po-
vrije zemlje. Oj, kako ze zacudi, kako strmi, ko zagleda toliko poprej neznanih lepotij!
»Le kdo je prizgal tam gori ono krasno, zlato svetilko, ki tako moéno razsvetljuje vse
naokrog !’ povprasuje ves osupel. Ne gre mu v glavo, kako fo, da se vedno vise po-
mika, ,,da bi je ne dosegel niti z najviSjega drevesa'. — Kdo jo neki drzi in dalje po-
mika? — Kdo hodi tjagor olje nalivat? In ob solnénem zatonu otoZno vzdihne: ,,0j,
0j, zdaj se bo svetilnica v jezero pogreznila; ugasnila bo in naSega veselja je konec!*
— Enako je strmel, ko je opazoval cvetice, zelii¢a, drevesa, oblake, deZ, vode ... K
sre¢i je naletel na poboZnega pustavnika, ki ga je lepo poutil o boZjem stvarstvu ter
mu rekel med drugim to-le: ,,Glej ljubo dete, vse kar vidis, je ustvaril Bog. On je po~
stavil oni modri obok, ki ga imenujemo nebo. On je vZgal solnce in vodi njegov tek;
solnce pa nam da gledati boZja dela in nam sveti pri nasih opravilih; solnce ogreva
sad, da zori in se kuha kakor jedila pri ognju. Bog nam posilja krepilnega dezja iz
oblakov; na njegovo povelje vrejo studenci iz zemlje, da si mi in Zivali gasimo Zejo.
Bog je ustvaril travo in cvetlice in jim podelil krasno barvo in vonjavo ... Po nje~
govi dobroti prina3ajo drevesa sladkega sadja, nam dajejo v vrocih dnevih hladne sence
in nas z lesom grejejo po zimi. Bog sam je naucil ptiCice peti ... Kar potrebujemo za
stanovanje in pocitek, vse prejmemo iz bozje roke. Vse kar vidis, je Bog ustvaril le
zavoljo nas ... in ako mu bomo zvesto sluzili, sprejel nas bo enkrat v sveta nebesa,
kjer je neizmerno ve& lepote in veselja kakor tu na zemlji...* Solze so oblile lica
dobremu decku, ko je sliSal toliko lepega o svojem ljubem Ocetu nebeskem, ki ga
doslej Se ni poznal. O, tudi vam, ljubi otroci, bi solzica hvaleZnosti zaigrala v oc&eh,
ko bi hoteli natanko in podrobno 5teti in tehtati neskon&no dobrotljivost boZjo, ki se kaze
v velicastnem stvarstvu boZjem. Da smo tako hladni, pride odtod, ker smo Ze prevet
navajeni dobrot bozjih in jih ne znamo ceniti, ker premalo mislimo.

b) Domisljija posreduje med spoznanjem in voljo in jo mnogovrstno
vodi do tega, da se ustavlja grehu in se odlocuje za Cednosti in dobra dela.

@) Fantazija Sele prav pripravi naSe spoznanje do tega, da izprevidimo
grozovito zlobnost greha in iz njega izvirajoto ¢asno in vecno nesreco,
pa tudi lepoto cednosti in njenih zaslug. Fantazija nam podaje klju¢ do
pravega kesanja in stalnega poboljSanja.

Ziva domisljija je pomagala izgubljenemu sinu, da je tako jasno izprevidel svoje
zalostno stanje na tujem in ono radostno sreco, ki bi jo lahko imel v otetovi hisi, ter ga
tako dovedla do bridkega kesanja in odloctnega sklepa. Domislija tudi nam pomaga tako
Zivo premisljevati-nadnaravne nagibe h kesanju, da se nam res vzbudi v srcu ,Zalost
in stud nad storjenimi grehi, nadnaravni (popolni) kes. Cf. Katekizem vpr. 658, in 663
ter dr.Pe&jak ,Veéno zivljenje* str. 172; ,,Dobra spoved* str. 17 itd.

{) Fantazija nas navduSuje za bogoljubno Zivljenje zlasti s
tem, ker nam predotuje v zor n o delovanje vrlih in svetih ljudi ter vzpod-
buja k posnemanju; ker nam Zivo slika neprecenljivi venec zmage in




R

neskoncno veliko placilo ter tako vzbuja pogum in vzirajnost v duSnem
boju; in ker podaje nasi volji $e drugih krepkov nagibov.

Zato je katehetova dolZnost, da Zivo opisuje vrline in dela odli¢nih zgodovinskih
oseb. Naj se ne zadovoljuje s tem, kar podaje Solska knjiga, marve¢ naj podrobno in
Natantneje razpleta, da si more mlada domisljija naslikati res vzviSene ideale, ki so
Vredni, da jih posnemamo, da bi se povzpeli do sli¢ne plemenitosti. Osobito naj Zivo
in navdu$eno opisuje velicanstvo naSega Gospoda Jezusa Kristusa, za kar se mu pre-
mnogokrat nudi primerna priloZnost.! — Tudi, raznovrsine nagibe za bogoljubno Ziv-
lienje naj veckrat temeljito razkazuje, ker naravnost vzpodbujajo naso voljo. To se tudi
V navodilih za premisljevanje po metodi sv. Ignacija posebno poudarja: ¢lovek naj se
izogiblje hudega in naj dela dobro, ker je spodobno, koristno, prijetno,
lahko, potrebno (dolZnost).

¢) Domisljija je pa veckrat zelo nevarna dusSni lepoti. Iz tega,
kar otrok opazuje novega in kar ima Ze od poprej v spominu, snuje fan-
tazija predstave — dusSne slike, ki so plemenite in krasne, ako je bila spre~
jeta snov Cista; grde in ostudne pa, ako je duh Ze vzprejemal necedne in
podle snovi. Pa¢ velika nesreta za vsakogar, ki ima okuZeno, otrovano
fantazijo.

Sveto dolznost ima torej vsak vzgojitelj, da odstranja vse, kar bi utegnilo one-
tistiti gojentevo domisljijo. Obcevanje, berilo, slike ... so Cestokrat oni umazani dotoki,
po katerih se zastruplja ta prelepi dusni dar. Kolikrat se greh in zlobnost slika in
Opisuje v lepem in vabljivem svitu, Cednost in postenost pa v mracni, toZni in nepri~
kupljivi luéi. Vzgojitelj ¢uvaj sam in vedno priporocaj Cujenost tudi svojim gojencem!

Tudi naj katehet ne pozabi, da je fantazija le bolj pomo Zna duSna
sila in da imata glavno nalogo um in volja. Torej bi ne bilo prav, ko bi
prefiraval ter preobkladal katehezo z zgodbicami in zgledi. To bi kratilo
jasnost in temeljitost v pouku, v vzgoji bi pa pospeSevalo ono neplodno
sentimentalnost, ki pogresa tako potrebne kremenite volje — znacajnosti.

Da se gojenec ne zasanjari v ono megleno naziranje, ki si v zracnih
viSavah ustvarja tak svet, kakor$nega nikjer ni, naj se vrSi vsa operacija,
ki zadeva fantazijo, na reelni podlagi zgodovine in izkuSnje. Kjer opazi

§ 12. Custva.

Dasi psihologija ne priznava ¢ustev za posebno duSno mog, jih vendar
katehetika ne sme prezirati; ker so pri vzgoji zelo vplivna zlasti na voljo.
Sicer hitro minejo, a ¢e se veckrat ponavljajo, popuste v dusi nekaj stal-
nega, kar se navadno imenuje cut; n. pr. cut za resnico, dostojnost, usmi-~
lienost, poboZnost. ..

Custva so lahko prijetna ali neprijetna. Prijetnim Custvom n. pr. pristevamo:
Veselje, upanje, strmenje, spostovanje, ¢e3cenje, hvaleZnost, ljubezen itd. Neprijetna pa
$0 n. pr.: zalost, kes, stud, strah, skrb, obupnost, jeza, usmiljenje, sotutje (v Zalostnih
dogodkih) itd. V nravmem oziru so lahko dobra in koristna ali pa slaba in $kodljiva.

1, Poleg bibli¢nih zgodb so posebne cene posamezne legende ali Zivljenje
Svetnikov, junakov nravnega Zivljenja. Pametno in spretno odbrane legende so po-
polnoma primerne, da so ljudstvu v zgled, da fantaziji dajejo pravo smer in podpirajo
hacela, ki so merodajna za vse zivljenje. (Keller, Volksscdiulkunde § 43.)



I

Ljubezen do Boga, starSev, dobrotnikov itd. je dobra; ljubezen do prepovedanih reci,
necimerne slave, nevarnih veselic itd. je slaba. Strah boZji, strah pred grehom, pohuj~
$anjem itd. je koristen strah; strah pred slabimi ljudmi, strah radi teZav, ki jih priza~
deva sluzba boZja, posteno in sveto Zivljenje itd., je 3kodljivo €ustvo ...

O uporabi ¢ustev pri verouku je zlasti pomniti:

1. Dobra custva naj katehet vzbuja, kolikorkrat se mu nudi primerna
priloznost v katekizmu ali zgodbah; slaba pa naj zatira s tem, da vzbuja
stud in odpor proti njim.

Najveckrat vzbujaj v mladih srcih strah boZji, obfudovanje in ¢eSCenje
boZjega velitanstva, stud nad grehom, ljubezen do Boga... V to svrho
posebno izdatno izkoris¢aj temeljito in veCkratno razlago lastnosti bozjih. Pred vsem
pa naj Cestokrat pride na vrsto hvaleznost. Zivo opisuj otrokom, koliko dobrega so
Ze prejeli od Boga, sv. Cerkve, svojih dobrih starSev, duhovnikov, utiteljev itd. To bodi
takoreko¢ zlata nit, ki naj bi prepletala vse katehetsko poucevanje. Zakaj ¢lovek, ki je
resni¢no hvaleZen Bogu in svojim zemeljskim dobrotnikom, ne more biti zloben. Saj 3e
zveri in uporno Zivino krote s tem, da si jih izku3ajo z dobroto pridobiti. (Ci. ,Angel-
cek“ 1. 1903.)

2. Metodiéno naj se postopa tako-le: a) Ze ob pripravljanju naj si
katehet odbere tak moment, ki je primeren za vzbujanje kakega custva
(oziroma studa proti njemu). &) Tak moment naj podrobno in Zivo
naslika v kratkem akroamaticnem nagovoru, da se po vzplamteli otroSki
fantaziji vnemajo tudi otro$ka srca. c¢) Sam naj obtem tudi sledi svoji
fantaziji in se ogreje in navdus§i za doti¢ni predmet; zakaj le to, kar
pride od srca, gre tudi do srca. ¢) Ako sam cuti, kar Zeli, da bi cutili
njegovi ucenci, mu bo tudi lahko zadeti pravi glas in poudarek pri
govorjenju.

N. pr. stud nad grehom bi katehet obudil v otroskih srcih, ako prav Zivo opisuje
nesreto prvih star$ev. Morda nekako tako~le: Veliko Zalostnih dni je Ze bilo, kar svet
stoji, a tako Zalostnega pac¢ ni bilo nobenega kot takrat, ko sta Adam in Eva morala
za vselej zapustiti prelepi raj! Marsikatero srce je Ze Zalovalo na zemlji, a (razun Jezu-
sovega in Marijinega srca) pat nobeno bolj nego Adamovo in Evino takrat, ko sta se
poslavljala od onega presretnega vria! Premnogo solz se je Ze prelilo, kar hodi tlove~
vestvo po zemlji, a malo jih je bilo tako grenkih, tako gorkih, kakor one, ki so kapale
Adamu in Evi po uzaljenem licu na tla izgubljenega raja, ko sta ga zapuscala! Otroci,
pohitimo v mislih nazaj, presko¢imo tisocletja, ki so minula od takrat — vstopimo se k
vratom rajskega vrta in glejmo naSega prvega ocCeta, naSo prvo mater ob preZalostnem
odhodu: Kako jima solze kapljejo na tista tla, kjer doslej nista ¢utila nobene neprijetnosti,

marve¢ sta uzivala le samo radost; — poglejte, kako se milo ozirata nazaj po onih
blaZenih prostorih, kjer sta se tolikrat pogovarjala kot prisréno ljubljena otroka z
nebedkim Ocetom; — poglejte ju, kako kliteta prijazno k sebi zivali, kot poprejsnje dni,

a zivali so postale divje, rjovejo in bezijo od njiju ali pa se jima ustavljajo; poglejte ju,
kako se strahu treseta, kako prose¢ povzdigujeta roke, da bi smela $e ostati, a prepozno
je, greh je storjen, kazen je izreCema: iz vrta morata — angel se vstopi z ognjenim
medem. Presretni vrt jima je odslej le v toZnem spominu, a lastnina jima je nerodovitna
puscava, kjer morata trdo delati. O kolik razlotek med poprej in zdaj! O kolikrat se
pogovarjata o nekdanjih preradostnih dneh in primerjata sedanje trpljenje s poprejdnjim
rajskim sre¢nim Zivljenjem, britko obzZalovaje svoj greh. Glejte, kaj stori greh, en sam
greh! In vendar ste, otroci, tudi vi bili tako nespametni, da ste posnemali Evo in Adama
ter delali, kar je Bog prepovedal, in niste hoteli delati tega, kar je zapovedal on —
Najsvetejsi! Z nasim otetom Adamom in na$o materjo Evo povzdignimo $e mi roke in
obudimo sréno kesanje ... (Cf.str.19. o vernih dusah; str.24. o hvaleZnosti.)




R R R R EEE—

T

Lepo se doseZe namen, ako se v podobi kratke molitvice vzbudi
doti¢no ¢ustvo.

O sv. Frané&isku Ksav. je zapisano, da je tako-le ucil diviake ter opominjal
Misijonarje, naj tudi enako ute. Odkril se je, molil Ocena$ in zacel Apostolsko vero. Ob
Koncu prvega ¢lana je vprasal: Ali verujete ta ¢lanek, da ... Ogovor: Verujemo z bozjo
Pomocjo. Potem je nadaljeval: O Gospod Jezus Kristus, daj nam milost, da bomo mcgli
Verovati ta ¢lan sv.vere! Da bi mogli, molimo Ocenas, vsak naj ga moli natihem!. ..
Recite z menoj: ,0O sveta devica Marija, Mati bozja, izprosi nam od Boga to milost, da
Igi trdno verovali ta &lan sv.vere; in da res doseZemo to milost, molimo vsak zase
Cescenomarijo®. In tako po vsakem &lanu.

Vzbujanje ¢ustev pa naj ne fraja predolgo; zlasti tukaj preve¢ naenkrat
ni dobro. Saj se Ze nasa narava protivi predolgemu custvovanju. Naj se ne
ponavlja preveckrat, ker bi tako deloma izgubilo svojo mo¢, deloma pa tudi
gojilo brezpotrebno sentimentalnost. Tudi naj se ne pretirava; za oZivljanje
fantazije naj se opisuje le tako, kakor je v zgodovini res bilo ali utegnilo
enako biti, in kakor je po izkuSnji Se zdaj mogoce. Vse bodi v mejah
dostojnosti.

Navadno se ta operacija vrsi proti koncu kateheze; vendar se radi
izpremembe uvrsti lahko tudi drugod, v zacetku, v sredi ali kjerkoli se med

" poukom nudi ugodna priloZnost.

§ 13. Volja.

Na voljo, ta plemeniti dar boZje dobrotljivosti, obracaj katehet najvecjo
pozornost in skrbljivost. Vse drugo bi ni¢ ne pomagalo, ako ni volja pri-
dobljena za krs¢ansko pravicnost. Zato naj veroucitelj skrbno uporablja vse
pomocke, s katerimi more gojencu voljo utrditi v dobrem in ga dovesti do
kr§eanske znacajnosti.

V to svrho mu bo Ze veliko pripomoglo to, kar smo do zdaj pripo-
rocali. Posrednje vpliva na ucencevo voljo, ako spretno izobraZza duSne zmoz-
nosti: razum, spomin, fantazijo in ¢ustva, kakor je bilo po ne-
koliko" omenjeno Ze na doti¢nih krajih, (§ 9—12). Med dusnimi silami je
Namre¢ neka precudna zveza, da se skupno podpirajo druga drugo.

Pri spoznanju, n. pr., mora volja nagniti razum, da se zatne zanimati za do~
tieni predmet in ga proucevati. (Nauéi se le, kdor se hoé&e nauciti) Ako je pa um
Spoznal kako resnico in se je preprical, nagiblje voljo, da naj jo prizna, veruje in se
ravna po njej. In ¢im bolj so nam jasne in z dokazi podprte verske resnice, tem raje
Se jim vda tudi volja. Saj so z¢ stari modrijani imeli prislovico: ,Ignoti nulla cupido
— Cesar ne poznamo, tega ne pozelimo.* — Spomin podpira naso voljo, ker nas o
Pravem Casu opozarja na dolZnosti, na trdne sklepe, pa tudi na merodajne nagibe, kakor:
na pricujotnost bozZjo, placilo, kazen ... Fantazija priganja naso voljo k dobremu s
tem, da nam Zivo pred o&i stavi posnemanja vredne vzornike ter §e krepkeje kaZze na
Posledice naSega vedenja in Zivahneje predstavlja nagibe. — Posebno pa po tustvih
deluje fantazija na voljo, ker pa¢ clovek radovoljneje in natan¢neje dela to, kar ga veseli,
Opuica pa to, kar se mu studi in zdi zoprno.

Katehetu je pa na razpolago Se vel sredstev, s katerimi more vplivati
na voljo ucencevo, kakor:

1. Nagibi, ki imajo Ze neko podlago v &loveski naravi. Ze po naravi
hamre¢ se razodeva v nasi dusi zlasti frojen nagon: a) versko moralni,



SERE [

dovzetnost za verske in svete re¢i; b) simpati¢ni, dobrohotnost do
bliznjika; ¢) nagon lastne koristi in srece. DuSni nagoni imajo pa 3Se
mocno oporo v milosti sv. krsta, zlasti v Cednostih, ki so bile vlite otroSki
dusi v tem zakramentu.

Poglavitni nagibi se koncentrirajo v treh boZjih ¢ednostih, zlasti
v ljubezni, ker omenjenim nagonom odgovarja tudi trojna smer krScanske

ljubezni: do Boga in zavoljo Boga do bliznjika in samege sebe.

Vera nam kaZe velicastvo bozje, najvisjo avtoriteto, ter vzbuja v nasih srcih strah
bozji, ki nagiblje naSo voljo, da naj se vselej in povsod klanja in pokori volji boZji.
Katehet naj torej posebno temeljito in opetovano razlaga lastnosti boZje ter naj
osobito v zgodbah nove zaveze Zivo opisuje velicastvo bozjega Sina. — Kricansko
upanje nam daje tako potrebni pogum. Malokaj namre¢ tako zelo zadrZuje in slabi
na$o voljo kot mehkuzna bojazen pred teZkotami ali celo obupna misel nase nezmoz-
nosti. Torej naj katehet v mladih srcih vZiga in neti junaski pogum s tem: da prepricuje
0 bozji dobrotljivosti, ki ne zahieva ni¢ nemogofega od nas in vedno podpira naSo
slabost s svojo mogo¢no pomoé&jo; da Cestokrat opozarja na zmagovalno junastvo svet-~
nikov (ako so mogli oni, zakaj bi mi ne!); da opisuje, kako si s kratko in nepretezko
borbo priborimo neskontno veliko veno placilo itd. — Najvetjo mo¢ pa zajema naia
volja v kricanski ljubezni. Cerkvena zgodovina nam je pri¢a, koliko premore ¢lovek, ki
ljubi Gospoda, svojega Boga, iz vsega svojega srca, iz vse svoje duse in iz vse svoje
modi, ter zavoljo Boga svojega bliZznjika kakor samega sebe. Torej ta sveta ljubezen do
Boga, do bliznjika in do samega sebe, ki ima v zgodovini tako slavne spomenike, naj
vodi tudi naso deco v dusSnem boju od zmage do zmage.

Semtertja naj katehet uporablja tudi naravne, svetne nagibe; vendar
naj jim vedno dostavlja tudi nadnaravnih nagibov.

Veckrat ima, n. pr.,, priliko govoriti o tem, kako si ljudje z grehom nakopavajo
¢asno nesreto, s fednostjo pa uirjujejo blagostanje. Kar poroca sv.evangelij o Jezusovi
mladosti: da je bil v milosti pri Bogu in pri ljudeh, to se vob&e sme re¢i o vsakem
izvrstnem cCloveku, kako se priljubi vsem postenim ljudem, kako lahko mu je dobiti
dobro sluzbo itd.; a katehet naj ne pozabi povdarjati tudi prvega: da je bil Bogu ljub.
Le Bogu se ne smemo zameriti, pa se tudi pametnim ljudem ne bomo. Pot do Boga in
vetne srefe je obenem tudi najboljsa steza do ¢asmih blagrov in svetne srece.

Po pravici se torej priporota katehetu, da naj zlasti v visjih razredih pove tudi
kaj iz drZavnega zakonika; a nikar naj ne pozabi obtem opozarjati na boZji
zakonik. Ker je treba vedno ratunati s clovesko slabostjo, moramo tudi pri nagibih
postopati od niZjega do viSjega: od naravnih nagibov do nadnaravnih in pri nadnaravnih
od nepopolnih do popolnih. SuzZenjski strah boZji naj se izpopolnjuje v sinovski
strah; istotako nepopolna ljubezen boZjav popolno in nepopolni kesv popolnega.

2. Zatajevanje. Pravemu spoznanju in dobri volji nasprotuje hudo
pozZelenje, slabo nagnjenje. Zato je neizogibno potrebno zatajevanje ali
premagovanje samega sebe. Po veckratnem zatajevanju se volja krepi,
hudo pozZelenje pa pojenjuje in strasti odnehavajo. Katehetu bodi torej
posebna skrb, kako spretno urejati in voditi samozatajo pri otrocih.

Nauk o samozataji naj katehet mnogokrat ponavija, n. pr., ko govori o nasledkih
izvirnega greha , 0 postu, o trdnem sklepu, o dobrih delih itd.; zlasti pa pri mnogih
svetopisemskih in svetnidkih zgledih. — Ta nauk pa ne bodi sploSen, marve¢ otrokom
je treba natancneje dolociti, kdaj, kje in kako naj se zatajujejo. Katehet se izkusaj
tudi prepricati, so li ucenci izvrsili njegova navodila. (Cf. Angelcek, 1. 1905.)

Zatajevanje je tudi zato tako izvrsino sredstvo bogoljubnega Zivljenja,

ker se Z njim otrok privadi prepotrebne samostojnosti, da Zivi po boZji




e s

volji ne zato, ker je primoran, marvec zato, ker sam hoce tako ter voljo
predstojnikov izpreminja v lastno voljo; zakaj le samostojnost volje, ne pa
prisiljenost, daje zagotovilo, da bode ostal poSten tudi potlej, ko pride izpred
0¢1 svojim vzgojiteljem.

3. Navada. Posebno se utrjuje naSa volja po lepih navadah.
Navada pa nastane po mnogokratnem ponavljanju istega dejanja. Kakor
velja v didaktiki: ,Repetitio est mater studiorum“, enako potrjuje vzgoja:
»Repetitio est mater virtutum — Ponovitev je mati cednosti“. Kakor
preide greh po veckratnem ponavljanju v greSno navado, enako privaja
Vztrajno ponavljanje dobrih del do svetih navad — do cednosti. Pridobljena
navada je druga narava.

Korist navade lahko izprevidimo iz tega-le zgleda. Ako ima kdo lepo navado, da
hodi tudi v delavnik vsako jutro k sv. masi, ne &uti za to bogoljubno delo nobene
tezkoce. Veselo vstane, ko pride dolotena ura, zvonov glas mu je prijazno vabilo; vsa
druga opravila ima tako urejena, da ne ¢uti radi sv. mase nikakorsne stanovske zadrege;
tieko posebno zadovoljstvo spremlja to sveto navado in cutil bi se nesrecnega, ko bi
jo kdaj opustil. Tako oja&i navada naso voljo.

Nekaj lepih navad Ze itak zagotavlja Solski red, nekaj so si jih pri-
dobili otroci Ze doma v druzinskem Zivljenju; a katehetu ostane Se obSirno
in hvalezno polje, ki naj ga poizkusa obdelovati vsako ucno uro, zlasti v
takozvani uporabi, z raznimi verskimi vajami. Nekaj naj jih opravlja
z otroci kar takoj v 8oli, za druge pa naj jim daje navodila, kako naj jih
sami izvrSujejo, kadar se jim nudi primerna priloZnost. Take vaje naj se
ozirajo na notranjost in zunanjo poboZnost, na domace Zivljenje in obcevanje
z ljudmi.

4, Trdni sklepi. Ako se je nasSa volja odlocila za kako dejanje, ki
ga ne more takoj izvr§iti, marve¢ Se le v prihodnosti, imenujemo tako od-
locitev trden sklep. Trdni sklepi so zelo vplivni na nravno Zivljenje. Pri
zakramentu sv. pokore so bistven del kesanja, in izpoved bi bila neveljavna
brez trdnega sklepa; a tudi sicer so najkrepkejSe sredstvo, s katerim ¢lovek
samostojno vlada svojo voljo, ako jih resno in pametno rabi. Zato mora
katehet nanje obracati posebno pozornost.

Otroke je treba cestokrat opozarjaii na lastnosti dobrega sklepa, n. pr.: a)
Sklep bodi doloten in se obracaj na posebna, Ze naprej odbrana dejanja. Splosni
sklepi, kakor: ,Nikdar ne bom storil nobenega greha, vedno ho&em biti priden, rad
moliti# itd. nimajo dejanske mo¢&iw sebi, dasi so sami obsebi dobri, ker Z njimi izrazamo
ljubezen do Boga. Da sklep res pripravi voljo do dejanja, mora natanko dolotiti, kate~
rega greha se bomo izogibali, kdaj in kje, katero dobro delo in katero molitev bomo
opravljali, kolikrat, itd. — &) Sklepe moramo vetkrat ponavljati, ker bi jih sicer
Pozabili, ali pa bi ne imeli prave moci, ko bi jih obragali na nedolo¢no prihodnost. To,
kar smo, n. pr., pri izpovedi sklenili za vso prihodnost, moramo vsako jutro ponavljati
in si podrobno dolociti, kaj pride na vrsto Se dopoldne, kaj popoldne, kaj doma, kaj
V druzbi itd. — ¢) Ne si kopi€iti prevec sklepov hkrati. Kdor ima preveé sklepov,
navadno nobenega ne izpolni. Imejmo splosni sklep, da ne bomo Boga Zalili z nobenim
grehom vet (vsaj ne s smrtnim grehom), sicer si pa delimo delo ter polagoma napredujmo
V kri¢anski popolnosti. (Cf. Dobra izpoved str. 70.)

Jako priporocljivo je, da si u€enci zapisujejo vse trdne sklepe in velkrat prebero,
zakaj pozabljen sklep je brez koristi.



5. Nacela. Ako si s trdnim sklepom ne dolo¢ujemo le posameznih
opravil, le v nekaterih slucajih, marve¢ se zaveZemo za vse slucaje ter
zalrtamo svoji volji vodilo za vse Zivljenje, imenujemo tako odiocitev :
nacelo. Nacela so zato tako krepka opora na$i volji, ker ob casu izkus-
njave ni treba Se le premi$ljevati, kaj je storiti, marvec se takoj odlo¢no
odbije, kar je proti nacelu. Nacela so podlaga znacajnosti.

Mladeni¢ n. pr.sklene, da na¢eloma ne bo nikdar kadil; s fem hoce reci: moja
odlo¢na volja je za vse slucaje, ko bi me Se tako mikalo, ali naj bi me silil kdorkoli,
nikdar ne bom kadil. Kdo drugi se na enak nacin zaveZe za abstinenco, da nikdar ne
bo pil nobene opojne pijace. Abstinenti se torej naceloma zdrZe alkoholnih pijac.

6. Nadnaravni pomocki. Vkljub Se tako pridnemu in vztrajnemu
naporu Clovek ne more iz lastne modi izpolniti svoje prevzviSene naloge.
Sesta temeljna resnica nas uci, da mu je k temu treba bo Zje milosti.
Bozja pomo¢ Se le stori naSo voljo — nepremagljivo. Torej bi slabo izvr-~
Seval svoje delo oni katehet, ki bi se zanaSal le na svoj trud in svetna
sredstva; posebej za katehetovo delo je treba pomoci od zgoraj. Vso skrb
torej obracaj na to, da se bodo gojenci privadili, kako naj si ne le v Solski
dobi, marvec¢ tudi v poznejSem Zivljenju pridobivajo nebeSko pomo¢, boZje
milosti: po sv. zakramentih, daritvi sv. maSe, z molitvijo, po zakramentalih itd.

Tezko, a hvalezno delo ima tukaj katehet; lepo moliti — poboZno na znotraj,
spodobnio na zunaj; s pridom se udeleZevati sv. ma3e in drugih cerkvenih pobozZnosti,
vredno opravljati sv.izpoved in sv.obhajilo, ne le prvikrat, marve¢ vedno, vztrajno do
smrti itd. SreCen katehet, ki to doseZe pri ve&ini svojih uCencev.

Katehetu bodi skrb, da se otroci dobro na pamet nauce navadnih molitev, da
jih izgovarjajo razlotno, pravilno ter primerno glasno in pocasi. Tudi na zunanjo
dostojnost pri molitvi je treba paziti. Posebno pa vzbujaj notranjo pobozZnost s tem,
da veckrat v obte govori o lastnosti dobre molitve in da posebej temeljito pojasnjuje
pomen navadnih molitev. (Cf.§ 7.) Vedenje v cerkvi naj jim podrobno dolodi, pa tudi
pazi, da se natanko izvriujejo njegova navodila. (Cf. ,Spodobno vedenje v cerkvi“.) Dan
Solske izpovedi in sv. obhajila smatraj vselej res kot praznicen, ne le kot Sole prost dan
in ukreni vse potrebno, da bodo otroci spostljivo, vredno in s pridom opravili to preime-~
nitno opravilo, ker ¢lovek navadno tudi pozneje tako nadaljuje, kakor se je privadil v mladosti.

* i ES

Dr. Weber razlocuje pri duSnem delovanju Stiri momente, ki se med soboj vezejo
in vzporedno delujejo: dva za spoznanje, dva za hotenje. NiZje spoznanje je zlasti
delo fantazije, ki po Cutnem naziranju tvori predstave; viSje spoznanje pa je delo
uma, ki sodi, sklepa in tvori pojme. NiZje hotenje se razodeva v custvil, vigje
pa v volji. In le, kadar vse skupno deluje, ¢etudi ne hkrati, nastane popolno dejanje.
Kar je v spoznanju mo¢ spomina, to ima biti v hotenju mo¢ volje — znacaj.

[V. O katehezi.

Pri katehezi pridejo v poStev zlasti te le re¢i: dolocditev uéne
snovi, u¢na pot, uéna oblika, obravnava ué¢ne enote, slog
in predavanje ter ucna sredstva.

§ 14. Dolo&itev uéne snovi.

Za vsako ucno uro je ftreba dolociti neko Stevilo vprasanj. To je
odvisno od lastnije vpraSanj in u¢ne poti, od razvrstitve ucne snovi pa od
zmoZnosti ucencev.




e

Vprasanja v katekizmu so jako razlicna: zgodovinska, n. pr. ustvarjenje, rojstvo
Jezusovo; nau¢na, n. pr. o lastnostih bozjih, o grehu in ¢ednosti; zistemska, n. pr.
nastevanja sv. zakramentov, zapovedi, grehov pri posameznih zapovedih; tekstovna,
n. pr. molitve in izreki sv.pisma; prehodna vpraSanja, n.pr. kako se glasi prvi
tlan Apostolske vere, kako se glasi druga prosnja v Ocenasu, tretja zapoved bozja.
Poleg tega so vprasanja tudi $e: daljSa ali krajsa, tezja ali lazja, bolj ali manj
tehtna in potrebna, nova ali Ze vsaj deloma znana.

Samoobsebi je razvidno, da je po razli¢nosti vprasanj tudi razlicna razlaga in
dolgost kateheze. Zgodovinska vprasanja se redujejo s tem, da se doti¢no dejstvo obsirno
in temeljito obravnava po biblicnih ali cerkvenih zgodbah. — Nau¢na vprasanja zahtevajo
vselej nazornih pojasnil in so torej precej zamudna. — Zistemska vprasanja naj se
sploh samostojno ne obravnavajo, marve¢ se v zatetku kar prebero ali ob koncu pre-
gledno sestavljajo. Tekstovna vprasanja ne potrebujejo nazornih sredstev v pojasnilo,
marvet se le navadnim potom eksegezirajo. Prehodna vpraSanja pa so Ze itak sama
del obravnave.

Iz tega pregleda je razvidno, kako nespametna je bila praksa onih katehetov, ki
so odbirali za vsako u¢no uro enoliko vpra8anj. Bodi pa tudi nam kazipot, kako si
modro odbirajmo snov za posamezne utne (metodiske) enote.

Utna enota imej v sebi le toliko vpraSanj, kolikor jih je po vsebini
med seboj v tesni zvezi. Torej je po razlitnosti vpraSanj v&asih dolga,
véasih krajSa. In ne zdi se nam opravifena zahieva, da bi se morala za
vsako ucno uro doloCiti ena sama ucna enota; za tako delitev je prevec&
enot pa premalo ur.

Starej$a praksa ima tu dokaj laZjo nalogo, ker smatra vsako vpraSanje za samo-~
stojno celoto, uc¢no enoto, razun onih slu¢ajev, ko se eno vpraSanje razkraja na veé
drugih, n. pr. Vpr. 70: ,Kako skrbi Bog za ustvarjeni svet®, ker tvorijo
vprasanja 70—75 eno u&no celoto; in sli¢nih je Se ve&. Tudi konceniri¢no ucenje je s
tem olajsano. (Katehet Anton Ender je v svoji knjigi ,Katechismus-Disposi-~
tionen“ ves katekizem razdelil v 117 u¢nih enot.)

Tezavo pa ima Ze tu takozvana ,monakovska“ metoda, ker odlofno zahteva za
vsako uro le eno samo enoto. Tu mora nastati neprilicnost: ali je kateheza predolga ali
prekratka, ali pa mora vezati v eno skupino manj sorodna vprasanja. Ker je pa nepeda~
gosko variti v eno celoto, kar ni slinega in sorodnega, bo gotovo bolj ugajalo tudi tej
metodi, ako po razliki vprasanj obravnava isto uro po vec u¢nih enot. Pri vseh opravilih
se ravna delo po tasu, ne pa ¢as po delu. Ako se sme dolga enota deliti na dve uéni
uri, zakaj bi se jih ne smelo obravnavati po dve ali Se vet isto uro?

Sicer si pa stara in novejSa praksa v doloevanju uc¢nih enot nista tako zelo
razli¢ni, kakor se zdi na prvi pogled. Novejsa metoda smatra posami¢na vprasanja kot
dele (delne celote) iste metodiske enote; prejSnja pa tudi obravnava v nekaksni zvezi
Sorodna vpra3anja, in sicer ne vseh enako obSirno in temeljito; tudi ne pristavlja pri
vsakem vpraSanju posebne uporabe, nagibov itd., marvet se ob koncu obravnave skupnih
Vprasanj obrata 3e posebej do srca in volje ucencev v takozvani parenezi, nekako
pPo katekizmovem navodilu »Pomni!/«

§ 15. Uéna pot.

Kakor za vsako pot, je tudi za ucno pot glavno vpraSanje: odkod?
in kam? Odgovor je tu: ali od celote do delov ali pa od delov do
celote. V prvem slucaju razkrojimo celoto v posamezne dele, ki si jih
natancneje ogledamo; v drugem pa najprej opazujemo dele in jih kon¢no
zdruzimo v celoto. Tako nastane analiti¢na in sinteti¢na uéna pot.



Ako se oziramo Se na to, kako so posamicni deli nastali in se razvijali,
zovemo tako u¢no pot tudi geneticno.

Paziti je pa $e na to, ali nam je deliti re¢no (fizicno ali moralno)
celoto, ali pa logi¢no (pojmovno) celoto.

1. Re¢na analiza razdrobi celoto v bistvene dele, da jih otroci
nanovo spoznavajo, ali pa natanéneje umevajo, ako so jim Ze odprej po-
nekoliko znani; konca se s sintezo, ki spoznane dele zopet zdruZi v celoto.
— Realna sinteza pa najprej obravnava dele in, ko so otrokom jasni,
jih zdruzi v celoto; konca se tudi lahko z analizo, ako ofroci ponavljaje
opiSejo celoto po njenih delih. V katekizmu se more redkokrat rabiti realna
analiza in sinteza, in sicer analiza, ako je ofrokom bolj znana celota, sinteza

pa takrat, ¢e so jim deli bolj znani.

Zgledi: @) Analiza n. pr. vprada: ,lz koliko delov sestoji Elovek?* (Iz duge in
telesa.) V dusi delujejo razne moti: razum, volja itd. Telo pa ima glavo, roke, noge itd.
— Sinteza pa nastopi obratno pot, n. pr.: Kako je Bog ustvaril ¢loveka? lz cesa mu
je naredil telo? Kaj je imelo to telo? Ali je Ze zivelo? Kaj mu je vdihnil Bog, da je
zivelo? Iz cesa je (torej) clovek ?* (Vpr. 90.)

b) Resnico: Jezus Kristus je Bog in ¢lovek skupaj (Vpr.115) bi anali~
ti¢no obravnaval, n. pr., takole: Najprej se pove katekizmovo besedilo, potem pa raz-
kroji: Kaj moramo torej verovati o Jezusu Kristusu? Verovati moramo, da je Jezus
Kristus 1. pravi Bog in 2. pravi ¢lovek. — Jezus Kristus je pravi Bog, ima
boZjo nmaravo v vsej popolnosti: Jezus je tako Bog, kakor je Oce Bog; on je tako
Bog, kakor je Sv. Duh Bog; iste bozje lastnosti, ki jih ima Bog O¢e in Sveti Duh, ima
vse tudi Jezus Kristus, je torej pravi Bog. To je Jezus Kristus mnogovrstno izkazal v
Zivljenju: s cudeZi, da je vsemogolen; s prerokovanjem, da je vseveden, itd. — Pa
Jezus Kristus je tudi ¢lovek, ima tudi €love3ko naravo: vzprejel je
telo, kakor imamo mi telo; vzprejel je duSo, kakor imamo mi duSo. To se je neprene-
homa kazalo v njegovem zivljenju: ¢loveSko telo potrebuje jedi, pijace, pocitka, spanja
itd.; Jezus je jedel, n. pr. pri zadnji veterji; je bil Zejen na kriZu; je pocival
pri Jakopovem vodnjaku, ker je bil truden od dela in potovanja; je spal v Colnicu
itd, Cloveska du3a je Zalostna in vesela, se boji, ima sotutje itd.: Jezus je p el pri
zadnji vecerji zahvalnico; ob Lazarjevem grobu se je jokal; na Oljski gori je bil
Zzalosten do smrti; mati najmskega mladenita se mu je smilila itd. Jezus
Kristus je pravi ¢lovek. — Jezus Kristus je Bog in €lovek skupaj: preden
se je vc&lovecil, je bil samo Bog, in sicer od vekomaj kakor Bog Oce in Sveti Duh. Ko
se je pa vclovedil, je bil pa Se tudi ¢lovek obenem, pa tako, da se nista nikdar vec locili
v njem boZja in &loveska narava, — ves &as je bil Bog in ¢lovek skupaj: kot malo
Detece v betlehemskih jaslicah — Bog in ¢lovek skupaj! ob ubegu v Egipt — Bog in
clovek skupaj! v delavnici Nazaretski — Bog in €lovek skupaj! v javnem delovanju —
Bog in Clovek skupaj! v trpljenju in smrti — Bog in ¢lovek skupaj! Se njegovo mrivo
truplo je bilo — boZje telo, in njegov grob — boZji grob! Bog in &lovek skupaj ob
vstajenju, vnebohodu, ob desnici Boga Oceta vekomaj! Bog in ¢lovek skupaj v pre-~
svetem Re3njem Telesu! Zdaj se kaj lahko povzame Se Vpr. 116. in 117., in primerna
uporaba se zasnuje sama ob sebi. (Cf. L. Wiedemayr str. 114.)1

Sinteti¢no pa bi se obravnavalo isto vprasanje na podlagi primernega dogodka
iz Kristusovega Zivljenja. Katehet Stieglitz2 si jevto svrho odbral ¢udeZ na morju,
ko je Jezus umiril vihar. Dr. Meunier3 pa si je odbral dogodbo: Jezus na Oljski
gori. Najprej pove dogodbo, potlej pa izvaja nekako takole: ,Mislite si, otroci, da bi

1 Glavna pot je tu realna analiza, v podrobnosti pa je logitna sinteza,
? Rusgefiihrte Katechesen iiber die kathol. Glaubenslehre. Str. 156,
3 Die Lehrmethode im Katechismus-Unterricht 15.




Vel

bili tudi vi takrat zraven na Oljski gori in bi bili natanko opazovali, kaj se godi z Je-
zusom. Kaj vidite? Jezus gre na Oljsko goro, govori z apostoli, moli k svojemu nebe-
Skemnu Ocetu, poklekne, se skloni do tal, obledi, se trese in poti krvav pot. Je~li to
storil z duso ali s telesom? S telesom; Jezus ima torej telo, kakor mi. Pa pri Gospodu
opazujemo Se mnogo drugega: uZalosti se in se za¢ne bati in tresti ob misli na svoje
prebridko trpljenje, ki ga ¢aka. S ¢im je bil zalosten? Ali tudi s telesom? Zalost in
skrb in bojazen, ¢e je velika, se sicer razodeva tudi na telesu, a svoj pravi sedez ima
Pa v du$i. Da je Jezus na dusi to trpel, pove sam: ,Moja dusa je Zalostna do smrti.
Kristus torej ni imel le ¢loveskega telesa, marvet tudi ¢lovesko du$o, prav tako, kakor
mi. Imel je razum, s katerim je mogel misliti; spomin, s katerim se je mogel spominjati tega,
kar je dozivel; imel je srce, s katerim je tutil Zalost in veselje, s keterim je mogel ljubiti
in sovraziti, upati in se bati; imel je clovesko ’voljo, s katero se je mogel prosto odlotevati.
Saj je to sam priznal v molitvi: ,Oce, ne kakor jaz hotem, marvet kakor ti hotes!*
Jezus Kristus je torej imel kakor vsak ¢lovek duSo in telo, ki sta bila v njem zdruzena
V eno clovesko naravo.

BAko pa Jezusa na Oljski gori natan¢neje opazujemo in se spominjamo vsega, kar
je tu delal in govoril, boste pat opazili tudi 3e kaj takega, kar se ne more pripisovati
ne njegovemu telesu in ne njegovi dusi. Pri zadnji vecerji je bil v obednici napovedal:
»Eden izmed vas me bo izdal.“ In zdaj na Oljski gori rete ucencem: ,Vstanite, izdajalec
se bliza.“ Odkod je vedel, da ga bo Juda izdal, saj nesretni apostol ni nikomur razodel,
kaj misli storiti, razun sovraZnikom — na skrivnem? In kako je mogel vedeti, da je
Ze blizu, dasi ga 3e ni mogel nihe opaziti? Jezus vidi vse, naj bo Se tako skrito, vidi
tudi najskrivnejse misli in Zelje lovekove; ne ve le tega, kar je Ze bilo in kar je, marvec
mu je odkrita tudi vsa prihodnost, ve za vsakega &loveka, kdaj, kje in kaj namerava
storiti. Ali je mogel Jezus to vedeti le kot ¢lovek? To more vedeti edino le Bog, ker
je vseveden. Kaj je torej Jezus ? Jezus Kristus je pravi Bog. (Tukaj bi se lahko opozorilo,
da je vsemogod&en, ker je Malhu zacelil uho in ker so sovraZniki strahoma pred
njim na tla popadali.) A v Bogu so tri osebe: katera izmed teh treh je Kristus? To lahko
razvidimo iz njegove molitve: ,,O&e, ako je mogoce itd.“ Ako imenuje Jezus Boga svo-
jega Oceta, kaj je torej on sam? Sin boZji, t.j. druga boZja oseba. Razvideli smo torej,
da sta v Kristusu dve naravi, boZja narava, ker je Bog, in ¢loveska, ker je ¢lovek. Raz-~
videli smo pa tudi, da sta v Kristusu obe naravi tesno zdruZeni v eno osebo: nista bila
namre¢ dva Kristusa, kot clovek posebej in kot Bog posebej, marvec bil je Bog in
tlovek skupaj, isti Kristus je opravljal cloveska dela, isti Kristus je izvr3eval bozja
dela. — Tako pa ni bilo od vekomaj; Bog je bil pa¢ od vekomaj, a clovek je Se-le
postal pred 1900 leti, torej v ¢asu. Kaj pa se to pravi, ¢lovek je postal? Ni nehal
biti Bog, marvec je ostal bozji Sin in je bil poleg tega tudi ¢lovek. Tako je Jezus Kristus
»Bog in ¢lovek skupaj“. Bog je bil od vekomaj in si je v &asu privzel tudi ¢lovesko
naravo, t. j.duso in telo, ter se je tako v&lovedcil.*“!

¢) Analiza: V vigjih razredih pokaZe katehet ves zemljevid Svete dezele
ter naSteva in kaZe posamezne imenitnejSe kraje. Sinteti&nim potom pa v niZjik
razredih polagoma gradi z otroci ta zemljevid. Najprej jim zacrta Jeruzalem, potlej
V primerni razdalji Betlehem, Nazaret, Kana, Kafarnavm, Genezare3ko
jezero, Jordan itd.

&) (Razdelitev drustvene ali moralne celote, n. pr. vpr. 203—205,) Analiza: Papez,
kardinali, nadskofje, skofje, dekani, zupniki, kaplani, verniki. — Sinteza: Otroci v 3oli,
Vsa Zupnija z domaco duhovscino, domadi dekanat, vsi dekanati domace Skofije, vse
Skofije (s korarji) iste nadskofije, vse nadskofije s papezem (in kardinali) na ¢elu.

2. Logi¢na sinteza in analiza se pa drugaCe uporablja. Tukaj
je namre¢ delitev in zdruZitev pojmovna. Delijo se visji pojmi v nizje in
Najnizji v zunanje posameznosti (konkretne pojave), rodovi se dele v vrste -
T e R N,

! Tukaj je le glavna pot realna sinteza, a podrobno izvajanje je logi¢na analiza.

ol



AR

in posamezna bitja (individua), pravila se kaZejo na zgledih, zakoni se iz~
vajajo iz posameznih pojavov, na posledicah se spoznavajo vzroki.!

Logi¢na analiza je pot od zunanjosti do notranjega bistva, od
posameznosti do splo$nosti, od zgledov do pravil, od pojavov do zakonov,
od posledic do vzroka; torej se vobce postopa od konkretnega do
abstraktnega. Nasprotna pot pa se imenuje logi¢na sinteza. Analiza
se tudi imenuje indukcija, sinteza pa dedukcija.

Do novejSega Casa se katehetiske knjige v imenovanju niso ozirale na razlotek realne
in logitne analize in sinteze ter so vob&e analizo imenovale razkrojitev in razlago teksta,
sintezo pa pojasnitev posameznih delov in njih zdruZitev v katekizmov tekst. Nekateri
Se zdaj nadaljujejo tako; vsled nasveta dvornega svetnika Willmanna pa se ¢imdalje
bolj poprijemljejo tu oznatenega imenovanja, ki ima Ze v Aristotelu svojega zastopnika.
Torej je treba paziti ob €itanju mefodi¢nih knjig, da si ne mislimo ravno nasprotnega.

Zgledi. Definicija: Kaj je zakrament? bi se a) po analizi pojasnila tako,. da
katehet opozori najprej na nekatere konkretne re¢i pri deljenju sv. zakramentov, ki so
Ze otrokom znane, n. pr., kaj so Ze opazovali pri kri¢evanju, birmovanju itd. Pri svetem
krstu oblije masnik otroku glavo z vodo in hkrati izrece besede:. ,Krstim te v imenu
Oceta itd.“ To oblivanje pomeni, da je otrok omit ali ocCiSCen, ne na telesu, marvec¢ na
dusi. Zakaj pa ni dusa pred krstom ¢ista?... Oblivanje z vodo pomeni torej dusno
otistenje ali milost sv. krsta, zato ga imenujemo znamenje. Pa to znamenje ne po-
meni le milosti bozje, marve¢ jo tudi podeli, zato ga imenujemo tudi podelilno zna-~
menje. Kaj se torej vidi pri sv. krstu? Kaj se sli§i? Kaj se podeli dusi? Zato pravimo:
vidno in podelilno znamenje. KakSen dar boZji smo imenovali milost? (Notranji.) Ali
se more videti? Kako se torej imenuje? (Nevidna.) Kdo je ukazal deliti sv. krst? itd.
Enako se izvaja pri sv. birmi ter kon¢no pristavi, da se sli¢no opazuje tudi pri vseh
drugih zakramentih. Vsak zakrament je vidno in podelilno znamenje... Tako deliti
milost, je ukazal Kristus ... (Cf. str. 10.)

Po sinteti¢ni poti pa bi se sestavila ta definicija nekako tako-le: Zakrament
je vidno in podelilno znamenje nevidne milosti, postavijeno od Jezusa Kristusa v nase po-
svecenje. ,,Zakrament“ je latinska beseda in pomeni nekaj skrivnostnega in svetega. In
res so zakramenti zelo skrivnostna in sveta opravila, ker nam sv. Cerkev po njih deli
na skrivnosten nacin milosti, ki jih je Jezus zasluzil na krizu. (Veckrat se cita: sveto~
tajstva.) — Vidno znamenje nevidne milosti. Pri vsakem zakramentu se godi nekaj zunaj,
kar je mogoce videti ali opaziti, in nekaj znotraj, v dusi, Cesar ni mogoce videti. To,
kar se godi zunaj, imenujemo zunanje znamenje; kar pa se zgodi na dusi, imenu-
R Milost bozja

(bozje dobrote)

naravna (I) nadnaravna (1)
(v ¢asni blagor) (v naSe zvelit.)

Stvarnikova (2) Odresenikova (1I)
(podelj. prvim starSem) (zasluZena na krizu)

zunanja (3) notranja (I1I)

se dobiva:
o sv. masi, mo-  po zunanjih zna-
litvi itd. (4) menjih (IV)
od cerkve dolo~ po Kristusu uka-
Cenih (5) zanih (V)
zakramental zakrament
—_— S—————
zarotovanja, posvecle- sv. krst, sv. birma, pre~
vanja, blagoslovi (6) sveto R. T. itd. (VI).

N. pr. a) vpr. 508: Milost je notranji (Ill), nadnaraven (I) dar, ki ga nam Bog podeli
zavoljo zasluZenja Jezusa Kristusa (II), da se moremo zvelicati (I). —— Analiza odstranja:
1, 2, 3. — Sinteza prideva: I, II, IIl. — &) Vpr. 523: Zakrament je vidno in pode”
lilno znamenje (IV), nevidne milosti (I—III kot Ze znano), postavljeno od Jezusa Kristusa
v naSe posvetenje (V). — Analiza odstranja: 4, 5 in 6. — Sinteza privzema: 1V
V in posameznosti VL. ¢) Sli¢no: vpr. 745 o zakramentalih.




jemo notranjo milost. Pri sv. krstu, n. pr., kaj stori masnik . .. In kaj rece med
oblivanjem ?... To je torej zunanje znamenje. Kaj se zgodi znotraj? Dusa postane ¢ista,
sveta, To je znotranja milost. Tako je pri vsakem zakramentu nekaj zunanjega (vidnega)
in nekaj notranjega (nevidnega). — Podelilno znamenje. Znamenje je pa lahko dvojno:
tako, da le kaj pomeni, n. pr. dim, ki se vali iz dimnika, pomeni le, da v pe&i gori, pa
ne zazge ognja; ali pa tako, da tudi kaj naredi, n. pr. teman oblak je znamenje dezja,
in Ce res zacne deziti, ravno oblak stori ali da dez; ali ko solnce vzhaja, je to znamenje,
da se je zdanilo, a jutranje solnce ne pomeni le dneva, marvec ga tudi naredi. Zakra-
menti so tudi taka znamenja, ki niso le zunanja podoba notranje milosti, marveé& podelé
milost, n. pr. pri sv. krstu ravno oblivanje z vodo in izgovarjanje besedi: ,Krstim te..."
dodeli dusi milost sv. krsta. In enako je tudi pri drugih zakramentih. Zato ne retemo
samo: vidno znamenje, marvec: vidno in podelilno znamenje. — Postavijeno od Jezusa
Kristusa v naSe posvelenje. Jezus sam je ukazal tako deliti po sv. zakramentih milosti,
ki jih je zasluzil na krizu. Ali ni tudi zunanje znamenje, ako ma3nik po pridigi ljudi
prekriza in izrece blagoslov nad njimi? (Tudi). Pa zakaj ni zakrament? Jezus ni postavil
tega, ampak je uvedla sv. Cerkev. (Katehet utegne Se razjasniti, zakaj si je Jezus odbral
ravno ta nacin za delitev svojih milosti. Dobrotnik lahko deli darove sam ali pa po
svojih sluzabnikih, in sicer na tak natin, kakor sam hoCe. Za nas je zelé koristno, da
jih ho¢e deliti po vidnih znamenijih. . .)

b) Po geneticni poti bi se n. pr. izvajala definicija: Kaj je katoliSka Cerkev?
(Na podlagi vpr. 196.) Ko je bil Jezus frideset let star, je zacel uciti. Obhodil je vso
svojo doma&o deZelo... Povsod u&il... Tri leta se trudil... Pri mnogih je bilo zastoni.
Veliko pa jih je verovalo v Jezusa in so zvesto hodili za njim. Bili so kakor posluine
ov¢ice, on pa je bil njih dobri pastir. To je bil prvi zatetek Cerkve; tako je bilo vsa-
jeno ono drevesce, ki zdaj razteza svoje mogotne veje ez ves zemeljski krog: Zbiral
Je vernike krog sebe. — Jezus pa ni mogel vedno ostati pri svoji tedi; hotel se je zopet
vrniti k svojemu Ocetu v nebesa. In vendar je imela njegova Cerkev ostati do konca
Sveta. Zato si je izmed svojih najzvestejsih in najbolj gore€ih u€encev izbral 12 apostolov.
Ti so bili zmiraj pri njem, so videli vse, kar je delal, in slisali vse, kar je ucil. Po njegovi
smrti naj bi bili oni pastirji njegovi ¢redi: v njegovem imenu naj bi u&ili, kar jih je bil
on naucil, v njegovem imenu naj bi delili njegove zakramente, v njegovem imenu opravljali
daritev nove zaveze — sveto maso, v njegovem imenu vodili ali vladali njegove vernike;
ali da vam povem to z bolj utenimi besedami: Jezus jim je izro¢il svojo trojno
sluzbo — ucenisko, duhovnisko in kraljevsko. Pomnite torej: Izmed njih
(vernikov) si je izbral dvanajst apostolov in jim izro¢il trojno svojo
Sluzbo: ut¢enidko, duhovnisko in kraljevsko. (Ponovi $e prvo.)

Tako je bilo vse lepo pripravljeno. Pa Jezus je poznal slabost svojih apostolov
in vedel, da $e niso sposobni za toliko nalogo. Zato jim je ukazal, da naj $e le potlej
gredo po svetu oznanovat njegov nauk in delit njegove milosti, ko jim bo poslal svetega
Duha. Prisel je prvi binkostni praznik po Jezusovem vnebohodu, in apostoli so prejeli
Sv. Duha.! Takoj so zaceli oznanovati Jezusov nauk in deliti sv. zakramente. Prvi je
nastopil sv. Peter v Jeruzalemu ..”. Se tisti dan je prejelo 3000 vernikov sv. krst. Ti
SO bili prvi kristjani — jako dobri ljudje. Sv. pismo jih hvali: ,Vsi so bili enega duha
in enega srca, in vse, kar so imeli, je bilo vseh“ itd. — Kakor sv. Peter, enako so delali
tudi drugi apostéli. Raz3li so se na vse strani in po raznih krajih oznanovali sv. evan-

1 Stieglitz uporablja ob tem prehodu lepo primero: ,Cerkev pa zdaj 3e ni bila
gotova. Bila je $e mrtva Cerkev; ni imela Se pravega zivljenja. Ko je Bog stvaril prvega
Ctloveka, je naredil telo iz prsti. Pa telo je bilo $e brez Zivljenja; oli niso gledale, usesa
Niso slisale, usta niso govorila, srce ni bilo. Zdaj mu je vdihnil Zivljenje, dal mu ne-
umrljivo duso; tako je bil clovek Zivo bitje. Enako se je godilo tudi s Cerkvijo. Bila je
Se brez zivljenja. Kar pride binkostni praznik in sveti Duh zazari v ognjenih jezikih nad
apostoli in vdihne Cerkvi dih Zivljenja. Zdaj se odpro usta apostolov ter zaéno ozna-
Novati Kristusa Krizanega; odprd se srca Judov, in 3000 se jih dd en dan Kkrstiti. Zdaj
Je bilo izgotovljeno boZje delo, sv. Cerkev. Binko&tni praznik je rojstveni dan Cerkve

ristusove.

4 3

I



S By

gelij ter krstili one, ki so verovali in obljubili, da ho&ejo tako Ziveti, kakor je ucil Jezus.
Le-ti so se nekako locili od drugih in se tesno druzili med seboj, bili so druzba zase.
In predno so §li apostoli dalje v druge kraje, so tem kr§¢anskim druzbam (s poklado
rok) posvetili $kofov in masnikov, da bi jih kot njih namestniki ugili in vodili
po pravi poti za Kristusom v vecno zZivljenje. Ti apostolski namestniki so pa pred
svojo smrtjo posvetili novih namestnikov, da bi nadaljevali njih bozZje delo.

Apostolsko delo je bilo pa zelo uspesno: v kratkem ¢asu je nastalo veliko kr§can-
skih druzin ali ob¢in. Da bi se pa povsod ohranila edinost med njimi (= da bi povsod
ucili pravi Jezusov nauk in povsod prav delili Jezusove sv.zakramente), je bilo treba
skupnega voditelja ali nacelnika, saj ne more obstati nobena druzba brez nacelnika,
nobena druZina brez gospodarja, nobena.c¢reda brez pastirja. Vsevedni Jezus je to pat
najbolje izprevidel; zato je postavil mesto sebe apostola Petra za vidnega
poglavarja svete Cerkve, sam pa je ostal njen nevidni poglavar. (Ponovi
sedaj vse: ,Kako je ustanovil Jezus Kristus sveto Cerkev?*)

Se nekaj zZalostnega vam moram pristaviti, ni je namre¢ srece brez nesrece. Kakor
se je v Castitem apostolskem zboru nasel izdajalec Juda — enako so v poznejsih casil
nadlegovali sv.Cerkev nezvesti sinovi — krivoverci, ki niso verovali in ugili istil
naukov, kot jih je u&il Jezus, in niso delili in prejemali vseh sedem zakramentov, ki jil
je nam postavil Jezus Kristus. Kaj je hotela sv. Cerkev Z njimi? Izobtila je nje in njih
privrzence. Torej jih moramo tudi mi izlo¢iti in si zapomniti, da so v katoliski Cerkvi
le samo pravoverni kristjani, ki verujejo iste nauke, prejemajo iste
zakramente.

Zdaj boste pa Ze popolnoma razumeli vprasanje: Kaj je katoliSka Cerkev? in znali
za mano ponoviti: KafoliSka Cerkev je vidna druZba itd. Istotako vprasanje: Kdo je
ustanovil sveto Cerkev? in: Kako je ustanovil Jezus Kristus svefo Cerkev?

Tudi pri besedni razlagi se lahko postopa analiticno ali pa sin-
tetiéno.

N. pr. Trojni pomen, ki ga ima beseda ,Cerkev*, bi katehet analiti¢no razlozil
tako-le: Pazite, otroci; povem vam tri stavke: 1. V cerkvi se moramo spodobno vesti.
2. Mi sme otroci katoliske Cerkve. 3. Cerkev nam prepoveduje, v petek uzivati mesne
jedi. — Ponovi mi te tri stavke. Katera beseda se ponavlja v vseh treh stavkih? (Beseda
,»Cerkev*.), Kaj pomeni beseda cerkev v prvem stavku? (HiSo boZjo.) Kaj v drugem stavku?
(Vidno druzbo vseh pravovernih kristjanov na zemlji.) Kaj v fretjem stavku? (Papeza in
skofe, t.j. uteto Cerkev): Vidite torej, da beseda cerkev ne pomeni vselej iste reci,
marvet tri popolnoma razlitne reti; katere? povej mi Se enkrat vse tri po vrsti. —
Sinteti¢no pa bi se najprej splodno pojasnil trojni pomen te besede, potlej nazorno
razkazal v treh stavkih. (Dr. Meunier.)

3. Obe ucni poti imata vsaka svojo prednost; torej ne sme katehet
nobene zavreci, pa tudi nobene ne izklju¢no rabiti. Prednost (log) anali-
ti¢ne poti je zlasti v tem, da v vedji meri vzbuja in ohranja pazljivost
ufencev in da pospeSuje njih sodelovanje ter tako temeljitejSe ume-
vanje. — Prednost sintetiéne uéne poti se pa kaze v tem, da je prvic
dokaj krajSa in lazja, da drugi¢ lahko rabi razna konkretna pojasnild
za isti pojem, na analiticni poti pa je Ze dovolj opravka z glavnim poja~
snilom (povestjo), iz katerega izvaja pojme.

Glede na uporabo obojne poti imamo za verouk dvojno pravilo: 1. Sin-
feticna ucna pot je mozZna v vseh slucajih, o analiticni se to do zdaj e 1!
izkazalo; 2. Obe mora katehet rabiti, zdaj to zdaj ono. Odlo¢i naj se V
posameznih slu¢ajih za ono ucno pot, po kateri najprej in najgo-
toveje dosezZe svoj namen. To pa je odvisno od treh momentoV:




SRR

a) Od lastnosti predmeta.

Pri resnicah n. pr., katerih posamezni deli se otrokom prav lahko pojasnijo z be~
sedno razlago ali s kako primero, in bi bil obsiren nazorni aparat popolnoma nepotreben,
je pat sintetitna pot najkrajsa pot. Ni torej modro, ako se n. pr. za vprasanje (456):
»Kdo laze?* uporablja dolga in zapletena zgodba o Namanu in laZnjivem hlapcu Gieziju
ter iz nje abstrahira otrokom Ze dovolj znana re¢: laz.

Drugace pa je, kadar mora katehet razlagati nad€utne, otroikemu obzorju in ume-
vanju zelo oddaljene pojme. Tedaj pa se ne more in ne sme izogibati analiti¢ne u¢ne poti.

b) Od zmozZnosti in Solske izobrazenosti ucencev.

Cim manj so ucenci vajeni misliti, tem tezZje umevajo abstraktne pojme in resnice.
Zato ima v prvih (3) Solskih letih prednost analiti¢na pot, v visjih razredih pa je sinteti¢na
obravnava tudi uspe$na. Sploh veljaj pravilo: prva obravnava, posebno ¢e je pojem po
vedini znakov neznan, naj se vrsi analitiCno; ob ponavljanju Ze v prejSnjem tasu obrav~
nanih resnic, ali pa tudi ob prvi obravnavi takih pojmov, katerih posamezni znaki (delni
pojmi) so vetinoma iz otroSke izkuSnje Ze znani, zadostuje sintetitni pouk, ker je tu
treba znanje le bolj razbistriti in utrditi.

¢) Od posebnega znacaja katehetovega.

Utiteljem, ki so Zivahne fantazije, Ze po naravi bolj ugaja analititna pof, e bi se
je tudi ne bili ucili; oni pa, ki so spreini misleci, si upajo sinteti¢nim potom doseci
boljsih uspehov. V slu&ajih torej, ko je opravicena obojna pot, se bo katehet odlocil za
ono, ki bolj ugaja njegovi naravi.

Pripomniti nam je e, da se takozvana upsiholoska” metoda ne sme zamenjati z
analitieno uéno potjo, ter je krivi¢no oé&itanje, da sinteza postopa nepsiholosko. Nepsi~
holosko ali otroski naravi nasprotno bi bilo, ko bi hoteli abstraktne pojme pojasnovati
le z abstraktnimi sredstvi. (Verbalizem!) Kaj takega pa pa¢ ne more priti na misel
resnemu katehetu. Dela najbolj$ih katehetov pri¢ajo, da so tudi postopali od konkretnega
do abstraktnega, od €utnega do nadcutnega, od posebnega do splodnega, posluzevaje
se zgledov, primer, dogodkov v naravi itd. Glavni razlotek je pat le v tem, da sintetik
zatne z resnico in jo pojasnuje s povestmi in drugimi konkretnimi pojasnili, analitik pa
zatne z zgledom ali konktretnim opisom in izvaja iz njega doti¢no resnico.

§ 16. Uéna oblika.

Katehet se mora zavedati, kdaj njegovemu predmetu bolj ugaja akroa-
maticna oblika, kdaj je bolj potrebna erotemati¢na, ker ima vsaka
svojo prednost, pa tudi svojo neprilicnost. Akroamati¢na ima to prednost,
da je dokaj krajSa in laZja ter ne zavaja ucitelja na stranska pota in na
nepotrebno razseznost; tudi more biti prisr¢nejsa. Njena hiba pa je, da se
ucitelj ne more zanesti, so li u€enci pazni in sodelujejo, mu li morejo slediti,
ali razumejo vse itd. — Erotemati¢na se odlikuje v tem, da nekako sili
ucenica k pazljivosti in sodelovanju, da se ob njej ucitelj sproti prepricuje,
so ga li razumeli otroci; tudi se ucenci bolj uglobijo v predmet in se ucijo
samostojno misliti. Njena hiba pa je, da vodi (v heuristicnem smislu) po
daljSem in teZavnejSem potu do uspeha ter poudarja bolj umsko stran.

Kaiehet mora torej uporabljati obe ter ji po okolid¢inah spretno strinjati.
Vetkrat se erotemati¢na oblika imenuje tudi katehetska. Pa to ime ni opra-
Viteno, ker izhaja iz dobe, ki je bila katehezi najbolj neugodna, in se izkljutno nikakor
ne more rabiti. Dasi Cerkev nikdar ni rabila izklju¢no le ene oblike, vendar bi se smela
akroamatitna prej nego erotematicna imenovati katehetska oblika; kajti Jezus je skoro
brez izjeme ucil akroamati¢no in enako apostoli. V katehumenatu se je pric¢elo Ze nekoliko



S -

vet izpraSevanja ter se je v poznejsih dobah ¢imdalje bolj razvilo; vendar se kateheza
tudi Se sedaj pretezno posluzuje akroamati¢ne oblike. Prava katehetska oblika je torej
ona, ki zna spretno spajati pripovedovanje z izpraSevanjem.!

[. Akroamaticno obliko rabi katehet:

a) Kadar ofrokom pové kaj novega, Cesar ni mogoce izpraSevaje
izvajati z ucenci, ali vsaj ne brez velike tezkoce.

Sem spada pripovedovanje dogodkov iz biblijske in cerkvene zgodovine, razodetih
resnic, liturgi¢nih podatkov i, t. d. Tudi teZavnej$a izvajanja in pojasnila naj katehet sam
podaje ter se z izpraSevanjem preprica, so ga li ucenci razumeli in si zapomnili razlago.

b) Kadar hoce vzbujati blaga custva in pridobivati voljo za izpolnje-
vanje verskih resnic; zakaj izpraSevanje bi se dalo teZko tako uravnati, da

bi vplivalo tudi na srce.

Glej zglede v §§: 9, IL. 2; 11, 2; 12, 2.

¢) Pri bolj odraslih ucencih, ki znajo Ze bolj misliti ter spridoma slediti
tudi daljSemu govoru, se sme v vecji meri uporabljati akroamati¢na oblika.

II. Erotematicna oblika se rabi v katehezi v dvojnem pomenu:

a) IzpraSevaje se katehet preprica, ali so si otroci zapomnili
to, kar jim je povedal ali razlozil, ali so se naudili zaukazano nalogo, ali
imajo Se v spominu, kar so se ucili Ze poprej. Torej izpraSuje takoj ob
razpravi ali pa nastopno uro, oziroma pozneje ob ponovitvi.

Kadar se ponavlja povedana zgodba, naj veroucitelj najprej vprasa, kateri
izmed ugencev si jo upa povedati. Spretnejsi ucenec naj sam pripoveduje, kolikor si je
zapomnil. Ako je izpustil kaj bistvenega ali tehtnega, naj vprasa, kdo je opazil, je li kaj
jzpustil; ako se ne oglasi nihe, katehet pomaga pripovedovalcu s spretnim vprasanjen.
Napat¢no pa je izprasevati stavek za stavkom, ker se tako re¢ prevet razkosa in razdrobi,
da nimajo ucenci nikakorsnega pregleda. (Pri slabsih utencih seveda si ni mogoce drugace
pomagati.) Otroci radi pripovedujejo zgodbe in so ponosni, &e se jim posreci.

Ob razlaganju, besednem ali retnem, bi katehet ne ravnal prav, ¢e bi se
zanesel na ucence, &e§, da so si Ze zapomnili, ¢e jim je enkrat povedal, ter bi kar
nadaljeval. Prepricati se mora vselej, so li prav razumeli in si zapomnili. Samo razlagati,
pa razlage ne izpraSevati, bi bilo Cestokrat prazno delo.

Vsako uro naj katehet izpraSuje in sicer tako spretno, da pride vetina utencev
na vrsto, ali celo vsi. Dr. Weber priporota za izprasevanje ¢etrt ure in nasvetuje
tako-le: Ucenci naj urno odgovarjajo; najprej pove odgovor prvi v doloceni vrsti, nato
vstane takoj drugi v isti vrsti, za njim tretji itd. Enako nadaljuje druga vrsta; da bi se
pa kdo ne zana3al, ¢e§, da ne bo tako hitro poklican, katehet hipoma premeni vrsto in
poklite koga iz oddaljene vrste. Ni&¢ hudega, e je kdo tudi dvakrat vpraSan.? Vsakega
ucenca vpra3aj le malo, da bo mogoge poklicati vse. Zelo je olajSano delo katehetu,
ako pozna vse svoje ucernce po imenu in po obrazu ter tudi po znanju. Ako uditelj
nima posebno dobrega spomina v tem oziru, naj se pa tembolj potrudi, da kmalu vse
spozna in zapomni. Bko rabi katalog, naj tako izpreminja — morda Ze doma dolo¢i —
vrsto, da ucenci ne morejo naprej vedeti, kdaj bodo poklicani, ali kakSno vprasanje jih caka.

b) Katehet pa tudi lahko izpraSevaje uci po takozvani heuri-
sti¢ni metodi. To se zlasti godi: @) v uvodu, ko opozarja otroke na
njih izkuSnje, da zasnuje in naveZe novi nauk; B) vrazlagi, ko izvaja
pojme ali resnice iz povedane ali otroku Ze od poprej znane zgodbe; 7) V
katehezi, ki se polagoma snuje po analogiji, primerih, zgledih; d) ko
je treba ucencu popravljati nepopolne ali napaéne odgovore itd

1 Cf. Katschner, Katechetik str. 67.
2 Die Miinchener katechetische Methode str. 175 itd.




(ERRH o)

Zgledi: @) Vihar na morju. (Uvod.) Ali ste Ze kdaj natancneje opazovali
vihar? Kaj ste videli? Kaj se godi s prahom na cesti? Kaj ste opazili na drevesih?
Kaj 5e? (Vihar celo podira, ruje drevesa.) Kaksna $koda se véasih zgodi na strehah?
Kaj se celo utegne zgoditi s hiSo, ako je vihar silen? (Ce ni trdna, jo celd podere.) Ali
je prijetno potovati ob ¢asu viharja? Kaj se lahko zgodi v hudem viharju? (Potnika
vrZe na tla, prevrata vozove. . .)

Bko je Ze na suhem tako hudo, kaj Sele na morju! Poglejte sliko: kaj se godi z
valovi? (Visoko se vzdigajo, pljuskajo ob €oln, Ze silijo vanj...) Kaj vidi$ na jadrih?...
Da, grozovita mora biti voZnja po morju ob hudem viharju. Le poslu3ajte, danes vam
povem, v kako silnih skrbeh so bili neko& apostoli ob taki voZnji na
Galilejskem morju.?

f) Mana — predpodoba presv. ReSnjega Telesa. Kako je Bog hranil
lzraelce v puscavi? (Dajal jim je mano.) 1. Zakaj so se tako zacudili Izraelci, ko so
zagledali mano in strmé popraSevali: ,Kaj je to?“ (Ker je bila €udeZna hrana.) In
kaksna hrana je v presv. ReSnjem Telesu? (Tudi ¢udeZna.) V &em je torej najprej po~
dobna mana presv. ReSnjemu Telesu? (Oboje je bozji ¢udez.) Zares presv. Reinje Telo
je najvedji ¢udez bozje ljubezni. Kako molimo v cerkvi po litanijah v prvi molitvi? (,O
Bog, ki si v precudnem Zakramentu ...“) Kaj je ¢udeZnega v presv. Resnjem Telesu?
(Izpremenjenje, pricujocnost Sinu bozjega v tako neznatni podobi... — 2. Kdaj je
padala mana izpod neba? (Vsak dan zjutraj.) Kako je torej podobna presv. ReSnjemu
Telesu? (Jezus Kristus pride pri vsaki sv. masi — torej zjutraj— ob povzdigovanju na altar.)
— 3. Kaksne barve je bila mana? (Bila je bela kakor slana.) In kak3ne barve je sveta
hostija? (Jezus je pricujo¢ v podobi belega kruha.) — 4. KakSen okus je imela mana?
(»Slast tega zrnja se jim je zdela kakor medene potice.”) Kako je v tem podobna
presv. Resnjemu Telesu? (Jezus je v presv. ReSnjem Telesu sladka hrana vsem, ki ga
ljubijo.) Kako se odgovarja na cerkveni predpevek: ,Kruh iz nebes si jim podelil?* (Ki
ima vso sladkost v sebi.)) — 5. Koliko casa je Bog Zivil lzraelce z mano? (,Bog
jih je zivil Stirideset let, dokler niso prisli do meje kanaanske dezZele.“) Kako je zopet
v tem mana predpodoba presv. Resnjega Telesa? (Presv. Resnje Telo krepta naSo duso
na potovanju skozi pusfavo nasega Zivljenja do skrajne meje, ko nas bo okrepcala za
usodno stopinjo v vecnost — v sveti Popotnici.) Zakaj se torej zove mana — predpo-
doba presv. Resnjega Telesa? Ponovi vse tocke.

Kaj je smrt? — Kako je Bog ustvaril prvega ¢loveka? Kaj je naredil najprej?
(Telo.) Ali je bil ¢lovek takoj Ziv, ko je imel $ele samo telo? — Je li imel o¢i? — Ali je pa
videl? — Je li imel uSesa? — Ali je pa tudi sliSal? — Ali je torej bil zZiv, ko je imel
samo telo? — Kaj mu je 3e Bog dal v telo, da je bil Ziv? (Duso.) — Kako mu jo je
dal? (Vdihnil mu jo je.) — Kaj ima torej vsak Clovek? — Kako dolgo ostane tlovek
Ziv ? (Dokler ima duSo.) — Kdaj se dusa lo¢i od telesa? (Ko ¢lovek umre.) — Kaj se
torej zgodi, ko ¢lovek umre? (Ko ¢lovek umre, zapusti dusa telo ali se lo¢i od telesa.
Smrt je lotitev duse od telesa. (Cf. Avg. Gruber.)

v) Trdni sklep. Rko bi kdo izmed vas hudo razZalil svojega oCeta, ker bi ne
hotel tako delati, kakor so ukazali; kaj bi pa¢ moral storiti, da bi mu odpustiii in ga
zopet radi imeli? Povej I.! (Presiti bi jih moral odpustenja.) Prav. Ko bi te pa oce
Vprasali: ,Ali se bo§ poboljsal? Ali me misli§ Se kdaj razzaliti®® in bi jim odgovoril:
»Ne vem; tega vam ne morem obljubiti,“ — ali bi ti odpustili? (Ne; Se bolj bi bili
uzaljeni.) Ali bi bilo torej zadosti, ko bi otetu zagotavljal, da obZaluje§ svojo napako?
(Ne.) Gotovo ne. Kaj mora$ tudi obljubiti, ako hoce$, da ti odpusté? (Da jih ne bom vec
Zalil; da se bom poboljsal in se natanko ravnal po njih volji) Da, tako bi jim moral
obljubiti, ali kakor pravimo: trdno skleniti, da se bo§ res poboljsal. — Toda pazite!
Ljudje nimamo le vsak svojega ofeta tu na zemlji, ampak imamo tudi vsi skupaj enega

1 Ako %e ni katehet poprej nobenkrat govoril o morju sploh in posebej o Gali-
lejskem, bi moral tudi to pojasniti v kratkih besedah. — Rko zna katehet dobro opisovati,
»slikati“, bi morda opisovaje silovitost viharja brez vpraSanj Se bolje pripravil otroska
Srca na velicastno zgodbo.



PRI o e

oteta v nebesih. Kdo je to? (Bog.) Res, Bog je nas vseh oce, in tega dobrotljivega
Oceta mnogokrat razzalimo. Ali ves, 1., kako? (Ce gresimo.) Da; kdor n. pr. Zali svoje
starSe, kdor laze, krade, grdo govori, kolne ... tak razZali nebeikega Oceta, ki je
prepovedal vse take re¢i. Kaj meni§, da nam je storiti, &e hotemo, da bi nam Bog
odpustil tako razzaljenje? (Obzalovati moramo.) Res je; kesati se moramo, da smo
ravnali zoper voljo svojega nebeskega Oceta. Hli je pa Ze to zadosti? Kaj sem poprej
rekel? Kaj ti je treba %e poleg kesanja, da ti odpuste tvoj o¢e, ako si jih razzalil?
(Trdno moram skleniti, da se bom poboljsal.) Glej, prav tega ti je treba, ako hotes, da
ti bo nebeski Ote odpustil grehe. Trdno moras skleniti, prav zaresno mu obljubiti:
,Nikdar ve¢ ne bom tako ravnal. Ne bom se vet¢ lagal, ne bom grdo govoril, klel .. ."

Tukaj ni€ ne velja tisto: ,morebiti“, ,znabiti“, ,,bom izku8al", — tukaj mora biti frdna,
odlotilna, resni¢na volja: ,,Svoje Zivljenje hofem poboljSati in ni¢ vec ne .
gresiti*. Pomnite torej: ,,Trdni sklep je resmi¢na volja..* I, povej kaj je trdni sklep?

(Cf. A. Zupantic.)

2) Kaj se pravi: izpovedati se? Ako otrok odgovori na to vprasanje: ,lzpo-
vedati se, se pravi, povedati grehe*, je sicer odgovor resni¢en, a pomanjkljiv. Zato je
treba $e dalje vpradati: Ali bi bila to izpoved, ko bi povedal svoje grehe kakemu decku?
Zakaj ne? — Komu se torej morajo povedati grehi? — Ali bi bila to izpoved, ko bi
gresnik pripovedoval masniku svoje grehe kar za 3alo, kot se pripoveduje kaka zgodbica ?
— Marvet kako je treba povedati grehe? (Skesano.) — Ali bi bila to izpoved, ko bi
gresnik masniku povedal grehe le zato, da bi ga kaj potolazil ali mu dal dobre svete?
— Marveé zakaj povemo masniku grehe? (Da bi nas odvezal od njih.) Torej: Izpoved
je ... (J. Kundi.)

Ko bi otrok na vpraSanje: ,Ali se sme kdaj zival umoriti?“ napatno
odgovoril, da nikoli ne, bi ga katehet privedel do pravega odgovora, n. pr., s takim-le
vpraSanjem: Ali imajo oCe greh, ¢e ubijejo gada? ali mati greSe, ¢e pokoncavajo gose-
nice v zelniku? (A. Zupancic.)

Spretno izprasSevanje. Ker je v katehezi pac najteZja re¢ pametno
in spretno izpraSevanje, navedemo Se nekaj lastnosti dobrega izpraSevanja,
in sicer z ozirom @) na posamezna vpra$anja in b) na izpra-
Sevanje sploh.

a) VpraSanje mora biti:

1. Primerno zmoZnosti u¢encevi; ne sme biti ne pretezko, ne prelahko.

Pretezko bi bilo vpraSanje, ako bi katehet Ze v prvem ali drugem razredu zahteval
definicije, n. pr.: ,,Kaj je sv.katoliska Cerkev?" ali sploh vprasal kaj takega, o ¢emer
je prepri¢an, da njegov utenec Se ne more vedeti.

Prelahko bi bilo vprasanje, ako bi ucenec lahko kar mehani¢no (brez razmislje-
vanja) odgovoril, n. pr.: ,Kaj sklepamo takrat, kadar molimo?" Zlasti'so prelahka vpra~
Sanja, na katera se lahko odgovarja le z da ali ne. Le izjemoma bi smel katehet tako
vprasevati slaboumne otroke, da bi dobili ve¢ poguma.

2. Jasno, t.j. povedati se mora s pravilnim in popolnim vpraSevalnim
stavkom, v katerem ni tujih, abstraktnih ali sploh e otrokom neznanih besed,
n. pr. bitje, povod, svrha, posledica, u¢inek, uteha itd.

Slabo bi bilo torej vprasanje: Jezusa je krstil kdo? Jezusa je obsodil v smrt — ?
Neprimerno je vprasati: ,Pod katerim pogojem je Bog obetal nesmrtnost nasima
praroditeljema?

Jasnost vpradanja tudi zahteva, da se poudari oni del stavka, ki je
merodajen za odgovor.




=L A 5

Kako razliten bi bil, n.pr.,, odgovor, ako se v tem-le stavku poudarjajo razne
besede: 1. Ali je Juda s poljubom izdal Jezusa? (To je zgodovinsko.) — 2. Ali je Juda
S poljubom izdal Jezusa? (Juda — apostol se je tako dale¢ spozabil.) — 3. Ali je Juda s
poljubom izdal Jezusa? (Zlorabil je celo to znamenje srénega prijateljstva.) — 4. Ali
je Juda s poljubom izdal Jezusa? (Sel je skrivaj povedat sovraznikom, kje ga lahko
najdejo.) — 5. Ali je Juda s poljubom izdal Jezusa? (Da, to grozovitost je storil svojemu
najboljsemu Gospodu.)

3. Dolo¢no, da dopuSca le en odgovor.

Slabo: ,Kaj se zgodi, ko tlovek umrje?* Utegnil bi kdo odgovoriti: Sorodniki in
prijatelji se jokajo, dediti se smejejo, cerkvenik gre zvonit itd. — Tudi 3e slabo: ,Kaj se
zgodi s clovekom, ko umrje?* — Dobro: ,,Kaj se zgodi z dugo, ko tlovek umrje? Kaj
se zgodi z njegovim telesom?*

4 Kratko; ima naj le toliko besedi, kolikor jih je neizogibno potrebno
za odgovor, brez nepotrebnih govorniSkih okraskov in drugih pritikljajev.

Napa&no: Zakaj smo dolzni spostovati, ljubiti in slu3ati svoje mile, predrage,
preljube in predobrotljive starSe? Ali pa: Povej mi ti, ki se danes
nekako pridno drzi$... ali bi mi morda ti znal povedati, zakaj smo
dolzni itd. !

5. Enostavno, ki ne zahteva ve¢ odgovorov obenem.

Napatno: Kako je Jezus trpel, kdaj, kje in kako je umrl? Ali: Koliko je sv. zakra-
mentov in kateri se smejo samo enkrat sprejefi?

b) Z ozirom na izpraSevanje sploh naj katehet zlasti pomni:

1. Pred vsem se izogiblji nepotrebnega izpraSevanja.

Opustaj pretezka in prelahka vprasanja. Radi pi¢lo odmerjenega Casa
vpraduj le po receh, ki so v zvezi z veroukom, iz drugih predmetov pa le toliko,
kolikor je potrebno v pojasnilo verskil reéi. lIzogiblji se nepotrebnega ponavljanja.
Ako je n. pr. utenec Ze sam dobro povedal zgodbo, bi bilo potrata casa, ko bi ga se
enkrat izpraseval stavek za stavkom. In ko pojasnjuje zgodbo, naj vprasuje samo po
onih re¢eh, ki jih je treba $e natan¢neje razloziti. g

2. Kadar uporablja heuristicno obliko, naj nikar vedno in nepre-
trgoma ne izprasuje.

Ko bi katehet kar neprestano izpraSeval, utegne priti v zadrego, in pouk bi bil
tudi dolgocasen. Mesto vednega izpraSevanja naj pove vmes kako primero, ali kar je
teZjega, naj kar sam pove in nadaljuje izpraSevanje. Oblika verskega poucevanja ne bodi
torej zgolj suhoparno erotematiéna, marvet prisréno dialogicna.

3. Pazi naj katehet, da ga odgovori uéencev ne zavedejo na stranska
pota. Imej torej vedno pred ocmi svoj cilj, kakor brodnik, ki vedno tako
krmi svoj ¢olni¢, da pripelje na doloceni kraj, dasi mu voda nagaja in ga
izkusa kreniti v drugo smer. .

Da to doseZe, si mora sam jasno dologiti pot, spretno uporabljati odgovore, zavra~-
Cati napacne, popravljati slabe, izpopolnjevati nepopolne itd., kakor u¢i obéna metodika.

4. Vpralanja naj katehet vobce stavi na ves razred ter Sele potem
poklice posameznega ucenca, ki naj odgovori; in sicer naj jih vprasa vec.
Vendar bi ne bilo prav, ko bi takrat, ko uporablja heuristicno obliko, prevec¢
drobil, marve¢ naj en sam ucenec pove to, kar je skupnega, zlasti pri zgodbah
Celoten odstavek.

Drugate je ob ponavljalnem izpraSevanju, ko morajo biti odgovori Ze vsem
Znani. Tu lahko nadaljuje isti odgovor ve¢ ucencev. Zlasti pri daljsih odgovorih je to
Priporocati, da so ucenci bolj pazljivi in da jih pride vet na vrsto vsako uro.



s THOn e

5. Katehet naj ucencu preve& ne pomaga pri odgovorih. Kadar
,katehizira“, izpraSevaje uci, ga mora seveda s spretnim izpraSevanjem pri-
vesti do pravega odgovora; ob eksaminatoricnem izpraSevanju pa naj sa-
mostojno odgovarja.

Posebno bi bilo napatno, ko bi katehet odgovor ,pokladal na jezik, napol na-
rekoval, zacenjal s prvo besedo, ali celo le s prvim zlogom itd.

6. Katehet naj tudi pazi, da ucenci odgovarjajo tako, kakor zahte-
vajo pravila ob&ne metodike. :

§ 17. Obravnava ucne enote.
(Kateheza v najozjem pomenu.)

Z ozirom na Solsko dobo lahko katehet deli svoje ucence v tri vrste:
uence nizZje, srednje in vi§je stopnje. Na niZji in visji stopnji pre-
vladuje biblicna kateheza, na srednji pa katekizmova. Katekizmu torej za-
dostuje kateheza ene vrste, le da je pri manjsih ucencih preprostej$a in lazja.
Biblitcna kateheza pa je dvojna: nekoliko drugacna pri zacetnikih in sploh
takrat, ko se pove zgodba le v razsirjatev ali razlago katekizmovega vpra-
Sanja; drugacna pri ucencih na vi§ji stopnji, ko se zgodba samostojno
obravnava v potrdilo Ze znanih katekizmovih resnic in v blaZenje srca. Torej
lo¢imo: bibliéno katehezo za niZjo in vi§jo stopnjo.

A. Biblicna kateheza za nizjo stopnjo. Biblicna kateheza za
prvence (oziroma kot pojasnilno sredstvo) imej te-le dele:

I. Uvod, ki naj: a) napove smoter ali cilj bodisi ob zacetku ali ob
koncu ali obakrat; b) naveZe novo zgodbo na poprej$njo Ze znano, ali pa
na izkus$njo iz otroSkega Zivljenja, ki je v tesni zvezi s podatki napovedane
zgodbe; ¢) Ze naprej razlozi otrokom neznane reéi, v kolikor je neizogibno
potrebno za umevanje nove zgodbe.

II. Podavanje (novega.) Pove se zgodba, in sicer najprej vsa, da
imajo ucenci nekak pregled, dasi Se nejasen. Potlej se pové prvi odstavek
(1. del ucne celote) Se enkrat. Bolj§i ucenec naj ga ponovi; Cesar si ni za-
pomnil, to naj katehet izpraSevaje izpopolni (Cfr. § 16. Il. a) Seveda morad
veé¢ ulencev ponoviti. Katehet se zadovoljuj, ¢e tudi odgovarjajo s svojimi
besedami; sam pa se ravnaj po besedilu Solske knjige. Tu se tudi vpletd
besedna in re¢na razlaga. Na isti nacin se obravnava drugi, tretji... od~
stavek in polagoma zdruZuje v skupino, ki se kon¢no vsa ponovi.

IIl. Zveza s katekizmom: a) zgodovinski dogodek naj se zapomni
kot razSirjatev katekizmovega vpraSanja; otroci naj bi znali: zgodbo samoO
ali vsaj okrajSano vsebino v katekizmu; ) ako se je rabila zgodba kot po-
jasnilno sredstvo, naj se izvajajo ali posnamejo doticne verske resnice; V
tem sluéaju si zgodbe ni treba natan¢neje zapomniti.

IV. Uporaba podaje navodila in pravila za Zivljenje: kako dobri ljudje
izpolnjujejo, slabi zanemarjajo, kaj bodo torej ucenci storili. . .

Uvod ima zlasti namen utencem vzbujati zanimanje in pazljivost. Ako upostevé
otroske izkusnje, naj se ozira kolikormozno na verske cerkvene okolis¢ine. — Prl

podavanju naj se vrsi tudi takoj vzprejemanje, t. j. u¢enci naj se naute zgodb0
oziroma zapomnijo po vsebini, ako je bila le pojasnilno sredstvo. — Zvezo s kate~




A g e i

kizmo m imenujemo IIl. del kateheze zato, ker je zgodba le sredstvo, katekizmovi nauki
S0 pa glavna re¢. Mnogo katekizmovih vprasanj je Ze itak zgodovinskih, ki jih bibli¢na
kateheza le razsiri in izpopolni, pri drugih pa je posnete k zgodbe ravno — katekizmov
odgovor. Da bi bila le ret jasna, ime je postranska re¢. — Uporaba mora priti vselej
na vrsto ter se ozira deloma na zgodbo, deloma na katekizem; po okoliS¢inah naj se
privzema tudi liturgika i. dr.

Zgled. Sveti trije Kralji.

1. Uvod. Kaj smo se Ze utili o Jezusu, bozjem Detetu? Kje je bil rojen? Kdo je
prvi izvedel, da je Ze priSel na svet?... O kako je bilo lepo takrat! Kako je bila vesela
tista sveta not! Pa ¢udno, da ni prislo veZ ljudi k Jezusu. Saj ni priSel nepric¢ako~
vano na svet. Lahko bi bili Se drugi vedeli, da je rojen Zvelicar. Saj je ljubi Bog Ju-
dom Ze davno naprej povedal po prerokih, da jim bo poslal Odresenika. (Preroki so
bili sveti mozje, ki so veliko vedeli o prihodnjem Zvelicarju in so ga po boZjem povelju
tudi Ze naprej napovedovali ali prerokovali o njem). Eden izmed njih je prerokoval:
Kadar se bo na nebu prikazala velika svetla zvezda, takrat bo rojen Zvelitar. Drugi
je napovedal: V Betlehemu bode rojen. — Kar so preroki napovedali o Jezusu, je zapi-
sano v velikih bukvah. Te bukve imenujemo sv. pismo. V teh svetih bukvah so mnogo-
krat brali in po njih ucili u¢eni judovski mozje. Ti moZje so se imenovali pismarji.
— Pa od Judov so izvedeli, da bo prisel OdreSenik na svet, tudi taki ljudje, ki niso
Ziveli v Sveti dezeli (pagani). Danes vam bom povedal, kako so iz takih daljnih krajev
prisli sveti trije Kralji molit Jezusa. Prisli so od one strani, kjer solnce izhaja,
pravimo tudi: iz Jutrovega ali iz jutrove deZele. Poprej bi se pa rad preprical,
ali ste si Ze dobro zapomnili to, kar sem vam zdaj povedal, ker bi sicer ne mogli prav
umeti zgodbe same. Kaj so bili preroki? Kaj je eden izmed njil posebno lepega povedal
0 Jezusu? in kaj drugi? Kaj so pismarji? Kateri kraji se imenujejo Jutrova dezela
ali Jutrovo?

II. Podavanje. Pové se vsa zgodba iz $olske knjiZice, potem pa nauci v
oddelkih.

1. Povem vam $e enkrat prvi del: Ko je bil Jezus v Beflehemu rojen, so prisli
Modri iz jufrove deZele v Jeruzalem. Rekli so: Kje je novorojeni kralj Judov? Videli smo
njegovo zvezdo na Jutrovem in smo ga prisli molit. Ko je kralj Herod to sliSal, se je pre-
Strasil in ves feruzalem Z njim. Sklical je vse pismarje ter jih izpraSeval, kje bi bil Kristus
rojen. Pismarji mu odgovoré: V Betlehemu na Judejskem.

Kdo mi vé zdaj povedati, kako je bilo, ko so prisli trije Modri v Jeruzalem?

Pojasnilo: Kdo je priSel razun pastircev Se molit Jezusa? (Modri). Kaj so bili
Modri ? (Modri so bili razumni, pametni moZje. Bili so tudi bogati in imenitni; zato se
imenujejo tudi kralji. Njih imena so po ustnem izrotilu: Gaspar, Melhijor, Baltazar.) —
Iz katere dezele so prisli? (Iz jutrove dezele). Kje je to? Ze prej sem vam povedal, da
je ,jutrova dezela* $e daleC od Svete dezele tja proti solnnemu vzhoduy, t. j., ko bi se
kdo v Betlehemu ali Jeruzalemu zjutraj obrnil proti onemu kraju, kjer solnce vzhaja, bi
gledal proti dezeli, iz katere so prisli trije Modri, — proti jutrovi deZeli. — Od kod pa so
izvedeli trije Modri, da je Ze rojenZvelicar? (Po zvezdi.) Tako lepe zvezde Se niso videli
nikoli poprej; svetila je Zarneje in svetleje nego druge. To je bila ona zvezda, ki je bil
Prerok o njej napovedal, da se bo prikazala takrat, ko bo rojen Zvelitar. Zato jo kralji
imenujejo ,,njegovo* zvezdo. — Zakaj so Modri najprej v Jeruzalemu iskali Jezusa? (Ker
je bil Jeruzalem glavno mesto in je tam zivel kralj Herod, ¢eS, pri starem kralju bodo
najlazje izvedeli, kje je movorojeni kralj) — Ali je bil Herod vesel, ko je izvedel, da so
prisli Modri? Zakaj se je prestrasil! (Zato, ker so vprasali, kje je novorojeni kralj Judov.)
Mislil si je: ,Kralj sem jaz; ali naj mar zdaj izgubim kraljevsko cast? Ne, kralj moram

' Ostati; novorojenega kralja pa hotem umoriti? Tako je mislil v svojem zlobnem srcu;

Povedal pa tega ni mikomur. — Zakaj so se ustrasili drugi ljudje v Jeruzalemu (ves
Jeruzalem)? Bali] so se, da ne bi nastala vojska, posebno ker so vedeli, da je Herod
tako zelo hud.



Koo . PRV

Ponavljanje prvega oddelka.

2. Zdaj vam povem, kako je Herod poslal Modre v Betlehem: Tedaj je Herod
poslal Modre v v Betlehem in jim je rekel: Pojdite in skrbno poprasujte po Detefu: kadar
ga najdefe, mi pridite povedat. Tudi jaz pojdem molit Defe.

Kam je Herod poslal tri Modre? Kaj jim je rekel?

Pojasnilo: Ali je Herod res mislil iti molit bozje Dete? Hudobnez je le z ustmi
tako govoril, v srcu pa je nameraval vse kaj drugega;. mislil je: da le izvem zanj, pa
ga dam takoj umoriti.

Ponovi Se enkrat ta oddelek in potlej oba skupno.

3. Povem vam $e, kako so trije Modri nasli Jezusa: Modri se precej odpravijo
proti Betlehemu. In glej, zvezda, ki so jo videli na Jutrovem, je $la pred njimi. Ko so Modri
zagledali zvezdo, so se silno obveselili. Nad krajem, kjer je bilo Dele, je obstala. Sli so
noter in nasli Defe in Marijo, njegovo Matfer. Pokleknili so predenj in ga molili ter mu
darovali zlata, kadila in mire.

Kako so Modri nasli Jezusa?

Pojasnilo. Zakaj so bili Modri tako zelo veseli zvezde? Mislili so si: Zdaj
vemo, da smo na pravem potu; Bog sam, ki nam je kazal pot do sem, nas bode pripeljal
do boZjega Deteta, da ga nam ne bo treba Se-le iskati od hise do hife. — Kako soO
Modri imenovali Jezusa Ze takrat, ko so v Jeruzalemu vprasevali po njem? — Da, Jezus
je kralj, pa ne zemeljski kralj, kakor Herod — Jezus je nebeski kralj, njegov prestol je
v nebesih, Jezus je Sin nebeskega Oteta, pravi Bog. Kaj se je torej spodobilo, da so
storili Modri, ko so ga zagledali? — Kaj so mu darovali? To so bile lepe redi. Vsak
je prinesel, kar je bilo najboljSega v njegovi deZeli. Zlato Ze dobro poznate; kadilo
ste tudi Zze videli v cerkvi, duhovnik ga dene na Zrjavico v kadilnici, in prijetno dise¢
dim se za&ne vzdigovati kvisku. — Mire pa 3e ne poznate, ker je ni pri nas; to pa
je lepa smola, ki se v onih krajih cedi iz nekega drevesa, kakor pri nas iz smreke.
Take smole denejo v mrivo €lovesko truplo, da ne strohni. Sveti trije Kralji so bili res
modri, zato so vzeli s seboj jako primernih darov, ko so §li obiskat nebeikega Kralja.
Mislili so si: v kraljevih palacah se leskete mnogo zlata; Jezus je tudi kralj, zato sO
mu prinesli bli¢ecega zlata; kadilo se zaZiga Bogu; Jezus je tudi pravi Bog, tore]
so mu darovali diSetega kadila. Pa Jezus ni le Bog, marved tudi ¢lovek, ki bode umrl
za ljudi; mira se rabi pri mrli¢ih, torej so mu prinesli tudi mire.

Ta odstavek se pove se enkrat in potem se ponovijo vsi frije skupno.

4. Povem vam 3e kratki konec, kako so se Modri vrnili domov: Ponoci pa je Bog
zapovedal Modrim, naj se ne vraéajo k Herodu. Vrnili so se po drugem potfu v svojo
domovino. ‘

Kako so se vrnili Modri v svojo domovino?

Pojasnilo: Sv. trije Kralji so bili trudni od dolgega potovanja. Kje so preno¢ili?
Hitro so zaspali. Imeli so nenavadne sanje. Bog sam jih je opomnil v spanju, naj nikar
ne gredo pravit Herodu, da so nasli Jezusa. Zakaj ne?

Se enkrat zadnji odstavek in potlej skupno vso zgodbo!

IlI. Zveza s katekizmom. Danes ste se torej naudili prelepo zgodbo ©
sv. treh Kraljih. Posebej pa si zapomnite iz nje dve reCi: Zvezda je rojstve
Jezusa Kristusa oznanila Modrim v Jutrovi dezeli, Modri pa kraljt
Herodu in pismarjem (Vpr. 132. se ponovi do 3. tocke incl.) Drugi¢ pa 3e pomnite:
Modriiz Jutrove dezZele so prisli Jezusa molit in so mu darovali zlata:
kadila in mire. (Vpr.133. se naudi do 3. tocke incl) — Spoznali smo tudi, da Jezu$
ni le OdresSenik judovskega ljudstva, marvet tudi paganov, torej vseh ljudi.

IV. Uporaba. Sv. trije Kralji so morali prehoditi dolgo, dolgo pot, da so priSl_i
do Jezusa; mi pa imamo vse drugace. Le nekaj stopinj je treba storiti, pa smo v cerkv!
pri svojem Zvelicarju. V tabernaklju je Jezus vedno pritujo. Ko stopis v cerkev, Z€
pri vratih zagledas lugco, ki no¢ in dan gori pred velikim altarjem in se zato imenujé
vec&na lu¢. Ta vetna lu¢ nam izpred tabernaklja oznanja isto, kar je svetla zvezdd
oznanjala trem Modrim: Tukaj je Jezus Kristus! Oj, prosim vas, dragi otroci, posné”




Sl

majte tudi vi svete tri Kralje. Ni¢ niso gledali ti blagi mozje, so li tla lepa ali umazana;
ni¢ se niso bali, da bi si ne umazali kraljevske obleke, marveé ko so zagledali premilo
bozZje Dete, so spostljivo pokleknili in poboZno molili.

Tudi darovati mora sleherni izmed vas kaj Jezusu. No, kaj pa? Nimate zlata,
ne kadila, ne mire; a povem vam, da lahko darujete 3e kaj boljSega, kar ima Jezus Se
veliko rajsi. Gotovo ste Ze slisali, da se prav dobro srce imenuje tudi ,zlato“ srce: ce
je kdo prav zelo priden in dober ter se trudi storiti vse, kar je po boZji volji, pravimo:
,Ta ¢lovek ima zlato srce!“ Glejte, tako bodi vaSe srce, in Jezus bo vesel vasega daru. —
Kaj pa bo s kadilom? Kadar denejo v cerkvi masnik kadilnih zrnic na Zrjavico, se
tako lepo vzdiguje dim kvisku in puhti prav prijeten vonj. Glej, enako se godi,
kadar prav pobozno moli§: tvoje misli in Zelje se vzdigujejo proti nebesom in so, kakor
prijetna disava, Bogu motno vSe¢. — Mira pa je grenka re¢ in pomeni trpljenje, tezave.
Ce torej prav krotko in mirno trpis, kadar te zadene kaj hudega (¢e si lagen ali hudo
Zejen, Ce te zebe, glava boli, ¢e si se navelital teZjega dela...) tedaj daruje§ Jezusu mire.
Sveti ljudje iz ljubezni do Juzusa Se celo iSCejo trpljenja, sami si naloze kaj tezkega ali
pa si odreko kaj prijetnega. To imenujejo prostovoljno zatajevanje ali premago-
vanje samega sebe. (Praznik sv.treh Kraljev.)

B. Bibliéna kateheza za viSjo stopnjo. Bibli¢na kateheza, kot
samostojen predmet, obsega teh-le pet delov:!

I. Uvod, ki sme biti prav kratek ter obsega le napoved smotra. Le
semtertja je treba Ze tu razjasniti, ako je v zgodbi otrokom kaj popolnoma
nerazumljivega. Dobro je, ako se Ze v uvodu ucenci uvedejo v pravo dusno
razpoloZenje ter se jim vzbudi ono custvo, ki je v tesni zvezi z zgodbo.

II. Pripovedovanje se oklepaj karmoc ucne knjige, ki jo morajo imeti
ucenci 3e zaprto.

IlI. Pojasnjevanje. Ucenci odpro knjige in ob citanju se vrSi besedno
in retno pojasnilo. Ob koncu vsakega odstavka naj se prav ob kratkem
dologi njega vsebina.

IV. Razlaga. Katehet opozori na ona vprasanja v katekizmu, ki jih
zgodba pojasnjuje ali potrjuje. Ucenci naj jih sami poiScejo; veroucitelj naj
Se izpopolni. Najveckrat pride na vrsto nauk o Bogu in boZzjih lastnostih ter
nravni nauki o grehih in ednostih, kakor se javijo na zgodovinskih osebah.
Seveda se ne smejo prezirati druge resnice, zlasti ne predpodobe in pre-
rokbe o Zveliarju ter liturgicna opravila.

V. Uporaba podaje navod, kako naj ucenci nase obracajo nauke, Cesa
naj se izogibljejo, kaj naj posnemajo ...

Navadno se morajo ucenci doma nauciti zgodbe, v Soli se jim poda (v tocki IIL)
le kratek pregled. V neugodnih okolis¢inah bi se moralo tudi to delo v 3oli izvrsiti.

Ker naj bi zgodbe posebno blagodejno vplivale na srce, je svetovati, da katehet
pridno zasleduje take momente in spretno uporablja.

Nekateri odstavki v Solski knjigi nimajo zgodovinskega znalaja in podajejo le
svetopisemskih naukov in dr. Pri takih je obravnava krajsa: zlasti odpade IL tocka, in
se takoj po kratkem uvodu zatne Citanje itd.

Zgled. Jobova potrpezljivost.

I. Uvod. Vet izvrstnih moZ smo si Ze ogledali iz najstarejSe’zgodovine. Imenujemo
jih otake. (Kateri so? Navadno pristevamo o¢akom tudi JoZefa in njegove brate). Predno
pa se poslovimo od te castne prve dobe Cloveske povestnice, vam moram Se opisati
izredno bogoljubnega moZa, ki ni sicer po rodu in domovini z ocaki v tesni zvezi, a je

1 Po teoreti¢tnem in prakti¢nem navodilu dr. Knechta.



B [ S e

zivel v isti dobi in jim je v marsicem podoben ter se je zlasti odlikoval po veliki po-
trpezljivosti, — namrec Joba.

II. Pripovedovanje (to¢no po knjigi): a) Jobovo bogastvo in sre€no Zivljenje;
b) prve nesrete; ¢) gobava bolezen, v kateri ga Zali celé njegova Zena; ¢) trije Jobovi
prijatelji; d) Job poplacan.

IIl. Pojasnjevanje: a) ,Ob asu o&akov*, ko je bil ze Jakob umrl. Tudi
Joba smemo v nekem smislu priStevati ofakom: bil je zvest sluZabnik edinega Boga;
mogoten in bogat moz; v svoji veliki druzZini je imel vso oblast in opravljal duhovnisko
sluzbo, pa ucakal je visoko starost. — V ,Arabiji“, pravzaprav v dezeli Huz, ki je
na juznovzhodni strani Mrtvega morja, med dezelo Edomljanov in arabsko puitavo. —
.V obli¢je", naravnost, predrzno. — ,Le njega se ne dotikaj* = le njegovemu
zdravlju ne smes Skodovati.

b) ,Sabejci“, divji arabski rod. — ,Kaldejci“, menda potomci Nahorja —
+Pretrga svoja oblagila“, zakaj? — ,Pade na tla“, s tem pokaZe, da se poniza
pred Bogom in popolnoma vda boZji volji. V sv. pismu je Se receno: ,obrije svojo
glavo“, kar pri jutrovcih, ki so posebno ponosni na lasé in brado, pomeni skrajno
zalost. — ,Gospod je dal® iz gole ljubezni, brez mojega zasluzenja. — ,,Gospod
je vzel“, pravzaprav so Jobu vzeli vse sovrazni sosedje in vihar po satanovem pri~
zadetju; a Job je prav govoril tako, ker ¢loveku ne more satan in nih€e drugi ni¢ Zalegad

storiti, ako Bog ne dovoli ali pripusti. — ,Jme Gospodovo" = Gospod, Bog.
¢) ,Vse, kar ima ¢lovek, da za svoje Zivljenje* = zdravje in Zivljenje
se zdi ¢loveku najvetja ¢asna dobrota. — ,Satan obda* itd., Job je dobil gobavo

bolezen. Ta bolezen, ki se nahaja na jutrovem, posebno v Egiptu, je kaj strasnega. Vse
telo hudo otete, posebno pa noge; oteklina se razgnoji in napravlja pekote rane;
nohtovi odpadejo in tudi udje polagoma odgnijejo; glas je hripav ali se cel6 popolnoma
izgubi; strasnim telesnim Dbolecinam se pridruzijo tudi dusne boletine: otoZnost, zalost
in obupnost; ker je bolezen nalezljiva, ni postrezbe itd. —,Job sedi na gnojis¢u...
bolec¢ine*. Gobava bolezen napravlja tudi hudo srbecico; ker pa nohtov ni imel ved,
da bi se praskal, si je s Crepinjo strgal gnoj. — ,Le hvali Boga, pa umril'* S tem
mu je hotela o¢itaje in nagajivo reci: ,,Vidis, kako ti Bog povratuje tvojo poboZnost!
Le Se nadalje tako moli, si utegnes e primoliti — smrt!“ (Drugi pa razlagajo to oci-
tanje: ,Pusti Boga in molitev, saj vidi§, da ti ni¢ ne pomaga; kaj pa more hujsega
priti, — k ve¢jemu smrt". Oboje je enako Zaljivo.) — ,Nespametna Zenska" =
brezboZna Zenska. Po sv. pismu je greh in brezbozZnost prava nespamet, ker gresnik V
svoji strasti ne vé, kaj dela, in ker z grehom sam sebi $koduje; kdor pa sam sebi $kodo
dela, je nespameten.

¢) Prijatelji so prisli iz dobrega namena, pa so slabo opravili svojo nalogo. —
,V svojem mesu“ = v svojem telesu.

IV. Razlaga. 1. Trpljenje in junaska potrpezljivost. (Za srce) Kaj
ne, kako castitljiv moz je bil Job! Kakor velicasten spomenik se mi zdi na meji med
dobo ocakov in Mojzesovo dobo. Velik trpin je bil, da se nam mora smiliti v srce; 2
bil je tudi velik svetnik, da se mu moramo kar cuditi. Zadele so ga britkosti, katere
moramo pristevati najvecjim in najhujsim na zemlji. 1. Bil je v zacetku jako srecen:
bogat, zdrav, vesel svojih dobrih otrok — torej vajen le dobrega; e tak clovek pride
v nesreto, jo tuti vse hujSe, kakor &e je kdo hudega takorekoC vajen Ze iz mladega-
2. Nesrete so ga zadele nagloma, kar druga za drugo; ni se $e utegnil utolaziti zaradi
prve, Ze se mu je naznanila druga, za njo takoj tretja itd. 3. Sibe, s katerimi ga je
obiskal Bog, so bile silno hude: tako bogat moZ — mahoma uboza! R izgubo premo-~
Zenja bi %e kako prestal; toda Bog mu vzame tudi ljubljene otroke — kar vse hkrati!
(Koliko Zalovanje je v hisi, ¢e le eden umrje!) 4. A da bi bil le §e sam zdrav! Tudi
njega zadene bolezen tako huda in stra$na, da si pa¢ ne moremo misliti huj$e in na-
dleznejSe. 5. Pa naj je Zalost $e tako velika, navadno ima ¢lovek Se koga poleg sebe
kateremu more zaupno potoZiti svoje gorje, kateri ga zna sotutno potolaziti; a ubogi
Job niti tega ni imel! Zena, ki je bila prva poklicana, da bi ga bila tolazila ali vsaj Z

2



S LR e e

njim vred vdano potrpela, ga bogokletno zani¢unje; iz ust, iz katerih je pricakoval milo~
srénega tolazila, mora slisati tako pikro, tako zasmehljivo ocCitanje! Prisli so sicer trije
izmed njegovih prijateljev; a ga niso tolazili, marve¢ mu Se veksali Zalost. Poprijemljejo
ga od one strani, od katere je €lovek najbolj obéutljiv — dotaknejo se njegovega do~
brega imena, njegovega postenja!

Kaj ne, velike, stradne bridkosti! Da, a tudi velika junaska potrpeZljivost! Job se
ob zgubi svojega premoZenja tolazi: ,Bog je dal, Bog...“ V svojih hudih boletinah pa
iSte tolazbe, kjer bi jo bilo po cloveski sodbi najteZje najti: v svojih oteklih, ranjenih,
razbolenih udih, ker pomisli na €as, ko bo minulo vse trpljenje, ko bode njegovo sedaj
tako ostudno telo vstalo izpremenjeno — krasno, ko se bode njegovo telo, ki sedaj
trpi neznosne bolefine — radovalo v neizmernem veselju! Kakor ga je v zdravih dneh
ljubezen bozja vodila, da je tako lepo Zivel in zvesto izpolnjeval voljo bozjo, tako
mu daje sedaj v prestrasnem trpljenju njegova vera in upanje junasko moc in tolazbo!

2. Tudi bogoljubnim osebam poS8ilja Bog trpljenje, zato a) da bi jih
e bolj otistil, zakaj ni ga Cloveka pod solncem, da bi ne imel kar nobene napake;
b) da bi jih $e bolj utrdil v cednostih (bogabojetnosti, poniZnosti, potrpezljivosti, zaupanju
itd); ¢) da bi jim povecal zasluZenje in jih mogel kdaj obilnejSe poplacati v nebesih;
&) da bi bili bliznjiku v zgled. (Vpr. 73.)

3. Vstajenje mesa. Job daje prelepo pojasnilo o naSem vstajenju: a) upa, da
bo vstal od mrivih zato, ker Zvelicar Zivi. Zvelitar bo sicer umrl, toda le za malo ¢asa;
zopet bo zivel, ker bo vstal od mrtvih. Kristusovo vstajenje je zastava naSega vstajenja.
(Vpr. 164, 3.) b) Job veruje, da bo vstal v istem telesu, katero ima sedaj. Nase telo
bo po vstajenju bistveno isto, le da bo pri pravi¢nih povelicano. (Vpr. 246.) ¢) Job pravi,
da bo vstal zato, da bo gledal svojega Boga (Vpr. 244.)

4 Kako se je védla Jobova Zena? Ravno nasprotno od Joba; trpljenja si
ni obracala v prid, marvet v prokletstvo; sama je bila nepotrpezljiva in 3e Joba je
hotela odvrniti od Boga. (Vpr. 429.)

5. Kako so se pregres§ili prijatelji zoper Joba? To je bilo sicer hvalno,
da so ga prisli obiskat v nesre¢i; a to je bilo sramotno, da so brez vzroka hudo su-
mnicili o Jobu in brez vzroka (torej predrzno) sodili, da je sam zakrivil tolike nadloge
s svojimi grehi. Brez vzroka so tako ukrepali in sodili, ker je bila Jobova poboznost
in postenost znana na dale& okrog. (Vpr. 459 in 460.)

6. 1z Jobove zgodbe tudi razvidimo, da je mo¢& hudobnega duha omejena
in da more le toliko 3kodovati, kolikor mu Bog pripusti. O njem velja, kar pravi sveti
Rvgustin: ,Priklenjen pes more le lajati na onega, ki se mu ne bliZza, popasti pa ga
ne more."

7. Job je predpodoba Jezusa Kristusa. Kaj bere§ ob koncu v drobnem
tisku? Katere predpodobe na3ega Gospoda Ze poznas?

8. V svetem pismu se tudi Se bere, da je Job zdihoval v svojih hudih bole¢inah:
.Usmilite se me vsaj vi, prijatelji moji!* Te besede obrata sv. Cerkev na verne duse v
vicah.

V. Uporaba. 1. Sedaj lahko izprevidi8, za koliko si slabsi mimo potrpezljivega
Joba? kolikrat si se Ze nevoljno-ali celo jezno pritoZeval zarad svojih malih kriZev in
tezav! (Kesanje — sklep!) Privadi se, da poreces z Jobom, kadarkoli te zadene bridka
izguba: ,,Bog je dal, Bog je vzel, potesceno bodi njegovo imel“ Kadar ti pride kaj
hudega, reci: ,,Ako imamo dobro iz roke boZje, zakaj bi ne vzprejeli tudi hudega?* A
povzpni se Se viSje in oziraj se v vsakem firpljenju na svojega bozjega vzornika —
Jezusa Kristusa, ki ga Job $e ni tako poznal, kakor ga ti poznas, ter govori za njim
pobo#no besede: ,,Oc¢e, ne moja, marvec zgodi se tvoja volja!“

2. Onih pustih Jobovih prijateljev pa nikar ne posnemaj, ter ne natolcyj in ne sodi
lahkomiéljeno! Imej pa do trpeCih usmiljeno srce; tolaZi Zalostne, in Ce more$, jim tudi
kaj pomagaj. Zlasti ne pozabi ubogih du$ v vicah! (,,Voditelj“.)

* *



et

Za najvi§je razrede bi nasvetoval biblicno katehezo $e v drugacni
obliki, posebno za take zgodbe, ki so Ze od poprej znane: Katehet naj
Ze v pripovedovanje povzame vse, kar bi imel pozneje
razlagati ali dostavljati za besedilo Solske knjige, tako da je
to besedilo rezultat njegovega predavanja, slicno kot so katekizmovi obrav-

navi rezultat — katekizmovi odgovori.

Zgled: Mladeni¢ v Najmu.

I. Uvod. Danes vas povabim na pogreb. Pa me morate prav razumeti. Povabim
vas le, da prav pazno poslusate, ko vam bom opisaval, kako se je vrsil neki pogreb za
¢asa Jezusovega javnega delovanja na zemlji, namre& pogreb mladeni¢a v Najmu,
ki je pac radi cudeZa, ki se je takrat zgodil, najimenitnejsi v zgodovini.

II. Pripovedovanje. Rko se gre iz mesta Kafarnavma, ki se v evangeliju ime-
nuje Jezusovo mesto, proti jugu, se pride nekako v 10 minutah do mesta Najma, ki
lezi ob znoZju malega Hermona in gore Tabor. Ta kraj je tudi zgodovinsko znamenit;
tam blizu je gora Gilboe, znana iz nesrecne vojske kralja Savla; tam blizu je tudi
Sunam, kjer je prerok Elizej ¢tudezno deloval. Po tej cesti je priSel nekega dne Jezus
s svojimi ucenci in z veliko mnozZico ljudi pred mestna vrata mesteca Najm, ki je bilo
precej veliko mesto takrat, kakor sodijo po podrtijah, ki se e nahajajo tam. Ta mnozica
je prisla. od severne strani: nje srediste je bil Jezus Kristus, ki so ga vsi Zeljno poslusali
in veselo spremljali. Iz mesta pa je §la druga, tudi mnogos$tevilna druzba, katere sredisce
pa je bil — mlad mrli¢, prezgodaj umrli sin neke, kakor je videti, imenitne vdove. Pri
mrliskem sprevodu gredé najprej jokajoCe Zene in ZalujoCi godci; za njimi gre judovska
gospa, tiho in milo jokaje, uzaljena mati pokojnikova, zapudena in potrta vdova; potlej
je na vrsti mrli¢, ki ni v zaprti krsti, kakor se pri nas nosijo mrli¢i na pokopaliice,
marvet na deski brez pokrova, kakor spetega na postelji, ga nesoé Stirje mozZje; sprevod
konca mnozica prijateljev, sosedov in drugega ljudstva. Pogreb je bil zveter, ker so se
pri Judih navadno vrsili pogrebi Se na dan smrti po soln¢nem zahodu. Prizor je bil Ze
samobsebi velitasten: dvojna obilna mnozica, tihi velerni &as, mila Zalost pogrebcev;
a nad vse velitastno je, kar se je zgodilo med potjo!

Ker je bila pri Judih navada, da so se pogreb srecujoci ljudje tudi pridruzili po-
grebcem, so brzkone pricakovali, da bo Jezus s svojim spremstvom tudi tako storil.
Torej v’ zatetku niso bili tako pozorni. Zdaj pa stopi Zvelitar k jokajoci materi in jo
tolazi z milotutno besedo: ,Zena, nikar ne jokaj!® Res ¢udna tolazba: Kako, si je
utegnila misliti jokajota vdova, kako da bi se jaz, mati, ne jokala, ko mi nesé edinega
otroka v hladni grob? O da, kot neusmiljeno zasmehovanje bi se glasilo, ko bi kdo
hotel v takih okolis¢inah prepovedovati solze jokajo€i materi. Toda to tolazilo se tako
prilega uZaljenemu srcu — in tolazZnik prihaja iz Kafarnavma, kjer se je zZe zgodilo
toliko ¢udeZev, — kaj pa, Ce je res ta premili tolaznik — vsemogo&ni ¢udeznik, cbljub-
ljeni Mesija!? Ni se varalo rahlo¢utno materino srce! Jezus se dotakne nosil v znamenje,
da naj nosilci postojé, kar so tudi takoj razumeli in storili. Zdaj si pa mislite, kaksen
prizor je moral to biti, ko se je ves dolgi sprevod hipoma ustavil in se mu je pribliZala
" Se vsa mnozZica Jezusovih spremljevalcev! Vseh oci so obrnjene proti mlademu mrlicu,
ki odkrit pociva na nosilih, in proti mrlicevi materi, a Se posebej proti Jezusu, boZjemu
tolazniku. Kar zadoni miloglasna beseda: ,Mladenic, reCem ti, vstani! Kakor
elektricni tok pre§ine mnozico nebeska nada, ki se takoj tudi izpolni. Ze vidijo mla-
denita, kako se mu vraca Zivljenje: otemnele oCi se odpro, v bledo lice se povrne
mladeniska rdetica, glavo povzdigne, — v rokah in nogah, po vseh udih zatuti poprejsnjo
moé&, — opre se, sede, zacéne govoriti, vstane in zopet hodi! O, kdo bi mogel popisati
¢uvstvo, ki je zdaj prevevalo mlado srce sretnega obujenca! Takoj izprevidi pomen
vsega prizora: mnoZico strmetih pogrebcev, njemu namenjenih, ki so pa Ze sredi potéd
dovrsili svoj Zalostni posel in se zopet lahko veseli vrnili v mesto. Pred njim stoji
vsemogoc¢ni Gospod Zivljenja in smrii, o katerem je gotovo Ze poprej marsikaj slisal
.gotovo bil Ze prej kdaj med navduSeno muozico, ki je poslusala njegove nebeske nauke




SR | Tt

in zrla njegove bozje tudeZe. Zastonj iS¢e besedi, da bi se mu zahvalil; — klete v tihih
solzah, tako si smemo misliti, se zahvaljuje poljubovaje Jezusovo dobrotno roko. In kdo
bi popisal iznenadenje osrecene matere! Saj se niti ne da ugibati, je li sin bolj vesel,
ko zopet vidi svojo ljubo mater, ali je mati bolj sre¢na, ko zopet zre svojega preljub~
ljenega sina, Zivega in zdravega! — KakSen vtis pa je imela velitastna dogodba do
ljudi, nam sveti evangelij Se posebej naznani: Vse je osupnilo, — velik strah je prevzel
vse, ker so tako blizu Cutili vsemogotnost bozjo! Le mislite si, kaj bi storilo nase
ljudstvo, ko bi n. pr. zdaj ob mnogostevilnem pogrebu v sredi pota na bozji klic ozivel
mrli¢ in se zopet vrnil na svoj dom! V prvem trenotju bi se prestrasili, potem bi pa,
pat Se bolj kot nekdaj Izraelci, glasno zaceli hvaliti in povelicevati Bogal — Pa ne le
navzoce je to tako zelo pretreslo, marve¢ strmeli so tudi drugi ljudje po dezeli, kjerkoli
se jim je pripovedovalo o tem veliCastnem ¢udeZu. Upam, da tudi vam nisem zastonj
pripovedoval.

Ill. Pojasnjevanje odpade, k veCjemu se posname v glavnih potezah. Raz ~
laga je tudi lahko kratka; opozoriti je le treba v kratkem na Jezusovo vsemogo<~
nost, na neskontno dobrotljivost njegovega presv. Srca, na materino lju~
bezen do otrok. Cerkveni ocetje tudi primerjajo v tem dogodku telesno obujenje gres-
nikov v sv. pokori: ,Ko je bil mladeni¢ od mrtvih obujen, se je veselila mati vdova ;
ljudi pa, ki se vsak dan po duhovno obujajo, se veseli duhovna mati, sveta Cerkev*
(Sv. BAvgustin). V-uporabi naj se obudi misel na smrt, veliko dobroto zdravja, morda
kaj o pogrebih i. dr. (Ci. ,Duh. Pastir® 1899).

Nekateri rabijo sli¢no obliko tudi pri manjsih ucencih. Saj so pat slavne Meyeve
kateheze za niZje razrede nastale tudi na enak nacin.

C. Katekizmova kateheza.

Zgodovina kateheze in novejse katehetsko slovstvo nam kaZe precej razlike pri
katehizovanju, tudi pri najboljsih, ,klasi¢nih“ katehetih.

Prva razlika: Uctenci takoj odpro katekizem, bero posamezna vpraSanja, ka~-
tehet jih razlaga po metodi¢nih pravilih. To postopanje ima sicer nekaj koristnega, n.
pr., da ima vsak ucenec pred otmi to, o ¢emer se uci, da ni v dvomu o tem, kaj se
mu bo uéiti doma itd. Vendar sedanja metodika priporota: Otroci naj imajo katekizme
zaprte, katehet obravnavaj z njimi u¢no enoto in, kadar jo znajo vsaj po vsebini,
odpro knjige, ob itanju se izpraSevaje ponavljajo poglavitna razjasnila in, e treba, se
Se kaj doda zlasti v pojasnilo manj jasnih besedi ali stavkovih zvez.

Druga razlika: Nekaterim je vsako imenitnej§e vprasanje utna enota in na-
daljevaje od vprasanja do vprasanja opravijo pri vsakem posebej vse, kar zahteva
celotna kateheza; drugi pa obravnavajo skupno ve¢ sorodnih vprasanj in podavajo le
enkrat, kar je skupnega, n. pr. prakti¢no uporabo. S tem je kateheza enotno zaokro-
Zena, bolj pregledna in zahteva manj Casa.

Tretja razlika: Nekateri rabijo razna nazorna pojasnila, za vsako vprasanje
posebej ali celo za isto vpraSanje po ve¢; novejsi pa — po ,monakovski metodi* —
zahtevajo eno pojasnilo (navadno: zgodbo) za vso skupino vprasanj; seveda jim nagaja
ta neprilika, da ne morejo biti vedno dosledni in jih rabijo po vet, semtertja celo preveé,

Cetrta razlika: V obte delé katehezo poleg uvoda v tri dele: podavanije,
razlago z dokazi (kjer so potrebni), parenezo (uporabo); novejsi pa si veliko obe-
tajo od formalnih stopinj, nekoliko prikrajsanih.

Kaj pa mi? Posnemajmo, kar je dobrega, opu$tajmo, kar je manj ugodnega ali
Pretezkega.

Katekizmova kateheza imej te-le dele:

I. Uvod, ki bodi sliten onemu pri bibli¢ni katehezi.

Smoter napovedujejo nekateri samo za katekizmowvo vsebino, drugi pa samo za
PomoZno zgodbo. Morda ne bo napacno, ako se napove obojni smoter, vsak na svojem
mestu,

4



it A

Il. Podavanje, ki obsega pripovedovanje skupnega nazorila (zgodbe)
in izvajanje vseh vpraSanj iste ucne enote; ali pa navadno pojasnjevanje
po zgledih, primerih itd. — takozvano ,katehizovanje®.

III. Ponovitev vseh vpraSanj (zistem).

Ta ponovitev je dvojna: najprej ustna kot rezultat obravnave, potlej pa e ¢i~
tanje iz katekizma, kjer se primerno izpraSevaje obnove poglavitne reci iz obravnave
ter pridenejo $e potrebna pojasnila teksta.

IV. Uporaba (pareneza), slicna kot pri biblicni katehezi.

Zgled: A. Kaksna mora biti nasa vera? (Vpr. 25.—27) (Po ,monakovski
metodi.“)

L. Uvod. a) Smoter: Danes vam hofem pojasniti, kako moramo vero-
vati ali kak§na mora biti nasa vera. §) Priprava: Kaj smo se Ze utili o veri?
Kaj nazadnje? (Zakaj je vera k zveli¢anju neizogibno potrebna?) Torej je sv.vera za
nas najimenitnej$a re¢ na svetu, ker se brez nje ne moremo zvelitati. Pa¢ nam je nad
vse potrebno vedeti, kako moramo verovati ali kakSna mora biti na%a vera. Kje se
bomo pa tega najlaZje naucili? Glejmo na svetnike in svetnice boZje. Za zgled sem
vam posebej odbral prvaka apostolov — svetega Petra.

II. Podavanje. Jezus se je neko¢ mudil v mestu Kafarnavmu, saj to mu je bil
posebno priljubljen kraj. Veliko ljudstva se je zbralo, in tudi apostoli- in ucenci so bili
pri njem. Takrat je izpregovoril one veli¢asine besede o presv. Re3njem Telesu: ,Jaz
sem Zivi kruh, ki sem priSel iz nebes. Kdor jé od tega kruha, bo zivel vekomaj In
kruh, ki ga bom jaz dal, je moje meso za zZivljenje sveta®. Judje kar niso mogli umeti
teh Gospodovih besed; nevoljni so bili in so govorili med seboj: ,,Kako nam more ta
dati svoje meso jesti? Tu je Jezus $e enkrat ponovil in zatrdil, kar jim je bil rekel:
»Resni¢no, resnitno vam povem, ako ne boste jedli mesa Sinii clovekovega in pili nje~
gove krvi, ne boste imeli Zivljenja v sebi. Moje meso je res jed, in moja kri je res
pijaca.* — To pa je bilo Judom Ze preve¢. Tega nikakor niso mogli umeti. Saj so se
Se mnogi ucenci spotikali nad temi besedami, ¢e§, da jih ni mogoce verjeti, ter so odsli
in niso vet hodili Z njim. Zato se pa obrne Jezus k dvanajsterim apostolom in jih
vprasa: ,,Ali hotete tudi vi oditi?* Zdaj pa se oglasi Peter in pravi: ,,Gospod, h komu
pojdemo ? Ti ima§ besede vecnega Zivljenja. In mi smo verovali in vemo, da si ti Kristus,
Sin Zivega Boga." (Ponovitev!)

(Vera bodi splosnal!) — Kajne, to je odgovor, pat vreden svetega moza —
prvaka apostolov! To se pravi — verovati! — Jezus je vprasal apostole: ,,Ali hocete
tudi vi oditi ?* Kaj jim je hotel s tem re¢i? (O, ni jih hotel s tem prositi, ¢e§, ostanite
vsaj vi pri meni! O ne, marvec zahteval je odlotno: ,;Slidali ste moje besede; a e mi
nocete verovati, odidite le Se tudi vi, kakor drugi; ne potrebujem vas; bom Ze dobil
druge apostole, ki mi bodo verovali.”) Kaj reCe in zatrjuje Peter? (Gospod, kam ho-
cemo iti?" itd,) Kaj pa hoce reci s temi krasmimi besedami? (Gospod, drugi odhajajo,
ker te niso razumeli in ker notejo verovati. Mi te tudi nismo razumeli, pa vendar osta~
nemo pri tebi; radi verjamemo vse, kar si rekel, zato ker si rekel ti, saj si ti Kristus,
Sin zivega Boga; zato mora tudi vse res biti, kar reces.) Glejte, to je prava vera, ako
vse verujemo, dasi ne razumemo vsega, verujemo zato, ker je razodel Bog, ki je ne-~
skontna resnica. Ako verujemo brez izjeme vse, kar u¢i katoliska Cerkev,
tedaj je naSa vera sploSna.

(Vera bodi trdnal!) Oglejmo si le Se natanineje prelepe besede Petrove in
ozrimo se tudi nekoliko v njegovo srce! Sv. Peter pravi: ,,Mi smo verovali in vemo,
da si ti Kristus, Sin Zivega Boga!* O da bi bil mogel takrat zreti v obraz sv. Petru,
ko je izpregovoril te iskrovite besede. Kako mu je vzplamtelo oko in zadrhtelo srce,
ko je pred vsem apostolskim zborom slovesno vzkliknil: ., Ti si Kristus, Sin Zivega
Boga!“ Kaj se pa¢ takoj vidi iz takega vedenja in govorjenja sv. Petra? Odkril nam
je takorekot svoje srce. Kar govori, mu ne prihaja le iz ust, marve€ iz globine njegove
duse, govori tako, kakor misli: ,,Ti si Kristus, Sin Zivega Boga!“ — O tem je tako




ST e

prepri¢an in zagotovljen, da bi ga ne mogla premotiti nobena re¢ na svetu. Taka mora
biti tudi nasa vera: trdna in neomahljiva; niti sence kakega dvoma ne sme biti v nasem
srcu. Pomnite torej: Ce verujemo tako, da prav ni¢ ne dvomimo, je nasa
vera trdna.

(Vera bodi Zival) Peter je rekel Gospodu: ,Ti ima$ besede ve¢nega Zivljenja.*
S tem je hotel Peter povedati, da moramo trdno verovati Jezusove besede, zato ker
je njegov nauk iz nebes, boZji nauk. Toda te besede imajo Se nekaj vet v sebi. Peter
je hotel tudi reci: Ti sam nam zna$ in more§ povedati, kaj moramo storiti, da dose-
Zemo vetno zvelicanje. H komu drugemu torej hoemo iti, ker le ti edini nam zna$
pokazati pravo pot v nebesa. To prepricanje je Peter dovolj izpri¢al s svojim zivljenjem.
Resno se je izogibal hudega in goreCe se trudil za ednost in dobra dela. Kako zelo
je sovrazil greh, lahko izprevidimo iz tega, ker je tako britko objokaval ono svojo ne-
sreto na dvoris¢u Kajfovem! Delal pa je poleg sv. Pavla izmed vseh apostolov najvec
in najbolj gorete za boZje kraljestvo. Bili so takrat za novo ustanovljeno Cerkev jako
neugodni ¢asi, a s svojim ognjevitim pogumom je sre¢no vodil in resil svoj Colni¢ v
sredi ljutih viharjev. Posnemajmo ga. Ako kdo tako Zivi, kakor uci sv. vera, posebno
e zvesto izpolnjuje dolZnosti svojega poklica, pravimo, da Zivi po veri. Ce Zivimo
tako, kakor vera zahteva, je nafa vera Ziva.

(Vera bodi stanovitnal) Morda bi pa le kdo utegnil ugovarjati, ¢e§, da
sveti Peter ni bil trden v veri, ker je tako sramotno trikrat zatajil Jezusa. Res je bila
to velika nesreta zanj, a jo je takoj popravil in je bil potlej ves ¢as zvest svojemu
Gospodu, dasi je moral veliko hudega prestati radi vere. Klicali so ga k sodniji, pretili
mu s smrtjo, ako ne neha oznanovati Jezusa; pa odlotno je odgovarjal, da je treba
Boga bolj slusati nego ljudi. Tepen je bil z drugimi apostoli vred; a veselil se je, da
je mogel trpeti zavoljo svoje vere. Vrgli so ga v jeto Ze v Jeruzalemu in prav gotovo
bi ga bili Ze tam umorili, ko bi ga ne bil angel ¢udezno resil. Pa v Rimu so ga zopet
zaprli v hudo jeto in ga obsodili v smrt. Sv. Peter je torej dal Zivljenje za sv. vero.
Kako je umrl . .. O da, vera sv. Pefra ni bila kakor sibko drevesce, ki ga lahko vpogne
in polomi vsak veter; ne, bila je v njegovem srcu utrjena, kakor motno, globoko ukore~
ninjeno drevo, ki mu ljuti viharji skusnjav sicer §ibijo veje in vrhove na vse strani, da
glasno 3umi in hrici, a krepko drevo ne pade, marvet se le na novo ufrdi. Glejte, to
se pravi stanovitno verovati. Tudi naSa vera mora biti taka. Ce smo priprav~
ljeni raje dati vse, tudi Zivljenje, kakor odpasti od vere ali jo
zatajiti, tedajjestanovitna naSa vera.

Ill. Zistemska ponovitev ué¢ne enote. Kajne, sv. Peter je krasen zgled
prave vere. Povej e enkraf, kak3ne lastnosti je imela vera sv. apostola Petra, L.? Vse
te poglavitne &tiri lastnosti mora imeti tudi nasa vera. (Vpr. 23.) — 1. Tudi naSa vera
mora biti splo§na. ,,Kdaj je na%a vera splo$na?“ (Vpr.24) S tem pa ni reeno, da
bi morali vse vedeti, kar uci sv. Cerkev; za mnoge bi bilo to nemogoce, in za vsakega
to tudi ni potrebno. Za resnico forej imamo tudi vse one nauke sv. Cerkve, ki jih zdaj
Se ne znamo, zato ker vemo, da je sv. cerkev nezmotljiva in uci od Boga razodete res-
nice. Kako se imenuje ¢lovek, ki ne veruje vseh resnic, katere uci sv. Cerkev? (Krivo~
verec.) — 2. Tudi nasa vera mora biti trdna. ,Kdaj je...“[(Vpr. 25.) Kaj pa hote to
redi: ,,dvomimo?* Ze sem vam povedal, da so si mnogi Jezusovi ucenci v Kafarnavmu
jeli misliti, morda pa ni tako res, kakor Jezus govori in obeta, ker kaj takega Se nismo
nikoli slisali, in kar ne more nam v glavo, kako bi mogli uzivati njegovo telo itd.
Morda je Petra tudi obsla enaka misel, a hitro je prislo na povrSje trdno prepricanje:
Prav gotovo je tako, saj je povedal Jezus, Sin Zivega Boga, vetna resnica. Torej to,
Ce si kdo prostovoljno misli, da to ali ono, kar nas u¢i od Boga razodeta res-
hica, bi utegnilo drugace biti, se imenuje prostovoljni verski dvom. HAko si pa kdo take
misli odlotno izbija iz glave, ni dvom prostovoljen in ni greh. — 3. Tudi nasa vera
Mora biti ziv a. ,,Kdaj je...“ (Vpr. 26.) Kdor ne zivi po svoji veri, ima le mrivo vero.
O taki mrtvi veri pa pravi sv. Jakob: ,Kakor je telo brez dufe mrtvo, tako je tudi
Vera brez del mrtva. S tem hoce reci: Mrtvo truplo ne more ni¢ vet delati, poloZijo

[Pk



SR R

ga v grob, da segnije v zemlji. Mrtva vera tudi ne stori ni¢esar za nebesa; in tloveka
z mrtvo vero bode Bog zavrgel v pekel, da bo tam gorel vekomaj. — 4. Tudi nasa
vera mora biti stanovitna. ,Kdajje...* (Vpr.27) Ta lastnost je Se najbolj po~
trebna, ker brez te bi tudi vse druge ni¢ ne pomagale. Kaj je pomagalo onim ucencem,
da so Ze vet ¢asa verno hodili za Jezusom, pa so ga popustili v odlo¢ilnem trenutku?
Odpadniki od vere so pat $e slab8i nego krivoverci ali neverniki. !

IV. Uporaba. Neprecenljivo velik dar boZji je sv.vera; toda kaj bi nam koristil,
ko bi ga ne znali prav rabiti, v svoj prid si obracati? — Kdor nima sploSne vere, je
krivoverc, ki ne more biti zveli€an, ako ostane trdovraten; drzno nasprotuje Bogu, kakor
bi mu hotel reé&i, da je le deloma govoril resnico, deloma pa laz. Kaj ne, strasna re¢!
Enako se pregresi, kdor prostovolino dvomi o verskih resnicah, ker ima iste drzne misli
proti Bogu, dasi Se ne tako odlotno! Kaj pa naj retemo cloveku, ki ima sicer pravo
vero v vsem obsegu, pa ne zivi tako, kakor ga udi vera? Sv.apostol Jakob mu je Ze
podpisal obsodbo: njegova vera je mrtva, ki ga ne more zvelicati. Najstrasneijsi je pa
seveda odpad od prave verel — Milujmo vse take nesre¢ne ljudi in trdno sklenimo,
da hotemo verovati vse resnice naSe svete katoliske vere, zvesto se boriti zoper vse
jzkusnjave verskih dvomov ter po sv.veri Ziveti in natanko izpolnjevati njene zahteve v
vseh okolis¢inah, saj je Ze milijone nasih bratov in sester dalo kri in Zivljenje za to sveto
vero, v kateri mi Zivimo! Vstanite in sklenite roke ter recite za menoj: ,0 moj Bog!
trdno verujem vse, kar si ti razodel in po sv.Cerkvi zapoveduje§ verovati, ker si vetna
in nezmotljiva resnica. V tej veri hotem Ziveti in umreti! Amen. (Cf. Stieglitz.)

b) Kateheza o molitvi. (Po obicajnem nacinu.)

I. Uvod. Koliko poglavij ima na§ katekizem? Kako se glasi prvo, kako drugo?
(O upanju in molitvi.) Ze zadnji¢, ko smo se ucili o kri¢anskem upanju, sem vam pri
poslednjem vpraSanju razlagal, kako se kritanskega upanja najbolje vadimo z molitvijo.
Torej je v poglavju o kritanskem upanju najimenitnejsi nauk o molitvi. O molitvi se
bomo danes ucili. Le dobro pazite, ker ta nauk je jako imeniten in potreben, zakaj
sv. Avgustin kar naravnost pravi: ,Kdor zna prav moliti, zna tudi prav Ziveti."

II. Podavanje. 1. (Pojem molitve.) Iz koliko delov sestoji ¢lovek? (Iz duSe in
telesa.) Navadno &lovek dela z obojim, z duso in telesom; a mnogokrat pa deluje tudi
dusa sama, in telo je kar pri miru. Tako je posebno pri molitvi: poglavitno delo tu
opravlja nasa dusa ali na$ duh; telo nam le nekoliko pomaga, n. pr., s tem, da kle¢imo,
roke sklepamo, o¢i obratamo proti nebu ali na kako podobo, da govorimo ali pojemo.
Sicer pa deluje na§ duh. — Le poslusajte: Kje je tvoj duh, kadar (prav Zivo) mislis na
svojega oceta ali mater? (Doma pri starsih.) Da, doma pri starsih se mudi tvoj duh; kar
hipoma se je preselil tja, Ceravno je tvoje telo ostalo v §oli. Kadar pa mislis na Boga,
kje je pa takrat tvoj duh? (Pri Bogu.) Kje pa je Bog? (Povsod.) Da, povsod je ljubi Bog,
kje je pa Se posebno, tako da ga vedno gledajo angeli in svetniki? (V nebesih.) Da, tja
gor v nebesa pohiti duh, kadar mislimo na Boga. Pravimo tudi: Takrat povzdignemo
svojega duha k Bogu. Ker pri molitvi mislimo na Boga, retemo tforej: Molitev je
povzdigovanje duha k Bogu.

Pa samo misliti na Boga, Se ni zadosti, da bi mogli to imenovati pravo molitev.
Kadar se uti§ v katekizmu, n. pr., o lastnostih boZjih, tedaj tudi misli§ na Boga; ali pa
takrat molis? Hudobni duhovi v peklu tudi mislijo na Boga, ali pa kdaj molijo? Pri molitvi
mora biti tudi na$e srce; tudi v srcu moramo ¢ufiti in Zeleti, ali da bi Boga hvalili in
¢astili, ali da bi ga zahvaljevali, ali pa kaj prosili. Oboje mora pri molitvi sodelovati:
glava in srce! Ce torej tako mislimo na Boga, da ga s to mislijo hvalimo in ¢astimo, ali
zahvaljujemo ali prosimo, takrat so naSe misli poboZne, takrat molimo. Zato bomo
poprejsnji razlagi pristavili se eno besedico. Kako sem Ze prej rekel? I, povej: Kaj je
molitev? (Molitev je povzdigovanje duha k Bogu.) Zdaj pa $e pristavi besedico ,pobozno®

! Prvikrat, ob ustni obravnavi, naj se brez kake razlage formulirajo katekizmovi
odgovori. Med c¢itanjem pa naj se bistvene reci iz ,,podavanja‘ ponové in morda $e
pristavi kaj novega, da je ucenje bolj Zivahno in jasno.




SRR

in reci: ,Molitev je poboZno povzdigovanje duha k Bogu.“ No, ponovi
Se ti: Kaj je molitev?

2. (Cemu molimo?) Ze iz tega, kar sem vam povedal, prav lahko razumete tudi
drugo vprasanje: Cemu molimo? Molimo ... (iz katekizma, vpr. 259.) Druga¢ne mo-
litve si ne moremo misliti; v vseh molitvah, kar so jih Ze ljudje opravili ali jih $e bodo,
v vseh je mogote le to troje: ali Boga astijo, ali zahvaljujejo, ali pa prosijo. — a) Ko
je Marija izvedela od angela Gabriela, da bo Mati bozja, je hitela k svoji teti Elizabeti
in je tam zapela prekrasno pesem, ki se za¢ne z besedami: ,,Moja dusa povelicuje Go-
spodal“ Kak3na molitev je bila to? (Marija je Boga castila.) Ali pozna§ Se kaj drugih
molitev, s katerimi hvalimo in ¢astimo Boga? (Cast bodi Ocetu ... Svet, svef, svef...
Slava Bogu na visavah ... Hvaljen bodi Jezus Kristus . ..) Cemu molimo prvi¢? — &)
Ko je bil Jezus ozdravil deset gobavcev, se mu je pridel le eden zahvalit. In takrat
nam je Jezus razodel, kako zelo mu je vSet, Ce ga kdo zahvaljuje za prejete dobrote,
ker se je milo pritozil zoper onih devet, ki se mu niso hoteli zahvaliti. Kdaj moramo
Boga posebno zahvaliti? (Zjutraj, 'po jedi, ko smo dovrSili kako posebno delo, prejeli
izredno dobroto; ko so ljudje pospravili poljske pridelke, je zahvaljena nedelja.) Cemu
molimo drugi¢? — ¢) Najveckrat pa beremo v sv.evangeliju, da so ljudje kaj prosili
Jezusa. No, o kom ves, I, da ga je prisel kaj prosit? ... O kom pa ti?... O neki
molitvi nam pa pove sv. pismo $e posebej, da je bila Jezusa zelo v3et. Gotovo ste Ze
slisali o cestninarju in farizeju, ki sta Sla molit v tempelj. Kako je molil cestninar? ...
Otroci, tudi Se zdaj je tako: nobena re¢ ne skrbi dobrega cloveka tako zelo kot grehi;
zato zopet in zopet prosi sam zése, da bi mu odpustil ljubi Bog vse grehe, pa tudi za
druge ljudi prosi, da bi jim bil Bog milostljiv. Zato bomo zadnji tocki Se pristavili:
»posebno prosimo odpuicanja grehov.“ Torej skupno: Tretjic. ..

Zdaj ponovimo vse: Cemu molimo?

2. (Molitev potrebna.) I, ali si Ze kdaj slisal, da tudi ti¢ki hvalijo Boga? da
cvetlice slave svojega Stvarnika? da ga poveli¢ujejo vse stvari? Res, da nam oznanjajo
bozjo mo¢, bozjo modrost, ker nam kazejo, kako je mogocen, kako moder, ker je vse
tako lepo ustvaril in e vedno ohranjuje in vlada. A moliti pa ne zna nih¢e drugi nego
angeli v nebesih in pa ljudje na zemlji. Pa %e tudi ljudje ne vsi. Ali mama tudi silijo,
da bi molil z drugimi otrocicek, ki je Sele tri leta star? (Tak Se ni dolzan moliti, ker
se Se pameti ne zaveda.) So pa tudi odrasli ljudje, ki se ne zavedajo pameti, ki nikoli
ne pridejo k pameti. (Kako se zovejo? Da, topi in blazni ljudje tudi niso dolZni moliti.)
Bog jim ne zameri, ¢e ne molijo, ker ne morejo. Torej pomnite: Molitev je potrebna
in sicer vsem ljudem, ki se pameti zavedajo.

4, (Zakaj je molitev potrebna?) Glejte, kako lepa, kako imenitna re¢ je
molitev! Kakor angeli smo takrat, kadar prav lepo molimo. a) Zato je pa Jezus Kristus
tako zelé ¢islal molitev. O koliko in kako gorete je molil nas Zvelicar! Molil je zjutraj,
med dnevom, zveter pozno v noc¢; veckrat celo vso no¢; molil je v templju, v puscavi,
na gori; molil je, ko je bil sam in med ljudsivom: molil je, preden je delal tudeZe, pri
zadniji vecerji, pred svojim bridkim trpljenjem in med trpljenjem, ko je na Oljski gori
trpel smrtne tezave, $e umiraje na krizu! Util je ucence, kako naj molijo, in sploh je
mnogokrat in nujno opominjal k molitvi. Rekel je kar naravnost, da treba vedno
moliti. Ob drugi priloZnosti pa je opetovano skoro z istimi besedami navdu$eval za
molitev; rekel je: ,Prosite, in se vam bo dalo“, in zopet: ,I5Cite, in boste nasli,“ ter Se
tretji¢: ,,Trkajte, in se vam bo odprlo.” Potlej pa je Se enkrat ponovil vse tri opomiine:
nZakaj vsak, kdor prosi, prejme; in kdor is¢e najde; in kdor trka, se mu bo odprlo.*
Pa ljubemu Jezusu Se ni bilo zadosti, da bi le z golimi besedami opominjal k molitvi,
prigovarjal je tudi v prelepih prilikah, n. pr, v priliki o prijatelju, ki je prisel prijatelja
ponoci prosit, naj mu posodi kruha. (Ako ni Se znana ofrokoni, naj se natan¢neje raz-
vije.) ,Molitev je vsem ljudem potrebna: 1. ker je Jezus Kristus sam ... &) Pa tudi
lastna potreba nas priganja k molitvi. Brez molitve se namre¢ ne moremo zvelicati.
Kako se glasi 6. temeljna resnica? (... da je milost boZja k zvelitanja potrebna.) Za
milost boZjo pa je treba prositi. Res, da nam predobrotljivi Bog nekatere milosti tako



S o

d4, a sploh pa hote, da ga prosimo zanje, posebno pa si je treba izprositi milost, ,da
bi v dobrem ostali stanovitni do konca.* Ta milost je pac najimenitnejsa, zato ker je
odlotilna za vetnost in ker ima v sebi 3e veliko drugih milosti (n. pr., da se moremo
izogibati greha, premagovati izkuSnjave, poboljsati se itd.), ,,Molitev je vsem ljudem po-
trebna: 2. ker brez molitve ... Se enkrat obe tocki!

IlI. Zistemska ponovitev: a) ustno po katekizemskem besedilu vsa stiri
vprasanja. Za zdaj naj zadostuje, &e ucenec pove tudi s svojimi besedami, da le zadene
popolno vsebino. &) Citaje z utenci naj katehet jzprasuje bistvene redi iz svoje razlage
in morda $e pridene kaj mikavnega. N. pr.: Sveti uCeniki imenujejo molitev dihanje
nase duse; kakor telo ne more Ziveti, ako ne dihamo sveZega zraka, tako si ne more
dusa stalno ohraniti posvetujote milosti brez kreptajote molitve. Molitev zovejo kljué
nebeskih vrat; kakor se brez klju¢a ne more priti do zakladov v zakladnico, enako ne
moremo priti do nebeskih zakladov brez svetlega kljuta gorete molitve. Molitev zovejo
tudi nebe§ko lestvico; kdor se ni v Zivljenju vadil hoditi po tej lestvici s pomotjo
svetih misli in Zeljd poboZne molitve, ne bo mogel iti po nji v nebesko veselje, ko se
mu steko ure na zemlji.

IV. Uporaba. Neki vojskovodja je na vpradanje, kaj je najpotrebnejSe za vojno,
odgovoril: Za vojno so najpotrebnejSe tri reci: prva se imenuje denar, druga se zove
denar in tretji se rece denar. In ko bi me vprasali, kaj je najpotrebnejSe za dusno
vojno, v kateri naj si priborimo kraljestvo bozje, bi vam tudi kar naravnost odgovoril:
V duhovni borbi zoper izku$njave nam je treba treh reCi: prva je molitev, druga je
molitev in tretja je tudi molitev. Da, tako je in pri tem ostane! Ako hotemo zmagovati
v boju naSega zvelitanja, nam ni nobeno oroZje tako zelé potrebno kot molitev; za
stanovitnost v dobrem do konca nam ni nobeno sredstvo tako potrebno kot molitev.
Pridno in dobro moliti pa resiti svojo duso, malo in slabo moliti pa svojo du3o staviti
v skrajno nevarnost, ni¢ ne moliti pa pogubiti svojo duso, to je eno in isto. (Besede
sv. Alfonza pod érto!) Pomislite torej resno, kako je pri vas v tej rec¢i? Ali radi molite?
Ali opravljate vse vsakdanje molitve? dobro? poboZno? — Kaj menite, kako se imenuje
najvedji sovraZnik naSe molitve, ki nam najbolj brani, da ne molimo veliko in da ne
molimo dobro? — Lenoba se mu pravi. Le roko na srce, in odkrito mi povejte: zakaj
ste do zdaj morda malo molili pa Se to, kar ste, slabo? Kajne, le zato, ker se niste
potrudili! O, ko bi se bili trudili po svoji moc¢i, bi vam vest dajala boljse izpri¢evalo!
Kesanje, sklep ...!! ‘

§ 18. Slog kateheze in kateheisko predavanje.

1. V ljudskih 8olah je pri vseh predmetih prva zahteva, da se ucitelj
poniZaj do otroS8kega obzorja in se privadi preprosti govorici, ki je med
ofroci v navadi. Posebno pa je to potrebno pri verouku, kjer mora katehet
obravnavati tezke, abstraktne reci ter obenem tudi delovati na custva in
voljo uCencev. Mucno, suhoparno in brezuspeSno bi bilo, ko bi Ze itak tezZko
tvarino pojasnjeval v preteZkem, otrokom nerazumnem jeziku. Torej se mora
katehet Se posebno pobriniti, da si boljinbolj prisvoji otroSko govorico.

Posebnost otroske govorice se kaZe zlasti v tem, da: 1. ne
pozna dolgih stavkov ter rada rabi glagol, ki je Ze itak posebna krepost

1 Zdi se mi, da je pri ,monakovski metodi to najvetja tezkoca, da iz glavnega
nazorila izvaja le nekaj delov uc¢ne celote, druge pa le nekako dostavlja brez prave
vezi in jih razlaga z novimi nazornimi pojasnili. N. pr. v katehezi o osmi zapovedi
izvaja iz dokaj zamotane zgodbe o Namanu in laZnivem hlapcu edino le pojasnilo, kaj
je laz? vse druge grehe zoper osmo zapoved pa samoteZ obravnava po drugih kon-~
kretnih pojasnilih. V takih slucajih je gotovo bolj umestno, ako se enakomerno za vse
dele iste u¢ne enote rabijo razna konkretna pojasnila, kakor so delali Ze doslej najboljsi
katehetje.




Loonua

slovenskega jezika; 2. izogiblje se odvisnih, postranskih stavkov; 3. redko-
kdaj se posluzZuje osebnih zaimkov fer raje ponavlja doticni samostalnik ;
4, abstraktnih pojmov ne rabi in govori konkretno; 5. v splo3nost se ne
spusca, marveC ostaja pri posameznih predmetih; 6. posebno C¢isla dvo-
govore; 7. opazuje malenkosti, za katere se odrasli Clovek ne meni itd.

N. pr. ad 4. namesto: s pridnostjo in pokor3¢ino se pridobi spo3Stovanje, bi rekli:
stori to, kar ti ukaZejo, pa te ne bodo nikjer odganjali in zmerjali. — Ad. 5. Otrok le
polagoma prehaja od posebnih do splosnih pojmov. Neki detek je stanoval v hisi, kjer
je bil fijakar Jaka. Ko pride na trg in zagleda tam dolgo vrsto fijakarjev, vzklikne:
»Mama, poglejte, koliko je ,Jakatov‘!“ — Ad. 7. Ob povrnitvi mladega Tobija se bodo
prvi trenutek otroci skoro bolj zanimali za malega psicka, ki je prvi priskakljal domov,
nego za tako zaZelenega domacega sina.

Otroskemu jeziku je jako podoben govor preprostega ljudstva in slog
svetega pisma zlasti stare zaveze in evangelijev. Katehet naj torej pazi,
kako otroci govoré; poslusa naj preprosto ljudstvo, kako se pogovarja;
pridno naj prebira sveto pismo in si prisvaja njega preprosti slog; ¢ita naj
dobre mladinske in ljudske knjige in spretno pisane kateheze. Spominja naj
se, kako je sam govoril, ko je bil Se otrok, pa Zivo naj si misli, kako bi
Se zdaj govoril, ko bi bil Se mlad ali kdo izmed preprostega naroda.

Dasi naj bo katehetski slog preprost in lahkoumeven, vendar mora
ohraniti neko dostojno plemenitost. Izogibati se mora ucitelj vsake spo-
takljive, nizkotne, prostaske, podle besede. Naj ne pozabi, da kot veroucitelj

je namestnik Kristusov.

Katehet bodi otroski, a ne ofro¢ji. Ni modro vedno rabiti zmanjevalne besede,
n. pr.: ¢ickati — sedeti; spanékati = spati; moltkati = moliti; Bogek = Bog itd. Jezus¢ek
naj bi se reklo le tedaj, ko se govori o Zvelicarju kot bozjem Detetu; ako pa govorimo
0 njegovi pricujocnosti v tabernaklju, pri sv. masi itd., recimo spostljivo le: Jezus.
Istotako naj bi se o Mariji le redkokrat, le bolj izjemoma, reklo: Mamica ali Majka boZja_

2. Ob nastopih naj pazi katehet na primerno govorjenje in kretanje,
Tudi svetni uéitelj naj bolj svetanostno nastopa, ako subsidiarno nadome-
stuje kateheta, nego pri svetnih predmetih. ;

Govori naj: a) glasno, da ga lahko razumejo vsi ucenci. Vendar
preve¢ naj nikar ne vpije, ker bi se s tem kratila pazljivost ucencev, sam
pa bi si $kodoval zdravju.— b) Pocasno, da mu morejo ucenci slediti.
A pomni naj, da prepocasno govorjenje dolgocasi Ze odrasle ljudi, tembolj
po naravi bolj Zivo deco. —¢) Z vnemo in navduSenjem za vzviSeni
predmet, ki ga pojasnjuje ucencem. Z enakomernim in mrzlim govorjenjem
se tu ne opravi kaj prida. — &) Prisr&no, ocetovsko, da seze mladini do
srca in jo pridobi za Boga. Vendar naj se izogiblje nepotrebnega vzdiho-
vanja in neumestnega Custvovanja pri receh, ki zadevajo bolj um nego srce.
Le kar prihaja od srca, sega tudi do srca. — d) Deklamatori¢no: zdaj
bolj pocasno zdaj hitreje, zdaj rahleje zdaj mocneje, zdaj z vi§jim zdaj z
nizjim glasom, kakor Ze nanese vsebina kateheze. Drugace naj pripoveduje
vesele, drugace zalostne reci; kjer je vpraSanje, naj res vprasa, kjer je vzklik,
naj res zaklice; ako pride na vrsto kaj skrivnostnega, naj pripoveduje pri-
tajno in skrivnostno itd. Varuje pa naj se pateficnega, teatralicnega pretira-
vanja, — €) Pred vsem pa je treba, da prav naglaSa, zakaj krepko in



2 SRR g

pravomestno naglasanje podpira in pospeSuje vse druge dobre lastnosti ka-
tehetskega govorjenja. Govoru primerno bodi tudi katehetovo zunanje
vedenje. Ze njegove lice, njegov pogled, vse njegovo kretanje naj raz-
odeva prikupno mirnost, spostljivo prijaznost, jasno veselost, goreco navdu-
Senost in mozZato resnobnost, kakor jo zahteva vzviSeni predmet. Ako je
bilo kdaj po zunanjih neprilikah kaj vzburjeno njegovo srce, naj se umiri,
in naj tega kar ni¢ ne cuti Sola. — Stoji naj med poukom na takem mestu,
od koder vidi vse svoje ucence. Ni mu sicer treba, kakor pribitemu, vedno
stati pri mizi; a vedno hoditi semtertja ali celo med klopmi po $oli, bi tudi
ne bilo koristno, ter Se manj umestno, ko bi vedno sedel za mizo.

§ 19. Uéna sredstva.

.

Ucna sredstva za katehetovo izobrazbo smo Ze omenili (§ 2, 2), isto~
tako za domaco porabo ucencem (§ 3—6.); omenjati nam je torej le Se
nekaj o Solskih ucilih, ki se priporocajo za verouk: a) zemljevid Svete de-
Zele; b) slike za biblicne zgodbe, cerkveno zgodovino in za liturgiko; ¢)
nekaj najznamenitejsih slik za zgodovino domacega kraja in domace deZele.

a) Zemljevid svete dezele je itak po Solski oblasti zapovedan kot utilo za vse
ljudske Sole. V nizjih razredih se Se ne more uspesno rabiti; tu si katehet pomaga tako,
da nariSe v primerni razdalji ona mesta, ki jih Ze imenuje v zgodbah. Heffler ima ob
koncu svoje Metodike spretno narisan nac¢rt za potovanje sv. treh Kraljev. Kaj takega
se lahko nariSe na 3olsko plosco ali pa na vedji karton. Za niZje oddelke je tudi po-
raben zemljevid iz zra¢nega vida, posebej $e nacrt Jeruzalema. — &) Slike naj bodo
dovolj velike, da jih lahko skupno opazujejo vsi ucenci; pobarvane imajo prednost. Po
velikosti se odlikujejo slike, ki jih je slikal Schnor v. Carolsfeld in Wageman -~
nove; za silo tudi Se zadostujejo Herderjeve in Pesslerjeve ter Schreiber~
jeve. Po elegantnosti so posebno priporoc¢ljive Hoffmannove. Za liturgiko in 3e
delomna za cerkveno zgodovino so dokaj uporabne slike, ki jih je priredil Swoboda.
Drugih, zlasti zgodovinskih slik naj si izku3a katehet pridobiti po raznih potih; celo na
navadnem sejmskem trgu bo nasel marsikaj uporabnega. Ucence utegne $e bolj zanimati,
ako bodo opazovali slike raznih umetnikov in zaloZnikov. — ¢) Posebno velja to za
domato zgodovino, za katero $e ni v trgovini primerne zbirke slik. Da je treba ob uporabi
odstranjati iz doticne zbirke vse kolitkaj nedostojne slike, se itak razumeva samoobsebi.

Pri metodi¢ni obravnavi slik je zlasti merodajno dvoje: @) kdaj naj
se pokaze slika, b) kako naj se pojasnjuje otrokom.

a) Med metodiki ni edinosti v tem, kdaj naj se pokaZe slika: ali v
zacetku, med pripovedovanjem, ali ob koncu; vendar je vecdina za to, da
naj se pokazZe Sele ob koncu, in sicer priporofajo nekateri, da naj se to
zgodi takoj po ,podavanju“, drugi pa, da Sele na koncu ob uporabiali celd
prav nazadnje kot nekakSna pregledna ponovitev vse kateheze. Ob taki raz-
liki nazorov ima torej katehet precej prostosti. Nasvetujemo pa to-le: Ako
je slika povsem zgodovinskega znacaja, naj se pokaZe $ele ob koncu. Pri
zgodbah si namre¢ Ze znajo otroci sami slikati v domisljiji; ko bi pa bila
njih dusna slika kaj napacna ali pomanjkljiva, si jo izboljsajo in izpopolnijo
nazadnje, ko zagledajo, kako so si drugi predstavljali dogodek. Sicer pd
vidijo tu le en moment, majhen deléek cele zgodbe. — Ako je pa na sliki
zgodba bolj postranska re¢ in ima namen, pokazati posebnosti kraja, obleke,

L]




LN B

orodja, kakega poslopja itd., ¢e je tforej pojmovno - pojasnilnega znacaja,
tedaj naj se pokazZe slika Ze v zaCetku in se v ,uvodu“ opozori na to, kar
je treba vedeti za razumljenje pripovedovanja. Glavna re¢ bodi dobro in
Zivo pripovedovanje, slika je in ostane le izpopolnilno sredstvo. Le za¢etnikom,
ki so 3e zelo neokretni, utegne bolj ugajati, ako se pri¢ne kateheza s sliko.

Ako pride na vrsto n. pr. ,Vihar na morju“ se spridoma pokazZe slika Ze v za-
Cetku ter se opozori le na take reci, ki pojasnjujejo silovitost viharja na morju; potlej
pa se slika zopet odstrani in Sele ob koncu razkaze to, kar je zgodovinskega. Za tak
slucaj se rabi lahko tudi vec slik; pri zgodbi ,Dvanajstletni Jezus v templju“ se v pri~
pravi pokaZe obris Jeruzalemskega mesta in Se posebej templja (ako je pri rokah), ob
koncu pa doticna zgodovinska slika.

Ne moremo odobravati prakse, ki bi smatrala slike za glavni temelj in vso ka-
tehezo le kot nekak3en komentar, ki naj pojasnjuje le to, kar se vidi na slikah. Kaj
takega bi bilo le za otroski vrtec ali gluhonemnico.

Ozirati se nam je Se na to okoli§tino, da slikarji radi pridevajo zgodovinskim
podatkom 3e vet takih postranskih re¢i, katerih ne omenja Solska knjiga. Na take pri-~
stavke naj se katehet tudi kolikortoliko ozira Ze med pripovedovanjem, da se mu tako
olajsa konéno pojasnjevanje slike. Solska knjiga se n. pr., ni¢ ne ozira na darila dobrih
pastircev, ki so prisli molit boZje Dete. Ko bi o tem katehet ni¢ ne omenil Ze pri ob~
ravnavi, bi otroke motilo, ko bi jim ob koncu razgrnil sliko, ko bi zagledaii kaj &isto
novega. Vel reci je pa seveda tfakih, da naj se na niZji stopnji prezré ali nazadnje
omenijo, natanénejSe pojasnilo pa se odloZi za poznej$a leta.

b) Razkazovanje slike ne bodi suhoparno in mehani¢no, marvec
naj se poZivlja s tem, da ucenci sodelujejo in da se jih udeleZuje vec ter
jih pri tem vodi veroucitelj na razne nacine, ne pri vsaki sliki enako. Morda
takole: Sliko obesi spredaj na takem kraju, da jo morejo videti vsi u€enci,
in sicer sedé vsak na svojem prostoru. Ko bi pa ne mogli vsi videti, mora
Ze naprej poklicati oddaljene, da pridejo blize na primeren prostor. Napacno
bi bilo, ko bi hodil po $oli od klopi do klopi ter kazal sliko posameznim
ucencem, ker bi tako rusil disciplino in se tako predolgo mudil. Ucenci naj
najprej nekaj trenotkov tiho opazujejo sliko, potlej Sele zacno dolocevati
nje pomen. U¢itelj, n. pr., poklice ucenca, ki naj pové, kaj mu je najbolj vSec
na sliki; drugi naj razsodi, kaj njemu najbolj ugaja; tretji naj pokaze, kaj
se njemu zdi imenitno; Cetrti naj Se nadaljuje itd. Ako niso mogli ucenci
povedati vsega, naj dostavi ucitelj. — En sam ucenec naj pokaZe in imenuje
osebe in reci, ki so znamenite v zgodbi. Ako ni kaj prav povedal ali iz-
pustil, naj po uciteljevem navodilu izpopolnijo drugi. Ucitelj kaZe posa-
mezne osebe in redi, uenci pa jih po vrsti imenujejo. — Ugitelj imenuje
posameznosti na sliki, uenci naj jih pokaZejo. Naj povedo o vsaki osebi
in reci, kaj dela, ¢emu je ... Seveda se mora ves pogovor sukati le o zgodbi,
ki se je povedala. — V vi§jih razredih se je treba ozirati tudi na notranjo
stran, kak$na Custva so izraZena, kaj umetnisko dobro zadeto, kaj pomanj-
kljivo. — Pri raznih zgodovinskih osebah naj se tudi opominja, Cesa naj se
ofroci izogibljejo in o Cem naj jih posnemajo. — Na podlagi slike se lahko
ponovi glavna vsebina kateheze. — Zelo koristno je, ako se po slikah po-
navlja daljsa vrsta zgodb, posebno onih, ki so med seboj v o0Zji zvezi.

Sicer je pa to delo katehetu zelo olajsano tam, kjer so ucenci vajeni pravilno
opazovati slike pri drugih predmetih. Torej naj bi ne uporabljal prevet Casa z razkazo~

5



AT R G

vanjem slik. Izogiblje naj se pretiravanja, ker zdaj vse takoreko¢ plava v slikah in se
je Ze skoro bati nekak3nega prenasi¢enja. Ni treba, da bi se pri vsaki zgodbi pokazala
slika, marvec¢ le bolj pri imenitnih fer takih, ki so na sliki res dobro uprizorjene. Otro~
kom naj bo to, da se jim pokaZe slika, nekako odlikovanje in poplacilo pridnosti in
pazljivosti. Na ta nacin si bo tudi katehet lahko preskrbel zbirko samo dobrih in upo~
rabnih slik.

Dodatek.

§ 20. Kratka zgodovina.!

Zgodovina kateheze ima nalogo pokazati, kako se je katehetsko delovanje
vrdilo v posameznih dobah cerkvene zgodovine in kako se je razvilo do
sedanje prakse. Opisuje nam po treh dobah: katehezo 1. stare dobe
(apostolske in patristiSke do 8. stoletja), 2. srednje dobe (od 8. do 16.
stoletja) in 3. nove dobe (od 16. stoletja dalje).

I. Kateheza v prvi dobi krSCanstva je bila nekoliko drugacna v
apostolskih casih nego v patristiSki dobi.

a) V apostolski dobi so bili katehetje apostoli ter po njih na-
stavljeni Skofje, maSniki in dijakoni, redkokdaj laiki. Ucenci so bili judje in
pagani, velinoma odrasli ljudje. Torej je morala biti tudi u¢na tvarina
ponekoliko razli¢na. Judom je bilo zlasti treba dokazati, da so se izpol-
nile mesijanske prerokbe v Jezusu; posebno so jim poudarjali resnico, da
je Jezus od mrtvih vstal. Paganom pa, ki niso poznali svetopisemskega raz-
odetja, je bilo treba obSirnejSega pouka. Ucne knjige iz one castitljive
dobe so zlasti sv.evangeliji, podlaga katekizmu paapostolska vero-
izpoved. Ucna oblika je bila vecinoma akroamati¢na. Nauk se je na-
daljeval in izpopolnjeval pri sluzbi boZji (list, evangelij, homilija),

b) V patristiS§ki dobi je najprej nastal za nekrSCene katehu-
menat (2. do 5. stoletja), kjer sta bila dva razreda, prvi za katehumene in
drugi za kompetente; poleg tega so imeti Se najprej kot proselyti posebno
pripravo, kot kricenci pa Se dopolnilni pouk o skrivnostih (mistagoske ka-
teheze) V oskrbovanju kateheze se bili Skofje zelo natancni; za katehete
so nastavljali le zanesljive ljudi, navadno klerike, pa tudi semtertja izvrstne
laike (n. pr. Origena), za pouk Zenskih celo diakonise. Za vzgojo vrlih kate-
hetov so bile posebne katehetske Sole, ki so pa vrSile Se drugo nalogo,
da so tudi laikom posredovale visjo oliko na krSCanski podlagi. Uc¢na
tvarina se je ravnala po potrebi uencev; prvencem se je podajala pre-
prosteje po svetopisemskih zgodbah, pozneje temeljiteje po apostolski vero-~
izpovedi. To je razvidno iz katehetskih spisov sv. Avgustina, ki zahteva za
zatetnike induktivno uéno pot, in sv. Cirila Jeruzalemskega, ki je se-
stavil svoje kateheze po deduktivni poti.

! Zgodovina kateheze je za Solske namene zelo okrajsana. DaljSa zgodovinska

razprava je v ,Pedag. Letopisu Slov. Soiske Matice® 1. 1904 in v posebni knjiZici z
naslovom ,Verouk. Zgodovinsko-slovstvena razprava“.




b e R

Katehumenatu so sledili skrutiniji (5.do 7. stoletja, v nekaterih krajih
celo do 13. stoletja), ki so se pri otrocih sli¢cno vi3ili, kakor se Se zdaj
krstni obredi; pri odraslih pa so se morali cerkveni predstojniki Se poprej
prepricati, je~li doti¢nik, ki se je zasebno pripravljal, dovolj poucen v sveti
veri. Krstni obredi pa se niso opravili kar vsi hkrati, marve¢ v presledkih
po 3. postni nedelji v sredo in soboto, v zacetku trikrat, pozneje sedemkrat.

II. Kateheza v srednjem veku (7.do 16. stoletja) se je bistveno
predrugacila, ker je bil glavni namen, otroke pripravljati za sveto izpoved, in
ker se je Solstvo lepo razvilo. Ob vzprejetju paganskih narodov je bilo
seveda treba za odrasle Se posebnih misijonskih priprav. Vse 3ole so imele
poglavitni (mnoge celé edini) namen, ucence poucevati v kr§canskem nauku.
Torej so bili katehetje: Zupniki in drugi duhovniki, korarji, redovniki;
pomagali so jim Cestokrat tudi svetni ucitelji. Zahtevala se je Ze neka ob¢na
obveznost za 3olo v tem zmislu, da so jo Skofje in cerkveni zbori nujno in
opetovano priporocali in celo pod kaznijo zapovedali. Tudi doma so morali
star§i in njih namestniki pridno uciti otroke verskih resmic in molitev. —
Uéna tvarina se je dolocevala ¢imdalje bolj obSirno in precizno. Do
13. stoletja so nauk o zapovedih Se sfrinjali z apostolsko veroizpovedjo;
pozneje pa se je obravnavalo o zapovedih in svetil zakramentih v posebnih
oddelkih; nauk o ¢ednostih in dobrih delih ter o grehih je bil v zvezi z naukom
o zapovedih. U¢na pot je bila vetinoma sintenticnain u¢na oblika akro-~
mati¢na; ucenci so se udili ponavljaje to, kar se jim je povedalo. —U¢&nih
knjig otroci Se niso imeli; pa¢ pa so Ze bila za katehete navodila, kako
naj uce in vzgajajo. — Jako koristno u¢no srestvo so bile mnogostevilne
slike in gledaliSke predstave verske vsebine.

IIIl. Nova doba kateheze (od 16. stoletja dalje) se razlofuje od
poprejsnjih posebno v tem, da so ucenci polagoma dobili tudi u¢ne knjige
v roke: katekizem, pozneje tudi bibli¢ne zgodbe. Posebno je ka-
tehetsko vnemo na novo poZivii Tridentski cerkveni zbor. V
18. stoletju opazujemo neko nazadovanje v katehezi vsled racionalistiSkega
vpliva, a tem visje jo je povzdignil krepki odpor v zacetku 19. stoletja, ko
so jo slavni katehetje, n.pr. Overberg, Gruber, Leonhard, Hir-
scher itd. zopet naravnali na pravi tir ter posebej biblicnim zgodbam od-
kazali zopet odlicno mesta. Proti koncu 19. stoletia pa se je pokazal 3e
Zivahnejsi napredek kateheiskega delovanja, ki si resno v prid obraca pri-
dobitve novejse pedagogike, deiraje, kar je dobrega, izlocevaje, kar je
nasprotnega katoliskim nacelom. Da se v takem Zivem gibanju marsikaj
. pretirava in da so nekateri prehifri, je umevno samoobsebi. Pa videti je, da
se ¢imdalje bolj jasni nesporazumljenje in ¢imdalje bolj pospeSuje edinost
med ,staro“ in ,novo“ katehezo.! Posebno zivahno deluje ,katehetsko

1 Med dr. Weber~jem (,Die Miinchener katechetische Methode") kot zastop-
nikom novej$e in dr. Meunier ~-jem (,Die Lehrmethode im Katechismus-Unterrichte«)
kot zastopnikom starejse metode posreduje v najnovejdem Casu Ivan Eising (,Die
katechetische Methode vergangener Zeiten in Zeitgemasser Ausgestaltung“), dokazovaje,
da takozvana nova katehetska struja ni pravzaprav nova, marvec le prenovljena Gru-~
berjeva.

5*



Sl TR

drustvo® v Monakovem, ki ¢imdalje bolj omejuje in izboljSuje svojo ,mo-
nakovsko“ (poprej ,psiholosko“) metodo. Tudi na Dunaju vrlo deluje enako
drudtvo. Za nas pa je najvefjega pomena ,Drustvo slovenskih kate-
hetov® vLjubljariiinpa ,DrusStvo hrvatskih katehetov” v Zagrebu,
ki imata poleg svojih rednmih sestankov navadno Se vsako leto posebne
katehetske tecCaje, pri katerih temeljito obravnavajo najvaznejSe naloge
katehetskega poucevanja in nravne vzgoje po zahtevah in sredstvih novej-
Sega casa. To druStveno delovanje ima pa Se posebej v tem Se SirSo in vecjo
korist, ker se druStveni ukrepi Se podrobneje razmotrivajo v strokovnih
listih ter tako koristijo tudi onim, ki se ne morejo udeleZevati drustvenih
prireditev.

@









