
KULTURNA PEDAGOGIKA
KAŽIPOT ZA UMEVANJE VČLOVEČEVANJA

NAPISAL

DR-K. OZVALD
PROFESOR PEDAGOGIKE NA UNIVERZI V LJUBLJANI

1 9 2 7

LJUBLJANA 7 SLOVENSKA ŠOLSKA MATICA



NATISNILA OČITEUSKA TISKARNA V LJUBLJANI 
ZANJO ODGOVARJA F R A N C E  Š T R U K E L J



Posvetilo.

Sledeči plod svojega dela poklanjam vsem tistim  
m o ž e m  in ž e n a m ,  ki čutijo v  sebi klic, biti zares 
oblikovatelji našega človeka -i- v šoli ter izven šole, 
in ne samo njega šablonski vežbači pa priskutni mu 
nagajivci.

PISATELJ.





Predgovor.
Hodil po zemlji sem naši in pil nje prelesti.

Hodil po zemlji sem naši in pil nje bolesti.
O. Župančič.

Pričujoča knjiga ni pisana z zapečkarskega vidika 
»šolske« pedagogike,, ki se njenih posebnosti premnogi 
človek z grozo spominja, čeprav so se šolska vrata že davno 
za vselej zaprle za njegovim hrbtom. Kdor se iz take ozio« 
voljenosti morda pomišljaš, jo vzeti v roke, ti pravim: beri 
— ker je tvoj strah neosnovan; kdor pa v njej iščeš peda« 
goškega navdahnjenja v šolskem pomenu besede, posebe 
»metodičnih« modrosti, ti pravim: pusti — ker boš razočaran.

Pisatelj bi hotel s svojo knjigo čitatelju oči odpreti ža 
kulturni pomen vzgojstva in še posebe ga navajati k dozna« 
vanju in umevanju svojevrstnega odnosa med kulturo pa 
vzgojo in izobrazbo. Zlasti pa k umevanju dejstva, da z 
ene strani kultura, tó se pravi duhovno stremljenje kakega 
naroda k solncu, njegova »via lucis«, ni nič drugega, nego — 
vzgoja in izobrazba, in da z druge strani vzgoja in izobrazba 
ni nič drugega, nego — kultura.

In tako bi tudi avtor te knjige lahko dejal: »Je ne pro« 
pose rien, je n’(impose rien, j’expose.« To se pravi: ničesar 
ne pred«lagam, ničesar ne na«lagam (v obliki svojeglavih 
trditev), temveč — razslagam, to je — p o j a s n j u j e m  
vzgojstveno istinitost. Kajpada s tem ni rečeno, da bi gle« 
danje sveta od te strani bilo brez pomena za praktično 
usmerjene plati življenja.

V Ljubljani, na dan sv. Cirila in Metoda 1927.

K. Ozvald.





I. Uvodna poglavja.
Pedagoška teorija.

Pedagoški teoriji odgovarja kot korelat pedagoška 
praksa. Z besedo pedagoška praksa ali vzg  o j s tv  o. pa nam 
je dandanes navadno v mislih tako in tako d e j s t v o v a « 
ri j e , 'katerega odràstli posameznik zavestno in pa po pre* 
mišljenem načrtu, osobito v šoli, izvršuje na mladini v te 
in te kulturne, večinoma v ukovne svrhe. Toda o takem poj* 
movanju vzgojstva se mora reči, da je do skrajnosti eno* 
stransko, kajti v pojmovni okvir besede vzgojstvo spada 
vsa tista svojevrstna rèalnost, ko se človek in človeštvo na 
ta ali oni način oblikujeta — kjerkoli, od kogarkoli, v katerih 
koli življenjski dobi; lahko da tudi ne zavestno in pa ne po 
načrtu. Vzgojstvena realnost je nekaj nad vse bujriopestrega; 
saj pač vzgaja n. pr. tudi popotovanje, prijateljstvo, veseli 
pa neveseli dogodki, katere doživlja bodisi posameznik ali 
vsa življenjska zajednica, izvrševanje poklica, rodbinsko pa 
javno življenje itd. Kajpada v prvotni, »homerski« dobi kas 
kega naroda vzgojstvo ne izkazuje tako kompliciranih oblik, 
nego dandanašnjih

A nekaj povsem drugega od pedagoške prakse je peda* 
goška teorija ali na kratko »p e d a g o g ik  a« (vzgojeslovje). 
Pedagoška teorija v zgodovinskem razvoju nastopa veliko 
pozneje od pedagoške prakse ter ni dejstvovanje, temveč 
s p o z n a v no  p r i z a d e v a n j e .

Kdor izvršuje pedagoško prakso ter n. pr. kot šolski 
učitelj podaja učencu to ali ono učno snov ali pa ga skuša v 
kateremkoli oziru izpopolnjevati, ta ob izvrševanju takih 
vzgojstvenih aktov ne s p o z n a v a .  In tudi njegova na* 
loga tukaj ni — spoznavati, recimo otroka ali učno snov ali 
metodo, pò kateri postopa. Ni pa nič dvoma, da se je ta 
človek moral kdaj prej s spoznavanjem ukvarjati, to je, ši



pridobiti znanstvenih spoznatkov, ako hoče n. pr. učenca s 
pridom uvajati v ta in ta učni predmet; in tudi to se utegne 
primeriti, da bo postranski plod učiteljevega vzgojstvenega 
dejstvovanja to ali ono izkustvo, n. pr. z ozirom na razliko 
otroških individualnosti ali pa z ozirom na njegovo učno 
metodo. Toda v glavnem se ta reč ima takole: »Kadarkoli 
se učitelj ali vzgojitelj praktično udejstvuje, takrat — uči, 
popravlja, bodri, kaže, prigovarja, hvali, kaznuje in sicer 
vse to bodisi ìw iz didaktičnih instinktov ali pod vplivom 
pravkar danega položaja, se pri tem opirajoč na lastne ali 
tuje izkušnje, lahko da po prejšnjem premisleku in načrtu 
ali pa brez tega.« (A. Fischer.)

Pedagoška praksa torej nikdar ni spoznavanje, tudi 
takrat ne, ko se n. pr. v- izvrševanju te prakse poslužuješ 
kakih dognanih spoznav. Kdor pa se ukvarja s pedagoško 
teorijo, njemu je, oziroma bi imela biti pedagoška praksa 
— problem, to je predmet znanstvenega razmišljanja.

Besedi pedagoška teorija se vse do danes daje precej 
različen pomen. Eni so namreč tega mnenja, da je naloga 
te teorije, pedagoško prakso kritizirati, izboljševati, reform 
mirati, nadaljevati. Drugim zopet, to zlasti izpričujejo obi* 
čajni učbeniki pedagogike, je pedagoška teorija navodilo 
za vzgojstveno dejstvovanje; tretji mislijo, da bi pedagoška 
teorija imela utemeljevati in opravičevati razne ukrepe na 
področju pedagoške prakse. Itd.1 Po teh obče razširjenih 
naziranjih je torej znanstvena pedagogika dandanes podobna 
tistim bolj ali manj t e h n i č n o usmerjenim vedam (teh« 
nika, Zdravilstvo, pravoslovje, gospodarska veda, politika), 
ki si prizadevajo izslediti, kako se dasta priroda in človek 
obvladovati, to je tako ravnati, da se doseže ta in ta cilj. 
Ali drugače rečeno, znanstvena pedagogika je po takem poj* 
movanju pretežno — t e h n o l o g i j a ,  to se pravi iskanje 
in postavljanje, p r a v  i 1 za uspešno" postopanje v peda* 
goški praksi.



No, v istini pedagoška teorija nima opravljati babiških 
poslov pri rojstvu vsakojakih ukrepov na področju peda« 
goške prakse, to je dajati navodil tistim, ki se na vzgojstve« 
nem poprišču udejstvujejo, temveč ji je odkazana vse večja 
naloga. GJavno vprašanje se ;za pedagoško teorijo nima 
glasiti: kako bi se n a j  odigraval vzgojni in izobraževalni 
proces (do katerih c i l j e v  bi naj bil usmerjen in po kakih 
m e t o d a h  bi naj skušal doseči te cilje)? Centralno vpra« 
sanje na področju pedagoške teorije se glasi: k a k o  se  
v i s t i n i ,  in sicer povsod pa v vseh dobah, o d i g r a v a  
v z g o j n i  pa  i z o b r a ž e v a l n i  p r o c e s ? '  Pedagoška 
teorija je »čista« ali teoretska veda o duhovnem razvoju 
posameznika in življenjskih zajednic, to se pravi veda, 
ki ima pojasnjevati, kako se vrši duhovna rast poedinca 
in življenjskih skupin kakor so: rodbina, narod, kub 
turno območje... Doumevati razvoj kulturnega življenja v 
njega različnih oblikah (gospodarstvo, umetnost, politika, 
verstvo...)  ter pred vsem drugim si prizadevati, da se ugo« 
tovijo funkcionalni odnošaji med kulturo in vzgojstvom kake 
dobe, to je velika naloga pedagoške teorije. Tehnologija ali 
svetovalnica za vzgojstveno prakso pa pedagoška teorija 
sploh ne more biti; znanstvena pedagogika, ki res zasluži 
to ime, namreč uči, da vzgojstveno dejstvovanje (doma, v 
šoli, delavnici, gledališču, na razstavi...) ni nikakšen raz® 
vojni »pripomoček« za duhovno rast človeka in človeštva, 
da marveč tako dejstvovanje tvori bistven del in sicer naj5 

bolj centralni del, naravnost živeč razvojnemu procesu. Kajti 
v vseh življenjskih oblikah (v gospodarstvu, umetnosti, ver* 
stvu, politiki...)  se očividno javlja vzgojstveno dejstvo«
vanî  ' Iggii I  '

Človek se pač nehote vpraša, kako je to, da (teoretska) 
pedagogika vse do najnovejšč dobe ni pravzaprav niti slu« 
tila, v kateri smeri bi utegnile ležati njene naloge. Saj je 
eden izmed prvih glasnikov, ki začenjajo opozarjati na 
pravi delokrog pedagoške teorije, bil šele J, P r ü f e r ,  ki 
je 1. 1917 objavil velezanimivo knjigo » T h e o r i e  u n d  
P r a x i s  i n d e r E r z i e h u n g «  (Eih Buch zur Vertiefung



pädagogischen Denkens). In še mlajšega datuma so do zad« 
njih globin človeškega duha segajoče ideje o novi orijentaciji 
kakor jih iznaša bivši ljudskošolski učitelj E. K r i e c k  v 
svojih dveh knjigah » P h i l o s o p h i e  d e r  E r z i e h u n g «  
in » M e n s c h e n f o r m u n g «  (Grundzüge der vergleichen« 
den Erziehungswissenschaft). Toda 0- kdor vse premeri, ne 
zameri. Vsa zgodovina novejše pedagogike je namreč živa 
priča, da se vzgojstvena vprašanja že skozi stoletja po večini 
tako obravnavajo, kakor bi idejni stržen vzgojstvene prakse 
res ne bil nič drugega nego — uk  o s lo  v j e, to je problem 
o namenu in metodah šolskega pouka. Te neosnovane ter — 
istinita dejstva zagrinjajoče miselnosti se teoretska pedago« 
gika vse do danes ni otresla. In prav tukaj tiči razlog, zakaj 
Se vzgojeslovje toliko časa ni začelo razvijati v samostojno 
vedo, ter je ostalo, kakor dobro naglaša Krieck 4$ »le malo 
spoštovan, tehnološki p r i v e s e k  drugih ved«, zlasti psiho« 
logije in etike (Herbart!) pa sociologije.1

Ni dvoma, da pedagoška teorija lahko. pedagoški praksi 
dobro služi. Saj vendar ne more biti vse eno, si jè li oni, 
ki bi n. pr. hotel tujo duševnost zavestno oblikovati, na 
jasnem ali ne o tem, kaj da je v svojem jedru tista kulturna 
istinitost, ki ji pravimo vzgoja ali'izobrazba, in pa kako se 
med seboj imajo Vzroki in učinki, kateri nastopajo v tej 
istinitosti. Toda s tem še nikar ni rečeno-, da bi glavni smi« 
sel pedagoške teorije bil — stati v služili prakse. Vrh tega 
pa pedagoška teorija niti ne more biti direktna svetovalka 
vzgojstveni praksi. Odgovora na vprašanje n. pr., kakšen 
pedagoški ukrep da bi bil umesten v tem ali onem položaju, 
vzgojstveni praktik nima pričakovati od pedagoške teorije; 
zanesljiv odgovor te vrste je mogoče dobiti le od konkretne 
osebe, ki mi pove, kako je v takem primeru postopala ter 
dosegla uspeh. Toda uvaževati se mora, da jè pedagoška 
teorija v tesni zvezi s »pedagoško kulturo«, ki predstavlja 
— pedagoško vest kake dobe ali kakega naroda; in ob tej

1 Gl. E. K r i e c k , Philosophie der Erziehung, 1922. Str. 4.



skupni (pedagoški) vesti bo vzgojstveni praktik s pridom 
iskal orijentacije za svojo lastno pedagoško vest.1

Glavno pa je uvidevanje, da pedagoška teorija ni zadeva, 
ki bi morala najbolj zanimati samo vzgojstvene. praktike (v 
šoli, rodbini, izobraževalnem društvu, kaznilnici...). 
V s a k d o ,  ki hoče veljati za i z o b r a ž e n e g a ,  bi poleg 
drugega naj v glavnih potezah poznal tudi zakone, po ka* 
terih se vrši duhovna rast človeka in človeških zajednic.

Čisto ali teoretsko vzgojeslovje res da lahko vodi do 
tehnologije pouka in praktičnega vzgojstva. Tóda, in tega 
ne smemo prezreti, pravice do obstoja mu nikar ne daje 
nemara šele praktična porabnost v eventualni obliki tehno? 
logije. Zato pa bo cilj našim nadaljnjim razmišljanjem 
s p o z n a n j e  vzgojstvenega sveta in njegove dinamike, 
nikar pa ne »pravila« za vzgojstveno prakso.1 2 Kajti vrhovna 
naloga samostojne, dovolj globoko in široko zasnovane peda= 
goške teorije je ta, da — p o j a s n i  » s k r i v n o s t  du* 
h o v n e g a v č 1 o v e č e v a n j a«. Njen predmet je torej 
ž i v l j e n j e  duha ,  ali, ker se življenje duha vedno ma« 
nifestira v obliki kulturnih zajednic, z a j e d n i š k o  živ? 
1 j e n j e. A posamič je njen posel: se razgledati po vseh 
vzgojnih silah, velikih in malih, ki jih izkazuje narodova 
kultura (šolstvo, naprave za ljudsko izobraževanje, uradi za 
javno blaginjo, društva, tisk, gledališče, kino, razstave...), 
ter kritično presoditi in oceniti njih tozadevno dinamiko.2 
Rešiti pa se ta naloga v podrobnostih ne da drugače, nego da 
se posamič, skoraj bi rekel »monografično«, vzamejo s te 
strani v pretres razna področja, na katerih se udejstvuje 
življenje duha: gospodarstvo in tehnika, znanstvo, umetnost, 
verstvo itd.

1 Gl. J; ' P r ü f e  r, Theorie und Praxis in der Erziehung, 1917,
sfr. 63, 81; »

2 Gl. E. K r i e c k , Philosophie der Erziehung, str. 172.
2 Gl. P. P e t e r s e n ,  Der 'Bildungsweg des neuen Erziehers 

auf der Hochschule (»Zeitschrift f. päd. Psychol, u. exper. Päd., 
1924, 1. in 2. zv.),



Vzgojstyo v svoji širini.
To, kar danes nastopa kot »znanstvena« pedagogika, v 

istini večinoma ni nič drugega, nego le t e h n o l o g i  j a 
š o l s k e g a  uka ,  to se pravi: iskanje učnih ciljev in pa 
podajanje pravil za čim uspešnejši učni posel v šoli. Toda 
polagoma se začenja zakoreninjevati snaziranje, da naloga 
ali vsaj glavna naloga znanstvene pedagogike ni, gojiti peda* 
goško prakso (to je iskati odgovora na vprašanje: kako bi 
se n a j vršilo vzgojno in izobraževalno dejstvovanje?), tem« 
več gojiti pedagoško teorijo (to je, si staviti •vprašanje: kako 
se v i s t i n i  in sicer vsikdar pa povsod odigrava vzgojno in 
izobraževalno dejstvovanje?). Ali drugače rečeno, znanstveni 
pedagogiki stavljena naloga je — s p o z n a v a n j e  vžgoj* 
stvenega procesa, spoznavajoč prodirati v »skrivnost duhov* 
nega včlovečevanja«. -

In tako so torej znamenja, ki se pač dado v tem smislu 
tolmačiti, da se pod firmo znanstvene pedagogike na mesto 
dosedanjega pretesnega pa preplitvega'sistema tehnologije 
začne graditi nova miselna stavba s širjimi in globlje polo* 
ženimi temelji.

Naj Se vzgojni proces, ki res zasluži to ime, konkretno 
odigrava v katerikoli obliki, v s i k d a r brez izjeme ima to 
strukturo, da nekdo nastopa kot v z g o j e  v a l e e  (»vzgojni 
subjekt«) ter tako in tako (bodisi v šoli ali drugod učin* 
kuje na koga drugega, ki mu pravimo g o j e n e c (»vzgojni 
objekt«). A d o s e da  n j a p e d a g o g i k a dela to napako, 
da vlogo vzgojnega subjekta , in objekta odkazuje. s a m o 
i n d i v i d u a l n i m  o s e b  am, to sé pravi le temu in temu 
posamezniku, kakor bi ne mogla n. pr. ta ali ona zajednica 
(rodbina,,domači kraj, narod, cerkev. . .) nastopiti bodisi kot 
vzgojni subjekt ali pa kot vzgojni objekt. Saj je pač n. pr. 
i nedeljska pridiga, ki se vendar ne obirača do poedinca, 
ampak do vse verske občine, v kolikor je v cerkvi zbrana, 
povsem pristen vzgojstveni akt — tudi tedaj, če bi izkazo* 
vala recimo blatnodolski tip, kakor ga čitamo v Cankarjevem



Martinu Kačurju. In tudi to se mora očitati dosedanjemu 
pojmovanju vzgojeslovja, da vzgojno učinkovanje istoveti s 
p r e m i š l j e n i m  in n a m e r a v a n i m  dejstvovanjem, 
kakor bi n. pr. ne bilo mogoče, da na koga čisto nehote 
vzgojevalno učinkujem, če sem mu za zgled v tem ali onem 
oziru. Z enim in z drugim se silno utesnjuje istiniti obseg 
vzgojstva in sicer brez vsakega razloga.

Edinole med empiričnimi, to je posamič danimi osebami 
se oblikovalni proces odigrava tedaj, če n. pr. učitelj v 
šolski uri skuša z »individualizirajočim« postopanjem doseči 
vsakega zase izmed učencev. Nikar pa to ni tako, če ob tej 
ali oni priliki vsemu »razredu« (in ne 35 učencem) govori 
na dušo. Tukaj ne nastopajo kot vzgojni objekt empirične 
osebe, to je učenci A in B in C. . . ,  temveč zajednica teh 
učencev, to se pravi: celokupna; duhovno fundirana e n o t a .  
To je podobno, kakor če n. pr. poslanec v parlamentu govori 
»iz žive miselnosti in razpoloženja svojega naroda«, to se 
pravi, če pove, kar njegov narod kot duhovna enota misli, 
občuti in želi.

Omejevanje vzgojnega dejstvOvanja na premišljene 
ukrepe, ki jih starejši človek izvršuje na mlajšem, pa ima 
svoj izvor v tem, da sodobna generacija — po sicer veljav* 
nem principu delitve dela v današnjem življenju tudi obli* 
kovanje človeka smatra za poklicno nalogo posebnega stanu. 
In tako se široko torišče vzgojstva, povsem neopravičeno, 
istoveti sg-g; š o l s k o  p e d a g o g i k o .  Takšno utesnjeva* 
nje pač ne vidi, da vsakdo, ki (kot uradnik, sodnik, preda* 
vatelj, politik, pisatelj, arhitekt, duhovnik...) tako in tako 
vpliva na kulturo svoje dobe, š tem vrši obenem vzgojno 
funkcijo, katere objekt so lahkoda po celi sloji naroda.

Vzgoja se nikar ne sme istovetiti samo s premišljenim 
učinkovanjem pdrastlih na otroka v njegovi š o l s k i  dobi .  
Tako pojmovanje bi bilo usodepolna kratkovidnost v vzgoj* 
stvenih rečeh. Le pomislimo, da prav umevam vzgojevalni 
pa izobraževalni proces v šolskih letih otroka in mladostnika 
ni ali bi naj ne bil nič drugega, ; nego pripravljanje 
za poznejšo jg|fis a m o vzg  o j o pa la  s t n o i z o b r a ž e*



v a n j  e, ki se pričenjata šele p o k o n č a n i  š o l i  ter nor* 
maino trajata vse do konca življenja.

Pa tudi to ni nujno treba, da bi kot subjekt pa objekt 
vzgoje nastopali r a z l i č n i  ljudje. Mogoče je marveč i to, 
da posameznik in prav tako tudi zajednica vzgaja s a in e g a 
S e b e. Z ozirom na to, kako da so tukaj porazdeljene vloge, 
pa je darto sledečih šestero možnosti: 1, p o s a m e z n i k  
vzgaja s a m e g a  s ebe ;  2. z a j e d n i c a  vzgaja s a m o  
s ebe ;  3, z a j e d n i c a  vzgaja ž a j e d n i c o ;  4. za j ed*  
n i č a  vzgaja svojega č l a n a ;  5, en -č 1 a n zajednice vzgaja 
d r u g e g a; 6. č l a n  vzgaja z a j e d n i c o .

Koliko iStinitega in pristnega življenja se tudi v oblikah 
izvenšplskega vzgojstva lahko odigra, to naj nekoliko v 
podrobnosti razpredeno pokaže analiza sam  o v z g o j e.

1. P o s a m e z n i k  o b l i k u j e  s a m e g a  s e b e .1 — 
Kaj da je notranji smisel samoizobrazbe in samovzgoje, to 
bi se dalo najkrajše povedati s Pindarjevim velevnikom: 
»Postani to, kar si!« Se razvijati ter samega sebe oblikovati 
vse po s v o j e m  b i s t v u  in n o t r a n j e m  k l i c u !  To* 
zadevno vsebuje veliko življenjske modrosti narodova vera, 
da je vsakemu človeku njegova usoda odločena od veko* 
maj: ako svoje življenje prav urediš, tedaj je temu, kar si 
v svojem jedru, dana prilika, dozoreti in pa dobiti svojo 
obliko. Kajpada dovršenost ne pride sama od sebe in tudi 
ne pade z nebes, temveč zahteva od tebe, da v to svrho 
pošteno porabiš vse svoje sile. Tudi tukaj vodi pot do zmage 
preko dela, trpljenja, premagovanja in tudi — poraza. 
V tem smislu se sin svoji materi, ki ga je s težkim srcem 
poslala »na življenja pot«, ob vrnitvi takole izpoveduje: 
»Glej, in sedaj sem nazaj, ali, majka, znaj: sinko tvoj: često 
je pai, ali vselej je vstal«. (O. Župančič.)

Samega sebe pa bi nikdo ne mogel oblikovati izven 
okvirja kake zajednice (rodbine, ' naroda,’ poklica, cerkve, 
družbe...). Tribut, ki se mora v ta namen brezpogojno

1 Gl. E. K r i e c k , Philosophie der Erziehung, str. 196^202, 
ki mu tukaj sledim.



odrajtati, je ta, da si član zajedniskega organizma. Toda 
tako članstvo ne zahteva morebiti, da se odrečeš samemu 
sebi ter zabrišeš individualne poteze svojega bitja, temveč 
lesto, da dobivaš p o b u d in d i r e k t i v  za razvoj s v o j  i h, 
to je individualno svojih sil iz kulturnega življenja zajed* 
nice; brez tega bi noben človek ne mogel notranje rasti. 
Posameznik in zajednica sta oba v istem duhovnem temelju 
zakoreninjena, zato jima je dana možnost za medsebojno 
prilagojevanje. Ako se v zajednici s pridom udejstvuješ, 
tedaj od tega o b e m a  raste notranja moč, tebi in zajednici.

Nikar p a n i  d o v e 1 j, da samo kaj z n a š  in z m o r e š  
v p r i d o b i v a l n e m  ž i v l j e n j u ,  to je v svojem vna* 

.njem poklicu (kot uradnik, trgovec, obrtnik...); obenem je 
marveč i treba, da v smislu svojega notranjega poklica, to 
je k o t  č l o v e k  k a j  p o m e n i š  — za druge: da si do* 
segel čim večjo stopnjo svoje dovršenosti kot človek. Kdor 
bi bil santo vnanje,' »tehnično« poraben član zajednice, tä 
je sicer lahkoda virtuoz na svojem področju, nikar pa ne — 
mojster, ki je pravo nasprotje virtuoznosti. Ideja mojsterstva 
zahteva, da si, izvršujoč ta in ta vnanji poklic, ki so mu 
od življenja potegnjene bolj ali manj tesne meje, i cel člo* 
vek: da nisi samo nekak stroj za opravljanje poklicnih inter* 
esov, ampak da imaš tudi Svoj trdno utemeljen način za oce* 
njevanje sveta in življenja, da si se razvil v značaj', da ti 
je lastna razsodnost, ki je v stanu, vsepovsodi to, kar je 
bistveno, razlikovati od nebistvenega, in da si prešinjen s 
čutom odgovornosti za celokupno življenje v zajednici.

Oblikovanje samega sebe temelji v 'samoodločbi. Le 
tisti, ki ni sposoben, da bi si sam stavil svoje cilje, mora 
dovoliti, da mu jih stavijo drugi in da ga drugi porabljajo 
za vresničevanje svojih lastnih namenov. Tudi delavec in 
hlapec Sta torej načeloma v stanu, vzgajati samega sebe.

Na vprašanje, katera pot da najzanesljiveje vodi do 
Uspehov pri oblikovanju samega sebe, ni mogoče dajati 
kakih občeveljavnih navodil. Tozadevna metoda marveč za* 
visi od tega, iz kakšnega »lesa« da je> dotičnik ustvarjen.



Zdravnik n. pr. postane po drugačni poti mojster, to je 
poraben član družbe in obenem pravi človek, nego pa kmet 
ali trgovec ali učiteljica. Toda eno stoji trdno: i z p o p o l *  
n j e v a n j e  s a m e g a  s e b e  u s p e v a  le n a  t a  n a č i n ,  
da  s i  čl  a n ž a j e  d n i c e in da  se o s e b i i o  v n j e j  
u d e j s t v u j e š  — kot vršilec svojega poklica in pa kot 
človek, oziroma kot sočlovek, soobčan, sodržavljan; a zajed* 
niča s svoje strani postavi potem to, kar je kdo izmed 
njenih članov velikega dosegel, v izpopolnjevanju samega- 
sebe (njegove izdelke, njegov značaj, njegovo življenje), za 
občeveljavno* pravilo (normo) in za prizadevanja vreden 
cilj. Kakšen samovoljén »training« pa ne vodi do mojsterstva, 
temveč samo do virtuoznosti ter ustvarja polovičarje ali 
take ljudi, ki hočejo le veljati za »interesantne«.

V najbolj potencirani meri nastopa oblikovanje samega 
sebe takrat, ko kdo v tako težki, »prehodni« dobi, kakor 
jé sedanja, iz lastnih sil išče novega smisla življenju, ozi* 
roma posameznim oblikam življenja (gospodarstvu, umet* 
nosti, zakonskemu življenju) ali pa ko se ustvarjajoč genij 
(umetnik, znanstvenik, iznajditelj, politik...)  bori s kako 
novo idejo, bori vse dotlej, da se mu slednjič posreči, ji 
dati docela konkretno obliko. Njegova metoda za obliko* 
vanje samega sebe je ta, da V duševni borbi za ustvaritev 
nečesa čim popolnejšega pozabi samega sebe. Tak človek 
»raste s svojim delom in delo ž njim«.

Ni dvoma, da bi neprestano oblikovanje samega sebe 
imelo biti prva in največja zapoved ža vse tiste, ki jim je 
po njihovem poklicü izročeno izobraževanje in vzgajanje 
drugih.

2. Z a j e d n i c a v z g a j a  sa  mo sebe .  — Tukaj gre 
za pojave, v katerih se enodušno (»einmütig«, ne enoglasno) 
odigrava skupno življenje, n. pr.: 1: 1925 je'vesoljni krščan* 
ski svet obhajal sveto leto; dne 10. oktobra se naš narod z 
bridkostjo spominja koroškega plebiscita; ljudstvo se ravna 
po lokalnih šegah in navadah; srbska rodbina vsako leto 
praznuje krstno slavo; kmet in meščan sé držita vsak svoje



morale; javno mnenje določa ljudem, kaj je in kaj ni »stanu 
primerno«; fara na temelju tradicije obhaja vsakoletno »žeg* 
nanje«; itd.

Glavni koren enodušne zajedničke miselnosti sega v 
p o d z a v e s t n o  plast soudeleženih duš, če jim n. pr. moda 
sugerira, da to in to »morajo imeti«. Podzavestni izvor take 
enodušnosti se pač n a j b o l j  o č i v i d n o  javlja iz kakega 
a b n o r m a l n e g a  stanja, ki je vanj zašla ta ali ona zajed* 
niča. Semkaj spadajo zlasti raznovrstne k r i z e (gospodar* 
ska, moralna, politična, verska, socialna...). Ali pa kako 
patološko stanje, n. pr. raznih vrst p s i h i č n e  ep ide* 
m i j e 1 (predpustno veseljačenje, strankarsko*politični fana* 
tizem). Sicer pa so t u d i  povsem n o r m a l n i  p o j a v i ,  
v katerih stopa na dan skupna zajednička miselnost, pod* 
zavestno zakoreninjeni: tradicija, javno mnenje, morala.;., 
torej sile, ki dajejo pravec zajedniškemu življenju ter ga v 
smislu svoje dinamike oblikujejo. Tako se n. pr. ljudje,-ki 
bivajo v kaki gorski vasi, po svojem značaju lahko kar naj* 
bolj razlikujejo eden od drugega in vendar je njihova izob* 
razba zelo enakomerna; kajti »vsa vas« izkazuje isto duševno 
obzorje, se drži istih običajev in iste morale, ima isto merilo 
za ocenjevanje danih reči, rabi v govoru ista rekla in iste 
šaljivke, poje iste pesmi, igra iste igre in celo ob nekaterih 
prilikah doživlja ista čustva (ter n, pr. na isti način izraža 
čustvo zadrege).1 2 —

Izmed ostalih možnosti, da zajednica samo sebe kulti* 
vira, bodi samo to še omenjeno, da je nepokvarjen jezikovni 
čut, ki tvori stržen živi govorici naroda po narečjih, izredno 
močan oblikovatelj zajedniške duše ter edino pravi kažipot 
za razvoj književnega jezika (z ozirom,na izgovorjavo, na* 
glas, pregibanje, besedotvorje, sintakso).

1 Gl. n. pr. W. H e 11 p a c h , Die geistigen Epidemien (v 
zbirki »Die- Gesellschaft«, XI. zv.).

2 Gl. E. K r i e c k , Bildung. (Jahrbuch des Zentralinstituts 
für Erziehung und Unterricht. IV. Jahrgang. 1922. Str. 6)



N o b e n a  izmed šestero vnanjih oblik vzgojevanja in 
izobraževanja se ne da i z o l i r a n o  prikazati. Zato ostalih 
četvero možnosti ne bom posamič analiziral z ozirom na 
njihovo - dinamiko. Nobenega izmed teh šestero tipov ne 
srečavamo v življenju povsem čistega. Kadarkoli in kjerkoli 
se istinito odigrava vzgojevanje in izobraževanje bolj ali 
manj v smislu enega izmed omenjenih šestero tipov,-'vsik* 
d a r  je tudi o s t a l i h  p e t e r o ,  včasi bolj včasi manj, 
s o u d e l e ž e n i h  ter neprestano eden posega v drugega, 
bodisi da se med seboj pospešujejo ali ovirajo, da teko 
vzporedno ali pa se križajo. Niti takrat, ko n. pr» odrastli 
posameznik po svojih lastnih vzorih in nazorih izobražuje 
ali vzgaja samega sebe, ni to oblikovalen proces, ki bi se 
vršil čisto vsaksebi od drugih ljudi; vsikdar s takim po« 
četjem oblikovalno učinkuješ i na druge posameznike (ki te 
lahkoda posnemajo, ti blagohotno pomagajo, te zlohotno 
ovirajo ...)  in'na zajednico (ožji krog znancev, širjo javnost, 
ves narod), pa tudi zajednica (življenjske potrebe,'duh časa, 
svetovno naziran j e ...)  s svoje strani pri tem učinkuje na te. 
Pa še več! Živi proces vzgojevanja in izobraževanja ne 
vsebuje s a m o  takih sil, ki bi bile vzete iz vsakokratne 
s e d a n j o s t i :  o b e n e m  nastopajo v obliki tradicije 
tudi sile iz p r e t e k l o s t i  (socialni milje, kulturni razvoj, 
politična usoda...)  ih v obliki kake ideje, ki zahteva, da 
bodi to in to, tudi V b o d o č n o s t  usmerjene sile (pro« 
grami, cilji, ideali. . .  posameznika in zajednice). In tako se 
v duhovnem nastajanju preteklost pa bodočnost v sedanjosti 
strneta v enotno rastočo celoto. To zakonitost je prelepo 
formuliral mladi O. Župančič — ob Prešernovi stoletnici: 
»Mogočen plamen iz davnine šviga, vekove preletèl je koprné, 
in plamen naš se druži z njim, še dviga, in plamen naš po« 
gumno dalje gre, ker neprekinjena drži veriga iz zarje v 
zarje in od dne do dne...« In vrh tega se v takem procesu 
obenem časovni pa nadčasni, »večni« elementi spajajo v ne« 
p r e s t a n o  n a s t a j a n j e  n o v i h  ž i v  1 j e n j s k i  h in 
k u 11 u r n i h o b l i k ,  če se n. pr. večno veljavna ideja



ljubezni do bližnjega aplicira na konkretne položaje posa* 
meznikovega ali zajedniškega življenja.* .

Naj sledi nekoliko tipičnih zgledov, za tistih četvero 
možnosti, ki niso tukaj podrobno analizirane:

a) P o s a m e z n i k  o b l i k u j e  p o s a m e z n i k a .  — 
Semkaj spada zlasti vse tisto dejstvovanje, ko odrastli člo* 
vek (oče ali mati, poklicni učitelj, mojster v delavnici...) 
preinišljeno, to je po nekem načrtu oblikuje otroka ali mia* 
dostnika; pa tudi taki primeri, ko mlajši starejšega v tem 
ali onem posnema, in osobito še, ko si mlajši starejšo osebo 
vzame za zgled ter ji sledi. Itd.

b) P o s a m e z n i k  o b l i k u j e  z a j e d n i c o .  — Naj* 
bolj izrazit primer te vrste je vsakdo, ki se s svojim dejstvo* 
vanjem uveljavlja kot nekak pionir (précurseur) na raznih 
popriščih javnega življenja: v gospodarstvu, umetnosti, znan* 
stvu, verstvu, politiki. . .  Ali pa kak »voditelj«. Tako n. pr,;, 
če se pisatelj in založnik borita proti slabemu, »modnemu« 
okusu svoje dobe.

c) Z a j e d n i c a  o b l i k u j e  p o s a m e z n i k a .  — V 
okvirju tega tipa se najbolj očividno kaže, da je zajedniško 
življenje v svojem jedru — vzgojno dejstvovanje. Saj 
vidimo n. pr., da so otroci, ko dorastejo, povsod po duhu 
podobni svojim staršem, oziroma rejnikom; od njih so se 
nekako igraje naučili »materinščine«, navzeli domačih šeg in 
navad, priučili kakemu delu. Pa tudi izoblikovanje odrastlega 
Človeka jé v izredno visoki meri plod zajedniškega duha, 
kakor to izpričuje tale značilna konfesija Župančičeva: »Ko 
sem se na Nemškem bavil z éposom (Jèralo), sem začutil, 
da potrebujem domačega zraka in domače zemlje, moral bi 
na kmete med naše ljudi...« (»Obiski«.)

d) Z a j e d n i c a  o b l i k  u j e z a j e d n i c o. — Ni je 
človeške zajednice, ki bi ne bila organično spojena z bitjem 
in žitjem, nastajanjem, rastjo, razpadom drugih zajednic. 
In ker ima sleherna izmed teh zajednic (rodbina, sloj, narod, 
kulturno območje. ..) v svojem bistvu nekaj povsem samo* 1

1 Gl. E, K r i e c k , Philosophie d'er Erziehung, str. 47.



svojega, zato s svojim življenjem, funkcioniranjem in raz« 
vojem oblikujejo ena drugo. Tudi od manjših lahko prihaja 
oblikovalni učinek na večje. O našem leposlovju n. pr. sodi 
Ivan Cankar takole: »Kakor grška in rimska, kakor vsaka 
literatura sploh, bo tudi naša oddala svoje sokove v celo 
človeštvo in jaz menim, da jih bo oddala veliko«. (»Obiski«.) 
Posebno viden je v naših dneh takozvani učinek »izobra« 
Ženih« slojev na manj izobražene: ljudske mase postajajo 
(v dobrem in slabem) čedaljebolj take, kakršna je — inte« 
ligenca.

Vzgojstvo v svoji globini, oziroma višini.
Če učitelj, ki dobro obvlada svoj učni predmet in je 

tudi metodično izvežban, učencem v šoli razlaga n, pr. to 
ali ono poglavje iz matematike, tedaj je to povsem r a c i o « 
n a l i z i r a n ,  to se pravi takšen pedagoški proces, ki ga 
vzgojni subjekt z a v e s t n o  izvršuje po  p r e m i š l j e «  
n e m  n a č r t u .  Tudi ta ali oni primer lastne vzgoje, ozi« 
roma lastne izobrazbe se lahko vrši na takšen, racionaliziran 
način, če se n. pr. kdo po Mertnerjevi (»psihotehnično fun« 
dirani«) metodi sam uči angleščine.

Toda vsako oblikovanje človeka se ne odigrava na ra« 
cionaliziran način. Če recimo otrok posnema starše v nji« 
hovem dejanju in nehanju ter se s tem »sam od sebe« 
privadi šegam in običajem domače hiše ali če se odrastli 
človek navzame »manir« svoje vsakdanje okolice, .tedaj je 
tudi to oblikovanje njegovega bitja in žit ja, samo da ne 
zavestno, nameravano oblikovanje.

In še ena čisto posebna vrsta pojavov se mora omeniti, 
ki nosijo na sebi očiten znak pedagoških dejstev, pa ven« 
darle niso akti, katere bi vzgojni subjekt zavestno izvrševal 
na vzgojnem objektu. Semkaj spada vse tisto oblikovanje 
človeka, ki prihaja odtod, da se mora kdo pri svojem dej« 
stvovanju, katero ima tak in tak smoter, ozirati na druge 
osebe (n. pr. kot vajenec, pomočnik, mojster, sodelavec...): 
se jim prilagoditi, podrediti; jim ugovarjati, jih vodit} itd.



Vidimo torej, da vzgojstvene sile prihajajo iz t r o j n e  
p l a s t i  človeškega bitja in žitja. V  najnižji plasti ima svoj 
izvor tisto oblikovanje posameznika ali zajednice, ki se 
odigrava na temelju p o d z a v e s t n i h  u č i n k o  v ; srednji 
plasti ustreza oblikovanje na temelju s m o t r n e g a  d e j s 
s t v o v a n j a ,  a naj višji oblikovanje na temelju z a v e s t *  
n i h  i de j .  Zavestno oblikovanje človeka je sicer najvišja, 
nikar pa ne edina in morda niti ne najvažnejša vrsta vžgoj* 
stvene istinitosti. Saj pač točnejši pogled preko področja te 
istinitosti človeku pove, da tudi v obeh drugih smereh, to je 
v podzavestnih učinkih in pa v smotrnem dejstvovanju leži 
sila veliko človeka oblikujočih činiteljev, ki jim ne smemo 
prisojati samo vloge kakih »sovzgojevalcev«, to je postran* 
skih in manj pomenljivih okoliščin; tudi to so marveč povsem 
pristni, prvotni viri človeka oblikujočih sil.

Masaryk, ta globokoumni motritelj življenja ter veliki 
vedec in videc svojemu narodu, je dejal: »Čestokrat učin* 
kuješ ravno s tem, česar ne storiš namenoma. Sigurno je, 
da ne vplivamo na druge ljudi niti z najbolj izbranimi 
točkami svojega programa, temveč s svojim značajem in 
celotnim življenjem. Vsak izmed nas učinkuje bolj z na* 
činom svojega življenja, nego pa z miselnostjo, 'ki mu je 
lastna. A vendar je potrebno, da si postavimo smotre in 
program, ker se tako naš značaj in naše prizadevanje na 
nekaj osredotoča. Brez dvoma imajo tudi nedoločene težnje 
in ideali lahko velik pomen. Vendar pa bi ne bilo prav, 
da bi vedno živeli v taki megli. Treba je, da damo svojim 
težnjam besedo in obliko programa.«

Oblikovanje posameznika in človeške zajednice na pod* 
Iagi podzavestnih vplivov in pa na podlagi smotrnega dej* 
stvovanja tvori vse do danes p u š č o ,  kamor se lopata 
pedagoške teorije še ni resno zasadila. Na skorajda neiz* 
memo bogastvo živih sil, ki ga vsebuje ta pedagoška ledina in 
s katerim bi se pač izplačalo kaj bolj računati,. opozarja E. 
K r i e c k  v svoji globoko, vse »do mater«, to je do pra* 
virov vzgojstvenega življenja prodirajoči, škoda le da precej



težko čitljivi knjigi »Philosophie der Erziehung«.1 In tudi 
tistemu, ki bi se hotel omejevati samo na zavestni del vzgoji 
stvenega postopanja, veljajo Hamletove besede: »Stvari je 
več na zemlji in v nebesih, ko šolska vaša si modrost jih 
sanja.«

1. Oblikovanje človeka na podlagi p o d z a v e s t n i h  
u č i n k o v .  — Tista duhovna struja, ki se imenuje r o « 
m a n t i k a, je odkrila dalekosežno, za motritev kulturnega 
življenja nad vse plodovito dejstvo: da  se  d u h o v n i  
r a z v o j  na  r a z l i č n i h  p o d r o č j i h  k u l t u r e  po« 
r a j a  iz p o d z a v e s t n i h  v i t e r  človeške duše. In 
tako postaja čedaljebolj vsakdanja resnica, da to, kar o 
utripih svoje duše tudi vem ali kar sem tozadevno priprav* 
ljen povedati, niti zdaleka ni vse tisto, kar v istini premore 
moja duša. Obilnejše in za potek življenja tudi navadno 
važnejše od tega, kar o sebi res vem, je podzavestni, iracio* 
nalni ali razumu nedosegljivi del moje duše, tisto, kar sem 
po svojem »značaju« in odkoder zlasti izvirajo motivi mo* 
jemu dejanju in nehanju v obliki raznih gonov, interesov, 
potreb in želja, kakor to n. pr. povdarja znani dunajski 
psihiater in psihoanalitik S. Freud.

Vsi zakladi duha, kar jih ima pokazati človeštvo, so 
izpočeti v podzavestni sferi človeške duše. T v o r c i ,  no* 
v e g a  na področju kulture črpajo namreč v s e b i n o  svo* 
jim tvorbam iz p o d z a v e s t n i h  plasti svoje duše; iz teh 
pravirov duhovnega življenja jim dobre misli (Einfälle) pri* 
hajajo »wie geschenkt« (Goethe). Nikar pa ne tudi oblika 
(besedni izraz, strojni tip, upodobitev umetniške ideje, or* 
ganizacijski ustroj...), po kateri postane vsebina, to 'je 
misel, čustvo, težnja..., ki je takemu posamezniku vzklila 
iz podzavestne sfere, iz »onstranskega« sveta, tudi drugim 
vidna ali dostopna; o b l i k o  svojim podzavestno izpo* 
četim idejam, čustvom, težnjam itd. ti tvorci ustvarjajo 
povsem z a v e s t n o ,  to se pravi da s čim največjim pre* 
udarkom. Ta oblika je vseskozi plod racionalizacije.

1 Gl. zlasti str. 47—50 pa 211 in sl.



Pa t u d i  i z r e d n o  v e l i k  k v a n t u m  v z g o j *  
s t v e n i h  v p l i v o v  ima svoj izvor v p o d z a v e s t «  
n e m segmentu človeške duše. Treba je n. pr. samo po« 
misliti, koliko u s m e r j e v a l n i h  in o b l i k o v a l n i h  
s i l  da za mladi naraščaj vsebuje vse tisto, kar se kot na* 
v a d a ,  o b i č a j i ,  t r a d i c i j a ,  e t o s ,  j a v n o  mn  e* 
n j e ,  m o d a ,  S v e t o v n o  n a z i r a n j e . . .  uveljavlja v 
tej ali oni zajednici (rodbini, selu, narodu...). Pogled na 
življenje uči, da se recimo v tem, kar velja za normalno 
mero življenjskih potrebščin (standard of life) z ozirom na 
hrano, obleko, stanovanje, kulturo duha... kmetski človek 
kvalitativno in kvantitativno razlikuje od meščana, prole* 
tarča, intelektualca. . .  Zato se kmetskemu otroku in mia* 
dostniku, dokler ostane doma., to je med ljudmi svojega 
stanu, povsem v skladu z občeveljavnim življenjem njegove 
zajednice pogled obrača k drugačnim vrednotam in dobri* 
nam, nego pa meščanskemu, proletarskemu, »gosposkemu« 
vrstniku. Ako pa se je dečko n. pr. näpotil ža »boljšim 
kruhom« ter šel študirat ali se v mestno delavnico učit kake 
obrti, tedaj stopi tamkaj v območje drugačnih šeg in navad 
in tradicij; a izkustvo dovelj izpričuje, da organski prehod 
iz domače življenjske zajednice v tujo ni tako lahka reč 
in pa da osobito ni dotičnikovemu razvoju v prid, če začno 
duhovne niti, ki so ga vezale z domačijo, iz tega ali onega 
razloga v prenaglem tempu popuščati. S tega vidika se delo* 
krog pedagoške teorije in prakse naravnost nepregledno 
razmakne. Le uvažujmo n. pr., kaj da pomeni za oblikovanje 
človeka to, da Stoji v območju tistih nenameravanih in 
vendar čestokrat odločilnih vplivov* ki jim je izvor skupno 
življenje z drugimi: v z a k o n u ,  c e r k v i ,  d r u š t v u ,  
s t a n o v s k i  z a d r u g i ,  p o l i t i č n i  s t r a n k i  itd. .

2. Oblikovanje človeka na temelju s m o t r n e g a  
d e j s t v o v a n j a , ki ga izvršuješ skupno z drugimi. — Če 
dvoje ali več ljudi s k u p n o  opravlja ta ali oni posel, n. pr. 
če mati in hči pripravljata kosilo, tedaj je to smotrno, to je 
tako dejstvovanje, ki se izvršuje v ta in ta namen ter se ga 
soudeležene osebe zavedajo. Vrh tega pa s o u d e l e ž e n c i



tukaj eden na drugega tudi o b l i k u j o č e  vplivajo, 
čeprav se tega ne zavedajo in takega učinkovanja niso na? 
meravali. Saj je pač, kdo bi o tem dvomil, p r i s t n o  pe? 
d a g o š k a  u s m e r j e n o s t ,  če v gorenjem primeru mati 
n. pr. s v e t u j e ,  v o d i ,  u g o v a r j a ,  v z p o d b u j a , '  
h v a l i . . .  in če hčerka v p r a š u j e ,  u b o g a ,  se da  v o * 
d i t i ,  d o ž i v l j a  č u t  h v a l e ž n o s t i . . .  ter se tako 
obe med seboj jemljeta v ozir.

Veliko oblikujočih sil, ki niso nameravane, prihaja 
zlasti iz k o l e k t i v n i h ,  z a j e d n i š k i h  oblik smotri 
nega dejstvovanja na področju v e r  s k e g a , g o s p o d a r* 
s ' kega ,  p r a v n e g a ,  s o c i a l n e g a . . .  življenja. Če se 
n. pr. farani udeležujejo božje službe ter molijo, darujejo, 
prejemajo zakramente..., tedaj je tako verskim smotrom 
posvečeno dejstvovanje o b e n e m  n o t r a n j e  obl i ko* 
v a n j e dotičnikov v tej in tej smeri ali drugače rečeno, 
vzgojno učinkovanje. Verski kult jim duha vravnava v isti 
skupni pravec, da se vsi čutijo eno (kristjani, ljudje istega- 
svetovnega naziranja); in ta cetkvenoverska usmerjenost 
duha se potem tudi na zunaj javlja — v.običajih, jeziku, 
pregovorih, pravnem naziranju, gospodarskem življenju, 
pojmovanju države, socialnem mišljenju itd. Uvaževanje, teh 
dejstev ti v precejšnji meri odgrne zastor raz dušo sloven* 
skega ljudstva ter je zlasti ključ za razumevanje njegovega 
»klerikalizma«.

Ali pa če je ta in ta mizar izumil nove vrste pisalnih;, 
ki bolj ustreza vsestranskim zahtevam, nego dosedanji mo* 
deli, tedaj to ni morebiti zadeva, ki bi se tikala samo tega 
mizarja. Njegovemu izumu gre marveč o b e n e m  nor* 
m a t i v n a  v e l j a v a ,  v z go j e v a l  n a mo č ,  to se 
pravi, da bo se vzgojevanju mizarskega n a r a š č a j a  treba 
nanj ozirati. Toda poklic ne oblikuje le svojega naraščaja 
in s tem samega sebe, ampak tudi š i r j e o b č i n s t v o ,  
kajti okus občinstva in njegova volja ža kupovanje, zavisi 
pred vsem drugim od izdelkov, ki pridejo na trg.

Tudi ta vrsta vzgojstvene istinitosti doslej ni bila pred* 
met vzgojstvenega razmišljanja, kakor da bi takih pojavov



sploh ne bilo, dasiravno jih v življenju srečavamo korak za 
korakom, Saj vendar n. pr. . p e d a g o š 'k i u k r e p i  
s t a r š e v  v svojih nešteto varijantah i z k a z u  j e j o  po  
v e č i n i  t o  o b l i k o ,  imajoč pretežno svoj izvor v tres 
nutnih življenjskih potrebah, ter so le bolj izjemoma za« 
vestno in nameravano, daljnjim bodočim ciljem prikrojeno 
oblikovanje mladega rodu. Zato pa bo e n a  i z m e d  
m o r d a  n a j v a ž n e j š i h  n a l o g ,  ki čakajo pedagoško 
teorijo, ta, t o č n o  d o g n a t i  v s e  ž i v e ,  č l o v e k a  
o b l i k u j o č e  s i l e ,  ki prihajajo iz  p o d z a v e s t n i h  
u č i n k o v  in pa iz s k u p n e g a  s m o t r n e g a  de j «  
s t v o v a n  j a ,  ter prodreti v bistvo njihove dinamike. Še l e  
t e d a j  bo jih mogoče, n. pr. s pomočjo z a k o n o d a j e ,  
p o s p e š e v a t i  kakor zaslužijo, ali pa njihov vpliv i z 1 o« 
če v a t i ,  oziroma o m e j e v a t i .

3. Oblikovanje človeka na podlagi z a v e s t n i h  idej. 
S* Najizrazitejši, povsem racionalizirani tip te vrste je pač 
pouk, kadar je tako ustrojen, da bodisi učitelj bodisi avto« 
didakt sam skuša po tej in tej metodi, ki se je zavestno drži, 
doseči ta in ta cilj. Semkaj spada tudi vSe tisto dejstvoyanje, 
ko,si kdo premišljeno prizadeva, komu drugemu ali samemu 
sebi č u s t v o v a n j e ,  v r e d n o t e n j e ,  h o t e n j e  
p r e o b l i č i t i  v smislu tega in tega vzora. Kot zavestno 
vzgojevalnl subjekt večjih skupin ali celih zajednic nastopajo 
najrazličnejši faktorji: š o l a ,  d o m ,  p r i ž n i c a ,  govor« 
n i š k i  o d e r ,  č a s  op  i s j e , umetnostne in druge r az«  
s t a v e ,  p o t o v a n j a ,  k o n g r e s i ,  d r u ž a b n e  p r i «  
r e d i t v e  itd.

Ako je dandanes govora o vzgojstvu, tedaj se s to besedo 
po navadi jemljè v misel le zavestni in preudarjeni način 
človeškega oblikovanja (njegovih ciljev, metod, organizacij« 
skih oblik, tehničnih pripomočkov). Takšno, p r e t e s n o  
p o j m o v a n j e  pedagoške istinitosti ima svoj koren v 
p o v r š n e m  gledanju stvari. V istini namrfeč naštetih troje 
plasti ne leži nemara kakor troje škatelj lepo ena vrh druge, 
marveč posegajo te plasti s konci svojega bitja e n a  v 
drugo.  Kjerkoli so istinito vršj kak vzgojstveni proces, po«



vsod jih je v s e h  t r o j e  h k r a t u  na delu, samo da po 
večini ena ali druga prevladuje ter celi sliki vtisne svoj znak. 
A k o  p a  tu  a l i  ta m  o s o b i t o  p l a s t  i r a c i o n a l ;  
n i h ,  p o d z a v e s t n o  u č i n k u j o č i h  s i l  ne  s t o p i  
o b e n e m  z z a v e s t n i m ,  r a c i o n a l n i m  p r i z a d e »  ■ 
v a n j e m  v z g o j n e g a  s u b j e k t  v a k c i j o  (če n. pr. j 
razmere v domači hiši niso zdrave, če je javna morala na j  
nizki stopnji, če se duh časa upira...): t e d a j  ni  r a č u  * | 
n a t i  n a  v z g o j n i  u s p e h ,  tedaj je — »ves klic zaman«. 
Ko je prišel (L 1926) v nemškem parlamentu na razgovor j 
zakon o varstvu mladine pred umazano literaturo (Schund* j 
und Schmutzschriften), je Robert Erdberg izrekel tale glo* j 
boko fundirani ceterum censeo: Problem šunda bo šele tedaj j 
rešen, ko se bo naš narod zopet toliko imel v čislih, da ne j 
bo več potreboval šunda. Šele takrat bomo doživeli, da j 
šund docela izgine ali pa se na povsem brezpomembno mero 
sesede. Ali bo do tega prišlo in kdaj, tega pa danes ne more j 
nikdo reči.1 In podobno tudi najboljše mišljeni nasveti ali { 
ukrepi za politično vzgojo mladine dajejo le malo upanja [ 
za bodočnost, dokler ta mladina raste ali bolje rečeno hira : 
v atmosferi čisto plebejske miselnosti, ki je okužena od 
blata, s katerim se politične stranke prostaški med seboj j 
obmetavajo.

Za dopolnitev uvodnih poglavij in za poglobitev čitaj :
J. C o h n , Geist der Erziehung. Pädagogik auf philosophischer I 

Grundlage. (381 str.) 1919.
A. F i s c h e r ,  Erziehung als Beruf. 1921.
E. K r i e c k , Grundriss der Erziehungswissenschaft. 192(7.
E. K r i e c k , Philosophie der Erziehung. (307 str.) 1922.
Th. L i t t ,  Pädagogik. (V zborniku »Kultur der Gegenwart«, 

zvezek »Systematische (Philosophie«) 2. izd. 1921.
S posebnim ozirom na s l o v e n s k e  razmere: Janez Men* i 

c i n g e r ,  Abadon. (Izbrani spisi, IV. zv.)
M. P. M i l o š e v i č ,  Opšta kulturna pedagogika kao nauka, i 

koja činjenice vaspitanja ispituje na kulturnim pojavama u raz* j

1 Gl. »Erziehung«, IL, 3. zv., str. 170.



vitku individualnog i kolektivnog duha. (V cirilici, XXX +  613 str.)
1911. jj

P. P e t e r s e n ,  Die neueuropäische Erziehungsbewegung.
1926.

J. P r ü f e r ,  Theorie und Praxis in der Erziehung. Ein Buch 
zur Vertiefung pädagogischen Denkens. 1917.

Fr. Z i e l e  s c h ,  Die Jugend im Lande der Jugend. Ein 
Amerikabuch. 1926.

Fr. Ž g e č , Problemi vzgoje najširših plasti našega naroda. 1923.



IL Kulturoslovni del.

»Prosveta« — ali izruvani človek.
Živimo v času, ko se ime »prosveta« kaj rado izgovarja 

ali piše in čita. Že na prevalu novega stoletja pesnik s po« 
vdarkom zagotavlja naše zatiralce, da: »napredek in prosveta 
— to naša bo osveta«. Z novo državo smo dobili ministerstvo 
prosvete; z veliko vnemo se pretresajo prosvetna vprašanja, 
razpravlja se o prosvetnem delu, prosvetni politiki, prosvet« 
nih delavcih in širjenju prosvete, snujejo se prosvetna dru« 
štva in prosvetni tečaji; poveličuje se ideja prosvete, skli«j 
čujemo se na njo, v njenem imenu se med seboj obtožu« 
jemo ter na malo in veliko zasmehujemo. In še v drugih 
oblikah si dajemo opravka s »prosveto«. Zato se je pači 
vredno vprašati, kako da izgleda, ali bolje rečeno, kaj je po 
svoji vsebini to, kar nosi ime prosveta.

No, prosveta je taka in taka' u s m e r j e n o s t  duha '  
na p o i s a m e z n i k u  in v č l o v e š k i h  z a j e d n i c a  h,; 
Je to plod, duhovni plod, ki je v zapadni Evropi polagoma 
dozorel na drevesu tako imenovanega i n d i v i d u a l i z m a ^  
to je novega življenjskega čuta (»vita nuova«), kakor so ga j 
na pragu nove dobe—  kot nekak protest zoper srednje« 
veško, verski vezano obliko življenja začeli samozavestno ini 
pa samostojno oznanjati veliki možje (Alberti, Petrarca, Mi«| 
chelangelo, Macchiavelli .\..), krepko razvite »individual« 
nosti« na raznih področjih življenja: v gospodarstvu, umet«| 
nosti, znanstvu, politiki, verstvu.

Besedi »individualen« (individualnost) pa »individuali«! 
stičen« (individualizem) imata isti izvor: individuum, a r a z«f 
l i č e n  p o m e n  (podobno besedam: nacionalen — nacio« 
nalističen, socialen sicialističen, racionalen — raciona« 
lističen...),



Nekdo je »insdividuum« (=  nekaj nedeljivo danega, 
to je le enkrat danega), v kolikor izkazuje to ali ono last» 
nost, n. pr. način izgovorjave, ki je s a m o  e n k r a t ,  to se 
pravi, samo na njem dana in katere dotičnik nima skupne 
z drugimi ljudmi; a z ozirom na ostale svoje lastnosti (vse 
ali samo nekatere) je lahko drugim ljudem podoben kakor 
jajce jajcu. In tako se potem i n d i v i d u a l e n  biti ne 
pravi nič drugega, nego » d i f e r e n c i r a  n«, to je takšen 
biti, da bi samo tedaj kdo drug bil tebi enak, ako bi ti 
mogel srečati — samega sebe. Zato zasluži pridevek »indi» 
vidualen« tisti, ki izkazuje nekaj povsem s a m o s v o j e g a  
v s v o j e m  ' b i t j u  i n  ži t j ju,  n. pr. v svojem okusu, 
nastopu, življenjskem naziranju, v svojih potrebah... in ki 
torej ni recimo: »uradnik«, »kmet«, »oče«, »umetnik«,
pžena«, »človek«.. .  kakor i drugi eksemplarji te vrste, ki 
je marveč — tak in tak, samo enkrat vtelešen uradnik; 
kmet itd.

Z individualnim pa se ne sme zamenjavati i nd i v i »  
d u a l i s t i č n i  človek. Individualist je nekdo, ki se v svö» 
jem dejanju in nehanju ne zmeni za tiste d u h o v n e  s i l e ,  
k a t e r e  b r z d a j o  i n  u r e j a j o  g o n s k o ž i v l j e n j e  
č l o v e k a ,  n. pr. kot občečloveško veljavne n o r m e  (vest), 
kot državna ali cerkvena a v t o r i t e t a ,  kot narodni o bi» 
č a j i  itd. Če slišim, da je nekdo izrazita individualnost, 
tedaj ta trditev leži v drugačni rekel bi dimenziji, nego pa 
če se trdi, da je ta ali oni individualistično razbrzdan člo« 
vek. D a n a š n j a  d o b a  je n. pr. do s k r a j n o s t i  in* 
d i v i d u a l i s t i č n a ,  to je taka, da vedno več ljudi šma» 
tra pokorščino, vest, poštenost, odgovornost, dolžnost, zvb» 
stobo, obzirnost, strpljivost. . .  Za nekaj zastarelega, brez» 
pomembnega in »modernemu« človeku nepotrebnega — za 
»device brez dot«; a na drugi strani vidimo, da število 
izrazitih individualnosti, osobito pa kulturno diferenciranih 
ljudi silovito pada ter tako pomnožuje nediferencirano 
maso tistih, ki so le — »tovarniško blago civilizacije«, to je 
takih, kakor jih gre 12 na tucat.



Miselno jedro individualizma je torèj to, da se posa* 
mičnik v duhovnem oziru čuti za n e o d v i s n o ,  s u v e s 
r e n s k o  bitje — iiekak duhovni Robinzon ali »ptič Samo« 
živ«, ki si je sam najvišja avtoriteta ter se otresa vseh 
duhovnih vezi, n. pr. etičnih ali drugačnih zakonov in velev* 
nikov. »Se izživeti« po mili volji, in če duh sodobne civi* 
lizacije ne nudi v ta namen dovelj možnosti, seči celo po 
oblikah zamorske primitivnosti, kakor to izpričujejo n. pr. 
moderni plesi.1 Najbolj radikalno je pač bistvo individua« 
lizma označil Max Stirner, češ: »Mir geht nichts über mich«. 
Sicer pa so že sofisti izpovedovali individualistično načelo s 
svojo trditvijo: dtàvrwv ßtTQov äv&Qaixos (človek je merilo 
vseh stvari).

Individualistični način življenja očituje to veleznačilno 
stran, da je čisto amerdkanski, to se pravi do skrajnosti 
u t i l i t a r n o  usmerjen in da v gospodarskem življenju ne 
priznava nikakih duhovno zasidranih omejitev, češ, v s a k  
j e  s v o j e  s r e č e  k o v a č  (laisser faire, laisser passer). 
Zato se človek z individualistično strukturo duše običajno 
n a  z u n a j  silno r a z m a h n e  — v obliki c i v i l i z a c i j e .  
Vseh vrst tehnične pridobitve, ki tvorijo opravičen ponos 
naše dobe, železnice, stroji, telegraf, telefon, aeroplan, 
radio...)  so možne samo v taki dobi, ki je, kakor pravi 
dunajski sociolog Spann,1 2 vsa usmerjena od znotraj ven 
in ki posamezniku daje gospodarsko svobodo; ki vzbuja 
pridobivalnega duha; ki si stavi velikih gospodarskih nalog; 
ki uprizarja velesejme; ki zaposluje na milijone delovnih 
rok; ki v svobodnem tekmovanju nakloni zmago močnej* 
šemu in urnejšemu ter tako spušča z verige zmaja, ki bo 
prej ali slej požrl vse človeštvo.

N a  z n o t r a j ,  v pravi k u l t u r i ,  pa individualistični 
človek silno o b u b o ž a .  Zgodovina uči, da je bistvo takih

1 Gl. ;H. K e y s e r l i n g ,  Die neu entstehende Welt. 1926. 
Str. 42.

2 Gl. O. S p a n n ,  Der wahre Staat. {Vorlesungen über Ab* 
bruch und Neubau der Gesellschaft.) .1921. Str. 83.



dob, ki izkazujejo pretežno individualistični pravec, vsikdar 
bilo — r u š e n j e  o b j e k t i v n i h  v r e d n o t  j n  ve« 
1 j a v n o s t i  (»Umsturz aller Werte« — Nietzsche). Čim 
bolj si individualizem, ki se upira vsem »sponam« (in je s 
svojim bistvom idejni votek za: svobodomiselnost, ateizem, 
anarhizem, amoralnost...), pridobiva tal, tem bolj se pola« 
goma izpodjeda jedro avtoritativnemu, postavljenemu, ob« 
jektivnemu, apriornemu, nadindividualnemu življenjskemu 
redu.

Pa še to se mora omeniti, da individualizem v prvi vrsti 
obrajtava le  e n o  s t r a n  č l o v e š k e  d u š e  - r a z u m.  
Današnja mladina n. pr. z nekakim ponosom proglaša 
čustva v tradicijonalnem pomenu besede za nekaj »nemo« 
dernega«, za sentimentalnost, pač zato, ker jih, povsem v 
duhu časa — nima.1 Ali pa današnje časopisje, ki je pač 
najvernejše zrcalo svoje dobe. O priliki lanskih (1926) kata« 
strofalnih poplav, ki so zadele našo domovino, je nekdo 
docela opravičeno opozoril na to, kako prav nič iz srca 
prihajajoč in zato tudi nič v srce čitatelja segajoč, zgolj 
s hladnim razumom da so bila pisana poročila o posameznih 
nezgodah — »samo senzacija, ki naj privabi čim več 
bralcev«.

Vsaka individualistična doba je »racionalistična«, to se 
pravi v duhovnem oziru taka, da v njej p r e v l a d u j e  
— z n a n j e .  »Kje mi je mejnik?«, to je samozavesten klic 
individualizma, ki bi hotel vse pojave življenja dojeti samo 
z razumom, tudi take, ki se po svojem bistvu upirajo sle« 
hernemu racionaliziranju, n. pr. lepota, verstvo, metafizični 
(nadčutni) Svet... Zato je individualistična kultura v svo« 
jem jedru hladno razumarska »prosveta« in pa učinkovanje 
na zunaj ali drugače rečeno — C i v i 1 i z a c i j a. Individua« 
ližem je torej p r i s t n i  k u l t u r i  s o v r a ž e n ,  ker zmanj« 
šuje duhovnost in pospešuje civilizacijo. Sicer pa med vred« 
notami pristne, kulture in samo v razumu zasidrane civili* 3

3



zaci je vlada tale odnos, ki ga Spann1 dobro označuje z ime«; 
nom »z l a t a  t e h t n i c  a z g o d o v i n e«: ! ako se ene iz» 
med obojnih vrednot .v tej ali oni dobi dvigajo, tedaj isto« 
časno druge padajo.

Individualistične dobe izkazujejo g i ,1 e n r a z m a h  
e n e r g i j e ;  in v bistvu individualistično »velikega« člo« 
veka je, sicer k a j  v e l i k e g a  -— s t o r i t i ,  ' n e  pa tudi 
kot človek v e l i k  * bi t i .

Individualistično pojmovanje življenja sili vsepovsod 
rta dan v tistem oblikovanju človeške duševnosti, ki mu 
pravimo prosveta in p r o š v e 11 j e v a n j e. Oblikovati 
ko'ga drugega ali samega sebe v smislu prosvete, se pravi, 
tako učinkovati na razvoj dotipnikove osebnosti, da ta čim* 
bolj razmahne svojo individualnost. Na takšen način se 
vrši oblikovanje človeka zlasti v tistih zgodovinskih dobah, 
ki n i m a j o  e n o t n o  z a o k r o ž e n e  k u l t u r e .  Toza* 
devni z g l é d  b r e z  p r i m e r e  j e  n a š a s o d o b  n «i s t, 
ki v svoji zakladnici duha premore naravnost nepreglednih 
kulturnih dobrin z vseh mogočih poprišč. Toda značilno'je, 
da krezovske obilice teh zakladov ne spaja v eno ta ali 
ona — ideja, ki bi obvladovala življenje današnjega veka, 
kakor je n. pr. prej to storila verska ideja. In tako je dales 
koviden znak take dobe z neenotno, razklano,kulturo disto 
silno h l a s t a n j e  po — p r o s v e t i ,  po čim večji pro» 
Sveti, katera se istoveti z znanjem, pretežno, s »porabnim«,; 
to je takim znanjem, ki, ako le mogoče, iz tebe napravi 
»intelektualca« ter te postavi na lastne noge. »In to ima 
za posledico, da v taki (individualistični) kulturi yse med 
seboj drvi eno proti drugemu; eden živi od drugega brez 
čuta skupnosti; ta se zadeva ob onega, se temu sicer za* 
čudi, toda nauk iz take trčitve je vsikdar edinole ta, da je 
prihodnjič treba bolj prekanjeno začeti, če hočem, da kaj 
dosPžem: in se zopet kje ne zadenem.«1 2

1 Gl. O. S p a n n ,  1. c., str. 83—9.
2 Gl. P. P e t e r s e n ,  Allgemeine Erziehungswissenschaft. 1924. 

Str. 1 0 3 . ; d



A ker je v bistvü pr os veti j e van j a, človeka, ki se bodisi 
sam ali po drugih oblikuje v smislu prosvete, duhovno prej 
ali slej postaviti na lastne noge, zato prosveta ne more biti 
nikak k u l t u r n i  ki t ,  ki bi medsebojno združeval posa* 
mezne člane življenjskih zajednic (rodbine, občine, na* 
roda...)- Pr osvetljevalni proces se marveč vedno javlja kot 
kulturni dinamit; ki jih medsebojno loči. In tako vsebuje 
prosveta že sama po sebi zarodek vsakojakih razrednih bo* 
jeV (n. pr. med duševnimi in ročnimi delavci, med kmetom 
in gospodom, med proletarijatom in buržuazijo ...). Zato pa 
ni le slučajna,■ temveč globoko utemeljena paralelriošt, če 
vidimo, da se z naraščajočo prosveto človeška družba-vedno 
bolj diferencira.1

Življenjska smer sodobne (in vsake) »prosvete« je ro* 
jena iz skrajno individualistične filozofije o življenju ter 
je zato, rekli bi, že v materinem telesu bila zastrupljena z 
mikrobi medsebojnega -oddaljevanja ljudi. In kam- na koncu 
koncev vodi razvoj v smislu načela, da posameznik čim bolj 
razmahni, kar ima samosvojega v duši, ter nič ne upoštevaj 
skupnih temeljev življenja — na to v simbolični obliki opo* 
zarja že starodavna pripovedka o zidanju babilonskega 
stolpa.

Za dopolnitév in poglobitev pitaj :
G a gg e l ,  Die Selbstregierung der Schüler. Mit einem Geleit* 

wort von A. Fischer. 1920.
H. L e s e  r, Das pädagogische Problem in der Geistesgeschichte 

der Neuzeit. I. del: Renaissance und Aufklärung im Problem der 
Bildung. (VIII-;-592 str.) 1925';

Ff. S aw i c k i ,  Daš Problein der. Persönlichkeit und des Über* 
mfenschen. 1909.

H. W e i n e 1, Individualismus und Christentum (Ibsen, Björn* 
son, Nietzsche). 1908.

3*



Kultura in civilizacija.
Za duhovno rast kakega človeka ima odločilen pomen 

to, kakšen da je ves tempo in pa celoten habitus življenja 
njegove dobe. Ali z drugimi besedami: odločilno je to, h 
katerim v r e d n o t a m  se pretežno obrača pogled te dobe 
in pa v koliko tem vrednotam ta ali ona doba odpira svojo 
dušo. In tako bi se potem najkrajše dalo reči, da odloču« 
jejo — »kulturne ideje« in pa narodov značaj.

Z ozirom na vrednote, ki jih najdemo utelešene v raz» 
nih »dobrinah«, to je v bujnopestri obilici tako ali tako 
»obrajtanih« neživih predmetov in živih bitij, se dado (vsaj 
v svrho teoretskega razmotrivanja) sledeča področja med» 
seboj bolj ali manj razmejiti1:

1. Čj utno (hedonsko) področje. Glavna vrednota je 
tukaj p r i j e t n o s t . i n  sicer ona prijetnost, zavoljo katere 
ima v današnji dobi toliko privlačnosti vse tisto, kar je vir 
čutne naslade, opojnosti, udobja: jed in pijača, kajenje, 
morfij, parfum, spolno življenje, komfort, zabava .. .

2. 'ž i v 1 j e n j s k e (vitalne), to je vrednote, ki zade» 
vajo življenjske sile posameznika, rodbine, ljudstva, na» 
roda... Stremljenje po teh vrednotah se očituje osobito v 
vsem tistem prizadevanju in tistih napravah, ki imajo slu« 
žiti »čuvanju in pospeševanju ž i v l j e n j a  pa z d r a v j a ,  
telesne moči in sposobnosti za telesne storitve« (zlasti higi« 
jena, gimnastika in šport).

3. Področje g o s p o d a r s t v a  in t e h n i k e .  Vodilna 
vrednota na tem področju je k o r i s t .  Pravec gospodar« 
skega življenja je namreč ta, »ljudem donašati onih sred« 
štev, ki jih potrebujejo za dosego svojih namenov« (denar, 
Stroji, živež, obleka, zdravila, vnanji blesk,. .).

-4. Z n a n s t v e n o  področje, ki mu je vodilna vrednota' 
s p o z n a  v a n j e  r e s n i c e .

5. Področje u m e t n o s t i ,  kateremu je za vodilno vred« 
noto l e p o t a .



6. S o c i a l n o  področje. Najvišje vrednote;, ki jih skuša 
človeštvo realizirati na tem področju, so: l j u b e z e n  do 
b 1 i z n j;,e g a, p o š t e n j e  in p r a v i č n o s t .

7. P o l i t i č n o  področje, ki mu, je vodilna vrednota 
o b l a s t .

8. V e r s k o  področje, ki mu je vodilna vrednota 
s v e t o s t .

Današnja doba strojev izkazuje z ozirom na upošte* 
vanje danih vrednot, vsaj širom zapadne Evrope, dvoje oči* 
vidnih smeri. Eni pravimo k u l t u r a ,  a drugi c i v i 1 i z a* 
ci j a.  Ruski filozof Berdjajev trdi, da ga v naši dobi ni 
bolj perečega vprašanja nego vprašanje, kaj je kultura in 
kaj civilizacija, kako se ta razlikuje od one in pa kaj ju 
medsebojno veže.

Ako genij u s t v a r j a ,  to se pravi, iz nepreračun* 
ljivih sil svoje duše tvori znamenita (=± »lepa, modra, pomen* 
tjiva«) d e l a ,  oziroma če o d k r i v a  velike vrednote na 
življenjskem področju znanstva, umetnosti, politike, verstva, 
socialnosti, gospodarstva; in ako potem člani bodisi njego* 
vega ali tujih narodov ob takih velikih delih in vrednotah 
oplojajo d u h o v n o  plat svoje osebe: tedaj je to kul* 
t u r a  (»cultura animi«).

Ako pa recimo tovarna i z d e l u j e ,  to se pravi,,, pre* 
računano proizvaja k o r i s t n e  r e č i, n. pr. perilo, kom* 
fort, slaščice (»hotelska kultura«), zdravila, orožje. .., ki jih 
čim večje število ljudi potem porabi kot s r e d s t v o za 
dosego te ali one p r i j e t n o s t i :  tedaj je to c i v i 1 i * 
z ac i  j a. In podobno je to, če n. pr. »literat« in založnik 
»mečeta« na trg ne »vredna dela« (Prešeren), temveč tako 
»blago«, ki »gre«; če gledališka uprava svoj repertoar se* 
stavlja z ozirom na občinstvo, ki se pred vsem drugim hoče 
»zabavati«; če še v imenu »kulture« razširja zgolj razumarska 
»prosveta«; ter, last not least — če se pod naslovom koloni* 
zacije in organizacije ali pa v duhu bodisi imperializma 
bodisi federalizma različni narodi na umeten, od ekspanzije 
prešinjen način spajajo v eno, to je v »enotno civilizacijo«.



‘ Med kulturo pa civilizacijo je torej velika razlika in 
sicer z-ozirom, na t v o r i t e v  tozadevnih dobrin nič manj 
nego z ozirom na njih u ž i v a n j  e. Gonilna sila kulture 
je tajinstvéni proces ustvarjanja in razodevanja s pomočjo 
sil, ki so takemu tvorcu in razodevalcu ad personam, »po 
milosti božji« lastne, proces, z a katerega kulturni genij 
živi; a gibalo civilizaciji je proizvajanje »en masse«, pro* 
izvajanje takih dobrin, ki se dado »napraviti« z združenimi 
močmi, to je po principu delitve dela, ali drugače rečeno: 
moderni malik delo, o d katerega proizvajalec civilizacijskih 
dobrin živi.

In dalje! Vsebina kulturnih tvorb (moč lepote, etos 
resnice, ljubezen do bližnjega, stroga pravičnost, doživ* 
ljeni čut lastne razdalje od vsega neskončnega...) 
tvojo osebo notranje bolj ali manj prevzame ter povzroči, 
da v d u h o v n i h  vitrah človeka »kali, kar žlahtnega je, 
žene zale«. A darovi civilizacije (n. pr. vse to, kar tvori 
ponos »20. stoletja«), so zgolj sredstvo v službi v n a n j e g a ,  
t e l e s n e g a  življenja, niso po svoji vsebini s teboj or* 
ganski v eno spojeni, temveč te samo zunanje obližejo in 
tvorijo na tvoji osebi le nekako polituro, ki vsak hip lahko 
odpade. Najboljša ilustracija tukaj se očitujočih sil je pač 
današnji »olikanec«, ki mu njegovega dejanja in nehanja 
v medsebojnem življenju z drugimi ne narekuje njegov 
lastni takt, temveč konvencionalnost »salonske kulture«, to 
je mehanski in človeško dušo mehanizirajoči predpisi tistih 
praznih form, ki jim pravimo »bonton«.

Pa tudi z ozirom na svoj časovni obmer se kultura 
temeljito razlikuje od civilizacije. Kultura r a s t e ,  to se 
pravi, da recimo Sofoklejevim dramam, Fidijevim skulptu* 
ram, Demostenovim govorom... veliki umotvori te vrste 
iz poznejših stoletij vse do danes niso vzeli njihove vred* 
nosti, ampak so se jim v kulturni zakladnici vesoljnega 
človeštva kot povsema polnovredni postavili ob stran ter 
zato tudi n. pr. »moremo še in še ceniti: ob Prešernu — 
Župančiča, ob Gregorčiču — Sardenka« (I. Pregelj). Civili*



zacija pa ne raste, marveč ri a p r e d u j e , to se prayi, da 
novejši, popolnejši izdelek, n. pr. novejši tip parnega, stroja 
Starejšemu vzame veljavo ter ga po navadi pahne v pozabo, 
»izranžira«. In tako se torej razvoj civilizacije ne vrši .y 
enakomernem toku,„temveč v bolj ali manj nemirnih, za 
novim, za »efekti«, in čestokrat zgolj za senzacijami hla­
stajočih-sunkih. .

Zares: tu  duša ,  celotna duša, ta m  s a m o  in te* 
l e k t  — to je razlika med kulturo pa Civilizacijo.

.Današnje življenje se po francoski revoluciji (1789) menda 
po vsem svetu čedaljebolj pomika v smeri civilizacije — na 
rSčun prave kulture. To se javlja tako, da duh, ki je edini 
vrelec istinite kulture in ki po področjih znanstva, umet* 
riošti, gospodarstva, religije. . .  odkriva, ustvarja ter gleda 
vrednote, pa nič ne vpraša zakaj? in čemu?, da tri duh z 
začenjajočo civilizacijo, ugaša in da na njegovo mesto stopa 
lakomnost po »življenju« in sicer po zgolj razumovno poj* 
movanem življenju. »Civilizacija je rojena iz Človekove 
volje do realnega »življenja«, do realne moči,- do realne 
sreče — v nasprotju s simboličnim in kontemplativnim 
značajem kulture.« (Berdjajev1). Pravi tipus zares''-kulturne 
miselnosti je berač, ki ga Ivan Cankar omenja v »Beli kri* 
zariterni«. Pred cerkvenimi vratmi, tako čitamo, je zmrznil, 
bos, in gologlav, ali na njegovih prsih je bila krizantema, 
belejša in svetlejša od snega; in ustna so se mu smehljala: 
nič sočutja, ljudje božji — kdo izmed vas ima tako 
krizantemo?...

A eden izmed najbolj karakterističnih znakov seda* 
njega, civilizacijsko usmerjenega življenja je pač sodobna 
» t e l e s n a  k u l t u r a « ,  to je težnja, da človek svoje telo 
čedalje manj jemlje za sam od sebe prihajajoč izraz kakega- 
doživetja (n. pr. v obliki narodnih plesov iti iger) ter da 
na mesto tega v vedno večjem obsegu stopa n e g o v a n j e  
telesa po racionalnih, to je do zadnjega giba. premišljenih



in utemeljenih pa za »rekorde« usposabljajočih predpisih 
gimnastike, športa in eugenike.1 ;f§§

Marsikak pojav v današnjem življenju »kulturne države«* 
je v tako tesni zvezi s tem, kar res zasluži ime kultura, da 
bi ga lahko zamenjali s kulturo, čeprav ima v istini domo? 
vinsko pravico le. v območju civilizacije. Semkaj spadajo 
n. pr. kulturno? t e h n i č n i  zavodi: knjižnice, znanstveni 
laboratoriji, akademije za organizacijo znanstvenega dela 
itd. Saj pač ni dvoma, da vse to in podobno ni samemu 
sebi namen, temveč je zgolj sredstvo za iskanje resnice, 
to je za gojitev — kulture. Cilji kulture so bili povod, da 
se v »kulturni državi« ustanavljajo taki zavodi.1 2 Wo Könige 
bauen, haben die Kärrner zu tun!

Med pogoji kulturnega življenja se mora pač na prvem 
mestu omeniti m i r n i  t e m p o  iž i v 1 j e n j a. Staroveka 
modrost »Inter arma silent Musae« tudi dandanes še ni 
ovržena; le pomen besedi »arma« je treba v toliko raz? 
makniti, da najde v njem mesta ne samo žvenket železnega 
orožja, ampak tudi novodobni ropot železnega — stroja. 
Tisti steber, ki nosi največ teže v stavbi moderne civili? 
zacije, je namreč t e h n i k a .  Stroj je oče in tehnična 
miselnost mati vseh onih faktorjev, ki v burnih, morda celo 
preburnih ritmih življenje vedno bolj oblikujejo v dimen? 
z i j o  š i r i n e  (vse do » s v e t o v n e g  a« gospodarstva, 
prometa, mode, literature in celo vojne) ter ustvarjajo 
vedno več ljudi »modernega« tipa, to je ljudi, ki postajejo 
za tvoritev velikih kulturnih dobrin in za vsebinsko bogastvo 
teh zakladov nedovzetni. Zato pa je naraščajoči val civili? 
zacije, katera prezira dimenzijo č l o v e š k e  g l o b i n e  in 
v i š i n e  — »kulturna nevarnost«.3

1 GL' zanimivo knjigo: Fr. G i e s  e , Geist im Sport. Probleme 
und Forderungen. 1925.

2 Gl. M. S c h e l e r ,  Der Genius des Krieges und der deutsche 
Krieg. 1915. Str. 142.

*" Gl. G. B u r c k h a r d t ,  Geschichte des Kultur? und Bil? 
dungsbegriffes. 1922. Str. 114—5.



Tozadevno bilanco in bodoče naloge našega življenja 
pa je lepo formuliral nestor jugoslovanskih geografov 
J o v a n  C v i j i č ,  ko j je na svečani proslavi njegovega 
35 letnega znanstvenega delovanja (1. 1924) svoj zahvalni 
govor končal s temile besedami: »Vsa naša fizična (== civili* 
zacijska) vprašanja so rešena. Pred seboj imamo le še, in 
sicer v večjem številu pa v večji globini nego kdaj poprej 
— kulturna (=  duhovna) vprašanja. Centralno vprašanje 
naše sodobnosti je -^ kulturno vprašanje. Vse se bo odio* 
čilo edinole na kulturnem poprišču in zmagovalec bo tisti, 
ki je v kulturi bolj napredoval.«

H koncu tega poglavja bodi še omenjeno, da se v no* 
vejšem času začenja duhovni razvoj zapadne ^Evrope (in s 
tem tudi severne Amerike, ki je nje kulturna kolonija) 
p e s i m i s t i č n o  presojati. Oswald Spengler n. pr. prihaja 
v svoji filozofiji zgodovine (»der Untergang des Abend* 
landes«) do resnobe polnega zaključka, da sedanja civili* 
zacija ni v svojem jedru nič drugega, nego ostarèvahje, 
nekak prehod v arteriosklerotični, to je zadnji stadij evrop* 
ske kulture, kateremu da ima tekom par stoletij slediti — 
razsulo.

Ni mogoče tajiti, da Spengler navaja jako prepričevalne 
argumente v prid svoji črnogledosti, opozarjajoč v svojem 
delu na končno usodo, ki je sledila civilizacijskemu stadiju 
raznih starih visoko razvitih kultur (babilonske, grške, rim* 
ske, arabske, mehikanske in drugih). Vendar pa ni da bi 
mu človek moral povsem prav dati. Kajti ravno miselna 
srčika Spenglerjevih argumentov nam je lahko vir upravi* 
čenih u p o v  za bodočnost, Spengler presoja kulturni 
razvoj po bioloških načelih analogije ter skuša v obrisih 
podati »morfologijo« svetovne zgodovine. Zato pa bi moral 
dosledno stati na bioloških tleh in bi ne smel prezirati 
ugodnih možnosti, ki prihajajo v poštev. Na področju ži* 
vega razvoja se namreč nikar ne da zavračati možnost, da 
kedaj na poznejših stopnjah vzniknejo nove, danes še ne* 
znane sile ter v razvoj zaneso novih smeri in svežega 
življenja.



Z a; dopolnitev in ' poglobitev čitaj :
G. B n r c k h a r d t ,  Geschichte dies Kultur* und Bildungs* 

begriffest'nach den wichtigsten Dokumenten. Eine Einführung in 
die Kulturphilosophie. 1922. (V zbirki »Wissenschaft und Bildung«, 
st 173) . : ■ I  . ", . :.:j;

J. C o h n  , Der Sinn der gegenwärtigen Kultur. Ein philoso* 
phischer Versuch. 1914.

A. D e m p f ,  Weltgeschichte als Tat und Gemeinschaft. Eine 
vergleichende Kulturphilosophie. '(VIII +  400 str.) 1924.

i G, M a n o j l o v i ć , Sile pokretnice i pravilnosti u univerzalnoj 
historiji. (412 str.) 1927.

G. S i m m e l ,  Der Konflikt der modernen Kultur. 2. izd. 1921.
O. S p e n g l e r, Der Untergang des Abendlandes. ' Umrisse 

einer Morphologie der Weltgeschichte. I. de!, 14. izd. (XV +  615 str.) 
1920. 'lì del, 32. izd. (V II+  635 str.) 1922.

Duševni obraz človeka v dobi strojev.
Vsaka vrsta kulture (antična, srednjeveška, moderna, 

orientalska...) je izraz take in take »duše«  ali bolje 
rečeno, izraz takega in takega duševnega stanja, oziroma 
duševne »strukture«.1 Najbolj očividno pač to izpričuje na* 
stop in nadaljnji razvoj krščanske kulture.

P r e d k r š č a n s k i ,  n. pr. grški ali rimski človek je 
bil tesno spojen s p r i r o d o  okrog sebe in v sebi. Pri* 
róda mu je bila živ, oduševljen organizem in on sam nič 
drugega nego neločljiv del. tega organizma. Na tej stopnji 
je človek m i t o l o š k i  presojal prirodo, to se pravi, 
videl jo je polno demonov, dobrih in zlih; s temi demoni 
je neprestano računal v svojem dejanju in nehanju, bilo ga 
je groza pred njimi, čutil se je suženjsko o d v i s n e g a  
od njih in brez moči proti njim.

Pa. je prišlo k r š č a n s t v o  in prineslo; nauk, da je 
človeška du š a izmed vseh vrednot najvišja, češ, kaj bi 
človek imel od tega, ako pridobi ves svet, a na svoji duši

1 Gl. H. K e y s e r l i n g ,  1. c., str. 28—9.



trpi škodo. Po tem nauku človek ni »otrok sveta«, marveč 
je s svojim bistvom d u h o v n e g a  i z v o r a  ter ima svojo 
usodo sam  v oblasti, ako se, oprt na svojega duha, po* 
stavi zoper suženjstvo prirodnih sil v sebj in okrog sebe. 
Krščanstvo torej človeka odvrne od prirode ter s tem pri* 
rodo za vso dobo srednjega veka* lahko bi rekli — ubije, 
In dočim je predkrščanskemu človeku priroda vse, a ,on 
sam le delec prirode, ga krščanstvo navda z antropocen* 
tričnim čustvom, to je s čustvom,^ da osrednje mesto v 
stvarstvu zavzema človek ter tako stoji n a d  prirodo.

In Berdjajev opozarja na zanimiv, čeprav paradoksno 
izgledajoč fakt, da je krščanstvo s tem svojim šupranatu* 
ralizmom utiralo pot — novodobnemu prirodoznanstvu in 
tehniki. »Dokler je človek stal v neposredni medsebojnosti 
z duhovi prirode, dokler mu je življenje slonelo na mito* 
loškem naziranju o prirodi, tako dolgo je ni mogel spozna* 
vati ter se s pomočjo prirodnih Ved in tehnike nad njo 
dvigniti. Ako je človeka strah prirodnih demonov, tedaj ne 
more graditi železnic, ne polagati telegrafskih in telefonskih 
vodov.« To pa je postalo drugače, ko se je ob krščanstvu 
človek otresel vere v demone ter je začelo bolj in bolj pro* 
dirati naziranje, da priroda ni živ organizem, temveč mrtev 
mehanizem.

Tako nam torej krščanstvo v raznih perijodah svojega 
življenja1 nazorno' ilustrira, da je k u l t u r n i  t i p ,  kakor 
ga srečavamo v t e j  a l i  o n i d o b i ,  veren o d s e v  
l j u d s k e  d u š e  v tisti dobi.

A kakšno duševno stanje se izraža v s o d o b n i ,  to 
je v tej »kulturi«, ki jo izkazujejo moderne mase, ali kakor 
pravi Nietzsche, tisti ljudje, ki jih je veliko preveč (»die 
vielzuvielen«)?

No, vsa ogromna množica tistih, ki se dandanes sami 
imajo za »boljše« ljudi ali pa i po sodbi drugih veljajo za 
kaj boljšega, je v istini taka, da se od »preprostih« slojev 
razlikuje edinole po tem, da je v stanu, še posluževati 
izumov sodobne tehnike (telefon, električna luč, radio...); 
zato ta m a s a  s o v r a ž i  š l e h e r n o  t r a d i c i j o  in



se posmehuje življenju, kjerkoli se Še odigrava v smislu 
tega, kar je v »prejšnjih« časih veljalo za prav in primerno. 
Sicer pa ta masa č u t i  b o r e  m a l o ,  čedalje manj 
z a r e s  k u l t u r n i h  p o t r e b ,  kar je pač dovelj raž* 
vidno iz hudo pešajočega zanimanja za lepo knjigo, gleda« 
lišče, upodabljajočo umètnost. . .  in pa iz tem večjega 
navduševanja za -— športne rekorde.

Tisti faktor pa, ki je modernemu civilizirancu popreč« 
nega kalibra tako ostro zarisal duševno fiziognomijo (tehni« 
ziranega primitivnika), je — g o s p o d a r s k o  ž i v l j e «  
n j e ,  ki se dandanes vedno bolj i n d u s t r i a 1 i z i r a ter 
s tem prehaja pod vpliv s t r o j e v n o  u s m e r j e n e g a  
o b r a t o v a n j a . 1 Na mesto duhovnè kulture, ki so jo v 
prejšnjih dobah reprezentirali veliki pesniki, pisatelji, 
umetniki, učenjaki in filozofi, stopa dandanes čedaljebolj 
»materijalna kultura«, katere vidni in mogočni poglavarji 
so Krupp in Carnegie, pionirji tehnike in gospodarstva. Je 
to »kultura«, kateri so vitezi duha: Nietzsche, Carlyle, 
Tolstoj... napovedali kar najhujši boj.1 2

a) G o s p o d a r s k a  o b l i k a  ž i v i  j e  n j a. — Gonilna 
sila vsega življenja na gospodarskem področju je z a d o » 
v o l j e v a n j e  r a z l i č n i h  p o t r e b ,  telesnih (obleka, 
živež, zdravila...)  in duševnih (tiskanje knjig, prirejanje 
koncertov...). A sredstvo, s katerim se ta cilj da doseči, 
so raznih vrst telesni in duševni napori ali drugače rečeno: 
t e l e s n o  in d u š e v n o  d e j s t v o v a n j e. Ni pa vsako 
dejstvovanje gospodarsko, marveč le tisto, ki ga kdo izvr« 
šuje po e k o n o m s k e m  n a č e l u ,  to je tako, da si pri« 
zadeva ob čim manjših žrtvah doseči čim večji uspeh. Igra, 
šport in kar je podobnega, vse to je tudi dejstvovanje, a

1 Gl. poglavje »Kulturkolorit des Maschinenzeitalters« v G i e* 
s e j  e v i  knjigi: Die Frau als Atmosphärenwert. (Strukturelle 
Grundlagen weiblicher Bildungsziele.) 1926.

2 Gl. M. L e i n e r t ,  Die Sozialgeschichte der Großstadt. 1924. 
Str. 121.



ne gospodarsko. Dejstvovanju, ki se vrši pò gospodarskem 
načelu, pravimo del o.

Z ozirom na pojmovanje in še bolj z ozirom na cenitev 
dela se naša doba od prejšnjih razlikuje, ko noč in dan. 
Veliki francoski socialist Jaurès je déjal sledeče o meščan* 
stvu: »Ena izmed največjih sil buržuazije, eden izmed njenih 
najmodernejših temeljev je ta, da tvori razred, ki dela.«  
Obrtnik n. pr. je pri starih Grkih in Rimljanih bil zaničevan 
in vse »nižje« posle so opravljali sužnji. A v naši dobi 
strojev se je celo osnoval »internacionalni delovni urad« v 
Ženevi, kjer se ob sodelovanju najrazličnejših narodov raz* 
pravlja o vprašanjih, ki so v zvezi s problemom dela: o 
higijeni dela, o socialni politiki, o varstvu pred nezgodami, o 
pravici do dela itd.1

Poseben in v današnjem življenju za posameznika pa 
obenem i za kulturno zajednico izredno važen način gospo# 
darskega dejstvovanja je delo, kakor ga kdo opravlja v 
svojem p o k l i c u ,  n. pr. kot obrtnik, trgovec» uradnik . . .  
P o k l i c  j e  n a j v i š j a  o b l i k  a de l a  — dejstvovanje, 
ki izkazuje docela svojevrstno strukturo. V poklicnem dej* 
štvovanju se očituje taka statika in dinamika človeških sil, 
kakor je ni najti v nobeni drugi vrsti dela, Poklicno delo 
pred vsem drugim izkazuje neko t r d n o  os ,  okrog katere 
se suče vse delavčevo dejanje in nehanje, v e d n o  g l a j š e, 
ako si se ga poprijel iz »po*klica«, to je iz ljubezni, zani* 
manja in primerno svojim sposobnostim, in pa ako ga izvr* 
šuješ po n a j b o l j š i  v e d  no s t i in ve s t i .  In dalje, 
kdor v duhu in resnici izvršuje svoj poklic, ustvarja te in 
te dobrine za o b č n o  p o r a b o  ali pa odkriva raznih 
vrst vrednote v prid duhovnemu razvoju človeške zajednice, 
kar mu poleg z a s l u ž k a  daje tako in tako »m e s t o« v 
družbi. Poklic je torej delo, ki ga skozi celo svoje življenje 
nesebično opravljaš in ki si se mu posvetil iz po*klica, to 
se pravi, ker ti je nekak notranji glas rekel, da samo ob 
tem dejstvovanju lahko svoje bistvo razviješ tako, kakor

1 Gl. Fr.: G i e s e , Die Frau als Atmosphärenwert. Str. 44.



bi hotel, ter najdeš svojo srečo.1 »Neizučen« delavec, kakor 
jjh je danes vedno več, mladi prodajalec časopisov ali kdor 
se ponuja za »vsako službo«. . .  vse to je zaposlenost, ki 
lèzi izveri okvirja poklicne ideje, Kdor svoj poklic izvršuje, 
kakor to zahteva miselno pa etično jedro poklica, ta s 
takim dejstvóvanjem obenem i z p 0 p o I n j u j e S a m e g a 
s e b e  in pa k u l t u r n o  z a j e d n i c o ,  v kateri se po« 
klicno udejstvuje.

V današnji »računarsko« usmerjeni družbi se, žal, po« 
klicna ideja čedaljebolj pojmuje tako, da se samo ta ali 
ona sicer bistvena stran poklica vzame za veš poklic, n. pr. 
s I u z b a ali pa s poklicem združeni s o c i a l n i  p o l  o « 
žaj .  Brez. dvoma ima tudi poklicni delavec pravico do 
zaslužka, ker bi mu sicer pač večinoma ne biio obstanka; 
vendar pa je med pojmoma »poklic« in »služba« do skraj« 
noSti o š t r o  n a s p r o t j e ,  ker jedro temu, kar se ime« 
nuje služba, pač tvori misel, da^-fr quaerehda pecunia pri« 
mum est (glavna stvar je zaslužek). A bolj socialni položaj 
in ne ves .poklic je ljudem v mislih, kadar gre za »višje«, 
»izobražene«, »vodilne« poklice.1 2

Da zaslužek res ni edini smisel in smoter poklica, to 
pač z vso nazornostjo odseva iz takih primerov, ko ta ali 
oni človek žjvi naravnost d v o j n o  ž i v l j e n j e ,  samo 
da bi se mogel vsega žrtvovati ideji svojega pravega 
pokliea. Apostol Pavel n. pr. je tkal tepihe in filozof Spi« 
noža je brusil steklo ža očali; oba sta si na tak način ž 
delom svojih rok služila vsakdanji kruh, samo da bi, čisto 
neodvisna,! tem popolneje bila v stanu, slediti svojemu 
pravemu, to je notranjemu pokliču. Izmed naših duhov pa 
je . idealistično pojmovanje poklica pač-najlepše izpovedal 
P r e š e r e n  v svoji Glosi, češ:

1 Gl. A. Fischer ,  Über Beruf, Berufswahl und Berufsbera* 
tung als Erziehungsfragen. 1918. Str. 19.

2 Isti, str. 18, 20.



Grab’te đ’narje vkup gotove, 
kupovajte si gradove, •' 
v njih živite brez trpljenja.
Koder se nebo razpenja, 
grad je pevca brez vratarja, . 
v njem zlatnina čista zarja, 
srebrnina rosa trave, 
s tem posestvom brez težave 
on živi, umrjè brez d’narja. —

Če govorimo o obliki in gonilnih silah gospodarskega 
življenja, pa se mora omeniti še to, da gospodarsko dejstvo* 
vanje, ki mu je pač najvišji cilj — k o r i s t ,  ne zahteva 
kdovekako premišljenega in nravstvenega človeka ter zato 
ne posega do g l o b l j i h  plasti duše. Na gospodarskem 
področju je pred vsem drugim treba r a z u m a  in potem 
morebiti še e n e r g i j e  pa p o d j e t n o s t i .  Toda raz* 
umnost, kakor jo potrebuje gospodarski človek, ni morda 
tista razboritost, ki mora znanstveniku biti lastnä; öd go* 
spodarskega življenja zahtevana inteligentnost ni v svojem 
jedru nič drugega, nego p r e m e t e n o s t ,  p r e b r i s a *  
n o s t ,  p r e t k a n o s t .  (Tipus tehnika, ki ga v novejši 
dobi- vedno češče srečavamo na gospodarskem področju, ne 
nasprotuje tej trditvi, ker je t e h n i k  združitev g o s p o *  
d a r s k e g a  in t e o r e t s k e g a  človeka; samo tedaj, ako 
v tehniku tu ali tam izrazito prevladuje trgovec in podjetnik, 
bi se dalo govoriti o zgolj gospodarski miselnosti.) »Kdor 
bi hotel s. Katonovo moralo in pa ž ' Aristotelovo inteligent* 
nostjo na gospodarskem področju postati Rothschild ali 
Carnegie, ta je na napačni poti:«1

A najpomembnejši izmed semkaj spadajočih pojmov 
je'pač ta, da pod-vidikom ekonomskega načela . ’sleherna 
reč postane edinole: s r e d s t v o  do gospodarskih ciljev: 
raznovrstne dobrine (»blago«), proizvajanje dobrin in celò 
f t  človek. T u d i  č 1 o v e k. Iz gospodarske miselnosti je izpo* 
četo tisto dànes razširjeno naziranje, da »človek toliko velja,

1 Gl. P. P e t e r s e n ,  1. c., str. 127—40.



kar — plača«. Za nekoga, ki mu je duša pristno gospodarski 
usmerjena, prihajaš bore malo v poštev kot človek s svojimi 
»človeškimi pravicami«, temveč v prvi vrsti kot: delodajalec, 
kupec, konzument, prodajalec, sotrudnik, plačnik, posojen 
valeč... Človek z gospodarsko miselnostjo gre za tem 
ciljem, da bi sočlovek s l u ž i l  njegovim smotrom. Najbolj 
očitno to kaže silno pospešeni tempo z ozirom na proizva« 
janje raznovrstnih dobrin v moderni industriji. »Nekoč je 
glavno vprašanje bilo, kako bi se dalo toliko producirati, da 
bi zadoščalo danim potrebam. A danes je glavno vprašanje: 
Kako silne množine izdelkov, ki se z lahkoto in tudi bolj 
ali manj površno izdelavajo (Dutzendware, Massenartikel), 
razpečati med konzumente in kako konzumentu sugerirati 
potrebo po blagu (reklama!)?«1 To potrjuje tudi nov delovni 
princip, za katerega se začenja vnemati ameriška industrija. 
Henry F o r d ,  znani avtomobilski kralj in eden izmed naj« 
večjih industrijalcev, namerava namreč delovni čas v svojih 
obratih skrajšati na 5 dni v tednu. Delavec bi naj 5 X 8 ur 
na teden v tovarni delal ter v soboto in nedeljo bil prost, 
a dobival isto plačo ko doslej ža 6«dnevno delo — ker bo 
podjetje ob znižanem delovnem času več zaslužilo, nego 
doslej v 6 dneh. Tozadevna logika je namreč sledeča: Velik 
del industrijskih produktov pokupijo isti ljudje, ki blago 
izdelavajo. A kjer možki in ženska ves dan delata v tovarni, 
tam gre kupčija najslabše, ker ne utegneta misliti na živ« 
ljenjske potrebe. Čim več ima človek prostega časa in za« 
služka, tem več rabi obleke, tembolj čuti potrebo po izpre« 
membi jedi in tem bolj se mu zahoče raznih vozil. A večji 
konzum zahteva večjo produkcijo ter prinaša — večji do« 
biček ko doslej.1 2 — In za sv. pismom utegne biti n a j b o l j  
č i t a n a  k n j i g a  na  s v e t u  — katalog velikanske raz« 
pošiljalnice Sears Roebuch & Co. v Chicagu, ki obsega 
1106 strani ter se ga tiska 9 miljonov izvodov.

1 P. P e t e r s e n ,  1. c., str. 139.
2 Gl. John C r o w t h e r ,  Kürzere Arbeit, gesteigerter Konsum. 

(Neue Freie Presse, 26. sept. 1926)



V sočloveku videti le sredstvo za svoje namene ter tako 
v njem p o n i ž a t i  č l o v e k a  in pa ga d u š e v n o  
tako o b v l a d a t i ,  da, v smislu ekonomskega načela, iz 
njega na čim lažji način iztisneš čim več dobička, to je 
dvoje značilnih svojstev gospodarskega dejstvovanja in mi* 
šljenja, naj si mu je potem nositelj posameznik ali kolektivna 
oseba (tovarna, zadruga, trust, Koncern...).

b) I n d u s t r i a l i z a c i j a .  — Gospodarsko življenje 
se dandanes čedaljebolj industrializira, to se pravi, p r o«  
i z v a j a n j e  in r a z p e č a v a n j e  vsakovrstnih potreb« 
ščin.se, kjer je le mogoče, vrši n a  v e l i k o ,  s-pomočjo 
s,t r o j e v  in pa po načelif d e 1 i t v e d e l a  (gl. str. 50). 
Tega ne opažamo le v tovarni in. prodajalni, ampak tudi v 
pisarni in v najnovejšem času i v poljedelstvu. In tako pri« 
haja vedno več ljudi s svojo duševnostjo pod vpliv novih 
sil, ki so prej, to je v "dobi male obrti, malé trgovine in 
patriarhalnega poljedelstva bile čisto neznane.

Posebno vlogo pa igrajo v procesu industrializacije 
velika, »s v e t o v n a« m e s t a , ki vedno bolj postajajo ne 
samo gospodarski, temveč vobče ž i v l j e n j s k i  cen« 
t r u m  moderne dobe.

• c) D o b a  s t r o j e v  — .je izpočeta iz ž i v l j e n j «  
s k i h  p o t r e b  na g o s p o d a r s k e m  področju. Število 
prebivalstva je tekom časa tako' narastlo, da telesne sile 
človeka niso več zmagovale napora, ki ga je zahtevalo pro« 
izvajanje potrebnih dobrin. In tako je torej prišlo, da je 
človek začel razmišljati o s i s t e m a t i č n e m  porabljanju 
p r i r o d n i h  sil v gospodarske svrhe. In če'se v industriji 
začne n. pr. parna sila rabiti, kar pomeni silen preobrat 
gospodarskega življenja (ker parni stroj 70 do 100 krat 
ceneje dela, nego pa moč človeških rok), tedaj je fo misel 
vdahnil h i t r e j š i  t e m p o  ž i v l j e n j a  in ne morda 
poglobljeno poznavanje prirode pa njenih zakonov.1 4

4



Tako torej v zapadni Evropi zaropoče stroj, ta »jekleni 
suženj« in vir novih obratnih sii, ki je prav kmalu vse 
življenje do tal izpremenil in tudi dotedanji strukturi člo« 
veške duše ni prizanesel. »Vse bujno življenje sedanjosti, 
ves ponos njenega dela, vse bogastvo njenih oblik, ves 
razmah naj finejših duševnih sil in prav tako vse nadloge 
telesa pa duše, vse kletve in divji boji modernega sveta 
imajo svoj izvor v tisti skrivnostni pripravi, ki je prirodno 
moč prisilila, da služi človeku — v modernem stroju.« 
(Heitmann). In ali ni najhujša ironija usode; če si stroj, ki 
je prvotno imel namen, človeku služiti, polagoma podjarmi 
človeka, katèri m o r a  danes čestokrat delati ne zato, ker 
bi tako zahtevala nujna potreba po produciranju blaga, 
ampak zato, da  s t a  k a p i t a l  i n s t r o j  — zapo« 
s 1 e n a ! Neki tovarnar, ki je ob izbruhu svetovne vojne 
moral ustaviti obrat, ker je zmanjkalo delavcev, jei silno 
ogorčeno dejal: »Moja tovarna gori, čeprav je — nikdo ni 
zažgal.«

Urni korak strojnega obratovanja je človeka primoral 
i n t e n z i v n o  delati, to se pravi, svoje sile, t e l e s n e  
in d u š e v n e , napeti do take mere, kakor je dotlej svet 
ni poznal. Strojni obrat se namreč, vse po zahtevkih nje« 
govega bistva, vrši tako, da ustreza e k o n o m s k e m u  
n a č e l o  o d el  i t v i de l a ;  to je na tak način urejeno pro« j 
izvajanje raznih dobrin, da p o e d i n i  d e l a v e c  ne. 
p r o i z v a j a  v e č  c e l e g a  p r e d m e t a ,  kakor v prej«, 
šnjih časih male obrti, temveč s a m o  d e l  ali del ec  
kake reči. Raison d’ etre principu delodelja je v tem, da sej 
na ta način da t o č n e j e  in h i t r e j e  delati. V tovarni| 
ža Čevlje n. pr. ta obdelava samo pete, oni samo podplate, ! 
tretji samo kapice, četrti samo zaponke itd. Predno je v 
modernem obratu čevelj izgotovljen, mora iti skozi kakih 
50 parov človeških rok. Zlasti pa se motto modernega pro« 
izvajanja glasi: »Brže! Še brže!«

Res je, da ob delodelnem postopanju lahko delavec 
svojo spretnost razvije do rekordne višine, toda le za  c e n o j 
— s a m e g a  s e b e , to je za ceno svojega n o t r a n j e g a !



r a v n o t e ž j a .  Delitev dela se je namreč kmalu izprevrgla, 
se je morala izprevreči v d e l i t e v  — č l o v e k a ,  ki je 
nazadnje sam postal nekakšen ž iv  s t r o j .  Dokler je 
obrtnik brez strojev izdeloval obleko, ččvlje, pohištvo.. 
je bilo to » k v a l i t e t n o «  d e l o ,  ki se je obračalo do 
c e l e g a  človeka v delavcu: ne samo do njegove telesne 
urnosti, temveč t u d i  do n j e g o v e ,  d u š e ,  zlasti do 
razumovnih preudarkov in čestokrat i do estetskega ocen j e* 
vanja. Čim lepše to ali ono izdelati ter ob pogledu na svoj 
izdelek doživljati čustvo veselja, ponosa in zadovoljnosti — 
to je bil mogočen duševni pogon kvalitetno usmerjenega 
rokodelstva. Vsa tista bodisi ročna opravila bodisi duševni 
posli pa, ob katerih se proizvaja le večji ali manjši drobec, 
a nikar ne celotni izdelek, ne dajejo delavčevi duši nika* 
kega hraniva, ker to ni kvalitetno, ampak le k v a n t i *  
t e t n o  ali š a b l o n s k o ,  pred vsem v luči z a s l u ž k a  
gledano in nervoznost povzročajoče delo. Ne »čim lepše«, 
temveč »čim ve č« izdelati, to’ je strupeno načelo strojev* 
nega obratovanja. »Tisti neznatni drobci duše, katere tak 
(v modernem obratu zaposlen) človek potrebuje, da izvrši 
svoje tako imenovano delo, ne morejo in ne morejo vseh 
viter človeške duše spraviti v tok pa razmah; à posledica 
je ta, da mu duša mora zahirati, da mu organi, ki jih ne 
vežba, ohrome in da iz človeka postane, samo še odlomek 
človeka — samo laket, roka, noga.« (Petersen). Semkaj 
spada n. pr. i delo t i p k a r i c e ,  katera samo razmnožuje 
to, kar je kdo drug sestavil. Taki zaposlenosti manjka 
d o s t o j a n s t v o  d e l a  in pa tiste lastnosti dela, ki niso 
»prokletstvo«, marveč naravnost blagoslov ža onega, ki iz* 
vršuje delo. Zato pa ima veliko duševne razkrojenosti, ki 
jo dandanes opažamo pri mladih dekletih, svoj izvor v 
izvrševanju takih »poklicev«, ki so popolnoma brez psihične 
resonance.

Pa tudi d- t i ševni  delavec postaja dandanašnji vedno 
bolj »strokovni« delavec. Tudi on je padel v žrelo r az*  
č l o v e č e v a l n e m u  procesu strojevnega, po načelu 
»maksimalne ekonomije«, to je »specialistovsko« urejenega

4*



obratovanja ter čedaljebolj očividno izpričuje, da vsepo« 
vsod z n a d v r e d n o s t j o  Človeka na e n e m  področju 
vzporedno hodi njegova m a n j v r e d n o s t  na d r u g i h  
področjih. Saj pač lahko dan na dan vidimo, da je kdo sicer 
postal velik strokovnjak n. pr. v tej ali oni panogi prirodo« 
slovja, a je vendarle kakor da bcez smisla. recimo za zgo« 
dovino, ki ima kot duhovna veda povsem drugačen znanstveni 
ustroj, ali brez smisla za umetnost, za versko, politično, 
socialno, etično življenje itd.

In tako je torej doba strojev človeka d e h u m a n i «  
z i r  al  a ali razčlovečila. To se pravi, življenje v dobi 
strojev poedincä čedaljebolj sili, da kolikor mogoče nad 
mero razmahne v sebi le to ali ono, z l a s t i  r a  z u m o  v n o 
stran, ostale pa pušča bolj ali manj v nemar, kakor bi jih 
ne bilo. A takšen enostransko prerazvit (hipertrofiran) 
človek pač niti zdaleka ni več celoten, temveč le — »polo«; 
vični ali četrtinski ali ošminski človek«. Tn kakor t ra« 
g i č n a  i r o n i j a  se glasi zahtevek, ki ga danes vedno 
češče slišimo: da bi na vodilna mesta v upravi, osobito v 
državni upravi iz stvarnih razlogov naj povsod stopil — 
»strokovnjak«. Toda kako daleč neki bo n. pr. »stvarni« 
interes učencev zaščiten, če se odločevanje v šolskih stvareh 
prepusti nekomu, ki je sicer neoporečen veščak v materna« 
tiki ali moderni filologiji, a glede drugih izobraževalnih 
dobrin in plati bolj ali manj — lajik?

■ Da je .zgolj s t r o k o v n o  orijentirani človek pravi 
tipus e n o s t r a n s k o ,  le razumovno razvitega človeka, to 
danes na ves glas uči Amerika, kjer je strokovno usmerjen 
način življenja že do vrhunca pritiran. »Blagostanje je v 
Ameriki danes tako splošno, konjunktura tako visoka, ' da 
ima vsak Amerikaneč vše, kar potrebuje. Davke znižuje 
vlada sama, zlato se kupiči, dela je povsodi zadosti in 
standard prebivalstva je tako visok, kakor nikjer na svetu. 
Delavec se vozi v avtomobilu na delo; vlaki poznajo samo 
en razred in so za naše razmere naravnost luksuzni. V 
vsakem stanovanju telefon, gorka in mrzla voda, skratka 
vse udobnosti, ki jih pozna moderna doba, so vsem na



razpolago.«1 In vendar je njujorški sodnik Talley Zedinjene 
države ameriške označil, za — »najbolj zločinsko deželo 
sveta«. Na 100.000 ljudi da v Ameriki pride n. pr. 7'2 umorov 
(v kraljevini SHS, po kriminalni statistiki za 1. 1925 — 4'8).

Preraoionalističnemu, to je samo za argumente razuma 
(»bodi pameten!«) se lovečemu pojmovanju življenja v račun 
se mora staviti tudi silno p a d a n j e  p o r o d o v ,  nekak 
novodobni betlehemski umor, ki začenja dobivati naravnost 
groze polnih dimenzij. Na 1000 prebivalcev pride sedaj: 
na Češkoslovaškem 218 porodov, v Franciji 213, ha Angle* 
škem 254, v Nemčiji 271, na Japonskèm 337.

In slednjič bodi omenjeno še to, da brzi tempo,, ki ga 
je stroj zanesel v moderno življenje, sili tudi v tistem p re* 
hitevanju na dan, ki ga danes očituje duševni razvoj mia* 
dega naraščaja. Nedavno je neki list takole značilno persi* 
fliral, da — n e m a  v i š e  d j e c e :  »Dvanaestgodišnja 
djevojčica bila je u starom Zagrebu još andjeo, u današnjem 
je ona nešto posve drugo. Nikada se ona nije na ulici vidje* 
vala bez koga od svojih, danas je susrećemo o ponoći gdje 
ide iz kina sama ili u pratnji kakovog mladog čovjeka — 
kući. Nekad je bila za roditelje radost i sreća, danas je 
nevolja teška. Prije se govorilo, da se u kući kad ona u 
jutro otvara svoje andjeoske oči — radja sunce, a kad ih 
u večer sklapa — tada ono zapada. Danas se kaže obratno 
od toga. Nekad se držala uspravno kao mlada jela, danas 
je daleko od toga. Izgleda kao da ju vječno trbuh boli. 
Nekad je počela Zagrepčanka afektirati kad je odrasla, 
danas već afektiraju bebe u povoju. Nekad je dvanaest* 
godišnja djevojka vjerovala još u rodu (štorklja), danas u tu 
vjeruju samo još dvanaestgodišnji dečki. Ovo je postala 
ptica, koja se samo još izvrgava ruglu. Nekad ise ovo stvo* 
renje još igralo lutkama, danas se igra puderom, šminkom 
i lipenstiftom. Nekad se zanimala za poeziju, danas se 
umjesto toga zanima za nogometnu loptu.«.

1 »Narodni dnevnik«, 8. nov. 1926:



Za' dopolnitev in poglobitev čitaj:
Fr. B e r o l  z h e i m e r, Moral und Gesellschaft des 20. Jahr» 

hunderts. 1914.
A. F i s c h e r ,  Über Beruf, Berufswahl und Berufsberatung als 

Erziehungsfragen. 1918.
P. G ö h r e ,  Das Warenhaus. (V zbirki »Die Gesellschaft«, 

XII. zv.)
H. K a u t z ,  Im Schatten der Schlote (=  tovarniški dimniki). 

Versuche zur Seelenkunde der Industriejugend. (295 str.) 1926.
H. M ü n s t e r  b e r g ,  Psychologie und Wirtschaftsleben. 1913.
G. S c h l e s i n g e r ,  Psychotechnik und Betriebswissenschaft 

(taylorizem). 1920.
W. S o m b a r t ,  Das Proletariat. Bilder und Studien. (V zbirki 

»Die Gesellschaft«, I. zv.)
Alojzija Š t e h i ,  Zaščita zanemarjene dece in mladine. (V' 

zbirki »Ljudska visoka šola«, II. zv.)
A. W i r t h ,  Der Weltverkehr. (V zbirki »Die Gesellschaft«, 

VI. zv.) ;
Zakoreninjeni človek.

, Individualistično usmerjeni človek je, kakor smo videli v 
enem izmed prejšnjih poglavij, duhovno osamljen, lahko bi 
rekli da »sijajno osamljen«, nekak Prometej, ki si upa celo 
Zevsa klicati na korajžo (gl. Goethejevo pesnitev »Pro» 
metheus«), oziroma rebeliratP zoper vsak p o s t a v l j e n i  
red ali temelj na tem ali onem kulturnem področju.

A čisto drugačen je duševni profil tistega človeka, ki 
čuti, da realne temelje njegovemu nàziranju o tem ali onem, 
njegovemu hotenju, dejanju in nehanju tvori z a j e d » 
n o s t  z d r u g i m i  l j u d m i .  Taki smeri, duha pravimo 
c e 1 o t n o s t ali u n i v e r z a 1 i z e m. Za celotnostno ali 
univerzalistično smer življenja je značilno to, da ne 
Smatraš samega sebe za merilo vseh stvari, ampak da 
se čutiš zakoreninjenega v — c e lo  t i , v o b j e k t i v n e m  
d u h u ,  čegar nositelj je zajedniško življenje naroda ali 
vesoljnega, n. pr. zapadnoevropskega kulturnega območja. 
Tisto, kar v smislu univerzalizma daje smer našemu življenju, 
ni individualistični prepad med tein in onim poedincem, ki



zeva iz samozavestnega naziranja »moja glava — moj svet«, 
temveč prepričanje, da od enega človeka do drugega segajo 
duhovne vezi, ali drugače rečeno, da je duhovno življenje 
posameznika zakoreninjeno v objektivno veljavnih zakonih 
resnice, lepote, ljubezni. . .

Kulturna vsebina univerzalizmu je torej ta, da me ne 
usmerja do samega sebe, kakor individualizem, temveč prav 
nasprotno; po celotnostnem pojmovanju življenja nisem sre* 
dišče vsega jaz, individuum, temveč — neka realnost nad 
menoj.

Da sta individualizem in univerzalizem dvoje skrajno 
nasprotnih življenjskih smeri, je razvidno iz sledečih razlik:
a) univerzalizem je objektivno ali po občeveljavnih načelih 
v e z a n a  smer mišljenja, čustvovanja, ocenjevanja, hote* 
nja . . .  | (v nasprotju s subjektivnim individualizmom, ki 
jemlje lastni jaz za najvišje merilo); b) univerzalizem motri 
svet in življenje tudi pod vidikom s m o t r n o s t i  (dočim 
individualizem tozadevno pripušča le načelo kavzalnosti); 
c) univerzalizem se ne opira samo na racionalizem (== »z 
abstraktnimi pojmi operirajoč razum«), temveč je obenem 
prepojen z i r a c i o n a l i z m o m ,  to se pravi, da tudi 
neposredno gledajoči intuiciji priznava njene pravice (n. pr. 
na področju umetnosti); d) univerzalizem je m e t a f i z i č e n  
(ne pa a*metafizičen, kakor individualizem), to se pravi, da 
priznava i take strani sveta in življenja, ki se ne dado s 
čutili dojeti: duh se ukvarja i s samim seboj — zato se 
gospodarstvu odkazujejo te in te meje, n. pr. s/ socialno 
politiko; e) univerzalizem je s t a n o v s k i  (zadružništvo!) 
in ne kapitalističen.1

In tako se kot temeljna smer življenja na univerzalistični 
podlagi pojavlja z a u p a n je  (nasproti skepticizmu, ki je 
otrok individualizma), a v t o r i t e t a ,  duša .  A posebno 
značilno je to, da se duhovna kultura tukaj ne istoveti zgolj 
z znanstvom, da marveč stopajo znanstvu ob stran i dru* 
gačne oblike človeškega duha. Vsaka univerzalistično

1 Gl. O. S p a n n ,  1. c.



usmerjena doba je d o b a  — u s i h a j o č e g a  racio> 
n a 1 i z m a.

In » z l a t a  t e h t n i c a  z g o d o v i n e «  (gl. str.-34) kot 
neizprosen, a silno pravičen sodnik tudi univerzalističnim 
dobam jasno odkazuje delčž, ki jim gre: takrat, ko  no* 
t r a n j  e ž i v l j e n j e  n a r a š č a ,  s t o p a  z u n a n j e  v 
o z a d j e .  Človeški duh, ki se v univerzalističnih dobah 
krepko obrača k duhovnim vrednotam, ne more v polni meri 
svojih energij posvečati materijalnim dobrinam in tega 
slednjič tudi — ne mara, ker k u l t u r o  (duha) v i š j e  
c e ni  od  c i v i 1 i z a c i j e , ali z drugimi besedami, ker mu 
je  d u š a  v e č  n e g o  pa  z g o l j  r a z u m.

Iz potov, ciljev in plodov novodobne kulture (na po* 
dročju znanstva, filozofije,, umetnosti, morale, gospodarstva, 
države, tehnike, socialnega in verskega življenja), zlasti 
tekom 19. stol., je razvidno, da človek sàmega sebe 'najbolj 
takrat uveljavi, kadar se podredi kakemu nadčloveškemu, 
to je nadindividualnemu, ob n e o b v e z n e m u  principu, 
n. pr. zapovedi, ki veleva ljubiti svojega bližnjega, ali kaki 
normi itd. In nasprotno človek izgubi tla pod nogami, ako 
pretrga vezi z vsem tem, kar tvori nadčloveški temelj nje* 
govega bitja in žit j a ter skuša svet in življenje dovati v 
verige, ki jih je sam izkoval, to se pravi, večinoma zgolj 
razumovno izkonstruiral njegov samo človeški, čestokrat 
»prečloveški« jaz.1 Veličastnega izraza tej »psihologiji g!o* 
bine« daje veliki inkvizitor v Dostojevskega romanu Bratje 
Karamazovi takole: »Ni je stvari, ki bi človeka, če ostane 
svoboden, bolj neprestano in pa hujše mučila, nego skrb, 
da bi nekaj našel, čemur bi se lahko uklonil. Vendar pa si 
človek prizadeva, se ukloniti samo temu, o čemer ni več. 
dvoma, da zasluži čislano biti in, kar bi i. vsi ljudje bili brž 
pripravljeni skupno v čislih imeti: kajti skrb teh bednih 
stvorov ni samo v tem, najti nekaj, kar bi t a  ali oni poediricc. 
lahko čislal, temveč brezpogojno odkriti kaj takega, kar bi 
i vsi skupaj bili pripravljeni, brž čislati, brezpogojno vsi

1 Gl. B e r d j a j e v, 1. c., str. 248.



s k u p a j .  P r a v  t a  p o t r e b a  po  s k u p n e m  5 e š č e * 
n j u  je iz početka vseh dob tvorila največjo muko človeka, 
naj ga potem vzamemo kot posamično bitje ali pa kot 
celo raso.« ■

Lepa vrsta kulturnih pojavov v sodobnem življenju se 
da tako tolmačiti, da stojimo danes n a  p r a g u  dobe, ki 
bo u n i v e r z a 1 i s t i č n o usmerjena. Tukaj se mora ome« 
niti: z v e z a  n a r o d o v ,  p a n e v r o  p.s k 4 p o k r e t ,
m e d n a r o d n i  d e l o v n i  u r a d  v Ženevi, in osobito se 
m e d n a r o d n o  u d r u ž e n j e  za  k u l t u r n o  s o d e l ö s  
v a n j e  (Fédération des Unions Intellectuelles), ki mu je 
naloga, snovati duhovne vezi "med posameznimi državami, 
in sicer ha ta način, da bi to ne bilo prav nič v kvar osebs 
nemu prepričanju poedinih oseb ali pa čustvovanju kate? 
rega izmed soudeleženih narodov._ Prav tako tudi i n t e r? 
n a c i o n a l n i  v z g o j s t v e n i  u r a d  (B, I. E.) v Ženevi, 
ki bi naj deloval v smislu Zveze narodov in sicer ne tako, 
da bi skušal neposredno vplivati na mladino, temveč tako, 
da bi postal nekako duhovno ognjišče, odkoder bi vzgojiš 
telji vseh narodov dobivali pobude, da bi vsak izmed njih 
tem lažje mogel svobodno, razvijati to, kar njegov narod 
premore samosvojih duševnih darovan tak simpton je brez 
dvoma tudi i n t e r n a c i o n a l n a  u n i v e r z a  (»Visvas 
Bharati«), ki jo Rabindranath Tagore snuje v S an  t i n  is 
k e t a n u  p r i  K a 1 k u 11 i. Poleg orientalskih modrijanov 
bi naj na njej kot gostje predavali tudi učenjaki iz vseh 
velikih evropskih narodov in dostopna bi naj bila vsem 
dijakom sveta obeh spolov. Nje namen je — »dati zapadu 
priliko, da se uveri o enotnosti vsega življenja in mišljenja 
po celi Aziji, ter ustanoviti pravo bratstvo vseh tamkaj 
študirajočih oseb z vzhoda in zahoda, da bi se svobodno 
strnile ideje obeh polovici naše zemlje in se tako ustvarili 
temeljni pogoji za ozdravitev sveta«.

Kaj dà pomeni ža duhovno rast človeka, biti zajedniško 
zakoréninjen, to pa nam v žarki luči kažejo'raznovrstni pris 
meri njegove i z k o r e n i n j e n o s t i, to je primeri, ko 'se­
je ta ali oni »izgubil«, propadel w življenju (izgubljeni sin,



faliran študent...) in postal skitalec, bohème, cigan..., ker 
je iz kateregakoli razloga bil izruvan iz tal, ki so mu doslej 
bile trdna duhovna opora.

Bivši psihiater in psiholog K r a e p e l i n  opozarja na 
k a t a s t r o f a l n e  p o s l e d i c e  i z r u v a n  os  ti ,  k} po* 
staje čedaljebolj usodepolna spremljevalka modernega živ* 
ljenja.1 Ker je duhovna izkoreninjenost izredno važen vzgoj* 
ni problem, zato naj sledijo glavne misli iz Kraepelinovega 
članka.

Ako upoštevamo, da se duševne korenine človeka na* 
hajajp pred vsem drugim v r o d b i n i ,  tedaj nam ne bo 
težko priznati, da je izmed vseh najbolj usodepolna pač 
rodbinska, to je tista izkoreninjenost, ko se tako ali tako 
prerežejo žile, po katerih bi naj zlasti o t r o k  dobival iz te 
gredice za svojo dušo najpotrebnejšega hraniva. Blagoslov* 
ljene niti rodbinske zakoreninjenosti pa se lahko na razli* 
čen način popolnoma ali deloma pretrgajo: bodisi da otrok 
izgubi starše, da je nezakonski, da ima očeta pijanca ali 
razuzdano mater, malopridne brate in sestre. . . Predobri 
dedek in premehka, vnuke razvajajoča babica sta v takem 
položaju prav tako malovreden nadomestek za pravega 
očeta ali mater, kakor prekorrterno strog očim ali brezsrčna 
mačeha. Za rodbinsko bolj ali manj izkoreninjenega se 
mora smatrati tudi »edini« otrok, ki raste brez tistega nena* 
domestljivega uglajajočega vpliva, kakor se poraja v so* 
žitju s svojimi bratci in sestricami.

Znaki rodbinske izkoreninjenosti postajejo tem.očivid* 
nejši, čim Starejši postaje izkoreninjenec. »Na mesto narav* 
nih, nepretrgoma enako usmerjenih duševnih vplivov sto* 
pajo slučajni odnošaji, ki so si med seboj navzkriž in eden 
drugega motijo. Izkoreninjenemu otroku manjka rodbinske 
tradicije, ki bi ga naj venomer obkrožala ter njegovemu 
duševnemu življenju dajala neko stalnost. V njem se ne 
razvije čut notranje sovisnosti, ne pripravljenost, se zavze*



mati za svojce, in tudi ne zanašanje, da v kakem težkem 
položaju pri njih najde zaščito pa pomoč. Osamljenost po? 
spešuje nastop sebičnih utripov, trmasto umikanje pred 
okolico ali pa predajanje tujim vplivom brez vsakega od? 
pora. Res da se vse te (nevšečne) lastnosti lahko tudi v 
rodbinskem krogu razvijejo in da z druge strani ugodne 
okoliščine lahko izravnajo izgubo rodbine; vendar pa ni 
dvoma, da manjkanje vseh tistih duševnih odnošajev, ki se 
porajajo iz naravne skupnosti z najbližjimi sorodniki, vobče 
povzroča, da začno dotične strani duševnega življenja hi? 
rati.« (Kraepelin)

Vsega uvaževanja vredno je dejstvo, da življenjske 
razmere dandanašnji, osobito po mestih, v silni meri p o dpi? 
rajo rodbinsko izkoreninjenost otrok; ugodnejši so toza? 
devni odnošaji na selu, kjer je rodbinska skupnost zaenkrat 
še neprimerno tesnejša in trajnejša, nego v mestu. Sicer pa 
so v mestu po izobraženih rodbinah razmete v tem oziru 
boljše kakor pa širom nižjih slojev. ^

Strašna vsebina besed »rodbinsko izkoreninjen« je do 
dna jasna samo tistemu, ki ve, da človek osobito v otroških 
letih živi bolj v d r u g i h ,  nego v samem sebi ter da so ti 
»drugi« Ä- liferantje njegovih misli, čustev in hotenja.1

Drugačna, v časi hudo občutena duhovna izkoreninje? 
n ost s težkimi posledicami zadeva odrastle — v zakon?  
S k e m s t a n u, bodisi da eden izmed zakoncev umrje ali 
pa da ,se zakon iz kateregakoli razloga poruši. Zlasti vdova, 
oziroma ločena soproga je lahkoda ha ta način'usodepplno 
iz tira vržena, ko ji zmanjka trdne opore'v obliki najožjega 
tovarištva.

Nadaljnja gredica, v kateri je duhovna stran človeka 
krepko zasidrana, sta n a r o d  in pa m a t e r i n  j e z i k .  
Ako je kdo postal v tem oziru žrtev usode ali pa se je sam 
izneveril svojemu narodu, vzemši n. pr. tujerodno ženo, je 
s tem lahkoda izpodkopano najnežnejše koreničje njegovega 
duhovnega bitja ih žit j a, ker se je ha ta način presekala

1 Gl. P. Pe t e r s en ,  1. c., str. 39.



tista pomenljiva »notranja zveza s tradicijami in mišljenjem] 
z veselimi in žalostnimi momenti, z dejstvo vanjem iri tež*j 
n j ami lastnega ljudstva«.

In slednjič se mora omeniti še ena velepomembna vrsta! 
duhovne izkoreninjenosti — v e r s k a .  Ne smelo bi se nam?] 
reč prezirati dejstvo, da je versko doživljanje bistven deli 
duševnega življenja in pa nad vse važno kulturno gibalo.] 
Kaj da je globoko verni duši živa vera, to se nam razodene] 
tedaj, ako skušamo za njo vse tisto doživeti'kar je ta duša! 
v svoji molitvi, zbranosti, meditaciji... notranje doživela,! 
s kakim srcem je stopila v svetišče, kaj je tam iskala ini 
našla.

Življenje uči, da se temu ali onemu že takrat rade za*| 
majejo tla pod nogami, ako i z p r e m e n i  ž i v l j e n j s k e ]  
p o g o j e, katerih je . bil v a j e n :  ako je »presedlal« izj 
enega poklica v drugega, ako mora v daljnje kraje s trebu*| 
hom za kruhom, ako mlado dekle gre iz domače hiše k tu« j 
jim ljudem služit...

Tudi nekatere nevšečnosti v dejstvovanju naše jugo*! 
slovanske inteligence postanejo precej razumljive, ako jih j 
motrimo z vidika izkoreninjenosti. Marsikdo izmed mož, j 
ki zavzemajo danes vodilna mesta, je svojo otroško dobo! 
preživel še v patriarhalnih kmetskih tradicijah; zato pa set 
socialno iii kulturno še ni mogel tako povsem organsko za*] 
koreniniti v novih razmerah sedanjega svojega delokroga, j 
kakor bi življenje zahtevalo. In marsikatero napako iz na*l 
šega j a v n e g a  ž i v l j e n j a  je treba postaviti v račun 
naše » ml a d o s t i «  (»cilindri na opankah«), kajti: histpria] 
— magistra vitae.

Sicer pa bodi h koncu še izrecno omenjeno, da je n e k a j  
m e r a  i z k o r e n i n j e n o s t i  naravnost p o t r e b n a , ]  
ako se naj kdo v duševnem oziru u s p e š n o  r a z v i j a . ]  
»Ako hočeš to, kar premoreš samosvojega, razviti in pa so*f 
delovati pri raznovrstnem napredovanju, ki ga rodi zajed* j 
niško življenje, tedaj moraš rasti venkaj preko svojega] 
prvotnega okrožja, se osvoboditi okorelih spon tradicije in I 
ubrati nove poti. Toda čeprav se deblo kvišku vzpenja nad



zemljo, v kateri je seme vzklilo, in čeprav sadje na njem 
uspeva samo na prostem zraku in pa v morju solerle svet» 
lobe: mora to deblo vendarle do konca ostati trdno zakore» 
ninjeno v materi zemlji, iz katere črpa svoje moči.« 
(Kraepelin)

Za poglobitev in dopolnitev čitaj:
J. C o h a ,  Befreien und Binden. Zeitfragen der Erziehung. 

1926. ,
- R. E u c k e n , Zur Sammlung der Geister. 1914.

Fr. W. F o e r s t e r ,  Autorität und Selbstregierung der Jugend» 
liehen. Ein Beitrag zur Anpassung der Leitungskunst an die mo» 
dernen Lebensbedingungen. (26 str.) 1915.

Fr. W. F o e r s t e r ,  Schule und Charakter. Moralpädagogische 
Probleme des Schullebens. 12. izd. (492 str.) 1912.

G. K e r s c h e n s t e i n e r ,  Autorität ,und Freiheit als Bildungs» 
grundgesetz. 1924.

F. N i e b e r g a 11, Person und Persönlichkeit. 1911. '

Mestna pa selska miselnost.
Tisto, po čemer se mesto1 razlikuje od sela, ni nemara 

število prebivalcev, temveč d u š a: različen način mišljenja, 
ocenjevanja, hotenja. V Vojvodini n. pr. je veliko krajev, 
ki štejejo po 10.000 in še več prebivalcev, pa vendar to niso 
mesta, temveč prave pravcate — vasi; kakor že na prvi 
pogled: izpričuje ves način živ (jenja: stanovanje, pridobiva» 
nje itd. Mestni človek in pa seljak je dvoje povsem raz« 
ličnih ljudi. Vaški kovač n. pr. živi v čisto drugačnem 
svetu, nego pa njegov kolega v mestu in občinski predstoj» 
nik kje tam zunaj na selu v docela drugačnem, nego pa 
mestni župan. In gorenjski kmet je po svojem duhu sicilij» 
škem kmetu bolj podoben, .nego .pa ljubljanskemu »fra» 
karju«. .

Mestno strukturo duše najbolj verno, to je v najbolj 
koncentrirani obliki očituje v e l  i k o m e š č a n, oziroma še

1 Gl. O. S p e n g l e r ,  Der Untergang des Abendlandes. IL, 
1922, str. 101—31.



rajši človek iz s v e t o v n e g a  me s t a .  Malomeščan, zlasti! 
pa »jara gospoda« v prvem kolenu, je le bolj — »mestna 
senca«, a prebivalci kakega trga, tudi trgovci in obrtniki, soj 
po svojem mišljenju in življenju pravzaprav kmetje.

Za tipus m e s t n e g a  človeka je značilno to, da čim! 
bolj razvija tisto plat svoje biti, ki ji pravimo d u h  in v 
kateri ležijo vrelci prave k u l t u r e .  Duhovno smer v kuhi 
turnem razvoju človeštva že od nekdaj daje mesto, ki grej 
s svojim načinom življenja vedno bolj vsaksebi od življe«! 
nja na selu. Vse velike kulture, o katerih nam zgodovina! 
poroča (babilonska, egiptovska, grška in rimska, arabska,! 
zapadnoevropska ...), so — mestne kulture. Kaj da pomeni! 
tako kulturno ognjišče, to pač dovelj jasno povedo iz no«j 
vejše dobe imena: Firenze, Praga, Weimar, Dubrovnik itd.

S tem pa nikar ne bodi rečeno, da bi človek na selu! 
sam od sebe sploh ne zmogel kulturnega življenja. Kdo neki 
bi si upal trditi, da so normalnemu seljaku, pa naj živi v 
še tako odmaknjenem kraju, raznih vrst kulturne panoge: 
gospodarsko dejstvovanje, smisel za red in poštenje, čut za| 
pravičnost, verski doživljaji, dovzetnost za lepoto... nekaj! 
neziianega, tujega? Značilno je marveč le to, da je s e 1 j akt 
tipus »v e č n e g a« človeka, ki sam po sebi v vseh dobah! 
in po vseh krajih živi »ut prisca gens mortalium«. To se! 
pravi, ako seljak ne dobi pobude od drugod (=  iz mesta),] 
tedaj ne sili preko tega, kar mu narekujeta z d r a v ,  živ«| 
l j e n j s k i  č u t  in pa iz v s a k d a n j e g a  ž i v l j e n j a  
p o t e k a j o č e  i z k u d t v o ,  ampak ' k o n s e r v a t i v n o !  
ostaje na svojem p r i r o d n e  m, v domači grudi pa v lastni! 
krvi naravno zasidranem nivoju. (In kjerkoli se je seljak s 
pomočjo izobrazbe, ki je zajeta iz mestne duše, dvignil nad 
svoj lastni nivo, povsod zdrkne zopet nazaj na svojo ledino, j 
brž ko preneha od zunaj prihajajoči duhovni vzgon).

M e s t n a  k u l t u r a  je torej zakoreninjena v duhu  
in njegovih zakonitostih, a s e l s k a  v p r i r o d i  in njej 
logiki. »Vaška cerkev in vaška pridiga, domača umetnost in 
čuvanje vsega, kar je domače, velemestni življenjski stil in j



vaški običaji — to so pojmi, ki so nastali iz tega nasprotja 
in imajo odtod svojo barvo.«1

1. Me s t o .
Z ozirom na kulturno vlogo mesta se v z a p a d n o *  

e v r o p s k e m  svetu izza polpretekle dobe vrši v e l i  k 
p r e o b r a t .  V o d i l n o  s m e r  vsega sodobnega življenja 
namreč vedno bolj prevzema tisti velemestni kolos, ki mu 
pravimo s v e t o v n o  m e s t o  (Paris, Berlin, London, New* 
york). Iz takega opazovanja je vkresan himnus:
Tu, tu se žile življenja stekajo,
pota vesoljstva tukaj se sekajo,
ljubim jih s hrupom in šumom, ta velika mesta —
skoz nje v svobodo gre, skoz nje v bodočnost gre cesta. . .

Tipični reprezentant svetovnega mesta pa ni »kulturni« 
človek, to je človek z bolj ali manj harmonski oblikovano 
dušo, kakor je n. pr. bil pravi Florentinec ali pa človek wei* 
marskega, niirnberškega, dubrovniškega . . .  formata v »zlati« 
dobi narodnega razvoja', temveč c i v i l i  z i r a n e c, to Se 
pravi enostranski č l o v e k  i n t e l e k t a  ali razuma. A kaj 
je bistvo intelekta? Preračuniti, voditi, obvladati! Kjersibodi: 
prirodo, človeka, trg, svet... To je geslo človeškega razuma 
— v nasprotju z instinktom, ki sestoji iz samih »dobrih do* 
mislekov« in živi, kakor pravimo, iz rok v usta, rešujoč pro* 
bleme, ne da bi si jih stavil.

Z ozirom na življenjski stil gresta vedno bolj vsaksebi 
s v e t o v n o  me s t o ,  ta neprestano naraščajoči nabiralnik 
človeških energij, telesnih in duševnih na eni in pa Usihajoča 
» p r o v i n c i j a «  na drugi strani. Velikomestni človek po* 
staje vedno bolj izrazit antipod provincijalista, to je seljaka 
in malomeščana. Provincija pada od dne do dne bolj v 
življenjsko oblast velemesta, zlasti svetovnega mesta. In 
francoski zgodovinar Guizot (1787—1874), ki začenja svoj

‘ L, H e i t m a n n ,  !, c., str. 14.



sloviti spis o evropski kulturi1 s patetičnim stavkom: »Fran» 
cija koraka na čelu kulture«,1 2 bi na mesto »Francija« prav« 
zaprav imel postaviti besedo — Paris. Iz velemeštp. danes 
provincija ne dobiva samo rjove mode, vsakovrstnega luk« 
susa in špecerijskega blaga, marveč tudi plodov s področja 
arhitekture, leposlovja (roman), politike, svetovnega nazira« 
nj a . . .  Tako se n. pr. odločilne akcije na političnem, gospo« 
darskem, socialnem področju v posameznih državah že te« 
kom 20. stoletja le navidez izvršujejo od velikih parlamela« 
tarnih strank. A-v še večji meri postaje to danes tako. In 
čedaljebolj bo troje ali četvero svetovnih listov določevalo 
dnevno mnenje provincijalnim listom in s tem — »voljo 
ljudstva«.3 '

In ne samo velikomestne, ampak tudi provincijalne 
knjigarne že danes tarnajo, da nikdo ne kupuje knjig; zato 
ne, ker današnjemu inteligentu menda res zadostuje, kakor 
je rekel neki založnik, da — goji šport, pleše, se opaja z 
družabnim življenjem in duhovno pobudo po večini zajema 
iz časopisnih polemik.

Postati provincija ter se »brez upa zmage« morda upi« 
rati modernemu, iz svetovnih mest venkaj prodirajočemu 
duhu, to je danes pač neizogibna usoda najobširnejših teri« 
torijev.

' Posebno značilen in obenem silno pomemben je ta po« 
jav, da civiliziranec ali človek svetovnomestnega tipa po« 
staja čedaljebolj j a l o v .  Oče mnogih otrok je dandanes le 
še dobrodošla karikatura velikomestni opereti. In tudi to 
ima svoj povsem zadostni ra,zlog. Kmetski in vsak prvotni 
človek ne išče »življenjske družice«, kadar se ženi, temveč 

: m a t e r  s v o j i h  o t r o k ,  ker se da voditi samo od 
instinktivnih utripov spolne ljubezni ter nič ne vpraša ra« 
zuma, ali bi nemara ne bilo boljše, ostati brez otrok. A 
drugače postopa moderno, to je zgolj intelektualno orienti«

1 Histoire de la civilisation en Europe.
2 La France marche à tète de la civilisation.
3 Gl. O. S p e n g l e r ,  1. c., II., str. 49.



rani človek. Ta hoče biti »pameten« ter uvaževati razumovne 
razloge: da so otroci breme, da je pač vše eno, ali tvoje 
ime v lastnih potomcih dalje živi ali pa s teboj umrje, itd. 
V takem in podobnem rezoniranju, s katerim se umetno 
udušuje glas krvi, ki bi »naturaliter« hotela zaroda, ležijo 
korenine fatalnemu dejstvu, da imata . m o d e r n a  z a« 
k o n c a  vedno češče na mesto otrok — duševne konflikte.1

Medsebojno življenje ljudi svetovnomestnega tipa izka« 
zuje duhovno strukturo m a s e  (ki se ne sme zamenjavati' 
s proletarijatom). Masa, ta veleznačilni pojav modernega 
življenja, ni socialna tvorba, ki bi bila organski zrastla, 
kakor n. pr. ljudstvo, temveč je kar najbolj p i s a n a  člo« 
v e š k a  zmes ,  ki jo ustvarja velikomestni milje in ki se« 
stoji iz najpestrejših elementov, različnih po narodnosti, 
poklicu, veri, svetovnem naziranju, ,žiyljenjski usodi itd. Po« 
sameznik v tem Babilonu je osamljen tujec med tujci, zgolj 
'številka (»eden« izmed jako mnogih), nikar pa ne sosed 
sosedu ali bližnji bližnjemu. Niti ljudje, ki stanujejo v isti 
hiši, se ne brigajo eden za usodo drugega n. pr. v bolezni 
ali nesreči ter se le hladno pozdravijo ali pa še tega ne, 
kadar se srečajo na stopnicah. In vendar je, človek, ki mu 
je ta vrtinec zajel dušo1, tudi če ni bil tam rojen ter ga je 
usoda od zunaj zanesla tjekaj, tako zaverovan v svoje 
»mesto«, da bi rajši na velemestnem asfaltu od gladu umrl, 
nego pa se'zopet vrnil na selo.1 2 »Wien, Wien, nur du 
allein...«

Na mesto človeka iz ljudstva, ki je v najtesnejši zvezi 
z zemljo, na kateri živi in iz katere črpa življenjskih sil. 
stopa v svetovnem mestu nekakšen n o v o d o b n i  no« 
m a d po duhu, ki ni nikjer, zakoreninjen, nekakšen p a r a« 
z it, ki kot življenjsko modrost izpoveduje geslo: ubi bene, 
ibi patria; na mesto spoštljivosti pred (narodninii, stanov« 
skimi in drugimi) tradicijami h l a d n o ’ r a č u n a n j e  z 
dano istinitostjo; na mesto prejšnje, v srcu zasidrane reli«

1 Gl. O. S p e n g 1 e r, 1. c., IL, str. 123—4.
2 I s t i, str. 121.



gije n e v e r a ,  ki se sklicuje na znanstvene, to je razumi 
movne argumente; na mesto zajednice, (»Gemeinschaft«)! 
d r u ž b a  (»Gesellschaft«); na mesto pridobljenih pravici 
p r i r o d n e ;  na mesto stila okus ;  na mesto običajev j 
m a n i r a ;  na mesto noše m o d a .1 In prav iz teh razlogov J 
je velikomestna miselnost Seljakovi duši povsem tuja.

Spengler, Tagore in še drugi smatrajo civilizacijske! 
oblike življenja za simptomične v »kvaražugomskem«, to jej 
takem smislu, da ne obetajo nič dobrega ter pomenijo zače*| 
tek konca zapadnoevropski kulturi. Toda i takih sodeb ne [ 
manjka, da je vse to vendarle lahko tudi nekak embrijo*! 
nalni stadij, iz katerega začno prej ali slej morda poganjati j 
kali za življenje novega, drugačnega človeka. Češ, ni izklju« [ 
čeno, da se kdaj izkaže, da sedanji, dekadentno izgledajočif 
pojavi velikomestne civilizacije niso bili znak prezrelosti,] 
marveč znak nedokončanosti.

2. S e l o.
Uspešno reševanje kulturnih vprašanj na selu, zlasti pa | 

izobraževanje kmetskih ljudi v šoli in izven šole ima za! 
pogoj dobro poznavanje selskega človeka, to se pravi nje« ! 
gove duše.

Če govorimo dandanes o seljaku, tedaj s tem ni nemara j 
mišljen samo k me t ,  temveč tudi o b r t n i k ,  ki se je med! 
kmeti naselil in mora poleg svoje obrti, ki je itak bolj ali I 
manj kmetski usmerjena (kolar, 'kovač, sedlar...), obenem 
še izrecno kmetovati, da se preživi; vsaj za njegovo ženo in J 
otroke je poljedelstvo po navadi glavni opravek.2 Pa tudi j 
beseda kmet že dolgo nima več enomiselnega pomena. Od 
kmeta v starem, dobrem pomenu se mora imeti vsaksebi! 
njegov mlajši dvojak — kmet proletarec. Pravi, zavedni 
kmet je oni, ki ima svoj »grunt« ter se čuti krepko veza*

1 Gl. O. Sp e n g 1 e r, 1. c., I, str. 45—6; II, str. 129. 
s Gl. P. B o d e ,  Der Erlebniskreis des Landkindes (»Verstehen’ 

Und Bilden«, I. letnik, 9. zv., str. 399).



nega na svoj »rodni dom«. A proletarizirani kmet ali kmet* 
ski delavec, n. pr. viničar, je nemanič kmetskega pokolenja, 
ki ne premore drugega, nego samega sebe, svojo »individual? 
nost«. Njega ne veže »hiše očetove streha« pa njene tradì* 
cije; zato je struktura njegove duše povsem nekmetska —- 
»revolucijonarna«. In prav tako se mora od pristnega kmeta 
ločevati veleposestnik na selu, ki je s svojim bitjem in 
žitjem bolj ali manj mestni, velikomestni človek. Seljak je 
torej le p r a v i  k m e t  in sicer samo s r e d n j e  v e l i k i  
pa ma l i  g r u n t a r  in pa po k m e t s k o  ž i v e č i  ob r t *  
ni k.

Kdor bi hotel iz vsega tega, kar v bitju in žitju seljaka 
posamič stopa pred nas, zanesljivo izluščiti tiste trajno se 
javljajoče in neizpremènljive poedinosti, ki skupaj tvorijo 
strukturo seljaške duše, ne pa le po načinu »bolehnega mest* 
nega zamišljenca« idealizirati kmeta ali pa se mu filistersko 
posmehovati: ta mora pred vsem drugim pomisliti, da se 
je duševno življenje Seljakovo izoblikovalo na — agrar*  
nem temelju. Odtod tista tesna vez s prirodo, ki jo diha 
vse Seljakovo mišljenje, čustvovanje in hotenje in ki tvori 
najbolj značilno linijo v fiziognomiji njegove duše. Prirodna 
miselnost seljaka najbolj loči od mestnega inteligenta, ki 
je bitje z dežnikom v roki, z uro v žepu in z galošami na 
nogah, kakor je točno dejal Sombart.

Priznati pa je treba, da dobiva prejšnje intimno raz* 
merje do prirode, ko se je seljak čutil del prirode in ko mu 
je zemlja bila — zemljica, mati, dandanes bolj r a č u n a r *  
sko hladnih oblik. Tukaj se pač že očituje mestni vpliv 
modernega prirodoslovja, ki si prizadeva — svet odčarati 
(entzaubern), to se pravi, vse presenetljive pojave, kar' jih 
nudita svet in življenje, kolikor le mogoče razsvetliti Z 
žarko lučjo znanstva, oziroma razuma. Čimbolj se je nam* 
reč tekom časa znanstvo razvijalo, tembolj se človeku umika 
kvalitativna stran sveta (»lepi« svet) ter stopa v ospredje 
kvantitativna stran (»koristni« svet): bolj in bolj začne pro* 
dirati naziranje, da priroda ni zato ustvarjena, da jo spošt* 
ljivo, nekako s svetim strahom gledaš in se je z ljubeznijo



raduješ, kakor je to bilo prej, temveč da s svojim razmj 
mom proučuješ njene zakonitosti, da. izračunavaš sile nje J  
nega odpora ter jo. z delom svojih, oziroma z delom tujihl 
rok — sebi v prid obvladaš. Vendar pa še i danes prava 
Seljak doživlja prirodo na svoj samobiten, to je tak način| 
ki ga mestni človek' ne . zmore in ki ga je Oton Župančiči 
takole ovekovečil v Dumi:

Tvoja roka, moj oteč, žemlje mi lepoto odpirala 
in — čudo za čudom — zavese prirode odstirala; 
ti kazal si njiv mi plodove, sprovajal me v les, 
razkladal skrivnosti glasov in družine dreves, 
in vedela sva, kje kosi mladi jo, kje drozdi, 
kod divji mož hodi, kje vile se skrivajo v gozdi.

Seljakovo razmerje do raznih »oblik življenja« (gospod 
darstvo, socialno in politično življenje, verstvo, umetnost,| 
znanstvo) pa je takole ustrojeno:

a) Tisto kulturno področje, za katerega ima seljak naj«! 
več smisla, je g o s p o d a r s t v o .  Lahko bi rekli, da jej 
gospodarstvo pravzaprav edino poprišče dobrin pa vrednotil 
na 'katerem se seljak, to je kmet in kmetsko usmerjeni obrhi 
nik s pridom, z največjim pridom udejstvuje. In odtod izd 
vira velika samozavest seljakovä, da je on tisti, ki redi vsef 
druge stanove, še cesarje in kralje. Ker seljak svoje delo! 
po večini opravlja le z rokami, zato ga smatra za težkega! 
(Öd rok do ust je dolga pot) in obenem za neizbežno usodo! 
človeka (Kdor se*dela boji, slabo živi). Za svojo dušo najde! 
v,'njem .dovei j hraniva,-i zato ga. poprišča drugih, »višjih«! 
vrednot (znanstvo, umetnost) ne mikajo, češ — široko poljé,j 
mesta tesne (n., pr.); nasprotno pa tovarniški delavec, ki[ 
mu mehanizirajoči princip delitve dela pije dušo (gl. str. 50),j 
teži po izpremembi življenja, to je pó izpremembi pridobi*! 
valnih pogojev. Duševno delo je pri seljaku manj v ceni,! 
kakor to izpričuje narodni pregovor: Kmet z roko, gospod 
z glavo — tisti gospod,, ki bi gladu umrl, če bi ga jaz, seljak, 
ne redil.



Naporno pridelani imetek utegne biti vzrok s e b i č no«  
s ti, ki jo čestokrat izpričuje seljaška duša, če n. pr. kmeti, 
ska mati dà otroku, ki se zjutraj v šolo odpravlja, kos 
kruha v torbo in mu zabičuje: »Pa sam jej, ne dajaj dru* 
gim!« Pa tudi tista kmetska obotavljivost in malobesednóst, 
ki jo prebrzosodni ljudje včasi imajo za lenobo mišljenja, 
je najbrž le plod velike, molče prenašane p o t r p e ž l j i «  
vos  t i  in u d a n o s t i  »v v o l j o  bož j o«,  ki jo zahteva 
seljaško delo, čegar uspeh zavisi od različnih neprilik in 
ujm. Lep primer je sledeči dialog s kmetico, ki ga omenja 
A. 1’Houet: Ali je mož doma? Nak. —1 Ali kmalu pride? 
— Nak. —- Kdaj pa pride? — (Z bridkim nasmehom:) Ne 
pride nikdar več. — Zakaj pa ne? — Je že sedem let mrtev.

b) S o c i a 1 n i okvir, v katerem se odigrava glavni del 
gospodarskega življenja na selu, je r o d b i n a .  Kmetska 
..rodbina je še danes naj izrazitejši primer prave, na medse« 
bojnem zaupanju njenih članov sloneče z a j e d n i c e ,  če« 
prav zunanje oblike občevanja med starši in otroki pa tudi 
med brati in sestrami večinoma niso take, kakor ,v mestu, 
kjer ljudje »besede cukrč«. Integralni del kmetske rodbine 
je tudi s l u ž i n č a d  (hlapec, dekla, pastir), ki pravi gospo« 
darju »oče« in gospodinji »mati«.

Prvotni smisel vsake-rodbine je ta, da bi naj bila l j ube« 
z e n s k a, to je razmnoževanju človeškega rodu služeča in 
pa d o ž i v 1 j e v a 1 n a, to se pravi vesele in nevesele do« 
življaje članov skupno prenašajoča zajednica. Kmetska rod« 
bina je to vse do danes v lepi meri.

Poleg tega pa je kmetska rodbina še p r o i z v a j a l n a  
(produkcijska) in pa p o v ž i v à 1 n a (kónsumpcijska) za« 
jednica. V prejšnjih časih, to je v časih naturalnega gospo« 
darstva, ko ljudje še niso živeli tako »iz krajcarja«, kakor 
dandanes, je vse to, česar rodbini treba za življenje, ta sama 
doma proizvajala. A danes je kmetska rodbina le deloma 
še proizvajalna in povživalna zajednica, ker mora veliko 
tega, kar se doma skupno pridela, iti na prodaj.

Nekaj značilnega za zajedniško miselnost seljaka je » 
s t a v b a  p r i s t n o  k m e t s k e  h i š e ;  ž i v a l s k i  pro«



s t o r i  se namreč še danes čestokrat nahajajo pod »enöf 
streho« s človeškim bivališčem, to se pravi, da se držijo hiše» 
Iz tega pa je razvidno, da se tudi d o m a č e  ž i v a l i  smad 
tiajo za člane zajedniškega življenja.

G l a v n e  f u n k c i j e ,  ki jih vrši kmetska rodbina, |  
so torej: gospodarstvo* negovanje bolnikov, skrb za stare,|  
onemogle člane, upravljanje lastnine pa nje zapuščanje! 
dedičem.1

Psihološki zanimiv in V socialnem oziru prav pomenljivi 
je faktum, da seljak nima smisla za p o s a m e z n i k o v o ]  
i n d i v i d u a l n o s t ,  na kar s povdarkom opozarja P Hod 
uet.2 Iz narodne prislovice »Sin moj, um svoj« govori neke! 
Vrste duševna zagrenjenost gospodarjeva.

Vsaka kmetska rodbina je namreč k o m p a k t n a ,  v! 
enoto strnjena c e l o t a ,  ki ima kot celota nekaj samost 
svojega (ponos, smisel za red in snago, skopost...), česar 
n. pr. »sosedovi« nimajo in kar je vsem njenim članom!: 
veliko bolj vtisnjeno v dušo, nego pa n. pr. v meščanski! 
rodbini. Enotni tip vseh ljudi iz iste hiše se na zunaj očid 
tuje v njihovem dejanju in nehanju, govoru in celo —j 
obrazu.

Tukaj ima svojé korenine marsikak pojav iz seljaškegai 
življenja, ki se nam mestnim ljudem ne zdi v skladu z| 
današnjim načinom socialnega čutenja in vrednotenja. N. pr! 
tisti'skoraj izključno merodajni ozir na »dom«* kateremu! 
se morajo interesi posameznih rodbinskih članov precej! 
brezpogojno podrediti in ki je miselni votek zelo strogi 
obliki d e d n e g a  p r a v a :  dom prevzame ta in ta, nad 
vadno najstarejši sin, a ostali dediči »se izplačajo«, to set 
pravi, Večinoma prikrajšajo, »stara dva« pa dobita svoj bolj 
ali manj žaltav »prevžitek«, oziroma »kot«.

Pa tudi to ima svoj razlog v neumevanju poedinčeve! 
individualnosti: da se z a k o n s k e  z v e z e  na kmetih,! 
zlasti v kolikor gre za »domovinskega« dediča, ne sklepajo [

1 Gl. G. W y n e k e n , Schule und Jugendbultur, 1919, poglavje! 
o rodbini.

2 Gl- tudj B o d e = F u c h s, Psychologie des Landkindes, str. 44.i



po srcu, temveč z g o s p o d a r s k i h  v i d i kov ;  In tako 
prihaja i to, da marsikje s kmetskimi starci in bolniki malo« 
marno, še surovo ravnajo, češ, »staro meso« in nebogljenci 
so samo breme pri hiši.

c) Področje j a v n e g a  življenja ne sega za seljaka 
preko mej d o m a č e  vas i ,  oziroma domače o b č i n e  ali 
fare.  Oblike, v katerih se odigrava m e d s e b o j n o živ« 
l j e n j e  na selu (doživljanje krajevnim razmeram odgo« 
varjajočih elementarnih nezgod, skupno obhajanje verskih 
praznikov in cerkvenih ! slovesnosti po domačih običajih, 
medsebojna samo »domačine« upoštevajoča pomoč na za« 
družnem temelju, mržnja domačih fantov do onih iz sosed« 
nje vasi...), so nekaj tako v sebi celotno zaključenega, ne 
črez domači plot segajočega, da v Seljakovi duši le s težavo 
vzklije smisel za takšen način zajedniškega življenja, ki 
sloni na š i r š i  ali n a j š i r š i  p o d l a g i ,  n. pr. smisel za 
narodno celoto ali za celokupno življenje v okvirju svoje 
države. N a r o d n i  čut (»mi Slovenci«) n. pr. je seljaku 
vsaj v mirni dobi (gl. str. 87) nekaj bolj ali manj tujega 
in , d r ž a v a stopi nazorno predenj takrat, ko pri blagajni 
plačuje predpisani davek ali . če ima opravka z orožniki.1 
Zato pa je seljak sicer lahkoda zaveden l o k a l n i  pa t r i «  
j o t  (»jaz sem tam doma kakor ranjki...«), toda d r ž a v n i  
p a t r i j o t i z e m  ali n a c i o n a l i s t i č n a  m i s e l n o s t  
mu 'je nekaj težko razumljivega.

Znano je, da se kmetski ljudje silno radi (zavoljo ža« 
ljenja časti) med seboj to  ž a r i  jo , zlasti ženske, in kot 
mejaši zavoljo miotenja posesti p r a v d a j o  ter neredko« 
ma ves svoj imetek zapravdajo. Razlog tej srboritosti pa 
ni nemara kdovekakò razvito častičutje ali pravna zavest, 
temveč tista p r e p i r l j i v o s t ,  ki je lastna človeku na 
bolj prirodni stopnji njegovega razvoja in iz katere obenem 
kmetski fant jemlje svoj neukrotljivi gon k pretepaštvu.

d) Centralna os, okoli katere kroži vse duhovno živ« 
ljenje seljaka, pa je r e l i g i  j a in sicer religija na izključno

1 Gl. B o d e « F u c h  s , 1. c., str. 44.



c e r k v e n e m  temelju. To je razvidno že iz tega, da se 
ves k o d e k s  živih l j u d s k i h  š eg  in n a v a d  in obi* 
č a j e v ,  ki določajo, kaj je v tem ali onem položaju, n. pr. : 
v gospodarskem dejstvovanju prav in kaj ne, naslanja na 
cerkveno življenje, zlasti na »cerkveno« in ne na solarno! 
(solnčno) leto.'Zato seljak še dandanes rajši nego po tekoči 
čem koledarju datira po cerkvenih godovih, ob sv. Jožefu,  ̂
na Jurjevo, okrog binkošti, na samo Magdalenje (sc. sv e t­
kovanje) itd.

Na prvi pogled bi se utegnilo zdeti, da je Seljakova;: 
vera le zunanje, docela mehansko izvrševanje raznih človeku; 
privajenih formalnosti brez globljega doživljanja v njegovi' 
duši. Toda če kmetski ljudje redno hodijo v cerkev, često* 
krat v dežju ih mrazu, na vse zgodaj pa ure in ure daleč,; 
če doma skupno ali posamič molijo, če se udeležujejo prod 
cesij in drugih pobožnosti, če romajo na božjo p o t..., tedaj 
iz vsega tega ne govori morda samo gola navada ali pa neke 
vrste dresura, marveč se tukaj dotičnikom brezdvomno vsaj J 
v večji ali manjši meri razodevajo t a j n e  d u h a  bož j e* 
ga ,  to je, vsaj za hip stopi pred človeka nekaj, kar ni »od 
tega sveta«. V teh oblikah »si oddahne tak človek od vsak* J 
danje puščobe ter pride do mirne točke v svojem težkem j 
otepavanju za gospodarske pogoje življenja«.1

Jako značilna stran Seljakove miselnosti je globoko 
s p o š t o v a n j e  d u h o v n i k a  in z a u p a n j e  v a n  j.,j 
Veliki ugled, ki ga n. pr. pri nas duhovnik še vedno uživa 
med kmetskim ljudstvom, ima deloma svoj izvor pač v tem, I 
da je duhovnik oznanjevalec večnih resnic; v lepi meri pa 
brez dvoma datira ta ugled iz tistih nesocialno orientiranih 
fevdalnih časov, ko je kmetsko paro v njenih stiskah in 
nadlogah bil vajen poslušati edinole — duhovnik. Slednje 
dejstvo pa je obenem komentar za umevanje skrajnega I 
nezaupanja, ki ga kmetski človek ima in tudi kaže do svet* j 
ske inteligence.

1 Bode*Fuchs,  1. c., str. 46.



e) Seljakova sposobnost za doživljanje le p  o t e, zlasti v 
oblikah umetnosti (slika, petje, arhitektura, leposlovje.. .) 
n i p o s e b n o  r a z v i t a .  Zgovorna priča te očividne ne« 
razvitosti so: vnanja oblika selske hiše in' gospodarskih pri* 
tiklin, podobe v kmetski sobi, slikarije po znamenjih ob 
cesti ali pa končnice na čebelnjaških panjih, obleka z ozirom 
na kroj in vzorec blaga, umetnostna stran narodne pesmi, 
cerkvene »popevke«, pretežni interes kmetskega ljudstva za 
»storijsko« vrsto literature itd.

:r Tipičen zgled za estetsko prostodušnost (naivnost) ali 
bolje rečeno za prirodno stopnjo seljaškega okusa je k m e t  
sko d e k l e ,  kakor nam ga z nedosežno realistiko prika« 
zuje pesnik Dume:

. . .  in pisanih rut so vesele tvoje oči, 
zdravih, rujavih lic in bisernobelega smeha, . 
kretenj oglatih in hoje nerodne in kmečkih zadreg; 
kletve robate ušesu so tvojemu vino, 
krepka primera — dala bi zanjo cekin.

Za vežbanje estetskega okusa je seljaku na razpolago 
dvoje faktorjev: p r i r o d a  in pa c e r k e v .  Če jo seljak 
v nedeljo popoldne tako rad mahne na p o l j e ,  v gozd,  
k Dr a v i ,  na h r i b . . . ,  ga ne vleče tjekaj samo interes za 
setev ali gobe ali ribe ali gostilna, marveč tudi nekak srni« 
se l za p o e z i j o ,  ki je doma »sredi poljan«, to je tisto, 
ob čemer se človeku duša naslaja, ko posluša

pesem vetra in vej in trave in solnca na travi, 
pesem hitečih in pesem stoječih valov, 
peSem srebrnih in pesem zlatih valov — 
pesem potokov in pesem žit.

In c e r k e v  seljaku nikar ni samo hiša božja, to se 
pravi kraj za uteševanje verskih potreb; veliko njene prh 
vlačnosti je marveč tudi v tem, da je ljudem na selu ob« 
enem i u m e t n o s t  n a  g a 1 e r  i j a, g l a s b e n  z a v o d ,  
g o v o r n i š k i  o d e r  ter čestokrat edina priložnost za 
občudovanje d ò s t  o j a n s t v e n i š k e g a b l e s k a  in



s i j a j a  (velika maša). In če hoče seljak n. pr. podčrtati! 
lepoto, ki jo je tu ali tam videl, tedaj bo rekel, da je bilol 
lepo — kakor v cerkvi.

f) Za z n a n s t v o  izkazuje seljak m a l o  s m i s i Sm  
zato tudi n i posebno n a k l o n j e n  š o li .1 Ta pojav ima| 
dvojen razlog. Eden je ta, da seljak izpoveduje geslo »pri«! 
mum ' vivere«, najvažnejši posel da je skrb za vsakdanjii 
kruh. Zato d a j e  g o s p o d a r s k i m  v r e d n o t a m i  
p r e d n o s t  pred vsemi drügimi; in z učenostjo da si naj! 
le gospoda beli glavo, češ, saj itak »ni za boljšo rabo«. T u j 
kaj ima svoje korenine tudi znana k o n s e r v a t i v n o s t i  
Seljaka, ki se, čestokrat v svojo škodo, brani »novotarij« ter* 
se zadovoljuje s tem, kar mu v danem položaju svetuje njeji 
gov zdravi razum. Drugi razlog, zakaj seljak odklanja teoll 
retsko ali znanstveno področje, pa je ta, da mu je znanj 
stveni način mišljenja p r e a b s  t r a k t e n; Seljakovi dušil 
namreč ustreza nazorno, slikovito (eidetsko) mišljenje,- k a j  
kor odseva iz življenjske modrosti, ki je vzeta iz poljedelci 
ske miselnosti ter zaodeta v silno plastični jezikovni izrazi 
narodnih pregovorov, n. pr.: Lan je lan, ž njim je posla leto | 
in dan. Praznega skednja se miš hitro naveliča. Po povoj 
ženi cesti trava ne raste. Vol je vol, če mu tudi rogove! 
odbiješ. Jabolko ne pade daleč od drevesa. — •

Bolj svojevrstno poglavje tvori s e l j a k i z  m e s t n e !  
o k o l i c e .  Narodni pregovor dobro ugotavlja, da — »kmet | 
blizu mesta ima vse napake kmeta in meščana«. Kmetski |  
fant, ki je spolno bolan, deklina, ld cigarete kadi in nosii 
prozorne nogavice, kmet in kmetica, ki zahajata v kino —| 
vse to in kar je podobnega, so iz mesta v okolico naplavil 
ljeni simptomi najmodernejše civilizacije, ki jih vedno češče-f 
opažamo na »okoliškem« seljaku.2

: 1 Gl. B o d e t Fu c h s , 1. c., str. 49.



Ta s v o j s t v a  » k m e ts k e  k u ltu re « , o z ir o m a  S e lja k o v e  d u še  
bi m o ra la  b it i  k a ž ip o t  re s n im  p o s p e š e v a t e l je m  l ju d s k e  iz* 
o b ra zb e !

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
A. B ä u n a r d ,  Die Erneuerung’ der Landschule. Die;ländliche 

Schul* und Bildungsarbeit und die Zukunft unseres Volkes. (460 str.) 
1923. , ' ; ' '■

P. B o d e  u. H. F u c h s ,  Psychologie des Landkindes. Auf 
geisteswissenschaftlicher Grundlage. 1925.

» F ü h r e r  f ü r  V o l k s b i l d n e r « .  Zbirka brošuric, ki jih 
izdaja dunajsko ministerstvo prosvete. N. pr.: št. 1 (Von ländlicher 
Volksbildungsarbeit); št. 7 (Kulturarbeit in der Kleinstadt); št. 10 
(Der Dorfpfarrer als Volksbildner); št. 13 (Ziele und Wege der 
Volksbildung auf dem Lande).

L. H e i t m a n n ,  Dfer Aufbau der modernen Großstadt.
3. izd. 1925. ' ::

A.. l’H o u e t ,  Zur Psychologie des Bauerntums. (VIII+  301 
str.) 1920.

E. K r i e c h b a u m , Der Arzt als Volkserzieher. (V zbirki 
»Führer für Volksbildner«, 14. zv.) 1923.

A. L a s s  m a n n ,  Die Dorfbücherei. (V zbirki »Führer für 
Volksbildner«, 8. zv.) 1925.

A. l a s s m a n o ,  Dörfmuseen. (V zbirki »Führer für Volks* 
bildner«, 5. zv.) 1922. .

M. L e i n  e r  t ,  Die Sozialgeschichte der Großstadt. (299 str.)
1925.

H P l a t z ,  Großstadt und Menschentum. (276 str.) 1924.
I. S o v r a n  (Janez K r e k), Črne bukve kmečkega stanu. Jedro 

kmečkega vprašanja. (265 str.) 1895.
Fr. V e b e r, Idejni temelji slovanskega agrarizma. Programa* 

tična socialna študija. (335 str.) 1927.
J. W e i g e r t ,  Des Volkes Reden und Denken. 1925.

- Miljé — njegova moč in meje.
Vsakdo izmed nas se zanima za to ali ono (umetnost,; 

znanstvo, gospodarsko življenje), ima svoje versko ali poli* 
tično prepričanje, to in to merilo za presojanje leposlovja



ali morale, najbrž tudi svoje svetovno naziranje,jj Svoja 
načela in navade, po katerih je uravnano njegovo dejanje 
in nehanje v vsakdanjem življenju,, bržkone i svoj živi 
ljenjski cilj itd. Ti interesi in cilji, te: sodbe in navade, 
ta načela in mnenja, to naziranje in- hotenje.... vse to tvori ' 
vsebino našega duha.

Toda velik del tega, kar premore inventarij naše duševll 
nosti, ni vzklil na gredici te duševnosti, ampak je zane*| 
sen vanjo iz naše o k o 1-i c e v najširjem pomenu 'tel 
besede.

A v kolikor moja okolica nehote in brez.moje vednosti 
vpliva name, to se pravi, jv kolikor mi na ta način daje ; 
povoda za te in te doživljaje (misli, načrte, vrednotenja,! 
hotenja...), se ta okolica imenuje — m o j mi l j é .  Tako 
n. pr. prostor, kjer se nahajaš v tem ali onem hipu, tvori 
tvoj miljé. Saj vemo vsi, da se človek recimo v koncertni! 
dvorani drugače počuti, nego v cerkvi; obiskovalci Stopajo! 
tukaj v drugi luči pred te, nego tamkaj, druga misel li sil« 
na jezik tu in druga tam. In Teodor Fischer trdi, da arhi*| 
tekt ne zasluži tega imena, če ne zna n. pr. privatne hiše ; 
tako zasnovati, da te ob vstopu stavba sama prisili, pustiti 
pred pragom človeka, kakor si bil na ulici, to je: da recimo 
moški sname klobuk in da ženska utihne.

Naš ' milje;/pplto niso tisti objektivno, nezavisno od 
nas bivajoči prirodni predmeti, živa bitja in kulturne tvörbef 
iz nage okolice, ki jih razne vede, iščoč resnice in nič dru* 
gega nego resnice o njih, s hladnim razumom proučujejo.! 
Miljé je marveč vse tisto, kar doživljamo kot učinkujoče 
na nas in s čimer v praksi življenja, to je pri svojem dej a« 
nju in nehanju »računamo«. Kos mesa n. pri, ki si ga kupiš 
za malico ali ki ga tat ukrade, ni za vaju to, kar recimo! 
za kemika ali higijenika — svota stante in tkaničja zajedno 
s kemijskimi in fizikalnimi procesi, ki se tam dogajajo, 
temveč »stvar«, vrednota, . ki si jo ugledal v njej in ki ti 
je povod, da kupiš meso.

Prirojeni telesni in duševni darovi posameznika na eni 
pa njegov miljé na drugi strani — to sta dve verigi čini*



teljev, ki se na neizrekljivo zamotan način med seboj p re* 
pletate in ki tvorita glavno gonilno silo za ves, telesni in 
duševni razvoj v bitju in žitju posameznika: tukaj jaz z 
vsem tem, kar je kot kalsza nastop raznih možnosti v obliki 
teh in teh telesnih pa duševnih dispozicij položeno vame, 
a tam miljé, to se pravi okolica, v kolikor vpliva name. ter 
povzroča, da se tiste v meni skrite sile tako ali tako ude j* 
stvujejo (da mi ni pr. v tem in tem času pride na misel 
to in to, da doživljam to ali ono čustvo, da se mi zahoče 
tega in tega, itd.).

Tesni odnošaj med živim bitjem pa njegovim miljejem 
je tisti neusahljivi studenec, ki neprestano napaja reko 
našega življenja; iz te medsebojnosti se rode skoro vse 
naše misli, naša dejanja in nehanja, naše trpljenje, naša 
usoda1. . .  Le tisti, ki umeva in vpošteva silno učinkova* 
nje miljeja, je v stanu doumeti pojave pa razvoj življenja, 
zlasti še kulturnega življenja, v človeških zajednicah kakor 
so: rodbina, narod, država, cerkev. . . , 'to se pravi ^  učin* 
kovanje s o c i a l n e g a  m i l j e j a .  Samo da socialni miljé, 
ki nam pomagaj človeka razumeti kot bitje, katero se bo* 
disi v tej ali Oni obliki udeležuje k u l t u r n e g a  življenja, 
ni isto, kar b i o l o g i č n i  miljé, kakor ga imajo v mislih 
n. pr. Oomte, Lamarck, Pavlov. »Milieu biologique« je v 
prvi vrsti prirodoslovni pojem, ki se tiče samo biologičnega 
življenja (s posebnim Ozirom na vse to, kar je pogoj nje* 
govi ohranitvi in pospešitvi).

Kako daleč sega moj socialni miljé? Natančno do tj e* 
kaj, in nič dalje, do koder se razteza okrožje tistih pred* 
metov, OSeb in kulturnih tvorb, ki name na ta ali oni način 
vplivajo ter njihov vpliv v tej ali oni obliki doživljam (kot 
tako ali tako, misel, čustvo, načrt, težnjo ...).

A kako se, da dognati, kaj vse iz dane okolice tvori 
moj milje in kaj né? Do tega cilja vodi samo ena pot: ako 
s tem, da se ta ali ona posameznost iz moje okolice odstrani 
ali pa izpremeni, vzporedno hodi taka ali taka izprememba

1 Gl. K. J a s p e r  s, Allgemeine Psychopathologie. 1920. Str. 25.



v mojem doživljanju, tedaj ta posameznost tvori kos mo« 
jega miljeja. Zgled! Vračajoč se z izprehoda, stopim v svojo 
sobo, se ozrem ter brž v isti sobi, ki mi je ves čas bila jako : 
všeč, občutim — nekaj tujega. Ne morem in kar ne morem 
najti, kaj bi bilo krivo mojega izpremen j enega občutja. Šele 
zvečer ugotovim, da je, ko sem bil odsoten, nekdo to in to 
sliko iz moje delavnice prestavil v spalnico. In s tem je 
dognano, da ta slika spada v okrožje tistih predmetov, ki 
tvorijo moj miljé.

V tem, kar imenujemo »socialni miljé«, se da vsak« j 
sebi razbrati troje različnih in ne za vsakogar enako moč« 
nih plasti: p r i r o d n i ,  k u l t u r n i ,  č l o v e š k i  miljé.

a) P r i r o d n i  mi l j é .  So ljudje, ki jim izmed vsega 
na svetu najbolj dušo zgrabi priroda: gozd, polje, planine, j 
cesta, morje in kar se še nahaja tam zunaj »pod milim 
nebom«. To jim je element življenja, kakor da v njihovi 
okolici sploh ni n. pr. človeka, knjige itd. Pa tudi v dušo 
celotnega ljudstva rad prirodni niiljé pritisne svoj pečat: 
ljudski čut za prirodo, versko čustvovanje, njegova kul« 
tura, zlasti umetnost, način preživljanja, stanovanja . . .  — 
vse to je navadno v veliki meri odsev prirodnega miljeja.f 
Prečudežno pesem, kakor se pri nas še ni slišala, je temu 
mjljeju zapel Aleksandrov«Murn v svojih poezijah, ki mu 
lih  je vdahnila tam »zunaj«: kmečka hiša in dvor, prsteni 
vzduh nad poljem, klas in ajda, prepelica in pikapolonca, 
zimsko solnce in pomladna noč, " imortele in rezeda .. .

b) K u l t u r n i  mi l j é .  So pa tudi taki ljudje, ki jim 
zlasti življenje duha poteka, kakor da priroda (pokrajina,; 
hrib in dol, nebo in podnebje) za nje ni ustvarjena. Ta ali 
oni bogoiskatelj, ki ga usoda podi sem in tja po svetu, 
n. pr. Trubar ali Komensky, pretresa s pisano ali živo 
besedo iste probleme doma in v tujini, z istim etičnim 
ognjem in z isto dikcijo. Zato pa takega tembolj kulturni 
miljé (»genius loci«) drži vklenjenega: kulturne dobrine 
(znanstvo, unietnost, verstvo...)  in pa kulturna sredstva, 
(tiskarna, knjižnice, zbirke, izumi tehnike...).



Omenjeno pa bodi, da večkrat ni lahko potegniti 
stroge meje med prirodnim pa kulturnim miljejem. Prav 
'tisti del vesoljnega sveta namreč, ki tvori, moj »prirodni« 
miljé, večinoma ni več »preprosta« in od človeške roke 
»nedotaknjena« priroda, temveč plod pristne nature in pa 
kulturnega prizadevanja človeških rok ter človeškega duha 
(vrt, njiva, gozd, domače živali, morsko obrežje, planinske 
poti in koče, izsušeno močvirje itd.)- Prirodni miljé v stro* 
gem pomenu besede tvorijo edinole: ‘ Solnce, luna, zvezde 
in pa elementarni dogodki (potres, nevihta, povodenj).

c) Č l o v e š k i  mi l j é .  A večini ljudi narekuje nji« 
hovo mišljenje, dejanje in nehanje — sočlovek, to se pravi: 
mišljenje, interesi, ocenjevalno merilo, načrti, šege in na« 
vade, zgled, mnenje, temperament in včasi že samo bivanje 
tistih, s katerimi te vežejo taki in taki (rodbinski, poklicnij 
družabni) odnošaji.

Pa tudi človeški miljé se ne da vsikdar točno ločiti od 
prirodnega in kulturnega, t e  pomislimo, da, vkolikor n. pr. 
kot. zdravnik, učitelj, sodnik. . .  učinkujem na koga, vsaj 
deloma nisem nič drugega, nego »nositelj in posredovalec« 
prirodnih in kulturnih vplivov.; Kajpada v takih primerih 
obenem, bolj ali manj, učinkujem tudi kot ■— človek. In 
prav tam, kjer je tisti, ki stopa pred druge kot posredo« 
valeč prirodnih in kulturnih vplivov, zajedno izrazita oseb« 
nost, je vpliv najsilnejši. Zgledi zanj so: učitelj,: ki zna 
ogreti za stvar, velik pisatelj, pravi starši ali zakonci itd,

Vseh troje plasti socialnega miljeja (prirodna, kulturna, 
in človeška) pa je Z ozirom na njihovo učinkovitost Z nedo« 
segljivo ljubkostjo prikazal Valentin Vodnik v svojem 
životopiisu, ki ga je zapisal »na Gorjušah v bohinjskih gorah 
1. rožnicveta 1796.« In naravnost težak bi bil poizkus dolo« 
čevanja, katera izmed omenjenih plasti je v večji meri 
pomagala ustvarjati Vodnika — kulturnega delavca.

Izmed vseh vprašanj, ki se tičejo miljeja, utegne biti 
najzanimivejše pa tudi praktično najpomembnejše tole vpra« 
sanje: od česa zavisi, da ravno ta in ta izrez iz objektivno 
danega (stvarnega, duševnega, idejnega) sveta name vpliva



ter mi je povod za te in te doživljaje, dočim me vse ostalo, [ 
kar še premoreta svet in življenje, kakor da ne doseža?| 
Z drugimi besedami: zakaj je moj miljé drugačen nego tvoj, 
zakaj mene pusti popolnoma pri miru, kar je tebi povod p l  
doživljaje, ki só morda odločilni v tem ali onem oziru? | |  

Tisti činitelj, ki določuje moj — in tv.oj — miljé, to 
se pravi, ki izbira iz vSega objektivno danega one posarne/ j 
riosti, katere vpliyajo na naše doživljaje, je posameznikov:! 
— jaz.  Vsakdo namreč živi, vse po svojem poklicu, poslu | 
ali družabnem mestu, v čisto s v o j e m  »svetu«, drugačeI 
rečeno, je obrnjen, »usmerjen« proti tistim predmetom,I 
ljudem iri kulturnim tvorbam, ki spadajo v obseg njegovog.. | 
»sveta«, vse drugo puščajoč ob strani, prav tako, kakor bij 
ostalega vesoljstva-ne bilo. Tvoja pozornost se k tem rečem f  
obrača nekako sama od sebe, pasivpo; toda tà privlačnost ne [ 
prihaja od teh reči zato, ker so nekaj istinitega, ampak zato [ 
ker so nositeljice raznih vrednot ter imajo za te tak in tak i 
p o m e n :  ker je to ali ono n. pr. koristno, lepo, dragoceno, f
zdravo, prijetno, plemenito__ Kolika da je razlika med j
temi »svetovi«, to je miljeji, od posameznika do posarne» f 
nika, to najbolj ve tisti, ki je že kdaj tako ali; tako »pre< | 
sedlal« ali pa bil prisiljen, 'se privaditi »novega življenja«. 1 

Tvoja usmerjenost v to in to stran pa utegne imetij 
precej različen izvor: deloma ti je prirojena, deloma si jo [ 
lahko da hoté in s premislekom sam . ustvaril, deloma šo ti j 
jo privzgojili in deloma si jo morda slepo posriél od drugod, t 
A moč te usmerjenosti je tolika, da napravi ne samo staroj 
kopitneža, strankarja,. somišljenika, oznanjevalca »novih« j 
vrednot, ampak še celo znanstvenika — enostranskega in j 
slepega za vse, kar leži onstran tistega obroča, ki obsegaj 
njegovo miselnost. Za vse tisto, kar se za te »ne razume | 
samo ob sebi«, to je, kar se nahaja izven, mej tvojega! 
milje ja; si — gluh in slep, vse to je za te isto, kar lanski j 
sneg, ne pa morebiti za koga drugega. Izjeme pa tudi tukaj:! 

■ le potrjujejo pravilo — če n. pr. ta ali oni »zdrkne s tira«, j



Sijajen zgled je »butalski gospod župan« s svojo rodbino, 
kakor nam ga Milčinski podaje s tole kabinetsko sliko:

V Butalah imajo župana, ki je sila gosposki -— celo 
klobuk nosi in pa črevlje ima na škrip, kadar ni bos. Pa 
mu po opravkih pride na dom ljudski človek iz druge vasi, 
iz hribov hribovec, in vpraša županovo deklino: »Kje so pa 
mati?«

Mu deklina odgovori: »Naša mati niso mati, so mama!«
»Pa kje pa so?«
»Na potoku, perejo srajco.«
»In ata, ali so doma?«
»Naš ata niso ata, so papa!«
»I no, kje so pa?«
»V postelji leže in čakajo na srajco, da bo oprana.«
Da je milje, v katerem živiš, res sila, ki človeka s 

trdimi rokami drži v svojem objemu, druga mu narava, 
to živo občutiš zlasti tedaj, če si iz tega ali onega razloga 
zašel v družbo, ki ni »za te«, n. pr. v to ali ono »kliko«, 
med »visoko gospodo«, trgovce, častnike, med »nižji« publi« 
kum, kjer ne veš, kaj bi govoril, na kak način »nastopal«, 
kako se vseknil. . .  Zato si marsikdo oddahne, ko je opra* 
vil to ali ono »družabno dolžnost«.

Iz tega pa sledi socialno važen spoznatek, da človeka 
iz drugačnega stanu, sloja, razreda, poklica..., nego je tvoj, 
popolnoma razumeš le tedaj, če si v stanu zavzeti njegov 
miljé. Zato si bo n. pr. dušo delàvca osvojil le tisti inteli« 
gent, ki neposredno (in ne iz knjig ali pa par distance) 
pozna to dušo v vseh njenih utripih, ker »pravzaprav« sam 
»spada ik tej skupini in je šel skozi njeno tradicijo«. Veliko 
življenjske modrosti nam v tem oziru odkriva pokret angle« 
ških in amerikanskih visokošolcev ž imenom Settlement 
(= naselbina): da bi res spoznali delavca, predno ga začno 
intelektualno in moralno dvigati, so ti dijaki šli ter se za 
nekaj tednov ali mesecev po vrsti naselili sredi v delavskih 
predmestjih londonskih, new«yorških in drugih, stanovali z 
delavci, jim pomagali doma, ž njimi delali, jedli in se za« 
bavali.



Miljé z vsem-ustrojem svojih sil nam tudi pove, zakaj 
da mestni človek oddiha išče v tujem kraju, najrajši na 
kmetih. Zakaj neki? Glejmo! Tisti resni obraz, ki mu ga 
življenje kaže doma, v mestu, se tam zunaj precej zjasni. 
Človeški miljé je meščana naravnost že pahnil v sužnost 
ter mu neprestano tišči pred obraz ogledalo javnega mn es 
nja:1 kaj poreko ljudje, če bi odložil nadležni trdi ovrats 
nik, če ne pridem v kavarno, če me kdo sreča v drevoredu 
bosega! S tem, da mestu obrnem hrbet, se kajpada nisem 
izmotal iz krempljev svojega mestnega miljeja; a tam v 
gorski vasi me večina njegovih diktatov ne doseže, še brez 
časopisov ostanem živ in kavo pa vino mi nadomesti mleko 
in voda. Tamkaj »se živi« ali boljše rečeno: jaz, ki prihajam 
iz mesta, živim — »po domače« (=' ne uklenjen v okove 
svojega mestnega miljeja). Res, da tudi vaščani stoje rt. pr. 
pod bičem svojega javnega mnenja ter da i njihov domači 
miljé izkazuje docela samosvojo perspektivo, katera velja 
za vsakogar, ki tamkaj stalno živi. Toda mene, »gosta«, to 
javno mnenje in ta perspektiva ne veže; zato si smem, n aha* 
jajoč se tam samo na oddihu, dovoliti ta ali oni »extra«, ki 
bi se domačemu človeku brez dvoma zameril. Ko pa bi se 
stalno tam naselil, me polagoma omreži polip ondotnega 
miljeja in prihodnje leto bi najbrž oddiha iskal --^drugod.

V luči miljeja in njegove dinamike se da tudi pojas« 
niti tisti na prvi pogled zagonetni pojav, da se je ta ali ohi 
mlad talent, ki je doma obetal najlepših upov, v tujini — 
izgubil. Ta stvar se ima takole! Ko'so daleč vsaksebi od 
doma polagoma popustile vezi domačega miljeja, se je; po* 
kazalo, da tisto, kar je takega mladeniča v domovini zala« 
gaio z njegovim mišljenjem, čustvovanjem in hotenjem, ni 
bila toliko lastna moč, temveč v prvi vrsti učinek domačega 
miljeja: rodbine in domačega krova, zlasti matere,- učiteljev, 
verskonravne vzgoje. . .  »Ko pride v druge okolščine, se v 
marsikom naenkrat zglasi vse polno instinktov, interesov in 
strasti, o katerih do sedaj niti slutil hi. In lahko da odkriješ



v sebi kar naj večjo nadarjenost za »easy life« (prijetno živ« 
ljenje) pa lenobo.«1

Nemara je tako treba tolmačiti tudi vse tisto poveliče= 
vanje svobodnega življenja »visoko vrh planin« v bolj ali 
manj vezani besedi £:,vse do verza »Auf der Alma gibt’s 
ka Sünd«. Brez dvoma pa v tej zakonitosti stopa pred nas 
velik vzgojni problem, ki bi ga starši morali resno vzeti v 
pretres, kadar dajejo otroka tujim ljudem na hrano ali v 
uk. Marsikdo, ki je kot zgleden dečko prišel v napačne 
roke, bi, pišoč pod večer svojega življenja »Spomine«, lahko 
rekel o tisti svoji dobi s sv. Avguštinom: »Nisem se niti 
sramoval, biti nesramen!« To jé storil nepravi miljév-̂ - ki 
sploh v stotero in stotero oblikah steza svoje strupene lovke 
po mladih dušah.

V menda najpomembnejši obliki menja svoj miljé tisti, 
ki se socialno »dvigne« iz nižje plasti v višjo, recimo otrok 
kmetskih staršev, ki se je dokopal do mesta v tem ali oném 
akademskem, poklicu ali pa fant iz »nižjega stanu«, ki si 
je izbral gosposko nevesto. Interes posameznika in narodne 
celote zahteva, da* se tako dviganje ne vrši »kakorkoli«* 
temveč organski: da preide v višjo plast cel človek In ne 
samo enostranski, n. pr. denarni »parvenu«. Öd pravilnega 
dviganja v veliki mèri zavisi notranji in tudi mednarodni 
položaj države. Pri tem dviganju pa mora tisti; ki se dvigne, 
staremu miljeju odšteti tragičen trihut. Kdor sc je namreč 
dvignil nad oni krov, pod katerim je preživel svojo zlato 
mladost, ta — ni več nikjer prav doma. V novih razmerah 
ostane zanj vedno nekaj tujega (ni pa treba, da tudi za 
njegove potomce). Najsi še tako vzorno izpolnjuje svoje 
»mesto«, vendar z lahkoto opaziš, da je v novem svetu z 
drugačnimi oblikami življenja '— homo r ip v iiS ;  Zato pa 
dvignjenca prerado obhaja domotožje po tisti priprosti in

1 H. L e y e n d e e k e r, Zur Phänomenologie der Täuschungen. 
1  1913. Str. 65—68.



pristni sreči iz materinega sveta.1 Klasično razodeva to 
sociološko zakonitost Prešernov sonet:

O Vrba! srečna, draga vas domača, 
kjer hiša mojega stoji očeta; 
da b’ uka žeja me iz tvoj’ga sveta 
speljala ne bilà, golj’fiva kača!
Ne vedel bi, kako se v strup prebrača 
vse, kar sreč si sladkega obeta; 
mi ne bila. bi vera v sebe vzeta, 
ne bil viharjev notranjih b’ igrača.
Zvesto srce in délavno ročico 
za doto, ki je nima miljonarka, 
bi bil dobil z izvoljeno devico.
In mirno plavala bi moja barka; 
pred ognjem dom, pred točo mi pšenico 
bi bližnji sosed varoval — svet’ Marka.

Za zakon, sklenjén na neenaki socialni podlagi pa izpri« 
čuje isto v obliki lepe knjige Šorlijev roman »Sorodstvo v 
prvem kolenu«. —

Komur je resno mari vzgoje mladega zaroda, ta utegne 
ob silnem, tiranskem vplivu miljeja postati malodušen. Pa 
ni treba. Ge dobro poznaš sovražnika in njegove pozicije, 
bi ne bilo modro, se na slepo udati.

Mnenje, ■ da so vzgoja, kulturna politika, pravosodje, 
higijena. . .  same v stanu, človeka poljubno oblikovati, to 
lepo mnenje iz polpreteklosti moramo, žal, položiti v grob, 
ki mu ga je izkopal današnji nauk p miljeju. »Ta nauk nam 
je izostril pogled za nešteto podzemskih vplivov, ki poma* 
gajo človeka nehote in pa brez njegove vednosti oblikovati; 
ki izžarivajo iz slehernega elementa okolice, tudi iz naj ne« 
znatnejšega, ip morda ravno takrat najtrajnejše učinkujejo, 
ko jih nikdo ni. nameraval in ko jih i nikdo ne opaža.« (W. 
Stern)

1 Gl. E. S p r ä n g e r, Kultur und Erziehung. 1919. Str. 51.



Zato pa je pri vzgojevanju človeka in človeštva potreben 
obojni vpliv, direktni in indirektni; jedro prvega je zavestno 
učinkovanje s pomočjo vzgoje, politike, socialnih reform..., 
a jedro drugega — oblikovanje tistih podzavestno učinkujoč 
čih faktorjev, ki tvorijo posameznikov miljé. Uvaževanje 
miljeja je mogočen zaveznik vzgoje.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
A. B u s e m a n n , Pädagogische Milieukunde. 1927.
I. I. D a v i d ,  Die Zeitung. (V zbirki »Die Gesellschaft«, V. zv.)
A. D i e t r i c h ,  Mutter Erde. Ein Versuch über Volksreligion. 

3. izd. 1925,
A. F i s c h e r ,  Psychologie der Gesellschaft. (V zborniku 

»Handbuch der vergleichenden Psychologie«, II., str. 375 in sl.)
W ,H e 11 p a c h , Die geopsychischen Erscheinungen. Wetter, 

Klima und Landschaft in ihrem Einfluss auf das Seelenleben. 2. izd. 
(XXI +  489 str.) 1917.

W. R a t h e n a u ,  Zur Mechanik des Geistes. (»Dein jungen 
Geschlecht sei dies Buch gewidmet«.) (384 str.) 1917.

F. T ö n n i e s ,  Kritik der öffentlichen Meinung. (XII +  583 str.)
1922.

Narod.
Beseda »narod« je jezikovni izraz za pojem in stvar iz 

z a p a d n o e v r o p s k o g a  kulturnega območja in sicer iž 
moderne dobe zapadnoevropskega kulturnega območja. Če 
torej govorimo n. pr. o ruskem narodu ali o azijskih naro« 
dih, tedaj besedi narod ne ustreza isti pomen, kakor če je 
govora o zapadnoevropskih narodih.

To, kar se imenuje narod, ni nemara svota vseh tistih 
ljudi, ki se priznavajo za člane kakega naroda, n. pr. slo« 
venski narod ni isto, kar poldrug milj on ljudi slovenske 
narodnosti, čeprav si nobenega naroda brez njegovih čla« 
nov ne moremo misliti; narod je marveč svoje vrste enot« 
n a celota in sicer organska z a j e d n i c a  teh članov. Nikar 
pa narod ni. doživi jalna zajednica, kakor sta n. pr. rodbina 
ali ljudstvo, to se pravi nekako torišče, na katerem člani



zajednice vse mogoče doživljajo, temveč — z a j e d n i c a  
duha .  Rodbine si ne moremo misliti brez prostorovnega 
miljeja, kateri ji odgovarja in ki' mu pravimo: stanovanje, 
rodni krov, domače ognjišče. V  tem miljeju je rodbinski član 
tako krepko zakoreninjen, da njega izpremembo po navadi 
prav hudo občuti: da se mü n. pr. začne tožiti po domu, ako 
je prišel v »tuj« svet, da mu v novih položajih življenja, ko 
sé ne nahaja več pod varnim okriljem toplega rodnega 
gnezda, zmanjka trdnih tal pod nogami, itd. V socialni dinas 
miki naroda pa p ro s  to r  o v n i  m i l j é  ne  i g r a  tako 
b i s t v e n e  v l oge .  Četudi n. pr. zapustim svojo domo= 
vino, ki se nahaja na tem in tem ozemlju, bodisi le za nekaj 
časa ali trajno, vendarle s tem ne izstopim obenem iz 
enotne celote svojega naroda iti pa iz območja njegovih vpli= 
vov, ampak lahko še dalje ostanem njegov član, i dalje 
deležen vseh kulturnih zakladov, ki jih premore ta zajednica 
duha.

Najbolj zftačilna, naravnost o d l o č i l n a  je tukaj poè 
edinčeva z a v e s t ,  da je ž drugimi poedinci spojen v tisto 
socialno enoto, ki ji pravimo narod. Zavest je to, ki očitno 
izkazuje strukturo »mi«: mi Slovenci, mi Francozi;.. ! Nad 
vse nazorno pač to potrjuje Amerika, kjer živi čut skupno« 
sti Vso babilonski pisano mešanico najrazličnejših ras, ple« 
men in narodnosti spaja v eno učinkovito celoto, v a m e« 
r i š k i —  n a r o d .  Res pa je, da marsikaj lahko ovira po« 
stanek in rast te zavesti: geopolitični faktorji (Karavanke!), 
zgodovinske tradicije,g n. pr. »kronovine« (Kranjci, Štajerci, 
Korošci...) v bivši Avstriji, itd.

Narod je torej pretežno d u h o v n a  r e a l n o s t ,  ne pa 
kak »organizerti«, ki bi »živel« samosvoje življenje. M. Sehe« 
ler ima prav s trditvijo, da tisti, ki v sociologiji rabijo me« 
taf oro »organizem«, ; delajo s tem izrazom precej zmede. 
Glavni znak (živalskega in rastlinskega) organizma je — 
življenje: organizem živi. O kakem narodu pa ne moremo 
pač reči, da živi v biologičnem pomenu besede.

Nekaj čisto drugega pa je, če pravimo, da narod je  
(=J: biva), nastane, se razvija, propade, neha .bivati. . .  Tako



bivanje naroda ima namreč svoj votek v tem, da žive po« 
edinci, ki se zavedajo, da so člani naroda, to sc pravi, da 
jih vse skupaj v eno spaja posebne vrste zajednica.

Zavest in čut te celokupnosti pa je lahko od člana do 
člana po svoji j a k o s t i  in i s k r e n o s t i različna. Z ozi« 
röm na jakost in 'iskrenost svoje narodne zavesti je n. pr, 
ta ali oni lahko »bolj« Slovenec, nego pa kak »mlačnež« ali 
»omahljivec«. In o Prešernu n. pr. lahko rečemo, da je bil 
»največji« Slovenec. Pa tudi ta ali ona skupina ljudi (Slo« 
venci, Francozi, lužiški Srbi...)  je tem bolj narod, čim bolj 
se nje člani zavedajo, da spadajo skupaj. Tozadevno so 
zanimivi verzi, ki jih je napisal Jakob Gomilšak v tistih časih 
19. stoletja, ko se je naš človek šele narodno probujal:

Rjav kakti Judež bodi, 
naj ga pes za plotom je; 
med Slovence naj ne hodi, 
keri p r a v  Slovenec ne!

Z ozirom na svoj o b s e g  pa narodna zavest lahko izka« 
zuje celo vrsto različnih možnosti: temti n. pr. je ta zavest 
istovetna z zavestjo, da je član zajednice, katere člani so 
si plemensko vsi sorodni; drugemu hodi pri tem v prvi vrsti 
na misel; da je Član zajednice, ki stremi proti visokim kul« 
turnim ciljem; tretjemu, da je član zajednice, ki se bori za 
svojo državnost ali ki vodi skupno javno gospodarstvo; a 
zopet kdo drug s svojo narodno zavestjo obsega vse .to.1

N o s i t e l j i c a  n a r o d n e  m i s l i  je povsod, kjer se 
da smiselno govoriti o narodu, duševno izobražena manj« 
š ina ,  to je i n t el  i g e n c à — v nasprotju z »1 j u d« 
s t v o m« (=: ljudskimi »masami«), ki mu, zlasti v. kolikor 
prihaja kmetsko prebivalstvo v poštev, le bolj ob času vojne 
pride narodna enota (»mi Slovenci«) do zavesti; na mesto 
narodne zavesti v kmetskih krajih stopa—  čut za d o ma «



č i j o  (fara, »naš« kraj, pokrajina: mi Tomaževčani, Pohorci, 
Dolenjci...). Dočim je torej n a r o d  k u l t u r n a  in mlaj* 
ša z a j e d n i c a ,  je 1 j u d s t v o v prvi vrsti — ž iv  1 j e n ji 
s k a, p r v o t n a - z a j e d n i c a.

In tako bi torej lahko rekli, da je narod e n o t n i  duh,  
ki se javlja v bolj ali manj mnogobrojni skupini ljudi iz tega 
in tega (evropskega, ameriškega...) k u l t u r n e g a  ob* 
m o č j a. (To ali ono kulturno območje, n. pr. zapadnoevrop* 
sko, rusko, orientalsko.. ., je velika skupina ljudi, ki na 
isti način gledajo, presojajo pa ocenjujejo svet in življenje). 
Narodov je torej po številu več, ko pa kulturnih območij. 
Dano kulturno območje pa vsak narod prikroji v smislu 
svojih e k s i s t e n č n i h  pogojev; angleški narod n. pr. z 
vsem Svojim bitjem in žitjem izpričuje, da je zapadnome v* 
ropsko kulturno območje, v katerem je duhovno zasidran, 
prikrojil v smislu inzularne države (»isolation«), Slovenci so 
zapadnjaki poljedelskega tipa, itd. Bistvo naroda smo vsi 
izredno ž i v o  d o u m e 1 i (»čutili«) za  č a s a  v o j n e ;  a v 
m i r n i  d o b i j e  narod za svoje člane b o l j  s i m b o li* 
c en  p o j e m ,  nego pa nekaj nazorno doživljanega,

Enotni duh, ki je značilno svojstvo naroda in ima svoj 
stržen v tej in tej k u 11 u r n i i d e j i, je kakor ogromen 
rezervoar, iz katerega kulturni delavci črpajo osvežujočih 
sokov svojemu dejstvovanju na kulturnih popriščih. Zato je 
n a r o d  (in ne država!) i z v o r  v s e h  k u l t u r o t v o r *  
n i h  s il.

A kaj neki je kulturna ideja ali kulturni smisel slo* 
v e n s k e g a  naroda? To je težko vprašanje. Vendar pa bi 
sledeči poizkus odgovora nanj utegnil biti v pravò smer 
obrnjen: »Drugi narodi opravičujejo jn utemeljujejo svoje 
eksistiranje s svojo zgodovino, s svojim bogastvom, s svojo 
močjo, z naštevanjem velikih in važnih nalog, ki jih imajo 
razrešiti v zgodovini človeštva. Tako govori latinski in za* 
padni svet o svoji civilizatorični nalogi; nemški svet je 
veliki ruski psiholog imenoval »protestujočo državo«, o ru* 
skem narodu govori Merežkovskij, da ima posredovati med 
evropsko in azijsko kulturo. Z nekako bojaznijo se spričo



teh velikih, nalog vprašamo: kaj je naloga slovenskega nas 
roda, ali še bolje, kaj opravičuje njegovo eksistenco? Na 
to plašeče nas vprašanje je odgovoril Prešeren (v pisimi, ki 
ga je dne 26. oktobra 1840 poslal svojemu prijatelju Stanku 
Vrazu v Zagreb) takole: »(Ich wünsche übrigens nicht nur 
dem Panslavismus; sondern auch dem Panillirismus das beste 
Gedeihen); glaube jedoch, dass man bis zum Erntetag alles 
aufgesprossene stehen lassen soll, damit der Herr (Ilav) ani 
jüngsten Tage das Gute werde von dem Schlechten aus* 
scheiden können«.1

Prešernove besede so silno globoka filozofija zgodovine. 
Njih jedro je to, da je zadnji, to se pravi na  j v i š j i ,  od 
življenja postavljeni cilj za vse narode isti: vsak je pokli* 
can, po svoje prispevati h kulturni rasti človeštva do tega 
viška, da — »koder solnce hodi, prepir iz sveta bo pregnan; 
da rojak: prost bo vsak, ne vrag, le sosed bo mejak!« (Zdrav* 
ljica, 1844). Zato pa »živč naj v s i  narodi« (alles aufgespros* 
sene stehen lassen), veliki in maloštevilni ter se naj čim 
krepkeje skušajo udejstvovati na različnih popriščih kul* 
turnega življenja (»da o b l a s t  in z njo čas t ,  o b i l n o s t  
bodo naša last«). Pravičen, neizprosen sodnik (der Herr) o 
sposobnosti in nesposobnosti bo edinole uspeh, ki ga bo 
ta ali oni narod imel nekoč (am jüngsten Tage) pokazati v 
v s e o b č e m  (Kav) medsebojnem tekmovanju glede kultur* 
nega prizadevanja. Iz tega razloga pa je slehernemu narodu, 
ki je voljan se aktivno udeleževati kulturnega življenja (»ki 
hrepeni dočakat’ dan« vsečloveške kulture) treba dati pri* 
like za njegov individualni razmah in nikar — »ne delovati 
s skromnimi človeškimi močmi zoper silo tisočletnega zgo* 
dovinskega in kulturnega razvitka. To bi bilo Sisifovo delo 
in utopija«. (I. Prijatelj).2

Krvna s o r o ' d n o s t ,  skupni j e z i k ,  enotno o iz e m* 
1 j e, ista ve r a ,  isti k u l t u r n i  z a k l a d i  in p r a v n o  
n a z i r a n j e  nišo bistven znak kakega naroda. Da so si

1 Jos. V i d m a r, (»Kritika«, 1925, št. 8, str. 113). 
3 P r e š e r n o v  a l b u m ,  1900, str. 732.



člani narodne zajednice po krvi sorodni, da govore isti jezik, 
da večinoma bivajo v eni državi ali pa na enotno zaokrožen 
nem ozemlju, da so iste vere, da imajo isto kulturo, iste 
šege, običaje in pravno naziranje, da prihajajo iz istega 
ljudstva... te reči posamez ali skupaj tvorijo sicer temelj 
temu, kar se imenuje narod, ne pa njegovega bistva. 
Ako hočem n. pr. raziskovati, na katere izmed teh faktorjev 
da se opira la ali ona narodna enota,1 tedaj je pač treba, da 
sem že prej doumel bistveno jedro tega naroda.

Da k r v n a  s o r o d n o s t  ni bistven znak naroda, to 
najbolj izpričuje antropologija, ki uči, da n. pr. niti en ev= 
ropski narod ni po krvi čisto enotnega izvora. Pa tudi obi* 
čajen pogled na življenje, kakor nas obdaje, jasno kaže, da 
pripadnost h kakemu narodu ne' more imeti tukaj svojih 
korenin. Saj n. pr. v vsakem narodu najdemo razmeroma 
velik broj takih ljudi, o katerih ni prav nič dvoma, da so 
pristni, to je zavedni člani tega naroda, čeprav niso ž njim 
iste rase, kakor to izdaje njihov'tujerodni priimek. In že 
Isokrates je dejal: »Ne kdor je grške krvi, temveč tisti, ki 
izpričuje našo vzgojo (kulturo), je Grk«.

S k u p e n  j e z i k  je res da nekaj, brez česar se nasta* 
nek in razvoj nobene narodne zajednice ne da misliti; ven* 
dar pa ne smemo prezreti, da igra jezik le vlogo posredo* 
valca med poedinimi člani naroda in da je le  i z r a z i l o  
s k u p n e  n a r o d n e  z a v e s t i ,  o kateri je' zgoraj bilo 
govora. In iž tega dejstva sledi cela vrsta jako pomembnih 
pojavov v življenju kakega naroda:

Z opuščanjem narodovega jezika ginevä narodna zavest. 
Slovenec n. pr., ki živi v tujini ali pa je vzel Nemko za 
ženo in v rodbini govori samo nemški, lahkoda začne izgu* 
bivati odločilno vez s svojim narodom. »Do koder sega slo* 
venski očenaš, gredo naravne meje slovenstva; do koder pa 
sega slovenska knjiga, pojdejo njegove praktične meje.« (P. 
Grošelj.)

1 Gl. M. S_c h e 1 e r, D er'Genius des Krieges und der deutsche 
Krieg. 1915. Str. 296—7.



In tudi metode, ki se jih poslužuje raznarodovalna polh 
tika, imajo svoj idejni votek v naziranju, da je narodov 
jezik le izrazilo skupne narodne zavesti.'Cilj, ki si ga raz? 
narodovalna politika stavi, je ta, da močnejši narod skuša 
slabejšega samemu sebi duhovno asimilirati, Zato mu najprej 
jemlje njegov jezik. Na ta način' se začne med člani ogrože? 
nega naroda rahljati zavest narodne enote in tozadevno lo? 
čenih poedincev močnejšemu narodu ni potem težko, vsr? 
kati vase. '

Prima lex, ki jo vse bitje in žit j e naroda samo po sebi 
zahteva, se glasi: r a z v i j a n j e  n a r o d n e  z a v e s t i .  Z 
drugimi besedami bi se to dalo takole reči: člani naroda, 
zlasti pa m l a d i n a  se naj čim bolj organski uvedejo v živ? 
ljenje naroda, to je, seznanijo se naj z vsem, kar se je iz 
tistega enotnega duha, ki tvori bistvo naroda, rodilo zname? 
nitega na raznih kulturnih.področjih (gospodarstvo, politika, 
znanstvo, raznih vrst umetnost, socialnost, verstvo, telesna 
kultura) in vzljubijo naj svojevrstnost lastnega naroda. Nii 
kar pa narodna vzgoja ne vzbujaj mnenja, da bi vse to, kar 
je naše, bilo tudi najboljše, temveč neguj l j u b e z e n  do 
na r  o d n e s v o j e v r s t  n o s t  i, to je do Onega duhovnega 
faktorja, ki tvori realna tla, iz katerih -— »rastejo sile pòsa? 
meznika in vseh, ki spadajo v en narod« (Masaryk).

Enota, narodne celote pa zahteva, da si narodna zavest 
posameznih članov naroda» bodi b i s t v e n o  s o r o d n a, 
ker bi sicer to bila bolj ali manj razmrščena zajednica. In 
le tedaj, ako z ozirom na narodno zavest dosežemo, da ne 
bo bistvenih razlik od posameznika do posameznika, so s 
tem ustvarjeni pogoji, da bo narodna zajednica v tem ali 
onem veselem ali neveselem položaju tudi enako odjeknila, 
to je enako mislila, čutila, hotela, se udejstvovala. Le pod 
temi pogoji je mogoče, da dogodek, ki se tiče naroda, v 
vseli njegovih članih povzroči iste misli, ista Čustva, isto 
hotenje;

Bistveno enotna, to se pravi v vseh članih naroda e n a? 
ka n a r o d n a  z a v e s t  — to je b l a g o s l o v  l|;e  n i 
s t u d e n e c  n a r o d n i h  sil.||Lè taka narodna zavest nam



je n. pr. v stanu pojasniti, kako da »se narodni pokreti širijo 
od kraja do kraja, od osebe do osebe, od te ljudske skupine 
do one, kako da taki pokreti večkrat prihajajo z različnih 
mest, pa se vendar z lahkoto strnejo«. Le ako so člani na« 
roda nositelji žive narodne zavesti, le tedaj je njiva izorana 
za narodno dejstvovanje ustvarjajočih duhov (dalekoglednih 
politikov, velikih umetnikov, razboritih pedagogov...).

Svoje vrste problem s tega področja so n a r o d n e  
m a n j š i n e .  Tukaj vstaja pred vsem drugim vprašanje: ali 
in pa v kaki meri ima narodna manjšina pravico, razvijati 
svojo narodnost?

No, da je i narodna manjšina upravičena, gojiti s v o j o  
n a r o d n . o  k u l t u r o ,  o tem pač, vzlic kakršnemukoli dru« 
gačnemu postopanju v istinitem življenju, ne more biti dvo« 
ma. Toda v k a k š n i  me r i ?  Ali narodnim manjšinam pri« 
tičejo samo drobtine, katere jim milostno vrže državni narod, 
ali pa imajo pravico do vseh kulturnih pridobitev, ki so ro« 
jene iz duha lastnega naroda?

Izkustvo zadnjih desetletij uči, da kulturna politika drob« 
tin ni v stanu prinesti trajnega miru med narodi in državami. 
In s tega vidika so vse narodne manjšine na obeh doseda« 
njih kongresih v Ženevi enodušno zahtevale neomejeno svo« 
bodo v obliki k u 11 u r n e s a m o u p r a v e ,  ki je v svojem 
jedru — samopomoč. Zato hočejo le to, da bi jih država v 
njihovem narodnokulturnem prizadevanju ne  o v i r a l a  ter 
da bi jim iz javnih sredstev nakazovala le p r i m e r n i  de« 
n a r n i  z n e s e k ,  nikar pa bi ne hotele državi naprtiti vseh 
tozadevnih stroškov in vse odgovornosti. Kaj takega da bi bil 
povsem neutemeljen zahtevek, ker državni narod, oziroma 
večinski narodi pač ne morejo imeti razumevanja za kulturni 
razvoj manjšinskega, to je tujega naroda, in se jim to tudi 
ne more šteti za zlo.1

V prid naziranju, da imajo narodne manjšine pravico, 
postati deležne vseh kulturnih pridobitev svojega naroda, bi

1 Gl. članek »Minderheitenschulen«, ki ga je narodni poslanec 
dr. G r a s s i  -objavil v dnevniku »Tagespost« (16. nov. 1926),



se dal tolmačiti tudi Prešernov epigram »Bahači čvetero bolj 
množnih Slave rodov«.

Za dopolnitev iii poglobitev čitaj:
P. B a r t h ,  Narodnost v sociološkem pomenu. (Iz nemščine 

— »Napredna misel«, It. letnik, 1. in 2. zv.)
Fr. K o v a č i č ,  Narodnostno načelo in mirovna konferenca. 

(»Čas«, XIV. letnik, 4.—5. zv.)
D. L o n č a r ,  Politično’ življenje Slovencev. 1921.
R. M ü l l e r s F  r e i e n f e l s ,  Psychologie des deutschen Men« 

sehen und seiner Kultur. Ein volkscharakterologischer Versuch. 1922.
• I. P r i j a t e l j ,  Borba za individualnost slovenskega književ« 

nega jezika v letih 1848—1867. (»Časopis ža slovenski jezik, knji» 
ževnost in zgodovino«, IV. in V. letnik)

E. R e n a n , Kaji, je narod? (Iz francoščine — »Napredna 
misel«, II. 1., 3. zv.) ,

M. R o s t o h a r ,  Naš narodni problem. (»Napredna misel«,
I. 1., 6. zv.)

M. S c h e i  er, Krieg und Aufbau. Predmet: bistvo in duh 
raznih držav pa narodov. (429 Str.) 1916.

W. W u n d t ,  Die Nationen und ihre Philosophie. Ein Kapitel 
zumi Weltkrieg. 1917.

Nacionalizem, internacionalnosi kozmopolitizem.
1. N a c i o n a l i z e m .  — Krepko n a g l a  s e v a n j e  

n a r o d n e  z a v e s t i ,  bodisi da jo kdo s s v o j i m  nasto« 
panjem kaže v. potencirani meri ali pa od d r u g i b zahteva, 
se imenuje nacionalizem. Tak nacionalizem se čestokrat 
razmahne preko pravih mej ter izprevrže v narodni 
š o v i n i z e m .  Tozadevno spako nam kaže »Ogledalo« 
v Cankarjevih podobah iz /sanj takole: »Nekoč je
živel... mlad fant, ki je nosil široko, črno pentljo, 
zavozlano na tak način, kakor so jih svoj čas nosili umetniki 
in brivci. Navdušen je bil bréz mere in kraja, navdušen tako» 
rekoč že iz gole navdušenosti. Ljubil je svojo domovino, da 
se je razjokal že ob samem imenu njenem; ria očitni cèsti 
ji je ponujal svojo srčno kri in trpel je hudo, ker ni bilo



tistih dob nikakšne priložnosti za plemenito junaštvo. Pa da 
bi si vendarle ne mogel očitati brezdelja in mlačnosti, je sti« v 
kal po skrivališčih za strahopetci, tiholazci in sebičnežiin 
kogar je zalotil, ga je zgrabil za Ovratnik ter ga vlekel brez 
milosti na kamen sramote. Kadar je stopal med ljudmi z nas ' 
petimi koraki, visoko čelo ovenčano s svetlimi kodri, so 
kazali za njim, šepetali: »Glejte ga, to je tisti, to je on!« 
— in svet je spoštljivo postajal, se je razmikal, da mu nas 
pravi p o t.. . Kaj si to ti, prijatelj moj? — —- Stran se obrs 
nite, oči, v lepši kraj poglejte, v drugo lice!«

Beseda nacionalizem pa ima še d r u g, po navadi bolj 
ali manj i d e a l i s t i č n o  z a k r i n k a n ,  sicer pa jako 
zlosluten pomen. To je ime. za s v o j e v r s t n o  o b l i k o  
v n a n j e  p o l i t i k  e,, kakor jo dandanes vodi menda 
v s a k  v e č j i d r ž a v n  i n a r o! d. Gibalna sila v naciona* 
lizmu te vrste je namreč tisti d u h  a g r e s i v n o s t i  
p r o t i  d r u g i m  n a r o d o m ,  oziroma d r ž a v a m ,  ki 
ima svoje korenine v »nacionalni ideji«, to se pravi v tem, 
kar ta ali oni narod smatra za svoje zgodovinsko 
poslanstvo. Tako se n. pr. Francija' ima za »voditeljico: 
in učiteljico človeštva« (La France marche à tète de 
la civilisation — Guizot), Anglija za »rojeno in od Boga 
izvoljeno vladarico« sveta (Rule Britannia), sovjetska Rusija 
za pripravljalko »svetovne revolucije«, s pomočjo katere bi 
sè naj prej ali. slej uresničil Socialistični družabni red. Impe* 
rialistične, h gospodovanju nad drugimi narodi usmerjene in 
večinoma prav spretno maskirane težnje nacionalizma so 
divji i z r a s t e k  na drevesu z a p a d n o e v r o p s k e  pol i« 
t i e n e  k u l t u r e .

Ta nacionalizem je nedavno v svarilo svojim indijskim 
rojakom R a b i n d r a n a t h  T a g o r e  v pravi luči pokazal, 
pišoč o njem takole: »Vedno mu je v mislih, kako bi druge 
brzdal ali pa uničil. Njegova nagnjenja so kanibalska, ker bi. 
hotel od tega živeti, kar drugi narodi nujno potrebujejo za 
svoje življenje, ter bi najrajši požrl vso njihovo bodočnost. 
Brez prestanka s  ̂ boji, da bi si tudi kako drugo pleme pri« 
dobilo kaj veljave, ter proglaša to za nevarnost. Zato pa si



prizadeva, vsako kal za razmah izven svojih mej udušiti na 
tak način, da slabejša plemena tišči k tlom, kjer bi naj hirala 
za vse večne čase* Še predno je te vrste politična ..kultura 
zavladala ter svoje lačno žrelo širom odprla, da pogoltne celé 
dele sveta, tudi ta°krat že je svet doživljal vojne, rope in 
nasilno menjavanje prestolov, čemur je vsikdar sledila beda; 
nikoli poprej pa ni videl tako strašne in brezupne grabežljiv 
vosti, nikdar poprej ni en narod skušal drugega naravnost po« 
žreti, v nobeni izmed prejšnjih dob ne najdemo tako goro« 
stasnih 'strojev za razsekavänje celih svetov in pa takih 
izrodkov ljubosumnosti, ki imajo venomer svoje gnusne zobe 
in parklje pripravljene, si medsebojno razparati trebuh. Ta 
politična kultura je sicer znanstvena, nikar pa ne člo« 
veška.. .c«1

2. I n t e r n a c i ori a l n o s t. — Ako pravinio, da je ta 
ali ona reč internacionalna ali mednarodna, n. pr. kongres ža 
pobijanje alkoholizma, tedaj je s tem v prvi vrsti rečeno, da 
ta kongres n i n a r o d e n, da ni recimo francoski ali nemški, 
to se pravi, da ga ne priredi in se ga ne udeleži samo ta in 
ta narod, temveč o b č e č l o v e  š-k a d r u ž b a ,  ki je z 
ozirom na narodnost.»pod=narodna«. Beseda internacionalnOšt 
je torej n e g a t i v n o  usmerjena, narodni moment zanika« 
joča, v narodnem pogledu n i v e l  i r a j o ca  beseda. Pojem, 
ki ustreza besedi internaeionalnost, je ivorjen v n a j š i r š i h 
p l a s t e  h človeške družbe,, zlasti na področju i n du  š t r i  j ;̂ 
s k e g a p r o i z v a j a n j a, kakor to pač izrazito izpričuje 
n. pr. znani poziv, »Proletarci vseh dežel, združite se!«

Med internacionalne spadajo vse tiste dobrine, ki jih 
imenujemo ali k o r i  s t n e ali pa čutno p r i j e t n e ,  n. pr.: 
pogodbe, na podlagi katerih se enotno ureja občečloveškim 
interesom služeča raba komunikacijskih sredstev (železnica* 
pošta, brzojav, telefon, vožnja po morju.. .),* znakov, meril 
in uteži; dalje umetno ustvarjena terminologija v eksaktnih 
vedah (dyn, volt, ion ...), občevalne oblike, svetovna moda,

1 R. T a g o r e ,  Nationalismus. 1918..



hotelsko in kopališčno življenje itd. Vsikdar pa z besedo 
internacionalizem jemljemo v misel samo interese isto« 
č a s n o  živečega človeštva, ne pa, ako se n. pr. govori o 
brodarstvu, tudi brodarstvo starih Rimljanov. Internacionalne 
so torej samo vrednote, ki zadevajo c i v i l i z a c i j o ,  luksus 
in čim večjo varčnost pri porabljanju vsakojakih sredstev, 
nikar pa ne spada semkaj tudi duhovna kultura, moč. oblast, 
od posämeznih držav postavljeno pravo itd.1

3. K o z m o p o l i t i z e m .  — To je ideja, ki ne prihaja 
od »zdoiaj«. iz širnih mas, kakor internacionalnpst, temveč 
od »zgoraj«.  Ta pojem še je rodil v glavah ma l o š t e «  
v i I n i h »mislecev, pesnikov in umetnikov«. Kozmopoliti« 
zem je v Svojem jedru neke vrste duhovna vez med posa« 
meznimi p r v a k i  d u h a  ter ima pred očmi —̂ »prospeh naj« 
višjih ciljev ha področju u m e t n o s t i ,  f i l o z o f i j e  i t  d.« 
Nikar pa se kozmopolitizem časovno ne  o m e j u j e  na  
i s t o d o b n i h  e, kakor internacionalizem, ampak seza ob« 
enem tudi iz veka v vek; to nam lepo izpričuje n. pr. Pre« 
šeren s svojim duhovnim razmerjem do takratnih kulturnih 
genijev širom Evrope in do renesanse pa antike.

Kozmopolitizem n e z a n i k a  nacionalnega momenta, 
kakor internacionalnost. Herder je n. pr. glasno opozarjal 
na to, da noben narod nima pravice bahavo nastopati, kakor 
da bi samo on bil od Boga izvoljen narod in drug nobeden. 
Genij človeštva da se marveč javlja, v slehernem narodu, kaj« 
pada v vsakem na drug način. »Nikoli še ni bilo, tega,, da 
bi imeli vsi ali mnogi narodi skupno enega boga; zmerom 
je imel vsak svojega posebnega... Čim silnejši je narod, 
tem bolj svojski je njegov bog« (Dostojevskij). Vsak poedini 
narod ima po svoje prispevati s tem, kar premore najbolj« 
šega, ako naj »vesoljno človeštvo doseže najvišjih vrhuncev 
v umetnosti, znanstvu, nravstvenosti itd.1 2

1 Gl. M. S c h e i  er,  Krieg uiid Aufbau. 1916. Str. 208.
2 I s t i. Str. 217—9.



Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
I. C. B a r o l i n ,  Der Schulstaat. Vorschläge zur Völker* 

Versöhnung und Herbeiführung eines «lauernden Friedens durch 
die Schule. (286 str.) 1909.

Fr. W. F o e r s t e r ,  Weltpolitik und Weltgewissen. 1919.
Fr. M e i n  e c k e ,  W eltbürgertum und Nationalstaat. Studien 

zur Genesis des deutschen Nationalstaates. 5. izd. (X +  539 str.) 
1919.

Francesco N i 11 i , Bolschewismus, Fascismus, Demokratie. 1926.
E. T r o e l t s c h ,  Humanismus und Nationalismus.

Proces včlovečevanja.
Tega, kar se smiselno imenuje človek, ni mogoče poj* 

movno definirati, ker to, kar bi se tukaj imelo opredeliti, 
vsebuje preveč koncev. Možno pa je človeka s t v a r n o  
o z n a č i t i  ter reči, da je organska enota, ki očituje na sebi 
d v o j e  docela različnih strani: ena je t e l e s n o  ž i v i  j e* 
n j e  (vitalnost), a druga duh.  Ako človeka motrimo zgolj 
z biološkega vidika, tedaj "moramo priznati, da je homo na* 
turalis (»Menschentier«), to se pravi, da je živo bitje, čegar 
organizem se ne razlikuje bistveno od telesnega ustroja naj* 
više organiziranih vretenčarjev.

Z druge strani pa ne smemo prezreti velepomembnega 
dejstva, da je človek obenem bitje, ki se od živali razlikuje 
kakor dan in noč, to se pravi, da je — homo sapiens ali dru* 
gače rečeno: nositelj duha, t v o r e c  k u l t u r e  (na pod* 
ročju umetnosti, prava, religije, nravstvenosti, znanstva...) 
in ne samo dresuri dostopno živp bitje. Tvorec — ne v Mar* 
xovem (== proizvajalec), temveč v Aristotelovem pomenu be* 
sede (=xoit]Trjg), stvaritelj). Sv. Avguštin ga je zato imeno* 
val »grande profundum«, tp se pravi: nekaj silno globokega.

In poleg tega je treba upoštevati še s o c i a l n o  plat 
človekovega bitja in žitja: človek je obenem i socialno bitje, 
ki le v zajedniškem življenju z drugimi lahko postane cel, 
to je kulturni človek.

Beseda »duh« se tukaj rabi tako, kakor so jo rabili že 
starogrški filozofi, ki so ji rekli ó vovg ter učili, da se v eksi*

7



stenci človeka da razlikovati troje »stopenj«: telo — duša — 
duh. Kajpada si teh stopenj ne smemo misliti kot nekakih 
medsebojno ločenih nadstropij v človeški naturi, tako da bi 
n. pr. telo stalo najnižje, a duh najvišje v tej stavbi.. S tem 
je marveč le rečeno, da je človek z ozirom na tektoniko svoje 
biti — enota v raznoterosti (»unitas multiplex«) in da vsaj 
kulturni človek tozadevno izkazuje trojne vitre.

Posamič imajo besede telo — duša -1% duh sledeči pomen, 
a) T e l o  je živ organizem, sposoben čutno (senzorno) in 
gibno (motorno) reagirati na vnanje vtise, b) D u š a  je celo? 
kupnost doživljajev, ki jih srečavamo v naši zavesti in ki 
jim je vtisnjeno nekaj ženskega, kar bi utegnilo biti pove* 
dano že z imenom ženskega spola (duša, rj ipv/ji)1 : ti doživ* 
ljaji (predstava, čustvo, zaznatek, spomin, pozornost...) se 
namreč pasivno odigravajo, klicani od telesnega življenja in 
njegovih potreb, to se pravi, da je tisti, ki jih doživlja, njih 
p a s i v e n  n o s i l e c ,  c) D u h  je celokupnost (nepsihičnih 
in zato nezaznatnih) aktov s povsem moško noto (duh, ó 
weg).1 Ti akti (vrednotenje, preudarjanje, hotenje) se ne 
»odigravajo«, temveč jih naš jaz a k t i v n o  i z v r š u j e .  Z 
ozirom na psihične doživljaje in zlasti še z ozirom na gonske 
utripe so akti duha nekakšen r a v n a j o č  f a k t o r, ki 
izbira, zavrača, odkazuje smer. A tisto, kar človeka zares 
neskončno povzdiguje nad podčloveška bitja, je k u l t u r n o  
u d e j s t v o v a n j e  duha: bodisi da a) zato sposobni po* 
edinci ustvarjajo nove dobrine v gospodarstvu in tehniki, 
odkrivajo nove resnice v znanstvu in nove vrednote v umet* 
nosti, oznanjajo dalekosežna načela v politiki ali spasonosne 
verske zapovedi in prepovedi, opozarjajo na življenjski po* 
men etičnih norm, iščejo novih poti na socialnem področju 
— ali pa da b) Čim več ljudi posluša in, v svojem življenju 
tudi uyažuje vse to.

In tako torej med telesnim življenjem ali vitalnostjo člo* 
veka in pa med njegovim duhom reži nespravljivo nasprotje.



Za človeka je pač značilno tole svojstvo, ki ga žival ne izka« 
zuje: človek ni nemara »človek« v smislu ohlapnega, vse 
opravičujočega gesla, da smo v s i  pod kožo krvavi (»Men« 
Sehen, Menschen san mer alle...«), marveč je — »n a d č i o« 
vek« (Nietzsche) ali b o g o č l o v e k  (Đostojevskij), to se 
pravi, da tudi duhovno bitje. V tem njegovem svojstvu je 
zakoreninjen ves resnični humanizem.1 To je tisti humani« 
zem, ki veleva, da zahtevki telesnega in pa socialnega živ« 
ljenja ne smejo prihajati v konflikt z zahtevki duha. Pošte« 
nost n. pr. ne prenese nikakih kompromisov. Kako odličen 
znak da je za človeško bitje njegova človečnost, to z izredno 
globokim psihološkim opazovanjem naglaša že apostol Pavel, 
češ: »Ko bi govoril človeške jezike in angelske, pa bi ne imel 
ljubezni, bi bil brneča med in zvenčeče cimbale«,

S tem pa nikar ne bodi rečeno, da bi vse dejanje in 
nehanje človeka imelo ali naj imelo edinole duhovni značaj, 
to je, da bi slonelo Samo na duhovni podlagi in se obračalo 
do zgolj duhovnih ali »idealnih« ciljev. Šila veliko našega 
dejanja in nehanja nosi marveč na sebi r e a l n i ,  oziroma 
g o n s k i (»pre«človeški«) pečat, to se pravi, da je usmerjeno 
do »realnih« ciljev in se poraja iz gonskih virov človeškega 
življenja. In duhoslovje (ne duše«slovje!) uči, da je s l e« 
h e r  ni  č i n  n a š e g a  d e j y s t v o v a n j a  brez izjeme ob« 
enem duhovnega i n gonskega značaja, samo da ena ali druga 
izmed obeh viter prevladuje. Ako bi kdo hotel n. pr. trditi, 
da na gospodarskem poprišču ne igra tudi prehranjevalni gon 
svoje vloge, v političnem življenju ne gospodovalni in v 
Zakonski zvezi ne spolni gon: teidaj bi tako naziranje bilo — 
aboten spixitualizem.1 2

Človeška natura je naravnost tako ustvarjena, da se ji 
hudo maščuje, če se tu ali tam skuša opirati samo na enega

1 Gl. M; S c h e i  er, Zur Idee des Menschen. Abhandlungen 
und Aufsätze. I. 1915. Str. 365.

2 Gl. M. S c h e 1 e r , Versuche zu einer Soziologie des Wis«
sens. 1924. (VII 450 str.). Str. 6—7. ' . -

7*



izmed obeh temeljev, bodisi le na svojo telesnost ali pa le 
na duha, čegar kraljestvo ni »od tega sveta«. To tragiko je 
globokoumno izrazil Goethe v svoji pesnitvi »Grenzen der 
Menschheit«.

Kajpada d u h o  v n i p r i v i l e g i j  čl  o ve č a n s t v a  ni 
lagodno darilo, ki bi že otroku bilo v zibko položeno iz 
darežljivih rok prirode, marveč nekaj, kar si je treba z ne*, 
p r e s t a n i m  b o j e m  pošteno in trdo zaslužiti. Ne samo 
kulturna zgodovina, ampak tudi vsakdanje življenje nazorno 
prikazuje, kako t e ž k o  da je človeku — b i t i  č l o v e k .  
V naravnost pretresljivi obliki izpričuje to n. pr. Medejin 
klic »Video meliora proboque, deteriora sequor«. (Vidim ter 
priznavam višjo vrednoto, a odločim se za nižjo.)

Izredne važnosti je to, da se duhovne sposobnosti člo= 
veka dado p r  e t v a r  j a t i  (umbilden). Če motrimo n. pr. 
večje število pesmi ali slik ali zgradb, ki jih je isti umetnik 
ustvaril v različnih dobah svojega življenja, tedaj se navadno 
opazovalcu sam öd sebe razodeva pečat tukaj danega razvoja. 
To se pravi, da osobito način njegovega h o t e n j a  ni bil 
vedno isti.

A ne samo poedinec, tudi č e l e  g e n e r a c i  j e lahko 
m e n j a v a j o  s v o j  d u h o v n i  p r o f i l .  Eden izmed 
evidentnih dokazov za tako valovanje (dviganje in tudi — 
padanje) človeškega duha je način, kako se ljudje v tej ali 
oni, dobi/ imajo do »zakladov duha«, to je do raznovrstnih 
kulturnih dobrin, ki so jih podedovali iz prošlosti. Ponekod 
se rast take kulturne dedščine čvrsto pospešuje, če n. pr. 
gospodarsko ali versko ali politično. . .  življenje kakéga 
naroda proevita na temelju idej, ki jih je prejelo iz rok 
svojih velikih »mrtvecev«, to je od velikih iznajditeljev, orga» 
nizatorjev, verskih genijev. . .  iz prejšnjih dob. Drugod zopet 
se ta dedščina očitno zapravlja, če n. pr. danes, kakor je 
prav konstatiral Vladimir Levstik, Slovenec ne kupuje knjig 
zato — ker ne čuti več potrebe po njih. Ali pa če na mesto 
izobraževališČ (gledališče," muzej, koncert, predavalnica...) 
čedaljebolj štopajo zabavišča. Nikar pa to ni naš slovenski



specificum. V sveti jezi vzklika n. pr. Stefan George: »Was 
soll Rede vom Geiste, wo kein allgemeiner Trieb ist als der 
des Trogs?«

In vendar ima ravno. leposlovna literatura silen, od 
kulturne politike vse premalo uvaževan vpliv na duhovno, 
bogo*človeški usmerjeno oblikovanje celotnega naroda. Velik 
pesnik in pisatelj koraka v tem oziru pred vsakim drugim 
kulturnim delavcem. Zato je pač nad vse zanimiva tade 
kulturoslovna izpoved Župančičeva: »V nizu dram name* 
ravam pokazati rojstvo in razvoj slovenske duše. Tudi vsega 
mojega1 dela in zlasti moje pesmi smisel in pomen'je ta, 
roditi slovensko dušo in slovenskega človeka. To slovensko 
dušo, o č i š č eri o , sem v Veroniki obrisoma očrtal v osebi 
Pravdača, ki je meni najdražja. Veronika Deseniška z vsemi 
drugimi osebami je postala samo stopnja na očiščevalni raz* 
vojni lestvici slovenske duše.«

Za dopolnitev in poglobitev čitaj :
N. B e r  d j a j e v, Der Sinn der Geschichte. Versuch’ einer 

Philosophie des Menschengeschickes. (Iz ruščine, 307 str.) 1925.
K. B ü h l  er,  Die geistige Entwicklung des Kindes. 2, izd. 

(VII +  463 str.) 1921.
Fr. D r  t i n  a, Miselni razvoj evropskega človeštva. Iz češčine 

poslovenil I. A. Glonar. (386 str.) 1909.
Fr. W. F o e r s t e r ,  Sexualethik und Sexualpädagogik. Eine 

Auseinandersetzung mit den Modernen. 1907.
Fr. \V. F o e r  s t  e r, Strafe lind Erziehung. Vortrag^ gehalten 

auf dem Dritten Deutschen Jugendgerichtstag jn Frankfurt a. M. 1913.

1 Češki pisatelj in pesnik J. S. M ac  h a r ' pravi v tem oziru 
takole: »Dušo zdravega in rastočega naroda oblikuje p i s a t e l j  in 
f i l o z o f .  Še tako slaven pravnik, inženir, kirurg, politik, četudi 
svetovnega imena, nima vpliva na narodovo dušo. Tudi h i s  t  o r i k 
vsebuje takih sil Sp ako je p e s n i k ,  n. pr. Pajackov a ne Tomek. 
Kar je (češki) narod danes, zahvaljuje svoji literaturi. Tem, ki so 
bili pred nami, nam, ki bdimo nad njegovo dušo v sedanji dobi.«



L. F r o b e n i u s ,  Paideuma. Umrisse einer Kultur* und Seelen* 
lehre, 1921.

W. H o f f m a n n , Die Reifezeit. Grundfragen der Jugend* 
Psychologie und Sozialpädagogik. (XIII +  327 itr ) 1926.

H. K e y s e r l i n g ,  Das Ehe*Buch. Eine neue Sinngebung im 
Zusammenhang der Stimmen führender Zeitgenossen. (428 str.) 1925.

E. K r i e c k ,  Menschenformung. Grundzüge der vergleichenden 
Erziehungswissenschaft. (317 str.) 1926.

O. K u t z n e r ,  Der Weg zur Kultur. Grundfragen der Päda* 
gogik. 1919.

Th. L i t t ,  Die Philosophie der Gegenwart und ihr Einfluss 
auf das Bildungsideal. 1925.

R. M ü l l e r * F r e i e n f e l s ,  Bildungs* und Erziehungsideale in 
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in psychologischer und 
philosophischer Beleuchtung. (V zbirki »Wissenschaft und Bildung«) 
1921.

M. S c h e i  er,  Zur Idee des Menschen. Abhandlungen .und 
Aufsätze. I, 1915. Str. 319—69.

E. Sp r a n g e r ,  Kultur und Erziehung. Gesammelte pädago* 
gische Aufsätze. 2. izd. 1923,

E. S p r a n g  er,  Psychologie des Jugendalters. (XVI +  356 str.)
1924.

Iz naroda za narod.
Duhovna rast človeka se vrši na ta način, da poedinec, 

zlasti če premore kaj pionirskih, ža samostojno dejstvovanje 
usposabljajočih svoj štev, tisto glavnico duhovnih zakladov s 
tega ali onega področja, ki jo je prejel iz rok zajednice 
(rodbine,,domačega kraja, naroda), skuša po  s v o j e  po* 
m n o ž i t i .  Potem pa jo prej ali slej z obrestmi vred zopet 
v r n e  zajednici, da p o v e č a n a  lahko služi drugim, oso* 
bito pa mlajši generaciji kot osnovna glavnica. Nekdo se 
n. pr. gre obrti učit ali študirat, se izvežba za porabnega 
delavca na svojem področju ali pa celo usposobi za ustvar* 
janje novih, dosedaj neznanih dobrin pa za odkrivanje novih 
vrednot; in tako s svojim dejstvovanjem pripomore, da*



bo drugim, ki bi se napotili za istim ciljem ko on, v e č in 
morda tudi b o l j š i h  zgledov nego doslej za kažipot na 
razpolago. Ta večni krogotek je kakor neke vrste duhovni 
dinamo, čegar moč v neprestanem, iz naroda začetem in 
vanj se zopet povračajočem kolobarjenju v normalnih oko* 
liščinah narašča.

In tako bi marsikdo našel, ako bi šel resno vase, da je 
ob vsem tem, kar morda s ponosom in zavestjo smatra za 
čisto svoje’ prepričanje, za svoje ocenjevanje, za vsebino 
svojega verovanja in za cilje -svojega hotenja — v istini le 
odlomek iz večje ali velike celote (svoje okolice, svojega 
naroda, te ali one cerkve ali kulturnega območja...). O sle* 
hernem človeku bi lahko rekli, da je bolj ali manj — »glebae 
adscriptus« (vezan na grudo). In Goethe je kratko pred 
smrtjo po pravici dejal: »V svojem jedru smo vsi kolektivna 
bitja, naj nam je to prav aline. Kako bore malo imamo tega 
in smo to, kar se res lahko imenuje naša last. Tudi največji 
genij bi ne prišel daleč, ako bi hotel vse imeti iz lastne 
notranjosti.«

Do relativne osamosvojitve duhovnega življenja, katero 
ta doseže v večji, oni v manjši meri, pa vodi pot preko 
sledečih stadijev: moc tradicije — individualizacija poedinca 
— spoznavanje samega sebe in drugih,

- 1. M oč t r a d i c i j e .  — Kot otrok živi človek bolj v 
d r u g i h ,  odrastlih ljudeh, nego pa v samem sebi; 
Mišljenje, čustyovanje, ocenjevanje, hotenje..., kakor 
ga opažamo na otroku, ni njegovo pristno .doživljanje, 
marveč vsaj v prvih letih mišljenje, čustvovanje ocenje« 
vanje, hotenje. . .  njegove okolice: njegovih staršev, sta* 
rejših bratov in sester, sorodnikov itd. Lahko da je tu 
ali tam v kakem duševnem doživljaju otroka lastno jedrce, 
toda vsikdar je tako prekrito z idejami, čustvi, ocenami in 
hotenjem otrokove okolice, da bi ga s težavo povsem izluščili. 
Vsepovsod sprejema torej otrok t u j e g a  d u h a  vase, naj* 
poprej doma, med sorodniki, a pozneje v šoli, sredi tovarišev 
in znancev. In sila težko je tudi v š o l s k i h  l e t i h  pre* 
soditi kaj da je v otrokovih storitvah, bodisi v ustmenih



odgovorih bodisi v pisanih izdelkih, lasten pridelek in kaj od 
drugod prevzeto.1

Na duševno rast otroka, zlasti izpočetka, v izredno jaki 
meri učinkuje tisti razvojni faktor, ki mu pravimo t r a d i * 
c i j a ; in sicer so pred vsem drugim na delu tradicijske 
smeri otrokove okolice. Če n. pr. 4«letnik, ko se rodbina 
odpravlja na izprehod, patetično izjavi, da on ne pojde, češ, 
oblaki so na nebu, dež bo; ali če dekletce istih let jezično 
zatrjuje proti soigralkam, da sosedova Marica ni prav nič 
»šikana«: nastopata pač. oba tako, kakor da prodajata lastno 
modrost, ker niti ne slutita, da sta se tistih sodeb in ocen, ki 
jih tukaj z besedami izražata, v istini kje — »nalezla«, to se 
pravi, jih nehote in nevede o priliki pobrala od drugih, 
odrastiih oseb iz Svoje okolice. Ne eden ne drug ne vesta, 
ne moreta vedeti, da se v njunih besedah javlja silna moč 
tradicije.

Bistvo tradicije je namreč v tem, da pod vplivom tè sile 
smatram to, kar Sedaj, v tem hipu doživljam (mislim, trpim, 
hočem, fantaziram• • •), povsem za svoj l a s t e n  in pa 
p r a v k a r  sedaj iz svoje duše prihajajoč doživljaj; v istini 
pa sem ta, »tradirani« mi doživljaj kdaj poprej kje pobral, 
to sé pravi, ga nehote in nevede s o d o ž i v e 1, ko ga je 
kdo drug bodisi kot zares svojega ali pa tudi pod vplivom 
tradicije doživljal, in se je odslej ohranil v moji duši. Na 
temelju žive tradicije in njene dinamike doživljam torej 
nekako slepilo, ker smatram tuj doživljaj, katerega v istini 
sedaj le po« d o ž i v l j a m ,  za svoj pristen in lasten 
doživljaj. Kako silna dà je moč tradicije tudi do že dozorelih 
duš ali pa do celih dob v razvoju človeškega duha, to pač 
nemara najbolj očividno izpričuje n. pr. tisti n a č i n  živ« 
1 j é.n j a.,'ki še v tej ali oni hiši odigrava v smislu rodbinskih 
tradicij (izbiranje stanu ali neveste, praznovanje raznih go« 
dov...) ali pa e p i g o n š t v o  na področju različnih umet« 
nosti. In o srednjeveških zoologih vemo, dà so to ali ono

1 Gl. P. P e t e r s e n ,  1. c., str. 38—9.



žival tudi takrat, ko je istinito stala pred njimi, tako popiso* 
vali, kakor je popisana v — Aristotelovih knjigah.1

Duševno življenje otroka potemtakem izprva ni pravo 
njegovo življenje, temveč nekakšno le bolj n a v i d e z n o ,  
od drugod mu »vsiljeno« življenje. Šele polagoma in pa v 
borbi z raznovrstnimi ovirami začenjata dečko in dekle po 
duhu rasti venkaj iz svoje okolice, spoznavati in uveljavljati 
samega sebe ter tuje vplive razločevati od tega, kar premoreta 
individualno samosvojega. Pa tudi če vzamemo veliko, ko« 
l e k t i v n o  ž i v l j e n j e  o d r a s t l i h ,  kakor ga zgodo* 
vina pred nami razgrinja, se ob podrobnejši analizi uverimo, 
da — »je stoprav sistematski izvedena zgodovinska kritika 
v stanu zlomiti moč tradicije ter potem izluščiti pristno 
življenje, ki ga premore ta ali ona doba in katero se skriva 
pod plastjo tradicijskega »navideznega« življenja.«1 2

2. P r o c e s  i n d i v i d u a l i z a c i j e .  — Z ozirom na 
svojo duhovno rast je otrok v prvih letih tako tesno spojen 
z duhovnim življenjem svoje okolice, kakor je bil kot embrijo 
v eno spojen s telesnim življenjem svoje matere. Za prva 
leta se tozadevni normale glasi: k a r  o k o l i c a ,  t o  o t r o k .  
Potem pa začno p o l a g o m a  prodirati na dan i n d i v i *  
d u a l n e 3 s i l e  njegovega bitja. Toda s tem ni rečeno, da 
bi odslej človek nehal črpati iz duhovne zakladnice rodbin* 
skega kroga, svojega naroda ali vesoljnočloveške kulture ter 
bi nekako iz nič ustvarjal vsebino svoje duše, oziroma gr a* 
divo ža nadaljnji razvoj svojega duha. Individualizacija je 
marveč v tem, da človek p r e j  a l i  s l e j  p r e s t a n e ,  
p o v s e m  n e i z p r e m e n j e n o  s p  r e j e m a t i  v svojo 
dušo to, kar bodisi nehote bodisii hoté vidi, sliši, čita v svoji 
okolici (doma, v šoli, delavnici, družbi...)  in da se to spre je* 
manje zdaj čedaljebolj vrši tako, kakor odgovarja osebno*  
i n d i v i d u a l n i  nijansi, ki jo očituje njegovo gledanje,

1 Gl. M. S c h e i  er, Idole der Selbsterkenntnis. Abhandlungen 
und Aufsätze. II. 1915. Str. 152.

2 I s t i ,  str. 153,
» Gl. str- 31.



pažnja, mišljenje, zanimanje, hotenje, dejstvovanje. . .  In 
prav ta individualizacija je mati kulturnega življenja. »Šele 
tam, kjer se je posameznik iz sna tradicije in ljudske vkup s 
nosti odcepil ter postal osebno bitje s svojim notranjim 
življenjem, se razvije velika kultura na v§e strani.«1

Sčasoma in sicer tam v 2. p o l o v i c i  p u b e r t e t n e  
d o b e  (s 16.—17. 1.) pa začenja mladostniku očito postajati 
to, kar je Lorenz von Stein imenoval »največje izmed vseh 
organičnih dejstev« (das Größte aller organischen Tatsa* 
chen): da ti s svojim individualnim razvojem nisi več ti sam, 
marveč da vedno bolj postaješ p o g o j za  i n d i v i d u a  
a l n i  r a z v o j  d r u g i h  1 j u  d i.1 2 To se pravi, da ob 
normalnem razvoju pride doba, ko ti začne postajati jasno, 
da to, v čemer se telesno in duševno razlikuješ Od drugih: 
tvoja moč, lična vnanjost, zgovornost, iznajdljivost, spret* 
nost za organizacijo, sposobnost za kritiko. . .  l a h k o  po* 
s t a n e  in tudi n a j ! p o s t a n e  n e k a j ,  b r e z  č e s a r  
bi  d r u g i  ne  m o g l i  r a z v i j a t i  s v o j i h  i ndi *  
vi d u a l n i h  sil.

Posamezni človek (pa tudi cel narod) je torej s svojo 
individualnostjo pogoj za to, da se drugi duhovno dvignejo 
in razmahnejo. S tem pa ni rečeno, da bi ta in ta naj bil 
samo lestvica, p.O kateri bi se kdo drug čim više povzpel. 
Saj smo vendar—  »ljudje v s i  bratje, bratje v s i  narodi« 
(Prešeren) in nobeden ni le kulturni gnoj za tuje njive! 
Cilj je marveč ta: s pomočjo izobrazbe in vzgoje se naj 
posameznikova individualnost, ako lè mogoče, razvije v 
o s e b n o s t ,  to se pravi tako, da prej ali slej postane tak 
človek, ki to ali ono vrednoto (gospodarstvo,, umetnost, 
znanstvo...)  trajno doživlja kot najvišjo ter vse svoje moči 
postavlja v njeno službo. Konstantno hotenje dragocenih 
ciljev in pa konstantno prizadevanje, jih vresničiti — v

1 E. S p r a n g a r ,  Von der ewigen Renaissance. (Kultur und 
Erziehung. 1923. Str. 231)

2 Gl. P. P e t e r s e n ,  1? c„ str. 46,



prid z a j e d n i c i ,  to je bistvena poteza v človeku, ki je 
zares osebnost.

3. S p o z n a v a n j e  sa  meg  a s e b e  i n d r u  g i h. — 
Spoznati, kaj da premorešti ali kdo drug individualno samo* 
svojega, ni lahka naloga. Težave, ki jih mora tako spozna* 
vanje vzeti nase, imajo svoj izvor v zanimivem dejstvu, 
da i z h o d i š č e  našega mišljenja, čustvovanja, ocenje* 
vanja, hotenja in dejstvovanja ni vsikdar naš individualni, 
ampak večinoma naš » s o c i a l n i «  j az.  Ako se n. pr, z 
zdravnikom posvetujem o svojem zdravju, tedaj stoji on 
pred menoj kot nekdo, ki igra v javnem življenju tako in 
tako »vlogo«, ki spada med izobražence, ki izpoveduje to 
in to narodnost ali versko konfesijo ■— skratka: zdravnikov 
socialni jaz. Če pa s svojim prijateljem kramljam o stvareh, 
ki bi jih komu drugemu ne zaupal, tedaj tista plast njego* 
vega bitja, do katere se obračam, ni njegov socialni, temveč 
njegov — » i n d i v i d u a l n i «  ali »i n t i m n i« jaz, čeprav 
ima — prijatelj kajjpada i svoj bolj ali manj izrazit socialni 
jaz' Individualni jaz kakega človeka je za me kakor da z 
masko prekrit od socialnega ter se večinoma ne da kar tako 
zlahka do njega prodreti; o tem se dovelj prepričaš, ko n. pr. 
neznancu, ki te je zapletel v razgovor, previdno in nezaup* 
Ijivo odgovarjaš na njegova vprašanja — zato, ker iz 
njegovih besed in kretenj in vnanjosti nikar ne moreš 
razbrati, kakšen človek da bi utegnil to biti.

Človek na d r u g e  ljudi ne učinkuje s tem, kar premore 
samosvojega, to je s svojim individualnim jazom, temveč s 
tem, za  k a r  ga l j u d j e  i m a j o , ali drugače rečeno: 
s svojim socialnim jazom. Najbolj očividno se ta zakonitost 
javlja v »velikih« osebah, kakor so: junak, genij, vodilen 
duh, svetnik ali celo — razbojnik, oziroma nekdo, ki se 
dela hujšega ali bolj zavrženega, nego je v istini. Zato pa, 
motreč- drugega človeka, po navadi obtičimo na njegovem 
socialnem jazu; in če se recimo spominjam človeka, s katerim 
sem sc ob tej in tej priliki seznanil, mi pri tem neločljivo 
hodi na misel i družba, v kateri sem to osebo takrat videl. 
Pa tudi takrat, ko bi kdo hotel pokazati s v o j  »skriti



obraz« (Župančič), hočeš nočeš čestokrat: zamenjava svoj 
individualni jaz s socialnim, kakor to izkazujejo avtobio« 
grafije vseh časov.1

Z ozirom na m e r o , do katere kdo živi v območju 
socialnega jaza ter s tem veže individualnost ali originalnost 
svojega doživljanja in dejstvovanja, pa so vespi k e raz« 
l i k e  od n a r o d a  do naroda, od s t a n u  do stanu, od 
p o k l i c a  do poklica. »Francoz skoraj popolnoma izgine v 
svojem socialnem jazu, v svoji socialni »vlogi«. Konverzacija 
in družabnost tvorita tisto zemljo, iz katere se rodi fran« 
coska literatura, umetnost in filozofija. Tvorbe s tega kul« 
turnega področja so zgoščen dialog, strjeno kramljanje 
(causerie). — Nemec se bolj nagiba v nasprotno smer; 
stržen njegovega socialnega jaza so naslovi in služba. 
Njegova literatura, umetnost, filozofija je v svojem bistvu 
tvorba poedinih, posamič se borečih duš.«1 2

Današnji s l o v e n s k i  človek precej močno živi v 
socialnem jazu na dve strani: z ozirom na p o l i t i č n o  
orientacijo, to je kot somišljenik te ali one stranke, in pà z 
ozirom na svojo s t a n o v s k o  pripadnost. V stanovskem 
pogledu se Tozadevno javlja precej razlik: naš k m e t  je 
prešinjen s precejšnjo mero zavesti, da je on tisti, ki redi 
vse druge stanove, se ; vsaj deloma še prav krepko drži 
narodnih običajev, se zaveda svoje narodnosti (čeprav nima 
nič smisla za nacionalistične ideologije), a groš njegovega 
socialnega jaza je treba postaviti v. račun verskemu svetov« 
nemu naziranju; socialni'jaz našega i n t e l i g e n t a  (— šo« 
lanega, študiranega človeka) je jako zakoreninjen v »znan« 
stvenem« svetovnem naziranju, v raznih vrstah konvencional« 
nosti, s katero je prežeto vse njegovo, življenje, in pa v 
modi;, jedro socialnemu jazu našega m e š č a n a  tvori 
poklic, nacionalistična misel in pa javno mnenjC; ä naš

1 Gl. M. S ch  ei er, Die Idole dér Selbsterkenntnis. Abhand« 
lungen u. Aufsätze. II. 1915. Str, 159—68.

2 Gl. M. S c h e 1 e r, 'Der Genius des Krieges und der deutsche 
Krieg. 1915. Str. 395.



d e l a v e c ,  osobito industrijski, se s pólno zavestjo čuti ter 
v vsem svojem dejanju in nehanju izpričuje proletarca.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj :
Th. L i t l ,  Individuum und Gemeinschaft. 2. izd. (X +  265str.)

1924.
F. M a u t h n e r ,  Die Sprache. (V zbirki »Die Gesellschaft«, 

IX. zv.)
Fr. M i l č i n s k i ,  Ptički brez gnezda. 'Povest. 1917.
P. P e t e r s e n ,  Allgemeine Erziehungswissenschaft. (276 str.)

1924.
B. T h o r s c h ,  Der Einzelne und die Gesellschaft. Eine 

soziologische und exkenntniskrdtische Untersuchung. 1907.

Naravno pa kritično (premišljeno) gledanje sveta in življenja.
N a r a v n o  gledati svet in življenje, se pravi, ga gledati 

v luči svojih g o n o v  in ž i v l j e n j s k i h  p o t r e b .  
Zgled! V polpretekli dobi se v nedeljo popoldne v trgu S. 
odigravajo zadnje priprave za narodno veselico. Dež se 
ponuja. Mlad učitelj pravkar na slemenu slamnate strehe 
pred veseličnim prostorom pritrjuje slovensko trobojnico. 
Pa reče nekdo izmed kmetskih ljudi, ki gredo k večernicam, 
proti svojemu postarnemu spremljevalcu: »Mar bi šli v 
cerkev —■ prosit za lepo vreme!«

Značilno je ter bi se pri izobraževanju človeka moralo 
upoštevati, da po čele socialne skupine, kakor so: poklic, 
stan, verska konfesija..., v prvi vrsti gledajo svet; .življenje, 
Boga. . .  v smislu tem skupinam lastnih gonov in življenjskih 
potreb.

Tako »naravno« gledanje vsega, kar »je«, pa n i nemara 
i s t o v e t n o  s » s v e t o v n i m  i n ž i v l j e n j s k i m  na« 
č i t a n j e m « .  Besedni izraz »svetovno in življenjsko nazi* 
ranje« se dandanes navadno rabi tako, da mu je v mislih 
nekaka na temelju dosedanjih rezultatov znanstva pojmovno 
izkonstruirana slika o svetu in življenju, ki bi hotela veljati 
za manj ali bolj »zadnjo besedo« v tem vprašanju. V tem



pomenu besede se čestokrat govori o monistionem, materij a«, 
lističnem, idealističnem, energetskem.. .  svetovnem in živ« 
ljenjskem naziranju. In v tem smislu je Fichte dejal: »Was 
für eine Philosophie (=  svetovno in življenjsko naziranje) 
man wähle, hängt davon ab, was für ein Mensch man ist.« 
Toda v tej obliki se »zadnja beseda« pač v e l i k o  p r  e« 
z g o d a j  izreka, ker je razvoj znanstva po svojem bistvu 
neskončen proces ter se mu odpira — nešteto možnosti, ne 
pa samo ena (bodisi monistična ali materijalistična ali 
idealistična...).

Naravno gledanje sveta in življenja je marveč tista ne 
samo p o e d i n c u, ampak v p r v i  v r s t i  s o c i a l «  
n i m s k u p i n a m  lastna s t r u k t u r a  d u h a ,  ki ne 
določuje samo tega, k a k o  da kdo gleda ter vidi to in ono, 
ampak ki obenem tudi i z b i r a ,  kaj izmed vsega tega, kar 
je v istini dano, dotičnik pravkar gleda in vidi in kaj (ne 
da bi se tega izrècno zavedal) prezre, oziroma česa ne vidi. 
V tém smislu ima v s a k  č l o v e k ,  vsak p o k l i c ,  vsak 
d r u ž a b n i  r a z r e d ,  vSak s t a n ,  vsak n a r o d  svoje 
i n d i v i d u a l n o  gledanje sveta in življenja — prav tako, 
kakor ima vsakdo »svoj« (individualno se glaseč) jezik,1

Če slišim, da je kdo kristjan, Amerikanec, demokrat, 
prirodoslovec, kmet, športnik..., tedaj je s toi besedo obenem 
do neke meje označeno njegovo gledanje sveta in življenja. 
To se pravi, da tedaj precej zanesljivo vem zlasti to, katere 
vrednote sò pretežno v stanu, vzbujati njegovo pozornost. 
Narodni pregovor n. pr. značilno pravi, da je ta ali oni 
človek kakor cigan, ki neprestano govori o belem kruhu. 
In imeti svoje svetovno pa življenjsko naziranje v pravkar« 
očrtanem pomenu besede, »služiti tem in tem bogovom«, to 
je, kakor upravičeno trdi Max Weber, za človeka veliko 
važnejša zadeva, nego vse znanstvo. Le pomislimo, da je 
naravno gledanje sveta in življenja tista kaj plodna zemljica, 
iz katere klijejo i d e j e ,  mi š l j e n j e - ,  d e j a n j e  i n  ne«

1 Gl. M. Schei  er, Schriften zur Soziologie und Weltan« 
schauungslehre. I. Str.- VI.



Ill

h a n  j e posameznika pa raznih človeških skupin (tega ali 
onega stanu, naroda, cerkve .. .)•

Tisto znanje, oziroma izkustvo o svetu in življenju, ki 
ti ga donaša naravno gledanje stvari, ni po svoji vsebini nič 
drugega, nego to — česar si se čisto n e v e d e  od drugod 
»navzel«, ko si izza otroških let pa do svoje »zrele« dobe 
svet in življenje gledal, presojal in ocenjeval tako, kakor je 
to delala tvoja okolica, venomer ž njo sogledajoč, sopre* 
sojajoč in soocenjujoč. In prav nič ti ni hodil na misel 
dvom, da bi to ne bilo tvoje lastno, temveč tuje, tebi le 
»tradirano« gledanje, presojanje, ocenjevanje sveta in živ« 
ljenja, ali pa da bi se svet in življenje ne dala tudi kako 
drugače gledati, presojati in ocenjevati. Kajti tradicija1 je 
v svojem jedru ■— prenašanje tega ali onega doživljaja (mi* 
sel, čustvo, hotenje...)  od ene osebe na drugo ali še rajši 
od te ali one socialne skupine na posameznega člana te sku* 
pine. A moč žive tradicije ima svoje korenine v tem, da 
tradirani, doživljaj smatraš za svoj nedvomno lasten doživ* 
ljaj,- ko n. pr. soseda sovražiš, ker je to pač dedno sovraft 
štvo v vaši rodbini, česar pa se izrecno ne zavedaš.

Koliko je n. pr. ljudi, ki, v smislu naravnega gledanja, 
žive v trdni veri, da je svet zares takšen, kakor ga »vidi* 
mo«, oziroma kakor si ga ta ali ona socialna skupina (stan, 
verska zajednica, politična stranka, kulturno . območje..,) 
misli narejenega. Tukaj je v večji ali manjši meri zakore* 
ninjen pravec mišljenju, vrednotenju in dejstvovanju vsa* 
kega človeka. Marsikdo je n. pr. še danes uverjen, da se 
solnce na nebu povsem očividno premika od jutra do ve* 
čera, ali pa, da so vremenski pojavi, kar jih je ugodnih in 
neugodnih, od Bogà neposredno iz nebes poslani. In isti 
hleb kruha je: kmetskemu človeku dar božji ter drobtino, ki 
mu je padla na tla, spoštljivo pobere in poljubi; trgovcu s 
pecivom blago, ki ga je treba s čim večjim dobičkom pro* 
dati; industrijskemu delavcu življenjska potrebščina, za

1 Gl. str. 104.



katero se mora težko boriti s kapitalističnim družabnim 
redom. Itd.

Kdor v smislu tradicij svoje stranke, svojega socialnega 
razreda, svoje verske konfesije, svojega naroda... gleda, 
ocenjuje, presoja svet in življenje ali pa se v njem udej* 
stvuje, n. pr. »proletarec«, ta je tako uverjen o pravilnosti 
svojega ravnanja, da se mu vsak tozadevni dvom ali žalite* 
vek po dokazih zdi naravnost smešen, češ, saj je vendar 
»jasno ko beli dan«, da stvar ne more biti drugače ter si 
marveč ti, ki trdiš kaj drugega, dolžan dokaza.

T r a d i c i j s k i  m o m e n t  v naravnem gledanju sveta 
pa n i ne  č a s o v n o  i n  ne  s o c i o l o g i č n o  ko  n* 
s t a u t e n .  To se pravi, da je bil n. pr. pred deset* ali sto* 
let ji drugačen nego danes, da ni v tem kulturnem območju 
isti, kakor v onem (zapadnoevropski človek iz moderne 
dobe — orientalec — Rus — antični človek), da je pri tem 
narodu drugačen, nego pri onem, in prav tako med »ljud* 
stvom« drugačen, nego med inteligenco ali plemstvom. A 
i z p r e m e n i t i ,  osobito pa kaj globlje izpremeniti se da 
naravno, to je v tradiciji zakoreninjeno gledanje sveta in 
življenja samo na ta način, da se n. pr. posamezniki ali 
socialne skupine, ki skozi take in take »očali« gledajo svet 
in življenje, začno krvno mešati s kako drugo raso ali pa da 
eno kulturno območje, oziroma en. jezik pride v dotiko z 
drugim. Tozadevni razvoj bi utegnil osobito v naši državi 
prej ali slej postati jako zanimiv.

Od naravnega »gledanja« pa je treba vsaksebi imeti 
k r i t i č n o ,  to je tisto m o t r e n j e  pa  p o j m o v a n j e  
sveta in življenja, ki ni prejeto iz rok tradicije, ampak ki 
si ga dandanes človek ustvari ob zavestnem dejstvovanju 
globljih plasti svojega duha, zlasti mišljenja.

A prehod od tistega znanja, ki ga daje naravno, v tra* 
diciji zakoreninjeno gledanje, pa do kritično podzidariih 
lastnih misli o svetu in življenju je silno važen ter vzgoje« 
valcu največjo odgovornost nalagajoč moment v življenju 
posameznika in raznih ljudskih skupin. Biblijski nauk o 
stvarjenju sveta n. pr. se ne da v sleherni duši kar brez



vseh potresov in motenj nadomestiti s KantsLäplaceovo 
teorijo o postanku svetovja in prav tako ne tradicijsko poj£ 
movanje živih bitij z Darwinovo biologijo ali pa geocen* 
trično zemljeslovje s koperniškem naziranjem. Masaryk 
(Sebevražda) opozarja na sledečo resnobe polno zakonitost, 
ki jo očituje proces izobraževanja: da ima prehitra in nepo« 
sredovana seznanitev z višjo kulturo za posledico — pogin 
manj izobraženega človeka. Tako '»izobražuje«“ velemesto 
priprostega človeka s kmetov, tako izobraženejše pleme 
nižjega. Tu so korenike tiste polovičnosti, ki je v obliki 
indiferentizma, skepticizma, pesimizma in nihilizma prava 
slana za veselje do življenja. »Samomorilci so krvave žrtve 
civilizacije, žrtve kulturnega boja.«

Tukaj nastopajoča dinamika sil bi se .morebiti dala 
ponazoriti z zdravniškim postopanjem, ki je potrebno, kas 
dar bi naj poškodovan zob dobil umetno »krono«. Opera* 
cija se bo namreč le tedaj izvršila brez neljubih posledic za 
pacijentov ostali organizem, ako zdravnik najprej zobni 
živec u m o r i  in korenino očisti. In podobno se bo znan* 
stveno?kritično naziranje o ustroju pa postanku vesoljstva 
samo tedaj organsko, to je n. pr. brez mučnih dvomov pri* 
jelo recimo v duši mladoletnika, ako je v tej duši prejšnje, 
na verski tradiciji sloneče naziranje o vesoljstvu že iz'tega 
ali onega razloga —̂ z a mr l o .  Dokler pa ta tradicija v njej 
še krepko in pristno živi, vse ddtlej je vsak kritičen pre* 
tres te tradicije s pomočjo dotičnikovega razuma sploh ne* 
mogoč. Kakor recimo zračnega pritiska normalno nitk ne 
opaziš, tako tudi na idejni votèk te ali one tradicije, katera 
te res trdno drži v objemu, večinoma postaneš šele takrat 
pozoren, ko se je tradicija—- izpremenila, ko se je n. pr. 
dečko kmetskih staršev v mestu otresel teh iri teh svojih 
navad iz domače hiše. Samo tega ne smemo misliti, da bi 
se nemara z z n a n s t v o m  dalo kako na tradiciji sloneče 
svetovno naziranje ovreči; znanstvo sicer lahko, kakor 
pravi M. S c h è i  er, zasuje grob nad takim tradiranim 
znanjem ali'pa pospeši njegovo umiranje, nikar pa znan* 
stvo nima te moči, biti vzrok njegovi smrti.

s



In če se »razbrzdanost« pa »grobočutnost« današnje 
mladine skuša po a b s t r a k t n o  ukrojenih ukrepih šolske 
pedagogike bolj ali manj šiloma, to je n e o r g a n s k o od* 
praviti, n. pr. s kakimi lepo počesanimi nauki, tedaj je to, 
žal, brezplodno ali pa vsaj samo sebe varajoče početje. Saj 
bi vendar trebalo pomisliti, da je sodobna mladina s svo« 
jimi lastnostmi brst, ki je pognala na drevesu modernega 
človeštva, in da je ta brst povsem prepojena s sokovi »les* 
nike«, na kateri je zrastla. Filozof Keyserling, ta iskatelj 
novih poti za vzgojo človeštva, je pač pravo pogodil s trdit« 
vijo, da je najvernejši predstavitelj onega duha, s katerim 
so v dobi današnje »demokracije« do dna prekvašene mo« 
derne mase — š o f e r ,  to se pravi »intelektualiziran in teh« 
nizdran« kruhoborec pa koristolovec, brez smisla za kulti* 
viranje globljih, plemenitejših in finejših utripov človeške 
duše, a namesto tega vrhano poln poželenja, se v čim bur« 
ne j šem, avtomobilskem ritmu —- i z ž i v e t i ,  n. pr. v obliki 
športa, zlasti pa v obliki brezobzirnega, čestokrat divje 
odurnega hlastanja po športovnih rekordih. Zato pa bo 
mladina sedanje kakovosti, to je mladina, v kateri svetovno 
ih življenjsko näziranje šoferskih duš d a v i  d u h a  pa čl  o* 
veka ,  šele v tisti generaciji zopet dostopna drugačnim, 
»višjim« vrednotam, ko sedanji tipus človeka prej ali slej 
— izgine. Na vrbo ni mogoče s pridom cepiti sladkih mare* 
lic in sočnih hrušek.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
K. J a s p e r s ,  Psychologie der Weltanschauungen. 2. izd. 

(XII +  486 str.) 1922.
E. T r o e l t s c h ,  Die Bedeutung der Geschichte für die 

Weltanschauung., (V zbirki »Geschichtliche Abende des Zentral* 
Institutes für Erziehung und Unterricht«, 1Ó. predavanje) 1918.

Duhovni temelji socialnega življenja.
Človek iz čisto n a r a v n i h  in tudi iz z g o d o v i n *  

s k i h razlogov živi že izza svojega rojstva v raznovrstnih 
socialnih zvezah kakor so: rodbina, domovinska občina, to



ali ono društvo, socialni razred, politična stranka, stan, 
poklic, stalno omizje, kulturno območje, narod, država, cer* 
kev itd. In ker se te oblike skupnega življenja vsebinsko 
po večini ne izključujejo med seboj, marveč se ali med 
seboj križajo (socialni razred pa narod) ali pa je ena zaob* 
sežena v drugi (občina — država): zato je »družabno« živ* 
ljenje poedinca dandanes precej zamotan pojav.

Ni dvoma, da se dado te zveze z različnih stališč znan* 
stveno motriti, n. pr. kot objektivne, nadindividualne tvorbe 
(delavski razred, francoski narod), to se pravi docela neza* 
visno od konkretnih oseb, katere jim tvorijo članstvo in 
ki se lahko od časa do časa menjajo. Na takšen način se 
da recimo vzeti v pretres nastajanje, rast, vrhunec, krize in 
končni razpad starogrškega, arabskega ali kakega drugega 
kulturnega območja. A s stališča pedagoške teorije, katero 
pred vsem drugim zanima »vraščanje mladostnika v družbo«, 
utegne pač najvažnejše biti vprašanje, kaj da tvori tisto 
vezilo, po katerem je kdo d u š e v n o  s p o j e n s sočlani, 
oziroma s celoto te ali one socialne zveze.

No, poedinec je s poedincem, oziroma z večjim šte* 
vilom poedincév lahko na prav različen način spojen v to ali 
ono socialno celoto. Toda tisti Socialni kit, ki poedinca veže 
s poedincem, je vsikdar rezultanta iz dveh glavnih, različno 
usmerjenih medsebojnih odnošajev: z ene strani se čutiš 
komu drugemu n a d r e j e n e g a  a 1 i p o d r e j e n e g a, a 
z druge njemu v tem ali onem oziru e n a k e g a .  Samo da 
v vsakem konkretnem primeru kake socialne zveze p r e* 
v 1 a d u j e a l i  e n a  a 1 j d r u g a  izmed teh dveh mož* 
nosti.1 Zgledi:

a) Vsi v kakem u r a d u zaposleni poedinci n. pr. tvo* 
rijo svoje vrste socialno zvezo. Enotnost takega urada pa 
je z ene strani v tem, da je načelnik urada svojemu osobju 
nadrejen, a osobje njemu podrejeno, naj se dotičniki te 
medsebojnosti izrecno zavedajo ali ne; z druge strani pa je

1 Gl. É. S p r a n g e r, Psychologie' des Jugendalters. 1924. 
Str. 140—I. '



ta enotnost v tem, da vsi skupaj: uradniki in sluge z načel* 
nikom vred služijo enemu in istemu smotru, n. pr. oprav* 
ljanju prometnih poslov na železniški postaji. Tukaj oči* 
vidno prevladuje smer nadrejenost — podrejenost.

b) Temelj p r i j a t e l j s t v u  tvori dejstvo, da sta si 
prijatelja v tem ali onem oziru podobna, »duševno sorodna«, 
da se oba zanimata za isto vrednotno področje, n. pr. zä 
umetnost ali znanstvo. Sicer pa v vsakem prijateljstvu, le 
da manj izrazito, nastopa kot vezivo i druga komponenta, 
to je medsebojno razmerje nadrejenost — podrejenost; 
izmed dveh prijateljev namreč vsikdar eden igra bolj ali 
manj vodilno vlogo, a drugi se da od njega voditi (Čop— 
Prešeren).

A drugo' temeljno vprašanje na spcialnem področju se 
glasi: na kakšen način, ali naravno in o r g a n s k i  ali pa le 
bolj u m e t n o  je človek včlanjen v to ali ono socialno 
zvezo? Če si recimo član kakega športnega kluba, tedaj to 
članstvo n. pr. ne sega do tistih zadnjih globin tvojega 
jaza, kakor pa tvoja rodbinska zakoreninjenost. Tozadevno 
se socialne oblike' življenja, v katerih srečavamo modernega 
človeka, dado razvrstiti v dvoje skupin: z a j e d n i c e  (Ge* 
meinschaften) in pa d r u ž b e (Gesellschaften). Eno se od 
drugega razlikuje ko noč in dan.

1. Z a j 6 d n i c a. — V to ali ono skupino ljudi, katera 
očituje socialno strukturo zajednice, n. pr. rodbina, ljudstvo, 
narod, človeštvo..., je, ali bolje rečeno, je bil poedinec 
o r g a n s k i  včlanjen, to se pravi: vse člane zajednice nepo» 
sredno spaja v eno, samorastlo, ne na umeten način ustvar* 
jeno celoto čut s o l i d a r n o s t i  in s o o d g o v o r n o s t i  
(po geslu: eden za drugega, vsi pa za vsakega!) in pa med* 
sebojno (neskončno) z a u p a n j e. Vsak zajednični član je 
nekak reprezentant cele zajednice in ftjena čast ali nečast 
je obenem njegova čast, oziroma nečast.

Najizrazitejši pa tudi najveličastnejši primer pristne 
zajednice je in ostane — r o d b i n a .

Z besedo r o d b i n a  jemljemo v misel tisto majhno za* 
jednico, ki so ji člani: mož in žena pa njuni otroci. Poleg



nje pa še vse do danes ni svojega pomena izgubila ona 
rekli bi »velika« rodbina, ki ji pravimo ž l a h t a  in ki ob* 
sega vse, tudi stranske sorodnike po krvi.

Rodbina, kajpada taka rodbina, ki res zasluži to ime, 
je življenjska ali bolje rečeno d o ž i v i j  a l n a, to se pravi 
na medsebojni ljubezni temelječa zajednica, kjer najde sle* 
herni njen član skupnega umevanja pa opore v vseh živ* 
Ijenjskih položajih in življenjskih vprašanjih od najneznat* 
nejšega pa do najtežjega in najpomembnejšega.

Krepko uspevajočega rodbinskega življenja dandanašnji 
skorajda ne najdemo več med najubožnejšimi in navadno 
tudi ne med višjimi sloji. Ako bi ga hoteli videti v njego* 
vem polnem razcvitu, tedaj ga moramo iti iskat v ma l o*  
m e š č a n s k o  hišo: srednji uradnik, mali obrtnik, zlasti 
strokovno kvalificirani delavec in pa trdnejši kmet — to so 
sedaj glavni nositelji prave rodbine.

Da po najnižjih, proletarskih in prav tako po višjih, 
gosposkih slojih rodbinsko življenje občutno hira, to ima 
Svoj razlog večinoma v s e d a n j i h  o b l i k a h  gospo* 
d a r s k e g a  ž i v l j e n j a ,  katero tekom zadnjih petdeset 
let ah morda še kaj več. resno ogroža zajedniško strukturo 
rodbine v obeh omenjenih plasteh naroda. Predolgo traja* 
joče delo, ki ga rodbinski oče bodisi čez dan ali pa po noči 
opravlja izven hiše, dejstvo, da mora čedaljebolj pogosto 
— mati, ki je glavni steber rodbinskega življenja, za zasluž* 
kom, vedno težji boj za vsakdanji kruh, ki že otroke sili 
do plačane zaposlitve: vse »to je  za rodbinsko življenje 
naravnost nekakšen dinamit.1 A po višjih krogih je vir zla 
v m o d e r n e m  m a l i k o v a n j u  b o g a s t v a  i n  n e S n  
m e r n ò s t i. Rodbinsko življenje se tukaj po navadi ne usta* 
navija iž ljubezni, temveč čestokrat iz najsebičnejših ozi* 
rov — iz pohlepa po denarju ali razkošju. Saj je pač pre* 
značilna takale ženitna ponudba in podobne: »Inteligenten 
gospod v najboljših letih še želi seznaniti s premožno

1 Gl. W. S o m b a r t , Sozialismus und soziale Bewegung. 
6. izd. 1908. Str. 13.



damo. Preteklost, zunanjost in starost postranska stvar. 
Ponudbe na upravo lista pod »Moderni zakon«. Diskrecija 
zajamčena.« In tako se kaj rado primeri, da mož in žena 
sicer živita skupaj, toda ne eden z drugim, ampak eden po* 
leg drugega, ker jih ne spaja v enoto ljubezen.

Rodbina brez o t r o k  ne zasluži tega imena, naj potem 
tako okrnjenost povzroča skrb za vsakdanji kruh ali pa 
hlastanje za lagodnim uživanjem.

Pešanje pravega rodbinskega življenja je jako resen in 
vsega pomisleka vreden simptom na socialnem telesu das 
našnje dobe. Uvaževati bi namreč trebalo, da rodbina tvori, 
temelj tisti velepomembni socialni enoti, ki se imenuje 
ljudstvo, oziroma narod. S popuščanjem temelja pa prihaja 
v nevarnost vsa na njem zgrajena stavba.

2. D r u ž b a .  — Za »družbo«, kamor spadajo n. pr. 
vsakovrstna društva, ki ni človek že po rojstvu njihov član, 
ki jih marveč odrastli po medsebojnem d o g.o v o r u skle= 
pajo (bolniška blagajna, planinsko društvo, klub, kartel, pars 
tija .,.)  pa je značilno to, da je u m e t n o ,  to se pravi do 
zadnjih podrobnosti premišljena in racionalizirana, neosebna, 
na podlagi medsebojne pogodbe (»pravila«!) tvorjena enota, 
zgolj vsota posameznikov, ki eden drugemu prav nič né 
z a u p a j o, katere marveč veže samo skupnost i n t e r e *  
so v in kjer hoče vsak samo za sv o  j e dejanje in nehanje 
biti odgovoren. Ako naj ta ali ona skupina ljudi s socialno 
strukturo družbe, recimo na odborovi seji ali v plenarnem 
zborovanju »hoče« kaj kot skupina, tedaj se to hotenje ne 
odigrava po načelu solidarnosti (eden za drugega, a vsi 
za vsakega!), kakor če h. pr. »vsa fara« hoče novih zvonov, 
temveč po načelu — v s o t e ,  to se pravi S pomočjo f i k* 
c i j e  in pa s i l e :  s pomočjo v e č i n s k e g a  n a č e l a ,  ki 
ga večina manjšini vs i l i .

Ne smemo pa prezreti značilne in reči treba da usode* 
polne zakonitosti, ki se tukaj javlja: da v naši sodobnosti 
z a j e d n i c e  čimdalje bolj ra  z p a da j o in da na njihovo 
mesto stopajo nove tvorbe z očividno socialno strukturo 
družbe. Zakon n. pr. postaje dandanes le medsebojna po*



godba med možem in ženo. A strupene kali, ki povzročajo 
ta razkroj, prihajajo od dveh strani: od znotraj zajedničke 
oblike skupnega življenja izpodjeda m o d e r n i  i n d i v i «  
d u a l i z e m  s tem, da v poedincu ruši voljo do podreditve 
pod celoto; od zunaj pa jih istočasno ugonabl j a k a p i  ta« 
l i s t i č n i  n a č i n  g o s p o d a r s t v a ,  ki kopiči ljudske 
mase po mestih, jih mehanično premetava sem in tja ter 
na ta način razbija poklicne zajednice, izpreminja šege in 
navade pa način življenja in osobito še razrahljava rod« 
binske vezi.1

Nekoliko zgledov! Še v polpretekli dobi je n. pr. za 
kmetsko rodbino veljal običaj, da, če je prišlo po pošti 
pismo za tega in tega člana rodbine, je to pismo brez zamere 
in kot nekaj samo po sebi umevnega odprl katerikoli član 
rodbine in se je to pismo pred vso rodbino pročitalo. In 
danes? No, danes tozadevno hčerka čestokrat ne zaupa niti 
svoji - materi in po vsaj bolj gosposkih rodbinah se n. pr. 
mož ‘in žena izrecno dogovorita, kako da bosta postopala 
in puncto pošte. — Ali: ko sem prišel kot fantek prvič v 
mesto, kar nisem mogel verjeti, da se mestni ljudje med 
seboj ne pozdravljajo, ko smo vendar doma tudi vsakemu 
tujcu prinesli »dober dan« nasproti; a mi s svojo »družabno« 
oliko bi se danes nad nasprotnim postopanjem, to je nad 
pozdravom neznanca, vsaj deloma čudili, če ne celo narav? 
nost zgražali. — In če je v tistih polpreteklih časih ponoči 
iznenada potrkalo na vežna vrata ali na okno, sta oče ali 
mati zaupajoče vprašala: »Kdo si božji?« A danes marši« 
kdo, preden se vleže, pogleda, pač ne poln zaupanja, pod 
posteljo, če se že ne gre prepričat, .ali J e  revolver »za vse 
slučaje« pri roki in v redu. — A najo.čividnejši, ker v naj« 
večjih dimenzijah nastopajoči zgled za sodobno težnjo 
socialnih enot, postati samo interesovna, tem in tem name« 
nom služeča zveza je pač z d r u ž e v a n j e  d e l a v s k i h  
s k u p i n ,  ki v izrednem položaju za dosego svojih stanov«

1 Gl. E., K r i e c k ,  Bildung. (Jahrbuch des Zentralinstituts 
für Erziehung und Unterricht. IV. 1922, str. 4)



skih ciljev sežejo po »simpatijskem« ali celo po »general« 
nem« štrajku, in pa n a k u p i č e v a n j e  k a p i t a l a  s 
strani bančnih koncernov v spekulacijske svrhe.

S prehajanjem zajedniške socialne strukture v družabno 
pa je obenem spojeno dvoje drugih, pomembnih prememb: 
z narodnim duhom prešinjeni, sočni običaj (Sitte) in pa 
noša (Tracht), ki imata domovinsko pravico v zajednici 
(rodbini, domačem kraju, narodu...), se čedalje bolj umi« 
kata mednarodni, puhli konvencionalnosti (bontoni) in pa 
modi.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
A b d i t  u s , Socialni problemi. Eseji. 1912.
W. D i l t h e y ,  Einleitung in die Geisteswissenschaften. Ver» 

such einer Grundlegung für das Studium der Gesellschaft und der 
Geschichte. I. 1883.

E. R o t h a c k e r ,  Logik und Systematik' der Geisteswissen» 
schäften. 1927.

M. S c h e l e r ,  Wesén und Formen der Sympathie. 2. izd. 
(312 str.) 1923.

O. S p a n n ,  Der wahre Staat. Vorlesungen über Abbruch 
und Neubau der Gesellschaft. 1924.

E. S t e r n ,  Uber den Begriff der Gemeinschaft. (V zbirki 
»Pädagogisches Magazin«, št. 851) 1922.

F. T ö n n i e s , Grundtatsachen des sozialen Lebens. 1897.

Politična miselnost.
Kaj je v svojem jedru politična usmerjenost človeka ali 

drugače rečeno, kakšna je notranja struktura duše, iz ka» 
tere se rodi vsakovrstno politično dejstvovanje?1

1 Sledeča izvajanja o  politični miselnosti slone na znameniti 
S p r a n g e r j e v i  knjigi »Lebensformen«, 2. izd., 1921. str. 188 do 
210. Gl. tudi E. S t e r n ,  Einleitung in die Pädagogik, 1922, 
str. 192—196 (pogl. »Die politische Lebensform«).



V najbolj koncentrirani obliki se to dejstvovanje danes 
pač odigrava v političnih strankah. In če si s te strani količi 
kaj ogledamo politične stranke, tedaj ni težko ugotoviti, da 
je glavno gibalo njihovega dejanja in nehanja, to se pravi 
odločilni faktor v politiki — moč:  se dokopati do moči, 
kaj veljati med volilci in pa v očeh vlade, z drugo stranko 
tekmovati, jo prekositi ali pa ji svojo voljo vsiliti, biti 
»zgoraj« in ne »spodaj«.

Kdor se torej tako ali tako politično udejstvuje, njemu 
je pretežno v mislih moč, g o s p o d o v a n j e ,  najsi potem 
nastopa v bolj izraziti obliki organizatorja, boritelja, posre« 
dovalca, vodje, tirana, avtoritete . . .  ali pa samo kot poprečen 
državljan, ki se zanima za javna vprašanja, oziroma kot 
veren somišljenik svoje politične stranke. Brez stremljenja 
po moči si ne moremo misliti politike.

Politično stremljenje po moči pa se lahko vrši v raz« 
ličnih oblikah. Najskrajnejši obliki sta s i r o v a  s i l a ,  ozi« 
roma nasilje na eni in pa b o j  ž »uma s v i t l i m  me« 
č e m« na drugi strani. Vse ostale oblike tega stremljenja 
pa ležijo vmes med skrajno fizično in pa popolnoma du« 
hovnò silo. Najizrazitejši zgled za fizično silo na političnem 
področju je vojna, za duhovno pa tozadevne znanstvene 
kontroverze. Pretežno se politično življenje danes odigrava 
kot boj v znamenju različnih »programov« (gospodarskih, 
kulturnih, socialnih), svetovnega naziranja in podobno, to« 
rej v znamenju — duhovne moči. V tem smislu je že pred 
100 leti pruski general Clausewitz dejal, da je vojna — nada« 
ljevanje politike ž drugačnimi (— né  duhovnimi, to je fizič« 
mimi) sredstvi. Politično izkustvo uči, da — svaka s i l a  do 
vremena in da je t r a j n e j š i uspeh vezan na politiko 
duha,

Govorjene ali tiskane besede, v katerih se izraža to ali 
ono politično n a z i r a n j e ali s t a l i š č e ,  pa večinoma 
niso trditve, ki bi se dale ražumovno dokazovati, kakor se 
recimo da dokazovati trditev, da je zemlja okrogla. Iz ka« 
kega političnega programa n. pr. ne govori toliko to, kar 
bi se dalo s pomočjo mišljenja bolj ali manj točno ugo*



toviti, temveč pred vsem drugim — v o l j a  do moči .  
Zato pa poslušajoč ali čitajoč kak političen govor po večini 
opaziš, da mu cilj ni, poslušalca prepričati, temveč s pocu» 
krano besedo — p r o g o v o r i t i  in p r i d o b i t i .

Človek politično usmerjene duše se ne pomišlja, poteg» 
niti katerokoli kulturno področje, n. pr. z n a n s t v e n o ,  
v službo svojega stremljenja po moči, ako mu le obeta 
uspeh. Naravnost za njegovo vedo bi lahko označili tehniko, 
ki pa je politik ne. omejuje samo na materijo, ampak jo 
razteza tudi na človeka, na posameznika in na družbo, v 
obliki, »psihotehnike«, katera uči, kako se to in ono v živ» 
ljenju da doseči s pomočjo tega, da obvladaš »duševni me» 
hanizem« človeka. Ljudje so politično usmerjenemu človeku 
namreč kakor nekake lutke ali figure na šahovnici, ki jih 
je samo treba na pravi način suvati sem in tje, če hočeš 
dobiti igro.. Kakor sleherna figura na šahovnici, tako ima 
tudi vsak človek za politično mentalnost svoj pomen, svojo 
vrednost, ki jo je treba poznati, če hočeš v svoj prid ž njo 
računati. Realistično misliti in človeka vzeti, ne kakršen 
bi lahko bil, če bi ga skušali n. pr. s pomočjo vzgoje dvig» 
niti, marveč vsakogar tako zgrabiti kakor zasluži, češ, ljudje 
so nizkotni in podli; vreči pred nje upanje na poplačilo, 
na vnanjo čast in ugled* pa strah pred kaznijo; enega iz» 
igrati proti drugemu (»divide et impera!«); vsakega porabiti 
na svojem mestu in pa v to svrho, za katero ga pravkar 
lahko porabiš, ga meni nič tebi nič vreči v stran, ako ga 
več ne rabiš, brez pomislekov iti za svojim ciljem ter irileti 
široko vest — to je tisto, kar hoče politični človek. In trdi» 
tev, da namen posvečuje sredstva, je eminentno politična 
trditev.

Posebno tesnih zvez pa očituje politična usmerjenost z 
g o s p o d a r s k i m  področjem. Treba le pomisliti, da so 
najizdatnejša sredstva, ki jih politični človek porablja za 
dosego svojih ciljev, gospodarska, »zlati osel«. Bogastvo 
dela politično usmerjenega človeka svobodnega in neodvis» 
nega; to je sredstvo, ki vsebuje čisto izrednih nagibov za



tuje hotenje — z nobenim drugim bi ne mogel tako izdatno 
učinkovati na širje mase ter jih pridobiti za svoje namene. 
Vendar pa politične miselnosti ne smemo zamenjavati z 
gospodarsko, to je s tisto, kateri je najvišje načelo za njena 
dejanja in nehanja — korist, denar. Gospodarskemu pods 
ročju bistveni zakon se namreč glasi: ako hočeš kaj prido* 
biti, tedaj moraš delati in pa varčevati. A politične metode 
za pridobivanje gospodarskih dobrin so drugačne: diplo* 
macija in pogajanje, osvojitev in sila. In tako je moderna 
podjetnost na gospodarskem področju v ̂ svojem jedru bolj 
politično nego pa ekonomski zakoreninjena. Cilj velikih 
podjetij čestokrat m v prvi vrsti-pridobivanje, temveč raz« 
mah moči v čim večjem obmerju — zagospodovati ne nad 
bogastvom, temveč nad ljudmi, nad tujimi rokami in dušami.

Politični tipus človeka se rad opira tudi na e s t e t s k e  
ali umetnostne momente: vsaki moči je treba vnanjega 
sijaja. S tem sijajem moč učinkuje na svoje nositelje prav 
tako, kakor na podrejene mase. Posvetni vladar, ki prihaja 
v polnem blesku, cerkveni dostojanstvenik, ki stopa pod 
baldahinom, velekapitalist v svojem paradnem avtomobilu 
I .. njim vsem prihaja v takem blesku lastna moč do za* 
vesti; na tej podlagi doživljajo čut svoje upravičenosti, a 
množice se jim v spoštovanju klanjajo ter jih občudujejo. 
Nikakor pa ne smemo prezreti, da tukaj političnemu člo* 
veku ne hodi na misel čista lepa forma; ne, z njeno pomočjo 
bi le hotel na zunaj učinkovati, to se pravi, izrabiti tisto 
sila sugestivno moč, ki jo ima umetnost do človeške duše, 
n. pr. godba, zlasti do velikih množic, ali besedne rožice, ki 
jih zna saditi spreten »ljudski« govornik.

S o c i a l n a  in politična miselnost si na prvi pogled 
sicer nasprotujeta, ker je idejni votek eni izmed njiju boj 
zoper druge in zaničevanje, a drugi ljubezen. Politična 
usmerjenost duše hoče vladati in kaj veljati, četudi na račun 
drugih, a socialna je pripravljena se žrtvovati in živeti za 
druge. Že starorimski, s političnim duhom zadojeni aristo* 
krat se roga socialnemu čutu, češ, zaničujem to ljudsko 
sodrgo in ne maram o njej ničesar slišati (odi vulgus profa*



num arceoque). Kajpada je tak brezobziren tipus političnega 
človeka, nekakšen kralj na Betajnovi, ki pozna edinole sebe 
in druge ljudi smatra nekam za svojo last, bolj redek pojav 
v resničnem življenju. Zato čestokrat vidimo, da politični, 
to je za močjo stremeči človek pri svojem dejanju in nehaš 
nju Upošteva tudi socialne vidike. Uvaževati moramo nams 
reč, da največja moč, kar je srečavamo v življenju, vsikdar 
nastopa kot k o l e k t i v n a  moč (akcijsko društvo, kartel, 
zveza, udruženje, zadruga, bančni koncern, država). Koleks 
tivni moči pa že z druge strani odgovarja tako ustrojena 
skupnost večjega ali jako velikega števila ljudi, da čutijo 
eden za drugega, n. pr. delavci v tovarni. In osebni nosilec 
pa izvrševalec take kolektivne moči se mora, ako hoče z 
uspehom druge obvladati, vsaj kolikor toliko, zavedati, da 
svoje ukrepe izvršuje v prid drugim, da je odgovoren za 
njihovo dobrobit. Nekaj socialnega čuta ljubezni mu je že 
zato treba, ker je tak reprezentant kolektivne moči obenem 
tudi neke vrste » v o d i t e l j «  drugih; a voditelja morajo 
tisti, ki jih naj uspešno vodi, priznati ter se mu prostos 
voljno podrediti. To pa bo trajno dosegel samo tedaj, ako 
nikdo ne dvomi o tem, da so njegove namere čiste, in ako 
tistih, katere vodi, ne izrablja kot sredstvo za svoje časti« 
lakomne načrte. V slehernem oblastvu nad drugimi mora 
biti vsaj markirana medsebojna zvestoba, ljubezen in za« 
upanje .— Ako je tisto razmerje, ki nosilca in izvrševalca 
kolektivne moči veže z drugimi, zares v ljubezni zakore« 
ninjeno, tedaj je to p a t r i a r h a l n i  sistem kolektivne 
moči;/ako se opira na pravo, tedaj je nosilec in izvrševalec 
te moči p r a v n i  v l a d a r ;  ako se dotičnik poslužuje pri« 
lizovanja ter se laska ljudskim instinktom, tedaj je d e m a« 
g o g; in ako je njegova moč v tem, da jih v duhu nadkri« 
ljuje ter jim vladajoč skuša služiti, tedaj je to pravi vodi« 
t e l  j, ki čuti dolžnost,, svojo moč dati v; službo celote.

Tudi z v e r s k i m  področjem je politični človek v tes« 
nih stikih. Docela naravni simbol neskončne moči je nam« 
reč vsemogočni Bog, ki je v stanu, svojo voljo uveljaviti 
zoper sleherni pomislek in pa zoper vse ovire. Pravzaprav je



nekaj čudnega v tem, da se nekdo, ki bi hotel dobiti vso 
moč v roke, vendar čuti odvisnega od najvišjega bitja. Toda 
le pomislimo, da tak človek bridko občuti faktum, da so 
tudi njegovi svobodi in pà njegovemu hqtenju potegnjene 
te in te meje ter da se pač tudi zaveda svoje odgovornosti 
in bi jo hotel naprtiti — Bogu.

M o t i v  ali nagib dejanju in nehanju političnega člo* 
veka je torej volja do moči, to se pravi hotenje, si za vsako 
ceno pridobiti veljavo. S kakim že v naprej danim »nače« 
lom« (n. pr. pravičnostjo) pa bi politična mentalnost, zlasti 
v »veliki« politiki ne znala kaj početi, ker se na tem pod« 
ročju rad kar iznenada, kakor da je iz usode rojen, pojavi 
kakšen čisto nov, svojevrsten in zapleten položaj, ki ga 
ni bilo možno predvidevati in katerega zgolj politično, to. 
je samo proti moči usmerjena duša ni ali vsaj namah ni v 
stanu spraviti v sklad z moralnimi zahtevki. In tako se 
politično postopanje najrajši ravna po vsakokratnem polo« 
žaju; ime takemu ravnanju je o p o r t u n s t v o .  Stritar je 
tozadevno našim »prvakom« pred 50 leti očital, da takole 
modrujejo:

Ta stvar je lepa, dobra res v principi, 
a zdaj ne gre, neugodne so razmere; 
to je grdo, a dobro v tem je hipi.

A ta breznačelnost je povsem legalen otrok čisto poli« 
tične miselnosti, ki hoče brezpogojno »prodreti«. Zato se 
v politiki dajejo obljube, ako se to zdi prikladno, a se tudi 
z isto lahkoto prelomijo, ako je tö v interesu moči (Belgija
1. 1914!). Politika je pač — »umetnost, priložnosti porabiti 
in pa priložnosti ustvarjati«.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
O. B a u m g a r t e n ,  Politik und Moral. 1916.

■ Fr. W. F o e r s t e r ,  Staatsbürgerliche Erziehung. Prinzipien* 
fragen politischer Ethik und politischer Pädagogik. 2. izd. 1914.

L. N e l s o n ,  Erziehung zum Führer. 1920.
A. O g r i s ,  Politične stranke. 1926.



Fr. O p p e n h e i m e r ,  Der Staat. (V zbirki »Die Gesell« 
schaft«, XIV.—XV. zv.)

L. P i t a m i c , Država. 1927.
H. R a u c h b e r g ,  Politische Erziehung. Rektorski govor na 

nemški univerzi v Pragi. 1912.
A. V i e r k a n d t , Staat undi Gesellschaft in der Gegenwart. 

Eine Einführung in das staatsbürgerliche Denken und in die poli« 
tische Bewegung unserer Zeit. (V zbirki »Wissenschaft und Bil« 
düng«, št. 132) 2: izd. 1921.

F. W i e s  er, Das Gesetz der Macht. (XV +  562 str.) 1926.

Ljudstvo in umetnost.
Tudi kulturno področje estetskih vrednot je že po svo« 

jem b i s t v u  tako, da je v njem zametek naj dalekosežne jših 
pedagoških vprašanj in nalog. Umetnost je namreč docela 
svojevrstno in pa vseskozi avtonomno kulturno področje in 
ne kakšno peto kolo poleg drugih kulturnih področij, to se 
pravi: poleg znanstva, tehnike in gospodarstva, politike, 
religije.. .  Vsa ta področja si dajejo sicer opravka ž e n i m  
ter i s t i m  svetom in življenjem, toda vsako z drugačnega, 
čisto samosvojega vidika: znanstvo si prizadeva dokopati se 
do resnice, do brezpogojne resnice z ozirom na posamezne 
pojave sveta in življenja; tehnika skuša ob eksaktnem po« 
rahljanju prirodnih sil do čim večje mere dvigniti udobnost 
našega življenja; ob vodilu verstva išče človeška duša zado« 
voljivega razmerja do neskončnosti in večnosti, itd.

In umetnost? No, b i s t v o  u m e t n o s t i  j e  doživ« 
l j a n j e  l e p o t e !  to, da se človeku odpirajo oči za lepoto, 
ali drugače rečeno: da nekdo, ki mu pravimo u m e t n i k ,  
o d k r i v a ,  p r i k a z u j e  i n o b l i k u j e  l e p o t o .  Finžgar 
izjavlja, da naloga pisatelja n. pr. ni nič drugega, nego odkriti 
to, mimo česar grédo drugi z odprtimi očmi in ne vidijo. 
Iu tako je torej umetnik človek, ki ob Svoji umetnini drugim 
ljudem, »o b č i n s t v u« odpira dušo za pogled v sicer isti« 
nite, a ne slehernemu očesu a priori vidne, oziroma sleherni 
duši doznavne vitre življenja in sveta.



Da je pravi bitek umetnosti res doživljanje, to je še 
do polpreteklih časov prelepo in živo izpričevala tista veja 
umetnosti, kjer duša najbolj neposredno stopa na dan — 
p e t j e .  Danes na žalost menda umira ves dolgi vek, ko je 
ta ali oni ali ona, in tudi ono, sam od sebe zapel »narodno«, 
veselo ali otožno, kakor mu je ravno bilo »pri srcu«. Danes, 
v dobi umetne pesmi in koncertov — ne doživljamo več 
petja: »izobraženec in proletarèc, oba sta brez petja«. Precej 
ima tukaj na vesti šola s svojimi »šolskimi« skladbami, ki 
čestokrat niso ne tič ne miš.

A p r v o  veliko, pedagoški usmerjeno vprašanje z 
estetskega področja se glasi: k a k š n o  v l o g o  igra do« 
življanje lepote v življenju človeka? Zdi se mi, da je pravi 
odgovor na to vprašanje dal O. Župančič s svojim verzom: 
»Naj srce sé navriska in izjoče!« Ob doživljanju lepote, ki 
diha iz slike, pesmi, melodije, kipa, tragedije...., naj d u š a  
u m e t n i k o v a  in prav tako duša vsakogar, k i č u t i  za 
u m e t n i k o m ,  dobiva tisto r a v n o t e ž j e  | ' ki je po« 
trebno za zdrav razvoj življenja, Zato čitamo v »Obiskih« 
tod e konfesijo Župančičevo: »V Duini šem hotel pogledati 
(iz tujine) domov z jasnim pčćsom in Čutečim srcem:, zato 
sem vpeljal dva glasova. Trezno sem hotel pregledati vse, 
kar jè našega, mizerijo in veličino, nato pa preko romantike 
(ženski glas) in kozmopolitizma (moški"glas) — d e l a t i  
dal j e . « In s tega vidika, mislim, daje Goethe sledeči, glo« 
boko zamišljen nasvet: »Man sollte alle Tage. wenigstens 
ein kleines Lied hören, ein gutes Gedicht lesen, ein treffliches 
Gemälde sehen und, wenn es möglich wäre, einige verniinf« 
tige Worte sprechen.« (Wilhelm Meister, Lehrjahre.)

Toda vsaka umetnina, ki ji res gre to imé, je v e;Li k a 
i z p o v e d umetnikove duše, razodetje, katero ni za vsa« 
kogar doumljivo — »ker je resničen umetnik vedno daleč 
pred svojim občinstvom« (Krek) ali ker je, kakor se izraža 
Župančič,- »daljnih carstev sin, tuj in teman«. Zato pa 
nastane d r u go veliko vprašanje: kako ustvariti »m o s t«, 
ki pelje od ene strani do druge, od umetnika do občinstva?



O večini ljudi se namreč še danes da trditi, da nimajo 
o r g a n a  za  d o z n a v a n j e  l e p o t e  in je zato tudi 
sploh ne doživljajo. Izkustvo uči, da jim je navadno všeč 
ves tako imenovani »kič«, to je vsaka, kakršnakoli slika, 
melodija, ig ra ... ali pa nobena. Tozadevno n o r m a l n o  
stanje bi se torej dalo označiti z besedo »a e s t h e t i c a 1' 
i n s a n i t y « , 'kar pomeni neke vrste estetsko idiotijo. Samo 
da se ta nedostatek ne opazi že kar oddaleč, ker dandanašnji 
človeku ni težko hliniti okus, zanimanje pa izvedenost na 
estetskem področju, n. pr. na ta način, da se v marsičem 
ravna po vsakokratni modi.1

Toda če je nekdo n. pr. letos poslušal Beethovenovo 
9. simfonijo, pa ni ob nje izvajanju občutil ničesar poseb« 
nega, tedaj ni da bi dotičnik moral biti povsem nemuzikalen, 
to se pravi, da bi mu moralo manjkati potrebnega »organa«; 
lahko da je estetski učinek izostal zato, ker ta človek ni 
ali ni dovei j muzikalno i z o b r a ž e n .  In tako je zlasti 
z ozirom na to dejstvo v najnovejšem čašu začelo prodirati 
naziranje, da bi š o l s k i  m l a d i n i  trebalo na s i s t e s 
m a t i  če n način v z b u j %t i . in r a z v i j a t i  č u t  za 
u m e t n o s t ,  obenem pä 'tudi o d r a s t i  im članom na« 
roda v čim večjem številu širiti estetsko obzorje.

Estetska vzgoja mladine se je v Nemčiji temeljito pre« 
tresala na treh velikih zborovanjih, ki so dobila ime »K u n s  t« 
e r z i e h u n g s t a g e « .  Prvi se je vršil v D r a ž  d a n i h  (1901) 
ter se zlasti zanimal za vzgojno dinamiko upodabljajoče 
umetnosti (osobito slikarstva). Drugi je bil v W e i m a r  ju 
(1903) ter vzel v pretes vprašanje, kako bi se naj z ozirom 
na estetske zahtevke v šoli obravnavala materinščina in 
pesništvo. A tretji, v H a m b u r g u  (1905) je bil posvečen 
telovadbi in petju.

Z ozirom na odrastli publikum pa se pričenja vedno 
bolj povdar jati tozadevno poslanstvo k r i t i k e  in r e « 
c en zi  j e. Umetnik nima naloge, da obenem tudi »pedago«

1 Gl. A. F i s c h e r ,  Aesthetik und Kunstwissenschaft. Münch« 
nèr philosophische Abhandlungen. 1911. Str. 122.



gizira«, to se pravi, občinstvo navaja k doživljanju lepote, 
katera je vtelešena v njegovem umotvoru. »To ni umetni« 
kova dolžnost; umetnik naj ustvarja, kritiki in drugi podobni 
ljudje pa naj pedagogizirajo. Kadar Jakopič naslika sliko, 
ali naj še napiše razpravo, kako naj jo ljudje gledajo in 
kaj naj si pri tem mislijo? V momentu ustvarjanja ni sploh 
nobenih računov več. Takrat človek bruha iz sebe, kar se 
je dolgo nabiralo v srcu, in se za vse drugo ne meni.« 
(Župančič, Obiski.)

y Ivan Cankar piše v B e 1 i k r i z a n t è m i, ki je nekaka 
filozofija umetnosti, da ima recenzent nalogo, opozarjati 
občinstvo na lepoto, ki jo umetnik oznanja v svojem urno* 
tvoru, ter povedati, v k a k š n i  z v e z i  da je umetnikovo 
delo s k u l t u r o  n a r o d a  in časa .  »Recenzent je 
ogledalo, v katerem kaže umetnik narodu pomen in namen 
svojega dela. V naših krajih pa so nevešči recenzent j e 
ogledalo obrnili, tako da vidi umetnik v njem svojo spako, 
narod pa strmi na prazen papir.« To se pravi, da so umetnika 
hoteli poučevati recenzentje in kritiki. ^ PtÜi

Za dopolnitev, in poglobitev črtaj: š t u d i j S ^  ^  |l |j j
M. B u r c k h a r d ,  Das Theater. (V zbirki »Die Gesellschaft«,

XVIII. zv.)
Fr. Č i b e j ,  Sociologija umetnosti. (Dom in Svet, 1925)
F. S. F i n ž g a r ,  O lepi knjigi. (V zbirki »Ljudska visoka 

šola«, IV. zv.) , ; , . ;
W. G ä r t n e r u. M. F a b e r, Die Dilettantenbühne als Mittel 

der Volksbildung. (V zbirki »Führer für Volksbildner«, 4. zv.) 1923.
A. L a s s m a n n . ,  Deutsche Volksfeste. Ein Beitrag zum neuen 

Feststil. '(V zbirki »Führer für Volksbildner«, 9. zv.) 1923.
R. M ü l l e r « F r e i e n f e l s ,  Erziehung zur Kunst. Musik, 

Dichtung, bildende Künste. 1925.
M u s i k  in Volk, Schule und Kirche. Vorträge der 5. Reichs« 

schulmusikwoche. Herausgegeben Vom Zentralinstitut für Erziehung 
und Unterricht. (255 str.)

Luise P o t p e s c h n i g g ,  Einführung in die Betrachtung von 
Werken der bildenden Kunst.

9



J. R i c h t e  r, Die Entwicklung des kunsterzieherischen Ges 
dankens als Kulturproblem der Gegenwart. (272 str.) 1909.

A. S c h ö n b a c h ,  Über Lesen und Bildung. Umschau und 
Ratschläge. 8. izd. (X +  407.) 1913.

J. S t r z y g o w s k i ,  Plan und Verfahren der Kunstbetrachs 
tung. (V zbirki »Führet für Volksbildner«, 3. zv.) 1922.

J. V o l k  e i t ,  Kunst und Erziehung. 1911.

Religija pa kultura.
Z ozirom na vprašanje, v kakšnih odnošajih da je 

d a n a š n j i  č l o v e k  do religije (faustovski: »wie hast 
du ’s mit der Religion?«), bi se dalo razbrati sledečih troje 
skupin:

a) Veliko ljudi, osobito k m e t s k i h ,  še danes v ver« 
skein oziru živi vse po smernicah t r a d i c i j s k e  av t o»  
r i t e  t e ,  to se pravi tako, da jim črv kakih dvomov še prav 
nič ni začel glodati v duši in se sploh — najrahlejšemu 
utripu verskega dvoma upirajo, ker ga smatrajo za greh.

b) Drugo skupino tvorijo deloma tisti »p r o s  vet« 
1 j enei«,  ki se ponašajo s tem, da so se otresli vnanje 
verske avtoritete, katera da jim je odveč, češ, religija je 
le »najinteresantnejša bolezen« (Nietzsche), ki je kdaj po« 
padla človeštvo; dalje tista j a r a  g o s p o d a , ki odklanja 
religijo, ker bi jim branila živeti povsem v smislu materija« 
lističnega svetovnega naziranja (jej, pij in veseljači!); in 
slednjič velik del s o c i a l n e  d e m o k r a c i j e ,  ki trdi, 
da je religija zgolj sleparstvo duhovnikov in ponèumnjevanje 
človeka.

c) A v tretjo skupino spadajo vsi oni, ki v novih smereh 
»i š č e j o« vsebine svojemu verskemu življenju, pri nas n. pr. 
tista mlajša generacija, ki se zbira okrog »Križa na gori«.

Kajpada se, in sicer prav nič poredkoma, pripeti i to, 
da je v duši e n e g a in  i s t e g a  človeka obseženo v s e h  
t r o j e  naštetih odnošajev do religije. Marsikak sicer »libe« 
ralno« misleč inteligent si je n. pr. ohranil v duši ostanke 
otroško priproste pobožnosti, vendar pa se v njegovem



odporu proti ortodoksiji očituje ponos prosvetljenca in poleg 
tega se obenem tudi zaveda, da Bi hotel najti novo vsebino 
verskega mišljenja in hotenja.1

Jedro religije je v tem, da religiozni človek na čisto po* 
seben način gleda, pa doživlja vse to, kar je: svet, življenje, 
Boga. . .  Zlasti pa je zanj značilno to, da se mu pogled 
obrača k c e l o t n e m u  s m i s l u  življenja. In tako pri* 
haja, da ima vsak doživljaj, v katerem se nam tako ali tako 
javlja celoten smisel življenja, n. pr. kako »razmišljanje« ob 
težkih udarcih usode, nekak religiozen ton na sebi.

V duši človeka, ki je res religiozen, Se sploh ne more 
roditi drugačen, nego religiozen utrip: naj si n. pr. tak človek 
upa ali se boji ali je vesel ali žalosten, naj kaj dela ali 
uživa... To je tako, kakor so n. pr. vse kretnje ljubkega 
človeka ljubke. V religiozni duši je večno iskanje, notranji 
hemir, čustvo razklanosti in brezdomovinstva, čustvo majh* 
nosti in zapuščenosti, hrepenenje po zavetju, miru in odre* 
šitvi. Skratka duševno stanje, ki ga je sv. Avguštin izrazil z 
besedami: »Inquietum est cor meum, donee requiescat in te.« 
(Moje srce ostane nemirno vse dotlej, da nekoč najde odpo* 
čitka v tebi.)1 2

Način, kako se religiozni človek obrača k celotnemu 
smislu življenja, ali drugače rečeno, k temu, kar je ne* 
skončno, božansko, pa je lahko dvojen, kakor to uči 
življenje. •

Ta je prepričan, da Bogu najbolj služi tedaj, Če vse to, 
kar svet in življenje človeku nudita, posvečuje, to se pravi, 
dèva v zvezo z božanstvom: če n. pr. svoje otroke smatra 
za velik blagoslov in vsakdanji kruh za dar božji, če sleherni 
opravek začne v imenu božjem, če zakonsko zvezo sklene na 
verski podlagi, itd. To je religija p o s v e č e v a n j a ;  nje

1 Gl. J. C o h n , Der Sinn der gegenwärtigen Kultur. Ein philo* 
sophischer Versuch. 1914. Str. 238—9.

2 Gl. E. S t e r n ,  Einleitung in die Pädagogik. 1922. (Poglavje 
»Die religiöse Lebensform«.) Str. 196.

9* i



najbolj izrazit tipus je zapadnoevropski menih, ki »moli in 
dela« (kultivira izemljo, uci otroke, prepisuje stare klasike).

A oni misli, da postane tembolj bogupodoben, čimbolj 
se obrne od življenja pa njegovih darov in zapeljivosti, češ, 
vse to je — »vanitas vanitatum«. To je religija o d p o v e d i ,  
ki jo najbolj izrazito zastopa eremit (puščavnik) in svetnik 
na stebru ali bramanec, ki se je umaknil v gozdno samoto, 
in pa buddhistični menih.

Za katero izmed obeh pobožnosti, za svet poveličujočo 
ali za svet premagujočo, da se poedini vernik odloči, to pa 
zavisi od faktorjev, ki jih on sam nima poljubno v oblasti: 
v prvi vrsti od prirojenega temperamenta, potem od doživ« 
ljajev, ki mu jih je naklonila usoda, od miljeja, v katerem 
živi, in tudi od njegove starosti.1

Zgodovina o duhovnem razvoju človeštva poroča, da so 
bile dobe, ko pri tem ali onem narodu r e l i g i j a  posve« 
č e v a n j a ali svet poveličujoča pobožnost tako izrazito 
stopa na dan, da med religijo pa kulturo ni bilo prav nič 
nasprotja in je religija b r e z p o g o j  no o b v l a d o v a l a ,  
to se pravi, inspirirala ter vodila težnje in prizadevanja po 
raznih področjih kulture, n. pr. v umetnosti, gospodarstvu, 
politiki in tudi v znanstvu. Najbolj očividen in naravnost 
veličasten zgled za tako, h a r mo n s k o  r a z m e r j e  me d  
r e l i g i j o  i n  k u l t u r o  sta: staroizraelska teokratija in 
pa zapadnoevropski srednji vek.1 2

Drugi, s v e t  p r e m a g u j o č i  tipus verstva pa je 
nastopal v r a z l i č n i h  n i j a n s a h  vse od medsebojne 
mlačnosti pa do izrecnega, včasi celo skrajnega nasprotja 
med verskim mišljenjem in med duhom tega sveta, ki mu 
sledi, kultura v raznih svojih panogah.

Toda kadarkoli je religija stopila v pozitivno zvezo s 
kulturo, bodisi kot gospodovalka nad njo bodisi da se je 
samo dala od kulture porabiti kot dobro sredstvo za ta ali

1 Gl. J. C o h n , Sj c., str. 249.
2 Gl. Th. L i t t ,  Religion und1 Kultur. (V »Erziehung«, IT - 

2. zv.)



oni namen (n. pr. v obliki prisege na verskem temelju ali 
kot versko »podzidana« morala) — vsikdar še je izkazalo, 
da je z v e z a  s k u l t u r o  p r a v i  r e l i g i j i  bila v 
š kodo .  Tükaj se namreč religija da vpregati v jarem 
t u j i h ,  to je takih načel in norm, ki nikdar ne u s t r e s  
-za j o n j e n e m u  d u h u ;  in to ni nemara samo tedaj 
tako, kadar bi naj religija le dobrohotno spremljala pesem, 
ki jo ta ali ona vrsta kulture po svojih nazorih in vzorih 
poje, ampak tudi takrat, ko religija misli, da kulturi nadeva 
brzdo svojih lastnih načel. »Religija se ne more vmešavati 
v naloge, težnje in norme kulturnega dejstvovanja, ne da Jbi
jo te sile, ki so ji tuje, potegnile v ris svojega območja.------
Religija ni v stanu, države vladati, družbe voditi, gospodar« 
stva upravljati in niti miselnih smernic jim ne more dajati, 
ne da bi se tista neizpremenljiva načela, po katerih poteka 
življenje na teh področjih, vgnezdila v njeno dušo: demon 
moči, formalizem prava, računarska miselnost pridobivalnega 
stremljenja. Religija ne more znanstva jemati v svojo službo, 
ne. da bi samozavestno stremljenje po resnici, katero se ne 
uda pred ničemer, zaneslo zmede v trdno versko prepri« 
Čanje. Religija se ne more sklicevati na izpričevalo umet« 
mosti in tudi ne se z njo dičiti, ako noče, da bi čutna opoj« 
most, ki jo povzroča estetsko uživanje, zamorila hrepenenje 
po tem, kar je večno, ter zaprla glas potrebi po odrešenju. 
In tako torej vidimo na vseh straneh isto; sliko: kar se 
religiji na zunaj podvrže, to je v n j e j  s a m i  že zavladalo. 
Zato pa religija prav tam, kjer misli, da je neomejena go» 
spodarica, postane služeča dekla ter se samemu sebi tem 
globlje in pa tem krepkeje odtuji, čimbolj si svojo odvisnost 
zakriva z navideznim obvladovanjem sveta.«1 .

Izgleda torej, kakor bi imeli prav tisti, ki trde: véra in 
kultura (znanstvo, umetnost, gospodarstvo..,) sta kakor 
ogenj in voda, to se pravi, dvoje svetov, ki stojita do skraj« 
nosti sovražno eden proti drugemu. Pa vendar ni tako! Treba; 
le pomisliti,: da sp religija, znanstvo; umetnost, gospodar«

1 Th. L i 11, 1. c., str. 73.



stvo . . .  le  d o z d e v n o  pognale iz povsem različnih in 
med seboj popolnoma ločenih gredic človeškega bitja in 
žitja. Toda v istini jim v s e m  s k u p a j  idejnih sokov 
daje e d e n  i n  i s t i , ,  silno obsežni pa bujnopestri živ« 
Ijenjski proces. In tako torej religija n i nikakšen zunanji, 
to je od čisto tuje strani prihajajoč s o v r a ž n i k  raznih 
oblik, v katerih se odigrava kulturno življenje, temveč njihov 
iz istih globin življenja kakor znanstvo, umetnost, gospo« 
darstvo. . .  rojeni, samo da drugače usmerjeni, to je dru« 
gačno funkcijo življenja izvršujoči — t o v a r i š .

Verstvo namreč izvršuje (na višjih stopnjah življenja) 
to funkcijo, da odgrinja zaveso raz tisto silno razpoko, raz 
tisti pretresljivi' č u t  r a z d v o j e n o s t i ,  ki v človeškem 
bitju in žitju sega od vrha do tal, to je skozi vse vrste nje« 
govega prizadevanja. Čimbolj si sam izkusil, kaj vse je 
človek dosegel na raznih področjih, to je na področju znan« 
stva, tehnike, umetnosti, nravstvenega in socialnega živ« 
ljenja.. .  in čimbolj ti je tudi to prišlo do zavesti, da je 
ogromno i tega, kar utegne človeku o s t a t i  ne  dos e g «  
l j i v o p a  n e d o u m l j i v  o — tem jasneje slišiš v svoji 
duši glas, ki ti šepeče: da si človek je veliko, toda uvažuj, 
da si s a m o  . . č lovek!

In tako je torej neke vrste kulturoslovni aksijom: »Ni 
je religije, ki bi ne n a s p r o t o v a l a  kulturi, in pa — 
ni je religije, ki bi ne bila v z v e z i  s kulturo.«1

Iz tega pa sledi, da je religija nad vse važno gibalo 
človeškega duha, neke vrste d u h o v n a  v z m e t. Kjer v 
duši ni take napetosti, kjer človek ne doživlja take vedno 
iznova se rodeče »krize«, n e p r e s t a n i h  k o n f l i k t o v  
med tem, kar je »iz prahu«, in pa med »nečim višjim« — 
tam z a č n o  k u l t u r o t v o r n e  s i l e  p e š a t i .  Svarilni 
zgledi od te strani so n. pr. tisto plitvo, samemu sebi uga« 
jajoče prosvetaštVo, ki ga toliko srečavamo v današnjem 
življenju, tista zgolj čutnost žgačkajoča umetnost, tista opor« 
tunistična, samo nadmoči lačna politika, in kar je še podob«

1 Th. Li t t ,  1. c., str. 79.



nega. E. Krieck bi utegnil imeti prav s trditvijo, da — vsaka 
kulturna kriza nastane iz verskega pokreta ali pa jo vsaj 
spremlja verski pokret.1

Lastni interes torej veleva religiji, da odkloni poveliče* 
vanje posvetnih poslov, »posvetno rabo« kulture, ker njeno 
kraljestvo ni od tega sveta; a tudi to ji veleva, da naj nikar 
ne gre vsaksebi od kulture, ker bi s takim početjem storila 
usodepoln korak, to je tajila vezi, ki imajo svoj izvor na 
dn u  č l o v e š k e  d u š e  ter spajajo najvažnejše strani 
človeškega življenja. N e k u l t u r n a  a p o t e o z a  in tudi 
ne k u l t u r n i  n i h i l i z e m ,  marveč prej omenjeni, ‘v 
enoti duha izpočeti a n t a g o n i z e m  me d  r e l i g i j o  in 
k u l t u r o  je večno živi vrelec človeških sil in s. tem pra? 
vega kulturnega življenja.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
Fr. Č i b e j ,  Temeljna vprašanja sociologije religije. (»Čas«, 

XXI. 1.)
R. E u c k e n , Der Kampf um die Religion in der Gegenwart.

4. izd. 1923. (V zbirki »Pädagogisches Magazin«, št. 880)
Fr. W. F o e r s t e r ,  Christus und das menschliche Leben. 

(352 str.) 1922.
L. H e i t m a n n ,  Großstadt und Religion. II. del: Der Kampf 

um die Religion in der Großstadt. 2. izd. 1924.
R. K u š e j , Cerkev v luči prava in etike, (V zbirki »Ljudska 

visoka šola«, V. zv.)
R. O t t o ,  Das Heilige. Bd. I. Über das Irrationale in der Idee 

des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen. 14. izd. 1926.
P. R. R a d o s a v l j e v i č ,  ̂ Biblijska pedagogija. Monografija 

iz istorijske nauke o vaspitanju. 1912. (V cirilici)
G. S i m m e l ,  Die Religion. (V zbirki »Die Gesellschaft«, 

II. zv.)

1 Gl. E. K r i e c k ,  Philosophie der Erziehung. 1922. Str. 
211t—4.



III. Sola.

Svojezakonsko (avtonomno) bistvo šole.
Šola je eno izmed najvažnejših sredstev, ki si jih kulturno 

življenje (gospodarstvo, umetnost, znanstvo, politika, ver« 
stvo...)  ustvarja za dosego svojih ciljev. A ves kompleks 
raznih posamič nastopajočih vprašanj, ki so v zvezi s poj« 
mom šola, bi se dal stisniti v eno samo, ni dvoma da 
globoko, ker do dna segajoče vprašanje: ali ima šola življenje 
s p r e m l j a t i  ali v o d i t i ?  Z drugimi besedami: ali je 
glavna naloga šole, uvajati naraščaj v življenje kulturnih 
zajednic, zlasti v »celotno delo in svetovno nalogo naroda« 
(A. Fischer) ali pa bodi šola zavod za izboljševanje sveta 
in življenja.

. Ako se napotimo iskat zanesljivega odgovora na to 
vprašanje, tedaj moramo za izhodišče vzeti dejstvo, da je 
temeljni zakon šole — u č e n j e :  da nekdo nastopa kot 
učitelj ter to in to učno snov sistematično in metodično 
podaja učencem. Bistvo šole torej zahteva, da se učenec v 
njej uči: slovnice, računstva, zgodovine, fizike, risanja, petja, 
telovadbe, zidarstva, elektrotehnike, zdravilstva itd. Na ta 
način funkcionira šola, kjerkoli jo srečavamo v pravi obliki. 
Šola in uk sta kar najtesneje med seboj spojena. In kjer 
bi vrhovna norma šoli ne bil uk, temveč kaj drugega (n. pr. 
vzgoja volje ali navajanje k socialnemu sožitju), tam šola 
ni več šola, ampak zapušča svoja tla ter zahaja na tujo 
njivo (rodbine, mladinskega varstva ali česa podobnega). To 
izpričuje tudi zgodovina šolstva, ki nam za trdno poroča, 
da je šola vsikdar tedaj nastala, kadar se je tu ali tam 
kvantum takih misli, ki se sučejo okrog eiie centralne osi, 
sistematično uredil ter po metodičnih vidikih oblikoval. Tako



vzniknejo samostanske šole v prvih stoletjih srednjega veka., 
in na isti način pozneje humanistična gimnazija, meščanske, 
gospodarske, trgovske, umetnostne . . .  šole, univerza itd.

Toda čeprav ima šola po svojem bistvu intelektualističen 
stržen, s tem še nikar ni rečeno, da bi tako, kakor današnja 
šola navadno vrši svoje posle, bilo prav. Stvar se ima dan« 
danes namreč največkrat tako, da uro za uro, osobito v 
srednji šoli, • en »strokovni« učitelj za drugim pred učence 
stopa ter jim. po taki in taki metodi podaje: računstvo, 
kak jezik, zgodovino, verstvo, stenografijo.. .  ali pa (v 
ljudski šoli) isto počenja en sam »razredni« učitelj. A kaj 
da je »Zadnji smisel in cilj takega po strokah razcefranega 
dejstvovanja«, o tem si učitelj, niti strokovni niti razredni, 
večinoma ne mara beliti glave,1 Sicer pa ta razcefranost ne 
moti današnjemu človeku poprečnega tipa kdovekaj njegove 
miselnosti, kajti ob tako podajanem znanju postaje še 
najbolj dosegljiv tisti amerikanski »ideal«;-ki začenja tudi 
evropsko dušo čedaljebolj mamiti: zaslužek, tehnika, šport. 
Postati sposoben za pridobivanje denarja, za uporabljanje 
tehniških izumov (avto, telefon, radio ...), za gojitev športa!;

A globljim dušam je sedanja šola vendarle preveč 
»amerikanski« ustrojena ter želijo, da bi se v šoli' čim bolj 
uvaževal tudi v z g o j n i  moment; to se pravi, da bi šola 
naj ne imela v prvi vrsti učenčevega razuma pred očmi, 
ampak bi naj učinkovala tudi na njegovo čustvovanje, vred« 
noten j e in hotenje. Fr. W. F o e r s t e r  n. pr. je svoji 
svetovno znanj knjigi »Schule und Charakter« dal za motto 
besede : »Kdor samo znanje učencem .podaja, ta je rokodelec, 
a kdor tudi značaj vzgaja, ta je umetnik;« In obširni pokret, 
ki nastopa pod imenom »r è f o r m s k e« pedagogike,'zahteva 
v isti namen p r e o r g a n i z a c i j o sedanjega šolstva in pa 
novih m e t o d  za oblikovanje mladine po duhu in po telesu.

Ni dvoma, da »boljša bodočnost« narodov v veliki meri 
zavisi od vzgoje mladega pokolenja in da moramo pač pri«

1 Gl. E. K r i e c k#; Bildung. (»Jahrbuch des Zentralinstituts 
für Erziehung und Unterricht«, IV. 1922. Str. 1)



tegniti Spencerju, ki je dejal, da bo se socialno, politično 
pa industrijsko življenje takrat izboljšalo, kadar —  ljudje 
postanejo boljši. A dvomljivo je, da bi bilo veliko upanja 
na tozadevni uspeh, če se težišče vzgojnega dejstvovanja z 
drugih življenjskih področij, zlasti pa izpod domačega krova 
prenese v šolo.

Vsaka doba ima svoje naloge in zato tudi svojo vrsto 
vzgojnih potreb. Življenje zadnjih desetletij se je zlasti v 
socialnem oziru tako izpremenilo, da n. pr. le strokovno 
izobraženi inženir, uradnik, oficir, učitelj, delovodja. . .  niti 
zdaleka ni dovelj usposobljen za svoje mesto, ampak da 
mora v njem biti čim več v o d i t e l j s k e g a ,  to je vzga« 
jateljskega duha, če hoče res biti kos svojim nalogam. 
V z g a j a t i  dandanes mladino, se pravi, pred vsem drugim 
buditi v njej v o l j o  za  ž r t v o v a n j e  s a m e g a  s e b e  
v prid zajedniškemu življenju in pa č u t  za  o d g  o v o r  s 
n o s t glede lastnih dejanj in nehanj. Toda to so take strune, 
ki v mladi duši samo tedaj zazvene s pravim glasom, ako je 
ta duša, n. pr. v rodbinskem krogu, prišla v neposreden stik 
z osebo, katera se v danih položajih življenja, ko je n. pr. 
treba pomagati, žrtvuje v prid zajednici (rodbini, občini, 
narodu ...); ali pa če recimo mati postopa tako, da iz njenega 
dejstvovanja, zlasti v težjih situacijah, očividno odseva čut 
odgovornosti za lastno dejanje in nehanje.

Tako neposreden stik dveh duš, vzgojevalčeve in gojen« 
čeve, pa je v d a n a š n j i  š o l i  n e m o g o č ,  že zavoljo 
tega, ker šola čedaljebolj postaje »tovarna izobrazbe«, od 
katere se zahteva — ne »multum« (=  manj po vnanjem 
obsegu, pa zato nekaj globljega), temveč »multa«, to je: v 
širino usmerjene in na vatel p op r e č n o  s t i  ukrojene 
»Massenleistungen«. Sicer'pa glavna ovira intenzivni šolski 
vzgoji prihaja odtod, da je šola v jedru svojega bistva — 
e n o s t r a n s k a :  normalno se obrača v prvi vrsti do 
i n t e l e k t a ,  ki si ga prizadeva s premišljenim (»racionali« 
ziranim«) ukoin oblikovati. Ji to šteti v zlo, ji oponašati 
»učilnico«, se pravi, piskru očitati, da je črn!



In tako torej vzgojna možnost šole pravzaprav premore 
samo toliko, kar se da p o s r e d n o , :  to je s p o m o č j o  
u k a  doseči. Toda ta  p o t  n i v s i k d a r s i g u r n a ,  ker je 
pač v bistvu šolskega »obrata«, da tudi maršikak plod pristne 
kulture, ki se učencem podaja v šolski uri, niti zdàleka ne 
da vsega iz sebe, kar premore lepega, velikega,, globokega, 
plemenitega... Kajpada bi se dalo povsem upravičeno ugo« 
varjati, da je čestokrat vendar mogoče učenca postaviti pod 
n e p o s r e d e n  in c e l o t e n  učinek te ali • one velike 
kulturne dobrine: ga peljati v gledališče, h koncertu, na pre« 
davanje, v .cerkev, k sprejemu pomenljivih osebnosti.. . Ni 
dvoma, samo da šola v takem primeru ne p o s l u j e  več 
— k o t  šol a ,  katere bistvo je uk, ampak zgolj kot faktor, 
k ile  omogoča takšen in enak od drugod prihajajoč vzgojni 
vpliv na učenca; saj vendar lahko tudi ta ali oni, kj ne hodi 
več v šolo, iz lastne volje postane deležen takih učinkov 
kulture.

Vsak pravi tvorec (gospodarski organizator,; znanstven 
raziskovalec, izumitelj, velik pesnik, etični ali verski genij, 
dalekoviden politik ...)  je s svojimi idejami -obenem vzgo* 
jevalec svojega naroda; a šola je po svojem bistvu tako 
usmerjena, da ne ustvarja sama tega, kar podaje učencu, 
temveč da r a z š i r j a  in n a d a l j u j e  to, kar .so d r u g i  
ustvarili s svojim duhom, ali drugače rečeno, da »višinsko 
dimenzijo ideje pretvarja v širino in ploskev« (Krieck).

Tudi to je sicer res, da šola izkazuje i neposredno 
vzgajajočih činiteljćv, kakor so n. pr. O s e b n o s t  uči« 
te l j a (kateri n. pr. ne trpi lenobe, površnosti, neodkrito« 
srčnosti...) ali š o l s k o  ž i v l j e n j e  (ozir na součence, 
zahtevki discipline'. , .) itd. Toda uvaževati se mora, da je to 
nekaj i r a c i o n a l n e  ga, to še pravi takega, kar se le v 
neznatni meri da po preudarkih obvladovati.

Po svetovni vojni še je  ne Samo pri na^ ampak tudi po 
drugih državah začelo reformiranje' šolstva kar na veliko. 
Temeljni glas v različno 'variiranih- akordih reformatorskega 
prizadevanja je klic po metodah za bolj »intenzivno« 
v z g o j n o dejstvovanje v Šoli/ In kdor ima tenkosluho uho.



ta lahko iz gornjih glasov v teh akordih razbere nekakšno, 
če že ne direktnp, pa vsaj indirektno priznavanje dejstva, 
da se je t v o r n i  in v z g o j n i  d u h  sedanje, vedno 
manj od kulturnega duha prešinjene in vedno bolj se v 
samo civilizacijo pogrezajoče generacije — i z č r p a l  in 
o ma g a l .  To postaje od dne do dne bolj očividno zlasti 
na področju politike, verstva, leposlovja, nravstvenosti.

Toda bilo bi docela n e o p r a v i č e n o  p r i č à k o* 
v a t i ,  da »reformirana« šola v svojem plašču prej ali slej 
prinese novo, to je z n o v i m  ž i v l j e n j e m  p r e š i *  
n j e n o  d o b o , ki bi imela zopet pokazati »vredna dela« 
in s katero bi znova nastopili »sreče« pa »slave časi«. To 
bi šlo nad njeno moč. Kajti n o b e n a  š o l s k a  r e f o r m a  
ne  i zmore  n i č  d r u g e g a ,  n e g o  da  se  u č n a  
o b l i k a  i n  m e t o d a  p r i l a g o d i  — n o v i  vse* 
b i n i ,  to je kaki vodilni ideji, ki pa ni zrastla na šolskem 
zeljniku. Delomržnost, materijalizem, korupcija, brez vest* 
nost. . .  so jako strupene zeli na gredici sodobnega življenja. 
Kdo bi ne želel, da se najde lek za nje! Ali bilo bi a b o t n o ,  
se morda n a d e j a t i  p r e o b r a t a v duhovnem življenju 
naroda in človeštva od š o l s k i h  r e f o r m .

Ne prezirajmo namreč, da ima današnje nervozno refor* 
miranje šolstva svoj začetek in konec v težnji po izb olj* 
šanju — m e t o d e ,  katera je le s r e d s t v o  za dosezanje 
kakega cilja. A v e l i k i h  c i l j e v ,  oziroma v z o r o v ,  ki 
so najmogočnejši faktor v oblikovanju človeka, d a n a š n j a  
d o b a  — ni ma .  »Kako bodočnost nam kovala bode — 
mladina barov, šimija, fokstrota?« (A. Gradnik.) In najboljša 
metoda za dosezanje: majhnih ciljev ni več vredna, nego 
najlepša skleda, če je prazna ali pa le z neslanim sokom 
napolnjena.

Stvar se ima ravno narobe, to se pravi, v s a k a  š o l s k a  
r e f o r m a ,  ki i;es kaj zaleže, je nekaj, kar ne vsebuje in 
ne prinaša morebiti kali za »novo življenje«, temveč je  
s a m a  v z k l i l a  iz t e g a ,  da  — »en z a r o d  p o g a n j a  
p r e r o j e n ,  v e s n o  v« (Vodnik). Š o l s k i  t i p i  pa u č n i 
n a č r t i ,  ki jih srečavamo v tej ali oni dobi, so vsikdar



verni i z r a z  d u h o v n e  s t r u k t u r e ,  katero izkazuje, in 
pa duhovnih problemov, ki jih rešuje ta doba.

Iz vsega tega pa sledi, da šola n i m a  v o d i t i  življenja, 
ker kaj takega ne zmore. Ako bi šola šla n. pr. dajat novih 
smeri gospodarskemu življenju ali pa »pedagogizjrat« državo, 
tedaj bi morala vzeti nase očitek, da je zgrešila svojo vlogo. 
To bi se reklo segati preko svojega avtonomnega področja 
ter svojo lastno zakonitost Vsiljevati miselno tujim pod» 
ročjem, ki jih gibljejo čisto drugačne sile, nego tiste, ki so 
imanentne bistvu šole.1

In tako bi torej na zgoraj stavljeno vprašanje lahko 
odgovorili, da naloga šole ni, življenje voditi, temveč: živ» 
l j e n j e  s p r e m l j a t i , ' ,  nc zaostajati za njim, ampak po« 
slušati in uvaževati njegove zahtevke, to se pravi, mladino 
pripravljati iza življenje (»vitate discendum«). Merodajni vidik 
pri tem prizadevanju pa ne sme biti korist gojenca, marveč 
notranja priprava na življenje, notranje izpopolnjevanje in 
rast ali z drugo besedo — i z o b r a z b a . 1 2

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
H. G a u d i  g, Die Schule im Dienste der werdenden Person;» 

lichkeit. I. del (XII +  414 str.), II. del (315 str.). 1917.
L. G u r l i t t ,  Die Schule. (V zbirki »Die Gesellschaft«, 

XVI. zv.)
W. I l e l l p a c h ,  Die Wcsensgestalt der deutschen Schule.

1926.

»Pozitivno« ali delovno znanje.
Prva naloga šole je — učiti, to se pravi, podajati znanje 

(in veščine) ter s pomočjo znanja oblikovati učenčevega 
duha, Z ozirom na oblikovalno moč znanja pa razlikujemo

1 Gl. Th. L i t t ,  Möglichkeiten und Grenzen der Pädagogik. 
(Abhandlungen zur gegenwärtigen Lage von Erziehung und Er» 
Ziehungstheorie.) 1926.

2 Gl. E. K r i  eck,  Philosophie der Erziehung. 1925. (Poglavje 
o Soli.)



troje povišem različnih vrst: p o z i t i v n o  ali delovno, 
m o d r o s t n o  ali izobraževalno, v e r s k o  ali odrešilno 
znanje.

Centralni pojem vsega znanstva je r e s n i c a .  Trditve, 
ki se izrekajo v imenu znanstva, morajo ali bolje rečeno bi 
imele biti resnične. Zato so najvišji zakoni, katerim morajo 
z n a n s t v e n i  i z s l e d k i  (rezultati) brezpogojno ustre* 
zati, l o g i č n i  a k si  j o mi: načelo istosti, načelo proti* 
slovja, načelo ali — ali, načelo zadostne utemeljitve.

Nikar pa ne zadostuje zgolj logično merilo, če nam niso 
v mislih znanstveni rezultati, že pridelano znanje, temveč 
n a s t a j a n j e  z n a n j a ,  to je tisti živ proces vsega znan* 
stvenega prizadevanja: m o t i v i ,  c i l j i ,  m e t o d e ,  or* 
g a mi z a c i  j a znanstvenih teženj. Ta proces se namreč ne 
vrši po zakonih brezpogojne logike. Tozadevno raziskovanje 
uči, da ima človeška znatiželjnost tudi svojo s o c i o l o š k o  
plat, svojo »spoznavno sociologijo« (ki je del spoznavne 
teorije). Ali drugače rečeno: kakšne p r e d m e t e  znanstvo 
jemlje v pretres, kakšne c i l j e  stavi svojemu prizadevanju, 
kakšnih m e t o d  se poslužuje, kako je o r g a n i z i r a n o  
pridobivanje in razširjanje znanja — vse to v silni meri 
zavisi od »jako človeških« momentov v vsakokratni kulturni 
zajednici (od družabne strukture, zlasti od v l a d a j o č i h  
i n t e r e  s o v).1 Tako n. pr. vemo danes, da so razne vede 
tozadevno v precej tesnih odnošajih z n a r o d o v o  misel* 
n o s t j o, oziroma z vsakokratnim k u 11 u r n o z g o d o * 
v i n s k i m  s t a n j e m ;  za duhovne vede velja to v veliko 
večji meri nego za matematiko in prirodoslovje, za biologijo 
bolj nego za fiziko. Saj je pač razumljivo, če so zlasti z 
ozirom na metodo prirodoslovne vede neprimerno bolj »in* 
ternačionalizirane«, nego pa duhovne vede. A vendar se i v 
gojitvi eksaktnega znanstva, kakor rečeno, Zrcali svojebiten 
genij dotičnega naroda. Tisti metodični princip n. pr., ki mu 
pravimo p a r  a 1 e l o g r a m  s i l ,  je fizikalna »resnica«, ki

1 O sledečih izvajanjih gl.: M. ' Sc h e l e r ,  Versuche zu einer 
Soziologie des Wissens. (VII +  450 str.) 1924.



jo pač more uvideti vsak dovelj inteligenten človek katere« 
gakoli naroda, evropskega ali neevropskega. In vzlic temu 
je ta znanstveni princip tako i n d i v i d u a l e n  i z r a z  
a n g l e š k e g a  z n a č a j a ,  da je mogel samo na področju 
angleške kulture in nikjer drugod biti formuliran. To ni le 
fizikalno pravilo o učinkovanju dveh mehanskih sil, temveč 
— značilna stran v Svetovnem naziranju Angleža, kateri tudi 
gospodarske, politične, etične (Spencer), biološke (Malthus, 
Darwin) pojave življenja motri skozi znana očala: »ravno« 
težje sil« (balance of power).1

In če n. pr. Sombart trdi, da je duh modernega priro« 
doslovja (Galilei, Ubaldi, Huygens, Newton) rojen iz d v o j« 
n e g a  k n j i g o v o d s t v a  in pa g l a v n e  k n j i g e ,  tedaj 
se njegovi trditvi ne bo dalo kdovekaj oporekati, ako 
»dvojno knjigovodstvo« in pà »glavno knjigo« Vzamemo za 
simbole — r a č u n a r s k e g a  duha nove dobe, v kateri je 
vedno bolj rastla ter slednjič malodane absolutno zavladala 
industrija, tehnika in trgovina.

V srednjem veku bi današnji, to je zapadnoevropski (in 
tudi severno Ameriko obsegajoči) način znanstva bil čisto 
nemogoč, ker se je takrat pod avtoriteto cerkve, ki je imela 
v svojih rokah neposredno vodstvo vsega življenja, čim naj« 
globlje zakoreninilo in najširje razrastlo prepričanje, da je 
človekov bitek na zemlji samò priprava na d r ü g o . p r a v o  
življenje onstran groba (supranaturalizem) in pa da je člo« 
veški razum za odgovor nà te vrste vprašanja, na svetovne 
in življenjske uganke prešibak ter da treba za res imeti, kar 
v tem pogledu uči nadnaravno razodetje in kar je tedanji« 
človek tudi odkritosrčno storil (supraracionalizem).

Toda že na prevalu 14. stol. slišimo vse'drugačne besede. 
Florentinec Leon Baptista A l b e r t i  začenja (v svoji knjigi 
»Del governò della famiglia«) oznanjati nov nauk: da je 
človek ustvarjen za d e l o ,  za koristno delo! In ta, nova 
usmerjenost do sveta in življenja, to se pravi do tostranskega

1 Gl. E. K r i  e c k , Bildung, 1. c., str. 11.



življenja je polagoma ustvarila računarski ali k a p i t a l i «  
s t i č n i  tip človeka.

In s tem naziranjem se presenetljivo ujema, kar vsa 
zgodovina znanstvene kulture v zapadni Evropi pa v severni 
Ameriki izza novejše dobe očividno izpričuje: da gonilna 
sila v »pozitivnem« znanstvu ni znanje zavoljo znanja (nekak 
»science pour la science«), temveč — o b v l a d o v a n j e  
vsega tega, kar je. Pozitivno znanstvo ni rojeno iz teoretske, 
po »čisti« resnici stremeče, ampak iz praktične, to je pò 
s t o r i t v a h  težeče usmerjenosti do sveta in življenja. V 
tem smislu se na početku .nove dobe začenja oznanjevati 
nauk, da je znanje — moč (knowledge is power). Kaj da 
znanstvenik, vzame za predmet svojega raziskovanja, kako 
gleda svoj predmet in po kakih metodah ga proučuje — 
pri vsem tem že krepko soodločuje v o l j a  za  ob vi  a« 
d o v an  j e  p r i r o d e  (organske in neorganske), d u š e ,  
d r u ž b e  itd.

Dobiti možnost za o b v l a d o v a n j e  pa p r e o b l i «  
k o v a n j e  sveta in življenja, to je idejni stržen v znanju, 
kakor ga goji pozitivno znanstvo. Ni pa nemara tako, da bi se 
oblast pozitivnega znanstva raztezala samo črež v n a n j o  
p r i r o d o ,  bodisi organsko bodisi anorgansko; najrazličnejši 
pojavi, ki jih n. pr. v obliki p o l i t i k e ,  v z g o j e ,  or  g a« 
n i z i r a n j a . . .  srečavamo to« in onstran oceana, so dovelj 
dokaza, da pozitivno znanstvo hoče za dosezanje važnih 
ciljev tudi duševno stran poedinca in celih človeških skupin 
dobiti do čim večje, najrajši do poljubne mere v oblast. 
Tukaj ima tudi svoj izvor silni razmah današnje p s i h o «  
t e h n i k e ,  ki išče odgovora na vprašanje, »kako bi se dali 
ti in ti za človeka pomenljivi cilji doseči s pomočjo tega, 
da obvladaš d u š e v n i  mehanizem«. Ali pa pozitivistično 
umevanje besed »h i s t o r i a  m a.g i s t r a  v i t a  e«, češ, 
zgodovina je učiteljica z a  življenje (in ne, kar bi bilo pra« 
vilneje: o življenju).

Pozitivno znanstvo je plod, ki je vzklil iz čisto svoje« 
vrstne z n a t i ž e l j n o  s ti. Ta znatiželjnost ima svoje ko« 
renine v posebni s t r u k  t u r i  d u h a, ki je lastna zapadno«



evropskemu človeku nove dobe. Je to občutena potreba, ki jo 
nazorno doživiš n. pr. takrat, kadar ta ali oni nov, preSenet* 
Ijiv pojav (»nova« bolezen — človeška, živalska, rastlinska, 
»nov« gospodarski ali socialni problem), ki bi ga ne bil pričaš 
koval, stopi pred te. V takem položaju čutiš potrebo, da bi se 
»uganka« rešila: da bi znal p r e d v i d e v a t i  nastop novega 
pojava (savoir pour prévoir), ga »pričakovati«, poljubno 
povzročiti, »napraviti«, oziroma zaprečiti, predrugačiti, ali 
pa da bi si vsaj mogel misliti, kako bi se dal napraviti, 
zaprečiti, predrugačiti.

Pravca novodobnemu izsledovanjü na področju znanstva 
torej n i d a l  hladni (— mirno razmotrivajoči), dasiravno 
čestokrat prometejski globoko in daleč gledajoči r a z u m ,  
temveč — heraklejsko ali faustovsko, to se pravi do blaznosti 
silno h o t e n j e . 1 Težnja po s i s t e m a t i č n e m obvlado* 
vanju vnanje prirode in duše —̂ to je življenjski element 
pozitivnega, delovnega znanstva. Walter Hoffmann, profesor 
zg socialno pedagogiko na univerzi v Leipzigu, povsem pra* 
vilno naglaša, da se niti ne zavedamo, več, kako iz v s e h  
p o j a v o v  d a n a š n j e g a  ž i v l j e n j a ,  tudi na poprišču 
vzgojstva, dandanes govofi izključno g o s p o d a r s k i ,  to 
je po obvladovanju sveta in življenja težeči kaliber m i š 1 j e« 
n ja  pa v r e d n o t e n j a .  »Vsa naša vzgoja tja gor do 
socialne politike ima takšen pràvec. Naj se mladini podajejo 
naUki o zdravju ali znanstvena snov, všikdar je iz ozadja 
slišati glas, da je s tem združena korist za bodoči poklic 
in zaslužek. Zdravje velja za gospodarski kapital, znanje za 
moč v boju za obstanek. Psihologija se pretvarja v psiho* 
tehniko, v ospredje stopa raziskovanje inteligentnosti pa 
njenih odnošajev do sposobnosti za' poklic. Pedagogika se 
poplitvuje v didäktiko, etiko izpodriva morala koristnosti, 
socialna politika se izprevrača v mezdno borbo. Kje je tukaj 
kak višji kulturni cilj?«1 2 In do vrhunca je pač pozitivistična

1 Gl. KI a g e s ,  1. c., str. 157_.
2 Gl. W. ’ H o f f m a n n , Die Reifezeit. Grundfragen der Ju* 

géndipsychologie und Sozialpädagögik. 1926. Str. 326. —- O poziti*
io



miselnost pritirana v s o v j e t s k i  R u s i j i ,  kjer se sploh 
pripušča le. tako znanstvo, ki se da na področju tehnike, 
higijene ali gospodarstva neposredno porabiti v koristne 
svrhe.

A najvišji c i 1 j, ki je danes znanstveniku z zapadno« 
evropskega kulturnega območja pred očmi je ta, dobiti v 
m a t e m a t i č n i h  s i m b o l i h  o č r t a n o  s l i k o  s v e t a  
(Weltbild) ter izslediti zakone, po katerih se da svet prirode 
in življenja K  r a v n a t i .

Najlepše to izpričuje vloga moderne t e h n i k e .  Bistvo 
tehnike ni v tem, da bi se »čisto«, to je tako znanje o prirodi 
in njenih zakonitostih, ki bi mu za votek bila ideja resnice 
in drugo nič, naknadno v »koristne« svrhe »uporabljalo«. 
Cilj tehnike ni, izumevati in graditi stroje, ki bi donašali 
tako in tako korist (=  ustrezati d a n i m  potrebam na pod« 
ročju industrije, komunikacije, poljedelstva...). marveč — 
zamišljati v s e h  m o g o č i h  v r s t  stroje, s katerimi bi 
človek b i l  v s t a n u ,  tako in tako ravnati prirodo in njene 
sile, ako ga je volja (ter tako šele v z b u j a t i  nove potrebe: 
telefon, radio, moderna občila...). Tukaj gre torej za svoje« 
vrstno vez med novodobnim » z n a n j e m  in d e l o  m«, ki 
se med seboj preplojata, ker sta rojena iz istega duha: obema 
tvori temelj novi, kapitalistični, to je po obvladovanju sveta 
in življenja težeči tipus zapadnoevropskega človeka. »Ne 
proučujemo zato zvezdnatega neba in njegovih zakonov, da 
bi izsledili nove zakone, s katerimi bi lahko gradili nove 
stroje, temveč ustvarjamo vedno nove stroje, da bi se čedalje 
več ljudi razbremenilo od telesnega delà ter bi jim bilo 
mogoče, neovirano proučevati nebo.« (Henri Poincaré)1 —

Vodilno vlogo na področju novodobnega znanstva (sei« 
entia nova) igra r a z i s k o v a l e c  (Forscher), čegar glavni 
posel je o d k r i v a n j e  z a k o n o v  (ars inveniendi), po

vrstičnem duhu naše srednje šole gl. Š o l a r j e v  članek »Naša 
doba in naša šola« (»Slovenec«, 16. aprila 1927).

1 Gl. M. S c h e i  e r ,  Die Wissensformen und die Gesellschaft. 
1926. Str. 236.



katerih se dado raznih vrst pojavi (dogajanje v prirodi, živ« 
ljenje poedinca in družbe, odigravanje duševnih in organ« 
skih procesov) predvidevati in obvladovati. Moderni razisko« 
valeč je izpodrinil srednjeveškega u č e n j a k a ,  to je tistega 
znanstvenika, čegar glavno prizadevanje ni bilo lastno izšle« 
dovanje novega, temveč d o k a z o v a n j e (ars demonstrandi) 
raznih že »znanih«, avtoritativno zakoreninjenih (verskih in 
filozofskih) resnic, zlasti iz biblije in Aristotela.

Vir, iz katerega klije pozitivno znanje, oziroma m e « 
t oda ,  po kateri skuša raziskovalec doseči svoj cilj, je: 
opazovanje, eksperiment, indukcija, dedukcija. Tak, »eksak« 
ten« način raziskovanja pa zahteva obsežnih in navadno 
dragih pripomočkov; zato ga raziskovalec v glavnem ne 
more izvršiti doma, ampak se poslužuje raznih k u l t u r n o «  
s o c i a l n i h  naprav, kakor so: laboratoriji, opazovališča, 
zbirke, knjižnice, instituti, poizkuševališča, tehnična obrato« 
vališča itd.

Raziskovanje s pomočjo opazovanja, poizkuševanja, in« 
duciranja in deducirahja je zamuden, »neskončen proces«. 
In tako je nekaj povsem naravnega, da se pozitivno znanstvo 
p o č a s i  pomika naprej. Število nerešenih vprašanj na po« 
•sameznih področjih pozitivnega znanstva se le polagoma 
krči, zlasti zato, kef je z rešitvijo enega znanstvenega vpra« 
šanja čestokrat danih dvoje novih. A bistvo znanstvenega 
»napredka« je v tem, da poznejše znanstveno stanje r az« 
v e l j a v  i prejšnjega (»zastarelega«) ter stopi na njegovo, 
mesto.

Najuspešnejša oblika za sistematično gojitev znanstve« 
nega raziskovanja je d u h o v n a k o o p e r a c i j a  (so«delo« 
vanje), ki se. razteza na večje ali veliko število oseb. To pa 
ni nič drugega, nego p o s t o p a n j e  po  p r i n c i p u  de« 
l i t  ve de l a .  Kooperativno raziskovanje še vrši v okvirju 
»znanstvenih kooperacij« (univerze,' akademije, znanstvena 
društva > ..), ki čestokrat iščejo delovnih stikov z organizaci« 
jami tehnike in industrije pa z raznih vrst »strokovnimi« 
drhštvi (juristov, sociologov, zdravnikov...). Najizdatnejša 
oblika kooperacije na znanstvenem področju je i n t e r n a «



c i o n a l n o  raziskovanje; bistvo mu je v tem, da se znam 
stvene organizacije različnih narodov lahko med seboj zasto« 
pajo, to se pravi, da bo končno dognani rezultat isti, naj 
se je znanstvenega problema lotil primerno nadarjen človek 
iz kateregakoli naroda ali kulturnega območja.

Pozitivno znanstvo je po svojem bistvu aristokratsko 
(== neljudsko), to se pravi, da nositelj znanstvenega duha 
niso širje, »ljudske« plasti, temveč i z o b r a ž e n  s r e d n j i  
s t an .  Delavskemu človeku, zlasti kmetskemu, postajejo 
pozitivne vede čedaljebolj nerazumljive — zato, ker se vedno 
bolj specializirajo. In moderni demokratizem nastopa narav* 
nost sovražno proti »buržuazijskemu« znanstvu, kakor to iz« 
pričuje n. pr. ameriški »fundamentalizem« (pokret, ki za« 
hteva, da bodi edina podlaga, »fundament«, vsemu znanju — 
biblija) ali ruski boljševizem (ki le v toliko dopušča »znan« 
stvo«, v kolikor mu je v stanu neposredno služiti za dosego 
tehniških, ekonomskih in higijenskih ciljev) ali nacionalistični, 
»akcijsko« usmerjeni fašizem.

Za dopolnitev in poglobitev tega (pa tudi o b e h  s l e d e č i h )  
poglavij čitaj :

M. Sc h e l er, Die Wissensformen und die Gesellschaft. 
(XI +  565 str.) 1926.

Modrostno ali izobraževalno znanje.
Pòzitivnému znanstvu sta svet in življenje s svojimi 

pojavi predmet predrugačevanja, oblikovanja*predvidevanja. 
Najti p r a v i l a ,  po katerih se dasta vnanja priroda in tudi 
duša obvladovati, je najvišji cilj tega znanstva.

Toda tipus pozitivnega znanstva še ni vse znanstvo. 
Veliko je takega znanja, ki ni rojeno iz naše dejalne usmer« 
jenosti do sveta in življenja; in to znanstvo si stavi vpra« 
šanja, ki jim ni mogoče dobiti odgovora s pomočjo opazo« 
vanja, merjenja, matematičnega»izvajanja. Te vrste vprašanja 
ne klijejo iz potrebe (gl. str. 145), temveč iz z a č u d e n j  a: 
kaj je to in ono (človek, razvoj,: življenje, nastajanje, 
sm rt...)  po svojem bistvu, po svoji ideji, po svojem smislu?



S v e t  in ž i v l j e n j e  pred vsem drugim v č i s l i h  
i m e t i  in o b č u d o v a t i ,  s e  ga r a d o v a t i ,  i s k a t i  
s m i s l a  njegovim pojavom in oblikam, si prizadevati, da 
se s svojim duhom čim bolj približaš b i s t v u  s t v a r i  — 
tudi taka usmerjenost človeka je lahko izvor znanju, samo 
da drugačnemu, nego se goji po raznih panogah pozitivnega 
znanstva. Te vrste znanju pravimo modrostno znanje.

Če se govori o modrosti, pa ni treba brž misliti na imena: 
Salomon, Dijogen, Sokrat, Tomaž Kempčan, Tolstoj, Nietz« 
sehe, Tagore... To so bili le čisto izredni reprezentanti 
modrijanstva. Sicer pa modro, pametno živi vsakdo, ki je 
prav usmerjen do sveta in življenja, to se pravi tako,, da 
mu svet in življenje nista, v smislu pozitivnega znanstva., 
nekakšen sovražnik, ki bi ga človek hotel nadvladati, ampak 
nekaj, kar, t a k š n o  k o t j  e, z a s 1 u ž i na  š o l j u b e z e n .

Znanstvo s tako strukturo se na področju v z h o d n os 
a z i j s k e  k u l t u r e  goji nekako z i s t o  i z k 1 j u  č « 
n o s t j o ,  kakor pozitivno znanstvo v zapadni Evropi in se« 
verni Ameriki. Gonilna sila v 'modrostnem znanju ni naše 
geslo »dalje in dalje!« — v smislu nikoli končanega napredka. 
Indijski ali kitajski človek se ne ukvarja s svojim znanstvom 
v ta namen, da bi si pridobil čim Več pravil, po katerih se 
dasta svet in življenje obvladati, temveč — da bi postal 
moder, to se pravi, da bi dosegel'tisti m ir  d u š e ,  ko v 
stanju neke resignacije g l e d a š  svet in življenje ter se ti 
v tem gledanju (kontemplaciji) odkrije bistvo, pomen, smisel 
stvari.

Cilj modrostnemu znanju ni obvladovanje sveta in živ« 
ljenja po teh in teh metodah, ki imajo svoj miselni koren v 
znanstveno ugotovljenih zakonih, temveč tisto i Z o b l ik  o« 
v a n j e  svoje duše, ki se imenuje izobrazba — cultura animi. 
Ali bolje rečeno : h u m a n i  iz i r a n j e, v č:l o v e.č e v a n j e. 
V: Je tò v z p e n j a n j  e p o s a m e z n i k a  in prav tako 
s o c i a l n i h  e n o t  (stanu,'poklica, naroda, socialnega raz* 
reda.,.) n a d  s a m o  č l o v e š k o  (»allzumenschlich«),' dni« 
malsko s t o p n j o  svojega bitja in žit j a vse do »nadčlo« 
Veške« stopnje (v duhovnem, ne v biološkem pomenu besede).



V kolikor človek goji le pozitivno znanstvo, je samo homo 
faber (izdelovatelj pripomočkov), Sombart je sarkastično 
dejal: človek z dežnikom v roki, ® galošami na nogah in z 
uro v žepu; to se pravi, živo bitje, ki izsledke znanstva upo«. 
rablja za zadovoljevanje potreb, katere rodi želja po »udob« 
nosti in zabavi«. In šele v kolikor tvoje življenje stopa v 
službo duha (cultura animi), v kolikor gojiš modrostno ali 
i z o b r a ž e v a l n o ,  to je tako znanje, ki odkriva bistvo, 
pomen, smisel stvari, postaješ h o m o  s a p i e n s  ali dru« 
gače rečeno: božanstvu podobno bitje, nekakšen — človeko« 
bog.1

Ob' vodstvu pozitivnega znanstva se je sodobni človek 
kajpada izborno usposobil Za »stvarno«, to je kritično, »ne« 
sentimentalno« motrenje pa presojanje sveta in življenja 
zgolj po r azumo vni kategoriji »vzrok 4-̂ - učinek«. Toda v tej 
šoli je obenem skrajno o b u b o ž a l ,  ker mu j e v  duši usali« 
nilo spoštovanje pred i r a c i o n a l n i m i  stranmi sveta in 
življenja, ki se ne dado zgolj z razumom dojeti. V silno 
žarki luči to izpričuje g i n e v a j o č i č u t  za  »smi se l «  
ž i v 1 j e n j a: če je n. pr. dandanes mnogim zakonska zveza 
samo legitimna koncesija za Spolne naslade ali institucija za 
razmnoževanje človeškega rodu ali zavarovalftica zoper gmot« 
ne skrbi; ali če s e z a m e n j a v a kultura pa komfort, dobro 
pa koristno, sramežljivost pa spodobnost, spodobnost pa pri« 
derija, krščanska ljubezen pa humaniteta, zajednica pa dru« 
žba, moralno mišljenje pa korektnost, ljubezen do slabih pa 
sovraštvo do močnih, srce pa sentimentalnost, pobožnost pa 
bigoterija, čut za poštenje pa smisel za kredit itd.1 2

Tozadevno se mora i pri nas3 na uho kulturne politike 
zaklicati: Caveant consules... kajti »novo življenje« začeti,

1 Gl. M. S c h e i  er,  Die Formen des Wissens und die Bildung. 
1925. Str. 21.

2 Gl. K. O z v a i d .  Smernice novega življenja. 1918. Str. 142.
3 Gl. C. H. B e c k e r ,  Kulturpolitische Aufgaben des Reiches. 

1919. Str. 55.



se pravi — stvari gledati od druge strani, nego doslej (Key? 
serling).

V o d i t e l j  na področju iz o b r až e v alne g a ali. modrost? 
nega znanja ni raziskovalec (v smislu pozitivnega znanstva), 
temveč — m o d r i j a n ,  to je.kak e 1 i t n i  (svet, čist, junaški, 
genijalni, vodilnega duha očitujoč, lepih strani življenja vešč, 
osobito pa cel in ne specialistovsko enostranski) človek, 
bodisi poedinec bodisi skuipna oseba (poštenjak,, svetnik, 
gentleman...). Modrijan ne podaje strokovnega ali poklic? 
nega, induktivno pridobljenega znanja, marveč oznanja po? 
edincu in socialnim enotam1 to, kar je sam »uzrl« o »tajnah« 
sveta in življenja ter jih uči — ž i v e t i ,  to je gledati pa 
ocenjevati svet in življenje, jima iskati smisla ter tamkaj 
dejstvovati.

Tak učitelj življenja in pa tisti, ki ga »posluša«, stojita 
v docela svojevrstnem medsebojnem odnošaju, kateri vse? 
buje najdalekosežnejših oblikujočih sil. Takšen človek lahko 
postane tvoj v z o r n i k ,  ako si ga vzljubil ter ga čislaš, 
ker gledaš v njem vtelešen §S in ta svoj vzor (čistosti, po? 
štenja, 'svetosti, domoljubja, nesebičnosti..,). Od njega pri? 
haja čudna moč, ki te vabi in miče, da greš za njim, da mu 
s l e d i š  kot svojemu zgledu (to ni posnemanje!) ter postaneš 
t a k š e n  kakor je on. A sledeč vzorniku, ki pa si ga nisi 
»izbral«, ki te je marveč »vnel«, navdušil,, to se pravi, prijel 
za dušo in potegnil za seboj, se naučiš — t a k o  (ne isto!) 
hoteti in ravnati (stremeti za nesebičnimi, poštenimi cilji, se 
navduševati za umetnost, vršiti delo, usmiljenja itd.), kakor 
on hoče in ravna. H o t e t i in se  u d e j s t v o v a t i  v 
i s t e m  s m i s l u ,  kakor hoče in se udejstvuje tvoj vzor? 
n i k, pa ne pomeni nič drugega, nego — p r e i z k u š e v a t i 
l a s t n e  s i l e  ter s p o z na  v a t i  s a m e g a  sebe .  V tem 
je neprecenljivi pomen modrostnega ali izobraževalnega 
znanja.

1 Rodbini »oče«,, ljudstvu »ljudski« govornik, narodu njegov 
pesnik, verniku svetnik itd.



Ker pa se Z ozirom na ustroj duše, zlasti z ozirom na 
prevladovanje teh ali onih gonov (n. pr. gospodovalnega) 
posameznik razlikuje od posameznika,, narod od naroda, stan 
od stanu, poklic od poklica, doba (po vodilnih duhovih) od 
dobe: zato bo tudi mehko, sanjavo dušo »vlekel« drugačen 
vzor, oziroma vzornik nego kruhoborca, Italijana drugačen 
nego Angleža, kmeta drugačen nego uradnika, mladostnika 
drugačen nego odrastlega; 20. stoletje drugačen nego srednji 
vek.

M e t o d a ,  ki vodi do modrostnega, to je takega znanja, 
katero uči človeka gledati, presojati, ocenjevati svet in živ* 
ljenje ter se tam udejstvovati, n i i n d u k c i j a  p a  de« 
d u k t i v n o i  z v a j a n j e, marveč n e p o s r e d n o ,  apriorno 
b i s t v o g le  d j e. Stržen spoznavnega procesa te vrste je 
verno podan v Stritarjevem distihu: »Gledalo ni oko, uho 
ni čulo posvetno — kar je gledal in pul pesnik zamaknjen 
v nebo«. Prva instanca za modrostno znanje torej ni sp o« 
znavna teorija, temveč zrl r a v a p a m e t, to je sposobnost, 
da pojave življenja gledaš v pravi perspektivi.1

Znanje, kakor ga odkriva modrijan, n e »nap r e d  uje«,  
podobno pozitivnemu znanstvu (gl. štr. 147), ‘kjer novejše 
Znanstveno stanje razveljavlja prejšnjega, zastarelega; mo* 
drostno znanje marveč »ras te«,  s e  i z p o p o l n j u j e  in 
starejši izsledki ostanejo v veljavi poleg novejših (n. pr. indij* 
ski, grški, krščanski, moderni sistemi metafizike). »Platonov, 
Aristotelov, Avguštinov, Déscarteèov, Leibnizov, Kantov... 
sistem niso zastareli, kakor LaVoisierjeva kemija ali Newto* 
nova mehanika, in ne morejo zastareti.« (M. Scheler).

Odgovora na vprašanja, kaj je bistvo, pomen, smisel. . .  
sveta in življenja, ni mogoče iskati po principu o razdelje* 
nem delu, to je tako, da bi se poedinec omejil na to ali ono 
posamezno vprašanje, ampak se jih mora lotiti «v s e h v 
c e l o t i .  Zato pa odgovori na ta vprašanja izkazujejo pečat 
avtorjeve o s e b n o s t i  (Marx, Krek, Masaryk...), to je;

1 Gl. H. K e y s e r l i n g ,  Diè npu entstehende Welt. ‘ 1926. 
Str. 132.



nam predočujejo svet prirode in življenja tako, kakor ga je 
on sam gledal. »Platonovo pa Kantovo delo sta nekaj e n? 
k r a tn  e g a.in ne da se pač misliti, da bi bil kdo drug mogel 
najti, kar sta onadva našla.«1 In iz istega-razloga modrostno 
znanje n i i n t e r n a c i o  na  Ino,  občeveljavno, temveč ve* 
Žano na ta ali oni narod, oziroma kulturno območje. »Indij* 
ska metafizika je s a m a  v Indiji mogla.nastati, ne pa na 
Grškem, in prav tako grška ne v Indiji.«1 Zato pa na tein 
področju" internacionalna kooperacija (gl. str. 95) ni mogoča, 
temveč na njeno mesto stopa kozmopolitsko dopolnjevanje 
(gl. str. 96).

K e y s e r l i n g  prav povdarja v svoji knjigi »Ehebuch« 
(1926) uvodoma na faktum, da so življenjska vprašanja p os 
v s e m  s v o j e v r s t n a  v p r  a š a n j a. Ta ali òni z n a  n« 
s t v e n i  p r o b l e m  n. pr. iz fizike ali sociologije lahko 
kak p o e d i n e c  reši, in če je rešitev pravilna, je ta pro« 
blem rešen z a y s e 1 j u di, kateri o njem kaj razumejo. 
Toda to ali ono ž i v l j e n j s k o  v p r a š a  n j e v e č j e g a 
k a l i b r  a,' n. pr. Zakonsko življenje, ki se danes nahaja v 
taki krizi ; da vsa boljša bodočnost človeštva zavisi od 
ugodne rešitve: zahteva po svojem bistvu, da mu vs ak ;  
p o s a m e z n i k ,  ki ga zadeva to vprašanje, pošteno pogleda 
v oči. To se pravi, da se vsak, kogar tiče, skuša najpoprej 
do dna poglobiti v s m i s e l  v p r a š a n j a ,  a potem si pri« 
zadeva, čim vestneje sam i s k a t i  o d g o v o r a  nanj ter 
nato, če ga je dobil} v smislu dobljene rešitve v istini ž i v e t  i.

D o b a v i t e l j i  izobraževalnega znanja so elitne osebe, 
d u ho v n a v e l e a r i s t  o k r  a c i j a, »gospodski« 1 ljudje. 
Vendar pa je za modrostno znanje neprimerno več verjet* 
nosti, da gre z uspehom med š i r j e  s 1 o je  in ga Vzljubijo, 
nego pa za pozitivno znanje; to pa zato, ker je predmet mbs 
drostnega Ztianja c e l o t n o  s t  s v e t a  in ž iv 1 j e n j a, 
nikar pa ne samo ta ali oni specialni problem. Pesnik noč* 
nega psalma svetuje:

1 Gl. M., S c h e i  è r, Schriften Zur Soziologie und Weits 
anschauungslehre. I. Str. 40.



Sredi vsegà razprostri peroti 
kiot dve zarji 
in v viharji
harpa boš, ki jo prebira Gospod. (Župančič.)

In duhovedam (zgodovini, sociologiji,, kulturoslovju ...) 
je pred vsem drugim stavljena tale; naloga, da ugotove iz kub 
turnih tvorb V raznih dobah, kako je modrostno znanje na* 
stajalo, se izpreminjalo ter v vseh časih polagoma pronikalo 
tudi v nižje sloje.1

Prebogato in obenem veličastno zakladnico modrostnega 
znanja nam je odprl Ivan C a n k a r  s svojo knjigo »Podobe 
iz sanj«.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
Fr. W.. F o e r s t e r ,  Lebensführung. Ein Buch für junge Men* 

sehen. (298 str.) 1909.
K. J e l l i n e k ,  Das Weltengeheimnis. Vorlesungen zur har* 

monischen Vereinigung von Natur* und Geisteswissenschaft, Phi* 
losophie, Kunst und Religion. (XI ,-f- 552 str.) 1921.

Jules P a y o t ,  Morallehrbuch. (Iz francoščine) 1913.
K. R o s e n  er,  Moderne Propheten. I. . (Hartmann, Tolstoj, 

Nietzsche.)
H. S a s a k i ,  Moralerziehung in Japan. Geschichtliches. The* 

oretisches, Praktisches. 1926.
A. U š e n i č n i k , ,  Knjiga o življenju. 1916.

Versko ali odrešilno znanje.
Duhovni ustroj človeka je takšen, da poleg delovnega 

in modrostnega išče še tretjo vrsto znanja — versko znanje. 
Stremljenje po takem znanju ima svoj koren v tem, da člo* 
veka nekaj nevzdržno žene, s v o j e  b i t j e  i n  ž i t  j e oču* 
va t i ,  s v o j o  u s o d o  i n  d o b r o b i t  z a g o t o v i t i ,  za* 
s i g u r  at i .  V ta namen pa je treba i z r e d n e p o m o č i

1 Gl. M. S c h e 1 e r, Die Formen des Wissens und die Bildung. 
1925. Str. 28—9.



i n z a š č i t e ;  in zato bi človek hotel čim več izvedeti o 
tistem bitju, 'ki velja .za vsemogoče in sveto in ki. tvori 
izvor »vsemu«, kar »je« (Bog, bogovi). Je to znanje o biva« 
nju,: bistvu in pomenu tega, kar je »božanstveno«, »Sveto« ali 
drugače rečeno: znanje, ob k a t e r e m  se  d u h o v n o  
z d r u ž i š  z na  j v i š j  itn i z v o r o m  v s e h  s t v a r i .

Glede možnih nasprotij med verskim pa »svetSkim« zna* 
njem je treba povdariti, da si verstvo ne hodi navzkriž s 
pozitivno, temveč le z m o d r o s t n o  v r s t o  s v e t s k e g a  
z n a n j a .  Tako n. pr. v znani pravdi cerkev ni obsodila 
Galileijeve dinamike z ozirom na fizikalno teorijo, ki se tam, 
podaja, marveč z ozirom na to, kar je bilo »metafizičnega« 
(filozofskega) v hjej.1 In na področju duhoved ne leži seme 
za možni spor recimo v k r i t i č n e m, to je pozitivnö*znan* 
stVenem pretresanju danih virov, temveč v — kulturno=filo* 
z o f s k e m  pojmovanju zgodovinskih dejstev (n. pr. iz naše 
»protestantske« dobe). ... ’ • ’ .

C i l j  verskemu znanju je o d r e š i t e v od doživljenoga 
č u s t v a  l a s t n e  o n e m o g l o s t i  (»jaz nič — ti vse«); 
zato mu recimo »o d r e š i l n o« znanje. Tq je čisti, duhovni 
tipus verstva, ki ima za jedro, da se, ko si »romar« prišel 
do spoznanja, v tej zdrpžitvi z božanstvom säm odrešiš. V 
tej, č i s t i  .obliki ga danes najdemo le v Aziji, n. pr. v Indiji. 
V z a p a d  n i E v r o p i pa zlasti krščanstvo dobiva čedalje* 
bolj isti »praktični«, delovni ali bolje rečeno »pragmatični« 
pečat, kakor ga vidimo na področju dela, tehnike, industrije 
in pozitivnega iznanstva, to se pravi, da cerkve in njih za* 
stopniki polagajo vedno Več važnosti ria — t e h n i č n o  
v o d s t v o  svojih v e r;U i š k i h m a s, osobito v' vprašanjih, 
ki se tičejo s o e ia  1 ri e b 1 a g i n j e.

Kar je na področju pozitivnega znanstva raziskovalec in 
na področju modrostnega znanja modrijan, to, namreč vodilni 
in odločilni duh, najvišja instanca, je v verskem znanju —

: 1 To sta dokumentarično (iz pravdnih aktov) dokazala P.
Duhem in li. Poincaré. (Gl. M. S c h e 1 e r, Die Wissensformen und 
die Gesellschaft. 1926. Str. 82)



v e r s k i  g e n i j  (»homo religiosus«): prerok, svetnik, ma» 
giški človek, ustanovitelj verstva. To je nekakšen miljenec 
božanstva (»harismatična« oseba), »on«, ki drugi (cerkve, 
sekte, verske občine) b r e z p o g o j n o vanj v e r u j e j o ,  mu 
s l e d i j o  in z a u p a j o .  Vsak verski ustanovitelj nekako 
naglašuje: j a z  in s a m o  j az,  češ, kdor ni z menoj, ta je 
izoper mene. -

Glavni, prvi v r e l e c  v e r s k e m u  z n an j u, neke vrste 
verska matica je tisto n e p o s r e d n o  r a z o d e t j e ,  ka» 
kor ga je doživel ter potem z besedo in dejanjem izpričal 
verski genij (ustanovitelj kakega verstva), vse po besedah: 
»Tebi, romar, je ukazano od nebes, da gledaš, kar drugim 
ni dano gledati, da poveš, kar drugim ni dano povedati.« 
(I. Cankar, Podobe iz sanj.) A vse drugo, kar je n. pr. ta 
ali ona »njemu« sledeča oseba v svoji molitvi ali askezi doži» 
vela božanstvenega, ni več iž primarnega vira črpano versko 
znanje ter zato nima smernionega, ampak le p o j a s n j e »  
v a l n i  pomen.

Napredku na področju pozitivnega iznanstva in medse» 
bojnemu dopolnjevanju na področju modroslovnega znanja 
odgovarja v verskem znanju p o g l a b l j a n j e  v v s e b i n o  
r a z o d e t j a ,  to je tega, kar je ustanovitelj verstva nepo» 
sredno in živo videl pa učil o božanstvu. Zato pa so » v e r s k i  
k o n g r e s i « ,  ker vsaj razodete religije ne dajejo pravega 
gradiva za diskusijo, le bolj b r e z p o m e m b n e  k o p i j e  
plodovitih »znanstvenih« in »filozofskih« kongresov: In tudi 
to je nekaj bistvenega, da so verske »novotarije«, to je ver» 
s k i  p o k r e t i  pa prizadevanje iza verske obnove v svojem 
jedru »nazaj k virom« obrnjena — r e » f o r m a c i j a  (po» 
prava), n i k a r  pa ne prihajajo z naukom, ki bi se zavestno 
izdajal za n o v e g a .

So narodi, kjer je p o s a m e z n i k u  bogoiskateljska 
težnja v veliki meri položena v dušo, to se pravi, kjer č 1 o» 
v e k  č u t i  ž i v o  p o t r e b o ,  sam t r a j n o  razmišljati o 
smislu življenja ter iz  l a s t n i h  s i l  iskati znanja o božan» 
stvenih rečeh. A kulturna izgodovina izkazuje zanimivo dej» 
stvo: narodi z bogoiskatelj ski usmerjeno dušo (n. pr. ruski),



n i s o  v stanu, svojega razuma in svoje volje tako povsemà 
posvetiti predrugačevanju, oblikovanju pa vrejevanju s v e t a  
in ž i v l j e n j  a, kakor pa tisti (zapadni) narodi, koder še 
verska vprašanja smatrajo za končnoveljavno rešena od raz» 
odetja, avtoritete, dogme.1 Lepo je to povedal Sädhu Suridar 
Singh, ta prelestni genij sodobne Indije: »Zapadni narodi so 
iskali ter našli znanost pa filozofijo. Ti narodi znajo rabiti 
elektriko in po zraku letati. Ljudje iz òrijenta pa so iskali 
modrost. Izmed treh modrijanov, ki so se napotili v Pale* 
stino, da bi videli Jezusa, ni nobeden prišel od zahoda«.

V nasprotju s pozitivnim in izobraževalnim je odrešilno 
znanje po svojem bistvu — l j u d s k o  znanje. Verski genij 
se obrača do v s e h  družabnih plasti, zlasti pa do »ponižanih 
in razžaljenih«, ker hoče zadovoljevati »večne«, to je potrebe 
po takem znanju, ki jih čuti vsak človek.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
R o ž i c e  (»Fioretti«) sv. F r a n č i š k a .  Poslovenil in uvod 

napisal A. Res/ 1927. ■
M. S c h e l e r ,  Vom Ewigen im Menschen. I. del: Religiöse 

Erneuerung. (725 str.)- 1921.
T o m a ž a  K e mp  ča n a Hoja zä Kristusom.

Razumevanje (spoznavanje) duhovnih strani življenja.
V nekaterih poglavjih te knjige se ponovno naglaša, da 

je p r v a  n a 1 o g a . š o l'e — :uč  i t  i. Kajpada učni posel, 
ki ga šola vrši, ni samemu sebi inàmen; s pomočjo uka bi sé 
naj tekom časa učenčeva duševnost izoblikovala v tèm ali 
onem pravcu — drugače v ljudski šoli, drugače v gimnaziji, 
drugače v realki, zopet drugače v poklicnih in strokovnih 
šolah.

Jedro učnega procesa je s p o z n a v  a n j e. Učitelj tiči in 
učenec, ki mu normalno sledi, naj pri tem izve n. pr. za ta

1 Gl. M. S c h e l e r ,  Die Wisserisformen und die Gesellschaft. 
1926. Str. 72.



in ta dejstva iz zgodovine ali zemljepisa, za prirodoslovne 
zakone, slovniška pravila itd. A tukaj si šola s svojo prakso 
vse do danes nakopava v e l i k  g r e h  z o p e r  b i s t v o  
k u l t u r e .  Šola namreč pri pouku tako postopa, k a k o r  
da je način spoznavanja za vse panoge spoznavnih področij 
i s t  i.1 Faktično pa se stvar ima drugače. P o j m i ,  kakor jih 
tvori ta ali ona fizikalna teorija v matematični obliki, 
s o d b e ,  v katerih izreka svoje spoznatke, in s k l e p a n j e ,  
s kakršnim se tukaj argumentira •— vse to je n. pr. v bio* 
grafiji precej .drugačnega tipa.

Današnji, globoko v materijalizmu in naturalizmu tičoči, 
pozitivistično (gl. str. 144) orijentirani dobi velja p r i r o d o *  
s l o v n i ,  »eksaktni« način mišljenja lahko bi rekli da za 
edino res znanstveno mišljenje, poleg katerega da ni prav 
prostora še za kak drug tipus znanstvenosti. A g l a v n i  
z n a k  prirodoslovnega spoznavanja je ta, da si fizika, k e* 
mija, astronomija, mineralogija, biologija.... prizadevajo 
» u g o t o v i t i «  ali konstatirati, in sicer točno (»eksaktno«) 
ugotoviti, da to in to v vnanji, od spoznavajočega jaza neza* 
visni istinitosti j e, n. pr. nov planet, oziroma da je t a k o  
in t a k o  (opis) ali pa da s è i m a t a k o in  t a k o  (kavzalna 
razlaga). Edini in izključni predmet prirodoslovnega miši j e* 
nja je torej objektivno bivajoča »pr i r oda« ,  oziroma v 
njej nastopajoče s t v a r n e medsebojnosti, nikar pa ne tudi 
tisto d u š e v n o  dogajanje (spoznavanje, Oziroma prizade* 
vanje), ki prirodoslovnemu mišljenju šele omogoča njegove 
storitve.1 2

Toda poleg ugotavljajočega spoznavanjar ki tvori jedro 
prirodoslovnemu mišljenju, pa življenje izkazuje še druga* 
čen, docela s v o j e v r s t e n  tip spoznavnega prizadevanja, 
ki bodi v sledečem označen.

Ako se ta in ta človek z menoj razgovarja ali iz kakega 
razloga raztogoti ali pred mojimi očmi izvršuje kako delo,

1 Gl. J. Šo l a r ,  Naša doba in naša šola. (»Slovenec«, 16. aprila
1927)

2 GL Th. L i t t ,  Erkenntnis und Leben. 1923. Str. 44.



tedaj se kajpada v njem odigravajo taki in taki duševni pro« 
cesi, ki imajo svoje v z r o k e  (spomnil se je n. pr. na sinoč« 
njo na pol prazno predstavo v dramskem gledališču) in kate« 
rih »u č i n e  k« je tako in tako postopanje njegovo — n. pr. 
trditev, da »Ljubljančani ne izkazujejo preveč kulturnih po« 
treh«, ali jeza ali telesni napor itd. Toda v normalnih odno« 
šajih mi tukaj ne hodi nemara na misel konstatacija: »V 
duševnosti tega človeka se je pravkar izvršil tak in tak 
proces,, ki mu n. pr. narekuje prej omenjene besede o Ljub« 
ljančanih, marveč kar naravnost sledim njegovim besedam 
ter r a z u m e m  njihov smisel, da — »Ljubljančani ne izka« 
zujejo preveč kulturnih potreb«. Tako, direktno razumeva« 
nje pa ni mòrda 'Zgolj »pritrjevanje« besedam, ki jih slišim, 
temveč ob slišanih besedah b r e z  o v i n k o v  vzamem v 
misel isti s t v a r n i  s t a n ,  kakor oni,- ki govori, stvarni stan 
namreč, da »Ljubljančani ne izkazujejo . preveč kulturnih 
potreb«. Samo pritrjuje v takem primeru le tisti, ki mu kdo 
drug (časopis, govornik) svojo sodbo s u g e r i r a ,  ali pa ki 
je to, kar trdi, drugod kar tako » p o b r a  1« (klepetulja).

In le izjemoma, to je takrat, če ne iščem smisla v bese« 
dah človeka, ki z menoj govori, ter si ne prizadevam, ga 
razumeti, ker ga n. pr. imam za blaznega, ne jemljem v 
misel istega stvarnega stanu, kakor on, temveč dejstvo: »Ta 
človek t r d i to in to«, da n. pr. vidi pred seboj na tleh kri, 
ki pa je faktično ni. In iz o s e b e ,  ki sem n o r m a l n o  
do nje tako usmerjen, da jo r a z u m e v a m, postane t u « 
k a j »o b j e k t«, t e 1 e s n o«d u š e v n i  organizem, čigar ra v« 
nanje » š t u d i r a m «  ter ga skušam kavzalno »razložiti«, re« 
cimo na podlagi danega miljeja ali podobno.1

Tudi tako r a z u m e v a n j  e tujih duš .je sp oz n a v a « 
nje ,  kajpada spoznavanje z drugačnim ustrojem, negoli 
ugotavljajoče spoznavanje. In tudi zanj je najvišji kriterij —

1 Gl. M. S c h e 1 e r, Der Formalismus in der Ethik und die 
materiale Wertethik. 1913. Str. 496 in pa

I s t i ,  Zur Idee des Menschen. (Abhandlungen und Aufsätze. 
I., 1915. Str. 332)



r e s n i č n o s t ,  n i č  m a n j k o  z a  u g o t a v l ja jo č i  n a č in . s p o z n a *  
V a n ja , k a j t i  če  k o g a  n is i  » p ra v«  ra z u m e l, te d a j  g a  —  s p lo h  
n is i ra z u m e l.

Raizumevajoče spoznavanje igra povsodi tamkaj odločilno 
vlogo, kjer se kako d o ž i v e t j e  tako ali tako izraža (v 
živi, pisani ali tiskani besedi, v obliki slike, kipa, glasbe, 
kretnje...). Kdor bi n. pr. hotel mladino v pubertetnih letih, 
ki so tako svojevrstna doba v življenju človeka, z uspehom 
voditi, ta jo mora — razumeti. Conditio sine qua non za 
uspeh je v tem oziru, da si proniknil do spoznanja, v kakem 
odnošaju je kmetski, v kakem mestni, v kakem delavski 
fant ali. dekle do: poklica, spolnega življenja, športa umet* 
nosti, verstva, nrpvstvenosti, mladinskega pokreta itd. Zlasti 
pa je to edina pot do cilja, kadar hočeš člpveka spoznati 
kot kulturotvornega činitelja, to je, doumeti, v koliko je 
tisto, kar je umetnik, raziskovalec, verski genij, državnik, 
socialni reformator. . .  doživel v svoji duši, bilo pogoj za to 
ali ono njegovo tvorbo (umetnino, izum, blagovest, odločitev, 
dejanje...), ki je vsikdar izpoved osebnega življenja ali 
vsaj »Bruchstück einer grossen Konfession.« In prav tako 
je na delu razumevajoče spoznavanje, če hočemo doumeti, 
v koliko je eno pa drugo, osebno »doživetje« in objektivna 
»tvorba« (leposlovni proizvod, filozofski ali pedagoški sistem, 
svetovno naziranje, arhitektura, muzikalna kompozicija ...) 
v Zvezi z duhom časa (antike, srednjega veka, prosvetljene 
dobe...), oziroma s kako »večnoveljavno« idejo.1 Zato je 
to t e m e l j n i  n a č i n  s p o z n a v a n j a  po- vesoljnem 
svetu d u h a ,  to je v vseh takozvanih v e d a h  o d u h u  
(»Geisteswissenschaften«), kakor so: zgodovina, sociologija, 
gospodarska teorija, veroslovje, estetika, etika—  ih tudi ;— 
p e d a g o gi k a.

Bistvo takega »razumevanja« pa ni nemara v tem, da 
se na podlagi lastnega doživljanja bolj ali manj subjektivno 
»vmislim« v tujo dušo ali pa v to nli ono kulturno tvorbo,



oziroma dobo. O takem razumevanju se lahko reče, da je 
nekakšen o r g a n  za  s p o z n a v a n j e  d u h o v n o s t i  
in n j e n e g a  u s t r o j a .  To so posebne vrste, duševni' akti, 
v katerih se ti, kajpada le pod danimi pogoji, lahko d o 
n a j v e č j e  o b j e k t i v n o s t i  odkrije tisto, kar tvori 
notranjo, s m i s e l n o  vez v b i t j u i n  ž i t j u .  v d e j a * 
nj i i  i n  n e h a n j u  posameznika ali človeških skupin 
(poklic, stan, stranka...)  in prav tako tudi smiselna vez v 
»o b j e k t i v a c i j a h d u h  a«, kakor so: država, umetnost, 
gospodarstvo, politika, verstvo itd.

Tudi sposobnost za r a zu  m e v an  je  d u h o v n ega  
s v e t a  se da s pridom r a z v i j a t i .  Samo to je treba uva* 
zevati, da se i v te m  oziru razvoj naše duševnosti nahaja 
pod vplivom d v e h  krepkih činiteljev: eden je o s e b n a  
i n d i v i d u a l n o s t  dotičnilca,,drugi pa k u l t  u r n o z g o *  
d o v i n s k  a stopnja njegove dobe. »In celotna struktura 
duhovnega življenja se ti odkrije le v toliko, v kolikor si 
sam napredoval v duhovnem razvoju. Zato je od tvoje dife* 
renciranosti, zrelosti in zavestnosti odvisno, kako da gledaš 
duhovni svet in koliko da v njem opaziš. Že iz tega razloga 
je sleherno spoznavanje v duhovnih vedah vsakikrat vezano 
na tisto stopnjo, ki jo je doseglo .sodobno življenje. V tem 
je njegova meja, pa tudi vsa njegova živost in vddno nova 
stvariteljnost.«1 Zato pa je stanje d u h o v n i h  (in ne prh 
rodoslovnih) ved vsikdar najvernejše z r c a l o  tiste v i š i n e  
d u h a ,  do katere se je , v svojem razvoju dvignil kak 
n a r o d .

Sila, veliko duhovnega razumevanja se viši v obliki go* 
vorjene ali pisane, oziroma tiskane b e s e d e ,  s katero kdo 
kaj izjavlja ali zapoveduje ali vpraša. Tukaj pa je treba 
zgolj j e z i k o v n o  razumevanje imeti strogo vsaksebi od 
v se  b i n s k e g a. Čudovito lepa in umetniško zaokrožena 
ilustracija razlike med besednim pa vsebinskim razumeva* 
njem je Cankarjeva »podoba iz sanj« z naslovom »Otroci



in starci«. In četudi n. pr. srednješolec latinskega ali grškega 
avtorja besedo za besedo ali stavek za stavkom pravilno 
prevaja, je vzlic temu vse skupaj lahko — prazen verbalizem. 
D u h a , ki je zaodet v besede, je učenec doumel samo tedaj, 
ako je v stanu, posamezne pojme, kateri odgovarjajo poedi« 
nim besedam, včleniti v večjo smiselno celoto, oziroma 
stavke tako formulirati, da iz njih zasine verna struktura 
odgovarjajoče kulturne dobe.

In tako torej vidimo, da iz jezikovnim (»filološkim«) 
razumevanjem niti zdaleka še ni dosežen pravi, znoja vredni 
cilj, ampak da mora, kdor hoče res dvigniti »zaklade duha«, 
prodreti do vsebinskega, to je do o s e b n e g a  in pa do 
s t v a r n e g a  razumevanja. Kajpada ta pot ni lahka, ker 
nam brž ko se nahajamo onstran jezikovnega razumevanja, 
zmanjka kažipota v obliki vsakršnega nazorno danega izra« 
žila. »Sokrata n. pr. ne razumemo iz njegovega obraza in 
njegovih kretenj, ne iz njegovih (nenapisanih) spisov, tudi 
ne samo iz njegovih dejanj ali besed, marveč iz njegovega 
notranjega bistva, iz vse njegove kulturne okolice, iz nje« 
govega učinkovanja na to kulturo in pa iz vpliva, ki je ostal 
za njim. In svetovna vojna se ne da razumeti iz vojaških 
pohodov, ki jih je bilo mogoče istinito videti, tudi ne iz med« 
sebojnih brzojavk in teritorijalnih izprememb, marveč iz 
zgodovinskossocialnih vzrokov, iz »mentalnosti« soudeleženih 
narodov in oseb, iz gospodarskih položajev in pa iz danih 
konstelacij moči. Tukaj se torej razumevanje ne pomika 
nujno v smeri od tvarnosti do duha, marveč medsebojno 
spaja zgolj duhovne momente, to se pravi: jedro mu je 
samosvoja zakonitost duhovnega sveta.«1

Jedro o s e b n e g a  razumevanja je potemtakem tole, da 
kak p o s a m e z n i  p o j a v  iz življenja te ali one osebe 
razumeš iz » e n o t e  in'  t o t a l n o s t i  njenega duhovnega 
bitja.« Tako n.'pr. človeka, ki je to in to storil, razumem 
le tedaj, ako posamično dejanje njegovo stopa pred me 
kot nekaj, kar je v popolnem skladu s celotno duševnostjo



tega človeka. Dokler pa se mučim z »zagonetnim« izoliranim 
dejanjem, češ, kako neki je ta človek mogel to storiti, ali 
drugače rečeno, dokler posamična storitev ni i z r a z  njegove 
individualnosti, vse dotlej tega človeka ne razumem. V tem 
smislu zahteva tudi moderna kriminologija, da se ne kaznuj 
d e j a n j e ,  temveč n o s i l e c  d e j a n j a , 1 ne greh, ampak 
grešnik. Zanimiv zgled takega na prvi pogled zagonetnega 
dejanja poroča Foerster (Schuld und Sühne). V Berlinu je 
bil pred nekaj leti izvršen izredno pretresljiv umor. In 
preiskava je poleg drugega ugotovila, da je morilec, predno 
je zapustil sobo, kjer je ležala mrtva žrtev dal še kanarčku 
v kletki hrane in vode, da bi ptiček ne poginil, dokler se 
umor ne odkrije!

A problem s t v a r n e g a  razumevanja ima svojo srčiko 
v tem, da to ali ono objektivacijo duha (spis, skladbo, 
tehnični izum, pravni zakon...)  razumeš po njeni stvarni 
plati b r e z  v s a k e g a  o z i r a  na  o s ebo ,  ki je te reči 
ustvarila. Pa kako naj razumem smiselne vezi v kulturnih 
Sistemih kakor so znanstvo, umetnost, gospodarstvo, država, 
tehnika, verstvo, če bi naj ne mislil na osebe, ki so njih 
nositelji ali ki so bile njih započetniki? No, potrebni most 
tukaj tvori l a s t n a  d u h o v n a  s t r u k t u r a  razumevajo» 
čega jaiza; zato pa ti ri. pr. bistvo gospodarstva postane raz» 
umljivo iz t v o j i h  ekonomskih potreb. Samo to bodi ome» 
njeno, da je za razumevanje kulturnih oblik iz p r o š 1 o s t i 
potrebna h i s t o r i č n a  u s m e r j e n o s t ,  ako niso predmet 
razumevanja n. pr. taki umotvori, ki imajo »večno«, to se 
pravi da tudi za poznejše čase veljavno vrednost. Zakonitost 
duha, ki stopa tukaj na dan, bi se nemara takole dala jezi» 
kovno izraziti: »Čim bolj čisto človeški je bil duh, iz katerega 
se je rodila objektivna tvorba (Homerjeva, Sophoklejevä, 
Shakespearejeva, Beethovenöva ...), tem lažje ga razumemo, 
četudi nismo prodrli do subjektivnega plamena tvorčevega. 
A čim več subjektivnosti in historične posebnosti je zašlo 
v tvorbo (Virgil, Dante, Klopstodk, Faust II.), tem nuj»

1 Erich S t e r n , Einleitung in -die'. Pädagogik." 1922. -Str. 165.



nejša je potreba, da prideš na sled i duhu tvorca ali da ga 
vsaj izkonstruitaš.«1

V tej smeri leže n o v a p o t a za obravnavanje du# 
h o v n i h  v e d  v šol i :  verstva, zgodovine, materinščine, 
klasičnih in modernih jezikov ali bolje rečeno k u l t u r .  In 
sicer po v s e h  vrstah šol. Zlasti pa bi si u č i t e l j i š č n a  
p e d a g o g i k a  naj v tem oziru ne tiščala tako trdovratno 
oči in ušes. Kajti vsa sedanja na pamet guljena »pedagoška« 
ropotija ni v stanu učiteljičnika privesti do tega, da bi le za 
las razumel: dušo otroka, dušo staršev, dušo kmetskega 
prebivalstva, vodilne ideje časa..., to je stvari, ki so pač 
t e m e l j  prave p e d a g o š k e  p r a k s e .

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
E. Sp r a n  g er, Gegenwärtiger .Stand der Geisteswissenschaften 

und die Schule. 1922.
I s t  i , Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie und 

Ethik der Persönlichkeit. 2. izd. 1921.
E, V o w in  e k e l ,  Psychologie der Pädagogik. 1922.

Izobrazba.
Vse vzgojstveno prizadevanje, kjerkoli ga najdemo, ima 

eno in isto vsebino: s p o m o č j o  k u l t u r n i h  d o b r i n  
(znanstvo, umetnost, gospodarstvo, nravstvenost...)  iz# 
o b r a ž e v a t i  posameznika in zajednico, ali drugače re« 
čeno — iz kulture ustvarjati izobrazbo.

Veljati za izobraženega, to je danes nekaj, česar si 
•marsikdo vsaj na tihem želi. Kajti vprašanje, spadaš li med 
izobražene ali pa med neizobražene ljudi, dobiva v sodob# 
nem življenju od dne do dne bolj odločilni pomen. In brezno, 
ki dandanes loči izobraženca od neizobraženca, postaje z 
ozirom na socialno vprašanje važnejše, nego razlika med 
bogatimi pa reveži.



A kaj neki je vsebina besedam: izobrazba, izobraževati, 
izobražen...?

Večkrat se v tej ali oni obliki izraža naziranje, da je 
izobražen tisti, ki se je kaj več učil, nego poprečni človek, 
in ki zato tudi več »zna«, ko hruške peči. No, po takem 
mnenju bi pač najbolj izobražen bil »strokovnjak«, to je 
človek, ki se je do vsakojakih podrobnosti izuril na tem ali 
onem bolj omejenem poprišču in ki mu z nekakim sposto« 
vanjem pravijo »specialist« (n, pr. zdravnik za pljučne bo« 
lezni, botanik s posebnim ozirom na to in to vrsto rastlin, 
graditelj za betonske stavbe, itd.). Toda ali takšen, lahkoda 
visoko u č e n  človek res tudi tedaj zasluži pridevek »iz« 
obražen«, če n. pr. svojega slugo 'zmerja s surovimi psov« 
kami, če ne drži dane besede, če ne odgovori na pismo, ki 
vsebuje važno vprašanje, če se posmehuje ljudem, ki žive 
po zahtevkih svoje veroizpovedi...?  Težko!

Vsakdanje izkustvo uči, da se včasi prav nič ne obo« 
tavljamo, tudi koga, ki ni učen, imeti za izobraženega. O 
tem in tem kmetskem človeku ali obrtniku n. pr. gre glas, 
da je izobražen, ker — sicer trdno stoji na tleh domače 
tradicije, pa ima vendar oči odprte tudi za življenje onstran 
domačega plota, ker lepo ravna s svojo ženo, s svojimi otroki 
in delavci, čita strokovne in dnevne časopise ter. pozna 
tehniko in narodno«gospodariski pomen svojega dela, pazi na 
svoje in svojih ljudi zdravje, daje Bogu, kar je božjega, in 
cesarju, kar je cesarjevega, se pri izdelovanju in kupovanju 
raznih potrebščin ne ozira le na korist, ampak tudi na lepo 
obliko, itd.

In tako torej izgleda, kakor da izobrazba ni isto, kar 
izpiljeni razum, »inteligentnost« ali pa široko, »enciklope« 
dično« znanje, ampak utegne biti znatno> več. Lepo je to 
misel 'izrazil S. G r e g o r č i č ,  češ,.

le tisto omiko jaz štejem za pravo, 
ki voljo 'zadeva, srce in glavo — 
v s e t r o j e !



Ni dvoma, da je razen »glave« tudi s r c e (— način ču* 
stvovanja,.. zlasti vrednotenja), bistven moment v celotni 
strukturi izobraženega človeka. Življenje uči n. pr., da se 
ne samo ta in ta posameznik, ampak tudi ta in ta stan, 
socialni razred, narod. . .  razlikuje od onega recimo z ozirom 
na »čsprit de finesse«, to je, da vidi v r e d n o t e ,  ki je 
oni za nje »slep«,1 da jih ta, kar 'zadeva njih objektivno 
višino, pravilneje presoja, nego drugi, itd.'In prav tako se 
izobrazba razteza i na področje h o t e n j a  pa d e j s t v o «  
v a n j a. Koliko jih je n. pr., ki — ne znajo hoteti, to se pravi 
takih, ki bi v tem ali onem položaju hoteli kar z glavo 
skozi zid, ker ne vedo, da h o t e n j e  dejanja, s katerim bi 
naj kdo vresničil svoj načrt, ni pozitivno ustvarjajoča, tem« 
več negativno usmerjena sila — brzdanje ali raz«brzdavanje 
Ojg Ent«hemmen) gonskih impulzov.1 2

Pa tudi tej trojici se mora v imenu obrazbe še nekaj 
dodati — »ro k a«, to je smisel za p r a k t i č n e ,  soc i «  
a ln e strani življenja: za naloge, ki jih človeku stavi vzgoja 
otrok, izvrševanje poklica, državljanske pravice in dolž« 
posti itd.

Izobražen torej ni tisti ali tista, ki zna veliko »povedati« 
0  svetu, in. življenju (tipus učenjaka) ali ki zna svet in živ«; 
ljenje s pomočjo dognanih zakonov obvladati (tipus ziian« 
stvenega raziskovalca). Izobražen je marveč samo nekdo, ki 
si je, bodisi pretežno iz svojih sil bodisi s tujo pomočjo, 
pridobil e n o t n 6, to je v l a s t n i  i n d i v i d u a l n o s t i  
zakoreninjeno, pa v e n d a r  el  a s t  i č n o, različnim kultur« 
nim področjem ustrezajočo izoblikovanost ali »st ru k  tu« 
r o« s v o j e g a  duha ,  katera ga usposablja za  a k t i v n o  
u d e l e ž e v a n j e  k u l t u r n e g a  živl jenja;®} to: se 
pravi, ne samo za d o u m e v a n j e  (doživljanje), ampak

1 Večni dokument izobrazbe in ne samo izraz svete jeze so 
Prešernove besede: »Slep je, kdor se s petjem vkvarjfeJjS Kranjec 
moj mu óslè kaže.«

2 Gl. M. S eh  el e r, Die Formen des Wissens und die Bildung. 
1925. Str. 21.



tudi za u s t v a r j a n j e ,  oziroma o d k r i v a n j e  kultur« 
nih dobrin in vrednot.

Izobrazba je torej neke vrste ž i v l j e n j s k i  s t i l  
človeka, to se pravi nekakšen r a z m e r o m a  s t a l n i  
s h e m a ,  po katerem se vrši v prvi vrsti vse d u h o v n o  
d e j s t v o v a n j e  njegovo (način, intenzivnost, motivi 
mišljenja, vrednotenja, hotenja). Sicer pa je tudi v n a n j e  
o b n a š a n j e  izobraženega človeka (izražanje duševnih 
utripov, nastopanje, golk in molk...), ki se na  v i d e z  
a v t o m a t i č n o  odigrava; !;v i s t i n i  d i r i g i r a n o  o d  
d u h o v n e  s t r u k t u r e ,  katero izkazuje dotičnikova 
izobrazba.1 .

Enoten stil v duhovnem jedru svojega kulturnega bitja 
in žitja, kateri je značilna lastnost prave izobrazbe, pa ni 
mogoč na temelju pozitivnega znanja, ki drži v analitično 
(=  razkladajočo), to je drobečo smer, ker ga vodijo spe« 
cialno«strokovni interesi; ta enotnost je marveč možna 
s a m o  na  p o d l a g i  m o d r o s t n e g a  z n a n j a ,  ki išče. 
v e l i k i h  s i n t e z ,  kakor to n. pr. sijajno izpričuje, zna« 
meniti zastopnik fizikalne kemije K.; Jellinek s svojim delom 
»Das Weltengeheimnis« (1921). S tem pa je tudi že rečeno, 
da je d a n a š n j i '  i n t el  ek t u  al  i z e m p r a v i  a n ti« 
p o d  r e s n i č  ne  i z o b r a z b  e. Je res, da brez znanstvene 
kulture in brez negovanja Spoznavnih viter naše duše ni 
izobrazbe. Toda --- »razumnost mora biti z vso globino 
(to je ž vsemi plastmi) duše tako. organski spojena, da 
človek vselej živi in dejstvu je kot celota, a nikdar kot 
drobec.«1 2

V bistvo izobrazbe je položen zahtevek, da bodi čimbolj 
v s e s t r a n s k a ,  čeprav normalno ne more biti na vse 
strani enako globoka. S t r o  k o v n a  i z v e ž b a n o s t  v tej 
ali oni panogi, ki je neizogibni zahtevek sodobnega življe«

1 Gl. M. S c h e i  er,  Die Formen des Wissens und die Bildung. 
1925. Str. 37, 11.

2 E. S p r a  n>g e r (v Kühnejevem zborniku »Handbuch für das 
Berufs« und Fachschulwesen«. 1922. Str. 25).



nja, naravnost i z k j l u č u j e  » t o t a l n o s t  pa  un i ve i *  
iza lnost« . Zato pa bomo pridevek » i z o b r a ž e n «  prison 
dili samo tistemu, ki se je p r e t e ž n o  v e n e m  izmed kub 
turnih področij (v gospodarstvu," znanstvu, umetnosti, soci« 
alftem življenju, politiki, verstvu), kakor pač odgovarja 
njegovemu značaju, do take mere zasidral, da, bodisi v 
doživljanju bodisi v ustvarjanju kulturnih vrednot na tem 
področju zmore kaj n a d p o v p r e č n e g a ,  pa si je i sicer 
tako izobličil duha, da t u d i  na  d r u g i h  področjih, čeprav 
rfiz svoj individualni vidik, lahko ter z zanimanjem s 1 e d i 
kulturnemu življenju. In tako bi ž e n s k a  izobrazba v da« 
našnji, do tal razrvani dobi strojev imela p r e t e ž n o  biti 
zasidrana v področju r o d b i n s k e  k u l t u r e .  To se pravi, 
da se od izobražene ženske, čeprav morda izvršuje kak poklic, 
pred vsem drugim opravičeno zahteva, da bodi v stanu, m a« 
t e r i n  s k o  misliti, čutiti, hoteti in dejstvovati (tudi nasproti 
tistim, ki jih ni telesno rodila), ali drugače rečeno, da znaj 
— biti čuvarica najnežnejših vezi med človekom in člo« 
vekom.

Izobraževati se torej n e pravi, »v e ž b a t i« koga dru« 
gega ali pa samega sebe »za« t a a 1 i o n i n a m e n ,  n. pr. 
za izvrševanje kakega posla, zlasti v obliki poklica. Izob« 
razba kot duhovna izoblikovanost človeka ni isto, kar 
usposobljenost za te in te storitve, ni istovetna s strokov« 
njaštvcm (Fachtüchtigkeit). Izobrazba je marveč s a ,m a n a 
s e b i  v r e d n o t a ,  brez vseh vnanjih »namenov«./lzprič’e« 
vaio tvoje izobrazbe ni v tem, da si nabral čim več porab« 
nega znanja, marveč v tem, da iz  t v o j e g a  p r a k t i č «  
n e g a  d e j s t v o v a n j a  v s e l e j  i n  p o v s o d  g o v o r i  
d u h o v n a  r a s t  i n z r e l o s t . /

Izobrazba kot cultura animi je nekaj, česar človek po« 
edinec, osobito pa vsak ne samo velik, ampak tudi majhen, to 
se pravi*v manjši delokrog postavljen »v o d i/t e 1 j« nä 
raznih področjih življenja prav tako ali pa še b o l j  po* 
t r e b u j e ,  k a k o r  p o z i t i v n o  z n a n j e .  Toda kakor 
n. pr. zdrav ne ostaneš na podlagi tega, da bi se vsak dan 
skrbno izpraševal, ali še' nè izkazuješ nemara znakov obole«



losti, temveč se ti zdravje, dejal bi, samo od sebe havrže 
kot nagrada zato, da isi pametno živel: prav tako je tudi z 
izobrazbo. Izobrazba, to je i z o b l i k o v a n o s t  d u š e ,  
se ne  da  na  t a k š e n  n a č i n  h o t e t i ,  kakor če si kdo 
z a v e s t n o  prizadeva, postati čim bolj v e š č a k na pod* 
ročju tega ali onega poklica. Kdor zavestno stremi za 
izobrazbo, češ, hočem si čimbolj izoblikovati dušo, ta se nič 
ne razlikuje od nekoga, ki bi si postavil za cilj — postati 
recimo junak, svetnik, »velik« mož. . .  in'ki bi s takim hote; 
njem kajpada blodil za veščami; in kdor se samozadovoljno 
naslaja ob tem, da ni takšen (zaostalec) »kakor drugi«, ta 
— ni izobražen, prej vase zaljubljen gizdalin. Izobrazba 
spada med tiste (najvišje) cilje, ki jih človek ali človeštvo 
le  t e d a j  sigurno doseže, ako n e stremi h o t o m a in 
z a v e s t n o  za njimi. »V procesu tvojega življenja ob 
svetu in s e svetom, v tvorhem premagovanju njegovih 
pa tvojih strasti in odporov, v ljubezni in dejanju, bodisi 
da je posvečena kaki stvari ali bratu ali državi, v trdem delu, 
ki s tem, da ti nosi dohodke, povečava, dviga pa razmahuje 
t v o j e  s i l e  in t e b e  s a m e g a :  sé odigrava p o s t a n e k  
izobrazbe — za hrbtom samega nameravanja in samega 
hotenja. In samo tisti, ki je pripravljen, se  i z g u b i t i  
(=  se žrtvovati) v prid kake plemenite stvari ali človeške 
zajednice, brez strahu, kaj bi ga utegnilo pri tem doleteti, 
samo tisti bo pridobil samega s ebé ,  to je svojo pravo 
bitnost.«1

Izobrazbi v pravkar očrtanem pomenu besede, ki je pred 
vsem drugim cultura animi (izoblikovanost duha), po navadi 
pravimo » s p l o š n a  i z o b r a z b  a«, hoteč s tem reči, da je 
poleg nje še druga, » p o k l i c n a «  ali »st r o k o  v n a« izob« 
razba, to je taka t e l e s n o ^ d u š e v o a  i z v e ž b a n o s t ,  
ki človeka usposablja za p r a v i l n o  d e j s t v o v a n j e  nà  
t e m  a l i  o n e m  d e l o v n e m  p o d r o č j u .

1 Gl. M. S c h e l é r ,  Die Formen des Wissens und die Bildung. 
1925. Str. 15—6.



Ker pa je splošna izobrazba v svojem jedru taka in taka 
struktura posameznikove duše, ki črpa svoj obstoj iz kul« 
turnih odnošajev svoje dobe, zato se  i z o b r a z b e n i  
i d e a l  m e n j a v a  z valovanjem v e l i k i h  d u h o v n i h  
s t r u j  ter je n. pr. za renesančnega človeka drugačen, 
negoli za srednjeveškega kristjana ali za prosvetljenca v 
18. stoletju itd. Posebno izrazit tip splošne izobrazbe je v 
starem veku bila grška k a l o k a g a t h i  a, a dandanes je 
angleški g e n t l e m a n ,

A kdo je bil »k a 1 ó s k a i  a g a t h o s «  (=  lep in 
dober)? :§§ V Ksenofontovem spisu o gospodarstvu (»Oiko? 
nomikos«) čitamo, dà Sokrat o priliki obišče moža, ki je o 
njem-šel glas, da ga, diči »kalokagathia«. In koga je našel 
Sokrat? Bil je to imo vit posestnik ž imenom Ishoniah, ki ima 
svoje gospodarstvo v najlepšem redu, ki ljubeznivo in pa* 
metno ravna s svojo ženo ih svojimi sužnji, ki: od svojih 
dohodkov premišljeno daje v verske, državne in človeške 
namene, ki se v vsakdanjem življenju neprestano vadi v 
izpolnjevanju svojih vojaških in političnih dolžnosti' in ki 
skrbno pazi na to, da se z ježo in drugačnim gibanjem ohrani 
zdravega.1

In kdo je g e n t l e m a n ?  — To je lepo povedal ans 
gleški prirodoslovec Thomas Henry Huxley, ki je 1. 1868 
med drugim takole dejal delavcem: »Zares izobražen je 
tisti, ki so ga v mladosti tako' vodili, da mu je telo vedno 
pripravljen sluga njegove volje ter da z lahkoto in rado 
opravi vsako telesu primerno delo; ki mu je duh jasen, 
hladen logičen stroj, enako močan na vse strani pa enako* 
memo vršeč svoj opravek, kadarkoli pripravljen, brez obó* 
tavljanja izvesti sleherni posel, telesni ali duševni; ki si je 
pridobil zanesljivo poznavanje velikih temeljnih resnic o pri* 
rodi in pa zakonov, po katerih snuje priroda; mož, ki jej 
čeravno ne atlet, vendar poln življenja in ognja, ki pa mu 
strasti brzda trdna volja in čegar hotenje • se ravna po



tenkočutni vesti; človek, ki se je navadil, da v prirodi in 
umetnosti umeva vse, kar je lepega, da sovraži vse, kar je 
nizkotnega, in da druge spoštuje kakor samega sebe.«5

Bolj bistvena razlika med obojnim pojmovanjem bi bila 
edinole v tem, da Huxley, slikajoč gentlemena, ne omenja 
izrecno odnošajev, v katerih izobrazba stoj do domovine, 
sodržavljanov in raznih socialnih uredb; nemara pa se vse 
to za izobraženega Angleža razume tako samo po sebi, da 
se HuXleyu ne zdi potrebno, te stvari še posebič omenjati;?;

Za dopolnitev'in poglobitev čitaj:
G. B u d d e ,  Moderne Bildungsprobleme. 1912. -
G. K e r s c h e n s t e i n e r, Theorie - der Bildung. {XII +  515 

- str.) 1926.
E. S t e r n ,  Einleitung in die Pädagogik. (VII -i- 395 str.) 1922,
O. W i l l ' m a n n ,  Didaktik als Bildungslehre. Nach ihren Be» 

Ziehungen zur Sozialforschung und1 zur Geschichte der Bildung. 
I. del, 3. izd. (XVI+  435 str.); II. del, 3. izd. (XXIII+  605 str.) 
1903.

Kulturni refleksi v razvoju našega šolstva.

I. L j u d s k a šola.
Ljudska; šola je vzgojstvena institucija, ki ima služiti 

n a j š i r Š i m p l a s t e m naroda. Nje naloga je i zo b  ra« 
ž e v a n j e  l j u d s t v a ,  velikih mas — »d e m o p e d i j a«. 
I d e j n i  t e m e l j  takemu, vse slovensko, oziroma jugo« 
slovansko ljudstvo obsegajočemu izobraževanju je p r v i  
položil P r i m o ž '  T r u b a r ,  vneti razširjevalec protestant« 
ske vere na slovenskem jugu. Temeljni kamen prizadevanju 
naših verskih reformatorjev je namreč bilo sv, p i s mo ,  
•katerega bi naj, v smislu nove vere in v nasprotju s kato« 
liškim naziranjém, #sak izpreobrnjenec sam  čital ter skušal 
po svoji vesti kar najbolj doumèti.

1 Na istem mestu (gl. str. 170).



V ta namen pa je bilo treba, da se ljudstvo, to je mase 
ljudstva, osobito mlàjsi (»mladi inu preprosti Sloueni«), ki 
so sprejeli protestantsko vero, n a u č e  b r a t i .  Zato je prva, 
26 strani obsegajoča knjižica, ki jo je Trubar 1. 1550 objavil 
„Slbecebarimttimb ber Hein @atecf)ifmug. —  —  Sine öuquice, i§ 
til) fe tq äftlabt inu preprofti S lou en i mogo laEjfu ofratlim jljafu 
Brati nauujf)iti."

Trubarjeva zamisel, da bi se mlado pokolenje »vseh 
Slouenzou« naj brati naučilo, ni po svojèm bistvu nič man j 
nego — p r v i  m i s e l n i  k o n c e p t  l j u d s k e  š o l e  
m e d S l o v e  n c i.

Res, da je k a t  o 1 i š k a c e r  k e v že pred Trubarjem 
ustanavljala prave pravcate šole; toda te nišo bile ljudskim 
masam, temveč le bolj gosposkim p o e d i n c e m name* 
njene, ker so imele pred vsem drugim skrbeti za  d u h o v *  
n i š k i  n a ra šč a j |§ fg k o t »samostanske« šole ža meniškega 
in kot »stolne« ali katedralne, za svetskega. Zato jih je 
vrhovno vodik škof ali kak od njega v ta namen postavljen 
kanonik (»scholasticus«), Bolj upravičeno kakor ljudske bi 
jih torej imenovali »srednje« ali l a t i n s k e  šole. (Da pa; 
z ap  a d n o e v r o p s k a  š o l  a , za duhovščino in lajike, 
vznikne iz s a m o s t a n o v ,  to ni nič slučajnega. Nikdo 
drug namreč ni v tistih časih imel t o l i k o  iz ob raže* 
v a l n i h  d o b r i n  na razpolago kakor krščanski samostani 
in redovi,' ki jim je za duhovno podlage služil literarno* 
razumovni temelj: sv. pismo, cerkveni očetje, verske dogme 
in kanonsko pravo.)1

Po »ž u p n i j s k i h« šolah, ki jih ponekod najdemo že v 
13. stoletju, je sicer župnik ali pozneje poseben učitelj, ki 
je navadno bil obenem cerkovnik, »n i z j e« l j u d s t v o  
poučeval v verstvu, čitanju, pisanju, računanju in (cerkve* 
nem) petju; ali bile so r e d k o  s e j  an e in še te so deloma 
bile samo pripravljalnice za samostanske in stolne šole, 
oziroma vežbalnice mašnih ministrantov ■in cerkovnikov.. Iz 
župnijskih so polagoma vzklile »m e s tn  e« ali o b č i n s k e

1 Gl. E. K r i  e c k, MenscHeriformung. 1925. Str. 315.



šol e,  ki so povsem l e g i t i m n e  p r e d n i c e  d a n  a š n j i 
o b l i k i  l j u d s k e  šol e ;  ustanavljali so jih sicer mestni 
zastopi, toda vse so imele katoliško«konfesijonalni pečat, 
kakor jim ga je vtisnil duh tridentinskega zbora (1545—63). 
Teh šol je na Salcburškem, Koroškem in Štajerskem bilo 
čedalje več, ker je po navodilih salcburške cerkvene sinode 
iz 1. 1569 vsak večji kraj (trg) moral dobiti svojo šolo.

Takšen je bil postanek in razvoj nižjega šolstva po 
alpskih pokrajinah tam do 2. polovice 18. ali »p ros veti j e* 
nega« stoletja, ko se pod vlado Marije Terezije dotedanje 
šolstvo reformira v duhu svoje dobe ter dobi trdno organi« 
zacijo. Zato bi lahko rekli, da T r u b a r j e v ,  do »vseh  
S l o u e n z o u «  se  o b r a č a j o č i  a b e c e d n i k  po« 
m e n i  i z p o č e t j e ,  a t e r e z i j a n s k e  r e f o r m e  
r o j s t v o  z a r e s  l j u d s k e ,  to je najširšim plastem na« 
šega naroda namenjene šole.

O d l o č i l n a  p o t e z a  v duhovnem profilu p r o«  
s ve t l  j e n e  d o b e  je geslo.: sapere aüde! To. se pravi, 
imej pogum, se opirati na svoj razum, ali drugače rečeno — 
b r e z m e j n o  z a u p a n j e  v mo č  r a z u m a  pri reševanju 
življenjskih vprašanj pa odtod prihajajoči o p t i m i z e m ,  
češ, »prosvetljeni« pa »izobraženi« človek je vendar v stanu, 
Svet in življenje poljubno i z b o l j š e v a t i !  In s te strani 
postane tudi razumljiv o d n o š a j  p r o s v e t l j  en e d o b e 
do v e r s'k e g a ž i v 1 j e n j a. Religije ta doba ne zanika; 
toda umeva jo tako po svoje, da ji v tej obliki s čisto 
p r e t v o r j e n i h !  smislom ne ostaje niti senca one suve« 
renske moči, ki jo je religija prejšnjih' dob, osobito V sred« 
njem veku, imela,do kulture. »Prosvetljena« doba je namreč, 
kjerkoli jo' srečavamo v kulturni zgodovini človeštva 
(n. pr. starogrška sofistika), neke vrste k r i ž a  v življenju 
naroda: kar je doslej bilo kot t r a d i c i j a  nedotakljivo, to 
sedaj razum vzame hladno v presojo ter — deloma o d « 
k l o n i  deloma p r e t v o r i.1 i

1 Gl. E. S p r ä n g e  r, Hauptströmungen der Pädagogik vom 
Altertum bis zur Gegenwart (v »Kultur u. Erziehung«, 2. izd. 1923. 
Str. 2).



Zato pa ni nič čudnega, .če prosvetljena doba, ki je člo* 
veški r a z u m  proglasila za e d i n o  m e r o d a j n e g a  
r a z i s k o v a l c a  o tem, kar se sme imeti za res, za pra.v, 
za lepo, za pametno..., začne od i z b o l j š a n e g a  po« 
u k a  v š o l i  pričakovati za socialno življenje b o l j š i h  in 
o s e b n o  s r e č n e  j š i h ljudi.

N a j r a d i k a 1 n e j š a i z p r e m e m b a v dosedanjem 
ustroju šole je bila ta, da Marija Terezija (1. 1770) š o l s t v o ,  
ki ga je doslej vodila cerkev, proglasi za d r ž a v n o za* 
d e v o: Ljudskošolski učitelj sicer tudi odslej lahko izvršuje 
cerkveno službo, samo da kot učitelj ni več podrejen cerkveni 
oblasti. »Meine Intention war und ist, dass Messner und 
Schulmeister, wenn sie in einer Person bestehen, in den 
Kirchen und Dienstverrichtungen des ersteren das ist des 
Messners bloss von der Geistlichkeit abhangen und derselben 
mit Parition (== pokorščina) angewiesen werden sollen; 
d a s  S c h u l w e s e n  i s t  u n d  b l e i b t  a l l z e i t  
e i n  p o l i t i  cum,  folglich kann kein solcher, welcher zu« 
gleich Messner und Schulmeister ist, von der Geistlichkeit 
allein aufgenohmen und abgedanket werden; dahingegen' 
wenn der Messnerdienst und jener des Schulmeisters abge« 
sondert ist, hanget jener allein von der geistlichen wie dieser 
von der weltlichen Obrigkèit ab.«*

V tem duhu se ustvari (1. 1774) e n o t e n  o k v i r  
1 j u d s k oš  o ls k e g a z a k o n a  (»Allgemeinè Schulord« 
nung«), ki med drugim določa, da bodi ipri v s a k i  f a r i  
(eno« ali dvorazredna) t r i v i j a l ka ,  da m o r a j o o t r o c i  
o d 6.—12. 1 e t a o b i s k o v a t i  š o l o  in da te š o l  e n a d« 
z o r u  j d o m a č i  ž u p n i k  (dočim se distriktno nadzor« 
stvo p overja dekanu). Posebna skrb se posveti s p i s o v  a« 
n j u  š o l s k i h  k n j i g  (katekizem, čitanka, računica); in da 
bi te knjige bile čim bolj po ceni, se ustanovi z a l o g a  
š o 1 s k i h k n j i g (1. 1772).



Omenjeno bodi, da je l j u d s k o š o l s k a  o b v e z *  
n o s t, kakor jo srečavamo v 18. s t o l e t j u  (stari in srednji 
vek te ideje nista poznala) duhovni plod, ki je zrastel iz 
t r o j n e  miselnosti: ena je v e r s k a  t r a d i c i j a ,  druga 
so s t a n o v s k e  p o t  r e b e* tretja pa m o d n a  s t r u j a  
p r o s v e t l j e n e  dobe ,  kateri je ideal bil razumni človek. 
To je razvidno iz sledeče določbe v deželnem pravu, ki ga 
je. dal objaviti pruski kralj Friderik Veliki (1740—86): 
»Šolski pouk se mora toliko časa nadaljevati, da si otrok 
pridobi tisto znanje, ki je po sodbi njegovega dušnega 
pastirja potrebno za razumnega človeka njegovega stanu.«1

Toda nove ideje, ki sta jih hotela na šolskem področju 
uveljaviti Marija Terezija in njen sin Jožef IL, so bile 
kakor s eme ,  ki  ni  n a š l o  d o v e i  j i z o r a n i h  nj i v .  
Z ene strani namreč'ljudstvo še ni moglo razumeti, da bi 
davčno breme, katerega je zahtevalo vzdrževanje bujno 
rastočih šol,1 2 3 ne bilo brez koristi. A z druge strani je zače* 
njal vladnim krogom v kosti lezti strah, da bi nad mero 
izobražen in osobito še z »jožefinskim« duhom nadkonfesi* 
jonalne religije prepojen mladi ljudski zarod utegnil postaji 
preveč dostopen idejam francoske; revolucije (1789) o ena* 
kosti. In tako je prišlo, da je Franc II. na temelju dolgo* 
trajnih posvetovanj izdal L 1805 n o v  (2.) l j u d s k o š o l *  
s k i  z a k o n ,  ki se je imenoval »Politični ustav (=  državni 
zakon) za nemške (=■'nižje in obrtne2) šole« in k i ga je  
i z d e l a l  S l o v e n e c  — višji šolski nadzornik, kanonik 
Jožef Spendo v (rojen menda v Mošnjah na Gorenjskem). 
»V smislu tega zakona S e  je naslonilo šolstvo v veliki meri 
nazaj na cerkev ter njeno organizacijo in duhovščino.«*

1 Gl. A. K ü h n e ,  Handbuch für das Berufs* und Fachschul* 
wesen. 1922. Str. 9.

2 Med Slovenci so jih osobito organizirali in vodili: grof 
Edling, Linhart in Kumerdej.

3 V nasprotju z »latinskimi« ali srednjimi.
* Gl. Fr. E r j a v e c,, Slovensko šolstvo (»Socialna misel«, III., 

št. 11—12, str. 235). j



U č n i  j e z i k  je v takratni Avstriji za vse, to se pravi 
da t u d i  Za n e n e m š k e n a r o d e  bil — n e m š k i .  Ta 
za današnjo doraščajočo generacijo naroda presenetljivi 
pojav povsem odgovarja c e n t r a l i s t i č n e m u  pojmo« 
vanju države in njenih nalog, kakor ga je zlasti gojila 
p r o s v e t l j e n a  doba ,  ki je svoj glavni koren imela v 
racionalizmu, to je v pretiranem češčenju razuma, ter prav 
zato n i b i l a  v St anu ,  u m e v a t i  p o m e n a  na« 
r o d n e  i n d i v i d u a l n o s t i  pa njenih tradicij. Še le v 
sledečih desetletjih, zadojenih z drugačnim duhom časa, to 
je z duhovno strujo r o m a n t i k e ,  ki je kot n a r a v n a  
r e a k c i j a  na vse' mehaniziraj oči racionalizem naglašala 
i r a c i o n a l n e  ali nerazümovne, zlasti čustvene plati člo« 
veške duše," »srce« in njega zakonitosti, ter širom Evrope 
budila n a r o d n o  z a v e s t ,  začno n ' e n e m š k i  n a r o d i  
zahtevati in vsaj deloma tudi dosezati p r a v i c  s v o j e m u  
j e z i k u  v šol i . .

Kakšen da je bil d u h o v n i  u s t r o j  l j u d s k e  š o l e  
na podlagi »političnega šolskega ustava« iz 1. 1805, to se 
lepo razvidi iz odredbe, ki jo je izdal knezoškofijski ordi« 
narijat v Mariboru okrožnemu šolskemu nadzorništvu (de« 
kanu) v Šmarju dne 16. aprila 1843 in ki jo je podpisal ter 
pač tudi sestavil — »višji šolski nadzornik A. M. Sl om« 
š e k,«1 najodličnejši slovenski pedagog iz tiste dobe. Tamkaj 
med drugim čitamo tole: »Akoravno je želja Nj. veličanstva, 
da se širi Znanje nemškega jezika po ljudskih šolah tudi v 
tistih deželah, v katerih je kak drug jezik domači jezik, se 
vendar v 'smislu visoke naredbe (Učne dvorne komisije -~ 
od 8. aprila 1843, št. 1564) ne sme smatrati naučenje tega 
jezika za splošni, najvišji smoter vsega šolskega pouka na 
škodo drugih, za narodno izobrazbo potrebnih učnih pred« 
metov, kakor se to dogaja v nekaterih šolah. Od tega pri« 
haja, da je šola za večino otrok brez koristi in da ljudstvo 
po lastni izkušnji nasprotuje šoli. Zategadelj je treba, da

1 Gl. H. S c h r e i n e r ,  Kratek pregled o razvoju slovenske _ 
ljudske šole. (Popotnik, 1919, str. 142)



učitelji in šolski pomočniki (Gehilfen) v mešanih krajih 
takole postopajo: a) Kadar otroci v tem (materinem) jeziku 
znajo ročno in razumno čitati, naj se začne s čitanjem v 
nemškem, oziroma slovenskem jeziku. Šolski pouk se mora v 
mešanih krajih z uporabo nemško^slovenskih knjig tako 
urediti, da se nauče otroci slovenskih staršev nemški, otroci 
nemških staršev pa slovenski razumeti in govoriti, kar se 
najlažje doseže v mladosti, in da bodo imeli otroci v poznej? 
ših letih, bodisi kot. cerkveni ali državni služabniki ali pa 
kot preprosti dninarji od tega obilno koristi. To mora šola 
po možnosti dosezati. — b) S poukom v čitanju naj se 
začne v, tistem jeziku, ki je večini učencev razumljiv. — 
c) Pri obravnavanju šolskih predmetov se imajo gospodje 
učitelji vedno ozirati na življenjske razmere tistega stanu, v 
katerem bodo šolski otroci bržkone živeli. Pouk še naj ob 
vsaki primerni priliki nabožno usmeri, konkretni zgledi v 
računanju in pismenih 'nalogah se naj jemljejo iz- okoliša 
učencev, prisvojeno znanje se naj uporablja z ozirom na 
bližnjo okolico. Učitelji se morajo potruditi, da ne bodo 
samega sebe poveličevali, ampak da bodo drugim koristili. 
Ä- č) Pouk v nemščini ne bodi v šolah na selu takšen, da 
se otroci pred vsem drugim nauče mnogo pravil (Regelwerk), 
marveč se naj uče vsakdanjih rekel in izrazov, v računanju 
pa najpotrebnejših računov, ker je.zgolj teoretsko obravnav 
vanje teh predmetov mučno in tudi nepotrebno. — d) Da se 
odstrani pogubni mehanizem iz šol, si morajo gospodje- 
učitelji že v prvem razredu prizadevali, da bodo otroci 
razumeli, kar čitajo, ter da bodo jim ob vsaki primerni priliki 
dajali koristnih naukov za vsakdanje življenje, n. pr.: kako 
se .varuje zdravje, s katerimi sredstvi se v navadnih nezgo? 
dah lahko reši življenje, itd. Na tak način bi naj skušali v 
šolo vdahniti pravega, življenja, H koncu Opominjamo vse 
učitelje in .vzgojitelje mladine na njih sveto dolžnost: za? 
htevajo naj pri -mladini krščansko ^podobno' vedenje v 
cerkvi in šoli, doma in na potu; pazijo naj, da bodo otroci 
snažni in dostojni, da bi ne posečali kvarne družbe in pie? 
sišč, da bodo se povsod sraiiiežljivo in skromno vedli; in

12



kolikor je mogoče, naj z božjo milostjo popravljajo sedanje 
pomanjkljivosti domače vzgoje.« Vidimo torej, da Slomšek 
že pred 80 leti zanaša povsem m o d e r n e g a  duha v 
tedanje šolstvo!

Novega, svežega življenja je tudi v kulturni politiki, 
obetalo »m l a d o l e t j e  n a r o d o  v«. Toda «zavoljo politične 
reakcije, ki je kmalu sledila, se šolstvo po 1. 1848 razvija 
za dobo več ko 20 let pod vplivom k o n k o r d a t a ,  ki sta 
ga (1. 1855) med seboj sklenila avstrijska vlada pa sv. stolica?! 
Ta pogodba je k a t o l i š k i - c  er-kr v i osobito glede šolskega 
nadzorstva dala n o v i h  p r a v i c .

A m e j n i k  v r a z v o j u  l j u d s k e  š o l e  je in ostane 
1. 1869, ko je po dolgih pripravah bil izdan (3.) d r ž a v n i  
1 j ud  s ko  š o l s  k i z a k o n ,  ki je še danes v veljavi in s 
katerim je ljudska šola na teritoriju avstrijske države šele 
pravzaprav našla samo sebe. C i l j  l j u d s k e  š o l e  je v 
§ 1 tega zakonà takole formuliran: »Ljudska šola'ima nalogo, 
otroke n r a vn o * v,e r s k o v z g a j a t i ,  njih d u š e v n o  
d e j s t  v o v a-n j e razvijati, jih z a k l a d a t i  s takim 
z n a n j e m  pa v e š č i n a m i ,  ki so potrebne za nadaljno 
izobraizbo v življenju, ter ustvariti podlago za izoblikovanje 
k a j  p r i d a 1 j u d i in državljanov.«

Po tem zakonu se š o l s k a  o b v e z n o s t  razteza od 
6.—14. leta. Toda po prizadevanju kmetskega ljudstva, ki 
marsikod otroke rabi za pomoč pri delu na polju, se je ljudi 
škošolski izakon 1. 1883 v toliko izpremenil, da se selski 
otrok, ki je dovršil 12. leto, lahko v poletnih mesecih 
o p r o s t i  šolskega pouka.

M e š č a n s k a  šol a .  — V 2. polovici 19. stoletja je 
nastal tipus meščanske šole, kjer bi naj gojenec dobil nekaj 
v e č  o s n o v n e  i z o b r a z b e  nego v ljudski šoli ter bi se 
tako zlasti usposobil za vstop v kak »meščanski« poklic, 
pred vsem pa za obrt in trgovino.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
E. B u h t z ,  Die Mittelschule (=  meščanska šola). Im Aufträge 

des Zentralinstituts für Erziehung und Unterricht. 1926.



A. Mesi ser ,  Geschichte der Pädagogik. I-—III. 1925. (V 
zbirki »Jedermanns Bücherei«.) Prihaja v poštev tudi za sledeče 
vrste šolstva!

W. R e i n ,  Pädagogik in systematischer Darstellung. II. 2. izd., 
1911. Str. 94 in sl., 159 in sl.

II. S r e d n j a  šola.
Srednja šola, ki jo najbolj izrazito reprezentira gimna* 

zija, je rojena iz drugačne miselnosti, nego ljudska. Cilj 
srednje šole ni demopedija ali izobraževanje najširših ljud* 
skih slojev, temveč — a r is  to  p ed.i ja , to se pravi du* 
h o v  n o o b l i k o v a n j e  o d b r a n i h  p o e d i n c e v  za 
to ali ono »voditeljsko« vlogo v življenju.

Pramati ji je tisti duhovni pokret, ki mu pravimo r e* 
n e s a n s a; ta pokret se je na podlagi antičnega humanizma 
v 2. polovici 14. stoletja začel v Italiji, je tekom 16. in 17. 
stol. silno narastel ter se odtod, zlasti odkar je bil iznajden 
tiskarski stroj, polagoma razširil po vsej zapadni Evropi. 
Beseda renesansa pomeni preporod ali n o v o  ž i v l j e n j e .  
A pravzaprav bi trebalo pritegniti Sprangerjevemu mnenju, 
da renesansa ni preporod, to je drugo, ampak v istini — 
p r v o  rojstvo »modernega, tostransko čutečega človeka«.1 
To se pravi, zapadno*evropski človek se začne razvijati v 
n o v o  s me r :  pogled mu odslej ni več pred vsem, drugim 
(»supranaturalistično«) obrnjen k nadzemskemu svetu, ka* 
kor je to bilo tekom stoletij srednjega veka, temveč se če* 
daljebolj obrača k t o s t r a n s k e m u  ali č l o v e š k o  ori* 
j e n t i i a n e m u  ž i v l j e n j u  (»naturalizem«), kar je bil 
glavni znak antične, grškosrimske dobe. Zato Jakob Burek* 
hardt renesanso naravnost imenuje — d dk  r i t j e s v e t a 
in  č l o v e k a .  Stari vek in njegova kultura, zlasti litera* 
tura zdaj vstaneta od smrti, pa ne morda zato, ker jo je tista 
doba »slučajno« odkrila, temveč zato, ker jo je — i s k a l a ,

12*



potrebujoč jasnih in trdnih s m e r n i c  za svoj povsem 
novi način življenja. (Sicer pa se tudi v prejšnjih dobah du« 
hovna vez z antiko nikoli ni čisto pretrgala, kajti sholastika 
n. pr., ta spojitev tedanje filozofije in teologije, sloni na 
Aristotelu in kulturni jezik srednjega veka je latinščina.)

Človek, ki se je prebujal k novemu načinu življenja, 
je iskal antičnega p e s n i š t v a ,  ker se v njem izraža ve« 
selje in bol zemskega sveta; je iskal antične r e t o r i k e ,  
ker naloge, ki jih človeku stavi življenje na tem svetu, 
zahtevajo tudi to od njega, da obvladaj jezik kot sredstvo 
do moči; je iskal antične e t i k e ,  ker mu kaže novo avto« 
riteto namesto cerkvene, ki ji je dal slovo; ugajala mu je 
staroveka u m e t n o s t ,  ki poveličuje ta svet; pa tudi te« 
melji antičnega z n a n s t v a (astronomija, matematika, fi« 
zika) so bili že dovelj trdno postavljeni, da se je dalo zdaj 
na njih neposredno dalje graditi.

Nikar pa a n t i k a  ni  n e i z p r e m e n j e n a o d  mrt« 
v i h  v s t a l a ;  njena kultura se ni tališ qualis, to je takšna, 
kakor je nekoč bila, ljudem naselila v duše. To bi tudi bilo 
docela nemogoče. Pomisliti moramo namreč, da je z a p a  d« 
n o e v r o p s k i  č l o v e k  bil prehodil s r e d n j e  Ve š k o 
d o b  o, v kateri je ob vodstvu krščanstva o d k r  i l  s v o j o  
d u š o  in notranjost ter bil deležen intenzivnegà ve r s ke«  
ga ž i v l j e n j  a.1

A n t i č n i  h u m a n i z e m  (=4fčloveško stališče), to je 
tista p o v s e m  č l o v e š k a  u s m e r j e n o s t  do s v  e t a 
in ž i v l j e n j a ,  v smislu katere se je antični človek poln 
zaupanja vase (v svoj lastni razum, v svoje vrednotenje, v 
svojo voljo in moč) z; vedrim optimizmom udejstvoval na 
raznih področjih kulturnega življenja,.postane kmalu velik 
i z o b r a ž e v a l n i  č i n i t e l j :  iz njega začno črpati svo« 
jih. izobraževalnih šil »1 a t i n s k e« šol e ,  ki so jih ustanav« 
ljali začasa protestantske reformacije. (Tudi L j u b l j a n a  
dobi p 1563 svojo »stanovsko«, v prvi vrsti plemiškim sino« 
vom namenjeno srednjo šolo). In izobrazbeni ideal, katerega



bi naj skušale vreSničevati te e l i t n o  m i š 1 j e n j e š. o 1 e, 
je humanist Johannes Sturm (1507—89) sijajno formuliral 
z besedami: » S a p i e n s  ä t q u e  e l o q u e n s  p i e t a s ! «  To 
se pravi: tako izobražen človek, da bi bil v s t v a r n e m  
in j e z i k o v n e m  oziru dovelj sposoben za reševanje ver« 
s k i h  v p r a š a n  j, ki so bila tedaj na dnevnem redu. V 
tem pravcu izobraženih, za »vodstvo« sposobnih poedincev 
je v tisti, versko, do dna razburkani dobi zahtevala zadeva, 
ki se je smatrala za najvažnejšo: c e r k v e n a  p o l i t i k a ,  
ki je takrat bila edina vrsta politike. Tudi katoliška cer« 
kev je v svojo obrambo potrebovala takih mož; zato tudi 
p r o t i r e f o r m a ci j s k a s r e d n j e š o l s k a  v z g o j a ,  
ki je prešla v j e z u i t s k e  roke, sloni na humanističnem 
temelju ter v veliki meri upošteva z l a s t i  g o v o r n i š t v o .

Novo življenje, ki je v renesančni dobi vzklilo, začenja 
tekom 17. stol. zgoreti .  Kot p r v i  p l o d  te vrste je treba 
omeniti, da se ob študiju antike začne krepko razvijati p r i« 
r o d o s l o v j e  (Kopernik, Kepler, Galilei, Descartes, Bru« 
no ...). In dalje ne smemo zlasti tega prezreti, da se d r« 
ž a v a, ki jo je doslej zanimala samo cerkvena politika, za« 
čenja vedno bolj zavedati i svojih S v e t n i h  f u n k c i j .  
Skratka, razvoj je odločno krenil v s m e r  r e a l i z m a .  Ža« 
to pa najdemo v duhovnem obrazu 18. stol. že d v o j e  
z n a č i l n i h  p o t e z :  poleg p i e t i z m a  tudi r a c i  on a« 
l i ž em.  Pietizem je zadnji poizkus, vse bitje in žitje člo« 
veka pojmovati z v e r s k e g a vidika,. s a m o da b o l j  s 
s r c e m,  nego pa z razumom ali v smislu suhe črke. A racio« 
nalizmu daje s pedagoške strani njegovo signaturo p o u č « 
na  l i t e r a t u r a  (basen — Vodnik!) in pa » k o r i s t n o «  
z n a n j e . 1 Že Locke (1632—1704) n. pr., ta duhovni oče 
angleškega racionalizma, naravnost »osle kaže« umetnosti, 
'češ; »Po mcJjem naziranju bi se starši morali potruditi, da 
zatro nagnenje k poe:ziji, ako se pri dečku pojavi, nikar pa 
da bi ga pospeševali! Le redkokdaj se. je namreč primerilo, 
da je kdo zlate in srebrne rudnike odkril na Parnasu«.



In iz tega n a p o l  p i e t i s t i č n e g  a, n a p o l  r a d o »  
n a l i  s t i e n e  ga duha je bil izpočet embrijo današnje 
r e a l k e .  Prvi tozadevni poizkus je bila neke vrste stro* 
kovna šola za bodoče obrtnike in trgovce, ki jo je prote* 
stantski župnik S e m 1 e r 1. 1708 osnoval v Halle in ki se 
ni dolgo držala. Glavno mu je bito — »da bi se mladina 
privadila pravi realnosti. Kajti tukaj ni praznega umova* 
nja ali nepotrebnih podrobnosti, marveč so dane ipsissimae 
res (=  stvari same in drugo nič), so dana dei opera (=  dela 
božja) in taki stroji, ki na svetu prinašajo vsakdanjo ko* 
rist.«1 P r a v i  p r e d n i k  današnje realke pa je postal za* 
vod, ki ga je župnik H e c k e r  1. 1747 osnoval v B e r l i n u  
ter mu dal tak ustroj, da je sicer p r i p r a v l j a l  za  t e  
i n  t e  po  k l i c e  (zlasti Za trgovino in tehniko), a vendar 
obenem svojim učencem d a j a l  t u d i  s p l o š n o  iz* 
o b r a z b o. Veliko število učencev, ki jih je zavod kmalu 
privabil, izpričuje, da je n o v i  t i p  us  srednje šole b i l  
č a s u  p r i m e r e  n.

Kancem 18. in na pragu 19. stoletja vzplamti z n o* 
v im  ž a r o m zanimanje za a n t i č n i  h u m a n i z e m  — 
v obliki duhovne struje, ki se za razlikovanje od renešanČ* 
nega imenuje n o V o h u m an  i z e m. Tisto navduševanje 
za antični svet, ki je buknilo na dan z renesanso in ki se 
izraža v reformacijskem vzgojnem geslu »sapiens atque eto* 
quéns pietas«, je namreč, pozneje začeto- bledeti, čeprav ni 
več popolnoma izginilo s poprišča novejše kulture. Izza dobe 
L u d v i k a  XIV. začne f r a n c o š č i n a  izpodrivati latin* 
ščino iz diplomatskih salonov, m a t e r i n š č i n a si pribori 
vstop v šolo in literaturo, z u t i l i t a r n o  miselnostjo pre* 
šinjeni f i l a n t r o p i  i z l o č i j o  g r š č i n o  iz šole. Pro* 
s v e t l j e n a  d o b  a, ki se je ponašala s tem, »dass w ir  es 
so herrlich weit gebracht haben« (äS da ne potrebujemo 
vzorov in učiteljev iz preteklosti), je  do a n t i k e  b i l a  
b o l j  h l a d n a :  enciklopedist D’Alembert se je zaničljivo

1 Gl. A. M e s s e r , Geschichte der Pädagogik. III., 1925. 
Str. 116—7.



obregnil, da klasični pouk uči ArK »parier sans rien dire« 
(govoriti, pa nič povedati); in Rousseau je izmed starih av? 
torjev čital samo Plutarha (iz 1. stol. po Kr.). In tako je 
k o n c e m  18. s t o l e t j a  bila podoba, da se  s o 1 n c e 
o g r e v a n j a  za  a n t i k o  v s r e d n j i  E v r o p i  na» 
g i b a  k i zat onu.

A da ni v istini prišlo do tega, to je, vsaj v Nemčiji, 
zaprečil p o l i t i č n i  in n a r o d n o s t n i  m o m e n t  ter 
obenem d a l  s u n e k  za  n a s t o p  n o v e i r e n e s a n s e. 
Po bitki pri Jeni (1806) je politična veljava Nemčije padla 
na ničlo; toda vzhc svoji silni ponižanosti je premogla preš 
cejšen kader takih mož, ki so imeli dovelj poguma, iti od 
drugih vsaksebi ter p r o t i  v e l i k e m u ,  skorajda vsemo? 
gočnemu v p 1 i, v u f r a n c o s k e  k u l t u r e  opozoriti na 
k u l t u r n i  p o m e n  l a s t n e  n a r o d n o s t i .  In vsi ti 
bojevniki za svojo narodnost sö šli zdaj z a v e z n i š t v a  
iskat k tistim — g r š k i m  k l a s i k o m ,  ob katerih je po? 
stala velika i francoska kultura. Tudi Nemci gredo zdaj k 
starim Grkom v šolo boljšega okusa, plemenitejše oblike in 
vznesene vsebine. Ta preobrat je izborno označil Schiller 
z distihom:

Kaum hat das alte Fieber der Gallomanie uns verlassen,
bricht in der Graekomanie gar noch ein hitzige(re)s aus.
In tako se torej v 2. polovici 18. stoletja pojavi nova 

renesansa antike. Z o p e t  s e  z a č n e  m a v d u š e no pro? 
s l a v l j a t i  S t a r  o v ek a k u l t u r a :  povdarja se, da
samo poznavanje staroklasičnih jezikov dela človeka uče? 
nega; da so grški in rimski spisi zakladnica vse modrosti; 
da je treba študirati slovnico mrtvih jezikov, ker brez nje 
plodovi antične literature niso razumljivi; da študij antike 
ni ovira za kako drugo, praktično znanje. A te v e r e  v 
d o v r š e n o s t  a n t i k e  pač nikdo ni bolj adekvatno iz? 
razil, nego je to storil filolog C r e u z e r (1778—1858), ki je 
dejal: »Stari so po obliki in vsebini, po mislih in izrazu 
večni vzori vsega mišljenja pa vsega govorjenja, njihova 
dela so tvorjena po neizpremenljivem zakonu lepote«.



Kakor prva renesansa tam na prevalu nove dobe, tako 
je i druga, novohumanizem imenovana v svojem jedru du« 
h o v n i p o k r e t ,  v katerem se novo ,  m o d e r n o  živ« 
l j e n j e  skuša v s e s t r a n s k o  o r i j e n t i r a t i  ob an« 
t i č n e.m ž i v 1 j e n j u. A razlika med obema je v tem, da 
je p r v a ,  iz Italije prihajajoča renesansa pretežno oživila 
rimsko kulturo iz Avgustove dobe ter z l a s t i  n e g o v a l a  
l a t i n s k i  j e z i k  (zato je bil posebno Quintilian s svo« 
jim teoretsko«praktičnim učbenikom o govorništvu od rene« 
sančnega humanizma zelo obrajtan); a n o v o h u m a n i «  
z e m se v p r v i  v r s t i  o b r a č a  h g r š k e m u  s v e t u  
in sicer osobito k Periklejevi dobi, ki pomeni vrhunec 
grške poezije, umetnosti in znanosti.

Sicer pa n o v o h u m a n i z e m  ni  nemara bil iz« 
k l j u č n o  n e m š k i  pokret, temveč najdèmo paralelnih 
pojavov i drugod: v F r a n c i j i ,  kjer so bili ravno grški 
klasiki vzor tega, kar se imenuje bon goüt (dober okus), in 
v A n g l i j i ,  kjer je novi ideal človeka (wellbred man — 
dobro vzgojen človek, fine gentleman) ukrojen po novo« 
humanističnih vzorih, kakor jih je očrtal Lockeov učenec 
lord Shaftesbury.1

Novohumanistični pokret, ki se je torej začel iz poli« 
tičnih nagibov, je kmalu dal povoda za g l o b o k o s e ž n o  
r e f o r m o  takratnega vzgojstva, z l a s t i  s r e d n j e š o l «  
s k e  i z o b r a z b e .  Reformacija in protireformacija sta. 
izobrazbenim težnjam svoje dobe postavile iz antičnega 
duha potekajoči vzorec: sapiens atque eloquenä p i e t a s. 
A izobrazbenem idealu* kakor ga sprejme vzgojstvo na no« 
vohumanističnem temelju, tvori jedro — h u m a n i  t a  S, 
č l o v e k ,  to je r a z v i j a n j e  v s e h  k u  11 u r o t  v or  n i h 
sil, kar jih premoreš kot človeško bitje. Zato. bi se novohu« 
manistični ideal izobrazbe dal izraziti s formulo: s a p i e n s  
a t q u e  e l o q u e n s  h u m a h i t a s !  Ali po naše rečeno:



človek, ki izkazuje s m i s e l  za  v s a  p o d r o č j a  kul « 
t u r e ,  materijalne in nematerijalne (sapiens humanitas) ter 
ima obenem j e z ik  v o b l a s t i ,  ki je najvažnejše sredstvo 
za medsebojno razumevanje in izmenjavanje misli pa edini 
vzvod za dviganje kulturnih zakladov v vezani in nevezani 
besedi (eloquens humanitas).

Eden izmed naj duhovitejših oznanjevalcev humani« 
stičnega svetovnega naziranja v tej dobi je bil sloviti jezi« 
koslovec in državnik V i l j e m  H u m b o l d t  (1767—1835). 
Ob njegovem sodelovanju je filolog in šolnik Süvern 1. 1816 
objavil normalni učni načrt, ki se lahko imenuje — us t a« 
n o v n a  l i s t i n a  s e d a n j e  g i m n a z i j e , 1 katera raz« 
vijaj gojenčeve sile pretežno na podlagi humanistične kul« 
ture. In v tem duhu je Boni t i z  po 1. 1848 preustrojil a v« 
s t r i j s k o  g i m n a z i j o ,  ki je m a t i c a  d a n a š n j i m  
s l o v e n s k i m  in h r v a t s k i m  gimnazijam humanistič« 
nega tipa.

Novohumanistični ideal je i z p r v a imel v mislih »h a r« 
m o n s k o« i z o b r a z b o  gimnazijca, to je izoblikovanje 
njegovih d u š e v n i h  s i l  (spoznavanje, vrednotenje, ho« 
tenje). v u b r a n o  c e l o t o  e n o t n o  z a o k r o ž e n e  
o s e b n o s t i .  V to svrho je bilo latinščini vsega skupaj 
odmerjeno 76, grščini 50, materinščini 44, matematiki 60 
ur; a-ostali predmeti (verstvo, prirodoslovje, zgodovina, 
zemljepis) so bili proglašeni iza stranske. P o z n e j e  pa se 
je ta cilj, zlasti'pod vplivom filozofa He g l a ,  ki je preko« 
memo podčrtaval v s es t r  a n s k o  ali e n c i k l o p e d i č n o  
z n a m j e, premaknil v ideal » s p l o š n o  i z o b r a ž e n e «  
g a« človeka, ki bi naj bil čim bolj mnogostranski orijenti« 
ran, ali drugače rečeno, ki b i n a j  z n a l  č i m v e č  po« 
v e d a t i  o pojavih o b j é k t i v n e  k u l t u r e  (ne samo 
h u m a n i s t i č n e ,  ampak v enaki meri tudi real i « 
s t i č n e ) .  Enciklopedično pojmovani cilj gimnazijske iz« 
obrazbe pa je k m a 1 u zavozil, je moral zavoziti na m r t v i

1 Gl. A. Me s s e r ,  1. c., Ill, str. 55.



t i r  jalovega, m n o g o z n a n s t v a  ter je zaplodil nevšečni 
pojav š o l s k e  p r e o b r e m e n j e n o s t i . 1

H u m a n i s t i č n a  g i m n a z i j a  d o ž i v l j a  d a n e s  
v e l i k o  k r i z o ,  ki ima svoje korenine poleg drugih raz» 
logov zlasti v tem, da še je m i š l j e n j e  o a n t i k i  tekom 
zadnjega stoletja v občutni meri iz p  r e m e n i l  o. Ta obli» 
ka srednje šole je namreč nastala iz k l a s i c i s t i č n i h  
idej S c h i l l e r j e v i h » i n  G o e t h e j e v i h ,  ki sta bila 
uverjena, da ima moderni svet v antičnih umetnikih, mo» 
drijanih, pisateljih, državnikih. . .  in njihovih delih v e č n o  
v e l j a v n e ,  » k l a s i č n e «  vzore č l o v e č n o s t i .  Zato se 
še dandanašnji v gimnaziji večinoma čitajo le  t a k i  a v» 
t o r j i, ki spadajo v »z l a t  o«, najboljšo dobo g r š k e  in 
r i m s k e  literature, ker da tako zahteva izobrazbeni ideal 
gimnazije — humanitas. Toda pred današnjim svetom se 
pač n e  da več zagovarjati trditev, da bi antika bila tipičen 
vzorec č i s t e ,  n e n a d k r i l j i v e  č l o v e č n o s t i .  Trezno 
proučevanje antičnega življenja, ki se je v 19. stoletju izvr» 
šilo s pomočjo zgodovinsko»kritičnih metod, je za trdno 
dognalo, da sta se Schiller in Goethe s svojim naziranjem 
motila in da je imel p r a v  H e r d e r ,  ki je trdil, da v 
antiki n i m a m o  iskati v e č n o  v e l j a v n i h  v z o r o v ,  
temveč — i z v o r  sodobne kulture. A tudi ta ugotovitev je 
pač dovélj razloga, da se d e l bodoče narodove inteligence 
i v n a š i d o b i  izšola v h u m a n i s t i č n i  g i m n a z i j i .  
Samo k a n o n  antičnega berila se mora tako i z p r e m e» 
n i t i ,  da bo stopilo v o s p r e d j e to, kar antika s h i s t o» 
r i č n i h  v i d i k o v  premore ža naš živih sil.1 2

T u d i  idejo r e a l k e  začenja vedno bolj razjedati ba» 
cil ' kr ize.  Ta srednješolski tip je bil č i s t o  d r u g a č e  
zamišljen, nego gimnazija. Za temeljni kamen gimnazije je

1 Gl. A. M e s s e r ,  1. c., III, str. 93.
2 Gl. H. G a s s n e r. Höhere Schule |jg Aufbauschule. (»Pada» 

gogische Kongressblätter«, I., zv. 3—6. Authentischer Bericht über 
den 1. päd. Kongress vom 28.—31. August 1924 in München. 1925. 
Str. 30—2)



bil vzet humanizem, a realka bi naj slonela na mat erna« 
t i č n o«p r i r o d o s 1 o v n i podlagi. Uvajajte učenca v ra« 
z u m e v a n j e  s o d o b n e g a  g o s p o d a r s k e g a  živ« 
l j e n j a ,  ki se opira na m o d e r n o  t e h n i k o  — tako je 
bil p r v o t n o . formuliram izobrazbeni ideal realke. Ni dvo« 
ma, da je ta izobrazbeni ideal sam po sebi opravičeval ob« 
stoj realke. A - h o t e č  b i t i  e n a k o v r e d n a  g i m n a« 
zi  ji, je realka začela izpopolnjevati svojo h u m a n i s t i c «  
n o plat ter izdatno gojiti m od e r n.e j e z i k e .  In s tem 
je v njen organizem bila položena k a l  r a z  d v o j b e :  
izobrazbena ideja realke se čedaljebolj z a b r i s a v a, ker 
je d a n a š n j a  r e a l k a  pravzaprav d v o j e  r a z l i č n o  
u s m e r j e n i h  s r e d n j e š o l s k i h  t i p o v  v enem —■ 
novojezična gimnazija in pa matematično«prirodoslovna 
šola.1

R e a l n a  g i m n a z i j a ,  ta ljubljenec sedanje dobe,, 
n i m a  s a m o s v o j e  i z o b r a z b e n e  i d e j e .  Počelo 
njene popularnosti je izobrazbeni u t i l i t a r i z e m  —r- »gim« 
nazija brez grščine«. Ta srednješolski tip je v istini ne« 
o r g a n s k i  p l o d  k o m p r o m i s a .  Gimnazija brez gr« 
ščine ni gimnazija. »Latinščina sama brez grščine ni v stanu 
in nikoli nè bo v stanu, dati verno sliko antike.«1 2

Pa še drugi razlogi, ki se ne tičejo toliko izobrazbenih 
sredstev (učne snovi), temveč pred vsem drugim zadevajo 
šolske c i l j e ,  dandanes silijo k razmišljanju o preureditvi 
srednje šole.3 Le glejmo!
Ifjv; Iz novohumanistične miselnosti rojena g i m n a z i j a  je 
dolgo, skoraj do konca 19. stoletja ostala v tradicijah stare 
u če  n j a š k e  šole. Nje najvišji óilj jè, zlasti pod vplivom 
Hegelovih idej, bil, gojiti » f o r ma l n o «  i z o b r a z b o ,  to 
je: j a s n o ,  l o g i č n o  mišljenje ter v učencu vzbujati 
z n a n s t v e n e g a  d u h a .  Zato sta se posebno naglašale

1 Gl. H. G a ss n er, 1. c., str. 32.
2 I s t i ,  str. 30.
3 Gl. O. B o e l i t  z , der Charakter der höheren Schule. 1926. 

Str. 11—28.



l a t i n š č i n a  in m a t e m a t i k a, ki da sta do izredne 
mere v stanu, vežbati i n t e l e k t ;  iz tega razloga se je tudi 
jako cenil pouk iz f i l o z ö f s k e  p r ó p e d e v t i k e. In 
vrh tega je gimnaziji ves čas bil pred očmi stari cilj h us 
m a n i  z ma:  oblikovati človeka, ki bi po dùhu bil h a r 5 

m o n s k o  razvit. Samo da bi se v gimnaziji naj položil 
le  p r v i  t e m e l j  e a  .pr  a v o h u m a n i t a s, ki bi se 
potem naj na univerzi dalje izoblikovala.

„Toda polagoma je humanistična gimnazija začela po? 
puščati od svojih prvotnih načel in sicer v prid — d u h u  
časa .  Bilo je več momentov, ki so zahtevali tako p re? 
o r i j e n t a c i j o :  krepki razmah t e h n i k e  v zadnjih 40 
letih, i n d u s t r i j a  in t r g o v i n a ,  ki začenjata dobivati 
silnih, naravnost svetovnih dimenzij, in pa čedaljebolj na 
dan stopajoče p r a k t i č n e  p o t r e b e ž i v 1 j en  j a. Ali 
mora se reči, da tako prilagojevanje »realnemu življenju« ni 
k o r i s t i l o  duhovnemu ustroju gimnazije, ki je v marši? 
katerem kraju na ta jiačin postala — ein Mädchen für alles, 
nekakšen šiš?miš.

Z druge strani pa tudi na drevesu r e a l k e  niso dozoreli 
vsi plodovi, ki si jih je javnost obetala od te, »bolj prak? 
tične« šolske panoge. In tako je potem prišlo, da je zavoljo 
javne nezadovoljnosti z danim položajem med gimnazijo pa 
realko bila vrinjena r e a l n a  g i m n a z i  j a •— kot nekakšen 
deùs èx machina, ki bi imela (!) ustvariti neke vrste sintezo 
humanizma in realizma.

V prejšnjem stoletju je srednja šola k o r e n i n e  
s v o j e g a  o b s t o j a  pravzaprav imela v — v i s o k i h  
š o l a h ;  saj je pač bila neke vrste p r i p r a v n i c a  za nje. 
Viden znak takega naziranja je še dandanašnji formuliranje 
zrelostnega izpričevala, s katerim se proglaša, da je ta in 
ta — »zrel« za obisk univerze, oziroma njej ekvivalentnih 
učilišč.

Dandanes pa se naziranje, da bi glavna naloga srednje 
šole bila, pripravljati za obisk visokih šol, ne  da več za? 
govarjàti. Čedalje več je namreč takih primerov, da fant 
ali dekle brž po Zrelostnem izpitu stopi v — p r a k t i č n o



življenje, oziroma službo. Število tistih absolventov gimna* 
zije, realke, realne gimnazije, ki gredo na visoke šole, je 
v taki meri padlo, da srednja šola stoji p r e d  d r u g  a 5« 
n i mi  n a l o g a m i ,  nego v prejšnjih časih. Ker utegne 
ponekod biti že do 50% takih abiturijentov, ki ne mislijo 
na »fakultetno izobrazbo«, zato bi pač bil greh zoper duha, 
ako bi tudi zanje obveljal stari cilj humanistične gimnazije: 
čisto formalna izobrazba. Nje mora marveč srednja šola tako 
izobraževati, da se jim odkrijejo tiste niti, ki tvorijo v ez  
m ed  r a z n i m i  o b l i k a m i  n a r o d n e  k u l t u r e  ter 
da si pridobe soliden t e m e l j  za trdno in v sebi z a o k r o« 
ž e n o  n a z i r a n j e  o s v e t u  in ž i v l j e n j u .

Pa tudi za tistih 50%, ki gredo na visoke šole, ne zado« 
stuje več prejšnji idéal srednje šole, to je izključna gojitev 
formalne izobrazbe. Treba samo pomisliti, da d e l o  na  
v i s o k i h  š o l a h  dandanes v e d n o  b o l j  dobiva značaj 
s p e c i a l i z i r a n e  s t r o k o v n e  i z o b r a z b e  in da je 
le malo takih visokošolskih učiteljev, ki bi obenem bili 
veliki raziskovalci pa izborni vzgojevalci. In tako je t e k o m  
č a s a  to ali ono.p o s t a l o  n a l o g a  s r e d n j e  šol e,  kar 
je p r e j  vršila v i s o k a š o l  a.

Če uvažujemo vse to, tedaj pač moramo priznati, da 
n o v i  č a s  z n o v i m i  n al  o> ga mi  življenja zahteva tudi 
— s r e d n j o  š o lo z . n o v i mi  c i l j i .  A kakšno ureditev 
srednje šole tirjajo izpremenjene življenjske razmere?

No, srednja šola ima nalogo, izoblikovati n a r o d n e g a ,  
n. pr, slovenskega človeka, ki bo lahko na svojem področju 
kdaj »v o d i t e 1-j« naroda: ki bo poznal narodovi kulturi 
stavljene naloge; ki bo razumeval svoj narod ter tako stal 
v stikih ž njim; in pa ki bo imel dovelj utrjen značaj, da bo 
tej svoji misiji kos. (Sicer pa so sodobne težnje po narodnem 
vzorcu srednje šole pravzaprav n a d a l j e v a n je  i d e j$ 
kakor so jih že 1. 1848 pretresali: da ima v i r i z o b r a z b e 
biti i n d i v i d u a l n o s t  l a s t n e g a  n a r o d a  in da za 
d r ž a v o  ni močnejše opore, nego je n a r o d n o  z a k o  re? 
n i n j e n a  k u l t u r n a  z a v e s t . )  Zato pa im a  p r e p i r  
za e n a k o v r e d n o s t  in e n a k o p r a v n o s t  gimnazije,



realke, realne gimnazije u m o l k n i t i :  v s e  šolske vrste so 
p o t  do e n e g a  c i l j a ,  pot do i z o b r a z b e  n a r o d «  
né ga č l o v e k a .

Zategadelj pa bi se moralo v srednji šoli vseh vrst 
c e n t r a l n o  mesto odkazati n a r o d n i m  izobraževalnim 
dobrinam. Te so: ve r s t vo. ,  m a t e r i n š č i n a ,  zgodo« 
v i na ,  z e m l j e p i s ,  f i l o z o f i j a .  S tem pa nikar ni 
nemara rečeno, da bi intenzivna gojitev tistih učnih pred« 
metov, ki dajejo posameznim srednješolskim tipom k a « 
r a k t e r i s t i č n i  znak (latinščina — grščina, moderni je« 
ziki, matematika — fizika) ne bila upraVičena. Stvar se 
marveč mora prav razumeti. V humanistični gimnaziji n. pr. 
ukvarjanje z antiko n i s a m o  s e b i  n a me n ,  ampak im a  
b i t i  p o d r e j e n o  veliki, t e m e l j n i  i d e j i  ,s red« 
n j e  š o l e :  da sltiži i z o b l i k o v a n j u  n a r o d n e g a ,  
n. pr. slovenskega čl o v č k  a. To se pravi, v humanistični 
gimnaziji naj p o t  do n a r o d n e  i z o b r a z b e  v o d i  
p r e k o  a n t i č n e  k u l t u r e .  In p o d o b n o  imajo 
m o d e r n i  j e z i k i  v realni gimnaziji ali pa ma t e r n a «  
t i k a  in f i z i k a  v realki služiti istemu namenu: s pozna«  
v a n j u  in d o ž i v l j a n j u  n a r o d n e  k u l t u r e  pa 
njenih vsestranski razpredenih k o r e n i n .

Zato še iz n a či 1 n e p ia  t i raznih srednješolskih tipiov 
n e sinejo z ab r i s  a v a t  i, 'marveč je treba vse storiti, da 
pridejo te plati v šolskem delu čim popolnejše do vej jave. 
Čim globlje bo v te m  oziru proniknila gimnazija, realka, 
•realna gimnazija: tem več izobraževalnih sil-bo odtod lahko 
dvignila za svoj p r a v i  cilj — za izoblikovanje narodnega 
človeka.

S strani v i s o k i h  š o l  se je izrazila b o j a z e n ,  da 
bi utegnilo biti v škodo temeljiti formalni izobrazbi, ki je 
vedno veljala za eno izmed glavnih nalog srednje šole, ako 
se na omenjeni način nékoliko bolj podčrtavajo n e in  te« 
l e k t u a l n e  strani mlade duše, n: pr. estetska izobrazba. 
Ta bojazen pa n i u p r a v i č e n a ,  ako u č i t e l j s t v o  
nove naloge, ki se v tej obliki stavijo srednji šoli, prav 
razume.



Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
O. B o e l i t  z,  D er. Charakter der höheren Schule (=  srednje 

šole). 1926.
L y z e u m  u n d  O b e r l y z e u m .  Herausgegeben vom Zentral« 

institut für Erziehung und Unterricht.
O. M o r g e n s t e r n ,  Das Gymnasium. Im Aufträge des 

Zentralinstituts für Erziehung und’ Unterricht.
Fr. P a u l s e n ,  Geschichte des gelehrten Unterrichts auf den 

deutschen Schulen Und Universitäten. 2 .'izd. 1895.

III. P o k l i c n e  in s t r o k o v n e  šole.
Naloga teh šol je t e h n o p e d i j a ,  gojitev poklicne 

izobrazbe. V njih si naj mladina pridobi čim več usposoblje* 
nosti za izvrševanje svojega poklica, zlasti pa tisto »teoret* 
sko izobrazbo, ki jo rabi za uspešno delovanje v praksi«.1

Obseg pojma poklic je silno obširen; angleška statistika 
iz 1. 1921 omenja, da se je naštelo do 35.000 vrst poklicev. 
In če hočemo razbrati idejne sile, ki so gibalo poklicnemu 
pa strokovnemu šolstvu, je treba dobiti s tega ali onega 
vidika nekak pregled črez neskončno morje delovnih, po* 
prišč, na katerih se človeštvo dandanes Udejstvuje. Vše do 
danes tozadevno najbolj ustreza razvrstitev n a  t r o j e ,  ki 
jo je Paulsen podal 1. 1906, Paulsen razlikuje z ozirom na 
delo, ki se opravlja v okvirju poklica: ro k  o t v o r  ne, 
d è 1 o v o d s k e pa u č e n e poklice.

R o k  o t v o r  ni  je tak poklic, ki ga-kdo p r e t e ž n o  
izvršuje z r o k a m i ,  n. pr.: poljski delaVec, mali kmet, 
obrtnik, prodajalec, delavec v industrijskih in prometnih 
poklicih, manipulant v uradu itd. A kdor izvršuje de l o*  
v o d s k i poklic, ima v glavnem ta opravek, da r o č n i m  
d e l a v c e m  o d k a ž u j e d e 1 o ter jih pri izvrševanju nji* 
hovega dela n a d z i r a  in vod i ,  n. pr.: poslovodja v/trgo* 
vini, »faktor« v tiskarni, nadziratelj pri tem ali onem pod*



jetju, gospodarski oskrbnik, ravnatelj pisarne, tehnični 
uradnik v industriji itd. In u č e n ali d u h o v n o  v o d i l e n  
je poklic, ki od izvrševalca zahteva, da na svojem področju 
s a m o s t o j n o  n a d a l j u j e  dano stanje ali pa u s tv  a r j a 
k a j  n o v e g a ,  n. pr. kot: znanstveni raziskovalec, iznajdb 
telj, umetnik, inženir, zdravnik, konceptni uradnik itd.1

Če sodobniki govorimo o poklicnem in strokovnem šob 
stvu,'So nam navadno tiste šole v mislih, ki imajo ustrezati 
rokotvornim poklicem, posebno pa obrti in trgovini. Običajno 
jim pravimo obrtne in trgovinske n a d a l j e v a l n e  šole. 
Toda bolj upravičeno bi se jim reklo v a j e n i š k e  šole; v 
njih namreč dobiva obrtniški, oziroma trgovski vajenec pred 
vsem drugim tisto teoretsko dopolnitev svojega ročnega 
dejstvovanja, brez katere bi se ne mogel v praksi s pridom 
uveljaviti, ko bo nekoč pomočnik in mojster, oziroma 
trgovec.

Pramati sedainjim vajeniškim šolam je n e d e l j s k a  
šola, ki je bila v 18. stoletju vpeljana kot neke vrste po* 
navljalna (ljudska) šola za tisto mladino, ki se je lotila že 
poklicnega ali pridobitnega dejstvovanja sploh, zlasti za 
vajence in pomočnike. Nedeljska šola torej ni bila poklicna 
ali strokovna šola v današnjem pomenu besede; saj je pač 
v prvi vrsti imela mašiti one vrzeli, ki jih je v osnovni izob* 
razbi osobito kmetskih dečkov in deklet puščal neredni 
obisk ljudske šole pred 14. letoih njihove starosti. L. 1790 
je bilo v L j u b i  j a n i  z bobnom oznanjeno, da se 18. aprila 
začno »normalšole« (tako se je imenovala takrat 4*razredna 
ljudska šola po deželnih glavnih mestih, ki je obenem služila 
za učiteljišče) za vse obrtniške fante ter »bodo vsako ne* 
delo inu praznek ob treh do štirih popoldan deržane«.5

Sicer pa je tudi ta skromni početek poklicnega šolstva 
k u l t u r n o  p o m e m b e n  vzgojstvéni dokument. Z idejo

1 Gl. zbornik » J u g e n d  f ü h r e r  u n d  J u g e n d  p r  o * 
bl  e m e«. Festschrift zu G.. Kerschensteiners 70. Geburtstag. 
(Vili +  332 str.) 1924. Str. 86—7.

8 Gl. »Slovenec«, 6. januarja 1927.



nedeljske šole je namreč p r v i č  izrečena misel, da  se 
š o l s k a  o b v e z n o s t  r a z t e g n i  p r e k o  m e j, p i k o v  
1 j u d s k o š o 1 s k e d o b e..

Drugo, važnejšo etapo v razvoju poklicnega šolstva pa 
tvori 19. stoletje. Sedaj se >začno g o s p o d a r s k e  p o * 
t r e b e ,  ki jih je vrgel na plan razmah obrti, industrije in 
trgovine, uveljavljati kot odločilen faktor pri snovanju teh 
šol. S t r o k o v n o  š o l s t v o  namreč v sp 1 oš n e m s l e d i  
g o s p o d a r s k e m u  r a z v o j u ,  toda ne kar neposredno, 
temveč prihaja k a k e  p o l  č l o v e š k e  g e n  e r  a c i j e za  
n j i m.1 In tako vzniknejo v prvi polovici pa sredi 19. stoletja^ 
»risalne šole« za obrtnike, ki tvorijo neposredno stopnjo do 
sedanjih vajeniških šol.1 2 Tudi Ljubljana jih je dobila dvoje; 
a obe sta se 1. 1854 združili v »obrtno šolo za rokodelce in 
industrijo v Ljubljani«. In 1. 1856, torej pred 70 leti, se je 
ta šola preosnovala v — »obrtno nadaljevalno šolo kot ne« 
deljsko šolo«.3

Odgovarjajoč bujnopestrim potrebam dejanskega živ« 
ljenja se je do danes razvilo v e č  k a t e g o r i j  poklicnega 
šolstva za m o š k e  in ž e n s k e  ter obsega najrazličnejše 
panoge človeškega udejstvovanja.

1. O b m o č j e  r o k o t v o r n i h  p o k l i c e v .
Semkaj spadajo: a) V a j é n i š k a šola, ki je tako zamiš« 

Ijena, da se  v a j e n e c  (vajenka) od 14.—17. leta svojega 
p o k l i c a . u č i  P;r i m o j s t r u ,  o b e n e m  pa mora (sedaj 
po 8 ur na teden) obiskovati š o 1 o, da si tam osobito pri« 
dobi še potrebnih teoretskih temeljev. Tipus vajeniških šol 
imajo v Sloveniji: ob r t n e nadaljevalne šole v vseh mestih 
in večjih, zlasti industrijskih krajih, r u d a r s k a  nadalje« 
valna šola v Trbovljah in t r g o v s k e nadaljevalne šole v

1 Gl. A. K ü h n e ,  Handbuch für das Berufs« und Fachschul« 
wesen. 1922. Str. 17.

2 I s t i ,  1. c., str. 91.
3 Gl. »Slovenec«, 1. c.

13



Ljubljani, Mariboru, Celju, Ptuju, Kamniku, Kranju, Sev» 
niči, Šoštanju.1 — b) S t r o k o v n a  šola, ki n a j  na  do» 
mest i -  v a j e n i š k i  p o u k  p  ̂i m o j s t r u ;  in v ta na» 
men je tako ustrojena, da gojencu ne daje samo teoretske 
izpopolnitve, ampak mu obenem nudi priliko, da se izuči 
poklicnega dela. Toda psihologija pubertetnih let je tukaj 
zahtevala čuden tribut: gojenec strokovne šole se čuti bolj 
»študenta«, negoi pa vajenca, 'in zato jnu, ko je končal šolo, 
večinoma mrzi rokotvorni poklic ter rajši sili v »uradniško 
karijero«.1 2 Takšen ustroj izkazujejo: strokovna šola za ki» 
parstvo v Ljubljani, za mizarstvo na Rakovniku, za puškar» 
stvo v Kranju, učna .delavnica za košarstvo v Ljubljani in 
Radovljici, ženska obrtna šola v Ljubljani in Mariboru 
(Vesna), kmetijska šola na Grmu in V  Št. Jur ju ob južni 
žel., dvorazredne trgovske šole v Ljubljani, Mariboru, Celju 
in Novem mestu;3

2. O b m o č j e  d e l o v o d s k i h  p o k l i c e v .
a) P o m o  e n i š k a  šola, ki pa n i »d o 1 ž n o s t n a« 

šola, katero bi pomočnik moral obiskovati, kakor je n. pr. 
vajenec dolžan še udeleževati pouka v vajeniški šoli,- Na» 
menjena je marveč takim pomočnikom, ki se iz  l a s t n e  g a 
nagiba-žele s t r o k o v n o izpopolniti: Za vstop v to šolo 
ne prihaja v poštev, je li kdo postal pomočnik iz vajenca 
ali pa iz absolventa strokovne šole. Zanimiva je pač tale 
ugotovitev o absolventih pomočniške šole: »Ker so kot po» 
močniki-vajeni ročnega dela, se vrnejo radi zopet k svojemu 
poklicu,: kateremu jih šola ni odtujila.«4

b) T e h n i š k a  s r e  dn  j a šol a ,  ki se je p r e j  bolj 
značilno imenovala »v i š j a o b r t n a š o 1 a« ter ima namen, 
iz svojega gojenca i n ž e n j e r  j u  stavbne, strojne, kemij»

1 Gl. Jaroslav F o e r s t e r ,  1. c., str. 24.
2 I s t i , 1. c., str. 8.
3 I s t  i , 1. c., str. 24.
4 Is  t i , 1. c., str. 9.



sk e ... stroke ustvariti » d e s n o  roko«,  to se pravi, fanta 
ali dekle do take mere tehničnoi izobraziti, da bo v stanu, 
projekt, ki ga je inženjer zasnoval, samostojno v načrtu 
izdelati pa izvršiti.1

c) T r g o v s k a  a k a d e m i j a  (v Ljubljani in Mari« 
boru), ki gojenca izobražuje v tem pravcu, da prej ali slej 
lahko prevzame v o d i l n o  vlogo v S v o j e m  ali t u j e m  
o b r a t u . 1 2 Dalje s r e d n j a k m e t i  j s k a š o l a  (v Mari* 
boru) in pa š o l a  za  s e s t r e  v z a v o d u  za  s o c i a l n o «  
h i g i j e n s k o  z a š č i t o  d e c e  v L j u b l j a n i .  Absolvent« 
kam te šole je naloga, v smislu zavoda delovati •— s hdgi« 
j e n s k i m  p o u k o m  in s t r o k o v n o  p o m o č j o  za 
o h r a n i t e v  in z d r a v  t e l e s n i  r a z v o j  narodovega 
podmladka.3

U č i t e l j  i š č e.
Tudi učiteljišče, 'ki je bilo v sedanji obliki osnovano na 

temelju državnega ljudskošolskega zakona iz L 1869, je tipus 
poklicne šole. Njegov namen je, gojenca in gojenko priprav« 
ljati za Učiteljski 'poklic. In ker je prav pojmovano de j «  
s t v o v a n j e u č i t e l j a  v tem, da u č e n c e v  njihovem 
d u š e v n e m  in t e l e s  ne  m r a z v o j u  »vodi« do teh" in 
teh ciljev, zato spada i učiteljišče v delovodsko ali »srednjo« 
kategorijo poklicnega šolstva.

V dobi pred 1. 1869 je učiteljska izobrazba bila do 
skrajnosti pomanjkljiva, ker še ni bilo uvidevanja, da je 
d u š a  š o l e  — u č i t e l j .  Za poučevanjema (1« in 2«raz« 
redni) trivijalki n. pr. je še početkom 19. stol. zadostovalo, 
da se je kandidat 2 meseca ali’ pa še manj praktično šolal 
n^ (4«raizredni) normalki v glavnem mestu.' In izobrazbi pa 
socialni veljavi primerna je bila učiteljeva plača; zato je bil

1 Gl. J. F o e r s t e r ,  1. c., str'. 10—11.
2 Gl. A. K ü h n e ,  1. cv str. 355.
3 Gl. P r a v i l n i k  te šole (Uradni-list ljubljanske in mari« 

■barske oblasti, 5. januarja 1927, št. 4/2).
13*



prisiljen, si iskati stranskih dohodkov, ter je obenem oprav* 
ljal posle cerkovnika ali organista ali pa vse skupaj.

3. O b m o č j e  u č e n i h  p o k l i c e v .
Semkaj spadajo s t r o k o v n o  usmerjene » v i s o k e  

šole«, ki so vse nastale i z v e n  univèrze ter šele v naj* 
novejšem času očitujejo težnjo, stopiti v v n a n j i  okvir 
univerze. Ali pa se spoje tudi z d u h o m  univerze, to bo 
kajpada pokazala šele bodočnost.

Ni pa nemara tako, da bi najvišja stopnja na področju 
strokovnega šolstva časovno nastopila najkesnèje. Stvar se 
marveč ima prav nasprotno: tudi tukaj namreč p r o d i r a *  
n j e  i z o b r a z b e  v š i r š e  s l o j e  očituje smer — od 
z g o r a j  n a v z d o l .  In tako se že v 2. polovici 18. stol. 
začno ustanavljati raznih vrst s t r o k o v n e  š o l e  (rudar* 
ske, živinozdravniške, gospodarske, nautiške) in a k a d e *  
m i j e  (obrtniške, gozdarske, trgovske, umetnostne, voj a* 
ške), katere so imele strokovno izobraževati n a j v i š j o , 
v o d i l n o  p l a s t  n a r o d a  in ki se tekom 19. stol. ena za 
drugo prelevijo v s t  r o ko  v n e v i  s o k e š o 1 e. Eden izmed 
zadnjih pojavov te vrste je sodobno prizadevanje po usta* 
novitvi v i s o k e  š o l e  za  ž e n s k e  p o k l i c e . 1 Še l e  
za  n j i m i  se organizirajo šole za strokovno izobrazbo 
s r e d n j e g a  s l o j a  (podjetnikov in nameščencev) in 
s l e d n j i č  za » l j u d s k e «  mase ,  v kolikor se tc ukvar* 
jajo s pridobivanjem.2

U n i v e r z a.
Tista silna vzmet, ki je v is  o k e 'š  o l e, zlasti tehniko 

v tako brzem tempu pognala do današnje višine, je težnja, 
n e p o s r  e d n o  s l u ž i t i  ž i vi  j e  n j š k im p o t  r e ba m,  
to se pravi, prizadevanje, gojenca strokovno do naj višje mere



izobraziti za uspešno samostojno dejstvovanje na tem ali 
onem področju. Idejni razvoj z a p a d n o e v r o p s k e  uni« 
v e r z e  pa je že iz yseh početkov, ki segajo daleč nazaj v 
srednji vek (tje do 11. stol.), hodil d r u g a č n o  pot .  V 
šolskem tipu univerze p o k l i c n a  m i s e l  n i k o l i  ni  
p r e v l a d a l a ,  ne v srednjem veku in tudi pozneje ne. Fes, 
da srednjeveška univerza ni samostojno iskala znanstvenih 
resnic, ker je po tedanjem naziranju profesor na univerzi 
bil obvezan »tradirati« ali podajati ta ali oni »kanonski«, 
to je občepriznani nauk (iz sv. pisma, Aristotela, Hipokrata, 
Corpus juris). .Toda čeprav je njen delokrog takrat tvorilo 
le poučevanje, izpraševanje in pa podeljevanje akademskih 
časti — vendarle ni bila nje glavna, naloga izobraževanje 
naraščaja za državne in cerkvene službe, ker podelitev takih 
mest v srednjem veku ni zavisela od izpitnih izpričeval. .In 
ko je v n o v i  d o b i  prodrl plodoviti princip svobodnega 
raziskovanja (»libertas philosophandi«), je v s a j  na  filo« 
z o f s k i f a k u 11 e t i, ki tvori najbolj značilno komponento 
v organizmu univerze, v ospredje stopila g o j i t e v  »č i « 
s t e g a «  z n a n s t v a  — brez (izrecnega) ozira na njega 
eventualno porabo.

*

M i s e l n i  m e j n i k  v razvoju poklicnega šolstva pa je 
spoznanje, ki si koncem 19. stol. pribori zmago in ki mu je 
zlasti G. Keršchensteiner v teoriji in praksi utiral pot: da 
naloga poklicne šole nikar hi izčrpana s podajanjem stro« 
kovne izobrazbe, ampak da imajo te šole o b e n e m gojiti 
— s p l o š n o  i z o b r a z b o .  Tozadevni cilj je s klasično 
nazornostjo formuliral vzgojevatelj ameriških črncev Booker 
Washington, ki je dal nad vratmi neke strokovne šole za 
mizarje obesiti napis: »Tuk a j s e n i m a,j o 1 j u d j e p r e« 
o b l i k o v a t i  v mi  z a r j e ,  t e m v e č  m i z a r j i  v 
l j udi . «  V tem geslu zapopadeno jedro pa ne velja morebiti 
samo zia vajeniški tipus poklicnih šol, ampak ima prav tako 
tudi tiste šole v mislih, ki pripravljajo za delovodske in 
učene poklice.



ig

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
C. H. B e c k  e r, Gedanken zur Hochschulreform. 1920.
Jaroslav F o e r s t e r ,  O strokovnem šolstvu. Gl. str. 191.
A. K ü h n e ,  Handbuch für das Berufs* und Fachschulwesen. 

Im Aufträge des Zentralinstitutes für Erziehung und Unterricht. 
(XVI +  788 str.) 1922.

H. P a u l ,  Gedanken über das Universitätsstudium. Rektorski 
govor v Münöhenu. 1909.

P. P e t e r s e n  und W. Z i m m e r m a n n ,  Die Aufgaben des 
neuen Berufsschulwesens und die Berufsschulgemeinde im Lichte 
der Jugendkunde und sozialer Politik, 1925.

M. S c h e 1 e ^  Universität und Volkshochschule. (V* knjigi 
»Die Wissenförmen utid die Gesellschaft«.)

E. S p r a n  ge r, Begabung und Studium. 1917.
E. S p r a n  g e r, Die Idee einer Hochschule fjir Frauen und die 

Frauenbildung. 1916.

Smernice za izobrazbo našega mladega rodu.
Izobrazba, to je struktura-duha, ki daje človeku možnost, 

samostojno misliti pa ocenjevati svet in življenje, se vživ* 
ljati v dušo sočloveka ter dejstvovati tako* kakor smatra 
za najbolj prav — zahteva primerno z r e l o s t  dotičnika. 
To se pravi, da izobrazbe p r e d  t o  in t o  s t a r o s t n o  
d o b o  ne; s m e  mo p r i č a  k o v a t i  i n  t u d i  ne  od 
n i k o g a r  z a h t e v a t i .  V starem jj veku je »kalós kai 
agathós« bil mož, ne mladostnik, in tudi »gentleman« je epi* 
teton, ki ga angleški/ svet _ dandanes prisoja zrelemu možu; 
in podobno pač n., pr. ob besedi »poštenjak« (Ehrenmann), 
ki jima utegne kolikor toliko odgovarjati, mislimo na nekoga, 
ki ima pubertetno dobo svojega telesnega in zlasti še du* 
ševnega razvoja, to je tista »leta nerodne« krepko za seboj/ 
ter- je že bolj ali manj našel samega sebe.

In tako ima splošna izobrazba svoj terminus ante quem 
non, to se pravi, da je n a v z d o 1, ko se.njeni plodovi začno 
v dotičnikovem dejanju in nehanju javljati, č a s o v n o  
d o l o č e n a .  Nikar pa ne  t u d i  n a v z g o r .  Saj pač od



(splošno) izobraženega človeka hočemo, da izkazuje teh 
plodov čedalje več in da so čim lepši, zrelejši. Nje zgornja 
meja je normalno istovetna s koncem življenja.

Zato pa s tistim oblikovanjem človeka, ki mu je cilj 
splošna izobrazba, n e smemo p r e z g o d a j  začenjati, ker 
bi zemlje za tako seme ne našli dovelj pripravljene. Ge se 
n. ;pr. od ljudske in od srednje šole (tudi na nižji stopnji) 
zahteva gojitev splošne izobrazbe 'v zgoraj skiciranem po* 
menu besede, tedaj' je to zgolj hlastanje za — n e d o s e g *  
l j i v i m  f a n t o m o m .  Ne prezirajmo namreč dejstva, da 
je nastanek splošne izobrazbe proces, ki se najbolj uspešno 
odigrava tedaj, če si na tem ali. onem me s t u ,  kamor si se 
postavil sam ali kamor te je zanesla usoda, r e s n o  p r iza« 
d e v a š ,  se u d e j s t v o v a t i  samemu sebi in pa zajedni« 
škemu življenju v prid. To je misel pesnikovega gesla: »Kuj 
me, življenje, kuj! Če sem kremen, se raziskrim, če jeklo, 
bom pel, če steklo •— naj se zdrobim.« (O. Župančič)

A največ priložnosti za doživljanje takih življenjskih 
položajev, ki v ugodnih odnošajih (pouk, vodstvo, zgled...) 
lahko postanejo blagoslovljen studenec za izvor te izobrazbe, 
nudi dejstvovanje v p o k 1 i c u. Kajti poklic je tista čudo? 
tvorna Arhimedova točka, raz katero vodi n e š t e t o  n i t i  
do v s e h  o b l i k  ž i v l j e n j a  (do gospodarstva, politike, 
znanstva, socialne medsebojnosti, religije...); odtod stopaš 
danes z istinitim življenjem prav tako v stotero realnih sti« 
kov, kakor si včeraj ter boš i jutri. In prav to je merodajno 
za rast (splošne) izobrazbe. Saj je izobražen samo tisti, ki 
se n e p r e s t a n o  izobražuje ter zlasti svoj odnošaj do 
raznovrstnih v r e d n o t, to je do tega, kar se imenuje lepo, 
dobro, prav, kulturno, svèto. . .  in kar je pač glavno gibalo 
našega dejanja in nehanja, vedno bolj izpopolnjuje in po? 
glablja. »Naj si bo ta ali oni rokodelec ali učenjak, umetnik 
ali državnik, revež ali bogatin, kristjan ali pogan — vzgojen 
in izobražen je le tedaj, ako ne izkazuje samo sil, ki ga 
usposabljajo za izdelovanje čevljev ali vladanje ljudi, ako se 
ne lovi za tó ali ono vrednoto, kateri se njegove sile nepo« 
sredno udinjajo: temveč ako ve in upravičeno doživlja,



čemu je vesoljstvo in on sam, z njegovimi silami in smotri 
vred, in pa ali ima smisel, gojiti svoje sile ter hoditi za 
smotri, ali ne.« (A. Fischer.)

Iž tega pa sledi, da s a m o  »šol anj e« ,  ki ga je ta ali 
oni bil deležen, še  n i z a d o s t n a  i z k a z n i c a  iz ob* 
r a z b e ,  tudi sama »matura« ne, niti samo »akademski« plašč 
ne; narobe '—..to so čestokrat le plahte za pokrivanje hude 
revščine. Izobražen je marveč samo tisti, ki se je usposobil 
za s am o s t o j n o  i z v r š e v a n j e  tega ali onega p o s la, 
bodisi pretežno z glavo ali z roko, in ki o d t o d  stoji v 
zvezi s c e 1 o t n i m ž i v i j e n j e m, to se pravi z življenjem 
raznih kulturnih zajednic,(rodbine, naroda, države, cerkve...), 
ki je dotičnik kot kulturno bitje njih član. Zato pa tudi 
sajasto čelo d e l a v c a  ali pa žuljava roka k m e t s k i h  
l j u d i  ni načelna ovira za pravo izobrazbo.

In tako so torej p r v e  b r a z d e  za setev splošne izob* 
razbe šele takrat izorane, ko Se mladostnik začne bodisi v 
delavnici ali v poklicni, oziroma v strokovni šoli (nadalje* 
valni, trgovski, kmetijski..., na univerzi itd.) p r i p r a v *  
l j a t i  zà  i z v r š e v a n j e  p o k l i c  a ali pa vsaj (v višjih 
razredih srednje šole) že iz. l a s t n e g a  n a g i b a  z ani* 
i na t i  za  t o  u l i  o n o  k u l t u r n o  p o d r o č j e  (zlasti za 
kako panogo znanstva ali umetnosti). Kajti p o t  do 
s p l o š n e  i z o b r ajzb e d r ž i e d i n o l e  p r e k o  po* 
k l i c  a.1 To bi zlasti morala uvaževati prav pojmovana 
»ljudska visoka šola«.

A tisto oblikovanje po duši in telesu, ki sta ga dečko in 
dekle deležna v l j u d s k i  š o l i  pa v n i ž j i h  r a z r e d i h  
s r e d n j e  šol e ,  ni splošna izobrazba, cultura animi; to je 
marveč nekakšna o s n o v n a izobrazba, na katero se ima 
prej ali slej zidati poklicna.

Kulturni razvoj, ki ga današnji človek v normalnih 
razmerah prehodi, je, kakor Vidimo, podobefa rastočemu 
drevesu, to je o r g a n s k i c e l o t  i, ki se neprestano razvija

1 Gl. E. Sp r a n g e r ,  Kultur und Erziehung. 2. izd. 1923. 
Str. 162.



in se na njej da razločevati t r o j e  nesamostojnih delov: 
korenine, deblo 'in pa bolj ali manj košata krošnja. Dreve* 
sovim koreninam odgovarja »osnovna« izobrazba; in kakor 
nad koreninami deblo, tako se nad osnovno izobrazbo 
vzpenja »poklicna« ali »strokovna«; a kar mad deblom košata 
krona in na njej bujen cvet in sad, to je na človeku najvišja 
in najredkejša oblika izobrazbe — »splošna«, izobrazba ali 
morda bolje rečeno: »izobrazba«.

Izobraževalni proces obsega potemtakem t r o j e  s t o* 
p e n j : o s n o v n o ,  p o k 1 i c n o, s p 1 o š n o i z o b r a z b o :  
Ta proces je pot, ki naj gojenca prej ali slej pripelje do 
tega, da bo v stanu, se drugim v prid udejstvovati in da bo 
tudi sam s seboj zadovoljen. Toda pod kakimi pogoji bo 
njegovo dejstvovanje kedaj zajednici v prid in njemu sa* 
memu v zadovoljstvo? Ali drugače rečeno: k a j  b o d i  
v z g o j n i  c i l j  za  n a š  m l a d i  r od?

Današnje življenje, zlasti pa njega do tal razrvani 'go* 
s p o d a r s k i ,  p o l i t i č n i  in s oc i a ln i temelji zahtevajo 
sledeči odgovor na to vprašanje: Mladina ob e h s p o l o v  
se mora tako vzgajati, da bo (strokovno) č i m b o l j  uspo* 
so b i j  e n a  za  i z v r š e v a n j e  s v o j e g a  p o k l i c a .  
A privzgojiti ji je treba b o 1 j v z v i š en  o p o j m o v a n j e  
ž i v l j e n j a ,  nego ga izkazuje današnja grobo koristolovska 
in egoistično sladostrastna doba. Zato se naj navadi s p o* 
š t o v a t i  d u h o v n e  v r e d n o t e ,  kakor jih zlasti sreča* 
varno na področju znanstva, umetnosti in verstvà; vendar 
pa se ji mora i to vsaditi v dušo, da ne bo ročnih zaposlitev 
prezirala, marveč bo v s a k o  del o,  ki je v zajedniškem 
življenju potrebno, bodisi r o č n o  bodisi d uš e v n o, im e  1 a 
v č i s l i h .  In pa da si p o k l i c a  ne  bo izbirala s a m o  z 
g o s p o d a r s k i h  v i d i k o v ,  ampak bo tudi prisluškovala 
utripom lastne duše, da ji poklic me bo le vir dohodkov, 
marveč i velika mera o b v e z n o s t i  do zajedniškega živ* 
ljenja, do »občinstva« (solidno delo, pošteno poslovanje, 
težnja po izpopolnjevanju!) Obenem pa ji je treba pogled 
bistriti za p o m e n  e t i č n i h  s i l  v ž i  v l j e n j u :  navaja 
se naj k vestnemu vpraševanju samega sebe, kaj je v tem



ali onem življenjskem položaju v redu, pošteno, prav in kaj 
ne, ter tudi vežba v hotenju, storiti to, kar človek sam 
spozna za prav; in zlasti še se mora v njej vzbujati čut 
odgovornosti za lastno dejanje in nehanje, ob katerem je 
lahkoda prizadet kdo drugi, poedinec ali pa celokupno živ* 
ljenje. Častno mesto se odkazuj n a r o d n i  v z go j i :  mladi 
rod še ne navajaj toliko k političnemu pojmovanju naroda, 
osobito ne k nacionalističnemu šovinizmu, temveč v p r v i  
v r s t i  k u m e v a n j u  in l j u b e z n i  do tistih osobi« 
t o s t i  (narodne »individualnosti«):;.: po katerih se lastni 
narod razlikuje od drugih narodov in ki so živi vrelec kul« 
turnega življenja (gl. str. 88), zlasti kulturotvornih sil. A v 
p o l i  t i  č ne  m oziru ji je treba oči odpirati za spoznavanje, 
d a je  n a d  p o l i t i č n i m i  s t r a n k a m i ,  katerim »par« 
tijska taktika« čestokrat jemlje vid za stvar — d r ž a v a ;  
ki tvori obliko organizacije, brez katére bi kulturni razmah' 
narodnih sil bil nemogoč; in da je zato d o l ž n o s t  vsa« 
k e g a  d r ž a v l j a n a ,  s i  p o š t e n o  p r i z a d e v a t i  za 
č i m b o l j š o ,  u r e d i t e v  d r ž a v e .

Vloge ža vresnipevanje tega programa pa si ima j a v n o 
v z g o j s t v o na d v o j  e razdeliti: Osnovno izobrazbo, ki 
bodi pripravljanje za poklicno, naj podajejo osnovno«izobra« 
ževalne, a poklicno in obenem splošno izobrazbo poklicne 
šole. K osnovno«izobraževalnim spadajo ljudska, meščanska 
in' srednja šola, a k poklicnim vse strokovno šolstvo. 
Ljudska visoka šola ima gojiti le splošno izobrazbo.

P os a m i č.

Ideja o s n o v n e  i z o b r a z b e  (Pestalozzi govori o 
»Elementarbildung«), k i  p r i p r a v l j a j  otroka ali mladost« 
nika n a  b o d o č e  p r a k t i č n o  ž i v l j e n j e ,  ne  t i r  j a 
po svojem bistvu od l j u d s k e  š o l e ,  da bi vt ep avala kar 
najbolj pisano zmes različnega z n a n j a  i n v e š č i n ,  ki bi 
utegnile učencu kdaj pozneje »k o r is  t i  t i«, marveč da — 
bodi zakoreninjena v d o m a č i  z e ml j i .  To se pravi, 
l j u d s k a  š o l a  u v a j a j  d e č k a  i n  d e k l e  v kul«



t u r o  l a s t n e g a ,  n. pr. slovenskega n a r ö d a :  v razume« 
vanje njegovega književnega jezika in narečij, pravljic, 
pripovedk in legend, šeg in običajev, umetnosti, vere, misije« 
nja (svetovnega in življenjskega naziranja), zgodovinskega 
razvoja, gospodarskega, socialnega, državnopravnega, med« 
narodnega življenja. Posebe pa bodi omenjeno, da z g o d o« 
v i n s k i  p o u k  samo tedaj ustreza ideji izobrazbe, če se 
vrši b r e z  v s a k r š n e  t e n d e n c e ,  če je zgodovina čimbolj 
vemo zrcalo preteklosti, to se pravi, če samo pove, kako. je 
to ali ono v resnici bilo.

G o s p o d a r s k o  d i f e r e n c i r a n a  s t r u k t u r a  
s l o v e n s k i h  p o k r a j i n  očividno zahteva še eno vrsto 
šole, ki naj nudi učencem temeljno izobrazbo za praktično 
življenje. To je m e š č a n s k a  šol a ,  ki dajaj bolj n a « 
d a r  j e n e m u  naraščaju obeh spolov osnovno' izobrazbp za 
potrebe praktičnega življenja (v trgovini, obrti, prometu, 
poljedelstvu,, gospodinjstvu).

In cilj s r e d n j e  š o l e  nikar n i » v s e s t r a n s k o «  
(enciklopedično) z a o k r o ž e n a s p l o š n a  i z o b r a z b a .  
Iz tako usmerjenega stremljenja je moral slednjič nastati oni 
spak srednješolskega učnega načrta, o katerem je Kerschen« 
Steiner sarkastično dejal, da nalikuje pasji pasmi »Mops« 
PudelsDachs«Pinscher«. Srednja šola ima marveč p r a v  
t a k o  k a k o r  l j u d s k a  podajati o s n o v n o ,  razumeva« 
nju domače kulture pa volji do te kulture služečo izobrazbo 
— samo da nà g 1 ob  1 j e položenem, z n a n s t v e n e m  
temelju.1 Ce se n. pr. jugoslovanski srednješolec v pouku 
intenzivno seznanja s tujimi kulturami stare in nove dobe, 
tedaj mu naj postane ob tem jasno, z a k a j  da je v interesu 
njegove lastne (slovenske, hrvatske, srbske) kulture, ako, 
kakor jè že Vodnik vzhičeno rekel — »oprto eno roko na 
Galijo ima, to drugo pa Grkom prijazno poda.« —

. Izredno važen delokrog je v kulturnem življenju naroda 
odmerjen p o k l i c n i m ,  oziroma strokovnim šolam. V prvi

I 1 Gl. Ö. 'B o e 1 i t  z , Der Charakter der höheren Schule. 1926. 
Str. 21 in sl.



vrsti imajo te šole kajpada skrbeti za s t r o k o v n o  izvežs 
banost mladega naraščaja Toda samo s »tehnopedijo« bi 
njihova kulturna misija bila le napol izvršena. Moderno 
življenje v kulturnih zajednicah ima namreč tudi obilo takih 
strani, ki nujno zahtevajo, da se v poklicni šoli ne izuri 
n. pr. samo dober izdelovalec teh ali onih predmetov, umen 
živinorejec, rutiniran prodajalec blaga, spreten vtepavalec 
različnega znanja..., ampak prav tako t u d i  — č l o v e k ,  
cel človek, to se pravi socialno misleč, čuteč in hoteč človek, 
organski član svojega naroda, dober državljan itd. Kaj bi v 
tem oziru v p o š o . I š k i h  letih pri nas lahko storila zlasti 
kmetijsko nadaljevalna šola, ki bi bila n. pr. urejena po 
švicarskem vzorcu!1

V i s o k  i m š o l  a m duh časa čedaljebolj izrazito naroča 
v z p o r e d n o  vršitev t r o j n i h  poslov: gojiti r a z i s k o> 
v a n j e ,  pripravljati za p o k l i c  in obenem — izobraževati 
slušatelja za r a z um e v a n j e  k u l t u r n e g a  ž i v l j e n j a  
ter mu vzbujati v e s e l j e  i n v o l j o  do tega življenja.

O l j u d s k i  v i s o k i  š o l i  gl. str. 237.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
Fr. Č i b e j ,  Problem slovenske izobrazbe. (»Dom in Svet«,

1927)
Fr. G i e s e , Die Frau als Atmosphärenwert. Strukturelle 

Grundlagen weiblicher Bildungsziele. 1926.
K a j h o č e m o .  Poslanica slovenski mladini. 1901.
K. O z v a l  d , Smernice novega življenja. :;:1918.
K. O z v a 1 d , Visokošolski mladini! Kot nastopno predavanje 

dne 17. aprila 1920.
P. P e t e r s e n ,  Innere Schulform und neue Erziehung. Ge* 

sammélte Reden und Aufsätze. 1925.
R. S e i d e l ,  Das Ziel der Erziehung vom Standpunkte der 

SoziabPädagogik. 1915.

1 Gl. A. B ä u n a r d ,  Die Erneuerung der Landschule. (Die 
ländliche Schub und Volksbildungsarbeit und die Zukunft unseres 
Volkes.) 1924. Str. 403.



Alma S o đ n i k , Smernice za vzgojo deklet. (V zbirki' »Djud» 
ska visoka šola«» III. zv.)

A. V i e r k a n d t ,  Die sozialpädagogische Forderung der Ge» 
genwart. (V zbirki »Sozialpädagogische Abende des Zentralinsti» 
totes für Erziehung und Unterricht«, 1. zv.) 1920.

J. W e s t e r ,  O naši srednji šoli. (V zbirki »Ljudska visoka 
šola«, VII. zv.)

Reforme evropskega šolstva po svetovni vojni.
Svetovna vojna je bila neke vrste sadnji dan ali, kakor 

pravi Treitschke, »examen rigorosum« tza narode in države. 
Nje izid je postal usodnega pomena“ za zmagovalce in pre» 
magance, pa tudi za nevtralce, ker izreka odločilno besedo 
za možnost, obseg in pravèc njihovega n a d a l j n j e g a  
r a z v o j a .  Zlasti pa zahteva iia eni in na drugi strani 
docela novo orijentacijo, tò jè n o v o u s m e r j e n o s t  do 
s v e t a  in ž i v l j e n j a  — globoko iz  p re  m e n j e n j p o» 
l o ž a j  n a p o l i t i č n  e m, g o s p o d a r s k e m  in s o c i al» 
n e m  p o d r o č j u .

Nova orijentacija duha je conditio sine qua non tudi za 
zmagalce, kajti — »ni je pretekle stvari, ki bi si jo smeli 
(kot tako) nazaj želeti, ampak vse je samo večna novina, 
katera se oblikuje iz razširjenih elementov tega, kar je bilo; 
in pravo hrepenenje mora vsikdar biti produktivno» to je 
tako, da bi hotelo kaj boljšega ustvariti« (Goethe).

Ena izmed novih poti, ki so jih evropske države po vojni 
izbrale za reševanje svojih nalog na raznih področjih žiy» 
ljenjà» je intenzivno negovani pravec k u l t u r n e  po l i »  
t i k  e. Pa me morda iz kakih zgolj pedagoško zakoreninjenih 
preudarkov! Münchenski pedagog A. Fischer je na 1. ped. 
kongresu (meseca avgusta 1924 v. Münchenu) v svojem re» 
feratu o razvoju nemške šolske zakonodaje izza 1. 1918 
opozoril na značilno dejstvo, da skoraj vsi narodi začenjajo 
poleg armade in gospodarstva tudi v z g o j e v a n j e  in 
i z o b r a ž e v a n j e  mladega rodu smatrati za o r o ž j e  v 
b o j u  za  o b s t a n e k .  In tako torej zlasti šolska politika



postaje čedaljebolj -— s k r b  za  mo č  i n  v e l i č i n o  n as 
r o d a  (»nacionalizem«) ali d r ž a v e  (»etatizem«) s pomočjo 
duhovnih sredstev, to je tako, da se kar najbolj širi med 
ljudstvom izobrazba, v šoli in izven šole. Zato si povsod pri» 
zadevajo, izobraževanje naroda zagrabiti v njega celoti ter 
tozadevnim težnjam dati enotno organizacijo, da bi se 
doseglo — čim več n o t r a n j e  s o l i d a r n o s t i  in pa čim 
večji u g l e d  n a  z u n a j .  Semkaj spada tudi težnja vseh 
političnih strank, urediti po svojih vzorih in nazorih izob« 
razbo pa vzgojo mladine ter s tem državo oblikovati v pravcu 
lastne miselnosti.

Šolsko politiko èvropskih držav po vojni preveva tale 
duh:1

a) F r a n c i j a  je glavne preosnove na področju 1 j u d * 
s k e  in n a d a l j e v a l n e  š o l e  (nje obisk je obligatoren 
do 18. leta), ki deloma zadevajo i z b i r o  u č n e  s n o v i  in 
deloma u č n o  m e t o d o ,  uvedla 1. 1918, 1920, 1922 in 1923. 
Izrazito znamenje časa je v tem pogledu t e l e s n a  
v z g o j a ,  ki se neguje v jako izdatni meri in sicer po navo« 
dilih vojnega ministerstva, in pa m o r a l n i  p o u k  ter pouk 
o d r ž a v l j a n s t v u ,  kar vse gojenca pripravljaj na prak« 
tično dejstvovanje v političnem življenju ter iz njega izkuj 
ne toliko človeka z individualnim značajem, temveč pred 
vsem drugim — nacionalno zavednega Francoza. Docela 
svojevrstno je razmerje moralnega pouka do v e r s t v a  
(čegar gojitev je sicer prepuščena privatni inicijativi). 
»Učitelj moralnega pouka nima stopiti na mesto duhovnika 
ali staršev, temveč se mora v zvezi z njimi lotiti skupne 
naloge. Kakršnokoli teološko ali filozofsko razpravljanje 
ima opustiti, to zahteva dano mu naročilo, otroška leta, za« 
upanje rodbin in države. Njegovo versko vzgojevanje se 
ima omejiti na d v o j e  t o č k :  a) Otroke mora naučiti, da 
ne bodo imena božjega lahkomiselno izgovarjali. Poskrbeti 
mòra, da se v duši otrok z idejo pravzroka vsem stvarem



in najpopolnejšega bitja spoji č u s t v o  s p o š t o v a n j a  
p a  č e š č e n j a ,  in navaditi mora otroke, da bodo enako 
spoštovali sleherno predstavo o bogu, če bi tudi bila dru» 
gačna, nego je v njihovi religiji, b) Otrokom naj pojasni, 
ne da bi se spuščal v verske zahtevke posameznih konfesij, 
da je prvi poklon, ki so ga dolžni božanstvu, p o k o r š č i n a  
p r e d b o ž j i m i  p o s t a v a m i ,  kakor jih človeku razode» 
vata lastna vest in pamet.«1

Še bolj očividne pa so narodno» in kulturnopolitične 
poteze v duhovnem obrazu s r e d n j e  šol e ,  ki obsega 
7 razredov in je po Bérardovi reformi iz 1. 1923 bila iz» 
k l j u č n o  h u m a n i s t i č n a  g i m n a z i j a .  Inspirirala je 
pač to zamisel ponosna zavest, da je zmagovita Francija 
dedič nekdanje rimljanske moči ter sedaj vodilni romanski 
narod. Zato pa da »izobrazba mora sloneti na temeljitem 
znanju latinščine, brez katere se genij francoskega jezika in 
francoske kulture nikar ne da doumeti.« Od 1. 1925 (De 
Monzie) pa je srednja šola (lyòée) v Franciji takole urejena:2 
P r v i h  č e t v e r o  r a z r e d o v  ima značaj č i s t o  h u m  a» 
m i s t i č n e  g i m n a z i j e  z latinščino v vseh 4 in grščino 
v 3. pa 4. razredu. V v i š j i h  r a z r e d i h  pa je d v o j e  
s e k c i j :  h u m a n i s t i č n a  (»humanités classiques«) z obli» 
gatno latinščino in fakultativno grščino pa m o d e r n a  
(»humanités modernes«), ki ima za centralni predmet fran» 
coščino ter poleg nje goji še dvoje živih jezikov. A pri zre« 
lostnem izpitu (bakkalaureat) imajo prednost tisti učenci, ki 
so obiskovali grščino.

In tako torej srednja šola sodobne Francije stoji na 
humanističnih temeljih, to se pravi, pretežno se opira na 
duhovne vede ter zato pomeni celoten p o v r  a t e k  k tradi« 
cionalnemu k l a s i c i z m u  f r a n c o s k e  k u l t u r e .  Mate« 
matika in prirodoslovje se v obeh sekcijah na višji stopinji 
gojita povsem v isti meri. N i m a  pa Francija naše r e a l k e ,

^»Europäische _ Unterrichtsreformen seit dem Weltkriege« 
(gl. seznam literature na koncu poglavja). 1924. Str. 11.

3 Gl. »Europäische Ünterrichtsreformen«, str, 15.



kjer matematika in prirodoslovje tvorita centrum izobraže* 
valnih dobrin, zato ne, ker realistična izobrazba s svojim 
prirodoslovnim jedrom Francozu ne velja za izobrazbo v 
višjem pomenu.

A najvernejši 'izpričevalec duha, v katerem je izpočeta 
povojna faza v razvoju francoske šole, so pač Bérardove 
besede: »Čim bolj začne francoska kultura zopet na zunaj 
izžarevati, temveč goriva mora devati na svoje ognjišče.«1

b) I t a l i j a  je svoje ljudsko in srednje šolstvo refor* 
mirala 1. 1923 (Gentile.) Tudi tukaj je pri postavljanju 
v z g o j n e g a  c i l j a  in pa pri i z b i r a n j u  u č n e g a  
g r a d i v a  imel odločilno besedo n a r o d n o p o l i t i č n i  
v i d i k :  mladini bi naj pred 'vsem drugim v meso in kri prešla 
zavest, da je italijanski narod slavni zmagovalec v svetovni 
vojni ter veliki čuvar dvatisočletne kulturne dedščine, ki v 
vseh ozirih daleč presega druge narode v Evropi. •

Učni načrt za l j u d s k e  š o l e  je prešinjen z neke 
vrste h e r o j s k i m  d u h o m,  češ, ljudska šola ima skrbeti 
za to, da vse plasti ljudstva dobe toplega stika z največjimi 
duhovi naroda in z njih nesmrtnimi deli. Kajpada tako poj* 
movanje zahteva od učitelja, da se neprestano sam izobražuj 
ter svoje modrosti nikar lagodno ne zajemaj iz priročnih 
drugotnih virov, temveč iz »živih in resničnih studencev 
ljudske izobrazbe same«.

Precej dalekosežna je preureditev v e r s k e g a  pouka, 
ki gre za tem ciljem, da bi učenec postal d,e l e ž e n  s o d o b* 
n e g a  v e r s k e g a  ž i v 1 j e n j a narodovega. Zato učni1 
načrt zahteva, da izhodišče nima biti učna snov, temveč — 
versko doživljanje samo, oziroma izrazi verstva v življenju 
naroda. In iz tega razloga se negovanje verstva ne prepušča' 
edinole verski uri, temveč »se morajo elementi verske kulture 
i d r u g o d ,  zlasti v petju, italijanščini in zgodovinskem 
pouku naglašati pa poživiti.« Verski pouk je čestokrat po*

1 Gl. A. F i s c h e r  (Päd. Kongressblätter, I, zv. 3—6, str.' 
137—8) in pa F. L a u e ,  Das französische Schulwesen unter be* 
sonderer Berücksichtigung der höheren Schulen. 1926. Str. 57—8.



verjen učiteljem lajikom, ki se oglasijo zanj. In psihološki je 
pač značilna določba, da, ako se jih oglasi več, se ima 
izbrati — m l a j š i . 1

Z ozirom na s r e d n j o š o l o  se mora omeniti, da tudi 
Italija v preosnavljanju svojega šolstva prav krepko podčr* 
tava h u m a n i s t i č n o  plat izobrazbe, katero pač najbolj 
izrazito goji gimnazija (»studi classici«) z obvezno latinščino 
iti grščino. Celo na u č i t e l j i š č u ,  ki je organizirano kot 
srednja šola ter šteje 7 razredov, je od 2. letnika dalje latim 
ščina obligaten učni predmet. Toda r e a l i s t i č n e g a  ter 
i n d u s t r i j s k e g a  t i p a  srednje šole (liceo scientifico, 
istituto tecnico) vendarle Italija ni šla tako brezobzirno 
žrtovat ideji humanizma, kakor Francija. Kaj takega je za« 
konodajalcu pač branil pogled na lepo obetajoči razvoj mlade 
italijanske industrije;1 2

Za t e l e s n o  in e t i č n o vzgojo mlade generacije ima, 
zlasti na selu,  v š o l o o b v e z n i h  l e t i h  skrbeti »Ba« 
lilla«, od 14.-S17. l e t a  pa »miličniška predstraža« (milizia 
avanguardia).3 Je to dvoje fašistovsko urejenih organizacij, 
ki naj mladini vcepita č u t  za  d i s c i p l i n o  ter ji dasta 
p r v o  v o j a š k o  i z o b r a z b o .

c) A v s t r i j a  je 1. .1919 (Glöckel) začela z obsežnim 
reformiranjem šolstva. Stvari se je lotila na tako premišljen 
in zlasti velikopotezen način, da je tudi v inozemstvu vzbu* 
dila veliko pozornosti. Jedro njenega/ prizadevanja je bilo 
vprašanje: kako bi se iz raznih šolskih vrst in tipov, ki so 
danes kakor otočje v morju, to je- brez prave notranje 'zveze 
med seboj, dal ustvariti enoten, organski zgrajen šolski, 
oziroma izobraževalni in vzgojevalni sistem, ki bi izlašti 
omogočal nemoten prehod od ene panoge do druge? Vpra« 
šanje kot tako ni novo, saj pač vemo, da .se je n. pr. že

1 Gl. »Europäische Unterrichtsreformeh«, str. 30—1.
2 Gl. A. F i s c h e r ,  »Pädagogische Kongressblätter«, I. zv.. 

3—6, str. 139—40.
3 Gl. Gazzetta ufficiale, 12. jan. 1927.

14



Komensky ukvarjal s problemom »enotne šole«.1 Precej 
svojebitna pa je pot, po kateri skušajo avstrijski reforma« 
torji dobiti zanesljivega odgovora na omenjeno vprašanje: ne 
teoretsko ugibanje ali brezplodno razpravljanje, temveč 
odločno dejanje v obliki kar najširje zasnovanega p o i z « 
k u s a .

In tako se je spomladi 1. 1919 v ministerstvu prosvete 
ustanovil oddelek za šolsko reformo. Vanj so pozvali ljudsko« 
in srednješolske veščake, da se lotijo reformnih poslov ter 
zlasti 'izdelajo načrte/za notranje enotno organizacijo vsega 
šolstva. In ti veščaki so najprej formulirali sledeče »s mer« 
n i c e  za  s p l o š n i u s t r o j  šole«:  Temelj vsega šolstvS 
ima biti 4«lefcna o s n o v n a  (ljudska) šola — nekakšen par« 
terre v celotni zgradbi. Nad tem temeljem se dvigaj 4«letna 
»s r e d n j a« šola, ki bi zamenjala sedanjo meščansko šolo 
pa nižje 4 razrede dosedanjih srednjih šol. Tukaj bi učenec 
završil svojo 8«letno šolsko obveznost in bi »srednja« šola 
bila nekak mezzanin v zgradbi šolskega organizma. Ta šola 
bi naj dajala do neke mere zaključeno izobrazbo, katera bi 
absolventa usposabljala, dà po 14. letu stopi ali v praktično 
življenje ali v strokovno ali pa v 4«letno »višjo« šolo. 
V i š j a šola, neke vrste I. nadstropje, bi odgovarjala 4 višjim 
razredom sedanje srednje šole ter bi naj imela četvero od« 
delkov: klasično«humanističnega, moderno«humanističnega, 
matematično«prirodoslovnega in pa narodnega (nemškega). 
In preko višje šole bi držala pot do vrhovnih etaž izobra« 
ževalnega sistema, do v i s o k i h  šol.

V precej zamotane podrobnosti tega zamisléka, zlasti 
kolikor gre za »srednjo« šolo, ki tvori punctum saliehs 
»enotne« šole, spretno uvaja dunajski deželni šolski nadzor«

1 Kajpada je to »enotna šola« le v enem in sicer v organi« 
zac i j skem pomenu besede. A nekaj povsem drugega je enotna 
šola, ako gre za vprašanje, kakšen duh prevevaj šolo v nje razno» 
vrstnih panogah, če hočemo, da bo pospeševala n o t r a n j o enot« 
nos t  na r odove  izobrazbe. (Gl. poglavje »Enotna šola«.)



nik H. G a s s n e r  s svojim tozadevnim referatom na mün? 
chenskem pedagoškem kongresu (1924).1

Pravkar omenjeni projekt pa se ni brž uzakonil, ko je 
bil'izdelan. Vlada je marveč zdaj odredila, da se na več ko 
100 ljudskih šolah ustanove p o i z k u s n i  r a iz r è d i (»Ver? 
suchsklassen«), kjer naj h. pr. novi učni načrt ob njega 
dejanskem izvajanju izkaže svojo rabljivost. In vzporedno 
so se ponekod ustvarjali r a z r e d i  z a h  o s p i t a c i o (»Ho? 
spitierklassen«), da dobi učiteljstvo priliko, se seznanjati z 
duhom novih teženj. Tudi za praktično proučevanje načrtov, 
ki zadevajo organizacijo »srednje« šole; je bilo določenih 
nekaj zavodov (4 deški in 2 dekliška).1 2

Princip »Probieren geht über Studieren« je kmalu dobil 
tudi visoko sankcijo. L. 1923 je namreč avstrijski narodni 
svet kot ustavodajna skupščina (=  parlament) e n o g l a s n o :  
pritrdil temu naziranju ter v u s t a v o  včlenil določbo: 
»Po g o j  u s p e š n  i š o 1S ki  r e f o r m i  j e  p o n a č r t u  
z a s n o v a n o  p o  iz k u s n o  š o l s  t v o.«3

. Načrti za dalekosežno preosnovo šolstva se v Avstriji 
že n e k a j  l e t  kar najvestneje proučujejo. In vendar si za? 
konodaja doslej ni upala izreči svoje končnoveljavne besede. 
Prid’ se, mojster, les učit — opreznosti glede kulturnih 
institucij!

Omenjeno pa bodi, da tudi v sicer jako svojevrstnem 
prizadevanju za reformo avstrijskega šolstva, kolesje v prav 
izdatni meri premikajo — p o l i t i č n e  uteži: priprava za 
ti;sti težko pričakovani »dan«; ko se prej ali slej Avstrija 
z Nemčijo združi v eno politično celoto.4

d) Tudi N e m či j a ne more v sedanjem urejevanju 
svojega šolstva zatajiti p o l i t i č n i h ,  zlasti pa v versail? 
leskem miru 'zakoreninjenih motivov, 'čeprav se od mero?

1 Gl. »Pädagogische Kongressblätter«, I. zv. 3—6, str. 39—40.
2 Gl. J. K o b e r ,  Das österreichische' Volksschuìwesen der 

Gegcntvart. 1925. Zlasti str.:' 45 in sl., 86 in sl., 92 in sl.
3 Gl. »Pädagogische KongreSsblätter«, I, zv. 3—6, str. 71.
4 Na i s t e m  mestu, str. 45, 74.

14*



dajne strani (Kerschensteiner, Spranger, A. Fischer...)  na« 
glaša, da bi v vprašanjih izobrazbe in vzgoje naj odločeval 
n a d p o 1 i t i čn i, to je a v t o n o m n o  * p e d a g o š k i  
vidik. Sicer pa se mora omeniti, da ima hotenje novega, ki 
y vsem tem prizadevanju sili na dan, vsaj deloma svoje 
početke že v stanju nemškega šolstva pred vojno.

Reformni pokret je v nemški republiki zagrabil v se  
p a n o g e  in S t o p n j e  šolstva od osnovne šole pa do vi« 
Sokih šol ter je podobno kakor v Avstriji (tu in tam pre« 
težno na pritisk socialnodemokratske stranke) nastopil z 
neke vrste s o c i a l i z i r a j o č o  težnjo, ki je vsikdar bistven 
znak šolskih preosnov v smislu »enotne šole«. In tako bi vsaj 
v š o l o o b v e z n i  dobi (do 14. 1.) naj bila pot do izobrazbe 
e n a  in  i &t a z a  otroke bogatih in revnih staršev. V i š j a  
š o l a  (5.-8. razred naših srednjih šol) bi naj bila e 1 a * 
s t i č n o  organizirana, to se pravi, imela bi naj več oddeb 
kov, podobno avstrijski (gl. str. 210) ter bi učencu naj nudila 
možnost za prehod, primerno njegovi nadarjenosti in njego « 
vemu zanimanju. A nekaj svojevrstnega je » n a s t a v n a  
šol a« (Aufbauschule), ki je zamišljena kot srednja šola (v 
našem pomenu besede) po m a l i h  m e s t i h  ter , v prvi 
vrsti namenjena n a d a r j e n i m ljudskošolskim učencem iz 
k m e t s k i h  krajev. Ta srednja šola bi naj bila po katerem« 
koli, najrajši pa po »narodnem« (gl. str. 210) tipu ustrojena 
ter bi jo učenec naj v 6 letih, torej ob p o s p e š e n e m  
u č n e m  t e m p u ,  dovršil (dočim sedanji obisk srednje šole 
v Nemčiji traja 9 let). — Z ozirom na to, da nemška ustava 
ženskam priznava volilno pravico, se je vzela v pretres pre* 
osnova višje (srednješolske) d e k l i š k e  izobrazbe.1 Ì Glede 
v i s o k i h  š o l  si vedno bolj daje duška naziranje, da bi 
naj ne bile samo z n a n s t v e n a  r a z i s k o v a 1 i š č a, 
marveč obenem tudi p o k l i c n e  š o l e  in pa n e g o v a «  
1 i š č a p o l i t i č n e  i z o b r a z b e .  Po vojni se je ustanovilo 
tudi »na tisoče« l j u d s k i h  v i s o k i h  šol ,  večinoma 
m e s t n i h  (z večernimi /predavanji in kurzi), a nekaj tudi

1 Gl. A- Me s s e r ,  Pädagogik der Gegenwart, 1926. Str. 191.



s e l s k i h ,  katere so i n t e r n a t s k i  urejene ter gojenca in 
gojenko po izpolnjenem 18. letu za več mesecev sprejmejo 
v svoje okrilje; namen teh šol ni, podajati strokovno znanje 
ali pa mase vabiti s senzacijami raznih vrst, marveč posa* 
mèzniku dajati p o b u d o  za pošteno, zbrano pot vase, to 
je za  p o g l o b i  j e v a n j e  l a s t n e g a  n a z i r a n j a  
o s v e t u  i n  ž i v l j e n j u . 1

To je i d e j n a  stran šolske politike v Nemčiji, to se 
pravi, nje smotri, motivi in uspehi. Prav tako ali morda še 
bolj z;animiva (in za razmere v naši kraljevini jako poučna) 
pa jé nje u p r a v n a  plat, ker še odtod pred nami nazorno 
razgrinja važni spor ža p r i s t o j n o s t  pri reševanju 
vprašanj, ki se tičejo izobrazbe in vzgoje. Kaj je tozadevno 
upravičena zahtevati c e n t r a l n a  p o l i t i k a  države 
(Reich) in kaj t e r i t o r i j a l n a  politika pokrajin(Länder)?

Weimarska ustava (iz 1. 1919) proglaša izobrazbo in 
vzgojo v prvi vrsti ža d r ž a v n o  z a d e v o  ter je i n i c i *  
j a t i v o  in v o d s t v o  v vseh zakonodajnih vprašanjih glede 
javne izobrazbe in vzgoje poverila d r ž a v i .  Tako bi se naj 
tudi na področju šolstva uveljavila misel enotne države nà* 
sproti partikularizmu poedinih nemških dežel. Res da se te 
ustavne določbe dado sicer vzeti le bolj za neke vrste splošna 
načela kulturnemu dejstvovanju, v okvirju katerih bi si 
utegnilo bolj ali manj to priboriti veljavo, kar imajo pòsa* 
mezne pokrajine v historičnem in konfesionalnem pogledu 
samosvojega. Toda vžlic tému se je i tukaj pokazalo, kar 
uči vsa zgodovina in psihologija: »Ni ga boljšega sredstva, 
na novo vzbuditi mala nasprotja in že dremajoče napetosti, 
nego je njih nasilno združevanje v obliki umetnega, ujedi* 
njenja. Nasprotja po plemenu, temperamentu in zlasti ver*, 
skem naziranju so v rahlejši zvezi veliko manj nevarna ter 
si medsebojno manj na poti, nego pa v taki državni obliki, 
katero obvladavajo unitaristične težnje.« Zato sè v Nemčiji 
začenjajo oglašati zahtevki po r e v i z i j i  u s t a v e  v smislu



dosledno izvedenega f e d e r a l i z m a .  In za utemeljevanje 
se navajajo — k u l t u r n o p o l i t i č n i ,  zlasti š o l s k o «  
p o l i t i č n i  a r g u m e n t i . 1

f) S o v j e t s k a R u s i j a  je brez dvoma najradikalnejši 
primer take reforme vzgoj stva, ki je v s e s k o z i  ukrojena 
po p o l i t i č n e m  kopitu in sicer po smotrih dnevne po« 
litike.

V prvi, a n a r h o « k o m u n i s t i  č ili dobi (1918-—21) 
svojega razvoja gre sovjetska šolska politika za tem ciljem, 
p r i p r a v l j a t i  mladino n a  k o m u n i s t i č n o  o b l i k o  
d r u ž a b n e g a  r e d a ,  ki da je na pohodu in bo brez dr« 
žavne oblasti nad poedineem pa človeško družbo. Tukaj ne 
bo več socialnih razlik, človek ne bo človeka izkoriščal, am« 
pak vsi ljudje bodo si skupno prizadevali, izkoriščati — pri« 
rodo, zemljo. In šola ima dolžnost, mlado generacijo pri« 
pravljati za ta, čisto novi način bitja in žitja, ali bolje rečeno, 
sobitja in sožitja in sicer kot »enotna delovna šola«, ki 
bi naj po reglementu iz 1. 1918 vsakemu učencu nudila mož« 
nost, da doseže višjo stopnjo izobrazbe, vse po svojih spo« 
sobnostih in svojem zanimanju. S m o t e r  d e l o v n e  š o l e  
pa ni, tako določuje ena izmed tozadevnih odredb, vežbati 
za to ali ono obrt, temveč podajati »politehnično izobrazbo«, 
to se pravi, otroka p r a k t i č n o n a v a j a t i k o b v l a d o «  
v a n j u  m e t o d  pri najvažnejših oblikah d e l a  — po šol« 
skih delavnicah, na šolski pristavi, v tovarnah itd.

Druga, a b s o l u t i s t i  č n a faza sovjetske pedagogik^ 
glasno izpričuje v svojih težnjah ideologijo nove ekonomske 
politike (NEP). Prodirajočemu uvidevanju, da čas, ko v 
Rusiji stopa na plan nekak državni kapitalizem, še davno ni 
'goden za najvišjo obliko komunistične države in da je seda« 
njost le prehodna doba proletarske diktature, je morala sle« 
diti p r e o r i  j e n t a cji j a š o l s k e  p o l i t i k e .  Zato se

1 Gl. A. Fischer ,  Die Entwicklung der deutschen Schul« 
gešetzgebung seit 1918. (»Päd. Kongressblätter«, I, zv. 3—6, str. 
152—3)



zdaj postavi zahtevek, da ima šola z ene strani služiti po« 
trebam državnega kapitalizma, z druge pa interesom komu« 
nistične stranke, češ, država kot kapitalistično velepodjetje 
potrebuje: »specialistov« (=  izšolanih uradnikov), à komuni« 
stični stranki je treba »naraščaja« (— somišljenikov). S ta« 
kim pojmovanjem pedagoških nalog, pa se že začenja o p u« 
š č a t i  prvotni, p r a v i l n i  princip delovne, to je v dejanju 
učenca zasidrane šole. Dokaz temu je dejstvo, da se v sta« 
tutu iz 1. 1923 »delovni šoli« odrejajo, tile Cilji: »Vse delo 
pa ves življenjski red v šoli ima namen, v učencih izobli« 
kovati proletarsko razredno zavést pa prirodni čut proletar« 
skega razreda, zavest medsebojne solidarnosti vseh tistih, ki 
delajo in stoje v boju s kapitalom. In poleg tega se učenci 
naj pripravljajo na koristno produktivno in socialnopoli« 
tično delovanje.«

• A tretja, najnovejša stopnja v razvoju sovjetskega šol« 
stva je začetek no 've k u l t u r n e  p o l i t i k e ,  ko si zopet 
pridobiva tal spoznanje, da šola ne more biti samo priprega 
v službi komunizma, temveč da ima i s v o j o l a s t n o  
1 o g i k o, to se pravi, da mora pred vsem drugim ustrezati 
sarnolastnim z a k o n o m  i z o b r a z b  c i n  v z g o j  e.1

g) Vse drugačna od doslej naštetih pa je šolska politika 
sodobne A n g l i j e ,  zato ker ni zasnovana in. usum delphini 
— politici. Angleško šolstvo je še skozi ves 19. vek bilo do 
skrajnosti konservativno, v stoletne tradicije zamaknjeno. 
Zlasti pa je bil opravičen tisti na naslov srednje šole naper« 
jeni očitek, da je »divorced from life«, da sc čedaljebolj 
izolira od življenja, posebe še od duha moderne dobe. In tako 
je brž po vojni tudi na Angleškem prišlo do radikalne pre« 
osnove na celi črti: na področju ljudske, nadaljevalne, sred« 
nje, strokovnih in visokih šol.

Šolska reforma pa se je v Angliji izvršila v tako solid« 
nem duhu, pretežno S pedagoških vidikov, da vzgojeslovni 
veščak tozadevno zakonodajo imenuje n a j p o m e m b n e j«

1'G1. Sergius H e s s e n ,  So\vjet«Russland (v »Erziehung«, II,
1. zv., str. 40 in sl. pa 2. zv., str. 110 in šl.)



š o izmed vseh, kar so jih evropske države ustvarile po 
vojni.1 A za idejni votek ji je bila res demokratična misel, 
dati vsakemu Angležu — e n a k o  p r i l i k o  za  iz o b r a  z» 
b o. H. A. L. Fisher, M je bil učni minister v kabinetu 
Lloyda Georgea, piše, da vsak angleški dečko pa vsako dekle, 
ki je končal(o) ljudsko šolo ter res kaj obeta po svoji darò» 
vitosti, danes dobi iz javnih sredstev toliko gmotne pod» 
pore, bodisi v obliki štipendij ali brezplačnih mest v kakem 
internatu, da lahko izvrši srednjo ali strokovno ali visoko 
šolo. To je v istini po Napoleonovo, ki je bojda nekoč dejal, 
da je demokratija po svojem bistvu — carrière ouverte aux 
talents (talentom odprta pot do karijere).1 2 In taki humani» 
stično zamišljeni šolski reformi je pač treba objektivno pri« 
znati, da je dobra. Ni namreč dvoma, da bo mladina, ki se 
je naučila samostojno misliti, ki. si je učvrstila telo, izkovala 
značaj in ki šmo ji vzbudili čut za umevanje državljanskih 
pravic pa dolžnosti —- tudi vnanjepolitičnim (gospodarskim, 
nacionalnim, kulturnim) ciljem in idealom bolj ustrezala, 
negoli mladina, ki se danes čestokrat vodi z vidikov bolj ali 
manj prikrite militarizacije, nacionalističnega šovinizma pa 
socialnorazrednega sovraštva.3

Posebno značilna pa je naloga, ki jo je 1. 1919 od mini» 
sterstva za obnovo (Ministry of Reconstruction) postavljena 
komisija za ljudsko izobrazbo (Adult Education Committee) 
odkazala d r ž a v l j a n s k e m u  p o u k u .  Po tem načelu 
nima vzgojstvo v demokratični državi človeka usposabljati 
samo za uspešno izvrševanje njegovih osebnih, domačih in 
poklicnih, ampak v prvi vrsti za izvrševanje njegovih — 
državljanskih dolžnosti. Zato pa naj gojenec izve: a) kaj je 
njegov narod, kaj pomeni po svojem zgodovinskem razvoju 
in literaturi, kakšno mesto zavzema med drugimi narodi mo» 
demega sveta; b) da je njegova dolžnost: se udeležiti obram«

1 Gl. »Pädagogische Kongressblätter«, I, zv. 3—6, str. 143.
2 Gl. H. A. L. F i s h e r ,  Erziehung in England (v Euro» 

pälsche Revtue, I, 12. zv., str. 377).
3 Gl. »(Pädagogische Kongressblätter, 1. c., str. 145.



be naroda, se pokoriti njegovim zakonom, čuvati njegovo 
kulturo pa ideale ter si vrh tega še prizadevati za njihovo 
rast; c) kateri so gospodarski, politični in mednarodni po* 
goji, ki na njih sloni moč in blaginja naroda; v kakih odnos 
šajih je angleški narod do drugih narodov v organizmu 
»države« (Empire), do kolike mere lahko zdaj ali pa 
kdaj pozneje stopi v ožje stike z drugimi kulturnimi 
narodi n. pr. z ozirom na pravično postopanje s kakim 
manj razvitim plemenom, v pospeševanju mednarod* 
nega sodelovanja na področju priroidpslovja, medicine, zako* 
nodaje, trgovine, umetnosti in pa v naraščajočih težnjah za 
očuvanje svetovnega miru.1

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
D ie  E r f a h r u n g e n  d e r  M i t t e l s c h u l  e m i t  d e r  

V o l k s  s c h u l  r e f o r m .  Berichte und Reden aus den im Jahre 
1924 geführten Verhandlungen des Fachverbandes der, Vereine 
»Gymnasium«, »Realschule« un'd »Mädchenmittelschule« ih Wien, 
1925. ........ . :

E u r o p ä i s c h e  U n t  e r r i c h t  s r e f o r m e n s e  i t  d e m 
W e l t k r i e g e .  Eine Übersicht über Neugestaltung des Bildungs? 
wesens in Frankreich, Italien, England und Russland. Bearbeitet 
im Reichsministerium des Inneren. 1924.

A. M e s s e r ,  Pädagogik der Gegenwart. (V zbirki »Leben* 
dige Wissenschaft«, IIL zv.) 1926.

J. W é s  t  e r, Križa naše srednje šole. 1927.

Čegav glas je merodajen v šolski (kulturni) politiki?
D e l o k ro g  d r ž a v n e  o b l  a s t i, ki teži za tem, da 

bi s svojimi zakoni in naredbami dala življenju p 0 e d i n e  a 
in raznih s k u p i n  (poklicev, stanov, društev) tako in tako 
smer, postaje v moderni dobi o d d n e  do  d n e  v e č j  i ter 
dobiva že naravnost ogromnih dimenzij. Življenje pa izkas

1 »Europäische Unterrichtsreformen seit dem Weltkriege«, str.
40—1.



zuje tudi veliko takih strani, ki se po svojem bistvu ne dajo 
od vnanjih faktorjev r ažurno vno reglementirati ter najbolj 
uspevajo v svobodi, to je tedaj, ako jim za naj višji kriterij 
vsikdar služi edinole tista vrednota, ki je na njihovem po« 
prišču vodilna. Pravo, nepotvorjeno življenje na področju 
gospodarstva, umetnosti, znanstva. . .  se odigrava po n e z a« 
p i s a n i h  z a k o n i h  č l o v e š k e g a  d u h a. Znanstvo n. 
pr. je na pravi poti samo tedaj, ako se da voditi edinole od 
resnice in njenih zahtevkov, za umetnost je najvišji ter iz« 
ključno merodajni zakon lepota, za socialno področje lju« 
bežen do bližnjega, itd.

Za državno oblast so in ostanejo n e d o s e g l j i v i  to« 
rej — d u h o v n i  v i r i  ž i v l j e n j a .  Glasni »stoj!« kličejo 
poslovanju državne oblasti tiste sile duha, ki jih državni 
aparat s svojimi sredstvi, to je s pomočjo b i r o k r a c i j e  in 
p r a v a  ne more n e p o s r e d n o  u s t v a r j a t i  in s kate« 
rimi se državna oblast kaj lahko zaplete v neploden boj, 
ako bi ne upoštevala njihove avtonomne dinamike ter bi jim 
hotela tako ali tako vsiljevati svoj sic volo, sic iubeo (tako 
hočem, tako zapovedujem). Oblast nobene, niti najmočnejše 
države ne sega tako daleč, da bi bila v stanu, ukazovati 
duhovnemu svetu, ki ima svojo — avtonomijo. »Država lahko 
ukaže, da-se uči ta in ta veda, ter ji je svobodno, v ta na« 
mèn nastavljati moške in ženske. Nikar pa ne more uka« 
zovati duhu, ki je gonilna sila v tej ali oni vedi in ki je ter 
sme edinole resnici biti pokoren. Nobena država nima pra« 
vice, odločevati o tem, je li resnično ali neresnično to, kar 
uči kaka veda. Einsteinova relativitetna teorija n. pr. prav 
tako ne spada pred forum državne oblasti, kakor ne najno« 
vejša teorija iz biologije ali vzgojeslovja. Država lahko po 
svojih zakonikih ureja posestne in lastninske odnošaje, nikar 
pa' ne more z vsemi svojimi zakoni ustvariti pa uveljaviti 
zvestobe in poštenosti. Država ureja sklepanje zakonskih 
zvez in lahko določi, od katere ure naprej da priznava so« 
žitje dveh ljudi ža pravnoveljaven zakon; je pa brez vpliva 
na zakonsko življenje in bi ne imela prav nič izgleda na 
uspeh, ako bi poskušala dajati kake zapovedi glede sramež«



ljivosti. Država lahko ureja muzeje ter da postaviti poslopja 
in spomenike; ako pa bi se lotila umetnosti same ter ji 
hotela ukazovati, tedaj bi se pregrešila zoper duha in na 
mesto umotvora bi nastal izrodek (bastard). Država lahko 
uravnava socialno zakonodajo pa preskrbóvanje ubožcev in 
se tudi lahko ponaša s takim dejstvovanjem; toda ljubezen 
(do bližnjega) zahtevati ali ustvarjati ni v.stanu; nasprotno, 
vsem uredbam države je svojsko to, da puste človeka bolj 
hladnega, nego privatna dobrodelnost in socialno skrbstvo 
v okvirju občin pa manjših organizacij ali celo že medsebojna 
oblika pomoči od človeka do človeka.«1

Tudi vzgojstveno dejstvo van j e (=  vzgoja in pouk) je 
ena izmed funkcij, ki jih izvršuje človeški duh. V z g o j s t v o 
v nešteto oblikah svojega prizadevanja (gl. str. 14) je prav 
tako k o s  i s t i n i t e.g a ž i v 1 j e n j a, kakor gospodarstvo, 
politika, znanstvo, umetnost, verstvo. . .  In tudi vzgojstvo 
črpa najžlahtnejših življenjskih sokov iz s v o b o d e ,  to se 
pravi, da najbolj uspeva tedaj, ko se postavljanje, izobrazbe* 
nih ciljev* izbiranje vzgojstvenih metod, organizacija šolskih 
tipov itd. vrši edinole tako, kakor zahteva vodilna misel na 
področju vzgojstva: p r i p r a v l j a n j e  g o j e n c a  zä
p r a v i l n o  ž i v l j e n j e -

Vsakdo, ki si daje praktično opravka z vzgojo in po* 
ukom v šoli, doma, v delavnici, v cerkvi..., čuti pač, da je 
njegova naloga, tako izoblikovati gojenca, da bo se ta prej 
ali slej kot i z v r š e v a l e c  s v o j e g a  p o k l i c a  in kot 
č l o v e k  v raznih položajih življenja tako udejstvoval, ka* 
kor je prav. Toda — ali pa je tudi vsak »vzgojevalec« v 
stanu, točno presoditi, kaj da je vsikdar z ozirom na d u h  
č a s a  pa k r a j e v n e  o k o l i š č i n e ,  pravo življenje in 
katera pot vodi najzanesljiveje do> njega? Izkustvo uči, da — 
ne, da je ta sposobnost v bolj ali manj popolni meri mar* 
več le poedineem dana. Zato je potrebno, da se s pomočjo 
z a k o n o d a j e zlasti formulirajo c i l j i  ter določijo o r g a*

1 P. P e t e r s e n ,  Allgemeine Erziehungswissenschaft. 1924. 
Str. 187.



h i z a t o r n e o b l i k e  poüka in vzgoje. Kaj uspeha pa za« 
konske odredbe obrodijo le pod tem pogojem, da niso kake 
vrste vsiljena, v utripih dnevne politike izpočeta in vse po 
enem kopitu mehanizirajoča samovoljnost, temveč da se v 
tej obliki le z avtoriteto zakona proglaša za občeveljavno, 
kar je v istini bilo iz svobodnega duha rojeno, to je iz 
č a s o v n i h  in k r a j e v n i h  potreb, ki jih je s tenkosluhim 
ušesom svojega duha ujel, nato razbral in jezikovno izrazil 
kak n a d p o v p r e č n i  poedinec, oziroma genijalni človek. 
» Z a k o n  i ma  b i t i p o r o k  za  s v o b o d o  duha ,  ne  pa  
n j egov*  t i r a  n!«1

Pravi pomen tistih sil, ki premikajo kolesje v uri šolske 
politike, je G.. K e r s eh e n s t e in  e ir, ta izkušeni senjor 
v zboru sodobnih pedagogov, takole izborno pretehtal:2

a) K o m p r o m i s i  n a  p a p i r j u  se dado lažje skle« 
pati, nego dejanski kompromisi.

b) Reševanje pedagoških problemov ne t r p i  s i 1 j e*' 
n j a ter je v tem oziru podobno reševanju umetnostnih, 
znanstvenih in verskih problemov.

c) R a d i k a l n i  p r e v r a t i  na področju šolstva niso 
nikdar zahtevki teorije o izobrazbi ali pedagoške vede, tem« 
več p o l i t i č n i  z a h t e v k i  ter jim je zato v vsaki res« 
nični demokratiji sojeno le kratko življenje.

d) Ce si država ali dežele lastijo m o n o p o l  za organi« 
ziranje šolstva, je to všikdar v e l i k a  n e v a r n o s t  za svo« 
bodo duhovnega življenja.

e) P e d a g o š k i  k o n g r e s i  s točno formuliranim pro« 
gramom so za razvoj šolstva n u j n a  p o t r e b a .  Veliki pe« 
dagoški kongres, ki ga v Zedinjenih državah vsako leto 
skliče »National«Education Association« in ki obsega vse šolč 
pa vse učiteljstvo, je mnogo prispeval za razvoj ameriškega

1 Gl. A. F i s c h e r ,  Die Entwicklung der deutschen Gesetz« 
gebung seit 1918. (»Päd. Kongressblätter«, I, zv. 3—6, str. 183—7) 

1 Gl. G. K e r s ch  e n s t  e in  er, Sinn undi Ergebnis- der 
Reichsschulkonferenz, (»Päd. Kongressblätter«, I, žv. 3—6, str. 
23-5)



vzgojstva. Taki kongresi postanejo tem bolj plodonosni, čim 
m a n j  jim je do tega, da se kaj o b v e z n e g a  tamkaj 
sklene, in v čim večjem številu se jih udeleže p r a v i  ve* 
š č a k i  ter takšni izmed u p r a v n i h  u r a d n i k o v ,  ki jim 
je kaj za izobrazbo.

f) Največ pospešujočih sil dobiva vzgojstvo od p o i z* 
k u s n i h z a v o d o v, ki jih podpirajo država, pokrajine in 
občine. (Ameriški Rockfeller je 1. 1902 v ta namen dal 40 mi* 
lijonov dolarjev!) Toda predno se podpora nakaže, mora 
p o i z k u s n e  n a č r t e  komisija v e š č a k o v  temeljito 
p r o u č i t i .  Vsa politika šolskih oblasti na Angleškem, da se 
ustvari enotno vzgojstvo naroda, ni bila v svojem jedru nič 
drugega, nego uporabljanje dovoljenja (»permissive power«) 
za take poizkuse.

g) Za presojo takih na znanstvenem temelju osnovanih 
poizkusov in za dajanje primernih nasvetov bi se moral 
ustvariti d r ž a v n i  š o l s k i  s o s yet  (Reichsbeischulrat) iz 
n e o d v i s n i h  v e š č a k o v .  Vendar pa tudi tak sosvet ne 
da brezpogojne jamščine, da bi se razvoj vzgojstva vèdno in 
vsestranski vršil v primerni svobodi. Kdor pozna zgodovino 
francoskega »Consèil superieur« (— glavni prosvetni svet), ta 
ve, da se takšen najvišji šolski svet sicer lahko osnuje v zna* 
menju najtrdnejšega poroštvajza znanstveno fundiran razvoj 
vzgojstva, pa se tekom časa vendarle lahko izprevrže v p e* 
d a n t a  ali p o l i t i č n o  o r o d j e  — kakor vsaka državna 
ali družabna organizacija. —

Tako Q. Kerschensteiner,. ocenjujoč delo in uspeh 
»državne šolske konference« (Reichsschulkonferenz), ki je 
odrli.-—19. junija 1920 v Berlinu zborovala kot neke vrste 
komora pedagoških veščakov in je bilai od vlade skli* 
cana v ta namen, da izrazi svoje misli in želje, ko še je 
snoval enoten državnošolski Zakon (v okvirju »weimarske 
ustave« iz 1. 1919). Tozadevni osnutek pa je zadel nà hud 
odpor političnih strank ter ni postal zakon. Ako pa bi se 
takšen zakon kedaj sprejel, mu Kerschensteiner želi — s a m o  
en e d i n i  in sicer sledeči §:



»Po vseh deželah se naj dovoljujejo poizkusne šole, ki 
jih zveza pedagoških strokovnjakov organizira na politično 
nevtralnem temelju; prej pa mora kolégij veščakov njihova 
načela in načrte pregledati ter odobriti. Država te poizkusne 
šole, primerno njihovim uspehom, v zadostni meri podpiraj 
z denarjem. Njihove uspehe presojajo deželne vlade, a zoper 
sodbo teh je eventualno mogoč priziv na centralno vlado.«

Ni dvoma, da je to hudo lapidaren koncept državnošok 
skega zakona. Vendar pa bi tudi v tej obliki lahko dal 
misliti i — nam! To se pravi, naši prosvetni politiki.

Zlasti pa bi ga trebalo uvaževati, v kolikor ta koncept 
zahteva, da se tudi »1 j u d s t v u« prizna pravica do besede 
pri urejevanju šolstva. Tozadevno vsebuje lepih misli 
Erjavčev članek »Slovensko šolstvo«.1 Vendar pa bodi na« 
glašeno, da širša javnost n i kompetentna za presojo v s e h  
strani vzgojstva. Vse, kar zadeva t e h n i č n o  stran vzgoje 
in pouka: učni načrt, metodika učnih predmetov, postopanje 
Z gojencem v podrobnostih šolskega obrata — je v svojem 
jedru d o v e l j r a z u m l j i v o  e d i n o l e  p r o f e s i o *  
n a 1 n o i z š o l a n e m u  u č i t e l j u .  Soodločujoča beseda 
širše javnosti bi tukaj prav lahko privedla do nevšečrtih 
pojavov, n. pr. do zadirčne kritike ali do opasnega dile« 
tantizma.

So pa tudi taka vprašanja na poprišču vzgojstva, v 
katerih pritiče pravica, do soodločevanja pač v s a k o m u r ,  
k i  i ma  o t r o k e  v šol i .  Zlasti je to dvoje velikih vpra« 
šanj: eno zadeva š o l s k e  c i l j e ,  drugo pa n o t r a n j o  
o r g a n i z a c i j o  š o l s t v a .  Kako bi se n. p» vprašanje 
o šolskih ciljih ne tikalo najširše javnosti! Saj je vendar 
njega glavni smisel: k a k š e n  č l o v e k  pride prej ali slej 
iz naših šol? In, podobno zahteva interes široke javnosti, 
da se temeljni problemi, ki zadevajo organizacijsko plat 
šolstva, j a v n o  r a z p r a v l j a j o  ter da se teh razprav 
lahko udeležuje tudi širša javnost. Kajti od šolskih oblik, 
tipov, vrst, ki so cilj »reformatornim« težnjam; ne zavisi

1 Gl. »Socialna Misel«, 1924, št. 11—12.



samo izobrazba, poklic, storitvena sposobnost, . .  p o s a «  
m e z n i k a, temveč tudi ÉI d r u ž b e . 1 Kot klasičen primer 
za upravičeno in lahko da plodonosno soodločevanje jay? 
nosti pri postavljanju šolskih ciljev bi se iz naše sodobnosti 
dala navesti » d e l o v n a  šola«,  to že do babilonske zmeš? 
njave zamotano klopko najrazličnejših naziranj, pa »1 j u d ? 
s k a  v i s o k a  šola«,  a z ozirom na notranjo organizacijo 
šolstva »enot na ,  š o l  a«.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
C. H. B e c k e r ,  Kulturpolitische Aulgaben des Reiches. 1919.
Fr. E r j a v e c ,  Slovensko šolstvo. (Socialna Misel, 1924, 

št. 11—12)
G. K e r  s e h e n  S t e i n e r ,  Der sittliche Anspruch von Ge? 

Seilschaft und Staat auf das Schulwesen. (V »Pädagogische Kon? 
gressblätter«, I, zv, 1—2.) 1924,

Delovna šola.
Življenjski element šole je — uk. Ni pa dovelj, če šola 

nauči učenca, da gladko čita, piše in računa, sigurno obvlada 
slovnico, »perfektno« govori ta ali oni jezik, pravilno poje, 
pozna prirodoslovne zakone, itd. Poleg tega bi bilo prav 
tako ali pa morda še bolj p o t r e b n o ,  da se dečko in 
dekle tam navadi — kulturno, zlasti s o c i a l n o  m i s l i t i ,  
oziroma č u t i t i ,  v r e d n o t i t i  in d e j s t v o v a t i  (gl. 
str. 201). Do teh sadov pa ne vodi sploh nobeno, naj si 
bo še tako intenzivno šolsko učenje, ki je skozi dolga sto? 
letja bilo le bolj pasivno sprejemanje učne snovi iz ' učite? 
ljevih ust ali pa iz knjige. Do tega cilja vodi marveč edinole 
— i s t i n i t o  d o ž i v i  j an j e in pa a k t i v n o  d e l o  
(doma, v poklicu, javnem življenju...).

In tako se dandanes pričenja vedno glasneje sedanji šoli 
očitati, da se obrača le do receptivnih sposobnosti učenca,

1 Gl. A. F i s c h e r ,  D er.Einheitsgedanke in der Schulorgani? 
sation. 1914. Str. 4—7.



a p r o d u k t i v n e  s i l e  v njem da p u š č a  v n e m a r  ter 
na ta način naravnost — uničuje. In vendar ne samo o t r o k ,  
ampak tudi m l a d o s t n i k  v vseh mogočih oblikah izpri« 
čujeta, da je njiju pravi živec —  t v o r n o  d e j s t v o «  
v a n j e :  v igri, športu, izvenšolskem zanimanju za to ali 
ono področje življenja. . .  Tukaj je živ ogenj današnjemu 
ogrevanjü za — d e l o v n o  šolo.

Klic po »delovni šoli« v naših dneh pa ni iz tal izkopan. 
Že p e d a g o š k i  k l a s i k i :  Komensky, Locke, Rousseau, 
Pestalozzi, Fröbel krepko p o d č r t a v a j o  v z g o j n i  po« 
m e n  r o č n e g a  de l a .  Čim popolneje vresničiti idejo 
delovne šole pa si v sedanjem stoletju prizadevajo priznane 
osebnosti tostran in onstran oceana: Dewey (izg. Duj), Ker« 
schensteiner, Pabst, Maria Montessori, Blonskij.

Najpomembnejši glasnik delovne šole na evropskem 
kontinentu je pač Georg K e r s c h e n S t e i n e r ,  sedaj 
profesor pedagogike na univerzi v Miinchenu, ta sekularni 
duh na področju pedagoške prakse in teorije, ki mu je duša 
v čisto izredni meri odprta za neprestano valovanje živ« 
ljenja in za potrebe časa. Njegovo naziranje o delovni šoli 
je tole:

Ustroj delovne šole je po svojem bistvu naperjen 
z o p e r  e k s t r e m n o  o b l i k o  »učne  šol e« (Lern« 
schule), to je zoper tisti p r e t i r a n i  i n t e i  ejc t u a  1 iz e m, 
ki ga vse dosihdob toliko srečavamo po šolah in ki se ozira 
samo na r a z u m  pa na s p o m i n  učenca. Delovna šola pa 
bi hotela dosedanje kopičenje površnega znanja vreči iz 
šol, oziroma ga omejiti na najpotrebnejši minimum ter pred 
vsem drugim — o b l i k o v a t i  z n a č a j  gojenca. Njej je 
v prvi vrsti do tega, da bi s č im  m a n j š o  k o l i č i n o  
u č n e  s n o v i  razvila v gojencu č im  v eč  s a m o s t o j n e  
r a z s o d n o s t i  in pa 'v e s e 1 j e do de l a ,  kar je doseg« 
ljivo le ob l a s t n e m  d u š e v n e m  in r o č n e m  dej« 
s t v o v a n j u  u č e n c a  v šoli.

A, g l a v n i  z n a k  d e l o v n e  š o l e  je samostojnost 
d u š e v n e g a  dela. R o č n o  d e l o  prihaja šele v d r u g i  
v r s t i  v ozir ter bi naj služilo le  k o t  s r  e d s t v o za



d o s e g o  g l a v n e g a  n a m e n a :  naj bi učencu dajalo 
vsakovrstne p o b u d e  za samostojno dejstvovanje njego« 
vega duha .

Sicer pa da s i s t e m a t i č n o  ukvarjanje z r o č n i m  
delom še z d r u g i h  v i d i k o v  sodi z l a s t i  v l j u d s k o  
šolo. Treba le pomisilti, da se je delo duha v teku kultur« 
nega razvoja izcimilo iz ročnega dela: obrt je podlaga ne 
samo vsej pravi umetnosti, temveč tudi vsemu pravemu 
znanstvu; in večina ljudi ne izkazuje nadarjenosti za to ali 
ono področje Čisto duševnega),; ampak za kako p-oprišče 
ročnega dela. In pa še to! Izvrševanje ročnega dela v šoli 
služi obenem za pripravo na bodoči poklic, ki je za večino 
učencev pač — obrt. Ali »vzgojno pripravljanje za ročni 
poklic ni v tem, da šola gojenca uvajaj v delovno pošto« 
panje, v rabo orodja, strojev in materijalij tega ali onega 
poklica, ampak v tem — da mu splošno oblikuj organe, ki 
so potrebni za izvrševanje poklica, da ga privajaj na poštene 
delovne metode, na večjo in večjo pažnjo, temeljitost in 
previdnost, da mu vzbujaj resnično veselje do dela.« Zato pa 
bi naj šola bila tako ustrojena, da bi lahko razvijala .tudi 
spretnost učenčeve roke. Iz takih razlogov je Kerschensteiner 
v Miinchenu za dečke, ki stoje v zadnjem šolskem letu, 
cirganično spojil d e l a v n i c e  za mizarstvo in ključavni« 
čatstvo, za dekleta pa kuhinje in krojačnice ter tako mladini 
dal priložnost, da se po par ur na teden sistematično, pód 
strokovnim vodstvom ukvarja z ročnim delom.

Argumentom, s katerimi se Kerschensteiner, včasi prav 
temperamentno, bori za delovno šolo, se je pač težko upirati. 
Zlasti še, ako uvažujemo, da n a j d r a g o c e n e j š i da r ,  
ki ga u č e n e c  prejme od u č i t e l j a ,  ni ta, da bi učitelj 
vanj stlačil čim več znanja, ampak da učencu pokaže — so* 
lidno po t ,  k a k o  j e  m o g o č e  p r i t i  do z n a n j a ,  in pa 
da ga nauči s a m o s t o j n o  postopati. Vse tiste neverne 
Tomaže pa, ki jim to noče v glavo, K. sarkastično vprašuje, 
kaj neki bi rekli n. pr. o mizarju, ki bi svojega vajenca hotel 
na ta način izvežbati v mizarstvu, da mu dan za dnem pre« 
dava o raznih vrstah, lesa, o orodju in strojih, da pridno

15



pred vajenčevimi očmi dela poizkuse, obla deske, žaga, lima, 
da za domače naloge vsak dan od njega zahteva, naj se 
uči nekoliko odstavkov iz učbenika o mizarstvu na pamet, 
da mu ukaže vsak mesec izdelati spis recimo o pomenu 
stroja za oblanje, o pripravljanju porabnega lima, o. izdelavi 
omare za obleke itd. — in pa če bi ta mojster pozneje pri 
izpitu Svojega vajenca proglasil za pomočnika, ker je vse 
znal, kar se je na opisani način v treh letih naučil na pamet! 
In podobno, pravi K., bi pač danes lahko že vedeli i to, da, 
če se otrok n. pr. uči k a t e k i z m a  na pamet, to še ne 
ustvarja religioznega, samo pamtenje z d r a v s t v e n i h  
p r a v i l  ne higijenskega in samo učenje l e t n i c ,  b i t k ,  
k n e ž j i h  r o d o v n i k o v . . .  ne domovinskega — življenja 
(Lebensführung).

Tudi Kerschensteinerjevemu naziranju o vlogi roč« 
n e g a  d e l a  bo težko kaj načelnega prigovarjati, vsaj ko« 
likor prihaja v poštev l j u d s k a  š o l a  po  m e s t i h ,  kjer 
»gosposki« starši otroke radi naravnost odvračajo od ročnega 
dela v domači hiši. Na področju s r e d n j e  š o l e  pa bi se 
po njegovem mnenju samodejnost učenca lahko gojila tudi 
brez ročnega dela. Toda morebiti bi se vendarle tudi sred« 
nješolcu prileglo, ako bi se moral vsaj po dve uri na teden 
podvreči sistematičnemu ročnemu delu te ali one vrste. Saj 
bi to najbrž bila edina uspešna pot, da se tak gospodič 
nauči s p o š t o v a t i  r o č n o  de l o ,  ki je tako važen fak« 
tor v sodobnem življenju, in pa obenem spoštovati — de« 
1 a v c a, ki si z delom svojih rok pošteno služi kruh. Kajti 
do skrajnosti mučno je slišati iz ust »inteligenta«, ki si 
včasi toliko domisi ju j e na svojo »maturo«, da tega ali onega 
ne more storiti (n. pr. kovčeg lastnoročno zanesti črez cesto), 
češ, saj ni kak — »Šuštar«. In tej ah oni »fino« izobraženi 
gospodični bi tako nemara ne ostalo prikrito, da je tudi 
»služkinja« — človek.
•F-' C e t e r u m  c en s e o: »delovna šola« ima pravico do 

obstoja. Samo enega se moramo jasno zavedati: da je to, 
kar smo izluščili kot jedro delovne šole, samo p o t  do c i « 
1 j a, nikar pa n e kak edino zveličaven c i l j, pot, po kateri



naj hodita l j u d s k a  in s r e d n j a  šol a.  Z ozirom na 
svoj cilj pa bi e n a  im d r u g a  morala biti — o b l i k o *  
v a l n a ,  to je taka šola, ki ima nalogo, da v čim večji meri 
v z b u j a  in o b l i k u j e  vse k u l t u r n o  p or  a h n e  
s i l e  gojenca: telesne, duševne in moralne.

Da delovna šola ne more biti kak cilj vseh ciljev, to je 
pravilno povedal göttingenski pedagog Herman Nohl, češ: 
»Delovni moment in pa pozitivizem, ki mu je za podlago, 
se res ne da več odmisliti iz življenjskega ideala naše dobe; 
toda to je pač samo ena plat, poleg katere so še druge, 
n. pr. ljubezen, kontemplacija, sanje umetnosti, verska 
usmerjenost. In samo s humorjem človek motri prizade* 
vanje, da bi se naj tudi verski pouk vršil z enostranskega 
vidika delovne šole. Stara, priprosta beseda, s katero je 
izražena vsa tozadevna pedagoška modrost, se namreč ne 
glasi: »delaj!«, temveč — »moli in delaj!«, kjer molitev 
pomeni tisto višjo stopnjo zamišljenosti, ko ne delaš, mar* 
več črpaš ono moč duha, ki je v stanu biti opora tudi naj* 
težjemu delu.«1

A h koncu bodi še omenjeno, da se »delovna« šola ne 
sme zamenjavati s » p r o d u k t i v n o «  šolo. Produktivna 
šola, kakor jo n. pr. zahteva L u n a č a r s k i j ,  ljudski ko* 
misar za prosveto v sovjetski Rusiji, češ, da se naj učenec 
na vsaki stopnji šolske dobe, primerno svojemu telesnemu 
in duševnemu razvoju, nauči p r o i z v a j a t i  p or  ab n ih 
p r e d m e t o v :  ni korak naprej, temveč — n a z a j !
Stremljenje mladega bitja, postati čimprej polnovreden član 
te ali one zajednice ter sposoben, storiti toliko kakor odrastli 
— je očiten znak primitivnih ljudstev in primitivne vzgoje. 
Tukaj mladi rod teži samo za tem, da že s 13. ali 14. letom 
lahko iž rodbinskega okrilja prestopi v družbo odrastlih 
ter potem dela to, kar delajo odrastli. Tradicija in pa lokalno 
veljavni odnošaji so ovira za normalni, počasnejši tempo 
njegove notranje rasti. Tako p r e h i t e v a n j e  v r az*  
v o j u  nudi malo možnosti, da ta ali oni prirojeni dar dozori

1 Gl. »Erziehung«,  IL, 9. zv. (str. 524).
15*



in da mladi postane v resnici notranje samostojen; za kaj 
takega je treba d o l g e  d u h o v n e  r a s t i  in pa po čas* 
n e g a  d o z o r e v a n j a .  To je glavni razlog za pojav, da 
primitivna ljudstva obtiče na nizki stopnji svojega razvoja.1

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:
P. P. B lo  n s k i  j ,  Die Arbeitsschule. I—II. (Iz ruščine.) 1921.
Fr. G a n s b e r g ,  Produktive Arbeit. Beiträge zur neuen 

Pädagogik. 1909.
G. K e r s c h e n s t e i n e r ,  Theorie 'und Praxis der Arbeits« 

schule. 1922.
Maria M o n t e s s o r i ,  Selbsttätige Erziehung im frühen 

Kindesalter. 1913.

»Enotna« šola.
Enotnost je nasprotje razcepljenosti, razklanosti. Ker 

pa je šolstvo dandanes y raznih ozirih neenotno ali razklano, 
zato ima k l i c  po  » e n o t n i  šol i«,  ki je osobito pred 
nekaj leti krepko, včasi celo manj pedagoško in bolj dema« 
gosko odmeval v širši javnosti, lahko v e č  p o m e n o v .  
Tukaj hočem razgrniti t r o j e  inačic tega pojma, in sicer 
sledeč izvajanjem miinchenskega pedagoga in filozofa A. 
Fischerja, ki je doslej menda najgloblje analiziral ves kom« 
pleks naziranj in gesel, ki krožijo pod firmo enotne šole.1 2

1. E n o t n a  š o l a  — s a m o  ena,  o b č e o b v e z n a  
v r s t a  š o l e .

T o  j e  n a j b o l j  r a d i k a l n a  va  r i j a n t a v poj« 
mo van ju enotne šole ter ne zahteva nič manj, nego da 
se uzakoni sledeče: Za javno vzgojo in pouk v s e h  
otrok v državi se osnuj s a m o  e n a  o b č e o b v e z n a  vrsta 
šole, ki imej 12—14 letnikov (razredov). Učni načrt bodi 
b r e z  o z i r a  na  l o k a l n e  o k o l š č i n e  s a m o  eden,

1 Gl. E. K r i e c k ,  Philosophie der Erziehung. 1922. Str. 233.
2 GL A. F i s c h e r ,  Der Einheitsgedanke in der Schulorga« 

tìisation. *1924.



končni c i l j  š o Ì e in p r a v i c e, ki jih daje obisk šole, naj 
bodo za slehernega učenca b r e z  i z j e m e  i s t e ,  in prav 
tako, kolikor je to dosegljivo, t u d i  m e t o d e  pa u č n a  
s r e d s t v a .  N i t i  r a z l i k e  učencev po n a d a r j e n o s t i ,  
z a n i m a n j u  in e t i č n i  u s m e r j e n o s t i ,  na katerih 
deloma sloni danasnjé nasprotje med »nižjimi« pa »višjimi« 
šolami, s e  n a j  n e  u v a ž u j e j o ,  dokler je to količkaj 
možno. In samo če se očitno pokaže, da je ta ali oni učenec 
n e s p o s o b e n ,  končati v s e h  12—14 letnikov normalne 
enotne šole, bi naj skozi o s t a l o  dobo svoje šolske obvez« 
nosti pohajal n e k e  v r s t e  p o m o ž n o  šolo.  A šele tisti, 
ki je z uspehom končal c e l o t n i  kurzus take enotne šole, 
imej p r a v i c o  do i z b i r a n j a  p o k l i c a ,  pa ne morda 
samo »duševnega«, ampak tudi — »ročnega«.

Taki zamisli enotne šole se pač da marsikaj prigovarjati, 
o tem ni dvoma. N. pr., da vsaj izgleda »utopistično« ali 
pa da pod videzom demokratizma mehanično /izenačuje 
nekaj, kar bi imelo ostati svojevrstno, to se pravi, da hoče 
zgolj racionalistično (razumarsko) urejevati rast duhovnega 
življenja, ki se po svojem bistvu upira vsakemu niveliranju 
in mehaniziranju. Toda z druge-strani je treba tudi to pri« 
znati, da nam pričujoča zamisel daje precej pobude za revi« 
zijo dosedanjih sodeb o vzgojstvenih zadevah,' zlasti pa 
prilike za uvidevanje, da v današnjem ustroju vzgojstva 
vendarle ni vse tako samo po sebi umljivo, kakor se običajno 
smatra.

»Utopistično« zamišljeni načrt enotne šole n. pr. zahteva, 
da šolska obveznost za vsakega mladostnika trajaj vsaj do 
izpolnjenega 18. leta, To je za naše tradicionalno pojmovanje 
pač visoko potegnjena meja, ki pa vendar človeka vabi k 
razmišljanju, ali je prav, da se dandanes večina učencev öd 
šole za vekomaj poslovi s 14. letom ali pa še prej (n. pr. v 
obliki »oprostitev« za poljsko delo), to se pravi, ravno 
takrat, ko njihove duše postanejo — »izorane« njivé za 
»semena zlata«. To je namreč tista faza pubertetne dobe, 
ko začneta dečko in deklič zavzemati povsem pozitivno sta« 
lišče do življenja: probuja se zanimanje ter stopa na dan



nadarjenost za to ali ono, pripravljajo se prvi znaki indi« 
vidualnega okusa in kritični duh, mladostnik postaje spo« 
soben za tvoritev idealov in načel, to je življenje regulirajočih 
idej (pravičnost, red, poštenost...)  in v glavnih obrisih se 
pričenja oblikovati bodoči značaj. A večji del »nadebudne« 
mladine dandanašnji v teh za vzgojo naravnost blagoslov« 
ljenih letih raste — »kakor lilije na polju«.
, Ali dalje! Absolvent enotne šole omenjenega tipa bi ne 

imel na podlagi končnega izpričevala nikakih posebnih 
»izvenpedagoških« pravic n. pr. pri izbiranju poklica. Izobra« 
ževanje mladine mora po tem naziranju biti »avtonomno«, 
to se pravi tako organizirano, da se v šoli pred vsem drugim 
izoblikuje — mladi človek, brez ozira na življenjske potrebe 
in posebnosti odrastlih. In tako zopet mika vprašanje: kdo 
ima »na vsak način« prav, ali današnja praksa n. pr. srednje 
šole, ki hoče biti oblikovalna šola ter obenem pripravljati 
za poklic, ali pa »utopistična« enotna šola s svojim p e da« 
goškim idealizmom, kateri ne mara »kapitulirati pred praks 
tičnimi zahtevki vsakdanjega življenja«?

In še to bodi omenjeno, da bi razlike po stanu, imetku, 
spolu in Veri v smislu tako pojmovane enotne šole na 
področju vzgojstva ne smele več igrati nobene vloge. Nor« 
maini potek v socialnem p r e n a v l j a n j u  družbe, to je v 
tistem pojavu socialnega življenja, ki ga I. Pareto velezna« 
čilno imenuje »la circolazione delle aristocrazie«, namreč 
veliko zavisi od'tega, da šola dobi obliko enotnega, to se 
pravi občeobveznega izobraževališča, v katerega so poklicani 
vsi otroci brez izjeme in v katerem se čim skrbneje izbirajo 
oni, ki bi bili najsposobnejši za nadaljnje izpopolnjevanje 
v tej ali oni smeri. Da je takšno prenavljanje velik kulturni 
problem v celokupnem življenju naroda in države, na to 
opozarja Spranger v lepem spisu »Das Problem des Aufstie« 
ges«.1 O najnovejših vidikih za izbiranje učencev, ki pomenja

1 Gl. Kultur und Erziehung. 1923. Str. 178 in sl.



nekako »izkopavanje duhovnih zakladov«, pa izborno inform 
mira W. Stern.1

2. E n o t n a  š o l a  == o m e j i t e v  š o l s k i h  t i p o v  
po njihovem številu.

V smislu tega zahtevka bi se javno šolstvo naj tako 
organiziralo, da bi posameznim izobraževalnim (starostnim) 
dobam ustrezal le po en šolski tip: po ena oblika osnovne, 
srednje, visoke šole. Izobraževalni proces s pomočjo šole bi 
tako v duševni razvoj otroka in mladostnika zanesel več 
nepretrganosti (kontinuitete), učni načrti bi tako postali bolj 
enotni, in ako se starši preselijo, bi se prestop njihovega 
otroka iz ene šole v drugo ne občutil v taki meri, kakor 
čestokrat dandanašnji. In v osnovni šoli bi odpadla razlika 
med mestom pa selom, a v srednji razlika med humani« 
stičnim, realističnim pa tehničnim tipom.

Toda v prvi vrsti je jako številnim' zagovornikom te 
inačice v mislih preustrojitev s r e d n j e g a  š o l s t v a  ali 
bolje rečeno — omejitev današnjih srednješolsikh tipov po 
njihovem številu. Glavni vir sedanje nezadovoljnosti je 
namreč v tem, da se srednješolski tipi, kakor jih imamo 
dandanes (gimnazija, realka, realna gimnazija in po, drugih 
državah še kaj več) med seboj po svojih učnih načrtih bolj 
ali manj izključujejo ter se zato dečko ali dekle, ki stopita 
v srednjo šolo, morata že z 10. letom, ko se pravec njunih 
talentov pa interesov še ‘ni pokazal, odločiti za to ali ono 
izobraževalno smer. In tako se čestokrat primeri, da recimo 
gimnazijec prej ali slej obnemore, ne zato, ker bi nemara 
sploh ne bil »za Studiranje«, ampak —- ker ni nadarjen za 
take stvari, ki jih pretežno goji oni tip srednje šole, v 
katerega je »zablodil«. Pa/tudi takih primerov je dovelj, da 
bi otrok, ki z 10. letom še ni dozorel za srednjo šolo, pozneje 
bil zanjo sposoben, toda — zamudil je brod.

Takim nedostatkom bi hotela odpomoči pričujoča vari« 
j anta »enotne šole«. Ali tudi ta zahtevek enotne šole ni v 
sebi kdovekaj enoten, ako ga slišimo iz različnih ust, ampak

1 Gl. \V. S t e r n ,  Probleme der Schülerauslese. 1926.



izkazuje več mijans. a) Nekateri bi hoteli število sedanjih 
srednješolskih tipov skrčiti samo na enega (izmed teh, ki že 
eksistirajo ali pa na takega, ki bi ga trebalo šele ustvariti). 
— b) Drugi bi hoteli, da se gimnazija, realka, realna gimna« 
zija ..., ki tvorijo sedaj samostojne tipe, oziroma šolske 
zavode, pretvorijo v nesamostojne etape ali stopnje, ki bi 
časovno skrajšane ena drugi sledile v okvirju samo ene 
srednje šole (posamič o tem gl. spodaj). — c) Zopet drugi 
žele skupen osnovni temelj v obliki ljudske šole, od katerega 
bi se srednja šola ne odcepljala že z 10. letom učenca, temveč 
pozneje. Itd.

Ad a). — Z ozirom na vedno bolj pestre oblike, ki jih 
življenje dobiva v dobi moderne kulture ali bolje rečeno 
civilizacije, moramo pač reči, da bi vsako skrčevanje srednje« 
šolskih tipov po njihovem številu bilo nekaj — protinarav« 
nega. Srednja šola ima vendar, vsaj indirektno, učenca pri« 
pravljati tudi za dejansko življenje; in samo en srednje« 
šolski tip bi zlasti zahtevkom, ki jih stavi poklicno življenje 
naroda, katero se čedaljebolj odigrava v smislu diferenci« 
rajočega. načela o delitvi dela, dandanes niti zdaléka ne 
mogel več ustrezati. Pričakovati imamo marveč ravno nekaj 
nasprotnega: da z diferenciranjem delovnega življenja na« 
raste tudi diferenciranje šolstva, ki pripravljaj na poklicno 
dejstvovanje naroda.

Ad b). — Ta mišek tvori organizacijski votek najnovej« 
šim »reformnim« poizkusom (gl. str. 210), ki v bistvu izka« 
zujejo takle poprečni shema: I. Spodnja stopnja srednje 
šole (11.—12. leto) imej za podlago učni načrt ljudske šole 
na višji stopnji ter poučuj: materinščino, verstvo, zgodo« 
vino in zemljepis, prirodopis, računstvo, temelje iz geome« 
trije — in vrh tega še ta ali oni kulturni jezik, n. pr. 
francoščino. Tako bi dečko ali dekle še za dobo nadaljnjih 
2 let lahko vsak čas prestopil iz ljudske v srednjo šolo, samo 
da si je tako ali tako osvojil dovelj znanja iz kulturnega 
jezika, gjt II. Na srednji stopnji (13.—15. 1.) sledi prva raz« 
cepitev. To se pravi, da gre sedaj vsaksebi dvoje vzporednic: 
na eni strani so učenci, ki k dosedanji francoščini vnamejo še



angleščino, a na drugi oni, ki zraven francoščine Začno gojiti 
še latinščino. Oboji pa se sicer šolajo na temelju učnega 
načrta dosedanje realke. — III. Na gornji stopnji (16.—18. 
leto) nastopi druga razcepitev, ki obsega trojne vzporednice: 
en oddelek obdrži, kot višja realka, francoščino in angle? 
ščino, drugi učenci pa se imajo odločiti ali za gimnazijsko 
etapo ter sprejeti še grščino ali pa za realnogimnažijsko ter 
vzeti še angleščino.

Na tako organiziranem zavodu da ima srednješolec 
tekom 8 let dvakrat priliko se preorijentirati v smislu svoje 
na dan stopajoče nadarjenosti in svojih nagnenj; in tok 
izobraževalnega procesa da se pri tem ne pretrga tako neor? 
ganski, kakor če bi sicer prestopil n. pr. iz višjega razreda 
gimnazije v isti razred realke. Toda kaj pa, če bi »enotnost«, 
ki se tukaj poveličuje, Vendarle bila samo navidezna? Kajti 
vzporedni oddelki na tak način ustrojene šole so v istini 
pač—  ločeni. In kako neki bo učenec, ki se je na srednji 
stopnji ukvarjal s francoščino in latinščino ter se na višji 
stopnji odloči za realko, v stanu brez domače pomoči slediti 
pouku iz angleščine? p  >.

Pa tudi o temeljitosti in trajnosti izobrazbe, kakor jo 
nudi enotna šola te vrste, bi se dalo dvomiti. S tem, da 
nekako v »skrajšanem postopku« absolvira različno usmer? 
jene srednješolske etape, si učenec sicer lahko nabere dokaj 
raznovrstnega znanja, ki se v življenju da neposredno pora? 
biti. Nikar pa ta šola ne more njegovega mišljenja in 
vrednotenja tako izoblikovati, da bi se mu, ’kar po navadi 
zahtevamo od človeka s srednješolsko izobrazbo, pogled 
nekako sam od sebe obračal k bistvu, »k materam« tega, 
s čimer si kdo n. pr. na poklicnem področju daje opravka. 
Takšen cilj, pravimo mu »formalna izobrazba«, je marveč 
samo na ta način dosegljiv, da se učenec skozi več let inten? 
zivno pa smotrno ukvarja s to ali ono veliko kulturo bodisi 
iz starega ali pa iz novega veka.

In tako torej tista notranja logika, ki jo izpričuje izob? 
raževalni proces, svetuje, da se naj vsi tipi srednje šole v



celoti pa povsem nezabrisani ohranijo, ker bi kulturni 
razvoj slehernega izmed njih težko pogrešal.

Ad c). — S katerim letom naj otrok stopi v srednjo šolo? 
Nekateri predlagajo, da skupna (ljudska) šola, predno gre 
ta ali oni »študirat«, obsegaj 5—6 letnikov ter tako trajaj 
do 11. ali 12. leta učenčevega. Drugi zahtevajo, da naj vsak 
(normalni) otrok brez izjeme izvrši 8*razredno ljudsko ter 
torej, ako je sposoben, s 14. letom stopi v srednjo šolo. 
Pa tudi takih glasov ne manjka, da bi se naj termin za 
vstop v srednjo šolo še više pomaknil, češ, najprimernejši 
bi bil tisti razvojni stadij, ko se v 2. polovici pubertetne dobe 
(15.—16. 1.) začne kazati struktura mladostnikove nadarje# 
nosti (po svoji kakovosti in kolikosti).

No, načeloma bi naj otrok takrat stopil v srednjo šolo, 
ko je za to dovelj zrel. A z enim, občeobveznim terminom 
se vstop v srednjo šolo sploh ne da normirati, ker izkazuje 
z ozirom na duševni razvoj vsak otrok svoj docela indivi# 
dualni ritem.

Sicer pa glavno vprašanje ni, katera starost da bi bila 
najprimernejši začetek srednješolskega izobraževanja. Veliko 
bolj aktualno je marveč vprašanje: kako bi se dalo doseči, da 
tisti, ki so v srednji šoli iz tega ali onega razloga dospeli na 
mrtev tir, najdejo pravo smer ter zopet pridejo v živi tok? 
In na mrtvem tiru se dandanes nahaja veliko šolske mladine, 
n. pr.: nadarjeni učenec iz ljudske šole, ki bi iz gmotnih 
razlogov šele čez nekaj let mogel stopiti v srednjo šolo, ali 
tisti, ki se je vobče začel duševno pozneje razvijati, ali kdor 
je izrazito enostranski nadarjen (za matematiko, jezikoslovje, 
umetnost...), ali oni, ki bi moral »presedlati« z enega sred# 
nješolskega tipa na drugega, ker je šele v višjem razredu 
pokazal tako in tako nadarjenost, ki v okvirju dosedanjega 
izobraževališča ne more priti do prave veljave. Itd.

Najuspešnejša pomoč za odstranitev takih in podobnih 
ovir pa neprilik, ki jih je na stotine v življenju, bi utegnila 
biti v tem, da ves šolski obrat postane bolj e 1 a s t i č e n ter 
da se temeljito revidira vprašanje izpitov in pa pravic, ki jih 
šola daje svojim absolventom.



3. E n o t n a  š o l a  =  n o t r a n j a  e n o t n o s t  1 j ti d« 
s k e v z g o j e .

Enotna šola se da tudi razumevati kot t a k š e n  
u s t r o j  š o l s t v a ,  ki bi s svojim d e j s t v o v a *  
n j e m  čim več prispeval za n o t r a n j o  e n o t n o s t  
l j u d s k e  v z g o j e .  Kdor enotno šolo pojmuje v tem 
smislu, ta zahteva od nje, da bi si naj prizadevala, o h r  a* 
n i t i ,  oziroma u s t v a r i t i  tisto p o l i t i č n o  e n o t n o s t  
pa e d i n s t v o  med d r ž a v l j a n i ,  ki ima svoj p r a v i  
i z v o r  samo v s o g l a s j u  d r ž a v l j a n o v ,  to se pravi, v 
njihovem e n a k o  u s m e r j e n e m  načinu č u t e n j a ,  
v r e d n o t e n j a  in h o t e n j a .  Tako soglasje o d r a s t l i h  
se namreč n e doseza z m e t o d a m i  u n i t a r i s t i č n e g a  
s i l j e n j a ,  ki so za te svrhe veliko p r e g r o b e ,  temveč 
samo z e n o t n i m  v z g a j a n j e m  n a r a š č a j a  v 
o t r o š k i h in m l a d  o s t n i h letih. Zato bi tukaj morale 
za dosego istega cilja s o d e l o v a t i  v s e  o b l i k e  
š o l s t v a ,  torej ne morda samo » i n t e l i g e n č n a «  smer: 
osnovna ■— srednja — visoka šola, ampak prav tako tudi 
»1 j u d s k a« smer: osnovna — nadaljevalna — strokovna •— 
ljudska visoka šola.

V r h o v n i  c i l j  enotne šole, v kolikor se pod to 
besedo razumeva notranja enotnost ljudske vzgoje, je torej: 
z a b r a n i t i ,  da ž i v l j e n j s k a  z a j e d n i c a ,  to je na 
temelju prave medsebojnosti sloneče življenje, zlasti prido* 
bivalno življenje v s e h  tistih ljudi, ki spadajo p o d  ure» 
j e v a l  no o b l a s t  i s t e  d r ž a v e ,  v n o t r a n j e m  ali 
d u h o v n e m  oziru n e razpade zgolj v m n o ž i n o  p o = 
e d i n c e v ,  katerim bi g l a v n i  m o t i v  h o t e n j a  bil ? 
l a s t n i  i n t e r e s  bodisi v o se  bn  o-» i n d i v id  uà In  e m 
ali pa v s t r a n k a r s k o s p a r t i k u l a r n e m  pomenu te 
besede.

A k a j  neki z a d r ž u j  C, da se duhovna enotnost 
državljanov včasi ne more tako okrepiti, kakor bi trebalo? 
No, takih ovir je t r o j e :

a) P r i r o d n i  č u t ,  ki n. pr. Slovencu pravi, da se 
po jeziku, običajih, pravnem naziranju, temperamentu, zgp?



dovini in kulturi razlikuje od Hrvata pa Srba in obratnó. —*
b) Še v večji meri se tukaj uveljavljajo razlike po v e r s k i  
k o n f e s i j i ,  iz katerih govori silna moč t r a d i c i j e ;  te 
vrste razlika igra sploh v duhovnem življenju slovanskih 
narodov veliko vlogo, zlasti v kulturnem območju pravo* 
slavja. V poedinih narodih, zlasti med Slovenci, pa nastopa 
kot silno razkrojevalen element nasprotje med v e r n i m  
in ne  v e č  v e r n i m  delom naroda.1 — c) »U so d  a«, to je 
sociološko nasprotje med »četrtim« stanom pa ostalimi, 
osobito iz gospodarskih stisk in težav izvajano nasprotje 
med »proletarci« pa »buržoazijo«.

Za to širom zevajočo rano na telesu naše državnosti pa 
bi ne vedel boljše zeli, negò jo je za isto bol znameniti 
pedagog A. Fischer 1. 1914 zapisal Nemcem. Saj se ima pač 
en narod dandanes, ko kulturne razdalje vedno bolj gine* 
vajo, učiti od drugega. In mutatis mutandis se zdravilni 
nasvet glasi takole:

»Javni uk in pa vzgoja v državnih šolah naj po svoje 
pomagata, da iz potomcev Srbov, Hrvatov in Sloveneev, 
kateri so prej živeli kot samostojne kulturne individual* 
nosti, postanejo možje in žene, ki se bodo pred vsem ču* 
tili jugoslovanske državljane ter se tudi tako udejstvovali. 
Ne da bi opuščali posebnosti svojega naroda, kar niti 
ni tako lahko, ali pa jih zatajevali, kar bi se ne smelo zgoditi, 
ker je svOjevrstnost nekaj dragocenega, naj jim marveč v 
gospodarskem, pravnem, političnem in socialnem oziru bo v 
prvi vrsti občni blagor v mislih, naj služijo celoti, ki so nje 
del, kajti le ob zdravem razvoju celote je kaj upanja za posa* 
meznika, da se bo tudi on krepko razvijal. Iz potomcev 
katoličanov in pravoslavnih pa drugih konfesij naj postanejo 
državljani ene zajednice, drug drugemu toliko poznani, da 
izginejo spake, ki šta jih vedno znova in s tolikim uspehom 
slikala neumnost in gonja, in pa č l o v e š k i  v toliko obli* 
kovani, da jih humaniteta in verstvo, ki je v globini svojega

1 Gl. B a c h m a n n ,. Ein Volk, ein Staat, eine Schule. 1922. 
Str. 41—2. v



jedra nadkonfesijonalnó, zopet spojita. — Iz zaroda ples 
mi če v in meščanov, delodajalcev in proletarcev, ki so se do 
skrajnosti upirali eden drugemu v boju za politično samo« 
vladje in pa gospodarsko premoč, naj se razvijejo državljani 
z istim pravom in istim kovom, sodržavljani, ki vedo, da so 
si do n e k e  m e j e  m e d  s e b o j  n e i z o g i b n o  po* 
t r e b n i ter služijo skupni domovini. Šele tedaj, ko bo pre» 
magan boj med stanovi, verami,' narodi - in strankami 
ali pa ko vsaj preide v strpljivo razpravljanje o relativni 
pravici in relativni krivici te ali one posamezne skupine, 
postane Jugoslavija enotna država. Do tega smotra naj šola 
pomaga — kolikor Te more. Ako pa ostanemo v sedanjem 
stanju, ki je boj ne za priznanje, temveč za zatiranje dru» 
gega, tedaj pojde zopet v izgubo, kar je skupna stiska 
začasno prinesla narodom in veram, in na naših vratih 
potrka nevarnost razsula.« (A. Fischer.) — To je ogledalo, 
ki ga je znameniti filozof in pedagog pred vojno, 1. 1914 
pišoč o misli enote v šolski organizaciji, pomolil Nemcem 
in ki ga danes moli nam pred oči.

Za dopolnitev in poglobitev tega poglavja čitaj:
G. K e r s c h e n s t e i n e r, Das einheitliche deutsche Schul» 

system. 2. izd. 1922.
O. K ü h n h a g e n ,  Die Einheitsschule im Inn» und Aiuslande. 

Kritik und! Aufbau. 1919.

Ljudska visoka šola.
Po novem vseučiliškem zakonu, kateri se pripravlja, 

imajo naše univerze, ki so po besedilu čl. 1. »najviša samo» 
upravna tela za obradjivanje nauka i više stručno obražo» 
vanje«, še vzporedno nalogo: ustvarjati in voditi »ljudske 
univerze« (»narodne univerzitete«).

Za kritičen pretres zahtevka po ljudskih univerzah^ kakor 
je formuliran v čl. 1. zakonskega Osnutka, si je treba naj» 
poprej ogledati idejni ustroj —- matice univerze. In tozadevno 
se suprema lex glasi takole: Tisti paladij, ki univerzi pač 
za vse čase zajamčuje pravico do obstoja, je in ostane —



i s k a n j e  r e s n i c e  z ozirom na toli različne probleme, 
ki jih našemu umu stavita svet in življenje. Iskanje resnice 
ali z drugimi besedami:, gojitev znanstva, t e o r i j a  je 
glavna, najplodovitejša in naravnost blagoslovljena naloga, 
ki je stavljena univerzitetnemu obratu in ki jo najvišje vrste 
šola ne sme niti za hip prezreti, ako noče podžagati veje, 
na kateri sedi.

A drugo je vprašanje, ali je z gojitvijo teorije že izčr« 
pana vsa naloga univerze.

Tozadevno je prav zanimiv korak, ki ga je pred dvema 
letoma storila filozofska fakulteta b e r l i n s k e  univerze. 
Ta fakulteta je izdelala obširno spomenico (ki je bila tudi 
objavljena pod naslovom »Die Ausbildung der höheren 
Lehrer an der Universität«, 1925) ter se ž njo obrnila do 
ministra za znanstvo, umetnost in ljudsko izobrazbo (Volks« 
bildung). Tenor te spomenice je želja, naj bi ministerstvo 
izpitne zahtevke (in eo ipso način p r e d a v a n j  pa va j )  
uredilo s tega vidika, da bi se slušateljem filozofske fakul« 
tete, iz katerih se dopolnjuje učiteljski naraščaj za srednje 
šole, ne dajalo le čim več prilike za gojitev teoretskega 
znanja, kakor je to bilo doslej; ti slušatelji naj bi se marveč 
v bodoče tako izobraževali, da bodo nekoč kos tudi svoji 
u č i t e l j s k i  nalogi. Srednješolski učitelj da nima znan« 
stvenih izsledkov s tega ali onega področja suhih podajati 
svojim učencem, ampak je njegova naloga — znanstvene 
izsledke zavestno pretvarjati v i z  o b r a z b o. Pripravljati 
slušatelja za učiteljsko in vzgojiteljsko funkcijo pa ni ne« 
mara stvar, za katero bi se na univerzi imel brigati le za« 
stopnik pedagogike, marveč bi bilo želeti, da — »univer« 
zitetni docentje obenem čutijo specifično izobraževalne sile 
svojega predmeta ter jih dajo i slušateljem čutiti'; da izobra« 
ževalni duh, ki je lasten njihovemu področju, živi tudi v 
njih in da se, kadar prilika nanese, dotakriejo i tistih točk, 
kjer se stroga zakonitost te ali one vede stika z organično 
rastjo in totalnostjo človeške duše, ki bi se naj oblikovala. 
Tudi univerzitetni učitelj ima izobraževalno nalogo.«



In tako je torej" delokrog univerze, vsaj z ozirom na 
filozofsko fakulteto, ki pa tvori hrbtenico univerz^, danes 
vsaj — sporno vprašanje.

Tekom 19. stoletja so se univerze po evropskih državah 
začele »nacionalizirati«, to se pravi, da so univerzitetni pros 
fesorji začeli posamič predavati o tem ali onem poglavju 
iz svoje stroke pred š i r š i m  občinstvom. Tozadevno po« 
budo pa je dala Anglija, odkoder je pokret tudi dobil svoje 
ime »university extension« (raztegnitev univerze). Osobito 
v bivši Avstriji se je pod imenom »ljudske univerze« izvršilo 
lepo število predavanj, večinoma pred občinstvom iz meščan* 
skih krogov; nekaj profesorjev zagrebške univerze n. pr. je 
predavalo v Ljubljani in Gorici.

Vodilna ideja, iz katere se je rodila zamisel »ljudske 
univerze«, pa ni bila nemara ta, znanstvo »popularizirati« 
(== drveti za nekakim fantomom ter, ljudem podajati bolj 
ali manj razredčeno limonado, namesto pristnega in krep# 
kega napoja resnice); ves ta pokret je marveč zrastel iz 
težnje, med širše plasti naroda zanašati — i z o b r a z b o ,  
ki nikakor ni istovetna z nabranim znanjem, ampak je 
duhovno, to je tako o b l i k o v a n j e  človeka, da bo ob tem 
oblikovanju »organsko zrastel v notranjo in vnanjo kulturo 
svoje dobe in svojega naroda«. Idejni oče »ljudske univerze« 
je namreč bil s o c i a l n i  f a k t o r ,  to je socialni način 
mišljenja in čutenja, ki postaja čedaljebolj izrazit znak naše 
dobe. Na Angleškem je že Tomaž Carlyle (1795—1881) 
opozarjal na to, da je prag, ki vodi do gospodarske in dru* 
žabne obnove — izobrazba, da je socialno vprašanje obenem 
vprašanje izobrazbe in sicer ne samo izobrazbe enih »zgoraj«, 
temveč tudi izobrazbe tistih, ki so »spodaj«, to je pred vsem 
drugim izobrazbe d e l a v s k i h  s l o j e v .

Ali so »ljudske univerze«, to je korporacije univerzi# 
tetnih predavateljev dosegle visoki cilj, zaradi katerega sq 
bile poklicane v življenje? No, najboljši odgovor na to 
vprašanje bi utegnila biti konstatacija, da jih v tej obliki 
danes po drugih državah sploh ni več ali pa so le bolj na —| 
papirju. Pobral jih je »preabstraktni«, to je čisto znanstveni



način predavanj. A tisto, kar pri nas Slovencih danes nastopa 
pod firmo »ljudske univerze«, je prirejanje predavanj, katerih 
največkrat ni rodila avtonomna ideja izobrazbe, temveč —■ 
slučaj ali senzacija.

S tem pa lepa misel ljudskega izobraževanja nikakor ni 
bila polpžena v grob pozabe, marveč prav sedaj živahno išče 
novih, uspešnejših poti do vzvišenega cilja, pred vsem po 
preizkušenem vzorcu d a n s k e  » l j u d s k e  v i s o k e  šole« 
(Volkshochschule), ki je s svojimi uspehi naravnost sijajno 
izkazala svoj raison d’etre. Na I. pedagoškem kongresu v 
Miinchenu (28.—30. àvg. 1924) je W. Bohi, ravnatelj ljudske 
visoke šole v Miinchenu, z jako lepim referatom očrtal cilje 
in pota za »izobraževanje odraslih«. A ves prehod iz stadija 
»ljudske univerze« v stadij »ljudske visoke šole« v Avstriji, 
Svici, nordijskih državah, Angliji, Franciji, Italiji, Rusiji 
pregledno prikazuje Wiesejeva obširna knjiga »Soziologie 
des Volksbildungswesens« (1921), str. 441—547.

Znamenja govore, da bi socialni in etični prerod seda« 
njega hudo bolnega življenja res utegnil do precejšnje mere 
biti dosegljiv s pomočjo »ljudske visoke šole«. Vse pa zavisi 
od tega, da jo prav pojmujemo. Prav pojmovana naloga 
ljudske visoke šole je ta, da se m l a d i n i  v p o š o l s k i  
d o b i  in pa o d r a s l i m  obojega spola na z n a n s t v e n ,  
a vendar r a z u m l j i v  način g o v o r i  in daje prilika za 
r a z g o v o r  o visokih vprašanjih, ki se tičejo ž i v l j e n j a  
in ki stopajo pred v s a k o g a r  — ne toliko z ozirom na 
poklic, ki ga ta ali oni izvršuje, ampak v prvi vrsti v kolikor 
je človek, oziroma sočlovek, državljan, Slovenec, svetovljan.

Tudi ljudska visoka šola ne more izhajati brez znanstva. 
Samo da to izobraževališče n e podajaj t e o r e t s k e g a  
znanja, to je suhih znanstvenih resnic s tèga ali onega 
področja, in tudi ne  p o k l i c n e g a ,  to je takega znanja, 
ki bi se dalo čim izdatneje v poklicu praktično porabiti; 
tako znanje gojiti je naloga strokovnih ali ljudske in me? 
ščanske šole ali pa v ta namen prirejenih »tečajev« (kurzov). 
Na ljudski visoki šoli se z n a n s t v o  spajaj z v s e m 
p o l o ž a j e m  tistega človeka, ki pohaja to šolo! Namen



ljudske visoke šole ni, iz kmeta, malega obrtnika, industrij* 
skega delavca... napraviti inteligenta v današnjem smislu 
besede; prej bi nje namen utegnil biti ta. da današnjega 
»intelektualca« - ^ p o č l o v e č i .  Ljudska visoka šola namreč 
naj v življenje kmeta, malega obrtnika, industrijskega de« 
lavca. . .  zanese nekaj takega, kar jim njihovega poklica ne 
bo priskutilo in osovražilo, kar se tako rado pripeti današ« 
njemu načinu izobraževanja, temveč kar jim ga bo pomagalo 
vzljubiti ter jim ga pokaže V lepši, to je v plemeniti luči 
duha. Prepričevalnih misli v tej smeri ; je nedavno izrazil 
Ragaz v svoji knjigi »Die pädagogische Revolution« (1920).

Zato pa bi ljudska visoka šola imela biti V istini 1 j U d « 
s k o, to je tako izobraževališče, ki ne podčrtava tega, kar 
ljudi medsebojno loči, marveč to, kar imajo v se  plasti 
naroda, vzlic različnemu mišljenju in hotenju — s k u p «  
n e g a. A v ta namen si to izobraževališče prizadevaj,- da vsi 
taki, ki v njem iščejo izobrazbe, najdejo v prvi vrsti odgo« 
vora na t i h  velika vprašanja, ki jih stavi življenje: Kaj je 
tisto, kar me veže s k r a j e m ,  v katerem živim? Kaj je 
tisto,, kar me veže z mojim d e l o  m? Kaj je tisto, kar me 
veže s s o d e l a v c e m ,  s o o b č a n o m ,  s o r o j a k o m ,  
s o d r ž a v l j a n o m ,  s o č l o v e k o m ?  Kaj je tisto, kar 
me veže z d u h o v n i m  s v e t o m  kakor je: znanstvo, umet« 
nost, pravičnost, modrost, religioznost? Kaj je tisto, kar 
veže p r e t e k i os t vsega naroda, brez ozira na poklic in 
stan in sloj, s s e d a n j o s t j o  in z b o d o č n o s t  j o?

À z metodičnega vidika bodi omenjeno, da pri obrav« 
navanju vprašanj, ki se tičejo tako o s e b n i h  viter našega 
bitja in žit j a, igra veliko vlogo in je tudi vir privlačnosti — 
n e p o s r e d n i  s t i k ,  katerega ustvari čar žive besede 
med predavateljem pa dušo p o s l u š a l c a  in zlasti še pri« 
ložnost za medsebojni porazgpvor, oziroma ugovor.

S takim duhom prešinjena ljudska visoka šola bi bila 
najbolj poklicano izobraževališče za v se  p l a s t i  našega 
naroda, osobito za d e l a v c a ,  ki je ob modernem, načinu 
industrijskega dela postal stroj. In z ozirom na delavca se 
izobraževalni problem glasi: na kak način bi kdo, ki je v

16



izvrševanju svojega poklica le kolesce, izven poklica lahko 
bil obenem č l o v e k ?

Celoten problem »ljudske univerze«, katera se nam 
obeta, pa bi po vsem tem bil zgoščen v vprašanje: Ali je 
matica univerza s svojo sedanjo miselnostjo (znanstvo in 
nič ko znanstvo!) v stanu, si osvojiti miselnost ljudske 
visoke šole (izobraževanje človeka nad vse!) ali ne?

Za dopolnitev in poglobitev, tega poglavja čitaj:
\V. P i c h t  und E. R o s e n s t o c k ,  Im Kampf um die Er« 

wachsenenbildung 1912!—1926. 1926.
M. S c h e 1 e r, Universität und Volkshochschule. (Gl. str. 248)
L. W i e s e ,  Soziologie des Volksbildungswesens. Im Aufträge 

des Forschungsinstitutes für Sozialwissenschaften in Köln. (VI +  
578 str.) 1921.

Cerkev in vzgojstvo.
Na vprašanje, kaj da naj šola napravi iz mladega človeka, 

je še s r e d i  19. s t o l .  bilo možnih dvoje jasnih odgovorov: 
Vzgojni cilj za široke m a s e  l j u d s t v a  se je glasil: 
p r a k t i č n o  k r š č a n s t v o ,  a za i z o b r a ž e n c e :  
k l a s i č n a  h u m a n i t a s  (človek s harmonsko razvitim 
duhom).

Sejalka l j u d s k e i z o b r a z b e  je tedaj bila l j u d s k a  
šo l a ;  g l a v n i  u č n i  p r e d m e t  v tedanjem ustroju 
ljudske šole je bilo v e r s t v o  in d u h  v s e g a  p o u k a  
je bil v e r s k i «  k o n f e s i j o  n a i e  n. Krščanskodconf esijo* 
nalna šola je bila »granitni temelj demopedije« in š o l s k o  
n a d z o r s t v o  je bilo poverjeno d u h o v n i k e  m.1

Z ozirom na versko plat ima dandanes izobraževanje 
ljudstva (demopedija) p r e c e j  d r u g a č n o  lice. Priza« 
devanje, urediti razmerje med š o l o  in v e r s t v o m ,  gre 
sedaj v t r o j n o  smer: a) Eni (cerkve in pa »konservativni«

1 Gl. W. ' H e l l p a c h ,  Wesensgestalt der deutschen Schule.
Str. 4.



človek) zahtevajo k o n f e s i j o n a 1 n o, to se pravi po* 
v s e m  v e r s k o  šolo v smislu njihove konfesije (katoliško, 
pravoslavno, evangeljsko...), b) Drugi (»liberalno« misleča 
inteligenca) hočejo v s e m  u č e n c e m  s k u p n o  ali si* 
m u 11 a n s k o, to je tako šolo, kjer se sicer v e r s t v o  po* 
učuje, toda v p o s e b n i h  u r a h  in pa l o č e n o  po  ko  n* 
f e s i  j ah,  dočim je pouk iz vseh ostalih predmetov skupen,
c) Zopet drugi (n. pr. socialistične stranke) žele verski 
n e v t r a l n o ,  »svetno« (»lajično«), to je tako šolo, kjer 
bi v p l i v  s l e h e r n e  k o n f e s i j e  ali svetovnega nazi* 
ranja bil čisto i z l o č e n  ter bi se pouk vršil edinole po 
pedagoško*psiholoških načelih.

To prizadevanje sega z zadnjimi koreninami svojega 
bistva vsaj deloma d a l e č  n a z a j  v p r e t e k l o s t  ter se 
v trojni smeri takih teženj precej verno zrcalijo -težnje vsa* 
kokratnih »gospodarjev« šole v različnih dobah. Prvotno, v 
univerzalnocerkvenih. stoletjih je šola namreč bila »e c c le  * 
s i a s t i c u m«, to se pravi, cerkev je takrat po večini šole 
ustanavljala, vzdrževala in vodila (gl. str. 172); pred vsem 
drugim govori ta tradicija iz današnjih teženj po konfesijo* 
paini šoli. Pozneje, koncem 18. stol., je šola bila proglašena 
za »p o l i  t i č u  m«, to je za državno zadevo. Cerkveni vpliv 
se s tem sicer ni izločil iz šole, vendar pa je država dobila 
veliko oblast nad šolo; in to dejstvo je v glavnem rodna 
zemlja klicu po simultanski šoli. A v naši dobi postaje šola 
»pub l i cum«,  to se pravi, poleg države in cerkve zahteva 
najširša javnost čedalje več besede pri idejnem ureje*. 
vanju šolstva; in odtod se v veliki meri jemlje zahtevek po 
versko nevtralni šoli.

Če hočemo upravičenost teh troje teženj objektivno prè* 
sojati, tedaj je treba poseči do dna ter najprej odgovoriti 
na vprašanje, k a k š n o  v l o g o  da i g r a  v e r s t v o  v 
ž i v l j e n j u  d a n a š n j e g a  č l o v e k a .

No, cela vrsta znamenj jasno govori, da se t u d i  ver*  
s k o ž i v  l j e n j e  danes nahaja v t e ž k i k r i z i. Š i r o k e 
m a s e  postajejó v e d n o  b o l j  m l a č n e  do verstva ali pa 
zavzemajo kar s o v r a ž n o  stališče do njega. Toda treba



je vedeti, da so te mase v duhovnem razvoju človeštva 
z a o s t a j a l e i ,  ki jih večkrat po cela stoletja ločijo od 
duševne elite, zlasti od vodilnih poedincev. In današnji na 
gosto sejani zaničevalci religije govorijo tako, kakor bi živeli 
v razumarsko prosvetljenem 18. in nè v 20. stoletju, ko n. pr. 
bodisi s pravim ali samo z izposojenim patosom naglašajo, 
da je svet v zadovoljevanju človeških potreb s pomočjo 
moderne tehnike sijajno napredoval ter mu ni treba več pri« 
znavati nikakih božanstev — poleg svojega razuma.

AH miselnost takega racionalizma je pač veliko preplitva, 
da bi mogla do jedra evangelijskim besedam: »Kaj bi človek 
imel od tega, če bi pridobil ves svet, pa bi škodo trpel na 
svoji duši!« Zato s o d b a  p o p r e č n i h  p r o s v e t l j e n «  
c ev  ni  p r a v i  k a z a l e c  s t a n j a ,  v katerem se faktično 
dandanes nahaja naziranje o vlogi religije v človeškem živ« 
ljenju. V e č  v e r e  z a s l u ž i j o  v tem oziru oni bolj tenko« 
sluhi i s k a t e l j i  p o t i  v b o d o č n o s t ,  ki n. pr. takole 
argumentirajo:

»Kultura sedanje dobe je tako polna odprtih vprašanj, 
je odgrnila toliko temnega in zlega ter daje naši notranjosti 
in celoti duše tako malo, da v manjkanju religije vedno bolj 
čutimo bolesten, neznosen nedostätek. Potrebovali bi kar 
najtnočnejšo enotnost življenja, a sedanjost je do kraja raz« 
klana v ostra nasprotja; potrebovali bi trdne duhovne po« 
sesti, a sedanjost očituje néurejen tok stvari ter nas vseskozi 
meče v oblast trenutnih izprememb; v viharjih in stiskah 
življenja bi potrebovali prave ljubezni pa nesebične požrtvo« 
valnosti, a sedanjost izkazuje v strahotni obliki neomejeno 
razraščanje sebičnosti ter divji boj , interesov. V vnanjem 
svetu lahkoda čutimo neodvisen napredek, toda notranjost 
naše duše je prazna, saj jedva vemo, da še imamo dušo; 
in obenem prav hudo pogrešamo velikih osebnosti in vodilnih 
duhov.«1



Verstvo je torej b i s t v e n d e 1 n a ro  d o v e k u 11 u r e. 
In Masaryk je nedavno tega povsem pravilno (češkim So? 
kolom) dejal, da izstopanje iz cerkve ni pozitivno reševanje 
verskih problemov. Zato pa v s a j  o s n o v  na  š o l  a, ki 
vendar hoče učenca uvajati v kulturno življenje naroda, n e 
m o r e  p r e z i r a t i  tega kulturnega faktorja ter je klic po 
versko nevtralni šoli — preko cilja namerjen strel.

In tako nam potem preostane vprašanje: k a t e r a  
o b l i k a  v e r s k e  š o l e  je b o 1 j š a, konfesijonalna ali 
simultanska?

No, izključno s pedagoškega stališča bi odgovor na to 
vprašanje ne bil težak. Glavni pogoj za uspeh pri izobra« 
ževanju mladine leži namreč v smeri, ki je Označena z bese« 
dami, da počen zvon nima pravega glasu. To se pravi, na 
trajni uspeh se da samo tamkaj računati, kjer en  d u h  
preveva vse soudeležene faktorje: učni načrt, učitelje, šolsko 
in rodbinsko življenje. Zato gre s čisto pedagoškega stališča 
prednost — konfesijohalhi šoli, kjer bi gibalo vsega izobra« 
ževalnega procesa bil i s t i  verski duh, i s t o  etično temeljno 
naziranje.1

Toda vprašanja, ki zadevajo o r g a n i z a c i j o  živ« 
1 j e n j s k i h o b 1 i k, se n e dado urejati Samo z n a č e In  i h 
vidikov, temveč je navadno treba v ta namen seči po kakem 
— kompromisu. In tako bi se tudi konfesijonalni, io  je takšen 
šolski pouk, ki bi ves bil prešinjen z verskim duhom te 
ali one konfesije, v današnjih razmerah ne dal več tako 
lahko izvesti,

Pomisliti je treba n. pr., da čedaljebolj narašča število 
takih učencev, katerih s t a r š j niso več trdno ali pa sploh 
nič zakoreninjeni v duhu s v o j e  v e r s k e  k o n f e s i j e .  
Da bi se taki starši, ki jim je religija že samo »privatna 
zadeva«, s konfesijonaliziranjem osnovne šole nemara zopet 
pridobili za konfesijonalno obliko religije, ta misel je pač



več ko naivna. In njihovi otroci, ki se vsaj izoliranemu ver* 
skemu pouku po 2 uri na teden morda ne upirajo, bi najbrž 
zasovražili šolo sploh, ako bi duh te ali one konfesije zaobjel 
vse učne predmete.1

In tako bi v s a j  za  n a š e  o k o l š č d n e  utegnila biti 
najprimernejša — s i m u l t a n s k a  oblika verstvo goječe 
šole.

Za dopolnitev in poglobitev čitaj:

D. Ph. B a c h m a n n ,  Ein Volk, ein Staat, eine Schule. Eine 
Untersuchung zum Schulkampf der Gegenwart. (V zbirki »Päda? 
gogisches Magazin«, št. 893)' 1922.

Fr. W. F o e r s t e r ,  Autorität und Freiheit. Betrachtungen 
zum Kulturproblem der Kirche. 1910.

J. V p 1 k è 11, Religion und Schule. 1919.

Učiteljski problem.
Sleherno urejanje šolstva izkazuje to značilno zakonitost, 

da je uspešno le pod enim pogojem: ako se izvrši od dveh 
koncev — o d s p o d a j  n a v z g o r  in o b e n e m  o d 
z g o r a j  n a v z d o l .  Tò se pravi, da so tudi idejno naj? 
globlje fundirane odredbe kakor riba na pesku, ako ne naj? 
dejo — učiteljstva, ki bi jih razumevalo ter imelo dovelj 
sposobnosti pa dobre volje, da jim vdahne življenja. Zato 
pa bi za p r a v o  v z g o j o  n a r o d a  pred vsem drugim 
trebalo vzgoje, p r a,v è -v z g o j e — u č i t e l j s t v a  za vse 
vrste šol.

Dvoje silno aktualnih poglavij je zlasti izobraževanje 
l j u d s k o š o l s k i h  in s r e d n j e š o l s k i h  u č i t e l j e v .  
Bodočemu ljudskošolskemu učitelju bi v prvi vrsti trebalo 
tolike zrelosti duha, kakor je daje srednja šola. Najprimer? 
nejše izobraževališče za ljudsko? in meŠčanskoŠolske učitelj? 
ske kandidate po dovršeni srednji šoli pa bi utegnila biti

1 Gl, W. H e l l p a c h ,  1. c., str. 14.



p e d a g o š k a a k a de mi ja .2 A kdor se pripravlja za 
poklic srednješolskega učitelja, ta bi se zlasti naj naučil na 
področju svoje predmetne skupine znanstveno misliti; nikar 
pa bi naj ne šel se specializirat za ta ali oni segment iz 
nje, dočim bi ostali del bolj ali manj puščal v nemar. Nujna 
potreba po primerni količini znanja pa jima ne sme oči 
zavezovati pred dejstvom, da p r a v a  n a l o g a ,  ki ju čaka 
v učiteljski službi, ne bo ta, mehansko drugim izročati svoje 
znanje, da so marveč kulturni zakladi, ki sta si jih nabrala, 
v njunih rokah le i z o b r a z b e n e  d o b r i n e ,  s pomočjo 
katerih naj — o b l i k u j e t a  m l a d i n o . 1

Zato pa bi se eden in drügi morala izdatno pripravljati 
tudi za i z o b r a ž e v a l n o  plat učiteljevega dejstvovanja, 
katera je v istini živec prav umevanega učiteljevanja. A 
m e n t o r s k o  v l o g o  ima tukaj prevzeti — p e d a g o «  
gi ka .  Pa ne morda v obliki tiste sterilne »pedagogike«, ki 
jo deloma še srečavamo po učiteljiščih in ki je povsem 
brezpomemben balast za učence; tudi ne. kot didaktika in 
metodika, katerima leže najbolj na srcu tehnična vprašanj^, 
ki se tičejo pouka; in prav tako ne kot eksperimentalna 
psihologija, temveč kot — k u l t u r n a  p e d a g o g i k a ,  
kakor se izza najnovejše, povojne dobe goji na univerzah. 
Predmet so ji m e d s e b o j n i  o d n o š a j i  v z g o j s t v a  
p a  k u l t u r e .  A posamič bi se njene naloge dale takole 
označiti: a) rdeča nit v ustroju raznih š o l s k i h  v r s t ,  
b) i z o b r a ž e v a l n o  d e j s t v o v a n j e  kot uvajanje 
mladega rodu v kulturno zakladnico naroda, c) položaj 
v z g o j e in p o u k a  v k u l t u r n i  c e l o t i  naše dobe in 
prejšnjih.2 Nekako v tej smeri bi trebalo učiteljskega kan«

2 Gl. C. H. B e c k e r ,  Die pädagogische Akademie im Aufbau 
unseres nationalen Volksbildungswesens. 1926.

1 Gl. zanimivo spomenico »Di e  A u s b i l d u n g  d e r  h ö h e »  
r e n . - L e h r e r  an  d e r  U n i v e r s i t ä t « ,  1925. (Gl. str. 248)

2 Gl. V i e r k a n d t ,  Die sozialpädagogische Forderung der 
Gegenwart. (V zbirki »Sozialpädagogische Abende im Zentralinsti» 
tut für Erziehung und Unterricht«, 1. zv.) 1920. Str. 27.



didata voditi, ako, se mu naj vzbudi p e d a g o š k a v e s t  
ter razodene p r a v o  j e d r o  u č i t e 1 j s k e g a p o k 1 i c a, 
to je njegovega s t v a r n e g a  delovanja »za narodov blagor« 
— v šoli pa izven šole.

Uvaževanja vrednih misli za izobraževanje učiteljstva 
na po  k l i č n i h  š o l a h  daje Kiihnejev zbornik »Hand* 
buch für das Berufs* und Fachschulwesen« (1922).1 O toza* 
devnih potrebah sodobne u n i v e r z e  in l j u d s k e  vi* 
s o k e  š o l e  pa je menda najgloblje posegel znameniti filozof 
Max Scheler v svojem spisu »Universität und Volkshoch* 
schule«.1 2

*

N a j t e ž j i  g r e h ,  s katerim si šola lahko obremeni 
dušo in ki bi se narodu maščeval še v poznem kolenu, je 
pač ta, ako bi hotela biti neke, vrste otok blaženih, na 
katerem se ni treba brigati za valovanje življenja in tok 
časa. Saj je vendar v bistvu obeh prav to, da se ne ustavita 
pred nobenim malikom, pa naj bi še tako bil zaverovan vase. 
Narodov vedec in videc svari zamudnike:

Po bliskovo gre vseh živih dan, 
kdor ga je zamudil, ves klic zaman, 
doživi ga le, kdor je pripravljen nanj!

(O. Župančič.)

Za dopolnitev in poglobitev tega poglavja čitaj:

D ie  A u s b i l d u n g  d e r  h ö h e r e n  L e h r e r  (=  srednje* 
šolskih učiteljev) an  d e r  U n i v e r s i t ä t .  Denkschrift der philo* 
sophischen Fakultät der Friediri0h*M21helms*Universität Berlin. 1925.

1 Zlasti str. 230 in sl.
2 M. S c h e l e r ,  Die Wissensfo-rmen und die Gesellschaft. 

1926. Str. 489 in sl.



C. H. B e c k e r ,  Die pädagogische Akademie im Aufbau 
unseres nationalen Volksbildungswesens. 1926.

* G. K e r s c h e n  s t e i n e r ,  Gedanken über Lehrerbildung. 
1921.

K. O z v a l d ,  Načelne misli glede izobraževanja osnovno« 
šolskih učiteljev. (Pedag. Zbornik, XXI. zv.)

E. S p r ä n g e  r, Gedanken über Lehrerbildung. 1920.





Epilog.
Kdor je v duhu in resnici, ne samo z očmi ali ustnicami 

prečital to »Kulturno pedagogiko«, se pač ne bo obotavljal 
priznati, da prinaša drugačno vsebino, nego običajni učbeniki 
pedagogike. A bojim se, dà se ta ali oni obenem obregne ob 
knjigo, češ, to — »ni za nas« ali pa da to ni — »za šolo«. No, 
njemu odgovarjam, da sem Masarykovih misli, ki je dejal: 
»Iz naših razmer moramo ustvariti razmere, ki bodo imele 
— svetoven format.«



■■ ■ ■



Vsebina:
,  S tran

Predgovor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7

I. U v o d n a  p o g 1 a v j a.

Pedagoška teorija ................................     . 9
Vzgojstvo v svoji širini . . . : . . . .  . . . . . . . 14
Vzgojstvo v svoji globini, oziroma v i š i n i ..........................   . 22

II. K u 11 u r o s 1 o v n i d e 1.

»Prosveta« ali izruvani človek ........................................ . , 30
Kultura in civilizacija . . . ............................................   . 36
Duševni obraz človeka v dobi strojev . . . . . . . . . .  42
Zakoreninjeni človek .  ...................................................... 54
Mestna pa selska miselnost .........................................................,61
Miljé, njegova moč in m e j e ............................................  75
Narod ...............................................................................   85
Nacionalizem, internacionalnost, kozmopolitizem ....................... 93
Proces včlovečevanja . . ’ . . . . .....................................97
Iz naroda za narod ............................... .......................... ....  . • 102
Naravno pa 'kritično (premišljeno) gledanje sveta in.življenja 109 
Duhovni temelji socialnega življenja . .; . . . . .  . . .  114
Politična miselnost ....................................................  120
Ljudstvo in umetnost ...................... .... . . ' ...................... 126
Religija pa kultura .....................................................   130

III. Sola.

Svojezakonsko (avtonomno) bistvo šole . : . . . . . . . 136 
»Pozitivno« ali delovno z n a n j e ............................................   141



Stran
Modrostno ali izobraževalno z n a n j e .............................  148
Versko ali odrešilno z n a n j e ......................................................... 154
Razumevanje (spoznavanje) duhovnih strani življenja . . . 157
Izobrazba ................................................  164
Kulturni refleksi v razvoju našega šolstva: . . . . . . . . .  171

I. -(Ljudska šola ....................................................................171
II. Srednja šola ................................. .... ..........................  , 179

III. Poklicne in strokovne šole (za rokotvorne, delovodske
in učene poklice) ..........................   191

Smernice za izobrazbo našega mladega r o d u .................................198
Reforme evropskega šolstva po. svetovni vojni (Francija, Italija,

Avstrija, Nemčija, Rusija, Anglija) . . . ............................ 205
öegav glas je merodajen v šolski (kulturni) politiki? . . . 217
Delovna šola .................................................................................... 223
»Enotna« š o l a .................. ....  . . N. f ' .  . 228
Ljudska visoka š o l a .............................................................. ....  , 237
Cerkev in vzgojstvo .......................................  242
Učiteljski problem ........................................   246

Epilog ....................................... . . . . . ...................... ....  251


