
Simon Malmenvall

 Benediktova »reforma v kontinuiteti« 
in slovenska refleksija drugega� 
vatikanskega koncila

 Benedict’s  »Reform in Continuity « and the Slovenian 
Reflection of the Second Vatican Council

Izvleček: Hermenevtiko drugega vatikanskega koncila kot »reforme v kontinuiteti« je ute-
meljil papež Benedikt XVI. Omenjeni dogodek papež presoja v luči skladnosti s prejšnjimi 
koncili in doktrinarnim izročilom Katoliške cerkve. Prvi del tega članka je posvečen koncep-
tualnim izhodiščem pisanja zgodovine drugega vatikanskega koncila na podlagi izpeljave 
Benediktove hermenevtike, zlasti s pomočjo koncilske pastoralne konstitucije Gaudium 
et spes in razprav izbranih sodobnih rimskih teologov, ki pretežno delijo papeževo stališče. 
Drugi del članka se posveča reprezentativnim primerom refleksije slovenskih katoliških 
voditeljev in mislecev o namenu in posledicah koncila. Tako pri obravnavi mednarodne-
ga konteksta kakor tudi slovenske refleksije se v luči Benediktove hermenevtike odraža 
napetost med »plemenitimi« nameni in včasih »odklonskimi« posledicami, ki jih Katoliška 
cerkev po koncilu ni rešila. Dojemanje dediščine drugega vatikanskega koncila se torej kaže 
kot nedokončan proces, na katerega vplivajo notranja razhajanja in potreba po nadaljnjem 
dialogu v Katoliški cerkvi sami. 

Ključne besede: drugi vatikanski koncil, Benedikt XVI., hermenevtika reforme v kontinuiteti, 
slovenska refleksija drugega vatikanskega koncila, dialog v Katoliški cerkvi

Abstract: The hermeneutics of the Second Vatican Council as  »reform in continuity « was 
established by Pope Benedict XVI. The Pope judges the mentioned event in the light of confor-
mity with previous councils and the doctrinal tradition of the Catholic Church. The first part 
of this article is devoted to the conceptual starting points of writing the history of the Second 
Vatican Council based on the derivation of Benedict’s hermeneutics, especially through the 
Council’s pastoral constitution Gaudium et spes and discussions of selected contemporary 
Roman theologians who predominantly share the Pope’s point of view. Meanwhile, the sec-
ond part of the article is devoted to representative examples of the reflection of Slovenian 
Catholic leaders and thinkers on the purpose and consequences of the Council. Both in the 
consideration of the international context and the Slovenian reflection, the tension be-
tween  »noble « intentions and sometimes  »deviant « consequences can be reflected in the light 
of Benedict’s hermeneutics, which the Catholic Church has not resolved after the Council. 
The reception of the heritage of the Second Vatican Council therefore appears to be an un-
finished process, influenced by internal divisions and the need for further dialogue within 
the Catholic Church itself.

Edinost in dialog Unity and Dialogue
80 (2025) 2: 37–53

Pregledni znanstveni članek Review scientific paper (1.02)
Besedilo prejeto Received: 23. 9. 2024; Sprejeto Accepted: 31. 3. 2025

UDK UDC: 27-732.3"1962/1965":929Benedikt XVI. 
DOI: 10.34291/Edinost/80/02/Malmenvall

© 2025 Malmenvall CC BY 4.0



38

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

Keywords: Second Vatican Council, Benedict XVI, hermeneutics of reform in continuity, 
Slovenian reflection on the Second Vatican Council, dialogue within the Catholic Church

Uvod

Članek si za konceptualno izhodišče jemlje teološko hermenevtiko druge-

ga vatikanskega koncila (1962–1965), kakor jo je 22. decembra leta 2005 

v Nagovoru Rimski kuriji predstavil papež Benedikt XVI. (služboval 2005–

2013). Temo ustreznega razumevanja zadnjega koncila kot »reforme 

v kontinuiteti« si je izbral ravno za tradicionalni predbožični nagovor kar-

dinalom in drugim sodelavcem kurije v prvem letu svojega papeževanja, 

ki je sovpadalo s štirideseto obletnico konca omenjenega dogodka. Tako 

je pokazal na vrednost koncilskih dokumentov in obenem nedorečenost 

njihovega izvajanja, ki zahteva uradno razlago, umeščeno v doktrinarno 

izročilo Katoliške cerkve. 

Prvi del članka1 je posvečen konceptualnim izhodiščem pisanja zgodovi-

ne drugega vatikanskega koncila2 na podlagi izpeljave Benediktove her-

menevtike, razpete med pojavi »kontinuitete« in »preloma«. Omenjena 

hermenevtika je izpeljana zlasti s pomočjo koncilske pastoralne konsti-

tucije Gaudium et spes in razprav izbranih sodobnih rimskih teologov, 

ki pretežno delijo papeževo stališče in so zadevna dela objavili v prvih 

letih po Nagovoru Rimski kuriji.3 Drugi del članka se medtem posveča 

reprezentativnim primerom refleksije slovenskih katoliških voditeljev 

in mislecev4 o namenu in posledicah koncila, ki vključujejo zgodnje vred-

1	 Prvi del članka prinaša povzeto in prečiščeno različico predhodnega avtorjevega besedila na so-
rodno temo (Malmenvall 2015). Tako avtor nadgrajuje svoja dosedanja spoznanja in temu članku 
daje ustrezno zgodovinsko-hermenevtično podlago.

2	 Celovit pregled zgodovinskih okoliščin drugega vatikanskega koncila, vsebine njegovih dokumentov, 
izvajanja reform in vrednotenja njihovih posledic podaja zbornik Clifford and Faggioli 2023.

3	 Izbor zajema naslednja imena: kardinal Agostino Marchetto (1940–), kanonski pravnik in diplomat, 
avtor monografije Il Concilio Ecumenico Vaticano II: Per una sua corretta ermeneutica (2012); 
monsinjor Brunero Gherardini (1925–2017), univerzitetni profesor ekleziologije, avtor monografije 
Concilio Ecumenico Vaticano II: Un discorso da fare (2009); Roberto De Mattei (1948–), univerzitetni 
profesor kulturne zgodovine, avtor monumentalne polemične študije Il Concilio Vaticano II: Una 
storia mai scritta (2010).

4	 Izbor zajema naslednja imena: France Dolinar (1915–1983), zgodovinar, eden osrednjih cerkvenih 
intelektualcev slovenske politične emigracije, avtor polemičnega članka Katolicizem v »procesu« 
izvotlitve (1971/1990); Janez Juhant (1947–), filozof in dekan Teološke fakultete Univerze v Ljubljani 
(1994–1999), avtor članka Pomen drugega vatikanskega cerkvenega zbora za Cerkev (1995); metro-
polit Alojzij Šuštar (1920–2007), moralni teolog in glavni predstavnik slovenskega katolištva ob koncu 



39

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

notenje posledic koncila na začetku sedemdesetih let 20. stoletja, pogled 

na izvedene reforme ob njegovi trideseti obletnici sredi devetdesetih let 

in razmislek o prihodnosti Cerkve na ozadju nadaljevanja dvoumne dediš-

čine koncila skoraj šestdeset let po njegovem koncu.5 Opaziti je mogoče, 

da se tudi skozi slovensko refleksijo koncila odraža napetost med »konti-

nuiteto« in »prelomom«.

Dve hermenevtiki drugega vatikanskega koncila

V zgodovini Katoliške cerkve se je doslej odvilo enaindvajset ekumenskih 

koncilov oziroma vesoljnih cerkvenih zborov. Zadnji izmed njih, imeno-

van drugi vatikanski, je med 11. oktobrom 1962 in 8. decembrom 1965 

potekal v baziliki svetega Petra v Rimu. Sklical ga je papež Janez XXIII. 

(služboval 1958–1963), nadaljeval in sklenil pa njegov naslednik Pavel VI. 

(služboval 1963–1978). Posamezni koncili se v Katoliški cerkvi med eku-

menske prištevajo takrat, ko se na njih pod vodstvom papeža ali njegovih 

odposlancev zberejo škofje iz vseh delov sveta, da bi odgovorili na vpra-

šanja, ki so v določenem zgodovinskem obdobju pereča za Cerkev. Drugi 

vatikanski koncil je bil v razmerju do večine prejšnjih ekumenskih kon-

cilov poseben. Ti so dotlej večinoma razglašali določene verske resnice, 

moralne nauke ali pravne določbe. Drugi vatikanski koncil glede vere 

in morale ni sprejel nobene odločitve, ki bi bila za pripadnike Cerkve 

dokončno zavezujoča. Njegov namen ni bilo zavrniti katere od herezij, 

temveč posvetiti pozornost zapleteni stvarnosti takratnega sveta in opti-

mistično nagovoriti sekularno kulturo z »večnim« krščanskim sporočilom, 

posredovanim na prenovljen, širši javnosti razumljiv način. V tem pogledu 

se je za ključnega izkazal pojem aggiornamento (»posodobitev«), ki ga je v 

20. stoletja, avtor članka Drugi vatikanski vesoljni cerkveni zbor – prelomnica v  Katoliški cerkvi 
(1995); Cecilija Oblonšek (1982–), predavateljica liturgike in cerkvene glasbe na Teološki fakulteti 
Univerze v Ljubljani, avtorica članka Liturgična inkulturacija in vprašanje tradicije (2021).

5	 Pri izbranih osebnostih ne gre nujno za tiste, ki segajo v vrhove slovenske teološke misli svojega časa 
(kar je sicer mogoče trditi za Alojzija Šuštarja), ampak bolj za tiste, ki odslikavajo določene plasti 
Katoliške cerkve v slovenskem prostoru od sredine 20. do začetka 21. stoletja. Dolinar je v tem smislu 
glasnik konservativnega dela slovenske politične emigracije, Juhant dekan Teološke fakultete kot 
ustanove za izobraževanje bodočih duhovnikov, Šuštar nadškof in družbeno prepoznaven predstav-
nik Cerkve, Oblonškova pa pripadnica mlajše generacije teologov na začetku tretjega tisočletja. Poleg 
tega vse izbrane osebnosti, podobno kakor Benedikt XVI., prepoznavajo dobre in manj dobre vidike 
posledic drugega vatikanskega koncila, od koder se vsaj posredno sprašujejo o ustrezni interpretaciji 
koncila v razmerju do predhodnega izročila. 



40

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

svojem nagovoru ob odprtju koncila uvedel papež Janez XXIII. Označeval 

je željo po ohranitvi cerkvenega nauka, a s pomočjo novih sredstev, po ka-

terih naj bi podoba Kristusa in Cerkve postala privlačnejša za sodobnega 

človeka. Ker se je drugi vatikanski koncil razglasil za pastoralnega (ne do-

gmatičnega), je odprl razpravo o razmerju med »predkoncilsko« in »po-

koncilsko« Cerkvijo. (De Mattei 2010, 5–6; Gherardini 2009, 15.34–36.41; 

Marchetto 2012, 323; Koncilski odloki 1980, 27–28; Malmenvall 2015)

Številne razprave o pomenu in posledicah drugega vatikanskega koncila 

je mogoče razporediti v dva poglavitna hermenevtična ključa – herme-

nevtiko, ki zagovarja kontinuiteto koncila z izročilom Cerkve, in herme-

nevtiko, ki zagovarja prelom z izročilom. Prvi hermenevtični ključ se je 

pojavil že pod papežem Pavlom VI., še jasneje pa ga je osvetlil Benedikt 

XVI. v svojem Nagovoru Rimski kuriji leta 2005. Benediktova hermenev-

tika »reforme v kontinuiteti« predstavlja teološko vodilo pri vrednotenju 

celote šestnajstih koncilskih dokumentov (štirih konstitucij, devetih od-

lokov in treh izjav), ki si po svoji doktrinarni veljavi in pravni moči niso 

enakovredni. Hermenevtika »reforme v kontinuiteti« koncilske doku-

mente razume kot izraz cerkvenega učiteljstva, zavezanega nadaljevanju 

in poglabljanju starejših doktrinarnih virov. Drugi hermenevtični ključ 

zadnjega ekumenskega koncila ne presoja zgolj teološko, temveč tudi in še 

bolj sekularno zgodovinsko. Svoj izostreni izraz je našel v t. i. bolonjski 

šoli pod vodstvom zgodovinarja Giuseppeja Alberiga (1926–2007), ki je 

s svojimi sodelavci izdal znamenito Zgodovino drugega vatikanskega kon-

cila v petih zvezkih (1995–2001). Za privržence te šole drugi vatikanski 

koncil pomeni predvsem zgodovinski dogodek, ki kaže na prelom s pre-

teklostjo. V tem pogledu bistva koncila ne odražajo njegovi dokumenti, 

temveč potek njegovih zasedanj in poročanje medijev, ki je oblikovalo 

mnenje tako katoliške kakor tudi širše javnosti. O prelomnem značaju 

koncila naj bi med drugim pričala odsotnost vnaprej določenega pro-

grama, zavrnitev formulacij, ki so jih predhodno oblikovale pripravljalne 

komisije, in javno dojemanje koncila kot začetka raznovrstnih sprememb 

v Cerkvi. (De Mattei 2010, 7–9; Marchetto 2012, 15.139.305.311.324–325; 

Malmenvall 2015)



41

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

Benediktova hermenevtika in kriza Cerkve

Razumevanje in izvajanje vsebine dokumentov drugega vatikanskega kon-

cila Benedikt povezuje z odgovorom na vprašanje, zakaj je do izkrivljenega 

razumevanja in izvajanja zadnjega koncila sploh prišlo:

Težave z dojemanjem so nastale zaradi dejstva dveh nasprotujočih 

si hermenevtik, ki sta se med seboj spopadli […] Prva je povzročila 

zmedo, druga – sicer tiho, toda vse bolj opazno – pa je prinesla 

sadove. Na eni strani je […] »hermenevtika diskontinuitete in pre-

loma«, ki si ni po naključju pridobila naklonjenosti množičnih 

medijev in tudi dela sodobne teologije. Na drugi strani pa je »her-

menevtika reforme«, hermenevtika prenove v kontinuiteti Cerkve 

kot enotnega subjekta, ki nam ga je podaril Gospod. (2005, 1024)

Po Benediktovi razlagi si hermenevtika preloma prizadeva za dosledno 

zavračanje »predkoncilske« Cerkve in slavljenje novosti zaradi novosti 

samih. Ob tem naj bi zagovarjala prepričanje, da koncilski dokumenti niso 

pristni izraz naprednosti t. i. duha koncila, saj naj bi bili posledica kompro-

misov med različnimi strujami koncilskih očetov – koncilski dokumenti 

naj bi tako pričali o nedokončanosti procesa, ki ga je spodbudil omenjeni 

»duh«. Bistvo hermenevtike preloma naj bi bilo sledenje domnevnemu 

»duhu koncila«, ki ga privrženci te usmeritve niso nikoli jasno opredelili. 

Miselnost hermenevtike preloma naj bi drugi vatikanski koncil in z njim 

celotno cerkveno hierarhijo izenačila z nekakšnim parlamentom oziroma 

predstavništvom vernikov, v imenu katerih naj bi po načelu večine glaso-

vala o »času primernih« spremembah verskih resnic in moralnih naukov. 

( Benedikt XVI 2005, 1024–1025; Marchetto 2012, 26.142–143.311.320)

Eden izmed poudarkov ekleziologa Brunera Gherardinija, ki se navezu-

je na Benediktovo razmejitev med koncilskimi dokumenti in medijsko 

podobo koncila, je prepoznavanje znamenj kriznega stanja, v katerem 

naj bi se znašla Cerkev zaradi samovoljnega zavračanja izročila v imenu 

koncilskih reform (2009, 18–19.43.74.77–78.89–90.92). Krizi Cerkve se je 

neposredno posvetil tudi papež Benedikt XVI. v Nagovoru rimski duhov-

ščini dne 14. februarja 2013. Opozoril je na dvojnost med »resničnim« kon-

cilom ali »koncilom očetov«, ki se je opiral na katoliško vero, in »virtualnim« 

koncilom ali »koncilom medijev«, ki se je opiral na posodobljenje Cerkve 



42

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

po sekularnem vzoru. Še več, »virtualni« koncil naj bi povzročil opustošenje 

znotraj Cerkve same, ki naj bi se kazala zlasti v izpraznjenih semeniščih 

in samostanih, osiromašeni liturgiji, ponižani na raven družabnega sre-

čanja, zmoti o nepotrebnosti hierarhične ureditve Cerkve, relativizaciji 

razodetih resnic in strogo zgodovinskem razlaganju Svetega pisma brez 

upoštevanja izročila. ( Benedikt 2013, 238–239. 241–243)

Čeprav pomeni hermenevtika »reforme v kontinuiteti« verodostojno vo-

dilo pri razjasnjevanju konteksta koncilskih dokumentov, ta še ne daje 

celovitega zgodovinskega odgovora na vprašanje, zakaj sta se po koncilu 

pojavili dve nasprotujoči si hermenevtiki. Razlog za obstoj nasprotja je mo-

rebiti vsebovan v določenem deležu dvoumnosti koncilskih dokumentov 

samih. Ko se je namreč pri pojasnjevanju kakega cerkvenega dokumen-

ta treba zatekati k hermenevtiki, ki se nahaja zunaj dokumenta samega, 

se lahko izkaže, da je njegova lastna jasnost pomanjkljiva in tako odprta 

za zgodovinsko ali teološko kritiko. (De Mattei 2010, 14; Tanner 2013, 173; 

Malmenvall 2015) V tej luči se Brunero Gherardini ustavlja pri razlikovanju 

med pastoralnim in dogmatičnim značajem določenega ekumenskega 

koncila. Ker se je drugi vatikanski koncil razglasil za pastoralnega, svojim 

odločitvam ni podelil dokončnosti na doktrinarnem področju. Omenjeno 

dejstvo po drugi strani ne omogoča sklepa, da v koncilskih dokumen-

tih ni doktrinarnih prvin. Koncil tako razpolaga z lastnimi opredelitva-

mi, ki tvorijo del cerkvenega učiteljstva, vendar te niso nespremenljive 

in zato za katoliške vernike niso do konca zavezujoče. (Gherardini 2009, 

23.48.50–51.58.64–65; De Mattei 2010, 14–16; Koncilski odloki 1980, 37–38)

Med kontinuiteto in prelomom

Pastoralna konstitucija o Cerkvi v sedanjem svetu Gaudium et spes, 

kot zadnji koncilski dokument sprejeta 8. decembra leta 1965, ne odpi-

ra zgolj pomembnih vprašanj o razmerju Cerkve do sveta, temveč tudi 

in še bolj temeljna vprašanja o razmerju med Bogom in človekom. Vsa 

ta vprašanja hkrati zadevajo ustrezno hermenevtiko koncila v luči (ne)

skladnosti reforme s kontinuiteto, česar se v svojem Nagovoru Rimski 

kuriji loteva Benedikt XVI., ko med drugim komentira nagovor Pavla VI. 

ob sklepu koncila 7. decembra 1965. Pavel VI. v omenjenem nagovoru – 

z njim pa Benedikt XVI. v svojem nagovoru – zastopa stališče o koristnosti 



43

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

izostritve katoliške antropologije, ki jo je opravil zadnji ekumenski koncil. 

Šlo naj bi za odgovor na zgodovinsko nasprotje med Cerkvijo in družbo, iz-

virajoče iz francoske revolucije. Razlike med sekularnimi tokovi in Cerkvijo 

so se po mnenju Pavla VI. in Benedikta XVI. skozi 20. stoletje vendarle 

začele postopno manjšati, saj je moderna doba pristala na delno prevred-

notenje svojih stališč. Vse bolj se je namreč uveljavljalo spoznanje, da je 

ameriška revolucija (za razliko od francoske) ponudila drugačen vzorec 

moderne države, naravoslovne znanosti pa so se vse bolj zavedale svojih 

omejitev in opuščale željo po absolutnem zaobjetju stvarnosti. Mejnik pri 

zbliževanju Cerkve in sveta je predstavljal čas po drugi svetovni vojni, ko so 

katoliški politiki s svojim delovanjem pokazali, da je mogoč obstoj takšne 

nekonfesionalne države, ki svoj smoter črpa iz krščanske etike. V istem 

obdobju je katoliški družbeni nauk postal tudi politično vodilo in se iz-

kazal kot nekakšna sredina med liberalizmom in marksizmom. ( Benedikt 

XVI 2005, 1026–1028; Malmenvall 2015)

Drugi vatikanski koncil naj bi ob upoštevanju zgodovinske dinamike od-

nosov med Cerkvijo in družbo odgovoril na tri osrednja vprašanja: o raz-

merju med vero in znanostjo, o razmerju med Cerkvijo in državo v luči 

verske svobode ter o razmerju med katoliško vero in drugimi religijami, 

s katerimi je bila Cerkev znotraj modernih pluralističnih družb dolžna 

sobivati. Po mnenju Pavla VI. in Benedikta XVI. so se v odgovorih na ta 

vprašanja – ne le v Gaudium et spes, temveč tudi v istočasno sprejeti izjavi 

o verski svobodi Dignitatis humanae – pojavile določene prvine, ki kažejo 

na možnost preloma z izročilom, a le v posameznih primerih, ne v načelnih 

izhodiščih. Po Benediktu prav takšna združitev kontinuitete in preloma 

kaže na značaj pristne reforme. Pri tem naj bi se napetost med kontinuiteto 

in prelomom vselej presojala na podlagi razlikovanja med odločitvami, 

ki so za Cerkev bistvene, in odločitvami, ki so lahko podvržene spremem-

bam (2005, 1027–1030). Benedikt izjavlja naslednje:

Če je denimo verska svoboda razumljena kot izraz nezmožnosti 

človeka, da najde resnico, in se zato spremeni v kanonizacijo relati-

vizma, je takšna verska svoboda […] oropana svojega pravega smis-

la. […] Nekaj povsem drugega pa je razumevanje verske svobode 

kot nujnosti, izhajajoče iz človeškega sobivanja, torej kot notranje 

posledice resnice, ki ne more biti vsiljena od zunaj, temveč jo mora 

človek prevzeti za svojo zgolj skozi proces prepričevanja. Drugi 



44

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

vatikanski koncil je s priznanjem […] enega izmed bistvenih načel 

moderne države obudil najglobljo dediščino Cerkve. […] Mučenci 

prve Cerkve so […] tako umrli tudi za […] svobodo izpovedovanja 

lastne vere – za izpovedovanje, ki ga ne more vsiliti nobena država. 

[…] Misijonarska Cerkev, ki poskuša svoje sporočilo oznanjevati 

vsem ljudstvom, se mora zavzemati za versko svobodo. (1029)

Ob zavedanju obstoja nasprotujočih si hermenevtik zadnjega ekumen-

skega koncila in zmede na različnih področjih v pokoncilskem katoli-

štvu kanonski pravnik Agostino Marchetto predlaga uveljavitev takšnega 

razumevanja koncila, ki v njem prepoznava nekakšno »ikono« Cerkve 

same, podobo nečesa značilno katoliškega – to je zgodovinski razvoj, 

ki je v občestvu s preteklostjo. Po Marchettu je brez nauka, opirajočega 

se na izročilo, pristna pastorala nemogoča, saj naj bi bilo bistvo pastorale 

v iskanju časovno spremenljivih načinov za učinkovito posredovanje vse-

bin nauka. Pastoralno držo, ki jo je v zasnovo koncila vtkal Janez XXIII., 

Marchetto opredeljuje kot »zdravilo usmiljenja«. Šlo naj bi za naslavljanje 

zmot takratnega sveta brez neposrednih obsodb, pač pa s pozitivno narav-

nanim sporočilom o krščanski resnici, da bi tako lahko človeštvo lažje spoz-

nalo svoje dostojanstvo pred Bogom. (Marchetto 2012, 318–319.323–325; 

Malmenvall 2015) Podobno razmišlja ekleziolog Brunero Gherardini, 

po katerem bo interpretacija drugega vatikanskega koncila resnično ce-

lovita šele takrat, ko bo koncil podvrgla upoštevanju celotnega izročila 

Cerkve od apostolskih začetkov do nedavne preteklosti. Temu naj bi se 

pridruževalo priznavanje dejstva, da zadnji ekumenski koncil ni v ničemer 

pomembnejši od drugih dvajsetih. (Gherardini 2009, 14–19.88) 

V svoji zavzetosti za evangelizacijo in družbeno pravičnost so koncilski 

očetje s stališča poznejšega zgodovinopisnega vrednotenja njihovega 

dela morda odprli preveč tem v prekratkem času in tako izdali preveč 

dokumentov. Temu razpoloženju se je pridružila uporaba novega jezi-

kovnega sloga, ki je zamenjala jasnost in razčlenjenost sholastičnega na-

čina izražanja. (Gherardini 2009, 61–62.117; Tanner 2013, 173; Koncilski 

odloki 1980, 38–39) Zaradi teh dejavnikov so se v koncilske dokumente 

prikradle nejasnosti, ki so spodbudile poznejše neusklajeno razumevanje 

koncila, kar je povzročilo razprave tudi o njegovi hermenevtiki. Do vsega 

tega morda ne bi prišlo, če bi bilo koncilskih dokumentov manj, njihova 

vsebina pa sporočena natančneje. Iz omenjenega je mogoče sklepati, da je 



45

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

poglavitna pomanjkljivost zadnjega ekumenskega koncila nezadostnost 

razumevanja njegovih dokumentov iz njih samih oziroma nujnost pose-

ganja po starejših doktrinarnih virih. (Malmenvall 2015)

Kot zgodovinsko opazna in z izročilom skladna novost drugega vati-

kanskega koncila se kaže zavest o poklicanosti vseh vernih k svetosti, 

čemur se posveča zlasti dogmatična konstitucija o Cerkvi Lumen gen-

tium, sprejeta 21. novembra leta 1964. Omenjena zavest svetosti ne ize-

načuje z načinom življenja, ki bi bil ločen od sveta in dosegljiv peščici 

duhovno posebej nadarjenih posameznikov, temveč v svetosti prepoznava 

pravico in dolžnost vseh članov Cerkve. Bistvo svetosti se tako kaže kot 

posnemanje Kristusa in zedinjenje z njim, ki svoj vrhunec dosega v muče-

ništvu,  tj. neomajnem pričevanju vere pred ljudmi. (Koncilski odloki 1980, 

66.174–180; Malmenvall 2015) Podobno se o poklicanosti vseh k svetosti 

izreka kardinal Marc Ouellet (1944), nekdanji prefekt Kongregacije za škofe 

(2010–2023). Trdi namreč, da je povezanost krsta in svetosti temeljna ideja 

koncila. Po njegovem mnenju je umeščena v nadaljevanje izročila Cerkve, 

ki pa naj bi bila skozi zgodovino večkrat površno izenačena z redovniškim 

življenjem. Od tod Ouellet izpeljuje misel o povezanosti krsta in svetosti 

kot »izrednem zagonu«, ki je izšel iz drugega vatikanskega koncila v obliki 

številnih laiških gibanj. Ta naj bi uspešno pričevala o skladnosti zakra-

mentalnega življenja Cerkve z raznolikim delovanjem laikov v vsakdanjih 

okoliščinah. (2013, 42.122.132–136)

Dolinarjeva kritika Cerkve po koncilu

Cerkveni zgodovinar France Dolinar, ki je večino življenja prebival v Rimu 

in tako »od blizu« spremljal dogajanje med drugim vatikanskim koncilom 

in po njem, v članku Katolicizem v »procesu« izvotlitve razčlenjuje pred-

vsem izvor in izrazne oblike t. i. nove teologije (fr. nouvelle theologie). 

Dojema jo kot gonilno silo miselnih sprememb v Katoliški cerkvi sredi 20. 

stoletja, še bolj pa kot skupek nazorov, nasprotnih tomistično-sholastični 

filozofiji ter povzdigujočih pomen zgodovinskih okoliščin in subjektiv-

ne izkušnje – tako v življenju Cerkve kakor tudi posameznega vernika. 

Slovenski zgodovinar izjavlja: »Teologija v Cerkvi omahuje, ker se je lo-

čila od Tomaževe filozofije bitja, ki ji more dajati najbolj trdno oporo 

in jo obvarovati pred vplivi miselnosti, katera daje prednost nastajanju, 



46

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

prigodnosti, imanenci. Toda prenekateri se tem vplivom vdajajo, ker jim 

je novo vrednota že zgolj kot novo.« (1990, 74) Pomenljivo je, da se izrecno 

ne ustavlja pri razmeroma praktičnem vprašanju liturgičnih sprememb, 

saj ga zanimajo pretežno filozofsko-doktrinarna vprašanja. Najostrejšo 

kritiko namenja »antropološkemu obratu« v katoliški teologiji, kjer za naj-

bolj »nevarnega« misleca označuje nemškega jezuitskega univerzitetnega 

profesorja Karla Rahnerja (1904–1984), medtem ko med državami, kjer se v 

Cerkvi dogaja »prava revolucija«, izpostavlja Nizozemsko. (61–72) 

Dolinar se komaj šest let po njegovem koncu o posledicah koncila izreka 

negativno. Tu se sklicuje na številne izjave papeža Pavla VI., s katerimi 

je med koncilom in po njem opozarjal pred uveljavljanjem »zaskrbljujočih 

novosti«, ki jih koncilski dokumenti niso predvideli (81–87). Povzema tudi 

oceno francoskega oratorijanskega teologa Louisa Bouyerja (1913–2004), 

sprva enega osrednjih oblikovalcev nouvelle theologie, podane v mo-

nografiji Razkroj katolištva (La décomposition du catholicisme, 1968). 

Po Bouyerju naj bi bilo to, »kar gledamo pred seboj«, manj podobno pre-

novi kakor »pospešenemu razpadanju katolištva«. Od tod naj bi izhajalo, 

da bo »treba v eni generaciji računati z izginotjem« katoliške vere v zahod-

nem svetu. (42) Glavni razlog za pretrese v Cerkvi in upadanje vere v druž-

bi slovenski avtor prepoznava v dveh dejavnikih, povezanih s koncilom. 

Prvič, zaradi velikega števila in raznovrstnosti obravnavanih tem koncilski 

dokumenti sami ne premorejo natančne pojasnitve vseh argumentov, kar 

pomeni, da odpirajo možnost za neusklajeno razumevanje in izvajanje 

reform. Drugič, medijsko prikazovanje koncila in cerkvenih razmer je v 

katoliških in sekularnih okoljih segalo onkraj vsebine koncilskih doku-

mentov in želelo očrniti izročilo Cerkve. Pri tej točki se Dolinar močno 

približuje kasnejši razlagi Benedikta XVI. »Tako imenovanim progresistom 

se je posrečilo zasesti strateške položaje v […] publicistiki. Tako je javno 

mnenje moglo obvladati krivo tolmačenje koncila. ʻBožje ljudstvoʼ je do-

bilo vtis, da se je vse predrugačilo, da je vse postavljeno pod vprašaj, da je 

vse dano na prosto.« (42–43)

France Dolinar ne zavrača koncila samega po sebi, temveč si na podla-

gi njegovih dokumentov in izjav Pavla VI. prizadeva za takšno prenovo 

Cerkve, ki bi spoštovala »avtentičnost« in »celoto« katoliškega nauka. V skle-

pu svojega članka ponovno povzema omenjenega papeža in priznava, 

da je koncil prinesel tudi dobre sadove, na primer spoznavanje cerkvenih 



47

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

očetov in večjo prisotnost Svetega pisma pri liturgiji in osebnem branju 

vernikov. Toda po njegovi oceni so v »tej uri« pomembnejše negativne plati 

pokoncilskega razvoja – zaobjema jih z izrazom »kopičenje negotovosti, 

ki zadevajo vero v bistvenem«. Tu ima Dolinar v mislih zlasti razvodenitev 

oznanjanja božje narave Jezusa Kristusa in skrivnosti evharistije oziroma 

resnične navzočnosti, razvrednotenje molitve in zakramentov ter opušča-

nje govora o nerazvezljivosti zakona in spoštovanju življenja od spočetja 

do naravne smrti. (93)

Pozitiven pogled na »sadove prenove«

Bistveno bolj optimistično od Franceta Dolinarja se ob trideseti obletnici 

konca drugega vatikanskega koncila izreka katoliški filozof Janez Juhant, 

avtor članka Pomen drugega vatikanskega cerkvenega zbora za Cerkev. 

V njem izpostavlja, da je bil koncil za slovenske škofe priložnost za sreče-

vanje s škofi iz drugih držav, kar je Cerkvi na ozemlju Slovenije omogoči-

lo postopno odpiranje idejam in dogajanju po svetu. Prav tako so ravno 

na začetku šestdesetih let 20. stoletja slovenske socialistične oblasti peščici 

slovenskih teologov oziroma duhovnikov prvič dovolile oditi na študij 

v tujino. Kljub novostim, prihajajočim iz zahodnoevropskih okolij, Cerkve 

v Sloveniji ekumensko gibanje ni presenetilo, saj je bilo med Slovenci že v 

predhodnih desetletjih veliko posameznikov, ki so si prizadevali za zbli-

ževanje med kristjani v slovenskem in jugoslovanskem okviru. Med njimi 

se je po znanstveni pronicljivosti in mednarodni prepoznavnosti že pred 

drugo svetovno vojno najbolj uveljavil Franc Grivec (1878–1963),6 profe-

sor na ljubljanski Teološki fakulteti. (1995, 995) Juhant ocenjuje, da drugi 

vatikanski koncil Cerkve v Sloveniji ni pretresel. »Medtem ko so drugje 

doživljali ostre polemike […] pa tudi […] odhajanja ljudi iz Cerkve in du-

hovništva, se v Sloveniji tudi zaradi komunističnega pritiska ni razvila 

takšna vehementnost.« (996–997) Obenem pa Slovenija ni ostala na robu 

dogajanja, kakor je to veljalo za nekatera druga socialistična okolja, zlas-

ti države pod sovjetskim vplivom. To naj bi bila tudi razlika med katoli-

ško skupnostjo v Sloveniji in na sosednjem Hrvaškem. Juhant ugotavlja, 

da so slovenski verniki spoznali mednarodne koncilske tokove in skupaj 

6	 Prikaz Grivčevega proučevanja in vrednotenja ruskega pravoslavja ponuja članek: Malmenvall 2022.



48

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

s svojimi cerkvenimi voditelji »dokaj uravnoteženo« uvajali novosti po kon-

cilu. Glavno vprašanje za slovensko katoliško skupnost naj bi bilo, kako 

kljub »porinjenosti na rob družbenega dogajanja« opolnomočiti laike, ki so 

zaradi političnih pritiskov le počasi sprejemali obveznosti v Cerkvi, saj 

bi jim to lahko škodovalo pri njihovi poklicni oziroma civilni dejavnosti. 

(997)

Istega jubilejnega leta ljubljanski nadškof metropolit Alojzij Šuštar v članku 

Drugi vatikanski vesoljni cerkveni zbor – prelomnica v Katoliški cerkvi 

izraža stališče, da je vsak koncil za Cerkev izreden dogodek in ga je mogoče 

dojemati kot neke vrste prelomnico. Pomen drugega vatikanskega koncila 

zgoščeno podaja v naslednjih besedah: »Cerkev se je med pripravo na kon-

cil in med koncilom zelo razgibala. Prišlo je do lepega sodelovanja med 

škofi in teologi, do pomembnih ekumenskih stikov in do velikega odmeva 

v svetovni javnosti.« (1995, 1023) Takšno opredelitev optimistično nadaljuje 

z mislijo, da je koncil kot dogajanje in kot celota dokumentov poglobil 

cerkveno in teološko življenje, četudi naj bi v nekaterih državah od koncila 

»pričakovali preveč«, kar naj bi ponekod povzročilo »napačne razlage kon-

cilskih dokumentov« in sklicevanje na koncil za opravičevanje različnih zlo-

rab. (1023.1025) Šuštar poudarja, da je konstitucija o liturgiji Sacrosanctum 

concilium, kot prvi koncilski dokument sprejeta 4. decembra 1963, prinesla 

»pravo revolucijo«. V liturgično življenje je namreč vnesla rabo ljudskih 

jezikov in določila novo obliko mašne daritve. Pisec dodaja, da »pone-

kod ne duhovniki ne verniki niso bili dovolj pripravljeni na tako temeljito 

spremembo«, zaradi česar je prihajalo do zahtev po vrnitvi »stare« oziroma 

»tridentinske« oblike mašnega obreda. Podobno naj bi večjo prekinitev 

s preteklostjo predstavljala koncilska izjava Digninatis humanae, ki se 

zavzema za »naravno pravico« do verske svobode in svobode vesti v vsaki 

družbeni ureditvi. (1023–1024) S to ugotovitvijo se Alojzij Šuštar približuje 

kasnejšemu pojasnilu omenjenih Benedikta XVI. in Agostina Marchetta, 

po katerih izjava o verski svobodi ne nasprotuje temeljnemu katoliškemu 

načelu o svobodni odločitvi za resnico, medtem ko spreminja zgodovinski 

odnos Cerkve do versko-moralne vloge posvetnih oblasti.

Šuštar v nadaljevanju dokazuje, da so bili »sadovi koncila« v Cerkvi na ob-

močju Slovenije »zelo vidni« in da Slovenija koncila »nikjer ni zaobšla«. Pri 

tem izpostavlja vidik »sodelovanja vernikov pri maši«, ki naj bi se zaradi 

slovenskega jezika, poenostavitve mašnega obreda in župnijskih pevskih 



49

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

zborov, ki so marsikje delovali že pred koncilom, uresničeval hitro in glad-

ko. (1025.1028) Drug viden sad koncila naj bi bilo »novo sodelovanje 

laikov« v župnijskih pastoralnih svetih, kjer laiki prevzemajo »svojo od-

govornost v Cerkvi«. Župnijski pastoralni sveti naj bi delovali na podlagi 

demokratičnih volitev in raznolike zastopanosti moških in žensk, starejših 

in mlajših ter prebivalcev različnih krajev posamezne župnije. (1025–1026) 

Od tod Šuštar opozarja, da je tudi v Sloveniji – tako na notranjem cer-

kvenem kakor tudi širšem javnem področju – vendarle treba še naprej 

pojasnjevati, da Cerkve ne sestavljajo zgolj škofje in duhovniki, temveč vsi, 

ki so po krstu oziroma svobodni odločitvi postali »njeni udje«. To pomeni, 

da ima vsak v Cerkvi svoje poslanstvo, vsi skupaj pa naj bi bili »soodgovorni 

drug do drugega«. Klic k odgovornosti Šuštarja navdaja z mislijo, da koncil 

»ni nikjer popolnoma uresničen«, niti na ravni vesoljne Cerkve niti v Cerkvi 

v Sloveniji. (1027) Še več, pojem »duh koncila« si ljubljanski nadškof me-

tropolit razlaga kot »nenehno dogajanje«, skozi katero se uresničujejo kon-

cilski sklepi, pri čemer naj bi bilo nujno osebno zanimanje in zavzetost 

za koncil (1028). S tem se Šuštar ne giblje znotraj dvojnosti med »dobrimi« 

koncilskimi dokumenti in »težavnim« duhom koncila, kar je na primer 

naslavljal Benedikt XVI., obenem pa koncilskega duha ne prikazuje kot 

procesa, ki bi koncilske dokumente presegal ali skrbel za uveljavljanje 

»revolucionarnih« stališč, nasprotnih cerkvenemu učiteljstvu. Podobno 

kakor pri Juhantu je Šuštarjev pogled na koncil in pokoncilsko dogajanje 

pozitiven in optimistično usmerjen v prihodnost.7

Liturgično vprašanje in prihodnost Cerkve

Razmisleku o prihodnosti Cerkve na ozadju nadaljevanja dvoumne dediš-

čine koncila skoraj šestdeset let po njegovem koncu se posveča cerkvena 

glasbenica Cecilija Oblonšek v članku Liturgična inkulturacija in vpra-

šanje tradicije. Izhodišče navedenega besedila je motuproprij papeža 

7	 Šuštarjev optimizem je smiselno vzporejati s še večjo naklonjenostjo do pokoncilskih sprememb, 
ki jih je zlasti v svojih monografijah Pokoncilski katoliški etos (1967) in Katolicizem v poglobitvenem 
procesu (1971) zagovarjal Karel Vladimir Truhlar (1912–1977), slovenski jezuit, profesor duhovne 
teologije na Papeški univerzi Gregoriana v Rimu. Podobno kakor Šuštar tudi Truhlar med ključnimi 
dosežki koncila izpostavlja razširitev ljudskega jezika v bogoslužju in odgovornost laikov za življenje 
Cerkve (1967, 144–146, 184–185). Omenjeni avtor, ki ga običajno prištevajo k »liberalni« struji po-
koncilskega katolištva, se je med slovenskimi teologi doslej najbolj sistematično ukvarjal z vprašanji 
koncila in njegovega »duha«. Truhlarjevo delo je pregledno osvetljeno v zborniku: Platovnjak 2012.



50

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

Frančiška (služboval: 2013–) Traditionis custodes iz leta 2021. Frančišek 

je s tem dokumentom – za razliko od štirinajst let prej izdanega in bolj ve-

likodušnega motuproprija Benedikta XVI. Summorum pontificum – otežil 

dostop do starejše oblike rimskega obreda (lat. usus antiquior), poljudno 

imenovanega »tradicionalna latinska« ali »tridentinska« maša. Na tak način 

je vzbudil pomisleke med različnimi plastmi katoliških vernikov. Avtorica 

pri obravnavi odzivov na papežev dokument podaja splošno pripombo, 

podobno pojasnilom Benedikta XVI., da pojma »zvestoba koncilu« ni ustre-

zno enačiti z besedno zvezo »zvestoba duhu koncila«. Slednja je dolga 

desetletja opravičevala »mnoge stranpoti« in »samosvoje razlage« sicer pra-

vovernih koncilskih dokumentov, ki so bile kasneje obsojene, o čemer 

med drugim pričujejo dokumenti Kongregacije za bogoslužje in disciplino 

zakramentov z opozorili pred »zlorabami bogoslužja«. Prav zaradi »stranpo-

ti« in »samosvojih razlag« so v Cerkvi – tudi na ozemlju Slovenije – nastali 

krogi, ki slabe razmere po koncilu pripisujejo zlasti kvarnemu vplivu litur-

gične reforme in svoje delovanje utemeljujejo na starejši obliki rimskega 

obreda. Bistvo uresničevanja dokumentov drugega vatikanskega koncila 

se tako kaže v dognanju ustreznega načina ohranjanja zvestobe izročilu 

Cerkve v okoliščinah sodobne sekularne kulture. (102–103.105.115) 

Avtorica predlaga, da je na začetku 21. stoletja, v času liturgičnih in pasto-

ralnih razhajanj v katoliških skupnostih na Zahodu in drugod, smotrno 

ponovno odkriti pojem ars celebrandi,  tj. »umetnost« ali »spoštljivost« ob-

hajanja. V sodobnih okoliščinah naj bi pojem narekoval držo zvestega upo-

števanja liturgičnih norm, besedil in rubrik, kakor jih uradno predpisujejo 

pokoncilski cerkveni dokumenti in obredne knjige, da bi te zasijale v svo-

jem duhovnem bogastvu ter vernemu ljudstvu dajale možnost spoštljivega 

in vsakomur primernega sodelovanja pri bogoslužju,  tj. udeležbe v »dia-

logu Očeta in Sina v Svetem Duhu« (111–112). Cecilija Oblonšek se nave-

zuje na Duha liturgije (Der Geist der Liturgie, 2000), eno od temeljnih del 

kardinala Josepha Ratzingerja (1927–2022), poznejšega papeža Benedikta 

XVI. Ob tem izjavlja: »Kar potrebujemo, je nova liturgična vzgoja, posebno 

tudi vzgoja duhovnikov. Jasno mora spet postati, da liturgična znanost 

tu ni zato, da bi proizvajala vedno nove modele. […] Tu je zato […] da uspo-

sobi človeka za misterij.« (123) Svoje razmišljanje nadaljuje z bojaznijo, 

da lahko vzporedni liturgični razvoj, ki pomeni večanje obiskovanja maš 

po starejši obliki rimskega obreda med mlajšimi generacijami vernikov 

in obenem pogosto površno izvajanje nove oblike obreda po župnijah, 



51

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

privede Cerkev do razkola. Od tod se kaže potreba po okrepitvi teoloških 

razprav in iskrenejšega spoštovanja do drugače mislečih sogovornikov, kar 

izhaja iz dejstva, da »smo vsi bratje v Kristusu«. Avtorica opozarja, da pri 

tem ne gre le za strpnost med verniki, navezanimi na starejšo ali novo ob-

liko mašnega obreda, temveč tudi zanimanje za lepoto obeh oblik rimske 

liturgije. (124–125) Za razliko od Janeza Juhanta in Alojzija Šuštarja, ki sta 

o koncilu in njegovih posledicah pisala sredi devetdesetih let 20. stoletja, 

Cecilija Oblonšek veliko jasneje izpostavlja obstoj notranjih razlik v Cerkvi, 

ki jih je povzročilo nedorečeno izvajanje koncilskih dokumentov. Po njeni 

oceni koncil ne vodi nujno v »svetlo prihodnost«, temveč ostaja zahtevna 

dediščina, iz katere izhajajo sedanje in bodoče generacije katolikov, kate-

rih naloga naj bi bila ponovno odkritje liturgične zavesti in vzpostavitev 

sprave v Cerkvi. 

Zaključek

Vsi avtorji, pritegnjeni v to besedilo, začenši z Benediktom XVI., osvetlju-

jejo ali vsaj omenjajo določeno nerazrešeno napetost v Cerkvi sami, kar 

je ena od posledic uresničevanja drugega vatikanskega koncila. Pišejo na-

mreč o dvojnosti med koncilom kot »plemenito« zamišljeno reformo v kon-

tinuiteti z doktrinarnim izročilom na eni strani in pogosto »odklonsko« 

prakso na drugi. Ta naj bi vnašala »zmedo« v življenje vernikov in pomenila 

prelom s preteklostjo pod geslom sekularnega »duha koncila«. Pokoncilske 

stvarnosti se najbolj kritično loteva France Dolinar, najbolj optimistično 

pa se o tem izrekata Janez Juhant in Alojzij Šuštar, ki v bližnji prihodnosti 

pričakujeta nadaljnje uresničevanje koncilskih sklepov oziroma uspešno 

izvajanje reform v dobro Cerkve na slovenskem ozemlju in po svetu. Še več, 

sprejemanje koncila in nedavni razvoj v Cerkvi v Sloveniji prikazujeta ma-

lodane idilično, saj »odklonske« pojave prepoznavata zgolj v dogajanju 

v tujini. Posebno temo, ki izhaja iz koncila in se z večjo ostrino pojavlja 

od začetka 21. stoletja, predstavlja razmerje med starejšo in novo obliko 

rimskega obreda, čemur se najbolj posveča Cecilija Oblonšek. Avtorica 

ugotavlja, da se liturgično vprašanje, vtkano v jedro koncila z njegovim 

prvim dokumentom Sacrosanctum concilium, dotika tudi drugih pod-

ročij cerkvenega življenja in krepitve t. i. tradicionalističnega gibanja, 



52

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 37–53

SIMON MALMENVALL

porojenega predvsem zaradi liturgičnih zlorab oziroma šibke liturgične 

zavesti v pokoncilskem obdobju.8 

Na podlagi analiziranih stališč izbranih avtorjev je priložnost za ublaži-

tev razhajajočih se interpretacij drugega vatikanskega koncila smotrno 

iskati v iskrenem dialogu med predstavniki različnih tokov v Cerkvi. 

To poraja gojenje nekakšnega »notranjekatoliškega ekumenizma«, na-

ravnanega k priznanju raznolikih izrazov misli in molitve ob določitvi 

temeljnih skupnih izhodišč. Eno od priložnosti za tak pristop dajeta vse 

večja časovna oddaljenost od koncila in posledično vse manjša čustvena 

obremenjenost s takratnimi osebnostmi in dejanji. Primere postopnega 

prečiščevanja in dopolnjevanja neredko razburjajočih sklepov vesoljnih 

cerkvenih zborov potrjuje zgodovina krščanstva med 4. in 6. stoletjem. 

V tistem obdobju so se na vrsti koncilov (nikejski, nikejsko-konstantino-

pelski, efeški …)9 postopoma razjasnjevale verske resnice o Sveti Trojici 

in Kristusovi osebi. Od tod je mogoče sklepati, da drugi vatikanski kon-

cil v zgodovini Katoliške cerkve ne predstavlja dogodka, ki bi moral reči 

zadnjo besedo o obhajanju, oznanjevanju in uresničevanju katoliške vere 

v sodobnem svetu.

| 
Za podporo tej raziskavi niso bili ustvarjeni ali analizirani nobeni novi podatki.
No new data were created or analysed in support of this research.

8	 Pregled zgodovine t. i. tradicionalističnega gibanja v zahodni Evropi in severni Ameriki ponuja 
monografija: Porfiri 2024.

9	 Pregled zgodovine koncilov v Katoliški cerkvi podaja monografija: Bucci in Piatti 2014.



53

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 37–53

BENEDIKTOVA »REFORMA V KONTINUITETI« IN SLOVENSKA REFLEKSIJA DRUGEGA ...

Reference

10	 Besedilo je bilo prvotno objavljeno leta 1971 kot serija člankov v 3. letniku (številke 5, 8, 9, 14, 15, 
18, 19, 21) protikomunistične revije Sij slovenske svobode, ki je med letoma 1969 in 1980 izhajala 
v Argentini.

 Benedikt XVI. 2005. Discorso di Sua santità 
Benedetto XVI alla Curia Romana in 
occasione della presentazione degli 
auguri Natalizi. V: Insegnamenti di 
Benedetto XVI. Zv. 1, 1018–1032. Rim: 
Libreria Editrice Vaticana.

– – –. 2013. Discorso del Santo padre 
Benedetto XVI: Incontro con i parroci 
e il clero di Roma. V: Insegnamenti di 
Benedetto XVI. Zv. 10, 230–243. Rim: 
Libreria Editrice Vaticana.

Bouyer, Louis. 1968. La décomposition du 
Catholicisme. Pariz: Aubier-Montaigne.

Bucci, Onorato, in Pierantonio Piatti, ur. 2014. 
Storia dei Concili ecumenici (attori, 
canoni, eredità). Rim: Città nuova 
editrice.

Clifford, Catherine E., in Massimo Faggioli, ur. 
2023. The Oxford Handbook of Vatican 
II. Oxford: Oxford University Press.

De Mattei, Roberto. 2010. Il Concilio Vaticano 
II: Una storia mai scritta. Milano: 
Edizioni Lindau.

Dolinar, France. 1990. Katolicizem v »pro-
cesu« izvotlitve. V: Alojzij Geržinič, ur. 
Slovenska katoliška obzorja: izbor ese-
jev, razprav, člankov, 42–93. Buenos 
Aires: Slovenska kulturna akcija.10

Gherardini, Brunero. 2009. Concilio 
Ecumenico Vaticano II: Un discorso da 
fare. Frigento: Casa Mariana Editrice.

Juhant, Janez. 1995. Pomen drugega vati-
kanskega cerkvenega zbora za Cerkev. 
Teorija in praksa 32/11–12: 988–997.

Katekizem katoliške Cerkve. 1993. Ljubljana: 
Slovenska škofovska konferenca.

Koncilski odloki. 1980. Ljubljana: 
Nadškofijski ordinariat.

Malmenvall, Simon. 2022. Podoba ruske pra-
voslavne kulture v delih Franca Grivca. 
Bogoslovni vestnik 82/4: 1003–1015.

– – –. 2015. Nekateri historiografski vidiki 
Benediktove hermenevtike drugega 
vatikanskega koncila. Logos: medna-
rodna večjezična revija za kulturo in 
duhovnost. https://kud-logos.si/benediktova-
-hermenevtika/ (pridobljeno 15. 10. 2024).

Marchetto, Agostino. 2012. Il Concilio 
Ecumenico Vaticano II: Per una sua 
corretta ermeneutica. Rim: Libreria 
Editrice Vaticana.

Ouellet, Marc. 2013. Aktualnost in prihodnost 
koncila: Pogovor z Geoffroyem de la 
Tousche. Prev. Stane Zore. Ljubljana: 
Družina.

Oblonšek, Cecilija. 2021. Liturgična inkultu-
racija in vprašanje tradicije. Edinost in 
dialog 76/2: 101–129.

Platovnjak, Ivan, ur. 2012. Karel Vladimir 
Truhlar: pesnik, duhovnik in teolog. 
Ljubljana: Župnijski zavod Dravlje; 
Teološka fakulteta.

Porfiri, Aurelio. 2024. The Right Hand of the 
Lord Is Exalted: A History of Catholic 
Traditionalism from Vatican II to 
Traditionis Custodes. Bedford: Sophia 
Institute Press. 

Ratzinger, Joseph. 2000. Der Geist der 
Liturgie: Eine Einführung. Freiburg: 
Herder.

Šuštar, Alojzij. 1995. Drugi vatikanski ve-
soljni cerkveni zbor – prelomnica 
v Katoliški cerkvi. Teorija in praksa 
32/11–12: 1022–1028.

Tanner, Norman. 2013. The Impact of Vatican 
I and II on Catholic Church: How 
‘Novelʼ was Vatican II? Bogoslovni ve-
stnik 73/2: 167–174.

Truhlar, Vladimir K. 1967. Pokoncilski katoli-
ški etos. Celje: Mohorjeva družba.

 

https://kud-logos.si/benediktova-hermenevtika/
https://kud-logos.si/benediktova-hermenevtika/



