











Kersanski nauk

od

Bozjih Iastmnost.

Zilozil
Simen Wilfan,

fajmoster v Krajnski Gori na Gorenskim.

Z dovoljenjem visokocastitljiviga Ljubljanskiga
skofijstva.

O Bt

V Ljubljani.

Na prodaj per E. Honu, kuplevaveu z popirjem
in bukvovezu na starim tergu Nr. 157.

1850.



w ’ -
i -
- u
'

3 - o i 2
.\ -
y . F
X En = 8

Lo A

- e B
v rathomisl

} SRSl oS

b o

b - 3
i




Od hozjih lasinost.

@ ezus Kristus nam neko nar imenitnisih in nar
bolj poglavitnih zapoved s temi besedami oznani:
(Mat. 5, 48.) ,Bodite popolnama, kakor je vas
Oce nebeski popolnama.“ De tedaj to imenitno od
samiga bozjiga Sina perporo¢eno zapoved dopol-
nimo, nam je silno potreba, ne le sploh vediti,
kaj je Bog, temu¢ tudi nektere njegovih brezste-
vilnih popolnib lastnost posebej poznati. — Po
bozjih lastnostih Se bolj na tanko spoznamo, v
kaksni zavezi smo z Bogam, kaksne dolznosti ima-
mo do njega, in v njih najdemo mocne perganjke
dolznosti zvesto dopolniti. Kdor Boga ne pozna,
tava po tamoti. Pomanjkljivest zdraviga nauka,
praviga distiga spoznanja bozjih lastnost ni le po-
sameznih ljudi, temué cele narode v velike, v nar
gersi zmote in pregrehe zapeljala. Zvesto torej
poslusajmo nauk od bhozjih lastnost, ker tudi veliko
veliko perpomore, de prihodnje nauke loZje in holj
¢isto razumemo.

Bozje lastnosti pa spoznamo, kolikor jih je
¢loveski slabosti na tem svetu spoznati mogoce,
nekoliko Ze po lastni pameti, bolj ¢isto pa Se po
bozji besedi, ko je v svetim pismu zapisana. So-
sebno zlozno, umevno in na tanko nas je Jezus
Kristus bozjih lastnost poduéil.

Ktere lastnosti bozje nam gre sosebno
vediti?

Téle lastnosti boZje nam gre sosebno
vediti: g



1. lastnost boZja:
Bog je vsigamogoden.

Bog je vsigamogocen: stvaril je nebo in zemljo in vse
kar je: njemu ni ni¢, kar koli ho¢e, nemogoce storiti.

Zakaj nas apostoliska véra le bozje vsi-
gamogocnost z glasno besedo opomni?

Apostoliska véra, ktera se tako peréne: ,Ve-
rujem v Boga Oceta vsigamogoéniga“ z glasno be-
sedo le sosebno boZzje vsigamogocnosti opomni:

1. Ker precej po ti besedi Boga stvarnika
nebes in zemlje imenuje: sivarjenja si pa brez vsi-
gamogocne volje bozje pamet nikakor misliti ne
more, ker je stvaritev sosebno delo Boga vsiga-
mogoéniga, tedaj nas samo 1é lastnosti bozje apo-
stoliska vera posebej v svojim zacetku na glas
opomni.

2. Ker se ravno ta lastnost med vsimi popol-
nostmi boZjimi okoli nas slehernimu é¢loveku nar
bolj svitlo pred oé¢i stavi, in povsod nasi pameti
razodeva. Tudi nas nié bolj ne gine, ni¢ moé-
neji v nas vére v Boga mne poterdi, ni¢ bolj v
zivo zaupanja vanj ne prebudi, ni¢ glasneji dolz-
nosti Boga iz vse mo¢i in ¢ez vse ¢astiti ne ozna-
nuje, kot misel, de je njegovo bitje vsigamogoéno.

3. Je ta lastnost sledniga ¢loveka slabosti, tudi
otro¢ji pameti, razumeti nar loZzji, nar perpravnisi.
Ni ravno tako lahko zapopasti sledni pameti, kaj
se pravi: Bog je neskonéno svet, pravicen, moder,
previdin; sledna Se tako kratka pamet ali tesni um
pa precej razloci, kaj je to, de vse stvari ali iz
ni¢ stori, kar koli hoce.

4. Nam vsigamogoénost nar bolj vidno kaze,
koliko nezmerno viksi in castitljivsi je Bog ko vse
stvari, kako neskon¢no popolnama v permeri s vsim,
kar koli se veliciga in castitiga nad stvarmi najde.
Sledna se folika mo¢ stvari je kot stvar sama ome-
jena; mo¢ bozja pa, ko Bog sam, ne pozna meja,
Jje neskonéna. Mislimo si mogocniga kralja, ¢igar



3

oblast seze od kraja do kraja sveta. Oh, ali kako
slaboten je tudi on v vsi svoji mogoénosti in casti!
Bolezni, ki ga zadene, ki ga na posteljo pelozi,
se ne more znebiti po svoji volji, naj ji ukazuje,
kakor hoce, ona ga ne poslusa. V grobu, desi-
ravno v zivljenji v toliki ¢asti in imenitnosti, von-
der le svojiga trupla cervickam ohraniti ne more;
¢e tudi ziv vse premaga, smerti in strohljivosti
premagati v stanu ni, v prah razpadlo bo njegoveo
truplo, kot telé njegoviga nar manjsiga podlozni-
ga: ni¢ ne pomaga, naj se brani ali ne. Tudi za
eni sami miglej nar mogoénisi kralj dneva podalja-
sati ali perkrajsati, vetra ali dezja, zime ali leta
ustaviti ne more. Per vsi svoji mogoénosti je per=
siljen rad ali nerad svojo slabost spoznati. Sni-
dejo, zdruzijo naj se z nar vec¢imi modrijani kralji
vsi, in nikakor ne bojo zamogli le prahika ali bi-
like iz ni¢ storiti, ne bojo mogli nar manjsimu ¢éer-
viéu ‘ali musici zivljenja dati. Pa kaj se porecem?
Veliko veci ko vsa ¢loveska mo¢ in razumnost je
se le mo¢ in razumnost angeljev: pa tudi vsi an-
gelji in visi angelji skupej ene same cvetli¢ice ka-
korsnih je milijone po travnikih, eniga samiga pe-
ska stvariti ne zamorejo. ,Bog pa je le rekel, in
vse je bilo storjeno, ukazal je, in stvarjeno je
bilo.* lLe de eno besedo rece, le de hoée, in tav-
zent iakih svetov iz ni¢ v bitje stopi, le de eno
besedo rece, le de hocée, in vse se zopet v po-
prejsnji ni¢ poverne in zgubi. Cigave kolena bi se
per takih mislih ne perpognile, na zemljo ne po-
dale , Vsigamogocéniga moliti? Cigavo serce bi per
teh mislih z Davidam ne zdihovalo: ,,(Ps. 45, 3.)
Velik si o Gospod, in silno castilljiv, velika je
tvoja moé, in tvoja modrost nezmerna.“

Kako vemo, de je Bog vsigamogocen?

Bog je Bitje, ki ima neskoncno popolni um in
voljo, pa ne telesa. — Neskonéno popolni je nje-
govi um, vse pozna, vse v¢, vse vidi in previdi,
kar je in kar ni, njegovim mislam ni ni¢ zagernje-
niga, ni¢ perkritiga, ni¢ neznaniga; pred njego-
vimi oémi vedno vse razodeto stoji, kar koli sine-



6

skonéni um le misliti zamore. Bog ima pa tudine-
skonéno popolnama voljo, (zakaj nad Bogam sene
smé in ne more ni¢ omejeniga, ni¢ pomankljiviga
misliti) in k neskonéni popolnosti volje se tudi to
steje, de se vse, kar koli si njegovi neskonéno
popolni um le misliti zamore, per té pri¢i, na en-
krat brez perprave, brez orodja, brez ptuje per-
pomo¢i, brez truda in perzadevanja zgodi, ce le
on ho¢e. Ko bi bilo mogoée, de bi se na njegovo
voljo le ena sama re¢ ne zgodila, bi Ze njegova
volja ne hila ve¢ neskonéno popolna, temué sla-
botna, in Bog bi ne bil Bog, kar je misliti nespa-
metno. Nemogoce je tedaj si Boga brez vsiga-
mogocnosti misliti; Ze nasa pamet hoée v Bogu
neomejeno mo¢ imeti, Ze nasa pamet mu vsigamo-
goénost perlasti. _

Koliko neizreceno veliko reéi si ze mi s svo-
jim omejenim kratkim umam misliti zamoremo: von-
der si jih le misliti moremo, ne pa stvariti. In Bog
¢e le rece, c¢e le hoce, in na enkrat je (u, kar biti
ukaze. ,On klice reéi, kterih ni, kakor de bibile,
in na njegovi glas so mu pokorne.“ — Pa se ve¢:
Koliko tavzent in tavZent brezstevilnih vidnih in
nevidnih re¢i si mi s svojo kratko pametjo se mi-
sliti ne moremo, koliko tavzent in zopet tavzent
re¢i nam je pa zlo nezapopadljivih, ki so pred ne-
skonéno popolnim umam bozjim odgernjene, ake
ravno Se v resnici ne obstojé; pa niso mu le od-
gernjene, ampak ¢e le besedo izrede, ce le hoce,
se postavijo vse pokorne izni¢ pred njega, svojiga
stvarnika. Ja njemu vsigamogocnimu ni ni¢ veciga
truda, ni¢ daljSiga ¢asa treba stvariti se en svet,
kot stvariti eno samo zernice peska, stvariti eniga
Keruba ali Serafa, kot stvariti eniga mravlinca.

Kako se spoznamo, de je Bog vsigamo-
gocin?

Boga vsigamogoéniga nam tudi oznanujejo okoli
in okoli nas vse stvarjene reéi. Pravi nam nasa
pamet: Neskonéno, neomejeno bitje le. ktero je
Bog, je od vekomej in sam od sebe. Vse druge
vidne in nevidne reé¢i so pa omejene, in ker so



7
omejene, tedaj tudi niso veéne, in ker niso veéne,
imajo torej zacetik in zacetnika. Kdo pa je njih
zacetnik? Po pameti sodimo in odgovorimo: Kdo
drugi je njih zacetnik, kot on, ki je Ze veéno pred
vsimi vidnimi in nevidnimi reémi zivel, in sam le
vse nezmerne prostore napolnil ——Bog. Njegova
mo¢ le je perva mo¢, je edina in ve¢na bila, on
tedaj vecni, neskonéni, neomejeni le je tudi, ka-
dar se mu je zdelo, vse té reci, ktere vidimo in
ne vidimo, iz ni¢ poklical. Zato prepric¢uje David
v zahvalni pesmi tega vse stvari rekoé: ,(Ps. 99,
2. 3.) Ukaj Bogu cela zemlja: s veseljem sluzite
Gospodu. S petjem pridite pred njega veselim.
Spoznajte, de je sam Gospod Bog: on je nas stva-
ril, in mi se nismo sami. Mi smo njega ljudstve
in njegove pase ovce.“ Modro sklepa na dalje nasa
pamet iz dozdaj stvarjenih reci: Kakor so té vse
pokorne bozjimu vsigamogoénimu glasu, ko se je
zaslisal, iz ni¢ postale, ravno tako bi Se tavzent in
tavzent takih svetov na toliko mogoéno voljo po-
stati moglo, ko bi jih imeti hotla; in zavzame,
zgine, pretrese se ona spoznaje: de je veéni Bog
le s samo svojo voljo celi svet iz ni¢ storil, toliko
mnoge zelisa in zivali na visavah, na zemlji in v
vodah stvaril, toliko nezmerno velike okrogline ne-
beskih trupel iz ni¢ })oklical, jik z gorkimi in svit-
limi zarki obdaroval! Uéi nas nasa pamet, de nima
nobena stvar sama v sebi moci se ohraniti ali ob-
derzati, kot je nima se stvariti, vse bi poginilo,
ko bi nestvarjena, neomejena moé¢ bezja vsiga ne
obderzala, in od zaéudenja ona omedli v premislje-
vanji, ker spozna in vé, de boZja vsigamogocCna
heseda ni le bila zadosti mocna vse pozemeljske in
nebeske, vse vidne in nevidne stvari iz nié pokli-
cati, temu¢ de je njegova vsigamogocna beseda
tudi toliko tavzent in tavzent let v prihodno ze
tehtna zadosti bila, vse stvari obderzati, v lepim
redu ohraniti, kolikor éasa 7e svét stoji, in koli-
kor casa Se stal bo. Zakaj enkrat je ukazal:
Naj je svitloba: naj je podnebje: solnce, luna in
zvezde na nebu naj postanejo, in {akratna beseda
za vse prihodnje ¢ase velja, in s svojo mocjo vse



8

obderzi. Solnce ne omedli v svitlobi, in v gorkoti
ne slabi, luna se nikdar ne moti ne rasti, ne vpa-
dati; zvezde se v svojim teku ne medejo; vse ne-
beske trupla in nasa zemlja brez podporne, brez
stojala, brez perpétve-na golim praznim prostoru,
na nié visi, vse se znotraj meja derzi, ktere je
Bog slednji stvari odkazal. Cudno je, in iz tega
se hozja vsigamogocnost nezmerna kaze, ker je
on vse reci iz ni¢ stvaril: ali Se bolj preéudno je,
in njegova vsigamogoénost pred oéi nase pametiSe
bolj svitlo stopi, ¢e premislimo, de ima njegova
vsigamogocna beseda ze toliko tavzent let do vsih
reci svojo stanovitno, neoslabljeno moé, ravno ka-
kor de bi Bog slednje leto svojo stvaritev ponavljal.

Kako nam sv. pismo vsigamogocnost bozjo
poterduje? Kako jo nam sosebno v stvarje-
nji sveta, in tudi pozneji skazuje?

De ne opomnim drugih besedi, z kterimi sv.
pismo Boga vsigamogocéniga oznanuje, le samo to
povem, de sv. pismo stare zaveze besedo: vsiga-
mogocin devet in sedemdesetkrat boZjimu presve-
timu imenu perstavi.

Ali sosebno lepo in jasno nam kaze sv. pismo
hozjo vsigamoegoéno voljo s povestjo od stvaritve
sveta rekoé¢: V zacetku je Bog vstvaril nebé in
zemljo. Pa bila je zemlja se pusta in prazna. Po-
krita je bila Se vsa z globokimi vodami. Tama je
bila, kar rece Bog: ,Bodi svifloba ! in svitloba
je postala. Bog ukaze: Bo naj podnebje! in kar
zgodilo se je. Ta lepi plavi obok nad nami po-
stane , in nekoliko vodd se zbere v oblake na kvi-
sko. Po tem re¢e: Voda na zemlji naj steée na
en kraj, in perkaze se suhota. Zgodilo se je. In
tako je morje postalo in suha zemlja, so postali
studenci, potoki in reke. — Zdej Bog zapové:
Zemlja naj rodi trave, zeli in rodovitne drevésa!
Tudi to se je zgodilo, in lepo zelena je bila zem-
Ija, in bilo je mnogil roz in ¢vete¢ih dreves. Ka-
kor spomlad. — Bog po tem rece: Luéi naj bodo
na nebu, de kaZzejo dueve in leta, in pa svetijo na



9

zemljo! Ko bi trenil, so bile. Gorela je, de dan
dela, velika lu¢ — solnce, blisece na nebu! Sijala
je prijazna luna, de sveti po noéi. Migljalo je
zverd brez stevila veliko. Tedaj Bog rece: Mer-
goli naj od rib in drugih zival v vodi, od ptic pod
nebam, in zemlja naj da vsakterne Zivali, in komej
izreceno, je zetudi bilo vse. Posledni¢ stvari Bog
¢loveka, in ga po svoji podobi stvari; kakersniga
hoce, tak |postane.

Glejte! kako ¢astito in jasno nam ta pergodba
vsigamogoénost bozjo skazuje. Bog rece: Naj se
zgodi, in kar ho¢e in kolikor hoée, iz ni¢ v bitje
stopi, kar per ti pri¢i postane. Cigar heseda, Ci-
gar volja je toliko moc¢na in zdavna, de klice reéi,
kterih ni, ko de bi bile, in so mu na njegovi glas
pokorne, se smé, se mora vsigamogocni klicati in
imenovati.

Pa tudi pozneji pergodhe svetiga pisma nam
pricajo bozje roke mo¢ neskonéno. Ko se je ste-
vilo Ijudi namnozilo, z njim pa spacenost narasla,
je bozja pravica sklenila, toliko hudobni rod, zu-
naj Noeta in njegove hise, ker ga je pravicniga
znasla, s potopam pokonéati. In ko je Noe s svojo
druzino in z edbranimi zivalmi v barko sel, kiero
je sam Bog zaperl, da bozja vsigamogocnost vo-
dam povelje k potopu: in kar liti prestrasno iz pod
neba zaéne, in voda iz oblakov hrumi kakor iz
strasnih slapov na zemljo. Morje predere na hozjo
besedo ograjo, v ktero ga zaklenila je ravno leta
vsizamogocna beseda. Podzemeljske vode kipé na
svitlo, si brezna storé in se iz njih razlivajo cez
zemljo, de voljo vsigamogoéniga spolnijo. Od zgo-
rej, od strani in od spodej narasajo vodé, de éez
celo zemljo, in petnajst komolcov ¢ez nar viksi
goré pod celim obnebjem nastopi voda, kakor je za-
dobila povelje od -vsigamogocniga: pokoncati vse
po vsi zemlji, bodi ¢élovek, bodi zivina, bodi ptica
iz pod neba ali ¢erv v prahi.

Ko so pozneji prebivavei Sodome in . Gomore,
Adame in Sehoim, v tolike pregrehe in hudobije
zabredli, de so tiste zavolj svoje velikosti in na-
gnjusnosti v nebo vpile in masevanja od neskonéno



10

praviéniga Boga nad té mesta tirjale, se je Go-
spod razserdil. On zapové, in kakor zapové, se
per té priéi spolnuje: Nebo dezuje zveplo in oginj
na Sodomo in na enako pregresne mesta, de soone
in vsi njih prebivavei poginili. Ves lepi kraj je bil
v jezero prevernjen polno zvepla in soli, de se mu
pravi do danasniga dne mertve morje.

Zive in mertve stvari so bozji besedi kar po-
korne, ko Faraonain Egipt kaznuje, morje se razdeli,
ko Bog lIzraelce iz terde suznosti pelja, in se zo-
pet na njegovo povelje ¢ez Karaona in njegovo
vojsko zagerne; mana od neba pada Izraelce v pu-
savi rediti, skala vodo da Zejne napojiti, reka Jor-
dan se razdeli, de Izraelei po suhim v obljeno de-
zelo gredo; na glas trobente se ozidje Jerihunskiga
mesta razvali, in na koliko drugih straneh Se nam
sv. pismo v veselih in v strasnih pergodbah kaze,
kake velik in castitljiv je Gospod nas Bog, in de
njegova mo¢ nima meja. Torej so razsvetljeni mozje,
kakor druge bozje lastnosti, se dobro tako pogosto
bozjo vsigamogocnost oznanovali. V bukvah Joha
Eliju tako govori: ,(Job. 37, 3. — 7.) Njegovo
bozje oké je ¢ez vse, kar je pod nebam, in cez
pokrajne zemlje njegova lu¢. — Za njim rjove bu-
canje, on z glasam svoje velikosti gromi, in po
tem, ko se njega glas slisi, ga nihée ne zapopade.
— Bog c¢udno s svojim glasam gromi. On dela
velike in nezapopadljive reéi. Onzapové, de sneg,
zimski dez, in moc¢na ploha na zemljo pade. On
kaze svojo oblast éez vse ljudi, de sledni njegove
dela spozna.“ Modri pravi: ,(Modr. 16.) Ti si
Gospod, ki imas oblast do zivljenja in do smerti
in vodis do smertnih vrat, in nazaj vodis.“ David
pa: ,(Psal. 33, 6.— 9.) Z Gospodovo besedo so
nebesa vierjene, in s sapo njegovih ust vsa njih
lepota. On spravlja morske vode vkup, kakor v
meh, on skriva brezna veda v globoéinah zemlje.
Cela zemlja naj se Gospoda boji; vsi, kateri na
sveti prebivajo, naj se pred njim tresejo. — Zakaj
on je rekel, in vse je bilo storjeno: on je zapove-
dal, in vse je bilo stvarjeno.“ 5

Tudi sv. pismo nove zaveze to lasinost veckrat




i1

perpoveduje. Angelj Gabrijel reée Marii: ,(Luk.
4, 37.) Per Bogu ni nemogoéa nobena rec.“ Je-
zus pred svojim terpljenjem moli: ,?(Modr. 14, 36.)
Aba, Oce! tebi je vse mogoce!* — Sv. Pavl:
,(Rim. 4, 17) Bog mertve ozivlja, in klice to,
car ni, kakor to, kar je. — ,(Efs. 3, 20.) Bog
premore nezmerno vec storiti, kakor mi prosimo
ali umémo.“ ,(Ap. dj. 14, 14.) V Listri on pre-
bivavee opominja, de naj se od praznih Bogov k
zivimu spreobernejo, kteri je storil nebd in zemljo,
in morje in vse, kar je v mjih.¢ — Tudi v Ateni
on uéi: ,(Ap. dj. 17, 24.) Nevidni Bog, kteri je
Gospod nebes in zemlje, ne prebiva v tempeljnih
s rokami storjenih.“

Pa kaj! saj so pergodbe nove zaveze, kar se
je s cerkevjo Jezusa Kristusa godilo, in kar se se
godi, vse kakor svitlo ziralo, v kterim se vidi,
kako preéudno in zdavno jo hozja vsigamogoénost
zdruZzena z njegovo modrostjo in previdnostjo vla-
da, de svoje svete naméne doseze. Le malo jo in
ob kratkim pomislimo.

0 koliko spricevanje bozje vsigamogocnosti
je ze to, ker je vec¢na beseda bozja meso postala,
de je med nami prebivala! In de je Jesus Kristus
cloveski rod iz terdnih verig pregrehe, hudi¢a in
pekla resil, se posluzi perpomockov, ki so pred
svetam nar slabotnisi viditi, de se je toliko vidnisi
pokazala mo¢ bozje vsigamogoénosti. On sam se
ni prestavil v oblast in ¢ast kaciga posvetniga kra-
lja ali poglavarja, de bi bil s svojim pozemeljskim
velicastvam ljudi pod bandero svojiga svetiga evan-
gelija potegnil, temu¢ je dovzel podobo hlapca, de
bi drugim stregel, ne pa de bi se njemu streglo.
On ‘svojim ne obeta zloznosti in mehkuznosti, ne
casniga bogastva ali ¢asti, femu¢ krize, tezave,
preganjanje, me¢ in mnogoterno smert, invonder
se stevilo njegovih ucencov mnozi. On siv ozZna-
novanje svetiga evangelija ne odbere pozemeljskih
modrijanov; v razsirjenje svoje cerkve si ne odvoli
mogocnih tega sveta, yampak (L Kor. 1, 27., 2,
8.) to, kar je nespametno pred svetam, je Bog
lzvolil, de bi modre v sramoto perpravil: in to,



12
kar je slabiga pred svetam, je Bog izvolil, de bi
mocne osramotil. — In to, kar je nezlahtniga in
zani¢ljivica pred svetam, in to, kar ni¢ ni, je Bog
izvolil, de bi tisto, kar je, razdjal.“ Odvoli si
namreé¢, dvanajst Galilejskih neucenih, priprostih,
pred svetam zani¢évanih ribéev, in po njih veliko
delo razsirjenja, svoje svete cerkve izpelje, de saj
nihc¢e tega kaki ¢loveski modrosti ali moc¢i ne per-
pisuje , temu¢ de se iz vsiga le gola moé¢ in mo-
drost bozja kaze. Se veé: Koliko je sveta cerkev
precej od svojiga zacetka mogla preganjanjain na-
sprotovanja prestati. Dopolnovale so se nad njo
Davidove prerokovavske desede: ,(Ps.2,1.—4.)
Zakaj so se nejeverniki togotili in ljudsiva prazne
reci zmislovale 2¢ — ,Kralji te zemlje so se ster-
nili, in poglavarji so se posvetovali zoper Gospoda
in zoper njegoviga Kristusa. — Raztergajmo njih
zveze: pravijo oni: in verzimo njih jarm proé¢ od
sebe.“ — ,Ali ta, kateri v nebesih prebiva, se jim
bo smejal: Gospod se jim bo posmehval.“ Per tri
sto let so namre¢ pozemeljski poglavarji in cesarji
z vso mocjo in grozovitnostjo cerkev preganjali, in
bi bili kmalo sledno élovesko se tako mocno na-
redbo razdjali, ali cerkve razdjati niso zamogli,
zakaj bozja moc je bila Z njo. Vsa njih mo¢ in
grozovitnost se je nad njo razbila, kot se razbi- -
jejo nad sivno skalo merski valovi: oni so se v
rah zdrobili, njih ¢ast in mo¢ se je pogubila, njih
ﬁraljestva so bile razdjane, cerkev pa pod perutami
bozje vsigamogocénosti le terdna na sivno skalo po-
stavljena stoji. — In kaj, ali je mar po tih kerva-
vih tri stoletjih za cerkev tihotni mir nastopil? 0O
nikakor ne! Sledno stoletje se kake nove posasti
sovraznikov, vidnih in skrivnih preganjaveov, go-
lufnih prerokov, zapeljivih uéenikov, ali drugaénih
sluzabnikov pekla in hudi¢a rodi, de se v svojim
serdi penijo zoper sveto cerkev, ali oni poginejo,
cerkev pa le moéna stoji, in bo tako mocna slala,
de peklenske vrata tudi do konca sveta me bojo
ni¢ zoper njo premogle. — O koliko pricevanje
bozje vsigamogocnosti nam je fo!




13
Kako se bozjo vsigamogocnost spoznamo ?

Ne le po tem, ker je Bog nas, kakor vse dru-
ge vidne in nevidne re¢i vstvaril, ker vse ohrani,
obderzi in vlada, temué tudi iz tega, ker bo prisel
s svojo pravico sodit zive in mertve, veéno povrac-
vat po zasluZenju dobrim in hudobnim. Ravno to
nam tudi njegovo vsigamogoénost pricuje. Zakaj
ko bi ne bil vsigamogoéin, bi ne mogel poverniti
dobrim in hudobnim po zasluZenju.

Al je mar le Bog Oce wvsigamogocin,
ker se moli: Verujem v Boga Oceta vsiga-
mogocniga ?

Vse tri bozje persone, Bog Oce, Bog Sin in
Bog sveti Duh imajo ravno tisto nerazdeljivo bozjo
natoro, torej je sledni bozji perSoni neskonéna,
neomejena hozja moc¢, ktero vsigamogoénost ime-
nujemo, lastna. ,,0¢e,“ moli cerkev v svojih nedel-
skih molitvah, ,,6ée je vsigamogocin, Sin je vsiga-
mogo¢in, sv. Duh je vsigamogocin, pa vunder niso
trije vsigamogocni, temuc le eden vsigamogocni je.“
V treh bozjih personah je tedaj vsigamogocnoest le
ena. De cerkev v apostolski véri, kakor tudi v
veé drujih molitvah vére vsigamogocnost Bogu Ocetu
perlastuje, pride od tod, ker je on vir ali izhaja-
lise unih dveh bozjih person, kterama on od ve-
komaj z bozjo natoro vsigamogocénost in vse druge
lastnosti podeluje.

Ker je Bog vsigamocin, ali mu je torej
tudi mogoce lagdats, 7. t. d.?

Bogu je scer vse mogoce, to de mu je vonder
nemogoce lagati, zapeljati ali zapelanimu biti, ali
kakor koli gresiti, ali umreti, ali kaj druziga nap-
¢niga in slabotniga storiti. Zakaj kaj takiga je
nepopolno, je le slabim in gresnim natoram lastno:
Bog pa je neskonéno popolno bitje, v kterim clo
nobene slabosti ali pomanjkljivosti ni; kaj takiga
pa storiti bi ne bilo delo vsigamogoénosti, temugé
delo slabosti, kar je bozjimu bitju nasprot. Torej
si moramo Boga vselej tako vsigamogocniga mi-



14

sliti, de mu ni¢ ne perlastujemo, kar bi bilo kaki
drugi njegovi lastnosti, in torej njegovi neskonéni
popolnosti nasproti.

Kako se moramo zaderzati, ker je Bogy
vsigamogocen ?

1. Veselimo se iz celiga svojiga serca, ker
nam je Bog, on vsigamogocni toliko sre¢o dodelil,
toliko ¢ast skazal, de nas je poklical, de bi mi
slabotne stvari svoj glas z angelskim petjem zdru-
zili , njega ¢astili, hvalili, in veéno molili. ,Kaj
je c¢lovek, de se ga spomnis, ali sin élovekovi,
de ga obises? Malo si ga pod angelje ponizal, s
¢astjo in hvalo si ga kronal.“ Jest recem: njega
hvaliti, ¢astiti in veénc moliti je ¢lovek, smo mi
vsi stvarjeni, njega kteri je vsigcamogocen samob-
lastnik nebes in zemlje, ,kteri se po oblakih vozi,
in hodi na perutah vetrov, pred kteriga jezo se
zemlja trese, in gore do dna giblejo in kadé, ka-
dar se jih dotakne, kterimu je pokorno tudi morje,
in svojih bregov, kakor mu je prepovedal, ne pre-
stopiy kteri re¢i, ki jih ni, ravno take klice, ka-
kor te, ki so, in kljuce smerti in pekla v svojih
rokah ima.* Vonder de bozjo vsigamogoénost, in
¢ast, v ktero smo poklicani, bolj ¢utimo, in si per-
zadenemo v poniZnostipa z lgloreénostjo in iz vse moéi
svojiza Boga castiti, vam hocem njega velikost, ki
nam_jo stvarjene reci oznanujejo, Se malo popisati.
— Clovek meni, de je njegova zemlja, na kteri
prebiva, nar veci delo bozje roke, de je skoraj
ves svet, ki ga je Bog vstavaril; de je v sredi
vsiga, kar je stvaril, de se solnce in zvezde okoli
nje wverté, in so le zavolj nje vstvarjene, in de
niso skoraj mi¢ proti nji. In vonder nam zvezdo-
gledi povedoé in skazujejo, de je nase solnce, okoli
kteriga se, kakor nasa zemlja, Se veliko drugih
in vecih zemlja verti, kiere svojo svitlobo od njega
imajo , Stirnajst sto tavzenkrat veéi, kakor zemlja,
pa tudi eden in dvajset milionov milj dale¢ od nas,
tako dale¢, de ko bi kiera ptica tako hitro letela,
kakor iz stuka izstrelena 'krogla, bi mogla leteti
celih pet in dvajset let, de bi do njega perletela. In



15 -

take tako velike solnca, ktere imajo, kaker uceni
mislijo tudi svoje zemlje ali svetove okoli sebe, so
skoraj vse zvezde na nebi, tudi clo v rimski cesti,
ki se tako majhine in tako goste vidijo. Kako ne-
izreceno dalec morajo tedaj biti, in kake velik ne-
izmerni, nezapopadljivi njih prostor ali plavo nebo
nad nami in okoli nas, ktero je tako gosto obse-
jano z njimi. Nar blizneji iz med njih pravijo
zvezdogledi, so ve¢ ko dve sto tavzenkrat tako
dale¢ od nas, kakor selnce, tako de bi tudi blisk
do njih imel veé ko sest let hoda. Kaj bos le re-
kel, ¢e ti uceni Se zraven poveds, de so od teh
nar bliznisih zvezd druge, ki se manj in manj svitle
vidijo, spet morde ravno tako dalec, kot te od nas;
in za temi inravno tako dale¢ od njih spet se druge,
in sam Bog vé, koliko se veé¢ takih in tako velikih
solnc eno za drugim, in tako dale¢ eno od druzi-
ga, in to okoli in okoli in na vse kraje po nebi!
Kaj bos rekel, ée ti povedo, de so nektere teh v
nasih oéeh in mislih tako majhnih zvezdic tavzent
in tavzentkrat veéi kakor solnce, in v izgled tega
spricujejo, de je zvezda imenovana Véga tako ve-
lika, de bi, ko bi ne bila ni¢ dalj od nas kaker
solnce, eno cele uro in dvajset minut iz za gore
sla, predin bi se vsa vidila; zvezda Aldebaran,
ko bi se ob Sestih perkazala, bibila se le ob dva-
najstih, in zvezda Kapela se le ob stirih popoldne
vsa iz za gore. Kaj bos rekel, kaj obéutil vsvo-
jim sercu, ¢e¢ se tukaj tudi spomnis, de je Bog
neskonéno moder, de tako velikih solne in svetov
z4stonj vstvaril ni, de morajo tedaj prebivalisa biti:
s pametjo previdenih stvari, kakor je clovek? Ali
se ne bos zgubil v svojih mislih per tako wvelikih
in nezapopadljivih delih bozje vsigamogocnosti, proti
kterim je zemlja, ki na nji prebivamo, in se nam
tako velika zdi, komej toliko, kot kapljica vode
];‘)roti velikimu morju. Ali ne bos tukaj na svoje

olena padel, takih in tako velikih re¢i stvarnika
molil , in poln spostovanja in casti do njega s pre-
rokam Jeremijam klical: ,,(1.buk. spozn. sv. Avg.)
Gospod, ni ‘ga tebi enakiga, velik si, in_veliko
mogoéno je tvoje imé!“ Ali ne ho§s mar poln po-



16

niznosti s svetim zavzetjem kot sveti Avgustin zdi-
hovaje vpraseval: ,(Ps. 144, 3.) Velik si, 0 Go-
spod ! in silno ¢astit, velika je tvoja mogoénost,
in tvoja modrost nezmerna,* —  (Ps. 156, 35.)
In clovek te hoée hvaliti! Clovek toliko picli del
tvoje stvaritve! Clovek, ki svojo umerjocnost sa-
boj nosi, in pricevanje svojiga gréha, pric¢evanje,
de ti o Bog prevzetnim nasprotjes.®

Glejte tako nam misel na bozjo vsigamogoc-
nost veliko ¢ast, v ktero smo poklicani, Boga veéno
<astiti, hvaliti in moliti, odkazuje, pa nas tudi
mo¢no naganja, ze zdej v zivljenji to dolznost do
tako castitiga Gospoda nebes in zemlje zvesto in
gorece spolnovati.

2. Velik je Gospod, in silno castit! Velika je
njegova mogocnost! Ta misel naj nas mocno od
greha odvracuje. Zakaj ¢e od ene strani pomislimo,
de se ¢lovek, ki greh stori, z Bogam, svojim tako
velikim , mogoénim in nezapopadljivim Gospodam,
s svojim in nebes in zemlje kraljem in stvarnikam
spré, soper njega spunta, ga zanicuje ; ali nam ne
pravita pamet in serce, de je taka hudobija, kot
je greh, ravno tako neizreceno velika, kakor neiz-
receno jé Bog velik, in tedaj ne le eniga, ampak
tavzent peklov vredna? In ta misel, naj nas s sve-
tim straham in grozo pred grecham navda. Ali ée
od druge plati prevdarimo, kako grozovitno tezka
in moc¢na de je roka, kiera tolike dela in trupla
zdeluje in ohrani, ¢e gresnika zadene, kateriga iz
nje nobena ne pozemeljska in ne nebeska moc re-
Siti ne more: naj nas ta misel s mocjo od greha
odverne, in ze le pred nevarnosijo, v greh zabre-
sti, trepetati stori.— Na to nas Jezus sam opomni,
reko¢ : ,(Luk. 12, 5.) Hoéem vam pokazati, koga
se hojte 2 Bojte se tistiga, kteri, ko je umoril, ima
oblast vre¢i v pekel. Res vam povem, tega se bo-
jite.“ Vresnicine vem za €as skusnjave ni¢ holgi%‘a
vam svetvati, kakor, kadar vas nagnjenje h kaki
pregresni reci vleée, ali se vase meso zoper kaj
dobriga vzdviguje, de si sami sebi le samo to re-
cete: (Bernard) ,Bog mi to prepové, Bog mi to
zapové, in to je zadosti, Njemu mora biti sledna



17

stvar pokorna, ali s voljo, de je zvelicana, ali pa
zoper voljo, de je veéno nesrecna“. Ce zdej nje-
govo zapoved derzim, bom veéno srecin, ée je zdej
ne derzim; sim vsigamogoénimu nepokoren, fo de
me bo on v mojo nesreco s svojo sodbo, in s po-
gubljenjem pokorniga znal storiti. In z tem oroZjem
hos gotovo vselej premagal sovraznika. Z Davidam
bos mislil, in zdihnil: ,Gospod! ti si strasan, kdo
se bo tebi vstavil“? ( '

3. Naj nas misel, de je Bog vsigamogoc¢en moéno
k dobrimu spodbada. Ako ravno praviéni v tem Ziv-
Ijenji ne zadobi za svojo praviénost vredniga po-
vracila, pa zato vonder v pravicnosti ne omagujmo,
temu¢ hodimo prepri¢ani, de, kakor je boZja vsi-
gamogocna roka tezka in mocéna nad gresnikam ,
kakor je strasmo v roke vsigamogoc¢niga in pravié-
niga Boga pasti, ravno take je pa tudi povracilo
nezmerno, ktero je vsigamogocni Bog tistim na uni
strani groba perpravil, kteri njega ljubijo, in iz
ljubezni do njega v pravicnosti ostanejo in Zive.
Kolikor veci je gospod, toliko obilnisi pla¢ilo, toli=
ko zlahtnisi dar svojimu zvestimu sluzabniku podeli,
¢e mu zvestobo poverniti hoce: knez ga po knezovo,
kralj po kraljevo, cesar po cesarsko — Bog pa po
hozje, in ker je neskonéni tudi neskonéno obdaru-
je. Torej pravi sv. Pavel: ,Nikogar oke se ni
vgledalo , nikogar uho zaslisalo, nikogar serce ob=
gg.tilg, kar je Bog njim perpravil, kteri njega lju-
ijo.

: 4. Misel na vsigamogocniga Boga naj spokor-
niga gresnika v zaupanji poterdi, in pred strasno
posastjo obupanja pervarje. Kadar ga velikost in
brezstevilnost znanih in neznanih grehov plasi —
kadar nikjer ne najde zdravila svoji dusi, in kadar
se mu vender taja serce od resni¢niga ksanja, od
kteriga ginjen in omeéen greh sovrazi, zivljenje
poboljsa: o takrat naj oéi svojiga skesaniga duha
na Vsigamogoéniga oberne, in poniZno zaupa de
je on zdravnik skesanih dus, de zamore sledno se
tako hudo, e tako veliko rano duse ozdraviti, on
kterimu ni” ni¢ nemogoce storiti! 7 takimi mislimi
se je skesani David k Bogu obernil rekoéé »(Ps. 24.



18
1. 2. 3. 6. 7. 18.) K tebi chstl! povzdvigu-
jem jest svojo duso. — Moj Bog ! na te zaupam,

ne pusti me k sramoti biti. -—— Ne perpusti, de bi
se mi moji sovrazniki posmehovali: sakaj vsi, ki
tvoje pomoci percakujejo, ne bojo esramoteni.— —
0 Gospod: spomni se na svoje usmilenje in na svojo
milost, ktera je od vekoma. Nikar se ne spomni
grehov moje mladosti, in moje nevednosti. Poglej
na moje poniian{"e, in moje tezave: in odpusti mi
vse moje pregrehe.“

5. Misel na bozjo vsigamogoc¢nost ohranimo kot
svestiga tovarsa na poti poboZnosti in pravicénosti,
na poti proti nebesam; ona nam bo razveselila po-
bito serce, in serénost obupljivi dusi dajala. — Ne
da se spregledati, kako resniéne so besede nasiga
Zivelicarja Jezusa Kristusa, kteri prica rekoc¢ : ,,(Mat.
7, 13. 14.) Vrata so siroke, in pot je prostorna,
kiera pelje v pogubljenje, in veliko jih je, kteri po
nji noter hodijo. Kako oske so vrate, in tesna pot,
ktera pelje v zivljenje, in malo jih je, kteri jo
najdejo.“ Koliko pogubnih lovinj, keliko nevarnih
mrez ze le sprideni svet nasim dusam nastavija!
Zraven teh mikavnih skusnjav ima pa se kristjan
domace in nar hujsi sovraznike zvelicanja, in to so
skusnjave popacene volje, pregresne pozeljivosti, v
svetim pismu poZelenje mesa imenovane , ktere mu

ot do nebes toliko tezavno delajo, in ga le na
siroko pot pogubljenja zapelujejo. — In k obema
se perdruzijo se skusnjave hudobniga duha, od kie-
riga sveti Peter pravi: ,Vas nasprotnik hudié¢ hodi
okoli koker rjoveci lev, in ise, koga bi poZzerl“
Vse to bi utegnilo kristjana ohupljivga delati, de
bi se ne mogel stanovitno na poti pravice ohraniti.
Ali tukaj je njemu boZzja vsigamogo¢nost v mocno
podporo, ki je tolikim Ze zaupanje dala, sercnost
podelila, skusnjave premagala, mir v Zivljenji in
zvelicanje v veénim dosegla, Zatorej Ze svet Pe-
ter ob svojim ¢asi vérne opominja rekoé: ,Lefemu
terdni v veri zoperstojte, in vedite , de vasi bratje
na sveti ravno fo terplenje imajo — Bog vse milo-
sti pa, kteri nas je poklical, po Kristusu Jezusu



19

k svoji veéni casti, bo vas, ker majhno ¢éasa ter-
pite , popolnama in moéne storil in poterdil®. —

Torej, ljubi moji, obernimo se Eolni zaupanja
k svojimu vsigamogoc¢nimu Ocetu, k njemu svoje
serca povzdvignimo, kadar zacutimo kako omago-
vanje na poti do zvelicanja. Varujmo se vsih za-
peljivih nastav in skusnjav, ni¢ se ne zanasajmo
na svojo slabost; zanesimo pa se, ¢e smo svoje
storili, de bozja roka nad nami ¢uje, roka tistiga,
kterimu je vse mogoce, in verujmo z Davidam re-
koéim: ,,(Psm. 90. 1. 2.) Kateri pod pomocjo nar
Visjiga prebiva, bo vsigamogocniga Boga stanovit-
no za svojiga varha imel. Gospodu porece: Moj
varh si, in moje perbezalisSe: moj Bog, na kteriga
zaupam. — Zakaj resil me bo od zaderge lovcov,
in od skodljive kuge terde besede. — S svojimi
perutami te bo pokril, in pod njegovim perjem bos
upal. Njegova resnica te bo kakor branilo ohdala:
ti se ne bos bal, pred ponoénim straham.“ Zamogli
bomo tedej vse s svetim Pavlam, kateri pravi: ,Vse
zamorem v njem, kteri mi mo¢ dell.% —

6. Kadar se znajdemo v stiskah, tezavah in
nadlogah, kadar pod tezo krizev sercnost in mo¢
omagujete , kadar se nezaupljivost serca polastuje,
ker ne najdemo ne v sebi ne per svojim bliznim
pomoci, takrat obernimo svoje o¢i na vsigamogoé-
niga Boga in potolazimo se s tem, de je Bogu vse
mogoée. Ce ho on previdil, si recimo, de mi je
dobro in zvelicansko, me bo Ze resil, nanj zaupam,
nanj se zanesem. Take zglede imamo nad Jobam
in nad Izraelci. Kadar je bila njih nadloga nar
veci, je bila vsigamogoéna roka blizo, jih resit iz
stanu, iz kakorsniga bi, po c¢lovesko misliti, ne bilo
ve¢ odresenja upati. Ravno take mocno zaupanje
do Vsigamogocniga nam tudi sveto pismo perporo-
¢a. David postavim prepeva: Gospod je moja lué,
in moja pomo¢, koga se hom bal? Gospod je varh
mojiga zZivljenja, pred kom se bhom tresil? Modri
pravi: ,(Sir. 33. 1.) Kdor se Gospoda boji, se
mu ne bo ni¢ hudiga zgodilo , ampak Bog ga bo v
skusnjavi ohranil,in od hudiga resil*. In sveti Pa-
vel: ,,Hvalen hodi Bog in Oce Gaspodéx Paéiga Je-

3¢



20

zusa, O¢e usmiljenja in tolazbe. — Kateri nas v
sledni nadlogi razveseli“. Posebno lepo pa David
tako zaupanje, ali veliko ve¢ Bog po Davidi v 90.
psalmu sam perporoca: ,(Ps. 90. 14. 15.) Ker je
on, pravi Gospod, v meni zaupal, ga hoéem jest
resiti: jest ga hocem varovati, ker je moje imé
spoznal. — On bo na me klical; in jest ga bom
uslisal ; jest sim per njem v nadlogi, jest ga hocem
ofeti, in castitljivga storiti. — Jest hocem njemu
dolgo zivljenje dati, in mu moje zvelicanje pokazati.“

In kako gotovo je pogled na bozjo vsigamo-
gocnost kristijanu ob ¢asu terplenja vir ali studenc
tolazbe nam je Jezus sam pokazal. V zacetku svo-
jiga terplenja je on povzdvignil, v persercni in za-
upni molitvi svoje serce k Ocetn nebeskimu, in je
rekel: ,0ce! tebi je vse mogoée, odvzemi ta kelih

roé od mene, vonder ne kakor jest hoéem temué

akor i hoc¢es.“ In po té molitvi je bilo njegovo
serce potolazeno. — To se pa ze tako vé, de mora-
mo le zavolj postenih in praviénih reci, ki so k
bozji ¢asti in v posveéenje nasih dus, fako moéno
zaupanje v bozjo vsigamogoénost staviti.

7. Ce od ene strani premislujemo boZjo neome-
jeno vsigamogocénost, ki se povsod ¢eznebo in zem-
ljo razsiri, od ene sirani pa svojo slabost v vsim
perzadevanji, naj nas ta misel pred Bogam globoko
poniza in uéi, de na svojo mo¢ in na stvari zau-
panja svojiga nikoli ne stavimo, temuc vselej in per
slednim djanji ali perzadevanji le v Boga, komur
ni ni¢ nemogoce. Tudi ta nauk nam sveto pismo

onudi. David uéi: ,(Ps. 126, 1.) Ako Gospod

iSe ne zida, zastonj delajo, kteri jo sidajo. Ako
Gos})od mesta ne varuje, zastonj éuje, kteri ga va-
ruje“. Na zegnu Vsigamogocniga je vse lezece,
in kdor vanj sveoje zaupanje stavi, na sivno skalo
zida. Kako velika in strasma je po tem takim ne-
spamet tistih, kteri si obetajo le s lastnim trudam,
ali clo z krivicami, golufijjami, tatvinami, ali kakor
koli si bodi drugaéi pregresno obogateti, ali si po-
sestvo perdobiti! Oni delajo, pa Gospod ne zida;
oni ¢ujejo, pa Gospod njih hise me varuje, forej
njegova vsigamogocna roka, ktera dostikrat siromaka



>

21

iz velike revsine do praviéniga pesestva povzdvigne,
takih krivienih spravo razdene, de oni, ali pa njih
otroci v revsino in pomanjkanje pridejo.

Ravnoe tako pa tudi mislimoe od duhovniga po-
sestva, ali od dusne moc¢i. Sami iz svoje moc¢i ni¢
ne zamoremo , Se dobre misli ne zamoremo obuditi
brez gnade bozje. Kakor je pa ¢lovek sam od sebe
slabotin, tako je on mocin, ée ga gnada Vsigamo-
gocéniga podpera. ,V njem, kateri mi mo¢ daje,
jest vse premorem“, pravi sveili Pavel. 'Torej, v
svojih slabostih vzemimo perbezalise k Bogu, sto-
rimo kolikor zamoremo, in kar ne zamoremo, Boga
zato prosimo. Pa tudi skerbne naj nas tamisel de-
la, de, ker dobro Ziveti ni samo v nasi moci, mi,
kadar nas gnada Vsigamogocniga k sebi vabi, tiste
ne zametvamo, ker bi sicer nevredni je v prihod-
ni¢ prejeti ne utegnili, in bi po tem takim v svoji
lasini slabosti veéno zaiti mogli.

Se eno mi je dostaviti: Kakor mi svojo slabost
sami do sebe spoznati moramo, de ne moremo ni¢
dobriga storiti, ¢e nas gnada bozja ne pedpira,
ravno take moramo per vsim svojim perzadevanji
do bliznjiga tudi svojo slabost spoznati, ¢e gnada
boZzja ‘nasiga trudenja ne porosi. To spozna sveti
Pavel, v poniznosti serca reko¢: ,(1. Kor. 3, 7.)
Jest sim sadil, Apolo je perlival, Bog pa je rasti
storil. — Tedej ne leta, kteri sadi, ne leta, kteri
perliva, je kaj: ampak Bog, kteri rastvo daje.“
In to naj nas uéi, kako svoje perzadevanje do
bliznjiga, svarjenje, poducenje, prosnje, pokre-
ganje in strafinge vselej z molitvami zdruzimo , de
Bog vsimu svoj sveii Zegen podeli. In ce je nase
perzadevanje zdalo, ponizno le bozji vsigamogoéni
gnadi perpisujmo, ako ravno smemo od Boga, kteri
ni¢ brez povracila ne pusti, veselo za svoje tru-
denje placila od njega upati, kakor pravi sveti Pa-
vel: (1. Kor. 3, 8) Ta pa, kteri sadi, in ta,
kteri perliva sta vse eno. Vsakieri pa ho sveje la-
stno pla¢ilo prejel po svojim deli¢



11. lastnost boZja :
Bog je neskonéno dobrotljiv.

Bog je neskonéno dobrotljiv; ni le samo sam na sebi
nar bolj popolnama in nar boljsi bitje, ampak je tudi
nar boljsi ali dobrotljivsi do svojih stvari; vse dobro
imamo od njega.

Lahko smo Ze iz do zdej izlagovane vsigamo-
goeénosti bozje se prepricali, koliko potrebni, pa
tudi prijetni in veseli nanki se nam ze iz te lasino-
sti bozje tukaj v dolini solza iztekajo. Ona, vsi-
gamogocnost bozja, je perpravna v nasim sercu
ljubezin do nar Viksiga bolj in bolj vnemati; je
perpravna nas bolj poterditi v poniznosti, in nam
naznaniti njega, komur gre vsa ¢ast in hvaia, vred-
nisi in ¢istejsi castiti; ona je perpravna v nas, bo-
dimo si v kakorsnim stanu Ze, zaupanje do njega
poziviti, kteri je studenc veselja, zapopadik zve-
licanja, zacetik in konec vse srece, vsiga Zivljenja,
in nas uéi, nam kaze, Boga in stvarnika v njega
bozjim velicastva, do kteriga se mora celi ¢as
zivljenja nase perzadevanje nevirudama povzdvi-
govati.

Ali nekako posebno prijetin je nasim usesam,
sladek nasimu sercu nauk od bozje neskonéne do-
brote. Pa Se mlaéne serca, bolj k goreénisi lju-
bezni bozji prebudi, terde gine, v hudih stiskah
in nadlogah ranjene ohladi in ozdravi, z ljubeznji-
vim zaupanjem navda, in kristjanu osko, ternove
in tezavno pot do zvelicanja polajsa, poslajsa in
nekako potrebi. Torej vam tudi z posebnim dopa-
dajenjem in veseljem to lastnost izlagovati zacnem.

Kaj se pravi: Bog je sam na sebi nar
boljsi — on je sam na sebi neskoncna dobrota?

Kristjani odraseni in Ze otroci govoré veckrat
te besede: ,Moj Bog, ljubim te iz celiga serca,
des vse, ker si nar veéi in vse ljubezni vredna
dobrota“. — Tako govoré usta; ali pa tudi pomi-
slimo, ali zapopademo, kaj se to pravi: Bog je sam



23

na sebi neskoncéna dobrota? Oh, ko bi to res bilo,
bi to spoznanje gotovo nase serce boljsalo, in v
stanovanje mocne ljubezni hozje spreobernilo !

Bog je neskoncna dobrota sam na sebi se pravi,
de je on sam od sebe nestvarjena, nezmerna do-
brota od vekomej; on je zapopad’ik in nezmerno
- morje, vsiga, kar koli je imenitniga, ¢astitiga, mo-
goéniga, lepiga, dobriga, ljubeznjiviga, pravicniga,
popolniga; in vse to v toliki meri in daljosti, de se
mu nié dodjati, od nobene pameti ni¢ viksiga do-
misljevati ne more. — Veliko lepiga cloveske oéi
okoli sebe na nebi po zemlji ogledajo; veliko pri-
jetniga, veliko ljubeznjiviga zamorejo ¢loveske usesa
zaslisati; veliko imenitniga in ¢astitiga zamore ¢lo-
veski jezik izgovoeriti; se veliko ve¢ Zlahtniga in
dobriga pa si cloveska, se clo pa angelska pamet
domisljevati zamore; ali vse to je komej kaplica proti
nezmernimu morju bozje nestvarjene, neskoncéne do-
brote. In kar koli je v nebesih in na zemlji lepiga
ali dobriga, je le od Boga in toliko, kolikor Bog
da, dobro, zunej Boga pa ni ni¢ ne lepiga, ne
dobriga. — On je neskonéin v svoji mogocnosti,
nezmerin v svoji velikosti, nezapopadljiv v svoji
previdnosti, neizvedljiv v svojih mislih, resni¢in v
svojih besedah, svet v svojih naredbah, praviéin
v svojih sodbah; — poln ljubezni, poln dobrote,
poln lepote je on, pa — naj recem, kar hocem,
ali naj kdo jezike angelov govori, je vonder od
njegove dobrote komej senca dana, in se ta ne.

Bog je neskonéna dobrota sam na sebi se pra-
vi, on je sam od sebe vekomej do vekomej tista
nevstvarjena popolnost dobrote in lepote, ktero an-
geli z vso gore¢nostjo, z neizrecenim veseljem in
dopadajenjem vzivajo in gledajo, brez de bi se je
vzivati in_gledati njih zelje kdaj Ie koliko kaj zmanj-
sale. — On je popolnost tolike dobrote in lepote,
de je pogled na to nar viksi dobroto in lepoto za-
dostin vse martre pekla v paradiz spremeniti; in ko
bi kdo vse martre pekla terpel, ko bi v sredi pe-
klenskiga plamena lezal in gorel, pabi v grozovitni
tmi tega zalostniga kraja tega nar strasnejsiga
mesta britkosti in marire le en sam Zark hozje



24

¢asti posvetil, bi se na enkrat grimnost in obupa-
nje nar bolj nesre¢niga pogubljeniga v neizreceno
veselje spreobernilo, vse martre bi per t¢ prici pre-
jenale, in zacel bi se v neizmerjeni potok nar ¢i-
stejsi sladkosti topiti. Bog je nar veéji, je neskon-
¢na dobrota se pravi, on je toliko popolna lepota,
de bi nar mocnejsi ¢lovek od zavzetja mertev na
zemljo padel, ko bi ga, kakor je sam na sebi, za-
gledal : ,Nihée me ne bo vidil in vonder zivel.% —
Bog je nar visji, neskonéna dobrota se pravi, on
je tolika lepota, de je samimu sebi zadostni; nje-
govi um, ake ravno je neskon¢no popolna, si sam
ni¢ dobriga ali lepiga domisliti ne more, kar bi ne-
omejeniga sam nad sabo ne najdil; njega nar holj-
§i volja ne zamore ni¢ Zeleti, ni¢ ljubiti, kar bi ze
nad seboj ne ugledala, ne posedla; bozja dobrota
je sama na sebi tako neskonéno popolna, de samiga
Boga, njega neskoncno bitje neskonéno zvelicaniga
stori; zakaj premisljevanje svoje neskonéne dobrote
je zadostno, neskoncno bitje neskonéno zvelicano od
vekoma do vekoma storiti. — David pravi: ,(Ps.
15, 2.) Ti si moj Bog, in ne potrebujes mojiga
dobriga®“. — On hoce reéi, sam sebi si zadostin,
tvoja lastna dobrota brez vse druge te ze neskon-
¢éno svelicaniga stori. Sv. Avgustin pravi: ,Mi mo-
ramo verovati, de, Bog nobene zivali, nobene po-
zemeljske reci, se clo ¢loveske pravicnosti ne po-
trebuje; in ako ravno se Bog spodobno c¢asti, vse .
to le ¢loveku pomaga, ne pa Bogu; ali bo mar kdo
djal, de studencu pomaga, ¢e iz njega pije, ali
luéi, ée per nej gleda.”

Kako spoznamo, de je Bog nar boljsi,
nar dobrotljivsi do svojih stvari?

Ako mi bozjo stvaritev le koliko kaj premislju-
jemo, se bo tudi kratki pameti neskoncna dobrota
bozja od vsih strani lepo in prijazno pokazala,
usesam nase pameti zaslisati dala. Kakor ponocna
rosa ne pada le samo na visoke gore, temué tudi
v globoke doline : kakor ona ne porosi le visokih
dreves, temuc tudi male in nar manjsi zelisa, ravno
tako dehrotljivi Oce nebeski ljubeznjive za vse svoje



25

stvari skerbi, vse s svojo dobroto obseze, vsim po
njih lastnosti in razpolu roso svojih dobrot posi{li]a.
sZledna bozja sivar na vesolnim svetu vziva do-
broto pod milo roko bozjo, se po svoje zivljenja
veseli, po svoje svoje veselje oznanuje. Kako Bog
Se clo za nespametno zival skerbi lepo in prijazno
David prepeva rekoé: ,(Ps. 144, 9. 15. 16.) Go-
spod je vsim dobrotljiv, in njegovo usmilenje seze
¢ez vse njegove dela. — Vsih oéi ¢akajo na tebe
o Gospod: in ti jim dajes jed ob pravim casu. —
Ti odpéras svojo roko, in nasitis vse, kar zivi, z
svojim zegnam.“ — Pa se Jezus sam nas na to
opomni rekoé: ,(Mat. 6,26.) Poglejte plice neba,
ker one ne sejejo in ne Zanjejo, in ne spravljajo
v Zitnice: in vas Oé¢e nebeski jih zivi.

Kako se se le bozja neskoncna dobrota
sosebno velika do cloveka kaze?

Ali ¢e ¢loveka samiga na sebi po telesi in po
dusi pomislimo, ali pa ¢e to prevdarimo, kar je vse
Bog odzunej cloveka pa vonder za c¢loveka storil ,
bo nasa pamet permorana boZjo sosebno in neskon-
¢no dobroto do cloveka, od vsih strani ogledati,
ako ravno bozjih brezstevilnih darov ne zamore iz-
steti, ako ravno njih velikosti ne zamore premériti.
V prepricanje te toliko vesele resnice, naj vam le
nekiere besede izgovorim, kiere naj pa vase lastno
pogostno premisljevanje bolj do popolnosti zdeluje.

Iz ni¢ je Bog tebe o ¢lovek v zivljenje pokli-
cal, brez de bi te hil potrehoval, on ki v svoje
neskoncéno zveli¢anje nikogar ne potrebuje. Dal ti
je toliko modro vpodobleno, z petemi pocéutki in z
drujlmi toliko zlahtnimi udi obdarovano telo, po
kterih najdes, kar ti je ali potrebniga, ali pridni-
ga, ali skodljiviga in nevarniga; kteri te do tje
pelejo, kjer sreco ali veselje za-te najdejo, in fe
od nevarnosti in nesrece odnasajo. — Le pomisli,
koliko veéselja tebi tvoje o¢i store, ¢e jih ali proti
nebu ali po zemlji obernes, bozje stvari pregledati.
Kako nesrecin bi bil, kako zalostno bi bilo zivlje-
nje brez tega darii, zamore le ta zapopasti, kdor
to dobroto, dar pogleda zguhi? Kolika dobrota



26

bozja je zopet dar slisanja, ne le ker po njem
marskaki prijetni glas ali govorjenje svojih znan-
cov, prijatlov, stariSev zaslisimo, temuc ker toliko
potrebnih zveli¢anskih naukov po njem svoji dusi
perdobimo. Brez tega daru bi bil nam sicer svet
kot ves mertev. Koliko nesreéni bi bili zopet brez
daru govorjenja! Ne zamogli bi nikemu svojih mi-
sel, zelj in obc¢utljejev razodeti, ne sveta v dvo-
mih, ne tolazbe v zalosti iskati se ne z svojimi
prijatli in znanci pogovoriti. — Bog nam je dal po-
kus, de nas Zzejne do pijace, lacne do jedi opo-
minja. 0 velika dobrota bozja, lahke bi bil Bog
tako napravil, de bi bil ¢lovek le z veliko boleéino
jed ali pijac¢o zavzival; pa kot ljubeznjivi Oce je
veliko vec storil, de z prijetnostjo in pozelenjem
te potrebe ¢lovek potolazi! Koliko prijetnost in ve-
selja se vdelezimo v sredi bozje stvaritve s podu-
ham in poéutenjem? Roke in noge so nam v vsak-
danje delain v sprehajanje potrebne: in kako brit-
ko bi nam brez njih nase zivljenje bilo! — Lej o
clovek ! kako bogasivo dobrot bozjih imas in nosi§
le na svojim telesu, nad svojimi udi okoli? Le eniga
samiga uda bi ne dal od sebe za nobeno bogastvo,
za nobeno ceno. Ne dal bi postavim, oéi, ali daru
slisanja, ko bi ti kdo zlato in srebro celiga sveta
ponudil. Za vse Zzlahtne kamnja in bisere bi ne
zamenjal daru govorjenja. Za celi svet bi ne dal
rok ali nog od sebe.

Na to pa kaj porecem od stvaritve, od nasiga
stanovanja na zemlji, in od tega, kar na nji za se
najdemo? Ce vse to z trezno pametjo, z nepopa-
¢enim sercam premislimo, smo zopet permorani spo-
znati, de ste se bozja vsigamogoénost in modrost
z neskonéno dobroto zdruzile, ¢loveku na zemlji
perpravno stanovanje napraviti, in mu ne le samo
tega podeliti, kar mu je v Zivljenje potrebniga, te-
mu¢ kar mu tudi v poveselenje sluzi. Perst, rudo
in kamnje, zelisa, drevesa in zivali, hribe in do-
line, celo suho in mokro zemljo z vsim, kar je na
nji, je boZzja neskonéna dobrota ¢loveku v zluzbo
podvergla , ali veliko ve¢ le zanj vstvarila. Kako
mnoge so stvari, z kterimi si zamoremo nadlezno



. 27

lakoto utolaziti, ali zejo odgnati; z kterimi se za-
moremo mrazu ali vrocini ubraniti, alise clo bolezni
odpraviti! Sledni starosti je bozja dobrota tudi kaj
posebniga v poveselenje perpravila, ni ni ga o
deteta na maternim narocji do staréika o paléici brez
tega ﬂrijetniga deleza. V vroc¢ih in mlaénih deze-
lah, kot tudi v merzlih pokrajnah ¢lovek najde ne
le potrebno, temué¢ tudi, kar mu Zivljenje poslajsa.
Svoje veselje ima na kraljevim sedezi, pa tudi v
revni bajtici, in dostikrat je pod z maham obraseno
streho veci obilnost veselja in zadovoljnosti, kot
pod bliseco streho velikanov, kot na dvorih poze-
meljskih poglavarjev. Pac¢ resnicna je ta: ,Cela
zemlja je polna bozjih darov.“ Sledna stvarica je
kot glasni oznanovavic bozje neskonc¢ne dobrote,
ktera se clo gresnika objame in obdaruje, ker pu-
sti svoje dobrotno in prijazno solnce nad dobre in
hude vshajati, in svoj rodovitni dezik na njivo pra-
viéniga in gresnika posilja. :
Glejte ! toliko ljubeznjiva nam je, toliko skerbna
Ze za naso ¢asno sreco boZzja neskoncna dobrota!
Pa se le lepsi in prijaznisi se nam pokaZze, ¢e po-
mislimo, kaj in koliko je storila, nas vecno osre-
¢iti in zvelicati. Bozji neskonéni dobroti je bilo to
vse premalo, de bi se mi le kake kratke leta na
zemlji njenih darov veselili: odloé¢i nas tedaj za
neko vse viksi in ¢istejsi veselje, in nas zeli vde-
leziti svojiga lastniga neminljiviga zvelicanja. Torej
nam da neumerjo¢o duso, in vanjo zasadi sveto
gnanje ali pozelenje po veéni sre¢i, po nepomanj-
kljivim zveliéanji. Per vsim tem se pa vonder var-
vajmo Bogu kako slepo dobroto perlastovati. Nje-
gova neskonéna dobrota je namreé z njegovo vsi-
gavedejoénostjo in sveto pravico v vedni zavezi,
in nam ne more v prihodnim Zivljenji zvelicanja
kakorsnim koli dati. Zakaj ko bi Bog nesvetiga,
nepoboljsaniga hudobneza svojiga zvelicanja vdele-
zil, bi on sam prejenjal svet in praviéin biti. Pa
saj Se nesveti in popaceni ¢lovek clo ni perpravin
v tem svojiga veselja in zvelicanja naiti, v ¢imur
ga le sveti in ¢isti dubovi najdejo, ko bi ga ravne
v sredo neheskiga raja postavil; ravno kot slepea



28 .
ne moré¢ lepa stvaritev razveseliti, ki nima oéi jo
gledati. |

De hi tedaj nas in stvarnik celiga svetaclove~
ka za éisto zvelicanje perpravniga storil, mu je dal
po svoji podobi stvarjeno duso, in de hi se tega
svetiga zveliéanja vredniga storil, mu je dal zapo-
ved, de naj ¢e dalej bolj popolnama in njemu nar
svetejsimu bitju bolj in bolj podebin perhaja. Ob-
daroval ga je zato z pametjo, po kteri zamore nje-
ga in njegove lastnosti spoznati, in razlociti, kaj je
dobrjga ali napéniga, kaj ga ozlahtni kaj oskruni;
zapisal, globoko v seree wviisnil mu je sveto posta-
vo, ktera naj ga do nekiga boljsiga zivljenja vodi:
dal mu je v ¢uvaja vest, kiera naj ga do dobrih
njemu dopadljivih vecniga zivljenja vrednih del spod-
bada, od nesvetih pa in hudih zavraéa, in de bi se
vest $e bolj glasno v njem glasila, mu je Se v serce
vlezil gnanje po nepomanjkljivi sreci, po veéno ob-
stoje¢im zvelicanji, kakorsno pa ¢lovek le po do-
brim peboZnim Zivljenji doseci zamore.

Vse to je Bog nas stvarnik po svoji neskenéni
dobroti za nase osreéenje storil. — Oh, kako pri-
jetni in sladki sad bibili paé iz njegove tolike do~
brote , vzivali, ko bi bili, pe njegovih debroiljivih
naredbah vestno ravnali! To de se je nehvalezni
¢lovek bozjimu svetimu namenn wustavil, in mu v
svojo lastno nesre¢o nasprotoval. Namest, de bi
bil svoje oéi proti svojimu stvarniku obernil, jih
nanj kot na popolnost, kteri naj si podobnisi biti
perzadeva , vedno vperte imel, jih je le na zemljo
in nje zapeljivost obraéal: namest de bi bil glas
pameti in vesti poslusal, se je le na glas mesa in
pozeljivosti nagnil. Vse je tako zvelicansko pot
zgresilo, in se je svojoglavno in samopasno na svoje
napcine steze podalo, kiere v nesrece pelejo. Pa-
met je bila sledni dan bolj zmotljena; nje moé bolj -
oslabljena: nar petrebnisi resnice, spoznanje pra-
viga Boga in njegovih lastnost, spoznanje clove-
koviga mamena, in spoznanje svete postave, se je
zgubilo. Vse je z derhaljo na napcine pota, vse
svojimu pogubljenju naprot derlo, in ni razumelo,
kam de dere.



29

Pokonéal je Bog sicer ta hudobni rod z splos-
nim potopam, in si je druzine perhranil, ktera je
bila pri¢a strasne kaznji bozje, de bi ona bila za-
cetik boljsiga clovestva. Ali kmalo se je tudi ta
narod na stare pota hudobije podal,inse v poprej-
§ino spacenost pogreznil. Po tem takim pa, ali bi
mar imeli bili vzrok,se zoper boZjo dobroto perto-
ziti, ko bi nas bil Bog v nesreciobticati pustil, ktero
smo si sami odvolili, ker smo Ze drugi¢ njegovo
skerb in naredbo nas zveli¢ati samopasno zavergli?
Ali bi bili mar imeli pravico memraii, ko bi nas hil
v lastnih zmotah, v nevednosti, v spacenosti in v
nesreci, ktera se iz tega izhaja, zapustil, ker smo
se ja sami zoper njegovo voljo od njega obernili,
ko nas je toliko skerbno iskal?

In vonder se njegova neskoncna dobrota do
cloveka se vselej ni vtrudila. Vmisli si nove per-
pomo¢ke, nove naredbe nesreénim pomagati, jih
pogubljenja resiti, in jih do zveliCanja perpeljati,
za ktero so bili Ze od zacetka vstvarjeni. Svojiga
preljubiga, svojiga edinorojeniga Sina je za nas v
odresenje poslal. In de bi med nami hodil, se z
nami bolj tesno zdruzil, se je véloveéil: in de biv
nas vero in zaupanje do sebe obudil, se je z Zzlaht-
nimi éudezi tega spriéal, kteriga se je imenoval S
¢istosvetim Zivljenjem in z dobrotami, kakorsne je
ljubeznjivo revezem in nadloznim obilno delil, si je
zelel nase serca perdobiti. Ucil nas je tudi, de
sreée, za kiero smo stvarjeni, po kteri hrepenimo ,
nikakor ne bomo na tem necimernim svetu, ne v
pozemeljskim bogastvu, ne v zapeljivim veselji, ne
v mesenih sfrastih nasli, temu¢ de naj jo iSemo tam
gori v hisi svojiga Oceta, od koder je on do nas
prisel; de jo bomo pa tam gotovo nasli, ée jo z
pravo poboznostjo iSemo, in si perzadevamo njego-
vimu Ocetu podobni postati. In de bi nas, ki nas
je ko svoje brate preseréno ljubil, do tje perpeljal,
je # svojim eéistim in svetim naukam tamo nevednosti
in zmoto uma razkropil, nam pa, de bi se nobenih
tezav na poti svetosti ne prestrasili, pot do tje po-
ravnal, in nam svoj lastni zgled dal reko¢: ,Kdor
hoée za mano priti, naj samiga sebe zataji in za



30

mano hedi.“ In de bi nasa serc¢nost ne opésala, nam
kaze obilno plaéilo, ktero nas konec Zivljenja per-
cakuje : ,Veselite se, in od veselja poskakujte, za-
kaj veliko je, vase placilo v nebesih. — Jest grem
tje pred vami, de vam bom tam stanovanje perpra-
vil. ,Kjer sim jest, tam naj so tudi moji prijailiin
uéenci.“ — Na vse to nam pa se pomoc svetiga
Duha obljubi, in je v svoji cerkvi take naredbe
postavil, po kterih pomo¢ in duhovno krepost za-
dobimo, de se zamoremo ser¢no vojskovati, prema-
govati, ter ¢astito krono v svoje placilo doseci. Ker
bi pa dolgo svojih grehov sami veéno poplacati —
in torej tudi vecno zvelicani biti ne mogli — je on
nedolzni nas dolg na-se vsel, in se je bozji pra-
vici v zadostilo nasih grehov ponudil, je terpel, je
svojo presveto kri prelil, je za nas svoje gresne
brate umerl, za nas nepokorne do smerti kriza po-
koren bil. ,Clo tako je Bog svet ljubil, de je svojiga
edinorojeniga Sina zanj v terpljenje in v smert dal.“

In zdej, povej mi kristjan na vse to: Kdaj je
je Se kaki oce svojiga ediniga sina toliko ljubil,
koker je Bog nas ljubil, ko smo bili njegovi sov-~
razniki ? Ktera mat si kdaj toliko za prid in sreéo
svojiga deteta perzadene, kolikor je Bog za prid
in sreéo svojih nehvaleznih stvari skerbel in storil 2
0 pac resnicna je torej ta: V vsih svojih delih je
Bog dobrotljiv, in ljubezin sama, kakor sveti Ja-
nez pravi!

Ali nam tudi sveto pismo Boga neskoncno
dobrotljiviga oznanuje?

Bozjo neskoncno dobroto, ktero clovek Ze po
svoji pameti iz bozje stvaritve, se bolj iz bozjih
naredb ¢loveka od greha in po§ubljenja odresiti ter
zvelicati, spozna, nam pa tudi od svetiga Duha
poduceni in navdihneni mozje v stari in novizavezi
oznanujejo. David v svojih psalmih moli: ,(Psl.
144, 1. .2 0L — 16:) A T povikse-
vati, moj Bog in kralj: in tvoje imé vselejin veéno
hvaliti. — Vsaki dan hoc¢em tebe hvaliti in tvoje imé
veéno castiti. — Vsi rodovi hojo spomin tvoje obilne
dobrote na polne usta govorili, in se zavolj tvoje



31

pravice veselili. — Gospod opéra vse, kteri oma-
gujejo, in vzdigne vse, kteri so padli. — Vsih oéi
¢akajo na tebe o Gospod: in ti jim dajes njih jed
ob pravim ¢asi. — Ti odperas svojo roko, in nasi-
tis vse, kar zivi, z svojim Zegnam.“ — Sveti Jakob
apostelj vernim tako pise: ,(Jak. 1, 17.) Vsako
nar boljsi darovanje, in vsaki popolnama dobri dar
je od zgorej, in pride od Oceta svitlobe“. Po teh
besedah se tedaj vse dobrote, ktere imamo in vzi-
vamo, od Boga neskonéno dobrotljiviga iztekajo.
Zato nas bozje dobrote opomniti sveti Pavel vpra-
sa: ,Kaj imas o ¢lovek, de bi ne bil od Boga
prejel“? Sosebno prijetno nas pa Jezus bozje ne-
skoéne dobrote zagotovi, ker Boga ljubeznjivimu
oéetu permeri rekoc: ,(Mat.7,9.) Kteri ¢lovek je
med vami, kteri, ako ga njegov sin kruha prosi,
mu bo li kamen podal? Ali ce ga ribe prosi, mu bo
li kaéo podal? Ako tedej vi, ki ste Sv permeri k
Bogu) hudobni, veste dobre darove dajati svojim
otrokam : koliko bolj bo vas Oée, kteri je v nebe-
sih, dobro dal tem, kteri ga prosijo.“ Jezus hoce
z tem besedami reci: Ce so Ze ljudje do svojih
ofrok toliko dobri, ake ravno so nepopolnama in k
hudimu nagnjeni, koliko ve¢ smemo od Boga vse
dobro z zaupanjem percakovati, ker je sam v sebi
vsa popolna dobrota brez pomanjkljivosti. Torej nas
tudi u¢i njega v svoji molitvi Oceta imenovati: Oce
nas, kteri si v nebesih.

Ce je Bog neskoncno dobrotljiv , zakaj
toliko tezav, krizev, nadlog, nesrec dopusii?

Krizi, tezave, nadloge in nesrece, ktere Bog
na tem svetu dopusti, nauka od njegove neskoncne
dobrote clo ni¢ ne skalé, temué¢ ga se le perterdi-
jo. Le poslusajmo: V Bogu, ki je veéno negpre-
minljiva popolnost, je sledna lastnost v vsimi drugi=-
mi lastnostmi tesno zdruZena, in zdruzeno dela,
kar drugim lastnostam ne nasprotje. Zdruzena je
tedaj njegova dobrota vecéno tudi z njegove mo-
drostjo, svetostjo, pravico, vsigavednostjo. Torej
se varvajmo bozjo dobroto kot kaki mili seréni ob-
cutlej, ali kot kako slepo mehkobo domisljevati, ka-



32

kor nad kakim ¢lovekam, kteri se da, bolj od svo-
jiga miliga serca, ko pa od pameti voditi. Nak!
kaj taciga bi ne bila popolnost, ampak slabost v
Bogu! Mislimo si bozjo neskonéno dobroto po na-
uku svete vere tako: Bog je ¢loveka po svoji mo-
drosti za svetost in za veéno zvelicanje vstvaril.
On vsigavedni pa tudi vé, kaj je éloveku naj bolj
pridno, de svojiga castitiga namena ne zgresi, am-
pak vecno sreco doseze. In bozja svetost hoce, de
se Bog per cloveki takih perpomoé posluzi, kiere
ga do svetosti in veéniga zvelicanja nar bolj per-
pravno napeljujejo. Torej Bog iz ljubezni ¢lo-
veku, de ga pred veéno nesreco pervarje, ¢asne
krize, tezave, nadloge ali nesreée poslje, ker nje-
gova vsigavednost spozna, de so mu do veéniga
zvelicanja vse bolj perpravne, kot ko bi se mu zdaj
dobro po njegovi volji godilo. 'Té resnice ali nam
mar ne poterdi tudi to, kar Ze na tem svetu dosti-
krat pred svojimi o¢mi imamo 2 Ali ni mar to ne-
spametna dobrota, neko neusmiljeno usmiljenje slepa
in otrokam silno skodljiva ljubezin, ¢e jih starisi
per njih napakah ne kaznujejo, ce jim jih pregle~
dujejo, in se bojé roke na-nje poloziti? Taki otroci
kaksni so paé pozneji? Svojoglavni, samopasni,
razujzdani; za to in za prihedno zivljenje nesreéni.
Dobri starisi pa svoje otroke strahujejo, per napa-
kah tudi kaznujejo in ojstro dershé, in ta sveta
ojstrost stori, de so taki otroci spodobniga, pamet-
niga , dobriga in poboZniga zaderzanja, zato in za
prihodno zivljenje srecni. In kadar odrasiejo, so
sami svojim stariSem hvalezni za njih ojstro izrejo,
ter spoznajo, de bi nikdar taksni ne bili, ko bi jim
starisi tako dobrotljivo ojstri ne bili. Ravno take,
vite, tudi neskoné¢no dobrotljivi Bog z nami dela,
kadar nam éasne krize, tezave, nadloge ali nesrece
posilja; onnas z njimi le od veci nesrece ozdraviti,
in na pot svetosti in veéniga zvelicanja perpeljati
zeli. In kakor dober otrok, kadar k pameti pride,
sveje stariSe zavolj njih ojstrosti hvali, take bomo
mi Boga za vse to zahvalili, kadar bo nasa dusa
v veénosti per svitlejsi luci bolj ko v zdajnim Ziv-
ljenji svete, modre , pa dobroiljive namene in per-




33

pomoéke za nase zvelicanje pregledala — Job to-
rej pravi: ,(Job 5, 17.) Blagor ¢loveku, kteri je
od Boga tepen: ne zaverzi tedaj Gospodoviga te-
penja“: zakaj on rani, in celi, on vdari, in njego-
ve roke bojo zdravje dale“. David pa: ,(Psl. 17,
36.) Tvoje svarjenje me je vselej boljsalo: in bo
meni Se vselej vnaull(.“ In modri uéirekoé: ,(Prip.
3, 11.) Moj sin! ne zaverzi Gospodoviga svarje-
nja: in ne z%ubi serca, kadar bos od njega kazno-
van: zakaj, kteriga Gospod ljubi, tega tepe, in ka-
kor oée nad sinam dobro dopadajenje nad njim ima.“
Prerok Baruh pa jo Ze prav izgovori resnico: de
tezave, krizi, nadloge in nesrece, kiere Bog per-
pusti, neskon¢ni dobroti njegovi ne nasprotvajo, ker
pravi: ,(Baruh 4, 29.) Zakaj kteri vas je z nad-
logami obiskal, vam bo zopet vecéno veselje dodelil,
kadar vas bo resil.“

Cimu naj vémo, de je Bog dobrotljiv?

1. Na dolgi tezavni poti ni skoraj bolj zazele-
niga, bolj prijetniga popotniku, kot prijazniga, skerb-
niga, zvestiga tovarsa imeti, kteri mu zamore te-
zave odverniti, ali zmanjsati, ali saj njih serce
potolaziti in poveseliti — Glejte! kaj je pa nase
zivljenje druziga, koker popotvanje v dezelo veé-
nosti? Na tem popotvanji nas marskaka tezava za-
dene, marskaka britkost nase serca zali, marskaki
vihar mir in pokoj duha podéra, in zmeraj se se
spolnuje, nad ¢imur je Ze pred toliko tavzent let
Job_zdihoval: ,(Job 14, 1.) Clovek od Zene rojen
malo ¢asa zivi, in je z mnogimi nadlogami obdan®.
Ta lasinost bozja pa, de je Bog neskonéno dobrot-
ljiv, nam je na tezavnim popetvanju prijazni, skerb~
. ni in zvesti tovars. Zakaj ona je, ki cloveka kot
za roko ljubeznjivo poprime, ¢e omaguje pod fezo
krizev ; ona je, ki ga podpéra, njegove serce po=-
veseli, njegoviga duha pozivi. Zdaj ga uéi, de
Bog 7z nami le ko ljubeznjivi oe dela, in vse pri-
jetno in neprijetno v nas prid, v naso sreco obra-
¢a: zdaj mu pergovarja staviti zaupanje vanj, ko-
mur ni nié¢ nemogote: zdaj ga spremlja pred sedez
nar Viksiga, in mu kaze v njem, kterigsa cisti du-




34

hovi trepetaje molijo, ljubeznjiviga Oceta, ¢igar lju-
bezin do ¢loveka ne peésa in se ne stara, torej mu
serénost dela njega v potrebah prosili, per njem
pomoci iskati. — O kolikim je ze ta prijazna to-
varsica tezave odvernila ali zmanjsala, ali saj njih
serce, ktero bi bilo pod tezo obupanja obnemagalo,
s sladkim prijetnim veseljem navdala in duha po-
zivela. Tudi &, bodi si kdor koli hoces, bos naj-
dil v vsih tezavah ravno tako pomoé v misli na
bozjo neskonéno dobroto! Le nikar je v nemar ne
pusti. Si Ze v revsini, v bolezni ali v zalosti; pri-
des ali ob starise, znance in prijatle, ali te kaka
druga nesreca zadene, misli si vselej: Moj ljubi
Oc¢a zivi na visavi, on zame skerbi. K njemu ho-
cem svoje serce povzdvigniti in zdihovati: Oce, ce
je tvoja volja, odvzemi mi ta kelih, resi me od
hudiga! In ferdno zaupam, de me bo uslisal, ¢e je
zame k pridu; ée mi pa po svoji modri ljubezni
keliha britkosti ne odvzame, mi bo pa vender serce
potolazil , in moé ga izpiti dodelil. In glej vse i
bo nekako loZej in prijetnisi per takih mislih okoli
serca. Spreljubo tudi Bog sam svojo skerbno do-
broto v tovarsico in v tolazbo da, ker pravi reko¢:
»(Iz. 49, 15.) Zamore mar Zena na svoje dete po-
zabiti, de bi se ne usmilila sina svojiga telesa? In
de bi ravno ona pozabila, vender jest nate pozabil -
ne bom.“ InJezus te toliko ljubeznjivo tega opomni
rekoé: ,(Mat. 6, 25. 26, 28. — 32.) Zato vam
povem, mne skerbite, za svoje zivljenje, kaj bote
jedli, tudi ne za svoje telo, kaj bote oblacili. Ali
ni Zivljenje veé, ko jed, in telo veé, ko obladilo ?
Poglejte ptice neba, ker ne séjejo, in ne Zanjejo,
in ne spravljajo v zitnice: in vas Oée nebeski jih
zivi. Ali niste vi veliko ve¢, kakor one? In za
obléko kaj skerbite? Poglejte iimbarje na polji, kako
rastejo : ne delajo, in ne predejo: pa vam povem,
de se Salamon v vsi svoji ¢asti ni bil tako obleéen,
kakor njih eden. — (e pa Bog travo na polji, ktera
danes stoji, in se juiri v pec¢ verze, tako oblaci,
koliko bolj vas, maloverni? — Ne skerbite teda)
reko¢ : Kaj bomo jedli, ali kaj bomo pili, ali z ¢im
se bomo oblaéili? — Ker po vsim tem oprasujejo



35

neverniki: Saj vé va§ Oce nebeski, de vsiga tega
potrebujete. —

2./ Nas ta lastnost boZzja uéi, svojimu Bogu
hvalezno serce v dar pernesti. — Vera, lastna pa-
met, vest in Se clo neumna Zivina nam oznanuje,
de smo svojim dobrotnikam hvaleZnost dolzni. Ve-
likost hvaleznosti in méra té dolZnosti, se pa pre-
sodi po stevilu in velikosti prejetih darov, po ve-
likosti ljubezni in po imenitnosti dobrotnika, Ze clo,
¢e se njega dobrota se od nehvaleZnosti tistih ne
da vtruditi, kteri so iz njegovih rok dobrote preje~
mali in vzivali. Vse to pa, vite, mi v dobrotljivosti
bozji do nas, in v nasi nehvaleznosti do Boga v
nar ve¢i méri najdemo. De ne bom vonder bozjih
darov in dobrot zopet posebej nastéval, kterih sim
vas ze tako poprej opomnil , le se to slednimu re-
¢em : Izstej dari in dobrote, ktere ti je Bog na
dusi in na telesu dodelil, in ti jih se deli, ée fti jih
brezstevilnost izsteti ne brani! Presodi njih veli-
kost, ¢e jo tvoja pamet doseti zamore! Pomisli,
kar je le ¢loveska beseda od imenitnosti tega ne-
skonéniga bitja ali od njegaljubezni jecljativ stani!
Prevdari in zapopadi, ¢ée imas obcutljivo serce,
¢lovesko nehvaleznost do njega, in njegovo nevtru-
deno ljubezin do ¢loveka. In po tem, ali ne bos
mar previdil, z kolikim vzrokam se on se vselej za-
more pertoziti, kakor se je nekdaj nad Izraelci per-
tozil, ko je rekel: ,(Iz. 5, 3. 4.) Zdaj tedaj pre-
bivavei v Jeruzalemi, in moZje od Juda, sodite
med mancj in mojim vinogradam. — Kaj bi bil za~
mogel svojimu vinogradu storiti, kar bi mu ne bil
storil? Zakaj je vinike donesil, ker sim upal,
de bo grozdje, rodil?“ Aliti ne bo mar vse to ve-
like, in svete dolznosti hvaleznosti do Boga odka-
zalo, tvojiga serca omecilo, Ze sosebno, ¢¢' se
spomnis, de je perva zahvala druga prosnja? 0 go-
tovo ne hos svojiga serca zatajil, ampak zazelel
bos slisati, kako se Bogu hvalezniga skazi, in to
ti hocem ob kratkim razloziti.

a. Vse dari in dobrote, duhovne in telesne nam
nas ljubeznjivi O¢a nebeski le zato deli, de binam
v nase posvecenje, v vedno boljéanj% ﬁ;vljenja, in



36

oslednji¢ v veéno zvelicanje sluzile. Torej se mi

ogu hvalezne, za svojo sreco pa skerbne skaze-
mo, ¢e voljo boZjo dopolnimo in se greha varjemo,
ker nas oskruni in veselih nebes obropa; z lepimi
cednostmi in z dobrimi deli pa bozjiga dopadajenja
iSemo , in svoje zivljenje boljSamo. In ker je Bog
~ svojo neizreceno ljubezin do nas sosebno z tem
skazal, de je nas po svojim edinorojenim sinu z
ceno neskoneéne vrednosti za vecno Zivljenje odre-
il , si moramo tudi mi sami za vnodno zvelicanje
perzadevati, zanj iz vse moc¢i se truditi. Tudi
od hvaleznosti velja, kar Gospod od ljubezni pravi:
Kdor moje zapovedi pozna in spolni, on je, kieri
me ljubi.

b. Se moramo z veseljem , dopadajenjem, in z
ljubeznijo svojiga dobrotnika spomniti, kadar od nje-
ga prejete ali telesne ali duhovne dari vzivamo. De
je to del hvaleznosti se od tod spozna, ker se je
dobrotljivi Bog sam nad Izraelci milo pertozil, ki
so v vzivanji njegovih darov in dobrot njega po-
zabili, ,(Jz. 1, 3.) Vol“, pravi namre¢ on, ,pozna
svojiga gosporiarja, in osel pozna jasli svojiga go-
spoda, Izrael pa ni mene spoznal, in moje ljudsivo
se ni razumelo.“ In Jezus sam nas fega clo ob ime-
nitnim ¢asu zadne vecerje opomni rekoc: ,Kolikor-
krat bote leté storili, storite k mojimu spominu.*
Spomni se tedaj ali na tihama sam per sebi, ali
otitno v prico druzih, de tudi v sercibliznjiga take
‘dobre obcutleje obudis, spomni se, sosebno ée si
o¢e ali mati v prico svojih otrok z veseljem, do-
padajenjem in ljubeznijo svojiga dobrotnika boijifa,
postavim pred ali med jedjo, ali po jedi, po do-
pernesenim dnevu, po prejemi kakiga sv. zakra-
menta, po kakim drugim dobrim delu. i. t. d.

¢. Moramo hvaleznost z tem skazati, de njego-
ve dari prav obracamo. Ko bi mirevnimu dobrote
skazali, mu darov podelili, in on bi dobrote zani-
¢eval , dari z nogami mendral ; bi ga nehvalezniga
imenovali. Ravno kaj taciga in Se gersiga storimo,
ée casno posestvo vy nezmernost, pozresnost, osab-
nost obracamo; ¢e zdravje v grehu in nepokori do-
pernesemo : Ze clo pa, ¢e gnado hozjo zaverzemo,



37

hozjo hesedo opusati zacnemo, ali leno poslusamo,
¢e se v cerkvah nespodobno zaderzimo, sv. zakra-
mente ali po nevrednim prejemamo, ali jih preje-
mati opusamo, i t. d. In mi smo kaker taki pred
Bogam in celo nebesko druzino nehvalezni. Ce pa
vidimo reveza, de nas dar z veseljem v svojo po-
trebo vZziva, ga klicemo hvalezniga, in smo mu se
pomagati perpravljeni. Tudi pred Bogam vzivanje
njegovih dobrot in darov za hvaleznost veljd.

d. Ker pa mi Bogune zamoremo svoje hvalez-
nosti tako kot kakimu éloveku skazati, de bi mu
namre¢ tudi nasprot kako dobroto ali dar podelili,
ker si je sam sebi zadostin in nikogar ne potrebu-
je, pa poslusajmo, kar ta del hvaleznosti zadene ,
kako jo mu pe njegovi volji dopolnimo. Bodimo
namrec po njegovim zgledu in povelju dobrotljivi do
svojiga bliznjiga, naj si je kdor hoée, prijatel ali
sovraznik. Saj tudi Bog solnce in dez c¢ez pra-
vicne in gresnike posilja; bili smo mi kdaj Ze nje-
govi sovrazniki, pa nam vender ni prejenjal dobrot-
ljivi Oée biti. In karkoli homo nar manjSimu bratu
v njegovim imenu storili, bode vzel, ko de bi bili
njemu storili; dovzel bo taki dar v dar hvaleznosti
iz nasih.rok. Sveti Jakob pravi: ,(Jak. 1, 27. Ci-
sta in pred Bogam in Oéetam neomadezvana boga-
bojeénost je letd: sirdte in vdove v njih nadlogi
ohiskati, in se pred tem svetam neomadezvaniga
ohraniti.“

Ker pa Bog ni le samo c¢loveku, temuc clo
zivali dober, kakor. smo Zze slisali, in kot nam
sv. pismo na veé¢ krajih perterdi, postavim, ka-
dar modri pravi: ,(Mod. 11, 25.) Ti (Bog) vse
ljubis , kar je, in ni¢ ne sovrazis, kar si stvaril ;¢
ali kadar Bog sam po Mozesu takole zapoved daje:
»(V. Moz. 22, 1.) Kadar bes vidil, de je tvojiga
brata vol ali ovea zasla, nikar memo ne pojdi, am-
pak perpelji ji svcgimu bratu nazaj. — Ravno tako
stori z oslam. — Ako bos vidil osla, ali vola svo-
Jiga brata na poti pasti, nikar ju ne zapusti, am-
pak pomagaj jima na noge“: torej naj je po bozjim
ur:ﬁledq tudi nasa volja se clo do zival dobrotljiva;
nikar jih brez potrehe ne terpinéimo, %e clo ne,



38

ker se z terpincenjem Zzivali dobri blagi obcutlej
usmiljenja zgubi, in ¢lovek postane neobéutljiv do
svojiga bliznjiga, ¢e ga v stiski in terplenji vidi,
ali ga pa sSe sam v stiske in potrebe neusmiljeno
perpravi.

3. Slisali smo tudi, de Bog ni le do nas ne-
skonéno dobrotljiv, temué de je tudi sam v sebi
neskonéna dobrota, kakor Jezus pravi: ,(Luk. 18,
19. Nihée ni dober, kot Bog sam., On je zapo-
padik vsiga dobriga in lepiga.“ Torej se iz tega
kaze, kako neizre¢eno, neskonéno srecin je ¢lovek,
kteri njega gleda in vziva, kar nam on sam poter-
di, ker k Abrahamu govori reko¢: ,Nikar se ne
boj Abraham, jest sim tvoj pomoénik,in tvoje silno
veliko placilo®. Inravno za-to sre¢o smo mi stvar-
jeni, njega neskonéno dobroto gledati in veéno vzi-
vati. Ce nas tedaj pozemeljske re¢i motijo, ¢e nase
serca na-se vlecejo,recimo z Davidam: ,(Psl. 15,
5.) Gospod je del moje dedsine in mojiga keliha: ti
si, kteri mi bos moj delez perhranil. — Vselej in
povsod naj nase serce le hrepeni, njega nar lepsi
nar viksi dobroto v ljubezni posesti in vzivati. Per
vzivanji kake dobrote, per pogledu kake lepote si
mislimo : O Bog, kako dober, kako lep si se le ti,
ker ze tvoja stvar s foliko prijetnostjo c¢lovesko
serce navdaja: de bi te pa¢ tudi v vecnosti gledal
in vzival. ,(Ps. 41, 2. 3.) Kakor hrepeni jelen po
merzlih vodah, take hrepeni moja dusa po tebi o
Bog! — Mojo zeja mocniga ziviga Boga: kdaj bom
tje prisel, in se pred bozjim obli¢jem perkazal.®

III. lastnost bogja.
Bog je vsigavédin..

Bog je vsigavédin: vé vse, kar je,ali pricjoce, vé vse,
kar je bilo, ali preteceno, in vé tudi vse, kar e le
bo, ali prihodno; vé nase se tako skrivne misli in
zelje, torej ne more golufan biti.



; 39
Kako vemo, de je Bog vsigavedin?

Ze samo to, ker je Bog sam od sebe neskoncno
popolno bitje, nas uci, de mu je vse znano, de vse
vé, kar je bilo, kar je, in kar bo, de vé nase se
{ako skrivne misli in zelje. Ko bi mu le kaj prié-
jociga, preteceniga ali prihodniga neznaniga bilo,
bi njegovo vedenje, njegovo znanje in spoznanje
ne bilo brez pomanjkljivosti, bi ne bilo popolno,
tedaj bi tudi on ne bil neskon¢éno popolni; ko bi pa
ne bil neskonéno popolin; bi ne bil Bog: kar je pa
nespamet misliti.

Kako se se prepricamo , de je Bog vsi-
gavedin?

Vsigavédnost bozjo nam tudi nektere bozjih
lastnost prav ocitno odkazejo in poterdijo. Le po-
slusajmo: Bog je vecin, in slisali bomo v razlaga-
nji te lastnosti kako de je vecin, de je namre¢,
‘ker je neskonéno popolin, tudi nad vsim éasi viksi;
de torej njemu neskonéno popolnimu hitju ne tece
cas, kot pa nam omejenim in na vedno tekoci ¢as
navezanim Jjudem. Nikoli ni per njem véeraj, nikoli
jutri: nié ni per njem preteceniga, ni¢ prihodniga,
per njem je vse zdajno, vse pricujoce: vsi casi od
vekomaj na vekomaj so mu gola pricujocnost, vsi
pricujoca veénost. Torej vse reéi kot na enkrat in
vonder vec¢no pred sabo odgernjene vidi in gleda:
vse reci, vse zgodbe so mu pricujoce, ¢e so ravno
nam ze zdavnej pretecene, in ¢e se ravno ne bojo
se dolgo dolgo godile. Ker je pa Bogu vse, naj
si je preteceno ali prihodno, pricujoce, tudi nje-
ﬁovim ocem ni¢ oditi ne more, in sicer toliko manj,

er je tudi, kar bomo pozneji slisali, vsigapricu-
jo¢. Zakaj on vsigapricujo¢ vse kraje na enkrat
in vonder veéno napolni, in jih tako napolni, de
je povsod in ves pricujoé: tedaj ga ni kraja, ka-
kor tudi ne ¢asa toliko skritiga, de bi se mu kaj
odtegniti ali zagerniti zamoglo. 1In ker je on vsi-
gapri¢ujoci tudi zgol dub, torej kakor duh ¢éisto
vidi ; kar se v sledniga ¢loveka dusi godi, kar se
Je godilo, ali kar se se le ho godilo, to je, on vé



40

sledniga éloveka misli, zelje, sklepe, naméne, ve-
selje in zalost, ce je se tako vse skrito in zager-
njeno — njemu je vse kar na enkrat odperto in
vidno. — In ker je on vefno nespremenljivi, kar
bomo tudi pozneji razvidili, se tedaj njegovo zna-
nje in spoznanje, njegova vednost zmanjsati v stani
ni, in pozabljivosii se mislifi per njem ne more;
lastna je le slabotnimu na ¢as navezanimu ¢lo-
veku. — Torej v premisljevanji teh resnic sveti
Avgustin pravi: ,(Avg.) Bog je bistro okd, innje-
gova vednost je en sam pogled, kteri brez vse
zmote kar na enkrat celo vecnost spregleda. In on
ne vé in ne vidi reéi v podobah ali z kake sebi
perlasteno mocjo, temué¢ vidi jih po svojim bitju:
njegovo bitje je kot svitlo ziralo, v kterim se vse
kaze, vse vidi. — Ravno tako razsvitljena sveta
Terezija govori reko¢: ,Bog je ravno kot neskoné-
no, nezmerno ziralo: vse kar se godi, se v njem
vidi, in ni¢ se ne more zgoditi, de bi se v njem
ne pokazalo.“

Po kteri lastnosti bozji se se od bozje
vsigavednosty prepricamo ? -

Bozjo vsigavédnost nam tudi njegova pravica
oznanuje. On neskoncno pravicni bo sodil zive in
mertve , slednimu bo povernil po tem, kar je v
zivljenji dobriga ali hudiga storil. Sodil bo vse
ljudi, ki zdej zivé, ki so ziveli, in ki bojo Se le
ziveli. Ko bi mu tedaj ne bile prav popolnama in
na tanko vse njih dela, misli in Zelje, vse besede,
vsi nameni in okolsine znane , kteri dobro delo ali
pa greh zmanjSajo ali poviksajo, bi ne mogel ljudi
po vsi pravici obsediti, kar pa od Boga misliti ni
mogoce , temué je veliko ve¢ se v take misli siliti,

velika hudobija. ;

: Po cem se na dalej prepricamo, de je
Bog vsigavédin?

Tudi iz del bozjih rok lahko bozjo vsigaved-
nost spoznamo. Sledni delavic si delo poprej v glavi

omisli, de ga bo storil, in kako ga bo storil, pre-
din ga res stori. Rawno take je Bog, stvarnik ce-



41

liga sveta, ze poprej omislil, kaj bo kdaj stvaril ,
predin je kaj vstvaril, in ker per njem druziga casa
ni, kot vecnost, je tedaj za sledno re¢ ze od veko-
maj vedil, ktero je ze, ali ktero se le bo stvaril.
Delavic vé za delo svojih rok, in ga med drugimi
pozna in razlo¢i, tedaj tudi Bog vse reéi na tanko
pozna, ker je vse stvaril. Ni pa le Bog vsih reci
samo vstvaril, temué¢ jih tudi vse ohrani, vse po
svoji volji vodi; po svoji previdnosti obraca. To
Jje zopet spriclej de je ni stvarice njemu neznane.
Kar je pa zdaj, ali kar se zdaj godi, se imenuje
pricujoce; Bog tedaj vé vse, kar je pricujoée.

Bog pa ni samo reci stvaril, ktere so zdaj na
svetu, ne ohrani, ne obderzi samo zdajnih recr,
temué¢ od nekdaj se je vse skupejin slednareé po-
sebej po njegovi volji godila. On torej vé vse kar
je bilo, on vé vse preteéno. Kar se je pred tav-
zent in tavzent leti godilo, mu je ravno tako znano,
kot kar se zdaj godi.

Kdo bo pa Se za naprej vse stvaril, vse ohra-
nil, kdo to, kar se sele bo za nami godilo, po svoji
volji obracal? Kdo bo ljudi na dalej vodil in jim
klonil, kar jim v boljsi, v poboznisi zivljenje in
zvelicanje sluzi? Ali ne Bog ? Paé gotovo bo Bog
vse, kar se le bo, stvaril, on bo vse ohranil, vse
Se za nami po svoji volji obracal, in ljudi k do-
brimu poboZnimu zivljenju in k zveliéanju napeljeval.
Ne mogel bi pa tega spolniti, ko bi ze zdaj vsiga
ne vedil, kar se bo Se le godilo. Tedaj vé vse,
kar Se le bo, on tudi vé vse prihodno.

Bog, stvarnik vsih vidnih in nevidnih reéi, je
tudi sledno ¢lovesko duSo stvaril. Dal je nasi dusi
um, de misli, dal ji je prosto voljo, de zamore kaj
hoteti in pozeléti. ~ Ali bi tedaj ne vedil on, ki je
duso stvaril, kaj de dela, kaj misli, kaj hoéein
pozeli? O paé, Bog vé na$e nar skrivnisi misli in
zelje, nié¢ ne zamoremo njemu perkriti, ki pregleda
nase ledje in oseré¢je, in vidi v dno serca. David
od té resnice ves prepri¢an prepeva: »(Ps. 93, 9.
11.) Ali on, ki je uh storil, ne sli$i? Ali mar on,
ki je okd naredil, ne vidi? — Gospod pozna misli
ljudi, in vé de so ne¢imerne.“



42

In tako, vite, smo zopet spoznali, de Bog vé
vse zdajno, vse preteéeno, vse prihodno, de vé
nase Se tako skrivne misli in zelje — ali kar je
ravno tisto, de je vsigavédin. Zdaj pa Se poslu-
sajmo, kaj nam precastite bukve svetiga pisma od
té lastnosti bozje perpovedujejo — kako vmevno jo
spricujejo.

Kaj nam kaj sv. pismo od bozje vsiga-
védnosti perpoveduje ?

Ze v stari zavezi, ko so vsi narodi v malik-
vanje zabredli, in si sebi podobne, ali pa Se slabsi
bogove zmisljevali ter jih molili, se med izvoljenim
ljudstvam najdejo éisti zapopadki od bozje vsiga-
veédnosti. Zakaj Bog je svoje ljudstvo ali sam, ali
po svojih sluzabnikih in prerokih poduéil. Le ne-
ktere svetopismiske izreke od té bozje lastnosti .
poslusajmo.

Bog sam rece Mozesu: (V. Moz. 31, 21.)
Jest vém njih (ljudsiva) misli, kaj bodo storili se
danas, predin jih popéljem v dezelo, ktero sim jim
obljubil. — ,(Ee. 11.) Jest dobro poznam misli
vasiga serca® pravi Gospod po Ecehielu. In David
lepo . od té lastnosti boZje prepeva, ko pravi: ,(Ps.
138, 4 — 5.) Gospod! ti me pregledujes, in me
poznas. Ti ves moje djanje in moje nehanje. Ti za-
stopis od deleé¢ moje misli; koder hodim ali kjer
lezim, ti je dobro znano. — Ti si vse moje Zivlje-
nje previdil, ko moj jezik se ni besede pregovoril.
— Poglej Gospod! tivse vés prihodnoin preteceno.”
Job spoznava: ,(Job 31, 4.) Nili on (Bog) sam,
kteri moje poti ogleduje, in vse moje stopinje pre-
steje 2¢ in modri Sirah uci: ,,(Sir. 16, 18. 20. 23.
27. 28.) Poglej nebesa, in nebes nebesa, brezni,
cela zemlja in vse, kar je v njih, se pred njego-
vim obli¢jem trese. Serce vsiga tega ne zapopade
(Bog) pa vsake serce spozna.“ In kadar slepoto
hudobneza popisuje, tako govori: ,,Oh (hudobni pre-
gestnik ne pomisli, de bozje oké vidi,) de élo-
veski strah, strah, de bi ga kak élovek ne vidil,
strah bozji prezene. — Tudi ne zapopade, de Go-
spodove oci so veliko svitlejsi, kakor solnce, de



13

ogledujejo vse éloveske poti in brezna globotino ,
in v nar skrivnisi kota c¢loveskih serc gledajo.“
Pobozna kraljica Ester v. svoji molitvi tako k Bogu
zdihuje : ,(Est. 14, 14.) Resi nas s svojo roko,
in pomagaj mi, ker nimam druge pomoci zunaj tebe
o Gospod ! komur je vse znano.“ Modriv sv. pismu
pravi: ,(Prip. 15, 3. 11.) Gospodove o¢i ogledu-
Jejo po vsih krajih dobre in hude. Pekel in po-
gubljenje je pred Gospodam (odkrito), keliko vec
serca cloveskih otrok 2

Tudi sveto pismo nove zaveze nam Boga vsi-
gavedniga zlozno odkazuje. Jezus Kristus, ki nar
bolj svojiga Oceta nebeskiga pozna, pravi svojim
ucencam: Vas Oce vé, kaj potrebujete, predin ga
prosite. Ker tedaj Bog nase potrebe ve, predin
mu jih v svojih molitvah razodénemo, je tedej pac
vsigavedin. Zopet nas Zvelicar per druji prilozno-
sti svoje ucence tako tolazi: ,Vasi lasje na glavi
so vsi izsteti! Vrabi¢ ne skoéi brez vednosti vasi-
ga Oceta na zemljo.“ Ker je Bogu stevilo las in
vrabéev, in zgodba nar manjsih kot nar vecih reci
znana, nam to obilno pricuje, de je vsigavédin. Ko
so Aposteljni na Juda Iskarjota mesto v svojo sveto
dvanajstero druzbo druziga aposteljna volili, so tako
molili: ,(Djanj. Apstl. 1, 24.) Gospod, kteri po-
zna$ vsih serca, pokazi, kateriga si iz leteh dveh
izvolil.“ — Sy, Pavel pravi: ,(Riml 8, 27. 4,12.)
Ta pa, kateri serca pregleduje, vé kaj Duh Zeli.“
— »0n kli¢e to, kar ni, kakor to, kar je.“ In zo-
pet pravi: ,(Hebr, 4,13.) Nobena stvar pred nje-
govimi ocmi ni nevidna, ampak vse je golo in od-
gernjeno ocem tega, od kteriga govorimo.* Tudi
imamo besede sv. Janeza v spricevanje, kateri pra-
vi: ,Ako nam bo nase serce, kaj ocitalo: Bog je
viksi, kakor nase serce, in on vse vé.“ v

Kakor nam pa svetopismiskiizreki stare in nove
zaveze hozjo vsigavednost obilno pri¢ujejo, nam
tudi svetopismiske {)er%(odbe njo prav na svitlo po-
stavijo. Postavim: Veliko naprej je Bog Abrahamu
povedal, kaj se bo z njim, kaj z njegovim zaro-
dam godilo. Védil in povedal je Bog naprej, de
se bo serce Egiptovskiga kralja Faraona zakerk-



14

nilo, in de se bo kralj le z hudimi sibami tepen
dal permorati, Izraelce iz terde suznosti izpustiti.
— On vé in pové, de mu bojo Izraelei ko jih v
obljubljeno dezelo popelja, nehvalezni in nezvesti.
— Oznani jim veliko poprej, de bojo v suznost
odpeljani, de se bojo pa iz susnosti zopet v svojo
dezelo povernili. — Med brezstevilnimi pergodbami,
ko jih je Bog od posameznih ljudi in od celih na-
rodov veliko naprej oznanoval, le samo fo Se opom-
nim, kako na tanke de je Bog prihod, zivljenje,
terpljenje, smert, pokop, vstajenje in v nebohod
prihodniga Mesijaza in nasiga ljubiga Zvelicarja
Jezusa Kristusa popisal. Vse to bomo pa, ako Bog
hoce , bolj na tanko in sledno posebej v prihodnih
naukih izlagovati zaslisali. Le samo to Se vprasam:
Kdo zamore tolike in tako dalne zgodbe tako na
tanko naprej povedati? Odgovorim, le on, kferi-
mu so vsi ¢asi odgernjena pricujocnost. Bog jih je
naprej povedal, tedaj je pred njegovim oblicjem
vse odgernjeno — in ravno zafo je on vsigavedin.
Cimu naj véemo, de je Bog vsigavédin?
Bog nam ni le zato svojih lastnost razodél, de
jih vémo in vernjemo, temu¢ de nas letd nauk k
dobrim delam in k lepim ¢ednostim napeljuje, od
vsiga hudiga, od greha in njegovih strasnih nasled-
kov pa odvraéuje. Tudi bozja vsigavednost nam
je zato znana. Torej silete nauke k sercu vzemimo:
1. Bog je vsigavédin, njegovimu nezmérnimu,
bistrimu in svitlimu oéesuni elo nié perkritiga; no-
bena misel, nobeni obéutlej, nobeni nagibik serca
njemu ni neznan: torej skerbimo iz vse moci, de
bodo tudi vse naSe misli in Zelje taksne, s ka-
korSnim leté presveto oké ne bo razzaljeno, ampak
pocasteno, posveceno. Ne motimo se nikakor z tem,
de smo se Bogu dopadljivi, ée se le zunanjih, vid-
nih , slabih reci in del zderzimo, ali pa se kaj do-
briga storimo: on, ki serca izprasuje, osercje in
ledje pregleduje, gleda per vsih nasih delih nar
ve¢ na serce, na nase misli in namene. Ce so nase
misli in naméni dobri, Bogu dopadljivi, so mu tudi
nase dela dopadljive; ¢e mu pa misli in naméni niso



45

dopadljivi, mu nar lepsi zunajne dela ne dopadejo,
temué¢ so mertve, kot je telo brez duse merivo, in
nimajo ne cene, ne vrednosti, ne zasluzenja. Za-
volj tega nas Jezus opominja rekoé: ,Ako vasa
praviénost ne bo obilnisi od pravicnesti pismarjev
in farizejev, ne pojdete v nebesko kraljestvo.“

2. Bog je vsigavedin, njegovo oko vidi vse,
kar se na nar bolj skrivnih, samotnih in tamnih
krajih godi, kot bi se per svitlim solncu opoldne
godilo. Ko sta se Adam in Eva v raji zoper bozjo
zapoved pregresila, njima prepovedani sad jedla,
sta se na enkrat vsa preplasena v senco drevja
skrila. Vonder zastonj! Vsigavedni Bog je njih
pregreho vidil, vidil jih je gresiti, in jih je zavolj
doperneseniga greha k odgovoru klical. Ko je Kajn
strasni sklep storil, svojiga brata Abelna umoriti,
je ze Bog njegove hudobne misli poznal, predin jih
Jje v djanji spolnil, ga je svaril, in od grozovitni-
ga naklepa odvraceval. Ko je pa vonder terdovraini
Kajn bozjimu dobrotljivimu svarjenju nepokorin na
polju na svojiga brata planil, in ga ubil, je svoje
kervavo hudodelstvo zastonj pred Bogam perkrival.
Ko ga Bog vprasa: ,Kje je tvoj brat Abel“? je
zastonj samoini poboj bozjimu vsigavednimu oéesu
zakrival z osabnim hudim odgovoram : ,Jest ne vem;
sim li mar varh svojiga brata“? Znana je ze bila
njegova hudobija bozji vsigavednosti, zato mu oznani
zasluzeno kazenj. — Silna nespamet je tedaj se dati
v greh premotiti, ali zato bolj brez skerbi gresiti,
ker si obetamo, de nas nobeno élovesko oké ne
vidi: saj moramo vonder pomisliti, de nas vidi ne-
skon¢no bitje kterimu nikoli in nikjer se clo misli
skriti ne moremo, na kteri%‘a bitja prijaznosti nam
pa saj mora nezmérno veliko veé lezéce biti, kot
na mislih in sodbah vsihljudi. Zavoljo tega se vse=~
lej, kadar nas mika ali ocitno ali na skrivnim greh
storiti , na%‘lo spomnimo : ,Bog me vidi, on, ki me
bo po mojih delih enkrat praviéno sodil.* Ta mi-
sel je brezstevilno veliko ljudi posvetila; z nje po-
mocjo in z pomocjo gnade boZzje so si nebesa za-
dobili, ker bi bili sicer pozabljivsi bozje vsigaved-
nosti vecno v peklu goreli, Tudi nas naj ta misel



46

v seree pretrese, z dobrotnim straham napolni, od
greha ‘odverne. To misel so Ze praviéni v stari
zavezi zvesto v svojih sercih varovali — ta misel
jih je pa tudi varovala pred greham. Sirah pravi:
»(Sir. 17, 16. 17.) Vse njih djanja so pred boz-
Jim obli¢cjem kakor solnce: in njega o¢i brez neha-
nja na njih poti gledajo. — Njih krivice mu niso
perkrite, in vse njih pregrehe so pred bozjimi oémi.“
Ziva vera v vsigavednost boZjo je nedolZniga Jo-
zefa in Cisto Suzano obvarovala, de se nista dala
zapeljati. Kako hoéem, odgovori JoZzef zapeljivi
zeni, pred ofmi svojiga Boga tako velik greh sto-
riti! In Suzana rece: ,Boljsi mi je, de brez greha
po krivici umerjem, kakor pred oémi Gospodovimi
greh storiti.“ Ravno tako in zato naj se nam vse
hudo gnjusi, ¢e tudi nihée ne vidi, in ¢ée se niko-
gar ne bojimo.

3. Kakor nas naj misel, na bhoZzjo vsigavednost
od vsih tudi skrivnih pregreh odvracuje in zader-
zZuje, ravno tako mocno naj nas do dobrih tudi
skrivnih del spodbada. Iz vsih svejih telesnih in
dusnih mo¢i si perzadevajmo, de nevirudama in na
tanko svoje dolznosti dopolnimo, ako ravno nas
nihée ne vidi, nih¢e ne hvali (cloveske hvale se
nam je Ze tako kot nevarniga dusniga spodtikleja
bati), zadosti naj je nam, de nas Bog vidi. Bog
me vidi, si mislimo v svojih, molitvah, per svojim
premisljevanji, per svojih Zeljah in zdihlejih. Bog
me vidi, Bog me poslusa, si mislimo, ako bliznjiga
svarimo, nedolzne ofroke uc¢imo. Bog me vidi, si
mislimo, ako usmiljeno roko potrebezu podamo. Z
eno besedo, ta misel naj je vedno nasa zvesta to-
varsica per vsih nasih delih in opravilih, per nasih
pogovorih, mislih in Zeljah. Jezus Kristus nam jo
sam v dobro zvelicansko tovarsico in v spodbadik
do skrivnih dobrih del perporoéa rekoé: ,(Mat. 6,
3. — 6.) Kadar pa ubogajme dajes, naj ne ve
tvoja levica, kaj dela tvoja desnica.—De bho tvoja
miloSnja na skrivnim, in tvej Oce, kteri na skrivnim
vidi, ti bo povernil. — In i’xadar molite, ne bodite
kakor hinavci, kieri radi po s-hodnicah in na vo-
glih potov stojé in molijo, de bi jih ljudje vidili:



47
resniéno vam povém, oni so prejeli svoje placilo.
— Ti pa, kadar molis, pojdi v svoj hram, zapri
duri, in moli svojiga Oceta na skrivnim; in tvoj
Oce , kteri na skrivnim vidi, ti bo povernil.“

4. Bog je vsigavedin; njemu so vse nase za-
déve znane, kar koli potrebujemo, dobro vé. 0
kolika tolazba nam je v sadanjim zivljenji vediti,
de imamo v nebesih Oceta, kteri nam vselej zamore
in hote pomagati, kteri Ze vé, kaj nam je treba,
predin ga Se prosimo, in tudi vé, kaj mam je nar
bolj sluzno. — Ako po nedolznim kaj terpimo, je
nasa nedolznost Bogu znana: njemu, kteri bo vsa-
ciga po pravici sodil, je vsaka stvar in vsako serce
razkrito. Ce tedaj, ljubi kristjan, ljudje hudo od
tebe mislijo in govoré, ¢e te po nedolznim tudi ob
postenje perpravijo, potolazi se kot praviéni Job
z svojim Bogam rekoé¢: ,Bog je moja prica, in on,
ki vse vé, zivi na visavi.“

5. Ker je Bog vsigavedin, in vse nase potrebe
pozna , torej nikar ne mislimo, ko ga v svojih po-
trebah pomoéi prosimo, de se le po nasi molitvi
zvé, kaj de potrebujemo. Jezus nas sam uéi. ,,(Mat.
6, é) Vas Oc¢e vé, kaj potrebujete, predin ga
prosite.“ Molimo pa vonder le zvesto, ker je po
molitvi nase zaupanje mocneji, ker se po molitvi
toliko bholj Zivo svoje slabosti zavémo in preprica-
mo, de nam vselej le Bog sam pomagati zamore,
v cigar oblasti smo mi, in vse druge re¢i, po mo-
litvi smo tudi vedno poboznisi, v dobrim bolj in holj
vkoreninjeni, in bozjiga dopadajenja ter njegove
pomoci vrednisi.

6. Nam po bozji podobi vstvarjenim gre, de
neskonéno popolnimu Bogu, ali njegovim lastnostim
podobnisi perhajamo. — Bog je vsigavedin, on pe-
sede s svojim bitjem vso ucenost. Tedaj je tudi
nasa dolznost, naj smo, v kterim stanu si bodi, ko-
liko nam je mogoc¢e, kolikor nam stan in okolisine
perpusté, v ucenosti v znanji ali vednosti rasti, in
v te rastvi nikdar obstati, ali misliti, de dosti zna-
mo, de smo Ze dosti uéeni. — Ucenost je pa silno
razprosterta, in znanje je mnogotero, mnogotera je
vednost; tedaj nam je vediti, kako de moramo v uée-



48

nosti rasfi, in ktero znanje, ktero vednost si per-
lastiti iskati. Perlastiti si moramo pred drugim
uéenost, ktero nam nas namén odkaze, zakaj de
smo vstvarjeni, in kako naj Zivimo, de ta svej na-
mén dosezemo. Jezus sam pravi: ,Isite nar poprej
bozje kraljestvo in njega praviénost.“ — Ker nas
tega kersanski nauk uci, smo si torej sosebno nje-
ga ucenost perdobiti dolzni. Na to je pa potlej na
dalej sledni dolzan, de se ¢ée dalej bolj v dolzno-
stih svojiga stanu poduéiti skerbi. — K temu se
pervzamejo, ako je mogoée znanja, ktere ravno
naznanjeno dvojno uéenost bolj doversijo. Ne sme-
mo pa pozabiti, de moramo vse svoje perzadevanje
z molitevjo skleniti; prositi moramo namre¢ Boga ,
Oceta luci, de on nas um razsvitli.

Opominovanje.

Obilno smo se od bozje vsigavédnosti prepri-
¢ali, in nasa véra v vsigavedniga Boga je na silno
skalo mo¢nih spri¢lejev. bozje besede vterjena. Sli-
sali smo tudi toliko lepih in zdravih naukev, ki se
iz spoznanja té bozje lasinosti izhajajo, de bi Ze
le po njih, ako bi jih ohranili, in spolnili, na viksi
stopnjo svete popolnosti prisli. Ali ker se mi nauk
od bozje vsigavednosti toliko imenitin in perpravin
nase zaderzanje in zivljenje posvetiti, zdi, se ne
morem od njega lo¢iti, predin ti preljubi kristjan,
se nekterih besedi na serce ne polozim, in nekte-
rih misel nazaj v spomin ne poklicem. .

Kaj se pravi po tem, kar smo slisali, v vsi~
gavedniga Boga verovati: Pravi se: Bistro, ne-
zmerno. bozje oké vidi in ve vse oziranje, vse pre-
mikleje nasih o¢i, vse gibanje nasih znabljev in na-
siga jezika, vso obnasbo nasih rok in nog, vse
dela in nehanja nasih telesnih in dusnih pecutkov
ali moéi. Vsigavedni Bog vidi vse tvoje misli, o
élovek ! vse zmote in krive zapopadke, tvoje oslep-
ljene pameti, vse naméne in sklepe, vse Zelje in
napcine pozelenja serca: on vidi tvojo osabno pre-
vsetnost tvojo nezmerno lakomnost, tvojo jezo in
sovraztvo proti bliznjimu, in Ze zacelik vsiga gres-
niga naguenja in nedistiga pozeljenja. On pozna



49

vse tvoje dolznosti, ko jih nemaréno opusas, alipa
le tje v en dan in na videz opravljas, vse zamu-
jene perloznosti kaj dobriga storiti, vse nar skriv-
nisi krivice v tvoji kupciji, hinavsino, z ktero vse
svoje dela in Se svojo pohoZnost ognjusis, vse tvoje
raztreseno razujzdanje in samopasno zZivljenje. Vsi=
gavedni Bog te ne gleda le v ¢asi, te ne vidi le v
nekterih krajih, ampak te gleda brez nehanja, te
vidi vsako uro, vsako minuto, in na vsakim kraji.
— In kar je se ve¢, bozje vsigavédno oké te je
vidilo, predin si lu¢ sveta ugledal, predin si bil
rojen. Ze v zibeli, perve dni tvojiga zivljenja je
Bog vedno nate gledal? Koliko nepokorsine, svo=
Joglavnosti, hude terme, nejevolje, lazi je nad tabo
vidil, v petim, sSestim, sedmim letu tvoje starosti?
Kolikokrat te je vidil brez opravila, in vonder do
molitve leniga, do igra¢ pa vsiga perpravljeniga? —
0 joj, kaj je pa se le per tvojih odrasenih letih,
per veci starosti vidil! Vidil te je vsiga neperprav-
niga, v bozjih receh, v oskerbitvi duse, vsiga za-
mudniga v dolznostih tvojiga stanu. Koliko pre-
gresnih misel v tvoji glavi, koliko pregresnih Zzelja
Je vidil v tvojim sercu, koliko nesramnost in po-
hujsanja v govorjenji in zaderzanji do bliznjiga,
koliko nespodobnosti, in nesvetiga zaderzanja clo
v bozji vezi, in per nar svetejsih skrivnostih?
— In kaj bo oké vsigavedniga Boga se le na
koncu tvojiga zivljenja nad tabo vigﬂo? Grozno

stevilo ysih pregre'{'l, ostudnost in zamud , ktere te

bhojo tozile, in veéniga pogubljenja vredniga kaza-

le. Glejte! Glejte! to se pravi verovati v vsigaved-

niga Boga, vse to pogostim premisljevati, in si k

sercu vzeti; in oh, ’l)ca%o britka in strasna bo zato
marsikakimu njegova zadnja ura;in kaka groza ga

bo se le obsla,kadar se mu bojo pred bozjo sodbd'
bukve odperle, v kterih so vse tiste pregrehe na tanko

zacerkane, ktere (f'e vsigavedni Bog v njegovim

zivljenji vselej vidil, povsod gledal! Kako tezko

bo njim ,per sercu, ktere mi, ker le po zunanjih

delih sodimo, pobozne kristjane imamo, kterim bo

pa Bog tudi njih notranje pomanjkljivosti in grehe
“odgernil, po kterih so si pogubljenje zasluzili.

4



50

Oh ljubi kristjani! ko bi si zdaj to resnico k
sercu vzeli, kakor nam bo enkrat k sercu sla, ko
bi nas zdaj ta misel do pokore prestrasila, kako
sladki in prijetni sad bi pa¢ za-me in za vas iz
tega nauka pognal! Ravno ta misel na vsigavedni-
ga Boga bi nam pa tudi bila mo¢ na bramba v nar
bolj zapeljivih in mikavnih skusnjavah; nad njo bi
se vse zalezovanja hudi¢eve razbile, kot se strasni
valovi sSumeciga morja nad silno skalo razbijejo,
brez de bi jo premaknili. To nam pri¢a pergodba
Egiptovskiga Jozefa, pergodba éiste Suzane, in
tavzent drugih stanovitnih, in v nar hujsi sili moé-
nih svetnikov. Ce tedaj vera v vsigavedniga Boga
per nas toliko ne zamore, je vzrok ta, ker smo
prenemarcni misliti in se spomniti na vsih svojih
potih, de smo vedno pred njegovim oblicjem. To
Jje_#e kraljevi prerok od gresnika perpovedoval
reko¢: ,Boga nima pred svojimi oémi, zato so vse
njegove pofa omadezvane. Zakaj je marsikdo v
svojih mislih necist, v svojim govorjenji pohujsljiv,
v svogim zaderzanji nesramin, v svoji kupéiji kri-
vicen? Zato ker je Boga pozabil, in ne misli, de
Bog vse vidi, vse vé. Ko bi si to resnico prav
zivo pred o¢i postavil, bi ne zivel tako, temué bi
svoje hudobije koncal.

Ziva misel na vsigavedniga Boga te bo tedaj,
ljubi kristjan, od greha odvernila: saj se Ze sra-
mujemo v prico cloveka kaj slabiga ali nesramniga
storiti, koliko veci sramozljivost te ho Se le oble-
téla, ¢e si bozje o¢i na svoje dela obernjene mi-
slis? Se le perzadeval si bo$ po dobrih, po nar
boljsih delih. Ze posel pred oémi svojiga gospo-
darja toliko pridno dela, de bi si njegovo hvalo
perdobil , koliko bolj si bos Se le ti perzadeval,
pred oémi svojiga Boga po dobrih delih, in dolzno-
sti kersanstva in svojiga stanu dopolniti, de bi si

hvalo vsigavedniga Boga, njegovo gnade in veéno .

krono perdobil.



51
IV. lastnost bozja:
Bog je zgolj Duh,

Bog je zgol duh, ki ima neskon¢no popolnama um in
voljo, pa ne telesa.

Kaj je Duh?

Tezko, clo nemogoée nam je zdaj v meseno
telo zaklenjenim zapopasti, se teZej pa povedati,
kaj je dub. Lozej je izreci, kaj ni duh, kaker
kaj je. To vémo in zapopademo, de duh ni ni¢
telesniga , de nima ni¢, kar bi se vidilo, ali poti-
palo, ali z kakim udam in karkoli si bodi poéutile.
— Se bolj umevno nam nam bo, kaj je duh, ée
svoje misli na svojo duse obernemo, zakaj ona je
tak dubh. Nji je lastno, de misli in pozeli, to je:
ona stori, de c¢lovek spozna mnoge reci, njih last-
- nosti, njih namén, po ¢imu de so; ona stori, de
clovek razlo¢i, kaj je prav, kaj napéino, kaj do-
bro, kaj slabo, kaj pridno, kaj skodljivo. Dusa
misli, sodi in sklepa, in torej recemo, de ima um.
Na dalej: dusa stori, de ¢lovek kaj pozeli, ali pa,
de se mu nad ¢im studi, torej zamore prave in
dobro ljubiti, ko bise mu Se bolj neprijetno in tezko
zdelo, in se zamore napcniga in slabiga varovati,
ko bi se mu $e tako prijetno in lahko zdelo; za tega
voljo recemo, de ima prosto ali frej voljo. — Nasa
dusa ima tedaj um in voljo, vonder ni ni¢ telesni-
ga, nihée je ni vidil, nihée nje podobe ogledal,
nihée nje teze ali lahkote cutil. Ona je breztelesno,
Cisto edino, in nerazdeljivo bitje. '

Ravno tako breztelesno, ¢isto edino in neraz-
deljivo bitje je Bog, samo de je on sam od sebé
nezmerni, od vsih drugih duhov viksi; de ima ne-
skonéno popolnama um in volja.

Zakaj se rece, de ima Bog neskonéno
popolnama wm?

. Sledni ¢lovek ima sicer um, vender {'e ze do-
stikrat med ¢loveskim umam in umam velik razlo=
4%



52

éik. Nekteri veliko bolj ¢isto in bistro re¢i spozna,
pravo in napéino, dobro in slabo, pridno in skod-
ljivo spregleda, kot nekteri, tedaj ima nekteri bolji
ali bolj popolnama um, kot nekteri. Bolj, kot naj
si je kteri clovek si bodi, pase le angelji vse reci
spoznajo, spregledajo in razlocijo. Torej recemo,
de imajo bolj popolnama um, kot élovek. Vse
stvari nam pa oznanujejo, kako neizreceno popol-
nama de sSe le stvarnik vse reéi spozna, kako do-
bro njih namen vé, ker je on vse tako modro omi-
slil, in vse tako modro vodi; nasa lastna pamet
nam pové, koliko in nezmerno bolj Se le on raz-
lo¢i, kaj je dobro ali slabo, prave ali napéino,
ker je ze slabotnimu ¢loveku toliki um dodelil; nasa
pamet nam oznanuje, de on stvarnik vsih reci, vse
nar bolj spozna, vse spregleda, de mu ni nic¢ ni¢
neznaniga; nasa pamet nam reée, de v njem ninié
pomanjkljiviga, torej recemo, de ima neskoncno
popolnama um.

Zakaj recemo, de ima Bog neskoncno
popolnama, ali nar bolji voljo?

Ravno taka, kot z umam, je tudi s voljo. Se
med ljudmi se najde razlocik, de nekteri bolj kot
nekteri pravo in dobro ljubijo, Zelé, in se dobriga
veselé. Kako moéno de so postavim marterniki in
svetniki dobro  ljubili, kako persercno zeléli, to
nam njih Zivljenje in smert povesta. Bolj kot ljudje
pa angeli pravo in dobro ljubijo, pozele in se do-
briga veselé, ker je njih volja samo v dobro nag-
njena, in ker so ze po svoji natori imenitnisi stvari,
kot ¢lovek. Nad vsim pa Bog, on zacetik, zapo-
padik in popolnost vse svetosti pravo in dobro nar
bolj ljubi, in zato recemo, de ima neskonc¢no po-
polnama, ali nar boljsi voljo.

Zdaj nam bo, upam, nekoliko bolj zanpad-
ljiva ta lastnost: Bog je zgol duh, ki ima neskoncno
popolnama um in voljo, pa ne telesa.

Al nam tudy sveto pismo to lastnost
bozjo oznani?
Sveto pismo siare in nove zaveze nam to last=



53

nost bozjo oznanuje. Ce prav v stari zavezi nina
ravnost re¢eno, Bog je duh, je vender talastnost z
drugimi besedami zadost umevno oznanjena. Bog
sam je to lastnost umevno ljudem odkazal, ker je
v pervi zapovedi svojimu ljudstvu odkazal, de naj
si ne delajo ne zrezanih, in ne nikakorsnih dru-
gacnih podob od njega. S to prepovedjo 3im po-
kaze, de je duh, od kteriga se podoba ne da zde-
lati in ne vmisliti. Zato se tudi ni v nikakorsni
godobi svojimu ljudstvu perkazati hotel, ko je na

inaji postavo dajal. Izraelei niso druziga vidili,
kakor dim in ognjeno meglo, ki je hrib pokrivala,
in iz te megle so slisali strasni glas, ki jim je Go-
spodovo voljo ali njegove zapovedi oznanoval. Bog
sam je pa svojimu ljudstva skrit in nevidin duh
ostal. Za tega voljo skorej Izraelce per perloz-
nosti na to opomni rekoé¢: ,(V.Moz. 4, 12.—15.)
Gospod je iz srede ognja govoril, glas njegovih
besedi ste slisali ali podobe niste clo nobene vidili.
— Skerbno se tedaj varite, de bi kje ne bili za-
peljani, in de bi si kake zrezane podobe ne storili,
ali od njega kake mozke in Zenske podobe, ali
podobe od zivine, od pticev, ali od zvezd ne vmi-
slili.“ — Pa se tudi na drujih krajih sveto pismo
stare zaveze fo lastnost bozjo naznani. Job od te
lastnosti bozje ves priprican k Bogu oprasaje zdi-
huje: ,(Job. 10, 4.) Imas mar meséne oci: ali,
kakor ‘¢lovek vidi, tudi ti vidis?¢ In Salomon je
per posvecenji Jeruzalemskiga tempeljna vprico vsi-
ga ljudstva takéle molil: ,(IIL krl. 8, 27.) Je li
verjeti, de Gospod resniéno na zemiji prebiva ?
Zakaj ce te nebesa, in nebes nebesa zapopasti ne
morejo, koliko manj ta hisa, ktero sim sozidal.“
In Izajia ob svojim casu ljudi vprasuje: ,(Iz. 40,
18.) Komu ste Boga enakiga storili? ali kakisno
podobo mu hote dali?“

Se le bolj zloéno nam pa sveto pismo nove za-
veze oznanuje, de je Bog zgol duh. V poegevorn
s Samaritanko pravi Jezus: ,(Jan. 4, 24.) Bog
Je duh, in kateri ga molijo, naj ga v dubu in v
resnici molijo.“ (1. Tim. 6, 16.) On sam,* pise
sveti Pavel,“ ima neumerjo¢nost, in prebiva v luéi,



54

kamor se priti ne more: kateriga ni nobeni ¢lovek
vidil, in ga tudi nobedin viditi v stanu ni.* Ravno
ta sv. Apostel se uéi, de je Bog zgol duh, ko ne-
spamet nevernikov skazuje, kferi so Boga v zde-
lanih in vidnih podobah molili. Takéle govori:
»(Rimlj. 1, 20. — 23.) Zakaj to, kar je nevidno
na njem, njegova veéna mo¢ in bozje bitje, se od
stvarjenja sveila po tem, kar je storjeniga zvé in
vidi, tako de oni (meverniki) nimajo izgovora. —
Zakaj, ko so Boga spoznali, ga niso kakor Boga
c¢astili. — Ker so se modre steli, so norci postali.
— In so prevernili cast nestrohljiviga Boga v
podobo strohljiviga ¢loveka, ptic in stirnoga-
tih in lazijo¢ih zverin.* (Ap. dja. 17, 22. —
29.) Ko je sveti Pavel v poglavitno Gersko mesto
v Ateno prisel, je vidil tukaj med drugimi maliki
tudi oltar, in na njem napis: Neznanimu Bogu.
Precej jim je zacel tega neznaniga pa praviga
Boga oznanovati, in rece, de on ne potrebuje ¢lo-
veske sluzbe ali ¢asti, in de ni nikakorsni podobi,
kot jih ljudje iz zlata ali iz srebra ali iz kamnja
delajo, enaki. — Obe lastnosti pa, de je Bog ve-
¢in in zgol duh se sv. Pavel s to molitvico spo-
znava: ,(1. Tim. 1, 17.) Kralju ve¢nimu, neumer-
jotimu, samimu Bogu bodi ¢ast in hvala ad veko-
maj. Amen.“

Ce je Bog zgol duh, zakaj sveto pismo
od njega pravi, de govori, vidi, slisi, de
ima roké in moge.

Sveto pismo tako od Boga govori zavoljo nase
slabosti, de lozji njegove dela in lastnosti zapopa-
demo, ker drugac¢i od Boga ne moremo govoriti,
kot po ¢lovesko; vsaki pa vé, de se take besede,
ker Bog telesa nima, po duhovno morajo vzeti. Se
rece, de Bog govori, ker s svojo vsigamogocnostjo
stori, de ¢lovek besede slisi. Se rece, de Bog
vidi in slisi, ker je vsigavedin in povsod pricijoc,
in forej vse vé; de ima roké, ker je vsigamogo-
¢in, vse lahko stori, de sedi na sedezi, ker ima
vso oblast do vsiga v nebesih in na zemlji.



55

Pa nam sv. pismo tudi perpoveduje, de

se je Bog, de se je sv. Duh v kaki vidni
- podobi ljudém perkazal?
Sveto pismo nam perpoveduje, de se je Bog,
~de se je sveti Duh ljudém véasi v kaki vidni po-
dobi perkazal, to je res. Ali ta vidna podoba ni
njegova bitja njemu lastna podoba, tudi se ni lju-
dem v takih podobah zato perkazal, de bi si ga
taciga mislili, kakorsna je podoba, temué¢ podobo
je za nekoliko ¢asa po svoji vsigamogocnosti zato
sprejel, de je per ljudéh po svoji modrosti kake
posebne naméne izpeljal, in ko je svoje sveie na-
méne dosegel, je to podobo zopet odlozil. Pa tudi
takrat ni prejenjal biti, zgolj dubh, ker je njemu
neprenehama lastno bitje — duh.

Ker je Bog zgol duh, je mar napak,
de pisane podobe od njega imamao ?

To ni napak, de pisane podobe od Boga,
ki je zgolj Duh, imamo, ki namre¢ nismo éisti
duhovi, temué tudi teld, tedaj so nam podobe od
Boga se le sluzne, de naso duso, ko jih gledamo,
na nevidniga Boga, na njegove lastnosti, na nje-
gove dobrote in dela opomnijo, in nas k éesenju
bozjimu budé. Napak bi le bilo, ko bi se mi mo-
tili, insi Boga taciga domisljevali, kot ganam po-
dobe kazejo, ali pa, ko bi mislili, de podobe kako
moc v sebi imajo, ali de bi od njih kaj dobiti ali
sprositi znali.

Kaj nas to uci, de je Bog zgolj duh?

Samo véditi in verovati, de je Bog zgolj duh,
ki ima neskonéno popolnama um in voljo, pa ne
telesa, bi nam Se ne hilo zadostno brez premislje=
vanja prezlahtnih naukov, kakorsne nam ta last-
nost za pricujoce Zzivljenje daje. Torej tudi te na-
uke poslusajmo v svoje poducenje in prid. ;

1. Clovek obstoji iz dveh poglavnih delov, iz
duse in iz telesa. Imenitnisi polovica ¢lovekova je
dusa. Nje imenitnost nam sv. bukve povedd, ko
pravijo: (1. Moz. 1, 27.) In Bog je vstvaril



56

¢loveka po svoji podobi, po bozji podobi ga je
vstvaril.¥ Bog ima neskonéno popolnama um in
pamet; tudi naso duso je med vsimi pozemeljskimi
~ stvarmi samo s umam in pametjo obdaroval. On

ima prosto voljo, de stori, karkoli mu je dopad-
ljivo; tudi nasi dusi je dal med vsimi pozemelj-
skimi stvarmi sami prosto voljo, de zamore zmeraj
bolj popolnama, zmeraj svetejsi perhajati. On je
nar svetejsi duh, ljubi dobro in sovrazi hudo; le
nasi dusi sami je dodelil vest, kitera ga per dobrih
delih s prijetnostjo pohvali, per slabih z grizenjem
pika, z nepokojem kaznuje. Bog je vecin, tudi
nasa dusa ne bo nikdar prejenjala, bo vecna. Bogje
zgol duh, tudi naso duso je po svoji podohi brez-
te%esno vstvaril. = Sv. Izidor poln zavzetja nad ime-
nitnostjo in lepoto ¢loveske duse zdihne: ,(S. Izi-
dor.) ,0 dusa! po ¢em se ¢udis nad visavo zvezd,
in nad globoéino morja? — — Podaj se raj vsvojo
globoéino, njo premisluj, nad njo se éudi, ée si v
stanu se zadosti cuditi.* — Vse pozemeljske stvari
je Bog zavoljo nase duse, naso duso pa zavoljo
sebe vstvaril, de bi namre¢ njega, njegove last-
nosti, in njegovo voljo spoznovala, in ¢e dalej
svetejsi perhajala, de bi bila ¢e dalej bolj po-
polnama. Popolnost uma, popolnost volje je njé.
namén, je njé lepota. O tavzent in tavzentkrat
sre¢na, ¢e po ti lepoti hrepeni, ¢e to popolnost
doséze! Vecna je, in veéno zvelicana bo v Bogu;
zavoljo njé ko tamkaj tudi telesu dobro. .0 bo-
dite, nas opominja zato Jezus, popolnama, kot je
vas Oce nebeski popolnama.,

Kolikorkrat nas tedaj pozemeljske reé¢i motijo,
slepé ali na-se vlecejo, premislimo let¢: Mi nismo
vstvarjeni zavolj trupla, de bi ga z osabnostjo le-
poticili, in mu v mehkuznosti stregli. Nak! zavo-
ljo duse smo vstvarjeni, de si Boga zgolj duha,
ki ima neskoné¢no popolnama um in nar boljsi vo-
ljo, v podobo vzamemo, in ker smo po njega po-

obi vstvarjeni, de njemu ée dalej podobnisi perha-
jamo. Zavoljo duse smo vstvarjeni, de njo lepo-
tiéimo, de Boga, njegove lastnosti in njegovo sveto
voljo ce dalej bolj spoznamo, in zmeraj umnisi per-




57

hajamo. Zavolj duse smo vstvarjeni, de njo lepo-
ticimo s tem, de bozjo voljo dopolnimo, si lepe
¢ednosti perdoblujemo, dobre dela dopernasamo,
de ¢e dalej poboznisi in svetejsi postajamo. Mi
. nismo zavoljo trupla vstvarjeni, de bi mu dovolili,
kar oéi, kar meso ali napuh zivljenja pozeli. Nak!
zavoljo duse smo vstvarjeni, de nje lepoto zado-
biti hrepenimo in v lepoti popolnosti neminljivi in
nestrohljivi venic dosezemo. To je pravo stano-
vitno, obstojece bogastvo, kteriga nam ne more
ne tati ukrasti, in ne mol snesti in ne rija; njega
tedaj isimo. Brez tega bogastva je ¢lovek révez,
ubozic, siromak, nesreéin, ko bi ravno vso ¢ast in
bogastvo celiga sveta si perdobil : ,,Kaj pomaga ¢lo-
veku, ko bi si cel svet perdobil, ¢e pa svojo duso
pogubi.®

2. Nam Jezus Kristus sam prezlahtni nauk

iz té lastnosti bozje da, reko¢: ,(Jan. 3, 24.)
Bog je duh, in kateri ga molijo, naj ga v duhu in
v resnici molijo.“ Boga v duhu in v resnici moliti
se pa rece: Vse, kar smo in kar imamo, v vsih
okoljsinah svojiga zivljenja popolnama Bogu pod-
vreci, le zanj in za njegovo éast ziveti, zanj per-
pravljeni biti, vse storiti, vse terpeti, z eno be-
sedo si le njega v namén vsiga svojiga djanja in
perzadevanja celiga svojiga zivljenja storiti, in
njega vselej pred oémi imeti. V nasim sercu mora
namrec oging ljubezni goréti, in iz otrocje ljubezni
do svojiga Oceta nebeskizga moramo nar veci skerb
iméti njega pocastiti, vse nase misli, nase Zelje,
nase djanje in nehanje, vse nase mo¢i morajo v to
obernjene biti. Torej moramo svoj um boZzjim res-
nicam ponizno podvreci, jih terdno verovati, ako
ravno jih ne zapopademo; se moramo Boga, njego-,
viga spoznanja in svete vere v sercu veseliti: v
njegovo neskonéno milost moramo terdno zaupati, in
se v njegovo previdnost in voljo vdati ; mi moramo
hvalezni biti, iz ljubezni in hvaleznosti se moramo
vselej in povsod le po njegovi postavi ravnati;nje-
govo postavo, njegovo sveto voljo morame cez
_vse drugo ljubiti, in se ni¢ bolj bati, ket Boga



58

razzaliti, njegovo gnado in prijaznost zgubiti. To
je pravo Bogu edino dopadljivo pocastenje.

3. ,Bog je duh, in kateri ga molijo, naj ga v
duhu in v resnici molijo.“ Ravno te drage besede
nam se na dalej o¢i odpré, in kot s perstam ime-
nitno resnico kazejo, de je Bogu vsa zunanjsina
v njegovi sluzbi zoperna, za ktero duh ne vé,
ktera ne pride iz serca, iz ljubezni, iz zaupanja
do njega, iz resni¢ne znotranje poniznosti, iz go-
recih Zzelja njega spodobno ¢astiti, iz spokornih
misel ali 1z spokorniga duha. In taka je, z molit-
vijo, ¢e jo le zZnabli opravljajo; taka z obiskova-
njem cerkva, ¢e se duh z mislami k Bogu ne pov-
zdigne; taka je s felesno pricijoznostjo per sveti
masi, ¢e serce té tolike skrivnosti ne éuti; taka s
poslusanjem bozje besede, ¢e jo le telesne usesa
zaslisijo, misli se pa po pozemeljskih receh spreha-
jajo, nad posvetnimi ali clo pregresnimi reémi pa-
sejo: taka je s slednim telesnim ali zunanjim po-
castenjem hozjim, kateriga duh ne ozivlja. Sv. Av-
gustin pravi: ,(Avg.) Ako bi bil Bog kako telesno
bitje, bi bil zZe z zgol telesam casten, in samo zu-
nanje pocastenje bi bilo Ze njemu zadostno.“ Ali
Bog je zgol duh, in neskon¢no popolnama, torej
gleda na duha, ali na sluzbo, kakorsno mu nasa
dusa opravlja, na podastenje, kakorsno mu ona
daje. Brez take sluzbe, brez taciga pocastenja se
nar Svetejsi le nad nami pertozi: ,To Ljudstvo me
z Znabli casti, njih serce pa je dale¢ od mene.“—

Ker so si neverniki vidne, telesne bogove ali
malike vmisljevali, se ni ¢uditi, de so si obétali jih
z golo zunanjsino zadosti spodobm} pocastiti, brez
de bi si bili kaj perzadevali, svoje misli, svoje
serce in zivljenje poboljsati. Lahko so se tedaj
per svojih napénih zapopadkih od Boga motili in
mislili za svoje krivice in hudobije Ze z majhnimi
darmi zadostiti, ko so jih svojim lacnim bogovam
darovali. To, reéem, se nad neverniki ni cuditi.
“Ali ¢udno in nezapopadljive je, ée se mi, kristjani
na golo zunanjsino vézemo, ker vender vémo, smo
poduceni, de je Bog duh, in de naj ga v duhu in
v resnici molimo; éudno in nezapopadljive je, kake



59

se je nam mogode slepiti, de ga z zunanjimi sSe-
gami in navadami per njegovi sveti sluzbi zadosti
spodobno in dolznostno pocastime, de tudi je serce
zravin vse merzlo, vse mertvo. Pa koliko krist-
janov je vender, kterih celo kersanstvo, cela sluzba
hozja so le zunanje prazne dela, za kiere serce
nié ne vé. So, kateri s svetimi od zunaj lepimi
hesedami Boga ogovarjajo, njih serce je pa neéi-
sto, jezno, sovrazno, nevosljivo, kriviéno, goljufno
in hudobno. So, kateri si obetajo, de svojiga Boga
ze vredno casté, ¢e le k bozji sluzbi v cerkev ali
pa pred cerkev stat hodijo, sebi in drugim spod-
tiklej in mreze pohujsanja nastavljajo, ¢e ravno
njih duh nié ne pomisli, ni¢ ne vé in ne éuti, kak-
sne svete skrivnosti se per sluzbi bozji godé. So,
kateri kot nekdaj hudobni neverniki ménijo, upajo
brez poboljSanja serca, brez resniéniga spreober-
njenja, tedaj brez prave pokore odpusenja svojih
ﬁrehov zadobiti, ¢e le nektere zunanje navadne

ela opravijo; in se jih s ustmi spovedé. Oh! ko-
likokrat se mi, pa ne slepim malikam kot never-
niki, ampak vsigavednimu Bogu na ravnost lazemo,
ker mu z Znablipravimo, de ga ljubimo in hvalimo,
ker ga imenujemo svojiga oéeta, svojiga dobrot-
nika in Gospoda, v svojim djanji in zivljenji se
mu pa terdovratno vstavljamo, in ga morde ‘vsaki
dan razzalimo , ker rajsi svojo, kot njegovo sveto
voljo spolnujemo!

Ali so tedaj vse telesne obnasbe per bozji
sluzbi, vse cerkvéne Sege in navade ali ce-
remontje nepridne, nepotrebne, in Bogu 0- -
perne?

Ako ravno molitev, pocastenje ali sluzba bozja
iz serca ali duha Sfiti mora , ako ravno Bogu zgol
duhu prazne besede in gola zunanjSina nikakor ne
dopade , vender misliti ne smémo, tudi ne iz tega
skleniti, de so per bozji sluzbi vse telesne ob-
nashe, cerkvéne Sege in navade nepridne, nepo-
trebne, in de je Ze zadosino Boga v duhu, v tem-
peljnu svojiga serca moliti, njegove zapovedi spolno=



60

vati, scer pa cerkev in altarje, daritev in zunanje
cerkvene sege, vso telesno obnasho per molitvi in
bozji sluzbi zavreci. Bili so nekdaj nekteri napcni
modrijani , zravin pa slaboverni kristjani, kateri so
tako mislili in sodili. Take misli in sodbe so se
tudi zdajne case v glave nekterih slepih modrija-
nov pa spridenih in lenih kristjanov povernile, ka-
teri zato s temizgovoram, prav zaprav pa iz pre-
vzetnosti, ali iz sovraztva do resnice, ali iz zloz-
nosti zunanjo bozjo sluzbo zametvajo in oeuéajo,
z njo pa se noiranjo v nemar denejo. Nak! pravi
in dobri kristjan, kateri je skerbin za bhozjo cast,
po Jezusovih besedah dela: To stori, pa tudi uni-
ga ne opusti.

Res je, Bog je zgolj duh, in mi naj ga v
duhu in v resnici molimo in éastimo. Ali clovek
ni zgol duh, njegova dusa je tudi s telesam zdru-
zena. Zdruzba duse in telesa je pa toliko tesna
in natankna, de telo ne skriva, kar se od zno-
traj v dusi godi, temu¢ veselje, zalost, strah, za-
¢udenje in druge notrajne obcutljeje od zunaj po-
kaze. Pa nasprot tudi dusa dobro in hudo éuti,
kar telo zadene; zunajne reci, ktere ji telesni po-
cutki oznanijo, jo navtisnejo, in na mnoge misli
napéljejo.

1z leté tesne in natankine zavéze, ki je med
duso in telesam, se po pameti sodi, in skléne, de
je pridno in dolZnostno notrajno bozjo sluzho s zu-
nanjo zdruziti, notranje pobozne obcutljeje od zu-
naj z besedo ali s kako telesno obnasbo na znanje
dati, in de so zunajne cerkvene sege in navade
‘dobre in nam v bozje pocastenje pomagljive. Ven-
der z verstama se posebne vzroke od té resnice
poslusajmo :

1. Ker smo duso in telé od Boga prejeli, ker
on duso in telo ohrani, naj ¢lovek iz hvaleznosti
duso in telo oberne v pocastenje njega, komur vsa
éast in hvala zavolj njegoviga vecniga velicastva
gré. Dusa naj se po svoje, telé po svoje pred
njim poniza; dusa naj se po svoje teld po svoje
v njegovo sveto voljo udd in podverze. Vse pa,
kar telé kaze, naj se iz ser¢a, iz duse izhaja, in



61

le samo to naj kaze, kar dusa obcuti. Le c¢e je
serce Zzalostno, naj telé zalost razodeva; kadar se
dusa prejétih dobrot hozjih veseli, naj telo veselje
perpoveduje, in notranjo hvaleznost, pokorsino,
ljubezin do Boga naj telé od zunaj v besedah, v
obnashi in zaderzanji oznanuje. In nasprot naj
dusa v bozje pocastenje in sveto premisljevanje
oberne, kar je telé po svojih petih pocutkih od
zunaj naznani. Ce oko proti nebu gleda, in pre-
¢udne dela bozjih rok vidi, naj dusa vsigamogoé-
nost, dobroto, modrost stvarnika premisljuje in njega
moli. Ce uho bozjo besedo slisi, in nje glas do
serca perpelje, naj dusa nad njo dopadajenje ima,
njo v sebi ohrani, premisljuje in skerbi, de se v
djanje preverne. Ce telé bole¢ine, tezave in nad-
loge terpi, naj se dusa Gospodu nebes in zemlje,
v cigar oblasti je zdravje in bolezin, zivljenje in
smert,, ¢asna sreca in nesreca, s felesam vred po-
polnama podverze in daruje. Lep izgled od tega
nam sveti Krizostom da, ko pravi: ,(Krist.) Ka-
mor koli svoje o¢i, ali svoje usesa obernem, naj-
dem veliko mnozZico neumerjoé¢ih pridgarjev, kateri
mi brez prenehanja velicastvo svojiga zacetnika,
in njegovih precudnih lastnost oznanujejo. V to-
liko zverstenim in nezapopadljivim teku zvezd vi-
dim modrost svojiga Boga, v solncu, ki me greje
in mi sveti, v zvezdah, ki mi serce ginejo, in v
lepim redu nezmerne stvaritve, njegovo dobroto,
njegovo previdnost v rodovitnosti zemlje, v zveri-
nah, ki so mi v sluzbo dane, v mnogim zelisu, ki
zemljo zivez in razveseljenje pokriva. Njegovi
praviéni serd v glasu groma, v potresu zemlje, v
strasnih valovih gromeéiga morja. Njegovo mo-
goénost v velikim Stevilu in v velikosti nebeskih,
svetov, v svitlobi luéi, v naglosti in mo¢i ognja,
v zdruzeni zavezi in v naménu elementov, in v
neizreceni raznosti vsih zelis, velikih in majhnih
zivali.% —

2. Je nam zdej v zivljenji zavoljo nase sla-
bosti zunanja telesnim oc¢em vidna sluzba bozja
pridna, potrebna, in torej tudi dolznostna. Zakaj
telo in dusa sta toliko tesno zdruzena, de se me



62

saboj vedno edin drujiga podperata, edin drujimu
pomagata. Mi ljudje smo lahko in kmalo razireseni,
nase misli so kmalo zgubljene, ¢e jih kaj zunanjiga
v nas ne budi, ne perderzuje in ne redi, torej bi
nam bilo grozno tezko znotrajno bozjo sluzbo dolz-
nostno prav in zvesto opravljati, in spozabili bi
se je vse preradi, ko bi ne bila z zunanjo zdru-
zena in podpirana. Kadar pa nase oké proti nebu
pogleduje, se dusa prihodniga nebeskiga domova-
nja spomni, spomni se, de na tem svetu nima ob-
stojeciga stanovanja. Ko nase usesa bozjo besedo
slisijo, jo do duse perpeljejo, in njo za veéno Ziv-
ljenje redé. Lepo osnazene cerkve nas casti in
lepote Gospodoviga stanovanja v nebesih opomnijo.
Podobe na oltarjih ali na drujih mestih nas opom-
nijo pobozniga zivljenja svetnikov, njih svete pre-
seréne smerti, njih éednost, mnogih resnic¢ in skriv-
nost svete vére. Dar na oltarju nas spomni dolz-
nosti, de naj notranji dar na oltarju svojiga serca
Bogu opravljamo. Z eno besedo, zunanjsina per
bozji sluzbi je zagrinjalo, pod kterim so skrite ne-
vidne reéi, ktere Se le na unim svetu, kakor so
same na sebi, vidili bomo, zdaj nam je pa pomoé¢
ali gred, po kteri senas duh proti nebu, proti Bo-
gu povzdigne. Le takrat ne bomo veé¢ zunanjih
znaminj, vidnih seg ali cerkvene obnashe potrebo-
vali, kadar bo poslednja ura prisla, kadar bo nas
duh iz jece trupla, zveze mesa resen. Pa tudi
po vstajenji mesa ne bomo ve¢ Boga po zunajnih
podobah gledali, temu¢ ga bomo vidili, kakorsin
je sam na sebi, ker bo Gospod sam v svoji mo-
gocnosti in svetosti nase prebivalise. Zdaj v ziv-
ljenji pa (kdo sam nad sabo ne skusa, kdo ne
vé?) se duh vse lozeji z gledanjem vidnih reéi do
nevidnih povzdigne. In kdo ne éuti, koliko moé-
neji se se le dobri in sveti ob¢utljeji v nasim sercu,
v nasi_dusi po spodobni zunanjsini vnemajo. Ko

sercé Bogu hvalo daje, in jo z njim tudi usta in

gerlo prepevajo, ali jo druge prepevati sliSimo, je
sercé toliko bolj’ ginjeno zagboijo éast. Ko se duh
pred Bogam ponizuje, in se tudi kolena perpogu-
Jejo, oéi in obras proti tlam oberne, toliko bolj



63

obéutljeji poniZnosti in pokorsine zivi postajajo.
Zelje po Bogu in po njega castenju nekako bolj
gorece perhajajo, ko se oci in roke v kvisko pov-
zdignejo. Tudi skuén}'\a nam kaze, de so posamezni
ljudje in celi narodi kmalo v dobrim omagali, se
Boga in svete vére, se drujih dolznost, in dolznosti
ga v dubu in v resnici moliti, spozabili, v hudobi-
jahinpregrehah parastli, kadar so zunanjo bozjo sluz-
bo opusali in zavergli. Pa kaze nam tudi skusnja na-
sprot, de v ktere kraje se je zunanja sluzba bozja
perblizala, in je od ljudi sprejeta in dovzeta bila,
se je njih zaderzanje kmalo omeéilo in zboljsalo,
in jeli so Boga v duhu in resnici moliti.

3. Dolzni smo zunanjo bozjo sluzbo tudi za-
voljo svojiga bliznjiga opravljati. Dokler na svetu
zdruzeni z drujimi ljudmi zivimo, smo jim dolZni z
lepimi izgledi k poboznimu zivljenju biti pomagljivi,
torej jih z zunajnimi deli od svoje notranje poboz-
nosti prepricati, ker nasiga serca, nasiga duha ne
morejo viditi. To nam Jezus nas Gospod sam
zavolj bliznjiga storiti zapoveduje rekoc: ,(Mat.
5, 14. 15.) Vi ste lu¢ svetd. Luli ne perzgo,
pod polovnik postavili jo, ampak na sveénik, de
sveti vsim, kteri so v hiSi. — Tako naj sveti nasa
lu¢ ljudem, de vase dobre dela vidijo, in casté
vasiga Oceta v nebesih.“ Znano je tudi, de zu-
nanje razodenje notranje pobozne zbranosti druge
z neko vnemo in svetim ognjem zgreje in vname.
Postavim: Ce kdo iz med nas v kako lepo osna-
Zeno cerkev pride, v nji lepe podobe, lepe oltarje
vidi, per oltarji ali na priznici masnika svete reci
s svetim straham, s spodobnim spostovanjem oprav- .
ljati, v eerkvi pa pobozno mnozico vernih sledniga
stami, sledne starosti zbrano, vse tako rekoé¢ odu
eniga duhd vneto, v Boga in v to, kar se na pri-
znici govori, zamaknjeno, ali jo vidi na tihim mo~
liti, ali slisi z enim glasam bozjo hvalo prepevati:
ali ne ¢uti njega sercé nekaj kar se z jezikam ne
da izreéi, nekaj, kar ga s sveto vnémeo napolni,
za hozjo ¢ast vname, k Bogu povzdigne? Kdo bi
ne zelel, se s tako mmoZico v duhu skleniti? Kdo
bi se od takiga zberalja vérnih vernil, de bi ne



64

zelel, se v njega veckrat poverniti? Sami sebi mo-
remo obstati, de nam taki zgledi veliko k poboz-
nosii perpomorejo; sodimo, sklenimo tedaj, de ravno
tako nasi zgledi bliznjimu veliko sadu perneso.

Kdor torej to storiti opusti, ob zapovedanih
ﬁraznikih in k bozji sluzbi odloZenih urah v cer-

ev ne pride, se ne pregresi samo zoper Boga,

" zoper samiga sé, in zoper cerkev, kteri pokorsine
ne skaze, ampak se pregresi tudi zoper svojiga
bliznjiga, ker ga ne ljubi, in z dobrimi zgledi k
poboznosti, k ¢ednostim ne podpira; on razdera
zvezo ljubezni med kristjani.

Kakor tedaj zunanja molitev, telesne obnasbe,
vidne sege in navade per bozji sluzbi brez znotra-
njiga duha, brez spodobniga premislika druziga
niso, kot lupina brez jedra, truplo brez duse, ravno
tako skoraj tudi véra ali kersanstvo hrez zunanjih
opravil, brez vidnih spodobnih obnash, in cerkve-
nih seg ¢lovekovo duso mlacno in merzlo pusti in
je s svetimi obéutljeji in z dobrimi sklepi ne navdaja.

V. lastnost bozja:
Bog je vsigapricijoc.

Bog je vsigapric¢ijoc: je poveod v nebesih in na zemlji
(s svojim bitjem, s svoje vednostjo, s svojo mocjo).
Pocem vemo, de je Bog vsigapricijoc?
Tudi to lastnost nam, kakor koli druge, Ze
zapopadik, kaj je Bog, pokaZe in spri¢uje. Bog
je sam od sebe ¢ez vse popolno bitje. Vse, kar
je in k.ar ima, je, in ima sam od sebe; tudi vse
drugo je le od njega in po njem, in zavoljo tega
ni bitja, de bi Bogu mejnike stavilo, ali prostora,
od kteriga bi bil obdan, — on je ¢ez vse in v
njem je vse.
. Bog je neskonéno popolno bitje, kakor neskonéni
nima nikjer mejé, mora torej povsod priéijoé¢ hiti,



65

ker scer bi neskonéin biti ne mogel, ko bi pa ne-
skonéin ne bil, bi ne bil ¢ez vse popolnama, bi
tedaj ne bil Bog: kar je nespamet.

Kakor torej Bog ni na ¢as navezano bitje, ka-
kor so njemu nad vse ¢éase viksimu vsi preteceni
in vsi prihodni ¢asi le gola edinostna pri¢ijo¢nost
ali pric¢ijoa vecnost in mu torej ni¢ preteceniga
ni¢ prihodniga ni: ravno tako s svojim neskonénim
bitjem vse prostore nezmerno preséze, vsi daljni
- prostori, vse reéi so mu enako blizo, ker v njem
Je vse.

Po éém sena dalje spoznamo, de je Bog
vSigapricijoc ?

Tudi iz tega spozﬁamo, de je Bog vsigaprici-

joé, ker nam je znano, de je povsoed vse vstvaril,

de povsod vse ohrani, in, kar v razlaganji mo-
drosti hozje razvidili bomo, vse neskonéno modro
obraca ali vlada; sledno bitje pa, ktero kaj déla,
mora takrat tam pricijoce biti, kjer kaj dela: in
ker Bog vselej in povsod ob ravno tistim ¢éasu déla,
ali stvari, ali ohrani in vse po svoji neskonéni mo-
drosti obra¢a, nam pametrece, de je vsigapri¢ijoé.
Poirebna je nam in vsim stvarém sapa, po-
trebna je gorkota; jed, pijaca, obléka, stanovanje
In ve¢ drugih reci moramo imeti, de si zivljeénje
ohranimo. Brez teh potrebnih re¢i bi mi umerli;
ko bi pa umerli, bi se vonder le po telesu razpadli,
-in bi ne jenjali biti; ko bi se pa Bog, ki vse ohrani,
od nas lo¢il, bi ne umerli le samo, temué bi po-
Polnama biti nehali; nak, ne bili bi samo mertvi,
ne polastila bi se nas kot odmerlih gnjiloba in stroh-
liivost, zakaj v prahu bi Se svojiga bitja ne zgu-
bili, temu¢ brez bozje pricijocnosti bi popolnama
Poginili, bi se v ni¢ povernili, in_ precej, kakor
hitro bi se Bog od nas le nar krajsi éasik loéil, bi
Se prahik ne bili. Ker je pa znano, de nié ne
Pogine, ako ravno se razpade ali spremeni, de
0g ob ravno tistim ¢asu zmeraj in povsod v ne-

besih in na zemlji vse ohrani in vlada, je tedaj oh

ravno tistim ¢asu s svojim bitjem, s svojo vid-
5



66

nostjo in moéjo povsod v nebesih in na zemlji
pric¢ijoc.

Ali nam tudi sv. pismo bozjo vsigapri-
cijocnost oznanuje?

Mogla bi nam iz bozjih ust ze ena sama be-
seda zadosti moéni spri¢ljej resnice biti: ali dobrot-
ljivi Bog, kateri nas tako reko¢ z bogastvam svo-
jih darov obsipa, nas uéi z obilnostjo svojih besedi
kot druge resnice, tudi svojo vsigapri¢ijoénost ali
sam, ali po svojih sluzabnikih, ali pa po svejim
preljubim sinu Jezusu Kristusu.

Ko je mogel Jakop pred svojim bratam KEza-
vam iz hise svojiga oceta Isaka v daljno ptujo de-
zelo in sam bezati, se mu je Bog spijoéimu na
potu perkazal. Vidil je namre¢ od zemlje do neba

réd stati, po nji se angelje sprehajati, in verh nje

oga, ki mu tako govori: ,Jest sim Bog ivojiga
oceta Abrahama, in Izaka: Jest te bom ohranil in
varoval, in te bom sreéniga na tvoje domovanje
perpeljal , ée bos spolnil moje zapovedi.“ S temi
besedami potolazi Bog njegovo Zalostno in pobito
serce, ker ga z njimi podué¢i, de on ni le Bog v
Ir]l‘ieEOVi rojstni dezeli, temu¢ de je povsod priéijoc.

udi po Izaiju preroku svojo vsigapric¢ijocnost Bog
oznanuje, ko pravi: ,(Iz. 66, 1.) Nehesa so moj
sedes, zemlja pa je podnozje mojih nog, kaksna
je hisa, ktero mi hoéete sozidati? In kaksno je me-
sto, kjer naj prebivam?“ — In po Jeremiaju vpra-

saje svojo vsigapri¢ijocnost oznani: ,(Jer. 23,23.)

Menis li, rece Gospod, de sim jest Bog od blizo,
in de nisim Bog od dale¢: — se boli kdo v skri-
valise skril, de bi ga jest ne vidil, ali ne napolnu-
jem mar neba in zemlje?“ — Ravno tako Job bozjo
vsigapri¢ijocnost povzdiguje rekoc: ,(Job. 11, 7.
— 9.) Bos morde stopinje bozje zapopadel, in
Vsigamogoéniga popolnama spoznal? Viksi je on,
kakor nebd. Kaj bos storil? Globokejsi je, kakor

pekel. Od kod ga ho§ spoznal? Daljsi je, kakor

zemlja, in sirokej§i, kakor nebd.“ Lepo in castito
jo David prepeva: ' (Psl. 138, 7. — 10.) Kam,
pravi on, kam hoéem iti pred tvojim duham? in



67

kam pred ivojim obli¢jem bezati? Ako se podam
v nebesa, si ti tam gori; ako grem v pekel, se
znajdes tudi tukaj ti. Ako bom zletel s zjutranje
zarje perutama, in bom na kraju merja prebival,
me bo tudi tjekaj tvoja roka peljala: in derzala
me bo tvoja desnica.“ — In njegovi sin, modri in
uceni Salomon po dozidanju Jeruzalemskiga tem-
peljna boZzjo vsigamogocnost v lepi molitvi casti zdi-
hovaje: ,Je li verjeti, de Bog s éloveki na zemlji
prebiva? Ako tebe nebesa, in nebes nebesa ne
obsezejo, koliko manj ta hisa, ktero sim ti sozidal!“
Prav ocitno in vesélo nam tudi bozji Sin, ki
nar bolj svojiga Oceta nebeskiga pozna, njegovo
vsigapricijocnost spricuje v pogovoru s Samaritan-
sko zeno per Jakopovim vodnjaku. Vprasa ga ona
zavolj molitve, ker so bili Judji in Samaritani v
prepiru, kje de namre¢ Bog molitve sprejemlje,
ali v Jeruzalemskim tempeljnu, kar so Judji ter-
dili, ali na gori Gari¢im, kar so Samaritani mislili.
Jezus ji odgoveri: ,Zena, verjemi mi,de pride ura,
ko ne bote ne na tej gori, ne v Jeruzalemi molili
Oceta — pride wra in je ze zdaj, ko bodo kteri
prav molijo, Oceta molili v duhu in resnici; tudi
Oée namre¢ hode, de so taki, kteri ga molijo.“ Bog
je duh, in kteri ga molijo, ga morajo v duhu in v
resnici moliti. Kteri koli torej Boga moliti hoce,
ga sme moliti; to de, kakor Bog sam tirja, v du-
hu in v resnici, in scer ne samo v Jeruzalemi, ali
na gori Gari¢éim, ne samo na tem ali unim posa-
meznim kraji, ampak povsod; zakaj Bog je, kakor
Jezus u¢i, duh, in scer, kar smo Ze slisali, ne-
skon¢ni, torej neomejeni duh, kateri ni na nobeni
kraj, na nobeni ¢éas navezan, s katerim smo torej
v stanu se povsod pogovarjati, ali k njemu moliti, "
kjer koli se znajdemo, kjer koli zivimo. Iz tega
se pa lahko posname, de mora Bog v resnici vsi-
apriéijoé biti. Tudi sveti Pavel uci v Atenu, de
og, Gospod nebes in zemlje ne prebiva le v tem-
peljnih, temuc de je slednimu blizo, de smo le z
njegovo pomocjo, de v njem Zzivimo, se Vv njem
gibljemo, in smo.

5%



68

Ce je Bog vsigapricijoc, zakaj se pa
rece, de on v nebesth, ali v cerkvah, ali v
pravicniga dusi prebiva, de je iz nebes na
zemljo prisel, de se od gresmika loci in ga
sapusti?

Ti izreki, de on v nebesih, ali v cerkvah, ali
v praviéniga dusi prebiva, de je iz nebes na zem-
ljo prisel, ali de se od gresnika lo¢i in ga zapusti,
nikakor bozje vsigapric¢ijo¢nosti ne tajé, kakor hi-
tro prav zapopademo, Kaj se z njimi povedati hoce.
Ko se rece, de Bog v nebesih prebiva, pomeni,
de se on izvoljenim v nebesih v neizreceno povra-
¢ilo njih praviénosti, njih ljubezni da od obli¢ja
do oblicja gledati in vzivati, on, kaferiza mi na
zemlji le v podobah, kot v megli, ali v ziralu, ne
pa kakorsni je sam na sebi, vidimo, in to nepo-
polnama poznamo. Bog v nebesih prebiva, po-
meni ob kratkim re¢i, on je izvoljenim v nebesih
placevave in pladilo. — Ko se rece, de Bog v
cerkvah stanuje, pomeni, de, ako ravno je on s
svojim bitjem povsod pricijo¢, vonder svojo ne-
skonéno milostjo in dobroto, mnekako posebno v
cerkvah stanuje, ker v teh svetisih svoje nar vedi
gnade in dobrote na prosnjo svojih sluzabnikov
zavolj zasluzenja Jezusa Kristusa deli in verne
z njimi na dusi in telesu redi. — Ko se rece,
de ima svoje stanovanje v praviéniga dusi, po-
meni, de jev nji pri¢ijo¢ s posebnimi gnadami, in jo
z mnogimi dobrotami obdaruje, ker ima nad njo svoje
dopadajenje. — Ko se rece, de je iz nebes na
zemljo stopil si je misliti, de se ‘je do ljudi na
zemlji s svojo milostjo, s svojo dobroto perblizal,
ako ravno s svojim neskoncnim bitjem vedno per
njih stanuje. — 'Ko se rece, de se s svojo gnado
od njega loéi, de ga zapusti, pomeni, de se s
svojo gnado od njega lo¢i, de ga z milostjo za-
pusti, in de zacne z njim po svoji pravici ravnati.
- Ravno nasteti navadni izreki niso tedaj bozji vsi-
gapric¢ijocnosti nasprotni nji, ktero véra in pamet
pricate, in nam Boga v njega biiji vsigapri¢ijociga
kazete v nebesih, na zemlji in v peklu: v nebesih



69

dobrotljiviga placevavca izvoljenih, v peklu pravié-
niga kaznovavca pogubljenih, na zemlji pa stvar-
nika, ohranvavea in vodnika vsih stvari.

Kako je Bog vsigapricijoc, ali kako naj
st njegovo vsigapricijocnost mislimo?

Marskaj smo ze od bozje vsigapricijo¢nosti
slisali, skerbimo tedaj se jo tako razumeti, de si
jene bomo preve¢ po telesno domisljevali. Zatorej:

1. Ko se rece, de je Bog zmeraj po vsih
krajih per nas in per vsih drujih stvaréh pricijoé,
in de vse re¢i s svojim bitjem napolni, si ne sme-
mo njegove pricijocnosii tako domisljevati, kakor
“de bi bil on v stvareh zakrit, ali v njih prebiva-
Jjoé, temué¢ misliti si moramo, de so veliko vec¢ vse
stvarl v njem Neskon¢nim prebivajoée, v njem vse
kot vtopljene, kar sv. Pavel s temi besedami spri-
cuje: ,(Djan. Ap. 17, 28.) V njem Zivimo, v njem
se gibljemo in smo.“ Nezmerna je namre¢ njegova
neskoncnost nad vse stvari in prostore, in zato ni
prav receno, de je on v vsim, temu¢ reci se mora:
vse je, vse zivi, in se giblje v njem. Lepo go-
vori tudi razsvitljeni cerkveni oce sv. Avgustin v
njekim premisljevanji od tega rekoé¢; ,,Nezmernost
tvoje velikosti o Bog! je ta: ,V wsih receh si ti,
vender nisi v nji zapert;- ti si ed zunaj vsih reci,
vender nisi od nobene odlo¢en. Od znotraj vsih
re¢i si, de vse ohranis, in od zunaj vsih reci, de
vse obdas.* Kje je tedajskrivalise, de bi ga Bog
ne poseédel 2 Kje visava, de bi je on ne presegel?
Kje globoéina, de bi je on ne dosegel? Kje kraj,
de bi ga kdaj zapustil? Kje dalja, kje sirokost, de
bi je on ne ohdal? Mislimo si nezmerne prostore,
kteri se Se daljec, dalje¢ cez vse vstvarjene rect
razprostijo, do kterih prostorov se nasa misel ni-
kdar ne pride, in vender je pri¢ijoénost bozja se
nad vse {¢é prostore nezmerna, neskonéna: v njem,
v Bogu je vse in zunaj njega ni ni¢.

2. Se varvajmo boZje vsigapricijoénost si pre-
potelesno ali meséno tudi tako domisljevati, kakor
de bi se Bog kot sapa, ali svitloba,. ali gorkota,
ali mras éez stvaritvo ali po vsih prostorih razsir-



70

jal, in de bi ga nekaj na tej, nekaj na uni strani,
nekaj na visavi, nekaj v globo¢ini bilo: nak, tako
domisljevanje je bozjimu bitju nasprotno, in zanj
nespodobno. Ker je on zgol Duh, je torej c¢isto-
edino in nerazdeljivo hitje, je povsoed pricijo¢, in
povsod ves pricijoc: ves v nebesih, ves na zemlji,
ves v nar manjsi stvarici, povsod ves sam v sebi,
in vonder nezmerni, neskon¢ni ¢ez vse prostore.
Sv. Avgustin pravi: ,(Avg.) Bog je povsoed, in
nobeni prostor ga ne more obséci:* Tako tedaj si
mislimo bozjo vsigapric¢ijocnost, kakorsno si misliti
nas tudi cerkev uéi, ko prepeva: ,Neskonéin je
Oc¢e, neskonéin je Sin, neskonéin je sveti Duh,
neskonéin je trojnoedini Bog v svojim bitji.¥ —
Kaj pa, de cloveska pamet ne more zapopasti,
kako dedie cistoedino , nerazdeljivo bitje povsod,
in povsod vse pri¢ijoce, pa saj Se sami sebe ne
zapopademo, kako je namreé nasa dusa kakor éisto-
edino bitje v celim nasim telesu pri¢ijoca, in desi-
ravno nerazdeljiva, vender v vsih udih delavna;
kako bo Se le kratka ¢lovéska pamet. ali pa ka-
ko drugo bozjo lastnost zapopadla? In ko bi na-
sa pamet kako lastnost boZjo zapopadla, (kar je
ze le izre¢i nespametno) bi Bog ne bil neskonéin,
in tedaj tudi ne Bog.

Cimu naj vémo , de je Bog vsigapricijoc?

Nekdaj je moz bozji, sv. Janez kerstnik njim,
ki so bili iz Jeruzalema od viksiga zbora do njega
poslani ga vprasat, ake je mar on obljubljeni Me-
sija, odgovoril: ,(Jan. 1, 26.) V sredi med vami
pa stoji, ki ga ne poznate.“ Te hesede so kratko
pa perpravno ocitanje slepote Judov, s ktero so si
toliko strasno sodbo bozje pravice, in toliko kazenj
na dusi in telesu navlekli. De bi torej to ocitanje
svetiga moza — ako nas je morebiti do =zdaj se
holj po pravici, kot nekdaj Jude zavolj pozablji-
vosti na bozjo vsigapricijocnost zadelo, — naj saj
za naprej k veénimu pogubljenju zavolj nase sle-
pote ne obsodilo, si vzemimo nauke k sercu, kte-
re nam bozja vsigapridijoénost pred ofi Stavi, na
roko daje! Po njih bomo s pomoéjo gnade bozje



71

veéno Zivljenje nasli. ,(Heb.. 10, 38.) Pravicni,
pravi sv. Pavel, iz vére zivi® — in mi bomo iz
vére na bozjo vsigapricijocnost ziveli.

1. Bog je vsigapri¢ijoé — on je Nezmerni,
Neskonéni. To naj nas uci poniznesti kristjanu to-
liko potrebne, ker nam ravno talastnost kaze bozjo
nezmerno velikost, in na$ ni¢. Koliko je clovek?
Clovek je proti celi zemlji, kot kaplja proti vsi-
mu morju: nasa zemlja je proti stvaritvi toliko,
kot en prahik proti nasi zemlji, in cela stvaritev
je proti Bogu se manj kot kapljica proti Sirokimu
in dolgimu morju, manj ko prahik proti zemlji,
manj kot iskrica proti solncu. Oh, ta misel naj
nas globoko, globoko poniZa, najnas slabotne, za-
nikerne na koléna verze, njega moliti, ki je pov-
sod, ki je nezmerjen, neskonéin, ki vse v vsih
re¢éh dela, vsim reé¢ém bitje daje, moé deli, moliti
Boga in njemu sluziti!

2. Bog je vsigapricijo¢, on je vedno v meni
in per meni, zakaj ,v njem Zivimo, vnjemse gib-
ljemo in smo.* Ta misel je perpravna zadosti nar
moénejsi skusnjavo z bozjo pomoéjo oslabiti, nar
nadleznisi pozeljenje do greha ohladiti: Hlapee
utihne preklinjati v pri¢o veéstniga gospodarja; de-
kla jenja prazne marne razkladati zravno modre
gospodinje; delovic se iz lenobe prebudi, pervzame
svojo moé¢, in spesnisi svoje delo poprime, ko se
mu bliza ta, kdor ga je najel; vojsak si nikakor
ne upa na strazi o¢es zatisniti, ko njegovi oblastnik
nanj pazi, in podlozni naglo obmolkne, se nad go-
sposko nositi, ko mu stopi za herbet. Mi pa ver-
jemo, de smo vedno pred oblicjem vsigamogocniga
Boga, kralja nebés in zemlje, v Cigar oblasti je
zivljenje in smert, sreéa in nesreca, zvelicanje in®
pogubljenje, ¢asno in veéno; mi verjemo, de je on
povsod v prico nas, de nas pazi, vse nase stopnje
steje, nase misli pregleduje, on, ki nas bo ne-
dvomljivo po nasih delih sodil, nam po nasim za-
sluzenju povernil, on kateri udari, de nihée ne ozdravi,
kateri kaznuje, de mihée njegove roke ne ustavi,
kateri pogubi, de nihée resiti ne more. In fa misel,
ali ni perpravna nas mo¢no od greha zaverniti 2



(¢4

Kako je pa to; si morde kdo misli, saj wvsi
kristjani Boga vsigapriéijoiga vérjemo, in vender
jih je toliko, kteri brez vse skerbi v perloznosti,
nevarnosti in skusnjave derejo; v gréh pervolijo,
brez strahu gréh na gréh nakladajo? Vse to jerés,
le preveé rés, in zato je zé svéti Efrem zdihoval:
»(Efr.)) Ako nas clovek per kakim gerdim gréhu
zaléze, nas kar na enkrat neizreéena sramota ob-
leti; pred bozjo pri¢ijoénostjo se pa ne sramujemo !“
Pac strasna nespamet! Ali kaj je pa vzrok téga?
Ne to, kot de bi misel na vsigapri¢ijo¢iza Boga
zadost moéi ne iméla, kristjana od gréha zaver-
niti, temu¢ ker ima élovek pogosto preveé mertvo
véro v vsigapric¢ijoénost hozjo. Kdo si, postavim,
perzadéva, veckrat in zivo misliti: Vsigamogoéni
veéni Bog je per meni, on me vidi, on me slisi,
ki bo kmalo, in morde veliko poprej, kot si ohé-
tam, moj sodnik, kateri bo od slédnje nepotrébne
beséde, od slednje stopnje, se od slédnje misli
odgovor térjal, kteri bo ali vééni blagor, ali pa
vééno gorjé cez me izgovoril? Kdo si to zive in
pogosto domisljuje? Sv. Franc Zalezi nas scer opo-
minja : ,(Franc Salezi.) Misel na bozjo vsigapri-
¢ijocnost bi mogli ravno kot vsakdanji kruh vzi-
vati. K vsaki jedi kruh pergrizujemo; in krih da
telésu nar boljsi moé. Ravno tako bi mogli per
vsih svojih délih na bozjo pri¢ijoénost misliti, Ni
je misli bolj pridne, ni je, de bi jo toliko hitro in
lahko per rokah iméli.“ Ali kdo se tudi le zmajh=
‘nim in lahkim perzadevanjem na to misel ozre?
Ne torej slabotna moé¢ misli na vsigapriéijoénost
bozjo, ampak pomanjkanje Zive vére, pozabljivost
na Boga vsigapricijociga je vzrok toliko pregrés-
niga prederznjenja kristjanov, de pred njegovim
obli¢jem, pred kterim angelji in arhangelji svoje oéi
polni poniznosti zakrivajo, pred ktérim Se hudié
trepéce, gréh na gréh nakladajo, in svojiga stvar-
nika v prico zanicujejo. Sv. Terezija se tako per-
tozi: ,(Sv. Terezija.) Oh, mi ne vidimo vsigamo-
goéniga Boga! Vera nas sicer uéi, de je vedno
per mas pricijoéy mi pa prav velikrat nanj pozabi-
mo, in se vedemo, kakor de hi bil daljec od nas,



73

ker ga s telesnimi oémi ne vidimo. Mi vémo, de
je prica vsih reci; ker pa ma to ne mislimo, je,
ko de bi téga ne védili.“ Paé res, de je, ko de
bi Boga vsigapricijo¢iga ne vedili! Nasa lastna vést
nam mora pri¢ati, de se morde nikoli, saj takrat
ne, kadar gresimo vsigapri¢ijoéiga ziviga Boga
nebes in zemlje ne spomnimo, torej nanj pozab-
ljivsi brez strahu gresimo. Sv. Jakob pravi: ,Hu-
dié. vérje pa trepéce.“ Nevredni kristjan pa pred
oblicjem téga Boga, pred ktérim hudic trepéce, z
veseljem, s smeham in dopadajenjem gréh kotvodo
v sé vliva, in se s tem tolazi, de ganobeni ¢lovek
ne vidi. Alini to pomanjkanje zive vére? Hudi¢ vérje
in trepéce, clovek gresi, se sméja, veseli: torej
ne verje, ali vsaj zivo ne vérje, in iz vére ne zivi.

3. Bog je vsigapridijo¢. Premisljevanje té last-
nosti naj gresnika k pokori prebudi. Ker on vidi,
de ne more Bogu nikamur ne ziv ne mertev ube-
zati, naj si prizadene, de saj Bogu praviénimu in ser-
ditimu ubezi, kar se zgodi, ce ne bezi od njega, temué
knjemu; ¢ée se namrec perbliza ves skesan in osra-
moten s poniznim in potertim duham v pravi po-
kori k njemu, kieriga povsod in povsod usmilje~
niga najti zamore. Zaupljivo naj ga prosi: ,Go-
spod! bodi mi grésniku milostiv.“

4. Bog je vsigapricijo¢. Ta misel naj krist-
Jjana do dobrih dél, do lepih ¢édnost spodbada, na
poti pobozniga zivljenja vodi. Ko bi nas kaki iju-
beznjiv prijatel , ali kaki dobrotljiv gosped, ali
za nas skerbin o¢e per nasih délih, in opravilih
glédali, ko bi nas, reéem, taki gledali, kteri so
nam zé, kdo vé, koliko dohrot skazali, koliko darov
podelili, in nam jih Se ljubeznjivo podeliti hoéejo,
ali bi si mi ne perzadjali iz ljubezni, iz hvalezno-
sti, in de bi Se v prihodno od njih kaj dobriga
prejéli, jim v vsim obnasanji dopasti, jim vse sto-
riti, kar jim le na oc¢éh vidimo? — Kaj je pa,
kristjani, Bog do nas? On je, kakor véste, nam
ljubeznjiv oce, kteri Se svojimu edinimu preljubi-
mu sinu ni perzanesel, temu¢ ga je nas odresiti,
nas osreciti, nas zvelicati v terpljenje dal in smert.
On je, kakor véste, nam nar holji~ prijatel, kteri



74

nam je po toliko nasih pregréhah se vselej dobrot=-
ljiv, usmiljen in skerbin za naso vééno srééo. On
je, kakor véste, nar viksi dobrota, ktera edina
nase serce umiriti in nas osreciti zamore. In glejte,
ravno leta ljubeznjivi oée, leta dobrotljivi prija-
tel in Gospod, leta nar viksi dobrota vse nase
stopinje spremlja, kamur koli se podamo; na vse
nase deéla in opravila gléda, kjer koli se znajdemo
ali smo; vse vidi, kakor koli se s telesam vedemo,
ali v duhu zaderzimo. In on je, kteri nam po na-
sim zaderzanju povracilo permérja in persodi, to-
rej, ali si ne bomo iz vse moé¢i perzadevali, ce
imamo koliko kaj ziviga, koliko kaj serca, in skerbi
za SvV0jo vécno sreco, njemu, ki nas je poprej, ki
nas je pervi ljubil, povsed Iljubezin z ljubeznijo
poverniti; samo déla, ktere so njemu dopadljive,
ko bi nam bile se tako tezavne, z veseljem doper-
nasati, s castito obléko Iépih cednost na slednim
kraji svojo duso obledi, ker smo povsed pred
njegovimi o¢mi, kteri nima dopadajenja ne nad
osabnostjo, ne nad pozemeljskim bogastvam, ne nad
posvetno castjo, ne nad zlahtnostjo stanua, temué
le nad zlahtnostjo duse, ktera v lépih éednostih
obstoji in v poboznim Zzivljenji. In v takim pre-
misljevanji kako bi nam bilo mogoée lénim biti ?
Nak, to premisljevanje bo se le svéto ljubézin do
njega v nasim sércu perzgalo, in od te ljubezni
nani si bomo perzadevali po dobrih délih, po lé-
pih kersanskih ¢ednostih. Kdor koli pa tega své-
tiga perzadevanja nima po dobrih délih, po Iépih
kersanskih dednostih, je Boga in njegove vsiga-
pricijoénosti pozabil, in ta pregrésna, hudobna,
silno skodljiva pozabljivost je strasno znamnje ali
umirajoée, ali ze mertve vére. Také tudi Bog sam
Abrahamu v moéen perpomocik pobozniga, pravié-
niga Zivljenja perporoca, de naj ima védno njega
pred svojimi oémi, rekoc¢: ,Jest sim vsigamogocni
Bog, hodi zraven mene in bodi popolnama.“ In Abra-
ham je s tem perpomockam tudi res na tolike vi-
soko stopnjo praviénosti in popolnosti prisel, de
je Bogu v posebno' dopadajenje, svojimu narodu
blagor in zégin, vsim ljudém silno lep zgled zive



75

vére postal. Svetnikam stare in nove zavéze que ta
misel v vsih priloznostih, skusnjavah, tezavah, v
nar hujsih boleéinah in martrah pot bila do svétiga
zivljenja, do castitljive, nestrohljive, vééne krone.
Srééna bos tudi ti, kerSanska dusa, ¢ée si perza-
dévas (in to storiti je silno lahko in perjéino) Boga
védno pred svojimi oémi iméti, zakaj ta lépa misel
_te bo zdaj na poti poboZnosti vodila, po smerti pa
te bo tje perpelala, kjer bos vécéno od oblicja do
obli¢ja njega glédal, kteriga zdaj le po duhu pred
svojimi ofmi imas.

5. Bog je vsigapric¢ijoc. Ta misel naj krisi-
janu povsod moéno zaupanje navdihuje; v slédni
priloznosti njegovo sercé krepéd in njega sercniga
déla. — De kristjani v vsih nevarnostih in tezavah
nanj svojiga zaupanja ne stavijo éigar vsiﬁamogoéna
roka, ¢igar usmiljeno sercé se razsiri od kraja do
kraja; 0% kod to pride? Zakaj jim per toliki res-
nici sercé upada, zakaj jim nepokojno postaja?
Zakaj jih skerbi in britkosti terpin¢ijo? Zakaj so
v nevarnostih toliko plasni, zakaj v tezavah foliko
nevoljni, v nesrééi vsi obupljivi in poterti? Edini
vzrok njih zalostniga stanu je pozabljivest na Boga,
na njegove vsigapriéijoénost. Otroka slédni hrup,
slédna sénea ‘prestrasi, ée je sam, od svojih star-
sev odlo¢en, de jih ne vidi; ser¢neji pa je se v
velikih nevarnoestih, kadar ga oce ali mati per roki
peljejo. Toliko mo¢ ima do njegoviga serca prici-
jocnost starsev, od kterih je preprican, de ga lju-
bijo, de ga varjejo. Koliko véci sercnost bo se le
kristjan zadobil, kteri ima Boga vsigapricijociga -
védno pred svojimi oémi; nasel bo v slédni perloz-
nosti, nevarnosti, tezavi, nesrééi v zaupanji na«
Boga mir in pokoj svojimu sercu. Svéte zgodovine
nam to Se zloznisi priéujejo. Le poslusajmo: Ce
so bili sluzabniki bozji v kaki veliki nevarnosti, ali
¢e so v hudih stiskah v nebé na pomoé klicali, ali
e jim je kaj posebniga in tezkiga dopolniti uka-
zaniga blo, s ¢im jim je Bog strah od njih serca
odganjal, s éim jih tolazil, s ¢im jim moé¢ dajal,
serénost délal? Potolazil jih je ljubeznjive rekod:
pJest sim per vas.“ Abraham bodi potolaZen, stori,



76

kar ti zapovém, nikogar se ne boj, zakaj jest sim
per tebi! — Pojdi Mozes do mojiga ljudsiva, ga
izpeljat iz terde suznosti, ponizaj Faraona, podaj
se ¢ez rudéce morjé, nic se ne boj, jest sim per
tebi! — Aposteljni moji, ljubeznjivi aposteljni, po-
vém vam na svétu bote kot jagnjeta med volkovi;
pojte tje med vse narode, oznanujie jim moje imé,
moj evangeli, nikogar se ne hojte, zakaj jest sim
per vas. O taksna Ziva misel na vsigapricijoénost
bozjo, koliko mo¢ je do njih serc iméla, kteri so
jo zvesté v sebi ohranili in redili! Bili so stanovitni
kot silna skala v vsih nevarnostih, in njih sercnost
se ni dala za en las ukreniti. David jo prepéva
vesélo: Ko bi se mi bilo tréba samimu zoper célo
vojsko bojevati, — ali ko bi se po nar strasnejsi
tamoti, po smertni sénci sprehajal, bi se vender
nikogar ne bal, ker si ti, o Bog! per meni. Ziva
véra v vsigapricijociga Boga je storila v zacétku
cerkve aposteljne in marternike tako neprestrasene,
mocne, seréne, de se nam je nad njimi le cuditi
in sterméti. Ona jih je tolazila v jédah, v verigah
in zvézah, na morisu, v plaménu razveselila, njih
obli¢je z mirnim veseljem pojasnila, njih serce s
prijetnostjo napolnila, njih ude kot v neobéutljive
spreminila. Razbéljeni roZenj, na kteriga je bil sv.
Lorenc poloZen, mu ni bil toliko postelja hole¢in,
bil mu je kakor mehka roznata postelja. Tudi mi
se v vsih nevarnostih, tezavah, stiskah in skusnja-
vah polni zaupanja nanj zanesimo, ki je tako blizo
nas, ki je v nas, le samo to skerb imejmo, de
ostanemo pobozni, pred Bogam praviéni, scer pa
veselo obljubo sv. pisma sprejmimo: ,Bozje okd
povsod praviéniga vidi, in njegovo uhé povsod
slisi molitev poboZniga.“

6. Bog je vsigapri¢ijo¢ — v njem zivimo, v
njem se gibljemo in smo. Zivi spomin té resnice
naj nam kaze; kaké mi sami sebe in svojiga bliz-
njiga spostujmo, in kaké spodobno se slédne reéi
posluzimo. — Znano je, de nam je dolznost sve-
tisa, to je, Bogu posvecene kraje in re¢i v spo-
dobni éasti iméti, in jih nikdar ne le z gerdimi,
pregrésnimi deli ali pogovori, ali mislami ognjusiti,



(i

temué jih se clo ne z nobeno nepotrébnostjo oskru-
niti: svetost kraja slédno nad njim doperneseno
pregrého pred Bogam poviksa. Glejte, élovek je
pa tudi stanovanje, prebivalise vsigapricijoéiga Boga;
on je veliko imenitnisi tempelj bozji, kot so s clo-
veskimi rokami izdelane cerkve; cerkve so sicer
posvecene, ¢lovek je Se bolj, posébno ako je krist-
jan, po svétih sakramentih, Ze clo po telésu in
kervi Jezusa Kristusa posvecen; on je odlocen,
kadar bojo vse s ¢lovezkimi rokami storjenc
cerkvé razpadle, ko bojo konec svetd z drugimi
reémi konéane, v vééno stanovanje ziviga Boga
spremenjen, z Bogam védno zdruZen biti. In zaté
je slédna pregréha se veci, ko io ¢lovek nad se-
boj dopernese, kot pregréha, ko jo kdo nad s élo-
veskimi rokami storjenimi cerkvami stori. Mislimo
si torej, in vzemimo si k sercu, de smo tempelj
vsigapricijociga Boga, spostujmo se, in éujmo s
posebno skerbjé, de toliko svétiga kraja ne oma-
dezvamo. Do takiga sveétiga lastniga spoStovanja
nas razsvetljeni apostelj Pavel opominja rekoc:
»(L Kor. 3, 16. 17.) Ali ne véste, de ste vi
bozji tempelj, in de svéti Duh v vas prebiva? —
Ako bo kdo bozji tempelj k necasti storil, ga bo
Bog pogubil. Zakaj bozji tempelj g]'e svét, kteri
ste vi.“ In zopet: ,(I. Kor. 6, 19. 20.) Ali ne
véste, de so vasi udi tempelj svétiga Duha, kteri
je v vas, kteriga imate od Boga, in de vi niste
svoji? — Zakaj vi ste kupljeni za veliko céno.
Castite in nosite Boga v svojim telesu.“

Kakor smo pa dolzni sami sebe spostovati, se
kot tempelj bozji v ¢asti iméti, smo enako sposto-
vanje, enako cCast tudi svojimu bliznjimu skazati
dolzni, ga ne le ne terpinéiti, zanicevati, prega-
njati, temué tudi zanj skerbeti, posebno véstno
Cuti, de ga v kaki greh ne zapeljemo, in v bliz-
njim bozjiga tempeljna ne odsvecujemo. ,Ako bo
kdo bozji tempelj (tudi nad svojim bliznjim) k ne-
Casti storil, ga bo Bog pogubil“ 1In ker je Bog
§ svojo vsigapricijoénostjo tudi v vsih drugih stva-
réh, ga povsod in v vsim z o¢mi svoje duse oglej-
mo, in se varvajmo, de nobene reci s Krivico, s



78

tatvino, s pozresnostjo, s kletvino, z neusmilje-
njem in drugimi pregréhami odsvecovali ne bomo.

7. Bog je vsigapri¢ijoé. Ta misel naj nam
svét kakor neki kraljevi, in se veliko veé, kot
néki bozji dvor, kakor castifo stanovanje ziviga,
pa nevidniga Boga kaze. Slédna stvarica na njem
naj nam njegovo sveto pricijocnost oznanuje. Sej
ze podlozni na kraljevim dvoru z nekim posebnim
straham, in poniZnim spostovanjem do tolikiga ve-
licastva tihotno stopajo, se spodobno zaderzé, in se
komaj na tihim govoriti upajo, koliko bolj si se le mi,
kristjani, polni strahu bozjiga s Zivo véro na sléd-
nim kraju mislimo, kot je nékdaj ocak Jakop zdi-
hoval: , (1. Moz. 28, 16,) Resni¢no je Gospod v
letem kraji. — Kako strasni je ta kraj: tukaj ni
druziga, kakor hisa bozja invrata nebéske.“ Ravno
letda misel naj nas pa tudi uc¢i, de se s poniznim
sercam ; in spostovanjem do kralja kraljev, do
gospoda gospodovavcov v njegovi stvaritvi spreha-
jati, s svéto modrostjo zaderzati moramo.

8. Céli svét je dvor, je tempelj bozji, in clo-
véske serca so na njem kot altarji, na kterih nar
Viksimu, ker jih je zase stvaril, sebi odbral, pov-
sod, kjer koli se znajdemo, ¢ast in hvalo darovati,
svoje molitve in prosnje opraviti zamoremo. Torej
se ne zalimo, ako nam ni mogoce do kake cerkve
priti; bozje oké nas povsod vidi, bozje uhé nas
povsod slisi.

9. Bog je vsigapri¢ijo¢, in povsod so dobrote
sléd njegove pricijocnosti. Skerbimo tudi v tem
¢edalje podobnisi njemu perhajati! Kamur nas dol-
znost stanu klice, tje s veseljem hodimo in bodimo!
Pomagajmo nedolznim, podelimo potrébnim, tola-
zimo Zalostne, posvarimo zmotjene, vodimo na pravo
pot vse, kteri se zagredo, in podué¢imo nevedne!
Tudi nasa pri¢ijocnost bo dobrotna — blagorna.

Opominovanje.

Imenitnosti, téhtnosti in Zzlahtnosti naukov, ki
iz bozje vsigapriéijo¢nosti izvirajo, mi ni tréba
se posébej hvaliti in perporoéati: kristjan, kteri
ima se obcutljej za resnico, jo Ze sam spozna.



89

Opominjati de bi t¢ nauke védno in konca Zzivljenja
v spominu in v sercu ohranili, se mi od veé, se
mi nepotrebno zdi: za svojo duso in za zvelicanje
skerbni kristjan jih bo gotovo wvarnisi, kot Zlahtne
kamnja shranil, globoko kot dragi saklad v svoje
sercé zakopal , ker njih imenitnost in prid spozna.
Lénimu ; spridenimu, brezvéstnimu kristjanu je pa
vse zastonj receno, zastonj perporoeno; ce ga
nauki sami niso ginili, ki so iz bozjih ust prisli,
bi se tudi sadna beséda na terdih usésih ubila, in
bi brez sadu odletéla. Torej sklenem leta zveli-
canski nauk od bozje vsigapric¢ijoénosti s témi be-
sédami sv. Efrema: ,(Efram.) Gospod! kteriga ti
v kvisko derzis, ne bo omagal, in kdor se
da tebi voditi, ne bo nikdar napak stopil. Kdor
si tebe pri¢ijociga misli, ga nespodobno pozeljenje
ni¢ ne mika. Njegovi duh, ki se s{réznim sercam
na-te ozira, ne bo zalostin, ne bo nepokojin po-
stal. Njemu, kdor tebe ljubi, bo céli svét zopern.
Modrost Jozefoviga na-te obernjeniga duha v skus-
njavi ni zapustila: Samson je pa ponaklepu Dalile
ostudno padel, Gospod! uzgi mojiga duha, de hom
po zglédu Jozefa poduéen prav razumel, de me
vidis tudi v skrivalisu, in daj mi zvézam ubezati,
v ktere se je Samson dal vjeti.

V1. lastnost bozja:
Bog je nar svetejsi,

A
Bog _]6-%1‘ svetejsi; hoce in ljubi vse dobro, in sovrazi
vse hudo.

Ali so wvselej ludje to lastnost bozjo
spoznali ?

Té toliko lépe, toliko castitljive hozje lastnosti
ljudjé s svojo po gréhi popaceno pametjo niso vse-
lej poznali, ker tudi od Boga niso iméli zdravih



80

zapopadkov, in ga Se clo poznali niso. Domislje-
vali so si dostikrat sebi enake bogove, kferim so
torej cloveske slabostiy magnjemja, pregréhe in
hudobije perlastovali. Slédnimu svojih bogov so
perlastovali kako posébno spac¢enost, in so clo také
dalje¢ zasli, bogove takih pregréh castiti in moliti,
zavolj kakorsnih bi bili Se ¢lovéka k smerti obso-
dili, ko bi jih dopernésel bil.

In kaj se je iz tega izhajalo?

Kaj se koli iz take zalostne, velike in hudobne
nevédnosti druziga zamore izhajati, kot spaceno
zaderzanje, hudobno zivljenje? Take vmisljene hu-
dobne bogove so torej s pregréhami njim perlastje-
nimi castili in si obétali, jim s svojim pregrésnim
zivljenjem se dopadljivo sluzbo opraviti. Od tod
je prislo, de so marsikako 1épo ¢édnost zgresili,
in nektero si se zanicljivo mislili; od tod je prislo,
de so nektero pregrého dobro délo, nektero hudo-
bijo éednost klicali, ali se saj v nji nedolzne imeli.

Ali nam je torej nauk od bozje svetost:
zlo potrében in koristen?

Nauk od bozje nar viksi svetosti je silno po-
tréhen in k dobrimu Bogu dopadljivimu zivljenju
grozno koristen. ,To je pa vééno zivljenje, de
ljudjé spoznajo tebe samiga praviga, ziviga Boga®
— to je: tebe nar svetejsiga, — je Jezus rékel,
in te Gospodove beséde ée tudi ‘od slédne hozje
lastnosti velajo, velajo vender Se nekako  posebno
od bozje svetosti; ker scer bi ne znali njega nar
bolj popolno, vse hvale in ljubézni vrédno bitje
prav éastiti, in bi ne védili, v é¢im 1épo njemu do-
padljivo zaderzanje in Zivljenje obstoji.” ¥ éerni
tmoti bi se zdaj ljudjé tapali kot koli nékdaj, bi v
gerde pregréhe zabreédli, in z njimi svojo neumer-
Jo¢o duso ognjusili, Kar nam je pa talastnost bozja
oznanjena, jenasi dusi ona kot solnce posviti]a) in
pokazala, kaké naj Boga ¢astimo, kako svoje Ziv-
ljenje ravnajmo, de bo njemu dopadljivo in nam
zvelicansko. Se posébno hvalo torej dajmo vécni-
mu Bogu za nauk od t¢é Jastnosti; skerhimo pa tudi



81

ga prav razumeéti: zakaj v marsikaki resnici bi se
silno motili, ako ravno smo kristjani, in vérjemo v
eniga praviga, ziviga, vééniga Boga, ko bi nauka
od bozje svetosti ¢isto in hrez zmotnjav ne razu-
méli. Ce ga [})a zapopademo, se nam bo odperl
po njem zaklad nar potrébnisih naukov in resnic,
med kterimi je sosébno nauk od svétih zakramentov.

Iz cesa spoznamo bozjo svetost?

V Bogu so vse nar lépsi, nar boljsi lastnosti
neskonéno popolnama, brez vse pomanjkljivosti: v
Bogu so pa tudi vse njegove popolne lastnosti vééno
v nar tesnejsi edinosti, de si med njimi kakiga na-
sprotvanja se misliti ni mogoce. — Bog ima ne-
skon¢no popolnama um, in brez zmote, brez po-
manjkljivosti popolnama spozna, kaj je prav in do-
bro, kaj je napcéno in slabo. Kér je pa v Bogu in
v njegovih lastnostih vééno ¢ista edinost brez vsiga
nasprotvanja, se vé, de mora tudi med njegovim
umam in voljo ravno ta edinost biti, to je, kar um
prav in dobro spoezna in cisla, de tudi njegova vo-
lja hoce in ljubi; kar pa um kakor napéno in slabo
previdi in graja, tudi njegova volja certi ali sov-
razi. Sicer bi bilo v Bogu med njegovim umam in
voljo néko nasprotvanje, in ravno to nasprotvanje
bi storilo, de bi ne bil brez pomanjkljivesti, ne
ve¢ neskonéno popolnama bitje, torej ne ve¢ Bog,
kar je nespametno misliti. — Vidi se torej, in pa-
met s svojim mocnim glasam terdi, de, kar ne-
skonéno popolnama um hozji prav in dobro spozna,
ravno to njegova volja hoce in ljubi, in kar ne-
skonéno popolnama um bozji kakor napéno in slabo
previdi, to tudi njegova volja sovrazi, to je: Bog
Je svét, in scer neskonéno svét.

V njem tedaj ni gréha, ni slabosti, ni nar
manjsiga madeza: ni¢ taciga se z njegovim bitjem
vééno zediniti in zdruziti ne more. Svéte so vse
njegove misli in Zeljé, svéti njegovi naméni in sodbe,
Svéte njegove déla, svéta in sama svetost je vsa
hjegova natora.

6



82

Iz c¢ésa se na dalje spoznamo bozjo
svetost?

Bog nam je dal pamet, de nam dopoveduje,
kaj de je prav in dobro, kaj pa napcno in slabo.
Veliko nam zé pamet odkaze, se bolj svillo nam
pa Bog sam s svojo besédo dopové, ka_l‘\de je prav,
in kaj de ni prav. On nam namre¢ nékaj zapove-
duje in nékaj prepoveduje. To kar nam zapove-
duje, mu je ljubo in je dobro, to kar nam prepo-
veduje, mu je zoperno, in je slabo, grésno.

Kadar mi kaj takiga storimo, kar pamet za
prav in dobro spozna, ali kar nam Bog zapove-
duje , nam je dobro per sercu, smo mirni, veseli,
sami s sabo zadovoljni. Ce smo pa kaj takiga sto-
rili, kar nam pamet ko napéno in slabo kaze, ali
kar nam Bog prepoveduje, smo nepokojni, Zalostni,
in sami na-se nevoljni ali jézni. — Tisti glas v
nas pa, kteri nas z veseljem, s prijétnostjo nav-
daja, kadar kaj praviga ali dobriga storimo, tisti
glas, ki nam o¢ita, in nas z nepokojem, s stra-
ham in zalosijo kaznuje, kadar kaj slabiga doper-
nesemo, veést imenujemo. Tako veést je Bog dal
vsakimu ¢lovéku, de ga perganja ljubiti in storiti,
kar je prav in dobro, sovraziti pa in certiti, kar
je napcniga, slabiga in grésniga; tedaj mora tudi
Bog sam, ki nas je tako stvaril, in nam tako vést
dal, hotéti in ljubiti, kar je dobriga, in sovraziti,
kar je hudiga, ali kar je ravno tisto, on mora
zares sveét biti.

Nasa vést pa ne cisla, ne eéni, ne hvali do-
briga le nad nami, temué ¢isla, céni in hvali dobro
tudi takrat, ki vidimo bliznjiga, de kaj prav ali do-
bro stori. In nasprot se ji tudi nad' slabim {stu-
di, kar nad bliznjim ugleda, tedaj tudi Bog do-

adajenje nad dobrim in stud nad hudim ima, naj
z¢é ugléda dobro ali hudo nad angelji, ali nad élo-
vékam, zavoljo éésar se torej kakor vlastnik .in
deljive takih ohcutljejev svét imenuje.

Mi sicer ne vémo, kaj vse de je dobro ali
hudo. Bog pa, ki je vsigavédin, pozna in vé vse
dobre in vse hudo, pregrésno, tedaj zamore le on



83

vsigavédni vse dobro ljubiti, in sovraziti vse hudo.
Nam pa je zapovédal ljubiti, kolikor po svoji vésti
prav in dobro spoznamo , in sovraziti, opustiti, zavré-
¢i, kar se nam napcino, slabo ali pregrésno zdi. —
Bog je tudi ¢lovéka tako stvaril, in mu take dari
dal, de zamore, ako hoce, c¢e dalej boljsi in po-
boznisi perhajati; in mu je takimu biti tudi zapo-
védal, ce zvelicanje dosééi misli. Ce tedaj clovek
svojo pamet in vést vselej poslusa, dobro ljubi in
stori, hudiga pa se varje, bo ¢edalje boljsi in po-
boznisi, in take svét. Ker pa Bog, ket se nam iz
tega kaze, ¢lovéka svétiga iméti hoce, gotoveo tudi
on sam v svoji neskonéni popolnesti nar belj debro
hoée in ljubi, hudo pa sovrazi: in torej ga imenu-
jemo nar svetejSiga.

Ali nam tudi zraven nase pameti sv.
pismo bozjo svetost oznanuje?

Spricljejev, ktere- nam Bog njega in njegove
lastnosti spoznati na roke daje, ni slédnimu clo-
véku vselej lahko razuméti, ker smo po gréhu na
svoji pameti oslabljeni. Nas tedaj v vérskih resni-
cah bolj z lahkim poduciti, se nam Bog sam v sv.
pismu razodéne. Ravno také nam on tudi s svojo
besédo, in s svojimi svétimi narédbami sebe sve-
tiga oznanuje. Le poslusajmo:

Izraeljcam daje on imenitno in poglavitno za-
oved rekoé: (1Ll Moz. 11, 44.) Bodite svéti,
<ot sim jest vas Bog svét.“ — Mozes od Boga
poducen ga také oznanuje: ,(V. Moz. 32, 4.)
Déla bozje so popolnama, in vse njegove pota so
praviéne sodbe: Bog je zvést in brez vse krivice,
on je pravicen in resni¢en.“ David kraljévi pévic
Boga v vé¢ psalmih svétiga prepéva: pa le nektere
oslusajmo: ,(Psl. 5, 5. 6.) Zjuiraj, pravi on,
ocem jest pred tebe stopiti, in (tebe) premislje~
vati: zakaj ti si Bog, kteri noce krivice. — Hu-
dobni ne bo zraven tebe prebival: in krivi¢ni ne
hojo pred tvojimi oémi obstali. — Ti sovrazis vse,
kieri hud¢ délajo: ti hos pogubil, vse, kteri laz-
njive govoré. Kervi zeljni in goljuf %tg pred Go-



84

spodam gnjusoba.“ — Posébno lepo jo pa v 14.
psalmu izrece : .(Psl. 14, 1. — 3.) Gospod! kdo
bo prebival v tvojim sotoru, ali kdo bo pec¢ival na
tvoji svéti gori? — Ta, kteri nedolzno Zivi in pra-
vieno déla. — Ktéri resnico iz svojigca serca go-
vori . kteri s svojim jezikam goljufno ne ravna. —
Svojimu bliznjimu hudiga ne stori, in kriviga ob-
dolzenja zoper svojiga bliznjiga ne dovzame®i. t. d.
— Prerok Izaija praviv 6. postavi, ,(1z. 6,1.—3.)
de je vidil Gospoda na visokim seédezi, zraven
njega pa angelje Serafine stati, kteri so vpili eden
drugimu: Svét, svét, svét Gospod Bog vojsknih
trum, polna je vsa zemlja njegove casii“ fo je
hozje svetosti. Bog se je tedaj razodel tému sve-
timu preroku neskonéno svétiga, trikrat svétiga v
svojih tréh osébah. Cast in velicastvo, ktero vso
zemljé napolni, je svitloba njegove svetosti, z ktero
je kot z oblaéilam ogernjen.

V novi zavézi nas Jezus in njegovi sveti apo-
steljni zraven drugih lastnest bozjih tudi njega sve-
tosti ucé. Tako je molil Jezus per svojim odhodu
iz sveta reko¢: ,(Jan. 17, 17.) Svéti Océe, po-
svéti ljudi“! To se pravi: ,0 Bog! ki dobro ljubis.
in hudo sovrazis, stori, de bojo tudi ljudje do-
bro zméraj bolj spoznali in Ijubili, vse hudo pa
sovrazili in opustili“. — Ravno tako je tudi njegovi '
apostelj svéti Péter govoril : (L. Pet. 1, 15.) Ne
delajte ve¢ po svojim hudim pozelenji, in po po-
pr?ijsnjih zmotah, ampak bodite svéti v vsim svojim
zaderzanji po izglédu téga, kteri vas je poklical.
zakaj pisano je: Bodite svéti, kakor sim jest
svét.“ In zopet: (1. Pet. 3, 12.) Gospodove oci
so ma praviéne in njega usésa na njih molitve
(obernjene). Obli¢je Gospodovo pa je nad tém, kteri
hudo délajo.“ Ravno také, kot smo poprej od pre-
roka Izaija slisali, se je tudi bozja svetost svétimu
Janezu perkazala. Svéti Janez je vidil v skrivnim
razodenji ,(Skriv. razod. 4, 8.) stiri zivali, ktere
niso jenjale vpiti no¢ in dan: Svét, svét, svét je
Gospod Bog ysi%amogoéni, kteri je bil, kteri jeé, in
kteri bo prisel.® Ta glas oznanuje ocitno bozjo
svetost célimu svéin. ‘



85

Kar nam se bolj oci odpre, in svitlejsi bozjo
svetost oznanuje, je zgodovina narédb in vsiga téga,
kar je Bog storil, de bi ¢lovéka na pot poboZnesti,
na pot dobro ljubiti,in sovraziti hudo perpeljal. —
Poducil je ze perve starise, kaj naj store, kaj pa
opusté, de bojo dobri, pobozni in svéti. — Njih
sinovam Kajnu in Abeljnu je oéitno pokazal, kolike
dopadajenje ima nad poboznostjo in nad élovékam,
kteri ji sluzi, kakor praviéni Abelj; koliki stud in
gnjusenje, pa de ima nasprot nad gréham, in nad
clovékam, ter vsimi, njegovimi déli, kteri je kot
Kajn z njim ognjasen. ,(I. Moz. 4, 4. — 7.) Go-
spod je poglédal na Abeljnain njegove darl. — Na
Kajna pa in na njegove dari ni poglédal: in Kajn
se je silno razserdil, in njegovi obraz je bil ves
prepaden. — In Gospod je rékel njemu: Zakaj si
Jézin ? in zakaj je tvoj obraz prepaden? — Ali ni
tako? ¢e dobro storis, prejmes placilo, ako pa hu-
d6, bo gréh precej pred durmi. Vender pod teboj
naj ho pozelenje do njega, in gospoduj cez fisti-
ga.“ — Pozneji je Bog se bolj razlo¢no in natan-
kno poduéil ljudi od svoje svetosti, ker jim je za-
povedi dal, kakorsne clovéka k svefosti napelju-
Jejo. — To vidimo ze nad lzraeljei, ktere je po
Mozesu, in pozneji po prerokih zméraj bolj in bolj
poducil, kaj naj ¢lovek stori, kaj pa opusti, de ho
vedno svetejsi, in torej njemu dopadljivsi. — In de
bi ljudjé v tém prav brez zmote bili, de bi bili
prav svitlo in éisto poduceni, je on svojiga edino-
rojeniga sina na svét poslal, de nam je voljo bozjo
popolnama oznanil, in Bogu edino dopadljivo pot
svetosti odkazal. — Kadar se je pa on Edinorojeni
zopet k svojimu Oéétu nebéskimu podal, je Bog
njegovi cerkvi sv. Duha poslal, jo védno varovati,
de ne bo v nji Jezusovi nauk, kieri ¢lovéka k sve-
tosti napeljuje, kaj prevernjen ali pokazen. — In
zdaj vas vprasam: Ali bi bil pac Bog tolike rect
nam storil, ali bi si bil pa¢ nas poduditi toliko per-
zadjal, ko bi mu bilo enako, naj se ze clovek na
Poti poboznosti znajde, ali pa po Siroki césti hu-
dobije sprehaja? Odgovor je lahdk: V noben na-
mén"ni Bog folikih, také imenitnih in éastitih dél



86

storil, kaker v posvecenje c¢lovéka, terej se vidi,
de mu ni v nebesih in na zemlji ljubsi re¢i kot
svetost, in de je svetost njega nar lepsi lepota.

Kaj nam se na dalje bozjo neskoncno
svelost pricuje?

K dozdajsnim spricljejem hocem Se to dostaviti.
— Ko bi Bogu z gréham ognjusjeni c¢lovek dopasti
zamogel, bi on ne bhil toliko za njegovo ocisenje in
opravicenje storil? Dal je zanj dar neskonéne vréd-
nosti, dal je svojiga edinorojeniga Sina v terpije-
nje, v smert, de je bil gréh, de je bila krivica iz
clovéskiga rodu z njegovo presvéto kervijo izmita,
zbrisana. Dar neskoncne vrédnosti kaze njegovo
neskonéno ljubézin do dobriga, in neskon¢no sov-
razivo do gréha, to je, kaze neskonéno svetost
hozjo.

Dal je c¢lovéku v njegovo opravicenje in po-
svecenje, v odpusanje slédniga gréha sveéte in skriv-
nostne perpomocke, ¢e se jih clovék le prav poslu-
ziti hoce, dal mu je Zakramenta sv. kersta in svéte
pokore, v kterih gréh odpusa, gresnika posveti.

On se majhnih madezev pravicniga ocisti,
in ga posvetl na tém svétu, ker ga z fezavami, 7
nesrécami, z boléznami, z krizi obise, de bi ga tudi
nar manjsih madezev oéistil; kakor se zlato v
ognji ¢isti. — Ce pa ¢lovék z malim, in tudi nar
manjsim pregréskam iz téga svéta gré, nas on pod-
uéi, de ne more bili z njim zdruzen, dokler mu
tudi ta madez ne bo izmit, in de duso torej v njé
ocisevanje, v vica obsodi, ker ni¢ omadezevaniga
ne more v nebesko kraljéstvo priti. Vse to pa nam
bozjo neskonéno svetost oznanuje.

Se véé: Kako Bog dobro ljubi, in njega, kieri
dobro stori, se vidi, ker cerva zemlje, kakor je
clovék, v svojo neizreceno cast v nebo povzdigne,
in se z njim na vééno z ljubeznijo zdruzi. — In
kako hudo, kar je gréh, sovrazi, se vidi, ko fo-
liko dobrotijivi Bog grésnike, to je nespokornike
véeno zaverze, vééno od sebe in svoje ljubézni od-
logi , in v pogubljenje prestavi. In zato je en sam
smertni greh zadosti, Eot vidimo nad pogubljenimi




87

angelji, kteri so zavoljo napuha dopadajenje svojiga
stvarnika zgubili, si njega gnjusenje navlékli, in iz
pred obli¢ja bozjiga pahnjeni bili v zalostno strasne
vécnost. To nam kaze, kolika sovraznica gréha de
je bozja svetost, kako de se nikakor ona z gréham
zdruziti ne more, ker grésnike neskonéno ali vééno
od sebe v nar hujsi terpljenje odloci.

Ali se pa ne najdejo v sv. pismi besede,
ktere so bozji svetosti nasprotne?

Kadar se od Boga, od bozjih neskoncnih lasi-
nost in popolnost govori, so, kaj bi rekel, vsi an-
zeljski jeziki njega veéno nevstvarjeno svetost iz-
1eci preslabi, prepomanjkljivi, koliko bolj cloveska
beseda. — Torej si v sv. pismu ne smemo besedi,
kiere se od Boga govoré, preve¢ po clovesko mi-
sl'ti, temué¢ vediti nam je, de na Boga obernjene
kaj druziga pomenijo, kot pa, kadar so od ¢love-
ka izgovorjene.

Sosebno v sv. pismu stare zaveze so res ne-
kiere besede izrecene, ktere so mna pervi pogled
kakor hozji neskonéni svetosti nasprotne viditi, po-
stayim, de Bog ,cloveka oslepi, ali de je on ,Ka-
raonovo serce uterdovratil“. Pa ¢e le nekoliko pre-
vdarka imamo, in pomislimo, se nam bo pokazalo,
de o prav za prav bozji svetosti celo nié nasprotno
ni. Zakaj ti izreki nam le to hodejo dopovedati,
de Bog nekterimu ¢loveku sveojo posebno usmiljeno.
pome¢ odtegne , ker se nje z svojim hudim zader-
zanjem in zivljenjem nevredniga stori, ter ga sa-
mimu sebi prepusti, in spacenosti njegoviga serca
izd4: Ker pa ¢lovek brez gnade bozje ni¢ dobriga
storiti, ni¢ dobriga v svoje serce sprejeti ne more,
se zgodi, de ima uterdovratjeno za vse dobro oslep-
lieno serce. Bog pa sam v hudo, v greh nikoline
napeljuie; kakor nam sv, Jakob slozno dopoveduje
rekoé¢: ,(Jak. 1, 13.) Nobedin ne reci, kadar bo
skusan , de je od Boga skusan: zakaj Bog ni na-
peljvave k hudimu, in on nobeniga ne skusa.”

Kdo je svetmik? |
Bog je ¢loveku dal pamet, prosto voljo in vest,



88

dal mu je svoj sveti nauk, svete zakramente, in
druge perpomocke, ob kratkim Bog je ¢loveku
take dari dodelil, de bo gotovo ¢e dalje umnisi in
poboznisi,, ako le prejete bozje dari prav obracati
hoée. Ce tedaj clovek glas svoje pameti ali vesti
poslusa, ¢e si perzadeva leto, kar za prav in do-
bro spozna, ljubiti in storiti, kar je pa napcniga in
slabiga, opustiti, in bozjim zapovedam ni¢ nasprot-
niga dopernesti, bo po takim svetim perzadevanji
gotovo ce dalje boljsi in poboznisi. In ko tak ¢lo-
vek umerje, pride k Bogu, in mi ga imenujemo
svetnika.

Kaki razzlocik je med bozjo, in med
svetostjo angeljev ter svetnikov?

Nad Bogam in v Bogu je vse sveto: sveto nje-
govo bitje , ‘sveto njegovo imé, sveto vse njegovo
djanje in nehanje. In ker je on, kar v razlaganji
hozjih lastnost se vidili homo, veéna, nevstvarjena
in nar viksi debrota zvsimi svojimi popolnostmi brez
pomanjkljivosti, brez madeza le sam od sebe; je
on, in le on sam, tudi sam iz sebe zgola svetest,
nestvarjena vecna svetost; to je, on svoje svefosti
nima od nikoeder drugot, kot sam iz sebe od veko-
maj: in torej se zamore in mora Edino- ali Samo-
svet imenovati. In ravne to misli Jezus izreéi, ker
pravi: ,(Mat. 19, 17.) Sam Bog je dober“, — to
je, le on sam je po svoji natori, in po svojim veé-
nim bitju dober in svet brez pomanjkljivosti.

Brez njega in zunaj njega pa ni ni¢, kar je
dobriga ali svetiga; temuc kakor se iz solnca zarki
na vse strani razpusté, in sledno stvarico obsvetijo:
ravno tako je tudi Bog zacetik in studenic vsedruge
svetosti. Angelji in svetniki dobé in imajo svojo
svetost le iz njega in od njega. Vsa druga svetost
zunaj bozje, so le majhni zarki od solnca bozje
svetosti; ker prava svetost je nekaj bozjiga, in
ima le v Bogu svoj zaéetik, in svoj sedez.

Cimu naj vemo, de je Bog svet?

Kakor solnce, ¢erno tamo razkropi, in nam po-
sveti, de mnoge reci okoli sebe vidimo, in razlo¢iti



89

zamoremo, lepo in gerdo, dobro in slabo, nam ko-
ristno in skodljivo; ravno takonam ta lastnost bozja,
de je Bog nar svetejsi, lepo posveti in odkaze,
kaj de je, duhovnimu cloveku lepo ali gerdo, dobro
ali slabo, skodljivo ali koristno. Le poslusajmo :

1. Bog je nar svetejsi, ljubi le, kar je dobro,
in sovrazi vse, kar je hudo, slabo. To pa nas na
tanko poduéi, kake de nam je mogocte Bogu do-
pasti: ni¢ drugaci namreé, kakor samo tako, ce
tudi mi ljubimo, in storimo, kar Bog ljubi in hoée,
in sovrazimo, ter opustimo, kar je slabiga ali napc-
niga, ali kar Bog sovrazi in noce. Gotovo, Bog
nas bo ljubil, in, ker med stanovi razlocka ne dela,
mu bomo tudi v sledni okolisini dopadljivi, ée bomo
le vselej radi in na tanko njegovo voljo dopolno-
vali. Zalorej ni¢ ne maraj, lLjubi kristjan, ce si
révez, ¢e si v niskim stanu, zapusen, zaniéevan,
preganjan, nesrecin! Bozje oké drugaci vidi, bozja
misel te drugaéi sodi: pred Bogam, pred njegovimi
angeljiin izvoljenimi si velike vrednosti, velike zlaht-
nosti, in veliko bogatejsi, kot ko hi celo zemljo
posedel, ¢e imas le ¢isto vést, dobro, poboZno ser-
ce, duso, ktera greh ¢ez vse sovrazi.

Tudi s to resnico nas svetopismiski zgledi raz-
veselé. Bil je Samuel Ze mladeni¢ zavolj svoje po-
hoznosti Bogu ves prijetin in dopadljiv. Ko je hil °
se clo majhin, ga je ze Bog vredniga spoznal, se
z njim pogovarjati, in mu silno imenitne pa pre-
cudne reci razodeti. Pozneji pa ga je ravno zavolj
njegove pohoznosti v nar viksi cast nad vse Izra-
eljeve otroke povzdvignil, ker ga je izvolil v vik-
siga masnika in sodnika, in v duhovniga in dezel-
skiga poglavarja ¢ez svoje izvoljeno ljudstvo po-
stavil. Samuel se pa tudi v té ¢asti ne prevzame,
temuc skerb mu je vedno le samo ta, de se pra-
viéniga ohrani. Celo ljudstvo, pa se Bog ga pra-
vieniga spozna, in ker je bil v zivljenji v majhnim
zvest, je hil po smerti cez veliko postavijen. —
David je hil od niskiga stanu, pastiréeval je, in
Pasel éedo svojiga oceta. Zraven je hil nar mlajsi
med svojimi brati. Ali ker je bil ze pastiréik ves
Svojimu Bogu pokorin, od svete ljubezni do Boga



90

ves unét, le za samo to prav skerbin, de bi svojo
duso pred greham ¢isto, Bogu pa dopadljive ohra-
nil, ga je Bog med vsimiIzraeljevimi mozmi v kra-
lja ¢ez svoje ljudstvo edbral, in mu Se zraven ve-
selo pa castito obljubo dal, de bo od njegove hise
Mesijaz sveta rojen. — Precista devica Marija je
bila v revnim niskim stanu: to de je bila vsa po-
nizna, bogabojeca, sveta, in to ji je dalo nar veci
zlahtnost pred bozjim obli¢jem, in torej jo je Bog,
njo nar svetejsi, odlo¢il med vsimi nar imenitniSimi
zenami, de je bila mati Jezusova, kieri je po be-
sedah arhangelja Gabriela Sin nar Viksiga imenovan.
— In dobri nedolzni, ¢e tudi revni pastirciki, so
bili pervi, kterim je Bog se clo po angeljih rojstve
obljubljeniga odresenika oznanil.

Tako, vite, nas resnica, de je Bog nar sve-
tejsi, uéi, de on dobriga cloveka v slednim stanu
ljubi in varje, in nas zato per sledni priloZnosti
zdajniga Zzivljenja vesele in zadovoljne stori, ce
imamo le dobro od greha cisto serce.

2. Ker je Bog nar svetejsi, ki le dobro ljubi,
vse hudo pa sovrazi, nam ta lastnost bozja na da-
lje prica, de zamore le samo nad dobrimi ljudmi
svoje dopadajenje imeti, nad hudobnimi pa stud in
gnjusenje, naj so pred svetam se toliko castiti, ime-
nitni, zlahtni, ali bogati. Casne prednosti, ¢asne do-
brote, kot so: Zlahini rod, imenitni, castiti stan,
bogastvo, lepota podobe ali obléke , nam pred Bo-

gam nobene cene, nobene vrednosti ne dajo, kakor

hitro nismo dobri, pobozni, sveti; kakor hitro smo
cistost, svetost duse z greham ogerdili in zgubili.
— Zivo pricevanje té resnice nam dasta sinova He-
lija vikSiga duhovna. Bila sta spacena, hudobna,
kriviéna; nevredna ¢asti viksiga duhovstva jih je
Bog zavergel, in namest nju si odbere poboZniga
Samuela. — Dokler je bil Savel, pervi lzraeljski
kralj, pobozin in Bogu pokorin, je Bogu dopadel,
in je per vsih svojih opravilih imel Vsigamogocéniga
v Svojiga pomoénika. Kakor hitro se je pa Savel
dal od napuba v nepokorsino do Boga zapeljati, mu
je Bog po Samuelu oznanil, de bo kraljeva cast
njegovi hisi odvzeta, in nekimu boljsimu mozu dana.



91

Namest njega je hil pobozni David odbran v kralja
ez Izraeljeve ljudstvo.—- Zatorej Bog ze po Mo=
zesu Izraeljcam zapoveduje: (V. Moz. 18, 13.)
Bodi popolnama in brez madeza z Gospodam svo-
jim Bogam.“ — In sv. Hironim pravi: ,(Hirn. ad
kap.) Kdor ho¢e s Kristusam kraljevati, mora biti
od greha in goljufije ¢ist.“ )

3. Ravno zato nas bo pa tudi ta misel, Bog je
nar svetejsi, do dobriga spodbadala, in od slabiga
zavracovala. Ce nam je kdaj tezavno kaj dobriga
storiti, in se spomnimo: Bog le-fo ljubi, in Ljubil
ho tudi mene, ¢e si silo storim, in to dopernesem,
kar je njemu dopadljiviga: ali nas ne bo mar ta
misel mocno do dobriga uzgala, ée se nismo oterp-
njeni, ali na dusi mertvi? In kadar nas Zelje do
hudiga obhajajo, ali veselje do kakiga greha mika,
ali nas mar ne ho z.vso mocjo od cesa taciga za-
vernila misel: Kako neizreceno, neskonéno se to
Bogu nar svetejsimu studi. Inko bi jest kaj taciga
storil, ¢e bi bil tudi toliko v njegovi gnadi, kot so
angelji, bi mu per ti pri¢i tako zopern in ostudin
postal, kot so mu zoperni in ostudni zaverzeni
angelji ?

4. Bog je nar svetejsi, ki veéno Ijubi, kar je
prav in dobro, in veéno vse, kar je napéniga in
slabiga, sovrazi. Ta lasinost bozja nam sSe neki
silno potrebin in imenitin nauk odkaze in pojasni.
In to je nauk od pokore. — Gresnik se namreé z
greham od Boga lo¢i, zavezo ljubezni med Bogam
in med sahoj razterga, in bozjo prijaznost, z boZjo
prijaznostjo pa pravico do nebes zgubi. Ce pa
gresnik vender se ljubezin, prijaznost in gnado
bozjo, z njo pa pravico do nebes zavolj neskoné-"
niga zasluzenja Jezusa Kristusa, od hozje milosti
doseéi hote, nam ravno hozja svetost odkaze, kaj
de naj stori: De naj se gréhu odpové, de naj greh
. sovrazi, ker ga Bog sovrazi; in de naj zaéne vse
to, kar je prav in dobro, ljubiti, ali ljubiti kar Bog
ljubi. Ravno svetost bozja, ki je brez madeza,
nam kaze, nam terdno prica, de, kakor Bog gréha
ljubiti ne more, ravno tako tudi ne more gresnika,
dokler vsiga gréha ne zapusti, v svejo ljubezin,



92

prijaznost in gnado dovzeti, in mu pravice dati do
nebes; sicer bi se mogel tudi z greham sprijazniti,
tudi z greham, kakorsnimu je gresnik podverzen,
v ljubezin stopiti’, kar je pa njegovi svetosti na
ravnost nasprotno. Tedaj nam f{a lastnost boZja
kaze, de se rece pravo pokoro delati, kar sv. Pa-
vel s temi besedami zapopade: ,,(Efz. 4, 22. 24.)
Izlecite stariga ¢loveka s poprejnim zaderzanjem,
kteri bo spriden po zeljah zmote. In oblecite novi-
ga cloveka, kteri je po Bogu sivarjen v pravici in
v svetosti resnice“, to je: opusiite poprejsno slabo
zaderzanje , pregresne navade, in perzadenite si
Bogu v svetosti podobni postati. — Ali kar per neki
druji perloznosti perporoca reko¢: ,,(Hebr. 12, 14.)
Imejte z vsim mir, imejte svetost, brez ktere ne
bo nihée Boga gledal. To je: Vase zaderzanje naj
bo neomadezvano, naj ho sveto, ker brez sveto-
sti ne bo nihée v bozjo ljubezin, prijaznost, gna-
do, nihée v nebesa vzét.

5. Bozja svetost nam tudi perterdi resnico vec-
niga pogubljenja gresnikov, kteri’ v smertnim grehu
brez pokore umerjejo. Cas milosti, dnevi zvelica-
nja so le v zdajnim zivljenji: Zato nas Jezus sam
skerbno opominja: ,Delajte, dokler je dan, zakaj
kadar no¢ pride, se ne bo ni¢ vec delati dalo.“ —
Ce tedaj gresnik ta ¢as, ¢as zdajniga zivljenja za
pokoro zamudi, in se v grehu iz tega sveta loéi,
ne najde tam veé ¢asa pokore; in ker tam veé ¢asa
pokore ni, tudi ni ve¢ odpusanja grehov; Bog pa
nar svetejsi veéno greh sovrazi, torej za vecno
gresnika od sebe v pravicno sovrastvo zaverze, in
zavreéi more, de svét ostane.

In ravno ta lastnost hozja, ker je Bog svef, in
tako svet, de se angelji toliko ¢isti in sveti duhovi
polni svetiga poc¢astenja pred njegovo svetostjo z ho-
gaboje¢im zavzetjem neprenehama prepevajo : ,,(Iza.
6, 3.) Svet, Svet, Svet je Bog vojsknih trum:
cela zemlja je polna njegoviga veliéastva!“ ravno
ta lastnost, re¢em, nam tudi pricuje, de se clo dusa
z malim greham omadezvana ne more z njim zdru-
zena biti, dokler ni od nar manjsiga greha ocisena.
Cista mora biti dusa, kot solncni zar, de se zamore



938

z Bogam nar svetejsim skleniti; kar tudi Jezus s
temi hesedami uéi: ,Ni¢c omadeZvaniga ne more
priti v nebesa.“ In tako, vite, nam ta lastnost tudi
nauk od vic poterdi.

6. Bog je nar svetejsi, in je dal ¢loveku po
svoji podobi stvarjeno duso, kiera je neumerjoca in
odlocena z Bogam vecno zdruzena in neizreceno
zvelicana biti. De pa clovek zamore ta svoj ime-
nitni namen doseci, to je, de se zamore z Bogam
veéno zdruziti, in zvelicanje doseci, mu je treba
véditi, de v to presrecno dezelo veéniga zvelicanja
ni druge poti, kot pot svetosti. Le sama ta pot tje
pelje, le samo to pot nam je Bog po nasi pameti,
in po svoji sveli razodéti besedi odkazal. Pamet
nam pravi, de se s svetim Bogam, s svetimi an-
gelji, z izvoljenimi ni¢ nesvetiga, nic omadezvaniga
ne more zdruziti; in torej nas per dobrih delih
hvali, per slabih pa svari, in z grizenjem, ktere
nepokoj vesti imenujemo, kaznuje. Pa tudi Bog z
svojo lastno besedo ravno fo pricuje. Po Mozesu
ukazuje lzraeljevim otrokam: ,(IIL. Moz, 20, 7.)
Posvetite se, in bodite sveti, zakaj jest sim Gospod
vas Bog.“ — In zopet: Gospod je govoril Mozesu
rekoé : (1L Moz. 19, 1.) Gevori do vsiga zbe-
ralisa Izraeljevih otrok, in reci jim: Bodite sveti,
zakaj jest sim svet, jest Gospod vas Bog.* V pe-
tih Mozesovih bukvah v novié zapové: ,,(V. Moz.
15, 13.) Bodi popolnama, in brez madeza z Go-
spodam svojim Bogam.“ Kakor pa v stari tako tudi
v novi zavezita zapoved velja. Jezus namre¢ pravi:
+(Mat. 5,) Bodite popolnama, kot je vas Oce ne~
heski popolnama. In sv. Pavel pravi: ,(L Tesl. 4,)
To je volja bozja, vase posvecenje.“ Enako zapo-
ved sv. Peter oznanuje rekoé: ,(I. Pet. 1,15, 16.)
Po tistim, kteri vas je poklical, bodite v vsim svo-
Jim zaderzanji sveti. — Zakaj pisano je: Bodite
sveti, ker sim jest svet.”

V pervim kersanstvu je pa tudi res ta zapoved
pravovernim tako znana bila,. de je sledni vedil,
de zvelicanska véra Jezusa Kristusa nikomur do
zvelicanja ni¢ ne pomaga brez trudenja po svetosti,
In kdor koli je kristjan postal, se je reklo, on je



94

svetnik postal; zakaj slednimu je ta zapoved toliko
k sercu sla, de je s tem terdnim sklepam — svet
biti — k pravi véri stopil, ker sicer bi tudi v druzho
cerkve dovset me bil; — torej aposteljni sami v
svojih listih pravovérne veckrat namest kristjane,
svetnike imenujejo.

1z vsiga tega se kaze, kako strasno je dando-
nasnji, ko je mreza sv. Petra, to je Rimska, ka-
tolska cerkev, z malopridnimi ribami ali kristjani
tako napolnjena, de i1éza njih pregreh to mrezo ter-
ga, kako strasno je, iz marsikteriga ust slisati:
Jest ravno ne Zelim sveinik biti! — Ali zapopades
kristjan, kaj se to pravi? To se rece: Jest ne Ze-
lim svojiga namena doséci, ne Zelim biti zveli¢an ;
jest hocem slab, ali mlacin ostati, ¢e me hoces Bog
takiga zvelicati je prav, ¢e pa ne, naj bom pa po-
gubljen. Strasna prederznost, strasna lahkomislje-
nost, strasne Zelje!

7. Bog je neskonéno svet. Mi smo po njegovi
podobi stvarjeni, torej si moramo celi ¢as svojiga
zivljenja, bodimo si v kakorsnim stanu ali starosti
koli, z vsim trudam perzadevati, de v svetosti ali
popolnosti rastemo. Sv. Avgustin pravi: ,(Avg. Ep.
I. 43. ad teml.) Mi se tako dolgo v slabo ne po-
vernemo, dokler vedno naprej hrepenimo; ali ka-
kor hitro obstanemo, se Ze vernemo: zakaj ne na-
prej prestopiti, se pravi verniti se.“ Ravno to
Jezus misli, kadar govori: ,(Luk. 9. 62.) Nihée,
kteri s svojo rokoe drevo prime, in se nazaj ozira,
ni perpravin za hozje kraljesivo.“ In kaj koli be-
sede Jezusove: ,Bodite popolnama, kot je vas Oce
nebeski popolnama®, druziga pomenijo, kot de naj
ce dalje svetejsi perhajamo ? Zakaj Bog je neskoncno
svet; €lovek, kot nobena stvar, ne more neskoncéno
svet postati, tedaj t¢ besede le zapoved, de naj
vedno svetejsi perhaja, zapopadejo. i

Desiravno po zakramentu sv. kersta nove stvari
bozje postanemo, desiravno je po tem sv. zakra-
mentu nad nami gresni Adam v duhovniga Jezusu
podobniga ¢loveka spremenjen; smo vonder se vse-
lej nekako nepopolne stvari, kiere moramo z gnado
hozjo in z lastnim trudam in perzadevanjem c¢e



95

dalje lepsi in svetejsi perhajati. Mi nismo druzi-
ga, pravi sv. Jakob apostelj, kot zacetik nove
stvari. Seme lepih ¢ednost je v naso duso vsijano,
mladika kersanskiga zivljenja je v njo zasajena:
ali ¢e se dobro seme skerbno ne varje in ne trebi,
ga kmalo plevel gresniga pozeljenja zadusi in za-
mori, in ¢e se mladika ne varje, se posusi in brez
sadu ostane. Prerojenje se v zakramenti sv. ker-
sta le peréne, in se mora zato celo Zivljenje goditi.
Desiravno nam je greh po tem zakramentu odpusen,
desiravno nam to, kar smo od Adama prejeli, ne
more ve¢ nebes zaklenjenih derzati, je vonder per
vsim tem na sveti veliko zmot, ktere duso zader-
znjejo, de bi se v sveti ljubezni ne vkoreninila; in
ravno te zmote so zaderziki svetosti. One nam ka-
zejo veliko potrebo, od dne do dne v svetosti ra-
sti, ker ¢e si po vedni rastvi ne perzadevamo, se
bo naglo vsa popolnost zgubila, in zabredli bomo v
mlac¢nost, iz mlaénosti pa v mnoge pregréhe. — Za-
voljo tega nam Jezus te dolznostini le v besedi, te-
mué tudi v svojim zgledu zapustil, ker se od njega
bere, de je rastel v modrosti in starosti, in v gnadi
per Bogu in per ljudeh. Ravno tako mora Jezus
tudi v nas rasti; zakaj, ker smo po sv. zakramen-
tih z njim tesno zdruzeni, moramo s sv. Pavlam
misliti, reci in c¢utiti: ,Jest zivim, pa ne Zivim to-
liko jest, temué Jezus v meni zivi.“ Torej vprasa
sv. Avgustin: ,Ali je mar ljubezin precej, ko je
rojena, Z¢ popolnama? Nak,rojena je, de bi rastla;
ko je rojena, se redi, ko se redi, mocneji perhaja;
in ker moéneji perhaja, postane bolj popolna.* —
In sv. Hironim pravi: Ako zelis delez z Kristu-
sam imeti, moras tudi po Kristusovim zgledu zive-
ti;* to je, moras v medrosti in po sv. zivljenju v
gnadi bozji rasti. Nekako posebno lepo in Zivo nam

a sv. Pavlin to dolznost dopoveduje rekoé: ,Ka-

or je Kristus sam na sebi po cloveski natori ne~
kake stopnje starosti imel, ravno takoe naj ima té
stopnje v nasih dusah. Naj je v nas rojen, naj ra-
ste, naj mocin postane, in se stara: le prosimo
%at.pa‘3 de ne ostane v nas predolgo majhin in sla-‘

oln,



96

Svetost je nas namén, v svetosti rasti nasa
dolznost: vsiga tega je, mislim, sledni zunaj oterp-
njene duse preprican. — To de vprasajmo se, ali
je tudi res to nasa misel, nasa skerh, nase per-
zadevanje 2 Oh kako malo si to dolznost veci del
kristjanov k sercu vzame! Veliko jih je, kterih je
edina skerb, edino perzadevanje le samo, si po-
sveine razveseljvanja, pozemeljske hogastva, ne-
éimerno cast ali hvalo ljudi perdobiti — svetost
pa jim se mar ni. — In to so Ze boljsi kristja-
jani, kieri so brez perzadevanja po viksi popolno-
sti, ze zadovoljni, de le nar slabsi niso, in de z
farizejem reci zamorejo, de niso fatje, razhojniki,
presestniki i. f. d.; zravin pa v hudi mlaénosti in le-
nobi zivé, in si ni¢ ne perzadevajo ze zastaranih
navad odleziti, kakor so kletev, opravljanje, jeza.
nevosljivost, zanicevanje drugih ljudi, kljubanje
i. t. d. Se vec: oni so zadovoljni priti v vice, de
le v pekel ne bojo zaverzeni. Kako nepopolne so
torej njih dobre dela! Vse druge naméne imajo oni
per njih, le bozje ljubezni ne.

Nak, ljubi moji! se ponovim imenitno resnico,
ni¢ druziga nas Bogu dopadljivih, in zveliéanih ne
stori in storiti ne more, kot svetost, in vedno per-
zadevanje po viksi popolnosti. Ce se nam pred to
visavo zverti, ¢e nas lastna ljubezin od nje s zgo-
voram nase slabosti odvracuje : obernimo takrat svoje
o¢i na obilno stevilo bozjih prijatlov ali svetnikov ,
in recimo s sv. Avgustinam sami v svojim sercu:
Ce so zamogli ti in ti sveti postati, zakaj bi ti ne
mogel 2 Z pomocjo gnade velikiga Boga mi je vse
mogoce.

Kakih pomockov naj se kristjan posluzi,
de svet in ce dalje svetejsi postane?

Iz leté bozje lastnosti, de je Bog nar svetejsi,
smo spoznali imenitno dolznost, de naj tudi mi sveti
postanemo v vsim svojim djanji in zaderzanji, in de
naj v svetosti rastemo. Ker je pa k dopolnjenju te
dolznosti tudi pomockov véditi potreba, po kterih
,Smo v stani fa toliko imenitni namen, namrec sve-

tost doseci, jih vam hoéem tedaj, predin razlaga-




97

nje té lastnosti bozje dokonéam, k sklepu nazna=-
niti, in sicer: i

1. Ker nasa svetost v tem obstoji, de ljubimo,
kar Bog ljubi, in sovrazimo, kar Bog sovrazi, si
moramo nar poprej perzadevali zvediti, kaj Bog Ljubi,
ali kaj sovrazi. Kako pa zamoremo to zvediti¥ Zve-
diti zamoremo to posebno, ¢ce boZzje zapovedi, in Ze
clo po izlaganji Jezusa Kristusa veckrat premislju-
jemo. Ce premisljujemo, kaj nam sledna zapoved
zapoveduje, bomo spoznali, kaj Bog ljubi; in ce
prevdarimo, kaj sledna prepoveduje, bomo zvedili,
kaj Bog sovrazi. V té ucenosti si moramo po tem
rasti perzadevati, in ojstro presoditi po zapovedih
svoje zaderzanje ali zivljenje. In glejte! zapovedi
nas hojo kakor zveste tovarsice gotovo k svetosti
in do edinocistiza zvelicanja perpeljale. 0d tega
so bili svesti bozji sluzabniki ze v stari zavézi pre-
pri¢ani, kakor nam David dopoveduje rekoé: ,(Ps.
18, 8. 9. 11. 12.) Gospodova posiava je brez
madeza, in duse spreoberne: Gospodovo razodenje
je resniéno, in daje majhnim modrost. — Gospo-
dove povelja so praviéne, in razveselé serca: Go-
spodove zapovedi so svitle oéi. — — One so ime~ -
nitnisi, kakor zlato in dragi kamni; in slajsi, kakor
sterd in satovje. — Zato tvoj hlapec tiste spolnuje,
in v njih spolnenji obilno plaédilo ima.“

2. Se moramo od pregresnih, posvetnih drusinj
odtergati. Sega, zaderzanje in nauk tega sveta so
bili vselej bozji postavi nasprot. Kolikrat je le Je~
zus sam to priceval, de ni ne on,in de niso njegovi
od tega sveta, in de ta svét ne more sv. Duha
prejeti. In sv. Pavel pravi: ,Ko bi hotel temu
svetu dopasti, bi ne mogel ve¢ sluzabnik Kristusov
biti. — Kdor tedej zeli z gnado sv. Duha po oski
poti svetosti v nebesa hoditi, se mora, kaj pa de, od
velike derhali, ktera po Siroki poti v pogubljenje
hiti, lo¢iti. Iz tega se spoznajo praviudje Kristuso=
vi, ée se loéijo od gresnikov, kakor se je njih glava
Jezus Kristus lo¢il od §re§mikov7 pri¢a sveti Pavel.

3. De to dolznost dopelnimo, Se ni zadosti, de
po rastvi svetosti le Zelje v serci redimo, ali sem
ter tje po svetosti se truditi sklep stor;mo; temué,



98

treba je tudi, de si v resnici v mislih, Zeljah, v
djanji in govorjenji, v vsim zaderZzanji in Zivljenji
perzadevamo, slabe poZeljenje, pregresno nagnje-
nje zatreti, in si silo storiti; ne pa de bile do ¢asa
skusnjave stanovitni bili, ob ¢asu skusnjave pa ob-
nemagali. Sledni dan mora pe vsim tem nase de-
lavno perzadevanje iti, in mi ne smemo toliko na
to, kar smo ze dobriga storili, misliti, kakor veliko
veé na to, kar mam je Se storiti, in opustiti, de
bomo koliko kaj Kristusu podobni. In takiga ziv-
ljenja se ne smemo nikakor naveliéati, temué¢ se
ga moramo navaditi in sicer tako,de bo nam lahko,
rijetno, in kot v vsakdanji zivez postalo. Zacetik
je tezji, sreda je lahka, konec sladak, placilo obil-
no, krona éastitljiva. Njemu, ki bo do konca stano-
vitin “ostal, je venic obljubljen. In sv. Avgustin
ravi: ,Ne bodi si vSe¢ v tem, kar si, ¢e se ze-
i§ povzdvigniti do tje, kar nisi. Zakaj na kteri
stopnji si bos dopadel, na tisti hos obstal; ¢e bos
pa rekel , zadosti je, bos pogubljen.©

4. Jezus Kristus pravi: ,Blagor jim, kieri so
laéni in Zejni pravice, zakaj nasiteni bodo.* In
sv. Duh pravi po sv. Janezu v skrivnim razodenji:
»(Skriv. raz. 11,6.) Jest hom Zejnimu dal zastonj
studenca zivljenja piti.“ Iz teh izrekov spoznaj-
te, kako de je Bog perpravljen, nam svojo gnado
do svetosti podeliti, ¢e je gorece Zelimo, ¢e je po
besedah sv. pisma Zejni in laéni prosimo v svojih
vsakdanjih perserénih molitvah. — Velik vzrok ne~
svetiga zivljenja per kristjanih sploh je, ker nimajo,
do nobene reci tako malo veselja in Zelja, tako
malo Zeje in lakote, ko do svetosti. Nar boljsi so
le mlaéni, in torej v bozjih ustih zoperni.

5. Neki nar boljsih perpomoékov k svetosti je
veckratno prejemanje sv. zakramentov. Je kdo v
smertnim gréhu, naj nikar dalje v njem ne zivi,
nikar v njem ne ostane, ampak kakor hitro je mo-
gote, naj se njega v zakramentu sv. pokere ocisti;
s zakramentam presvetiga Resnjiga Telesa pa naj
svojo duso v dobrim ée dalje bolj uterduje. Jezus
nas sam k sebi vabi rekoé: ,(Jan. 6, 37.) Ako
je kdo zejin, pridi k meni in pi.“ In zopet: ,(Mat.



99

11, 28.) Pridite k meni vsi, kieri se trudite, in
ste obhtezeni, in jest vas bom pozivil.* —

VII. lastnost bo%ja:
Bog je neskoncno moder.

Bog je neskonéno moder; per vsih svojih naredbah ima
nar boljsi naméne, in de naméne doseze, se popluzi
nar boljsih, nar perpravnisih perpomockov.

Kaj je namen? Kaj so perpomock:?

Tisti varok, kteri koga perganja, nagiba ali

mika , de kaj stori, ali de kaj ravno tako obraéa,
se imenuje namén. Tako postavim -bolnik zdravila
jemlje, de bi zdravje zadohil. Zadobljenje zdravja
Jje tedej vzrok, kteri ga do zdravil perganja ali
nagiba, torej je tudi zadobljenje zdravja namén
prejemanja zdravil.
. To pa, ¢esar se kdo posluzi, ali kar v to obra-
¢a, de namén doseze, se perpomocik imenuje. De
bi bolnik namén ali zdravje zadobil, se zdravila
posluzi, zdravilo je tedej perpomo¢ik.

So nameni, in perpomocki mnogoter:?

Sledna pametna sivar ima per vsih svojih pro-
stovoljnih delih kaki namén, in se v zadobljenje
naména perpomockov posluzi. — Mnogoteri so pa
naméni, zavelj kterih s pametjo in umam obdaro-
vani ljudje svoje dela dopernasajo. Ce kdo kaj zato
stori, ker je dobro in prav, ali zato, ker Bog tako
imeti hoCe, se rece, de ima dober namén. Ce pa
kaj taciga dela, kar je zoper njegovo vést, zoper
voljo bozjo, se pravi, de ima slab ali pregresin
nameén.

Mnogoteri so tudi perpomocki, kterih se ¢élovek
posluziti zamore, de bi odbran namén dosegel : so
namre¢ perpravni, perpuseni, dobri, in so neper=
Puseni, in pregresni perpomocki. -



100
Kdo je tedaj v resnici moder imenovati?

Ce ima kdo gole posvetne naméne, in si zna
odbrati perpravne perpomoé¢ke po njih umisljene
naméne doseci, se imenuje prekanjen, prebrisan ali
pregnan. Ce ima. pa per svojih delih ali opravilih
pregresne naméne, in se tudi takih perpomoékov
posluzi, de gotovo svoje pregresne naméne doseze,
se imenuje prekanjen hudobneZ, on je prebrisan v
svoji hudobiji, ima modrost, pa le modrost tega
svetd, kakor Jezus pravi: ,(Luk. 16, 8.) Zakaj
otroci tega svetd so modrejsi, kakor otroci luci v
svojim rodu.* Take modrosti nas Bog varovaj hva-
liti, Se le sovraZiti jo moramo, ona ni vredna éa-
stitiga iména modrosti, temu¢ je zvijaca. Ce pa kdo
per svojih delih pravicne in dobre naméne ima, pa
si ne zna perpravnih perpomockov odbrati, de bi
svoje namene dosegel, mu pravimo, de je sicer
dober révez, pa razumnosti, modrosti nima, in tak
je usmiljenja vredin. Kdor pa per svojih delih do-
bre in perpusene naméne ima, pa se slabih, pre-
pomoékov posluzi, je gresnik v oblacilo lepe ced-
nosti zakrit, je od zunaj lepo pobeljeni grob, od
znotrej pa poln pregresniga smradu. Le kdor dobre
svete naméne ima, in se perpravnih, perpusenih ali
dobrih perpomockov posluzi, de bi svoje dobre na-
méne dosegel , je v resnici moder; vredin tega le-
piga castitiga iména — in njegovo zaderzanje je
prava modrost : iz boljsiga namena ko kaj stori, in
perpravnisi perpomocke ko izvoli, modrejsi je. Po-
stavim: ¢e ima kdo tadober sveti namén: si veéno
zvelicanje zadobiti, in si torej perzadeva ée dalje
boljsi in pohoznisi perhajati, si je perpravin dober
perpomoéik odbral svoj svefi namén doseéi, on je
v resnici moder — njegovo perzadevanje prava mo-
drost. Ko bi si pa kdo svoje zvelicanje Ze zato
obetal doseéi, ¢e le z ustmi moli, zunanjo bozjo
sluzbo opravlja, in ga ni skerb za notranjo poboz-
nost duha, za vedno boljsanje serca, si je sicer
lep namén odbral, pa se neperpravnih perpomockov

osluzi, torej ni ‘moder, in bo_zgresil svoj namén.
avno tako je napcénost, kakorsne ne morgmo hva=



101

Iiti, nikakor z lepim iménam modrosti klicati, ko bi
kdo imel lep, dober namén revnimu bliZnjimu mi=-
losino podeliti , ¢ée bi se pa neperpuseniga krivic-
niga perpomocka posluzil, in bi ptuje blago réve-
zem delil, ktero mu je dolznost pravimu gospodarju
poverniti : to bi bila le z obleko poboznosti perkrita
pregreha.

Prava in resni¢na ali sveta modrost je per élo-
veku clo redka, in vsa nepopolna; le v Bogu je
modrost resni¢na, neskonéna, popolna brez vse tudi
brez nar manjsi pomanjkljivosti.

Kaj se tedej pravi: Bog je nar modrejsi?

Ker smo slisali, kdo de se sme moder imeno-
vati, nam bo zdej lahko razzumeti, kaj si per té
lastnosti bozji mislimo: Bog je nar modrejsi. Bog
je nar modrejsi, to se pravi: Bog ima per vsih
svojih narédbah nar beljsi in golo svete naméne,
in de té naméne doseze, se posluZzi nar perpravni-
sih, nar boljsih perpomockov; vse, kar stori, je
prav, je dobro, de ni¢ boljsi biti ne more, naj se
ze nasi kratki pameti prav in dobro zdi, ali ne.

Kako spoznamo, de je Bog neskoncno
moder ?

Bog je vsigavedin, vé vselej, kaj de je prav,
kaj de je dobro, kaj de je nar boljsi, in kteri per~
pomocki de so nar perpravnisi. Bog je neskonéno
svet; po svoji svetosti hoée in ljubile, kar je prav
in dobro, torej so vsi mjegovi naméni prav in do-
bri in sveti, in on si izvoli le dobre in svete per-
pomoé¢ke, de svoje naméne doseze. Bog je tudi
neskonéno dobrotljiv, hoée le, kar je njegovim stva-
rem , sosebno ¢loveku pridno in sluzno. In ker je
vsigamogodin, se zamore sledniga perpomocka brez
tezave, brez de bi se mu kaj ustavljajo, posluziti,
kteriga njegova vsigavednost nar bolj perpravniga,
njegova svetost pa nar boljSiga, nar bolj praviéniga
Spozna, odvoljen namén doseci. In ker je veéno
nespreminljiv kakor sliSali bomo, je njegova mo-
drost veéno popolnama, veéno brez pomanjkljivosti.

V. pismo pravi: ,Bog je vidil vse, kar je storil,



102

in vse je bilo prav dobro;* te je, vse ima dober
namén, in sledna stvarica je perpravni perpomoéik
v splosni namén. Neperkrajsana je tedej ze zdej
bozja modrost, neperkrajsana bo vecno ostala: Kar
Bog stori, je vse neskonéno prav in neskonéno do-
bro storjeno.

Kako se na dalje bozjo meskoncno mo-
drost spoznamo?

Umnost delavea se iz dela spozna, in tudi um-
nost, modrost bozja se kaze v delih bozje rokeé.
Oberni, kamur koli hoces, svoje oéi, ali po zemlji,
ali pa proti-nebu; premisli ktere hoces reéi, vidne
ali nevidne, vse, cela stvaritev, in sledno delo
bozjih rok mneskonéno modrost svojiga zacetnika,
svoﬁga stvarnika oznanuje. Zato je prepeval ze
David: ,(Psl. 18, 2. — §.) Nebesa dopoveduje%{o
bozjo ¢ast, in podnebje oznanuje dela bozjih rok.
— Dan dnevu perpoveduje, in no¢ uéi noc. — Ni
jezika, ni besedi, kjer bi se njih glas ne slisal. —
Po vsih dezelah se je njih glas spustil: in njih
besede do kraja sveta.“ — Rés, povsod vidimo, v
sledni stvarici in v celi stvaritvi spoznamo, kako
dobro, lepo, prav in modro je vse omisljeno, in ce
imamo koliko kaj razumnosti in dobre volje, se ne
bomo mogli zderzati, de bi se na svoje koléna ne
spustili, in z Davidam svojiga stvarnika ne molili:
»(Psl. 103, 24. — 33.) Gospod, kako velike in
castitljive so tvoje dela! vse si modro napravil:
zemlja je polna tvoje lastine. — Poglej le-té veliko
in Siroko morje, v kterim (ribe) brez stevila, maj-
hine in velike zivali gomazé. — Na njem se vozijo
barke. Tam se igra morski som, kteriga si ti stva-
ril. — Vse stvari ¢akajo tebe, de jim das jed ob
pravim ¢asu. — Ako jim das, pobérajo: ake svojo
roko odpres, so vse s (tvojim) blagam nasitjene. —
Ako pa svoje oblicje skrijes, se prestrasijo: ako
jim sapo odvzames, poginejo, in zopet prah po- .
stanejo. — Svojiga duha bos poslal, in bojo spet
vstvarjene : in ponevil bodes celi svet.]— Cast Go-
spodova bo na vékoma: Gospod bo na svojih délih
dopadajénje imél, — Kadar na zemljo pogléda , s¢




103

ona pretrésa: kadar se gord dotakne, se kadé. —
Dokler bom ziv, hoéem Gospodu péti: in svejimu
Bogu, dokler sim, prepévati.“

Pa spustimo se nekoliko bolj v premisljevanje
stvarjenih re¢i, in sSe le 1épsi se nam bo ze zdej
bozja neskon¢na meodrost posvitila, prédinj jo per
jasnim nebu tamkej gori v prihednim Zivljenji od-
gernjeno vidimo. Premislimo le ¢lovéka, ker je on
nar imenitnisi stvar na zemlji, poisimo namén, iz
kteriga ga je Bog vstvaril, izprasajmo perpomocke,
po kterih ga Bog do téga naména vodi: in z za-
cudjenjem bomo od blizej spoznali veliko, neizre=-
¢eno modrost bozjo.

Spoznamo ze po lastni pameti, po bozji besédi
pa smo Se le prav popolnama poduceniin zagotov-
ljeni, de je Bog ¢loveka zaté, ali iz téga naména
stvaril, de bi Boga, njegove lastnosti, njegove
svéto voljo spoznal, umin, dober, poboZzin, svét, v
svetosti pa vecno zvelican bil. Dober namén, de
ni¢ holjsi biti ne more, je tedej namén, iz kteriga
je Bog élovéka stvaril: Svetost in v svetosti vécno
zvelicanje. De bi pa élovek svétin v svetosti vécno
zvelican bil, je tréba ze zdej dobro in pehozno
Zivéti; in de bi dobro, pobozno Zivel, mora véditi,
kaj de je prav, kaj napéno, kaj de je dobro, kaj
slabo. In glejie, de to spozna, mu je Bog dal um
in pamet. Treba je dalje, de dobro ljubi in stori,
slabo sovrazi in opusti; in zaté mu je Bogdal pro-
sto voljo. Na vse to mu je Se dal varha, v cuvaja
vést, ktera ga pred hudim strasi, od slabiga, o
gréha zavracuje s tem, de ga zavolj storjeniga
greha grize, jé, k dobrimu napeljuje in perganja;
de ga zavolj dobrih dél, ali zavolj zadobljene ¢ed-
nosti_hvali in razveseljuje.

Se bolj preéudno je modrost bozja ¢lovéka po
tem, ko je gresil, do njegoviga naména vedila.
Clovék je gresil; z gréham je také svojo pamet
oslabil, de ni ve¢ sam od sebe zamogel cisto kot
poprej spoznati Boga, bozjih lasinost in njegove
svete volje; v vec receh se ni dobro zavédil, kaj
de je prav ali nmapcno, kaj spet dobro ali slabo,
kaj de je storitiy in kaj opustiti. Z gréham je bila



104

tudi ¢lovékova volja také pokazena, de je vse lozej
in rajsi napéno in slabo, kot pa pravo in dobro
storil; ako ravno je se kaj dobriga in praviga od
slabiga in napéniga razloéil. Z gréham je clovék
Bogu nedopadljiv in pred njegove pravico vééne
kaznji vredin postal. Z eno besédo, z gréham je
¢lovek svoj namén zgreésil, in ko bi mu bozja mo-
drost novih perpomockov ne bila dala, bi vééno
svojiga naména doségel ne bil. Ali ravno v tem se
je modrost bozja nar lépsi v veliki svitlobi ljudém
razodéla, ker je se po padeu, po gréhu ¢lovéka
vodila do njegoviga naména. Poslal je namre¢ Bog
¢lovéku odresenika, kteri ga s svojim naukam in
zglédam razsvitljuje, k dobrimu nagiba, Bogu do-
padljiviga déla, in do vécniga zvelicanja vodi, ker
ga je s svojim terpljenjem, s svojo smertjo od pe-
kla odkupil, in bozji pravici zadostil. Clovek za-
more tedej po svojim odreseniku zopet umin, dober,
pobozin, svet in vééno zvelican postati. O visokost
bogastva bozje modrosti in znanja!

Premisljujmo bozjo modrost nad ¢lovékam se
na dalje. Ker ¢lovek Boga v zdajnim zivljenji se
ne more viditi, kakorsen je sam na sebi, in ker je
vender zaté vstvarjen, de bi Boga njegove lastno-
sti, in njegovo sveto voljo spoznal, de bi spoznal,-
kaj de je prav in dobro, kaj pa mapéno in slabo;
pogléjte, je Bog z duso toliko modro omisljeno z
petémi pocutki obdarovano telé sklenil, de s po-
mocjo teh pocutkov dusa zamore stvari okoli sebe,
v stvaréh pa, kot v zirali stvarnika in njega last-
nosti glédati, in v premisljevanji téh reél umnisi
perhajati. Po telésnih pocutkih ¢lovék reél okoli
webe in njih lastnosti spozna, in to spoznanje mu
je pomoé, de zmeraj bolj pravo in dobro od nap-
cniga in slabiga razloci.

Clovésko telg, ktero je iz brezstevilnih posa-
meznih délovv eno lépo celino zostavljeno; ktero je
za duso tolike perpravno stanovanje; za nje déla
modrosti polna pomeé ; ktero je poizréki ucenih ze
samo kot majhin svét, neizrefeno modrost bozjo
oznanuje. Pa kaj reéem? Neskonéno modrost stvar-
nika ze slédni ud téga telésa pricuje: kake modroe



105

je okd, kaké modro uho, kaké modro jezik, z kie-
rim Se clo svoje misli bliznjimu zamoremo razodeéti,
kaké modro slédni ud, kteriga koli pomislimo, na-
pravljen; kako modro so vsi udje zdruzeni! Nié
perpravnisi bi ne mogli biti za té, za kar so stvar-
jeni, kakor so. j
Zdajno zivljenje nam je dano, kakor smo sli-
sali, de bi Ze zdej umni, dobri, pobozni pestali, v
svetosti pa po smerti zvelicanje nasli. Nase telo
pa potrebuje Ziveza, obléke, stanovanja, de se v
zivljenji ohrani. In kakdé modro nas je dobrotljivi
Bog tudi s témi potrébami oskerbél! Stvaril nam je
zivali, de nam v zivez, v obléko, v pomo¢ per deli
in v razveseljenje sluzijo. Stvaril je zélisa, de
ljudi in zivali redé. Stvaril je zemljo, in ji dal
lastnost, de zélisa rodi. Stvaril je solnce, de céli
zemlji lu¢, gorkoto in rodovitnost podeli. De bi se
per védnim solnénim vreméni zemlja ne posusila,
zelisa ne usahnile, de bi se toliko potrébna voda
iz potokov in studencov ne zgubila, je modrostne
napravil, de dobrotni dez zemljo veckrat pomoci in
pozivi, de se soléno in dezévno vréme verstita. Ko-
liko modro je zopet, de se v slédnim kraji ravno tiste
zivali najdejo, ktere so tamkaj ljudém sluzne, in
de ravno tiste zélisa rastejo, ktere so tam ljutiém
in zivalim sluzne. Ne prisel bi do konca, ko bi se
vrazzlagovanje modre narédbe stvaritve izpustil. Ob
kratkim re¢ém: Ce kralj svojimu sinu dvor napra-
lja, si izvoli nar bolj prebrisane délavce, de sta-
novanje za vse potrébe in razveseljenje umetno
omislijo. Tudi kralj dodélano stanovanje za svojiga
sina ne oskerbi le z golo potrébnimi recmi; temué
tudi z takimi, de bi sercé njegoviga sina razvese-
lile. Ravno také, in Se le bolj modro je dobrotljivi
Bog za ¢lovéka céli svét, kot 1ép dvor stvaril, na
kterim mu je vse stvari v sluzbo, v potrébo in
v nedolzno veselje podvergel, de bi mu bile v po-
mo¢ njegovi castiti namén doséci. \
. Gléjte! se véc: Stvari ktere je Bog ¢lovéku v
zivez ali v drugac¢no sluzbo dal, niso, le golo tak¢
od Boga napravljene, de bi samé ¢lovéskim telés-
Nim potrébam zadostile, ali de bi jih ¢lovék le od



106

telésnih poiréb gnan kot nespameina zival brez
drugacniga prida vzival; nak, temu¢ slédna stvar
posébej od svitliga in nezmérniga solnca de nar
majnsi rozice, od grozovitniga morskiga soma do
nar manjsi musice, vse kar cloveski pocutki vidijo
ali znajdejo, je toliko modro napravljeno, de ce tudi
nar bolj uéeéni clovék stvarico za stvarico premis-
ljuje, poprej mo¢ njegoviga uma opésa, prédin nar
manjsi stvarico do kon¢a zapopade. Vse pa je to-
liko modro napravljeno, de bi s pametjo obdarovani
¢lovék v vsih recéh, ktere vziva, in ktere vidi Boga
in njegove lastnosti premisljeval, bolj in bolj spoz-
naval, umnisi perhajal; de bi od vsih stvari ginjen
njemu, komur se vsa c¢ast in hvala spodobi, cast
in hvalo dajal, in tudi po unajnih sitvaréh do po-
boznosti, do svefosti opominjan in perganjan bil. 0
visokost hogastva bozje modrosti in znanja!

Ali nam tudi sv. pismo bozjo neskoncno
modrost spricuje?

Kaj je celo sv. pismo druziga, kot pricevanje
bozje neskonéne modrosti? Na sledni strani se vidi
nar boljsi namén, kteriga Bog z élovékam ima,
njegovo posvecenjein vécno zvelicanje: in célo sv.
pismo je perpraven perpomocik, ¢lovéka do téga
nar boljSiga naména, do svetosti in do vééniga zve-
licanja voditi. Vender v viksi pojasnjenje té last-
nosti bozje nektere posébne izreke iz téh sv. bukev
premislimo, in se¢ spomnimo nekterih pergodb, v
kterih se bolj vidno pota hoZzje neskoncne modrosti
nasim oéém odkrivajo.

David takole boZjo neskonéno modrost prepé-
va: ,(Psl. 146, 5.) Velik je nas Gospod, in ve-
lika je njegova moé: in njéegova modrost je nezmer-
na.“ Mofiri je z témi besédami uéi: ,(Mod. 8, 1.)
Ona (modrost) z moc¢jé séze od kraja do kraja, in
vse voljno poravna.“ (Prip. 3,19.) Salamon v pri-
povéstih spoznava: ,(Prip. 8, 22. — 32.) Gospod
je po modrosti zemljo uteréil, in po razumnosti
nebésa narédik — Po njegovi modrosti vodé iz
breznov hahlajo, in napojeni oblaki rosé.“ Sv. Pa-
vel od bozje modrosti ves ginjen zdihuje: ,(Riml.



107

11, 33. 34.) O visokost bogastva bozje modrosti
in znanja. Kako nezapopadl\ii\re so njegove sodbe,
in neizvedljive njegove pota! — Zakaj kdo je Go-
spodovo misel spoznal, ali kdo je njegovi svetovavie
bil 24 S témi kratkimi besédami hoce sv. Pavel reéi:
Prevelika je modrost bozja, ¢lovék je ne more s
svojim umam zapopasti, vse nje narédbe so pra-
vi¢ne, svéte, pa precudne, ¢lovek jih ne more ra-
zuméti in zvéditi. Prekratka je clovéska pamet, de
bi per slédni narédbi boZzji namén uganila, ali za-
kaj si Bog ravmo té perpomocke do naména priti
odhere. Bogu tudi ni tréba to komu razodéti, saj
sam vse nar bolji oberniti zna, in ne potrebuje ne
svéta ne sovétnika. ,(Rim. 16,26.) Edino modrimu
-Bogu bodi ¢ast in hvala na vékomaj.“

Tudi nam sv. pismo stare zavéze v zgodovinah
Izraeljeviga ljudstva sploh,in pesameznih ljudi po-
sébej bozjo neskonéno modrost védno delavno kaze;
kako namre¢ Bog vse do nar boljsica naména po
perpravnih perpomockih vodi. V téh zgodovinah
vidimo, kaké modro Bog se ¢lovéske nadloge in
napake obraca, de k dobrimu naménu sluzijo. — S
posébnimi dobrotami je Bog v stari zavézi Izraelje-
vo ljudstvo obdaroval, se mu véckrat razodél, de
bi saj ono med drugimi narodi njega samiga, pra=-
viga, ziviga Boga spoznalo, njegove zapovedi do-
polnovalo. Ali dostikrat je od njega odstopilo, do-
stikrat v véri omagalo, v malikovanje in v &ruge
pregréhe zabrédlo. Opominja ga kot dober oée svoje
otroke. Ako dobrota ni njega terdovratnosti ukre-
nila, njega nepokorsine ozdravila, ga po svoji vsi-
gamocnosti z nadlogami in kaznami obise. Posléd-
njic ga v oblast nevérnim narédam da. In kar do-
brota per njem ni zamogla, je ojstrost pravice pre-
mogla, de je namre¢ po nadlogah v véri v edino
praviga Boga, in v njegovi postavi poterjeno, in
na prihod Mesijaza perpravljeno bilo. — In neve§-
H’ivosti in sovrastva so bratji dobriga Jozefa pro-

ali. Kot suzinj pride v Egipt na Putifarjevi dvor.,
Iz neéiste hudobije ga Putifarjeva #ena obrede in
v jeéo perpravi. Vse to je Bog perpustil, in té
Napake in madloge s toliko modrostjo obracal, de



108

je hil Jozef se bolj v dobrim poterjen, de je hil on
praviéni ze v tem zivljenji v veliko ¢éast povzdvig-
njen, de je on sam, de je njegovi oce, de so nje-
ovi bratje in njih druzine, Egipé¢ani, in veliko
drugih narodov lakote umréti obvarovanih; Abraha-
movi, Izakovi in Jakobovi zardd pa po bozji ob-
ljubi do moéniga ljudstva namnozen. — Perpustil je
Bog, de je grozoviti Faraon vse Izraeljske fantice v
vodo pometati in koncati ukazal, in med spolnje-
njem téga grozovitniga povélja, jo je Bog modrostno
naklonil, de Mozes na kraljevi dvor pride, kjer je
bil v vélikiga in perpravniga moZa zrejen, ob svo-
jim ¢éasuIzraeljove otroke iz toliko terde Egiptovske
suznosti izpeljati. Perpustil je Bog, de je Mozes
mogel iz Egipta zbezati, de ga je on se le v ptuji
dezeli prav za to veliko délo perpravil, ga podu-
¢il, kako naj vse stori, ker je na gori Horeb z
njim iz goréciga germa govoril. Vodil ga je po-
zneji po veliko tezavah,in ga toliko bolj v dobrim,
v véri, v zaupanji v dane obljube, v spolnjenji
svojih zapoved, v poboznosti, in bogabojéénesti po-
terdil. — Perpustil je Bog, de je bil David prega-
njan. V mnogih tezavah, nadlogah in skusnjah, je
bil bolj in bolj v zaupanji, v pokorsini, v Ljubézni
do Boga ukoreninjen, od kterih ¢édnost vnét nar
1épsi pesmi sklada, od kterih je ze toliko tavzent
lét sereé marsikakiga ginjeno za sluzbo bozjo uzgano
_postalo.
: Bozjo neskonéno modrost nam tudi prav svitlo
kazejo zgodovine nove zavéze. V céli zavezi se
najde modra narédha bozja, ktero sv. Pavel v
kratkih besédah takole popise: ,(I. Kor. 1, 27.—29.)
To, kar je pred svétam nespametno, je Bog izvolil,
de bi modrijane osramotil: to, kar je pred svétam
slabo, je Bog izvolil, de bi moéne osramotil. To
kar je mezlahtno in zaniéljivo pred svétam, in
to, Kar ni¢ ni, je Bog izvolil, de bi to, kar je,
razdjal. — De bi se nobeni ¢lovék pred njegovim
oblicjem ne hvaliL« — Gléjte pa¢ rés: Pred svétam
.je podoba hlapea nezlahtna, je nespamet, de bi po
nji modrijani svéta hili osramoteni: in ravno to po-
dobo sprejme njegovi sin, de je imenitno opravile




109
dobrotljiviga poducenja na svéti dopolnil, in svét iz
terdih tamnic malikovanja, vraz, nevédnosti, zmot,
in iz oblasti pekla résil, akoravno sta se svéi in
pekel z svojo mocjo zoper njega sternila. Kar je
bilo Judam spodtiklej, nevérnikam nespamet: po-
niznost, révsino, poterpezljivost, terpljenje, in za-
ni¢ljivo smert kriza je izvolil, veliko ﬂ]élo clovéko-
viga odresenja dopolniti. — Kaj je pred svétam bolj
slabotno, terde verige mmnogih med vsim narédam
zarijovenih pregréh raztergati, ko oznanovanje vsi-
ga duhovniga nauka, in zraven Se iz ust révnih,
neucenih, in torej zani¢vanih ribéev kot so bili apo-
steljni? “Ali bozja neskon¢éna modrost je ravno nje
izvolila, kar je pred svetam slabo, de bi mocne
osramotila: po njih, ki so bili sovraZeni, zanicevani,
preganjani, umorjeni, je Bog svét na pot resnice
in svetosti vodil. Kaj je pred svétam bolj neper-
pravno, novo véro, postavo lastniga zatajevanja in
krizanja razsiriti, kot take vérne kervavo prega-
njati? Ali ravno to je Bog perpustil, in z svojo
vsigamogoénostjo storil, de se je Jezusova svéta
véra potem, nar bolj po svéti razsirila in vkoreni-
nila, de je kri umorjenih kristjanov kakor rodovitno
séme novih kristjanov postala: ,de bi se nobeni
¢lovék pred njegovim oblicjem ne hvalil. — 0 vi-
sokost bogastva bozje modrosti in znanja !¥.

Zakaj je vender na svéeti toliko hudiga,
ker je Bog neskoncno moder?

Rés je, bozje neskonéne modrosti ne moremo
tajiti, ¢e vse to s frézno pametjo premislimo, kar
smo do zdej od nje zasliSali, posébno ¢e prevda-
rimo, kar je Bog storil, élovéka do njegoviga na-
ména voditi. Vse to mam naglas boZjo modrost
oznanuje, in z Davidam smo re¢i permorani: ,Go-
spod velike in ¢astitljive so tvoje déla, vse si mo-
dro narédil!“ — Vender bi pa znal kdo misliti: Ker
je Bog neskonéno moder, ker ima zgol dobre na-
méne z nami, in vé in hoée nar perpravnisi per-
pomocéke izvoliti, zakaj je pa na svéti toliko Jhudi-
ga? To ne kaze njegove modrosti? Zakaj je hudo
vreme , toda, blisk, gromeénje, stréla, ktera ljudi in




110

Zivino pobije, in marsikako skodo napravi? Zakaj
so povodnje in veliki nalivi, kteri dostikrat njive in
polje tergajo, hise podérajo? Zakaj viharji in po-
trési, kteri cele mésta razsujejo, in njih prebivavee
pokoncajo? Zakaj je lakota, strasne bolézni, kuga
in druge nadloge, ktere ljudi in Zivino moré, in
célim dezelam veliko skodo in britkost napravijo?
Ze nam se vse to Skodljivo, nerodno in neperpravno
¢lovéka osreciti zdi, zakaj tedaj Bog to perpusti,
ker je neskonéno moder 2

Ravno zaté, ker je Bog neskon¢no moder, mi
pa omejeniga uma, omejene pameti, se od takih
misel motiti in zapeljati pustiti ne smémo. Nas um
je prekratik, vse narédbe bozje prav do dna pre-
soditi in spoznati; Bog tudi takrat vse po svejine-
skonéni modrosti ravna, kadar se nam njegove na-
rédbe modre ne zdé. — Po Izaiji preroki se nam
da tako zaslisati: ,(Izai.55,8. 9.) Moje misli niso
vase misli: tudi vase pota niso moje pota, rece
Gospod. — Temué¢ kolikor je nebo visji kakor zem-
lja, toliko wvisji so moje pota nad vasimi poti, in
moje misli nad vasimi mislimi.* — Spoznali homo
v prihodnjim zivljenji, kako modre de so vse na-
rédhe bozje; pa ze zdej v ¢asnim zivljenji vidimo
pér luéi vére vse drugaci nadloge, in to, kar hudo
imenujemo , kakor c¢e jih le z na pozémeljsko na-
vézanim sercam,in le v posvetno zabernjenimi o¢mi
glédamo , ako ravno se vsih misel in potov bozje
“ modrosti ne zapopademo ; Ze tykaj vidimo, de Bog

vse po svoji neskonéni modrosti ebra¢a. Naj so
nam nektere bheséde v prepricanje.

1. Mi ne vidimo in ne vémo, kako so vse reéi
med seboj zdruzene alisklenjene. Manjsi pergodba
Je dostikrat vééim ali vsim drugim sluzna in pridna.
Mi tedej ne vémo, ali je to, kar se nam hud¢ ali
nesreca zdi, v resnici kaj hudiga ; in ali je za vse,
ali le za eniga ¢lovéka; ali je pa to morde veliko
vée edina srééa in dobrota za vse, ali saj za ne-
kieriga clove!;a.; za kar bi mogli Boga zahvaliti
ne pa godernjati in nevoljni biti. Nespametno, kaj
ne? bi bilo, ake bi kdo take reéi ali orodja zani-
ceval in zametval, kterih ne pozné, in ne vé,




111

¢imu de so, in njemu sluzijo, kteri jih potrebuje.
Gléjte , ravno tako nespametno je tudi misliti, tega
ali téga naj bi Bog ne bil storil, ali naj bi bil dru-
gac obernil, kar se mu nepotréhno ali skodljivo zdi.
se le misliti nam gré: ,Kdo je Gospodovo misel
spoznal, ali kdo je njegovi sovetnik bil? Bog vse
déla in dopusti, tedej je gotovo vse prav in dobre,
ako ravno se nam ne zdi, — Vender pa tudi sami
lahko spoznamo, ¢ée hocemo prav prevdariti, de je
dobrota védi, ktera iz téga izvira, kar hudo ali
nesrécéo imenujemo, kot skoda, ktero vidimo. Po-
stavim: Kaj je o polétnim ¢asu holj dobrotno in
koristno, kot groménje ? Od vroéine hoce vse vsah-
niti, zélisa zacéno veniti in medléti, zivina in ljudje
komej sopejo. Na vroc¢ino pride véci dél hudo vre-
me, blisk in gromenje. O kako prijétno je po ta-
kim vreméni vsim stvarém: ono ohladi zrak, to je
dobro nasimu zdravju, pridno Zzivalim in poljskimu
perdélku, vse je nekako pozivljeno. Ake bi téga
ne bilo, bi hila soparca c¢e dalje bolj nezdrava,
kuga in druge hude bolézni bt se percele, ljudi in
zivino morile, vse zelenjavi bi se posusile. Ali
neskonéno modri Bog le~to od nas s hudim vremé-
nam odvérne, kiero prav za prav ni hude, femué
dobrotno. Pa morde kdo porece: Per takim vre-
ménu véci dél toca bije, treska, stréla ubije ljudi,
pozge hise in_céle vasi. Ali je to dobrota bozje
modrosti? — Ce je to tudi rés njemu kaj hudiga,
kteriga ta nesreca zadéne, se vender to prav po
rédkim zgodi: stréla le malokdaj ¢lovéka zadéne,
in to¢a le véci dél nektere kraje obise , nesrécéa ni
po céli dezeli; prid pa, ki se iz takiga vreména
izhaja , mi le za nekteriga ¢lovéka, ali za nektere
kraje, ampak za vse, in se povsed razsiri, povsod
sluzi. Tedej je modrost bozja oéitna, ker Bog per
manjsi skodi na vééi prid gléda, in ker dopusti,
kar véé sadu pernese, in vé¢ ljudém pomaga.
Ravno taka je per vsih drugih natorskih pergodbah,
postavim? Boljsi je, de oginj iz eniga kraja, iz
ene gore skodijivo plazo pljuje, in v casih tudi kake
hise in mésta poskoduje; kakor de bi povsod iz
zemlje silil in vsim nadlégo délal. Vender je pa



112

njegova gorkota pod zemljo vsim potrébna. Tudi
viharji in vetrovi so dostikrat tako potrébmi, de ako
bi ne bili tako mocni, de bi his ne poderali, bi
skodljive clovéskimu zdravju strupene soparce ne
pregnali. Ker pa moéno vlééejo, nam zrak oci-
stijo, zdravo sapo perpisejo, nezdravo pa odpisejo
in odZend.

2. Kaj ménite, ali pa tudi rés éasne, pozé-
meljske , minljive in strohljive re¢i ¢loveka popol-
nama osrecijo ? Ali je mar ¢lovék zato ze srééin,
ko ima zdravo truplo, posveino cast, bogastve, po=
zémeljskiga premozenja zadosti? Nak! naj kdo té
dobrote ceni, kolikor hoce, je vender le rés, de,
kar koli oéi, vidijo, kar mesé pozeli, in kar je
napuh zivljenja, ¢lovéka nikakor ne osreéi, njego-
viga serca nikakor ne umiri. — Gléjte, kakor go-
tovo pa casne, pozémeljske, minljive in strohljive
re¢i ¢lovéka nikakor ne morejo popolnama osreciti,
je tudi rés, de nadloge, s ktérimi je pobozin kristjan
na svojim premozenji, ali na pohistvi, ali na polji,
ali na drugih ¢asnih re¢éh zadét, zanj niso prava
resnicna skoda ali nesrééa, se clo to ne, ko bimu
bilo ali zdravje ali Zivljenje odvzéto. Zakaj nje-
gova prava, resni¢na sréca je li od znotrej v eisti
dusi, v mirni vésti, v zadovoljnim sercu, keér je
pravi¢in, Bogu dopadljiv, vééniga zvelicanja vre-
din, kot nas Jezus sam uci rekoc¢: ,Bozje kraljé-
stvo (prava srééa) je (od znotrej) v nas.“ Téh
dobrot, toliko popolnama sréée pa dobrimu kristjanu
zunanje nadloge ne morejo odvzéti, torej zanj niso
nikoli prava nesreca; utégnejo mu pa biti:

3. Velika sréca, resni¢na dobrota, in so tudi
rés, ker od Boga ;ridejo, kakor prerok Amoz uéi
vprasajoé: ,(Am. 3, 6.) Je li kaka nesrééa v mé-
stu, ktere bi ne bil Gospod storil“? Vsigavédijoéi
Bog previdi, ¢e huda strasna nesrééa clovéka per-
cakuje, in torej mu poslje iz gole dobrote in ljubezni
kako drugaéno manjsi britkost ali nadlogo, de ga
#z njo hudi, strasni nesréci odtégne, pred njo ob-
varje. Postavim: On poslje komu bolézin, de se
bolnik ne more iz postlje” ganiti, in na nji joka,
tozi, zdihuje in shaljuje.” Pa vse prav, vse dobro



113

je to: kdo vé, kako huda, kako strasna nesrééa hi
ga sicer zadéla, ko bi ga neskonéno modri Gospod
ne bil na posteljo polozil, z boléznijo varoval? —
Ker clovek s svojo kratko pametjone previdi, kako
pridne, in sluzne so mu casne nadloge, si jih v
nesreco stéje, ko bi jih pa prav previdif, bi
spoznal, de so mu velika sréca in dobrota, in bise
li svojiga Boga zanje hvalil; zakaj Bog jo po svoji
neskonéni modrosti tudi takrat k nasimu pridu obra-
¢a, kadar nas s kako tezavo ali nadlogo obise;
kar toliko lozji previdimo, ¢e pomislimo, de casne
nadloge in tezave poboznimu kristjanu po besédah
sv. Pavla veliko k njegoyi vééni ¢asti perpomorejo:
,Njim, kteri Boga ljubijo, vse v dobro sluzi* —
z téga pa razvidno izvira, de ¢asne nadloge niso
resnicna, prava nesrééa, temu¢ velika sréca, in
dobrota bozje neskonéne modrosti.

4. Ravno casne tezave in nadloge so perpravne
nas uciti, de znamo bozje dobrote prav ¢islati in
ceniti, in zanje Boga hvaliti, Gléjte, paé res! ni-
koli bi prijetniga in dobriga prav v Zivo ne obéutili,
persercno ne zazeléli, ne ¢islali, in ne cenili, ko
bi tudi nikoli ni¢ neprijétniga in teZzavniga ne po-
skusili. Ali v tezavah se se li élovek uci dobroto
spoznati, od hudiga razlo¢iti. Kdaj se, postavim,
¢loveku jed posébno perléze? Kaj ne, kadar je
je laéin? Ko bi nikoli ne bil laé¢in, bi tudi slasti in
prijétnosti jedi nikoli ne obcutil. Lakota je sicer huda
réc, pa je vender tudi dobra, ker j_édlilri_j.etno déla.
Ravno taka je z drugimi tezavami, Kdaj pac clo-
vék nar bolj zdravje céni? Kaj ne; kadar bolézin
poskusi? Po hudi zimi nam je ze srédin spomla-
danski dan prijétin. Kdaj se prijatli bolj presercno
eden druziga razveselé, kot ¢e se po dolgi logitvi
zopet vidijo ? Kdor ni nikoli zaloval, tudi se ni bil
nikoli prav vesél; kdor tezave ni skusil, tudine ve,
kaj de je dobro. Bog hoce, de bi njegove dobrote
spoznali, cutili, prav Cislali, in cénili, in mu forej
zanje hvalézni bili. Zakaj nehvaléznost je velika
pregréha, pred njo nas tedaj Bog obvarovati hoce,
ker nas po casnih tezavah innadlogah ué¢i, na njega
dobrote in dari misliti, glédati, ji éisgiti, ceniti,



114

in se mu za njé zahvaliti. Kdo tadi v tém ne vidi,
ne spozna modrosti polniga Boga? ;

5. Casne tezave in nadloge, ki se nam bozji
modrosti nasprotne zdé, so éloveku tudi zato pridne,
sluzne, ali dobre, ker ga bolj ¢ujééiga, délavniga,
do noviga domisljevanja ia ucenja bolj perpravniga
storé. Zakaj lastna skusnja nas uéir, kdor se je
kdaj opékel, ali na vodi v nevarnosti bil, de se

otiej vselej ognja in vode boji, in varno ogiblje;
ce se pa zopet v tako nevarnost podati mora, pre-
misljuje , pomoéi iSe, in si perzadéva, de bi iz
taksne nevarnosti neposkodovan prisel. Taki smo
vsi ljudjé. Ko bi nas nikoli tezava ne zadéla, ko
bi se nam ne bilo nikoli ne Skode, ne nevarnosti
bati, brez skerbi bi tje v nemar zivéli, ni¢ bi si
ne perzadevali; dusne in telésne moéi bi v nas za-
spale, zarijovéle, brez prida bi nam bile; céli élo-
véski rod bi kmalo v veliki nevédnosti Zivel, v ne-
umnost in tamo bi zagazil, in iz nje bi si ne po-
magal. Koliko potrébnih uéenost, koliko perpomoc-
kov je clovéska pamet po ¢asnih tezavah in nad-
logal'} persiljena znajdla? Bolézni se znajo ozdra-
viti, strup pregnati, stréla odverniti, perpravno
orodje zdélovati, in vec¢ takih reéi je, kterih je
¢loveka potréba uéila. Kdo bi si bil kdaj domislil
zelisa spoznavali, se ozdravljanja uciti, ko bi bo-
Iézin ne bilo ? Ravno taka je z vsimi drugimi uce-
nostmi, do kterih so ¢loveka le éasne tezave in
nadloge vodile. — Bog je ¢lovéku mnogotere moéi
na dusi in telésu zato dodélil, de bi z njimi pridno
délal, in jih le na dobro obracal, ¢e ga tedej s
kriZi in tezavami obiSe, ¢ée ga z njimi prebudi, de
si pridno pomaga, svoje dusne in telésne mo¢i umno
obraca, in déla krizem oditi, ali jih vsaj zmanjsati,
in tako voljo hozjo spolniti — ali ni to délo bozje
modrosti ?

6. Po zunajnih nadlogah nas neskonéna mo-
drost opomni, de naj Boga svojiga stvarnika nikoli
ne pozabimo, temu¢ de naj nanj mislimo, z njim
védno zdruzeni ostanemo. 1In rés kaj se bolj spo-
dobi, kot de ¢lovek pogosto na Boga, od kteriga
Ima zivljenje, in vse lgar je dobriga, misli, in nikoli



115

njega ne pozabi? Zakaj kdor Boga pozabi, je pravo
lué zgrésil, in se na poti pogubljenja znajde. Kdaj
pa ¢lovek nar raji in nar hitreji Boga pozabi? Ka-
dar je srécin, ko se mu vse prav in predobro godi.
Bogatin in mogocni v svoji sréci ne misli, de ima
tudi svojiga Gospoda v nebésih, ne misli, na svo-
Jiga potrébniga bliing'iga, je neusmiljen , prevzétin,
Bogu nehvalezin. Ne Bogu, temué¢ sebi perpisuje
vso svojo srééo, vse dobrote, ktere vziva, Ali
kako ga Bog podu¢i in preprica, de ni ni¢, de je
slab kot drugi ljudjé? Na besédo, ko jo mu po svo-
jih sluzabnikih govori, se bogatin v svoji prevzet~
nosti ne ozré, ali ji ne verjame: poslie mu tedej
krize, tezave, revsino, bolezin, ali kako drugacno
grenko zdravilo. In glej, zdaj zaéne spoznavati|,
de je Bog mogocnisi od njega, zdaj vidi, de je le
od Boga pomo¢ dobiti; torej zaéne, morde zdej
pervikrat, k Bogu zdihovati, moliti in spoznavati,
de je Bog zacétik, studenic vsih dobrot, in de je
ta popolnama zapusen, komur on svojo pomoé od-
tégne; zdej zacpe biti boljsi, poboznisi, in tudi
morde dober in pobozin zmeraj ostane. Od té res-
nice imamo v sv. pismu, imamo tudi dandanasni véé
zglédov. Oh kako rad se se vselej ¢lovék k Bogu
zatece , kadar se mu hudo godi! Grésnik ne misli
ne na Boga, ne kar je bozjiga, dokler se mu do-
bro godi, bogabojéci pogovori so mu zoperni. Naj
ga pa kaka holézin ali druga nesréca zadéne, se
bo zaéél zvijati, Boga klicati in vpitiz: O Bog,
o Gospod, pomagaj mi! Rad bo zdej slisal od Bo-
ga, od njegove modrosti, milosti, dobrote, od nje-
gove pomoci govoriti, taki pogovori se mu hojo per-
legli, in zoperni mu bojo ni¢imérni pogovori po-
stali. — Ali zakaj pa Bog ¢lovéka také opominja?
Ali ima kaki dobicik, ¢e nanj mislimo ? Nak, ne
opominja nas zavoljo svojiga prida, on, kteri od vé-
komaj do vékomaj sam sebi zadostni nikogar ne
potrébuje, ampak opominja nas on zavoljo nasiga
prida, ker nam je ta spomin k véénimu zveli¢anju
toliko potrébin: zakaj pozabljivost Boga nas stori
hudobne , grésne, tedej ¢asno in vécno nesrécne.
Hvaliti smo torej Boga za foliko gnadsoﬁdolzm, de



116

nas § ¢éasnimi tezavami in nadlogami na-se opom-
nuje, k sebi vabi,in k véénimu zvelicanju napeljuje.
Ali ni zopet to gotovo znamnje neskoncne modrosti
bozje, za ktero ne zamoremo nikoli zadosti vrédno
Boga zahvaliti 2 ,

7. Casne tezave in nadloge tudi nase sercé od
ljubézni do posvetnih re¢i odtergajo in nas opom-
nijo, de mam ni na tem svétu vedno ostati, temuc
de je nasa prava, zadnja in vééna domacija v ne-
bésih. Ne za ta svét, temué za vse kaj boljsiga
smo naménjeni, in ravno zavoljo téga se je pa tudi
silno bati, de bi se preve¢ na ta svét ne navezali,
in na ¢asne reé¢i, ktere se nasim spacenim Zeljam
tolike perlézejo, de jih védne poZelimo. Zakaj,
ko bi se nam védno dobro na tém svétu godilo, bi
se takd nanj navezali, de bi si ne wosili kdaj zapu-
stiti ga, se kdaj od njega lociti; té misli bi se do
sebe ne pustili, le 1éno bi se torej za veécnost per-
pravljali, in bi léne perprave sad — vééno pogub-
ljenje doséﬁli. Bog tedej perpusti, de nas ta in ta
tezava, nadldga zadéne, de se nam tukaj véékrat
hudo godi, ker se po tém takim v nas persercne
zeljé vnamejo , de hi kaj skoraj v kraji bili, kjer
se nam bo bolji godilo, kjer ni ne tezave, ne za-
losti, ne britkosti, ne solze: mi spoznamo, de na
zemlji nikoli srééni biti ne moremo, in take se
spomnimo véénosti. Gléjte, takdle nas casne te-
zave in nadloge od ljubézni do svetd odtergajo, nas

ersilijo na prihodno, boljsi Zivljenje misliti, ga
zeléti, in se za srécno véénost skerbno perpravljati.
Kolika dobrota so tedej tezave in nadloge? Ali ni
to délo modrosti bozje, ktera kaj taciga perpusti,
nam éaoéil'a, pa le k nasimu dusnimu pridu?

. 8. Ako hoéemo svoj namén, zvelicanje prihod-
niga vecniga zivljenja doséci, je potrébno, de se
v tem zivljenji z dobrimi déli in z lépimi ¢édnostmi
zanj perpravijamo, de bomo z njimi obogateni v
vecno srecno stanovanje priti zamogli. Ravna ¢asne
tezave in nadlige nam pa perloznost na roke dajo,
veliko dobriga storiti. Ali niso dobre, lépe, éastite
déla, révnim pomagati, sirote in vdove v njih nad-
logah, holnike na postelji holecin ohiskati, zalostne



117
tolaziti? Ne mogli bi pa v svojo vééno krono téh
dobrih dél zaplétati, ko bi révnih, siromakov, bol-
nikov in Zalostnih, z eno besédo, ko bi ¢asnih te-
zav in nadlog ne bilo. Komu bi se zamogli dobrot-
ljive , usmiljene skazati? Dobrota ; usmiljenje; ra-
dodavnost, hvaléznost bi bile komaj po imenu znane,
ali pa se po iménu neznane ¢édnosti. Ljubézin do
bliznjiga, ktera toliko prijétno fjudi med seboj dru-
zi, bi med njimi omarléla, ko bi krizev in tezav
ne bilo. Tako pa krizi in tezave ljudi med seboj
druzijo, sklépajo, de si milost, dobroto, hvaléznost,
ljubézin skazujejo, de si z dobrimi déli ze tukaj
serca razveseljujejo, de imajo perloZnost sami po-
bozni perhajati, in tudi drugim do poboZznosti po-
magati, ob kratkim, de imajo perloZnost si vécno
zveliCanje perdobiti. O blagor nam, ¢ée ne bomo
pustili takih priloZnost, éasa ohiskanja, dnéva zve-
licanja nepridno preteéi.

9. In zadnjic so pa tudi éasne tezave perpravne
naso poboznost poskusiti, naso pravicnost uterditi
in namnoziti. — Vedckrat namre¢ kdo misli; de Zivo
véruje, terdno v Boga zaupa, de ga seréno ljubi,
pa ni rés. On morebiti lepd zivi, in tudi kaj do-
briga stori, ker mu do zdej Se ni bilo ni¢ zavolj
poboznosti, terpéti; on na Boga zaupa, ker je do
zdej le zgolj prijétne dobrote od njegs prejémal in
vzival. Naj ga pa revSina, bolézin ali drugaéne
tezave in nadloge zadénejo, naj je zavolj svojiga
bogabojédiga zivljenja -zanicevan, zasramovan ali
preganjan: zacél bi biti nevoljin, zd¢él bo morde
zoper Boga memrafi in godernjati, éédnosti in do-
bre déla opusati, in clo rajsi hudo delati, de bi le
ne bil zani¢evan. In takiga praviénost jemar prava,
njegova poboznost resnicna? Kaj se vam zdi? De
bi tedaj clovek zvédil, ali je v resnici pobozin,
svojimu Bogu zvést, je tréba, de je na skusnjo po-
stavljen, s tezavami in nadlogami oblozen, in ce v
njih stanovitin v dobrim, zvést svojimu Bogu osta-
ne, se smé nadjati, de je na pravi poti, in zato naj
Boga za njegovo milost zahvali, in ga stanovitnosti
za ndprej prosi. Paé gotove nikegar peboznost ni
prava in resni¢na, ako ni v terpljenji, kot zlato v



118

ognji, poskusena in uterjena. Blagor tedaj njemu,
kdor je ob ¢asu skusnjave stanovitin! Ali ni zopet
to znamnje bozje neskonéne modrosti, de nam po
tezavah in nadldgah perloznost daje, sebe in svojo
poboznost prav spoznati ?

Kaj nam je per casnih tezavah in nad-
logah se pomisliti?

Tudi téga ne izpustimo iz spred o¢i, de si do-
stikrat in nar veckrat sami sebi butaro krizev in
tezav s svojo lastno nerodnostjo nakladamo, de si
sami sebi dostikrat grenik kélih terpljénja in brit-
kosti s svojo lastno roko nalivamo, ker volji bozji
nasprotno zivimo. Ze perva dva élovéka sta sebiin
svojimu narodu s storjenim gréham krize, tezave,
nadlége in clo smert navlékla. Z nerodunostjo, z
nezmernim ali drugacno pregrésnim Zivljenjem si
tudi se zdej marsikdo bolézinin zgodno smert kupi.
S zapravljanjem, pijancevanjem, z lenobo jih tolike
v revsino in pomanjkanje zabrede. Slaba izréja,
pregrésni zglédi starsev so skorej vselej vazrok za-
losti in britkosti, ktero jim ofroci délajo. Pac véci
dél nemarénost, ali pa clo hudobija ljudi pogorisa
napravlja. In tako, desiravno so z gréham mnogi
krizi na svét prisli, se vender po vsi pravici sme
reci, de si jih ljudje se véci stevilo s svojo lastno
nerodnostjo in pregrésnostjo napravljajo. Vso dru-
gaéno in bolj vesélo podobo bi svét imél, ko bi
Ljudjé po bozji volji ravnali, po bozjih zapovedih
zivéeli. In le bozji dobroti in neskonéni modrosti je
persoditi, de zavoljo tolike nerodnosti ljudi po svéti
se vse bolj nakrizem ne gré, kot vidimo, de vse
hujsi ni, kot éutimo.

Cimu naj vémo, de je Bog neskoncno
moder ?

Ze marsikaj 1épih in zdravih naikov smo iz do
zdej razloZenih bozjih lastnost sprejéli, pa tudi bozja
neskonéna modrost nam svoje ponudi, in zlahtne za-
derzanjske postave daje. Poslusajmo, sprejmimo jih!

_ 1. Bog je neskonéno méder. Pac prav David
poje: ,(Psl 10, 3. 24.) Gospod, kako velike in



119

castitljive so tvoje déla: vse si modro napravil ¢
In modri uéi: ,(Mod. 8, 1.) Tvoja modrost séze
z mocjo od kraja do kraja, in vse prijétno porav-
na.“ S koliko modrostjo je on napravil nebd in
zemljo in vse stvari, ki so na néhi in na zemlji!
S koliko modrostjo on vse stvarjene rec¢i tavzent
lét za tavzent léti ohrani! S koliko modrostjo vse
stvari v lépi versti, v lépim rédu obderzi! Bozje
modrosti ne zamoremo ne z besédami izreci, ne z
mislami zapopasti, ne s svojo pametjo obsééi. Zani-
kerna stvarica bozja se nam zdi bilo trave, cer-
vi¢ik v prahu, musica pred nasimi oémi: ali Ze té
stvarice je bozja modrost tolike modro napravila,
de je ni glave, ne ¢lovéskiga uma, de bi jih zamo-
gel prav do dna zapopasti, Kaj se li porecem od
imenitnisih stvari? Kaj od svitliga solnca, od toliko
brezstevilnih zvézd? Kajpa od nevidnih stvari, od
angeljev, od Kerubov, od Serafov? Oh v takim
premisljevanji mi pamet omedli, mi beséda zastoji,
mi_o¢i mojiga uma oblisé , ko bozjo modrost pre-
misljujejo, ravno kot oblisé, telésne oéi, ako so v
svitlo solnce vperte! O ¢lovek, slabotni clovek! ko~
liki vzrok imas tedej per premisljevanji bozje mo-
drosti se globoko ponizati, svojo slepoto, svoj kra-
tik um spoznati, na svoje kolena pasti, Boga mo-
liti, in s sv. Pavlam zdihovati: ,,0 visokost bogasiva
bozje modrosti in znanja: kako nezapopadljive so
ivoje sodbe , kaké neizvedljive tvoje pota“!

2. Bog je neskonéno mdder: od vékomaj do
vékomaj vse prav ravna, vse prav obraca, de si
tudi nas kratik um njegovih sodb in potov ne za-
popade. Ravno to pa kaze veliko prederznost, in
torej veliko pregrésnost clovékovo, ako hoce Bogu
pota kazati, njegovim narédbam meje staviti, ker
bozje déla zmetje, ali clo zoper Boga memra. Ve-
lika je bila pregréha angeljev, ko so hotli biti v
svoji prevzétnosti Bogu enaki. Tak élovek pa, de-
siravno manj zlahtna stvar od angeljev, v svoji
prevzétnosti dalje zabréde, in se s svojim kratkim
umam Se nad bozjo modrost, torej nad Boega pov-
zdigne. Norska nespamet bi bila, ko bi slépic hotel
velikost in ték zvézd premeriti, ali glusic glas pétja



120

in strun presoditi, in mutec mnoge jezike uéiti. Se
véci nespamet, in zraven pregresna prederznost je
pa; ako €lovék, kterimu so se komaj vééraj oci
odperle, in se mu bojo jutri zaperle, bozje narédbe
sodi in zmétje; ravno ko de bi bil visokost boga-
stva bozje modrosti in znanja popolnama zapopadil.

3. Bog je neskonéno mdder, kar stori ali do-
pusti, je dobro, je nam sluzno, in perpomoéik v
zvelicanje; naj si je nasim Zeljam prijétno ali ne-
prijétno, nasimu sercu dopadljivo ali ne, naj nas
kratki um zapopade ali ne. Tedej moramo biti z
vsim zadovoljni, kar nam Gospod poslje, in ne
smémo ni¢ drugac hotéti in zeléti, kot ravno takd,
kakor nam Bog po svoji neskonéni modrosti posilja,
to je, v vsih okolisinah se v voljo bozjo, v voljo
bozje neskonéne modrosti podajmo.

Jezus Kristus , Marija, preéista devica, apo-
steljni, marterniki in svetniki nam tudi v tem lép
izgléd dajo. Jezus pred svojim britkim terpljénjem
takdle moli: ,0ée! ako je mogoce, odverni od mene
to grenko terplziénie, vender ne moja, temuc tvoja
volja se zgodi.* Marija devica je mogla marsikako
britko tezavo prestati, ker je hila v mater sinu
bozjiga odvoljena, njé serce je ojster meé Zzalosti
presunil, pa vender ni¢ drugadi si ne zbéra, vsa
se bozji modrosti podverze in pravi: ,Gléj dékla
sim Gospodova, zgodi se mi po tvoji besédi! Veséli
so bili aposteljni tepenja in terpljénja: ,Oni pa so
veseli iz zberalisa sli, ker so bili vrédni spoznani
zavolj iména Jezusoviga neéast terpéti.“ Tako za-
dovoljni so bili aposteljni, také zadovoljni so bili
tudi marterniki z vsimi narédbami boZje neskonéne
modrosti. ;

4. Bog je neskonéno mdder, tedej je gotovo
vse prav in dobro, vse pridno in sluzno, kar koli
nam on zapové. Neizreceno in vééno se bomo osré-
¢ili, ée bomo njegovo postavo dopolnili. Ta misel
naj torej spodbada, de vselej radi in na tanko do-
polnimo, kar nam Bog zapoveduje, ée nam je ravno
to dopolniti tezaviio; in nikar se ne vprasajmo za-
kaj? Zadosti naj je nam véditi, de nam Bog za-
poveé, kieri nas je k nar boljsimu naménu odlogil ,



121

in za ta namén nar perpravnisi perpomoéi pozna.
Ta misel naj nas pa tudi moéno od hudiga, od vsi-
ga, kar nam Bog prepové, zavracuje, ko bi se
nam Se toliko prijetno zdélo! Saj si lahko mislimo,
de nam neskonéno moder Bog gotovo ni¢ druziga
ne prepovéduje, kot kar nam je skodljivo, in kar
nas ¢asno, ali vécno nesrééne stori.

5. Bog je neskonéno mdder : mi smo po njegovi
podobi stvarjeni, tedej si moremo v svojim Zivljenji
po pravi in svéti modrosti perzadévati. Prava mo-
drost pa ne obstoji v tem, de si kdo zna casno
zloznost , bogastvo, pozémeljsko ¢ast, pozémeljsko
veselje zadobiti; to je le modrost téga sveta, mo-
drost mesd. Tudi prava modrost Se v tém ne ob-
stoji, ¢e si ¢lovek le posvetno ucenost zadobi; za-
kaj veliko ucenih je Ze svoj namén zgresilo: veliko
priprostih, se jih je zvelicalo. Pa tudi rés, slédni
um lahko zapopade, de ¢lovéku ni¢ ne pomaga, ko
bi ravno velikost in ték zvést premériti znal, skrivno
mo¢ in skrivne pota stvarispoznal, ko bi vso uéeé-
nost imel, in jezike vsih ljudi in angeljev govoril,
ko bi pa svoje ucénosti ne obracéal v zadobljenje
svojiza naména, v zadobljenje vééne srece. V ¢im
tedej prava modrost obstoji? Prava modrost v tém
obstoji, de slédno réé po njé vrédnosti cénimo in
ljubimo ; de duso bolj cislamo, kot truplo, vééno
bolj kot ¢asno, obstojéce bolj kot minljivo; prava
modrost v tém obstoji, de &asne, pozémeljske reéi,
le zato in toliko ljubime, ker in kolikor so nam za
vééno sréco dobrotne ali sluzne, ne pa, de bi Ze
v njih poséstvu svoje srece iskali. Prava modrost
v tém obstoji, de si z dobrimi déli, z lépimi ¢éd-
nostmi perzadévamo, vééno zveliéanje zadobiti, in
de zavolj vééne sréce radi vso ¢asno srééo v né-
mar izpustimo; de smo perpravljeni oké izdréti,
roko ali nogo odsékati, ¢e nas pohujsa, in raji z
enim o¢ésam, Z €no ro],fcj, Z eno nogoé v vécno Ziv-
ljenje, kot z obéma oésama, Z obéma rokama in
nogama v vééno pogubljenje ifi; to je: Ce ti je kaj
také Ijubo, kakor tvoje désno oko, tveja désna
roka ali noga, in te k nespodobnimu pozeljenju, ali
sploh k gréhu napeljuje, loci se od téga, za-



122

pusti to s silo; ker boljsi ti je, vse casno dobro
zgubiti, kakor pa vécno pogubljenimu biti. Ob krat-
kim, prava modrost v tém obstoji, de ¢lovék Boga
nar viksi dobroto ées vse ljubi, in v té svéti lju-
bézni vécéno zvelicanje zadobi; ker to je njegovi
namén. Pozémeljske reéi nam je pa le toliko lju-
biti, kolikor nam pomagajo ta vécni castiti namén
doséci, zakaj dane so nam v perpomocik k njega
doségi. Vse tedej, kar mislimo ali Zelimo, kar
govorimo ali délamo, kar poénemo ali opustimo,
naj je s pametjo v nas poslédnji namén obernjeno.

6. Bog je neskoncno mdder, kar stori, stori le
iz nar boljsiga naména, in si v té nar perpravnisi
perpomdci izvoli. Vse bozje narédbe tedej zvirajo
iz njegove neskoncéne modrosti. Mi smo po bozji
podobi stvarjeni, tedej vse s pomislikam délajmo,
vse iz dobriga nameéna storimo, do vsiga naj nas
pamet vodi. Ne dajmo pa do sebe in do svojih
opravil hudim nagnjenjem in strastim oblasti, de
bi nas, postavim, napuh, lakomnost, neéistost, ne-
vosljivost, jéza in sovrastvo, Zertje in pijanost sle-
pile , in zapeljale, marsikaj brez pomislika, brez
svéta pameti storiti. Kdor koli z dobro premisljeno
voljo, s trézno pametjo svojih opravil ne doperna-
sa, ali de se da slepé od strast voditi, odsvecuje
nad sabo boZzjo podobo.

7. 0d kod in kaké se pa prava modrost zado-
bi? Sam od sebe je nihée nima. Silno lepé jo raz-
svitljeni Job uéi: ,(Job 28, 1. 2. 6. 12. — 15.
20. — 22.) Srebro ima zacétik v svojih zilah: in
zlaté ima mésto, kjer se naréja. — Zelézo se iz
zemlje koplje: in v vroéini razpusen kamen se v
bron preoberne. — V njé (zemlje) kamnih se zafir
najde, in v njé persténih képah zlato. — Modrost pa,
kje se najde, in kje je mésto razumnosti? —
Clovék ne pozna njé céne, in se ne najde v njih
dezeli, kteri v veselji zivé. — Brezin pravi: V
meni je ni: in morje pravi: Per meni je ni. — Ona
se ne daje za mar ¢istejsi zlatd; in srebro se za
njé méno ne odvaguje. — Od kod tedej pride mo-
drost, in kje je mésto razumnosti? — Océm vsih
zivih je skrita. — — Bog pozna njé pot, in on vé



123

za njé prebivalise“. — Nihée je nam tedej dati,
ne zamore, kot Bog; torej ga poniZno in persercno
v svojih molitvah zanjo prosimo, in o¢e dobrih da-
rov nam bo gotovo svojiga dobriga duha dal, kte-
riga nam je dafi obljubil po svojim preljubim Sinu
Jezusu Kristusu.

VIII. lastnost boZja:

Bog je neskoncno resnicin in zvést; vse,
kar rece, je rés; in-kar obljubi ali Zuga,
vse Spolni,

Bog je neskoncno resnic¢in, in neskoncno zvést v svojih
obljubah. Te je sicer oboje ena in tista lastnost bozja,
vender s tém razlockam, de je resnica kot studenic,
iz kteriga se zvestoba iz-haja. Zaté sim nauk od té
lastnosti, de ga bote lozej razuméli, lozej v spominu
ohranili, také razdélil, de vam ga bom poprej od
hozje resnice, potlej pa od bozje zvestobe izlagoval.

A, 0d bozje resnice.

Bog je neskonéno resniéin, ali samo gola res-
nica, se pravi: On pe svoji bozji natori slédno
laz, goljfijo, ali zapeljivost sovrazi, kar pa sam
govori, je vse Cistaresnica, in njegova beséda véc-
no nespreminljiva.

Iz cesa se spozna, de je Bog neskoncno
resnicin ? :

Bog je neskonéno popolnama, zatd ni ne nad
njegovim umam, ne nad njegovo voljo ni¢ pomanj-
kljiviga. Vse, kar je nad njim, ge toliko zlahtno ,
¢astitljivo, dobro in lepd, de ni¢ bolji biti ne more,
vse hvale, vse ljubézni je vrédno. Zakaj véra in
ﬁamet nas obilno prepricaté in .zagotovité, de je

og vsigavédin, de so mu torej na tanko znane
vse reéi, vidne in nevidne, ktere so, ali kakorsne



124

koli si njegovi um le misliti zamore (in koga bi si
le misliti ne zamogel). Véra in pamet nas uéité,
de so pred njim vsi preteéeni, pricijo¢i in prihodnji
éasi z vsimi svojimi Zgodovinami, skrivnimi in o¢it-
nimi odgernjeni. Tedej vso resnico vé in poznd,
nam resnico tudi povédati zamore; torej si nad njim
nevédnosti, in iz nevédnosti zmote v njegovi besedi
misliti ni mogoce. — Ali nam pa tudi resnico po-
védati hoce? Véra in pamet nas prepricaté in za-
gotovité , de je on nar svetejsi, cigar velji ni mo-
gode lagati, ket %e slédno laz ndd kakim drugim
bitjem sovrazi.— Vérain pamet nam povesté, skus-
nja nas uci, de je on do ¢lovéka gola dobrota in
ljubézin, de mu je usmiljeni, za njegovi prid skerbni

ce. In té lastnosti ali nam mar ne odkazujejo,
kaké gotovo nam k nasimu pridu resnico povédati
ho¢e — in kako gotovo je sama ¢ista resnica, kar
on govori ?
. Bog nas vari, od njega kaj drugaéi misliti’
Ze ¢loveka bi foliko ne spostovali, ko bi nas po
svoji nevédnosti ali neumnosti motil, in pergrajal
bi se nam nekako, ko bi nam iz hudobniga in spa-
ceniga serca druga¢ govoril, kot sam od znotraj
resnico spozna, de bi nas v zmofe in praznovérstvo
zapeljal. Ali bomo pamar vsigamogoéno, neskonéno
popolno bitje goljufnimu, zapeljivimu, hudovoljnimu
clovéku enaciga mislili, in si ga domisljevali, kot
de bi nad nasimi zmotami dopadajenje imél? Ali
mar on, ki je nad zemljo in nébam neskonéin, =z
lazjo kako $kodo od sebe odvracuje, ali z goljufijo
kaki dobic¢ik sebi perdobiti iSe. Ze ¢loveka kar
tako obsoditi, bi kazalo sovrazno sercé. Od Boga
pa kaj takiga misliti clo mogoée ni, kdor ima od
njega koliko kaj zapopadka ; in kaj taciga od njega
izgovoriti, bi bilo gerdo, ostudno preklinjevanje
bozje , kar je velika hudobija.

Ali nam tudi sv. pismo bozjo neskoncno

resnico oznanuje?

Ze v Mozesovih bukvah se bere: ,(IV. Moz.
28, 19.) Bog ni kakor élovék, de bi lagal; tudi
ne, kakor sin ¢lovékovi, de bi se preménil. Ker




125
je tedej on rekel, ali ne bo storil ; ker je govoril,
ali ne bho spelnil?* David pise: ,(Ps. 32, 4.) Za-
kaj Gospodova beséda je resnicna, in on je zvést
v vsih svojih délih.“ In zopet: ,(Jan. 17, 17.)
Vse tvoje zapovédi so resnica.* Jezus moli k Bogu
~rekoc: ,Svéti Oce! posvéti jih v resnici. Tvoja
beséda je resnica.“ — Sv. Janez pravi: ,(Jan. 3,
33.) Kieri njegove pricevanje dovzame, ta je po-
terdil, de je Bog resnic¢in.“ Sv. Pavel Rimljanam
tako perpoveduje: ,(Rim. 3, 4) Bog je resniéin,
vsaki clovék pa je laznjiv.® In v listu do Hebrejev
pise: ,(Hebr, 6, 18.) Nemogoce je, de bi Bog lagal.“

Cimu naj veémo, de je Bog neskoncno
resnicin ? :

1. Veckrat v svojim zivljenji premisljujmo, kako
zlahtne, drage in neprecenljive dobrote smo mi po
bozji neskoncni resnici prejéli, de se tudi od té
strani um od dolznosti hvaléznosti prepriéa, in sercé
od té lépe ¢édnosti do Boga uzge.

Bozja vsigamogoénostnas je iz ni¢ v Zivljenje
perklicala. — Bozja dobrota nas je v ¢lovéka vpo-
dobila, ker bi nas bila zamogla boZja vsigamogoc-
nost po besédah sv. Avgustina ravno tako lahko v
kaki kamen, drevé, kaco, ali kako drugoe zival
vstvariti. Saj nismo iméli ne zasluzenja, ne pra-
vice, de bi bili ravno v ¢lovéka vstvarjeni. —
Bozja svetost nam je dala éastiti namén, kot an-
geljem , in bozja modrost nas je z darmi obdaro-
-vala, po kakorsnih svoj namén dosééi zamoremo,
ako jih prav obracamo. — Bozja milost se je do
nas grésnikov vnéla, in nas je, ko smo kot zgub-
ljene oveé Ze clo do vrat pekla zasli, ljubeznjivo
iz téga poZrésniga brezna resila. — Ali kakor ve-
liki so darovi in dobrote, ki smo jih po téh last-
nostih bozjih prejéli, bi vender se vécne sreée ne
bili doségli, ko bi nam ne bila Se zravin bozja ne-
skonéna resnica prave poti do nebés odkazala. Pa
k nasi veliki, k nasi nar vééi sréci jo nam je od-
kazala. Ona nas namre¢ brez zmote, brez goljufije,
brez zapeljivosti uéi, kaj de je nas namén, kaj de
je nam storiti, de svoj namén dosezemo. Ona nas



126

u¢i, kaj de je nam vérovati, kaj in kaké upati,
kaj in kaké ljubiti, Ona nas uéi bozje zapovédi,
in nam jih razlaga. Ona nam odkazuje pregréhe in
¢édnosti, hude in dobre déla. Ona nam odkazuje
resniéne perpomo¢i se gréha ubraniti, dobro pa
storiti, Ona nam odkaZe sv. zakramente, kteri ¢lo-
véka posveté , Bogu in njegovim angeljem dopad-
ljiviga storé i. t. d. In de bi nas v dobrim, na poti
Jo zveliéanja bolj poterdila, pervzame sSe druge
lastnosti bozje v perpomoé. BoZjo vsigamogocnost,
de ¢udeza dela, s kterimi svoje izréke preg ljudmi
bolj poterdi: bozjo vsigavédnost, de prerokuje,
kar se na tanko izide, de nas v véri in zaupa-
nji pozivi. Zdruzi tudi bozjo modroest in Ijubézin,
in nam poslje edinorojeniga Sina Oééta nebeéskiga,
de iz njegovih ust nje glas, to je glas resnice zve-
licanskiga nauka zaslisimo; stori, de sv. Duh prave
katoljsko cérkev obséné¢i, navdihuje, pred slédno
zmoto varuje, in ji mo¢ zoper vse sovraznike, zo~
per peklenske vrata clo do konca sveta deli. Kje
je tedej pero, de bi popisalo, kje jezik, de bi iz
govoril, kje um, de bi zapopadel, kako zlahtne,
drage in velike so dobrote, ktere so nam po bozji
neskonéni resnici dodeljene? Pa za tolike do-
brote smo bozji neskonéni resnici tudi vééno hvalo
dolzni, ktero ji skazemo, ¢e dopolnimo, kar v na-
slédni drugi in trétji stevilki slisali bomo.

2. Bog je neskonéno resni¢in, kar govori, je
¢ista resnica, ker po svoji natori slédno laz, golju-~
fijo in zapeljivost vselej in vééno sovrazi. — Zaté
je nasa svéta dolznost, vse terdno veérovati, naj
%¢ § svojo pametjo zapopademo ali ne, kar nam je
Bog razoder, ali kar nas on po svoji svéti cérkvi
uéi; vse také in Se bolj za rés imeti, kot kar z
o¢mi vidimo, ali éésar se po drugih svojih poéut-
kih zavémo; zakaj o¢i in drugi poéutki nas lahko
goljufajo, Bog nas pa ne more goljufati ne sam, in
ne po svoji ecérkvi. — Ta misel naj nas per vsih
kersansko katoljskih naukih poterduje; najnas va-
ruje laznjivih, napénih in krivih prerokov, kterih
stevilo je v zdajnih ¢asih posebno obilno, in naj
nas varuje , kakor nas Jezus se jih varovati uéi.



127

3. De se nam ne bo kdej pred resnico trésti,
ampak de homo z Davidam reéi sméli: ,Postava
tvojih ust mi je boljsi, kakor tavzenti zlata in sre-
bra“; in de homo po nji in v nji srééo in zvelica-
nje najdli, jo zdej nad vsim nar bolj Ijubimo. Kdor
resnico ljubi, ljubi Boga, zakaj Bog je resnica.
Kdor resnico ljubi in sprejme, sprejme Jezusa, in
kdor je ne ljubi in ne sprejme, tudi Jezusa ne ljubi,
in ga noce sprejéti. To dopoveduje od takih Go-
spod sam, ker pravi: ,Je bila prava lué, kiera vsa-
kiga ¢éloveka razsvetli, kieri na svét pride. — On
je bil na svétu, in svét je po njem storjen, in svét
ga ni spoznal. — On je v svojo lastino prisel, in
njegovi ga niso sprejéli.. Njemu, kteri resnico le
vé, in je mne ljubi, bi jest po vsi pravici reci za-
mogel: ,Ti vérjes, de je en sam Bog, in (imas
resnico) prav storis. Hudiéi tudi vérujejo, pa tre-
pécejo.” (Hudi¢i védo in cCutijo resnico, pa je ne
ljubijo). Véra brez dél je meriva“ — resnica brez
ljubezni je tudi mertva. — Ta ljubézin se pa také
spri¢uje : ,(Ps. 18, 11.) Clovek, kteri jo ima, ima
veselje do bozje beséde, ktera mu je kot Davidu
slajsi od sterdi in satovja, tedej ne pusti nemaréno
ﬂriloinosti prete¢i, ¢e se mu resnica zlaguje, in

adar ni drugac¢, jo le s tezkim sercam zamudi. —
In kar kdo ljubi, ne z ustmi, temué¢ s sercam
tudi rad premisljuje; bozjo besédo, kiera je gola
resnica, tedej z Marijo v serci ohrani in premis-
ljuje. — Kar kdo ljubi, od téga se rad pogovarja,
zakaj od ¢ésar je sercé polnd, to tudi rado z be-
sédo naznani; in glej ravno taka je s sveto resnico
per njem, kdor jo ljubi. — Iz tega in po tem pa
naj nas nasa lastna veést sodi, €e ljubimo resnico,
in "¢e smo bili dozdej Bogu za-njo hvalézni?

4. Ljubiti smo pa tudi Se sosébno njega dolz-
ni, in mu hvalézni biti, kteri nam resnico pové,
ako ravno bi nasi lastni ljubézni ne bila prijetna,
ako ravno bi nam kdo nase pomanjkljivosti, zmote,
napénosti in pregréske ocital. Zakaj ravno tak
¢lovék nam je veliko koristnisi, kot sladki perliz-
vavic; on je nas nar boljsi prijatel, on je nas do-
brotnik, ¢e na§ ravmo s terdo, ojstro besédo po-



128

prime. Ali ne bomo mar njega v svojiga prijatla
in dobrotnika steli, kdor namna poti pokrito brezno
pokaze, v ktero bi se hili lahke pegréznili bili?
In ¢e nas tudi z mocjo popade, iz njegoviga gerla
vléée, kadar vanj pademo? Gléjte, in ravno on,
ki nam resnico pové, ki nam napénosti odkazuje,
ki nas z mocjo ojstrosti poprime, je tak dobrotnik,
ker nas se pred strasnejsim, pred vécnim breznam
otéti zell. Sladik perlizvavie pa nam s svojo hvalo
Se to brezdno zakriva, in nas zmoti, de nad-nj
stopimo, se vanj pogréznimo, iz kteriga nam ni vée
pomagati. Torej se od takiga po pravici z Davi-
dovimi besédami rece: ,(Ps. §, 10. 11.) V njih
ustih ni resnice, njih sercé je ne¢imérno.“ — Njih
gerlo je odperti grob, s svojimi jeziki so goljufno
ravnali. Poslusajmo tudi, kaj nam sv. Duh od téga
govori, kar smo ravno slisali: ,Boljsi je, pravi on,
od modriga posvarjenimu, kakor po perfizovanji ne-
spametnih zapeljanimu biti®,

Ravno ta naj je se pesébej starisem recena,
kar pomanjkljivesti, zmote, napcnosti in pregréske
njih otrok zadéne. V svoje prijatle in v dobrotnike
svojih otrok naj jih imajo, kteri jim resnice ne za-
mol¢é, temu¢ jim napénosti njih otrokam lastne po-
kazejo, ali pa otroke pokrégajo in posvaré. Zakaj
ljubézin je slépa, sosebno pogosto ljubézin stari-
sev do otrok, in zaté tezko sami resnico uglédajo,
in jo nar lozej po drujih zvedd, ¢e Se komu kaj
druziga kot samo otrosko hvalo vérjejo. — Jest
vém, de se té besede marsikomu ne hojo perlegle;
pa saj tudi vém, de v takim casu Zivimo, ko se
nobena resnica vé¢ ljudém prav ne perléze, ze clo
pa tista ne, v kteri se podoba njegove pomanjklji-
vosti kot v zerkalu kaze. Pa zato je vender ker-
sanski ucenik ne smé nobene zamolcati.

9. Ravno to, kar smo zdej slisali, nam pa od
druge strani tudi dolznost odkaze, svojimu bliznji-
mu, kadar je perpravna perloznost, resnico vselej
poveédati, in se do njega slédniga hlinjenja ali hi-
nayskiga perlizovanja varvati, de zamoremo s sv.
Pavlam reci: ,(L Tes, 2, 5.) Mi nismo bili nikoli,
kakor véste, v govorjenji perliznjeni.“ — Vender



129

resnico le iz ljubézni do resnicey in iz ljubézni do
bliznjiga izgoverimo, ne pa de bi z njo v sovraz-
nim ocditanji le bliznjimu v sercé piciti, njegovo
postenje zmanjsati, in se nad njim masevati hotli.
— Tudi Jezus je le iz ljubézni do resnice in do
ljudi resnico govoril. Njo so tudi aposteljni in pervi
kristjani toliko skerbno varovali.

6. Bog je neskon¢no resni¢in, tudi nas je za
resnico vstvaril; on je nas Oce, mi smo njegovi
otroci, torej se nam je iz céliga serea perzadéti,
de’ le resnico govorimo, in tudi v té lastnosti svo-
jimu O¢étu podobni perhajamo. Solnce je éisto, in
tudi le ¢iste zarke na vse strani spusa; s svojimi
zarki ni¢ ne otamni, ampak vse razsvitli, kamur z
njimi doséze. Tudi nasa dusa naj je cCistoresnicna,
in cistoresni¢ne zarke ali beséde naj zravin izgo-
varja, de nikogar um ne bo v zmoto zapeljan, te-
muc de slédni od nas le resnico zve.

Kakor sta si-pa dan in noé, lu¢ in tma na-
sprot, ravno tako ste si tudi respica in laz nasprotne.
Ker je pa laz resnici nasprot, se nam ni éuditi, de
jo Bog toliko sovrazi, in de je z njo omadezevan
clovék bolj, ali manj po nje velikesli, vselej pa
vender pred njegovim presvétim oblicjem zopern.
Torej po besédah sv. Pavla ,(Ef. 4, 25.) odlozi-
mo laz, vsaki, kteri s svojim bliznjim resnico go-
vori“. 'V moéni perganjik, de nasih po sv. zakra-
mentih posveéenih ust ne bo laz omadezevala, naj
nam Se leté beséde Jezusove sluzijo, ker pravi:
»On (hudi¢) ni v resnici obstal, ker ni resnice v
njem. Kadar on laz govori, govorl iz lastniga:
zakaj on je laznik in oce lazi“. -— Po téh besédah
bi tedej laznik ofrok hudiga postal, kot resni¢ni
otrok bozji postane.

Po teh naukih imam vam, ljubi kristjani, se eno
hesédo od resnice sploh reci. — Slédna ¢édnost ima
se kakiga, pa tudi le kakiga sovraznika, postavim
pijanec sovrazi zmérnost in tréznost, necistnik 6i-
stost, lakomnik radodelnost, napuhnjeni poniznost
i. t. d. Vender ima Se slédna cédnost tudi veliko
Prijatlov. Resnico pa skorej vsi ljudjé sovrazijo ,
poséhno donasnje dni, dni nar viksi lastae ljubézni.



130

Ona je, ki jih nar bolj v o¢i bode, in ¢élovéku kot
zerkalo njegovo podobo, ne le lepote, temuc fudi
gerdobo, zvesté odkazuje, in forej nar manj, in le
malo prijatlov Steje. — Kteri sovrazniki so jo pa
iz nji posvecenih krajev, iz ¢lovéskih serc pregna-
1i? Njé nar vééi sovrazniki so: Lastna spacena lju-
bézin , slédnjimu ¢lovéku njega lastno in ljubo nag-
njenje, in pa svét s svojimi laznjivimi preroki. To
so sovrazniki, ki resnico iz serca prezenejo, in nji
pregnani vrata do serca zapré. — Lastna ljubézin
élovéka nekako oslepi, de resnice ne vidi; clovéku
namréé¢ njegove napake zakriva, mu njegove pre-
gréhe tako lepé izgovarja in zagovarja, de ko bi
enake napénesti nad kakim drujim vidil, bi jih hu-
dobijo klical, sam nad seboj jih pa le nedolzne ima;
mu nje%()ve déla, ki so dostikrat le na videz lépe,
ze za dobre déla piSe, mu perkriva pohujsanje,
ktero na vse sirani obilno in bogato trosi i.t.d. Oh
premagujmo téga nevarniga domacdiga sovraznika,
premisljujmo pogoslo svoje zaderzanje, svoje Ziv-
ljenje, permerjajmo ga nauku sv. Evangelija, iz-
prasujmo svojo vést na tanjko, bodimo poniZni, in
S poniZnim sercam prosime Boga, de nam lupine,
ki nase dusne oc¢i pokrivajo, odlusi, ket jih je ne-
kdaj od telésnih oéi sv. Pavla odloéil. — Slédni
¢lovék skorej ima kako posébno hudo nagnjenje,
ktero ga moti, de saj od tiste strani resnice ne vidi,
od ktere se mu njegovo hudo nagnjenje v svoji na-
gnjusnosti kaze. Zaté mu je perpomoc, de resnico
vidi in spozna, de si nar poprej perzadéne pogo-
sto premisljevati, k ¢imu de ga spaéena pozeljivost
nar bolj Zene, in de to per spovedi vselej odloci, v
¢im de njegova nar véci slabost obstoji, in v ¢im
mu je sveéta vojska nar huji. Per spovédi bo per-
pomoéi zvédil, po kterih bo téga svojiga sovraz-
nika nar lozej premagal, in ¢e se bo téh perpomoé
posluzil, bo resnici vrata do serca odperl, resnica
mu bo pa v povraéilo vrata do nebés odperla. —
Hudi hudi sovraznik resnice je trétji¢ svét s svoji-
mi Segami inlaZnjivimi preroki. Svét je poln zvijaé,
Eoljuﬁj in lazi, ravno zaté sovraznik resnice, in

dor s tém svetam potégue, je tudi sovraznik res-



131

nice, ali saj ves mlaéin za njo. S kratkimi besé-
dami pa vender na tanjko prerock Ozéja svét také
popise: ,Klétva in laz in ubijanje, in tatvina in
presestvo se je kakor povoden) razlile.* Tudi sv.
Gregor papez ga laznjiviga odkazuje rekoé: ,Po-
svetna modrost v _tém obstoji: Svoje sercé s zvi-
jacami perkrivati, svojo misel z besedami zagrinjati,
laz v resnico, resnico v laz spreminjati. Té mo-
drosti so se s perzadevanjem mladénci pernauéili,
té se otroci, ki govoriti za¢né, ucéé; in kdor njo
ima, prevzetno na druge pogléduje“. Torej veckrat
ne¢imernost, minljivost svéta premisljujmo, nje-
govo goljufno prijaznest, in resnico, de ne moremo
biti Kristusovi prijatli, ée hocemo svétu dopasti;
premisljujemo poslédne rééi, de se nam bo serce
resnici odperlo, in de ji zméraj odperto stoji, de
bomo kot otroci luéi pe njé svitlobi hodili, dokler
ne zacnemo njé nevstvarjene lepote tam gori v Bogu
glédati, kteri je peln gnade in resnice.

B. 0d bozje zvestobe,

Bog je zvést svojim besédam, to je, vse njegove
obljube in zZuganja se bojo na tanjko spolnile.

Iz césa se spozna, de je Bog zvest v
spolnjenji svojih besedi, svojih obljub in svo-
Jiga zuganja?

Ce se ozremo na lastnosti, od kterih je bilo
dozdej govorjenje, bomo po njih prepricani, de se
smémo prav varno in s pokojnim sercam na vse
obljube svojiga Boga zanesti, On je vsigavedin,
njemu ni ni¢ neznaniga, vse skrivnosti, vse per-
godbe, vsi prihodnji ¢asi so njegovim o¢ém odger-
njeni; on ve na tanjko opravila, zaderzanje, Ziv-
ljenje in konec ljudi, predin so se vstvarjeni, torej
se njemu ni mogoce, kot se Se per vsakim clovéku
zgodi, kdej zavoljo kake obljube pokesati. Nje-
gove misli in sodbe se nikdar ne spremené, ker se
iz njegove vsigavédnosti in nepomanjkljive modro-
sti iztékajo. On je vsigamogocin, nebo in zemlja

9 *



132

s svojimi brezstevilnimi stvarmi, in vse pergodbe na
njima so v njegovi oblasti, ni¢ velikiga, ni¢ majh-
niga se ne more brez njegove volje ne zgoditiy ne
spremeniti , kar nas tudi Jezus sam uci, ker pravi,
de brez volje njegoviga Océta nebéskiga vrabi¢ s
stréhe, in las z glave ne pade. Pernjem se ni bati
in ne misliti, kakor pa per ljudéh, ¢e so tudi se
toliko resniéni, modri, in mogocni, de bi se kaj
njegovim naménam ali sklepam upreti zamoglo, ali
de bi jih kaka neprevidena sila prenaredila, in voljo
bozjo ustavila. Njegovim obljubam tedej ne more
ne c¢lovéska, ne peklénska moc nobene zkaze storiti.
Tudi ¢ist duh je Bog, ki ima nar svetejsi voljo,
ktera vse po vééno svétih in nespremenljivih po-
stavah obraca. V njem ni ne potrebe, ne nagnje-
nja, ne strasti, ne meséniga perganjka. Njegovih
nameénov in sklepov ne more ne upanje, ne sirah,
ne keés, ne dobicik, ne skoda, ne ni¢ odverniti. —
Bozja vsigavédnost, vsigamogocnost in svetost so
nam poroki boZje, vééne zvesiobe, so nam gofovi
poroki, de bo Bog nad nami svoje obljube in Zu-
ganja v resnici spolnil.

Ali nam tudi sv. pismo bozjo zvestobo
perterduje? ,

Tudi sv. pismo naso pamet v spoznanji bozje
zvestobe podpera. Mozes pravi: ,(IV, Moz. 23,19.)
Resni¢na je obljuba bozja, vse kar stori, je zve-
stoba.“ David prepéva: ,(Ps. 144, 13.) Gospodova-
beséda je resni¢na, in on je zvést v svojih délih.“
— Zopet: ,Gospod je zveést v vsih svojih besédah,
in svet v vsih svojih délih.“ Sv. Pavel Tesaloni-
¢ane uéi: (I Tes. 5, 22.) On, ki vas je pokli-
cal, je zvest: On bo tudi storil®.

Ali nam ne terdijo té svéte bukve tudi v svo-
jih pripovéstih bozje zvestobe? Ali nam mar ne
kazejo dolge verste stoléijev, de je Bog svoje za-
zuganja kot svoje obljube spolnoval, in de ga niso
mogli v spolnjenji ne ljudjé, ne druge stvari usta-
viti? — Ze pervim starsem zuga-smerf in mmnoge
nesréce, ¢e se hota zoper njegovo zapovéd pregre-
sila. Per vsim tém zazuganji se pregresita, in hozje



133

prekletstvo pade na ljudi in na zemljo: in Se mi,
tolike pozni nastopniki ¢ez toliko tavzentlét vlaéi-
mo tezko verigo za sabo, ki jo je nepokorSina do
Boga skovala. Komej v tezavah rojeni na svét sto-
pimo, in Ze nas terpljenje in mnoge stiske objame-
Jo, ktere nas ne izpusté iz svojiga narocja, dokler
se nam na kraji groba med smertnimi bole¢inami
o¢i ne zatisnejo. Oh naj nam ze té, kar dan na
dan skusamo, dan na dan od bhozje zvestobe éu-
timo, njé mocno pricevanje ho! — Abrahamu Bog
obljubi, de se bo njegovi narod do Stevila zveézd,
do stevila péska ob morji namnozil; mu obljubo,
de bo njegovim otrokam ob svojim ¢asu prijetno
in rodovitno dezelo v last'dal, v kteri on po mnoci
kot ptujic le s straham o¢i zatisne. In nobena
re¢ ne odverne Boga od dopolnitve njegove ob-
ljube. Ze na starost sina dobi, in njegovi otroci
se do veliciga naroda namnozijo. Faraonove ne-
usmiljene povelja kervave ga ne morejo koncati.
Kananejei ga ne morejo s svojimi vojskami iztré-
biti. Ni¢ ni zdala ne sila, ne morija drugih kraljev
in poglavarjev zoper njega. Izrael vse premaga in
se z mec¢em v roki obljubljene dezele polasti; in se
zdej Abrahamovi brezstevilni otroci med nami in
med narodi céliga svetd razkropljeni zivé v. Zivo
pri¢evanje, de ne morejo ne ljudjé, ne kaka druga
sila bozjih obljub ustaviti. B

Pa se le bolj prijazno in svitlo se bozja zve-
stoba v obljubah in prerokbah kaze, ktere je onod
odresenika ali zveliéarja svetd dal, in toliko zvesto
do zadne cerke spolnil.

In kako bom vrédno zadosti bozjo zvestobo iz~
govoril, ¢e na dalje pomislim, kaké na tanko je
vse obljube in beséde spolnila, ktere je prijazno
sv. kersanski katoljski cerkvi dala? Jezus Kristus
je svoji cerkvi do konca sveta védno pomoé oblju-
bil; in ona, ki je bila od zacétka s tako maliga
stevila slabotnih in bojécéih udov sostavljena, se je
tudi rés per vsim nasprotovanji, preganjanji in mno-
gim zmisljevanji pozemeljskih in peklénskih pogla-
varstvev ohranila, po célim svétu razsirila, vkore~
ninila. Vsi naklepi Judov in nevérnikov zoper Go-



134

spodoviga pomaziljenca so se nad bozjimi obljubami
razbili. Sovrazniki cérkve zastonj kujejo za njé
ude verige, zastonj kopljejo jéée, zastonj brusijo
méce, zastonj sluzabnike po suhim in po morji po-
siljajo kristjane lovit, zaterat in morit. Zastonj se
zdvigujejo krivovérniki , laznjivi, zapeljivi uceniki,
sv. cérkev s svojimi zmotami zalazovati. Vse zmi-
sljave peklénskih vrat se utrudijo, cérkev pa ven-
der se vselej na silno skalo vterjena Ze per dva
tavzent 1ét mocna stoji; njé sovrazniki zaporéd po=
ginjajo, nje udje pa bojo do konca svéta ostali.
Nebo in zemlja bosta presla, bozja beséda pa, ki
se vselej iz bozje zvestobe iztéka, vééno ostane. —

Gléjte, tako nam zgodovine vsih ¢asov, svéto-
pismiske bukve, vsigavédnost, resnica, svetost in
vsigamogoénost hozja moéno pricevanje od bozje
vécne zvestobe dajo, in pravijo, kakor gotovo Bog
zivi, se bojo njegove obljube in Zuganja na tankno
spolnile.

v

Cimu naj vémo, de je Bog zvést v svo-
Jih obljubah ?

1. Bog v vsih svojih besédah vééno zvésti, je
nespokornim grésnikam neskonéne kaznje napovédal.
Poberite se od mene prekléti v vééni oginj. S témi
strasnimi besédami bo enkrat bozji sodnik nepo-
boljSanim njih nesréco oznanil. To zaZuganje iz ust
nar zvestejSiga Boga naj nas tedej v kosti in v
duso s zvelicanskim straham vbode, in iz terdiga
spanja nase pregrésnosti prebudi, zakaj ura za nas
je tukaj, iz spanja vstati. Sej se vender slédne
boleéine in nesréce Ze od daljec bojimo, in skerbno
ogibljemo, zakaj bi se pa nar hujsih boleéin in véé-
ne nesrécée z nar vécim perzadevanjem ne varvali?
»Verzimo tedej od sebe déla tame, in oblecimo orozje
svitlobe. Hodimo posténo, kakor po dnévi: ne v
pozrésnosti, ne v krégu in nevosljivosti, ne v ne-
¢istosti in nesramnosti.“

2. Obljubil je pa tudi vééno zvésti Bog pra-
viénim vé€no povracilo za njih zdajsine pravicnost:
njim, ki se ¥ tém zivljenji resnicno perzadévajo
njemu neskonéno popolnama hitju védno podobnisi



135

perhajati, je obljubil, de bojo njih zeljé v cistim
zvelicanji spolnjene — in kar je obljubil, bo zve-
sto dopolnil: ,,Pridite blagorni mojiga Oc¢éta — tako
jim porece bozji sodnik na dan pevraéila— in po-
sedite kraljéstvo vam od zacétka svéta perpravlje-
no% Gléjte! od mladih nog slédno serceé po sreci,
po veselji hrepeni, in kam so Koli misli in zeljé,
kam je perzadevanje céliga nasiga zivljenja ober-
njeno, kot v té, de bi si sréco in veselje perdo-
bilo? Oh odprimo tedej svoje usésa, kadar nam
bozja zvestoba toliko prijetne obljube obéta! Obra-
cajmo svoje o¢i tje gori v srécéno dezelo, kjer bo
bozja zvestoba vse izgovorjene in dane obljube
svoje na tanjko spolnovala! Pozivljajmo svoje serce
v té dolini solza z vesélim upanjem, de po clo
kratkim terpljenji nastopi tudi nam presladki blagor,
kteri nam odvzetne bo: in také nam bo svéta voj-
ska polajsana, moé v vojski, tolazho v zalosti, slad-
kost v tezavah i. t. d. nam bo misel na hoZjo res-
nico podelila.

3. Rés je, de se v nebésko kraljéstvo le s silo
pride, rés je, de je pot do tje oska in ternova, rés
je in sami to skusamo, de je meso Se per voljnim
duhu slabotno in omagljivo: in to je, kar bi nas
utegnilo v obupanje napeljati, de bi se preslabe
za edinozvelicansko pot stéli, in se torej raji na
zlozno pot pogubljenja podali. — Pa bozja zvestoba
tudi v toliki skusnjavi moéno naso serénost podpé-
ra, kadar zZe omagovali zacne; zakaj ona nam po-
terduje, de se smémo svestno zanesti, de nam bho
gotovo Bog v nasi slabosti, ktero njegova vsiga-
védnost dobro pozna, zadostno pomec od zgorej
doli poslal, kot nam jo je obljubil, in de ne bo
perpustil, nas ¢ez naso zmoznost skusati, kakor
nam je pustil oznaniti. Ta misel je tudi sv. Pavla
v terdi vojski podpérala, ko mu je jéla skoraj nje-
gova sercnost omagovati. Zdihval je perséréno, de
bi mu bila skuSnjava odvzéta, in na svejo prosnjo
ta odgovor zadobi: ,Zadostna ti je moja gnada,
zakaj mo¢ se v slabosti vierdi.“ In ravno s fo viksi
pomocjo je hil ta sv. apostelj toliko poterjen, de



136

je zamogel vesélo Zzaklicati: ,Jest vse zamorem v
njem , kteri me pokrepcuje®.

Zaupanje na to viksi mo¢ v nas poziviti, in se
na njo v svoji slabosti zanesti, nas torej nas bozji
uéenik toliko preseréno k molitvi opominja. U¢inas,
de smémo k Bogu, kakor ofrok k svojimu oéétu
perteci, mu svojo slabost, svojo révsino potoziti,
in ga pomoéi prositi, kakorsino nam bo tudi dobrot-
ljivo dodélil: Vas Oce nebéski vé, pravi on, de
téga potrébujete. Prosite, in hote doségli. Kar koli
bote O¢éta v mojim iménu prosili, vam bo dal. 1In
svojim resni¢nim besédam se prav poroka odkazati,
nam pa studenic té viksi pomdéi odpréti, postavi
zacélnik nove zavéze svéte skrivnosti, ali sv. za-
kramente, po kterih ljubeznjivi Oc¢e nebéski na naso
duso svejo gnado rositi, in nji po tisti v dobrim
rasti, se v dobrim moéno vkoreniniti da.

Ali kaké je to, de je vender med nami tako
mala serénost, tako rédka moé v dobrim najli;
kaké, de jih toliko na poti do zveli¢anja opésa, de
jih teliko oslabi, in na pregrésni poti do strasniga
pogubljenja mirno spi? — Bog je sicer vécéno svo-
jim besédam zvést, in njegove obljube so vselej
resnicne. De je pa med nami toliko perrojene sla-
bosti, malo pa nadnatorne moéi uglédati, le od tod
pride, ker se od ene strani prederzno in rado-
voljno v nevarnosti podajamo, od ene pa se le z
merzloto in lenobo zveli¢anskih perpomoékov poslu-
zimo, ali jih pa Se opusamo. Nasa lastna vést naj
nam odgovori, kakorédka je med nami postala tista
perser¢na molitev, ki je vselej slabotnim ljudém
toliko moé sprosila, de so se k lépi svétosti povz-
dignili? Nasa vést naj nam odgovori, ée s tisto
sveto goréénostjo hozjo besédo, kiera je kruh nasih
dus , poslusamo, kot so jo dobri kristjani s tolikim
pridam vselej poslusali? Nasa vést naj nam odgo-
vori, ali prejémljemo veckrat sv. zakramente, po
kterih 'so Dbili marterniki, spokorniki in ¢iste device
také zdavno pozivljeni, po kterih so néko nadélo-
vésko mo¢ doségli? In ¢e jih prejémamo, ali se
blizamo do mjih s tisto potréhno perpravo, kakor-
sine nam je Bog odkazal, kakorsino nas sv. fiatoljéka :



137

cérkev u¢i? — Ako bomo mi svoje storili, tudi
Bog, ker je zvest, nam ne bho dal éez naso mo¢
skusanim biti.

4. Bog je zvest v vsih svojih besédah. On
sicer ni¢ ne obljubi, ni¢ ne zazuga, kar bi bilo
njegovi modrosti, svetosti, praviei, ali kaki drugi
lastnosti nasprotniga, kar pa obljubi ali zazuga, na
tanko spolni. — Tudi mi bodimo v vsih svojih be-
sédah do slédniga ¢lovéka zvésti, de se se v té
lastnosti popolni podobi bozji z enakostjo blizamo,
Kaj pa, de pregrésniga nikomur ni¢ obljubiti ne
smemo , ali ¢e smo kaj takiga obljubili, ne smémo
spolniti, de na pervi gréh ne bo se drugi nastopil.
Kar pa komu dobriga, ali saj perpuseniga obljubi-
mo, smo spolniti dolzni. — Posébno zvesto pa Bogu
storjene obljube spolnujmo ; zakaj kolikor viksi je
on, komur besédo damo, ali kaj obljubimo, toliko vééi
je krivica, ée per besédi ne ostanemo. To naj nam
pové, kaksin je gréh, ée Bogu storjenih obljub ne
dopolnimo. - Nar imenitnisi Bogu storjenih' obljub
so pa, kakorsine smo per sv. zakramentih storili, in
jih Se délamo. Obljube smo storili per sv. kerstu,
per sv. birmi, per sv. pokori, per sv. masnikovim
posvecenji, per sv. zakonu. Obljube smo storili se
per drujih perloznostih. Ali jih pa mar véstno
spolnujemo? Ali smo svojimu Bogu zvesti? — Védi-
mo, de ako mu nismo zvesti, bo vender on do nas,
to de le v svojim zazuganji zvést. Ce smo pa mi
njemu zvesti, bo tudi on do nas, in sicer v obljub-
ljenim povracilu zvést. Ali smo tedej ze Bogu zve-
sti ali ne, le to si v sercé viisnimo, ‘de bo Bog v
svojim zazuganji, kot v svojih obljubah gotovo vééno
zvest ostal.

IX. lastnost bozja :
Bog je neskoncno praviéin

Bog je neskoncéno praviéing poplaca vse dobro, inkaz-
nuje vse hudo na tapko po zasluZenji. ;



138

Iz éesa spoznamo, de je Bog meskoncno
pravicin ?

De je Bog neskonéno pravicin, Ze iz téga spo-
znamo, ker stori, de se dostikrat Ze na tém svétu
dobrim délam v dobro, in hudim délam v hudo izide.
Tako postavim vidimo Zze sami, de je zmérni trézni
¢lovek po navadi zdrav in vesél; delavni, pridni s

ofrébnim previden in oskerbljen; de mirniga, pri-
jazniga vse rado ima; posteniga, Cistiza vse cisla
in spostuje; de se usmiljeniga fudi druji veliko raji
v njega potrébi usmilijo, kot pa neusmiljeniga ; mi
vidimo, de poboZni za svoje otroke v resnici skerbni
starsi po navadi v starosti nad svojimi ofroei ve-
selje in pomo¢ imajo, in de je nasprot, dobrim in
pokornim otrokam Bog #e na tém svetu sreco in
dolgo zivijenje obljubfl. Ravne tako je tudi narédba
bozje pravice, de se gréh sam nad grésnikam prej
ali poznej masuje ali kaznuje, ker mu dostikrat
¢asno sreco odvzame, ali pa saj skrajsa. Le ne-
koliko pomislimo , in lahko bomo spoznali, de se v
zivljenji grésniku véé dél njegova hudobija grozno
viépa. Tako postavim ima nezmérni clovek v jeédi
in pijaéi po navadi bolj puhlo ali piskevo zdravje;
dostikrat émérno, betézno sercé, je véckrat bole-
hin, in mora pred ¢asam pod zemljo iti; nedelav-
ni, l1éni mora veckrat révsino, pomanjkanje ter-
péti; laznjiveu se se takrat ne vérjame, kadar res-
nico govori; zapravljivec in igravec s ¢asama obo-
za, in pride v velike stiske in nadloge ; prevzel-
niga se vse ogiblje, boji, ga vse zanicuje; nevos-
ljivic si sam sebi grenko zivljenje déla, se pocasi
mori, kot se svéca sama sebe Zge in konéuje,
zravin je pa se drugim ostudin; kriviéni, tatinski
in goljufni élovek samiga sebe in svoje v sramoto
in druge nesré¢e perpravi, zravin pa zeégin bozji
in ték od sveje hise odzene, kakor éﬂ'aVi sv. Duh:
»(Prip. 3, 33.) V hudobniga hiso Gospod révsino
poslje: ali praviénih prebivalisa bojo pozegunane®;

neéistniku njemu ljuba pregréha veliko hudih na- ~°

slédkov zapusti: um je ¢e dalje bolj omamljen,
spomin oslabljen, veselje in pokoj iz serca odgnan;



139

on zgubi vso prijetnost nad hozjimiin svétimi recmi,
zakaj zivinski ¢lovek ne zapopade, kar je duhov-
niga, zaide v mlaénost, v lenobo v boZji sluzbi, iz
nje v oterpnjenje, iz oterpnjenja v obupanje, ker je
suzinj svoje pregrehe. Pa tudi hude telésne tezave
oa terpinéijo, on namre¢ samiga sebe mori, si ziv-
ljenje krajsa, si navléée jédcine ali pa se druge
hujsi bholézni, pride ob postenje in dobre imé, v
casih v zgubo ¢asniga poséstva, ali pa se clo v
révsino. — Zamudnim, brezvéstnim starsem se njih
zanikernost dostikrat hudo vtépa, ker jih njih lastni
slabo izrejeni ofroci na starost zaniéujejo, jim Ziv—
Ijenje grené in krajSajo; in slabim otrokam se po
navadi in po bozji hesédi njih slabo zaderzanje
prej ali pozneji ze tukaj hudo povracuje. Lejte,
vse to so nastopki gréha, ktere si hudobnez sam
na glavo navléée, po zasluzenji terpi, in dostikrat
brez milovanja, in Se s pervosenjem drugih Zalostno
terpéti mora. Vse to ni ni¢ prijétniga, kar bi si
kdo vositi ali zeléti zamogel.

Rés je sicer, de jih tudi veliko gresi, in hu-
do déla, kteri pa vender precej ne terpé,in ne oku-
sijo hudih naslédkov svoje pregréhe, ali za téga
voljo Se ne jénjajo njih déla pregrésme! in kazni
vredne biti. Zakaj c¢e tudi gréh nima vselej svojih
hudih nastopkov za petami, se pa pozneji oglasijo,
dostikrat Se le na starost. Torej re¢e modri Sirah:
»(Sir. 3, 4.) Ne reci: gresil sim, in kaj zaliga
se mi je zgodilo? Zakaj nar Viksi je poterpezljiv
masevavic.* In ¢e tudi v tém zivljenji ne pride
vselej in zadostna kazen za gréham, prisla bo go-
tovo v nékim drugim zivljenji, kar bomo pozneji
slisali.

Po c¢ém se spoznamo, de je Bog neskoncno
pravicin ?

Tudi nasa vést nam hozjo pravico priéuje. Ako
ravno Bog za dobre déla, za lépe ¢édnosti poboz-
niga ¢lovéka po svoji neskoncni previdnosti ne ob-
daruje vselej in precej z unajnimi, ¢asnimi in vid-

* . nimi dobrimi naslédki na tém svétu, mu vender pa

ze tukaj v zivljenji Se kaj holjiga in prijétnisiga,



140

akoravno nevidniga znotranjiga povracila za njegovo
dobro, pobozno zaderzanje in Zivljenje perpravi,
in to je: mir, pokoj, zadovoljnost dobre vesti, —
0 kako prijétno je ¢lovéku njegovo zivljenje, ako
ni¢ hudiga njega v vést ne perpéka!l. Kako srécin
je on, ée je v svojim sercu mirin in pokojin! Paé
nobena ¢ast, nobeno bhogastvo, nobena kraljéva,
nobena cesarska krona je clovéka zarés osreciti v
stani, in le resnicna zadovoljnost je, ktera nas
srecne storiti zamore. Zadovoljnost pa pride le iz
dobre vesti,in dobra vést le iz poboZniga, hogabo-
jécéiga zivljenja. To iz zadovoljnosti izvirajoce ve-
selje je Cez vse drugo veselje,in ¢lovéka v resnici
srecniga déla, je njegovo nar véci bogastvo, ktero
ga nikoli ne zapusti, dokler on poboznosti in bo-
gabojéénosti zvést ostane. Jezus sam nas téga no-
tranjiga povracila opomni reko¢: ,(Jan. 14, 23.
27.) Bozje kraljéstvo je od znotraj v vas.“ Inzo-
pet: ,Ako me kdo ljubi, bo moje beséde spolnoval:
in moj Oée ga bo ljubil, in bova k njemu prisla, in
per njem prebivala.“ In zopet: ,Mir vam zapustim,
svoj mir vam dam, ne kakor svét daje, vam jest
dam.“ Z vsimi témi in Se drugimi besédami nas
izveliéar kot s perstam odkazuje, kako Bog Ze na
tém svétu s prijétnostjo dobre vesti svojim zvéstim
sluzabnikam za njih dobre déla povracuje. Ravno
to sv. Duh po sv. Janezu v skrivnim razodenji
oznanuje rekoc¢: ,(Skr. raz. 2, 17.) Kdor ima
usesa, naj poslusa, kaj sv. Duh cérkvam pravi:
»Kteri bo premagal, témubom jest néki skrivni ne-
béski kruh dal.“ Kaj je ta skrivni, nebéski kruh
koli druziga na tém svétu, kakor tista prijétnost,
sladkost dobre vesii, ktera se ne da popisati, ne
izreéi, ne zapopasti, posébno njemu ne zapopasti,
kdor je le na ta svet navézan, kot sv. Duh pravi:
Zivinski ¢lovek ne zapopade, kar je duhovniga,
temu¢ prava prijétnost in sladkost se le njemu ob-
¢utiti da, kdor Boga ljubi, in se zvesté po poti
resniéne poboZnosii in bogajécnosti sprehaja.
Ravno taka je tudi s hudimi naslédki gréha.
Gréh grésnika zarés nesrééniga déla, ker mu do-
stikrat ze ¢asno Skodo pernese, mu spostenje, éast,



141

zdravje, premozenje, tudi Zivljenje, in ¢e téga ne,
saj vselej mir in pokoj vesti odvzame, in ga s tém
ob nar boljsi dobroto duse perpravi. Oh kako ne-
srécin je paé clovek, ¢e mir, pokoj, veselje svo-
Jiga serca zgubi! Nedolzno veselje ga vé¢ ne raz-
veseli, molitev , bozja sluzba, bozja beséda, ki je
nedolznimu toliko prijéina, sv. masa, prejémanje sv.
zakramentov, vse to ga ni¢ vé¢ ne veseli; vse émerno,
vse betézno je njegovo zivljenje; ¢lovek je sam sebi
tezavin in drugim neprijétin; naj se mu da piti ali
jésti, naj si je sam, ali med drugimi, povsed ga
njegova nepokojna vést sprémlja, in mu vse ogreni.
V gréhi je veselja iskal, in na zadnje je zalost,
grenkost in tézo serca nasel. — In kam se dalj v
c¢asih hudobna vést clovéka zapélje ? S straham in
trepétam svoje misli na to obernem! Dostikrat taki
hudobni, kér se sami sebe vé¢ prenesti ne morejo,
sami sebi zivljenje vzamejo, ali se umoré. Vse to
naj nam ta dva strasna zgleda, ktera nam sv. pismo
perpoveduje, poterdita, namreé¢ zgled Kajna in zgled
Juda izdajavca. Zato je Jezus sam hudo, nepo-
kojno vést, kakorsino gréh rodi, ¢ervu perméril,
kteri védno, brez prenehanja serce grize in pika;
ognju, ki nikoli ne ugasne, temu¢ védno tli, in duso
hudobniga élovéka zge in spéka.

Ali nam ne spricuje po tém takim nasa vést,
de je Bog praviéin, ker Ze tukaj s toliko prijétnimi
notranjimi naslédki dobro povracuje, in hudo, kar
je gréh, s toliko grenkostjo vesti ze v tém zivljenji
kaznuje ?

Kako se na dalje bozjo meskoncno pra-
vico spoznamo?

Ce mi svojih oéf po sili ne zapéramo, bomo
lahko vidili, de je njemu, kdor dobro, poboZzno Zivi,
njegovo dobro, pobozno zivljenje ¢e dalje prijét-
nisi : kolikor vec dobriga stori, toliko lozej mu je
dobro storiti; ¢e dalej bolj ga dobro veseli, ¢e dalej
bolj se mu gréh studi. Se véé, njegova volja clo
tako dobra postane, de Zeli s tezkimi déli, s terp-
ljenjem svojimu Bogu sluZiti, in nikoli bolj vesel ni,
kot ¢e ga Bog vrédniga spozna, za njegovo sveto



142

imé, kaj terpéti. — In ravno takd, samé de nasprot,
se z grésnikam godi: kadar v pervié gréh stori,
ga vest grize, ga pece, se boji, in se mu nekako
nad gréham studi; ¢e ga pa veckrat stori, ¢e ga
véckrat ponovi, se ga tudi manj boji, in s ¢asama
nekako perpavadi. lz téga pa pride pregrésno ve-
selje, veselje ga zopet mika gréh ponoviti, in ko-
likorkrat ga ponovi, toliko bolj Zelézna postane nje-

ova navada, njegova volja je ée dalje bolj popa-
¢ena in ves oslepljen je njegovium. Nobena resnica
ga ne razvesell, nobena ne prestrasi, njegove o¢i
so od gréha zaderzane, de ne vidi ne lepote nebés,
ne strahote pekla. V takim oterpnjenji zivi ves Ze-
ljam svojiga spaceniga serca izdan, dokler ga smert
iz strasniga spanja s sSe bolj strasnim glasam ne
prebudi: ,Poglej, to je dezela véénosti, ti deZzela
povracila.* Tudi to hoée Jezus s temi besédami
izgovoriti : ,(Mat. 13, 11. 12)) Vam (misli si
dobre) je dano véditi skrivnosti nebéskiga kraljé-
stva, njim (misli si grésnike) pa ni dano. — Zakaj
kdor ima, mu bo dano, in bo obilno imél: kdor pa
nima, mu bo Se to, kar ima, odvzeto.“

Ali nam ne kaze zopet to Boga pravicniga,
kteri dobro obdaruje, svojim zvéstim sluzabnikam
pot do viksi pravicnosti polajsuje in prijétno déla,
~ hudo pa strasno kaznuje, ker gresnika njegovi spa-
¢enosti in slepoti prepusti?

Iz éésa tudi nasa pamet na bozjo pra-
vico sodi? ;

Nasa pamet prav umno iz boZje vsigavédnosti,
vsigamogoénosti in neskonéne svetosti na bozjo ne-
skoncno pravico sodi. — Bog je neskon¢no svét,
on ne ljubi le sam na sebi, kar je dobriga, temu¢ ljubi
vse dobro tudi nad slédnim drugim bitjem, nad
slédno pametno stvarjo, in po svoji neskonéni sve-
tosti mora on tudi, kar je hudiga, kar koli je pre-
grésniga , naj vidi nad komur koli hode, sovraziti.
— Reklo bi se pa tudi od Boga silno pomanjkljive
in napéino misliti, reklo hi se Bogu nepopolnosti
perlastovati, kar vender pamet na ravnost zaveérze,
ko bi mislili, de:bo Bog perpustil, de se bo za



143

%oboiniga hudo , za hudobniga pa dobro izteklo.
eliko véé, nasa pametf po vsi pravici, de pamet
ostane, térja, de se mora dobrimu dobro goditi, de
mora za svoje vojskovanje, za svoj trud na poti
poboznosti plaéilo prejéti; in nasprot de se mora
grésniku njegovi gréh vtépati, de mora za svoje
nespametno, krivicno Zivljenje prej ali pozneji per—
mérjeno sibo ¢ufiti. In ker je to néka popolnost,
ktera dobro placuje, in hudo kaznuje, jo mora pa-
met Bogu, neskonéno popolnama bitju, perlastiti,
kér sicer bi se nad njim kaj pomanjkljiviga domis-
ljevala. Ker je pa i!og vsigavédin, mu je dobro
znana vrédnost dobriga, in natanjka nevrédnost ali
pregrésnost slédniga bitja. In ker je on vsigavédni
tudi vsigamogoéin, zamore tudi po na tanjki per-
méri dobro poplacati, in haudo kaznevati, kar v
resnici tudi stori po térjanji svoje svetosti. Zakaj
kakor neskonéno svéto bitje ljubi Bog vse dobro,
in sovrazi vse hudo. Ko bi pa v svoji vsigamo-
gocnosti tudi dobriga ne poplacal, in hudiga ne
pokaznoval, bi s tém naznanil, de ravno posébniga
dopadajenja nad dobrim iméti ne more, de torej
praviénim, dobrim krivico déla, hudobnim pa po-
tuho daje, kar je pa njegovi boZji svetosti popol-
nama nasprot.

Ce je Bog meskoncno pravicin, zakaj pa
dopusti, de se dostikrat dobrimu hudo, in
gresniku dobro na svétu godi?

Resniéna, de nié bolj, je ta, de se poboZnim,
bogabojécim ljudém na svétu né godi vselej dobro.
Dostikrat, in véasih so célo svoje Zivljenje v ter-
pljenji, v pomanjkanji, v mnogih stiskah in potré-
bah: velikrat so clo od grésnikov stiskani, prega-
njani, terpinéeni, in reéi se smé, de ni nihée, ako
je Se tako dober, v tem zivljenji prav srécin, in
brez tézav. Tudi nas skusina uéi, de se nasprot
v ¢asih marsikakimu hudobnezu na svétu dobro godi.
On ima postavim éasniza bogasiva zadosti, je terd-
niga zdravja, ima blisééo cast, mnogo veselja; in
vse to véasih do konca zivljenja v obilnosti vziva,
desiravno je do konca nespokorjen, v gréhih ter-



144

dovratin in vterpnjen. -— Ali desiravno je ta céudni
razlo¢ik nékdaj posébno nejevérnike motil, de so v
mnoge napéne misli zabredli, vender ne smé nase
vére na bozjo pravico clo ni¢ omajati, temuc jo se
le poterditi. Zakaj ravno to nam kaze, de bo Bog
se le po smerti v nékim drugim zivljenji prav po
zasluzenji dobrim kot slabim povernil. Saj je on
neskonc¢no svét, in ker kakor tak dobro vécno
ljubi, bo tudi nad dobrimi vééno dopadajenje imél,
in jim povracilo brez konca dodélil. In kér se mu
nad slabim vééno studi, ho nad nespokorjenimi grés-
niki tudi vé¢éno gnjusenje imél, in jih brez néhanja
kaznoval. In tako nam tedej ta éudni zlo¢ik med
sré¢o in nesréc¢o dobrih in hudobnih vtem Zivljenji
ne taji bhozje pravice, temuc¢ se Ie prica, de bo,
kakor je Bog neskoncin, tudi dobrim kot hudobnim
njih delam permérjeno neskoncno povraéilo v takim
zivljenji dodélil, ktéro ne bo konca imélo, in ka-
korsniga neskoné¢niga povracila ¢lovek v fem ziv-
ljenji ne more ne prejéti, ne v vsi svoji obilno-
sti vzivati.

Pa desiravno mi s svojo omejeno pametjo vsih
bozjih nezapopadljivih potov, misel in sodb ne
zamoremo zapopasti, vender tudi od druge strani
lahko zapopademo , in nasa akoravno kratka pamet
nam pricuje, de Bog tudi takrat po vsi pravici déla,
kadar pobozniga v tem zivljenji s kakimi tezavami,
ali stiskami obiSe — grésniku pa éasne dobrote v
zivljenji dell. Le to-le poslusajmo, pomislimo, in
si k sércu vzemimo, in lahko se bomo prepricali:

1. Ko bi bil oc¢e, de bi imél dva sina, kterim
déla storiti odkazuje. Obadva sina bi déla natanko
spolnovala, vender pa s tem razlockam: Starejsi sin
bi svoje dela le zato natanko dopolnoval, de bi
enkrat od svojiga océta véci doto prejél; mlajsi pa
voljo svojiga océta le zaté dopolnuje, ker njega v
resnici ljubl. Kaj pravite, ali bi tak o¢a nad obé-
ma enako dopadajenje imél? Ali mu ne bo mar le
mlajsi veliko bolj dopadel? Ali ne bo mar starisi
od svoje pokorsine precej odstopil, kakor hitro bo
cutil, de bi ga oce v podeljenji deléza spreglédati
znal? Glejte, mi vsi smo ofroci ravno tistiga O¢éta



145
nebéskiga. Pozeljenje do casnih reéi je pa v nas
silno mocno, ¢asne re¢i nas zlo mikajo, in ko bi
Bog slednimu precej v zivljenji za pohoZnost z
dobrim povracoval, bi marsikdo le zavolj casnih
dobrot pobozno zivel, in bi bil starjimu sinu podo-
bin. Domisljeval bi si, de je prav pobozin, pa bi
bil le samopriden. Bogu pa taﬁa poboZnost nié ne
dopade; njemu je le samo to dopadljivo, ¢e mu
clovek iz ljubézni do njega pokorsine skaze; in ker
Bog tudi nad dobriga, pobozniga tezave poslje, mu
s tem naznani, kako samiga sebe razsoditi zamore,
ali je v resnici Bogu iz ljubézni zvést, aline? kar
ravno spozna, ¢e namrec vidi, de tudi med tezavami
voljo bozjo dopolni. — Torej se rece, de Bog praviéni-
ga zognjem tezav Cisti, kakor se zlato v ognji ¢isti.

2. Opomnil sim Ze per marskateri perloznosti,
de casno premozenje, poséstvo, posvétna cast, ali
pozemeljsko veselje clovéka nikakor Se sré¢niga ne
déla, temuc de njeﬁa v resnici osre¢i le samo fo,
kar je v clovéku od znotraj, mir namreé¢ in zado-
voljnost serca; kakor tudi nasprof pomanjkanje zu-
najnih reé¢i ¢lovéka Se nesrécniga ne stori, temué,
kar ga zarés nesrécniga déla, je: nepokoj vesti,
znotrajni ¢erv, ali perpekajoci oginj duse. Torej
se nikar ne dajmo od zunanjsine zapeljati, de bi
po nji méri sredo ali nesréco sodili; sicer bo nasa
sodba grozno kriva. Meni se zdi, de so révni pa-
stirci ob Jezusovim rojstvu v svojim pomanjkanji
bolj sladko veselje iméli, kot pa Herod na svojim
kraljevim sédezu. Meni se zdi, de je révni La-
car holj srécin in vesél bil per svojih drobtincah,
kot bogatin v tanéici in skerlatu per svoji dobri
mizi. Meni se zdi, de so bili aposteljni bolj srécni,
ki so z veselim sercam tepenje terpéli, kot pa
Judje, ki so od jéze in sovraztva s zobmi skripali.
Ravno kakor je zdaj in zméraj: Marsikdo je po-
casten in v zlatu oblecen, ali njegovo sercé je od
zalosti od jéze, od nepokoja vse razmesarjeno;
pod révno obléko se pa najde v srédi krizev in
nadlog dostikrat vesélo serce.

3. To resnico Se lozji zapopademo, ¢e svoje
misli na prihodno zivljenje nbernemoiOZakaJ po



146

smerti razlocik, ki je na tem svétu med révnimi in
bogatimi, med " zanicevanimi in poéasténimi, med
bolnimi in zdravimi, na vécéno prejénja. Glédalo
se bo tam le, kdo je v zivljenji ve¢ dobriga storil;
in kdor je ve¢ dobriga storil, bo vééi cast, vééi
veselje vzival, naj si je zé v Zivljenji med sreé-
nimi ali nesréénimi bil; hudobnez pa bo vééno ne-
srécen in pogubljen. — Révni Lazar je hil po
smerti od angeljev v Abrahamovo naro¢je nesen,
hudobni bogatinc pa v pekel pokopan, zakaj pra-
viéni Bog ne more dopustiti, de bi terpljenje in
stiske poboZniga brez placila ostale, kakor tudi ne
more dopustiti, de bi se hudobnimu nevrédno vzi-
vanje dobrot v vééno strasno ne spreobernilo. Ce se
tedaj ravno hudobnezu nektere Iéta holjsi godi, kot
pa praviénimu; pa kaj so léta téga zivljenja proti
céli véénosti! Torej Jezus pravi: ,(Luk. 6, 21. 25.)
Blagor vam, ki zdaj jokate: ker se bote smejali.
— Gorjé pa vam, ki se zdej sméjate: ker zalovali
in jokali bote.* Resniéno je tedej, de Bog njega,
kteriga ljubi, s sibo tepe; in tudi pravi¢niga, ker
mu perloznost da, si ve¢ dobriga za vééno zveli-
¢anje napraviti. f’Boljéi,je tedej tukaj s poboznim
jokati, kakor se z grésnikam smejati in veseliti.
Le nikar, se ne utrudimo v dolini tézav zlata za-
sluzenja iskati! Ce tudi precej oitniga sadu ne vi-
dimo, bo ze persel gotovo zétve dan, ko se ho
dobro od hudiga razloéilo, in bozja pravica pred
célim svétam na tanko razodéla.

4. Bog dopusti kot skerbni Oée nad praviéniga
tudi zaté marsikako tezavo ali €éasno nesréco priti,
de ga z njo bolj perpravniga za vééno zvelicanje
storl. Saj je pric¢ijoce Zivljenje le perprava za
prihodno zivljenje, za vééno svetost. Nih¢e pa ni
clo tako popolnama dober, de bi nobene pomanjk-
ljivosti ali slabosti nad seboj ne imel; to pa tudi
vémo, de v bozje kraljestvo ne more ni¢ omade-
Zovaniga priti: torej Bog raji zdej v zivljenji nadinj,
kteriga ljubi, tezave in krize posilja, de se tu o¢i-
Suje, in de mu bo v véénosti perzanesel. Kako
natanko je tedej bozja pravica z ljubeznijo v prid
praviéniga zdruzena.” Verh téga pa Se zravno ta-



147

kimi perpomoé¢ki Bog sercé praviéniga se bolj v
poniznosti , v zaupanji vodi, in ga od ljubezni do
téga sveta odterguje. -

Ravno také malo smémo nad bozjo neskoncno
pravico zaté dvomiti, ker vidimo, de je grésnik s
casnimi_dobrotami obdarovan, in de se mu dobro
godi. Se holj poterjeni bomo v véri, ¢e to-le po-
mislimo:

1. Bog po svoji neskonéni previdnosti in iz
ljubezni ‘do zgubljene ovéice s svojimi dobrotami
njo v svoje naroc¢je vabi; zeli terdovratne serca z
dobrotami omeciti, in gresnika, ako Se ni popol-
nama oterpnjen, do spoznanja in do pokore perpe-
ljati. Ali de lozje zapopadete, vam neéko priliko.
damo. Ce se je neumno déte iz nard¢ja svoje ma-
tere ukradlo, in do kraja prislo, iz ktériga stra-
sna globocina svoje pozresno gerlo kvisko moli,
kaj mati stori? Ali bo mar s sibo v toliki nevar-
nosti nad svojiga otroka letéla? Ali bo nad njim
zaupila, in ga zmérjati zaééla? Nak, to bi bilo
nespametno. Neumno dete bi se lahko sibe, ali:
terde beséde prestrasilo, bihotlo svoji materi ube-
zati, in kar na enkrat, z eno stopnjo, bi v globo~
¢ino padlo, se razbilo, in mertvo bilo. Kaj tedej
mati stori, svejiga ljubiga ofrocica tolike mesréce
otéti 2 Od déljec stoji, ljubeznjivo ga poklice, kaj
lépiga mu pokaze, obéta, de ga k sebi pervabi,
in ko ga Zé per sebi ima, potlej se le ga posvari,
pokréga, in tudi za toliko prederznost ljubeznjivo
kaznuje.  Glejte, rayno také Bog #z grésnikam
déla, kteri se je z gréham iz naroéja bozjiga usmi=-
ljenja, bozje gnade odtégnil, in nakraj nar stras-
nejsiga brezna vééniga pogubljenja zasel: S éas~
nimi dobrotami ga k sebi klice, vabi, de bi ga
pred vécéno nesrééo pervarval. In to — je mar
krivica? Je mar krivicno, de je Jezus Petra z mi-
lim oéesam poglédal po tem, ko ga je zatajil, in
ga s toliko ljubeznjivim pogfédam do obzalovanja
gréha prebudil. .

2. Véasih so tudi ¢asne dobrote hudo kaznova-
nje bozje pravice nad grésnikam, le poslusajmo :
Nekteri grésnik svojo voljo v slabi}(n) gavadah in

1



148

pregréhah tako popaci, de nobeniga nauka ne do-
vzame, si nobeniga svarjenja v sercd ne viisne, v
svojih pregréhah nobene téze vesii, kiero je oma-
mil, ve¢ ne ¢uti, se se le svojiga imdohniga Ziv-
ljenja veseli, to je, on postane oterpnjen. Vender
je pa se vselej kako dobro délo nad njim najti,
ker clo také hudobniga grésnika brez vsiga do-
briga déla tudi ni najti; in ker Bog previdi, de
bo tak grésnik vsvojih pregréhah terdovratin ostal,
mu torej za njegove dobre déla s tem povracuje,
kar nar bolj ljubi, po ¢imur nar bolj Erepem’, 8
pozemeljsko ali ¢éasno sréco, de jim bo takrat, ka-
der bo svoje zvéste sluzabnike v svoje kraljestvo
sprejel, reci zamogel: ,Vi ste Zé svoje Elaéilo v
zivljenji prejéli, jest vas zdej ne poznam.“ Alini
to zopet spricevanje boZzje neskoncne pravice, ker
grésnikam ¢asno srécéo podeli, in slédnimu po nje-
ga zasluzenji na tanko povracuje? Zakaj skorej
se ho ¢asna sréca takih hudobnih v vééno nesréco
spremenila, ¢asno bogastvo v vééno pomanjkanje
in révsino, njih posvetna ¢ast bo na vécno otam-
néla, in'na njé mésto bo vécéno panizanje, vécéna
zanicljivost stopila.

Ali nam bozjo neskoncno pravico tuds
$v. pismo spricuje?

Sv. pismo nam od stvarjenja sveta skozi in
skozi v vsih zgodovinah nad angelji, in nad ljudmi
Boga neskonéno praviéniga, ali taciga, ki dobro
placuje in hudo kaznuje, kaZze in oznanuje. Le v
nekterih perloznostih njegovo zaderZanje, njegove
déla pomislimo, in spoznali homo, de nam bo vse
oznanovalo: ,Poglej élovek, kaké na tanko Bog,
nar svetejsi, dobro placuje, in hudo nad slédno pa-
metno stvarjo brez razlocka kaznuje.“

1. Bog je toliko ¢iste, toliko popolnama duho-
ve, ktere mi angelje imenujemo, vstvaril: Bili so
kol ¢isto zerkalo, v kterim se je nestvarjena sve-
tost in lepota kazala in blisketala. Ali nekteri iz-
med njih so gresili, so gréh prevzetnosti storili:
»(Job. 4, 18.) Lej, kteri so mu sluzili, niso bili
zvésti; in nad svojimi angelji je najdil napako.“



249

Z napuham so svojo ¢istost otamnmili, svojo lepoto
zgubili. Bog jih je na vécno zavergel, ni jim dal
ne ¢asa pokere storiti, ne upanja iz pekla kdaj
résenim biti. Sv. Peter pravi: ,(II. Pet. 2, 4.)
Bog tudi angeljem, kteri so gresili, ni perzanésel,
ampak jih je s peklénskimi verigami v pekel po-
tégnil, in v terpljenje izdal, de bojo perhranjeni k
sodbi.“ — Lejte iz té zalostne in strasne pergod-
be, bozje neskonéne pravice, kiera tudi en sam
smertni gréh se nad angelji z veénim terpljenjem
kaznuje.

2. Bozja neskonéna modrost si je se drugo
pametno stvar omislila, de bi ji zemljo v stanova-
nje, pozémeljske stvari v sluzho odvergla, sve-
tost pa v namen dala, in je do vecniga zvelicanja
vodila; njegova vsigamogoénost to stvar vpodobi,
Ji neumerjoco duso da, in clovek je vstvarjen. Ali
tudi ¢lovek je zgodaj pot praviénosti zgrésil, od
svojiga c¢astitiga namena, od svetosti zasel, svoji-
mu stvarniku nepokorn, nezvést postal, in se z
gréham ognjusil. Bil bi, kot so hili angelji, po
bozji neskonéni pravici vééno pogubljen, ko bi se
ne bil bozji Sin sam v srédnika med Bogam in
grésnim élovékam postavil, in obljubil bozji pra-
vici zadostiti. Ali desiravno zavolj tega zadoste-
nja, ki je neskonéne vrédnosti, Bog ni ¢lovéka na
vécno zavergel, je vender per vsim tem njegova
svetost nektere hude kazni na grésno ¢lovéstvo po-
slala, ktere njega praviéniga oznanujejo. Perpu-
stil je namreé, de so vsi od Adama in Eve rojeni
otroci z izvirnim gréham, in torej v hudobniga
sluznosti rojeni, de morajo ljudjé po dusiin telésu
" v zivljenji brezstevilno tezav in_grenkost terpéti,
in de bo &e per vsim tem brezstevilno ljudi po-
gubljenih, kakor pravi sv. Pavel: ,(Rimlj. 5, 12.)
Kakor je po enim ¢lovéku gréh na svét prisel, in
po gréhu smert, také je tudi smert po njem, v kte-
rim so vsi gresili, na vse ljudi prisla,“ in kot Je-
zus perpoveduje: ,Veliko je poklicanih, malo pa iz-

voljenih.*
3. Nam Boga pravi¢niga oznanuje povsotni po-
top, v kterim je Bog cél clovéski rod, zato kerje



150

dil ves z gréham ognjusen, zunaj osim ljudi, kteri
80 bili praviéni, pokonéal. Sv. Peier pise: ,(Pet. 1L
2, 5.) Tudi pervimu svétu ni perzanésil, ampak
jé njih osim z Noetam, pridgarjem pravice, vred
_ohranil, in je pustil potop nad svét hudobnih priti.“
. 4. Vidimo bozjo pravico nad pokoné¢anjem So-
‘dome in Gomore, ko je Bog té mesta zavolj pre-
.gréh njih prebivavcov s prebivavei vred s zvepljé-
mim ognjem iz nebés pozgal. Tudi od téga sv.
Peter pise: ,(Pet. IL 2, 6.) In je mésta Sodom-
ljanov in Gomorejev v pepel storil, in v pokonca-
nje obsodil: in jih njim v zgled postavil, kateri
hudo délali bojo.“
i 5. Uglédamo bozjo pravicno roké v Egiptu, ko
je Bog po Mozesu KEgipcane kaznoval, zaté ker
se je njih kralj bozji volji ustavljal, de ni Izrael-
-cov hotel v pusave spustiti,. Mozes udari s pa-
lico vprice kralja, na Nilova réko: vsa voda je kri,
ribe pomerjejo, in nihée je ne more vec piti. Mo-
zes iztégne palico po rekah, potokih, jezerih in
rupah v Egipti: Zab brez Stevila se vzdvigne, in
pokrije dezelo. Vse zivo jih je bilo po kraljevim
poslopji, po zapérah, po posteljah, po klopéh, po
.vsih hisah, po peééh, po nezkih in po téstu. —-
‘Mozes udari s palico na tla. Ves prah je komar,
in komarji so bili poljudéh in po Zivini. — Strasna
kuga se vrame po Egipli. Vse jémlje konec, velj-
bludi, osli, govéja zivina in drobnica. — Mozes
vzame polne perisa saj, in jih vprico kralja na
‘kvisko zakadi. Cerni mehurji se spuhnejo po lju-
‘déh in po zivini. — Mozes vzdyigne svojo palico
protinébu: hudo vreme nastopi, kakorsniga v Egiptu
ni bilo, kar so ljudjé po njem prebivali. Strasno
rozlja to¢a na zémljo; neznano tréska vse krizem.
Vse je bilo v ognji in toéi. Vsa zelenjava po polji
je konéana, vse drévje polomljeno. Zivina inljudjé
_po polji so pobiti. — Mozes je se enkrat svojo pa-
lico nad Egiptam iztégnil. Kobilic strasni vlaki za-
tamné solnce, in pokrijejo vso vso dezélo, de se
tla kar bitve ne vidijo izpod njih: Kar zeleniga
listika ne ostane, ne na drévji, nepo tléh. — Po
tem je takd gosta tma po Egipti, de tridni clovek



151

clovéka ne vidi, in nihée se kar iz mésta ne more
ganiti, — Zadnji¢ vsi pervenci umerjejo od kra-
ljeviga pervorojeniga sina, do perviga sina nar
manjsi najémnika. Tudi vsa pervenéina Zivine po-
cérka po célim Egiptu: in vérh vsiga téga se ter-
dovratni kralj s cclo svojo vojsko v rudééim morji
utone. \

6. De jo Bog neskonéno pravicin, je oéitno
tudi iz téga, ker je Bog tolikokrat in mnogotero
Izraelce zavolj njih pregréh kaznoval v pusavi in
v obljubljeni dezeli, in scer tako dolgo, de so bili
vsi ali pomorjeni, ali v suZnost odpeljani, Jeruza-
lem in lépi, Iépi Salomonovi tempelj pa razvaljen.
Svéti Pavel od Izraelcov také pise do Korincanov:
»(I. Kor. 10, 5., 6, 8. — 1({) Ali vender nad
njimi ni Bog ve¢ imél dopadajenja. Zakaj oni so
bili v pusavi pobiti. — Le-to se je pa nam k po-
dobi zgodilo, de bi hudih reé¢i ne pozeléli, kakor
so tudi oni pozeléli. — -— In de bi ne zivéli neci-
sto, kakor so nekteri iz njih neéisto zivéli, in jih
je en dan tri in dvajset padlo. Tudi Kristusa ne
skusajmo, kakor so nekteri iz njih skusali, in so
bili od ka¢ pokoncani. Tudi nikar ne memrajie,
kakor so nekteri od njih memrali, in so bili od an-
gelja morije pomorjeni.“ — Veliko tezav in nadlog
so takrat Judje terpéli, ko je bilo pervi¢ Jeruza-
lemsko mésto s tempeljnam vred razdjano, Judov-
sko ljudstvo pa v Babilonsko suznost odpeljano.
Vse t6 so pa mogli terpéti zavolj svojih hudobij od
bozje pravice. 0

7. Nar bolj se je pa bozja neskonéna pravica
v terpljénji in smerti vcloveceniga Sina bozjiga
Jezusa Kristusa pokazala, ker Se Bog clo od nje-
ga ni keliha terpljenja odvzél, se njemu ni perza-
nesel, de je bilo tako neskoncni pravici zadosteno.
Po Tzaiju preroku pravi Bog: ,(1z. 53,8.) Zavolj
hudobije svojiga ljudstva sim ga udaril.“ :

8. Ko je bilo Jeruzalemsko mésto drugi¢ in
scer od Rimljanov razdjano, in Judje po vesolnim
svelu kot zgubljene ovee razkropljeni, kakor jih se
danasne dni brez lastne dezele, brez tempeljna,
brez lastne gosposke po vsih dezelah vidimo, se



152

je v novi¢ in strasno bozja pravica skazala, Vse
to se je nad Jeruzalemam in njega ljudstvam spol-
nilo , fier ni ¢asa svojiga obiskanja spoznalo, inde
je vsa prelita kri od praviéniga Abeljna do kervi
Ziaharija sinu Barahijeviga, sosebno pa presvéia
kri Jezusa Kristusa nad fo ljuidstvo prisla. — Leto
je ze Mozes prerokoval, ali veliko ve¢ Bog po
Mozesu svojimu ljudstvu Zugal reko¢: ,In vas bo
malo stevila ostalo, ker vas je bilo “poprej toliko
in brez Stevila kot zvézd na nébu. Gospod te ho
razkropil med vse narode od verha zemlje do kraja.
Tudi per tistih narodihne bos pokoja imel, tudi tvo-
jih nog podplati ne hojo pocitka iméli. Zakaj Go-
spod bo tebi tamkaj dal bojece sercé, prepadene
oci, in od Zalosti usahnjeno duso.* —

9. Kaze bozjo pravico razdjanje mést, dezela
in kraljéstev. Sosébno to opomnim: Rim je bil s
svojimi cesarji in poglavarji nekako nar hujsi sov-
raznik Jezusove sv. cerkve, iz njega so za martre
pravovérnih grozovitne in kervave povelja izhajale
po vesolnim svétu. Ali kadar se je bozji pravici
zadosti zdélo, je ona od severja mnoge narode
poslala, de so nevredne poglavarje udarili. Rim-
sko, toliko sto in sto lét poglavitno, in nar moé-
nejsi cesarstvo razdjali, in povsod hudo gospoda-
rili. — Se veé, bozja pravica je ravno to mésto,
ktériga mésta zemlja je bila s kervijo toliko tav-
zent marternikov pomocena, z dezélo okoli njega
vred dala v oblast in poséstvo poglavarju ravno té
toliko preganjane cérkve, de se od tod, od koder
so nekdej krivave povelja izhajale, zdej po célim
svétu, zdravi, cisti in svéti evangeljski nauki iz-
virajo.

Ravno tako oznanujejo druge nadloge, kot voj-
- ska, kuga, lakota in kar je vec takiga, bozjo pra-
vico, ker Bog té sibe ljudém le zavolj fréhov po-
silja; zakaj ni je tezave, ktéra bi od druged, kot
od bozje pravice nad nas prisla. Po Izaiju preroku
je Bog také govoril:  Jest storim svitlobo in sto-
rim tamo, dajem mir in posljem nadlogo. Jest sim
Gospod, kteri vse délam.“

10. Nam boZjo neskonéno pravice se oznanuje



153

leté, ker je Bog po svoji neskonéno pravicéni sodbi
perpustil, de so pervi¢ vse ljudstva hodile pred
postavo po svojih potah, in so bile brez postave
pogubljene. In po tem je tudi perpustil, de je bilo
se pod postave prav veliko ljudi pogubljenih. Pa
se dandanasni perpusti, de je brezstevilno veli-
ko ljudi pogubljenih, in ne le nevérnikov in kri-
vovércov, temuc Se veci dél katoljskih kristjanov.
Per sv. Matevzi se bere: ,(Mat. 7, 13.) Zakaj
vrata so siroke in pot je prostorna, ktera pélje v
ﬂogubljenje, in veliko jih je, kteri po nji noter

odijo. — Kako oske so vrata, in tesna je pot,
ktera v Zivljenje pelje: in malo jih je, kteri jo
najdejo.“

11. Bozjo neskoncéno pravico terdi tudi obso-
jenje hudobnih v vééni oginj. Poberite se, porece
Jezus sodni dan, od mene prekléti v vééni oginj,
kteri je perpravljen hudi¢u in njegovim angeljem. }n

12. Veéna kazin, v ktero praviéni Bog clo-
véka tudi le zavoljo eniga samiga smertniga gréha
zZaverze.

Ravno té svéte bukve nam od druge strani tudi
veliko zglédov perpovedujejo, kako de je usmiljeni
Bog #zé v tem zivljenji dobriga, nedolzniga, pra-
viéniga, zvéstiga sluzabnika svojiga varoval, po-
zégnal in z dobrotami obdaroval. Komu ni zna-
no, kako dobro %'e bilo pervim starisem, dokler
sta bila nedolzna? Kdo ne vé, kako skerbno je
Bog nad Noetam in njegovo druZino ob ¢asu povsot-
niga potopa ¢ul? Kdo zé ni velikokrat slisal, ko-
liko obilni Zégin je Bog nad praviéniga Abrahama
in njegovo hiso izgovoril? Kako skerbno je pra-
vicniga Lota varoval, in iz Sodomske strasne ne-
sréée resil? S kakim poséstvam je bogabojeciga
Jakopa obdaroval? Cigave usesa bi Se ne bile z
dopadajenjem zaslisale, v koliko ¢ast je Bog pov-
zdvignil Jozefa, Davida, Estero zavoljo njih res-
niéne poboznosti? — Ali ni mar Bog Izraeljevim
otrokam sréée, svoje vsigamogocéne pomoéi, in mi-
lostiviga zégna obetal, ¢e bojo njegovo svéto po-
stavo dopolnili? Ali jim ni tudi vsiga téga dobrot-
ljivo podelil, kadar so se njegovih zapoved derzali? —



154

Kaj je on storil trém mladen¢em Ananiju, Azariju
in Mizaelu v Babilonski pec¢i? Kako se je zader-
zal do Danjéla v levnaku? Kako je Jobu povrace-
val 2 Ali ni on sam v ceterti zapovedi obljubil otro-
kam, ktéri svoje starise spostujejo sréce in dolgiga
zivljenja?

'V novi zavézi je vodil ponizno ‘Jastirce, SVe-
tiga starcika Simeona, pobozno Ano,’ pravice zejne
in laéne modre iz jutrove dezele, usmiljeniga in
za svojiga sluzabnika skerbniga stotnika, kakor
tudi pozneji dobrodelniga stotnika Kornelja do spo-
znanja Jezusa Kristusa. Kako precudno je sv.
Petra iz jéce résil? Kako precudno serce delavni-
ga in trudniga Pavla razveselil, in v njegovim per-
zadevanji poterdil, ker ga je clo v tretje nebo za-
maknjenimu biti pustil, in mu dal zaslisati skrivne
beséde , kakorsnih ¢lovek izreci ne more. (II. Kor.
12, 2. 4.)

Rés je sicer, kakor Bog po svoji neskonéni
previdnosti ni vselej hudobnih ze na tem svétu s
hudimi kaznami obiskal, kakor tudi ni vselej
praviénih Ze na tem svétu s casnimi dobrotami
osrécil, de ravno tako on se zdej déla in obraca.
Pa per vsim tem vender se zdej veckrat vidimo,
kako se postavim zvesté bozja obljuba, ki jo je v
ceterti zapovedi dal, spolnuje; veckrat vidimo, kako
praviéni in mo¢ni Bog ocetov krivico Se na otrocih
do trétjiga in cCetertiza roda kaznuje, de je nad
nektero Igmiéo in druzino kot néko prekletsvo izgo-
vorjeno, de se velike bogastva v nié pridejo, ker
se niso Boga bali in njegovih zapoved derzali; —
veckrat vidimo , de nasprot hise in druzine, ki so
bile v révsini, tako zavoljo praviénosti starisev
pozégna, de se ofroci do trétjiga in ceterti-
ga roda zégin bozji cutijo. On sam pravi: 4,(V.
Moz. 5, 9. 10.) Jest sim Gospod tvoj Bog —
kteri milost skazem veliko tavzentam teh, kberi
mene ljubijoin moje zapovedi spolnujejo.¢ Se zdaj se
veckrat vidi, de se beséde sv. duha spolnujejo.
»(Sir. 20, 8.) Prepiranje in krivice premozenje v
" ni¢ perpravijo, in prebogata hisa bo po prevzet-
nosti k ni¢ storjena; tako bo premozenje prevzet-



155

niga s korenino izderto.“ Se zdaj pa se nasprot
vidi dopolnovati, kar je ze David prepéval: ,(Ps.
36, 25.) Mlad sim bil, in sim star postal: in se
nisim vidil, de bi bil praviéen zapusen, ali de bi
njegovi zarod kruha prosil.“ :

Desiravno pa ne smémo misliti, de se mora
vselej Ze na tem svétu po bozji pravici hudobnimu
hudo, dobrimu dobro iziti, kér bi bilo ravno leto
dobrimu veckrat pohujsljivo in skodljivo, smo von-
der ze zgorej nektere vzroke zaslisali, zakaj se se
le véasi na tem svétu hudobnimu dobro, in debrimu
hudo godi, — — —

Kako nam se sv. pismo Boga neskoncno
pravicniga oznanuje?

Ne kaze nam sv. pismo le v zglédih Boga ne-
skon¢no pravicniga, temué nam ga takiga tudi v
svojih posébnih izrekih oznanuje.

David prepéva: ,(Ps. 44, 7. 8.) Tvoj sé-
dez o Bog je od vékomaj: tvoja kraljeva palica
je palica pravice. Ti pravico ljubis in sovra-
zis krivico. — In v 38. psalmu zdihuje: ,(Ps.
38, 12, 13.) Jest omagujem pod tvojo moéno roko,
ktera mene kaznuje, ti tepes cloveka zavolj kri-
vice. — In storis, de se on posusi kakor pajk.”
Pa tudi na vééne kazni grésnikov on kaze rekoé:
»(Ps. 48, 13. —15.) Ker je ¢lovek v éasti bil, ni
razumel: on se je pozivinil, in je neumni zivini enak
postal. — Leté njih zaderzanje jim je spodtiklej;
in vonder se oni po tem s svojimi ustmi hvalijo. —
Oni bojo v pekli lezali, kakor oveé: smert jih bo
glodala. TIn praviéni bojo zjutrej ez njé gospo-
dovali: in njih mo¢ bo, ker je njih ¢ast minula, v °
pekli poginila.“ —

Po Jeremiju rece Gospod: ,(Jer. 17, 10.)
Jest sim Gospod, ki preisem serca, in lédja poznam:
jest storim slédnimu po njegovim djanji, in po sadu
njegovih misel.“

Modri pravi: ,(Mod. 4, 1. —3.) 0 kako lép
je ¢ist rod, kteri se (od éednost) svéti! zakaj
njegovi spomin je vécin: ker per Bogu in per lju-
déh hvalo ima. — Onnosi kakor premagavec vécno




156

krono, ker je placilo v hoji za cistost zadobil. —
Hudobnih rodovitna mnozica pa ne bo za ni¢, in
nepravo zasajenje ne pozene globokih korenin, iudi
nima terdniga debla.“

Nehemija pa tako moli: ,(II. Mak. 1, 24.25.)
Gospod Bog stvarnik vsih reci, strasen in mocen,
pravicen in milostljiv, kteri si sam dober kralj. —
Ti si sam dobrotljiv, sam pravi¢en, vsigamocen in
vécen.“

Tudi v novi zavézi imamo in le posebno

ocitne izréke od boZzje neskonéne pravice. Le ne-
ktere kratke zaslisimo! Kadar Jezus od sodniga
dnéva, od dnéva povracila govori, pravi: ,In oni,
ki so dobro storili, hojo k zivljenju vstali, kteri so
pa hudo storili, k sodbi.* — év. Pavel pise Rim-
ljanam: ,(Riml. 2, 5.) Po tvoji terdovratnosti pa,
in po tvojim nespokorjenim sercusebi jézo nakopa-
vas na dan jéze in razodenja pravicne sodbe bozje,
v kteri bo (Bog) vsakimu po njegovih délih po-
vernil.“ — In Korincanam pise: ,(IL Kor. 5,10.)
Zakaj mi se moremo vsi pred sodnim stolam Kri-
stusovim skazati, de vsakteri prejmo, kakor je dé-
lal, ali dobro ali hudo.“ — Jest pa le to pravim:
»(1L Kor. 9, 6.) Kteri varéno seje, bo malo zel:
in kteri obilno seje, bo tudi obilno Zel.“ Bozja
pravica je po besédah sv. pisma clo tako velika,
de nar manjsi dobro délo, se kozaric mérzle vode,
ne bo brez placila ostal. Zakaj Jezus pravi; ,,(Mat.
10, 42.) Kdor koli da piti komu smed teh nar
manjsih le kozaric merzle vode v iménu ucenca,
resnicno vam povém, ne bo zgubil svojiga plaéi-
la.“ Ravno tako bo pa tudi slédni Se tako majhni
pregrésik, slédna nepotrébna beséda, ali misel,
sledna zamuda dobriga pred tém praviénim séde-
zem kazni vrédna spoznana. Jezus tudi to s svojo
besédo oznani: ,(Mat. 12, 86.) Povém vam pa,
de za vsako prazno besédo, ktero bojo ljudjé go-
vorili, bojo odgovor dajali sodnji dan.“ — Po nje-
govih beseédah ho nerodovitno drevo posékano, in
v oliz_inj verzeno in hlapic, ki len prejéti talent za-
koplje, je v jééo obsojen.



157

Zakaj Bog na smertni greh vecne kazni
nalozi? Ali ni mar to njegovi pravici, ali
kaki drugi lastnosti bo%ji nasprotno?

Bog nalozi na smertni gréh vécne kazni zatd,
ker on hoée; hoée jih pa zaté, ker mu v njegove
presvéte naméne kot narperpravnisi perpomocki slu-
zijo; de mu pa zopet v to sluzijo, nam njegove
lastnosti, sosebno njogova medrost in svetost po-
véste. In kaj hocémo veé véditi? Ali se mar ho-
cemo z Bogam prickati? Vprasam s sv. apostelj-
nam: .0 ¢élovek, kdosi, de se hoces z Bogam prav-~
dati!“ In s sv. Avgustinam recem: ,Praviéne so
bozje sodbe, to de so skrite.“ Torej naj nam bo
zadosti véditi, ali Bog zarés gréh vecno kaznovati
ho¢e? Leté vprasanje je bilo pa Ze zdavnej po
bozjim razodenji in po naukih sv. katoliske cerkve
odgovorjeno in odgovor dostikrat poterjen. - Jezus
Krisus nas Gospod in prihodni sodnik zé s témi
besédami to resnico terdi, ker pravi, de poreée na
dan sodbe na levico postavljenim: ,Poberite se od
mene vi prekléti v vééni oginj, kieri je hudiéu in
njegovim angeljem perpravijen. In oni bojo sli v
v vééno kazin, pravicni pa v vééno Zivljenje.“
Tedej bojo po téh besédah hudobni vééno kazno-
vani, pravicni pa vééno sréco vzivali. Zopet per
drugi perloznosti Jezus v podobah vécnost kazin,
ki so grésnikam v prihodnim zivljenji perpravijene,
pokaze. On namreé trikrat zapored rece: ,Ker njih
cerva ne bo konec, in oginj ne pogasne.“ Zato
govori sv. Pavl od takih nesréénih, de bojo v svo-
Jim pogubljenji vééne kazni v peklénskim ognji ter-
péti mogli. Ravno to resnico so vsi drugi aposteljni
u¢ili, in njo je od sv. Duba navdihnjena katoljska
cérkev vselej terdila, in vérovati ukazovala. To-
rej se ponovim: Vecne kazni so in morajo biti
zaté, ker Bog hoce, de so; — to nam on sam,
vééna resnica razodéne, téga nas njegovi aposteljni
uéé, to nam cerkev vsaki éas terdi in vérovati za-
pové. In to spricovanje bi nam moglo zadostno
biti, de hi brez vsiga druziga vprasanja svojo
pamet véri podvergli.



158

Desiravno bi nam pa moglo leté bezje sprice-
vanje k véri té resnice zadostno biti, desiravno so
nam hozje sodbe nezapopadljive, in njegove pota
neizvedljive , nam vonder njegovi sklep ni tako skrit
in tamen, de bi ne zamogli tudi mi ze v tem Ziv-
ljenji saj nekterih vzrokov tolike ojstrosti boZje
neskonéne pravice spoznati.

1. Bog zavoljo svoje ¢asti po svoji neskonéni
modrosti in dobroti za pregréhe vécéne kazni Zuga,
in v resnici nad nespokoerniga poslje, de =z njimi
prostovoljnimu in do slabiga tolike vdanimu cloveku
tudi v nar hujsih in silnisih skusnjavah moéno po-
moé da, se skerbno gréha ogibati in varvati, to
pa, kar je prav in dobro izvoliti in storiti, in se s
tem nmagibkam na poti poboZnosti ohranifi in blizati
do vééniga zvelicanja. — Pomislimo to se malo bolj
na tanko! Zakaj nas je pa¢ Bog vstvaril, zakaj
nam je dal prosto voljo? Vse je Bog zavolj sebe,
zavolj svoje casti storil. Vstvaril nas je, de bi
mi njega spoznali, spodobno ¢astili .in hvalili. —
Tedej je nasa svéta dolznost, de Boga svojiga
stvarnika in Gospoda po svoji moéi in zmoznosti
spoznamo , zmed vsih drujih re¢i neskonéno bolj
ljubimo, njegove zapovédi zvésto dopolnujemo, vse
opustimo, kar je pred njim, ali pred obli¢jem nje-
govih popelnest nespodobniga, in se po tem per-
zadévamo, kar nas njemu, zapopadku vse popol-
nosti, podobne déla. Glejte, to je nas namen, nas
imenitni in svéti poklic! Ali bi nam torej mar Bog
zé zavolj svoje casti takih perpomockov ne dal,
kteri bi nas perganjali toliki namén doséci? — In
ker je on tudi vojveda ali kralj, torej postavoda-
javec céliga sveta, hoée njegova svetost, de bi se
njegove postave dopolnile, in njegova modrost mora
tak perpomoéek odbrati, kteri je kot perpravni per-
ganjk v dopolnjenje njegovih postav, brez de bi
bila pametnim stvarém njih prostovoljnest perkraj-
sana. Cimu bi bile scer postave, ko bi se ne
dopolnile, dopolnile bi se pa ne, ko bi ¢lovek v
njih dopolnjenje moéniga perganjka ne imél. — In
k vsimu temu perstopi njegova dobrota do éloveka,
ktera njega vecno srééniga storiti zeli; vécno sréc-




159

niga pa ta dobrota cloveka le takrat storiti zamore,
¢e si ¢lovek svetost perdobi: torej mu je tréha
perpomoéka, de ga od gréha zavracuje, boljSa, in
na poti poboznosti stanovitniga ohrani. Kaj pa za-
more za vse to boljsi in perpravnisi perpomo¢ biti,
kakor je vécno placilo dobrih, in vééna kazen grés-
nikov. Zakaj slédno manjsi zuganje, slédna manjsi
kazen, kot je vécna bi bila prenezmoZna, cloveka
vsaki cas in v vsih okoljsinah od gréha odverniti,
in ga k zvéstimu spolnjenju bozje volje pergnati,
ker je nagnjenje k grehu, vstavljanje volje do do-
briga, in zapeljevanje dostikrat premocno, spol-
njenje nekterih dolznost s tezkim zatajenjem zdru=-
zeno, zraven pa sercé nekterih grésnikov v svoji
hudobiji zé tako zastarano, de jih sama lepdta in
dobrota bozja, in drugo prijazno opominovanje ni¢
veé¢ obuditi in omeciti ne more: tréba je torej, de
strah njih sercé presune, in ga ¢édnostim in lju-
bezni bozji odpre. Strah jih mora pobiti, in s silo
se morajo od gréha odgnati; to se pa le zgodi,
¢e Bog kaznovavec vse hudobije z véénimi kaznami
zuga, in jih nepoboljsanim tudi rés obcutiti da.
Skus$nja nas uéi, de nase duse, ki je neumerjoéa,
¢asne kazni zadosti ne ostrasijo, in vselej od hu-
diga ne odvernejo. Koliko postavim, se tatje in
razbojniki zménijo, ¢e tudi jéco in druge casne
kazni vidijo? Ker vedd, de take kazni in spoko-
ritve niso vééne, de kmalo minejo, se jih tudi ne
bojé, in ostanejo v svoji” hudobiji. Se clo strasne
kazni v vicah nas ne zamorejo vselej od manjsih
gréhov zaverniti, in ker vémo, de jih bo konec,
si ne perzadévamo jim oditi. Ali spomin na vééne
kazni, misel de jih nikdar konec ne bo, je ze do-
stikrat moéna zadost, ¢lovésko voljo ukrotiti, od hu-
diga zaverniti, ali saj ¢lovéka vstaviti, de v hudobiji
Se dalje ne zajde, de ostermi, néki zveli¢anski
strah zadobi, kteri mu, ¢e gnada boZzja v njem
délati zacne, pot do svéte ljubézni perpravi.

Res je scer, de tudi Zuganje vécnih kazen vse-
lej in vsaciga ¢lovéka ne zamore od gréha odver-
niti in poholjsati; mekteri se vselej per vsim tem
hudobni, terdovratni, prevzéini, lakomni, necisti



160

in kerviéni ostanejo; ali ravno zaté mora Bog ta-
kim nepoholjsanim z vécénimi kaznami Zugati in ka-
znovati, de se saj kaj ve¢ hudiga storiti bojé, ¢e
ravno svoje perve hudobije ne zapusté. Zakaj kdo
vé, koliko ve¢ hudiga bi se storilo, ko bi mislili,
de kazni v prihodnim zivljenji niso toliko hude in
vécne, in de je resenje iz mjih Se upati. Na to bi
bili grésniki se le porédni, ne bilo bi jih ukrotiti,
poboznim pa, ko bi kteri bili, bi ne bilo med njimi
obstati. Tako pa véra obojnim pomaga.

Slisali smo tako zdej, zakaj Bog gréh z véc-
nimi kaznimi kaznuje. Ali ¢e nam Se sam ta vzrok
ni zadostin, poslusajmo se druziga.

2. Gréh je ze zavolj velikosti svoje hudobije
vécnih kazin vréden. Kaj je gréh, ce ga prav
pomislimo? Greh, ker se z njim bozja postava pre-
lomi, je zanicevanje samiga ziviga Boga, puntanje
zoper njega nar svetejsi bitje. Stvar teda) z gre-
ham svojiga stvarnika zani¢uje, cerv zemlje se zo-
per neskonéno svéto in popelno bitje punta, clovek
mu je nezvest, nepokoren. Kolikor viksi, kolikor
castitljivsi, in zraven kolikor dobrotljivsi je pa
bitje, ktero se zanicuje, zoper ktero se kdo punta,
komur je kdo nepokoren, toliko véci je hudI:)bija,
in toliko vé¢i kazni je vrédna. Bog je panarime-
nitnisi, nar castitljivsi bitje, bitje neskonéne po-
polnosti, in zraven se do nas neskonc¢no dobrot-
ljiv; torej je tudi hudobija- pregréhe tako rekoé
neskonéno velika. In tega-se ze od tod lahko pre-
pricamo, ker za gréh ni mogel nobedin boZji pra-
vici zadostiti, kot boZzji sin sam s svojim terplje-
njem, s svojo smertjo. Tedaj se vidi, de je hu-

obija pregréhe take reko¢ neskonéno velika, in
de mora ali bitje, ktero za gréh terpi, neskonéne
vrédnosti biti, kot je bil Sin bozji, de bi s ¢asnim
terpljenjem bozji pravici zadostilo; ali pa, ¢e bitje
ni neskonéne vrédnosti, kakorsne vrédnosti pa ¢lo-
vek in nobena stvar ni, mora tako bitje neskonéno,
to je vécno terpéti, de je bhozji pravici zadosteno.

3. Tretji varok, de so kazni vééne, je ta, ker
¢lovek bolj stvar ]’mt stvarnika ljubi, in torej
od svojiga namena zajde, vécniga zveliGanja ne-



164

vrédniga stori. Bog je clovéka zato vstvaril, de
bi njega nar bolj popolnama bitje ¢ez vse nar holj
ljubil. Kadar pa gréh stori, ali kako poséstvo,
ali kako veselje, ali pa kako domisljevano ¢éast bolj
kot stvarnika ljubi, in torej sivarnika zaverze, de
stvar zadobi. Tako tedaj stvarvsvojiga Boga iz-
voli, kieri se samiga sebe in svoje perzadevanje
daruje, v nji svoj namén in svojo sréco najti. —
Ravno to je pa strasna krivica, ki jo svojimu stvar-
niku stori: zavolj tolike krivice je pavreden, de je
vécéno od té ljubezni bozje, za ktero mu je tako malo
mar, odlocen, odlo¢en od svojiga naména, od kteriga
se je sam prostovoljno odlocil, in torej odlocen od
vécne sréce, ktera le v ljubezni bozji obstoji. —
»Clovek pa, ko je bil v ¢ast pavzdignjen, ni svoje
casti spoznal, temué se je pozivinil, in neumni zi-
vini enaciga storil.“

4. Ceterti vzrok, de so kazni za smertni gréh
vééne, je ta, ker v nebésko kraljestvo ne more nié¢
omadezovaniga priti. Ce tedaj grésnik v smertnim
gréhu umerje, mu po smerti in nikoli ve¢ ne more
gréh odvzet, ali zbrisan biti; pa tudi njegova hu-
dobna, puntarska volja ne more nikdar vec pobolj-
sana ali spreobernjena biti. Zakaj ,(Prig. 21, 13.)
kader bo drevé proti poldnem ali proti polnoci
padlo, kamor koli bo padlo, tam bo oblezalo.“
Gréh tedaj, v kterim ¢lovek umerje, ostane vécno
gréb, zato ker ga ¢lovek obzalovati in poboljsati,
svéti in praviéni Bog pa odpustiti ne more. Gré-
sna volja pa v ¢loveku, kteri v gréhu umerje, tudi
vééno grésna ali gréha Zeljna ostane. In kér tam
ni veé ¢asa, ne pokore, ne poboljsanja, je tudi
nemogoée, se v grésni volji z nar svetejsim in ci-
stejsim Bogam zdruziti, torej ostane ta vécna lo-
¢itev med ¢lovekam in Bogam. . (Luk. 16, 26.)
Med nami in vami je velik prepad postavljen, de
kteri hoéejo od tod k vam iti, ne morejo, in tudi
ne od ondod sem priti.

Ali vééne kazni za smertni gréh mniso
bozji neskoncni dobroti nasprotne?

Res je, Bog je do nas neskont‘iniai dobrotljiv.



162
Od té resnice imamo obilno spricevanje. Vender je
pa Bog cloveka prosti volji prepustil, si njegove
dobrote v prid oberniti ali pa ne, kakor sam hoce,
ali izvoli. On zamore slednimu reéi, kakor je ne-
kdaj Mozes Izraelu rekel: ,(V. Moz: 30, 19.)
Jest poklicem danes na priéo nebd in zemljo, de
sim vam odkazal zivljenje in smert, zégin in klé-
tev. Izberi si torej zivljenje, de bos mogel Zivéti
ti in tvoj narod.“ Ce si tedej élovek s svojim dja-
njem in opusanjem namest zivljenja sam sebi smert,
namest zegna' klétev izvoli, to je, ¢e élovek, na-
mest de bi si bozje dobrote v prid storil, nje sele
zaniéuje in zamétje (kar s slédnim grébham stori),
¢e rajsi stori, kar mu Bog prepoveduje, in opusti,
kar mu Bog zapoveduje, s tem oCitno naznani, de
za izvelicanje ne mara, ktero mu Bog ponuja, in
se raji nesrecniga stori. — Iz tega pa pametno so-
dite, ali se takimu cloveku kaj preve¢ zgodi, ce
se mu namest milosti in dobrote, le pravica in oj-
strost bozja oglasi; ¢e mu zvelicanje odvzame,
ktero je sam zani¢eval, in mu vééno nesrééo poslje,
ktero si je sam izvolil? Ali mu mar krivico stori,
¢e ga po njegovi lastni volji zaverze? Ali niravno
tako potrebno, de je Bog; neskoncno praviéen, kot
de je neskoncno dober? Jest mislim, de mi bo
slédni pametni to poterdil, in rekel, de je Bog
pravicen in dober, desiravno gréh vééno kaznuje.
Pa ne le samo to, ampak se ve¢: Ravno zuganje
in gotovo spolnjenje veénih kazin Se le spriéuje in
poterdi bozjo dobroto. Zakaj to je, kot smo od
zacétka slisali, silno mocna in perpravna perpomoé,
cloveka od gréha edverniti, in marsikteriga do zve-
licanja perpeljati. O koliko svetnikov je zdaj v
nebésih, ktere je ravno strah pred véénimi kaznimi
od zacetka od gréha na prave pot perpeljal, in
kdo zamore povedati, koliko jih bo se perpeljal?
Iz vsiga tega tedaj vidimo, kako resniéno je
Bog pravicen, desi tudi gréh z véénim pogublje-
njem kaznuje. Zivimo torej pred obli¢jem pravié-
niga Boga vedno v strahu bozjim, pa ne le zato,
ker vémo, de je njegova pravica neskonéno ojstra,
ampak de njega ne zalimo, kteri nam je iz svoje




163

neskonéne dobrote nauk od véénih kazen razodel,
de bi nase sercé od gréha do svoje ljubezni na-
gnil, in po ti ljubezni do vécniga zveli¢anja per-
peljal.

Cimu naj veémo, de je Bog mneskoncno
pravicen?

Ta toliko c¢astitljiva lastnost bozja nam  tudi
prav imenitne in ¢astite nauke daje — le nektere
zaslisimo.

1. Bog je neskon¢no pravicen, in on, ki nas
je po svoji podobi vstvaril, nam je zapoved dal,
de njemu cedalje podobnisi perhajamo, de se svo-
jimu naménu, popolnosti, po nji pa zvelicanju bli-
zamo, Perzadenimo si torej Bogu praviénimu tudi
enaki postati. — Bodimo pravicni do sebe in do
bliznjiga, kar duso in telo zadéne. Bodimo pra-
viéni do svojiga telesa! Ne, de bi ga brez skerbi
pitali, de bi mu zaZeljene sladnosti in veselja per-
volili, in mu naklonili, kar oéi, kar mes¢ ali napuh
zivljenja pozeli: temuc¢ bodimo praviéni, in devaj-
mo telo v suznost duha, de tako zanjegovo lepoto
in c¢astitljivost, in za njegovo veselje po smerti
skerbimo. To se pa zgodi, ¢e se zdej zatajujemo
in po besédah Jezusovih svoje telé krizamo; po-
sebno, ¢e smo ga z gréham ali slabimi navadami
spridili. In desiravno je nasa dolznost, za njega
zdravje in Zivljenje skerb iméti, mora namén vsiga
tega vonder le sam ta biti, de bi zdravje, premo-
zenje in zivljenje le v vééi in vééi popolnost duha
obragali, ne pa, de bi si zdravje, premozenje ali
zivljenje v zadnji namen svojih skerbi in svojiga
truda storili. Praviéni bodimo do svuje duse; in
pravicni smo do njé, ¢ée imamo za njo toliko véci
skerb kot za truplo, kolikor imenitnisi je od telesa;
¢e jo imamo v gospodinjo, svoje teld pa za njé slu-
zabnika in hlapca; ¢e smo skerbni za njé vééno
srééo, in de bi jo ji doségli, si po védno viksih,
in viksih popolnostih perzadévajmo. Is tega name-
na obracajmo éas, premozenje, vidne in nevidne
bozje dari kot nasim rokam izroceni talent v to,
de si z njim vééi popolnost, obilnisi izilsyhlzen‘]e, in

#



164

castitljivsi venic zadobimo. To misli Jezus, ker
pravi: ,(Mat. ¥, 33.) ISite nar poprej bozjiga
kraljestva in njegove pravice, vse io vam bo per-
verzeno.“

Bodimo pravi¢éni do bliznjiga, kar njega te-
lésne ali ¢asne re¢i zadéva. Varvajmo se, de ga
ne poskodvamo ne na zdravji, ali zivljenji, ne na
postenji in dobrim iménu, ne na premozenji. Se
ve¢, skerbimo, de mu déla milosti skazujemo, ¢e
hoéemo pobodni postati svojimu Oc¢étu nebéskimu,
»(Mat. 5, 45.) kteri da svojimu solncu sijati na
dobre in hudobne, in da deziti na praviéne in kri-
viéne.* — Ze clo pa hodimo praviéni- do duse svo-
jiga bliznjiga; poduéimo, posvarimo, in na pravo
zvelicansko pot ga z besédo in z zglédam nape-
lujmo, ne pa, de bi ga mar pohujsali, v gréh, z
gréham pa v pogubljenje napaljevali. Scer bi od
nas se kaj vec veljalo, kot samo to, kar je bozja
pravica iz presvétih ust Jezusovih Judam oznanila,
»(Luk. 11, 50. 51.) de se bo térjala od tega
rodu kri vsih prerokov, katera je bila prelita od
zacétka svetd. — Od kervi Abeljna do- kervi Ca-
harijove.“ Zakaj od nas bi se ne térjala le élo-
veéska kri, temuc neumerjota dusa v gréh zape-
ljaniga bliznjiga, in zraven Se narsvetejsi kri Je-
zusa Kristusa, ktero je vélovecen Sin bozji za nje-
ga odresenje prelil. —

Bodimo tedej v vsih re¢éh in do vsih praviéni
in nikomur ne bodimo ni¢ dolzni, kol de se me
seboj ljuhimo!

2. Radi in z veseljem dobre déla dopernasaj-
mo, ¢e se nam tudi tezko in neprijétno zdi, ¢e nas
tudi nihée ne vidi, nihée ne hvali: zakaj Bog je
neskonéno praviéen, in bo na skrivnim dopernesene
dobre déla oéitno placal, nepohvaljene oéitno po-
hvalil.  On, ki po Jezusovih besedah sSe pozirka
merzle vode brez placila pustil ne bo, nam ho
obilno povernil zé¢ za majhne dobre déla: in koliko
nezmérno Viksi bo Se le nage placilo za tezke ne-
prijetne dobre déla, ktere smo s terdnim prema-
govanjem, zatajevanjem in vojskovanjem doperne-



165
sli? ,(Mah. 19, 29.) Stotéro bo nase plaéilo, in
dosegli bomo vécno zivljenje.* '

Radi in z veseljem dobro délajmo, ¢e nam Bog
tudi precej v tem zivljenji za dopernesene dobre
déla placila ne poslje. Se le veseliti nas to mora,
ker nam zaklad boljsiga placila v véénosti nabéra,
kakorsniga nam ne bo tat ukradel, in ne mol, ne
rija snédla, In ustrasiti bi nas moglo, ko bi svoje
placilo zé v tem zivljenji za vse prejéli, ker bi
tako morde v prihodnim zivljenji ga prejeti upati
ne mogli. ,(Riml. 2, 6. — 10.) On bo vsakimu
po njegovih délih povérnil, — tem, kteri s stano-
vitnostjo dobriga djanja éastiin hvale in nestrohlji-
vosti isejo, veééno Zivljenje; — tem pa, kteri so
prepirljivi, in se resnici ne vdajo, krivici pa ver-
jamejo, jeza in serd. Nadloga in britkest ¢aka
duso vsakiga ¢loveka, kteri hudo déla; éast pa in
hvala, in mir vsakiga, kteri dobro déla.“

Radi in z veseljem dobro delajmo, akoravno
Bog perpusti, de nas svét zavolj dobrih del zani-
¢uje, in se nam posmehuje, ali pa nas se clo pre-
ganja. Véditi nam je, de je lo zé od nékdaj de-
lez praviénih, in de si nam od nehvalézniga sveta
ni kaj boljsiga placila obetati, temué ga le tam
gori per neskonéno praviénimu Bogu iskati. — Ze
nekdaj je bil nedolzni, Bogu in svojim starsem pri-
jetni in" ljubi Abel od svojiza hudobniga brata Kajna
sovrazen, zaviden, zalezvan, udarjen, umorjen.
Krotki, dobrovoljni Jakob mora zapustiti svoje sta-
riSe, svojo domacijo, svoje vse, in v ptujo neznano
dezelo pobegniti, de si Zivljenje pred svojim pre-
ganjavcam, pred svojim bratam ohrani: Ezav pa,
njegovi terdi in divji brat v miru na svoji domagiji
zivi. Nar praviénisi, nar nedolznisi Jakobovih si-
nov Jozef je bil od svojih slabih in terdih bratov
ptujcam v suznost prodan, oni pa se nad njegovo
céno pasejo, v svoji domadéiji veselé. — V stari
zavézi in v novi se vidi, in zméraj Se se kaze sko-
rej sledni dan, de grozovitni volk krotko oveo raz-
mesari, in skodljivi skopec nedolZniga golobea raz-
terga: to je, de hudobni posvetnjak praviéniga po-
bozniga kristjana zani¢uje, zasmehuje in Certi, —

‘e



166

Vender nas vse to ne sme od dobriga zaverniti,
ker vémo de je Bog praviéen, in nam bo, kar nam
je tolikokrat obljubil, vse obilno obilno povernil,
kar za njegovo ¢ast storimo ali terpimo. ,Resni-
¢no , resnicno vam povém, de bote jokali in Zalo-
vali, svét pa se bo veselil; vi bote zalostni, ali
vasa zalost bo v veselje prevernjena — in vasiga
veselja vam ne bo nihce odvzél.“

3. Ker je Bog neskonéno pravicen, naj nam
ne vpade sercé, ¢e ne moremo dobriga storiti,
kolikor bi radi. Bog bo vsake dobro misel, vsako
dobro zeljo, vsako besedo, vsako Se tolickino do-
bro delice nekdaj povernil. — On, ki nam je dal
zapoved, de ga v duhu in vresnici molimo, oseréje
in lédje pregleduje, in ima vse dopadajenje nad
se tako skrivno poboznestjo, ktero bo on sam ogit-
no pohvalil, in poplaéal. — Zgled imamo nad vdovo,
ktero je Jezus pohvalil, de je nar veé tisti dan
Bogu in tempeljnu podarila, akoravno je silno majhni
dnaric dala; zakaj ona je imela dobro voljo veé
dati, dala je pa kolikor je per svojim ubostvu
ulerpéla.

4. Misel, de je Bog neskonéno pravicen, ne
'le placdevavee vsiga dokriga, temué¢ tudi kaznova-
vec vsiga hudiga, naj nas védno od slédniga gré-
ha zavracuje, ¢e si ga ravno Se toliko na skrivnim
dopernesti obétamo; sej bozji neskoncni pravici ali
kazni ne bo clo ni¢ odslo, ne ena sama slaba mi-
sel, ali Zelja, ali neperpusena beseda, ali Se tako
skrivno djanje. Sosebno strasna je pa se le bozja
pravica nad oterpnjenimi gresniki, kteri se nikakor
ne preobernejo, in ne poboljsajo, temué vsi mirni v
svojih gréhih zivé, in si ni¢ hudiga ne obétajo,
ker jih precej ma njih hudobne déla bozja roka ne
udari. Takimu grésniku se je trésti in trepetati,
zakaj ako ravno kazen bozja pocasi hodi, vonder
le vselej gotovo pride, in je toliko vééi in hujsi,
kolikor delj poéakuje, de hi se gresniki spoznali
in spokorili.

5. Misel na bozjo pravico je tudi posebno per-
pravna, ¢e si jo kdo k sercu vzame, gresnika k
pokori obuditi, in ga tako rekoé¢ s silo pred sédez



167

milosti bozje perpeljati. Sv. pismo nam perpove=-
duje, de je sel Jona prerok v sprideno mésto Ni-
nive, in je od Boga poduéen z neskonéno pravico
to mesto iz gresniga spanja budil, reko¢: Se sStir-
deset dni in Ninive bo razdjano.* Ninivljani se pre-
strasijo, se s pokore obléko ogernejo, se vsi brez
razlocka od kralja do nar manjsiga hlapca postijo,
in Se clo zivini ne dajo jésti, in je na paso ne ze-
nejo, reko¢: ,Sledni naj k Gospodu upije, naj za-
pusti svojo hudobno pot in krivico svojih rok! Mo-
rebiti nam bo Bog perzanesel, in od svojiga groz-
niga serda odstopil.“ Ko je Bog njih déla vidil, de
so svojo hudobno pot zapustili, se jih je tudi res
usmilil, in jim ni Eudiga storil. — Tudi sv. Janez
kerstnik je Jude s pravico bozjo k pokori opomi-
njal, reko¢: ,Gadova rodovina; kdo vam je poka=
zal bezati pred prihodno jézo? Storite tedej vrédni
sad pokore! Zakaj sekira je ze drevésam na kore-
nino nastavljena; slédno drevo, ktero dobriga sadu
ne rodi, bo posékano in v ogenj verzeno.“ Jezus
sam je rekel: ,Ce ne bote pokore storili, bote vsi
pogubljeni.* :

6. Premisljevanje bozje neskonc¢ne pravice naj
nas prebudi, de s straham in trepétam delamo délo.
zveliéanja. Zakaj ce pomislimo, koliko ljudi je
po nezapopadljivi pa vender praviéni sodbi bozji
bilo od zacétka sveta ze pogubljenih; koliko se jih
se védno pogubi, in kako veliko jih bo se pogub-
ljenih , predin bo konec sveta: in ¢ée pomislimo,
kako malo jih bo pa zvelicanih: kdo bi per ta-
kih mislih ne ostermél, se ne prestrasil, s straham
in trepétam déla svojiga zvelicanja ne délal? In se
toliko bolj, ker se mi ne moramo golo iz svoje mo¢i
pred pogubljenjem pervarvati, ali pa zasluziti, de
bi bili od pogubljenja po bozji milosti reseni; temué
le Bog je, kteri v nas nevidama déla, de hocemo
in konéamo; dela pa po svojim svétim dopadajenji
iz milosti, in ne zavolj nasiga zasluzenja, Torej
zamore po bozji praviéni sodbi tudi élovek sebi
prepusen Boga zapustiti in biti pogubljen, kteri
je dozdej po milosti bozji pravicin. Zavolj téga
nas Trijenski viksi zbor skerbno z besédami sv,



168

pisma opominja reko¢: ,Ali vender, kteri mislijo,
de stojé, naj glédajo, de ne padejo, in s straham
_in trepétam naj délajo svoje zvelicanje, s trudam,
s ¢uvanjem, z milosino, z molitvami, z darmi, s
postam in s ¢istostjo.* Trésti se morejo, ki védo,
de so le v upanji casti, ne pa se v casti prerojeni.

7. Ker dandanasni skorej vse na pot veséle
razujzdanosti, ¢islane nesramnosti, veliko obétavne
pregréhe, srééne hudobije dere, moram Se zavolj
malo praviénih, de jih derééi potok posvetnjakov
~seboj ne potégne, ta potrébni nauk na sercé polo-
ziti : Ko hudobne na tém svétu srééne vidimo, nikar
toliko njih sréce, ampak pravico bozjo premisijujmo,
de bomo toliko bolj uzgani vééno sréco mémo éasne
iskati. David nas v svojih prelépih pésmih na take
misli napeljuje, rekoé: ,(Ps. 72, 12, 18. — 20.
25. 27. 28.) Poglej, gresniki, in kteri v obilnosti
na svétu zivé, bogastvo spravljajo, — Ali zavolj
goljufije si jim ti (Bog) zaderge nastavil: ker so
se povzdvignili, si jih poderl. — Kako naglo bojo
pokonéani: kmalo bojo poginili; oni bojo zavolj svoje
krivice pokonéani. — Kakor sanje zginejo, kadar
se kdo zbudi, tako bos ti o Gospod njih domisljeno
sréco v svojim méstu v nié razdjal.“ Torej perpo-
roca vécéno zvelianje iskati reko¢: ,Kaj imam jest
v nebésih (brez tebe) in kaj sim na zemlji od tebe
hotel (kakor tebe)? Zakaj poglej, vsi, kteri od
tebe odstopijo, bodo poginili: ti vse pogubis, kieri
so tebi nezvésti. Za me je pa dobro, de se Boga
derzim: in na Gospoda svojiga Boga svoje zaupa-
nje stavim.“ — Ravno tako poducno jo pa le spet
v 36. psalmu prepéva: ,(36. psl. 1. — 6.) Ne
jezi se nad hudobnimi, in ne bodi nevosljiv hudo-
délnikam. Zakaj hitro se bojo posusili, kakor send,
in bojo, kakor zelene sélisa, hitro zvénili.“ Na to
pa zopet sebe opominja ne na posvetne reéi, ampak
v Boga zaupati: ,Upaj v Gospoda, in stori dobro.
— — Razveseli se v Gospodu,in on ti bo dal, kar
tvoje sercé Zeli. Tzro¢i Gospodu svojo pot, in za-
nesi se na njega. — In on ho tvojo pravico kakor
lué, in tvojo nedolznost kakor poldansko svitloho
pokazal.“



169

Glejte , tako se je David tolazil, ker ni v po-
svetne reci, ktere minejo, in jih, komej ko zacnejo
biti, ze ni, svojiga zaupanja stavil, temué¢ v Boga,
v kterim samim je zadovoljnost in veselje serca
iskal , — v kteriga pravici so bile pa tudi njegove
svete zeljé dopolnjene. :

X. lastnost boZja:
Bog je neskon¢no milostiv,

Bog je neskoncno milostiv; nam odpusti nase grehe,
ako se resni¢no poboljsamo.

Prav iz serca me veseli, de imam gnado in cast,
lastnosti toliko popolniga in ¢astitiza Boga oznano-
vati. Veseli me vam ta nauk, kolikor sim z besédo
zmozin, razlo¢no drobiti. Veseli me, ¢e s tem zla~
govanjem kaki svéti obéutlej v sercu kteriga mojih
poslusavcov prebudim; in Bog daj tudi rastev svoji
svéti besédi. Vender z nekim sosébno milim pa pri-
jétnim veseljém zdej prestopim do nauka od to-
liko sladke, prijazne, in razveseljivne bozje last-
nosti, od bozje neskonéne milosti, ker je ona za-
¢étik in podporna mojiga in vasiga, in upanja vsiga
clovéstva, ,(Iz. 53, 6.) Zakaj vsi smo kakor ovcé
zasli, slédni se je na svojo pot obernil®, in ravno
po té lastnosti nas je Gospod, ko smo bili zgub~
ljeni, iskal, po té lastnosti nas v hlév vécniga
zvelicanja najdene nosi. S pomocjo leté lastnosti
jest tedej od nje nauk perénem, z nje pomocjo ga
tudi vi v svoj duhovni prid poslusajte in obracajte.

Kaj se pravi, se poboljsati? Kaj se pra-
vi, odpustiti ?

Za vpeljevanje v nauk od bozje neskonéne mi-
losti naj bo nar poprej odgovorjeno, kaj se pravi,
se poboljsati, kaj odpustiti? To bomo pa iz prilike
spoznali in si k sercu vzéli. — Ce je otrok svojim
stariSem nepokoren, in kaj zoper njih voljo stori,



170

se jih zavolj svojiga pregréska boji, ker vé, de
jih je zalil, in si kazin zasluzil. In ¢e ga kaz-
nujejo, mu se svoje dobrotne roke ne odtégnejo. V
¢asih ga pa tudi ne kaznujejo precej, temuc per-
c¢akujejo, ali bo sam svoj pregrésik spoznal, ob-
zaloval, in se ga v prihodno varvati kaj perzadjal.
Ako tedej otrok svoj pregrésik rés spozna, ga
obzaluje, zeli de bi ga nikoli storil ne bil, kar kes
ali grévengo imenujemo, zraven pa skléne, ni¢ veé
kaj takiga storiti, in si tudi vse perzadéne, de bi
v nobeni re¢i svejim starisem nepokoren ne bil,
recemo, ta otrok se je poboljsal . . . Starsi teda)
oboljsaniga otroka, ¢e so ga kaznovali, prejénajo
aznovati, oni imajo nad njim dopadajenje, in so
mu zopet vsi dobri: to se pravi, oni so mu pre=-
grésik in razzalenje odpustili.

Po besédah Jezusa Kristusa je pa Bog oce
vsih ljudi, in mi smo njegovi otroci. Ce ¢lovek
ﬁreéi, obéuti od znotrej strah, bojéénost, nepokoj,
akorsne mu vést prebudi. Vender Bog ne poslje
vselej na grésnika kazin, temu¢ mu da ¢as v po-
boljsanje. Med tém ¢asam ga zavracuje od hudiga
po njega vésti, z dobrimi nauki, z opominovanjem
od strani drugih ljudi, strasnimi zgledi kakih hu-
dobnih; ki so se po gréhu éasno in vééno nesrécne
storili, z vesélimi zglédi poboznih, ktere je Vsiga-
mogocni toliko Ijubéznjivo v svoje varsive vzél, s
svojim Zégnam, s svojo gnado osrécil. Na vse to
on poterpezljivo percakuje, de bi grésnik svoj pre-
grésik spoznal, obzaloval, in sklénil, nié¢ vec v
prihodno svojimu Bogu nepokorin biti, in torej ga
imenujemo perzanesljiviga. i

Ce se pa ljudjé na toliko ljubézin bozjo vender
ne ozrejo, in se poboljSali nocejo, jih bozja roka

otovo doide in kaznuje. To nam pricuje popaéeno
clovéstvo pred splosnim potopam. Sto in dvajset
1ét mu da Bog casa v poboljsanje, in ga po Noetu
opominja. Ker pa vse nié ne zda, ga s potopam
pokonéa. — Tudi razujzdanim Ninivijanam po Jonu
preroku zazuga, de jih ho pokoncal, ako se ne spre-
obernejo in ne poboljSajo. Ta prerok pokoro ozna-
nuje, in jih k poboljsanju opominja. Ninivljani



: 171

zvelicanskimu opominovanju usésa in sercé odprd,
svoje pregréhe obzalujejo, storé pokoro, se pobolj=-
sajo, in Bog jim hudobije odpusti, ter kazin per-
zanese.

In ée Bog tudi hudobne, na tém svétu kaznuje,
jim vender vsih svojih dobrot ne odtegne. Posta-
vim, uboZnimu zapravljiveu pusti v casih zdravje,
de si se kaj zasluziti zamore, v ¢asih pa kaciga
dobrotniga pomocnika. Bolehnimu neéistniku da v
casih premozenja, de si z njim zamore ali zdravje
ﬁerdobiti, ali pa v dolgi bolézni z njim v duhu po-

ore veliko dobrih dél napraviti. Lénimu v sluzbi
bozji da v ¢asih na njega starost zravin kakih kri-
zev boljsi oskerbitev in perloznost vsaj takrat véé
¢asa v bozji sluzbi in na svetisi prezivéti. Tako
tedej Bog grésniku Se med ¢asnimi kaznami per-
loznost in pomo¢ daje, se poboljsati. O¢itno pri-
cevanje za to resnico imamo nad Izraeljskim ljud-
stvam. Abrahamovi ofroci obojniga, Izraeljskiga in
Judovskiga kraljéstva so se skoraj zméraj po zglédu
drugih naredov na pregrého malikovanja na%ibali.
Velikrat jih je torej Bog pred toliko pregrého po
prerokih svaril, velikrat jih hudo kaznovati Zugal.
Ker pa vse to ni ni¢ pomagalo, je nar poprej Izraelj-
sko kraljéstvo po Asirskim kralju pustil razdjati,
njega prebivavee pa v Asirsko suznost peljati. —
Okoli sto 1ét pozneji je pa ravno take po Babilon-
skim kralju Judovskimu kraljéstvu se zgoditi per-
pustil. Njega prebivavci so bili v Babilonsko suz-
nozt odpeljani, v kteri so sédemdeset 1ét zdihovali.
Pa se tu je Bog Izraeljcam in Judam veliko dobrot
skazal, kakorsine so jim v tolazbo in boljsanje slu-
zile. Véé poboznih moz jim je v uéenike in pre-
roke obudil, de so jih suzne v Gospodovi postavi
u¢ili, in jim od Boga vesélo obljubo dajali, de bojo
kmalo iz té terdobe réseni v svojo dezélo, v bolji
case poslani, ¢e se poholjsajo, in iz céliga serca
k Gospodu svojimu Bogu ohernejo. —

Ako tedej tudi mi svoje storjene gréhe spozna-
mo, jih obzaljujemo, jih nié vé¢ ponoviti sklenemo,
in si Se le mocno perzadévamo, se slédniga gréha
obvarvati, se pravi, de smo se poholjSali. V takim



172
stanu smémo vesélo upati, de bo nas Oée nebéski
nad nami zopet dopadajenje imel, nas v svojo pri-
jaznost in ljubézin dovzél, in storil, de bomo srééni
postali, ali kar je ravno tisto, on nam bo odpu-
stil nase gréhe in zasluzeno kazen.

Koga tedej milostljiviga ali usmiljeniga
imenujemo ?

Tudi to bomo nar lozej iz poprejsne prilike
zapopadli. — Starsi, ki svojih pregrésivnih otrok
recej ne kaznujejo, temuc njih poboeljsanja perca-
ﬂujejo — starsi, ki otrokam tudi takrat, kadar jih
kaznujejo, svoje dobrotne roké ne odtégnejo, in
jih s kaznijo le poboljsati zelé — starsi, ki pobolj-
sanimu otroku pregrésik radi odpusté, se imenujejo
usmiljeni. — Ravno iz téga naména se tudi Bog
usmiljen ali milostiv imenuje, ker nasiga pobolj-
sanja poterpezljivo in ljubéznjivo peréakuje, do njega
Se s casnimi kaznami napeljuje, in poboljSanimu
grésniku gréh odpusti.

Ali ¢lovek bozjo milost, kot druge last-
nosty bozje zamore iz svoje lastne pameti
zvediti ?

Bog je ¢lovéka nedolzniga vstvaril; po njegovi
svéti volji naj bi bil tudi nedolZin ostal. Za té je
z njegovo nepokazeno voljo tudi toliko bistro pamet
zdruzil, de je ¢lovek z njo sam od sebe brez dru-
ziga zunajniga poduka spoznal praviga ziviga Boga
in njega lastnosti, kakorsinih mu je bilo v nepoka-
zenim, nedolznim stanu v pocastenje bozje, v spoz-
nanje bozje svéte volje in v razveseljenje lastniga
serca veéditi tréba. — Ker pa Bog ni ¢loveka vstva-
ril, de bi gresil, ali de bi mogel per njem odpu-
sanja gréhov iskati, torej mu tudi v njegovo pamet
ni vlozil spoznanja leté lastnosti, svoje milosti,
kakor mu je vlozil spoznanje drugih takih lasinost,
ktere so mu bile se v stanu nedolznosti véditi ali
potrébne, ali pridne. 0d tod pa pride, de pamet,
ake ravno je po gréhu oslabljena, Se vender do
spoznanja drugih lastnost bozjih svojo nekdajno moé
cuti, kar pa spoznanje milosti bozje zadéva, si ven=



173
der sama od sebe brez bozjiga poduka, iz tamnic
nevédnosti ne more pomagati.

Nasa pamet nam sicer prica, de je Bog neskon-
¢no dober , tode nam tudi perpovéduje, de je nje-
gova dobrota v tesni zaveézi z njegovo vsigaved-
nostjo, svetostjo in pravico; to je,de on vsigavédni
vsaki Se tako skrivni gréh vé; de on mnar svetejsi
slédni gréh sovrazi, de on nar pravicnisi slédni
gréh kaznuje, in de tedej on nar dobrotljivsi s
svojimi dobrotami le nedolzniga, svétiga obdarovati
zamore, kér sicer bi prejénjal svét in praviéin biti.
— Zraven téga nam pa nasa veést prica, de
smo bolj ali manj, vender pa vsi grésniki po besé-
dah sv. Janeza: ,Kdor sam od sebe porece, de
gréha nima, je laznik, in resnice ni v njegovih
ustih. — Nasa pamet nam pravi, ¢ée hocemo boZje
dobrote delézni postati in vééno zvelicani biti, de
moramo bozji pravici za gréh zadostiti, sicer osta-
nemo vécni dolzniki. Kako bomo pa bozji pravici
zadostili? Je morde Ze zadost, de se poboljsamo,
in ni¢ vé¢ ne grésimo? Pa to smo Ze tako vsaki
¢as posébej storiti dolzni, in torej Se s tém samim
z gréham storjeniga dolga nikakor ne plac¢ujemo. —
Ali mar zamore clovek kdaj vé¢ dobriga storiti,
kot je storiti dolzan, de bi s zdajSnim ostankam
poprejsni dolg kaj poplacati zamogel? Tudi téga
ne zamore, nam nasa pamet pravi; zakaj clovek je
vsaki éas toliko dobriga storiti dolzan, kolikor za-
more , in si nikdar vééi obilnosti kot je dolznostna,
ali ostanka na dobrih délih za poplaéanje s poprej-
Snim gréham storjeniga dolga ne more perdobiti.
Kam tedej naj se v takim stanu oberne? Storjeniga
ne more nestorjeno narediti, Kje naj pomoci ise,
de vééno nesrécin ne bo? S kakim zadostilam za-
more bozjo pravico utolaziti? Kako se bozjih dobrot
vdeléziti? Gléjte, na vse te vprasanja si cloveska
pamet sama sebi prepuSena nikakor zadostno od-
govoriti ne more! Odpusanja gréhov zamore Zeléti,
to de iz sebe zvéditi, ali in kaké ga je mogoce
zadobiti, in ga za gotovo upati sméti, zatd ne najde
nobene terdne stopnje. o

1z téga vzroka so marsikdaj céli narodje, kie=



174

rim ni lué¢ sv. vére svitila, in ki so vender potrébo
opravicéenja zavolj svojih gréhov ¢utili, mnoge za-
dostila in pomoéi opravicenja si domisljevali. Takd
so postavim dolge molitve opravljali, mnoge daro-
ve, dari pod raznimi podobami nanasali, clo svaje
otroke darovali, in sami sebe terpinéili; pa vse take
dostikrat grozovitne zadostila jim serca niso umi-
rile, dokler jim lué od néba doli ni posvitila, Iué
namreé¢ beséde bozje.

In se zdej bi tudi mi v ni¢ boljsim stanu ne
bili, ko bi nam ne bila lu¢ sv. vére posijala. Ona
nas uéi, ona nas zagotovi, de je Bog usmiljen, to
je, de nam hoce gréh odpustiti, ako nad nami po-
trébno perpravo k odpusenju najde, in de nas po
odpusenim gréhu zeli tistiga zvelicanja vdeléziti,
ktero je on svéti in praviéni sodnik le tém perpra-
vil, kteri nikdar svoje duse z gréham ognjusili niso.

Ali se pameti nikakor bozja milost ne
zazdeva ?

Nasi pameti se bozja milost iz téga zazdéva,
ker pamet spozna, de bi bil Bog precej po doper-
nesenim pervim gréhu élovéka kot nekdaj grésne
angelje po svoji pravici zavréci mogel; se véé, de
bi bil mogel clovéka Ze le s povérbanim gréham
ognjuseniga od sebe odloéiti: vidimo pa vender, de
on ljudi, ée kaj hudiga storé, ne kaznuje precej,
tedej mora kak mocin zaderzik biti, kteri bozjo
neskonéno pravico perzanesljivo stori. Toliko se
nasi pameti zazdéva, to de vzroka téga bi sama
od sebe ne mogla spoznati, ko bi ga ji bozja be-
séda ne oznanila, tudi bi si milosti bozje ne znala
oberniti v dusni prid, v odpusenje gréha, ko bi je
ravno {a bozja beséda ne poducila.

Al in kako nam sv. pismo stare zavéze
bozjo milost oznanuje ?

Kaj pa de ne smémo v .nar starisih ¢asih med

Hebrejci toliko matanknih in popolnih zapopadkov.

od bozje milosti iskati, v dasih, v kterih se ni bilo
take cistih zapopadkov od Mesijaza svéta in njego-~
viga duhovniga kraljéstva : ker to lastnost je se le




175

presrééno opravila ¢lovékoviga odresenja po bozjim
Sinu Kristusu Jezusu prav razjasnilo, kar nam pa
se le sv. pismo nove zavéze odgerne ali razodéne.
— Vender pa Ze tudi v stari zavézi sliSimo nepre-
néhama veselo resnico dopovedovati, de je Bog per-
pravijen zarés poboljSanim grésnikam greh in kazin
odpustiti. — Ze Kajna je ﬁog sam uéil, de bo v
poboljsanji mir in zadovoljnost serca odpusanje
gréha in povracilo zadobil, rekoé: ,(I. Moz. 4,7.)
Ali ne bos povracila prejél, ako bos dobro sto-
ril: ako pa hudo, kaj ne, de bo gréh precej pred
durmi ? vender naj je pozeljenje do njega pod te-
boj, ti pa éez tisto gospoduj“! — i’)b Noetovim
¢asu je milostljivi Bog ljudém sto in dvajset 1ét v
poboljsanje odloéil, in jim je Noeta v pridgarja dal.
Ko bi bili ljudje takrat sami v sé sli,in se pobolj-
sali, bi jim bil Bog gréh in kazin odpustil. — Tudi
Abrahamu je bila bozja milost znana, in torej je
za Sodomo s tolikim zaupanjem prosil. — Kadar je
Mozes Izraeljcam postavo podal, jim je kazin na-
povédal, ¢e se bojo ¢es postavo pregrésili: oblju-
bil jim je pa tudi odpusanje kazni, ¢e se bojo
zopet postave derzali, in se iz céliga serca po po-
stavi ravnali. — Izraeljci so tudi resni¢no vselej le-
té obéutili. Kolikorkrat so koli gresili, so bili udar-
jeni, ée so se pa poboljsali, jim je bila siba od-
vzéta. — In Bog sam se Izraeljcam ne razodéne
samé praviéniga, temué tudi usmiljeniga rekoc: ,(IL
Moz. 20, 5. 6. 2. — 4. 8. 14.) Jest sim Gospod
tvoj Bog, mo¢ni Bog, kteri nobeniga druziga zra-
ven sebe ne terpi, in obiSe ocetov krivico na otro-
cih do tretjiga in cetertiga roda per téh, kteri mene
sovrazijo. — In storim usmiljenje na tavzente tém,
kteri mene ljubijo, in se moje zapovedi derzé ;“ — ali
kar je vse eno, storim usmiljenje brez mére, brez
meje. — Se bholj zlozno pa bozjo milosi psalmi in
preroki dopovedujejo. Le v'102. psalmu peslusajmo
razsvitljeniga kraljéviga pévea: ,Hvali Gospoda,
moja dusa! in nikar ne pozabi vsih njegovih dobrot.
~"(On je taisli) kteri vse tvoje pregréhe odpusa:

- Kteri vse tvoje slabosti ozdravlja: — Kteri tvoje

Zivljenje od smérti rési: Kteri tebi obilno milost in



176

usmiljenje skaze.— Gospod je usmiljen in milostiv:
dolgozanasljiv, in poln usmiljenja. — On se ne jezi
brez néhanja: in tudi ne Zuga na vékomaj. — On
ne ravna z nami po nasih pregréhah; in nam fudi
ne povracuje po nasih hudobijah. — Zakaj kakor
visoko je od zemlje do nebés, tako veliko je nje-
govo usmiljenje nad témi, kteri se njega bojé. —
Kakor dalje¢ je juiro od vecera, tako dalje¢ je on
nase pregréhe od nas pestavil. — Kakor se oce
otrok usmili, tako se Gospod tistih usmili, ki se
njega bojé. — Zakaj on vé, kako slabe stvari smo
mi. On se spomni, de smo prah“. — lzaija pa jo
tako uéi: ,(lza. 55, 7.) Naj zapusti hudobni svojo
pot, in kriviéni svoje misli, naj se k Gospodu po-
vérne, in on se ga bo usmilil, in k nasimu Bogu,
zakaj per njem je obilno odpusanja“. — — Ecehielu
Bog zapove tako oznanilo Izraeljcam dati: ,(Eceh.
33, 411.) Kakor resni¢no jest zivim, noc¢em smerti
hudobniga, temu¢ de se hudobni od svojiga djanja
oberne in zivi. Spreobernite se, spreobernite se
od svojih tako hudobnih dél: in zakaj bi umerla hisa
Izrael. — Per preroki Joelu berem: ,(Joel. 2, 12.
13.) Sdej tedej pravi Gospod: Obernite se k
meni iz céliga serca, s postam, z jokam, in z zdi-
hovanjem. — In rastergajte svoje serca, ne pa svo-
jih oblaé¢il , in obernite se k Gospodu svojimu
Bogu: zakaj on je dobrotljiv in milostljiv, poter-
pezljiv in obilniga usmiljenja, in rad odjénja od téga,
s ¢imur on tepe. —

Kako nam bukve nove zaveze bozjo mi-
lost oznanujejo ?

_ Ze sv. pismo stare zavéze nam, kot smo ravno
slisali, vidno bozjo milost odkazuje, vender jo oéém
nase pameti Se le sv. pismo nove zavéze prav na
svitlobo postavi. Ona nam dopovéduje, kako skerbno
in ljubeznjive je Bog ¢lovestvo od pogubljenja
otél: Tako je Bog svét ljubil, de je dal svojiga edi-
norojeniga Sina, kteri je zmotjene do spoznanja
njih nesréce, in do poboljSanja vodil, in bozji ne-
skonéni pravici za grésno élovéstvo zadostil; ka-
korsniga zadostila zunaj njega nebd in zemlja nista



177

zamogla dati, in brez kakorsniga bi ne bil mogel
nihée odpusenja gréha, in torej tudi ne zvelicanja
doséc¢i. — Ono nam dopovéduje, kaj je Jezus
Kristus vse v dopolnjenje téga svojiga opravila sto-
ril. S svojim krotkim in prijaznim podukam je gnju-
sobo zmot iz uma in velje zbrisal, de so ljudjé za-
mogli od Boga sebi v sercé zapisano postavo v
novi¢ vglédati in brati. Z njim jim je odkazal njih
pregréhe, odkazal strasne kazni, ii so si jih z
njimi zasluzili. Z njim jih je ljubeznjivo pobolj-
sanja opominjal, in jim je vesélo obljubo dajal, de
jih ‘bo na to njegovi Oc¢e nebéski zopet v svojo
ljubézin, v svoje otroke vzél; in v viksi posvit-
ljenje in poterjenje té resnice jim milo prilike od
zgubljeniga sina perpovéduje. Oznani jim, de od
svojiga Océta ni v to poslan, de bi svét sodil, te-
muc de bi iskal, kar je bilo zgubljeniga. Imenuje
se sam dobriga pastirja, ki hiti za zgubljeno ov¢ico
v pusavo, in jo skerbno iSe, dokler jo najde, naj-
deno pa poln veselja na svoje narocje zadeéne in
domu nese, nad ¢imur se clo angelji v nebésih ve-
selé. Ono, sv. pismo nam dopoveduje, kaké sladko
tolazho je bhozji Sin sam v skesane in poboljsane
serca vlival, v serca grésnikov, kteri so vanj
zaupali: Zaupaj moj sin, moja héi, tvoji gréhi so
ti odpuseni! Clo razbojniku da toliko vesélo obljubo:
Se danes bos z manoj v raji! Ono nam dopoveduje,
de smo za veliko in drago céno kupljeni, ker ﬂe
vélovééeni Sin bozji po besédah prerokov nase gréhe
in hudobije sebi nalozil, se bozji pravici v dar dal,
in se pustil kot jagnje v mesnico, poln poterpezlji-
vosti v terpljenje in smert peljati, de je v spravo
z Bogam za nas svojo presvéto kri prelil. — Ono,
sv. pismo, nas se prav posébno bozje milosti s tém
zagotovi , ker nam perpovéduje tisto veliko oblast,
ko jo je Jezus svojim Aposteljnam in njih nastop-
nikam dodélil rekoc: ,Prejmite sv. Duha, kterim
bote gréhe odpustiliyso jim odpuseni“! Torej so se
aposteljni in njih nastopniki po tém usmiljenim po-
velji vselej ravnali, in v njem zapopaden nauk od
milosti bozje, ktera v resnici spreobernjenim gres-
nikam gréh odpusa, zvesto oznanoval;.z Sv. Peter



178
pravi: ,Gospod poterpezljivo ravna z nami, ker
noée, de bi bhili kteri pogubljeni, ampak de bi se
vsi k pokori povernili.“

Ali st pa,té dvé lastnosti: bozja pravica
tn bozja milost niste nasprot?

Bozja pravica nas uéi, de mora Bog zavolj
svoje svetosti slédni greh po njega velikostiin per-
méri nad slédno s pametjo obdarovano stvarjo, naj
si je angelj, ali clovek, smertni gréh pa vééno
Kaznovati, ker bozji neskonéni pravici nobeno ome-
jeno bitje, nobena stvar za krivico z gréham stor-
jeno ne more zadostiti. — Bozja milost pa nam
pravi, in nas zagotovi, de Bog v resnici skesanim
in poboljSanim grésnikam gréh in z njim zasluZene
kazni odpusti. — Mislil bi si tedej lahko kdo, ¢e
Bog skesanimu in poboljSanimu grésniku gréh in
kazin odpusti, njegova pravica ne kaznuje po za-
sluzenji gréha; ce ga pa po zasluzenji kaznuje,
per njem milosti biti ne more?

Na to odgovorim: Resni¢no je to, de je Bog
pravié¢in, in de on po svoji pravici gréh nad slédno
s pametjo obdarovano stvarjo po njega velikosti in
Kerméri, smertni gréh pa vééno kaznuje, e ni za
irivico z gréham storjeno permérjeniga zadostila,
kakorsniga pa nobeno omejeno bitje, nobena stvar,
in tedej tudi ¢lovek Bogu dati ne more. — Resniéno
je pa tudi, de Bog skesanimu in poboljSanimu grés-
niku gréh s znjim zasluZenimi kaznami vred odpusa,
to je, de je milostljiv;—pa si vender té dvé last-
nosti niste nasprotne, temu¢ si, le poslusajte, to-
liko prijazno roke podajaté, grésmiga ¢lovéka iz
vééne nesréée resiti, brez de bi bilo tréba bozji
pravici kaj odjénjevati. In to sicer tako: Ker se je
Sin bozji véloveédil, in za gréhe vsiga clovéstva
svojo presvéto kri prelil, je bozja pravica nad njim
gréh kaznovala, on je pa bozji pravici zadostilo
neskonéne vrédnosti, in torej obilno zadostile per-
nésil, in nam z njim bozjo milost perdobil. Sv. Pe-
ter pise: Védite, de niste s strohljivimi reémi, s
zlatam in srébram od svoje hudobne. poti réseni:
— ampak z dragoe Kristusovo kervjo, kakor cistiga




179

neomadezevaniga jagnjeta.“ — Tedaj je Bog po-
boljsanimu grésniku usmiljen brez razzaljenja nje-
gove pravice.

Cimu naj vémo, de je Bog mneskoncno
milostljiv ?

. 1. Misel, de je Bog neskonéno milostljiv, naj
nase sercé razveseli, in s sladkim upanjem na-
polni. Zakaj grésniki smo, vsaki dan Se nekoliko
gresimo, in nihée ni brez gréha. ,Kdor poreée 2
de nima gréha, je laznik, in ne govori resnice.
Kaj pa bi zaceli, ko bi ne védili, de je Bog ne-
skon¢no milostljiv, in po svoji milosti perpravijen,
v resnici poboljsanimu grésniku gréh odpustiti! Stra~
sno obupanje bi se nasiga serca polastilo, in nikdar
bi ne mogli veséle ure iméti v svojim zivljenji, ker
bi se nam bilo védno pred bozjo pravico trésti. Pa
kaksina groza bi nas se le na zadnjo uro pred
vratmi v vécnost sprehajala! Ce ze hudodélnik od
straha trepéce, in je od britkih skerbi ves prepa-
den, kadar zasluzeni kazni na prot gré, kaj bi se
le od grésnika rékel, kadar ¢uti, de se bo zdej in
zdej ura perblizala, in de je ze tu, ko bo v roke
praviéniga Boga padel, iz kterih vééno veé résen
ne bo? Ali Jezus Kristus nas je poducil, de smémo
od neskonéno usmiljeniga Boga odpusanje gréhov
upati, in ¢ée se le po zglédu zgubljeniga sina k
Bogu svojimu Oc¢étu nebéskimu v pokori in pobolj-
sanji povernemo, nam ni vé¢ tréba od straha ko-
pernéti, temu¢ se smémo s prijétnim zaupanjem hisi
svojiga O¢éta, z mirnim sercam hisi veécnosti blizati,

2. Ne smémo pa vender zgresiti, de je bozja
milost z drugimi lastnostmi v tesni zvézi, v tesni
zvési z njegovo vsigavédnostjo, pravico in svetostjo,
in torej ne obljubi slédnimu odpusenja gréhov, in
zvelicanja, ¢e porece Gospod, Gospod! temuc de
gléda na spreobernjenje serca, na poboljsanje Ziv-
ljenja. Bozja pravica ne perpusti drugac gres_mkam
gréhov odpusati, in bozja svetost ne perpusti dru-
ga¢ grésnikov v gnado in ljubézin sprejémati, kot
¢e oni sami v sé gredo, svoje gréheisggfnajo, per=



180

seréno obzalujejo, se poboljsati terdno skiénejo,
in se torej slédne perloznosti, ki jih utegne v gréh
napeljati, skerbno ogibajo, zraven pa s pogrejsnim
gréeham storjeno skodo porovnati skerbé. Nad ko-
mur se tega ne najde, tému Se solnce milosti boZzje
ne vzhaja, temuc je le bozji pravici v mastovanje
perhral};en.
3. Desiravno vémo, de je boZja milost neskonéna,

se pa vender skerbno varujmo, de ne bomo ravno
zato raji v gréh pervolili, ali se v grésne priloz-
nosti podali, zakaj s tém bi se ostudne nehvaléz-
nosti, prederzniga zaupanja v bozjo milost vdele-
zili, kar je gréh v svetiga Duha. Od téh gréhov
pa Jezus pravi, de ne bojo ne na tém in ne na
unim svétu odpuseni; to je, tak clovek se na tém
svétu tezko, ali pa se clo ne spokori, gréhi so pa
tako veliki, de z njimi ognjusen élovek na unim
svétu ne pride v vice, temuc v pekel, kjer ni veé
odpusenja, in vééno ne ve¢ casa pokore. — Vtisni-
mo si torej raji tole v sercé: Desiravno ,Gospod
percakuje, kakor Izaija govori, de bi se nas usmi-
lil“, ko nas po lastni vesti, po starsih, spovedni-
kih, pridgarjih, po drujih modrih in dobrih ljudéh
opominja, svari, k sebi klice, bo pa to njegovo
usmiljenje vender le nekoliko ¢asa terpélo, kar ravno
ta bogabojééi prerok pravi: ,Méra mu bo odmér-
jena, in po tém bo pokonéan.“ Ravno to resnico,
¢e je tudi milost bozja v Bogu neskonéna, de pa
do slédniga ¢lovéka posébej le en odmérjen c¢as
terpi, nam zgléd Jeruzalema in Judovskiga ljudstva
okaze. Uc¢il, opominjal, svaril, kaznoval ga je
og ze tolikokrat, posiljal mu je sv. mozé, prero-
ke, de so mu pot pravice odkazovali, ga nanjo na-
pei‘]evali.r Poslédnié jim poslje svojiga edinoroje-
niga Sina, pa tudi njega in njegoviga sv. nauka
ne sprejmejo. Na to Gospod svojimu usmiljenju do
Jeruzalema in do Judovskiga ljudstva mejnik po-
stavi, mu odtégne spoznanje dobrotljiviza nauka,
in na zadnje tudi nauk, in izdal ga je svoji pra-
vici, kar je se Jezusa globoko v sercé ginilo, de
se je nad njim zjokal rekoé¢: ,Ako bi bilo paé
¢as svojiga obiskanja sposnalo, zdej je pa skrito pred



181
tvojimi o¢mi“! Ravno taka se Se zdej godi; Bog
velikokrat tudi med nami per tém ali per tem mejo svo-
jimu usmiljenju postavi, akoravno je v njem ne-
skonéno. Kadar si ga namreé zaéne ¢lovek v gréh
obracati in ves prederzin misli: se ga bom Ze Se
cez kaj casa delezniga storil, zdej pa hotem ne-
koliko ¢asa v starih priloznostih, drusinah in gré-
hih ostati, ga Bog zapusa s svojo gnado, in mu
spoznanje dobrotljiviza nauka odvzame, de ga nauk
ve¢ ne veseli, de ga zacne nepotrébniga iméti, in
opusati. Na to pa v slabe navade zaide, se v njih
vkorenini, in poslédni¢ se zgodi, de mu je gnada
odvzéta, in de véé usmiljenja in odpusenja ne do-
séze. Zatorej sv. Duh sledniga pred tako silno ne-
varno zmoto kot ostudno nehvaléznostjo svari rekoé:
»(Sir. 5, 6.) Nikar ne reci: Bozje usmiljenje je
veliko, on se bo usmilil ¢ez obilnost mojih grehov.
Zakaj njega serd se tako hitro perbliza, kakor
usmiljenje, in na grésnika se njegovi serd ozira.
Njegova jeza bo naglo persla,in ob éasu masteva-
nja te bo razdjal.“ — Misel, de je Bog do nas
grésnih stvari milostljiv, naj nas torej se le od
gréha zavracuje, in sicer toliko véé, kér smo mu
za mjegove milost hvaléznost in ljubézin dolzni.
Varimo se zato vsiga, kar je njemu zoperniga, svoje
gréhe pa obzaljujmo-in opustimo, in si z novim
pobozrim zivljenjem perzadevajmo njegove ljubezni
in milosti deléznim postati.

4. Ce bozjo milost pomislimo, naj nas fo pre-
misljevanje k poniznosti napeljuje. — Zakaj spo-
znati moramo, de ne smémo svoji moci ali svojimu
zasluzenju perpisovati, ker se nismo pogubljeni,
temué¢, de bi bili ze zdavnej v nesrécni tovarsiji
zaverzenih angeljev, ko bi nas bil Bog po svoji
pravici sodil. Oh kdaj bi se bila Ze nad nami po-
terpezljivost nar ljubéznjivsiga ¢lovéka vtrudila, ko
bi ga bili le desetino {olikokrat Zzalili, kot smo se
v Boga pregresili! In on nam nehvaléznim ze toliko
¢asa zanasa. Zanésel nam je ob ¢asu, ko smo hu-
dobne misli v sebi premefovali, kaké bi mu tudi v
djanji zopervali; zanésel nam je, ko smo ga s
slabimi pogovori tako reko¢ preklinjali; zanésel nam



182

je, ko smo s slabim djanjem njegovi tempelj, kar
smo mi, odsvecevali; zanésel nam je, ko smo Ze
tolikokrat do dobriga opominovanja gluhe usésa,
terdovratno sercé iméli; zanésel nam je ob éasu, ko
so se angelji nad nasim strasnim prederznjenjem
zavzeli, nad naso gerdo nehvaléznostjo ¢udili, in
peréakovali , kdaj jim bo Bog veojsknih mnozic
ukazal, nam po nasih délih poverniti; ko so hili
nebo, zemlja in pekel perpravljeni, nas na povelje
nar svetejsiga in vsigamogoéniga Boga pokoncati.
Njegova neskoncna milost nam je se le zanasala, in
nas se clo # brezstevilnimi dusnimi in telésnimi do-
brotami obdarovala. O kake meéni perganjik nas
osrametiti, ponizati,in v poniZnosti ohraniti je tako
premisljevanje ! — Usmiljeni pogled Jezusov je Petra
osramoiil, ponizal in veédne v poniznosti ohranil. —
Oh ko bi to tudi per nasih sercih spomin v Jezusa
opravil, pa¢ hi enkrat z Davidam vesélo porekli:
»Gospodove usmiljenja bom vééno prepéval.% — Do~
bro mi je, ker si me ponizal.“

3. Bozja milost naj nase sercé do hvaléznosti
prebudi, ker je ravno ona, ki nas ¢asnih in véénih
dobrot vdelézi. Kraljévi prerok dobrote bozje mi-
losti tako premisljuje, in svojo duso k hvaleznosii
obudi: ,Hvali moja dusa Gospoda, in nikar ne po-
zabi vsih njegovih dobrot.“ On nastéva bozje do-
brote vsako posebej, in jih s hvalo zdruzi. Hvali
ga a) za odpusanje grehov, ker pravi: ,On je,
kteri ti vse tvoje gréhe odpusa.“ b) Hvali ga za
ozdravljenje slabost, ktere odpuseni gréhi za sehoj
zapusté: on je: ,kteri vse tvoje slabosti ozdravlja.”
c) Hvali ga za resenje od vééniga pogubljenja,
blizo kteriga je Ze bil: on je: ,kteri je tvoje ziv-
ljenje od pogubljenja resil.“ d) Hvali ga za veliko
drugih milost, s kterimi je bil obdarovan: on je:
Hkteri ti obilno milost in usmiljenje skaze“. e) Hvali
ga, ki mu je Zelje z dobrotami dopolnil: on je:
whteri te z dobrotami po tvojih zeljah obdaruje®.
f) Hvali ga za upanje srééniga od smerti vstaje~ -
nja: on je: ki te ﬁakor postojno pomladi.“ — Tudi
sv. Pavel Boga hvali zavoljo njegove milosti: ,Jest
se mu zahvalim, kteri me je poterdil, Jezusu Kri-



183

stusu Gospodu nasimu, — ker sim bil poprej pre-
klinjevavic: zdej sim pa bozjo milost doségel%, —

Ker je pa nar imenitnisi in nar poglavitnisi délo
bozje milosti vélovecenje bozjiga Sina Jezusa Kri-
stusa vzrok in studenec vsih drugih dél usmiljenja
hozjiga, bi torej mogli slédni dan sosébno zato,
kot tudi za vse druge deéla milosti Boga perseréno
zahvaliti, na ¢esar nas sama cerkev sledni dan tri-
krat opomni, kadar zjutrej, opoldne in zveéér zvo-
niti ukaze v spomin angeljeviga pozdravljenja —
spocetja Device Marije od sv. Duha — in vélove-
¢enja Sinu bozjiga — ter nasiga odresenja.

6. To, de je Bog do nas milostljiv, naj tudi
nas usmiljene do nasiga bliznjiga déla, sicer bi ne
mogli Bozje milosti delézni postati. Jezus nas tega
uéi rekoé: ,Bodite usmiljeni, kakor je tudi vas O¢e
usmiljen; ot?pusu'te, in vam bo odpuseno. Zakaj, s
kakorsino méro bote mérili, s tako se vam bo
mérilo. — Ali niso té beséde per toliko ljubéz~
njivim nauku od bozje neskonéne milosti vender
kakor moéne stréle do serc vsih tistih, kteri v
prepiru, v jézi, v sovrastvu med seboj zivé, in
nauka od ljubézni sovraznikov ne razumijo, ali
veliko véé dopolniti nocejo? Pa naj jim le bojo,
saj so sami krivi, de jih zadenejo! — Vam pa,
ki imate Se sercé za sladik jarm Jezusoviga sv.
nauka te le besede na sercé polozim, in z njimi
znani nauk perporocim: Otrocici, ljubite se med
seboj ! Bodite si dobrovoljni! Odpustite si radi ras-
zaljenje; saj mi Se veckrat in veliko hujsi Boga
zalimo! Odpustite mu, ¢ée vam tudi kdo krivico
stori; saj mi se véci krivico Bogu z slédnim greé-
ham storimo : nas dolg do Boga je vééi v perméri
do krivice, ki jo nam bliznji stori, kot desét tavzent
centov zlata v perméri do sto denarjev! Se clo svo-
jimu sovrazniku ni¢ hudiga ne Zelite ino ne pervo-
site, veliko ve¢ mu nesrééo odvernite, ¢e je mogo=
ée, in mu dobro storite, kolikor zamorete. Nikarte pa
misliti, de je to moj nauk; nak, to je Jezusove
povelje do slédniga, kdor zeli z njim v nebésih
stanovati in kraljévati; On namrec¢ pravi: ,,(Mat.
5, 44. 45.) Ljubite svoje sovraznike, dobro jim



184

storite, kteri vas sovrazijo, molite za nje, kteri vas
preganjajo in obrekujejo, de bote otroci svojiga
Oceta, ki je v nebésih, kteri da svojimu solncu
sijati na dobre in hudobne, in da deziti na praviéne
in kriviéne.* — In kar nas je nar ljubéznjivsi uée-
nik od usmiljenja do sovraznikov z besédo uéil, to
nam je s sprelepim lasinim izglédam odkazal. Na
kriz perbit v strasnih boleé¢inah, in grenko zanice-
van se svoje suhe usta odprein z vsahnjenim jezi-
kam prosi — za koga, ali mar za svoje prijatle,
aposteljne, za svojo mater? Nak, za svoje grozo-
vitne, neusmiljene sovraznike s toliko milimi besé-
dami prosi: Oce, odpusti jim, saj ne véjo, kaj
délajo! In kolikorkrat po Jezusovim nauku molimo:
Odpusti nam nase dolge, kakor tudi mi odpusamo
svojim dolznikam¥, tolikokrat se spomnimo, de smé-
mo le takrat od Boga milosti in odpusenja gréhov
upati, kadar tudi mi iz céliga serca njim odpusti-
mo, kteri nas razzalijo, to je, ¢e smo do svojih
nasprotnikov usmiljeni.

X1. lastnost bozja:
Bog je nespreminljiv.

Bog je nespreminljiv; on je vékomaj ravno tisti.

Na svétu je védno spreminanje, lastno je vsim
reéém, vsim stvarém. Kar je svét vsivarjen se stirje
casi léta neprenéhama verste. Prijétna pomlad merzlo
zimo prezene, doline in goré, drévje in polje s
svojo prazni¢no obléko ogerne, vse, kar je zimski mraz
osmertil , prebudi, oZzivi. Pa kmalo je permorana
polétju jenjati, ktero v sad njé cvet zdeluje. Ali
tudi polétje se stara, njegova vroéina se ohladi in
njega mesto bolj dolgacasna jésen nastopi, ktera
sad in poljski perdélik pogodi. Potlej pa zemlja
8vojo praznicno obléko sléce, in stanovanje mrazu
in zimi perpravi. — Enako spreminanje ponavlja
vse druge recl, ubraniti se mu nobena moc ne za-




185

more. Stvar stvar odriva, stvar stvari mésto jenjuje,
prostor daje. Ré¢ se razpade, in njé razpad da
kal za drugo. Moéni hrast, ki je sto in sto 1é¢
vétru in zimi, mrazu in vroéini v bran stal, zacne
s casama pod tézo svojih 1ét pésati, slabéti in
trohlenéti, poslédni¢ pa omaga, in se v drob raz-
vali. Njegovi razval pa pozivi cvetlice in zélisa;
pa kmalo tudi one vsahnejo. Zvér, kise je s kerv-
jo slabotnih zivalic mastila, postane poslédnié ko-
silo drugih Zival. — Glejte tako je na svétuvse pod
postavo spreminljivosti, in spreminljivost je nar belj
nespreminljiva na svetu.

Kakorsina je pa na svétu z vsimi drugimi zivimi
in mertvimi stvarmi, de so védni spreminitvi izdane,
taka je tudi s slédnim ¢lovékam posébej, s célimi
narodi sploh. Rod je od roda odrinjen, narod na-
rodu jenjuje, céle ljudstva se iz zemlje pogubé, in
druge na njih mésta nastopijo. — Vse omahljivo
pride déte na svét; ne more si zivljenja ohraniti,
le s stokanjem in s solzami zamore drugih serca
meéiti. Pa kdo bi verjél, de ono, ki si samo se
solze od oc¢i obrisati ni v stanu, moéin moz, in v
¢asih strah tavzentam drugih ljudi postane? Ali kdo
bi tudi verjél, de njegovi moci, éasti in njemu sa-
mimu zadnjaura bije 2 Njegovo obli¢je omedli, nje-
gove ofi obstojé in stekléne postanejo, roké in noge
mu odpovedd, beséda mu zastoji, — in dano_bo
zdej njegovo truplo strohljivosti in ¢ervam v jed.
S casama pa se $e clo njegov spomin zgubl. Ch
le koliko velikanov in mogocnih je ze nekdajne case
zivelo; pa zdej ni véé njih, in ne njih sledi! In
¢ez majhno 1ét se bo také od imenitnezev zdajnih
¢asov govorile. — Spremenitev je délez vsih stvari,
vsih ljudi. ' ‘

Ali spreminljivosti ne uglédamo le s telésnimi
oémi na vidnih rec¢éh, temuc¢ jo skusamo tudi od
znotraj v nevidni dusi, ée se do njé s premislje-
vanjem podamo. — Misli, sodbe, sklepi, nagnjenja,
veséle in zalostne, prijéine in grenke obcutenja se
v nas bolj naglo kot lepo in hudo vreme spreminajo.
Kar ¢lovéka v otroéjih létih mika, ga mladénéa veé
ne veseli, kar ga mladénca veseli, se mu mozu ne



186

perléze, po komur si moz perzadéva, se mu na
starost nékako pergraja, — Kar ravno zdej terdno
skléne, po preteceni uri zaverze. — Ravno se ves
na pot poboZnosti poda, ali le prehitro ga micni
gréh, kterimu se je za vééno odpovédal, na se
potégne. Kar danas s toliko vnémo zida, jutri
podera. — Zdaj komu toliko zvésto prijaznost obé-
ta, in se zavolj njé srééniga stéje, pa ob kratkim
se mu sercé vse oberne, in njega, ko ga je ravno
prijatla imenoval, éertiti zaéne, in ga Se poznati
vec noce.

Kaj se pravi: Bog je nespreminljiv?

Clovek in déla njegovih rok, zemlja z vsimi
stvarmi, vse, vse je pod postavo spreminljivosti,
nobena re¢ nima ohstojécnosti na svélu, Sam stvar-
nik je v téh, med témi in nad témi védno spremin-
ljivimi, védno ponovljenimi reémi zméraj tisti véliki
nespreminljivi Bog. To se rece: V Bogu, v kterim
so vse nar boljsi lastnosti od vékomaj neskoncno
popolnama, se ne da ni¢ ne zviksati,in ne zmanj-
sati, in ne premeniti, temu¢ v njem vse, kar njegovo
bitje, ali njegov um, ali njegovo voljo zadeéne,
ravno tako popolnama vééno ostane, kakor popol-
nama je od vékomaj in zdaj; per njem ni sence
spremenjenja. — Njegovo bitje je vééno, Cistoedino,
duhovno, neomejeno, vsigapricijoée; nad njim ne
more ne ¢as, ne prostor, ne druga mo¢ ali sila ni¢
prenarediti, zmanjsati ali zviksati. — Njegov um
je vsigavédin in nar modrejsi; ne da se mu nié véé
perdjati, ni¢ odvzéti, — Njegova volja je vsiga-
mogocna , neskoncno svéta, praviéna, dobrotljiva,
milostljiva, resni¢na in zvésta, vsa popolnama, ne
zamore se v ni¢imur ni¢ narasti, ni¢ upasti: in po
tem takim on od vékomaj in na vékomaj zméraj
ravno tisti ostane.

Iz césa se spozna, de je Bog nespreminljiv?
Nasa lastna pamet nam bozjo nespreminljivost
zlozno iz tega, kar je Bog, spricuje. Bog namreé
Je neskoncno popelnama bitje, in ravno zato ne more
nad njim nic spremenjeniga, ni¢ zviksaniga, nic




187

zmanjsaniga biti, ker sicer bi on Bog ne bil. Zakaj,
ko bi se k njegovi popolnosti kaj zamoglo perdjati,
bi pred perdjanjem se ne bil neskonéno popolna-
ma, in torej tudi ne Bog. Ko bi se pa od njegove
popolnesti kaj odvzéti zamoglo, bi prejénjal ne-
skoéno popolno bitje, in torej tudi Bog biti, ker bi
bila pomanjkljivost nad njim. Kot se pa v Bogu
ne da nikdar pomanjkljivosti misliti, ravno take se
ne da v njem misliti spreminljivosti, kar sv. Jakob
lepo izgovori rekoé: ,(Jak.1,17.) Vsaki nar boljsi
dar, in vsake popolno podarilo je od zgorej doli,
in pride od Océta luci, per kterim ni spremenjenja,
tudi ne sénce kaksniga preobracenja.“

Kako se nasa pamet bozjo mespremin-
ljivost pricuje ?

Nasa pamet bozjo vééno nespreminljivest iz
bozjih lastnost pricuje. Le poslusajmo. :

Clovek se spreminja po telésu: z léti raste,
z casama moénejsi perhaja: na starost njegove moéi
slabé, on pésa inzadnjic umerje. Kakor je pa clo-
vésko telo, také so tudi vse druge telésne reéi na
svétu spreminljive, kar smo slisali ze od zacétka
téga nauka, in kar slédniga skusnja uéi. — Bog
pa je ¢istoedini, nerazdeljivi duh; ki ni ni¢ telés-
niga , in torej tudi nad njim ni¢ spremenjeniga biti
ne more.

Koga pa ¢lovéka spreminja? Spreminja ga éas,
na kteriga je navézan, kteri mu kot hitri potok,
kot letécéa ptica naprej hiti. — Bog je pa, kar se
vidili bomo, vééin in ni na ¢as navézan, temué je
zunaj vsiga ¢asa, tako de ni per njem ne memo
tekociga Casa, ne preteceniga, ne prihodniga, am-
pak le vesolna pri¢ijoca vécnost, ali vééna pricijoé-
nost, zavoljo ktere ravno ni¢c nad njim éas prena-
rediti ne more, kot nad s ¢asam omejenim ¢lové-
kam, ali nad drugimi stvarmi. ;

(lovéka in druge vidne stvari spreminja tudi
ptuja mo¢, sila ali oblast. — Bog je pa vsigamo-
goctin: nezmérin v svoji moéi in oblasti, ne pozna
sunaj svoje nobene druge moéi in oblasti; zakaj
slédna moé je le od njega, vse stvari imajo le po=-



188

sojeno mo¢ in oblast, in le toliko, kolikor jim je on
da. Ktera moé se mu ho tedaj vstavila — ktera nad
njim kaj premenila ?

Clovek se spreminja po dusi, ¢e nje moéi po-
mislimo. — 8 svojim umam, kteri je v otro¢jih letih
kot z omotico obdan, od leta do léta po poducenji,
skusnji in lastnim premisljevanji ¢e dalje bolj pravo
in napéino, dobro in slabo, pridno in skodljive spoz-
nava, to je, ¢lovek zmeraj razumnisi in modrejsi
postaja. In ravno to, Ker je ¢lovek ¢e dalje raz-
umnisi, kaze njegovo spreminljivost. — V Bogu pa
ni taka. Vsigavédin in nar modrejsi je od vékomaj,
od vékomaj slédno réé, kakorsina je sama na sebi,
in v koga sluzi, brez zmote in natanko pozna, torej
ne more ne razumnisi ali modrejsi postati, ne zmotjen
biti: on je tedej po svojim umu zméraj ravno tisti.

Nasa dusa ima zraven uma tudi prosto voljo,
po kteri zamore spoznano dobro ljubiti, in napéino
sovraziti. Vender ¢lovek v ¢asih dobro opusti, in
stori, kar se mu dostikrat bolj perléze, slabo. Ce
pa dalj svoje zmote ne spozna in ne poboljsa, to-
liko slabejsi in hudobnisi perhaja. Ali, ¢e dobro déla,
mu je dobro ¢e dalje prijéinisi in lozej storiti, in
kolikor véé dobriga stori, tolike bolj se tistiga per-
navadi ; njegova volja je zmiraj boljsi, on postane
poboznisi in svetejsi. Tako je ¢lovék po svoji volji
ali zméraj slabsi, ali zméraj boljsi, in torej spre-
menljiv. Bog je pa od vékomaj nar svetejsi bitje,
ki slédno se tako majhno dobro ljubi, in slédno se
tako majhno hudo sovrazi, tedaj se njegova volja
ne da prenarediti, in on je nespreminljiv.

Po téh lastnostih, ker je Bog zgol Duh, vééin,
vsigamogocin, vsigavédin ; neskonéno moder in svét,
nam nasa pamet pri¢uje, de je Bog, kar njegovo
bitje, ali um, ali voljo zadéva, vééno nespremenljiv.

Kaj se iz téga izhaja, ker je Bog po
svojim bitju, po svojim wmu, in po svoji volji
vécno nespremenljiv ?

Iz téga izvira, de je Bog tudi v svojih mislih,
sklépih in sodbah, v ljubézni in sovrastvu vécno
nespreminljiv. — Sv. Pavel pravi: ,dokler sim se



189

otrok hil, sim govoril kakor otrok, sim mislil kakor
otrok, sim umél kakor otrok. Kadar sim pa moZ
postal, sim opustil, kar je otrocjiga.* Taka je s
clovékam: spremenjenje telésa, 1éta, opravila, druzbe,
poduk, premisljevanje, skusnja in véé druziga v
clovéku drugaéne pa le drugac¢ne misli, obéutenja,
zeljé , nagnjenja, sodbe, sklepe, ljubézin ali sov-
raztvo prebudi. Kar je nekdaj zelel, mu zdej sko-
rc‘eii vé¢ na misil ne pride; kar je nékdaj poterdil ,
zdej zametuje, kar je nekdaj délal, zdej podéra;
kar je nekdaj ljubil, zdej sovrazi; kar je nekdaj
sovrazil, zdej ljubi. In tako pridejo v clovékovo
serce kesanje, stud, jéza, mastovanje, pa tudi usmi-
ljenje, dobrotnost , i. t. di Per Bogu pa ni tako:
Ker je on po svojim bitju, po svojim umu in volji
vécéno nespreminljivi, zaté so v njem njegove misli,
sklepi, sodbe, ljubézin in ¢éertenje nespremenljivi.
On je vééno ne bo prevergel, ktero je poterdil; on
ne-bo na vékomaj ljubil, kar je zméraj zavergel;
on ne bo na vékomaj ne od svoje beséde, ne od svoje
sodbe odstopil. ,Nebé in zemlja hosta presla, nje-
gove beséde pa ne bojo presle®, se ne hojo pre-
menile. — Per njem ni kesanja, ne omahljivosti,
ker ni noviga spoznanja. . .

Ali nam tudi sv. pismo bozjo mnespre-
menljivost oznanuje?

Ko so si narodi inljudstva starih ¢asov po svoji
glavi zdej dobrovoljne, zdej émerne, zdej prijazne,
zdej sovrazne, po sebi vse spremenljive, omahljive
in mnogim slabostim in nagnjenjem vdane bogove,
zmisljevali, je Izraeljevo izvoljeno ljudsivo svojiga
ediniga ziviga Boga ze vécéno nespremenljiviga spoz-
nalo. Poslusajmo Davida: ,(Psl. 101, 26, 27.)
Ti o Gospod! si zemljo v zacetku vterdil, in nebd
je délo tvojih rok.“ Ono bo minulo, ti pa ostanes;
vse se bo kakor oblaéilo postaralo, ti pa ostanes
ravno tisti, in tvoje léta ne bojo nikoli presle.“ —
»Gospod stori k ni¢ svéte nevérnikov: on zaverze
misli ljudstev, in zaverze sklepe poglavarjev. Go-
spodovi sklep pa ostane na vékomaj: in misli nje-
goviga serca od roda do roda.“ V bukvah pripo-



190

vest se bere: ,(Prip. 19, 21.) V sercu clovéko-
vim je dosti misel: Gospodova volja pa stanovitna
ostane.“ Po Malahiju se Bog sam nespremenljiviga
oznani rekoé: ,(Mal. 3, 6.) ,Jest sim Gospod, in
se ne spremenim.“ — —

V novi zavézi jo sosébno umévno sv. Jakob iz-
govori reko¢: ,(Jak. 1, 17.) Per Bogu ni spre-
menjenja, in ne sénce kakiga spreobracanja.“

Ce je Bog nespreménljiv, kako je sv.
pismo zastopiti, kadar od bozje jéze od boz-
jiga sovraztva, mastovanja , kesdnja, wusmi-
ljenja govori?

Rés je, de jéza, sovrastvo, mastovanje, ke-
sdnje, usmiljenje in slédna strast élovéka sprement,
ker ga iz njegoviga navadniga stanu v néki nena-
vadni stan prestavi, njegovo sercé gine, njegovo
zaderzanje, djanje in nehanje prenaredi. Ko bi té
beséde na Boga obernjene, njemu tudi rés tak ne-
navadin stan kot clovéku perlastile, in nad njim
take obcéutljeje kot nad spremenljivim élovékam od-
kazovale, bi bil on, kaj pa de, kot koli ¢lovek spre-
minljiv. Ali prepri¢ali smo se dovelj od njegove
nespremenljivosti. Kar pa v sv. pismu izgovorjene
in poprej imenovane beséde zadéne, si moramo mi-
sliti, de so le po ¢lovésko recene iména hozjih
lastnost. Jeza in sovrastve bozje torej poménita
neskonéno svetost, kiera ima vééni stud; vééno ne-
voljo nad gréham. Mastovanje boZje pomeni nje-
govo pravico nad nespokornimi grésniki. Kadar
sv. pismo reée, Bog se je pokesal, de je clovéka
vstvaril, so té beséde tako vzéti: Nar svetejsimu
Bogu se je nad vsepopacenimi in nespokornimi ljudmi
ob ¢éasu Noeta silno studilo, in jih zato ni¢ véé
na zemlji prenesti no¢e. Usmiljenje pomeni njegovo
milost, po kteri v resnici poboljsanim grésnikam
gréhe odpusa, gnade deli

Ker je Bog v svojih sklepih kot v svojim
bitji mespremenljiv, po éimu je po tém nasa
molitev, ali druge dobre dela , ker nic nje-
govih skiepov me prenaredi?



191

Ako ravno je Bog v svojih sklepih, kot v svo-
Jjim bitji vééno nespremenljiv, ako ravno ne zamo-
remo narédb vééno nespremenljiviga in nar modrej-
siga Boga, kakor per spremenljivih ljudéh, s pros-
njami in zdihovanjem prenarediti, vender misliti ne
smémo, kot de bi prava, dobra melitev prazna ali
nerodovitna bila. Zakaj zraven téga, de prava mo-
litev nase misli na Océta nebéskiga oberne, kteri
vse po svoji neskonéni modrosti in dobroti ravna,
in nas Ze zato ob hudim céasu, v nesrééi in terp-
ljenji s tolazbo in serénim pokojem navda; zraven
téga, de nam pogléd nasih misel na obilno plaéilo
na uni strani groba v sveti vojski potrébno sercnost
podeli: si mi fudi ne smémo Boga po lastnosti sla~
botnih ljudi domisljevati, kot bi per njem kak pre-
te¢en, ali prihodin ¢as bil; tavzent 1ét je per njem
po besédah sv. Petra, kot en dan. Vsi daljni pre-
tec¢eni vsi daljni prihodni ¢asi s svojimi zgodovi-
nami so njemu vécnimu in vsigavédnimu gola priéi-
jocnost. Torej se on ne navezuje per svojih sklépih
le na posamezne déla, de bion namreé svoje sklepe
predéloval , kakor se mi v svojih dobrih ali slabih
délih spreminamo : nak! temué on vsigavédin, per
kterim ni razlocka casa, temué le gola pricijoénost,
vse nase molitve,, dobre déla, vse nase djanje in
nehanje v svoje svete sklepe tako sprejemlje, de
jih v celino vsiga nasiga Zivljenja postavlja, potlej
pa céno in vrédnost vsiga nasiga zivljenja skupej
presodi, in po svoji praviéni sodbi nespremenljivi
sklep stori. Tedej per taki nespremenljivosti bozjih
sklepov niso nase molitve in dobre déla nerodovitne,
temué¢ slédna dobra molitev, slédno dobro délo sluzi
celino nasiga Sivljenja Bogu prijétnisi storiti, nje-
govo pravico na dobri sklep oberniti, kteri se vécno
prenarediti ne da, ako ravno je vse to per Bogu
ze pri¢ijoée, kar je nam se le prihodno.

Cimu naj vémo , de je Bog nespremenljiv ?

1. Ker je Bog vééraj in danas, in na vékomayj
ravno tisti vééno nespremenljivi, torej le vanj
svoje edino, moc¢no zaupanje stavimo. Oh kolika
nespamet hi bila sicer se na élovéka, ali kako



192
drugo stvar zanasati; zakaj vse je minljivo, vse
spreminljivo, kar je éasniga, in — s casnim tudi
ljudjé! Danes so nam prijazni, pa kmalo nam slabo
zele , in sovrazno do nas mislijo. Danes nam po-
moc¢i obétajo, pa kmalo se svoje obljube kesajo, in
svojo hesédo nazaj vlééejo. Danes se Se prijatel
na svojiga imenitnisiga prijatla, otrok na svoje sta=
rise zanasa, ali kmalo jim jih smert odvzame, in z
njimi dostikrat tudi ¢asno sréco. Danes se se na
svoje zdravje zanasamo, pa kako kmalo nam kaka
bolezin tudi to nar viksi dobroto odvzame! Ravno
taka je s pozémeljskim bogastvam. Se se danes
nespametni zavolj njega prevzetno napihuje, ali ne-
sréca pride, in odvzame mu malika njegoviga serca,
in ga v revsino prestavi. — Njemu le samo ne
more nikdar spodletéti, kdor v Boga zaupa; zakaj
vééniga, in vécno nespreminljiviga si v svojo pod-
poro odvoli. Pa¢ prav zatorej sv. pismo govori,
ker pravi: ,,(Psl. 124,1.2.) Kteri se na Gospoda
zaneso , (stojé) kakor gora Sion; kieri (v Jeruza-
lemu) prebiva, ne bo premaknjen vékomaj. — Ka-
kor lezé hribje okoli Jeruzalema, tako je Gospod
okoli svojiga ljudstva od zdej in na vékomej“. In
ako ravno ga tezava zadene, stiska obda, si krist-
jan zna s to lastnestjo sercé potolaziti, ker se
spomni, de je Bog védno gola nespremenljiva lju-
bézin, ktera ni ni¢ manjsi, ¢e hude, kot, ¢ce dobre
case posilja, ktera je ravno tako ob viharju in hu-
dim vrémenu, kot ob jasnim dnévu, ktera neprené-
hama z modrostjo zdruZena vse po svétu obraca.
2. Bog je nespremenljiv — perzadevajmo si tudi
té bozji lastnosti podobnim postati, to je, nase misli,
nase zeljé, nase perzadevanja, nasi sklepi naj so
nespremenljivo dobri in svéti; v dopolnjenji bhozje
volje bodimo nepremakljivo stanovitni, ne pa ko
terstje, ki se da od vetra sem ter tje majati. In
kaj bi nam tudi rés pomagalo, ko bi bili zdej gorki,
zdej merzli, danes polni gorécnosti za dobro, jutri
zopet mlacni in leni, kmalo hitri dobre sklepe sto-
riti, kmalo hitri storjene zopet prelomiti? Nasa vo-
lja ali nase sercé naj je vse in nerazdeljivo, pa
zraven stanovitno Bogu vdano; le stanovitni so res-



193

nicno pobozni, le stanovitnim do konca je krona
obljubljena, Slédno omécovanje, slédna omahljivost
je Bogu zoperna in dobre obéutljeje, ter sercé slabi.
— Torej je ze Elija prerok toliko skerbno Izraeljce
zavolj nje syaril reko¢: ,Doklej bote omahovali v
obé plati? Ce je nas Bog Bog, deriite se njega
samiga, ¢e je pa Bal Bog, primite se Bala.“ —

Zavoljo téga si perzadevajmo, sami sebe skerhno’
premagovati, skusnjavo precej v zacétku zadusiti,
z dobrimi deli, s postam, milosnjo, z molitevjo in
s presercnim zdihovanjem Boga gnade stanovitnosti
prositi. -

3. Bog je nespremenljiv — ven in vén eno in
ravno tisto Certi in sovrazi, to je on je vécno svét
in praviéin. Torej se nikar ne motimo, ako ravne
vidimo ljudi okeli in okoli sebe gréh dopernasati,
kakor de bi to morde bozje zapovedi kaj slabilo,
ljudi v gréhu izgovarjalo, ali gréh zmanjSevalo.
Nak! Bog je nespremenljiv, in nespremenljiva tudi
njegova postava. Ob casu Noeta so vsi tavzenti
ljudi zunaj osmih v gréhu zakopani bili, pa zato se
ni dal Bog permorati,. kaj od svoje svetosti, od
svoje pravice prejénjati. Ravno taka je bila ob
¢asu Lota, ko se na Sodomski zemlji ni bilo deset
pravicnih, vender ni noben izgovor nikegar iz-
govoril,. — Kar je bilo pred njegovim presvetim
obli¢jem nekdaj prav in dobro, je se zdej ravno
tako prav in dobro — kar je bilo nekdaj slabo in
kriviéno, je ravno tako se zdej.

4. Bog je nespremenljiv -— to naj nas z vese=
ljem navdaja, ker ne sluzimo kakimu ¢mernimu go-
spodu, de bi ga ¢asi ali ure spreobracale. Brez
strahu bodimo, dopadli mu bomo, ée smo dobri, ake
ravno bi nas svet zani¢eval, dopadli mu bomo zdej
in vécéno, ¢e se od dobriga ne premaknemo. — Pa
tudi s sv. straham naj nas ta misel napolni: ée smo
z gréham ognjuSeni, ne pomaga ne ¢ast, ne ho-
gastvo, ne stan, ne nobena oblast, nas njemu do-
padljive storiti, dokler nismo od gréha ociSeni in
oprani. : gotric

5. Ravno leta lasinost naj nas tudi Se uéi, de
Bog vééno. nespremenljivi vécno sprinéénil ne ho



194

svojih praviénih sodb, ki jih po smerti slédniga
clovéka stori, ki jih ¢es hudobniga v njegovo po-
gubljenje, ¢ez dobriga v njegovo izvelicanje izgo-
vori, — In kakd, ali nas mar ne bo ta misel od
vsiga gréha moc¢no zavracevala? Misel, de ne more
vécno Nespremenljiviga ne prosnja, ne solza, vééno
nar hujsi terpljenje omeéiti; ne milosnja, ne posti,
;e nar svetejsi daritev sv. mase, in nié, kar zivi
za nas opravlajo, od njegoviga praviéniga izréka
odverniti? Ali nas mar ne bo ta misel moéno k do-
brimu spodbadala, ¢e se spomnimo, de ne bo nobena
spremenitva vé¢ samogla sreéniga blagor zmanjsati,
njegoviga veselja skaliti, in njegoviga zvelicanja
pogreniti? Rés, Bog sam je pravi¢nimu placevavie in
plaé¢ilo, on mu je nezmérni blagor in zvelic¢anje, in
ker je vécno nespremenljiv, torej je tudi blagorin
zvelicanje pravi¢niga vécno nespremenljivo.

XI1. lastnost boZja.
Bog je vécin,

Bog je vécin: je vselej bil, je, in ho vselej.

Kako vémo, de je Bog vécin?

Bil je ¢as, ko ni bilo nobene vsih reci, ktere
zdej okoli sebe po zemlji, in nad seboj na nébu
vidimo. Ni bilo ne c¢loveka, ne angeljev, ni bilo
ne zemlje, ne neba, ne sveta. Vse reci so svoje
bitje s ¢asam zadobile: vse ima{o svoj zacétik;
Bog jih je vstvaril: ,(I. Moz. 1, 1.) V zaéétku je
Bog vstvaril nebé in zemljo.“ Ker je Bog nebd in
zemljo vstvaril, je bil torej ze, ko se ni bilo neba
in ne zemlje, tedej Ze, ko Se ni bilo nobene reci
ne na nébu, in ne na zemlji, torej ze poprej kot svet,
ker sicer bi ne bil on neba in zemlje, ali sveta vstva-
riti zamogel. Bil je sam, ker se je vse le po njem
zacélo; bil je tedej pervi. Torej mu ni nihée bitja ali
zatétka dal, temuc ga sam iz sebe ima. Misliti pa,

M



195

de bi bil Bog sam sebe kdaj vstvaril, bi bilo ne-
spametno, ker sicer bi bil mogel prej mo¢ iméti
predin je bil, kar pa ni misliti mogoce. Tako tedej
nam ze pamet prica, de Bog nima ne zaéétnika, ne
zacetka, de je wselej bil, de je sam od sebe od
vékomaj.

De je on se zdej, kteri je sam od sebe vé-
komaj, nam vse stvarjene re¢i oznanujejo. Vse so
v lépim rédu, kot so bile pred tavzent in vé¢ tav-
zent 1éti; solnce, luna, zvézde in stvari na zemlji.
Néka vsigamogocna roka, ktera jih je vstvarila, jim
mo¢ daje, in jih v lépim rédu ohrani. O ko bi ta
roka bila opésala, ali prejénjala, bi vse poginilo,
vse bi se v pervi ni¢ povernilo. — Tako nam pamet
boZzje zdajno bitje mocno pricuje in terdi.

Vidimo na dalje, de na svéiu clo nohena reé¢
obstojéce stanovitnosti nima. Rod rodu mésto je-
njuje, in prostor daje. Cvetlica vsahne, drevd stroh-
leni, smert konca slédno Zivo stvar, tudi nase teld
bo omagalo, se v grob polozilo, se v prah zdro-
bilo. Le tako dolgo bo solnce sijalo, tako dolgo
ho luna svitila, tako dolgo bojo zvézde blesketale,
dokler bo Bog hotel. Zakaj njegova je mo¢, on
jo po svoji previdnosti in modrosti stvarém le po-
sojuje , on je Gospod vsih reéi, on vse obderzi in
ohrani. Ce on hoce, de re¢i prejénjajo, prejénjajo
per té prici vse, in jih je konee. Ni ga tedej bitja
vsigamogoéniga zunaj Boga, ni ga bitja, de bi dru-
gacno kot od Boga posojeno moc imélo. Ktera moé
je torej v stanu storiti, de bi Bog biti prejenjal:
Pamet nam na to odgovori: Bog ne bo imél konca,
ne bo nikdar prejénjal biti. — Bog bo vselej, ker
ni moéi ¢ez njega.

Ker pa Bog nima zacétka, temué je vselej bil,
je zdej, in ne bo imél konca , temuc vselej ho, se
imenuje vecin.

Kako nam sv. pismo Boga vécniga ozna-
nuje?

Tudi sv. pismo nam Boga veééniga oznanuje,
Ze Abraham je Boga imenoval vééniga. (L Moz.
21, 33.) Sasadil je gojzd v Berzai:g‘jiz in je tam



196

klical v imé Gospoda vééniga Boga.“ — Bog se
Izraeljcam sam sebe vééniga oznani. Bog ukaZze
Mozesu do Faraona iti, in njegovo ljudstvo, Izra-
eljeve otroke iz Egipta izpeljati. Mozes je djal
Bogu: ,(II. Moz. 3, 13. 15.) Glej jest grem do
Izraeljevih otrok, in jim porecem: Bog vasih oéa-
kov me je do vas poslal. Ce mi poreko: Kakoe mu
je imé? Kaj naj jim reéem? Bog pravi Mozesu:
Leto povej lzraeljevim otrokam: Gospod, Bog va-
Sih ocakov, Bog Abrahama, Bog Izaka, Bog Jakoba
me je do vas poslal: leté je moje imé na vékoma,
in leta je moj spomin od roda do roda.“ Po Izaiju
zopet tako govori: ,(lzai, 41, 4'7) Jest Gospod
sim nar pervi in nar zadnji.“ — Nar viksi, kteri
rebiva v vécnosti, in jo napolni.“ Posébno lepo
avid Boga vécéniga prepéva: ,(Ps. 89, 1. 2.)
Gospod! ti si bil od roda do roda nase pribezalise.
Predinj so goré postale, in je zemlja, in je svét
stvarjen bil, siti Bog od vékoma do vékoma.“

V novi zavezi nam ga Sin bozji in njegovi sv.
aposteljni ravno tako veécéniga oznanujejo. Jezus
pravi, de porece enkrat izvoljenim stojécim na nje-

ovi desnici: ,(Mat. 25, 34.) Pridite Zegnani mo=
jiga Océta! posédite kraljésivo, kiero vam je per-
pravljeno od zacetka svetd.“ — Od zacétka svetd
toliko poméni, kakor bi rékel: Se prédin je bilo kaj
stvarjeniga — pred stvaritvo svetd — ali od véko-
maj. Ker je tedej Bog izvoljenim od vékomaj pre-
srecno kraljéstvo v njih stanovanje perpravil, je
tudi on vééin, in ni imel zac¢étka. Per ravno té per-
loznosti, ko Jezus od poslédne sodbe govori, rece:
»(Mat. 25, 46.) Hudobni bojo sli v vécno terplje-
nje, pravicni pa v vééno Zivljenje.“ Bog bo ne-
spofmi'ne grésnike vécno kaznoval, in on bo pra-
viéne veéno plaéeval; tedej ne bo imél konca, on
bo vééin. ;

Sv. Pavel imenuje Boga v listu do Rimljanov
vééniga. In sv. Janez pravi v skrivnim razodenji,
ktero mu je Bog dal reko¢: ,Jest sim (=) pervi in
(«) zadnji, zacétik in konec, kteri je bil, in kteri
bo prisel, on vsigamogoéni.“ i

Opomniti mi je Se per té perloznosti, de Bogu,



197

kteri je nad vse éase in prostore, neskonéno viksi,
ne tece tako éas, kot pa nam v ¢asu rojenim in na
¢as navézanim ljudém. Per Bogu, ki je vécin, ni
nikoli vééraj, nikoli pred enim létam, nikoli pred
sto, nikoli pred tavzent léti; per Bogu ni nikoli
jutri, nikoli éez eno léto, nikoli c¢ez sto, nikoli éez
tavzent lét: per Bogu ni nié preteéeniga, nic pri-
hodniga , temu¢ vse je njemu zdajno, kar se nam
preteceno in prihodno zdi; per njem ni druziga
¢asa, kot pri¢ijocnost samaj per njem ni dru-
ziga Stevila lét, kot gola pri¢ijoca veécnost. Vsi casi
so pred njim odgernjeni, nad vsimi je on neskonéno
viksi. Njemu milijonov in milijonov lét se toliko ni,
kot bi z oémi trenil. Tudi to visoko in ¢astito mi-
sel od bozje vécnosti imajo bukve sv. pisma. David
toliko 1épo prepéva: ,(Ps. 89, 4. 101, 25.—28.)
Tavzent 16t je pred teboj, kakor véerajsni dan, kteri
je pretékel.“ — Tvoje léta so od roda do roda. Ti
o Gospod si zemljo v zaéétku vterdil: in nebd je
délo tvojih rok. — Ono ho minulo, i pa ostanes;
ono se ho vse kot oblaéilo postaralo. Tiga bos kot
ogrinjalo, preménil, in bo premenjeno. Ti pa ravno
tisti ostanes, in tvoje léta ne bojo nikoli presle. In
sv. Peter pravi: ,(IL Pet. 3, 8.) Preljubi! samo
to dobro védite, de je per Gospodu en dan, kakor

tavzent 16t, in favzent 1ét, kakor en dan.® —
.4 Ve

- Cimu naj vémo, de je Bog vécin?

Vsigamogoéni Bog je ¢élovéka iz ni¢ vstvaril,
in on neskonéno dobrotijivi ga je po svoji podobi
vstvaril: storil ga je delézniga svoje véénosti, kér
mu je dal neumerjoco duso, kiera Zivi, desiravno
truplo umerje, in bo célo véénost zivéla, Torej
skerbno poslusajmo silno imenitne , tehtne, in zve-
licanske nauke, ki se nam iz té lastnosti bozje, de
je Bog vééin, izhajajo; sprejmimo jih z obéma
rokama irézniga premisljevanja, in jih na svoje
zivljenje obracajmo. . - Xy

1. e vam smert vase starise, ali otroke, brate
ali sestre, moza ali Zeno, prijatle ali znance po-
bere , od vase strani odterga, naj vam je fa misel
v tolazho: Bog je'vécin, on je vase ljube iz té



198

doline  solza resil, jih je prestavil na bolj srééin
kraj,-in tudi vas bo prej, ali potlej k sebi poklical.
Tam v njem vécénim jih bote zopet nasli, tam se
bote z njimi v novi¢ zedinili, kjer ne bo nikdar
veé ne locitve , ne smerfi, temué vééno zivlje-
nje, zakaj Bog je vééno zivljenje, in njega glé-
dali, njega vzivati, je vécno ziveti. Sv. Gregor
pravi: ,(Greg.) Ker bomo mjegovo natoro glédali,
bomo iz nasiga spremenjenja réseni in v veéénost
prestavljeni. V njem se bomo spreminili, ko ga
bomo glédali. Smerti ne bomo iméli, ko bomo vidili
zivljenje. Persli bomo iz svoje spreminljivosti, ko
bomo vidili nespreminljivest. Ne bo per nas stroh-
ljivosti, ko bomo vidili nestrohljivost.

2. Ce vam starisi ali dobrotniki umerjejo, in njih
smert vase sercé pobije, s zalostjo in skerbjo na-
polni, spomnite se, de je vas nebéski Oce vééin:
bodite potolazeni, on, ki je vas nar boljsi, nar lju=-
beznjivsi Oce, ki toliko dobro z vami misli, tolike
za vas skerbi, on védno zivi, Le nikar ga z gréham
ne Zzalite, temu¢ dopolnite zvesto njegovo voljo, in
on bo védno z vami, vas be varoval in s potrebnim
obdaroval. Z Davidam k njemu zdihujte: ,(Ps. 56,
2.) Usmili se me o Bog! usmili se me: zakaj moja
dusa se na tebe zanese. V senci tvojih perut ho-
¢em jest spati.®

3. Bog je vécin: on, obilnost in popolnamost
nar viksi sréce, nar éistejSiga zvelicanja, on ki je

raviénim studenic nar sladkejSiga veselja: védno
zivi. — Iz téga premisljevanja se uéimo vse casne
se tako britke tezave voljno terpéti, in si v njih
mirne sercé ohraniti. Saj tukaj vse le kratik kratik
¢as terpi, vse hitro kot mémo gredoéa sénca pre-
tece. Kratik cas so terpéle marire preganjanih
kristjanov, zani¢evanje svetnikov, ojstrosti spokor-
nikov: o keliko nezmérno, neskoncno in vééno je
pa zdej v Bogu njih povraéilo! Le spomnimo se
besedi sv. Pavla, rekociga: ,(Rimlj. 8, 18.) Za-
kaj jest vem za rés, de terpljenje zdajniga casa
ni vrédno prihodnje ¢asti, ktera ho nad nami raz-
zodéta.“ — Ni je tezave, ne bolecine, ne nadloge,
kakorsne in sSe hujsi hi ze kdo ne bil terpél, kot



199

je nasa.* (L Kor. 2, 9.) Vender pa se ni nikogar
oké vidilo, nikogar uho slisalo, nikogar sercé oku-
silo, kar je Bog njim perpravil, kteri ga ljubijo.“
— Torej modri Salomon pravi: ,Praviéni ne bo za-
lostin, kar koli se mu perméri.* In sv. Gregor
papez spozna: ,Kdor ima zeljé po vécnosti, ga ne
povzdvigne sréca, in ga nesréca ne podere, keér
nima na svétu ni¢, kar bi zelel, in ni¢, kar bi se
od sveta bal.“

4, Nase zivljenje je védna vojska, ako hoéemo
dobro, pobozno Bogu dopadljivo zivéti. Le s tru-
dam, premagovanjem in lastnim zatajvanjem se ¢éd-
nosti perdobé, dobre déla dopernasajo ., nebésa za-
sluzijo. In kdor se bo serc¢no vojskoval, bo kronan.
Nebesko kraljéstvo silo terpi, in silni ga bojo do-
ségli. Ce se nam tedej ta svéta vojska tezavna in
grenka zdi, le pomislimo, kako povraéilo nam je
perpravljeno. Zveli¢ani bojo Boga, njega neskonéno
dobroto vzivali, in ne le sto ali tavzent 1ét, temué
vééno, zakaj Bog je vécdin, in ne po ¢asu zaporé-
dama, kot se na tém svétu godi, temué vso na en-
krat jo bojo vzivali. Tako premisljevanje nam bo
slédno Se toliko tezavno vojsko polajsalo, se tako
grenko zivljenje polajsalo, in med svojim vojskova-
njem bomo z Davidam klicali: ,(Psl. 41,1.2.) Kakor
hrepeni jelen po merzlih vodah, tako hrepeni moja
dusa po tebi o Bo%‘! Zejna je moja dusa Boga,
ziviga studenca. O kdaj bom persel, in stopil pred
bozje oblicje4? — ,(Psl. 26, 4.) Le eno prosim
Gospoda, in to zelim, de prebivam v Gospodovi
hisi vse svoje dni.“

5. Ce v dobrim omagujemo, in se v gréh na-
gibamo, naj nas ta misel pred to nar hujsi nesréco
varje, de je Bog vééin. Clovek gréh ali zato stori,
ker si po njem kaj éasniga dobicka obéta, ali pa, °
de bi si z njim kaj hudiga odvernil. Sv. Avgusiin
pravi: ,(Avg) Dvé reéi delajo v clovéku gréh,
pozeljenje, ali pa strah.“ Ce pa s Zivo véro spre-
mislimo vééne dobrote in pa vééno hudo, bomo lahko
premagali ljubézin do éasnih dobrot, in strah do
¢asniga terpljenja. Modri pravi: ,V vsih svojih
délih se spomni poslédnih reci, in na vékoma ne



200

bos gresil.“ Vse ¢asno ni ni¢ v perméri do vécniga.
Sv. Avgustin tako uéi: ,Ce ti kdo ponuja podkup-
sino, de bi mu postavim krivo pri¢eval; in slisis v
svojim sercu govoriti: ,Kajpomaga ¢lovéku, ko bi
si céli svet perdobil, in bi svojo duso poékmi’oval?“
reci: Ne dam se zapeljati, de bi svojo duso s per-
dobljenjem denarjev pogubil. Ce ti pa zaéne s stra-
ham zugati, ker z obljubo dobi¢ka ni¢ ne opravi,
in te ali poskodvati, ali clo umoriti obéta; ker misli,
de kar pozelenje ne zamore, bo morde strah opra-
vil: se spomni besedi: ,Ne bojte se jih, kteri truplo
umoré, duse pa umorili ne morejo.* 'i‘voj sovraz-
nik ti zamore umoriti meso, ti pa, ¢e po krivim
pricujes, si umoriS duso. Sv. pismo pravi: ,Usta,
ktere lazejo, duso umoré“. Se bojis smerti, boj se
se bolj pekla. Karkoli ti krivicnimu svét obéta, ali
ti zamore dati, kar ti bo Bog dal praviénimu? Kar
koli fi praviénimu svét Zuga, ali ti mar zamore kaj
storiti, kar ti bo Bog krivicnimu storil? Ali pa ho-
ces vediti, haj ti Bog pravicnimu dati misli? Po-
slusaj, kaj pravi¢nimu obljubi: ,Pridite vi ljubi mo-
Jiga Océta, in prejmite kraljéstvo od zacetka sveta
vam perpravljeno.“ Ali zelite véditi, kaj bo Bog
krivicnim storil? Porece jim: ,Poberite se v vééni
oginj, kteri je perpravljen hudiéu in njegovim an-
geljem.“ '

6. Veséla je resnica })raviénimu, de je Bog
vécin. Da mu tolazbo v vsih tezavah, nadlogah, in
stiskah, ga podpéra v dobrim in od gréha od-
vracuje. Strasna je pa nasprot gresniku. O de bi
mu duso ozdravila, kot grenko zdravilo bolno telo
ozdravi! Ce premislimo, kaj grésnika peréakuje, ko
pride v roke pravicniga in vécniga Boga, mora
strah, groza in frepét vse nase osercje spreletéti.
Caka ga vééna zguba nar viksi dobrote vééniga
Boga. S to zgubo ga c¢aka vééno terpljenje vsiga
hudiga; vééna jéca, vééna tma, vééna zéja, vééno
grizéci cerv, vécni trepét, vécni jok, vecno skri-
panje z zobmi, vécni oginj: in kar se nar hujsiga
misliti more, bo po smerti nanj planilo, bo s smertjo
terpéti zacél brez vsiga upanja, de bi bil kdaj re-
sen, ker je sodnik, masovavic in kaznovavic vééin.



201

Vse té intake terpljenja bojo nespokorni grésniki na
enkrat in ne zapored, ne le sto ali tavzent 1ét, te-
mué neskonéno vécnost terpéli. Nobena re¢ ni v
peklénskim terpljénji bolj strasna, kot je véénost.
Strah pred vécnim terpljenjem je le tacas dober,
kadar ga Bog iz milosti clovéku da, to je zdej v
zivljenji. Torej ga prosimo zanj, kot nas sveto pismo
zanj prositi uci: ,(Psl. 11, 8.) Prebodi s svojim
straham moje mesd, zakaj jest se bojim tvoje sodbe.“

7. Premisljevanje bozje véénosti nam pozemelj-
ske, casne reci v pravi podobi odkaze, in mnjih
ne¢imernost razjasni. Ako ravno bi kdo vse po-
svetno veselje, bogastvo, vso posvetno cast, in Se
na verh veliko 1ét vzival, venderle prej ali pozneji
zadnja pride. Na vse to mu tamkej ni¢ druziga ne
ostane, kot zalostni spomin, de je vse to posédel
in vzival, zdej pa na vécéno vse zgubil; in ta spo-
min mu je toliko hujsi, kolikor boljsi se mu je po-
prej godilo. Gospodovi prerok preméri takiga ¢lovéka
spijo¢imu, kterimu se sanja, de je veliko bogastvo
nasel, kadar se pa zbudi, nima ni¢ v rokah, karse
mu je sanjalo, de je imél. ,(Psl. 75, 6.) Spali
s0, in vsi bogati mozjé niso ni¢ v svojih rokah na-
sli% Iz pozemeljske sréce, od posvetniga veselja
odtergan bo ¢lovek tamkej zdihoval: ,(Mod. 5,
8. — 10. 13.) Kaj mi je prevzetnost pomagala %
in bahanje z blagam kaj mi je perneslo? Vse toje
kakor senca preslo, in kakor memo tekoé¢i tékar, —
In kakor ladja, ktera po valovih tje splava, in za
seboj sledu ne zapusti.— — — Ravno tako smo mi
jenjali biti kmalo po tem, ki smo bili rojeni.“ Torej
so se praviéni vselej po véénih neminljivih dobrota
trudili. Le eno samo so iskali, bozje kraljéstvo in
njega pravicnost; pozemeljskihreéi so se le poslu-
zili kot popotniki, in so jih poseédli, si z njimi do-
bre déla perdobljevati, in drugim pomagati. Abra-
ham je po véri zivel, vécne reéi je premisljeval,
v obijubijeni dezeli je z Izakam Zivel, in ¢akal na
izveliéanje. Kadar je Mozes odrastel, ni hotel biti
sin kraljéve Faraonove héere, izvolil si je rajsi z
bozjim ,ljudstvam te.rpeti., kot pregrésno veselje,
posvetno éast vzivati.



“3‘?"

202

8. Ta resnica nas tedaj Se u¢i, kako silno kratko
je nase zivljenje v perméri k vécnosti. Pac prav
zato Job oznanuje: ,(Job 14, 5.) Clovékovi dnevi
so kratki, stevilo njegovih méscov je odloéeno, kte-
riga nihée prestopiti ne more.% — — ,(Job. 9, 23.)
Nasi dnevi so hitrejsi, kakor tékar; zginejo nam
kot naglo pognana barka, ali kakor postojna, kadar
k jedi leti.* In vender kolike imenitin je ta kratik
¢asik nasiga zivljenja za naso prihodno sréco, za
célo véénost. Kar bomo v tém zivljenji sejali, bomo
célo vécnost vzivali. ,(Mat. 7, 18. 16.) Dobro
drevé dober sad rodi, malopridno drevo pa rodi ma-
lﬁm’den sad. Se li bere grozdje s ternja, ali smokve
(fige) z osata?“ Nobeniga preteceniga dneva pa ne

“bomo veé perklicali, ne perdobiti zamogli, de bi ga v

svoj prid obernili. Torej naj je nam cas zd%iniga
zivljenja svet, svet slédni dan, slédna ura. po-
svecenje, v zvelicanje svoje duse jih zvesto in
véstno obracajmo. Naj ne bo dobrotljivo opomino-
vanje sv. Pavla per nas brez sadu : ,(Ef, 5,15. 16.)
Glejte tedaj, bratje, de varno hodite, ne kakor ne-
gpamf‘:tni—-ampak kakor pametni, posluzite se téga
casa.

XI11. lastnost bozja:

Bog je neskonéno zveli¢an,

Bog je sam v sebi neskon¢no zvelican; sréca in nar
cistejsi veselje sta v njem tako popolnama, de se
_zraven ni¢ perdjati, ni¢ pro¢ odvzéti ne more.

Iz éesa se spozna, de je Bog neskoncno
zvelican ?

To vsi z enakim glasam terdimo: Bitje, de je
zadovoljno, srééno zvelicano, ne sme biti ne v ka-
kim pomanjkanji, ne v bolec¢inah, ne v zalosti. Za-
kaj dokler nam marsikaj potrébniga permanjkuje nas
kaka holézin stiska, ali kaka skerb od znotraj gloda,



203

veselje greni, se vé de nimamo vse zadovoljnosti,
miru in zvelicanja. Prostost pomanjkanja, bolecine
in zalosti je perva stopnja do prave srece.

Letdé pervo stopnjo prave sréce, kaj pa de, v
Bogu precej uglédamo, ¢e se le na nektere do zdej
izlaganih lastnost ozremo. — Ker je vsigamogo¢in,
njegova oblast vse obséze, vse premore in zamore,
torej nikdar v kako pomanjkanje ne pride. — Ker
je zgol Duh, ni nobeni boleéini, nobeni telésni te-
zavi podverzen. Ker njegoviga bitja, kot tudi nje-
govih sklepov ni¢ spremeniti ne zamore, se do njega
nikdar ne skerb ne zalost ne perbliza. — Rés je si-
cer, de se mu nar svetejsimu nad slédnim gréham
studi; pa per njem stud ali gnjusenje ni kot per
¢lovéku s kakim nepokojem ali spékanjem zdruZeno,
kakor Job razumno perpoveduje rekoc: ,(Job. 35,
6. 7. Ako bos gresil, kaj bos njemu skodoval? In
ako se bojo tvoje Qpregréhe namnozile, kaj bos zo-
per njega opravil? — In ako hos praviéno délal,
kaj bos njemu dal, ali kaj bo iz tvoje roke prejél“?

Al je mar bitje ze samo zato srécno, ko
Jje pomanjkanja, terpljenja in zalosti prosto?

Desiravno je prostost vsiga pomanjkanja,
terpljenja in zalosti Ze neki poglavitni dél sréée, se
vender sama ta prostost Se ne sme vsa sréca ka-
kiga bitja imenovati. Koliko Zelja Se nad vse to
visej sega, in si obéta mir ter zadovoljnost v vzi-
vanji marsikake g)rijétnosti in dobrote, marsikakiga
veselja zadobiti? V to Se posébno pametno bitje
svojo srééo stavi.

Kolikéro je pa veselje, ali prijéinost?

Prijétnost in veselje, po ¢imur vse hrepeni, je
dvojno, je telésno, kakorsno telo pa svojih poéutkih
vziva, in je duhoyno, za kakorsno je le duhovno
bitje perpravno. Clovek pa, ki s telésa in duse
obstoji, je za vzivanje obojniga perpravin. Med
njima je grozno velik razloéik: felésno veselje, naj
ze kakorsni poéutik koli navdaja, ée je se tako
mikavno , je negotovo, spremenljivo, kratkiga po-
stanka, prejénja, ¢e ne poprej, gotovo s smertjo.



204

Nobena oblast, nobena imenitnost, nobeno hogasive
ga ne more za zmeraj perderzati. Zraven vsiga
téga ima pa slédno telésno pocutsko veselje se to
lastno , de se toliko bolj perstudi, kolikor bolj in
kolikor dalj se vziva. Torej je nar modréjsi kralj
vse to necimernost imenoval. — Vse zlahtnisi, vse
cistejsi, in zraven obstojéée in vééno je pa duhovno
veselje. Nad njim se nihée ne utrudi, njega se nihce
ne prenasiti, ono se nikomur ne perstudi, se nikdar
nihée ne kesa, temuc bolj in dalj ko ga duh vziva,
bolj ga on Zéjin in laéin vzivati pozeli. In to éa-
stito duhovno veselje, kfero se od fod izhaja, de
pametno bitje s svojim umam ée dalje bolj cisto
resnico spozna, s svojim ozlahtnjenim sercam vselej
in povsod za nje glasam hodi, s svojo voljo le do=
bro ljubi, in si le dobro v djanji spolnovati perza-
déva, ga stori toliko zadovoljniga, srééniga, zve-
licaniga, kar nobeni jezik izreéi, nobeno pero po-
pisati, nobeni poéutik pokusiti ne more. Slédno
telésno se toliko mikavno in prijétno veselje je praz-
nota, je grenkost v perméri duhovniga veselja. Po-
slusajmo, kakd zlozno modri v sv. pismuto veselje
popisuje in povzdviguje: ,(Mod. 7, 7.—12. Zelel
sim razumnost in sim jo tudi doségel: sim klical, in
duh modrosti je vmé prisel: —In meni je bila ljubsi
kakor kraljéstva in kraljévi sédezi; in od bogastva
sim sodil, de je ni¢ proti nji. Drage kamena
nisim nji enake ¢islal, zakaj vse zlaté je proti nji
kakor drobni pésik,in srebro je kot blato proti nji.
Njo sim bolj kot zdravje in lepoto ljubil, in sim
sklenil njo za lu¢ iméti: zakaj nje svitloba nikdar
ne ugasne. — Z njo vred sim pa vse dobro zado-
hil, in nezmérno bogastvo iz nje rok. — In sim v
vsih re¢eh vesél bil, zakaj ta modrost je pred mano
" sla, in (popred) nisim veédil, de je ona vsih teh
recl mati“,

V éim tedej obstoji neskoncno zvelicanje
bozje? :

Ze iz téga, kar smo dozdej od Boga in njegovih
neskonéno popolnih lastnost govorili slisali, se ocitno
kaze, de njegove zvelicanje ne obstoji v vzivanji




205

telésne prijetnosti ali telésniga veselja. Zakaj on,
ki je zgol Duh, nad vse ¢ase in prostore nezmérin,
je neskonéno viksi nad vsimi spremenljivimi in min=-
ljivimi prijetnostmi, nad vsim, kar telésne pocutke
mika. Do njegoviga izvelicanja ni¢ ne perpomore
nobena telésna lepota, ktera se s ¢asama v gnju-
sobo spremeni ; nobena prijetnost kake jedi ali pi-
jace, ktera dostikrat stud, bole¢ino in bolézni za
seboj zapusti; nobeni Iépi glas, ki se kar na en-
krat v visavi zgubi; ni¢ taciga njega €istoduhovno
bitje ne mika in ne veseli. Njegovo neskonéno zve-
licanje obstoji le v nar ¢istejSim, v nar Zzlahtnisim,
v vécno stanovitnim duhovnim veselji, ker je on
Bog sam goli Duh. To veselje je pa brez vse po=
manjkljivosti, kot so njegova dobrota, njegova le-
pota, vse njegove lastnosti brez vse pomanjkljivo-~
sti. On se namre¢ samiga sebe brez mére in meje,
torej neskoncno popolnama spozna,in ravnoe ta nje-
gova neskonéna po(Holnost je vécni studenec njego-
viga zvelicanja. On ima neskonéno popolni um,
kterimu ni clo ni¢ neznaniga, ni¢ zagernjeniga. On
ima nar boljsi voljo, ktera vselej in povsod le do-
bro hoce in ljubi. On ima nar viksi modrost in
vsigamogocnost, vse dobro tedej, kar Zeli, zamore
brez nasprotvanja dosééi. Iz vsiga téga nasa pa-
met ne more drugac¢ ne misliti, ne soditi, kot de je
bozje zveli¢anje Cisto, popolno in nespremenljive.

Al nam tudi sv. pismo Boga samiga v
sebi neskoncéno zvelicaniga, odkazuje ?

Tudi od té lastnosti bozje najdemo beséde v
bukvah svétiga razodenja. Pokaze ga nam céez
vse pozemeljske reéi neskonéno visjiga samimu sebi
zadostniga reko¢: ,(Iz. 1, 11.) Cimu je meni to=
liko vaéi%l kolinj, re¢e Gospod? Sit sim jih: no¢em
zganih darov ovnov, in masobe pitane zivali, in
kervi telét, jagnjet in kozlov.“ — Vsa zleté-
¢ina pod nébam je moja: moja lastnina vsa lepota
na polji. Moja je divja zvérjadina, moje so cede
po gorah. Ko bi bil lacin, bi te ne ogovoril; zakaj
vsa zemlja in nje obilnost je moja.“ Sv. Pavel v
Atenu takdle od Boga udi: ,(Ap. djn. 17, 25.)



206

Njemu se s clovéskimi rokami ne stréze, kakor de
bi on koga potréboval, ker on vsim zivljenje in
dibanje in vse daje“. In v pervim listu do Timo-
teja %a na ravnost zvelicaniga imenuje, ker pravi:
w(L Tim. 6, 15.) Kteriga (Jezusa Kristusa) ho ob
svojim ¢asu zvelicani in samomogocni kralj kraljev
in Gospod gospodvaveov pokazal®.

Cimu naj véemo, de je Bog sam v sebi
neskoncno zvelican?

1. Bog je sam v sebi neskonéno zveli¢an, in
tak je bil od vékomej, predinj je €lovéka, predinj
je angelje, ali kako drugo re¢ vstvaril. Njegovo
neskonéno zvelicanje se pa le, kot smo poprej sli-
sali, iz njegovih neskonc¢nih popolnest izhaja. To-
rej se varimo misliti, de nam Bog zavolj poviksa-
nja svoje srece zapovedi daje. Ce Boga spoznamo,
molimo, hvalimo in ljubimo, mi z vsim tém Boga
ni¢ srécnisiga ne délamo ; zakaj njemu se ne more
ni¢ noviga veselja, ni¢ nove sréce, ni¢ nove do-
brote dodjati. Ampak, ée mu bolj sluzimo, veé
dobrot mi od njega prejmemo, in bolj sami sebe
osrecimo. Kraljévi prerok pravi: ,,(Psl. 15, 1.)
Rekel sim Gospodu: Ti si moj Bog, ti mojiga blaga
ne poirebujes.“ — Job vprasuje: ,Kaj Bogu poma-
ga: ako si pravi¢in? Ali kaj njemu perdas, ako je
tvoje zaderzanje brez madeza“? — Grésnik mora

a misliti, ker je Bog v sebi neskonéno zvelican,
de s svojim slabim zaderzanjem ni¢ Bogu, ampak
lIe samimu sebi neizreéeno skodje, le sebi hudo déla.
Slédni gréh bo le njega celo véénost kot neizre-
cena téza obtézal, kot ¢erv grizel, kot oginj pé-
kel. Bog pa ravno tisti nespremenljivi, neskonéno
zvelicani Bog vécéno ostane, ko bi se tudi nobeni
grésnik ne spreobernil, ne spokoril; kar Job na rav-
nost s temi besédami uéi: ,(Job). Ce si gresil, koga
mu bos skodoval, in ée so tvoje hudobije pomno-
zene , kaj bos zoper njega opravil.

2. Neskonéno zvelicani Bog, ki je toliko do=
brotljiv do vsih poesébno do syojih pametnih stvari,
je'ravno zato angelje in ¢lovéka vstvaril, de bi jih
osrécil, in svojiga vécniga zvelicanja vdelezil. —



207

Se v tém zivljenji on svoje zveste sluzabnike s
sréénim sladkim veseljem, s éisto prijetnostjo na-
vdaja, kakorsne svet svojim sluznim nikakor dati,
kakorsne meséni c¢lovek se razuméii ne more. V
skrivnim razodenji Gospod sam pravi: ,(2, 17.)
Njemu, ki bo premagal, bom jest neki skrivni ne-
beski kruh (mano) dal.* Tako ¢isto prijetnost je
postavim David obcutil, in jo perpoveduje, ker do
nje vzivanja tudi druge vabi rekoé: ,(Psl. 33, 9.)
Pokusite in poglejte , kako sladak je Gospod: bla-
gor clovéku, kteri v njega upa.“ — Vse, kar ima
svét v svojih ne¢imernostih micniga, je le praznota
in grenkost v perméri do t€ ¢iste prijetnosti, in kmalo
bi bil ¢lovek ze tukaj v poséstvutega slad’kiga ve-
selja perpravljen s sv. Petram zdihniti: ,Gospod!
storimo si tri Sotore“! toliko osre¢en je zev té do-
lini solza.

Pa kakor sladko je tudi to veselje, kakor ¢ista
ta prijétnost Ze v tem Zivljenji, tako pomanjkljiva
je vender se v perméri tistiga presrecniga zveli¢a-
nja, ktero bojo zvesti sluzabniki boZji tam gori per
Bogu vzivali. Prepricamo se lahko téga iz besedi
sv. Pavla, ko pravi: ,De se nobeniga clovéka oké
ni vidilo, nobeniga uho ni slisalo, in nobeniga serce
ni okusilo, kar je Bog n_;lim perpravil , kteri njega .
ljubijo. — Zakaj Bog jih bo svojiga lastniga ne-
skonéniga zvelicanja vdelézil, samiga sebe, se jim
bo v silno veliko povracilo dal. ,(Skr. raz. 7, 16.)
Vse, kar je mojiga, jim porece, je vase.“ — Tam
ne bojo le samo za vééno od vsiga hudiga reseni,
kot pravi sv. Janez: ,(Skr. raz. 24, 4.). Oni ne
bojo veé ne lacni, ne zejni, in solnce jih ne bo veé
perpékalo, in nobena vroéina — Bog bo vse solzé
njih oéi obrisal, in smerti ne bo veé¢, ne Zzalo-
vanja, ne upitja, ne boleéine, zakaj pervo je minu-
lo“; temu¢ oni bojo v glédanji, v spoznanji bozjim
s svéto ljubéznijo vsi vtopljeni v nar bolj popolna-
ma bitje, kot v njegovo zveli¢anje, kakorsniga jim
vééno nihée veé odvzéti mogel ne bo.

Dolznost nasa je céli éas zdajniga zivljenja si
iz vse mo¢i perzadevati, Bogu v njegovih lastno-
stih, podobnim perhajati.- Ker je pa to opravile



208

dostikrat tezavno, z mnogim vojskovanjem in za-
tajvanjem zdruZeno, obernimo zato svoje o¢i vec-
krat in posebno ob casw skusnjave, na hozje ne-
skonéno zveliéanje, kteriga bomo gotovo delézni,
¢e bomo sicer v drugih lasinostih Bogu podobni.
Ta misel nam bo moéno pomagala skusnjavo sercno
premagati. Ravno to misel je Jezus svojim apo-
steljnam in uéencam kot orozje v premaganje vsih
tezav, terpljenj in skusnjav zapustil, kadar jih je kot
oveé med volkove poslal. ,(Luk. 6,22.23.) Blagor
vam, ko vas bojo ljudjé sovrazili, in ko vas bojo
odlocevali in zasramovali, in zametovali vase imé
kakor hudo zavoljo Sinu élovékoviga®. — ,Veselite
se tisti dan, in poskakujte, ker glejte! vase pla-
cilo je veliko v nebésiﬂ.“ — Ta veseli pogled v
boljsi zivljenje je pa tudi res serca aposieljnov
mocno poterdil, de so bili per svojim svétim poklicu
sercni in per vsim pregananji nepremakljivi. Ze
vselej s zavzetjem poslusamo ték zivljenja véliciga
aposteljna Pavla, in ostermimo, ko nad njim vidimo
kaj vse dobrovoljni ¢lovek za pravico in resnico
vzgan, za Cast bozjo, za zvelicanje svojih bratov
storiti in terpéti zamore. In ta moé se mu je so-
sebno iz prijetne misli na vééno zveli¢anje izha-
jala. 0Od tod je prislo, de je bil med terpljenjem
vesél. Od tod je prislo, de mu je bila smert za-
zeljena in prijetna, S to mislijo je tudi druge vérne
poterdoval. .. (Rim. 8, 18.) Jest pa menim, de ter-
ljenje zdajniga casa ni vredno prihodne ¢asti, ktera
Eo nad nami razodeta®. — Leto prijetno upanje
boljsiga prihodniga zivljenja, misel presrecniga de-
leza v bozjim zvelicanji je perve kersanske stolétja
brezstevilnim - vérnim jekléno mo¢ zoper nar hujsi
grozovitost podelila. Mladenc¢i, dékelce, veseli in
z jasnim obli¢jem na morise kot do zaZeljene Ze-
nitnine tékajo. Perhuljeni staréiki so bili kot po=
mladeni, kerSansko upanje jim novo mo¢ podeluje,
teze svojih 1ét skorej ne cutijo, temuc se kot seréni
vojsak vsi gorééi na svéto vojsko napravljajo. No-
bena zguba ni bila takratnim kristjanam za resnico,
za svetost preboléca; ne zguba premozenja, ne zZgu-
ba prostosti, ne zguba svojcov, ne zguba zdravja,



209

in ne zguba zivljenja. Nobeno terpinc¢enje jim ni
bilo predolgo, nobeno preganjanje prekervavo, de bi
se mu ne bili radi podvergli. In ravno fa misel je
bila posebno, zdruzena z gnado boZzjo, ki jih je
tako precudno prerodila. — Sdej je pa tudi, in ze
zdavnej njih kervava vojska dokoncana; zdej z ve=-
seljem, z vécénim veseljem zanjejo, kar so v solzah
sijali; zdej so s popolnama tovarsi v Bogu zdruZeni,
v kterim neskonéno zveli¢anje vécéno vzivajo. Nje-
govo zvelicanje je tudi njih zveli¢anje postalo, kie-
riga jim nihée odvzéti ne more. Ker so si perza=
déli, nar svetejSimu neskoncno popolnama bitju v
drugih lastnostih podobni postati, jih je pa on po-
slédnji¢ svojimu zvelicanju podobne storil.
Kristjani! mi smo bratje téh serc¢nih vojsakov,
ki so si nestrohljive zvelicanje s toliko moc¢jo in
stanovitnostjo perdobili. = Tudi nam je ta obljuba
storjena. Nasi spremenjeni bratje nam nestrohljive
krone kazejo, s kterimi jih je Bog neskonéno pra=-
viéni, neskonéno zvelidani kralj nebés in zemlje
ovéncal. Prijazno nas vabijo na pot, ktero so nam
oni pokazali, zaznamvali, poravnali. Nak! pa Se
za manjsi céno, kot oni, se zamoremo téga pre-
srééniga zvelicanja vdeléziti. Ni nam tréba zdajne
dni kervi za svéto véro prelivati. DeZelska oblast
nam ne jemlje zato premozenja, ne prostosti, nas
ne odterguje od svojcov, nas ne zapeéra v jéée, nas
ne vodi na morisa. Nar svetejsi, neskoncno zve-
licani Bog, ki naso slabost pozna, nas je na boljsi
¢ase perhranil. Prepoveduje nam le pregrésno hu-
dobno veselje, dopusti nam pa v miru nedolzno,
¢isto veselje vzivali. Ne zapoveduje nam, se vsim
poséstvu popolnama odpovédati, temué nam le pre-
poveduje, si ptujiga blaga nikakor perlastovati, ni-
komur krivice storiti, ni¢ po ne potrébnim zapraviti,
ampak Se le pozémeljsko posésivo v pomoé svojiga
bliznjiga obracati. Ne ukazuje nam kervi prelivati,
zivljenja v martro dati, temu¢ svojo moc¢, svoje
zivljenje prav v dopolnjenje svojih dolznost obra-
¢ati. Ne zapoveduje nam se od prijatlov, znancov,
svojcov loéiti: temu¢ le hoce, de v druzbo zvézani
nikomur pohujsanja ne damo, vsim pa 1V4duhu Kri-



210

stusovim lu¢ lépiga izgléda postanemo; i. t. d. In
per vsim tem je vender toliko rédek kristjan, de bi
si za tako majhno céno po véénim zvelicanji per-
zadéval! Téga mika pozemeljska éast; uniga go-
ljufni mamon bogastva; téga spet hudi¢ mesa, de
se zanj vsiga z dusnimi in telésnimi moémi daruje.
Za vécno zvelicanje pa nobeniga resnicniga per-
zadevanja, in nobenih prav gorééih Zelj ni. Vam
tedej boljsi duse, ki niste Se na poti pregrésne
posvetnosti zasle, ali ki ste se z resni¢no pokore
iz nje na edino zveli¢ansko pot vernile, naj je ta
lastnost bozja védna tovarSica v mraku zdajniga
Zivljenja, zgodnja danica, kiera naj iz pred vasih
o¢i ne zgine, dokler vas do vzivanja téga veselja
in zvelicanja ne perpélje, kieriga vam tukaj le kot v
zerkaluin megli kaze, in kteriga vi le v zerkalu in
v megli tu uglédati zamorete.

3. Bog je neskonéno zvelican. Tode studenec
njegoviga zvelicanja ni ni¢ vidniga, ni¢ pocutskiga,
temu¢ gola popolnost njegovih vse duhovnih last- -
nost. Ravno to nam pa tudi odkaze pot do nasiga
resni¢niga vééno v Bogu obstojéciga zvelicanja: de
ga namre¢ ne bomo doségli v vidnih, pozemeljskih
dobrotah, temué golo le s tem, kolikor si bomo
perzadéli, svojo duso v zdajnim zivljenji po nje
umu in volji pozlahtniti. In kolikor umnisi, kolikor
svetejsi bo ¢lovek v zdajnim Zivljenji postal, foliko
bolj zveliéan bo v véénosti. Torej Jezus pravi:
»(L. Kor. 15, 41.) V hisi mojiga Océta nebeéskiga
je veliko stanovanj. 1In sv. Pavel: ,Drugacna je
svitloba solnca, drugaéna mesca, drugaéna svit-
loba zvézd.“ Zakaj med svitlobo zvézde je zloéik.“
— Tako je tudi v vstajenji mertvih. - Sledni si te-
daj po prejétih darovih iz vse moc¢i perzadévaj, ¢e
dalje umnisi, ¢e dalje svetejsi postati, slédni dan,
slédno priloznost naj v to oberne, de ho s preje-
tim talentam ve¢ novih perdobil, in ker bo per
majhnim zvest, bo ¢ez veliko postavljen.

- 4. V perpravo k dosézbi tega duhovniga in edino
obstojéciga neskoncniga zvelicanja v Bogu je sléd-
nimu svetovati, de svoje sercé s postam, z molitva-
mi, z drugimi dobrimi déli, s premagovanjem in



211

zatajevanjem samiga sebe, s svétim premisljevanjem
bozje lepote in popolnosti, kot tudi ne¢emernosti
téga svetd, ¢e dalje bolj od téga svetd odterguje,
zraven pa,de ze zdej vso vrédnost v Cisto veselje,
ki se golo le iz duhovniga ozlahtnjenja samiga se-
be, ali iz dobre vesti izhaja, stavi. — Kolikor dalje
bo zdej po te poti prisel, toliko obilnisi bo njegovo
zvelicanje v vecénosti.

14%



Hvala bhozja
v njegovih lastnostih.

(Iz sv. Avgustina.)

Ker sim vam z bozjo pomocjo nauk od bozjih
lastnost razdrobil, njega s hvalo hozjo v njegovih
lastnostih sklénem, kakor jo najdem v bukvah sv.
Avgustina rekociga:

»Nar viksi, nar boljsi, vsigamogocni, nar mi-
lostivsi, nar 1épsi, nar moénejsi! Ti si nepremakljiv
in nezapopadljiv! Sam neviden vse vidis! Sam ne-
spremenljiv vse spreminjas! Neumerjo¢ si, povsod
pri¢ijo¢, nezmérin, neobdan, neomejljiv, neprecen~
ljiv, neizrecen, neizvedljiv! Sam nepremakljiv vse
premikas.“ Nezapopadljiv in neizrékljiv si! Stra-
sin in grozin, vréden de te ¢astimo, in se bojimo, de
te hvalimo in povzdvigujemo! Nikdar nov ali star
vse prenavljas, in storis, de se (na svojo lepoto)
prevzéini starajo.“

yI'voja védna delavnost je mir! Ti spravljas.in
ni¢esa ne potrebujes! Vse brez téze nosis, vse na-
polnis, in nisi v ni¢ zaklénjen! Vse vstvaris, ohra-
nis, obderzis in spolnujes, si za nas perzadévas,
in nas ne potrehujes ! Ti ljubis brez tezavniga hre-
penjenja, brez nepokoja! Tvoj stud je brez pe-
cenja in tvoja jéza vsa mirna! Ti prenarejas omis-
ljevanje dél, pa nikdar svojiga naména. Ti prej-
mes, in nikdar nisi zgubil. Réven nisi, in se vender
zveselis dobicka! Térjas obrést brez lakomnosti!
Ziapoves skopé spravljati, de bi bil veé¢ dolzin! In .
kdo paé¢ kaj ima, de bi tvoje ne bilo? Nikomur ni¢
dolzin., hoces dolgé plagevati? Dolgé odpusas, in
nié ne zgubis!“



213

»Ti sam vse poZivis? Vse si vstvaril! Povsod
in vender si na slédnim kraji ves pri¢ijoé ? Zaveé-
diti se te pa¢ zamoremo, ali viditi te v stani nismo.
Ni ga prostora, kjer bi tebe ne bilo, in vender si
dalje¢ pro¢ od misel grésnika! Pa tudi tu si prici-
joc¢, kjer si dalje¢ pro¢! Zakaj kjer te ni z mi-
lostjo, tam si s serdam! Vsim stvarem si dal bitje;
pa ne vsim po enako. Zakaj nekterim si le toliko
bitja dal, de so, pa ne,de bi zivéle, obéutile, raz-
Iocile; nekterim, de so in Zivé, pa ne obcutijo, ne
razlocijo; zopet nekterim, de so, Zivé in obcutijo,
pa nimajo prevdarka; nekterim pa, de so, Zivé, ob-
cutijo in razlo¢ijo. Desiravno sam v sebi nié dru-
gacni nisi, se vender po mnogih re¢éh drugaé ra-
zodevaé% ti si vsigapri¢ijo¢, in te dostikrat komej
najdémo !“

yZa teboj mirno stojé¢im hodimo, in te ne mo-
remo doiti. Ti vse posédes, vse napolnis, vse
obsézes, vse visoko obdas, vse nosis! Vender ne
ohranis zdej le kakiga déla, in se na to ¢ez dru=-
ziga vzdvignes; ti ne napolnis zdej le téga, de bi
potlej uniga obségel; temué ker vse ohdas, vse
napolnis; in kadar vse napolnis, tudi vse obdas;
in ko vse nosis, si visoko nad vse povzdvignjen;
in kadar vse visoko obdas, vse nosis !¢

»Do vérnih sere govoris, pane slisi se beséda.
Tvoja moé¢ od kraja do kraja séze, in vse ljubez-
njivo poravnas! Tebe nobeni prostor ne zamore
razsiriti, nobeni ¢as premeniti! Tebi se ne more
nihée perblizati, od tebe nihée odloéiti; temué ti
prebivas v luci, do ktere nobeni ¢lovek ne more
priti, kakorsne nobeni ¢lovek ni vidil, in viditi ne
more. In desiravno si sam v sebi mirin, vender vse
prezivis, in si ob ravno tistim ¢asu povsod ves pri-
¢ijo¢: zakaj ne das se ne lo¢iti, ne razdeliti, ker si
resnicno edini Bog, ki se ne more razdeliti; vse
nerazdeljivo nosis, napolnis, razsvitlis in posédes.«

Toliko jederno, akoravno ob kratkim sv. Avgus-
tin v bozji hvali bozjih lastnost opomni, ktere sim
vam jest dozdaj razlagoval, in kterih nauk tudi z
njegovimi besédami sklénem, in sicer takole:

»0¢itno je: noben ¢lovésk um ne zamore ne~



214
zmérne globoéine té skrivnosti dosééi, nobena zgo-
vornost je ne more izreci, nar daljse govorjenja,
veliko stevilo bukev ne zamore izlagovanja té skriv-
nosti obsééi! In ko bi bil tudi celi svét poln bukev,
bi Se vender ne bila tvoja nezmerna kaksinost raz-
lozena; zakaj ti si zares neizreéen.“ Ti se ne das
ne popisati, ne spricati, ker si sam studenec bozje
luéi, in solnce vecne svitlobe. Zakaj tvoja velikost
ni odloéena, in je vender nezmérna; dober si sam
na sebi, in torej resniéno nar viksi debrota; zakaj
nihée ni dober, kot ti sam, ¢igar volja je Ze délo,
in ¢igar ,hoéem® zmoZnost. Vse si iz ni¢ vstvaril,
ker si vse iz svoje volje perklical. Vse stvari so
tvoja lastina, akoravno jih ne potrebujes; brez truda
jih vodis, brez tezave ¢ez nje gospodaris, in ni¢
ne v nebesih, ne v peklu ne zamore réda tvojiga
gospodarstva zmésti. Ti si po vsih krajih, in ven-
der na nobenim kraji; vse brez obsége derzis; pov-
sod si pri¢ijoé, brez pokoja in brez premikanja.
Ti nisi zacétnik hudiga: samo to ne mores biti, ako
ravno vse zamores. Nikdar Se ni¢ storil nisi, de
bi se bil pokasal. Nobena nepokojna sirast te ne
retrése , in vse hudo céliga svetd tebi nobene
skode storiti ne more. Gréh in hudobija ti dopasti
ne moreta, ne mores ju zapovédati.“

4Nikdar ne lazes, zakaj ti si vééna resnica!
Samo po tvoji dobroti smo vstvarjeni, po tvoji pra-
viei smo kaznovani, in po tvoji milosti zopet v gnado
sprejeti. Ne kaka nebeska zvézda, ne oginj, ne
kaka pozémeljska stvar, ali ¢esar se po pocutkih
zavémo, se ne sme namest tehe moliti; zakaj ti si
resniéin, ker si, in se ne bhos spreménil®. ,(Psl. 101,
28.) Ti si zméraj ravno tisti, in tvoje léfa se ni-
koli ne zmanjsujejo.“

»Tega in ve¢ druziga me je svéta mati moja,
cerkev ucila, ktere ud sim po tvoji milosti postal.
Uéila me je v resnici, de si ti edini, pravi Bog,
breztelésin , in ne terpljenju podverzen; de v ivo-
jim bitji ali v tveji natori ni ni¢ spremenljiviga,
ni¢ poskodovavniga, ni¢ iz délov sostavljeniga“.

yResniéno je tedej, de te s pocutskim ocmi ne



215

moremo viditi, in de te umerjoci ¢lovek po tvojim
pravim bitji ne bo oglédal.“

o1z téga se ocitno soditi sme, de te bomo se
le po tem zivijenji tako glédali, kot te angelji zdej
glédajo. Pa fudi oni te se popolnama takiga, ka-
korsni si, viditi ne morejo. Zakaj céli, vsigamo-
goéni trojnoedini Bog, ti nisi nikomur kot samimu
sebi znan®!



Natisnil Jozef Blaznik v Ljubljani.
















