




/f t <? c





Itmanski nauk
od

Božjih lastnost*

Zložil

Šimen Wilfan,
fajmošter v Krajnski Gori na Gorenskim.

Z dovoljenjem visokočastitljiviga Ljubljanskiga
škofijstva.

Na prodaj per E. Honu, kupčevaveu z popirjem
in bukvovezu na starini tergu Nr. 157.

f §50.



\

\

C^tro

S-

'



Od božjih lastnost«

ezus Kristus nam neko nar imenitniših in nar
bolj poglavitnih zapoved s temi besedami oznani:
(Mat. 5, 48.) „Bodite popolnama, kakor je vas
Oče nebeški popolnama.“ De tedaj to imenitno od
samiga božjiga Sina perporočeno zapoved dopol¬
nimo, nam je silno potreba, ne le sploh vediti,
kaj je Bog, temuč tudi nektere njegovih brezšte¬
vilnih popolnih lastnost posebej poznati. — Po
božjih lastnostih še bolj na tanko spoznamo, v
kakšni zavezi smo z Bogam, kakšne dolžnosti ima¬
mo do njega, in v njih najdemo močne perganjke
dolžnosti zvesto dopolniti. Kdor Boga ne pozna,
tava po tamoti. Pomanjkljivost zdraviga nauka,
praviga čistiga spoznanja božjih lastnost ni le po¬
sameznih ljudi, temuč cele narode v velike, v nar
gerši zmote in pregrehe zapeljala. Zvesto torej
poslušajmo nauk od božjih lastnost, ker tudi veliko
veliko perpomore, de prihodnje nauke ložje in bolj
čisto razumemo.

Božje lastnosti pa spoznamo, kolikor jih je
človeški slabosti na tem svetu spoznati mogoče,
nekoliko že po lastni pameti, bolj čisto pa še po
božji besedi, ko je v svetim pismu zapisana. So-
sebno zložno, umevno in na tanko nas je Jezus
Kristus božjih lastnost podučil.

Ktere lastnosti božje nam gre sosebno
vediti ?

Tele lastnosti božje nam gre sosebno
vediti:



4

1. lastnost božja:
Bog je vsigamogočen.

Bog je vsigamogočen: stvaril je nebo in zemljo in vse
kar je: njemu ni nič, kar koli hoče, nemogoče storiti.

Zakaj nas apostoliska vera le božje vsi-
gamogočnosti z glasno besedo opomni?

Apostoliska vera, ktera se tako perčne: »Ve¬
rujem v Boga Očeta vsigamogočniga“ z glasno be¬
sedo le sosebno božje vsigamogočnosti opomni:

1. Ker precej po ti besedi Boga stvarnika
nebes in zemlje imenuje: stvarjenja si pa brez vsi-
gamogočne volje božje pamet nikakor misliti ne
more, ker je stvaritev sosebno delo Boga vsiga-
mogočniga, tedaj nas samo te lastnosti božje apo¬
stoliska vera posebej v svojim začetku na glas
opomni.

2 . Ker se ravno ta lastnost med vsimi popol¬
nostmi božjimi okoli nas slehernimu človeku nar
bolj svitlo pred oči stavi, in povsod naši pameti
razodeva. Tudi nas nič bolj ne gine, nič moč-
neji v nas vere v Boga ne poterdi, nič bolj v
živo zaupanja vanj ne prebudi, nič glasneji dolž¬
nosti Boga iz vse moči in čez vse častiti ne ozna-
nuje, kot misel, de je njegovo bitje vsigamogočno.

3. Je ta lastnost sledniga človeka slabosti, tudi
otročji pameti, razumeti nar ložji, nar perpravniši.
Ni ravno tako lahko zapopasti sledni pameti, kaj
se pravi: Bog je neskončno svet, pravičen, moder,
previdin; sledna še tako kratka pamet ali tesni um
pa precej razloči, kaj je to, de vse stvari ali iz
nič stori, kar koli hoče.

4. Nam vsigamogočnost nar bolj vidno kaže,
koliko nezmerno viksi in častitljivši je Bog ko vse
stvari, kako neskončno popolnama v permeri s vsim,
kar koli se veliciga in častitiga nad stvarmi najde.
Sledna še tolika moč stvari je kot stvar sama ome¬
jena; moč božja pa, ko Bog sam, ne pozna meja,
je neskončna. Mislimo si mogočniga kralja, čigar



5
oblast seže od kraja do kraja sveta. Oh, ali kako
slaboten je tudi ouv vsi svoji mogočnosti in časti!
Bolezni, ki ga zadene, ki ga na posteljo položi,
se ne more znebiti po svoji volji, naj ji ukazuje,
kakor hoče, ona ga ne posluša. V grobu, desi-
ravno v življenji v toliki časti in imenitnosti, von-
der le svojiga trupla červičkain ohraniti ne more;
če tudi živ vse premaga, smerti in strohljivosti
premagati v stanu ni, v prah razpadlo bo njegovo
truplo, kot telo njegoviga nar manjšiga podložni-
ga: nič ne pomaga, naj se brani ali ne. Tudi za
eni sami miglej nar mogočniši kralj dneva podalja-
šati ali perkrajšati, vetra ali dežja, zime ali leta
ustaviti ne more. Per vsi svoji mogočnosti je per-
siljen rad ali nerad svojo slabost spoznati. Sni¬
dejo, združijo naj se z nar večimi modrijani kralji
vsi, in nikakor ne bojo zamogli le prahika ali bi-
like iz nič storiti, ne bojo mogli nar manj Šimu čer-
viču ali mušici življenja dati. Pa kaj še porečem?
Veliko veči ko vsa človeška moč in razumnost je
še le moč in razumnost angeljev: pa tudi vsi an-
gelji in viši angelji skupej ene same cvetličice ka-
koršnih je milijone po travnikih, eniga samiga pe¬
ska stvariti ne zamorejo. „Bog pa je le rekel, in
vse je bilo storjeno, ukazal je, in stvarjeno je
bilo." Le de eno besedo reče, le de hoče, in tav-
žent takih svetov iz nič v bitje stopi, le de eno
besedo reče, le de hoče, in vse se zopet v po¬
prejšnji nič poverne in zgubi. Čigave kolena bi se
per takih mislih ne perpognile, v na zemljo ne po¬
dale, Vsigamogočniga moliti? Čigavo serce bi per
teh mislih z Davidam ne zdihovalo: „(Ps. 45, 3.)
Velik si o Gospod, in silno častitljiv, velika je
tvoja moč, in tvoja modrost nezmerna."

Kako vemo , de je Bog vsigamogocen?
Bog je Bitje, ki ima neskončno popolni um in

voljo, pa ne telesa. — Neskončno popolni je nje¬
govi um, vse pozna, vse ve, vse vidi in previdi,
kar je in kar ni, njegovim mislam ni nič zagernje-
niga', nič perkritiga, nič neznaniga; pred njego¬
vimi očmi vedno vse razodeto stoji, karkoli sine-



6
skončni um le misliti zamore. Bog ima pa tudi ne¬
skončno popolnama voljo, (zakaj nad Bogam šene
sme in ne more nič omejeniga, nič pomankljiviga
misliti) in k neskončni popolnosti volje se tudi to
šteje, de se vse, kar koli si njegovi neskončno
popolni um le misliti zamore, per te priči, na en¬
krat brez perprave, brez orodja, brez ptuje per-
pomoči, brez truda in perzadevanja zgodi, če le
on hoče. Ko bi bilo mogoče, de bi se na njegovo
voljo le ena sama reč ne zgodila, bi že njegova
volja ne bila več neskončno popolna, temuč sla¬
botna, in Bog bi ne bil Bog, kar je misliti nespa¬
metno. Nemogoče je tedaj si Boga brez vsiga-
mogočnosti misliti; že naša pamet hoče v Bogu
neomejeno moč imeti, že naša pamet mu vsigamo-
gočnost perlasti.

Koliko neizrečeno veliko reči si že mi s svo¬
jim omejenim kratkim urnam misliti zamoremo: von-
der si jih le misliti moremo, ne pa stvariti. Irt Bog
če le reče, če le hoče, in na enkrat je tu, kar biti
ukaže. „On kliče reči, kterih ni, kakor de bi bile,
in na njegovi glas so mu pokorne.“ — Pa še več:
Koliko tavžent in tavžent brezštevilnih vidnih in
nevidnih reči si mi s svojo kratko pametjo še mi¬
sliti ne moremo, koliko tavžent in zopet tavžent
reči nam je pa zlo nezapopadljivih, ki so pred ne¬
skončno popolnim urnam božjim odgernjene, ako
ravno še v resnici ne obstoje; pa niso mu le od¬
gernjene, ampak če le besedo izreče, če le hoče,
se postavijo vse pokorne iz nič pred njega, svojiga
stvarnika. Ja njemu vsigamogočnimu ni nič večiga
truda, nič daljšiga časa treba stvariti še en svet,
kot stvariti eno samo zernice peska, stvariti eniga
Keruba ali Serafa, kot stvariti eniga mravlinca.

Kako še spoznamo, de je Bog vsigamo-
gočin ?

Boga vsigamogočniga nam tudi oznanujejo okoli
in okoli nas vse stvarjene reči. Pravi nam naša
pamet: Neskončno, neomejeno bitje le, ktero je
Bog, je od vekomej in sam od sebe. Vse druge
vidne in nevidne reči so pa omejene, in ker so



7
omejene, tedaj tudi niso večne, in ker niso večne,
imajo torej začetik in začetnika. Kdo pa je njih
začetnik? Po pameti sodimo in odgovorimo: Kdo
drugi je njih začetnik, kot on, ki je že večno pred
vsimi vidnimi in nevidnimi rečmi živel, in sam le
vse nezmerne prostore napolnil-Bog. Njegova
moč le je perva moč, je edina in večna bila, on
tedaj večni, neskončni, neomejeni leje tudi, ka¬
dar se mu je zdelo, vse te reči, ktere vidimo in
ne vidimo, iz nič poklical. Zato prepričuje David
v zahvalni pesmi tega vse stvari rekoč: „(Ps. 99,
2 . 3.) Ukaj Bogu cela zemlja: s veseljem služite
Gospodu. S petjem pridite pred njega veselim.
Spoznajte, de je sam Gospod Bog: on je nas stva¬
ri!, in mi se nismo sami. Mi smo njega ljudstvo
in njegove paše ovce. a Modro sklepa na daije naša
pamet iz dozdaj stvarjenih reči: Kakor so te vse
pokorne božjimu vsigamogočnimu glasu, ko seje
zaslišal, iz nič postale, ravno tako bi še tavžent in
tavžent takih svetov na toliko mogočno voljo po¬
stati moglo, ko bi jih imeti hotla; in zavzame,
zgine, pretrese se ona spoznaje: de je večni Bog
le s samo svojo voljo celi svet iz nič storil, toliko
mnoge zeliša in živali na višavah, na zemlji in v
vodah stvaril, toliko nezmerno velike okrogline ne¬
beških trupel iz nič poklical, jih z gorkimi in svit-
limi žarki obdaroval! Uči nas naša pamet, de nima
nobena stvar sama v sebi moči se ohraniti ali ob-
deržati, kot je nima se stvariti, vse bi poginilo,
ko bi nestvarjena, neomejena moč božja vsiga ne
obderžala, in od začudenja ona omedli v premišlje¬
vanji, ker spozna in ve, de božja vsigamogočna
beseda ni le bila zadosti močna vse pozemeljske in
nebeške, vse vidne in nevidne stvari iz nič pokli¬
cati, temuč de je njegova vsigamogočna beseda
tudi toliko tavžent in tavžent let v prihodno že
tehtna zadosti bila, vse stvari obderžati, v lepim
redu ohraniti, kolikor časa že svet stoji, in koli¬
kor časa še stal bo. Zakaj enkrat je ukazal:
Naj je gvitloba: naj je podnebje: solnce, luna in
zvezde "na nebu naj postanejo, in takratna beseda
za vse prihodnje čase velja, in s svojo močjo vse



8
obderži. Solnce ne omedli v svitlobi, in v gorkoti
ne slabi, luna se nikdar ne moti ne rasti, ne vpa¬
dati; zvezde se v svojim teku ne medejo; vse ne¬
beške trupla in naša zemlja brez podporne, brez
stojala, brez perpetve na golim praznim prostoru,
na nič visi, vse se znotraj meja derži, ktere je
Bog slednji stvari odkazal. Čudno je, in iz tega
se božja vsigamogočnost nezmerna kaže, ker je
on vse reči iz nič stvari]: ali še bolj prečudno je,
in njegova vsigamogočnost pred oči naše pameti še
bolj svitlo stopi, če premislimo, de ima njegova
vsigamogočna beseda že toliko tavžent let do vsih
reči svojo stanovitno, neoslabljeno moč, ravno ka¬
kor de bi Bog slednje leto svojo stvaritev ponavljal.

Kako nam sv. pismo vsigamogočnost božjo
poterduje? Kako jo nam sosebno v stvarje¬
nji sveta, in tudi pozneji skazuje?

De ne opomnim drugih besedi, z kterimi sv.
pismo Boga vsigamogočniga oznanuje, le samo to
povem, de sv. pismo stare zaveze besedo: vsiga-
mogočin devet in sedemdesetkrat božjimu presve¬
timi! imenu perstavi.

Ali sosebno lepo in jasno nam kaže sv. pismo
božjo vsigamogočno voljo s povestjo od stvaritve
sveta rekoč: V začetku je Bog vstvaril nebo in
zemljo. Pa bila je zemlja še pusta in prazna. Po¬
krita je bila še vsa z globokimi vodami. Tama je
bila, kar reče Bog: „Bodi svitloba!“ in svitloba
je postala. Bog ukaže: Bo naj podnebje! in kar
zgodilo se je. Ta lepi plavi obok nad nami po¬
stane , in nekoliko voda se zbere v oblake na kvi-
ško. Po tem reče: Voda na zemlji naj steče na
en kraj, in perkaže se suhota. Zgodilo se je. In
tako je morje postalo in suha zemlja, so postali
studenci, potoki in reke. — Zdej Bog zapove:
Zemlja naj rodi travo, zeli in rodovitne drevesa!
Tudi to se je zgodilo, in lepo zelena je bila zem¬
lja, in bilo je mnogih rož in cvetečih dreves. Ka¬
kor spomlad. — Bog po tem reče: Luči naj bodo
na nebu, de kažejo dueve in leta, in pa svetijo na



9
zemljo! Ko bi trenil, so bile. Gorela je, de dan
dela, velika luč — solnce, blišeče na nebu! Sijala
je prijazna luna, de sveti po noči. Migljalo je
zvezd brez števila veliko. Tedaj Bog reče: Mer-
goh’ naj od rib in drugih žival v vodi, od ptic pod
nebam, in zemlja naj da vsakterne živali, in komej
izrečeno, je že tudi bilo vse. Poslednič stvari Bog
človeka, in ga po svoji podobi stvari; kakoršniga
hoče, tak postane.

Glejte! kako častito in jasno nam ta pergodba
vsigamogočnost božjo skazuje. Bog reče: Naj se
zgodi, in kar hoče in kolikor hoče, iz nič v bitje
stopi, kar per ti priči postane. Čigar beseda, či¬
gar volja je toliko močna in zdavna, de kliče reči,
kterih ni, ko de bi bile, in so mu na njegovi glas
pokorne, se sme, se mora vsigamogočni klicati in
imenovati.

Pa tudi pozneji pergodbe svetiga pisma nam
pričajo božje roke moč neskončno. Ko se je šte¬
vilo ljudi namnožilo, z njim pa spačenost narasla,
je božja pravica sklenila, toliko hudobni rod, zu¬
naj Noeta in njegove hiše, ker ga je pravičniga
znašla, s potopam pokončati. In ko je Noe s svojo
družino in z odbranimi živalmi v barko šel, ktero
je sam Bog zaperl, da božja vsigamogočnost vo¬
dam povelje k potopu: in kar liti prestrašno izpod
neba začne, in voda iz oblakov hrumi kakor iz
strašnih slapov na zemljo. Morje predere na božjo
besedo ograjo, v ktero ga zaklenila je ravno leta
vsigamogočna beseda. Podzemeljske vode kipe na
svitlo, si brezna store in se iz njih razlivajo čez
zemljo, de voljo vsigamogočniga spolnijo. Odzgo-
rej, od strani in od spodej narašajo vode, de čez
celo zemljo, in petnajst komolcov čez nar vikši
gore pod celim obnebjem nastopi voda, kakor je za-
dobila povelje od vsigamogočniga: pokončati vse
po vsi zemlji, bodi človek, bodi živina, bodi ptica
iz pod neba ali červ v prahi.

Ko so pozneji prebivavci Sodome in Gomore,
Adame in Seboim, v tolike pregrehe in hudobije
zabredli, de so tiste zavolj svoje velikosti in na-
gnjusnosti v nebo vpile in maševanja od neskončno



10
pravičniga Boga nad te mesta tirjale, se je Go¬
spod razserdil. On zapove, in kakor zapove, se
per te priči spolnuje: Nebo dežuje žveplo in oginj
na Sodomo in na enako pregrešne mesta, de so one
in vsi njih prebivavci poginili. Ves lepi kraj je bil
v jezero prevernjen polno žvepla in soli, de se mu
pravd do današniga dne mertvo morje.

Žive in mertve stvari so božji besedi kar po¬
korne, ko Faraona in Egipt kaznuje, morje se razdeli,
ko Bog Izraelce iz terde sužnosti pelja, in se zo¬
pet na njegovo povelje čez Faraona in njegovo
vojsko zagerne; mana od neba pada Izraelce vpu-
šavi rediti, skala vodo da žejne napojiti, reka Jor¬
dan se razdeli, de Izraelci po suhim v obljeno de¬
želo gredo; na glas trobente se ozidje Jerihunskiga
mesta razvali, in na koliko drugih straneh še nam
sv. pismo v veselih in v strašnih pergodbah kaže,
kako velik in častitljiv je Gospod naš Bog, in de
njegova moč nima meja. Torej so razsvetljeni možje,
kakor druge božje lastnosti, še dobro tako pogosto
božjo vsigamogočnost oznanovali. V bukvah Joba
Eliju tako govori: „(Job. 37, 3. — 7.) Njegovo
božje oko je čez vse, kar je pod nebam, in čez
pokrajne zemlje njegova luč. — Za njim rjove bu¬
čanje, on z glasam svoje velikosti gromi, in po
tem, ko se njega glas sliši, ga nihče ne zapopade.
— Bog čudno s svojim glasam gromi. On dela
velike in nezapopadljive reči. On zapove, de sneg,
zimski dež, in močna ploha na zemljo pade. — On
kaže svojo oblast čez vse ljudi, de sledni njegove
dela spozna. 44 Modri pravi: „(Modr. 16.) Ti si
Gospod, ki imaš oblast do življenja in do smerti,
in vodiš do smertnih vrat, in nazaj vodiš. 44 David
pa: „fPsal. 33, 6. — 9.) Z Gospodovo besedo so
nebesa vterjene, in s sapo njegovih ust vsa njih
lepota. On spravlja morske vode vkup, kakor v
meh, on skriva brezna voda v globočinah zemlje.
Cela zemlja naj se Gospoda boji; vsi, kateri na
sveti prebivajo, naj se prednjim tresejo. — Zakaj
on je rekel, in vse je bilo storjeno: on je zapove¬
dal , in vse je bilo stvarjeno. 44

Tudi sv. pismo nove zaveze to lastnost večkrat



11
perpoveduje. Angelj Gabrijel reče Marii: „(Luk.
4, 37.) Per Bogu ni nemogoča nobena reč.“ Je¬
zus pred svojim terpljenjem moli: ,,(Modr. 14,36.)
Aba, Oče! tebi je vse mogoče!" — Sv. Pavl:
„(Rim. 4, 17.) Bog mertve oživlja, in kliče to,
kar ni, kakor to, kar je." — „(Efs. 3, 20.) Bog
premore nezmerno več storiti, kakor mi prosimo
ali umemo." „(Ap. dj. 14, 14.) V Listri on pre-
bivavce opominja, de naj se od praznili Bogov k
iivimu spreobernejo, kteri je storil nebo in zemljo,
in morje in vse, kar je v njih." — Tudi v Ateni
on uči: „(Ap. dj. 17, 24.) Nevidni Bog, kteri je
Gospod nebes in zemlje, ne prebiva v tempeljnili
s rokami storjenih."

Pa kaj! saj so pergodbe nove zaveze, kar se
je s cerkevjo Jezusa Kristusa godilo, in kar se še
godi, vse kakor svitlo ziralo, v kterim se vidi,
kako prečudno in zdavno jo božja vsigamogočnost
združena z njegovo modrostjo in previdnostjo vla¬
da, de svoje svete namene doseže. Le malo jo in
ob kratkim pomislimo.

O koliko spričevanje božje vsigamogočnosti
je že to, ker je večna beseda božja meso postala,
de je med nami prebivala! In de je Jesus Kristus
človeški rod iz terdnih verig pregrehe, hudiča in
pekla rešil, se posluži perpomočkov, ki so pred
svetam nar slabotniši viditi, de se je toliko vidniši
pokazala moč božje vsigamogočnosti. On sam se

i ni prestavil v oblast in čast kaciga posvetniga kra¬
lja ali poglavarja, de bi bil s svojim pozemeljskim
veličastvam ljudi pod bandero svojiga svetiga evan¬
gelija potegnil, temuč je dovzel podobo hlapca, de
bi drugim stregel, ne pa de bi se njemu streglo.
On svojim ne obeta zložnosti in mehkužnosti, ne
časniga bogastva ali časti, temuč križe, težave,
preganjanje, meč in mnogoterno smert, invonder
se število njegovih učencov množi. On si v ozna-
novanje svetiga evangelija ne odbere pozemeljskih
modrijanov; v razširjenje svoje cerkve si neodvoli
mogočnih tega sveta, „ampak (I. Kor. 1, 27., 2,
8.) to, kar je nespametno pred svetam, je Bog
izvolil, de bi modre v sramoto perpravil: in to,



12
kar je slabiga pred svetam, je Bog izvolil, de bi
močne osramotil. — In to, kar je nežlahtniga in
zaničljiviga pred svetam, in to, kar nič ni, je Bog
izvolil, de bi tisto, kar je, razdjal.“ Odvoli si
namreč, dvanajst Galilejskih neučenih, priprostih,
pred svetam zaničvanih ribčev, in po njih veliko
delo razširjenja, svoje svete cerkve izpelje, de saj
nihče tega kaki človeški modrosti ali moči ne per-
pisuje, temuč de se iz vsiga le gola moč in mo¬
drost božja kaže. Še več: Koliko je sveta cerkev
precej od svojiga začetka mogla preganjanja in na¬
sprotovanja prestati. Dopolnovale so se nad njo
Davidove prerokovavske desede: ,,(Ps. 2, 1. — 4.)
Zakaj so se nejeverniki togotili in ljudstva prazne
reči zmišlovale ?“ — „Kralji te zemlje so se ster-
nili, in poglavarji so se posvetovali zoper Gospoda
in zoper njegoviga Kristusa. — Baztergajmo njih
zveze: pravijo oni: in verzimo njih jarm proč od
sebe.“ — „Ali ta, kateri v nebesih prebiva, se jim
bo smejal: Gospod se jim bo posmehval.“ Per tri
sto let so namreč pozemeljski poglavarji in cesarji
z vso močjo in grozovitnostjo cerkev preganjali, in
bi bili kmalo sledno človeško še tako močno na¬
vedbo razdjali, ali cerkve razdjati niso zamogli,
zakaj božja moč je bila ž njo. Vsa njih moč in
grozovitnost se je nad njo razbila, kot se razbi¬
jejo nad sivno skalo morski valovi: oni so se v
prali zdrobili, njih čast in moč se je pogubila, njih
kraljestva so bile razdjane, cerkev pa pod perutami
božje vsigamogočnosti le terdna na sivno skalo po¬
stavljena stoji. — In kaj, ali je mar po tih kerva-
vih tri stoletjih za cerkev tihotni mir nastopil? O
nikakor ne! Sledno stoletje še kake nove pošasti
sovražnikov, vidnih in skrivnih preganjavcov, go-
lufnih prerokov, zapeljivih učenikov, ali drugačnih
služabnikov pekla in hudiča rodi, de se v svojim
serdi penijo zoper sveto cerkev, ali oni poginejo,
cerkev pa le močna stoji, in bo tako močna stala,
de peklenske vrata tudi do konca sveta ne bojo
nič zoper njo premogle. — O koliko pričevanje
božje vsigamogočnosti nam je to!



13
Kako še božjo vsiyamoyočnost spoznamo ?
Ne le po tem, ker je Bog nas, kakor vse dru¬

ge vidne in nevidne reči vstvaril, ker vse ohrani,
obderži in vlada, temuč tudi iz tega, ker bo prišel
s svojo pravico sodit žive in mertve, večno povrač-
vat po zasluženju dobrim in hudobnim. Ravno to
nam tudi njegovo vsigamogočnost pričuje. Zakaj
ko bi ne bii vsigamogočin, bi ne mogel poverniti
dobrim in hudobnim po zasluženju.

Ali je mar le Boy Oče vsiyamoyočin ,
ker se moli: Verujem v Boya Očeta vsiya-
moyočniya ?

Vse tri božje peršone, Bog Oče, Bog Sin in
Bog sveti Buh imajo ravno tisto nerazdeljivo božjo
natoro, torej je sledni božji peršoni neskončna,
neomejena božja moč, ktero vsigamogočnost ime¬
nujemo, lastna. ,,Oče,“ moli cerkev v svojih nedel-
skih molitvah, „Oče je vsigamogočin, Sin je vsiga-
mogočin, sv. Duh je vsigamogočin, pa vunder niso
trije vsigamogočni, temuč le eden vsigamogočni je.“
V treh božjih peršonah je tedaj vsigamogočnost le
ena. De cerkev v apostolski veri, kakor tudi v
več drujih molitvah vere vsigamogočnost Bogu Očetu
perlastuje, pride od tod, ker je on vir ali izhaja-
liše unih dveh božjih peršon, kterama on od ve¬
komaj z božjo natoro vsigamogočnost in vse druge
lastnosti podeluje.

Ker je Boy vsiyamočin, ali mu je torej
tudi moyoče laydti, i. t. d.?

Bogu je scer vse mogoče, to de mu je vonder
nemogoče lagati, zapeljati ali zapelanimu biti, ali
kakor koli grešiti, ali umreti, ali kaj druziga nap-
čniga in slabotniga storiti. Zakaj kaj takiga je
nepopolno, je le slabim in grešnim natoram lastno:
Bog pa je 'neskončno popolno bitje, v kterim clo
nobene slabosti ali pomanjkljivosti ni; kaj takiga
pa storiti bi ne bilo delo vsigamogočnosti, temuč
delo slabosti, kar je božjimu bitju nasprot. Torej
si moramo Boga vselej tako vsigamogočniga mi-



14
šiiti, de mu nič ne perlastujemo, kar bi bilo kaki
drugi njegovi lastnosti, in torej njegovi neskončni
popolnosti nasproti.

Kako se moramo zaderiati , ker je Bog
vsigarnogocen ?

1. Veselimo se iz celiga svojiga serca, ker
nam je Bog, on vsigamogočni toliko srečo dodelil,
toliko čast sfcazal, de nas je poklical, de bi mi
slabotne stvari svoj glas z angelskim petjem zdru¬
žili, njega častili, hvalili, in večno molili. „Kaj
je človek, de se ga spomniš, ali sin človekovi,
de ga obišeš? Malo si ga pod angelje ponižal, s
častjo in hvalo si ga kronal.“ Jest rečem: njega
hvaliti, častiti in večno moliti je človek, smo mi
vsi stvarjeni, njega kteri je vsigamogočen samob-
lastnik nebes in zemlje, „kteri se po oblakih vozi,
in hodi na perutah vetrov, pred kteriga jezo se
zemlja trese, in gore do dna giblejo in kade, ka¬
dar se jih dotakne, kterimu je pokorno tudi morje,
in svojih bregov, kakor mu je prepovedal, ne pre¬
stopi; kteri reči, ki jih ni, ravno tako kliče, ka¬
kor te, ki so, in ključe smerti in pekla v svojih
rokah ima. £< Vonder de božjo vsigamogočnost, in
čast, v ktero smo poklicani, bolj čutimo, insiper-
zadenemo v ponižnosti pa z gorečnostjo in iz vse moči
svojiga Boga častiti, vam hočem njega velikost, ki
namjo stvarjene reči oznanujejo, še malo popisati.
— Človek meni, deje njegova zemlja, na kteri
prebiva, nar veči delo božje roke, de je skoraj
ves svet, ki ga je Bog vstavaril; de je v sredi
vsiga, kar je stvaril, de se solnce in zvezde okoli
nje verte, in so le zavolj nje vstvarjene, in de
niso skoraj nič proti nji. In vonder nam zvezdo¬
gledi povedo in skazujejo, de je naše solnce, okoli
kteriga se, kakor naša zemlja, še veliko drugih
in večih zemlja verti, ktere svojo svitlobo od njega
imajo, štirnajst sto tavženkrat veči, kakor zemlja,
pa tudi eden in dvajset milionov milj daleč od nas,
tako daleč, de ko bi ktera ptica tako hitro letela,
kakor iz štuka izstrelena krogla, bi mogla leteti
celih pet in dvajset let, debi do njega perletela. In



15
take tako velike solnca, ktere imajo, kakor učeni
mislijo tudi svoje zemlje ali svetove okoli sebe, so
skoraj vse zvezde na nebi, tudi cIo v rimski cesti,
ki se tako majhine in tako goste vidijo. Kako ne¬
izrečeno daleč morajo tedaj biti, in kako velik ne¬
izmerni, nezapopadljivi njih prostor ali plavo nebo
nad nami in okoli nas, ktero je tako gosto obse-
jano z njimi. Nar bližneji iz med njih pravijo
zvezdogledi, so več ko dve sto tavženkrat tako
daleč od nas, kakor solnce, tako de bi tudi blisk
do njih imel več ko šest let hoda. Kaj boš le re¬
kel , če ti učeni še zraven povedo, de so od teh
nar bližniših zvezd druge, ki se manj in manj svitle
vidijo, spet morde ravno tako daleč, kot te od nas;
in za temi in ravno tako daleč od njih spet še druge,
in sam Bog ve, koliko še več takili in tako velikih
solne eno za drugim, in tako daleč eno od druzi-
ga, in to okoli in okoli in na vse kraje po nebi!
Kaj boš rekel, če ti povedo, de so nektere teh v
naših očeh in mislih tako majhnih zvezdic tavžent
in tavžentkrat veči kakor solnce, in v izgled tega
spričujejo, de je zvezda imenovana Vega tako ve¬
lika, de bi, ko bi ne bila nič dalj od nas kakor
solnce, eno celo uro in dvajset minut iz za gore
šla, predin bi se vsa vidila; zvezda Aldebaran,
ko bi se ob šestih perkazala, bi bila še le ob dva¬
najstih, in zvezda Kapela še le ob štirih popoldne
vsa iz za gore. Kaj boš rekel, kaj občutil v svo¬
jim sercu, če se tukaj tudi spomniš, de je Bog
neskončno moder, de tako velikih solne in svetov
zastonj vstvaril ni, de morajo tedaj prebivališa biti:
s pametjo previdenih stvari, kakor je človek? Ali
se ne boš zgubil v svojih mislih per tako velikih
in nezapopadljivih delih božje vsigamogočnosti, proti
kterim je zemlja, ki na nji prebivamo, in se nam
tako velika zdi, komej toliko, kot kapljica vode
proti velikimu morju. Ali ne boš tukaj na svoje
kolena padel, takili in tako velikih reči stvarnika
molil, in poln spoštovanja in časti do njega s pre-
rokam Jeremijam klical: „(l.buk. spozn. sv. Avg.)
Gospod, ni ga tebi enakiga, velik si, in veliko
mogočno je tvoje ime!“ Ali ne boš mar poln po-



16
nižnosti s svetim zavzetjem kot sveti Avguštin zdi-
hovaje vpraševal: „(Ps. 144, 3.) Velik si, o Go¬
spod! in silno častit, velika je tvoja mogočnost,
in tvoja modrost nezmerna." — „(Ps. 156, 5.)
In človek te hoče hvaliti! Človek toliko pičli del
tvoje stvaritve! Človek, ki svojo umerjočnost sa-
boj nosi, in pričevanje svojiga greha, pričevanje,
de ti o Bog prevzetnim nasprotješ."

Glejte tako nam misel na božjo vsigamogoč-
nost veliko čast, v ktero smo poklicani, Boga večno
častiti, hvaliti in moliti, odkazuje, pa nas tudi
močno naganja, že zdej v življenji to dolžnost do
tako častitiga Gospoda nebes in zemlje zvesto in
goreče spolnovati.

2 . Velik je Gospod, in silno častit! Velika je
njegova mogočnost! Ta misel naj nas močno od
greha odvračuje. Zakaj če od ene strani pomislimo,
de se človek, ki greh stori, z Bogam, svojim tako
velikim, mogočnim in nezapopadljivim Gospodam,
s svojim in nebes in zemlje kraljem in stvarnikam
spre, soper njega spunta, ga zaničuje; ali nam ne
pravita pamet in serce, de je taka hudobija, kot
je greh, ravno tako neizrečeno velika, kakor neiz¬
rečeno je Bog velik, in tedaj ne le eniga, ampak
tavžent peklov vredna? In ta misel, naj nas s sve¬
tim straham in grozo pred greham navda. Ali če
od druge plati prevdarimo, kako grozovitno težka
in močna de je roka, ktera tolike dela in trupla
zdeluje in ohrani, če grešnika zadene, katerima iz
nje nobena ne pozemeljska in ne nebeška moc re¬
šiti ne more: naj nas ta misel s močjo od greha
odverne, in že le pred nevarnostjo, v greli zabre¬
sti, trepetati stori. — Na to nas Jezus sam opomni,
rekoč: „(Luk. 12, 5.) Hočem vam pokazati, koga
se bojte ? Bojte se tistiga, kteri, ko je umoril1, ima
oblast vreči v pekel. Res vam povem, tega se bo¬
jite." V resnici ne vem za čas skušnjave nič boljiga
vam svetvati, kakor, kadar vas nagnjenje h kaki
pregrešni reči vleče, ali se vaše meso zoper kaj
dobriga vzdviguje, de si sami sebi le samo to re¬
čete: (Bernard) „Bog mi to prepove, Bog mi to
zapove, in to je zadosti. Njemu mora biti sledna



17
stvar pokorna, ali s voljo, de je zveličana, ali pa
zoper voljo, de je večno nesrečna". Če zdej nje¬
govo zapoved deržim, bom večno srečin, če je zdej
ne deržim; sim vsigamogočnimu nepokoren, to de
me bo on v mojo nesrečo s svojo sodbo, in s po¬
gubljenjem pokorniga znal storiti. In z tem orožjem
boš gotovo vselej premagal sovražnika. Z Davidam
boš mislil, in zdihnil: „Gospod! ti si strašan, kdo
se bo tebi vstavil"?

3. Naj nas misel, de je Bog vsigamogočen močno
k dobrimu spodbada. Ako ravno pravični v tem živ¬
ljenji ne zadobi za svojo pravičnost vredniga po¬
vračila, pa zato vonder v pravičnosti ne omagujmo,
temuč bodimo preplačani, de, kakor je božja vsi-
gamogočna roka težka in močna nad grešnikam,
kakor je strašno v roke vsigamogočniga in pravič-
niga Boga pasti, ravno tako je pa tudi povračilo
nezmerno, ktero je vsigamogočni Bog tistim na uni
strani groba perpravil, kteri njega ljubijo , in iz
ljubezni do njega v pravičnosti ostanejo in žive.
Kolikor veči je gospod, toliko obilniši plačilo, toli¬
ko žlahtniši dar svojimu zvestimu služabniku podeli,
če mu zvestobo poverniti hoče: knez ga po knezovo,
kralj po kraljevo, cesar po cesarsko — Bog pa po
božje, in ker je neskončni tudi neskončno obdaru¬
je. Torej pravi sv. Pavel: »Nikogar oko še ni
vgledalo, nikogar uho zaslišalo, nikogar serce ob¬
čutilo, kar je Bog njim perpravil, kteri njega lju¬
bijo."

4. Misel na vsigamogočniga Boga naj spokor-
niga grešnika v zaupanji poterdi, in pred strašno
pošastjo obupanja pervarje. Kadar ga velikost in
brezštevilnost znanih in neznanih grehov plaši —
kadar nikjer ne najde zdravila svoji duši, in kadar
se mu vender taja serce od resničniga ksanja, od
kteriga ginjen in omečen greh sovraži, življenje
poboljša: o takrat naj oči svojiga skesaniga duha
na Vsigamogočniga oberne, in ponižno zaupa de
je on zdravnik skesanih duš, de zamore sledno še
tako hudo, še tako veliko rano duše ozdraviti, on
kterimu ni nič nemogoče storiti! Z takimi mislimi
se je skesani David k Bogu obernil rekoč: „(Ps. 24 .

2



18
1. 2 . 3. 6. 7. 18.) Iv tebi o Gospod! povzdvigu-
jem jest svojo dušo. — Moj Bog ! na te zaupam,
ne pusti me k sramoti biti. — Ne perpusti, de bi
se mi moji sovražniki posmehovali: sakaj vsi, ki
tvoje pomoči perčakujejo, ne bojo osramoteni.-
O Gospod: spomni se na svoje usmilenje in na svojo
milost, ktera je od vekoma. Nikar se ne spomni
grehov moje mladosti, in moje nevednosti. Poglej
na moje ponižanje, in moje težave: in odpusti mi
vse moje pregrehe."

5. Misel na božjo vsigamogočnost ohranimo kot
svestiga tovarša na poti pobožnosti in pravičnosti,
na poti proti nebesam; ona nam bo razveselila po¬
bito serce, in serčnost obupljivi duši dajala. — Ne
da se spregledati, kako resnične so besede našiga
Zveličarja Jezusa Kristusa, kteri priča rekoč: „(Mat.
7, 13. 14.) Vrata so široke, in pot je prostorna,
ktera pelje v pogubljenje, in veliko jih je, kteri po
nji noter hodijo. Kako oske so vrate, in tesna pot,
ktera pelje v življenje, in malo jih je, kteri jo
najdejo." Koliko pogubnih lovinj , koliko nevarnih
mrež že le sprideni svet našim dušam nastavlja!
Zraven teh mikavnih skušnjav ima pa še kristjan
domače in nar hujši sovražnike zveličanja, in to so
skušnjave popačene volje, pregrešne poželjivosti, v
svetim pismu poželenje mesa imenovane, ktere mu
pot do nebes toliko težavno delajo, in ga le na
široko pot pogubljenja zapelujejo. — In k obema
se perdružijo še skušnjave hudobniga duha, od kte-
riga sveti Peter pravi: „Vaš nasprotnik hudič hodi
okoli koker rjoveči lev, in iše, koga bi požerl."
Vse to bi utegnilo kristjana obupljivga delati, de
bi se ne mogel stanovitno na poti pravice ohraniti.
Ali tukaj je njemu božja vsigamogočnost v močno
podporo, ki je tolikim že zaupanje dala, serčnost
podelila, skušnjave premagala, mir v življenji in
zveličanje v večnim dosegla. Zatorej že svet Pe¬
ter ob svojim časi verne opominja rekoč: „Lelemu
terdni v veri zoperstojte, in vetlite, de vaši bratje
na sveti ravno to terplenje imajo — Bog vse milo¬
sti pa, kteri nas je poklical, po Kristusu Jezusu



19
k svoji večni časti, bo vas, ker majhno časa ter-
pite, popolnama in močne storil in poterdil“. —

Torej, ljubi moji, obernimo se polni zaupanja
k svojimu vsigamogočnimu Očetu, k njemu svoje
serca povzdvignimo, kadar začutimo kako omago-
vanje na poti do zveličanja. Varujmo se vsili za¬
peljivih nastav in skušnjav, nič se ne zanašajmo
na svojo slabost; zanesimo pa se, če smo svoje
storili, de božja roka nad nami čuje, roka tistiga,
kterimu je vse mogoče, in verujmo z Davidam re¬
kočim: „(Psm. 90. i. 2.j Kateri pod pomočjo nar
Višjiga prebiva, bo vsigamogočniga Boga stanovit¬
no za svojiga varha imel. Gospodu poreče: Moj
varh si, in moje perbežališe: moj Bog, na kteriga
zaupam. — Zakaj rešil me bo od zaderge lovcov,
in od škodljive kuge terde besede. — S svojimi
perutami te bo pokril, in pod njegovim perjem boš
upal. Njegova resnica te bo kakor branilo obdala:
ti se ne boš bal, pred ponočnim straham." Zamogli
bomo tedej vse s svetim Pavlam, kateri pravi: „Vse
zamorem v njem, kteri mi moč deli.“ —

6. Kadar se znajdemo v stiskali, težavah in
nadlogah, kadar pod težo križev serčnost in moč
omagujete, kadar se nezaupljivost serca polastuje,
ker ne najdemo ne v sebi ne per svojim bližnim
pomoči, takrat obernimo svoje oči na vsigamogoč¬
niga Boga in potolažimo se s tem, de je Bogu vse
mogoče. Če bo on previdil, si recimo, de mi je
dobro in zveličansko, me bo že rešil, nanj zaupam,
nanj se zanesem. Take zglede imamo nad Jobam
in nad Izraelci. Kadar je bila njih nadloga nar
veči, je bila vsigamogočna roka blizo, jih rešit iz
stanu, iz kakoršniga bi, po človeško misliti, ne bilo
več odrešenja upati. Ravno tako močno zaupanje
do Vsigamogočniga nam tudi sveto pismo perporo-
ča. David postavim prepeva: Gospod je moja luč,
in moja pomoč, koga se bom bal? Gospod je varh
mojiga življenja, pred kom se bom tresil? Modri
pravi: „(Sir. 33. 1.) Kdor se Gospoda boji, se
mu ne bo nič hudiga zgodilo, ampak Bog ga bo v
skušnjavi ohranil, in od hudiga rešil“. In sveti Pa¬
vel: ,,Hvalen bodi Bog in Oče Gospoda našiga Je-



zusa, Oče usmiljenja in tolažbe. — Kateri nas v
sledni nadlogi razveseli44 . Posebno lepo pa David
tako zaupanje, ali veliko več Bog po Davidi v 90.
psalmu sam perporoča: „(Ps. 90. 14. 15.) Ker je
on, pravi Gospod, v meni zaupal, ga hočem jest
rešiti: jest ga hočem varovati, ker je moje ime
spoznal. — On bo na me klical; in jest ga bom
uslišal; jest sim per njem v nadlogi, jest ga hočem
oteti, in častitljivga storiti. — Jest hočem njemu
dolgo življenje dati, in mu moje zveličanje pokazali. 44

In kako gotovo je pogled na božjo vsigamo-
gočnost kristijanu ob času terplenja vir ali Studenc
tolažbe nam je Jezus sam pokazal. V začetku svo-
jiga terplenja je on povzdvignil, vperserčni in za¬
upni molitvi svoje serce k Očetu nebeškimu, in je
rekel: „Oče! tebi je vse mogoče, odvzemi ta kelih
proč od mene, vonder ne kakor jest hočem temuč
kakor ti hočeš. 44 In po te molitvi je bilo njegovo
serce potolaženo. — To se pa že tako ve, de mora¬
mo le zavolj poštenih in pravičnih reči, ki so k
božji časti in v posvečenje naših duš, tako močno
zaupanje v božjo vsigamogočnost staviti.

7. Če od ene strani premišlujemo božjo neome¬
jeno vsigamogočnost, ki se povsod čez nebo in zem¬
ljo razširi, od ene strani pa svojo slabost v vsim
perzadevanji, naj nas ta misel pred Dogam globoko
poniža in uči, de na svojo moč in na stvari zau¬
panja svojiga nikoli ne stavimo, temuč vselej in per
slednim djanji ali perzadevanji le v Boga, komur
ni nič nemogoče. Tudi ta nauk nam sveto pismo
ponudi. David uči: „(1Ps. 126, 1.) Ako Gospod
hiše ne zida, zastonj delajo, kteri jo sidajo. Ako
Gospod mesta ne varuje, zastonj čuje, kteri ga va¬
ruje44 . Na žegnu Vsigamogočniga je vse ležeče ,
in kdor vanj svoje zaupanje stavi, na sivno skalo
zida. Kako velika in strašna je po tem takim ne¬
spamet tistih, kteri si obetajo le s lastnim trudam,
ali clo z krivicami, golufijami, tatvinami, ali kakor
koli si bodi drugači pregrešno obogateti, ali si po¬
sestvo perdobiti! Oni delajo, pa Gospod ne zida;
oni čujejo, pa Gospod njih hiše ne varuje, torej
njegova vsigamogočna roka, ktera dostikrat siromaka



21
^ iz velike revšine do pravičniga posestva povzdvigne,

takih krivičnih spravo razdene, de oni, ali pa lijih
otroci v revšino in pomanjkanje pridejo.

Ravno tako pa tudi mislimo od duhovniga po¬
sestva, ali od dušne moči. Sami iz svoje moči nič
ne zamoremo , še dobre misli ne zamoremo obuditi
brez gnade božje. Kakor je- pa človek sam od sebe
slabotin, tako je on močin, če ga gnada Vsigamo-
gočniga podpera. „V njem, kateri mi moč daje,
jest vse premorem", pravi sveti Pavel. Torej , v
svojih slabostih vzemimo perbežališe k Bogu, sto¬
rimo kolikor zamoremo, in kar ne zamoremo, Boga
zato prosimo. Pa tudi skerbne naj nas ta misel de¬
la, de, ker dobro živeti ni samo v naši moči, mi,
kadar nas gnada Vsigamogočniga k sebi vabi, tiste
ne zametvamo, ker bi sicer nevredni je v prihod-
nič prejeti ne utegnili, in bi po tem takim v svoji
lastni slabosti večno zaiti mogli.

Še eno mi je dostaviti: Kakor mi svojo slabost
sami do sebe spoznati moramo, de ne moremo nič
dobriga storiti, če nas gnada božja ne podpira,
ravno tako moramo per vsim svojim perzadevanji
do bližnjiga tudi svojo slabost spoznati, če gnada
božja našiga trudenja ne porosi. To spozna sveti
Pavel, v ponižnosti serca rekoč: „(i. Kor. 3, 7.)
Jest sim sadil, Apolo je perlival, Bog pa je rasti
storil. — Tedej ne leta, kteri sadi, ne leta, kteri
perliva, je kaj: ampak Bog, kteri rastvo daje."
In to naj nas uči, kako svoje perzadevanje do
bližnjiga, svarjenje, podučenje, prošnje, pokre-
ganje in štrafinge vselej z molitvami združimo, de
Bog vsiinu svoj sveti žegen podeli. In če je naše
perzadevanje zdalo, ponižno le božji vsigamogočni
gnadi perpisujmo, ako ravno smemo od Boga, kteri
nič brez povračila ne pusti, veselo za svoje tru-
denje plačila od njega upati, kakor pravi sveti Pa¬
vel: „(1. Kor. 3, 8.) Ta pa, kteri sadi, in ta,
kteri perliva sta vse eno. Vsakteri pa bo svoje la¬
stno plačilo prejel po svojini deli."



22

II. lastnost božja:
Bog je neskončno dobrotljiv.

Bog je neskončno dobrotljiv; ni le samo sam na sebi
nar bolj popolnama in nar boljši bitje, ampak je tudi
nar boljši ali dobrotljivši do svojih stvari; vse dobro
imamo od njega.

Lahko smo že iz do zdej izlagovane vsigamo-
gočnosti božje se prepričali, koliko potrebni, pa
tudi prijetni in veseli nauki se nam že iz te lastno¬
sti božje tukaj v dolini solza iztekajo. Ona, vsi-
gamogočnost božja, je perpravna v našim sercu
ljubezin do nar Vikšiga bolj in bolj vnemati; je
perpravna nas bolj poterditi v ponižnosti, in nam
naznaniti njega, komur gre vsa čast in hvala, vred-
niši in čistejši častiti; ona je perpravna v nas, bo¬
dimo si v kakoršnim stanu že , zaupanje do njega
poživiti, kteri je studenc veselja, zapopadik zve¬
ličanja, začetik in konec vse sreče, vsiga življenja,
in nas uči, nam kaže, Boga in stvarnika v njega
božjim veličastvu, do kteriga se mora celi čas
življenja naše perzadevanje nevtrudama povzdvi-
govati.

Ali nekako posebno prijetin je našim ušesam,
sladek našimu sercu nauk od božje neskončne do¬
brote. Pa še mlačne serca, bolj k gorečniši lju¬
bezni božji prebudi, terde gine, v hudih stiskah
in nadlogah ranjene ohladi in ozdravi, z Ijubeznji-
vim zaupanjem navda, in kristjanu osko, ternovo
in težavno pot do zveličanja polajša, poslajša in
nekako potrebi. Torej vam tudi z posebnim dopa-
dajenjem in veseljem to lastnost izlagovati začnem.

Kaj se pravi: Bog je sam na sebi nar
boljši— on je sam na sebi neskončna dobrota ?

Kristjani odrašeni in že otroci govore večkrat
te besede: „Moj Bog, ljubim te iz celiga serca,
čes vse, ker si nar veči in vse ljubezni vredna
dobrota". — Tako govore usta; ali pa tudi pomi¬
slimo, ali zapopademo, kaj se to pravi: Bog je sam



23
na sebi neskončna dobrota ? Ob, ko bi to res bilo,
bi to spoznanje gotovo naše serce boljšalo, in v
stanovanje močne ljubezni božje spreobernilo !

Bog je neskončna dobrota sam na sebi se pravi,
de je on sam od sebe nestvarjena, nezmerna do¬
brota od vekomej ; on je zapopadik in nezmerno
morje, vsiga, kar koli je imenitniga, častitiga, mo-
gočniga, lepiga, dobriga, ljubeznjiviga, pravičniga,
popolniga; in vse to v toliki meri in daljosti, de se
mu nič dodjati, od nobene pameti nič vikšiga do-
mišljevati ne more. — Veliko lepiga človeške oči
okoli sebe na nebi po zemlji ogledajo; veliko pri-
jetniga, veliko ljubeznjiviga zamorejo človeške ušesa
zaslišati; veliko imenitniga in častitiga zamore člo¬
veški jezik izgovoriti; še veliko več žlahtniga in
dobriga pa si človeška, še clo pa angelska pamet
domišljevati zamore; ali vse to je komej kaplica proti
nezmernimu morju božje nestvarjene, neskončne do¬
brote. In kar koli je v nebesih in na zemlji lepiga
ali dobriga, je le od Boga in toliko, kolikor Bog
da, dobro, zunej Boga pa ni nič ne lepiga, ne
dobriga. — On je neskončin v svoji mogočnosti,
nezmerin v svoji velikosti, nezapopadljiv v svoji
previdnosti, neizvedljiv v svojih mislih, resničin v
svojih besedah, svet v svojih naredbah, pravičin
v svojih sodbah; — poln ljubezni, poln dobrote ,
poln lepote je on, pa — naj rečem, kar hočem,
ali naj kdo jezike angelov govori, je vonder od
njegove dobrote komej senca dana, in še ta ne.

Bog je neskončna dobrota sam na sebi se pra¬
vi , on je sam od sebe vekomej do vekomej tista
nevstvarjena popolnost dobrote in lepote, ktero an¬
geli z vso gorečnostjo, z neizrečenim veseljem in
dopadajenjem vživajo in gledajo, brez de bi se je
vživati in gledati njih želje kdaj le koliko kaj zmanj¬
šale. — On je popolnost tolike dobrote in lepote,
de je pogled na to nar vikši dobroto in lepoto za-
dostin vse martre pekla v paradiž spremeniti; in ko
bi kdo vse martre pekla terpel, ko bi v sredi pe-
klenskiga plamena ležal in gorel, pa bi v grozovitni
tmi tega žalostniga kraja tega nar strašnejšiga
mesta britkosti in martre le en sam žark božje



24
časti posvetil, bi se na enkrat grimnost in obupa-
nje nar bolj nesrečniga pogubljeniga v neizrečeno
veselje spreobernilo, vse martre bi per te priči pre-
jenale, in začel bi se v neizmerjeni potok nar či¬
stejši sladkosti topiti. Bog je nar večji, je neskon¬
čna dobrota se pravi, on je toliko popolna lepota,
de bi nar močnejši človek od zavzetja mertev na
zemljo padel, ko bi ga, kakor je sam na sebi, za¬
gledal : „Nihče me ne bo vidil in vonder živel." —
Bog je nar višji, neskončna dobrota se pravi, on
je toiika lepota, de je samimu sebi zadostni; nje¬
govi um, ako ravno je neskončno popolna, si sam
nič dobriga ali lepiga domisliti ne more, kar bi ne-
omejeniga sam nad sabo ne najdil; njega nar bolj¬
ši volja ne zamore nič želeti, nič ljubiti, kar bi že
nad seboj ne ugledala, ne posedla; božja dobrota
je sama na sebi tako neskončno popolna, de samiga
Boga, njega neskončno bitje neskončno zveličaniga
stori; zakaj premišljevanje svoje neskončne dobrote
je zadostno, neskončno bitje neskončno zveličano od
vekoma do vekoma storiti. — David pravi: „(Ps.
15, 2.j Ti si moj Bog, in ne potrebuješ mojiga
dobriga". — On hoče reči, sam sebi si zadostin,
tvoja lastna dobrota brez vse druge te že neskon¬
čno sveličaniga štor/. Sv. Avguštin pravi: „Mi mo¬
ramo verovati, de, Bog nobene živali, nobene po-
zemeljske reč/, še cIo človeške pravičnosti ne po¬
trebuje; in ako ravno se Bog spodobno časti, vse
to le človeku pomaga, ne pa Bogu; ali bo mar kdo
djal, de studencu pomaga, če iz njega pije, ali
luči, če per nej gleda."

Kako spoznamo, de je Bog nar boljši,
nar dobrotljivši do svojih stvari?

Ako mi božjo stvaritev le koliko kaj premišlju¬
jemo , se bo tudi kratki pameti neskončna dobrota
božja od vsili strani lepo in prijazno pokazala,
ušesam naše pameti zaslišati dala. Kakor ponočna
rosa ne pada le samo na visoke gore, temuč tudi
v globoke doline: kakor ona ne porosi le visokih
dreves, temuč tudi male in nar manjši zeliša, ravno
tako dobrotljivi Oče nebeški ljubeznjivo za vse svoje



25
stvari skerbi, vse s svojo dobroto obseže, vsim po
njih lastnosti in razpolu roso svojih dobrot pošilja.
„Zledna božja stvar na vesolnim svetu vživa do¬
broto pod milo roko božjo, se po svoje življenja
veseli, po svoje svoje veselje oznanuje. Kako Bog
še clo za nespametno žival skerbi lepo in prijazno
David prepeva rekoč: „(Ps. 144, 9. 15. 16.) Go¬
spod je vsim dobrotljiv, in njegovo usmilenje seže
čez vse njegove dela. — Vsili oči čakajo na tebe
o Gospod: in ti jim daješ jed ob pravim času. —
Ti odperaš svojo roko, in nasitiš vse, kar živi, z
svojim žegnam.“ — Pa še Jezus sam nas na to
opomni rekoč: „(Mat. 6, 26.) Poglejte ptice neba,
ker one ne sejejo in ne žanjejo, in ne spravljajo
v žitnice: in vaš Oče nebeški jih živi.

Kako se še le božja neskončna dobrota
sosebno velika do človeka kaže?

Ali če človeka samiga na sebi po telesi in po
duši pomislimo, ali pa če to prevdarimo, kar je vse
Bog odzunej človeka pa vonder za človeka storil,
bo naša pamet permorana božjo sosebno in neskon¬
čno dobroto do človeka, od vsih strani ogledati,
ako ravno božjih brezštevilnih darov ne zamore iz-
šteti, ako ravno njih velikosti ne zamore premeriti.
V prepričanje te toliko vesele resnice, naj vam le
nektere besede izgovorim, ktere naj pa vaše lastno
pogostno premišljevanje bolj do popolnosti zdeluje.

Iz nič je Bog tebe o čiovek v življenje pokli¬
cal, brez de bi te bil potreboval, on ki v svoje
neskončno zveličanje nikogar ne potrebuje. Dal ti
je toliko modro vpodobleno, z petemi počutki in z
drujlmi toliko žlahtnimi udi obdarovano telo, po
kterih najdeš, kar ti je ali potrebniga, ali pridni-
ga, ali škodljiviga in nevarniga; kteri te do tje
pelejo, kjer srečo ali veselje za-te najdejo, in te
od nevarnosti in nesreče odnašajo. —• Le pomisli,
koliko veselja tebi tvoje oči store, če jih ali proti
nebu ali po zemlji oberneš, božje stvari pregledati.
Kako nesrečin bi bil, kako žalostno bi bilo življe¬
nje brez tega daru, zamore le ta zapopasti, kdor
to dobroto, dar pogleda zgubi ? Kolika dobrota



26
božja je zopet dar slišanja, ne le ker po njem
marskaki prijetni glas ali govorjenje svojih znan-
cov, prijatlov, starišev zaslišimo, temuč ker toliko
potrebnih zveličanskih naukov po njem svoji duši
perdobimo. Brez tega daru bi bil nam sicer svet
kot ves mertev. Koliko nesrečni bi bili zopet brez
daru govorjenja! Ne zamogli bi nikornu svojih mi¬
sel, želj in občutljejev razodeti, ne sveta v dvo¬
mih , ne tolažbe v žalosti iskati se ne z svojimi
prijatli in znanci pogovoriti. — Bog nam je dal po-
kus, de nas žejne do pijače, lačne do jedi opo¬
minja. O velika dobrota božja, lahko bi bil Bog
tako napravil, de bi bil človek le z veliko bolečino
jed ali pijačo zavžival; pa kot ljubeznjivi Oče je
veliko več storil, de z prijetnostjo in poželenjem
te potrebe človek potolaži! Koliko prijetnost in ve¬
selja se vdeležimo v sredi božje stvaritve s podu-
ham in počutenjem? Roke in noge so nam v vsak¬
danje dela in v sprehajanje potrebne: in kako brit—
ko bi nam brez njih naše življenje bilo! — Lej o
človek! kako bogastvo dobrot božjih imaš in nosiš
le na svojim telesu, nad svojimi udi okoli? Le eniga
samiga uda bi ne dal od sebe za nobeno bogastvo,
za nobeno ceno. Ne dal bi postavim, oči, ali daru
slišanja, ko bi ti kdo zlato in srebro celiga sveta
ponudil. Za vse žlahtne kamnja in bisere bi ne
zamenjal daru govorjenja. Za celi svet bi ne dal
rok ali nog od sebe.

Na to pa kaj porečem od stvaritve, od našiga
stanovanja na zemlji, in od tega, kar na nji za se
najdemo? Če vse to z trezno pametjo, z nepopa¬
čenim sercam premislimo, smo zopet permorani spo¬
znati, de ste se božja vsigamogočnost in modrost
z neskončno dobroto združile, človeku na zemlji
perpravno stanovanje napraviti, in mu ne le samo
tega podeliti, kar mu je v življenje potrebniga, te¬
muč kar mu tudi v poveselenje služi. Perst, rudo
in kamnje, zeliša, drevesa in živali, hribe in do¬
line, celo suho in mokro zemljo z vsim, kar je ra
nji, je božja neskončna dobrota človeku v zlužbo
podvergla, ali veliko več le zanj vstvarila. Kako
mnoge so stvari, z kterimi si zamoremo nadležno



27
lakoto utolažiti, ali žejo odgnati; z kterimi se za-
inoremo mrazu ali vročini ubraniti, ali še clo bolezni
odpraviti! Sledni starosti je božja dobrota tudi kaj
posebniga v poveselenje perpravila, ni ni ga od
deteta na maternim naročji do starčika o palčici brez
tega prijetniga deleža. V vročih in mlačnih deže¬
lah, kot tudi v merzlih pokrajnali človek najde ne
le potrebno, temuč tudi, kar mu življenje poslajša.
Svoje veselje ima na kraljevim sedeži, pa tudi v
revni bajtici, in dostikrat je pod z maham obrašeno
streho veči obilnost veselja in zadovoljnosti, kot
pod blišečo streho velikanov, kot na dvorih poze-
meljskih poglavarjev. Pač resnična je ta: „Cela
zemlja je polna božjih darov/4 Sledna stvarica je
kot glasni oznanovavic božje neskončne dobrote,
ktera še clo grešnika objame in obdaruje, ker pu¬
sti svoje dobrotno in prijazno solnce nad dobre in
hude vshajati, in svoj rodovitni dežik na njivo pra-
vičniga in grešnika pošilja.

Glejte ! toliko ljubeznjiva nam je, toliko skerbna
že za našo časno srečo božja neskončna dobrota!
Pa še le lepši in prijazniši se nam pokaže, če po¬
mislimo, kaj in koliko je storila, nas večno osre¬
čiti in zveličati. Božji neskončni dobroti je bilo to
vse premalo, de bi se mi le kake kratke leta na
zemlji njenih darov veselili: odloči nas tedaj za
neko vse vikši in čistejši veselje, in nas želi vde-
ležiti svojiga lastniga neminljiviga zveličanja. Torej
nam da neumerjočo dušo, in vanjo zasadi sveto
gnanje ali poželenje po večni sreči, po nepomanj-
kljivim zveličanji. Per vsim tem se pa vonder var-
vajmo Bogu kako slepo dobroto perlastovati. Nje¬
gova neskončna dobrota je namreč z njegovo vsi-
gavedejočnostjo in sveto pravico v vedni zavezi,
in nam ne more v prihodnim življenji zveličanja
kakoršnim koli dati. Zakaj ko bi Bog nesVetiga,
ncpoboljšaniga hudobneža svojiga zveličanja vdele-
žil, bi on sam prejenjal svet in pravičin biti. Pa
saj še nesveti in popačeni človek clo ni perpravin
v tem svojiga veselja in zveličanja naiti, v čimur
ga le sveti in čisti duhovi najdejo, ko bi ga ravno
v sredo nebeškiga raja postavil; ravno kot slepca



28
ne more lepa stvaritev razveseliti, ki nima oči jo
gledati.

De bi tedaj nas in stvarnik celiga sveta člove¬
ka za čisto zveličanje perpravniga storil, mu je dal
po svoji podobi stvarjeno dušo, in de bi se tega
svetiga zveličanja vredniga storil, mu je dal zapo¬
ved , de naj če dalej bolj popolnama in njemu nar
svetejšimu bitju bolj in bolj podobin perhaja. Ob¬
daroval ga je zato z pametjo, po kteri zamore nje¬
ga in njegove lastnosti spoznati, in razločiti, kaj je
dobrjga ali napčniga, kaj ga ožlalitni kaj oskruni;
zapisal, globoko v serce vtisnil mu je sveto posta¬
vo, ktera naj ga do nekiga boljšiga življenja vodi:
dal mu je v čuvaja vest, ktera naj ga do dobrih
njemu dopadljivih večniga življenja vrednih del spod-
bada, od nesvetih pa in hudih zavrača, in de bi se
vest še bolj glasno v njem glasila, mu je še v serce
vložil gnanje po nepomanjkljivi sreči, po večno ob¬
stoječim zveličanji, kakoršno pa človek le po do¬
brim pobožnim življenji doseči zamore.

Vse to je Bog naš stvarnik po svoji neskončni
dobroti za naše osrečenje storil. — Oh, kako pri¬
jetni in sladki sad bi bili pač iz njegove tolike do¬
brote, vživali, ko bi bili, po njegovih dobrotljivih
naredbah vestno ravnali! To de se je nehvaležni
človek božjimu svetimu namenu ustavil, in mu v
svojo lastno nesrečo nasprotoval. Namest, de bi
bil svoje oči proti svojimu stvarniku obernil, jih
nanj kot na popolnost, kteri naj si podobniši biti
perzadeva, vedno vperte imel, jih je le na zemljo
in nje zapeljivost obračal: namest de bi bil glas
pameti in vesti poslušal, se je le na glas mesa in
poželjivosti nagnil. Vse je tako zveličansko pot
zgrešilo, in se je svojoglavno in samopašno na svoje
napčine steze podalo, ktere v nesrečo pelejo. Pa¬
met je bila sledni dan bolj zmotljena; nje moč bolj
oslabljena: nar potrebniši resnice, spoznanje pra-
viga Boga in njegovih lastnost, spoznanje člove-
koviga namena, in spoznanje svete postave, se je
zgubilo. Vse je z derhaljo na napčine pota, vse
svojimu pogubljenju naprot derlo, in ni razumelo,
kam de dere.



29
Pokončal je Bog sicer ta hudobni rod z sploš¬

nim potopam , in si je družino perhranil, ktera je
bila priča strašne kaznji božje, de bi ona bila za¬
četih boljšiga človeštva. Ali kmalo se je tudi ta
narod na stare pota hudobije podal, in se v poprej-
šino spačenost pogreznil. Po tem takim pa, ali bi
mar imeli bili vzrok, se zoper božjo dobroto perto-
žiti, ko bi nas bil Bog v nesreči obtičati pustil, ktero
smo si sami odvolili, ker smo že drugič njegovo
skerb in naredbo nas zveličati samopašno zavergli?
Ali bi bili mar imeli pravico memrati, ko bi nas bil
v lastnih zmotah, v nevednosti, v spačenosti in v
nesreči, ktera se iz tega izhaja, zapustil, ker smo
se ja sami zoper njegovo voljo od njega obernili,
ko nas je toliko skerbno iskal?

In vonder se njegova neskončna dobrota do
človeka še vselej ni vtrudila. Vmisli si nove per-
pomočke, nove naredbe nesrečnim pomagati, jih
pogubljenja rešiti, in jih do zveličanja perpeljati,
za ktero so bili že od začetka vstvarjeni. Svojiga
preljubiga, svojiga edinorojeniga Sina je za nas v
odrešenje poslal. In de bi med nami hodil, se z
nami bolj tesno združil, se je včlovečil: in de bi v
nas vero in zaupanje do sebe obudil, se je z žlaht¬
nimi čudeži tega spričal, kteriga se je imenoval. S
čistosvetim življenjem in z dobrotami, kakoršne je
ljubeznjivo revežem in nadložniin obilno delil, si je
želel naše serca perdobiti. Učil nas je tudi, de
sreče, za ktero smo stvarjeni, po kteri hrepenimo,
nikakor ne bomo na tem nečimernim svetu, ne v
pozemeljskim bogastvu, ne v zapeljivim veselji, ne
v mesenih strastih našli, temuč de naj jo išemo tam
gori v hiši svojiga Očeta, od koder je on do nas
prišel; de jo bomo pa tam gotovo našli, če jo z
pravo pobožnostjo išemo, in si perzadevanio njego¬
vimi! Očetu podobni postati. In de bi nas, Ju nas
je ko svoje brate preserčno ljubil, do tjeperpeljal,
je z svojim čistim in svetim naukam tamo nevednosti
in zmoto uma razkropil, nam pa, de bi se nobenih
težav na poti svetosti ne prestrašili, pot do tje po¬
ravnal , in nam svoj lastni zgled dal rekoč: „Kdor
hoče za mano priti, naj samiga sebe zataji in za



30
mano hodi.“ In de bi naša serčnost ne opešala, nam
kaže obilno plačilo, ktero nas konec življenja per-
čakuje : „Yeselite se, in od veselja poskakujte, za¬
kaj veliko je, vaše plačilo v nebesih. — Jest grem
tje pred vami, de vam bom tam stanovanje perpra-
vil. „Kjer sim jest, tam naj so tudi moji prijaili in
učenci.“ — Na vse to nam pa še pomoč svetiga
Duha obljubi, in je v svoji cerkvi take naredbe
postavil, po kterih pomoč in duhovno krepost za-
dobimo, de se zamoremo serčno vojskovati, prema¬
govati, ter častito krono v svoje plačilo doseči. Ker
bi pa dolgo svojih grehov sami večno poplačati —
in torej tudi večno zveličani biti ne mogli — je on
nedolžni naš dolg na-se vsel, in se je božji pra¬
vici v zadostilo naših grehov ponudil, je terpel, je
svojo presveto kri prelil, je za nas svoje grešne
brate umeri, za nas nepokorne do smerti križa po¬
koren bil. „Clo tako je Bog svet ljubil, de je svojiga
edinorojeniga Sina zanj v terpljenje in v smert dal.“

In zdej, povej mi kristjan na vse to: Kdaj je
je še kaki oče svojiga ediniga sina toliko ljubil,
koker je Bog nas ljubil, ko smo bili njegovi sov¬
ražniki ? Ktera mat si kdaj toliko za prid in srečo
svojiga deteta perzadene, kolikor je Bog za prid
in srečo svojih nehvaležnih stvari skerbel in storil?
O pač resnična je torej ta: V vsih svojih delih je
Bog dobrotljiv, in ljubezin sama, kakor sveti Ja¬
nez pravi!

Ali nam tudi sveto pismo Boga neskončno
dobrotljiviga oznanuje ?

Božjo neskončno dobroto, ktero človek že po
svoji pameti iz božje stvaritve, še bolj iz božjih
naredb človeka od greha in pogubljenja odrešiti ter
zveličati, spozna, nam pa tudi od svetiga Duha
podučeni in navdihnem možje v stari in novi zavezi
oznanujejo. David v svojih psalmih moli: „(Psl.
144, 1. 2. 7. 14. — 16.) Tebe hočem povikše-
vati, moj Bog in kralj : in tvoje ime vselej in večno
hvaliti. — Vsaki dan hočem tebe hvaliti in tvoje ime
večno častiti. — Vsi rodovi bojo spomin tvoje obilne
dobrote na polne usta govorili, in se zavolj tvoje



31
pravice veselili. — Gospod opera vse, kteri oma¬
gujejo , in vzdigne vse, kteri so padli. — Vsili oči
čakajo na tebe o Gospod: in ti jim daješ njih jed
ob pravim časi. — Ti odperaš svojo roko, in nasi¬
tiš vse, kar živi, z svojim žegnam.“ — Sveti Jakob
apostelj vernim tako piše: „(Jak. 1, 17.) Vsako
nar boljši darovanje, in vsaki popolnama dobri dar
je od zgorej, in pride od Očeta svitlobe“. Po teh
besedah se tedaj vse dobrote, ktere imamo in vži-
vamo, od Boga neskončno dobrotljiviga iztekajo.
Zato nas božje dobrote opomniti sveti Pavel vpra¬
ša : „Kaj imaš o človek, de bi ne bil od Boga
prejel“? Sosebno prijetno nas pa Jezus božje ne-
skočne dobrote zagotovi, ker Boga ljubeznjivimu
očetu permeri rekoč : „(Alat. 7, 9.) Kteri človek je
med vami, kteri, ako ga njegov sin kruha prosi,
mu bo li kamen podal? Ali če ga ribe prosi, mu bo
li kačo podal? Ako tedej vi, ki ste (v permeri k
Bogu) hudobni, veste dobre darove dajati svojim
otrokam : koliko bolj bo vaš Oče, kteri je v nebe¬
sih, dobro dal tem, kteri ga prosijo.“ Jezus hoče
z tem besedami reči: Če so že ljudje do svojih
otrok toliko dobri, ako ravno so nepopolnama in k
hudimu nagnjeni, koliko več smemo od Boga vse
dobro z zaupanjem perčakovati, ker je sam v sebi
vsa popolna dobrota brez pomanjkljivosti. Torej nas
tudi uči njega v svoji molitvi Očeta imenovati: Oče
naš, kteri si v nebesih.7 v

Ce je Bog neskončno dobrotljiv , zakaj
toliko težav, križev, nadlog, nesreč dopusti?

Križi, težave, nadloge in nesreče, ktere Bog
na tem svetu dopusti, nauka od njegove neskončne
dobrote cIo nič ne skale, temuč ga še le perterdi-
jo. Le poslušajmo: V Bogu, ki je večno negpre-
minljiva popolnost, je sledna lastnost v vsimi drugi¬
mi lastnostmi tesno združena, in združeno dela,
kar drugim lastnostam ne nasprotje. Združena je
tedaj njegova dobrota večno tudi z njegovo mo¬
drostjo, svetostjo, pravico, vsigavednostjo. Torej
se varvajmo božjo dobroto kot kaki mili serčni ob-
čutlej, ali kot kako slepo mehkobo domišljevati, ka-



32
kor nad kakim človekam, kteri se da, bolj od svo-
jiga indiga serca, ko pa od pameti voditi. Nak !
kaj taciga bi ne bila popolnost, ampak slabost v
ltogu! Mislimo si božjo neskončno dobroto po na¬
uku svete vere tako: Bog je človeka po svoji mo¬
drosti za svetost in za večno zveličanje vštvaril.
On vsigavedni pa tudi ve, kaj je človeku naj bolj
pridno, de svojiga častitiga namena ne zgreši, am¬
pak večno srečo doseže. In božja svetost hoče, de
se Bog per človeki takih perpomoč posluži, ktere
ga do svetosti in večniga zveličanja nar bolj per-
pravno napeljujejo. — Torej Bog iz ljubezni člo¬
veku , de ga pred večno nesrečo pervarje, časne
križe, težave, nadloge ali nesreče pošlje, ker nje¬
gova vsigavednost spozna, de so mu do večniga
zveličanja vse bolj perpravne, kot ko bi se mu zdaj
dobro po njegovi volji godilo. Te resnice ali nam
mar ne poterdi tudi to, kar že na tem svetu dosti¬
krat pred svojimi očmi imamo ? Ali ni mar to ne¬
spametna dobrota, neko neusmiljeno usmiljenje slepa
in otrokam silno škodljiva ljubezin, če jih stariši
per njih napakah ne kaznujejo, če jim jih pregle¬
dujejo, in se boje roke na-nje položiti? Taki otroci
kakšni so pač pozneji? Svojoglavni, samopašni,
razujzdani, za to in za prihodno življenje nesrečni.
Dobri stariši pa svoje otroke strahujejo, per napa¬
kah tudi kaznujejo in ojstro dershe, in ta sveta
ojstrost stori, de so taki otroci spodobniga, pamet-
niga, dobriga in pobožnigazaderžanja, zato in za
prihodno življenje srečni. In kadar odrastejo, so
sami svojim starišem hvaležni za njih ojstro izrejo,
ter spoznajo, de bi nikdar takšni ne bili, ko bi jim
stariši tako dobrotljivo ojstri ne bili. Ravno tako,
vite, tudi neskončno dobrotljivi Bog z nami dela,
kadar nam časne križe, težave, nadloge ali nesreče
pošilja; on nas z njimi le od veči nesreče ozdraviti,
in na pot svetosti in večniga zveličanja perpeljati
želi. In kakor dober otrok, kadar k pameti pride,
svoje stariše zavolj njih ojstrosti hvali, tako bomo
mi ‘Boga za vse to zahvalili, kadar bo naša duša
v večnosti per svitlejši luči bolj ko v zdajnim živ¬
ljenji svete, modre, pa dobrotljive namene in per-



38
pomočke za naše zveličanje pregledala — Job to-
rej pravi: „(Job 5, 17.) Blagor človeku, kteri je
od Boga tepen: ne zaverzi tedaj Gospodoviga te-
penja": zakaj on rani, in celi, on vdari, in njego¬
ve roke bojo zdravje dale". David pa: „(Psl. 17,
36.) Tvoje svarjenje me je vselej boljšalo: in bo
meni še vselej v nauk." In modri uči rekoč: „(Trip.
3, 11.) Moj sin! ne zaverzi Gospodoviga svarje¬
nja : in ne zgubi serca, kadar boš od njega kazno¬
van : zakaj, kteriga Gospod ljubi, tega tepe, in ka¬
kor oče nad sinam dobro dopadajenje nad njim ima.“
Prerok Baruh pa jo že prav izgovori resnico: de
težave, križi, nadloge in nesreče, ktere Bog per-
pusti, neskončni dobroti njegovi ne nasprotvajo, ker
pravi: „(Baruh 4, 29.) Zakaj kteri vas je z nad¬
logami obiskal, vam bo zopet večno veselje dodelil,
kadar vas bo rešil."

v
Cirnu naj vemo, de je Bog dobrotljiv ?
1. Na dolgi težavni poti ni skoraj bolj zažele-

niga, bolj prijetniga popotniku, kot prijazniga, skerb-
niga, zvestiga tovarša imeti, kteri mu zamore te¬
žave odverniti, ali zmanjšati, ali saj njih serce
potolažiti in poveseliti. — Glejte! kaj je pa naše
življenje druziga, koker popotvanje v deželo več¬
nosti? Na tem popotvanji nas marskaka težava za¬
dene, marskaka britkost naše serca žali, marskaki
vihar mir in pokoj duha podera, in zmeraj še se
spolnuje, nad čimur je že pred toliko tavžent let
Job zdihoval: „(Job 14, 1.) Človek od žene rojen
malo časa živi, in je z mnogimi nadlogami obdan".
Ta lastnost božja pa, de je Bog neskončno dobrot¬
ljiv, nam je na težavnim popotvanju prijazni,, skerb-
ni in zvesti tovarš. Zakaj ona je , ki’človeka' kot
za roko ljubeznjivo poprime, če omaguje pod Ježo
križev; ona je, ki ga podpera, njegovo serce po¬
veseli, njegoviga duha poživi. Zdaj ga uči, de
Bog z nami le ko ljubeznjivi oče dela, in vse pri¬
jetno in neprijetno v naš prid, v našo srečo obra¬
ča: zdaj mu pergovarja staviti zaupanje vanj, ko¬
mur ni nič nemogoče: zdaj ga spremlja pred sedež
nar Vikšiga, in mu kaže v njem, kteriga čisti du-



34
hovi trepetaje molijo, ljubeznjiviga Očeta, čigar lju—
bezin do človeka ne peša in se ne stara, torej mu
serčnost dela njega v potrebah prositi, per njem
pomoči iskati. —■ 0 kolikim je že ta prijazna to-
varšica težave odvernila ali zmanjšala, ali saj njih
serce, ktero bi bilo pod težo obupanja obnemagalo,
s sladkim prijetnim veseljem navdala in duha po¬
živela. Tudi ti, bodi si kdor koli hočeš, boš naj-
dil v vsih težavah ravno tako pomoč v misli na
božjo neskončno dobroto! Le nikar je v nemar ne
pusti. Si že v revšini, v bolezni ali v žalosti; pri¬
deš ali ob stariše, znance in prijatle, ali te kaka
druga nesreča zadene, misli si vselej : Moj ljubi
Oča živi na višavi, on zame skerbi. K njemu ho¬
čem svoje serce povzdvigniti in zdihovati: Oče, če
je tvoja volja, odvzemi mi ta kelih, reši me od
hudiga! In terdno zaupam, de me bo uslišal, če je
zame k pridu; če mi pa po svoji modri ljubezni
keliha britkosti ne odvzame, mi bo pa vender serce
potolažil, in moč ga izpiti dodelil. In glej vse ti
bo nekako ložej in prijetniši per takih mislih okoli
serca. Spreljubo tudi Bog sam svojo skerbno do¬
broto v tovaršico in v tolažbo da, ker pravi rekoč:
„(Iz. 49, 15.) Zamore mar žena na svoje dete po¬
zabiti, de bi se ne usmilila sina svojiga telesa? In
de bi ravno ona pozabila, vender jest nate pozabil
ne bom.K In Jezus te toliko ljubeznjivo tega opomni
rekoč: „(Mat. 6, 25. 26 . 28 . — 32.) Zato vam
povem, ne skerbite, za svoje življenje, kaj bote
jedli, tudi ne za svoje telo, kaj bote oblačili. Ali
ni življenje več, ko jed, in telo več, ko oblačilo?
Poglejte ptice neba, ker ne sejejo, in ne žanjejo,
in ne spravljajo v žitnice: in vaš Oče nebeški jih
živi. Ali niste vi veliko več, kakor one ? In za
obleko kaj skerbite? Poglejte limbarje na polji, kako
rastejo : ne delajo, in ne predejo : pa vam povem,
de še Salamon v vsi svoji časti ni bil tako oblečen,
kakor njih eden. — Oe pa Bog travo na polji, ktera
danes stoji, in se jutri v peč verže, tako oblači,
koliko bolj vas, maloverni? — Ne skerbite tedaj
rekoč: Kaj bomo jedli, ali kaj bomo pili, ali z čim
se bomo oblačili ? — Ker po vsim tem oprašujejo



35
neverniki: Saj ve vaš Oče nebeški, de vsiga tega
potrebujete. —

2 . Nas ta lastnost božja uči, svojimu Bogu
hvaležno serce v dar pernesti. — Vera, lastna pa¬
met, vest in še clo neumna živina nam oznanuje,
de smo svojim dobrotnikam hvaležnost dolžni. Ve¬
likost hvaležnosti in mera te dolžnosti, se pa pre¬
sodi po številu in velikosti prejetih darov, po ve¬
likosti ljubezni in po imenitnosti dobrotnika, že clo,
če se njega dobrota še od nehvaležnosti tistih ne
da vtruditi, kteri so iz njegovih rok dobrote preje¬
mali in vživali. Vse to pa, vite, mi v dobrotljivosti
božji do nas, in v naši nehvaležnosti do Boga v
nar veči meri najdemo. De ne bom vonder božjih
darov in dobrot zopet posebej našteval, kterih sim
vas že tako poprej opomnil, le še to slednimu re¬
čem : Izštej dan' in dobrote, ktere ti je Bog na
duši in na telesu dodelil, in ti jih še deli, če ti jih
brezštevilnost izšteti ne brani! Presodi njih veli-
kostj če jo tvoja pamet doseči zamore! Pomisli,
kar je le človeška beseda od imenitnosti tega ne-
skončniga bitja ali od njega ljubezni jecljati v stani!
Prevdari in zapopadi, če imaš občutljivo serce,
človeško nehvaležnost do njega, in njegovo nevtru-
deno ljubezin do človeka. In po tem, ali ne boš
mar previdil, z kolikim vzrokam se on še vselej za¬
more pertožiti, kakor se je nekdaj nad Izraelci per-
tožil, ko je rekel: „(Tz. 5, 3. 4.) Zdaj tedaj pre-
bivavci v Jeruzalemi, in možje od Juda, sodite
med manoj in mojim vinogradam. — Kaj bi bil za-
mogel svojimu vinogradu storiti, kar bi mu ne bil
storil? Zakaj je vinike donesil, ker sim upal,
de bo grozdje, rodil?" Ali ti ne bo mar vse to ve¬
like, in svete dolžnosti hvaležnosti do Boga odka-
zalo, tvojiga serca omečilo, že sosebno, čd se
spomniš, de jeperva zahvala druga prošnja? O go¬
tovo ne boš svojiga serca zatajil, ampak zaželel
boš slišati, kako se Bogu hvaležniga skaži, in to
ti hočem ob kratkim razložiti.

a. Vse dari in dobrote, duhovne in telesne nam
naš ljubeznjivi Oča nebeški le zato deli, de bi nam
v naše posvečenje, v vedno boljšanje življenja, in



36
poslednjič v večno zveličanje služile. Torej se mi
Bogu hvaležne, za svojo srečo pa skerbne skaže-
mo, če voljo božjo dopolnimo in se greha varjemo,
ker nas oskruni in veselih nebes obropa; z lepimi
čednostmi in z dobrimi deli pa božjiga dopadajenja
išemo, in svoje življenje boljšamo. In ker je Bog
svojo neizrečeno Ijubezin do nas sosebno z tem
skazal, de je nas po svojim edinorojenim sinu z
ceno neskončne vrednosti zn večno življenje odre¬
šil, si moramo tudi mi sami za vnodno zveličanje
perzadevati, zanj iz vse moči se truditi. Tudi
od hvaležnosti velja, kar Gospod od ljubezni pravi :
Kdor moje zapovedi pozna in spolni, on je, kteri
me ljubi.

b. Se moramo z veseljem, dopadajenjem, in z
ljubeznijo svojiga dobrotnika spomniti, kadar od nje¬
ga prejete ali telesne ali duhovne dari vživamo. De
je to del hvaležnosti se od tod spozna, ker se je
dobrotljivi Bog sam nad Izraelci milo pertožil, ki
so v vživanji njegovih darov in dobrot njega po¬
zabili. „(Iz. "3.) Vol 44 , pravi namreč on, „pozna
svojiga gospodarja, in osel pozna jasli svojiga go¬
spoda, Izrael pa ni mene spoznal, in moje ljudstvo
se ni razumelo.“ In Jezus sam nas tega clo ob ime¬
nitnim času zadne večerje opomni rekoč: „KoIikor-
krat bote leto storili, storite k mojimu spominu/4
Spomni se tedaj ali na tihama sam per sebi, ali
očitno v pričo družili, de tudi v serci bližnjiga take
dobre občutleje obudiš, spomni se, sosebno če si
oče ali mati v pričo svojih otrok z veseljem, do¬
padajenjem in ljubeznijo svojiga dobrotnika božjiga,
postavim pred ali med jedjo, ali po jedi, po do-
pernešenim dnevu, po prejemi kakiga sv. zakra¬
menta, po kakim drugim dobrim delu. i. t. d.

c. Moramo hvaležnost z tem skazati, de njego¬
ve dari prav obračamo. Ko bi mi revnimu dobrote
skazali, mu darov podelili, in on bi dobrote zani¬
čeval , dari z nogami mendral; bi ga nehvaležniga
imenovali. Ravno kaj taciga in še geršiga storimo,
če časno posestvo v nezmernost, požrešnost, ošab¬
nost obračamo; če zdravje v grehu in nepokori do-
pernesemo: že clo pa, če gnado božjo zaveržemo,



37
božjo besedo opušati začnemo, ali leno poslušamo,
če se v cerkvah nespodobno zaderžimo, sv. zakra¬
mente ali po nevrednim prejemamo, ali jih preje¬
mati opušamo, i. t. d. In mi smo kakor takipred
Bogam in celo nebeško družino nehvaležni. Ce pa
vidimo reveža, de naš dar z veseljem v svojo po¬
trebo vživa, ga kličemo hvaležniga, in smo mu še
pomagati perpravljeni. Tudi pred Bogam vživanje
njegovih dobrot in darov za hvaležnost velja.

d. Ker pa mi Bogu ne zamoremo svoje hvalež¬
nosti tako kot kakimu človeku skazati, de bi mu
namreč tudi nasprot kako dobroto ali dar podelili,
ker si je sam sebi zadostin in nikogar ne potrebu¬
je, pa poslušajmo, kar ta del hvaležnosti zadene,
kako jo mu po njegovi volji dopolnimo. Bodimo
namreč po njegovim zgledu in povelju dobrotljivi do
svojiga bližnjiga, naj si je kdor hoče, prijatel ali
sovražnik. Saj tudi Bog solnce in dež čez pra¬
vične in grešnike pošilja; bili smo mi kdaj že nje¬
govi sovražniki, pa nam vender ni prejenjal dobrot¬
ljivi Oče biti. In karkoli bomo nar manjšimu bratu
v njegovim imenu storili, bode vzel, ko de bi bili
njemu storili; dovzelbo taki dar v dar hvaležnosti
iz naših rok. Sveti Jakob pravi: „(Jak. 1, 27 . Ci¬
sta in pred Bogam in Očetam neomadežvana boga¬
boječnost je leta: sirote in vdove v njih nadlogi
obiskati, in se pred tem svetam neomadežvaniga
ohraniti.“

Ker pa Bog ni le samo človeku, temuč clo
živali dober, kakor smo že slišali, in kot nam
sv. pismo na več krajih perterdi, postavim, ka¬
dar modri pravi: „(Mod. 11, 25.) Ti (Bog) vse
ljubiš, kar je, in nič ne sovražiš, kar si stvaril;“
ali kadar Bog sam po Mozesu takole zapoved daje:
„(V. Moz. 22, i.) Kadar boš vidil, de je tvojiga
brata vol ali ovca zašla, nikar memo ne pojdi, am¬
pak perpelji ji svojimu bratu nazaj. — Ravno tako
stori z oslam. — Ako boš vidil osla, ali vola svo¬
jiga brata na poti pasti, nikar ju ne zapusti, am¬
pak pomagaj jima na.noge“: torej naj je po božjim
izgledu tudi naša volja še clo do žival' dobrotljiva;
nikar jih brez potrebe ne terpinčimo, že clo ne,



38
ker se z terpinčenjem živali dobri blagi občutlej
usmiljenja zgubi, in človek postane neobčutljiv do
svojiga bližnjiga, če ga v stiski in terplenji vidi,
ali ga pa še sam v stiske in potrebe neusmiljeno
perpravi.

3. Slišali smo tudi, de Bog ni le do nas ne¬
skončno dobrotljiv, temuč de je tudi sam v sebi
neskončna dobrota, kakor Jezus pravi: „(Xuk. 18,
19. Nihče ni dober, kot Bog sam. On je zapo-
padik vsiga dobriga in lepiga.“ Torej se iz tega
kaže, kako neizrečeno, neskončno srečin je človek,
kteri njega gleda in vživa, kar nam on sam poter-
di, ker k Abrahamu govori rekoč: „Nikar se ne
boj Abraham, jest sim tvoj pomočnik, in tvoje silno
veliko plačilo". In ravno za-to srečo smo mi stvar¬
jenj, njega neskončno dobroto gledati in večno vži-
vati. Če nas tedaj pozemeljske reči motijo, če naše
serca na-se vlečejo, recimo z Davidam: „(Psl. 15,
5.) Gospod je del moje dedšine in mojiga keliha: ti
si, kteri mi boš moj delež perhranil. — Vselej in
povsod naj naše serce le hrepeni, njega nar lepši
nar vikši dobroto v ljubezni posesti in vživati. Per
vživanji kake dobrote, per pogledu kake lepote si
mislimo: O Bog, kako dober, kako lep si še le ti,
ker že tvoja stvar s toliko prijetnostjo človeško
serce navdaja: de bi te pač tudi v večnosti gledal
in vžival. „(Ps. 41, 2 . 3.) Kakor hrepeni jelen po
merzlih vodah, tako hrepeni moja duša po tebi o
Bog! — Mojo žeja močniga živiga Boga: kdaj bom
tje prišel, in se pred božjim obličjem perkazal."

111. lastnost božja.
Bog je vsigavedin.

Bog je vsigavedin: ve vse, kar je,ali pričjoče, ve vse,
kar je bilo, ali pretečeno, in ve tudi vse, kar še le
bo, ali prihodno; ve naše še tako skrivne misli in
želje, torej ne more golufan biti.



39

Kako vemo , de je Bog vsigavedin?
Že samo to, ker je Bog sam od sebe neskončno

popolno bitje, nas uči, de mu je vse znano, de vse
ve, kar je bilo, kar je, in kar bo, de ve naše še
tako skrivne misli in želje. Ko bi mu le kaj prič-
jočiga, pretečeniga ali prihodniga neznaniga bilo,
bi njegovo vedenje, njegovo znanje in spoznanje
ne bilo brez pomanjkljivosti, bi ne bilo popolno,
tedaj bi tudi on ne bil neskončno popolni; ko bi pa
ne bil neskončno popolin: bi ne bil Bog: kar je pa
nespamet misliti.

Kako se še prepričamo , de je Bog vsi¬
gavedin ?

Vsigavednost božjo nam tudi nektere božjih
lastnost prav očitno odkažejo in poterdijo. Le po¬
slušajmo: Bog je večin, in slišali bomo v razlaga¬
nji te lastnosti kako de je večin, de je namreč,
ker je neskončno popolin, tudi nad vsim časi vikši;
de torej njemu neskončno popolnimu bitju ne teče
čas, kot pa nam omejenim in na vedno tekoči čas
navezanim ljudem. Nikoli ni per njem včeraj, nikoli
jutri; nič ni per njem pretečeniga, nič prihodniga,
per njem je vse zdajno, vse pričujoče: vsi časi od
vekomaj na vekomaj so mu gola pričujočnost, vsi
pričujoča večnost. Torej vse reči kot na enkrat in
vonder večno pred sabo odgernjene vidi in gleda:
vse reči, vse zgodbe so mu pričujoče, če so ravno
nam že zdavnej pretečene, in če se ravno ne bojo
še dolgo dolgo godile. Ker je pa Bogu vse, naj
sije pretečeno ali prihodno, pričujoče, tudi nje-fovim očem nič oditi ne more, in sicer toliko manj,
er je tudi, kar bomo pozneji slišali, vsigapriču-

joč. Zakaj on vsigapričujoč vse kraje na enkrat
in vonder večno napolni, in jih tako napolni, de
je povsod in ves pričujoč: tedaj ga ni kraja, ka¬
kor tudi ne časa toliko skritiga, de bi se mu kaj
odtegniti ali zagerniti zamoglo. In ker je on vsi-
gapričujoči tudi zgol duh, torej kakor duh čisto
vidi, kar se v sledniga človeka duši godi, kar se
je godilo, ali kar se še le bo godilo, to je, on ve



40
sledniga človeka misli, želje, sklepe, namene, ve¬
selje in žalost, če je še tako vse skrito in zager-
njeno — njemu je vse kar na enkrat odperto in
vidno. — In ker je on večno nespremenljivi, kar
bomo tudi pozneji razvidili, se tedaj njegovo zna¬
nje in spoznanje, njegova vednost zmanjšati v stani
ni, in pozabljivosti se misliti per njem ne more;
lastna je le slabotnimu na čas navezanimu člo¬
veku. — Torej v premišljevanji teh resnic sveti
Avguštin pravi: „(Avg.) Bog je bistro oko, in nje¬
gova vednost je en sam pogled, kteri brez vse
zmote kar na enkrat celo večnost spregleda. In on
ne ve in ne vidi reči v podobah ali z kako sebi
perlasteno močjo, temuč vidi jih po svojim bitju:
njegovo bitje je kot svitlo ziralo, v kterim se vse
kaže, vse vidi." — Ravno tako razsvitljena sveta
Terezija govori rekoč: „Bog je ravno kot neskonč¬
no, nezmerno ziralo: vse kar se godi, se v njem
vidi, in nič se ne more zgoditi, de bi se v njem
ne pokazalo."

Po kteri lastnosti božji se še od božje
vsigavednosti prepričamo ?

Božjo vsigavednost nam tudi njegova pravica
oznanuje. On neskončno pravični bo sodil žive in
mertve, slednimu bo povernil po tem, kar je v
življenji dobriga ali hudiga storil. Sodil bo vse
ljudi, ki zdej žive, ki so živeli, in ki bojo še le
živeli. Ko bi mu tedaj ne bile prav popolnama in
na tanko vse njih dela, misli in želje, vse besede,
vsi nameni in okolšine znane, kteri dobro delo ali
pa greh zmanjšajo ali povikšajo, bi ne mogel ljudi
po vsi pravici obsoditi, kar pa od Boga misliti ni
mogoče, temuč je veliko več se v take misli siliti,
velika hudobija.

Po čem se na dalej prepričamo , de je
Bog vsigavedin?

Tudi iz del božjih rok lahko božjo vsigaved¬
nost spoznamo. Sledni delavic si delo poprej v glavi
omisli, de ga bo storil, in kako ga bo storil, pre-
din ga res stori. Ravno tako je Bog, stvarnik ce-



41
liga sveta, že poprej omislil, kaj bo kdaj stvaril,
predin je kaj vstvaril, in ker per njem druziga časa
ni, kot večnost, je tedaj za sledno reč že od veko¬
maj vedil, ktero je že, ali ktero še le bo stvaril.
Delavic ve za delo svojih rok, in ga med drugimi
pozna in razloči, tedaj tudi Bog vse reči na tanko
pozna, ker je vse stvaril. Ni pa le Bog vsili reči
samo vstvaril, temuč jih tudi vse ohrani, vse po
svoji volji vodi, po svoji previdnosti obrača. To
je zopet spričlej de je ni stvarice njemu neznane.
Kar je pa zdaj, ali kar se zdaj godi, se imenuje
pričujoče; Bog tedaj ve vse, kar je pričujoče.

Bog pa ni samo reči stvaril, ktere so zdaj na
svetu, ne ohrani, ne obderži samo zdajnih reči,
temuč od nekdaj se je vse skupej in sledna reč po¬
sebej po njegovi volji godila. On torej ve vse kar
je bilo, on ve vse pretečno. Kar se je pred tav-
žent in tavžent leti godilo, mu je ravno tako znano,
kot kar se zdaj godi.

Kdo bo pa še za naprej vse stvaril, vse ohra¬
nil, kdo to, kar se še le bo za nami godilo, po svoji
volji obračal ? Kdo bo ljudi na dalej vodil in jim
klonil, kar jim v boljši, v pobožniši življenje in
zveličanje služi ? Ali ne Bog ? Pač gotovo bo Bog
vse, kar še le bo, stvaril, on bo vse ohranil, vse
še za nami po svoji volji obračal, in ljudi k do-
brimu pobožnimu življenju in k zveličanju napeljeval.
Ne mogel bi pa tega spolniti, ko bi že zdaj vsiga
ne vedil, kar se bo še le godilo. Tedaj ve vse,
kar še le bo, on tudi ve vse prihodno.

Bog, stvarnik vsili vidnih in nevidnih reči’, je
tudi sledno človeško dušo stvaril. Dal je naši duši
um, de misli, dal ji je prosto voljo, de zamorekaj
hoteti in poželeti. Ali bi tedaj ne vedil on, ki je
dušo stvaril, kaj de dela, kaj misli, kaj hoče'in
poželi? O pač, Bog ve naše nar škrivniši misli in
želje, nič ne zamoremo njemu perkriti, ki pregleda
naše ledje in oserčje, in'vidi v dno serca. David
od te resnice ves prepričan prepeva: „(Ps. 93, 9.
11.) Ali on, ki je uho storil, ne sliši? Ali mar on,
ki je oko naredil, ne vidi ? — Gospod pozna misli
ljudi, in ve de so nečimeme. s:



42
In tako, vite, smo zopet spoznali, de Bog ve

vse zdajno, vse pretečeno, vse prihodno, de ve
naše še tako skrivne misli in želje — ali kar je
ravno tisto, de je vsigavedin. Zdaj pa še poslu¬
šajmo, kaj nam prečastite bukve svetiga pisma od
te lastnosti božje perpovedujejo— kako vmevno jo
spričujejo.

Kaj nam kaj sv. pismo od božje vsiga-
vednosti perpoveduje ?

Že v stari zavezi, ko so vsi narodi v malik-
vanje zabredli, in si sebi podobne, ali pa še slabši
bogove zmišljevali ter jih molili, se med izvoljenim
ljudstvam najdejo čisti zapopadki od božje vsiga-
vednosti. Zakaj Bog je svoje ljudstvo ali sam, ali
po svojih služabnikih in prerokih podučil. Le ne-
ktere svetopismiške izreke od te božje lastnosti
poslušajmo.

Bog sam reče Mozesu: „(V. Moz. 31, 21.)
Jest vem njih (ljudstva) misli, kaj bodo storili še
danas, predin jih popeljem v deželo, ktero sim jim
obljubil." — „(Ec. HO Jest dobro poznam misli
vašiga serca" pravi Gospod po Ecehielu. In David
lepo od te lastnosti božje prepeva, ko pravi: „(Ps.
138, 1 — o.) Gospod! ti me pregleduješ, in me
poznaš. Ti veš moje djanje in moje nehanje. Ti za-
stopiš od deleč moje misli; koder hodim ali kjer
ležim, ti je dobro znano. — Ti si vse moje življe¬
nje previdil, ko moj jezik še ni besede pregovoril.
— Poglej Gospod! ti vse veš prihodno in pretečeno."
Job spoznava: „(Job 31, 4.) Ni li on (Bog) sam,
kteri moje poti ogleduje, in vse moje stopinje pre-
šteje?" in modri Širah uči: „(Sir. 16, 18. 20. 23.
27. 28.) Poglej nebesa, in nebes nebesa, brezni,
cela zemlja in vse, kar je v njih, se pred njego¬
vim obličjem trese. Serce vsiga tega ne zapopade
(Bog) pa vsako serce spozna." In kadar slepoto
hudobneža popisuje, tako govoi-i: „0h (hudobni pre-
šestnik ne pomisli, de božje oko vidi,) de člo¬
veški strah, strah, de bi ga kak človek ne vidil,
strah božji prežene. — Tudi ne zapopade, de Go¬
spodove oči so veliko svitlejši, kakor solnce, de



43
ogledujejo vse človeške poti in brezna globočino,
in v nar skrivniši kota človeških sere gledajo."
Pobožna kraljica Ester v svoji molitvi tako k Bogu
zdihuje: „(Est. 14, 14.) Reši nas s svojo roko,
in pomagaj mi, ker nimam druge pomoči zunaj tebe
o Gospod! komur je vse znano." Modri v sv. pismu
pravi: „(Prip. 3. 11.) Gospodove oči ogledu¬
jejo po vsih krajih dobre in hude. Pekel in po¬
gubljenje je pred Gospodam (odkrito), koliko več
serca človeških otrok?"

Tudi sveto pismo novd zaveze nam Boga vsi-
gavedniga zložno odkazuje. Jezus Kristus, ki nar
bolj svojiga Očeta nebeškiga pozna, pravi svojim
učencam: Vaš Oče ve, kaj potrebujete, predin ga
prosite. Ker tedaj Bog naše potrebe ve, predin
mu jih v svojih molitvah razodenemo, je tedej pač
vsigavedin. Zopet naš Zveličar per druji priložno¬
sti svoje učence tako tolaži: „Vaši lasje na glavi
so vsi izšteti! Vrabič ne skoči brez vednosti vaši-
ga Očeta na zemljo." Ker je Bogu število las in
vrabčev, in zgodba nar manjših kot nar večih reči
znana, nam to obilno pričuje, de je vsigavedin. Ko
so Aposteljni na Judalškarjota mesto v svojo sveto
dvanajstero družbo druziga aposteljna volili, so tako
molili: „(Djanj. Apstl. 1, 24.) Gospod, kteri po¬
znaš vsih serca, pokaži, kateriga si iz leteh dveh
izvolil." — Sv. Pavel pravi: „(Riml. 8, 27. 4,12.)
Ta pa, kateri serca pregleduje, ve kaj Duh želi."
—■ „On kliče to, kar ni, kakor to, kar je." In zo¬
pet pravi: „(Hebr. 4,13.) Nobena stvar pred nje¬
govimi očmi ni nevidna, ampak vse je golo in od-
gernjeno očem tega, od kteriga govorimo." Tudi
imamo besede sv. Janeza v spričevanje, kateri pra¬
vi: „Ako nam bo naše serce, kaj očitalo: Bog je
vikši, kakor naše serce, in on vse ve."

Kakor nam pa svetopismiški izreki stare in nove
zaveze božjo vsigavednost obilno pričujejo, nam
tudi svetopismiške pergodbe njo prav na svitlo po¬
stavijo. Postavim: Veliko naprej je Bog Abrahamu
povedal, kaj se bo z njim, kaj z njegovim zaro-
dam godilo. Vedi! in povedal je Bog naprej , de
se bo serce Egiptovskiga kralja Faraona zakerk-



44
nilo, in de se bo kralj le z hudimi šibami tepen
dal permorati, Izraelce iz terde sužnosti izpustiti.
— On ve in pove, de mu bojo Izraelci ko jih v
obljubljeno deželo popelja, nehvaležni in nezvesti.
— Oznani jim veliko poprej, de bojo v sužnost
odpeljani, de se bojo pa iz sušnosti zopet v svojo
deželo povernili. — Med brezštevilnimi pergodbami,
ko jih je Bog od posameznih ljudi in od celih na¬
rodov veliko naprej oznanoval, ie samo to še opom¬
nim , kako na tanko de je Bog prihod, življenje,
terpljenje, smert, pokop, vstajenje in v nebohod
prihodniga Mesijaza in našiga ljubiga Zveličarja
Jezusa Kristusa popisal. Vse to bomo pa, ako Bog
hoče, bolj na tanko in sledno posebej v prihodnih
naukih izlagovati zaslišali. Le samoto še vprašam:
Kdo zamore tolike in tako dalne zgodbe tako na
tanko naprej povedati? Odgovorim, le on, kteri-
mu so vsi časi odgernjena pričujočnost. Bog jih je
naprej povedal, tedaj je pred njegovim obličjem
vse odgernjeno — in ravno zato je on vsigavedin.

v

Cirnu naj vemo, de je Bog vsigavedin?
Bog nam ni le zato svojih lastnost razodel, de

jih vemo in verujemo, temuč de nas leta nauk k
dobrim delam in k lepim čednostim napeljuje, od
vsiga hudiga, od greha in njegovih strašnih nasled¬
kov pa odvračuje. Tudi božja vsigavednost nam
je zato znana. Torej si lete nauke k sercu vzemimo:

1. Bog je vsigavedin, njegovimu nezmernimu,
bistrimu in svitlimu očesu ni clo nič perkritiga; no¬
bena misel, nobeni občutlej, nobeni nagibik serca
njemu ni neznan: torej skerbimo iz vse moči, de
bodo tudi vse naše misli in želje takšne, s ka-
koršnim leto presveto oko ne bo razžaljeno, ampak
počasteno, posvečeno. Ne motimo se nikakor z tem,
de smo še Bogu dopadljivi, če se le zunanjih, vid¬
nih , slabih reči in del zderžimo, ali pa še kaj do-
briga storimo: on, ki serca izprašuje, oserčje in
ledje pregleduje, gleda per vsih naših delih nar
vec na serce, na naše misli in namene. Ce so naše
misli in nameni dobri, Bogu dopadljivi, so mu tudi
naše dela dopadljive; če mu pa misli in nameni niso



45
dopadljivi, mu nar lepši zunajne dela ne dopadejo,
temuč so mertve, kot je telo brez duše mertvo, in
nimajo ne cene, ne vrednosti, ne zasluženja. Za-
volj tega nas Jezus opominja rekoč: „Ako vaša
pravičnost ne bo obilniši od pravičnosti pismarjev
in farizejev, ne pojdete v nebeško kraljestvo."

2. Šog je vsigavedin, njegovo oko vidi vse,
kar se na nar bolj skrivnih, samotnih in tamnih
krajih godi, kot bi se per svitlim solncu opoldne
godilo. Ko sta se Adam in Eva v raji zoper božjo
zapoved pregrešila, njima prepovedani sad jedla,
sta se na enkrat vsa preplašena v senco drevja
skrila. Vonder zastonj! Vsigavedni Bog je njih
pregreho vidil, vidil jih je grešiti, in jih je zavolj
dopernešeniga greha k odgovoru klical. Ko je Kajn
strašni sklep storil, svojiga brata Abelna umoriti,
je že Bog njegove hudobne misli poznal, predin jih
je v djanji spolnil, ga je svaril, in od grozovitni-
ga naklepa odvračeval. Ko je pa vonder terdovratni
Kajn božjimu dobrotljivimu svarjenju nepokorin na
polju na svojiga brata planil, in ga ubil, je svoje
kervavo hudodelstvo zastonj predBogam perkrival.
Ko ga Bog vpraša: „Kje je tvoj brat Abel" ? je
zastonj samotni poboj božjimu vsigavednimu očesu
zakrival z ošabnim hudim odgovoram : „Jest ne vem;
sim li mar varh svojiga brata"? Znana je že bila
njegova hudobija božji vsigavednosti, zato mu oznani
zasluženo kazenj. — Silna nespamet je tedaj se dati
v greh premotiti, ali zato bolj brez skerbi grešiti,
ker si obetamo, de nas nobeno človeško oko ne
vidi: saj moramo vonder pomisliti, de nas vidi ne¬
skončno bitje kterimu nikoli in nikjer še clo misli
skriti ne moremo, na kteriga bitja prijaznosti nam
pa saj mora nezmerno veliko več ležeče biti, kot
na mislih in sodbah vsih ljudi. Zavoljo tega se vse¬
lej, kadar nas mika ali očitno ali na skrivnim greh
storiti, naglo spomnimo: „Bog me vidi, on, ki me
bo po mojih delih enkrat pravično sodil." Ta mi¬
sel je brezštevilno veliko ljudi posvetila; z nje po¬
močjo in z pomočjo gnade božje so si nebesa za-
dobili, ker bi bili sicer pozabljivši božje vsigaved¬
nosti večno v peklu goreli. Tudi nas naj ta misel



46
v serce pretrese, z dobrotnim straham napolni, od
greha odverne. To misel so že pravični v stari
zavezi zvesto v svojih sercih varovali — ta misel
jih je pa tudi varovala pred greham. Sirah pravi:
,,(Sir. 17, 16. 17.) Vse njih djanja so pred bož¬
jim obličjem kakor solnce: in njega oči brez neha¬
nja na njih poti gledajo. — Njih krivice mu niso
perkrite, in vse njih pregrehe so pred božjimi očmi.“
Živa vera v vsigavednost božjo je nedolžniga Jo¬
žefa in čisto Suzano obvarovala, de se nista dala
zapeljati. Kako hočem, odgovori Jožef zapeljivi
ženi, pred očmi svojiga Boga tako velik greh sto¬
riti! In Suzana reče: „Boljsi mi je, de brez greha
po krivici umerjeni, kakor pred očmi Gospodovimi
greh storiti.“ Ravno tako in zato naj se nam vse
hudo gnjusi, če tudi nihče ne vidi, in če se niko¬
gar ne bojimo.

3. Kakor nas naj misel, na božjo vsigavednost
od vsih tudi skrivnih pregreh odvračuje in zader-
žuje, ravno tako močno naj nas do dobrih tudi
skrivnih del spodbada. Iz vsih svojih telesnih in
dušnih moči si perzadevajmo, de nevtrudama in na
tanko svoje dolžnosti dopolnimo, ako ravno nas
nihče ne vidi, nihče ne hvali (človeške hvale se
nam je že tako kot nevarniga dušniga spodtikleja
bati), zadosti naj je nam, de nas Bog vidi. Bog
me vidi, si mislimo v svojih, molitvah, per svojim
premišljevanji, per svojih željah in zdihlejih. Bog
me vidi, Bog me posluša, si mislimo, ako bližnjiga
svarimo, nedolžne otroke učimo. Bog me vidi, si
mislimo, ako usmiljeno roko potrebežu podamo. Z
eno besedo, ta misel naj je vedno naša zvesta to-
varšica per vsih naših delih in opravilih, per naših
pogovorih, mislih in željah. Jezus Kristus nam jo
sam v dobro zveličansko tovaršico in v spodbadik
do skrivnih dobrih del perporoča rekoč: „(Mat. 6,
3. — 6.) Kadar pa ubogajme daješ, naj ne ve
tvoja levica, kaj dela tvoja desnica.— De bo tvoja
milošnja na skrivnim, in tvoj Oče, kteri na skrivnim
vidi, ti bo povernil. — In kadar molite, ne bodite
kakor hinavci, kteri radi po s-hodnicah in na vo¬
glih potov stoje in molijo, de bi jih ljudje vidili:



47
resnično vam povem, Oni so prejeli svoje plačilo.
— Ti pa, kadar moliš, pojdi v svoj hram, zapri
duri, in moli svojiga Očeta na skrivnim ; in tvoj
Oče, kteri na skrivnim vidi, ti bo povernil."

4. Bog je vsigavedin; njemu so vse naše za¬
deve znane, kar koli potrebujemo, dobro ve. O
kolika tolažba nam je v sadanjim življenji vediti,
de imamo v nebesih Očeta, kteri nam vselej zamore
in hoče pomagati, kteri že ve, kaj nam je treba,
predin ga še prosimo, in tudi ve, kaj nam je nar
bolj služno. — Ako po nedolžnim kaj terpimo, je
naša nedolžnost Bogu znana: njemu, kteri bo vsa-
ciga po pravici sodil, je vsaka stvar in vsako serce
razkrito. Če tedaj, ljubi kristjan, ljudje hudo od
tebe mislijo in govore, če te po nedolžnim tudi ob
poštenje perpravijo, potolaži se kot pravični Job
z svojimBogam rekoč: „Bog je moja priča, in on,
ki vse ve, živi na višavi."

5. Ker je Bog vsigavedin, in vse naše potrebe
pozna, torej nikar ne mislimo, ko ga v svojih po¬
trebah pomoči prosimo, de še le po naši molitvi
zve, kaj de potrebujemo. Jezus nas sam uči. „(Mat.
6, 8.) Vaš Oče ve, kaj potrebujete, predin ga
prosite." Molimo pa vonder le zvesto, ker je po
molitvi naše zaupanje močneji, ker se po molitvi
toliko bolj živo svoje slabosti zavemo in prepriča¬
mo, de nam vselej le Bog sam pomagati zamore,
v čigar oblasti smo mi, in vse druge reči, po mo¬
litvi smo tudi vedno pobožniši, v dobrim bolj in bolj
vkoreninjeni, in božjiga dopadajenja ter njegove
pomoči vredniši.

6. Nam po božji podobi vstvarjenim gre, de
neskončno popolnimu Bogu, ali njegovim lastnostim
podobniši perhajamo. — Bog je vsigavedin, on po¬
sede s svojim bitjem vso učenost. Tedaj je tudi
naša dolžnost, naj smo, v kterim stanu si bodi, ko¬
liko nam je mogoče , kolikor nam stan in okolišine
perpuste, v učenosti v znanji ali vednosti rasti, in
v te rastvi nikdar obstati, ali misliti, de dosti zna¬
mo , de smo že dosti učeni. — Učenost je pa silno
razprosterta, in znanje je mnogotero, mnogotera je
vednost; tedaj nam je vediti, kako de moramo v uče-



48
nosti rasti, in ktero znanje, ktero vednost si per-
lastiti iskati. — Perlastiti si moramo pred drugim
učenost, ktero nam naš namen odkaže, zakaj de
smo vstvarjeni, in kako naj živimo, de ta svoj na¬
men dosežemo. Jezus sam pravi: „Išite nar poprej
božje kraljestvo in njega pravičnost.“ — Ker nas
tega keršanski nauk uči, smo si torej sosebno nje¬
ga učenost perdobiti dolžni. Na to je pa potlej na
dalej sledni dolžan, de se če dalej bolj v dolžno¬
stih svojiga stanu podučiti skerbi. — K temu se
pervzamejo, ako je mogoče znanja, ktere ravno
naznanjeno dvojno učenost bolj doveršijo. Ne sme¬
mo pa pozabiti, de moramo vse svoje perzadevanje
z molitevjo skleniti; prositi moramo namreč Boga,
Očeta luči, de on naš um razsvitli.

Opominovanje.
Obilno smo se od božje vsigavednosti prepri¬

čali, in naša vera v vsigavedniga Boga je na silno
skalo močnih spričlejev božje besede vterjena. Sli¬
šali smo tudi toliko lepih in zdravih naukov, ki se
iz spoznanja te božje lastnosti izhajajo, de bi že
le po njih, ako bi jih ohranili, in spolnili, na vikši
stopnjo svete popolnosti prišli. Ali ker se mi nauk
od božje vsigavednosti toliko imenitin in perpravin
naše zaderžanje in življenje posvetiti, zdi, se ne
morem od njega ločiti, predin ti preljubi kristjan,
še nekterih besedi na serce ne položim, in nekte-
rih misel nazaj v spomin ne pokličem.

Kaj se pravi po tem, kar smo slišali, v vsi¬
gavedniga Boga verovati: Pravi se: Bistro, ne¬
zmerno božje oko vidi in ve vse oziranje, vse pre-
mikleje naših oči, vse gibanje naših žnabljev in na-
šiga jezika, vso obnašbo naših rok in nog, vse
dela in nehanja naših telesnih in dušnih počutkov
ali moči. Vsigavedni Bog vidi vse tvoje misli, o
človek! vse zmote in krive .zapopadke, tvoje oslep¬
ljene pameti, vse namene in sklepe, vse želje in
napčine poželenja serca: on vidi tvojo ošabno pre-
vsetnost tvojo nezmerno lakomnost, tvojo jezo in
sovražtvo proti bližnjimu, in že začetik vsiga greš-
niga nagnenja in nečistiga poželjenja. On pozna



49
vse tvoje dolžnosti, ko jih nemarčno opušaš, ali pa
le tje v en dan in na videz opravljaš, vse zamu¬
jene perložnosti kaj dobriga storiti, vse nar skriv-
niši krivice v tvoji kupčiji, hinavšino, z ktero vse
svoje dela in še svojo pobožnost ognjusiš, vse tvoje
raztreseno razujzdanje in samopašno življenje. Vsi-
gavedni Bog te ne gleda le v časi, te ne vidi le v
nekterih krajih, ampak te gleda brez nehanja, te
vidi vsako uro, vsako minuto, in na vsakim kraji.
—- In kar je še več, božje vsigavedno oko te je
vidilo, predin si luč sveta ugledal, predin si bil
rojen. Že v zibeli, perve dni tvojiga življenja je
Bog vedno nate gledal ? Koliko nepokoršine, svo-
joglavnosti, hude terme, nejevolje, laži je nad tabo
vidil, v petim, šestim, sedmim letu tvoje starosti?
Kolikokrat te je vidil brez opravila, in vonder do
molitve leniga, do igrač pa vsiga perpravljeniga? —
O joj, kaj je pa še le per tvojih odrašenih letih,
per veči starosti vidil! Vidil te je vsiga neperprav-
niga, v božjih rečeh, v oskerbitvi duše, vsiga za-
mudniga v dolžnostih tvojiga stanu. Koliko pre¬
grešnih misel v tvoji glavi, koliko pregrešnih želja
je vidil v tvojim sercu, koliko nesramnost in po¬
hujšanja v govorjenji in zaderžanji do bližnjiga,
koliko nespodobnosti, in nesvetiga zaderžanja clo
v božji veži, in per nar svetejših skrivnostih?
— In kaj bo oko vsigavedniga Boga še le na
koncu tvojiga življenja nad tabo vidilo ? Grozno
število vsih pregreh, ostudnost in zamud, ktere te
bojo tožile, in večniga pogubljenja vredniga kaza¬
le. Glejte! Glejte! to se pravi verovati v vsigaved¬
niga Boga, vse to pogostim premišljevati, in si k
sercu vzeti; in oh, kako britka in strašna bo zato
marsikakimu njegova zadnja ura, in kaka groza ga
bo še le obšla, kadar se mu bojo pred božjo sodbo
bukve odperle, v kterih so vse tiste pregrehe na tanko
začerkane, ktere je vsigavedni Bog v njegovim
življenji vselej vidil, povsod gledal! Kako težko
bo njim per sercu, ktere mi, ker le po zunanjih
delih sodimo, pobožne kristjane imamo, kterim bo
pa Bog tudi njih notranje pomanjkljivosti in grehe
odgernil, po kterih so si pogubljenje zaslužili.



50
Oh ljubi kristjani! ko bi si zdaj to resnico k

sercu vzeli, kakor nam bo enkrat k sercu šla, ko
bi nas zdaj ta misel do pokore prestrašila, kako
sladki in prijetni sad bi pač za-me in za vas iz
tega nauka pognal! Ravno ta misel na vsigavedni-
gaBoga bi nam pa tudi bila moč na hramba v nar
bolj zapeljivih in mikavnih skušnjavah; nad njo bi
se vse zalezovanja hudičeve razbile, kot se strašni
valovi šumečiga morja nad silno skalo razbijejo,
brez de bi jo premaknili. To nam priča pergodba
Egiptovskiga Jožefa, pergodba čiste Suzane, in
tavžent drugih stanovitnih, in v nar hujši sili moč¬
nih svetnikov. Če tedaj vera v vsigavedniga Boga
per nas toliko ne zamore, je vzrok ta, ker smo
prenemarčni misliti in se spomniti na vsili svojih
potih, de smo vedno pred njegovim obličjem. To
je že kraljevi prerok od grešnika perpovedoval
rekoč: „Boga nima pred svojimi očmi, zato so vse
njegove pota omadežvane.“ Zakaj je marsikdo v
svojih mislih nečist, v svojim govorjenji pohujšljiv,
v svojim zaderžanji nesramin, v svoji kupčiji kri¬
vičen? Zato ker je Boga pozabil, in ne misli, de
Bog vse vidi, vse ve. Ko bi si to resnico prav
živo pred oči postavil, bi ne živel tako, temuč bi
svojev hudobije končal.

Živa misel na vsigavedniga Boga te bo tedaj,
ljubi kristjan, od greha odvernila: saj se že sra¬
mujemo v pričo človeka kaj slabiga ali nesramniga
storiti, koliko veči sramožljivost te bo še le oble¬
tela, če si božje oči na svoje dela obernjene mi¬
sliš? Še le perzadeval si boš po dobrih, po nar
boljših delih. Že posel pred očmi svojiga gospo¬
darja toliko pridno dela, de bi si njegovo hvalo
perdobil, koliko bolj si boš še le ti perzadeval,
pred očmi svojiga Boga po dobrih delih, in dolžno¬
sti keršanstva in svojiga stanu dopolniti, de bi si
hvalo vsigavedniga Boga, njegovo gnado in večno
krono perdobil.



51

IV. lastnost božja:
Bog je zgolj Duh.

Bog je zgol duh, ki ima neskončno popolnoma um in
voljo, pa ne telesa.

Kaj je Duh ?
Težko, cIo nemogoče nam je zdaj v meseno

telo zaklenjenim zapopasti, še težej pa povedati,
kaj je duh. Ložej je izreči, kaj ni duh, kakor
kaj je. To vemo in zapopademo, de duh ni nič
telesniga, de nima nič, kar bi se vidilo, ali poti¬
palo, ali z kakim udam in karkoli si bodi počutilo.
— Še bolj umevno nam nam bo, kaj je duh, če
svoje misli na svojo dušo obernemo, zakaj ona je
tak duh. Nji je lastno, de misli in poželi, to je:
ona stori, de človek spozna mnoge reči, njih last¬
nosti, njih namen, po čimu de so; ona stori, de
človek razloči, kaj je prav, kaj napčino, kaj do¬
bro , kaj slabo, kaj pridno, kaj škodljivo. Duša
misli, sodi in sklepa, in torej rečemo, de ima um.
Na dalej: duša stori, de človek kaj poželi, ali pa,
de se mu nad čim studi, torej zamore pravo in
dobro ljubiti, ko bi se mu še boij neprijetno in težko
zdelo, in se zamore napčniga in slabiga varovati,
ko bi se mu še tako prijetno in lahko zdelo; za tega
voljo rečemo, de ima prosto ali frej voljo. — Naša
duša ima tedaj um in voljo, vonder ni nič telesni-
ga, nihče je ni vidil, nihče nje podobe ogledal,
nihče nje teže ali lahkote čutil. Ona je breztelesno,
čisto edino, in nerazdeljivo bitje.

Ravno tako breztelesno, čisto edino in neraz¬
deljivo bitje je Bog, samo de je on sam od sebč
nezmerni, od vsih drugih duhov vikši; de ima ne¬
skončno popolnama um in volja.

Zakaj se reče , de ima Bog neskončno
popolnama um?

Sledni človek ima sicer um, vender je že do¬
stikrat med človeškim urnam in urnam velik razlo-

4 *



53
čik. Nekteri veliko bolj čisto in bistro reči spozna,
pravo in napčino, dobro in slabo, pridno in škod¬
ljivo spregleda, kot nekteri, tedaj ima nekteri bolji
ali bolj popolnama um, kot nekteri. Bolj , kot naj
si je kteri človek si bodi, pa še le angelji vse reči
spoznajo, spregledajo in razločijo. Torej rečemo,
de imajo bolj popolnama um, kot človek. Vse
stvari nam pa oznanujejo, kako neizrečeno popol¬
nama de še le stvarnik vse reči spozna, kako do¬
bro njih namen ve, ker je on vse tako modro omi¬
slil, in vse tako modro vodi; naša lastna pamet
nam pove, koliko in nezmerno bolj še le on raz¬
loči, kaj je dobro ali slabo, pravo ali napčino,
ker je že slabotnimu človeku toliki um dodelil; naša
pamet nam oznanuje, de on stvarnik vsili reči, vse
nar bolj spozna, vse spregleda, de mu ni nič nič
neznaniga; naša pamet nam reče, de v njem ni nič
pomanjkljiviga, torej rečemo, de ima neskončno
popolnama um.

Zakaj rečemo, de ima Bog neskončno
popolnama, ali nar bolji voljo?

Ravno taka, kot z urnam, je tudi s voljo. Še
med ljudmi se najde razločik, de nekteri bolj kot
nekteri pravo in dobro ljubijo, žele, in se dobriga
vesele. Kako močno de so postavim marterniki in
svetniki dobro ljubili, kako perserčno želeli, to
nam njih življenje in smert povesta. Bolj kot ljudje
pa angeli pravo in dobro ljubijo, požele in se do¬
briga vesele, ker je njih volja samo v dobro nag¬
njena, in ker so že po svoji natori imenitniši stvari,
kot človek. Nad vsim pa Bog, on začetik, zapo-
padik in popolnost vse svetosti pravo in dobro nar
bolj ljubi, in zato rečemo, de ima neskončno po¬
polnama, ali nar boljši voljo.

Zdaj nam bo, upam, nekoliko bolj zapopad-
Ijiva ta lastnost: Bog je zgol duh, ki ima neskončno
popolnama um in voljo, pa ne telesa.

Ali nam tudi sveto pismo to lastnost
božjo oznani?

Sveto pismo stare in nove zaveze nam to last-



53
nost božjo oznanuje. Če prav v stari zavezi ni na
ravnost rečeno, Bog je duh, je vender ta lastnost z
drugimi besedami zadost umevno oznanjena. Bog
sam je to lastnost umevno ljudem odkazal, ker je
v pervi zapovedi svojimu ljudstvu odkazal, de naj
si ne delajo ne zrezanih, in ne nikakoršnih dru¬
gačnih podob od njega. S to prepovedjo jim po¬
kaže, de je duh, od kteriga se podoba ne da zde¬
lati in ne vmisliti. Zato se tudi ni v nikakoršni
podobi svojimu ljudstvu perkazati hotel, ko je na
Sinaji postavo dajal. Izraelci niso druziga vidili,
kakor dim in ognjeno meglo, ki je hrib pokrivala,
in iz te megle so slišali strašni glas, ki jim je Go¬
spodovo voljo ali njegove zapovedi oznanoval. Bog
sam je pa svojimu ljudstvu skrit in nevidin duh
ostal. Za tega voljo skorej Izraelce per perlož-
nosti na to opomni rekoč: „(V. Moz. 4, 12. — 15.)
Gospod je iz srede ognja govoril, glas njegovih
besedi' ste slišali ali podobe niste clo nobene vidili.
— Skerbno se tedaj varite, de bi kje ne bili za¬
peljani, in de bi si kake zrezane podobe ne storili,
ali od njega kake možke in ženske podobe, ali
podobe od živine, od ptičev, ali od zvezd ne vmi-
slili." — Pa še tudi na drujih krajih sveto pismo
stare zaveze to lastnost božjo naznani. Job od te
lastnosti božje ves pripričan k Bogu oprašaje zdi¬
huje: „(Job. 10, 4.) Imaš mar mesene oči: ali,
kakor človek vidi, tudi ti vidiš?“ In Salomon je
per posvečenji Jeruzalemskiga tempeljna vpričo vsi-
ga ljudstva takole molil: „(111. kri. '8, 27.) Je li
verjeti, de Gospod resnično na zemlji prebiva?
Zakaj če te nebesa, in nebes nebesa zapopasti ne
morejo, koliko manj la hiša, ktero sim sozidal."
In Izajia ob svojim času ljudi vprašuje: „(Iz. 40,
18.) Komu ste Boga enakiga storili? ali kakišno
podobo mu bote dali?“

Še le bolj zločno nam pa sveto pismo nove za¬
veze oznanuje, de je Bog zgol duh. V pogovoru
s Samaritanko pravi Jezus: „(Jan. 4, 24.) Bog
je duh, in kateri ga molijo, naj ga v duhu in v
resnici molijo." „(1. Tim. 6, 16.) On sam," piše
sveti Pavel," ima neumerjočnost, in prebiva v luči,



54
kamor se priti ne more: kateriga ni nobeni človek
vidil, in ga tudi nobedin viditi v stanu ni." Ravno
ta sv. Apostel še uči, de je Bog zgol duh, ko ne¬
spamet nevernikov skazuje, kteri so Boga v zde¬
lanih in vidnih podobah molili. Takole govori:
„(RimIj. 1, 20. — 23.) Zakaj to, kar je nevidno
na njem, njegova večna moč in božje bitje, se od
stvarjenja sveta po tem, kar je storjeniga zve in
vidi, tako de oni (neverniki) nimajo izgovora. —
Zakaj, ko so Boga spoznali, ga niso kakor Boga
častili. — Ker so se modre šteli, so norci postali.
— In so prevernili čast nestrohljiviga Boga v
podobo strohljiviga človeka, ptic in štirnoga-
tih in lazijočiii zverin." (Ap. dja. 17, 22. —
29.) Ko je sveti Pavel v poglavitno Gerško mesto
v Ateno prišel, je vidil tukaj med drugimi maliki
tudi oltar, in na njem napis: Neznanimu Bogu.
Precej jim je začei tega neznaniga pa praviga
Boga oznanovati, in reče, de on ne potrebuje člo¬
veške službe ali časti, in de ni nikakoršni podobi,
kot jih ljudje iz zlata ali iz srebra ali iz kamnja
delajo, enaki. — Obe lastnosti pa, de je Bog ve¬
čin in zgol duh še sv. Pavel s to molitvico spo¬
znava: „(1. Tim. 1, 17.) Kralju večnimu, neumer-
jočimu, samimu Bogu bodi čast in hvala ad veko¬
maj. Amen."

v
Ce je Bog zgol duh , zakaj sveto pismo

od njega pravi, de govori , vidi , sliši , de
ima roke in noge.

Sveto pismo tako od Boga govori zavoljo naše
slabosti, de ložji njegove dela in lastnosti zapopa-
demo, ker drugači od Boga ne moremo govoriti,
kot po človeško; vsaki pa ve, de se take besede,
ker Bog telesa nima, po duhovno morajo vzeti. Se
reče, de Bog govori, ker s svojo vsigamogočnostjo
stori, de človek besede sliši. Se reče, de Bog
vidi in sliši, ker je vsigavedin in povsod pričijoč,
in torej vse ve; de ima roke, ker je vsigamogo-
čin, vse lahko stori, de sedi na sedeži, ker ima
vso oblast do vsiga v nebesih in na zemlji.



55

Pa nam sv., pismo tudi perpoveduje , de
se je Bog , de se je sv. Duh v kaki vidni
podobi ljudem perkazal?

Sveto pismo nam perpoveduje, de seje Bog,
de se je sveti Duh ljudem včasi v kaki vidni po¬
dobi perkazal, to je res. Ali ta vidna podoba ni
njegova bitja njemu lastna podoba, tudi se ni lju¬
dem v takih podobah zato perkazal, de bi si ga
taciga mislili, kakoršna je podoba, temuč podobo
je za nekoliko časa po svoji vsigamogočnosti zato
sprejel, de je per ljudeh po svoji modrosti kake
posebne namene izpeljal, in ko je svoje svete na¬
mene dosegel, je to podobo zopet odložil. Pa tudi
takrat ni prejenjal biti, zgolj duh, ker je njemu
neprenehama lastno bitje — duh.

Ker je Bog zgol duh , je mar napak ,
de pisane podobe od njega imamo ?

To ni napak, de pisane podobe od Boga,
ki je zgolj Duh, imamo, ki namreč nismo čisti
duhovi, temuč tudi telo, tedaj so nam podobe od
Boga še le služne, de našo dušo, ko jih gledamo,
na nevidniga Boga, na njegove lastnosti, na nje¬
gove dobrote in dela opomnijo, in nas k češenju
božjimu bude. Napak bi le bilo, ko bi se mi mo¬
tili, in si Boga taciga domišljevali, kot ga nam po¬
dobe kažejo, ali pa, ko bi mislili, de podobe kako
moč v sebi imajo, ali de bi od njih kaj dobiti ali
sprositi znali.

Kaj nas to uči , de je Bog zgolj duh?
Samo vediti in verovati, de je Bog zgolj duh,

ki ima neskončno popolnama um in voljo, pa ne
telesa, bi nam še ne bilo zadostno brez premišlje¬
vanja prežlahtnih naukov, kakoršne nam ta last¬
nost za pričujoče življenje daje. Torej tudi te na¬
uke poslušajmo v svoje podučenje in prid.

1. Človek obstoji' iz dveh poglavnih delov, iz
duše in iz telesa. Imenitniši polovica človekova je
duša. Nje imenitnost nam sv. bukve povedo, ko
pravijo: „(1. Moz. 1, 27.) In Bog je vstvaril



56
človeka po svoji podobi, po božji podobi ga je
vstvaril." Bog ima neslcončno popolnama um in
pamet; tudi našo dušo je med vsimi pozemeljskimi
stvarmi samo s urnam in pametjo obdaroval. On
ima prosto voljo, de stori, karkoli mu je dopad¬
ljivo ; tudi naši duši je dal med vsimi pozemeij¬
skimi stvarmi sami prosto voljo, de zainore zmeraj
bolj popolnama, zmeraj svetejši perhajati. On je
nar svetejši duh, ljubi dobro in sovraži hudo; le
naši duši sami je dodelil vest, ktera ga per dobrih
delih s prijetnostjo pohvali, per slabih z grizenjem
pika, z nepokojem kaznuje. Bog je večin, tudi
naša duša ne bo nikdar prejenjala, bo večna. Bogje
zgol duh, tudi našo dušo je po svoji podobi brez¬
telesno vstvaril. Sv. Izidor poln zavzetja nad ime¬
nitnostjo in lepoto človeške duše zdihne: „(S. Izi¬
dor.) „0 duša! po čem se čudiš nad višavo zvezd,
in nad globočino morja? — — Podaj se raj v svojo
globočino, njo premišluj, nad njo se čudi, če si v
stanu se zadosti čuditi.'4 — VTse pozemeljske 'stvari
je Bog zavoljo naše duše, našo dušo pa zavoljo
sebe vstvaril, de bi namreč njega, njegove last¬
nosti, in njegovo voljo spoznovala, in če dalej
svetejši perhajala, de bi bila če dalej bolj po-
polnama. Popolnost uma, popolnost volje je nje
namen, je nje lepota. O tavžent in tavžentkrat
srečna, če po ti lepoti hrepeni, če to popolnost
doseže! Večna je, in večno zveličana bo v Bogu;
zavoljo nje bo tamkaj tudi telesu dobro. „0 bo¬
dite, nas opominja zato Jezus, popolnama, kot je
vaš Oče nebeški popolnama.,,

Kolikorkrat nas tedaj pozemeljske reči motijo,
slepe ali na-se vlečejo, premislimo leto: Mi nismo
vstvarjeni zavolj trupla, de bi ga z ošabnostjo le-
potičili, in mu v mehkužnosti stregli. Nak! zavo¬
ljo duše smo vstvarjeni, de si Boga zgolj duha,
ki ima neskončno popolnama um in nar boljši vo¬
ljo, v podobo vzamemo, in ker smo po njega po¬
dobi vstvarjeni, de njemu če dalej podobniši perha-
jamo. Zavoljo duše smo vstvarjeni, de njo lepo-
tičimo, de Boga, njegove lastnosti in njegovo sveto
voljo če dalej bolj spoznamo, in zmeraj umniši per-



57
bajamo. Zavolj duše smo vstvarjeni, de njo lepo-
tičimo s tem, de božjo voljo dopolnimo, si lepe
čednosti perdoblujemo, dobre dela dopernašamo,
de če dalej pobožniši in svetejši postajamo. Mi
nismo zavoljo trupla vstvarjeni, de bi mu dovolili,
kar oči, kar meso ali napuh življenja poželi. Nak!
zavoljo duše smo vstvarjeni, de nje lepoto zado-
biti hrepenimo in v lepoti popolnosti neminljivi in
nestrohljivi venic dosežemo. To je pravo stano¬
vitno, obstoječe bogastvo, kteriga nam ne more
ne tati ukrasti, in ne mol snesti in ne rija; njega
tedaj išimo. Brez tega bogastva je človek revež,
ubožic, siromak, nesrečin, ko bi ravno vso čast in
bogastvo celiga sveta si perdobil: „Kaj pomaga člo¬
veku, ko bi si cel svet perdobil, če pa svojo dušo
pogubi."

2. Nam Jezus Kristus sam prežlahtni nauk
iz te lastnosti božje da, rekoč: „(Jan. 3, 24.)
Bog je duh, in kateri ga molijo, naj ga v duhu in
v resnici molijo.“ Boga v duhu in v resnici moliti
se pa reče: Vse, kar smo in kar imamo, v vsili
okoljšinah svojiga življenja popolnama Bogu pod¬
vreči, le zanj in za njegovo čast živeti, zanj per-
pravljeni biti, vse storiti, vse terpeti, z eno be¬
sedo si le njega v namen vsiga svojiga djanja in
perzadevanja celiga svojiga življenja storiti, in
njega vselej pred očmi imeti. V našim sercu mora
namreč oginj ljubezni goreti, in iz otročje ljubezni
do svojiga Očeta nebeškiga moramo nar veči skerb
imeti njega počastiti, vse naše misli, naše želje,
naše djanje in nehanje, vse naše moči morajo v to
obernjene biti. Torej moramo svoj um božjim res¬
nicam ponižno podvreči, jih terdno verovati, ako
ravno jih ne zapopademo; se moramo Boga, njego-,
viga spoznanja in svete vere v sercu veseliti: v
njegovo neskončno milost moramo terdno zaupati, in
se v njegovo previdnost in voljo vdati; mi moramo
hvaležni biti, iz ljubezni in hvaležnosti se moramo
vselej in povsod le po njegovi postavi ravnati; nje¬
govo postavo, njegovo sveto voljo moramo čez
vse drugo ljubiti, in se nič bolj bati, kot Boga



58
razžaliti, njegovo gnado in prijaznost zgubiti. To
je pravo Bogu edino dopadljivo počastenje.

3. „Bog je duh, in kateri ga molijo, naj ga v
duhu in v resnici molijo." Ravno te drage besede
nam še na dalej oči odpro, in kot s perstam ime¬
nitno resnico kažejo, de je Bogu vsa zunanjšina
v njegovi službi zoperna, za ktero duh ne ve,
ktera ne pride iz serca, iz ljubezni ? iz zaupanja
do njega, iz resnične znotranje ponižnosti, iz go¬
rečih želja njega spodobno častiti, iz spokornih
misel ali iz spokorniga duha. In taka je, z molit¬
vijo, če jo le žnabli opravljajo; taka z obiskova¬
njem cerkva, če se duh z mislami k Bogu ne pov¬
zdigne; taka je s telesno pričijožnostjo per sveti
maši, če serce te tolike skrivnosti ne čuti; taka s
poslušanjem božje besede, če jo le telesne ušesa
zaslišijo, misli se pa po pozemeljskih rečeh spreha¬
jajo , nad posvetnimi ali clo pregrešnimi rečmi pa¬
sejo: taka je s slednim telesnim ali zunanjim po-
častenjem božjim, kateriga duh ne oživlja. Sv. Av¬
guštin pravi: „(Avg.) Ako bi bil Bog kako telesno
bitje, bi bil že z zgol telesam časten, in samo zu¬
nanje počastenje bi bilo že njemu zadostno." Ali
Bog je zgol duh, in neskončno popolnama, torej
gleda na duha, ali na službo, kakoršno mu naša
duša opravlja, na počastenje, kakoršno mu ona
daje. Brez take službe, brez taciga počastenja se
nar Svetejši le nad nami pertoži: „To ljudstvo me
z žnabli časti, njih serce pa je daleč od mene." —

Ker so si neverniki vidne, telesne bogove ali
malike vmišljevali, se ni čuditi, de so si obetali jih
z golo zunanjšino zadosti spodobno počastiti, brez
de bi si bili kaj perzadevali, svoje misli, svoje
serce in življenje poboljšati. Lahko so se tedaj
per svojih napčnih zapopadkih od Boga motili in
mislili za svoje krivice in hudobije že z majhnimi
darmi zadostiti, ko so jih svojim lačnim bogovam
darovali. To, rečem, se nad neverniki ni čuditi.
Ali čudno in nezapopadljivo je, če se mi, kristjani
na golo zunanjšino vežemo, ker vender vemo, smo
podučeni, de je Bog duh, in de naj ga v duhu in
v resnici molimo; čudno in nezapopadljivo je, kako



59
se je nam mogoče slepiti, de ga z zunanjimi še¬
gami in navadami per njegovi sveti službi zadosti
spodobno in dolžnostno počastimo, de tudi je serce
zravin vse nierzlo, vse mertvo. Pa koliko krist¬
janov je vender, kterih celo keršanstvo, cela služba

, božja so le zunanje prazne dela, za ktere serce
nič ne ve. So, kateri s svetimi od zunaj lepimi
besedami Boga ogovarjajo, njih serce je pa neči¬
sto, jezno, sovražno, nevošljivo, krivično, goljufno
in hudobno. So, kateri si obetajo, de svojiga Boga
že vredno časte, če le k božji službi v cerkev ali
pa pred cerkev stat hodijo, sebi in drugim spod-
tiklej in mreže pohujšanja nastavljajo, če ravno
njih duh nič ne pomisli, nič ne ve in ne čuti, kak¬
šne svete skrivnosti se per službi božji gode. So,
kateri kot nekdaj hudobni neverniki menijo, upajo
brez poboljšanja serca, brez resničniga spreober-
njenja, tedaj brez prave pokore odpušenja svojih
grehov zadobiti, če le nektere zunanje navadne
dela opravijo; in se jih s ustmi spovedo. Oh! ko¬
likokrat se mi, pa ne slepim malikam kot never¬
niki, ampak vsigavednimu Bogu na ravnost lažemo,
ker mu z žnabli pravimo, de ga ljubimo in hvalimo,
ker ga imenujemo svojiga očeta, svojiga dobrot¬
nika in Gospoda, v svojim djanji in življenji se
mu pa terdovratno vstavljamo, in ga morde vsaki
dan razžalimo, ker rajši svojo, kot njegovo sveto
voljo spolnujemo!

Ali so tedaj me telesne obnašbe per božji
službi , vse cerkvene šege in navade ali ce¬
remonije nepridne, nepotrebne, in Bogu zo-
perne?

Ako ravno molitev, počastenje ali služba božja
iz serca ali duha priti mora, ako ravno Bogu zgol
duhu prazne besede in gola zunanjšina nikakor ne
dopade, vender misliti ne smemo, tudi ne iz tega
skleniti, de so per božji službi vse telesne ob¬
našbe, cerkvene šege in navade nepridne, nepo¬
trebne, in de je že zadostno Boga v duhu, v tein-
peljnu svojiga serca moliti, njegove zapovedi spolno-



60
vati, scer pa cerkev in altarje, daritev in zunanje
cerkvene šege, vso telesno obnašbo per molitvi in
božji službi zavreči. Bili so nekdaj nekteri napčni
modrijani, zravin pa slaboverni kristjani, kateri so
tako mislili in sodili. Take misli in sodbe so se
tudi zdajne čase v glave nekterih slepih modrija¬
nov pa spridenih in lenih kristjanov povernile, ka¬
teri zato s tem izgovoram, prav za prav pa iz pre¬
vzetnosti, ali iz sovražtva do resnice, ali iz zlož-
nosti zunanjo božjo službo zametvajo in opušajo,
z njo pa še notranjo v nemar denejo. Nak! pravi
in dobri kristjan, kateri je skerbin za božjo čast,
po Jezusovih besedah dela: To stori, pa tudi uni-
ga ne opusti.

Res je, Bog je zgolj duh, in mi naj ga v
duhu in v resnici molimo in častimo. Ali človek
ni zgol duh, njegova duša je tudi s telesam zdru¬
žena. Združba duše in telesa je pa toliko tesna
in natankna, de telo ne skriva, kar se od zno¬
traj v duši godi, temuč veselje, žalost, strah, za¬
čudenje in druge notrajne občutljeje od zunaj po¬
kaže. Pa nasprot tudi duša dobro in hudo čuti,
kar telo zadene; zunajne reči, ktere ji telesni po-
čutki oznanijo, jo navtisnejo, in na mnoge misli
napeljejo.

Iz lete tesne in natankine zaveze, ki je med
dušo in telesam, se po pameti sodi, in sklene, de
je pridno in dolžnostno notrajno božjo službo s zu¬
nanjo združiti, notranje pobožne občutljeje od zu¬
naj z besedo ali s kako telesno obnašbo na znanje
dati, in de so zunajne cerkvene šege in navade
dobre in nam v božje počastenje pomagljive. Ven-
der z verstama še posebne vzroke od te resnice
poslušajmo:

1. Ker smo dušo in telo od Boga prejeli, ker
on dušo in telo ohrani, naj človek iz hvaležnosti
dušo in telo oberne v počastenje njega, komur vsa
čast in hvala zavolj njegoviga večniga veličastva
gre. Duša naj se po svoje, telo po svoje pred'
njim poniža; duša naj se po svoje telo po svoje
v njegovo sveto voljo uda in podverže. Vse pa,
kar telo kaže, naj se iz serča, iz duše izhaja, in



61
le samo to naj kaže, kar duša občuti. Le če je
serce žalostno, naj telo žalost razodeva; kadar se
duša prejetih dobrot božjih veseli, naj telo veselje
perpoveduje, in notranjo hvaležnost, pokoršino,
ljubezin do Boga naj telo od zunaj v besedah, v
obnašbi in zaderžanji oznanuje. In nasprot naj
duša v božje počastenje in sveto premišljevanje
oberne, kar je telo po svojih petih počutkih od
zunaj naznani. Če oko proti nebu gleda, in pre¬
čudne dela božjih rok vidi, naj duša vsigamogoč-
nost, dobroto, modrost stvarnika premišljuje in njega
moli. Če uho božjo besedo sliši, in nje glas do
serca perpelje, naj duša nad njo dopadajenje ima,
njo v sebi ohrani , v premišljuje in skerbi, de se v
djanje preverne. Če telo bolečine, težave in nad¬
loge terpi, naj se duša Gospodu nebes in zemlje,
v čigar oblasti je zdravje in bolezin, življenje in
smert, časna sreča in nesreča, s telesam vred po-
polnama podverže in daruje. Lep izgled od tega
nam sveti Krizostom da, ko pravi: „(Krist.) Ka¬
mor koli svoje oči, ali svoje ušesa obernem, naj¬
dem veliko množico neumerjočih pridgarjev, kateri
mi brez prenehanja veličastvo svojiga začetnika,
in njegovih prečudnih lastnost oznanujejo. V to¬
liko zverstenim in nezapopadljivim teku zvezd vi¬
dim modrost svojiga Boga, v solncu, ki me greje
in mi sveti, v zvezdah, ki mi serce ginejo, in v
lepim redu nezmerne stvaritve, njegovo dobroto,
njegovo previdnost v rodovitnosti zemlje, v zveri¬
nah, ki so mi v službo dane, v mnogim zelišu, ki
zemljo živež in razveseljenje pokriva. Njegovi
pravični serd v glasu groma, v potresu zemlje, v
strašnih valovih gromečiga morja. Njegovo mo¬
gočnost v velikim številu in v velikosti nebeških,
svetov, v svitlobi luči, v naglosti in moči ognja,
v združeni zavezi in v namenu elementov, in v
neizrečeni raznosti vsili želiš, velikih in majhnih
živali." —

2 . Je nam zdej v življenji zavoljo naše sla¬
bosti zunanja telesnim očem vidna služba božja
pridna, potrebna, in torej tudi dolžnostna. Zakaj
telo in duša sta toliko tesno združena, de se med



62
saboj vedno edin drujiga podperata, edin drujimu
pomagata. Mi ljudje smo lahko in kmalo raztreseni,
naše misli so kmalo zgubljene, če jih kaj zunanjiga
v nas ne budi, ne perderžuje in ne redi, torej bi
nam bilo grozno težko znotrajno božjo službo dolž-
nostno prav in zvesto opravljati, in spozabili bi
se je vse preradi, ko bi ne bila z zunanjo zdru¬
žena in podpirana. Kadar pa naše oko proti nebu
pogleduje, se duša prihodniga nebeškiga domova¬
nja spomni, spomni se, de na tem svetu nima ob-
stoječiga stanovanja. Ko naše ušesa božjo besedo
slišijo, jo do duše perpeljejo, in njo za večno živ¬
ljenje rede. Lepo osnažene cerkve nas časti in
lepote Gospodoviga stanovanja v nebesih opomnijo.
Podobe na oltarjih ali na drujih mestih nas opom¬
nijo pobožniga življenja svetnikov, njih svete pre-
serčne smerti, njih čednost, mnogih resnic in skriv¬
nost svete vere. Dar na oltarju nas spomni dolž¬
nosti, de naj notranji dar na oltarju svojiga serca
Bogu opravljamo. Z eno besedo, zunanjšina per
božji službi je zagrinjalo, podkterim so skrite ne¬
vidne reči, ktere še le na unim svetu, kakor so
same na sebi, vidili bomo, zdaj nam je pa pomoč
ali gred, po kteri se naš duh proti nebu, proti Bo¬
gu povzdigne. Le takrat ne bomo več zunanjih
znaminj, vidnih šeg ali cerkvene obnašbe potrebo¬
vali, kadar bo poslednja ura prišla, kadar bo naš
duh iz ječe trupla, zveze mesa rešen.- Pa tudi
po vstajenji mesa ne bomo več Boga po zunajnih
podobah gledali, temuč ga bomo vidili, kakoršin
je sam na sebi, ker bo Gospod sam v svoji mo¬
gočnosti in svetosti naše prebivališe. Zdaj v živ¬
ljenji pa (kdo sam nad sabo ne skuša, kdo ne
ve?) se duh vse ložeji z gledanjem vidnih reči do
nevidnih povzdigne. In kdo ne čuti, koliko moč-
neji se še le dobri in sveti občutljeji v našim sercu,
v naši duši po spodobni zunanjšini vnemajo. Ko
serce Bogu hvalo daje, in jo ž njim tudi usta in
gerlo prepevajo, ali 'jo druge prepevati slišimo, je
serce toliko bolj ginjeno za božjo čast. Ko se duh
pred Bo^am ponižuje, in se tudi kolena perpogu-
jejo, oči in obras proti tlam oberne, toliko bolj



63
občutljeji ponižnosti in pokoršine živi postajajo.
Želje po Bogu in po njega častenju nekako bolj
goreče perhajajo, ko se oči in roke v kviško pov¬
zdignejo. Tudi skušnja nam kaže, de so posamezni
ljudje in celi narodi kmalo v dobrim omagali, se
Boga in svete vere, se drujih dolžnost, in dolžnosti
ga v duhu in v resnici moliti, spozabili, v hudobi-
jahin pregrehah pa rastli, kadar so zunanjo božjo služ¬
bo opušali in zavergli. Pa kaže nam tudi skusnja na-
sprot, de v ktere kraje se je zunanja služba božja
perbližala, in je od ljudi sprejeta in dovzeta bila,
se je njih zaderžanje kmalo omečilo in zboljšalo,
in jeli so Boga v duhu in resnici moliti.

3. Dolžni smo zunanjo božjo službo tudi za¬
voljo svojiga bližnjiga opravljati. Dokler na svetu
združeni z drujimi ljudmi živimo, smo jim dolžni z
lepimi izgledi k pobožnimu življenju biti pomagljivi,
torej jih z zunajnimi deli od svoje notranje pobož¬
nosti prepričati, ker našiga serca, našiga duha ne
morejo viditi. To nam Jezus naš Gospod sam
zavolj bližnjiga storiti zapoveduje rekoč: „(Mat.
5, 14. 15.) Vi ste luč sveta. Luči ne peržgo,
pod polovnik postaviti jo, ampak na svečnik, de
sveti vsim, kteri so v hiši. ■— Tako naj sveti naša
luč ljudem, de vaše dobre dela vidijo, in časte
vašiga Očeta v nebesih." Znano je tudi, de zu¬
nanje razodenje notranje pobožne zbranosti druge
z neko vnemo in svetim ognjem zgreje in vname.
Postavim: Če kdo iz med nas v kako lepo osna-
ženo cerkev pride, v nji lepe podobe, lepe oltarje
vidi, per oltarji ali na prižnici mašnika svete reči
s svetim straham, s spodobnim spoštovanjem oprav¬
ljati, v cerkvi pa pobožno množico vernih sledniga
stanu, sledne starosti zbrano, vse tako rekoč od-
eniga duha vneto, v Boga in v to, kar se na pri¬
žnici govori, zamaknjeno, ali jo vidi na tihim mo¬
liti , ali sliši z enim glasam božjo hvalo prepevati:
ali ne čuti njega serce nekaj kar se z jezikam ne
da izreči, nekaj, kar ga s sveto vnemo napolni,
za božjo čast vname, k Bogu povzdigne? Kdo bi
ne želel, se s tako množico v duhu skleniti? Kdo
bi se od takiga zberaljša vernih vernil, de bi ne



64
želel, se v njega večkrat poverniti? Sami sebi mo¬
remo obstati, de nam taki zgledi veliko k pobož¬
nosti perpomorejo; sodimo, sklenimo tedaj, de ravno
tako naši zgledi bližnjimu veliko sadu perneso.

Kdor torej to storiti opusti, ob zapovedanih
praznikih in k božji službi odloženih urah v cer¬
kev ne pride, se ne pregreši samo zoper Boga,
zoper samiga se , in zoper cerkev, kteri pokoršine
ne skaže, ampak se pregreši tudi zoper svojiga
bližnjiga, ker ga ne ljubi, in z dobrimi zgledi k
pobožnosti, k čednostim ne podpira; on razdera
zvezo ljubezni med kristjani.

Kakor tedaj zunanja molitev, telesne obnašbe,
vidne šege in navade per božji službi brez znotra-
njiga duha, brez spodobniga premislika druziga
niso, kot lupina brez jedra, truplo brez duše, ravno
tako skoraj tudi vera ali keršanstvo brez zunanjih
opravil, brez vidnih spodobnih obnašb, in cerkve¬
nih šeg človekovo dušo mlačno in merzlo pusti in
je s svetimi občutljeji in z dobrimi sklepi ne navdaja.

F. lastnost božja:
Bog je vsigapričijoč.

Bog je vsigapričijoč: je povsod v nebesih in na zemlji
(s svojim bitjem, s svoje vednostjo, s svojo močjo).

Počem vemo, de je Bog vsigapričijoč?
Tudi to lastnost nam, kakor koli druge, že

zapopadik, kaj je Bog, pokaže in spričuje. Bog
je sam od sebe čez vse popolno bitje. Vse, kar
je in kar ima, je, in ima sam od sebe; tudi vse
drugo je le od njega in po njem, in zavoljo tega
ni bitja, de bi Bogu mejnike stavilo, ali prostora,
od kteriga bi bil obdan, — on je čez vse in v
njem je vse.

Bog.je neskončno popolno bitje, kakor neskončni
nima nikjer meje, mora torej povsod pričijoč biti,



65
ker scer bi neskončni biti ne mogel, ko bi pa ne-
skončin ne bil, bi ne bil čez vse popolnaina, bi
tedaj ne bil Bog: kar je nespamet.

Kakor torej Bog ni na čas navezano bitje, ka¬
kor so njemu nad vse čase vikšimu vsi pretečeni
in vsi prihodni časi le gola edinostna pričijočnost
ali pričijoča večnost in mu torej nič pretečeniga
nič prihodniga ni: ravno tako s svojim neskončnim
bitjem vse prostore nezmerno preseže, vsi daljni
prostori, vse reči so mu enako blizo, ker v njem
je vse.

Po cem še na dalje spoznamo, de je Bog
vsigapričijoč?

Tudi iz tega spoznamo, de je Bog vsigapriči¬
joč, ker nam je znano, de je povsod vse vstvaril,
de povsod vse ohrani, in, kar v razlaganji mo¬
drosti božje razvidili bomo, vse neskončno modro
obrača ali vlada; sledno bitje pa, ktero kaj dela,
mora takrat tam pričijoče biti, kjer kaj dela: in
ker Bog vselej in povsod ob ravno tistim času dela,
ali stvari, ali ohrani in vse po svoji neskončni mo¬
drosti obrača, nam pamet reče, de je vsigapričijoč.

Potrebna je nam in vsim stvarem sapa, po¬
trebna je gorkota; jed, pijača, obleka, stanovanje
in več drugih reči moramo imeti, de si življenje
ohranimo. Brez teh potrebnih reči bi mi umerli;
ko bi pa umerli, bi se vonder le po telesu razpadli,
in bi ne jenjali biti; ko bi se pa Bog, ki vse obrani,
od nas ločil, bi ne umerli le samo, temuč bi po-
polnama biti nehali; nak, ne bili bi samo mertvi,
ne polastila bi se nas kot odmerlih gnjiloba in stroh-
Ijivost, zakaj v prahu bi še svojiga bitja ne zgu¬
bili, temuč brez božje pričijočnosti bi popolnama
poginili, bi se v nič povernili, in precej, kakor
hitro bi se Bog od nas le nar krajši časili ločil, bi
še prahik ne bili. Ker je pa znano, de nič ne
pogine, ako ravno se razpade ali spremeni, de
Bog ob ravno tistim času zmeraj in povsod v ne¬
besih in na zemlji vse ohrani in vlada, je tedaj ob
ravno tistim času s svojim bitjem, s 'svojo vid-



66
nostjo in močjo povsod v nebesih in na zemlji
pričijoč.

Ali nam tudi sv. pismo božjo vsigapri¬
čijočnost oznanuje ?

Mogla bi nam iz božjih ust že ena sama be¬
seda zadosti močni spričljej resnice biti: ali dobrot¬
ljivi Bog, kateri nas tako rekoč z bogastvam svo¬
jih darov obsipa, nas uči z obilnostjo svojih besedi
kot druge resnice, tudi svojo vsigapričijočnost ali
sam, ali po svojih služabnikih, ali pa po svojim
preljubim sinu Jezusu Kristusu.

Ko je mogel Jakop pred svojim bratam Eza-
vam iz hiše svojiga očeta Isaka v daljno ptujo de¬
želo in sam bežati, se mu je Bog spijočimu na
potu perkazal. Vidil je namreč od zemlje do neba
gred stati, po nji se angelje sprehajati, in verh nje
Boga, ki mu tako govori: „Jest sim Bog tvojiga
očeta Abrahama, in Izaka: Jest te bom ohranil in
varoval, in te bom srečniga na tvoje domovanje
perpeljal, če boš spolnil moje zapovedi." S temi
besedami potolaži Bog njegovo žalostno in pobito
serce, ker ga z njimi poduči, de on ni le Bog v
njegovi rojstni deželi, temuč de je povsod pričijoč. ,
Tudi po Izaiju preroku svojo vsigapričijočnost Bog
oznanuje, ko pravi: „(Iz. 66, 1.) Nebesa so moj
sedeš, zemlja pa je podnožje mojih nog, kakšna
je hiša, ktero mi hočete sozidati? In kakšno je me¬
sto, kjer naj prebivam?" — In po Jeremiju vpra¬
šaje svojo vsigapričijočnost oznani: „(Jer. 23, 23.)
Meniš li, reče Gospod, de sim jest Bog od blizo,
in de nisim Bog od daleč: — se bo li kdo v skri-
vališe skril, de bi ga jest ne vidil, ali ne napolnu-
jem mar neba in zemlje?" — Ravno tako Job božjo
vsigapričijočnost povzdiguje rekoč: „(Job. 11,7. 7
— 9.) Boš morde stopinje božje zapopadel, in
Vsigamogočniga popolnama spoznal? Vikši je on,
kakor nebo. Kaj boš storil? Globokejši je, kakor
pekel. Od kod ga boš spoznal? Daljši je, kakor
zemlja, in širokejši, kakor nebo." Lepo in častito
jo David prepeva: „(Psl. 138, 7. — 10.) Kam,
pravi on, kam hočem iti pred tvojim duham? in



67
kam pred tvojim obličjem bežati? Ako se podam
v nebesa, si ti tam gori; ako grem v pekel, se
znajdeš tudi tukaj ti. Ako bom zletel s zjutranje
zarje perutama, in bom na kraju morja prebival,
me bo tudi tjekaj tvoja roka peljala: in deržala
me bo tvoja desnica." — In njegovi sin, modri in
učeni Salomon po dozidanju Jeruzalemskiga tem-
peljna božjo vsigamogočnost v lepi molitvi časti zdi-
liovaje: „Je li verjeti, de Bog s človeki na zemlji
prebiva? Ako tebe nebesa, in nebes nebesa ne
obsežejo, koliko manj ta hiša, ktero sim ti sozidal!"

Prav očitno in veselo nam tudi božji Sin, ki
nar bolj svojiga Očeta nebeskiga pozna, njegovo
vsigapričijočnost spričuje v pogovoru s Samaritan¬
sko ženo per Jakopovim vodnjaku. Vpraša ga ona
zavolj molitve, ker so bili Judji in Samaritani v
prepiru, kje de namreč Bog molitve sprejemlje,
ali v Jeruzalemskim tempeljnu, kar so Judji ter-
dili, ali na gori Garičim, kar so Samaritani mislili.
Jezus ji odgovori: „Žena, verjemi mi, de pride ura,
ko ne bote ne na tej gori, ne v Jeruzalemi molili
Očeta — pride ura in je že zdaj, ko bodo kteri
prav molijo, Očeta moiili v duhu in resnici; tudi
Oče namreč hoče, de so taki, kteri ga molijo." Bog
je duh, in kteri ga molijo, ga morajo v duhu in v
resnici moliti. Kteri koli torej Boga moliti hoče,
ga sme moliti; to de, kakor Bog sam tirja, v du¬
hu in v resnici, in scer ne samo v Jeruzalemi, ali
na gori Garičim, ne samo na tem ali unim posa¬
meznim kraji, ampak povsod; zakaj Bog je, kakor
Jezus uči, duh, in scer, kar smo že slišali, ne¬
skončni, torej neomejeni duh, kateri ni na nobeni
kraj, na nobeni čas navezan, s katerim smo torej
v stanu se povsod pogovarjati, ali k njemu moliti,'
kjer koli se znajdemo, kjer koli živimo. Iz tega
se pa lahko posname, de mora Bog v resnici vsi-
gapričijoč biti. Tudi sveti Pavel uči v Atenu, de
Bog, Gospod nebes in zemlje ne prebiva le v tem-
peljnih, temuč deje slednimu blizo, de smo le z
njegovo pomočjo, de v njem živimo, se v njem
gibljemo, in smo.

5 *



68
Ce je Boc/ vsigapričijoč , zakaj se pa

reče, de on v nebesih, ali v cerkvah , ali v
pravičniga duši prebiva, de je iz nebes na
zemljo prišel , de se od grešnika loči in ga
zapusti?

Ti izreki, de on v nebesih, ali v cerkvah, ali
v pravičniga duši prebiva, de je iz nebesna zem¬
ljo prišel, ali de se od grešnika loči in ga zapusti',
nikakor božje vsigapričijočnosti ne taje, kakor hi¬
tro prav zapopademo, kaj se z njimi povedati hoče.
Ko se reče, de Bog v nebesih prebiva, pomeni,
de se on izvoljenim v nebesih v neizrečeno povra¬
čilo njih pravičnosti, njih ljubezni da od obličja
do obličja gledati in vživati, on, kateriga mi na
zemlji le v podobah, kot v megli, ali v ziralu, ne
pa kakoršni je sam na sebi, vidimo, in to nepo-
polnama poznamo. Bog v nebesih prebiva, po¬
meni ob kratkim reči, on je izvoljenim v nebesih
plačevavc in plačilo. — Ko se reče, de Bog v
cerkvah stanuje, pomeni, de, ako ravno je on s
svojim bitjem povsod pričijoč, vonder svojo ne¬
skončno milostjo in dobroto, nekako posebno v
cerkvah stanuje, ker v teh svetiših svoje nar veči
gnade in dobrote na prošnjo svojih služabnikov
zavolj zasluženja Jezusa Kristusa deli in verne
z njimi na duši in telesu redi. — Ko se reče,
de ima svoje stanovanje v pravičniga duši, po¬
meni, de jev nji pričijoč s posebnimi gnadami, in jo
z mnogimi dobrotami obdaruje, ker ima nad njo svoje
dopadajenje. — Ko se reče, de je iz nebes na
zemljo stopil si je misliti, de se je do ljudi na
zemlji s svojo milostjo, s svojo dobroto perbližal,
ako ravno s svojim neskončnim bitjem vedno per
njih stanuje. — Ko se reče, de se s svojo gnado
od njega loči, de ga zapusti, pomeni, de se s
svojo gnado od njega loči, de ga z milostjo za¬
pusti, in de začne z njim po svoji pravici ravnati.
Bavno našteti navadni izreki niso tedaj božji vsi¬
gapričijočnosti nasprotni nji, ktero vera in pamet
pričate, in nam Boga v njega bitji vsigapričijočiga
kažete v nebesih, na zemlji in v peklu: v nebesih



69
dobrotljiviga plačevavca izvoljenih, v peklu pravič-
niga kaznovavca pogubljenih, na zemlji pa stvar¬
nika, ohranvavca in vodnika vsili stvari.

Kako je Bog vsigapričijoč, ali kako naj
si njegovo vsigapričijočnost mislimo ?

Marskaj smo že od božje vsigapričijočnosti
slišali, skerbimo tedaj sejo tako razumeti, de si
je ne bomo preveč po telesno domišljevali. Zatorej:

1. Ko se reče, de je Bog zmeraj po vsih
krajih per nas in per vsih drujih stvareh pričijoč,
in de vse reči s svojim bitjem napolni, si ne sme-
mo njegove pričijočnosti tako domišljevali, kakor
de bi bil on v stvareh zakrit, ali v njih prebiva¬
joč, temuč misliti si moramo, de so veliko več vse
stvari v njem Neskončnim prebivajoče, v njem vse
kot vtopljene, kar sv. Pavel s temi besedami spri-
čuje: „(Djan. Ap. 17, 28.) V njem živimo, v njem
se gibljemo in smo.“ Nezmerna je namreč njegova
neskončnost nad vse stvari in prostore, in zato ni
prav rečeno , de je on v vsim, temuč reči se mora:
vse je, vse živi, in se giblje v njem. Lepo go¬
vori tudi razsvitljeni cerkveni oče sv. Avguštin v
njekim premišljevanji od tega rekoč; „Nezmernost
tvoje velikosti o Bog! je ta: „V vsih rečeh si ti,
vender nisi v nji zapert; ti si od zunaj vsih reči,
vender nisi od nobene odločen. Od znotraj vsih
reči si, de vse ohraniš, in od zunaj vsih reči, de
vse obdaš.“ Kje je tedaj skrivališe, de bi ga Bog
ne posedel? Kje višava, de bi je on ne presegel?
Kje globočina, de bi je on ne dosegel?_ Kje kraj,
de bi ga kdaj zapustil? Kje dalja, kje širokost, de
bi je on ne obdal? Mislimo si nezmerne prostore,
kteri se še dalječ, dalječ čez vse vstvarjene reči
razprostijo, do kterih prostorov še naša misel ni¬
kdar ne pride, in vender je pričijočnost božja še
nad vse te prostore nezmerna, neskončna: v njem,
v Bogu je vse in zunaj njega ni nič.

2. Še varvajmo božje vsigapričijočnost si pre-
potelesno ali meseno tudi tako domišljevali, kakor
de bi se Bog kot sapa, ali svitloba, ali gorkota,
ali mras čez stvaritvo ali po vsili prostorih razšir-



70
jal, in de bi ga nekaj na tej, nekaj na uni strani,
nekaj na višavi, nekaj v globočini bilo: nak, tako
domišljevanje je božjimu bitju nasprotno, in zanj
nespodobno. Ker je on zgol Duh, je torej čisto-
edino in nerazdeljivo bitje, je povsod pričijoč, in
povsod ves pričijoč: ves v nebesih, ves na zemlji,
ves v nar manjši stvarici, povsod ves sam v sebi,
in vonder nezmerni, neskončni čez vse prostore.
Sv. Avguštin pravi: „(Avg.) Bog je povsod, in
nobeni prostor ga ne more obseči'." Tako tedaj si
mislimo božjo vsigapričijočnost, kakoršno si misliti
nas tudi cerkev uči, ko prepeva: „Neskončin je
Oče, neskončin je Sin, neskončin je sveti Duh,
neskončin je trojnoedini Bog v svojim bitji." —
Kaj pa, de človeška pamet ne more zapopasti,
kako deje čistoedino, nerazdeljivo bitje povsod,
in povsod vse pričijoče, pa saj še sami sebe ne
zapopademo, kako je namreč naša duša kakor čisto¬
edino bitje v celim našim telesu pričijoča, in desi-
ravno nerazdeljiva, vender v vsih udih delavna;
kako bo še le kratka človeška pamet, ali pa ka¬
ko drugo božjo lastnost zapopadla? In ko bi na¬
ša pamet kako lastnost božjo zapopadla, (kar je
že le izreči nespametno) bi Bog ne bil neskončin,
in tedaj tudi ne Bog.

v

Cimu naj vemo, deje Bog vsigapričijoc?
Nekdaj je mož božji, sv. Janez kerstnik njim,

ki so bili iz Jeruzalema od vikšiga zbora do njega
poslani ga vprašat, ako je mar on obljubljeni Me¬
sija, odgovoril: „(Jan. 1,26.) V sredi med vami
pa stoji, ki ga ne poznate." Te besede so kratko
pa perpravno očitanje slepote Judov, s ktero so si
toliko strašno sodbo božje pravice, in toliko kazenj
na duši in telesu navlekli. De bi torej to očitanje
svetiga moža — ako nas je morebiti do zdaj še
bolj po pravici, kot nekdaj Jude zavolj pozablji¬
vosti na božjo vsigapričijočnost zadelo, — naj saj
za naprej k večnimu pogubljenju zavolj naše sle¬
pote ne obsodilo, si vzemimo nauke k sercu, kte-
re nam božja vsigapričijočnost pred oči štavi, na
roko daje! Po njih bomo s pomočjo gnade božje



71
večno življenje našli. „(Heb. 10, 38.) Pravični,
pravi sv. Pavel, iz vere živi44 — in mi bomo iz
vere na božjo vsigapričijočnost živeli.

1. Bog je vsigapričijoč — on je Nezmerni,
Neskončni. To naj nas uči ponižnosti kristjanu to¬
liko potrebne, ker nam ravno ta lastnost kaže božjo
nezmerno velikost, in naš nič. Koliko je človek?
Človek je proti celi zemlji, kot kaplja proti vsi-
mn morju: naša zemlja je proti stvaritvi toliko,
kot en prahik proti naši zemlji, in cela stvaritev
je proti Bogu še manj kot kapljica proti širokimu
in dolgimu morju, manj ko prahik proti zemlji,
manj kot iskrica proti solncu. Oh, ta misel naj
nas globoko, globoko poniža, naj nas slabotne, za-
nikerne na kolena verže, njega moliti, ki je pov¬
sod, ki je nezmerjen, neskončin, ki vse v vsih
rečeh dela, vsim rečem bitje daje, moč deli, moliti
Boga in njemu služiti!

2 . Bog je vsigapričijoč, on je vedno v meni
in per meni, zakaj „v njem živimo, v njem se gib¬
ljemo in smo. ft Ta misel je perpravna zadosti nar
močnejši skušnjavo z božjo pomočjo oslabiti, nar
nadležniši poželjenje do greha ohladiti: Hlapec
utihne preklinjati v pričo vestniga gospodarja; de¬
kla jenja prazne marne razkladati zravno modre
gospodinje; delovic se iz lenobe prebudi, pervzame
svojo moč, in spešniši svoje delo poprime, ko se
mu bliža ta, kdor ga je najel; vojšak si nikakor
ne upa na straži očes zatisniti, ko njegovi oblastnik
nanj pazi, in podložni naglo obmolkne, se nad go¬
sposko nositi, ko mu stopi za herbet. Mi pa ver-
jemo, de smo vedno pred obličjem vsigamogočniga
Boga, kralja nebes in zemlje, v čigar oblasti je
življenje in smert, sreča in nesreča , zveličanje in'
pogubljenje, časno in večno; mi verjemo, de je on
povsod v pričo nas, de nas pazi, vse naše stopnje
šteje, naše misli pregleduje, on, ki nas bo ne-
dvomljivo po naših delih sodil, nam po našim za-
služenju povernil, on kateri udari, de nihče ne ozdravi,
kateri‘kaznuje, de nihče njegove roke ne ustavi,
kateri pogubi, de nihče rešiti ne more. In ta misel,
ali ni perpravna nas močno od greha zaverniti ?



72
Kako je pa to; si morde kdo misli, saj vsi

kristjani Boga vsigapričijočiga verjemo, in vender
jih je toliko, kteri brez vse skerbi v perložnosti,
nevarnosti in skušnjave derejo; v greh pervolijo,
brez strahu greli na greh nakladajo? Vse to je res,
le preveč res, in zato je že sveti Efrem zdihoval:
„(Efr.) Ako nas človek per kakim gerdim grehu
zaleze, nas kar na enkrat neizrečena sramota ob¬
leti; pred božjo pričijočnostjo se pa ne sramujemo ! 44
Pač strašna nespamet! Ali kaj je pa vzrok tega?
Ne to, kot de bi misel na vsigapričijočiga Boga
zadost moči ne imela, kristjana od greha zaver-
niti, temuč ker ima človek pogosto preveč mertvo
vero v vsigapričijočnost božjo. Kdo si, postavim,
perzadeva, večkrat in živo misliti: Vsigamogočni
večni Bog je per meni, on me vidi, on me sliši,
ki bo kmalo, in morde veliko poprej, kot si obe¬
tanj moj sodnik, kateri bo od slednje nepotrebne
besede, od slednje stopnje, še od slednje misli
odgovor terjal, kteri bo ali večni blagor, ali pa
večno gorje čez me izgovoril? Kdo si to živo in
pogosto domišljuje? Sv. Franc Zalezi nas scer opo¬
minja: „(Franc Salezi.) Misel na božjo vsigapri¬
čijočnost bi mogli ravno kot vsakdanji kruh vži-
vati. K vsaki jedi kruh pergrizujemo; in kruh da
telesu nar boljši moč. Ravno tako bi mogli per
vsili svojih delili na božjo pričijočnost misliti. Ni
je misli bolj pridne, ni je, de bi jo toliko hitro in
lahko per rokah imeli/4 Ali kdo se tudi le z majh¬
nim in lahkim perzadevanjein na to misel ozre?
Ne torej slabotna moč misli na vsigapričijočnost
božjo, ampak pomanjkanje žive vere, pozabljivost
na Boga vsigapričijočiga je vzrok toliko pregreš-
niga prederznjenja kristjanov, de pred njegovim
obličjem, pred kterim angelji in arhangelji svoje oči
polni ponižnosti zakrivajo, pred kterim še hudič
trepeče, greli na greh nakladajo, in svojiga stvar¬
nika v pričo zaničujejo. Sv. Terezija se tako per-
toži: „(Sv. Terezija.) Oh, mi ne vidimo vsigamo-
gočniga Boga! Vera nas sicer uči, deje vedno
per nas pričijoč,. mi pa prav velikrat nanj pozabi¬
mo, in se vedemo, kakor de bi bil dalječ od nas,



73
ker ga s telesnimi očmi ne vidimo. Mi vemo, de
je priča vsili reči; ker pa na to ne mislimo, je,
ko de bi tega ne vedili.‘‘ Pač res, de je, ko de
bi Boga vsigapričijočiga nevedili! Naša lastna vest
nam mora pričati, de se morde nikoli, saj takrat
ne, kadar grešimo vsigapričijočiga živiga Boga
nebes in zemlje ne spomnimo, torej nanj pozab-
ljivši brez strahu grešimo. Sv. Jakob pravi: „Hu-
dič. verje pa trepeče.“ Nevredni kristjan pa pred
obličjem tega Boga, pred kterim hudič trepeče, z
veseljem, s smeliam in dopadajenjem greh kot vodo
v se vliva, in se s tem tolaži, de ga nobeni človek
ne vidi. Ali ni to pomanjkanje žive vere? Hudič verje
in trepeče, človek greši, se smeja , veseli: torej
ne verje, ali vsaj živo ne verje, in iz vere ne živi.

3. Bog je vsigapričijoč. Premišljevanje te last¬
nosti naj grešnika k pokori prebudi. Ker on vidi,
de ne more Bogu nikamur ne živ ne mertev ube¬
žati, naj si prizadene, de saj Bogu pravičnimu in ser-
ditimu ubeži, kar se zgodi, če ne beži od njega, temuč
k njemu; če se namreč perbliža ves skesan in osra-
moten s ponižnim in potertim duham v pravi po¬
kori k njemu, kteriga povsod in povsod usmilje-
niga najti zamore. Zaupljivo naj ga prosi: „Go-
spod! bodi mi grešniku milostiv.“

4. Bog je vsigapričijoč. Ta misel naj krist¬
jana do dobrih del, do lepih čednost spodbada, na
poti pobožniga življenja vodi. Ko bi nas kaki Iju-
beznjiv prijatel, ali kaki dobrotljiv gospod, ali
za nas skerbin oče per naših delili, in opravilih
gledali, ko bi nas, rečem, taki gledali, kteri so
nam že, kdo ve, koliko dobrot skazali,koliko darov
podelili, in nam jih še ljubeznjivo podelili hočejo,
ali bi si mi ne perzadjali iz ljubezni, iz hvaležno¬
sti, in de bi še v prihodno od njih kaj dobriga
prejeli, jim v vsim obnašanji dopasti, jim vse sto¬
riti, kar jim le na očeh vidimo? — Kaj je pa,
kristjani, Bog do nas? On je, kakor veste, nam
ljubeznjiv oče, kteri še svojimu edinimu preljubi¬
mi! sinu ni perzanesel, temuč gaje nas odrešiti,
nas osrečiti nas zveličati v lerpljenje dal in smert.
On je, kakor veste, nam nar bolji prijatel, kteri



74
nam je po toliko naših pregrehah še vselej dobrot¬
ljiv , usmiljen in skerbin za našo večno srečo. On
je, kakor veste, nar vikši dobrota, ktera edina
naše serce umiriti in nas osrečiti zamore. In glejte,
ravno leta ljubeznjivi oče, leta dobrotljivi prija-
tel in Gospod, leta nar vikši dobrota vse naše
stopinje spremlja, kamur koli se podamo; na vse
naše dela in opravila gleda, kjer koli se znajdemo
ali smo; vse vidi, kakor koli se s telesam vedemo,
ali v duhu zaderžimo. In on je, kteri nam po na¬
šim zaderžanju povračilo permerja in persodi, to¬
rej, ali si ne bomo iz vse moči perzadevali, če
imamo koliko kaj živiga, koliko kaj serca, in skerbi
za svojo večno srečo, njemu, ki nas je poprej, ki
nas je pervi ljubil, povsod ijubezin z ljubeznijo
poverniti; samo dela, ktere so njemu dopadljive,
ko bi nam bile še tako težavne, z veseljem doper-
našati, s častito obleko lepili čednost na slednim
kraji svojo dušo obleči, ker smo povsod pred
njegovimi očmi, kteri nima dopadajenja ne nad
ošabnostjo, ne nad pozemeljskim bogastvam, ne nad
posvetno častjo, ne nad žlahtnostjo stanu, temuč
le nad žlahtnostjo duše, ktera v lepih čednostih
obstoji in v pobožnim življenji. In v takim pre¬
mišljevanji kako bi nam bilo mogoče lenim biti ?
Nak, to premišljevanje bo še le sveto Ijubezin do
njega v našim sercu peržgalo , in od te ljubezni
gnani si bomo perzadevali po dobrih delih, po le¬
pih keršanskih čednostih. Kdor koli pa tega sve-
tiga perzadevanja nima po dobrih delih, po lepih
keršanskih čednostih, je Boga in njegove vsiga-
pričijočnosti pozabil, in ta pregrešna, hudobna,
silno škodljiva pozabljivost je strašno znamnje ali
umirajoče, ali že mertve vere. Tako tudi Bog sam
Abrahamu v močen perpomočik pobožniga, pravič-
niga življenja perporoča, de naj ima vedno njega
pred svojimi očmi, rekoč: „Jest sim vsigamogočni
Bog, hodi zraven mene in bodi popolnama.“ In Abra¬
ham je s tem perpomočkam tudi res na toliko vi¬
soko stopnjo pravičnosti in popolnosti prišel, de
je Bogu v posebno dopadajenje, svojimu narodu
blagor in žegin, vsim ljudem silno lep zgled žive



75
vere postal. Svetnikam stare in nove zaveze je ta
misel v vsih priložnostih, skušnjavah, težavah, v
nar hujših bolečinah in martrah pot bila do svetiga
življenja, do častitljive, nestrohljive, večne krone.
Srečna boš tudi ti, keršanska duša, če si perza-
devaš (in to storiti je silno lahko in perjetno) Boga
vedno pred svojimi očmi imeti, zakaj ta lepa misel
te bo zdaj na poti pobožnosti vodila, po smerti pa
te bo tje perpelala, kjer boš večno od obličja do
obličja njega gledal, kteriga zdaj le po duhu pred
svojimi očmi imaš.

5. Bog je vsigapričijoč. Ta misel naj krist¬
janu povsod močno zaupanje navdihuje; v sledni
priložnosti njegovo serce krepča in njega serčniga
dela. — De kristjani v vsih nevarnostih in težavah
nanj svojiga zaupanja ne stavijo čigar vsigamogočna
roka, čigar usmiljeno serce se razširi od kraja do
kraja; od kod to pride? Zakaj jim per toliki res¬
nici serce upada, zakaj jim nepokojno postaja?
Zakaj jih skerbi in britkosti terpinčijo? Zakaj so
v nevarnostih toliko plašni, zakaj v težavah toliko
nevoljni, v nesreči vsi obupljivi in poterti? Edini
vzrok njih žalostniga stanuje pozabljivost na Boga,
na njegovo vsigapričijočnost. Otroka sledni hrup,
sledna senca prestraši, če je sam, od svojih star¬
šev odločen, de jih ne vidi; serčneji pa je še v
velikih nevarnostih, kadar ga oče ali mati per roki
peljejo. Toliko moč ima do njegoviga serca priči—
jočnost staršev, od kterih je prepričan, de ga lju¬
bijo, de ga varjejo. Koliko veči serčnost bo še le
kristjan zadobil, kteri ima Boga vsigapričijočiga
vedno pred svojimi očmi; našel bo v sledni perlož-
nosti, nevarnosti, težavi, nesreči v zaupanji na-
Boga mir in pokoj svojimu sercu. Svete zgodovine
nam to še zložniši pričujejo. Le poslušajmo: Ce
so bili služabniki božji v kaki veliki nevarnosti, ali
če so v hudih stiskali v nebo na pomoč klicali, ali
če jim je kaj posebniga in težkiga dopolniti uka-
zaniga blo, s čim jim je Bog strah od njih serca
odganjal, s čim jih tolažil, s čim jim moč dajal ,
serčnost delal? Potolažil jih je ljubeznjivo rekoč:
»Jest sim per vas.w Abraham bodi potolažen, stori,



76
kar ti zapovem, nikogar se ne boj, zakaj jest sim
per tebi! — Pojdi Mozes do mojiga ljudstva, ga
izpeljat iz terde sužnosti, ponižaj Faraona, podaj
se čez rudeče morje, nič se ne boj, jest sim per
tebi! — Aposteljni moji, ljubeznjivi aposteljni, po¬
vem vam na svetu bote kot jagnjeta med volkovi;
pojte tje med vse narode, oznanujte jim moje ime,
moj evangeli, nikogar se ne bojte, zakaj jest sim
per vas. O takšna živa misel na vsigapričijočnost
božjo, koliko moč je do njih sere imela, kteri so
jo zvesto v sebi ohranili in redili! Bili so stanovitni
kot silna skala v vsili nevarnostih, in njih serčnost
se ni dala za en las ukreniti. David jo prepeva
veselo: Ko bi se mi bilo treba samimu zoper celo
vojsko bojevati, — ali ko bi se po nar strašnejši
tainoti, po smertni senci sprehajal, bi se vender
nikogar ne bal, ker si ti, o Bog! per meni. Živa
vera v vsigapričijočiga Boga je storila v začetku
cerkve aposteljne in marternike tako neprestrašene,
močne, serčne, de se nam je nad njimi le čuditi
in stermeti. Ona jih je tolažila v ječah, v verigah
in zvezah, na morišu, v plamenu razveselila, njih
obličje z mirnim veseljem pojasnila, njih serce s
prijetnostjo napolnila, njih ude kot v neobčutljive
spreminila. Razbeljeni roženj, na kterigajebil sv.
Lorene položen, mu ni bil toliko postelja bolečin,
bil mu je kakor mehka rožnata postelja. Tudi mi
se v vsili nevarnostih, težavah, stiskali in skušnja¬
vah polni zaupanja nanj zanesimo, ki je tako bfizo
nas, kije v nas, le samo to skerb imejmo, de
ostanemo pobožni, pred Bogam pravični, scer pa
veselo obljubo sv. pisma sprejmimo: „Božje oko
povsod pravičniga vidi, in njegovo uho povsod
sliši molitev pobožniga.“

6. Bog je vsigapričijoč — v njem živimo, v
njem se gibljemo in smo. Živi spomin te resnice
naj nam kaže, kako mi sami sebe in svojiga bliž—
njiga spoštujmo, in kako spodobno se sledne reči
poslužimo. ■— Znano je, de nam je dolžnost sve-
tiša, to je, Bogu posvečene kraje in reči v spo¬
dobni časti imeti, in jih nikdar ne le z gerdimi,
pregrešnimi deli ali pogovori, ali mislami ognjusiti,



77
temuč jili še clo ne z nobeno nepotrebnostjo oskru¬
niti : svetost kraja sledno nad njim dopernešeno
pregreho pred Bogam povikša. Glejte, človek je
pa tudi stanovanje, prebivališevsigapričijočigaBoga;
on je veliko Imenitniši tempelj božji, kot so s člo¬
veškimi rokami izdelane cerkve; cerkve so sicer
posvečene, človek je še bolj, posebno ako je krist¬
jan, po svetili sakramentih, že clo po telesu in
kervi Jezusa Kristusa posvečen; on je odločen,
kadar bojo vse s človežkimi rokami storjene
cerkve razpadle, ko bojo konec sveta z drugimi
rečmi končane, v večno stanovanje živiga Boga
spremenjen, z Bogam vedno združen biti. In zato
je sledna pregreha še veči, ko io človek nad se¬
boj dopernese, kot pregreha, ko jo kdo nad s člo¬
veškimi rokami storjenimi cerkvami stori. Mislimo
si torej, in vzemimo si k sercu, de smo tempelj
vsigapričijočiga Boga, spoštujmo se, in čujmo s
posebno skerbjo, de toliko svetiga kraja ne oma-
dežvamo. Do takiga svetiga lastniga spoštovanja
nas razsvetljeni apostelj Pavel opominja rekoč:
„(1. Kor. 3, 16. 17.) Ali ne veste, de ste vi
božji tempelj, in de sveti Duh v vas prebiva? —
Ako bo kdo božji tempelj k nečasti storil, ga bo
Bog pogubil. Zakaj božji tempelj je svet, kteri
ste vi.“ In zopet: „(1. Kor. 6, 19. 20.) Ali ne
veste, de so vaši udi tempelj svetiga Duha, kteri
je v vas, kteriga imate od Boga, in de vi niste
svoji? — Zakaj vi ste kupljeni za veliko ceno.
Častite in nosite Boga v svojim telesu.“ ^

Kakor smo pa dolžni sami sebe spoštovati, se
kot tempelj božji v časti imeti, smo enako spošto¬
vanje, enako čast tudi svojimu bližnjimu skazati ■
dolžni, ga ne le ne terpinčiti, zaničevati, prega¬
njati, temuč tudi zanj skerbeti,.^posebno vestno
čuti, de ga v kaki greh ne zapeljemo, in v bliž¬
njim božjiga tempeljna ne odsvečujemo. „Ako bo
kdo božji tempelj (tudi nad svojim bližnjim) k ne¬
časti storil, ga bo Bog pogubil.“ In ker je Bog
s svojo vsigapričijočnostjo tudi v vsili drugih stva¬
reh, ga povsod in v vsim z očmi svoje duše oglej¬
mo, in se varvajmo, de nobene reci s krivico , s



78
tatvino, s požrešnostjo, s kletvino, z neusinilje-
njem in drugimi pregrehami odsvečovali ne bomo.

7. Bog je vsigapričijoč. Ta misel naj nam
svet kakor neki kraljevi, in še veliko več, kot
neki božji dvor, kakor častito stanovanje živiga,
pa nevidniga Boga kaže. Sledna stvarica na njem
naj nam njegovo sveto pričijočnost oznanuje. Sej
že podložni na kraljevim dvoru z nekim posebnim
straham, in ponižnim spoštovanjem do tolikiga ve¬
ličastva tihotno stopajo, se spodobno zaderže, in se
komaj na tihim govoriti upajo, koliko bolj si še le mi,
kristjani, polni strahu božjiga s živo vero na sled¬
nim kraju mislimo, kot je nekdaj očak Jakop zdi¬
hoval: „(1. Moz. SJ8, 16,^ Resnično je Gospod v
letem kraji. — Kako strasni je ta kraj: tukaj ni
druziga, kakor hiša božja in vrata nebeške.“ Ravno
leta misel naj nas pa tudi uči, de se s ponižnim
sercam, in spoštovanjem do kralja kraljev, do
gospoda gospodovavcov v njegovi stvaritvi spreha¬
jati, s sveto modrostjo zaderžati moramo.

8. Celi svet je dvor, je tempelj božji, in člo¬
veške serca so na njem kot altarji, na kterih nar
Vikšimu, ker jih je zase stvari!, sebi odbral, pov¬
sod, kjer koli se znajdemo, čast in hvalo darovati,
svoje molitve in prošnje opraviti zamoremo. Torej
se ne žalimo, ako nam ni mogoče do kake cerkve
priti; božje oko nas povsod vidi, božje uho nas
povsod slisi.

9. Bog je vsigapričijoč, in povsod so dobrote
sled njegove pričijočnosti. Skerbimo tudi v tem
čedalje podobniši njemu perhajati! Kamur nas dol¬
žnost stanu kliče, tje s veseljem hodimo in bodimo!
Pomagajmo nedolžnim, podelimo potrebnim, tola¬
žimo žalostne, posvarimo zmotjene, vodimo na pravo
pot vse, kteri se zagredo, in podučimo nevedne!
Tudi naša pričijočnost bo dobrotna — blagorna.

Opominovanje.
Imenitnosti, tehtnosti in žlahtnosti naukov, ki

iz božje vsigapričijočnosti izvirajo, mi ni treba
še posebej hvaliti in perporočati: kristjan, kteri
ima še občutljej za resnico, jo že sam spozna.



89
Opominjati de bi te nauke vedno in konca življenja
v spominu in v sercu ohranili, se mi od več, se
mi nepotrebno zdi: za svojo dušo in za zveličanje
skerbni kristjan jih bo gotovo varniši, kot žlahtne
kamnja shranil, globoko kot dragi zaklad v svoje
serce zakopal, ker njih imenitnost in prid spozna.
Lenimu, spridenimu, brezvestnimu kristjanu je pa
vse zastonj rečeno, zastonj perporočeno; če ga
nauki sami niso ginili, ki so iz božjih ust prišli,
bi se tudi sadna beseda na terdih ušesih ubila, in
bi brez sadu odletela. Torej sklenem leta zveli-
čanski nauk od božje vsigapričijočnosti s temi be¬
sedami sv. Efrema: „(Efram.) Gospod! kteriga ti
v kviško deržiš, ne bo omagal, in kdor se
da tebi voditi, ne bo nikdar napak stopil. Kdor
si tebe pričijočiga misli, ga nespodobno poželjenje
nič ne mika. Njegovi duh, ki se s treznim sercam
na-te ozira, ne bo žalostin, ne bo nepokojin po¬
stal. Njemu, kdor tebe ljubi, bo celi svet zopern.
Modrost Jožefoviga na-te obernjeniga duha v skuš¬
njavi ni zapustila: Samson je pa po naklepu Dalile
ostudno padel, Gospod! užgi mojiga duha, de bom
po zgledu Jožefa podučen prav razumel, de me
vidiš tudi v skrivališu, in daj mi zvezam ubežati,
v ktere se je Samson dal vjeti.

VI. lastnost božja:
Bog je nar svetejši.

Bog je nar svetejši; hoče in ljubi vse dobro, in sovraži
vse hudo.

Ali so vselej ljudje to lastnost božjo
spoznali?

Te toliko lepe, toliko častitljive božje lastnosti
ljudje s svojo po grehi popačeno pametjo niso vse¬
lej 'poznali, ker tudi od Boga niso imeli zdravih



80
zapopadkov, in ga še clo poznali niso. Domišlje-
vali so si dostikrat sebi enake bogove, kterim so
torej človeške slabosti, nagnjenja, pregrehe in
hudobije perlastovali. Slednimu svojih bogov so
perlastovali kako posebno spačenost, in so clo tako
dalječ zašli, bogove takih pregreh častiti in moliti,
zavolj kakoršnih bi bili še človeka k smerti obso¬
dili, ko bi jih dopernesel bil.

In kaj se je iz tega izhajalo ?
Kaj se koli iz take žalostne, velike in hudobne

nevednosti druziga zamore izhajati, kot spačeno
zaderžanje, hudobno življenje? Take vmišljene hu¬
dobne bogove so torej s pregrehami njim perlastje-
nimi častili in si obetali, jim s svojim pregrešnim
življenjem še dopadljivo službo opraviti. Od tod
je prišlo, de so marsikako lepo čednost zgrešili,
in nektero si še zaničljivo mislili; od tod je prišlo,
de so nektero pregreho dobro delo, nektero hudo¬
bijo čednost klicali, ali se saj v nji nedolžne imeli.

Ali nam je torej nauk od božje svetosti
zlo potreben in koristen?

Nauk od božje nar vikši svetosti je silno po¬
treben in k dobrimu Bogu dopadljivimu življenju
grozno koristen. „To je pa večno življenje, de
ljudje spoznajo tebe samiga praviga, živiga Boga"
— to je: tebe nar svetejšiga, — je Jezus rekel,
in te Gospodove besede če tudi od sledne božje
lastnosti velajo, velajo vender še nekako posebno
od božje svetosti; ker scer bi ne znali njega nar
bolj popolno, vse hvale in ljubezni vredno bitje
prav častiti, in bi ne vedili, v čim lepo njemu do¬
padljivo zaderžanje in življenje obstoji. V černi
trnoti bi še zdaj ljudje tapali kot koli nekdaj, bi v
gerde jiregrehe zabredli, in z njimi svojo neumer-
jočodušo ognjusili. Kar nam je pa ta lastnost božja
oznanjena, je naši duši ona kot solnce posvitila, in
pokazala, kako naj Boga častimo, kakci svoje živ¬
ljenje ravnajmo, de bo njemu dopadljivo in nam
zveličansko. Še posebno hvalo torej dajmo večni-
mu Bogu za nauk od te lastnosti; skerbimo pa tudi



81
ga prav razumeti: zakaj v marsikaki resnici bi se
silno motili, ako ravno smo kristjani, in verjemo v
eniga praviga, živiga, večniga Boga, ko bi nauka
od božje svetosti čisto in brez zmotnjav ne razu¬
meli. Ce ga pa zapopademo, se nam bo odperl
po njem zaklad nar potrebniših naukov in resnic,
med kterimi je sosebno nauk od svetih zakramentov.

Iz česa spoznamo božjo svetost ?
V Bogu so vse nar lepši, nar boljši lastnosti

neskončno popolnama, brez vse pomanjkljivosti: v
Bogu so pa tudi vse njegove popolne lastnosti večno
.v nar tesnejši edinosti, de si med njimi kakiga na-
sprotvanja še misliti ni mogoče. — Bog ima ne¬
skončno popolnama um, in brez zmote, brez po¬
manjkljivosti popolnama spozna, kaj je prav in do¬
bro, kaj je napčno in slabo. Ker je pa v Bogu in
v njegovih lastnostih večno čista edinost brez vsiga
nasprotvanja, se ve, de mora tudi med njegovim
urnam in voljo ravno ta edinost biti, to je, kar um
prav in dobro spozna in čisla, de tudi njegova vo¬
lja hoče in ljubi; kar pa um kakor napčno in slabo
previdi in graja, tudi njegova volja čerti ali sov¬
raži. Sicer bi bilo v Bogu med njegovim urnam in
voljo neko nasprotvanje, in ravno to nasprotvanje
bi storilo, de bi ne bil brez pomanjkljivosti, ne
več neskončno popolnama bitje, torej ne več Bog,
kar je nespametno misliti. — Vidi se torej, in pa¬
met s svojim močnim glasam terdi, de, kar ne¬
skončno popolnama um božji prav in dobro spozna,
ravno to njegova volja hoče in ljubi, in kar ne¬
skončno popolnama um božji kakor napčno in slabo '
previdi, to tudi njegova volja sovraži, to je: Bog
je svet, in scer neskončno svet.

V njem tedaj ni greha, ni slabosti, ni nar
manjšiga madeža: nič taciga se z njegovim bitjem
večno zediniti in združiti ne more. Svete so vse
njegove misli in želje, sveti njegovi nameni in sodbe,
svete njegove dela, sveta in sama svetost je vsa
njegova natora.

6



82
lz česa se na dalje spoznamo božjo

svetost?
Bog nam je dal pamet, de nam dopoveduje,

kaj de je prav in dobro, kaj pa napčno in slabo.
Veliko nam že pamet odkaže, še bolj svitlo nam
pa Bog sam s svojo besedo dopove, kaj deje prav,
in kaj de ni prav. On nam namreč nekaj zapove¬
duje in nekaj prepoveduje. To kar nam zapove¬
duje, mu je ljubo in je dobro, to kar nam prepo¬
veduje, mu je zoperno, in je slabo, grešno.

Kadar mi kaj takiga storimo, kar pamet za
prav in dobro spozna, ali kar nam Bog zapove¬
duje, nam je dobro per sercu, smo mirni, veseli,
sami s sabo zadovoljni. Če smo pa kaj takiga sto¬
rili, kar nam pamet ko napčno in slabo kaže, ali
kar nam Bog prepoveduje, smo nepokojni, žalostni,
in sami na-se nevoljni ali jezni. — Tisti glas v
nas pa, kteri nas z veseljem, s prijetnostjo nav¬
daja, kadar kaj praviga ali dobriga storimo, tisti
glas, ki nam očita, in nas z nepokojem, s stra-
ham in žalostjo kaznuje, kadar kaj slabiga doper-
nesemo, vest imenujemo. Tako vest je Bog dal
vsakimu človeku, de ga perganja ljubiti in storiti,
kar je prav in dobro, sovražiti pa in čertiti, kar
je napčniga, slabiga in grešniga; tedaj mora tudi
Bog sam, ki nas je tako stvaril, in nam tako vest
dal, hoteti in ljubiti, kar je dobriga, in sovražiti,
kar je hudiga,' ali kar je ravno tisto, on mora
zares svet biti.

Naša vest pa ne čisla, ne ceni, ne hvali do¬
briga le nad nami, temuč čisla, ceni in hvali dobro
tudi takrat, ki vidimo bližnjiga, de kaj prav ali do¬
bro stori. In nasprot se ji tudi nad slabim [stu¬
di, kar nad bližnjim ugleda, tedaj tudi Bog do-
padajenje nad dobrim in stud nad hudim ima, naj
že ugleda dobro ali hudo nad angelji, ali nad člo-
vekam, zavoljo česar se torej kakor vlastnik in
deljive takih občutljejev svet imenuje.

Mi sicer ne vemo, kaj vse de je dobro ali
hudo. Bog pa, ki je vsigavedin, pozna in ve vse
dobro in vse hudo,' pregrešno, tedaj zamore le on



83
vsigavedni vse dobro ljubiti, in sovražiti vse hudo.
Nam pa je zapovedal ljubiti, kolikor po svoji vesti
prav in dobro spoznamo, in sovi-ažiti, opustiti, zavre¬
či, kar se namnapčino, slabo ali pregrešno zdi. —
Bog je tudi človeka tako stvaidl, in mu take dari
dal, de zamore, ako hoče, če dalej boljši in po-
božniši perhajati; in mu je takimu biti tudi zapo¬
vedal, če zveličanje doseči misli. Če tedaj človek
svojo pamet in vest vselej posluša, dobro ljubi in
stori, hudiga pa se varje, bo čedalje boljši in po-
božniši, in tako svet. Ker pa Bog, kot se nam iz
tega kaže, človeka svetiga imeti hoče, gotovo tudi
on sam v svoji neskončni popolnosti nar bolj dobro
hoče in ljubi, hudo pa sovraži: in torej ga imenu¬
jemo nar svetejšiga.

Ali nam tudi zraven naše pameti sv.
pismo božjo svetost oznantije?

Spričljejev, ktere nam Bog njega in njegove
lastnosti spoznati na roke daje, ni slednimu člo¬
veku vselej lahko razumeti, ker smo po grehu na
svoji pameti oslabljeni. Nas tedaj v verskih resni¬
cah bolj z lahkim podučiti, se nam Bog sam v sv.
pismu razodene. Bavno tako nam on tudi s svojo
besedo, in s svojimi svetimi naredbami sebe sve¬
tiga oznanuje. Le poslušajmo:

Izraeljcam daje on imenitno in poglavitno za¬
poved rekoč: „(111. Moz. 11, 44.) Bodite sveti,
kot sim jest vaš Bog svet.“ — Mozes od Boga
podučen ga tako oznanuje: „(T. Moz. 32, 4.)
Dela božje so popolnama, in vse njegove pota so
pravične sodbe: Bog je zvest in brez vse krivice, ‘
on je pravičen in resničen.“ David kraljevi pevic
Boga v več psalmih svetiga prepeva: pa le nektere
poslušajmo: „(Psl. o, 5. 6.) Zjutraj, pravi on,
hočem jest pred tebe stopiti, in (tebe) premišlje¬
vati : zakaj ti si Bog, kteri noče krivice. — Hu¬
dobni ne bo zraven tebe prebival: in krivični ne
bojo pred tvojimi očmi obstali. — Ti sovražiš vse,
kteri hudo delajo : ti boš pogubil, vse, kteri laž-
njivo govore. Kervi željni in goljuf sta pred Go-



84
spodam gnjusoba." — Posebno lepo jo pa v 14.
psaluni izreče: „(Psl. 14, 1. — 3.) Gospod! kdo
bo prebival v tvojim šotoru, ali kdo bo počival na
tvoji sveti gori? — Ta, kteri nedolžno živi in pra¬
vično dela. — Kteri resnico iz svojiga serca go¬
vori, kteri s svojim jezikam goljufno ne ravna. —
Svojima bližnjima hudiga ne stori, in kriviga ob-
dolženja zoper svojiga bližnjiga ne dovzame" i. t. d.
— Prerok Izaija pravi v 6 postavi, „(Tz. 6,1.—3.)
de je vidil Gospoda na visokim sedeži, zraven
njega pa angelje Seraline stati, kteri so vpili eden
drugima: Svet, svet, svet Gospod Bog vojsknih
trum, polna je vsa zemlja njegove časti" to je
božje svetosti. Bog se je tedaj razodel temu sve-
timu preroku neskončno svetiga , trikrat svetiga v
svojih treh osebah. Čast in veličastvo, ktero vso
zemljo napolni, je svitloba njegove svetosti, z ktero
je kot z oblačilam ogernjen.

V novi zavezi nas Jezus in njegovi sveti apo-
steljni zraven drugih lastnost božjih tudi njega sve¬
tosti uče. Takti je molil Jezus per svojim odhodu
iz sveta rekoč: „(Jan. 17, 17.) Sveti Oče, po¬
sveti ljudi"! To se pravi: „OBog! ki dobro ljubiš. -
in hudo sovražiš, stori, de bojo tudi ljudje do¬
bro zmeraj bolj spoznali in ljubili, vse hudo pa
sovražili in opustili". — Ravno tako je tudi njegovi
apostelj sveti Peter govoril: „(1. Pet. 1, 15.) Ne
delajte več po svojim hudim poželenji, in po po¬
prejšnjih zmotah, ampak bodite sveti v vsim svojim
zaderžanji po izgledu tega, kteri vas je poklical,
zakaj pisano je : Bodite sveti, kakor sim jest
svet." In zopet: „(1- Pet. 3, 12.) Gospodove oči
so na pravične in njega ušesa na njih molitve
(obernjene). Obličje Gospodovo pa je nad tem, kteri
hubo delajo." Ravno tako, kot smo poprej od pre¬
roka Izaija slišali, se je tudi božja svetost svetimu
Janezu perkazala. Sveti Janez je vidil v skrivnim
razodenji „(Skriv. razod. 4, 8.)' štiri živali, ktere
niso jenjale vpiti noč in dan: Svet, svet, svet je
Gospod Bog vsigamogočni, kteri je bil, kteri je, in
kteri bo prišel." Ta glas oznanuje očitno božjo •
svetost celima svetu.



85
Kar nam še bolj oči odpre, in svitlejši božjo

svetost oznannje, je zgodovina naredb in vsiga tega,
kar je Bog storil, de bi človeka na pot pobožnosti,
na pot dobro ljubiti, in sovražiti hudo perpeljal. —
Podučil je že perve stariše, kaj naj store, kaj pa
opuste, de bojo dobri, pobožni in sveti. — Njih
sinovam Kajnu inAbeljnu je očitno pokazal, koliko
dopadajenje ima nad pobožnostjo in nad človekam,
kteri ji služi, kakor pravični Abelj ; koliki stud in
gnjušenje, pa de ima nasprot nad greham, in nad
človekam, ter vsimi, njegovimi deli, kteri je kot
Kajn z njim ognjušen. „(1. Moz. 4, 4. -—- 7.) Go¬
spod je pogledal naAbeljnain njegove dari. — Na
Kajna pa in na njegove dari ni pogledal: in Kajn
se je silno razserdil, in njegovi obraz je bil ves
prepaden. — In Gospod je rekel njemu: Zakaj si
jezin? in zakaj je tvoj obraz prepaden? — Ali ni
tako ? če dobro storiš, prejmeš plačilo, ako pa hu¬
do , bo greh precej pred durmi. Vender pod teboj
naj bo poželenje do njega, in gospoduj čez tisti—
ga. a — Pozneji je Bog še bolj razločno in natan¬
čno podučil ljudi od svoje svetosti, ker jim je za¬
povedi dal, kakoršne človeka k svetosti napelju¬
jejo. — To vidimo že nad Izraeljci, ktere je po
Mozesu, in pozneji po prerokih zmeraj bolj in bolj
podučil, kaj naj človek stori, kaj pa opusti, de bo
vedno svetejši, in torej njemu dopadljivši.— In de
bi ljudje v tem prav brez zmote bili, de bi bili
prav svitlo in čisto podučeni, je on svojiga edino-
rojeniga sina na svet poslal, de nam je voljo božjo
popolnama oznanil, in Bogu edino dopadljivo pot
svetosti odkazal. — Kadar se je pa on Edinorojeni
zopet k svojimu Očetu nebeškimi! podal, je Bog
njegovi cerkvi sv. Duha poslal, jo vedno varovati,
de ne bo v nji Jezusovi nauk, kteri človeka k sve¬
tosti napeljuje, kaj prevernjen ali pokažen. — In
zdaj vas vprašam: Ali bi bil pač Bog tolike reči
nam storil, ali bi si bil pač nas podučiti toliko per-
zadjal, ko bi mu bilo enako, naj se že človek na
poti' pobožnosti znajde, ali pa po široki cesti hu¬
dobije sprehaja? Odgovor je lahak: V noben na¬
men ni Bog tolikih, tako imenitnih in častitih del



86
storil, kakor v posvečenje človeka, torej se vidi,
de mu ni v nebesih in na zemlji ljubši reči kot
svetost, in de je svetost njega nar lepši lepota.

Kaj nam še na dalje božjo neskončno
svetost pričuje ?

K dozdajšnim spričljejem hočem še to dostaviti.
— Ko bi Bogu z greham ognjusjeni človek dopasti
zamogel, bi on ne bil toliko za njegovo očišenjein
opravičenje storil? Dal je zanj dar neskončne vred¬
nosti, dal je svojiga edinorojeniga Sina v terplje-
nje, v smert, deje bil greh, de je bila krivica iz
človeškiga rodii z njegovo presveto kervijo izmita,
zbrisana. Dar neskončne vrednosti kaže njegovo
neskončno ljubezin do dobriga, in neskončno sov-
ražtvo do greha, to je, kaže neskončno svetost
božjo.

Dal je človeku v njegovo opravičenje in po¬
svečenje, v odpušanje sledniga greha svete in skriv¬
nostne perpomočke, če se jih človek le prav poslu-
žiti hoče, dal mu je Zakramenta sv. kersta in svete
pokore, v kterih greh odpuša, grešnika posveti.

On še majhnih madežev pravičniga očisti,
in ga posveti na tem svetu, ker ga z težavami, z
nesrečami, z boleznami, z križi obiše, de bi ga tudi
nar manjših madežev očistil; kakor se zlato v
ognji čisti. — Če pa človek z malim, in tudi nar
manjšim pregreškam iz tega sveta gre, nas on pod¬
uči, de ne more biti z njim združen, dokler mu
tudi ta madež ne bo izmit, in de dušo torej v nje
očiševanje, v vica obsodi, ker nič omadeževaniga
ne more v nebeško kraljestvo priti. Vse to pa nam
božjo neskončno svetost oznanuje.

Še več: Kako Bog dobro ljubi, in njega, kteri
dobro stori, se vidi, ker červa zemlje, kakor je
človek, v svojo neizrečeno čast v nebo povzdigne,
in se z njim na večno z ljubeznijo združi. — In
kako hudo, kar je greh, sovraži, se vidi, ko to¬
liko dobrotljivi Bog grešnike, to je nespokornike
večno zaverže, večno od sebe in svoje ljubezni od¬
loči , in v pogubljenje prestavi. In zato je en sam
smertni greh zadosti, kot vidimo nad pogubljenimi



87
angelji, kteri so zavoljo napuha dopadajenje svojiga
stvarnika zgubili, si njega gnjusenje navlekli, in iz
pred obličja božjiga pahnjeni bili v žalostno strašno
večnost. To nam kaže, kolika sovražnica greha de
je božja svetost, kako de se nikakor ona z greham
združiti ne more, ker grešnike neskončno ali večno
od sebe v nar hujši terpljenje odloči.

Ali se pa ne najdejo v sv. pismi besede,
ktere so božji svetosti nasprotne?

Kadar se od Boga, od božjih neskončnih last¬
nost in popolnost govori, so, kaj bi rekel, vsi an-
geljski jeziki njega večno nevstvarjeno svetost iz¬
teči preslabi, prepomanjkljivi, koliko bolj človeška
beseda. — Torej si v sv. pismu ne sinemo besedi,
ktere se od Boga govore , preveč po človeško mi-
sliti, temuč vediti nam je, de na Boga obernjene
kaj druziga pomenijo, kot pa, kadar so od člove¬
ka izgovorjene.

Sosebno v sv. pismu stare zaveze so res ne-
ktere besede izrečene, ktere so na pervi pogled
kakor božji neskončni svetosti nasprotne viditi, po¬
stavim, de Bog „človeka oslepi, ali de je on „Fa-
raonovo serce uterdovratil £‘. Pa če le nekoliko pre-
vdarka imamo, in pomislimo, se nam bo pokazalo,
de to prav za prav božji svetosti celo nič nasprotno
ni. Zakaj ti izreki nam le to hočejo dopovedati,
de Bog nekterimu človeku svojo posebno usmiljeno,
pomoč odtegne, ker se nje z svojim hudim zader-
žanjcm in življenjem nevredniga stori, ter ga sa-
mimu sebi prepusti, in spačenosti njegoviga serca
izda: Ker pa človek brez gnade božje nič dobriga
storiti, nič dobriga v svoje serce sprejeti ne more, ■
se zgodi, de ima uterdovratjeno za vse dobro oslep¬
ljeno serce. Bog pa sam v hudo, v greh nikoli ne
napeljuje; kakor nam sv. Jakob složno dopoveduje
rekoč: (Jak. 1, 13.) Nobedin ne reci, kadar bo
skušan, de je od Boga skušan: zakaj Bog ni na-
peljvavc k hudimu, in on nobeniga ne skuša. “

Kdo je svetnik ?
Bog je človeku dal pamet, prosto voljo in vest,



88
dal mu je svoj sveti nauk, svete zakramente, in
druge perpomočke, ob kratkim Bog je človeku
take dan’ dodelil, de bo gotovo če dalje umniši in
pobožniši, ako le prejete božje dari prav obračati
hoče. Če tedaj človek glas svoje pameti ali vesti
posluša, če si perzadeva leto, kar za prav in do¬
bro spozna, ljubiti in storiti, kar je pa napčniga in
slabiga, opustiti, in božjim zapovedani nič nasprot-
niga dopernesti, bo po takim svetim perzadevanji
gotovo če dalje boljši in pobožniši. In ko tak člo¬
vek umerje, pride k Bogu, in mi ga imenujemo
svetnika.

Kaki razzločik je med božjo , in med
svetostjo angeljev ter svetnikov?

NadBogam in v Bogu je vse sveto: sveto nje¬
govo bitje , sveto njegovo ime , sveto vse njegovo
djanje in nehanje. In ker je on, kar v razlaganji
božjih lastnost še vidili bomo, večna, nevstvarjena
in nar vikši dobrota zvsimi svojimi popolnostmi brez
pomanjkljivosti, brez madeža le sam od sebe; je
on, in le on sam, tudi sam iz sebe zgola svetest,
nestvarjena večna svetost; to je, on svoje svetosti
nima od nikoder drugot, kot sam iz sebe od veko¬
maj : in torej se zamore in mora Edino- ali Samo-
svet imenovati. In ravno to misli Jezus izreči, ker
pravi: „(Mat. 19, 17.) Sam Bog je dober“, — to
je, le on sam je po svoji natori, in po svojim več¬
nim bitju dober in svet brez pomanjkljivosti.

Brez njega in zunaj njega pa ni nič, kar je
dobriga ali svetiga; temuč kakor se iz sobica žarki
na vse strani razpuste, in sledno stvarico obsvetijo:
ravno tako je tudi Bog začetik in Studenic vse druge
svetosti. Angelji in svetniki dobe in imajo svojo
svetost le iz njega in od njega. Vsa druga svetost
zunaj božje, so le majhni žarki od solnca božje
svetosti; ker prava svetost je nekaj božjiga, in
ima le v Bogu svoj začetik, in svoj sedež.

v

(Umu naj vemo , de je Bog svet ?
Kakor solnce, černo tamo razkropi, in nam po¬

sveti, de mnoge reči okoli sebe vidimo, in razločiti



89
zamoremo, lepo in gerdo, dobro in slabo, nam ko¬
ristno in škodljivo; ravno tako nam ta lastnost božja,
de je Bog nar svetejši, lepo posveti in odkaže,
kaj de je, duhovnimu človeku lepo ali gerdo, dobro
ali slabo, škodljivo ali koristno. Le poslušajmo:

i. Bog je nar svetejši, ljubi le, kar je dobro,
in sovraži vse, kar je hudo, slabo. To pa nas na
tanko poduči, kako de nam je mogoče Bogu do-
pasti: nič drugači namreč, kakor samo tako, če
tudi mi ljubimo, in storimo, kar Bog ljubi in hoče,
in sovražimo, ter opustimo, kar je slabiga ali napč-
niga, ali kar Bog sovraži in noče. Gotovo, Bog
nas bo ljubil, in, ker med stanovi razločka ne dela,
mu bomo tudi v sledni okolišini dopadljivi, če bomo
le vselej radi in na tanko njegovo voljo dopolno-
vali. Zatorej nič ne maraj, ljubi kristjan, če si
revež, če si v niškim stanu, zapušen, zaničevan,
preganjan, nesrečin! Božje oko drugači vidi, božja
misel te drugači sodi: pred Bogam, pred njegovimi
angelji in izvoljenimi si velike vrednosti, velike žlaht¬
nosti , in veliko bogatejši, kot ko bi celo zemljo
posedel, če imaš le čisto vest, dobro, pobožno ser¬
ce , dušo, ktera greh čez vse sovraži.

Tudi s to resnico nas svetopismiški zgledi raz-
vesele. Bil je Samuel že mladenič zavolj svoje po¬
božnosti Bogu ves prijetin in dopadljiv. Ko je bil
še do majhin, ga je že Bog vredniga spoznal, se
z njim pogovarjati, in mu silno imenitne pa pre¬
čudne reči razodeti. Pozneji pa ga je ravno zavolj
njegove pobožnosti v nar vikši čast nad vse Izra-
eljeve otroke povzdvignil, ker ga je izvolil v vik-
šiga mašnika in sodnika, in v duhovniga in dežel-
skiga poglavarja čez svoje izvoljeno ljudstvo po¬
stavi!. Samuel se pa tudi v te časti ne prevzame,
temuč skerb mu je vedno le samo ta, de se pra-
vičniga ohrani. Celo ljudstvo, pa še Bog ga pra-
vičniga spozna, in ker je bil v življenji v majhnim
zvest, je bil po smerti čez veliko postavljen. —
David je bil od niskiga stanu, pastirčeval je, in
pasel čedo svojiga očeta. Zraven je bil nar mlajši
med svojimi brati. Ali ker je bil že pastirčik ves
svojimu Bogu pokorili, od svete ljubezni do Boga



90
ves unet, le za samo to prav skerbin, de bi svojo
dušo pred greham čisto, Bogu pa dopadljivo obra¬
nil, ga je Bog med vsimi Izraeljevimi možmi v kra¬
lja čez svoje ljudstvo odbral, in mu še zraven ve¬
selo pa častito obljubo dal, de bo od njegove hiše
Mesijaz sveta rojen. — Prečista devica Marija je
bila v revnim niškim stanu; to de je bila vsa po¬
nižna, bogaboječa, sveta, in to ji je dalo nar veči
žlahtnost pred božjim obličjem, in torej jo je Bog,
njo nar svetejši, odločil med vsimi nar imenitnišimi
ženami, de je bila mati Jezusova, kteri je po be¬
sedah arhangelja Gabriela Sin nar Vikšiga imenovan.
— In dobri nedolžni, če tudi revni pastirčiki, so
bili pervi, kterim je Bog še elo po angeljih rojstvo
obljubljeniga odrešenika oznanil.

Tako, vite, nas resnica, deje Bog nar sve¬
tejši, uči, de on dobriga človeka v slednim stanu
ljubi in varje, in nas zato per sledni priložnosti
zdajniga življenja vesele in zadovoljne stori, če
imamo le dobro od greha čisto serce.

2 . Ker je Bog nar svetejši, ki le dobro ljubi,
vse hudo pa sovraži, nam ta lastnost božja na da¬
lje priča, de zamore le samo nad dobrimi ljudmi
svoje dopadajenje imeti, nad hudobnimi pa stud in
gnjusenje, naj so pred svetam še toliko častiti, ime¬
nitni, žlahtni, ali bogati. Časne prednosti, časne do¬
brote, kot so: žlahtni rod, imenitni, častiti stan,
bogastvo, lepota podobe ali obleke, nam pred Bo-
gam nobene cene, nobene vrednosti ne dajo, kakor
hitro nismo dobri, pobožni, sveti; kakor hitro smo
čistost, svetost duše z greham ogerdili in zgubili.
— Živo pričevanje te resnice nam dasta sinova He¬
lija vikšiga duhovna. Bila sta spačena, hudobna,
krivična; nevredna časti vikšiga duhovstva jih je
Bog zavergel, in namest nju si odbere pobožniga
Samuela. — Dokler je bil Šavel, pervi Izraeljski
kralj, pobožin in Bogu pokorin, je Bogu dopadel,
in je per vsili svojih opravilih imel Vsigamogočniga
v švojiga pomočnika. Kakor hitro se je pa Savel
dal od napuha v nepokoršino do Boga zapeljati, mu
je Bog po Samuelu oznanil, de bo kraljeva čast
njegovi hiši odvzeta, in nekimu boljšimu možu dana.



91
Namest njega je bil pobožni David odbran v kralja
čez Izraeljevo ljudstvo.— Zatorej Bog že po Mo-
zesu Izraeljcam zapoveduje: „(V. Moz. 18, 13.)
Bodi popolnama in brez madeža z Gospodam svo¬
jim Bogam.“ — In sv. Hironim pravi: „(Hirn. ad
kap.) Kdor hoče s Kristusam kraljevati, mora biti
od greha in goljufije čist."

3. Ravno zato nas bo pa tudi ta misel, Bog je
nar svetejši, do dobriga spodbadala, in od slabiga
zavračovala. Če nam je kdaj težavno kaj dobriga
storiti, in se spomnimo: Bog le-to ljubi, in ljubil
bo tudi mene, če si silo storim, in to dopernesem,
kar je njemu dopadljiviga: ali nas ne bo mar ta
misel močno do dobriga užgala, če še nismo oterp-
njeni, ali na duši mertvi? In kadar nas želje do
hudiga obhajajo, ali veselje do kakiga greha mika,
ali nas mar ne bo z.vso močjo od česa taciga za-
vernila misel: Kako neizrečeno, neskončno se to
Bogu nar svetejšimu studi. Inko bi jest kaj taciga
storil, če bi bil tudi toliko v njegovi gnadi, kot so
angelji, bi mu per ti priči tako zopern in ostudin
postal, kot so mu zoperni in ostudni zaverženi
angelji ?

4. Bog je nar svetejši, ki večno ljubi, kar je
prav in dobro, in večno vse, kar je napčniga in
slabiga, sovraži. Ta lastnost božja nam še neki
silno potrebin in imenitin nauk od kaže in pojasni.
In to je nauk od pokore. — Grešnik se namreč z
greham od Boga loči, zavezo ljubezni med Bogam
in med saboj razterga, in božjo prijaznost, z vbožjo
prijaznostjo pa pravico do nebes zgubi. Če pa
grešnik vender še ljubezin, prijaznost in gnado
božjo, z njo pa pravico do nebes zavolj neskonč- '
niga zasluženja Jezusa Kristusa, od božje milosti
doseči hoče, nam ravno božja svetost odkaže, kaj
de naj stori: De naj se grehu odpove, de naj greh
sovraži, ker ga Bog sovraži; in de naj začne vse
to, kar je prav in dobro, ljubiti, ali ljubiti kar Bog
ljubi. Ravno svetost božja, ki je brez madeža,
nam kaže, nam terdno priča, de, kakor Bog greha
ljubiti ne more, ravno tako tudi ne more grešnika,
dokler vsiga greha ne zapusti, v svojo ljubezin,



92
prijaznost in gnado dovzeti, in mu pravice dati do
nebes; sicer bi se mogel tudi z greham sprijazniti,
tudi z greham, kakoršnimu je grešnik podveržen,
v Ijubezin stopiti', kar je pa njegovi svetosti na
ravnost nasprotno. Tedaj nam ta lastnost božja
kaže, de se reče pravo pokoro delati, kar sv. Pa¬
vel s temi besedami zapopade: „(E(z. 4, 22. 24.)
Izlecite stariga človeka s poprejnim zaderžanjem,
kteri bo spriden po željah zmote. In oblecite novi-
ga človeka, kteri je po Bogu stvarjen v pravici in
v svetosti resnice", to je: opustite poprejšno slabo
zaderžanje, pregrešne navade, in perzadenite si
Bogu v svetosti podobni postati. — Ali kar per neki
druji perložnostiperporočarekoč: „(44ebr. 12,14.)
Imejte z vsim mir, imejte svetost, brez ktere ne
bo nihče Boga gledal." To je: Vaše zaderžanje naj
bo neomadežvano, naj bo sveto, ker brez sveto¬
sti ne bo nihče v božjo Ijubezin, prijaznost, gna¬
do, nihče v nebesa vzet.

o. Božja svetost nam tudi perterdi resnico več-
niga pogubljenja grešnikov, kteri v smertnim grehu
brez pokore umerjejo. Čas milosti, dnevi zveliča¬
nja so le v zdajnim življenji: Zato nas Jezus sam
skerbno opominja: .,Delajte, dokler je dan, zakaj
kadar noč pride, se ne bo nič več delati dalo. 44 —
Če tedaj grešnik ta čas, čas zdajniga življenja za
pokoro zamudi, in se v grehu iz tega sveta loči,
ne najde tam več časa pokore; in ker tam več časa
pokore ni, tudi ni več odpušanja grehov; Bog pa
nar svetejši večno greh sovraži, torej za večno
grešnika od sebe v pravično sovraštvo zaverže, in
zavreči more, de svet ostane.

In ravno ta lastnost božja, ker je Bog svet, in
tako svet, de še angelji toliko čisti in sveti duhovi
polni svetiga počastenja pred njegovo svetostjo z bo¬
gaboječim zavzetjem neprenehama prepevajo : „(4za.
6, 3.) Svet;, Svet, Svet je Bog vojslinih trum ;
cela zemlja je polna njegoviga veličastva ! 44 ravno
ta lastnost, rečem, nam tudi pričuje, de še elo duša
z malim greham omadežvana ne more z njim zdru¬
žena biti, dokler ni od nar manjšiga greha očišena.
Čista mora biti duša, kot solnčni žar, de se zamore



93
z Bogam nar svetejšim skleniti; kar tudi Jezus s
temi besedami uči: „\ič omadežvaniga ne more
priti v nebesa." In tako, vite, nam ta lastnost tudi
nauk od vic poterdi.

6. Bog je nar svetejši, in je dal človeku po
svoji podobi stvarjeno dušo, ktera je neumerjoča in
odločena z Bogam večno združena in neizrečeno
zveličana biti. De pa človek zamore ta svoj ime¬
nitni namen doseči, to je, de se zamore z Bogam
večno združiti, in zveličanje doseči, mu je treba
vediti, de v to presrečno deželo večniga zveličanja
ni druge poti, kot pot svetosti. Le sama ta pot tje
pelje, le samo to pot nam je Bog po naši pameti,
in po svoji sveti razodeti besedi odkazal. Pamet
nam pravi, de se s svetim Bogam, s svetimi an-
gelji, z izvoljenimi nič nesvetiga, nič omadežvaniga
ne more združiti; in torej nas per dobrih delih
hvali, per slabih pa svari, in z grizenjem, ktero
nepokoj vesti imenujemo, kaznuje. Pa tudi Bog z
svojo lastno besedo ravno to pričuje. Po Mozesu
ukazuje Izraeljevim olrokam: „(111. Moz. 20, 7.)
Posvetite se, in bodite sveti, zakaj jest sim Gospod
vaš Bog." —• In zopet: Gospod je govoril Mozesu
rekoč: „(111. Moz. 19, 1.) Govori do vsiga zbe-
rališa Izraeljevih otrok, in reci jim: Bodite sveti,
zakaj jest sim svet, jest Gospod vaš Bog." V pe¬
tih Mozesovih bukvah v novič zapove: „(V. Moz.
15, 13.) Bodi popolnama, in brez madeža z Go¬
spodam svojim Bogam." Kakor pa v stari tako tudi
v novi zavezi ta zapoved velja. Jezus namreč pravi:
„(Mat. 5,) Bodite popolnama, kot je vaš Oče ne¬
beški popolnama." In sv. Pavel pravi: „(1. Tesl. 4,)
To je volja božja, vaše posvečenje." Enako zapo¬
ved sv. Peter oznanuje rekoč: „(1. Pet. 1,15,16.)
Po tistim, kteri vas je poklical, bodite v vsim svo¬
jim zaderžanji sveti. — Zakaj pisano je: Bodite
sveti, ker sim jest svet."

V pervim keršanstvu je pa tudi res ta zapoved
pravovernim tako znana bila, de je sledni vedil,
de zveličanska vera Jezusa Kristusa nikomur do
zveličanja nič ne pomaga brez trudenjapo svetosti.
In kdor koli je kristjan postal, se je reklo, on je



94
svetnik postal; zakaj slednimu je ta zapoved toliko
k sercu šla, de je s tem terdnim sklepam — svet
biti — k pravi veri stopil, ker sicer bi tudi v družbo
cerkve dovset ne bil; —- torej aposteljni sami v
svojih listih pravoverne večkrat namest kristjane,
svetnike imenujejo.

Iz vsiga tega se kaže, kako strašno je dando-
našnji, ko je mreža sv. Petra, to je Rimska, ka-
tolška cerkev, z malopridnimi ribami ali kristjani
tako napolnjena, de teža njih pregreli to mrežo ter-
ga, kako strašno je, iz marsikteriga ust slišati:
Jest ravno ne želim svetnik biti! -— Ali zapopadeš
kristjan, kaj se to pravi? To se reče: Jest ne že¬
lim svojiga namena doseči, ne želim biti zveličan;
jest hočem slab, ali mlačin ostati, če me hočeš Bog
takiga zveličati je prav, če pa ne, naj bom pa po¬
gubljen. Strašna prederznost, strašna lahkomislje-
nost, strašne želje!

7 . Bog je neskončno svet. Mi smo po njegovi
podobi stvarjeni, torej si moramo celi čas svojiga
življenja, bodimo si v kakoršnim stanu ali starosti
koli, z vsim trudam perzadevati, de v svetosti ali
popolnosti rastemo. Sv. Avguštin pravi: „(Avg. Ep.
I. 43. ad temi.) Mi se tako dolgo v slabo ne po-
vernemo, dokler vedno naprej hrepenimo; ali ka¬
kor hitro obstanemo, se že vernemo: zakaj ne na¬
prej prestopiti, se pravi verniti se.** Ravno to
Jezus misli, kadar govori: „(Luk. 9. 62.) Nihče,
kteri s svojo roko drevo prime, in se nazaj ozira,
ni perpravin za božje kraljestvo.*' In kaj koli be¬
sede Jezusove: „Bodite popolnama, kot je vaš Oče
nebeški popolnama**, druziga pomenijo, kot de naj
če dalje svetejši perhajamo ? Zakaj Bog je neskončno
svet; človek, kot nobena stvar, lie more neskončno
svet postati, tedaj te besede le zapoved, de naj
vedno svetejši perhaja, zapopadejo.

Desiravno po zakramentu sv. kersta nove stvari
božje postanemo, desiravno je po tem sv. zakra¬
mentu nad nami grešni Adam v duhovniga Jezusu
podobniga človeka spremenjen; smo vonder še vse¬
lej nekako nepopolne stvari, ktere moramo z gnado
božjo in z lastnim trudam in perzadevanjem če



95
dalje lepši in svetejši perhajati. Mi nismo druzi-
ga, pravi sv. Jakob apostelj, kot začetik nove
stvari. Seme lepili čednost je v našo dušo vsijano,
mladika keršanskiga življenja je v njo zasajena:
ali če se dobro seme skerbno ne varje in ne trebi,
ga kmalo plevel grešniga poželjenja zaduši in za¬
mori, in če se mladika ne varje, se posuši in brez
sadu ostane. Prerojenje se v zakramenti sv. ker-
sta le perčne, in se mora zato celo življenje goditi.
Desiravno nam je greli po tem zakramentu odpušen,
desiravno nam to, kar smo od Adama prejeli, ne
more več nebes zaklenjenih deržati, je vonder per
vsirn tem na sveti veliko zmot, ktere dušo zader-
žnjejo, de bi se v sveti ljubezni ne vkoreninila; in
ravno te zmote so zaderžiki svetosti. One nam ka¬
žejo veliko potrebo, od dne do dne v svetosti ra¬
sti , ker če si po vedni rastvi ne perzadevamo, se
bo naglo vsa popolnost zgubila, in zabredli bomo v
mlačnost, iz mlačnosti pa v mnoge pregrehe. — Za¬
voljo tega nam Jezus te dolžnosti ni le v besedi, te¬
muč tudi v svojim zgledu zapustil, ker se od njega
bere, de je rastel v modrosti in starosti, in vgnadi
per Bogu in per ljudeh. Ravno tako mora Jezus
tudi v nas rasti; zakaj, ker smo po sv. zakramen¬
tih z njim tesno združeni, moramo s sv. Pavlam
misliti, reči in čutiti: »Jest živim, pa ne živim to¬
liko jest, temuč Jezus v meni živi. 1' Torej vpraša
sv. Avguštin: „Ali je mar ljubezin precej, ko je
rojena, že popolnama? Nak, rojena je, de bi rastla;
ko je rojena, se redi, ko se redi, močneji perhaja;
in ker močneji perhaja, postane bolj popolna." —
In sv. Hironim pravi: „Ako želiš delež z Kristu-
sam imeti, moraš tudi po Kristusovim zgledu žive¬
tito je, moraš v modrosti in po sv. življenju v
gnadi božji rasti. Nekako posebno lepo in živo nam
pa sv. Pavlin to dolžnost dopoveduje rekoč: »Ka¬
kor je Kristus sam na sebi po človeški natori ne¬
kake stopnje starosti imel, ravno tako naj ima te
stopnje v naših dušah. Naj je v nas rojen, naj ra¬
ste, naj močili postane, in se stara: le prosimo
ga pa, de ne ostane v nas predolgo majhin in sla-
botin." *



96
Svetost je naš namen, v svetosti rasti naša

dolžnost: vsiga tega je, mislim, sledni zunaj oterp-
njene duše prepričan. — To de vprašajmo se, ali
je tudi res to naša misel, naša skerb, naše per-
zadevanje ? Oli kako malo si to dolžnost veči del
kristjanov k sercu vzame! Veliko jih je, kterih je
edina skerb, edino perzadevanje le samo, si po¬
svetne razveselj vanja, pozemeljske bogastva, ne-
čimerno čast ali hvalo ljudi perdobiti — svetost
pa jim še mar ni. — ln to so že boljši kristja-
jani, kteri so brez perzadevanja po vikši popolno¬
sti, že zadovoljni, de le nar slabši niso, in de z
farizejem reči zamorejo, de niso tatje, razbojniki,
prešestniki i. t, d.; zravin pa v hudi mlačnosti in le¬
nobi žive, in si nič ne perzadevajo že zastaranih
navad odložiti, kakor so kletev, opravljanje, jeza,
nevošljivost, zaničevanje drugih ljudi', kljubanje
i. t. d. Še več: oni so zadovoljni priti v vice, de
le v pekel ne bojo zaverženi. Kako nepopolne so
torej njih dobre dela! Vse druge namene imajo oni
per njih, le božje ljubezni ne.

Nak , ljubi moji! še ponovim imenitno resnico,
nič druziga nas Bogu dopadljivih, in zveličanih ne
stori in storiti ne more, kot svetost, in vedno per¬
zadevanje po vikši popolnosti. Če se nam pred to
višavo zverti, če nas lastna ljubezin od nje s zgo-
voram naše slabosti odvračuje : obernimo takrat svoje
oči na obilno število božjih prijatlov ali svetnikov,
in recimo s sv. Avguštinam sami v svojim sercu:
Če so zamogli ti in ti sveti postati, zakaj bi ti ne
mogel ? Z pomočjo gnade velikiga Boga mi je vse
mogoče.

Kakih pomockov naj se kristjan posluii,
de svet in ce dalje svetejši postane?

Iz lete božje lastnosti, de je Bog nar svetejši,
smo spoznali imenitno dolžnost, de naj tudi mi sveti
postanemo v vsim svojim djanji in zaderžanji, in de
naj v svetosti rastemo. Ker je pa k dopolnjenju te
dolžnosti tudi pomočkov vediti potreba, po kterih
smo v stani ta toliko imenitni namen, namreč sve¬
tost doseči, jih vam hočem tedaj, predin razlaga-



97
nje te lastnosti božje dokončani, k sklepu nazna¬
niti, in sicer:

1. Ker naša svetost v tem obstoji, de ljubimo,
kar Bog ljubi, in sovražimo, kar Bog sovraži, si
moramo nar poprej perzadevati zvediti, kaj Bog ljubi,
ali kaj sovraži. Kako pa zamoremo to zvediti? Žve-
diti zamoremo to posebno, če božje zapovedi, in že
clo po izlaganji Jezusa Kristusa večkrat premišlju¬
jemo. Če premišljujemo, kaj nam sledna zapoved
zapoveduje, bomo spoznali, kaj Bog ljubi; in če
prevdarimo, kaj sledna prepoveduje, bomo zvedili,
kaj Bog sovraži. V te učenosti si moramo po tem
rasti perzadevati, in ojstro presoditi po zapovedih
svoje zaderžanje ali življenje. In glejte! zapovedi
nas bojo kakor zveste tovaršice gotovo k svetosti
in do edinočistiga zveličanja perpeljale. Od tega
so bili svesti božji služabniki že v stari zavezi pre¬
plačani, kakor nam David dopoveduje rekoč: „CPs.
18, 8. 9. 11. 12.) Gospodova postava je brez
madeža, in duše spreoberne: Gospodovo razodenje
je resnično, in daje majhnim modrost. — Gospo¬
dove povelja so pravične, in razvesele serca: Go¬
spodove zapovedi so svitle oči.-One so ime-
nitniši, kakor zlato in dragi kamni; in slajši, kakor
sterd in satovje. — Zato tvoj hlapec tiste spolnuje,
in v njih spolnenji obilno plačilo ima. K

2. Se moramo od pregrešnih, posvetnih drušinj
odtergati. Šega, zaderžanje in nauk tega sveta so
bili vselej božji postavi nasprot. Kolikrat je le Je¬
zus sam to pričeval, de ni ne on, in de niso njegovi
od tega sveta, in de ta svet ne more sv. Duha
prejeti. In sv. Pavel pravi: „Ko bi hotel temu ,
svetu dopasti, bi ne mogel več služabnik Kristusov
biti. 44 — Kdor tedej želi z gnado sv. Duha po oski
poti svetosti v nebesa hoditi, se mora, kaj pa de, od
velike derhali, ktera po široki poti v pogubljenje
hiti, ločiti. Iz tega se spoznajo pravi udje Kristuso¬
vi, če se ločijo od grešnikov, kakor se je njih glava
Jezus Kristus ločil od grešnikov, priča' sveti Pavel.

3. De to dolžnost dopolnimo, še ni zadosti, de
po rastvi svetosti le želje v serci redimo, ali sem
ter tje po svetosti se truditi sklep storimo; temuč

7



98
treba je tudi, de si v resnici v mislih, željah, v
djanji in govorjenji, v vstal zaderžanji in življenji
perzadevamo, slabo poželjenje, pregrešno nagnje¬
nje zatreti, in si silo storiti; ne pa de bi le do časa
skušnjave stanovitni bili, ob času skušnjave pa ob-
nemagali. Sledni dan mora po vstal tem naše de¬
lavno perzadevanje iti, in mi ne smemo toliko na
to, kar smo že dobriga storili, misliti, kakor veliko
več na to, kar nam je še storiti, in opustiti, de
bomo koliko kaj Kristusu podobni. In takiga živ¬
ljenja se ne smemo nikakor naveličati, temuč se
ga moramo navaditi in sicer tako, de bo nam lahko,
prijetno, in kot v vsakdanji živež postalo. Začetik
je težji, sreda je lahka, konec sladak, plačilo obil¬
no, krona častitljiva. Njemu, ki bo dokonča stano-
vitin ostal, je venic obljubljen. In sv. Avguštin
pravi: „Ne bodi si všeč v tem, kar si, če se že¬
liš povzdvigniti do tje, kar nisi. Zakaj na kteri
stopnji si boš dopadel, na tisti boš obstal; če boš
pa rekel, zadosti je, boš pogubljen.^

4. Jezus Kristus pravi: „Blagor jim, kteri so
lačni in žejni pravice, zakaj nasiteni bodo.“ In
sv. Duh pravi po sv. Janezu v skrivnim razodenji:
„(Skriv. raz. 11,6.) Jest bom žejnimu dal zastonj
studenca življenja piti.“ Iz teh izrekov spoznaj¬
te , kako de je Bog perpravljen , nam svojo gnado
do svetosti podeliti, če je goreče želimo, če je po
besedah sv. pisma žejni in lačni prosimo v svojih
vsakdanjih perserčnih molitvah. — Velik vzrok ne-
svetiga življenja per kristjanih sploh je, ker nimajo
do nobene reči' tako malo veselja in želja, tako
malo žeje in lakote, ko do svetosti. Nar boljši so
le mlačni, in torej v božjih ustih zoperni.

5. Neki nar boljših perpomočkov k svetosti je
večkratno prejemanje sv. zakramentov. Je kdo v
smertnim grehu, naj nikar dalje v njem ne živi,
nikar v njem ne ostane, ampak kakor hitro je mo¬
goče, naj se njega v zakramentu sv. pokore očisti j
s zakramentam presvetiga Rešnjiga Telesa pa naj
svojo dušo v dobrim če dalje bolj uterduje. Jezus
nas sam k sebi vabi rekoč: „(Jan. 6, 37.) Ako
je kdo žejin,pridi k meni in pi-“ In zopet: „(Mat.



99
11, 28.) Pridite k meni vsi, kteri se trudite, in
ste obteženi, in jest vas bom poživil.“ —

Vil. lastnost božja:
Bog je neskončno moder.

Bog1 je neskončno moder; per vsih svojih naredbah ima
nar boljši namene, in de namene doseže, se posluži
nar boljših, nar perpravniših perpomočkov.

Kaj je namen ? Kaj so perpomočki?
Tisti vzrok, kteri koga perganja, nagiba ali

mika, de kaj stori, ali de kaj ravno tako obrača,
se imenuje namen. Tako postavim bolnik zdravila
jemlje, de bi zdravje zadobil. Zadobljenje zdravja
je tedej vzrok, kteri ga do zdravil perganja ali
nagiba, torej je tudi zadobljenje zdravja namen
prejemanja zdravil.

To pa, česar se kdo posluži, ali kar v to obra¬
ča, de namen doseže, se perpomočik imenuje. De
bi bolnik namen ali zdravje zadobil, se zdravila
posluži, zdravilo je tedej perpomočik.

So nameni, in perpomočki mnogoteri?
Sledna pametna stvar ima per vsih svojih pro¬

stovoljnih delih kaki namen, in se v zadobljenje
namena perpomočkov posluži. — Mnogoteri so pa
nameni, zavolj kterih s pametjo in urnam obdaro¬
vani ljudje svoje dela dopernašajo. Če kdo kaj zato
stori, ker je dobro in prav, ali zato, ker Bogy tako
imeti hoče, se reče, de ima dober namen. Če pa
kaj taeiga dela, kar je zoper njegovo vest, zoper
voljo božjo, se pravi, de ima siab ali pregrešin
namen.

Mnogoteri so tudi perpomočki, kterih se človek
poslužiti zamore, de bi odbran namen dosegel: so
namreč perpravnij perpušeni, dobri, in so neper-
pušeni, in pregrešni perpomočki.

7 *



100
Kdo je tedaj v resnici moder imenovati?

Če ima kdo gole posvetne namene, in si zna
odbrati perpravne perpomočke po njih umišljene
namene doseči, se imenuje prekanjen, prebrisan ali
pregnan. Če ima pa per svojih delih ali opravilih
pregrešne namene, in se tudi takih perpomočkov
posluži, de gotovo svoje pregrešne namene doseže,
se imenuje prekanjen hudobnež, on je prebrisan v
svoji hudobiji, ima modrost, pa le modrost tega
sveta, kakor Jezus pravi: ,j(Luk. 16, 8.) Zakaj
otroci tega sveta so modrejsi, kakor otroci luči v
svojim rodu.“ Take modrosti nas Bog varovaj hva¬
liti, še le sovražiti jo moramo, ona ni vredna ča-
stitiga imena modrosti, temuč je zvijača. Če pa kdo
per svojih delih pravične in dobre namene ima, pa
si ne zna perpravnih perpomočkov odbrati, de bi
svoje namene dosegel, mu pravimo, de je sicer
dober revež, pa razumnosti, modrosti nima, in tak
je usmiljenja vredin. Kdor pa per svojih delih do¬
bre in perpušene namene ima, pa se slabih, pre-
pomočkov posluži, je grešnik v oblačilo lepe čed¬
nosti zakrit, je od zunaj lepo pobeljeni grob, od
znotrej pa poln pregrešniga smradu. Le kdor dobre
svete namene ima, in se perpravnih, perpušenih ali
dobrih perpomočkov posluži, de bi svoje dobre na¬
mene dosegel, je v resnici moder; vredin tega le-
piga častitiga imena — in njegovo zaderžanje je
prava modrost: iz boljšiga namena ko kaj stori, in
perpravniši perpomočke ko izvoli, modrejši je. Po¬
stavim: če ima kdo ta dober sveti namen: si večno
zveličanje zadobiti, in si torej perzadeva če dalje
boljši in pobožniši perhajati, si je perpravin dober
perpomočik odbral svoj sveti namen doseči, on je
v resnici moder —njegovo perzadevanje prava mo¬
drost. Ko bi si pa kdo svoje zveličanje že zato
obetal doseči, če le z ustmi moli, zunanjo božjo
službo opravlja, in ga ni skerb za notranjo pobož¬
nost duha, za vedno boljšanje serca, sije sicer
lep namen odbral, pa se neperpravnih perpomočkov
posluži, torej ni moder, in bo zgrešil svoj namen.
Ravno tako je napčnost, kakoršne ne moremo hva-



101
liti, nikakor z lepim imenam modrosti klicati, bobi
kdo imel lep, dober namen revnimu bližnjimu mi-
lošino podeliti, če bi se pa neperpušeniga krivič-
niga perpomočka poslužil, in bi ptuje blago reve¬
žem delil, ktero mu je dolžnost pravimu gospodarju
poverniti: to bi bila ie z obleko pobožnosti perkrita
pregreha.

Prava in resnična ali sveta modrost je per člo¬
veku clo redka, in vsa nepopolna; le v Bogu je
modrost resnična, neskončna, popolna brez vse tudi
brez nar manjši pomanjkljivosti.

Kaj se tedej pravi: Bog je nar modrejši?
Ker smo slišali, kdo de se sme moder imeno¬

vati , nam bo zdej lahko razzumeti, kaj si per te
lastnosti božji mislimo: Bog je nar modrejši. Bog
je nar modrejši, to se pravi: Bog ima per vsih
svojih naredbah nar boljši in golo svete namene,
in de te namene doseže, se posluži nar perpravni-
ših, nar boljših perpomočkov; vse, kar stori, je
prav, je dobro, de nič boljši biti ne more, naj se
že naši kratki pameti prav in dobro zdi, ali ne.

Kako spoznamo , de je Bog neskončno
moder ?

Bog je vsigavedin, ve vselej , kaj de je prav,
kaj de je dobro, kaj de je nar boljši, in kteri per-
pomočki de so nar perpravniši. Bog je neskončno
svet; po svoji svetosti hoče in ljubi le, kar je prav
in dobro, torej so vsi njegovi nameni prav in do¬
bri in sveti, in on si izvoli le dobre in svete per-
pomočke, de svoje namene doseže. Bog je tudi
neskončno dobrotljiv, hoče le, kar je njegovim stva¬
rem , sosebno človeku pridno in služno. In ker je
vsigamogočin, se zamore sledniga perpomočka brez
težave, brez de bi se mu kaj ustavljajo, poslužiti,
kteriga njegova vsigavednost nar bolj perpravniga,
njegova svetost pa nar boljšiga, nar bolj pravičniga
spozna, odvoljen namen doseči. In ker je večno
nespreminljiv kakor slišali bomo, je njegova mo¬
drost večno popolnama, večno brez pomanjkljivosti.
Sv. pismo pravi: „Bog je vidil vse, kar je storil,



102
in vse je bilo prav dobro;" to je, vse ima dober
namen, in sledna stvarica je perpravni perpomočik
v splošni namen. Neperkrajšana je tedej že zdej
božja modrost, neperkrajšana bo večno ostala: Kar
Bog stori, je vse neskončno prav in neskončno do¬
bro storjeno.

Kako še na dalje božjo neskončno mo¬
drost spoznamo?

Umnost delavca se iz dela spozna, in tudi um¬
nost, modrost božja se kaže v delih božje roke.
Oberni, kamur koli liočeš, svoje očij ali po zemlji,
ali pa proti nebu; premisli ktere hočeš reči, vidne
ali nevidne, vse, cela stvaritev, in sledno delo
božjih rok neskončno modrost svojiga začetnika,
svojiga stvarnika oznanuje. Zato je prepeval že
David: „(Psl. 18, 2 . — o.) Nebesa dopovedujejo
božjo čast, in podnebje oznanuje dela božjih rok.
— Dan dnevu perpoveduje, in noč uči noč. — Ni
jezika, ni besedi, kjer bi se njih glas ne slišal.—
Po vsih deželah se je njiii glas spustil: in njih
besede do kraja, sveta." — Res, povsod vidimo, v
sledni stvarici in v celi stvaritvi spoznamo, kako
dobro, lepo, prav in modro je vse omišljeno, inče
imamo koliko kaj razumnosti in dobre volje, se ne
bomo mogli zderžati, de bi se na svoje kolena ne
spustili, in z Davidam svojiga stvarnika ne molili:
„(PsI. 103, 24. — 33.) Gospod, kako velike in
častitljive so tvoje dela! vse si modro napravil:
zemlja je polna tvoje lastine. — Poglej le-to veliko
in široko morje, v kterim (ribe) brez števila, maj-
hine in velike živali gomaze. — Na njem se vozijo
barke. Tam se igra morski som, kteriga si ti stva-
ril. — Vse stvari čakajo tebe, de jim daš jed ob
pravim času. — Ako jim daš, poberajo: ako svojo
roko odpreš, so vse s (tvojim) blagam nasitjene. —
Ako pa svoje obličje skriješ, se prestrašijo: ako
jim sapo odvzameš, poginejo, in zopet prah po¬
stanejo. — Svojiga duha boš poslal, in bojo spet
vstvarjene: in ponovil bodeš celi svet.J— Čast Go¬
spodova bo na vekoma: Gospod bo na svojih delih
dopadajenje imel. — Kadar na zemljo pogleda, se



103
ona pretresa: kadar se gora dotakne, se kade. —
Dokler bom živ, hočem Gospodu peti: in svojimu
Bogu , dokler sim , prepevati.“

Pa spustimo se nekoliko bolj v premišljevanje
stvarjenih reči, in še le lepši se nam bo že zdej
božja neskončna modrost posvitila, predinj jo per
jasnim nebu tainkej gori v prihodnim življenji od-
gernjeno vidimo. Premislimo le človeka, ker je on
nar imenitniši stvar na zemlji, poišimo namen, iz
kteriga ga je Bog vstvaril, izprašajmo perpomočke,
po kterih ga Bog do tega namena vodi: in z za-
čudjenjem bomo od bližej spoznali veliko, neizre¬
čeno modrost božjo.

Spoznamo že po lastni pameti, po božji besedi
pa smo še le prav popolnama podučeni in zagotov¬
ljeni, de je Bog človeka zato, ali iz tega namena
stvaril, de bi Boga, njegove lastnosti, njegovo
sveto voljo spoznal, umin, dober, pobožin, svet, v
svetosti pa večno zveličan bil. Dober namen, de
nič boljši biti ne more, je tedej namen, iz kteriga
je Bog človeka stvaril: Svetost in v svetosti večno
zveličanje. De bi pa človek svet in v svetosti večno
zveličan bil, je treba že zdej dobro in pobožno
živeti; in de bi dobro, pobožno živel, mora vediti,
kaj deje prav, kaj napčno, kaj deje dobro, kaj
slabo. In glejte, de to spozna, mu je Bog dal um
in pamet. Treba je dalje, de dobro ljubi in stori,
slabo sovraži in opusti; in zato mu je Bog dal pro¬
sto voljo. Na vse to mu je še dalvarha, v čuvaja,
vest, ktera ga pred hudim straši, od slabiga, od
greha zavračuje s tem, de ga zavolj storjeniga
greha grize, je, k dobrimu napeljuje in perganja;
de ga zavolj dobrih del, ali zavolj zadobljene čed¬
nosti hvali in razveseljuje.

Še bolj prečudno je modrost božja človeka po
tem, ko je grešil, do njegoviga namena vodila.
Človek je grešil; z greliam je tako svojo pamet
oslabil, de ni več sam od sebe zamogel čisto kot
poprej spoznati Boga, božjih lastnost in njegove
svete volje; v več rečeh se ni dobro zavedil, kaj
de je prav ali napčno, kaj spet dobro ali slabo,
kaj de je storiti, in kaj opustiti. Z greham je bila



104
tudi človekova volja tako pokažena, de je vseložej
in rajši napčno in slabo, kot pa pravo in dobro
storil; ako ravno je še kaj dobriga in praviga od
slabiga in napčniga razločil. Z greham je človek
Bogu nedopadljiv in pred njegovo pravico večne
kaznji vredin postal. Z eno besedo, z greham je
človek svoj namen zgrešil, in ko bi mu božja mo¬
drost novih perpomočkov ne bila dala, bi večno
svojiga namena dosegel ne bil. Ali ravno v tem se
je modrost božja nar lepši v veliki svitlobi ljudem
razodela, ker je še po padcu, po grehu človeka
vodila do njegoviga namena. Poslal je namreč Bog
človeku odrešenika, kteri ga s svojim naukam in
zgledam razsvitljuje, k dobrimu nagiba, Bogu do-
padljiviga dela, in do večniga zveličanja vodi, ker
ga je s svojim terpljenjem, s svojo smertjo od pe¬
kla odkupil, in božji pravici zadostil. Človek za-
more tedej po svojim odrešeniku zopet umin, dober,
pobožin, svet in večno zveličan postati. O visokost
bogastva božje modrosti in znanja!

Premišljujmo božjo modrost nad človekam še
na dalje. Ker človek Boga v zdajnim življenji še
ne more viditi, kakoršen je sam na sebi, in ker je
vender zato vstvarjen, de bi Boga njegove lastno¬
sti, in njegovo sveto voljo spoznal, de bi spoznal,-
kaj de je prav in dobro, kaj pa napčno in slabo;
poglejte, je Bog z dušo toliko modro omišljeno z
petemi počutki obdarovano telo sklenil, de s po¬
močjo teh počutkov duša zamore stvari okoli sebe,
v stvareh pa, kot v zirali stvarnika in njega last¬
nosti gledati, in v premišljevanji teh reči umniši
perhajati. Po telesnih počutkih človek reči okoli
•ebe in njih lastnosti spozna, in to spoznanje mu
je pomoč, de zmeraj bolj pravo in dobro od nap¬
čniga in slabiga razloči.

Človeško telo, ktero je iz brezštevilnih posa¬
meznih delov v eno lepo celino zostavljeno; ktero je
za dušo toliko perpravno stanovanje; za nje dela
modrosti polna pomoč; ktero je po izreki učenih že
samo kot majhin svet, neizrečeno modrost božjo
oznanuje. Pa kaj rečem? Neskončno modrost stvar¬
nika že sledni ud tega telesa pričuje: kako' modro



105
je oko, kako modro uho, kako modro jezik, z kte-
rim še clo svoje misli bližnjimu zamoremo razodeti,
kako modro sledni ud, kteriga koli pomislimo, na¬
pravljen; kako modro so vsi udje združeni! Nič
perpravniši bi ne mogli biti za to, za kar so stvar-
jeni, kakor so.

Zdajno življenje nam je dano, kakor smo sli¬
šali , de bi že zdej umni, dobri, pobožni postali, v
svetosti pa po smerti zveličanje našli. Naše telo
pa potrebuje živeža, obleke, stanovanja, de se v
življenji ohrani. In kako modro nas je dobrotljivi
Bog tudi s temi potrebami oskerbel! Stvaril nam je
živali, de nam v živež, v obleko, v pomoč per deli
in v razveseljenje služijo. Stvaril je zeliša, de
ljudi in živali rede. Stvaril je zemljo, in ji dal
lastnost, de zeliša rodi. Stvaril je solnce, de celi
zemlji luč, gorkoto in rodovitnost podeli. De bi se
per vedniin solnčnim vremeni zemlja ne posušila,
zeliša ne usahnile , de bi se toliko potrebna voda
iz potokov in studencov ne zgubila, je modrostno
napravil, de dobrotni dež zemljo večkrat pomoči in
poživi, de se solčno in deževno vreme verstita. Ko¬
liko modro je zopet, de se v slednim kraji ravno tiste
živali najdejo, ktere so tamkaj ljudem služne, in
de ravno tiste zeliša rastejo, ktere so tam ljudem
in živalim služne. Ne prišel bi do konca, ko bi se
v razzlagovanje modre naredbe stvaritve izpustil. Ob
kratkim rečem : Če kralj svojimu sinu dvor napra-
lja, si izvoli nar bolj prebrisane delavce, de sta¬
novanje za vse potrebe in razveseljenje umetno
omislijo. Tudi kralj dodelano stanovanje za svojiga
sina ne oskerbi le z golo potrebnimi rečmi; temuč
tudi z takimi, de bi serce njegoviga sina razvese¬
lile. Ravno tako, in še le bolj modro je dobrotljivi
Bog za človeka celi svet, kot lep dvor stvaril, na
kterim mu je vse stvari v službo, v potrebo in
v nedolžno veselje podvergel, de bi mu bile v po¬
moč njegovi častiti namen doseči.

Glejte! še več: Stvari ktere je Bog človeku v
živež aii v drugačno službo dal, niso, le golo tako’
od Boga napravljene, de bi samo' človeškim teles¬
nim potrebam zadostile, ali de bi jih človek le od



106
telesnih potreb gnan kot nespametna žival brez
drugačniga prida vžival; nak, temuč sledna stvar
posebej od svitliga in nezmerniga solnca do nar
majnši rožice, od grozovitniga morskiga soma do
nar manjši mušice, vse kar človeški počutki vidijo
ali znajdejo, je toliko modro napravljeno, de če tudi
nar bolj učeni človek stvarico za stvarico premiš¬
ljuje, poprej moč njegoviga uma opeša, predin nar
manjši stvarico do konca zapopade. Vse pa je to¬
liko modro napravljeno, de bi s pametjo obdarovani
človek v vsih rečeh, ktere vživa, in ktere vidi Boga
in njegove lastnosti premišljeval, bolj in bolj spoz¬
naval, umniši perhajal; de bi od vsih stvari ginjen
njemu, komur se vsa čast in hvala spodobi, čast
in hvalo dajal, in tudi po unajnih stvareh do po¬
božnosti, do svetosti opominjan in perganjan bil. O
visokost bogastva božje modrosti in znanja!

Ali nam tudi sv. pismo božjo neskončno
modrost spričuje ?

Kaj je celo sv. pismo druziga, kot pričevanje
božje neskončne modrosti? Na sledni strani se vidi
nar boljši namen, kteriga Bog z človekam ima,
njegovo posvečenjem večno zveličanje: in celo sv.
pismo je perpraven perpomočik, človeka do tega
nar boljšiga namena, do svetosti in do večniga zve¬
ličanja voditi. Vender v vikši pojasnjenje te last¬
nosti božje nektere posebne izreke iz teh sv. bukev
premislimo, in se spomnimo nekterih pergodb, v
kterih se bolj vidno pota božje neskončne modrosti
našim očem odkrivajo.

David takole božjo neskončno modrost prepe¬
va: „(Psl. 146, 5.) Velik je naš Gospod, in ve¬
lika je njegova moč: m njegova modrost je nezmer¬
na.“ Modri je z temi besedami uči: „(Mod. 8, 1.)
Ona (modrost) z močjo seže od kraja do kraja, in
vse voljno poravna." (Prip. 3,19.) Salamon vpri-
povestih spoznava: „(Prip. 8, 23. — 33.) Gospod
je po modrosti zemljo uterdil, in po razumnosti
nebesa naredil. — Po njegovi modrosti vode iz
breznov hahlajo, in napojeni oblaki rose." Sv. Pa¬
vel od božje modrosti ves ginjen zdihuje: „(Riml.



107
11, 33. 34.) 0 visokost bogastva božje modrosti
in znanja. Kako nezapopadljive so njegove sodbe,
in neizvedljive njegove pota! — Zakaj kdo je Go¬
spodovo misel spoznal, ali kdo je njegovi svetovavic
bil?“ S terni kratkimi besedami hoče sv. Pavel reči:
Prevelika je modrost božja, človek je ne more s
svojim urnam zapopasti, vse nje naredbe so pra¬
vične, svete, pa prečudne, človek jih ne more ra¬
zumeti in zvediti. Prekratka je človeška pamet, de
bi per sledni naredbi božji namen uganila, ali za¬
kaj si Bog ravno te perpomočke do namena priti
odbere. Bogu tudi ni treba to komu razodeti, saj
sam vse nar bolji oberniti zna, in ne potrebuje ne
sveta ne sovetnika. „(Bim. 16,26.) Edino modrimu
Bogu bodi čast in hvala na vekomaj.“

Tudi nam sv. pismo stare zaveze v zgodovinah
Izraeljeviga ljudstva sploh, in posameznih ljudi po¬
sebej božjo neskončno modrost vedno delavno kaže;
kako namreč Bog vse do nar boljšiga namena po
perpravnih perpomočkih vodi. V teh zgodovinah
vidimo, kako modro Bog še človeške nadloge in
napake obrača, de k dobrimu namenu služijo. — S
posebnimi dobrotami je Bog v .stari zavezi Izraelje-
vo ljudstvo obdaroval, se mu večkrat razodel, de
bi saj ono med drugimi narodi njega samiga, pra-
viga, živiga Boga spoznalo, njegove zapovedi do-
polnovalo. Ali dostikrat je od njega odstopilo, do¬
stikrat v veri omagalo, v malikovanje in v druge
pregrehe zabredlo. Opominja ga kot dober oče svoje
otroke. Ako dobrota ni njega terdovratnosli ukre¬
nila, njega nepokoršine ozdravila, ga po svoji vsi-
gamočnosti z nadlogami in kaznami obiše. Posled¬
njič ga v oblast nevernim narodam da. In kar do¬
brota per njem ni zamogla,je ojstrost pravice pre¬
mogla, de je namreč po nadlogah v veri v edino
praviga Boga, in v njegovi postavi poterjeno, in
na prihod Mesijaza perpravljeno bilo. — In nevoš-
Ijivosti in sovraštva so bratji dobriga Jožefa pro¬
dali. Kot sužinj pride v Egipt na Putifarjevi dvor.
Iz nečiste hudobije ga Putifarjeva žena obreče in
v ječo perpravi. Vse to je Bog perpustil, in te
napake in nadloge s toliko modrostjo obračal, de



108
je bil Jožef še bolj v dobrim poterjen, de je bil on
pravični že v tem življenji v veliko čast povzdvig-
njen, de je on sam, de je njegovi oče, de so nje¬
govi bratje in njih družine, Egipčani, in veliko
drugih narodov lakote umreti obvarovanih ; Abraha¬
movi, Izakovi in Jakobovi zarod pa po božji ob¬
ljubi do močniga ljudstva namnožen. — Perpustil je
Bog, de je grozoviti Faraon vse Izraeljske fantiče v
vodo pometati in končati ukazal, in med spolnje-
njem tega grozovitniga povelja, jo je Bog modrostno
naklonil, de Mozes na kraljevi dvor pride, kjer je
bil v velikiga in perpravniga moža zrejen, ob svo¬
jim času Izraeljove otroke iz toliko terde Egiptovske
sužnosti izpeljati. Perpustil je Bog, de je Mozes
mogel iz Egipta zbežati, de ga je on še le v ptuji
deželi prav za to veliko delo perpravil, ga podu¬
čil, kako naj vse stori, ker je na gori Horeb z
njim iz gorečiga germa govoril. Vodil ga je po-
zneji po veliko težavah, in ga toliko bolj v dobrim,
v veri, v zaupanji v dane obljube, v spolnjenji
svojih zapoved, v pobožnosti, in bogaboječnosti po-
terdil. — Perpustil je Bog, de je bil David prega¬
njan. V mnogih težavah, nadlogah in skušnjah, je
bil bolj in bolj v zaupanji, v pokoršini, v ljubezni
do Boga ukoreninjen, od kterih čednost vnet nar
lepši pesmi sklada, od kterih je že toliko tavžent
let serce marsikakiga ginjeno za službo božjo užgano
postalo.

Božjo neskončno modrost nam tudi prav svitlo
kažejo zgodovine nove zaveze. V celi zavezi se
najde modra naredba božja, ktero sv. Pavel v
kratkih besedah takole popiše: „(1. Kor. 1, 27 .—29 .)
To, kar je pred svetam nespametno, je Bog izvolil,
de bi modrijane osramotil: to, kar je pred svetam
slabo, je Bog izvolil, de bi močne osramotil. To
kar je nežlahtno in zaničljivo pred svetam, in
to, kar nič ni, je Bog izvolil, de bi to, kar je,
razdjal. — De b’i se nobeni človek pred njegovim
obličjem ne hvalil.w — Glejte pač res : Pred svetam
je podoba hlapca nežlahtna, je nespamet, de bi po
nji modrijani sveta bili osramoteni: in ravno to po¬
dobo sprejme njegovi sin, de je imenitno opravilo



109
dobrotljiviga podučenja na sveti dopolnil, in svet iz
terdih tanini c malikovanja, vraž, nevednosti, zmot,
in iz oblasti pekla rešii, akoravno sta se svet in
pekel z svojo močjo zoper njega sternila. Kar je
bilo Judam spodtiklej, nevernikam nespamet: po¬
nižnost, revšino, poterpežljivost, terpljenje, in za¬
ničljivo smert križa je izvolil, veliko delo človeko-
viga odrešenja dopolniti. — Kaj je pred svetam bolj
slabotno, terde verige mnogih med vsim narodam
zarijovenih pregreh raztergati, ko oznanovanje vsi-
ga duhovniga nauka, in zraven še iz ust revnih,
neučenih, in torej zaničvanih ribčev kot so bili apo-
steljni? Ali božja neskončna modrost je ravno nje
izvolila, kar je pred svetam slabo, de bi močne
osramotila: po njih, ki so bili sovraženi, zaničevani,
preganjani, umorjeni, je Bog svet na pot resnice
in svetosti vodil. Kaj je pred svetam bolj neper-
pravno, novo vero, postavo lastniga zatajevanja in
križanja razširiti, kot take verne kervavo prega¬
njati? Ali ravno to je Bog perpustil, in z svojo
vsigamogočnostjo storil, de se je Jezusova sveta
vera potem, nar bolj po sveti razširila in vkoreni-
nila, de je kri umorjenih kristjanov kakor rodovitno
seme novih kristjanov postala: „de bi se nobeni
človek pred njegovim obličjem ne hvalil. — O vi¬
sokost bogastva božje modrosti in znanja !“

Zakaj je vender na sveti toliko /indiga ,
ker je Bog neskončno moder?

Res je, božje neskončne modrosti ne moremo
tajiti, če vse to s trezno pametjo premislimo, kar
smo do zdej od nje zaslišali, posebno če prevda-
rimo, kar je Bog storil, človeka do njegoviga na¬
mena voditi. Vse to nam naglas božjo modrost
oznanuje, in z Davidam smo reči permorani: „Go-
spod velike in častitljive so tvoje dela, vse si mo¬
dro naredil!^ — Vender bi pa znal kdo misliti: Ker
je Bog neskončno moder, ker ima zgol dobre na¬
mene z nami, in ve in hoče nar perpravniši per-
pomočke izvoliti, zakaj je pa na sveti toliko hudi¬
ga? To ne kaže njegove modrosti? Zakaj je hudo
vreme, toča,blisk, gromenje, strela, ktera ljudi in



110
živino pobije, in marsikako škodo napravi? Zakaj
so povodnje in veliki nalivi, kteri dostikrat njive in
polje tergajo, hiše poderajo? Zakaj viharji in po¬
tresi, kteri cele mesta razsujejo, in njih prebivavce
pokončajo? Zakaj je lakota, strašne bolezni, kuga
in druge nadloge, ktere ljudi in živino more, in
celim deželam veliko škodo in britkost napravijo?
Že nam se vse to škodljivo, nerodno in neperpravno
človeka osrečiti zdi, zakaj tedaj Bog to perpusti,
ker je neskončno moder ?

Ravno zato, ker je Bog neskončno moder, mi
pa omejeniga uma, omejene pameti, se od takih
misel motiti in zapeljati pustiti ne smemo. Naš um
je prekratik, vse naredbe božje prav do dna pre¬
soditi in spoznati; Bog tudi takrat vse po svoji ne¬
skončni modrosti ravna, kadar se nam njegove na¬
redbe modre ne zde. — Po Izaiji preroki se nam
da tako zaslišati: „(Izai. 55, 8. 9.) Moje misli niso
vaše misli: tudi vaše pota niso moje pota, reče
Gospod. — Temuč kolikor je nebo višji kakor zem¬
lja, toliko višji so moje pota nad vašimi poti, in
moje misli nad vašimi mislimi.*4 — Spoznali bomo
v prihodnjim življenji, kako modre de so vse na¬
redbe božje; pa že zdej v časnim življenji vidimo
per luči vere vse drugači nadloge, in to, kar hudo
imenujemo, kakor če jih le z na pozemeljsko na¬
vezanim sercam, in le v posvetno zabernjenimi očmi
gledamo, ako ravno še vsih misel in potov božje
modrosti ne zapopademo; že tijkaj vidimo, de Bog
vse po svoji neskončni modrosti obrača. Naj so
nam nektere besede v prepričanje.

I. Mi ne vidimo in ne vemo, kako so vse reči
med seboj združene ali sklenjene. Manjši pergodba
je dostikrat večini ali vsim drugim služna in pridna.
Mi tedej ne vemo, ali je to, kar se nam hudo ali
nesreča zdi, v resnici kaj hudiga; in ali je za vse,
ali le za eniga človeka; ali je pa to morde veliko
več edina sreča in dobrota za vse, ali saj za ne-
kteriga človeka: za kar bi mogli Boga zahvaliti,
ne pa godernjati in nevoljni biti. Nespametno, kaj
ne? bi bilo, ako bi kdo take reči ali orodja zani¬
čeval in zametval, kterih ne pozna, in ne ve,



111
čimu de so, in njemu služijo, kteri jih potrebuje.
Glejte, ravno tako nespametno je tudi misliti, tega
ali tega naj bi Bog ne bil storil, ali naj bi bil dru-
gač obernil, kar se mu nepotrebno ali škodljivo zdi.
Še le misliti nam gre: „Kdo je Gospodovo misel
spoznal, ali kdo je njegovi sovetnik bil? Bog vse
dela in dopusti, tedej je gotovo vse prav in dobro,
ako ravno se nam ne zdi. — Vender pa tudi sami
lahko spoznamo, če hočemo prav prevdariti, deje
dobrota veči, ktera iz tega izvira, kar hudo ali
nesrečo imenujemo, kot škoda, ktero vidimo. Po¬
stavim: Kaj je o poletnim času bolj dobrotno in
koristno, kot gromenje ? Od vročine hoče vse vsali-
niti, zeliša začno veniti in medleti, živina in ljudje
komej sopejo. Na vročino pride veči del hudo vre¬
me , blisk in gromenje. O kako prijetno je po ta¬
kim vremeni vsim stvarem: ono ohladi zrak, to je
dobro našimu zdravju, pridno živalim in poljskimu
perdelku, vse je nekako poživljeno. Ako bi tega
ne bilo, bi bila soparca če dalje bolj nezdrava,
kuga in druge hude bolezni bi se perčele, ljudi in
živino morile, vse zelenjavi bi se posušile. Ali
neskončno modri Bog le-to od nas s hudim vreme-
nam odverne, ktero prav za prav ni hudo, temuč
dobrotno. Pa morde kdo poreče: Per takim vre¬
menu veči del toča bije, treska, strela ubije ljudi,
požge hiše in v cele vasi. Ali je to dobrota božje
modrosti? — Če je to tudi res njemu kaj hudiga,
kteriga ta nesreča zadene, se vender to prav po
redkim zgodi: strela le malokdaj človeka zadene,
in toča le veči del nektere kraje obiše , nesreča ni
po celi deželi; prid pa, ki se iz takiga vremena
izhaja, ni le za nekteriga človeka, ali za nektere
kraje, ampak za vse, in se povsod razširi, povsod
služi. Tedej je modrost božja očitna, ker Bog per
manjši škodi na veči prid gleda, in ker dopusti,
kar več sadu pernese, in več ljudem pomaga.
Kavno taka je per vsili drugih natorskih pergodbah,
postavim? Boljši je, de oginj iz eniga kraja, iz
ene gore škodljivo plažo pljuje, in v časih tudi kake
hiše in mesta poškoduje; kakor de bi povsod iz
zemlje silil in vsim nadlego delal. Vender je pa



112
njegova gorkota pod zemljo vsim potrebna. Tudi
viharji in vetrovi so dostikrat tako potrebni, de ako
bi ne bili tako močni, de bi hiš ne poderali, bi
škodljive človeškimu zdravju strupene soparce ne
pregnali. Ker pa močno vlečejo, nam zrak oči¬
stijo , zdravo sapo perpišejo, nezdravo pa odpišejo
in odženo.

2. Kaj menite, ali pa tudi res časne, poze-
meljske, minljive in strohljive reči človeka popol-
nama osrečijo? Alije mar človek zato že srečin,
ko ima zdravo truplo, posvetno čast, bogastvo, po-
zemeljskiga premoženja zadosti? Nak! naj kdo te
dobrote ceni, kolikor hoče, je vender le res, de,
kar koli oči, vidijo, kar meso poželi, in kar je
napuh življenja, človeka nikakor ne osreči, njego-
viga serca nikakor ne umiri. — Glejte, kakor go¬
tovo pa časne, pozemeljske, minljive in strohljive
reči človeka nikakor ne morejo popolnama osrečiti,
je tudi res, de nadloge, s kterimi je pobožin kristjan
na svojim premoženji, ali na pohištvi, ali na polji,
ali na drugih časnih rečeh zadet, zanj niso prava
resnična škoda ali nesreča, še clo to ne, ko bi mu
bilo ali zdravje ali življenje odvzeto. Zakaj nje¬
gova prava, resnična sreča je li od znotrej v cisti
duši, v mirni vesti, v zadovoljnim sercu, ker je
pravičin, Bogu dopadljiv, večniga zveličanja vre-
din, kot nas Jezus sam uči rekoč: „Božje kralje¬
stvo (prava sreča) je (od znotrej) v nas.“ Teh
dobrot, toliko popolnama sreče pa dobrimu kristjanu
zunanje nadloge ne morejo odvzeti, torej zanj niso
nikoli prava nesreča; utegnejo mu pa biti:

3. Velika sreča, resnična dobrota, in so tudi
res, ker od Boga pridejo, kakor prerok Amoz uči
vprašajoč: „(Am. 3, 6.) Je li kaka nesreča v me¬
stu, kiere bi ne bil Gospod storil^? Vsigavedijoči
Bog previdi, če huda strašna nesreča človeka per-
čakuje, in torej mu pošlje iz gole dobrote in ljubezni
kako drugačno manjši britkost ali nadlogo, de ga
z njo hudi, strašni nesreči odtegne, pred njo ob-
varje. Postavim: On pošlje komu bolezin, de se
bolnik ne more iz postlje ganiti, in na nji joka,
toži, zdihuje in shaljuje. Pa vse prav, vse dobro



413
je to: kdo ve, kako huda, kako strašna nesreča bi
ga sicer zadela, ko bi ga neskončno modri Gospod
ne bil na posteljo položil, z boleznijo varoval? —
Ker človek s svojo kratko pametjo ne previdi, kako
pridne, in služne so mu časne nadloge , si jih v
nesrečo šteje, ko bi jih pa prav previdil, bi
spoznal, de so mu velika sreča in dobrota, in bi še
li svojiga Boga zanje hvalil; zakaj Bog jo po svoji
neskončni modrosti tudi takrat k našimu pridu obra¬
ča, kadar nas s kako težavo ali nadlogo obiše;
kar toliko ložji previdimo, če pomislimo, de časne
nadloge in težave pobožnimu kristjanu po besedah
sv. Pavla veliko k njegovi večni časti perpomorejo:
„Njim, kteri Boga ljubijo, vse v dobro služi." —
Iz tega pa razvidno izvira, de časne nadloge niso
resnična, prava nesreča, temuč velika sreča, in
dobrota božje neskončne modrosti.

4. Ravno časne težave in nadloge so perpravne
nas učiti, de znamo božje dobrote prav čislati in
ceniti, in zanje Boga hvaliti. Glejte, pač res! ni¬
koli bi prijetniga in dobriga prav v živo ne občutili,
perserčno ne zaželeli, ne čislali, in ne cenili, ko
bi tudi nikoli nič neprijetniga in težavniga ne po¬
skusili. Ali v težavah se še li človek uči dobroto
spoznati, od hudiga razločiti. Kdaj se, postavim,
človeku jed posebno perleže ? Kaj ne, kadar je
je lačin? Ko bi nikoli ne bil lačin, bi tudi slasti in
prijetnosti jedi nikoli ne občutil. Lakota je sicer huda
reč, pa je vender tudi dobra, ker jed prijetno dela.
Ravno taka je z drugimi težavami. Kdaj pač člo¬
vek nar bolj zdravje ceni ? Kaj ne, kadar bolezin
poskusi? Po hudi zimi nam je že sredin spomla¬
danski dan prijetin. Kdaj se prijatli bolj preserčno
eden druziga razvesele, kot če se po dolgi ločitvi
zopet vidijo? Kdor ni nikoli žaloval, tudi še ni bil
nikoli prav vesel; kdor težave ni skusil, tudi ne ve,
kaj de je dobro. Bog hoče, de bi njegove dobrote
spoznali, čutili, prav čislali, in cenili, in mu torej
zanje hvaležni bili. Zakaj nehvaležnost je velika
pregreha, pred njo nas tedaj Bog obvarovati hoče,
ker nas po časnih težavah in nadlogah uči, na njega
dobrote in dari misliti, gledati, jih čislati, ceniti,



114
in se mu za nje zahvaliti. Kdo tudi v tem ne vidi,
ne spozna modrosti polniga Boga?

5. Časne težave in nadloge, ki se nam božji
modrosti nasprotne zde, so človeku tudi zato pridne,
služne, ali dobre, ker ga bolj čuječiga, delavniga,
do noviga domišljevanja in učenja bolj perpravniga
store. Zakaj lastna skušnja nas uči, kdor se je
kdaj opekel., ali na vodi v nevarnosti bil, de se
potlej vselej ognja in vode boji, in varno ogiblje;
če se pa zopet v tako nevarnost podati mora, pre¬
mišljuje, pomoči iše, in si perzadeva, de bi iz
takšne nevarnosti nepoškodovan prišel. Taki smo
vsi ljudje. Ko bi nas nikoli težava ne zadela, ko
bi se nam ne bilo nikoli ne škode, ne nevarnosti
bati, brez skerbi bi tje v nemar živeli, nič bi si
ne perzadevali; dušne in telesne moči bi v nas za¬
spale, zarijovele, brez prida bi nam bile; celi člo¬
veški rod bi kmalo v veliki nevednosti živel, v ne¬
umnost in tamo bi zagazil, in iz nje bi si ne po¬
magal. Koliko potrebnih učenost, koliko perpomoč-
kov je človeška pamet po časnih težavah in nad¬
logah persiljena znajdla? Bolezni se znajo ozdra¬
viti , strup pregnati, strela odverniti, perpravno
orodje zdelovati, in več takih reči je, kterih je
človeka potreba učila. Kdo bi si bil kdaj domislil
zeliša spoznavati, se ozdravljanja učiti, ko bi bo-
lezin ne bilo ? Ravno taka je z vsimi drugimi uče¬
nostmi, do kterih so človeka le časne težave in
nadloge vodile. — Bog je človeku mnogotere moči
na duši in telesu zato dodelil, de bi z njimi pridno
delal, in jih le na dobro obračal ? če ga tedej s
križi in težavami obiše, če ga z njimi prebudi, de
si pridno pomaga, svoje dušne in telesne moči umno
obrača, in dela križem oditi, ali jih vsaj zmanjšati,
in tako voljo božjo spolniti — ali ni to delo božje
modrosti ?

6. Po zunajnih nadlogah nas neskončna mo¬
drost opomni, de naj Boga svojiga stvarnika nikoli
ne pozabimo, temuč de naj nanj mislimo, z njim
vedno združeni ostanemo. In res kaj se bolj spo¬
dobi j kot de človek pogosto na Boga, od kteriga
ima življenje, in vse kar je dobriga, misli, in nikoli



115
njega ne pozabi? Zakaj kdor Boga pozabi, je pravo
luč zgrešil, in se na poti pogubljenja znajde. Kdaj
pa človek nar raji in nar hitrejiBoga pozabi? Ka¬
dar je srečin, ko se mu vse prav in predobro godi.
Bogatin in mogočni v svoji sreči ne misli, de ima
tudi svojiga Gospoda v nebesih, ne misli, na svo-
jiga potrebniga bližnjiga, je neusmiljen, prevzetin,
Bogu nehvaležin. Ne Bogu, temuč sebi perpisuje
vso svojo srečo, vse dobrote, ktere vživa. Ali
kako ga Bog poduči in prepriča, de ni nič, de je
slab kot drugi ljudje? Na besedo, ko jo mu po svo¬
jih služabnikih govori, se bogatin v svoji prevzet¬
nosti ne ozre, ali Ji ne verjame: pošlje mu tedej
križe, težave, revsino, bolezin, ali kako drugačno
grenko zdravilo. In glej, zdaj začne spoznavati,
de je Bog mogočniši od njega, zdaj vidi, de je le
od Boga pomoč dobiti; torej začne, morde zdej
pervikrat, k Bogu zdihovati, moliti in spoznavati,
de je Bog začetik, Studenic vsih dobrot, in de je
ta popolnama zapušen, komur on svojo pomoč od¬
tegne; zdej začne biti boljši, pobožnisi, in tudi
morde dober in pobožin zmeraj ostane. Od te res¬
nice imamo v sv. pismu, imamo tudi dandanašni več
zgledov. Oh kako rad se še vselej človek k Bogu
zateče, kadar se mu hudo godi! Grešnik ne misli
ne na Boga, ne kar je božjiga, dokler se mu do¬
bro godi, bogaboječi pogovori so mu zoperni. Naj
ga pa kaka bolezin ali druga nesreča zadene, se
bo začel zvijati, Boga klicati in vpiti: O Bog,
o Gospod, pomagaj mi! Rad bo zdej slišal od Bo¬
ga, od njegove modrosti, milosti, dobrote, od nje¬
gove pomoči govoriti, taki pogovori se mu bojo per-
fegli, in zoperni mu bojo ničimerni pogovori po¬
stali. — Ali zakaj pa Bog človeka tako opominja?
Ali ima kaki dobičik, če nanj mislimo ? Nak, ne
opominja nas zavoljo svojiga prida, on, kteri od ve¬
komaj do vekomaj sam sebi zadostni nikogar ne
potrebuje, ampak opominja nas on zavoljo našiga
prida, ker nam je ta spomin k večnimu zveličanju
toliko potrebin: zakaj pozabljivost Boga nas stori
hudobne, grešne, tedej časno in večno nesrečne.
Hvaliti smo torej Boga za toliko gnado dolžni, de

8 *



116
nas s časnimi težavami in nadlogami na-se opom-
nuje, k sebi vabi, in k večnimu zveličanju napeljuje.
Ali ni zopet to gotovo znamnje neskončne modrosti
božje, za ktero ne zamoremo nikoli zadosti vredno
Boga zahvaliti?

7. Časne težave in nadloge tudi naše serce od
ljubezni do posvetnih reči odtergajo in nas opom¬
nijo , de nam ni na tem svetu vedno ostati, temuč
de je naša prava, zadnja in večna domačija v ne¬
besih. Ne za ta svet, temuč za vse kaj boljšiga
smo namenjeni, in ravno zavoljo tega se je pa tudi
silno bati, de bi se preveč na ta svet ne navezali,
in na časne reči, ktere se našim spačenim željam
toliko perležejo, de jih vedno poželimo. Zakaj,
ko bi se nam vedno dobro na tem svetu godilo, bi
se tako nanj navezali, de bi si ne vošili kdaj zapu¬
stiti ga, se kdaj od njega ločiti; te misli bi še do
sebe ne pustili, le leno bi se torej za večnost per-
pravljali, in bi lene perprave sad — večno pogub¬
ljenje dosegli. Bog tedej perpusti, de nas ta in ta
težava, nadloga zadene, de se nam tukaj večkrat
hudo godi, ker se po tem takim v nas perserčne
želje vnamejo, de bi kaj skoraj v kraji bili, kjer
se nam bo bolji godilo, kjer ni ne težave, ne ža¬
losti, ne britkosti, ne solze: mi spoznamo, de na
zemlji nikoli srečni biti ne moremo, in tako se
spomnimo večnosti. Glejte, takole nas časne te¬
žave in nadloge od ljubezni do sveta odtergajo, nas
persilijo na prihodno, boljši življenje misliti, ga
želeti, in se za srečno večnost skerbno perpravljati.
Kolika dobrota so tedej težave in nadloge? Aii ni
to delo modrosti božje, ktera kaj taciga perpusti,
nam pošilja, pa le k našimu dušnimu pridu?

8. Ako hočemo svoj namen, zveličanje prihod-
niga večniga življenja doseči, je potrebno, de se
v tem življenji z dobrimi deli in z lepimi čednostmi
zanj perpravljamo, de bomo z njimi obogateni v
večno srečno stanovanje priti zamogli. Ravna časne
težave in nadloge nam pa perložnost na roke dajo,
veliko dobriga storiti. Ali niso dobre, lepe, častite
dela, revnim pomagati, sirote in vdove v njih nad¬
logah, bolnike na postelji bolečin obiskati, žalostne



117
tolažiti? Ne mogli bi pa v svojo večno krono teh
dobrih del zapletati, ko bi revnih, siromakov, bol¬
nikov in žalostnih, z eno besedo, ko bi časnih te¬
žav in nadlog ne bilo. Komu bi se zamogli dobrot¬
ljive, usmiljene skazati? Dobrota, usmiljenje, ra-
dodavnost, hvaležnost bi bile komaj po imenu znane,
ali pa še po imenu neznane čednosti. Ljubezin do
bližnjiga, ktera toliko prijetno ljudi med seboj dru¬
ži, bi med njimi omarlela, ko bi križev in težav
ne bilo. Tako pa križi in težave ljudi med seboj
družijo, sklepajo, de si milost, dobroto, hvaležnost,
ljubezin skazujejo, de si z dobrimi deli že tukaj
serca razveseljujejo, de imajo perložnost sami po¬
božni perhajati, in tudi drugim do pobožnosti po¬
magati , ob kratkim, de imajo perložnost si večno
zveličanje perdobiti. O blagor nam, če ne bomo
pustili takih priložnost, časa obiskanja, dneva zve¬
ličanja nepridno preteči.

9. In zadnjič so pa tudi časne težave perpravne
našo pobožnost poskusiti, našo pravičnost uterditi
in namnožiti. — Večkrat namreč kdo misli, de živo
veruje, terdno v Boga zaupa, de ga serčno ljubi,
pa ni res. On morebiti lepo živi, in tudi kaj do-
briga stori, ker mu do zdej še ni bilo nič zavolj
pobožnosti, terpeti; on na Boga zaupa, ker je do
zdej le zgolj prijetne dobrote od njega prejemal in
vžival. Naj ga pa revšina, bolezin ali drugačne
težave in nadloge zadenejo, naj je zavolj svojiga
bogaboječiga življenja zaničevan, zasramovan ali
preganjan: začel bi biti nevoljin, začel bo morde
zoper Boga memrati in godernjati, čednosti in do¬
bre dela opušati, in clo rajši hudo delati, de bi le
ne bil zaničevan. In takiga pravičnost je mar prava,
njegova pobožnost resnična? Kaj se vam zdi? De
bi tedaj človek zvedil, ali je v resnici pobožin,
svojimu Bogu zvest, je treba, de je na skušnjo po¬
stavljen, s težavami in nadlogami obložen, in če v
njih stanovitin v dobrim, zvest svojimu Bogu osta¬
ne, se sme nadjati, de je na pravi poti, in zato naj
Boga za njegovo milost zahvali, in ga stanovitnosti
za naprej prosi. Pač gotovo nikogar pobožnost ni
prava in resnična, ako ni v terpljenji, kot zlato v



118
ognji, poskušena in uterjena. Blagor tedaj njemu,
kdor je ob času skušnjave stanovitin! Ali ni zopet
to znamnje božje neskončne modrosti, de nam po
težavah in nadlogah perložnost daje, sebe in svojo
pobožnost prav spoznati ?

Kaj nam je per časnih težavah in nad¬
logah še pomisliti?

Tudi tega ne izpustimo iz spred oči, de si do¬
stikrat in nar večkrat sami sebi butaro križev in
težav s svojo lastno nerodnostjo nakladamo, de si
sami sebi dostikrat grenik kelih terpljenja in brh¬
kosti s svojo lastno roko nalivamo, ker volji božji
nasprotno živimo. Že perva dva človeka sta sebi in
svojimu narodu s storjenim greham križe, težave,
nadloge in clo smert navlekla. Z nerodnostjo, z
nezmernim ali drugačno pregrešnim življenjem si
tudi še zdej marsikdo bolezin in zgodno smert kupi.
S zapravljanjem, pijančevanjem, z lenobo jih toliko
v revšino in pomanjkanje zabrede. Slaba izreja,
pregrešni zgledi staršev so skorej vselej vzrok ža¬
losti in brhkosti, ktero jim otroci delajo. Pač veči
del nemarčnost, ali pa clo hudobija ljudi' pogoriša
napravlja. In tako, desiravno so z greham mnogi
križi na svet prišli, se vender po vsi pravici sme
reči, de si jih ljudje še veči število s svojo lastno
nerodnostjo in pregrešnostjo napravljajo. Vso dru¬
gačno in bolj veselo podobo bi svet imel, ko bi
ljudje po božji volji ravnali, po božjih zapovedih
živeli. In le božji dobroti in neskončni modrosti je
persoditi, de zavoljo tolike nerodnosti ljudi po sveti
še vse bolj nakrižem ne gre, kot vidimo, de vse
hujši ni, kot čutimo.

v

Cimu naj vemo, de je Bog neskončno
moder ?

Že marsikaj lepih in zdravih naukov smo iz do
zdej razloženih božjih lastnost sprejeli, pa tudi božja
neskončna modrost nam svoje ponudi, in žlahtne za-
deržanjske postave daje. Poslušajmo, sprejmimo jih!

1. Bog je neskončno mo'der. Pač prav David
poje: „(Psl. 10, 3. 24.) Gospod, kako velike in



119
častitljive so tvoje dela: vse si modro napravil!“
In modri uči: „(JBod. 8, 1.) Tvoja modrost seže
z močjo od kraja do kraja, in vse prijetno porav-
na.“ S koliko modrostjo je on napravil nebo in
zemljo in vse stvari, ki so na nebi in na zemlji!
S koliko modrostjo on vse stvarjene reči tavžent
let za tavžent leti ohrani! S koliko modrostjo vse
stvari v lepi versti, v lepim redu obderži! Božje
modrosti ne zamoremo ne z besedami izreči, ne z
mislami zapopasti, ne s svojo pametjo obseči. Zani-
kerna stvarica božja se nam zdi bilo trave, čer-
vičik v prahu, mušica pred našimi očmi: ali že te
stvarice je božja modrost toliko modro napravila,
de je ni glave, ne človeškiga uma, de bi jih žarno-
gel prav do dna zapopasti. Kaj še li porečem od
imenitniših stvari? Kaj od svitliga solnca, od toliko
brezštevilnih zvezd? Kaj pa od nevidnih stvari, od
angeljev, od Kerubov, od Serafov? Oh v takim
premišljevanji mi pamet omedli, mi beseda zastoji,
mi oči mojiga uma obliše , ko božjo modrost pre¬
mišljujejo, ravno kot obliše, telesne oči, ako so v
svitio solnce vperte! O človek, slabotni človek! ko¬
liki vzrok imaš tedej per premišljevanji božje mo¬
drosti se globoko ponižati, svojo slepoto, svoj kra-
tik um spoznati, na svoje kolena pasti, Boga mo¬
liti, in s sv. Pavlam zdihovati: „0 visokost bogastva
božje modrosti in znanja: kako nezapopadljive so
tvoje sodbe, kako neizvedljive tvoje pota“ !

2 . Bog je neskončno moder: od vekomaj do
vekomaj vse prav ravna, vse prav obrača, de si
tudi naš kratik um njegovih sodb in potov ne za-
popade. Ravno to pa kaže veliko prederznost, in
torej veliko pregrešnost človekovo, ako hoče Bogu
pota kazati, njegovim naredbam meje staviti, ker
božje dela zmetje, ali clo zoper Boga memra. Ve¬
lika je bila pregreha angeljev, ko so hotli biti v
svoji prevzetnosti Bogu enaki. Tak človek pa, de-
siravno manj žlahtna stvar od angeljev, v svoji
prevzetnosti dalje zabrede, in se s svojim kratkim
urnam še nad božjo modrost, torej nad Boga pov¬
zdigne. Norska nespamet bi bila, ko bi slepic hotel
velikost in tek zvezd premeriti, ali glušic glas petja



120
in strun presoditi, in mutec mnoge jezike učiti. Še
veči nespamet, in zraven pregrešna prederznost je
pa, ako človek, kterimu so se komaj včeraj oči
odperle, in se mu bojo jutri zaperle, božje naredbe
sodi in zmetje; ravno ko de bi bil visokost boga¬
stva božje modrosti in znanja popolnama zapopadil.

3. Bog je neskončno moder, kar stori ali do¬
pusti, je dobro, je nam služno, in perpomočik v
zveličanje; naj si je našim željam prijetno ali ne¬
prijetno , našimu sercu dopadljivo ali ne, naj naš
kratki um zapopade ali ne. Tedej moramo biti z
vsim zadovoljni, kar nam Gospod pošlje, in ne
smemo nič drugač hoteti in želeti, kot ravno tako,
kakor nam Bog po svoji neskončni modrosti pošilja,
to je, v vsih okolišinah se v voljo božjo, v voljo
božje neskončne modrosti podajmo.

Jezus Kristus, Marija, prečista devica, apo¬
steljni, marterniki in svetniki nam tudi v tem lep
izgled dajo. Jezus pred svojim britkim terpljenjem
takole moli: „Oče! ako je mogoče, odverni od mene
to grenko terpljenje, vender ne moja, temuč tvoja
volja se zgodi. <! Marija devica je mogla marsikako
britko težavo prestati, ker je bila v mater sinu
božjiga odvoljena, nje serce je ojster meč žalosti
presunil, pa vender nič drugači si ne zbera, vsa
se božji modrosti podverže in pravi: „Glej dekla
sim Gospodova, zgodi se mi po tvoji besedi! Veseli
so bili aposteljni tepenja in terpljenja: „0m' pa so
veseli iz zberališa šli, ker so bili vredni spoznani
zavolj imena Jezusoviga nečast terpeti.“ Tako za¬
dovoljni so bili aposteljni, tako zadovoljni so bili
tudi marterniki z vsimi naredbami božje neskončne
modrosti.

4. Bog je neskončno moder, tedej je gotovo
vse prav in dobro, vse pridno in služno, kar koli
nam on zapove. Neizrečeno in večno se bomo osre¬
čili, če bomo njegovo postavo dopolnili. Ta misel
naj torej spodbada, de vselej radi in na tanko do¬
polnimo, kar nam Bog zapoveduje, če nam je ravno
to dopolniti težavno; in nikar se ne vprašajmo za¬
kaj? Zadosti naj je nam vediti, de nam Bog za¬
pove, kteri nas je k nar boljšimu namenu odločil,



131
in za ta namen nar perpravniši perpomoči pozna.
Ta misel naj nas pa tudi močno od hudiga, od vsi-
ga, kar nam Bog prepove, zavračuje, ko bi se
nam še toliko prijetno zdelo ! Saj si lahko mislimo,
de nam neskončno moder Bog gotovo nič druziga
ne prepoveduje, kot kar nam je škodljivo, in kar
nas časno, ali večno nesrečne stori.

5. Bog je neskončno moder: mi smo po njegovi
podobi stvarjeni, tedej si moremo v svojim življenji
po pravi in sveti modrosti perzadevati. Prava mo¬
drost pa ne obstoji v tem, de si kdo zna časno
zložnost, bogastvo, pozemeljsko čast, pozemeljsko
veselje zadobiti; to je le modrost tega sveta, mo¬
drost mesa. Tudi prava modrost še v tem ne ob¬
stoji, če si človek le posvetno učenost zadobi; za¬
kaj veliko učenih je že svoj namen zgrešilo: veliko
priprostih, se jih je zveličalo. Pa tudi res, sledni
um lahko zapopade, de človeku nič ne pomaga, ko
bi ravno velikost in tek zvest premeriti znal, skrivno
moč in skrivne pota stvari spoznal, ko bi vso uče¬
nost imel, in jezike vsih ljudi in angeljev govoril,
ko bi pa svoje učenosti ne obračal v zadobljenje
svojiga namena, v zadobljenje večne sreče. V čim
tedej prava modrost obstoji? Prava modrost v tem
obstoji, de sledno reč po nje vrednosti cenimo in
ljubimo; de dušo bolj čislamo, kot truplo, večno
bolj kot časno, obstoječe bolj kot minljivo; prava
modrost v tem obstoji, de časne, pozemeljske reči,
le zato in toliko ljubimo, ker in kolikor so nam za
večno srečo dobrotne ali služne, ne pa, de bi že
v njih posestvu svoje sreče iskali. Prava modrost
v tem obstoji, de si z dobrimi deli, z lepimi čed¬
nostmi perzadevamo, večno zveličanje zadobiti, in
de zavolj večne sreče radi vso časno srečo v ne-
mar izpustimo; de smo perpravljeni oko izdreti,
roko ali nogo odsekati, če nas pohujša, in raji z
enim očesam, z eno roko, z eno nogo v večno živ¬
ljenje, kot z obema očesama, z obemav rokama in
nogama v večno pogubljenje iti; to je: Če ti je kaj
tako ljubo, kakor tvoje desno oko, tvoja desna
roka ali noga, in te k nespodobnimu poželjenju, ali
sploh k grehu napeljuje, loči se od tega, za-



122
pusti to s silo; ker boljši ti je, vse časno dobro
zgubiti, kakor pa večno pogubljenimi! biti. Ob krat¬
kim, prava modrost v tem obstoji, de človek Boga
nar vikši dobroto čes vse ljubi, in v te sveti lju¬
bezni večno zveličanje zadobi; ker to je njegovi
namen. Pozemeljske reči nam je pa le toliko lju¬
biti , kolikor nam pomagajo ta večni častiti namen
doseči, zakaj dane so nam v perpomočik k njega
dosegi. Vse tedej, kar mislimo ali želimo, kar
govorimo ali delamo, kar počnemo ali opustimo,
naj je s pametjo v naš poslednji namen obernjeno.

6. Bog je neskončno moder, kar stori, stori le
iz nar boljšiga namena, in si v to nar perpravniši
perpomoči izvoli. Vse božje naredbe tedej zvirajo
iz njegove neskončne modrosti. Mi smo po božji
podobi stvarjeni, tedej vse s pomislikam delajmo,
vse iz dobriga namena storimo, do vsiga naj nas
pamet vodi. Ne dajmo pa do sebe in do svojih
opravil hudim nagnjenjem in strastim oblasti, de
bi nas, postavim, napuh, lakomnost, nečistost, ne-
vošljivost, jeza in sovraštvo, žertje in pijanost sle¬
pile , in zapeljale, marsikaj brez pomislika, brez
sveta pameti storiti. Kdor koli z dobro premišljeno
voljo, s trezno pametjo svojih opravil ne doperna-
ša, ali de se da slepo od strast voditi, odsvečuje
nad sabo božjo podobo.

7. Od kod in kako se pa prava modrost zado¬
bi ? Sam od sebe je nihče nima. Silno lepo jo raz-
svitljeni Job uči: „(Job 28, 1. 2. 6. 12. — 15.
20. — 22.) Srebro ima začetik v svojih žilah: in
zlato ima mesto, kjer se nareja. — železo se iz
zemlje koplje: in v vročini razpušen kamen se v
bron preoberne. — V nje (zemlje) kamnih se zafir
najde, in v nje perstenih 'kepah ziato. — Modrost pa,
kje se najde, in kje je mesto razumnosti? —
Človek ne pozna nje cene, in se ne najde v njih
deželi, kteri v veselji žive. — Brežin pravi: V
meni je ni: in morje pravi: Permeni je ni. — Ona
se ne daje za nar čistejši zlato; in srebro se za
nje meno ne odvaguje. — Od kod tedej pride mo¬
drost, in kje je mesto razumnosti? — Očem vsih
živih je skrita.-Bog pozna nje pot, in on ve



123
za nje prebivališea . — Nihče je nam tedej dali,
ne zamore, kot Bog; torej ga ponižno in perserčno
v svojih molitvah zanjo prosimo, in oče dobrih da¬
rov nam bo gotovo svojiga dobriga duha dal, kte-
riga nam je dati obljubil po svojim preljubim Sinu
Jezusu Kristusu.

Vlil. lastnost božja:
Bog je neskončno resničin in zvest; vse,
kar reče, je res; in kar obljubi ali žuga,

vse spolni.
Bog je neskončno resničin, in neskončno zvest v svojih
obljubah. To je sicer oboje ena in tista lastnost božja,
veniler s tem razločkam, de je resnica kot Studenic,
iz kteriga se zvestoba iz-haja. Zato sim nauk od te
lastnosti, de ga bote ložej razumeli, ložej v spominu
ohranili, tako razdelil, de vam ga bom poprej od
božje resnice, potlej pa od božje zvestobe izlagoval.

A, Od božje resnice.
Bog je neskončno resničin, ali samo gola res¬

nica , se pravi: On po svoji božji natori sledno
laž, goljfijo, ali zapeljivost sovraži, kar pa sam
govori, je vse čista resnica, in njegova beseda več¬
no nespreminljiva.

Iz česa se spozna , de je Bog neskončno
resničin ?

Bog je neskončno popolnama, zato ni ne nad
njegovim urnam, ne nad njegovo voljo nič pomanj-
kljiviga. Vse, kar je nad njim, je toliko žlahtno,
častitljivo, dobro in lepo', de nič bolji biti ne more,
vse hvale, vse ljubezni je vredno. Zakaj vera in
pamet nas obilno prepričate in zagotovite, de je
Bog vsigavedin, de so mu torej na tanko znane
vse reči, vidne in nevidne, ktere so, ali kakoršne



124
koli si njegovi um le misliti zamore (jn koga bi si
le misliti ne zamogel). Vera in pamet nas učite,
de so pred njim vsi pretečeni, pričijoči in prihodnji
časi z vsimi svojimi zgodovinami, skrivnimi in očit¬
nimi odgernjeni. Tedej vso resnico ve in pozna,
nam resnico tudi povedati zamore; torej si nad njim
nevednosti, in iz nevednosti zmote v njegovi besedi
misliti ni mogoče. — Ali nam pa tudi resnico po¬
vedati hoče ? Vera in pamet nas prepričate in za¬
gotovite, de je on nar svetejši, čigar volji ni mo¬
goče lagati, ker že sledno laž nad kakim drugim
bitjem sovraži. — Vera in pamet nam poveste, skuš¬
nja nas uči, de je on do človeka gola dobrota in
ljubezin, de mu je usmiljeni, za njegovi prid skerbni
Oče. In te lastnosti ali nam mar ne odkazujejo,
kako gotovo nam k našimu pridu resnico povedati
hoče — in kako gotovo je sama čista resnica, kar
on govori?

Bog nas vai-i, od njega kaj drugači misliti!
Že človeka bi toliko ne spoštovali, ko bi nas po
svoji nevednosti ali neumnosti motil, in pergrajal
bi se nain nekako, ko bi nam iz hudobniga in spa-
čeniga serca drugač govoril, kot sam od znotraj
resnico spozna, de bi nas v zmote in praznoverstvo
zapeljal. Ali bomo pa mar vsigamogočno, neskončno
popolno bitje goljufnimu, zapeljivimu, hudovoljnimu
človeku enaciga mislili, in si ga domišljevali, kot
de bi nad našimi zmotami dopadajenje imel? Ali
mar on, ki je nad zemljo in nebam lieskončin, z
lažjo kako škodo od sebe odvračuje^, ali z goljufijo
kaki dobičik sebi perdobiti iše. Že človeka kar
tako obsoditi, bi kazalo sovražno serce. Od Boga
pa kaj takiga misliti clo mogoče ni, kdor ima od
njega koliko kaj zapopadka ; in kaj taciga od njega
izgovoriti, bi bilo gerdo, ostudno preklinjevanje
božje, kar je velika hudobija.

Ali nam tudi sv. pismo božjo neskončno
resnico oznanuje?

Že v Mozesovih bukvah se bere: „(TV. Moz.
23, 19.) Bog ni kakor človek, de bi lagal, tudi
ne, kakor sin človekovi, de bi se premenil. Ker



12»
je tedej on rekel, ali ne bo storil; ker je govoril,
ali ne bo spolnil?" David piše: „(Ps. 32,4.) Za¬
kaj Gospodova beseda je resnična, in on je zvest
v vsili svojih delili." In zopet: „(Jan. IT, 17.)
Vse tvoje zapovedi so resnica." Jezus moli k Bogu
rekoč: „Sveti Oče! posveti jih v resnici. Tvoja
beseda je resnica." — Sv. Janez pravi: „(Jan. 3,
33.) Kteri njegovo pričevanje dovzame, ta je po-
terdil, de je Bog resničin." Sv. Pavel Rimljanam
tako perpoveduje: „(Rim. 3, 4.) Bog je resničin,
vsaki človek pa je lažnjiv." In v listu do Hebrejev
piše: „(4Iebr. 6 , 18.) Nemogoče je, de bi Bog lagal."

v

Cimu naj vemo, de je Bog neskončno
resničin ?

1. Večkrat v svojim življenji premišljujmo, kako
žlahtne, drage in neprecenljive dobrote smo mi po
božji neskončni resnici prejeli, de se tudi od te
strani um od dolžnosti hvaležnosti prepriča, in serce
od te lepe čednosti do Boga užge.

Božja vsigamogočnostnas je iz nič v življenje
perklicala.— Božja dobrota nas je v človeka vpo-
dobila, ker bi nas bila zamogla božja vsigamogoč-
nost po besedah sv. Avguština ravno tako lahko v
kaki kamen, drevo, kačo, ali kako drugo žival
vstvariti. Saj nismo imeli ne zasluženja, ne pra¬
vice , de bi bili ravno v človeka vstvarjeni. —
Božja svetost nam je dala častiti namen, kot an-
geljem , in božja modrost nas je z darmi obdaro¬
vala, po kakoršnih svoj namen doseči zamoremo,
ako jih prav obračamo. — Božja milost se je do
nas grešnikov vnela, in nas je, ko smo kot zgub¬
ljene ovce že clo do vrat pekla zašli, ljubeznjivo
iz tega požrešniga brezna rešila. — Ali kakor ve¬
liki so darovi in dobrote, ki smo jih po teh last¬
nostih božjih prejeli, bi vender še večne sreče ne
bili dosegli, ko bi nam ne bila še zravin božja ne¬
skončna resnica prave poti do nebes odkazala. Pa
k naši veliki, k naši nar veči sreči jo nam je od¬
kazala. Ona nas namreč brez zmote, brez goljufije,
brez zapeljivosti uči, kaj de je naš namen, kaj de
je nam storiti, de svoj namen dosežemo. Ona nas



126
uči, kaj de je nam verovati, kaj in kako upati,
kaj in kako ljubiti. Ona nas uči božje zapovedi,
in nam jih razlaga. Ona nam odkazuje pregrehe in
čednosti, hude in dobre dela. Ona nam odkazuje
resnične perpomoči se greha ubraniti, dobro pa
storiti. Ona nam odkaže sv. zakramente, kteri člo¬
veka posvete, Bogu in njegovim angeljem dopad-
Ijiviga store i. t. d. In de bi nas v dobrim, napoti
do zveličanja bolj poterdila, pervzame še druge
lastnosti božje v perpomoč. Božjo vsigamogočnost,
de čudeža dela, s kterimi svoje izreke pred ljudmi'
bolj poterdi: božjo vsigavednost, de prerokuje,
kar se na tanko izide, de nas v veri in zaupa¬
nji poživi. Združi tudi božjo modrost in ljubezin,
in nam pošlje edinorojeniga Sina Očeta nebeškiga,
de iz njegovih ust nje glas, to je glas resnice zve-
ličanskiga nauka zaslišimo; stori, de sv. Duh pravo
katoljško cerkev obsenči, navdihuje, pred sledno
zmoto varuje, in ji moč zoper vse sovražnike, zo¬
per peklenske vrata clo do konca sveta deli. Kje
je tedej pero, de bi popisalo, kje jezik, de bi iz¬
govoril, kje um, de bi zapopadel, kako žlahtne,
drage in velike so dobrote, ktere so nam po božji
neskončni resnici dodeljene? Pa za tolike do¬
brote smo božji neskončni resnici tudi večno hvalo
dolžni, ktero ji skažemo, če dopolnimo, kar v na-
sledni drugi in tretji številki slišali bomo.

2. Bog je neskončno resničin, kar govori, je
čista resnica, ker po svoji natori sledno laž, golju¬
fijo in zapeljivost vselej in večno sovraži. — Zato
je naša sveta dolžnost, vse terdno verovati, naj
že s svojo pametjo zapopademo ali ne, kar nam je
Bog razodel, ali kar nas on po svoji sveti cerkvi
uči; vse tako in še bolj za res imeti, kot kar z
očmi vidimo, ali česar se po drugih svojih počut-
kih zavemo; zakaj oči in drugi počutki nas lahko
goljufajo, Bog nas pa ne more goljufati ne sam, in
ne po svoji cerkvi. — Ta misel naj nas per vsih
keršansko katoljških naukih poterduje; naj nas va¬
ruje lažnjivih, napčnih in krivih prerokov, kterih
število je v zdajnili časih posebno obilno, in naj
nas varuje, kakor nas Jezus se jih varovati uči.



137
3. De se nam ne bo kdej pred resnico tresti,

ampak de bomo z Davidam reci smeli: „Postava
tvojih ust mi je boljši, kakor tavženti zlata in sre¬
bra" ; in de bomo po nji in v nji srečo in zveliča¬
nje najdb, jo zdej nad vsim nar bolj ljubimo. Kdor
resnico ljubi, ljubi Boga, zakaj Bog je resnica.
Kdor resnico ljubi in sprejme, sprejme Jezusa, in
kdor je ne ljubi in ne sprejme, tudi Jezusa neljubi,
in ga noče sprejeti. To dopoveduje od takih Go¬
spod sam, ker pravi: „Je bila prava luč, ktera vsa-
kiga človeka razsvetli, kteri na svet pride. — On
je bil na svetu, in svet je po njem storjen, in svet
ga ni spoznal. — On je v svojo lastino prišel, in
njegovi ga niso sprejeli". Njemu, kteri resnico le
ve, in je ne ljubi, bi jest po vsi pravici reči za-
mogel: „Ti verješ, de je en sam Bog, in (imaš
resnico) prav storiš. Hudiči tudi verujejo, pa tre¬
pečejo. (Hudiči vedo in čutijo resnico, pa je ne
ljubijo). Vera brez del je meriva" — resnica brez
ljubezni je tudi meriva. — v Ta ljubezin se pa tako
spričuje : „(Ps. 18, 11.) Človek, kteri jo ima, ima
veselje do božje besede, ktera mu je kot Davidu
slajši odsterdi in satovja, tedej ne pusti nemarčno
priložnosti preteči, če se mu resnica zlaguje, in
kadar ni drugač, jo le s težkim sercam zamudi. —
In kar kdo ljubi, ne z ustmi ? temuč s sercam
tudi rad premišljuje ; božjo besedo , ktera je gola
resnica, tedej z Marijo v serci ohrani in premiš¬
ljuje. — Kar kdo ljubi, od tega se rad pogovarja,
zakaj od česar je serce polno, to tudi rado z be¬
sedo naznani; in glej ravno taka je s sveto resnico
per njem, kdor jo ljubi. — Iz tega in po tem pa
naj nas naša lastna vest sodi, če ljubimo resnico,
in če smo bili dozdej Bogu za-njo hvaležni?

4. Ljubiti smo pa tudi še sosebno njega dolž¬
ni , in mu hvaležni biti, kteri nam resnico pove,
ako ravno bi naši lastni ljubezni ne bila prijetna,
ako ravno bi nam kdo naše pomanjkljivosti, zmote,
napčnosti in pregrešite očital. Zakaj ravno tak
človek nam je veliko koristniši, kot sladki perliz-
vavic; on je naš nar boljši prijatel, on je naš do¬
brotnik, če naš ravno s terdo, ojstro besedo po-



128
prime. Ali ne bomo mar njega v svojiga prijatla
in dobrotnika šteli, kdor nam na poti pokrito brezno
pokaže, v ktero bi se bili lahko pogreznili bili,?
In če nas tudi z močjo popade, iz njegoviga gerla
vleče, kadar vanj pademo? Glejte, in ravno on,
ki nam resnico pove, ki nam napčnosti odkazuje,
ki nas z močjo ojstrosti poprime, je tak dobrotnik,
ker nas še pred strašnejšim, pred večnim breznam
oteti želi. Sladik perlizvavic pa nam s svojo hvalo
še to brezdno zakriva, in nas zmoti, de nad-nj
stopimo, se vanj pogreznimo, iz kteriga nam ni več
pomagati. Torej se od takiga po pravici z Davi¬
dovimi besedami reče: „(Ps. 5, 10. 11.} V njih
ustih ni resnice, njih serce je nečimerno. — Njih
gerlo je odperti grob, s svojimi jeziki so goljufno
ravnali. Poslušajmo tudi, kaj nam sv. Duh od tega
govori, kar smo ravno slišali: „Boljši je, pravi on,
od modriga posvarjenimu, kakor po perlizovanji ne¬
spametnih zapeljanimu biti“.

Ravno ta naj je še pesebej starišem rečena,
kar pomanjkljivosti, zmote, napčnosti in pregreške
njih oirok zadene. V svoje prijatle in v dobrotnike
svojih otrok naj jih imajo, kteri jim resnice ne za-
molče, temuč jim napčnosti njih otrokam lastne po¬
kažejo, ali pa otroke pokregajo in posvare. Zakaj
ljubezin je slepa, sosebno pogosto ljubezin stari-
šev do otrok, in zato težko sami resnico ugledajo,
in jo nar ložej po drujih zvedo, če še komu kaj
druziga kot samo otroško hvalo verjejo. — Jest
vem, de se te besede marsikomu ne bojo perlegle;
pa saj tudi vem, de v takim času živimo, ko se
nobena resnica več ljudem prav ne perleže, že clo
pa tista ne, v kteri se podoba njegove pomanjklji¬
vosti kot v zerkalu kaže. Pa zato je vender ker-
šanski učenik ne sme nobene zamolčati.

5. Ravno to, kar smo zdej slišali, nam pa od
druge strani tudi dolžnost odkaže, svojimu bližnji—
mu, kadar je perpravna perložnost, resnico vselej
povedati, in se do njega sledniga hlinjenja ali hi-
navskiga perlizovanja varvati, de zamoremo s sv.
Pavlam reči: „(1. Tes. 2 , 5.) Mi nismo bili nikoli,
kakor veste, v govorjenji perliznjeni.“ — Vender



129
resnico le iz ljubezni do resnice , in iz ljubezni do
bližnjiga izgovorimo, ne pa de bi z njo v sovraž¬
nim očitanji le bližnjimu v serce pičiti, njegovo
poštenje zmanjšati, in se nad njim maševati liotli.
— Tudi Jezus je le iz ljubezni do resnice in do
ljudi resnico govoril. Njo so tudi aposteljni inpervi
kristjani toliko skerbno varovali.

6. Bog je neskončno resničin, tudi nas je za
resnico vstvaril; on je naš Oče, mi smo njegovi
otroci,, torej se nam je iz celiga serca perzadeti,
de' le resnico govorimo, in tudi v te lastnosti svo-
jimu Očetu podobni perhajamo. Solnce je čisto, in
tudi le čiste žarke na vse strani spuša; s svojimi
žarki nič ne otamni, ampak vse razsvitli, kamur z
njimi doseže. Tudi naša duša naj je čistoresnična,
in čistoresnične žarke ali besede naj zravin izgo¬
varja, de nikogar um ne bo v zmoto zapeljan, te-
muč de sledni od nas le resnico zve.

Kakor sta si pa dan in noč, luč in trna na-
sprot, ravno tako ste si tudi resnica in laž nasprotne.
Ker je pa laž resnici nasprot, se nam ni čuditi, de
jo Bog toliko sovraži, in de je z njo omadeževan
človek bolj, ali manj po nje velikosti, vselej pa
vender pred njegovim presvetim obličjem zopern.
Torej po besedah sv. Pavla „(Ef. 4, 25.) odloži¬
mo laž, vsaki, kteri s svojim bližnjim resnico go-
vori‘{ . V močni perganjik, de naših po sv. zakra¬
mentih posvečenih ust ne bo laž omadeževala, naj
nam še lete besede Jezusove služijo, ker pravi:
„On (hudič) ni v resnici obstal, ker ni resnice v
njem. Kadar on laž govori, govori iz lastniga:
zakaj on je lažnik in oče laži“. — Po teh besedah
bi tedej lažnik otrok hudiga postal, kot resnični
otrok božji postane.

Po teli naukih imam vam, ljubi kristjani, še eno
besedo od resnice sploh reči. — Sledna čednost ima
še kakiga, pa tudi le kakiga sovražnika, postavim
pijanec sovraži zmernost in treznost, nečistnik či¬
stost , lakomnik radodelnost, napuhnjeni ponižnost
i. t. d. Vender ima še sledna čednost tudi veliko
prijatlov. Resnico pa skorej vsi ljudje sovražijo,
posebno donašnje dni, dni nar vikši lastne ljubezni.



130
Ona je, ki jih nar bolj v oči’ bode, in človeku kot
zerkalo njegovo podobo, ne le lepote, temuč tudi
gerdobo, zvesto odkazuje, in torej nar manj, in le
malo prijatlov šteje. — Kteri sovražniki so jo pa
iz nji posvečenih krajev, iz človeških sere pregna¬
li? Nje nar veči sovražniki so: Lastna spačena lju—
bezin , slednjimu človeku njega lastno in ljubo nag¬
njenje, in pa svet s svojimi lažnjivimi preroki. To
so sovražniki, ki resnico iz serca preženejo, in nji
pregnani vrata do serca zapro. — Lastna ljubezin
človeka nekako oslepi, de resnice ne vidi; človeku
namreč njegove napake zakriva, mu njegove pre¬
grehe tako lepo izgovarja in zagovarja, de ko bi
enake napčnosti nad kakim drujim vidil, bi jih hu¬
dobijo klical, sam nad seboj jih pa le nedolžne ima;
mu njegove dela, ki so dostikrat le na videz lepe,
že za dobre dela piše, mu perkriva pohujšanje,
ktero na vse strani obilno in bogato trosi i. t. d. Oh
premagujmo tega nevarniga domačiga sovražnika,
premišljujmo pogosto svoje zaderžanje, svoje živ¬
ljenje, permerjajmo ga nauku sv. Evangelija, iz¬
prašujmo svojo vest na tanjko, bodimo ponižni, in
s ponižnim sercam prosimo Boga, de nam lupine,
ki naše dušne oči pokrivajo, odluši, kot jih je ne¬
kdaj od telesnih oči sv. Pavla odločil. — Sledni
človek skorej ima kako posebno hudo nagnjenje,
ktero ga moti, de saj od tiste strani resnice ne vidi,
od ktere se mu njegovo hudo nagnjenje v svoji na-
gnjusnosti kaže. Zato mu je perpoinoč, de resnico
vidi in spozna, de si nar poprej perzadene pogo¬
sto premišljevati, k čimu de ga spačena poželjivost
nar bolj žene, in de to per spovedi vselej odioči, v
čim de njegova nar veči slabost obstoji, in v čim
mu je sveta vojska nar huji. Per spovedi bo per-
pomoči zvedil, po kterih bo tega svojiga sovraž¬
nika nar ložej premagal, in če se bo teh perpomoč
poslužil, bo resnici vrata do serca odperl, resnica
mu bo pa v povračilo vrata do nebes odperla. —
Hudi hudi sovražnik resnice je tretjič svet s svoji¬
mi šegami in lažnjivimi preroki. Svet je poln zvijač,
goljufij in laži, ravno zato sovražnik resnice, in
kdor s tem svetam potegne, je tudi sovražnik res-



131
rrice, ali saj ves mlačin za njo. S kratkimi bese¬
dami pa vender na tanjko prerok Ozeja svet tako
popiše: „KIetva in laz in ubijanje, in tatvina in
prešeštvo se je kakor povodenj razlilo." Tudi sv.
Gregor papež ga lažnjiviga odkazuje rekoč: po¬
svetna modrost v,tem obstoji: Svoje serce s zvi¬
jačami perkrivati, svojo misel z besedami zagrinjati,
laž v resnico, resnico v laž spreminjati. Te mo¬
drosti so se s perzadevanjem mladenči pernaučili,
te se otroci, ki govoriti začno, uče; in kdor njo
ima, prevzetno na druge pogleduje". Torej večkrat
nečimernost, minljivost sveta premišljujmo, nje¬
govo goljufno prijaznost, in resnico, de ne moremo
biti Kristusovi prijatli, če hočemo svetu dopastij
premišljujemo posledne reči, de se nam bo serce
resnici odperlo, in de ji zmeraj odperto stoji', de
bomo kot otroci luči po nje svitlobi hodili, dokler
ne začnemo nje nevstvarjene lepote tam gori v Bogu
gledati, kteri je poln gnade in resnice.

B. Od božje zvestobe.
Bog je zvest svojim besedam, to je, vse njegove

obljube in žuganja se bojo na tanjko spolnile.
Iz česa se spozna , de je Bog zvest v

spolnjenji svojih besedij svojih obljub in svo-
jiga žuganja?

Če se ozremo na lastnosti, od kterih je bilo
dozdej govorjenje, bomo po njih prepričani, de se
smemo prav varno in s pokojnim sercam na vse
obljube svojiga Boga zanesti. On je vsigavedin,
njemu ni nič neznaniga, vse skrivnosti, vse per-
godbe, vsi prihodnji časi so njegovim očem odger-
njeni; on ve na tanjko opravila, zaderžanje, živ¬
ljenje in konec ljudi, predin so še vstvarjeni, torej
se njemu ni mogoče, kot se še per vsakim človeku
zgodi, kdej zavoljo kake obljube pokesati. Nje¬
gove misli in sodbe se nikdar ne spremene, ker se
iz njegove vsigavednosti in nepomanjkljive modro¬
sti iztekajo. On je vsigamogočin, nebo in zemlja



132
s svojimi brezštevilnimi stvarmi, in vse pergodbe na
njima so v njegovi oblasti, nič velikiga, nič majh-
niga se ne more brez njegove volje ne zgoditi, ne
spremeniti, kar nas tudi Jezus sam uči, ker pravi,
de brez volje njegoviga Očeta nebeškiga vrabič s
strehe, in las z glave ne pade. Perujem se ni bati
in ne misliti, kakor pa per ljudeh, če so tudi še
toliko resnični, modri, in mogočni, de bi se kaj
njegovim namenam ali sklepam upreti zamoglo, ali
de bi jih kaka neprevidena sila prenaredila, in voljo
božjo ustavila. Njegovim obljubam tedej ne more
ne človeška, ne peklenska moč nobene zkaze storiti.
Tudi čist duh je Bog, ki ima nar svetejši voljo,
ktera vse po večno svetih in nespremenljivih po¬
stavah obrača. V njem ni ne potrebe, ne nagnje¬
nja, ne strasti, ne meseniga perganjka. Njegovih
namenov in sklepov ne more ne upanje, ne strah,
ne kes, ne dobičik, ne škoda, ne nič odverniti. —
Božja vsigavednost, vsigamogočnost in svetost so
nam poroki božje, večne zvestobe, so nam gotovi
poroki, de bo Bog nad nami svoje obljube in žu-
ganja v resnici spolnil.

Ali nam tudi sv. pismo božjo zvestobo
perterduje ?

Tudi sv. pismo našo pamet v spoznanji božje
zvestobe podpera. Mozes pravi: „(IV. Moz. 23,19.)
Resnična je obljuba božja, vse kar stori, je zve¬
stobah David prepeva: „(Ps. 144, 13.) Gospodova’
beseda je resnična, in on je zvest v svojih delihh
— Zopet: „Gospod je zvest v vsili svojih besedah,
in svet v vsih svojih delih.“ Sv. Pavel Tesaloni-
čane uči: „(4. Tes. 5, 22.) On, ki vas je pokli¬
cal, je zvest: On bo tudi storil".

Ali nam ne terdijo te svete bukve tudi v svo¬
jih pripovestih božje zvestobe? Ali nam mar ne
kažejo dolge verste stoletjev, de je Bog svoje za-
žuganja kot svoje obljube spolnoval, in de ga niso
mogli v spolnjenji ne ljudje, ne druge stvari usta¬
viti? — Že pervim staršem žuga smert in mnoge
nesreče, če se bota zoper njegovo zapoved pregre¬
šila. Per vsim tem zažuganji se pregrešita, in božje



133
prekletstvo pade na ljudi in na zemljo: in še mi,
toliko pozni nastopniki čez toliko tavžentlet vlači¬
mo težko verigo za sabo, ki jo je nepokoršina do
Boga skovala. Komej v težavah rojeni na svet sto¬
pimo, in že nas terpljenje in mnoge stiske objame¬
jo, ktere nas ne izpuste iz svojiga naročja, dokler
se nam na kraji groba med smertnimi bolečinami
oči' ne zatisnejo. Oh naj nam že to, kar dan na
dan skušamo, dan na dan od božje zvestobe ču¬
timo, nje močno pričevanje bo! — Abrahamu Bog
obljubi, de se bo njegovi narod do števila zvezd,
do števila peska ob morji namnožil; mu obljubo,
de bo njegovim otrokam ob svojim času prijetno
in rodovitno deželo v last dal, v kteri on po noči
kot ptujic le s straham oči’ zatisne. In nobena
reč ne odverne Boga od dopolnitve njegove ob¬
ljube. Že na starost sina dobi, in njegovi otroci
se do veliciga naroda namnožijo. Faraonove ne¬
usmiljene povelja kervave ga ne morejo končati.
Kananejci ga ne morejo s svojimi vojskami iztre¬
biti. Nič ni zdala ne sila, ne morija drugih kraljev
in poglavarjev zoper njega. Izrael vse premaga in
se z mečem v roki obljubljene dežele polasti; in še
zdej Abrahamovi brezštevilni otroci med nami in
med narodi celiga sveta razkropljeni žive v živo
pričevanje, de ne morejo ne ljudje, ne kaka druga
sila božjih obljub ustaviti.

Pa še le bolj prijazno in svitlo se božja zve¬
stoba v obljubah in prerokbah kaže, ktere je on od
odrešenika ali zveličarja sveta dal, in toliko zvesto
do zadne čerke spolnil.

In kako bom vredno zadosti božjo zvestobo iz¬
govoril, če na dalje pomislim, kako na tanko je
vse obljube in besede spolnila, ktere je prijazno
sv. keršanski katoljski cerkvi dala? Jezus Kristus
je svoji cerkvi do konca sveta vedno pomoč oblju¬
bil; iri ona, ki je bila od začetka s tako maliga
števila slabotnih in boječih udov sostavljena, se je
tudi res per vsim nasprotovanji, preganjanji in mno¬
gim zmišljevanji pozemeljskih in peklenskih pogla-
varstvev ohranila, po celim svetu razširila, vkore-
ninila. Vsi naklepi Judov in nevernikov zoper Go-



i34
spodoviga pomaziljenca so se nad božjimi obljubami
razbili. Sovražniki cerkve zastonj kujejo za nje
ude verige, zastonj kopljejo ječe, zastonj brusijo
meče, zastonj služabnike po suhim in po morji po¬
šiljajo kristjane lovit, zaterat in morit. Zastonj se
zdvigujejo krivoverniki, lažnjivi, zapeljivi učeniki,
sv. cerkev s svojimi zmotami zalazovati. Vse zmi-
šljave peklenskih vrat se utrudijo, cerkev pa ven-
der še vselej na silno skalo vterjena že per dva
tavžent let močna stoji; nje sovražniki zapored po¬
ginjajo , nje udje pa bojo do konca sveta ostali.
Nebo in zemlja bosta prešla, božja beseda pa, ki
se vselej iz božje zvestobe izteka, večno ostane. —

Glejte, tako nam zgodovine vsih časov, sveto-
pismiške bukve, vsigavednost, resnica, svetost in
vsigamogočnost božja močno pričevanje od božje
večne zvestobe dajo, in pravijo, kakor gotovo Bog
živi, se bojo njegove obljube in žuganja na tankno
spolnile.

v

Cimu naj vemo , de je Bog zvest v svo¬
jih obljubah ?

1. Bog v vsih svojih besedah večno zvesti, je
nespokornim grešnikam neskončne kaznje napovedal.
Poberite se od mene prekleti v večni oginj. S temi
strašnimi besedami bo enkrat božji sodnik nepo-
boljšanim njih nesrečo oznanil. To zažuganje iz ust
nar zvestejšiga Boga naj nas tedej v kosti in v
dušo s zveličanskim straiiam vbode, in iz terdiga
spanja naše pregrešnosti prebudi, zakaj ura za nas ,
je tukaj , iz spanja vstati. Sej se vender sledne
bolečine in nesreče že od dalječ bojimo, in skerbno
ogibljemo, zakaj bi se pa nar hujših bolečin in več¬
ne nesreče z nar večim perzadevanjem ne varvali?
„Verzimo tedej od sebe dela taine, in oblecimo orožje
svitlobe. Hodimo pošteno, kakor po dnevi: ne v
požrešnosti, ne v kregu in nevošljivosti, ne v ne¬
čistosti in nesramnosti."

2 . Obljubil je pa tudi večno zvesti Bog pra¬
vičnim večno povračilo za njih zdajšino pravičnost:
njim, ki se v tem življenji resnično perzadevajo
njemu neskončno popolnama bitju vedno podobniši



135
perhajati, je obljubil, de bojo njih želje v čistim
zveličanji spolnjene — in kar je obljubil, bo zve¬
sto dopolnil: »Pridite blagorni mojiga Očeta — tako
jim poreče božji sodnik na dan povračila— in po¬
sedite kraljestvo vam od začetka sveta perpravlje-
no“. Glejte! od mladih nog sledno serce po sreči,
po veselji hrepeni, in kam so koli misli in želje,
kam je perzadevanje celiga našiga življenja ober-
njeno, kot v to, de bi si srečo in veselje perdo-
bilo ? Oh odprimo tedej svoje ušesa, kadar nam
božja zvestoba toliko prijetne obljube obeta! Obra¬
čajmo svoje oči tje gori v srečno deželo, kjer bo
božja zvestoba vse izgovorjene in dane obljube
svoje na tanjko spolnovala! Poživljajmo svoje serce
v te dolini solza z veselim upanjem, de po clo
kratkim terpljenji nastopi tudi nam presladki blagor,
kteri nam odvzet ne bo : in tako nam bo sveta voj¬
ska polajšana, moč v vojski, tolažbo v žalosti, slad¬
kost v težavah i. t. d. nam bo misel na božjo res¬
nico podelila.

3. Res je, de se v nebeško kraljestvo le s silo
pride, res je, de je pot do tje oska in ternova, res
je in sami to skušamo, de je meso še per voljnim
duhu slabotno in omagljivo: in to je, kar bi nas
utegnilo v obupanje napeljati, de bi se preslabe
za edinozveličansko pot šteli, in se torej raji na
zložno pot pogubljenja podali. — Pa božja zvestoba
tudi v toliki skušnjavi močno našo serčnost podpe-
ra, kadar že omagovati začne; zakaj ona nam po-
terduje, de se smemo svestno zanesti, de nam bo
gotovo Bog v naši slabosti, ktero njegova vsiga-
vednost dobro pozna, zadostno pomoč od zgorej
doli poslal, kot nam jo je obljubil, in de ne bo
perpustil, nas čez našo zmožnost skušati, kakor
nam je pustil oznaniti. Ta misel je tudi sv. Pavla
v terdi vojski podperala, ko mu je jela skoraj nje¬
gova serčnost omagovati. Zdihval je perserčno, de
bi mu bila skušnjava odvzeta, in na svojo prošnjo
ta odgovor zadobi: »Zadostna ti je moja gnada ,
zakaj moč se v slabosti vterdi.“ In ravno s to vikši
pomočjo je bil ta sv. apostelj toliko poterjen, de



136
je zamogel veselo zaklicati: „Jest vse zamorem v
njem, kteri me pokrepčuje“.

Zaupanje na to vikši moč v nas poživiti, in se
na njo v svoji slabosti zanesti, nas torej naš božji
učenik toliko preserčno k molitvi opominja. Uči nas,
de smemo k Bogu, kakor otrok k svojimu očetu
perteči, mu svojo slabost, svojo revšino potožiti,
in ga pomoči prositi, kakoršino nam bo tudi dobrot¬
ljivo dodelil: Vaš Oče nebeški ve, pravi on, de
tega potrebujete. Prosite, in bote dosegli. Kar koli
bote Očeta v mojim imenu prosili, vam bo dal. In
svojim resničnim besedam še prav poroka odkazati,
nam pa Studenic te vikši pomoči odpreti, postavi
začetnik nove zaveze svete skrivnosti, ali sv. za¬
kramente, po kterih ljubeznjivi Oče nebeški na našo
dušo svojo gnado rositi, in nji po tisti v dobrim
rasti, se v dobrim močno vkoreniniti da.

Ali kako je to , de je vender med nami tako
mala serčnost, tako redka moč v dobrim najti;
kako, de jih toliko na poti do zveličanja opeša, de
jih toliko oslabi, in na pregrešni poti do strašniga
pogubljenja mirno spi? — Bog je sicer večno svo¬
jim besedam zvest, in njegove obljube so vselej
resnične. De je pa med nami toliko'perrojene sla¬
bosti, malo pa nadnatorne moči ugledati, le od tod
pride, ker se od ene strani prederzno in rado-
voljno v nevarnosti podajamo, od ene pa se le z
merzloto in lenobo zveličanskih perpomočkov poslu-
žimo, ali jih pa še opušamo. Naša lastna vest naj
nam odgovori, kako redka je med nami postala tista
perserčna molitev, ki je vselej slabotnim ljudem
toliko moč sprosila, de so se k lepi svetosti povz¬
dignili? Naša vest naj nam odgovori, če s tisto
sveto gorečnostjo božjo besedo, ktera je kruh naših
duš, poslušamo, kot so jo dobri kristjani s tolikim
pridam vselej poslušali? Naša vest naj nam odgo¬
vori, ali prejemljemo večkrat sv. zakramente, po
kterih so bili marterniki, spokorniki in čiste device
tako zdavno poživljeni, po kterih so neko nadčlo¬
veško moč dosegli ? In če jih prejemamo, ali se
bližamo do njih s tisto potrebno perpravo, kakor¬
šino nam je Bog odkazal, kakoršino nas sv. katoljška



137
cerkev uči? •— Ako bomo mi svoje storili, tudi
Bog, ker je zvest, nam ne bo dal čez našo moč
skušanim biti.

4. Bog je zvest v vsih svojih besedah. On
sicer nič ne obljubi, nič ne zažuga, kar bi bilo
njegovi modrosti, svetosti, pravici, ali kaki drugi
lastnosti nasprotniga, kar pa obljubi ali zažuga, na
tanko spolni. — Tudi mi bodimo v vsih svojih be¬
sedah do sledniga človeka zvesti, de se še v te
lastnosti popolni podobi božji z enakostjo bližamo.
Kaj pa, de pregrešniga nikomur nič obljubiti ne
smemo, ali če smo kaj takiga obljubili, ne smemo
spolniti, de na pervi greh ne bo še drugi nastopil.
Kar pa komu dobriga, ali saj perpušeniga obljubi¬
mo, smo spolniti dolžni. — Posebno zvesto pa Bogu
storjene obljube spolnujmo; zakaj kolikor vikši je
on, komur besedo damo, ali kaj obljubimo, toliko veči
je krivica, če per besedi ne ostanemo. To naj nam
pove, kakšin je greli, če Bogu storjenih obljub ne
dopolnimo. Nar imenitniši Bogu storjenih obljub
so pa, kakoršine smo per sv. zakramentih storili, in
jih še delamo. Obljube smo storili per sv. kerstu,
per sv. birmi, per sv. pokori, per sv. mašnikovim
posvečenji, per sv. zakonu. Obljube smo storili še
per drujih perložnostih. Ali jih pa mar vestno
spolnujemo? Ali smo svojimu Bogu zvesti? — Vedi¬
mo, de ako mu nismo zvesti, bo vender on do nas,
to de le v svojim zažuganji zvest. Če smo pa mi
njemu zvesti, bo tudi on do nas, in sicer v obljub¬
ljenim povračilu zvest. Ali smo tedej že Bogu zve¬
sti ali ne, le to si v serce vtisnimo, de bo Bog v
svojim zažuganji, kot v svojih obljubah gotovo večno
zvest ostal.

IX. lastnost božja:
Bog je neskončno pravičin.

Bo°: je neskončno pravičin; poplača vse dobro, in kaz¬
nuje vse hudo na taDko po zasluženji.



138
Iz česa spoznamo, de je Bog neskončno

pravičin ?

De je Bog neskončno pravičin, že iz tega spo¬
znamo, ker stori, de se dostikrat že na tem svetu
dobrim delam v dobro, in hudim delam v hudo izide.
Tako postavim vidimo že sami, de je zmerni trezni j
človek po navadi zdrav in vesel; delavni, pridni s
potrebnim previden in oskerbljen; de mirniga, pri-
jazniga vse rado ima; pošteniga, čistiga vse čisla
in spoštuje; de se usmiljenigatudi druji veliko raji
v njega potrebi usmilijo, kot pa neusmiljeniga; mi
vidimo, de pobožni za svoje otroke v resnici skerbni
starši po navadi v starosti nad svojimi otroci ve¬
selje in pomoč imajo, in deje nasprot, dobrim in
pokornim otrokam Bog že na tem svetu srečo in
dolgo življenje obljubil. Bavno tako je tudi naredba
božje pravice, de se greh sam nad grešnikam prej
ali poznej mašuje ali kaznuje, ker mu dostikrat
časno srečo odvzame, ali pa saj skrajša. Le ne¬
koliko pomislimo, in lahko bomo spoznali, de se v
življenji grešniku več del njegova hudobija grozno
vtepa. Tako postavim ima nezmerni človek v jedi
in pijači po navadi bolj puhlo ali piškovo zdravje,
dostikrat čmerno, betežno serce, je večkrat bole-
hin, in mora pred čašam pod zemljo iti; nedelav¬
ni, leni mora večkrat revšino, pomanjkanje ter-
peti; lažnjivcu se še takrat ne verjame, kadar res¬
nico govori; zapravljivec in igravec s čašama obo-
ža, in pride v velike stiske in nadloge; prevzet-
niga se vse ogiblje, boji, ga vse zaničuje; nevoš-
ljivic si sam sebi grenko življenje dela, se počasi
mori, kot se sveča sama sebe žge in končuje,
zravin je pa še drugim ostudin; krivični, tatinski
in goljufni človek samiga sebe in svoje v sramoto
in druge nesreče perpravi, zravin pa žegin božji
in tek od svoje hiše odžene, kakor pravi sv. Duh:
„(Prip. 3, 33.) V hudobniga hišo Gospod revšino
pošlje: ali pravičnih prebivališa bojo požegnane“;
nečistniku njemu ljuba pregreha veliko hudih na¬
sledkov zapusti: um je če dalje bolj omamljen,
spomin oslabljen, veselje in pokoj iz serca odgnan;



139
on zgubi'vso prijetnost nad božjimi in svetimi rečmi,
zakaj živinski človek ne zapopade, kar je duhov-
niga, zaide v mlačnost, v lenobo v božji službi, iz
nje v oterpnjenje, iz oterpnjenja v obupanje, ker je
sužinj svoje pregrehe. Pa tudi hude telesne težave
ga terpinčijo, on namreč samiga sebe mori, si živ¬
ljenje krajša, si navleče jedčine ali pa še druge
hujši bolezni, pride ob poštenje in dobro ime, v
časih v zgubo časniga posestva, ali pa še clo v
revšino. — Zamudnim, brezvestnim staršem se njih
zanikernost dostikrat hudo vtepa, ker jih njih lastni
slabo izrejeni otroci na starost zaničujejo, jim živ¬
ljenje grene in krajšajo; in slabim otrokam se po
navadi in po božji besedi njih slabo zaderžanje
prej ali pozneji že tukaj hudo povračuje. Lejte,
vse to so nastopki greha, ktere si hudobnež sam
na glavo navleče, po zasluženji terpi, in dostikrat
brez milovanja, in še s pervošenjem drugih žalostno
terpeti mora. Vse to ni nič prijetniga, kar bi si
kdo vošiti ali želeti zamogel.

Res je sicer, de jih tudi veliko greši, in hu¬
do dela, kteri pa vender precej ne terpe, in ne oku¬
sijo hudih nasledkov svoje pregrehe, ali za tega
voljo še ne jenjajo njih dela pregrešne' in kazni
vredne biti. Zakaj če tudi greh nima vselej svojih
hudih nastopkov za petami, se pa pozneji oglasijo,
dostikrat še le na starost. Torej reče modri Sirah:
„(Sir. o, 4.) Ne reci: grešil sim, in kaj žaliga
se mi je zgodilo? Zakaj nar Vikši je poterpežljiv
maševavic.“ In če tudi v tem življenji ne pride
vselej in zadostna kazen za greham, prišla bo go¬
tovo v nekim drugim življenji, kar bomo pozneji
slišali.

Po čem še spoznamo, de je Bog neskončno
pravičin ?

Tudi naša vest nam božjo pravico pričuje. Ako
ravno Bog za dobre dela, za lepe čednosti pobož-
niga človeka po svoji neskončni previdnosti ne ob¬
daruje vselej in precej z unajnimi, časnimi in vid¬
nimi dobrimi nasledki na tem svetu, mu vender pa
že tukaj v življenji še kaj boljiga in prijetnišiga,



140
akoravno nevidniga znotranjiga povračila za njegovo
dobro, pobožno zaderžanje in življenje perpravi,
in to je: mir, pokoj, zadovoljnost dobre vesti. —
O kako prijetno je človeku njegovo življenje, ako
nič hudiga njega v vest ne perpeka! Kako srečin
je on, če je v svojim sercu mirin in pokojin! Pač
nobena čast, nobeno bogastvo, nobena kraljeva,
nobena cesarska krona je človeka zares osrečiti v
stani, in le resnična zadovoljnost je, ktera nas
srečne storiti zamore. Zadovoljnost pa pride le iz
dobre vesti, in dobra vest le iz pobožniga, bogabo-
ječiga življenja. To iz zadovoljnosti izvirajoče ve¬
selje je čez vse drugo veselje, in človeka v resnici
srečniga dela, je njegovo nar veči bogastvo, ktero
ga nikoli ne zapusti, dokler on pobožnosti in bo¬
gaboječnosti zvest ostane. Jezus sam nas tega no-
tranjiga povračila opomni rekoč: „(Jan. 14, 23.
27. j Božje kraljestvo je od znotraj v vas.“ ln zo¬
pet: „Ako me kdo ljubi, bo moje besede spolnoval:
in moj Oče ga bo ljubil, in bova k njemu prišla, in
per njem prebivala .“ In zopet: „Mir vam zapustim,
svoj mir vam dam, ne kakor svet daje, vam jest
dam.“ Z vsimi temi in še drugimi besedami naš
izveličar kot s perstam odkazuje, kako Bog že na
tem svetu s prijetnostjo dobre vesti svojim zvestim
služabnikam za njih dobre dela povračuje. Bavno
to sv. Duh po sv. Janezu v skrivnim razodenji
oznanuje rekoč: ,,(Skr. raz. 2, 17.) Kdor ima
ušesa, naj posluša, kaj sv. Duh cerkvam pravi:
„Kteri bo premagal, temu bom jest neki skrivni ne¬
beški kruh dal.“ Kaj je ta skrivni, nebeški kruh
koli druziga na tem svetu, kakor tista prijetnost,
sladkost dobre vesti, ktera se ne da popisati, ne
izreči, ne zapopasti, posebno njemu ne zapopasti,
kdor je le na ta svet navezan, kot sv. Duh pravi:
Živinski človek ne zapopade, kar je duliovniga,
temuč prava prijetnost in sladkost se le njemu ob¬
čutiti da, kdor Boga ljubi, in se zvesto po poti
resnične pobožnosti in bogaječnosti sprehaja.

Ravno taka je tudi s hudimi nasledki greha.
Greli grešnika zares nesrečniga dela, ker mu do¬
stikrat že časno škodo pernese, mu spoštenje, čast,



141
zdravje, premoženje, tudi življenje, in če tega ne,
saj vselej mir in pokoj vesti odvzame, in ga s tem
ob nar boljši dobroto duše perpravi. Oh kako ne-
srečin je pač človek, če mir, pokoj, veselje svo-
jiga serca zgubi! Nedolžno veselje ga več ne raz¬
veseli, molitev, božja služba, božja beseda, kije
nedolžnimu toliko prijetna, sv. maša, prejemanje sv.
zakramentov, vse to ga nič več ne veseli; vse črnerno,
vse betežno je njegovo življenje; človek je sam sebi
težavin in drugim neprijetin; naj se mu da piti ali
jesti, naj sije sam, ali med drugimi, povsod ga
njegova nepokojna vest spremlja, in mu vse ogreni.
V grehi je veselja iskal, in na zadnje je žalost,
grenkost in težo serca našel. — In kam še dalj v
časih hudobna vest človeka zapelje ? S straham in
trepetam svoje misli na to obernem! Dostikrat taki
hudobni, ker se sami sebe več prenesti ne morejo,
sami sebi življenje vzamejo, ali se umore. Yrse to
naj nam ta dva strašna zgleda, ktera nam sv. pismo
perpoveduje, poterdita, namreč zgled Kajna in zgled
Juda izdajavca. Zato je Jezus sam hudo, nepo-
kojno vest, kakoršino greh rodi, červu permeril,
kteri vedno, brez prenehanja serce grize in pika;
ognju, ki nikoli ne ugasne, temuč vedno tli, in dušo
hudobniga človeka žge in speka.

Ali nam ne spričuje po tem takim naša vest,
de je Bog pravičin, ker že tukaj s toliko prijetnimi
notranjimi nasledki dobro povračuje, in hudo, kar
je greh, s toliko grenkostjo vesti že v tem življenji
'kaznuje?

Kako še na dalje božjo neskončno pra¬
vico spoznamo?

Če mi svojih oči po sili ne zaperamo, bomo
lahko vidili, de je njemu, kdor dobro, pobožno živi,
njegovo dobro, pobožno življenje če dalje prijet—
niši: kolikor več dobriga stori, toliko ložej mu je
dobro storiti; če dalej bolj ga dobro veseli, če dalej
bolj se mu greh studi, še več, njegova volja clo
tako dobra postane, de želi s težkimi deli, s terp-
ljenjem svojimu Bogu služiti, in nikoli bolj vesel ni,
kot‘če ga Bog vredniga spozna, za njegovo sveto



142
ime, kaj terpeti.— In ravno tako, samo de nasprot,
se z grešnikam godi: kadar v pervič greli stori,
ga vest grize, ga peče, se boji, in se mu nekako
nad greham studi; če ga pa večkrat stori, če ga
večkrat ponovi, se ga tudi manj boji, in s čašama
nekako pernavadi. Iz tega pa pride pregrešno ve¬
selje, veselje ga zopet mika greh ponoviti, in ko-
likorkrat ga ponovi, toliko bolj železna postane nje¬
gova navada, njegova volja je če dalje bolj popa¬
čena in ves oslepljen je njegovi um. Nobena resnica
ga ne razveseli, nobena ne prestraši, njegove oči
so od greha zaderžane, de ne vidi ne lepote nebes,
ne strahote pekla. V takim oterpnjenji živi ves že¬
ljam svojiga spačeniga serca izdan, dokler ga smert
iz strašniga spanja s še bolj strašnim glasam ne
prebudi: „Poglej, to je dežela večnosti, tu dežela
povračila." Tudi. to hoče Jezus s temi besedami
izgovoriti: „(Mat. 13, 11. 12.) Vam (misli si
dobre) je dano vediti skrivnosti nebeškiga kralje¬
stva, njim (misli si grešnike) pa ni dano. — Zakaj
kdor ima, mu bo dano, in bo obilno imel: kdor pa
nima, mu bo še to, kar ima, odvzeto."

Ali nam ne kaže zopet to Boga pravičniga,
kteri dobro obdaruje, svojim zvestim služabnikam
pot do vikši pravičnosti polajšuje in prijetno dela,
hudo pa strašno kaznuje, ker grešnika njegovi spa¬
čenosti in slepoti prepusti ?

Iz česa tudi naša pamet na božjo pra¬
vico sodi?

Naša pamet prav umno iz božje vsigavednosti,
vsigamogočnosti in neskončne svetosti na božjo ne¬
skončno pravico sodi. — Bog je neskončno svet,
on ne ljubi le sam na sebi, kar je dobriga, temuč ljubi
vse dobro tudi nad slednim drugim bitjem, nad
sledno pametno stvarjo, in po svoji neskončni sve¬
tosti mora on tudi, kar je hudiga, kar koli je pre-
grešniga, naj vidi nad komur koli hoče, sovražiti.
— Reklo bi se pa tudi od Boga silno pomanjkljivo
in napčino misliti, reklo bi se Bogu nepopolnosti
perlastovati, kar vender pamet na ravnost zaverže,
ko bi mislili, de bo Bog perpustil, de se bo za



143
pobožniga hudo , za liudobniga pa dobro izteklo.
Veliko več, naša pamet po vsi pravici, de pamet
ostane, terja, de se mora dobrimu dobro goditi, de
mora za svoje vojskovanje, za svoj trud na poti
pobožnosti plačilo prejeti; in nasprot de se mora
grešniku njegovi greh vtepati, de mora za svoje
nespametno, krivično življenje prej ali pozneji per-
merjeno šibo čutiti. In ker je to neka popolnost,
ktera dobro plačuje, in hudo kaznuje, jo mora pa¬
met Bogu, neskončno popolnama bitju, perlastiti,
ker sicer bi se nad njim kaj pomanjkljiviga domiš-
ljevala. Ker je pa Bog vsigavedin, mu je dobro
znana vrednost dobriga, in natanjka nevrednost ali
pregrešnost sledniga bitja. In ker je on vsigavedni
tudi vsigamogočin, zamore tudi po na tanjki per-
meri dobro poplačati, in hudo kaznovati, kar v
resnici tudi stori po terjanji svoje svetosti. Zakaj
kakor neskončno sveto bitje ljubi Bog vse dobro,
in sovraži vse hudo. Ko bi pa v svoji vsigamo-
gočnosti tudi dobriga ne poplačal, in hudiga ne
pokaznoval, bi s tem naznanil, de ravno posebniga
dopadajenja nad dobrim imeti ne more, de torej
pravičnim, dobrim krivico dela, hudobnim pa po¬
tuho daje, kar je pa njegovi božji svetosti popol¬
nama nasprot.

Če je Bog neskončno pravičin, zakaj pa
dopusti , de se dostikrat dobrimu hudo, in
grešniku dobro na svetu godi?

Resnična, de nič bolj, je ta, de se pobožnim,
bogaboječim ljudem na svetu ne godi' vselej dobro.
Dostikrat, in včasih so celo svoje življenje v ter-
pljenji, v pomanjkanji, v mnogih stiskah in potre¬
bah: velikrat so clo od grešnikov stiskani, prega¬
njani, terpinčeni, in reči se sme, de ni nihče, ako
je še tako dober, v tem življenji prav srečin, in
brez težav. Tudi nas skušina uči, de se nasprot
v časih marsikakimu hudobnežu na svetu dobro godi.
On ima postavim časniga bogastva zadosti, je terd-
niga zdravja, ima blišečo čast, mnogo veselja; in
vse to včasih do konca življenja v obilnosti vživa,
desiravno je do konca nespokorjen, v grehih ter-



144
dovratin in vterpnjen. — Ali desiravno je ta čudni
razločit nekdaj posebno nejevernike motil, de so v
mnoge napčne misli zabredli, vender ne sme naše
vere na božjo pravico clo nič omajati, temuč jo še
le poterditi. Zakaj ravno to nam kaže, de bo Bog
še le po smerti v nekim drugim življenji prav po
zasluženji dobrim kot slabim povernil. Saj je on
neskončno svet, in ker kakor tak dobro večno
ljubi, bo tudi nad dobrimi večno dopadajenje imel,
in jim povračilo brez konca dodelil. In ker se mu
nad slabim večno studi, bo nad nespokorjenimi greš¬
niki tudi večno gnjusenje imel, in jih brez nehanja
kaznoval. In tako nam tedej ta čudni zločik med
srečo in nesrečo dobrih in hudobnih v tem življenji
ne taji božje pravice, temuč še le priča, de bo,
kakor je Bog neskončin, tudi dobrim kot hudobnim
njih delam permerjeno neskončno povračilo v takim
življenji dodelil, ktero ne bo konca imelo, in ka-
koršniga neskončniga povračila človek v tem živ¬
ljenji ne more ne prejeti, ne v vsi svoji obilno¬
sti vživati.

Pa desiravno mi s svojo omejeno pametjo vsili
božjih nezapopadljivih potov, misel in sodb ne
zamoremo zapopasti, vender tudi od druge strani
lahko zapopademo , in naša akoravno kratka pamet
nam pričuje, de Bog tudi takrat po vsi pravici dela,
kadar pobožniga v tem življenji s kakimi težavami,
ali stiskami obiše — grešniku pa časne dobrote v
življenji deli. Le to-le poslušajmo, pomislimo, in
si k sercu vzemimo, in lahko se bomo prepričali:

I. Ko bi bil oče, de bi imel dva sina, kterim
dela storiti odkazuje. Obadva sina bi dela natanko
spolnovala, vender pa s tem razločkam: Starejši sin
bi svoje dela le zato natanko dopolnoval, de bi
enkrat od svojiga očeta veči doto prejel; mlajši pa
voljo svojiga očeta le zato dopolnuje, ker njega v
resnici ljubi. Ivaj pravite, ali bi tak oča nad obe¬
ma enako dopadaijenje imel? Ali mu ne bo mar le
mlajši veliko bolj dopadel? Ali ne bo mar stariši
od svoje pokoršine precej odstopil, kakor hitro bo
čutil, de bi ga oče v podeljenji deleža spregledati
znal? Glejte, mi vsi smo otroci ravno tistiga Očeta



145
nebeškiga. Poželjenje do časnih reči je pa v nas
silno močno, časne reči' nas zlo mikajo, in ko bi
Bog slednimu precej v življenji za pobožnost z
dobrim povračoval, bi marsikdo le zavolj časnih
dobrot pobožno živel, in bi bil starjimu sinu podo-
bin. Domišljeval bi si, de je prav pobožin, pa bi
bil le samopriden. Bogu pa taka pobožnost nič ne
dopade; njemu je le samo to dopadljivo, če mu
človek iz ljubezni do njega pokoršino skaže; in ker
Bog tudi nad dobriga, pobožniga težave pošlje, mu
s tem naznani, kako samiga sebe razsoditi zamore,
ali je v resnici Bogu iz ljubezni zvest, ali ne? kar
ravno spozna, če namreč vidi, de tudi med težavami
voljo božjo dopolni. — Torej se reče, de Bog pravični-
ga z ognjem težav čisti, kakor se zlato v ognji čisti.

2. Opomnil sim že per marskateri perložnosti,
de časno premoženje, posestvo, posvetna čast, ali
pozemeljsko veselje človeka nikakor še srečniga ne
dela, temuč de njega v resnici osreči le samo to,
kar je v človeku od znotraj , mir namreč in zado¬
voljnost serca; kakor tudi nasprotpomanjkanje zu-
najnih reči človeka še nesrečniga ne stori, temuč,
kar ga zares nesrečniga dela, je: nepokoj vesti,
znotrajni červ, ali perpekajoči oginj duše. Torej
se nikar ne dajmo od zunanjšine zapeljati, de bi
po nji meri srečo ali nesrečo sodili : sicer bo naša
sodba grozno kriva. Meni se zdi, de so revni pa¬
stirci ob Jezusovim rojstvu v svojim pomanjkanji
bolj sladko veselje imeii, kot pa Herod na svojim
kraljevim sedežu. Meni se zdi, de je revni La-
car bolj srečin in vesel bil per svojih drobtincah,
kot bogatin v tančici in škerlatu per svoji dobri
mizi. Meni se zdi, de so bili aposteljni bolj srečni,
ki so z veselim sercam tepenje terpelij kot pa
Judje, ki so od jeze in sovražtva s zobmi škripali.
Ravno kakor je zdaj in zmeraj: Marsikdo je po¬
šasten in v zlatu oblečen, ali njegovo serce je od
žalosti od jeze, od nepokoja vse razmesarjeno;
pod revno obleko se pa najde v sredi križev in
nadlog dostikrat veselo serce.

3. To resnico še ložji zapopademo, če svoje
misli na prihodno življenje obernemo. Zakaj po



146
smerti razločik, ki je na tem svetu med revnimi in
bogatimi, med zaničevanimi in počastenimi, med
bolnimi in zdravimi, na večno prejšnja. Gledalo
se bo tam le, kdo je v življenji več dobriga storil;
in kdor je več dobriga storil, bo veči čast, veči
veselje vžival, naj si je že v življenji med sreč¬
nimi ali nesrečnimi bil; hudobnež pa bo večno ne¬
srečen in pogubljen. — Revni Lazar je bil po
smerti od angeljev v Abrahamovo naročje nesen,
hudobni bogatine pa v pekel pokopan, zakaj pra¬
vični Bog ne more dopustiti, de bi terpljenje in
stiske pobožniga brez plačila ostale, kakor tudi ne
more dopustiti, de bi se hudobnimu nevredno vži-
vanje dobrot v večno strašno ne spreobernilo. Češe
tedaj ravno hudobnežu nektere leta boljši god/, kot
pa pravičnimu; pa kaj so leta tega življenja proti
celi večnosti! Torej Jezus pravi: „(Luk. 6,21. 25.)
Blagor vam, ki zdaj jokate: ker se bote smejali.
•— Gorje pa vam, ki se zdej smejate: ker žalovali
in jokali bote.“ Resnično je tedej, de Bog njega,
kteriga ljubi, s šibo tepe; in tudi pravičniga, ker
mu perložnost da, si več dobriga za večno zveli¬
čanje napraviti. Boljši je tedej tukaj s pobožnim
jokati, kakor se z gresnikam smejati in veseliti.
Le nikar se ne utrudimo v dolini težav zlata za-
služenja iskati! Če tudi precej očitniga sadu ne vi¬
dimo, bo že peršel gotovo žetve dan, ko se bo
dobro od hudiga razločilo, in božja pravica pred
celim svetam na tanko razodela.

4. Bog dopusti kot skerbni Oče nad pravičniga
tudi zato marsikako težavo ali časno nesrečo priti,
de ga z njo bolj perpravniga za večno zveličanje
stori. Saj je pričijoče življenje le perprava za
prihodno življenje, za večno svetost. Nihče pa ni
clo tako popolnama dober, de bi nobene pomanjk¬
ljivosti ali slabosti nad seboj ne imel; to pa tudi
vemo, de v božje kraljestvo ne more nič omade-
žovaniga priti: torej Bog raji zdej v življenji nadinj,
kteriga ljubi, težave in križe pošilja, de se tu oči—
šuje, in de mu bo v večnosti perzanesel. Kako
natanko je tedej božja pravica z ljubeznijo v prid
pravičniga združena. Verh tega pa še z ravno ta-



147
kimi perpomočki Bog serce pravičniga še bolj v
ponižnosti, v zaupanji vodi, in ga od ljubezni do
tega sveta odterguje.

Ravno tak<> malo smemo nad božjo neskončno
pravico zato dvomiti, ker vidimo, de je grešnik s
časnimi dobrotami obdarovan, in de se mu dobro
godi. Še bolj poterjeni bomo v veri, če to-le po¬
mislimo :

1. Bog po svoji neskončni previdnosti in iz
ljubezni do zgubljene ovčice s svojimi dobrotami
njo v svoje naročje vabi; želi terdovratne serca z
dobrotami omečiti, in grešnika, ako še ni popol-
nama oterpnjen, do spoznanja in do pokore perpe-
ljati. Ali de ložje zapopadete, vam neko priliko
damo. Ce se je neumno dete iz naročja svoje ma¬
tere ukradlo, in do kraja prišlo, iz kteriga stra¬
šna globočina svoje požrešno gerlo kviško moli,
kaj mati stori? Ali bo mar s šibo v toliki nevar¬
nosti nad svojiga otroka letela? Ali bo nad njim
zaupila, in ga zmerjati začela? Nak, to bi bilo
nespametno. Neumno dete bi se lahko šibe, ali•
terde besede prestrašilo, bi hotlo svoji materi ube¬
žati, in kar na enkrat, z eno stopnjo, bi v globo¬
čino padlo, se razbilo, in inertvo bilo. Kaj tedej
mati stori, svojiga ljubiga otročiča tolike nesreče
oteti? Od delječ stoji, ljubeznjivo ga pokliče, kaj
lepiga mu pokaže, obeta, de ga k sebi pervabi,
in ko ga že per sebi ima, potlej še le ga posvari,
pokrega, in tudi za toliko prederznost ljubeznjivo
kaznuje. Glejte, ravno tako Bog z grešnikam
dela, kteri seje z greham iz naročja božjiga usmi¬
ljenja, božje gnade odtegnil, in nakraj nar straš-
nejšiga brezna večniga pogubljenja zašel: S čas¬
nimi dobrotami ga k sebi kliče, vabi, de bi ga
pred večno nesrečo pervarval. In to — je mar
krivica? Je mar krivično, de je Jezus Petra z mi¬
lim očesam pogledal po tem, ko ga je zatajil, in
ga s toliko ljubeznjivim pogledam do obžalovanja
greha prebudil.

2. Včasih so tudi časne dobrote hudo kaznova¬
nje božje pravice nad grešnikam, le poslušajmo:
Nekteri grešnik svojo voljo v slabih navadah in



148
pregrehah tako popači, de nobeniga nauka ne do-
vzame, si nobeniga svarjenja v serca ne vtisne, v
svojih pregrehah nobene teže vesti, ktero je oma¬
mil, več ne čuti, se še le svojiga hudobniga živ¬
ljenja veseli, to je, on postane oterpnjen. Vender
je pa še vselej kako dobro delo nad njim najti,
ker clo tako hudobniga grešnika brez vsiga do-
briga dela tudi ni najti; in ker Bog previdi, de
bo tak grešnik v svojih pregrehah terdovratin ostal,
mu torej za njegove dobre dela s tem povračuje,
kar nar bolj ljubi, po čimur nar bolj hrepeni, s
pozemeljsko ali časno srečo, de jim bo takrat, ka¬
der bo svoje zveste služabnike v svoje kraljestvo
sprejel, reči zamogel: „Vi ste že svoje plačilo v
življenji prejeli, jest vas zdej ne poznam." Ali ni
to zopet spričevanje božje neskončne pravice, ker
grešnikam časno srečo podeli, in slednimu po nje¬
ga zasluženji na tanko povračuje? Zakaj skorej
se bo časna sreča takih hudobnih v večno nesrečo
spremenila, časno bogastvo v večno pomanjkanje
in revšino, njih posvetna čast bo na večno otam-
nela, in na nje mesto bo večno ponižanje, večna
zaničljivost stopila.

Ali nam božjo neskončno pravico tudi
sv. pismo spričuje?

Sv. pismo nam od stvarjenja sveta skozi in
skozi v vsih zgodovinah nad angelji, in nadljudmi
Boga neskončno praVičniga, ali taciga, ki dobro
plačuje in hudo kaznuje, kaže in oznanuje. Le v
nekterih perložnostih njegovo zaderžanje, njegove
dela pomislimo, in spoznali bomo, de nam bo vse
oznanovalo: ,,Poglej človek, kako na tanko Bog,
nar svetejši, dobro plačuje, in hudo nad sledno pa¬
metno stvarjo brez razločka kaznuje."

i. Bog je toliko čiste, toliko popolnama duho¬
ve, ktere mi angelje imenujemo, vstvaril: Bili so
kot čisto zerkalo, v kterim se je nestvarjena sve¬
tost in lepota kazala in blisketala. Ali nekteri iz¬
med njih so grešili, so greh prevzetnosti storili:
„(Job. 4, 18.) Lej, kteri so mu služili, niso bili
zvesti; in nad svojimi angelji je najdil napako."



249
Z napuhatn so svojo čistost otamnili, svojo lepoto
zgubili. Bog jih je na večno zavergel, ni jim dal
ne časa pokore storiti, ne upanja iz pekla kdaj
rešenim biti. Sv. Peter pravi: „(11. Pet. 2, 4.)
Bog tudi angeljem, kteri so grešili, ni perzanesel,
ampak jih je s peklenskimi verigami v pekel po¬
tegnil, in v terpljenje izdal, de bojo perhranjeni k
sodbi.“ — Lejte iz te žalostne in strašne pergod-
be, božje neskončne pravice, ktera tudi en sam
smertni greh še nad angelji z večnim terpljenjem
kaznuje.

2. Božja neskončna modrost si je še drugo
pametno stvar omislila, de bi ji zemljo v stanova¬
nje, pozemeljske stvari vs službo podvergla, sve¬
tost pa v namen dala, in je do večniga zveličanja
vodila; njegova vsigamogočnost to stvar vpodobi,
ji neumerjočo dušo da, in človek je vstvarjen. Ali
tudi človek je zgodaj pot pravičnosti zgrešil, od
svojiga častitiga namena, od svetosti zašel, svoji-
mu stvarniku nepokorn, nezvest postal, in se z
greham ognjusil. Bil bi, kot so bili angelji, po
božji neskončni pravici večno pogubljen, ko bi se
ne bil božji Sin sam v srednika med Bogam in
grešnim človekam postavil, in obljubil božji pra¬
vici zadostiti. Ali desiravno zavoij tega zadoste-
nja, kije neskončne vrednosti, Bog ni človeka na
večno zavergel, je vender per vsim tem njegova
svetost nektere hude kazni na grešno človeštvo po¬
slala, ktere njega pravičniga oznanujejo. Perpu-
stil je namreč, de so vsi od Adama in Eve rojeni
otroci z izvirnim greham, in torej v hudobniga
služnosti rojeni, de morajo ljudje po duši in telesu
v življenji brezštevilno težav in grenkost terpeti,
in de bo še per vsim tem brezštevilno ljudi po¬
gubljenih, kakor pravi sv. Pavel: „(Rimlj. 5,12.J
Kakor je po enim človeku greh na svet prišel, in
po grehu smert, tako je tudi smertpo njem, vkte-
rim so vsi grešili, na vse ljudi prišla,“ in kot Je¬
zus perpoveduje: „Velikoje poklicanih, malo pa iz-
voljenih.“

3. Nam Boga pravičnika oznanuje povsotni po¬
top, v kterim je Bog cel človeški rod, zato ker je



150
bil ves z greham ognjušen, zunaj osim ljudi, kteri
šobili pravični, pokončal. Sv. Peter piše: „(Pet. II.
2 , 5.) Tudi perviniu svetu ni perzanesil, ampak
je njih ošini z Noetam, pridgarjem pravice, vred
ohranil, in je pustil potop nad svet hudobnih priti.“

4. Vidimo hožjo pravico nad pokončanjem So¬
dome in Gomore, ko je Bog te mesta zavolj pre¬
greh njih prebivavcov s prebivavci vred s žveplje-
nim ognjem iz nebes požgal. Tudi od tega sv.
Peter piše: „(Pet. II. 2 , 6.) In je mesta Sodom-
ljanov in Gomorejev v pepel storil, in v pokonča¬
nje obsodil: in jih njim v zgled postavil, kateri
hudo delali bojo.“

5. Ugledamo božjo pravično roko v Egiptu, ko
je Bog po Mozesu Egipčane kaznoval, zato ker
se je njih kralj božji volji ustavljal, de ni Izrael-
cov hotel v pušavo spustiti. Mozes udari s pa¬
lico vpričo kralja, na Nilova reko: vsa voda je kri,
ribe pomerjejo, in nihče je ne more več piti. Mo¬
zes iztegne palico po rekah, potokih, jezerih in
rupah v Egipti: žab brez števila se vzdvigne, in
pokrije deželo. Vse živo jih je bilo po kraljevim
poslopji, po zaperali, po posteljah, po klopeh, po
vsili hišah, po pečeh, po nežkih in po testu. —
Mozes udari s palico na tla. Ves prah je komar ,
in komarji so bili po ljudeh in po živini. — Strašna
kuga se vname po Egipti. Vse jemlje konec, velj-
bludi, osli, goveja živina in drobnica. — Mozes
vzame polne periša saj, in jih vpričo kralja na
kviško zakadi. Černi mehurji se spuhnejo po lju¬
deh in po živini. — Mozes vzdvigne svojo palico
proti nebu: hudo vreme nastopi, kakoršniga v Egiptu
ni bilo, kar so ljudje po njem prebivali. Strašno
rožlja toča na zemljo; neznano treska vse križem.
Vse je bilo v ognji in toči. Vsa zelenjava po polji
je končana, vse drevje polomljeno. Živina in ljudje
po polji so pobiti. — Mozes je še enkrat svojo pa¬
lico nad Egiptam iztegnil. Kobilic strašni vlaki za-
tamne solnce, in pokrijejo vso vso deželo, de se
tla kar bitve ne vidijo izpod njih. Kar zeleniga
listika ne ostane, ne na drevji, ne po tleh. — Po
tem je tako gosta trna po Egipti, de tri dni človek



151
človeka ne vidi, in nihče se kar iz mesta ne more
ganiti, — Zadnjič vsi pervenci umerjejo od kra-
ijeviga pervorojeniga sina, do perviga sina nar
manjši najemnika. Tudi vsa pervenčina živine po-
cerka po celim Egiptu: in verli vsiga tega še ter-
dovratni kralj s celo svojo vojsko v rudečim morji
utone.

6. Ue jo Bog neskončno pravični, je očitno
tudi iz tega, ker je Bog tolikokrat in mnogotero
Izraelce zavolj njih pregreli kaznoval v pušavi in
v obljubljeni deželi, in scer tako dolgo, de so bili
vsi ali pomorjeni, ali v sužnost odpeljani, Jeruza¬
lem in lepi, lepi Salomonovi tempelj pa razvaljen.
Sveti Pavel od Izraelcov tako piše do Korinčanov:
„(1. Kor. 10, 5., 6, 8. — 10.) Ali vender nad
njimi ni Bog več imel dopadajenja. Zakaj oni so
bili v pušavi pobiti. — Le-to se je pa nam k po¬
dobi zgodilo, de bi hudih reči ne poželeli, kakor
so tudi oni poželeli. — In de bi ne živeli neči¬
sto, kakor so nekteri iz njih nečisto živeli, in jih
je en dan tri in dvajset padlo. Tudi Kristusa ne
skušajmo, kakor so nekteri iz njih skušali, in so
bili od kač pokončani. Tudi nikar ne memrajte,
kakor so nekteri od njih memrali, in so bili od an-
gelja morije pomorjeni." — Veliko težav in nadlog
so 'takrat Judje terpeli, ko je bilo pervič Jeruza¬
lemsko mesto s tempeljnam vred razdjano, Judov¬
sko ljudstvo pa v Babilonsko sužnost odpeljano.
Vse to so pa mogli terpeti zavolj svojih hudobij od
božje pravice.

7. Nar bolj se je pa božja neskončna pravica
v terpljenji in smerti včlovečeniga Sina božjiga
Jezusa Kristusa pokazala, ker še Bog clo od nje¬
ga ni keliha terpljenja odvzel, še njemu ni perza-
nesel, de je bilo tako neskončni pravici zadosteno.
Po Izaiju preroku pravi Bog: „(7z. 53,8.) Zavolj
hudobije svojiga ljudstva sim ga udaril."

8. Ko je bilo Jeruzalemsko mesto drugič in
scer od Rimljanov razdjano, in Judje po vesolnim
svetu kot zgubljene ovce razkropljeni, kakor jih še
današne dni brez lastne dežele, brez tempeljna,
brez lastne gosposke po vsili deželah vidimo, se



153
je v novic in strašno božja pravica skazala. Vse
to se je nad Jeruzalemam in njega ljudstvam spol¬
nilo, ker ni časa svojiga obiskanja spoznalo, in de
je vsa prelita kri od pravičniga Abeljna do kervi
Zaharija sinu Barabijeviga, sosebno pa presveta
kri Jezusa Kristusa nad to ljudstvo prišla. — Leto
je že Mozes prerokoval, ali veliko več Bog po
Mozesu svojimu ljudstvu žugal rekoč: „In vas bo
malo števila ostalo, ker vas je bilo poprej toliko
in brez števila kot zvezd na nebu. Gospod te bo
razkropil med vse narode od verha zemlje do kraja.
Tudi per tistih narodih ne boš pokoja imel, tudi tvo¬
jih nog podplati ne bojo počitka imeli. Zakaj Go¬
spod bo tebi tamkaj dal boječe serce, prepadene
oči, in od žalosti usahnjeno dušo.“ —

9. Kaže božjo pravico razdjanje mest, dežela
in kraljestev. Sosebno to opomnim : Rim je bil s
svojimi cesarji in poglavarji nekako nar hujši sov¬
ražnik Jezusove sv. cerkve, iz njega so za martre
pravovernih grozovitne in kervave povelja izhajale
po vesolnim svetu. Ali kadar se je božji pravici
zadosti zdelo, je ona od severja mnoge narode
poslala, de so nevredne poglavarje udarili. Rim¬
sko, toliko sto in sto let poglavitno, in nar moč¬
nejši cesarstvo razdjali, in povsod hudo gospoda¬
rili. — Še več, božja pravica je ravno to mesto,
kteriga mesta zemlja je bila s kervijo toliko tav-
žent marternikov pomočena, z deželo okoli njega
vred dala v oblast in posestvo poglavarju raviio te
toliko preganjane cerkve, de se od tod, od koder
so nekdej krivave povelja izhajale, zdej po celim
svetu, zdravi, čisti in sveti evangeljski nauki iz¬
virajo.

Ravno tako oznanujejo druge nadloge, kot voj¬
ska , kuga, lakota in kar je več takiga, božjo pra¬
vico , ker Bog te šibe ljudem le zavolj grehov po¬
šilja ; zakaj ni je težave, ktera bi od drugod, kot
od božje pravice nad nas prišla. Po Izaiju preroku
je Bog tako govoril: „Jest storim svitlobo in sto¬
rim tamo, dajem mir in pošljem nadlogo. Jest sim
Gospod, kteri vse delam.“

10. Nam božjo neskončno pravico še oznanuje



153
leto, ker je Bog po svoji neskončno pravični sodbi
perpustil, de so pervič vse ljudstva hodile pred
postavo po svojih potah, in so bile brez postave
pogubljene. In po tem je tudi perpustil, deje bilo
še pod postavo prav veliko ljudi pogubljenih. Pa
še dandanašni perpusti, de je brezštevilno veli¬
ko ljudi pogubljenih, in ne le nevernikov in kri-
vovercov, temuč še veči del katoljških kristjanov.
Per sv. Matevži se bere: „(Mat. 7, 13.) Zakaj
vrata so široke in pot je prostorna, ktera pelje v
pogubljenje, in veliko jih je, kteri po nji noter
hodijo. — Kako oske so vrata, in tesna je pot,
ktera v življenje pelje: in malo jih je, kteri jo
najdejo.^

11. Božjo neskončno pravico terdi tudi obso-
jenje hudobnih v večni oginj. Poberite se, poreče
Jezus sodni dan, od mene prekleti v večni oginj,
kteri je perpravljen hudiču in njegovim angeljem. In

13. Vlečna kazin, v ktero pravični Bog člo¬
veka tudi le zavoljo eniga samiga smertniga greha
zaverže.

Ravno te svete bukve nam od druge strani tudi
veliko zgledov perpovedujejo, kako de je usmiljeni
Bog že v tem življenji dobriga, nedolžniga, pra-
vičniga, zvestiga služabnika svojiga varoval, po-
žegnal in z dobrotami obdaroval. Komu ni zna¬
no , kako dobro je bilo pervim starišem, dokler
sta bila nedolžna ? Kdo ne ve, kako skerbno je
Bog nad Noetam in njegovo družino ob času povsot-
niga potopa čul ? Kdo že ni velikokrat slišal, ko¬
liko obilni žegin je Bog nad pravičniga Abrahama
in njegovo hišo izgovoril? Kako skerbno je pra¬
vičniga Lota varoval, in iz Sodomske strasne ne¬
sreče rešil? S kakim posestvain je bogaboječiga
Jakopa obdaroval? Čigave ušesa bi še ne bile z
dopadajenjem zaslišale, v koliko čast je Bog pov-
zdvignil Jožefa, Davida, Estero zavoijo njih res¬
nične pobožnosti? — Ali ni mar Bog Izraeljevim
otrokam sreče, svoje vsigamogočne pomoči, in mi-
lostiviga žegna obetal, če bojo njegovo sveto po¬
stavo dopolnili? Ali jim ni tudi vsiga tega dobrot¬
ljivo podelil,kadar so se njegovih zapoved deržali? —



154
Kaj je on storil trem mladenčem Ananiju. Azariju
in Mizaelu v Babilonski peči? Kako se je zader-
žal do Danjelav levnaku? Kako je Jobu povrače-
val ? Ali ni on sam v četerti zapovedi obljubil otro-
kam, kteri svoje stariše spoštujejo sreče in dolgiga
življenja?

V novi zavezi je vodil ponižno pastirce, sve-
tiga starčika Simeona , pobožno Ano, pravice žejne
in lačne modre iz jutrove dežele, usmiijeniga in
za svojiga služabnika skerbniga stotnika, kakor
tudi pozneji dobrodelniga stotnika Kornelja do spo¬
znanja Jezusa Kristusa. Kako prečudno je sv.
Petra iz ječe rešil? Kako prečudno serce delavni-
ga in trudniga Pavla razveselil, in v njegovim per-
zadevanji poterdil, ker ga je clo v tretje nebo za-
maknjenimu biti pustil, in mu dal zaslišati skrivne
besede, kakoršnih človek izreči ne more. fll.Kor.
12, 2. 4.)

Res je sicer, kakor Bog po svoji neskončni
previdnosti ni vselej hudobnih že na tem svetu s
hudimi kaznami obiskal, kakor tudi ni vselej
pravičnih že na tem svetu s časnimi dobrotami
osrečil, de ravno tako on še zdej dela in obrača.
Pa per vsim tem vender še zdej večkrat vidimo,
kako se postavim zvesto božja obljuba, ki jo je v
četerti zapovedi dal, spolnuje; večkrat vidimo, kako
pravični in močni Bog očetov krivico še na otrocih
do tretjiga in četertiga roda kaznuje, de je nad
nektero hišo in družino kot neko prekletsvo izgo¬
vorjeno , de še velike bogastva v nič pridejo, ker
se 'niso Boga bali in njegovih zapoved deržali; —
večkrat vidimo, de nasprot hiše in družine, ki so
bile v revšini, tako zavoljo pravičnosti starišev
požegna, de še otroci do tretjiga in četerti¬
ga roda žegin božji čutijo. On sam pravi: „(Ar.
Moz. 5, 9. 10.) Jest sim Gospod tvoj Bog —
kteri milost skažem veliko tavžentam teh, kteri
mene ljubijo in moje zapovedi spoJnujejo. K Še zdaj se
večkrat vidi, de se besede sv. duha spolnujejo.
„(Sir. 20, 5.) Prepiranje in krivice premoženje v
nič perpravijo, in prebogata hiša bo po prevzet¬
nosti k nič storjena; tako bo premoženje prevzet-



155
niga s korenino izderto." Še zdaj pa se nasprot
vidi dopolnovati, kar je že David prepeval: „(Ps.
36, 25.) Mlad sim bil, in sim star postal: in še
nisim vidil, de bi bil pravičen zapušen, ali de bi
njegovi zarod kruha prosil."

Desiravno pa ne smemo misliti, de se mora
vselej že na tem svetu po božji pravici hudobnimu
hudo, dobrimu dobro iziti, ker bi bilo ravno leto
dobrimu večkrat pohujšljivo in škodljivo, smo von-
der že zgorej nektere vzroke zaslišali, zakaj se še
le včasi na tem svetu hudobnimu dobro, in dobrimu
hudo godi.-

Kako nam še so. pismo Boga neskončno
pravičniga oznanvje ?

Ne kaže nam sv. pismo le v zgledih Boga ne¬
skončno pravičniga, temuč nam ga takiga tudi v
svojih posebnih izrekih oznanuje.

David prepeva: „(Ps. 44, 7. 8.) Tvoj se¬
dež o Bog je od vekomaj: tvoja kraljeva palica
je palica pravice. Ti pravico ljubiš in sovra¬
žiš krivico." — In v 38. psalmu zdihuje: „(Ps.
38, 12. 13.) Jest omagujem pod tvojo močno roko,
ktera mene kaznuje, ti tepeš človeka zavolj kri¬
vice. — In storiš, de se on posuši’ kakor pajk."
Pa tudi na večne kazni grešnikov on kaže rekoč:
„(Ps. 48, 13. —15.) Ker je človek v časti bil, ni
razumel: on se jepoživinil, in je neumni živini enak
postal. — Leto njih zaderžanje jim je spodtiklej;
in vonder se oni po tem s svojimi ustmi hvalijo. —
Oni bojo v pekli ležali, kakor ovce: smert jih bo
glodala. In pravični bojo zjutrej čez nje gospo¬
dovali: in njih moč bo, ker je njih čast minula, v
pekli poginila." —

Po Jeremiju reče Gospod: „(Jer. 17, 10.)
Jest sim Gospod, ki preišein serca, in ledja poznam:
jest storim slednimu po njegovim djanji, in po sadu
njegovih misel."

Modri pravi: „(Mod. 4, 1. —3.) O kako lep
je čist rod, kteri se (od čednost) sveti! zakaj
njegovi spomin je večin: ker per Bogu in per lju¬
deh hvalo ima. — On nosi kakor premagavec večno



156
krono, ker je plačilo v boji za čistost zadobil. —
Hudobnih rodovitna množica pa ne bo za nič, in
nepravo zasajenje ne požene globokih korenin, tudi
nima terdniga debla."

Nehemija pa tako moli: „(11. Mak. 1,24.25.)
Gospod Bog stvarnik vsih reči, strašen in močen,
pravičen in milostljiv, kteri si sam dober kralj. —
Ti si sam dobrotljiv, sam pravičen, vsigamočen in
večen."

Tudi v novi zavezi imamo in le posebno
očitne izreke od božje neskončne pravice. Le ne-
ktere kratke zaslišimo! Kadar Jezus od sodniga
dneva, od dneva povračila govori, pravi: „In oni,
ki so dobro storili, bojo k življenju vstali, kteri so
pa hudo storili, k sodbi." — Šv. Pavel piše Rim-
ljanam: „(Riml. 2, 5.) Po tvoji terdovratnosti pa,
in po tvojim nespokorjenim sercu sebi jezo nakopa¬
vaš na dan jeze in razodenja pravične sodbe božje,
v kteri bo (Bog) vsakimu po njegovih delih po-
vernil." — In Korinčanam piše: „(11. Kor. 5,10.)
Zakaj mi se moremo vsi pred sodnim štolam Kri¬
stusovim skazati, de vsakteri prejmo, kakor je de¬
lal, ali dobro ali hudo." — Jest pa le to pravim:
„(11. Kor. 9, 6.) Kteri varčno seje, bo malo žel:
in kteri obilno seje, bo tudi obiino žel." Božja
pravica je po besedah sv. pisma cIo tako velika,
de nar manjši dobro delo, še kozaric merzle vode,
ne bo brez plačila ostal. Zakaj Jezus pravi; „(Mat.
10, 42.) Kdor koli da piti komu smed teh nar
manjših le kozaric merzle vode v imenu učenca,
resnično vam povem, ne bo zgubil svojiga plači¬
la." Ravno tako bo pa tudi sledni še tako majhni
pregrešik, sledna nepotrebna beseda, ali misel,
sledna zamuda dobriga pred tem pravičnim sede¬
žem kazni vredna spoznana. Jezus tudi to s svojo
besedo oznani: „(Mat. 12, 96.) Povem vam pa,
de za vsako prazno besedo, ktero bojo ljudje go¬
vorili, bojo odgovor dajali sodnji dan." — Po nje¬
govih besedah bo nerodovitno drevo posekano, in
v oginj verženo in hlapic, ki len prejeti talent za¬
koplje, je v ječo obsojen.



157
ZakajBog na smertni greh večne kazni

naloži? Ali ni mar to njegovi pravici, ali
kaki drugi lastnosti božji nasprotno?

Bog naloži' na smertni greli večne kazni zato,
ker on hoče; hoče jih pa zato, ker mu v njegove
presvete namene kot narperpravniši perpomticki slu¬
zijo; de mu pa zopet v to služijo, nam njegove
lastnosti, sosebno njogova modrost in svetost po¬
veste. In kaj hočemo več vediti? Ali se mar ho¬
čemo z Bogam pričkati? Vprašam s sv. apostelj-
nam: „0 človek, kdo si, de se hočeš z Bogam prav¬
dati !" In s sv. Avguštinam rečem: „Pravične so
božje sodbe, to de so skrite." Torej naj nam bo
zadosti vediti, ali Bog zares greh večno kaznovati
hoče? Leto vprašanje je bilo pa že zdavnej po
božjim razodenji in po naukih sv. katoliške cerkve
odgovorjeno in odgovor dostikrat poterjen. Jezus
Krisus naš Gospod in prihodni sodnik že s temi
besedami to resnico terdi, ker pravi, de poreče na
dan sodbe na levico postavljenim: „Poberite se od
mene vi prekleti v večni oginj, kteri je hudiču in
njegovim angeljem perpravljen. In oni bojo šli v
v večno kazin, pravični pa v večno življenje."
Tedej bojo po teh besedah hudobni večno kazno¬
vani, pravični pa večno srečo vživali. Zopet per
drugi perložnosti Jezus v podobah večnost kazin,
ki so grešnikam v prihodnim življenji perpravljene,
pokaže. On namreč trikrat zapored reče: „Kernjih
červa ne bo konec, in oginj ne pogasne." Zato
govori sv. Pavl od takih nesrečnih, de bojo v svo¬
jim pogubljenji večne kazni v peklenskim ognji ter-
peti mogli. Ravno to resnico so vsi drugi aposteljni
učili, in njo je od sv. Duha navdihnjena katoljška
cerkev vselej terdila, in verovati ukazovala. To¬
rej se ponovim: Večne kazni so in morajo biti
zato, ker Bog hoče, de so; — to nam on sam,
večna resnica razodene, tega nas njegovi aposteljni
uče, to nam cerkev vsaki čas terdi in verovati za¬
pove. In to spričovanje bi nam moglo zadostno
biti, de bi brez vsiga druziga vprašanja svojo
pamet veri podvergli.



158
Desiravno bi nam pa moglo leto božje spriče-

vanje k veri te resnice zadostno biti, desiravno so
nam božje sodbe nezapopadljive, in njegove pota
neizvedljive, nam vonder njegovi sklep ni tako skrit
in tamen, de bi ne zamogli tudi mi že v tem živ¬
ljenji saj nekterih vzrokov tolike ojstrosti božje
neskončne pravice spoznati.

1. Bog zavoljo svoje časti' po svoji neskončni
modrosti in dobroti za pregrehe večne kazni žuga,
in v resnici nad nespokorniga pošlje, de z njimi
prostovoljnimu in do slabiga toliko vdanimu človeku
tudi v nar hujših in silniših skušnjavah močno po¬
moč da, se skerbno greha ogibati in varvati, to
pa, kar je prav in dobro izvoliti in storili, in se s
tem nagibkam na poti pobožnosti ohraniti in bližati
do večniga zveličanja. — Pomislimo to še malo bolj
natanko! Zakaj nas je pač Bog vstvaril, zakaj
nam je dal prosto voljo? Vse je Bog zavolj sebe,
zavolj svoje časti storil. Vstvaril nas je, de bi
mi njega spoznali, spodobno častili in hvalili. —-
Tedej je naša sveta dolžnost, de Boga svojiga
stvarnika in Gospoda po svoji moči in zmožnosti
spoznamo, zmed vsih drujih reči neskončno bolj
ljubimo, njegove zapovedi zvesto dopolnujemo, vse
opustimo, kar je pred njim, ali pred obličjem nje¬
govih popolnost nespodobniga, in se po tem per-
zadevamo, kar nas njemu, zapopadku vse popol¬
nosti, podobne dela. Glejte, to je naš namen, naš
imenitni in sveti poklic! Ali bi nam torej mar Bog
že zavolj svoje časti takih perpomočkov ne dal,
kteri bi nas perganjali toliki namen doseči? — In
ker je on tudi vojvoda ali kralj, torej postavoda-
javec celiga sveta, hoče njegova svetost, de bi se
njegove postave dopolnile, in njegova modrost mora
tak perpomoček odbrati, kteri je kot perpravni per-
ganjk v dopolnjenje njegovih postav, brez de bi
bila pametnim stvarem njih prostovoljnost perkraj-
šana. Cimu bi bile scer postave, ko bi se ne
dopolnile, dopolnile bi se pa ne, ko bi človek v
njih dopolnjenje močniga perganjka ne imel. — In
k vsimu temu perstopi njegova dobrota do človeka,
ktera njega večno srečniga storiti želi; večno sreč-



159
niga pa ta dobrota človeka le takrat storiti zamore,
če si človek svetost perdobi: torej mu je treba
perpomočka, de ga od greha zavračuje, boljša, in
na poti pobožnosti stanovitniga ohrani. Kaj pa za-
more za vse to boljši in perpravniši perpomoč biti,
kakor je večno plačilo dobrih, in večna kazen greš¬
nikov. Zakaj sledno manjši žuganje, sledna manjši
kazen, kot je večna bi bila prenezmožna, človeka
vsaki čas in v vsili okoljšinah od greha odverniti,
in ga k zvestimu spolnjenju božje volje pergnati,
ker je nagnjenje k grehu, vstavljanje volje do do-
briga, in zapeljevanje dostikrat premočno, spol-
njenje nekterih dolžnost s težkim zatajenjem zdru¬
ženo, zraven pa serce nekterih grešnikov v svoji
hudobiji že tako zastarano, de jih sama lepota in
dobrota božja, in drugo prijazno opominovanje nič
več obuditi in omečiti ne more: treba je torej, de
strah njih serce presune, in ga čednostim in lju¬
bezni božji odpre. Strah jih mora pobiti, in s silo
se morajo od greha odgnati; to se pa le zgodi,
če Bog kaznovavec vse hudobije z večnimi kaznami
žuga, in jih nepoboljšanim tudi res občutiti da.
Skušnja nas uči, de naše duše, ki je neumerjoča,
časne kazni zadosti ne ostrašijo, in vselej od hu-
diga ne odvernejo. Koliko postavim, se tatje in
razbojniki zmenijo, če tudi ječo in druge časne
kazni vidijo? Ker vedo, de take kazni in spoko-
ritve niso večne, de kmalo minejo, se jih tudi ne
boje, in ostanejo v svoji hudobiji. Še cIo strašne
kazni v vicah nas ne zamorejo vselej od manjših
grehov zaverniti, in ker vemo, de jih bo konec,
si ne perzadevamo jim oditi. Ali spomin na večne
kazni, misel de jih nikdar konec ne bo, je že do¬
stikrat močna zaiiost, človeško voljo ukrotiti, od hu-
diga zaverniti, ali saj človeka vstaviti, de v hudobiji
še dalje ne zajde, de osternu, neki zveličanski
strah žadobi, kteri mu, če gnada božja v njem
delati začne, pot do svete ljubezni perpravi.

Resje scer, de tudi žuganje večnih kazen vse¬
lej in vsaciga človeka ne zamore od greha odver¬
niti in poboljšati; nekteri še vselej per vsim tem
hudobni, terdovratni, prevzetni, lakomni, nečisti



160
in kervični ostanejo; ali ravno zato mora Bog ta¬
kim nepoboljšanim z večnimi kaznami žugati in ka¬
znovati, de se saj kaj več hudiga storiti boje, če
ravno svoje perve hudobije ne zapuste. Zakaj kdo
ve, koliko več hudiga bi se storilo, ko bi mislili,
de kazni v prihodnim življenji niso toliko hude in
večne, in de je rešenje iz njih še upati. Na to bi
bili grešniki še le poredni, ne bilo bi jih ukrotiti,
pobožnim pa, ko bi kteri bili, bi ne bilo med njimi
obstati. Tako pa vera obojnim pomaga.

Slišali smo tako zdej, zakaj Bog greh z več¬
nimi kaznimi kaznuje. Ali če nam še sam ta vzrok
ni zadostin, poslušajmo še druziga.

2 . Greh je že zavolj velikosti svoje hudobije
večnih kazin vreden. Kaj je greli, če ga prav
pomislimo? Greh, ker se z njim božja postava pre¬
lomi, je zaničevanje samiga živiga Boga, puntanje
zoper njega nar svetejši bitje. Stvar tedaj z gre-
ham svojiga stvarnika zaničuje, červ zemlje se zo¬
per neskončno sveto in popolno bitje punta, človek
mu je nezvest, nepokoren. Kolikor vikši, kolikor
častitljivši, in zraven kolikor dobrotljivši je pa
bitje, ktero se zaničuje, zoper ktero se kdo punta,
komur je kdo nepokoren, toliko veči je hudobija,
in toliko veči kazni je vredna. Bog je panarime-
nitniši, nar častitljivši bitje, bitje neskončne po¬
polnosti, in zraven še do nas neskončno dobrot¬
ljiv; torej je tudi hudobija pregrehe tako rekoč
neskončno velika. In tega se že od tod lahko pre¬
pričamo, ker za greh ni mogel nobedin božji pra¬
vici zadostiti, kot božji sin sam s svojim terplje-
njem, s svojo smertjo. Tedaj se vidi, de je hu¬
dobija pregrehe tako rekoč neskončno velika, in
de mora ali bitje, ktero za greh terpi, neskončne
vrednosti biti, kot je bil Sin božji, de bi s časnim
terpljenjem božji pravici zadostilo; ali pa, če bitje
ni neskončne vrednosti, kakoršne vrednosti pa člo¬
vek in nobena stvar ni, mora tako bitje neskončno,
to je večno terpeti, de je božji pravici zadosteno.

3. Tretji vzrok, de so kazni večne, je ta, ker
človek bolj stvar kot stvarnika ljubi, in torej
od svojiga namena zajde, večniga zveličanja ne-



161
vredniga stori. Bog je človeka zato vstvaril, de
bi njega nar bolj popolnama bitje čez vse nar bolj
ljubil. Kadar pa greh stori, ali kako posestvo,
ali kako veselje, ali pa kako domišljevano čast bolj
kot stvarnika ljubi, in torej stvarnika zaverže, de
stvar zadobi. Tako tedaj stvar v svojiga Boga iz¬
voli , kteri se sainiga sebe in svoje perzadevanje
daruje, v nji svoj namen in svojo srečo najti. —
Ravno to je pa strašna krivica, ki jo svojimu stvar¬
niku stori: zavolj tolike krivice je pa vreden, deje
večno od te ljubezni božje, za ktero mu je tako malo
mar, odločen, odločen od svojiga namena, od kteriga
se je sam prostovoljno odločil, in torej odločen od
večne sreče, ktera le v ljubezni božji obstoji. —
„Človek pa, ko je bil v čast povzdignjen, ni svoje
časti spoznal, temuč se je poživinil, in neumni ži¬
vini enaciga storil."

4. Četerti vzrok, de so kazni za smertni greh
večne, je ta, ker v nebeško kraljestvo ne more nič
omadežovaniga priti. Če tedaj grešnik v smertnim
grehu umerje, mu po smerti in nikoli več ne more
greh odvzet, ali zbrisan biti; pa tudi njegova hu¬
dobna, puntarska volja ne more nikdar več pobolj¬
šana ali spreobernjena biti. Zakaj „(Prig. 21, 13.)
kader bo drevo proti poldnem ali proti polnoči
padlo, kamor koli bo padlo, tam bo obležalo."
Greh tedaj, v kterim človek umerje, ostane večno
greh, zato ker ga človek obžalovati in poboljšati,
sveti in pravični Bog pa odpustiti ne more. Gre¬
šna volja pa v človeku, kteri v grehu umerje, tudi
večno grešna ali greha željna ostane. In ker tam
ni več časa, ne pokore, ne poboljšanja, je tudi
nemogoče, se v grešni volji z nar svetejšim in či¬
stejšim Bogam združiti, torej ostane ta večna lo¬
čitev med človekam in Bogam. „(Luk. 16, 26.)
Med nami in vami je velik prepad postavljen, de
kteri hočejo od tod k vam iti, ne morejo, in tudi
ne od ondod sem priti.

Ali večne kazni za smertni greh niso
božji neskončni dobroti nasprotne?

Res je, Bog je do nas neskončno dobrotljiv.



163
Od te resnice imamo obilno spričevanje. Vender je
pa Bog človeka prosti volji prepustil, si njegove
dobrote v prid oberniti ali pa ne, kakor sam hoče,
ali izvoli. On zamore slednimu reči, kakor je ne¬
kdaj Mozes Izraelu rekel: „(V. Moz: 30, 19.)
Jest pokličem danes na pričo nebo in zemljo, de
sim vam odkazal življenje in srnert, žegin in kle¬
tev. Izberi si torej v življenje, de boš mogel živeti
ti in tvoj narod.“ Ce si tedej človek s svojim dja-
njem in opušanjem namest življenja sain sebi smert,
narnest žegna' kletev izvoli, to je, če človek, na¬
mest de bi si božje dobrote v prid storil, nje šele
zaničuje in zametje (kar s slednim greham stori),
če rajši stori, kar mu Bog prepoveduje, in opusti,
kar mu Bog zapoveduje, s tem očitno naznani, de
za izveličanje ne mara^ ktero mu Bog ponuja, in
se raji nesrečniga stori. — Iz tega pa pametno so¬
dite, "ali se takimu človeku kaj preveč zgodi, če
se mu namest milosti in dobrote, le pravica in oj-
strost božja oglasi; če mu zveličanje odvzame,
ktero je sam zaničeval, in mu večno nesrečo pošlje,
ktero si je sam izvolil? Ali mu mar krivico stori,
če ga po njegovi lastni volji zaverže? Ali ni ravno
tako potrebno, de je Bog neskončno pravičen, kot
de je neskončno dober? Jest mislim, de mi bo
sledni pametni to poterdil, in rekel, de je Bog
pravičen in dober, desiravno greh večno liaznuje.
Pa ne le samo to, ampak še več: Ravno žuganje
in gotovo spolnjenje večnih kazin še le spričuje in
poterdi božjo dobroto. Zakaj to je, kot smo od
začetka slišali, silno močna in perpravna perpomoč,
človeka od greha odverniti, in marsikteriga do zve¬
ličanja perpeljati. O koliko svetnikov je zdaj v
nebesih, ktere je ravno strah pred večnimi kaznimi j
od začetka od greha na pravo pot perpeljal, in
kdo zamore povedati, koliko jih bo še perpeljal?

Iz vsiga tega tedaj vidimo, kako resnično je
Bog pravičen, desi tudi greh z večnim pogublje¬
njem kaznuje. Živimo torej pred obličjem pravič-
niga Boga vedno v strahu božjim, pa ne le zato,
ker vemo, de je njegova pravica neskončno ojstra,
ampak de njega ne žalimo, kteri nam je iz svoje



163
neskončne dobrote nauk od večnih kazen razodel,
de bi naše serce od greha do svoje ljubezni na¬
gnil, in po ti ljubezni do večniga zveličanja per-
peljal.

Cima naj vemo , de je Bog neskončno
pravičen ?

Ta toliko častitljiva lastnost božja nam tudi
prav imenitne in častite nauke daje — le nektere
zaslišimo.

1. Bog je neskončno pravičen, in on, ki nas
je po svoji podobi vstvaril, nam je zapoved dal,
de njemu čedalje podobniši perhajamo, de se svo-
jimu namenu, popolnosti, po nji pa zveličanju bli¬
žamo. Perzadenimo si torej Bogu pravičnimu tudi
enaki postati. •— Bodimo pravični do sebe in do
bližnjiga, kar dušo in telo zadene. Bodimo pra¬
vični do svojiga telesa! Ne, de bi ga brez skerbi
pitali, de bi mu zaželjene sladnosti in veselja per-
volili, in mu naklonili, kar oči, kar meso ali napuh
življenja poželi: temuč bodimo pravični, in devaj-
mo telo v sužnost duha, de tako za njegovo lepoto
in častitljivost, in za njegovo veselje po smerti
skerbimo. To se pa zgodi, če se zdej zatajujemo
in po besedah Jezusovih svoje telo križamo; po¬
sebno, če smo ga z greham ali slabimi navadami
spridili. In desiravno je naša dolžnost, za njega
zdravje in življenje skerb imeti, mora namen vsiga
tega vonder le sam ta biti, de bi zdravje, premo¬
ženje in življenje le v veči in včči popolnost duha
obračali, ne pa, de bi si zdravje, premoženje ali
življenje v zadnji namen svojih skerbi in svojiga
truda storili. Pravični bodimo do svoje duše; in
pravični smo do nje, če imamo za njo toliko veči
skerb kot za trupio, kolikor imenitniši je od telesa;
če jo imamo v gospodinjo, svoje telo pa za nje slu¬
žabnika in hlapca; če smo skerbni za nje večno
srečo, in de bi jo ji dosegli , si po vedno vikših,
in vikših popolnostih perzadevajmo. Is tega name¬
na obračajmo čas, premoženje, vidne in nevidne
božje dari’ kot našim rokam izročeni talent v to,
de si z njim veči popolnost, obilniši zasluženje, in

11 *



164
častitljivši venic zadobimo. To misli Jezus, ker
pravi: „(Mat. 7 , 33.) Išite nar poprej božjiga
kraljestva in njegove pravice, vse to vam bo per-
verženo.“

Bodimo pravični do bližnjiga, kar njega te¬
lesne ali časne reči zadeva. Varvajmo se, de ga
ne poškodvamo ne na zdravji, ali življenji, ne na
postenji in dobrim imenu, ne na premoženji. Še
več, skerbimo, de mu dela milosti skazujemo, če
hočemo pobodni postati svojiinu Očetu nebeškimu,
„(Mat. 5, 45.) kteri da svojimu solncu sijati na
dobre in hudobne, in da dežiti na pravične in kri-
vične.“ — Že clo pa bodimo pravični do duše svo-
jiga bližnjiga; podučimo, posvarimo, in na pravo
zveličansko pot ga z besedo in z zgledam nape-
lujmo, ne pa, de bi ga mar pohujšali, v greh, z
greham pa v pogubljenje napaljevali. Scer bi od
nas še kaj več veljalo, kot samo to, kar je božja
pravica iz presvetih ust Jezusovih Judam oznanila,
„(Luk. 11, 50. 51 .) de se bo terjala od tega
rodu kri vsili prerokov, katera je bila prelita od
začetka sveta. — Od kervi Abeljna do* kervi Ca-
harijove.“ Zakaj od nas bi se ne terjala le člo¬
veška kri, temuč neumerjoča duša v greh zape-
Ijaniga bližnjiga, in zraven še narsvetejši kri Je¬
zusa Kristusa, ktero jevčlovečen Sin božji za nje¬
ga odrešenje prelil. —

Bodimo tedej v vsih rečeh in do vsili pravični,
in nikomur ne bodimo nič dolžni, kot de se med
seboj ljubimo!

2 . Radi in z veseljem dobre dela dopernašaj-
mo, če se nam tudi težko in neprijetno zdi, če nas
tudi nihče ne vidi, nihče ne hvali: zakaj Bog je
neskončno pravičen, in bo na skrivnim dopernesene
dobre dela očitno plačal, nepohvaljene očitno po¬
hvalil. On, ki po Jezusovih besedah še požirka
merzle vode brez plačila pustil ne bo, nam bo
obilno povernil že za majhne dobre dela: in koliko
nezmerno vikši bo še le naše plačilo za težke ne¬
prijetne dobre dela, ktere smo s terdnim prema¬
govanjem, zatajevanjem in vojskovanjem doperne-



165
sli? „(Mah. 19; 29.) Stotero bo naše plačilo, in
dosegli bomo večno življenje."

Radi in z veseljem dobro delajmo, če nam Bog
tudi precej v tem življenji za dopernešene dobre
dela plačiia ne pošlje. Še le veseliti nas to mora,
ker nam zaklad boljšiga plačila v večnosti nabera,
kakoršniga nam ne bo tat ukradel, in ne mol, ne
rija snedla. In ustrašiti bi nas moglo, ko bi svoje
piačilo že v tem življenji za vse prejeli, ker bi
tako morde v prihodnim življenji ga prejeti upati
ne mogli. „(Riml. 2, 6. — 10.) On bo vsakimu
po njegovih delih povernil, — tem, kteri s stano¬
vitnostjo dobriga djanja časti in hvale in nestrohlji-
vosti išejo, večno življenje; — tem pa, kteri so
prepirljivi, in se resnici ne vdajo, krivici pa ver¬
jamejo, jeza in serd. Nadloga in britkost čaka
dušo vsakiga človeka, kteri hudo dela; čast pa in
hvala, in mir vsakiga, kteri dobro dela."

Radi in z veseljem dobro delajmo, akoravno
Bog perpusti, de nas svet zavolj dobrih del zani¬
čuje, in se nam posmehuje, ali pa nas še cIo pre¬
ganja. Vediti nam je, de je to že od nekdaj de¬
lež pravičnih, in de si nam od nehvaležniga sveta
ni kaj boljšiga plačila obetati, temuč ga le tam
gori per neskončno pravičnimu Bogu iskati. — Ze
nekdaj je bil nedolžni, Bogu in svojim staršem pri¬
jetni in ljubi Abel od svojiga hudobniga brata Kajna
sovražen, zaviden, zalezvan, udarjen, umorjen.
Krotki, dobrovoljni Jakob mora zapustiti svoje sta-
riše, svojo domačijo, svoje vse, in v ptujo neznano
deželo pobegniti, de si življenje pred svojim pre-
ganjavcam, pred svojim bratam ohrani: Ezav pa,
njegovi terdi in divji brat v miru na svoji domačiji
živi. Nar pravičniši, nar nedolžniši Jakobovih si¬
nov Jožef je bil od svojih slabih in terdih bratov
ptujcam v sužnost prodan, oni pa se nad njegovo
ceno pasejo, v svoji domačiji vesele. — V stari
zavezi in v novi se vidi, in zmeraj še se kaže sko-
rej sledni dan, de grozovitni volk krotko ovco raz¬
mesari, in škodljivi skopee nedolžniga golobca raz-
terga: to je, de hudobni posvetnjak pravičniga po-
božniga kristjana zaničuje, zasmehuje in čerti. —



166
Vender nas vse to ne sme od dobriga zaverniti, I
ker vemo de je Bog pravičen, in nam bo, kar nam
je tolikokrat obljubil, vse obilno obilno povernil,
kar za njegovo čast storimo ali terpimo. Resni¬
čno, resnično vam povem, de bote jokali in žalo¬
vali, svet pa se bo veselil; vi bote žalostni, ali
vaša žalost bo v veselje prevernjena — in vašiga
veselja vam ne bo nihče odvzeI.“

3. Ker je Bog neskončno pravičen, naj nam
ne vpade serce, če ne moremo dobriga storiti,
kolikor bi radi. Bog bo vsako dobro misel, vsako
dobro željo, vsako besedo, vsako še toličkino do¬
bro delice nekdaj povernil. — On, ki nam je dal
zapoved, de ga v duhu in v resnici molimo, oserčje
in ledje pregleduje, in ima vse dopadajenje nad
še tako skrivno pobožnostjo, ktero bo on sam očit¬
no pohvalil, in poplačal. — Zgled imamo nad vdovo,
ktero je Jezus pohvalil, de je nar več tisti dan
Bogu in tempeljnu podarila, akoravno je silno majhni
dnaric dala; zakaj ona je imela dobro voljo več
dati, dala je pa kolikor je per svojim uboštvu
uterpela.

4. Misel, de je Bog neskončno pravičen, ne
le plačevavec vsiga dobriga, temuč tudi kaznova-
vec vsiga hudiga, naj nas vedno od sledniga gre¬
ha zsvračuje, ce si ga ravno še toliko na skrivnim
dopernesli obetamo; sej božji neskončni pravici ali
kazni ne bo clo nič odšlo, ne ena sama slaba mi¬
sel, ali želja, ali neperpušena beseda, ali še tako
skrivno djanje. Sosebno strašna je pa še le božja
pravica nad oterpnjenimi grešniki, kteri se nikakor
ne preobernejo, in ne poboljšajo, temuč vsi mirni v
svojih grehih žive, in si nič hudiga ne obetajo,
ker jih precej na njih hudobne dela božja roka’ ne
udari. Takimu grešniku se je tresti in trepetati,
zakaj ako ravno kazen božja počasi hodi, vonder
le vselej gotovo pride, in je toliko veči in hujši,
kolikor delj počakuje, de bi se grešniki spoznali
in spokorili.

5. Misel na božjo pravico je tudi posebno per-
pravna, če si jo kdo k sercu vzame, grešnika k
pokori obuditi, in ga tako rekoč s silo pred sedež



167
milosti božje perpeljati. Sv. pismo nam perpove-
duje, de je šel Jona prerok v sprideno mesto Ni¬
nive, in je od Boga podučen z neskončno pravico
to mesto iz grešniga spanja budil, rekoč: Še štir-
deset dni in Ninive bo razdjano. 44 Ninivljani se pre¬
strašijo, se s pokore obleko ogernejo, se vsi brez
razločka od kralja do nar manjšiga hlapca postijo,
in še clo živini ne dajo jesti, in je na pašo ne že¬
nejo, rekoč: „Sledni naj k Gospodu upije, naj za¬
pusti svojo hudobno pot in krivico svojih rok! Mo¬
rebiti nain bo Bog perzanesel, in od svojiga groz-
niga serda odstopil. 44 Ko je Bog njih dela vidil, de
so svojo hudobno pot zapustili, se jih je tudi res
usmilil, in jim ni hudiga storil. — Tudi sv. Janez
kerstnik je Jude s pravico božjo k pokori opomi¬
njal, rekoč: „Gadova rodovina; kdo vam je poka¬
zal bežati pred prihodno jezo? Storite tedej vredni
sad pokore! Zakaj sekira je že drevesam na kore¬
nino nastavljena; sledno drevo, kterodobriga sadu
ne rodi, bo posekano in v ogenj verženo. 44 Jezus
sam je rekel: „Če ne bote pokore storili, bote vsi
pogubljeni. 44

6. Premišljevanje božje neskončne pravice naj
nas prebudi, de s straham in trepetam delamo delo
zveličanja. Zakaj če pomislimo, koliko ljudi je
po nezapopadljivi pa vender pravični sodbi božji
bilo od začetka sveta že pogubljenih; koliko se jih
še vedno pogubi, in kako veliko jih bo še pogub¬
ljenih, predin bo konec sveta; in če pomislimo,
kako malo jih bo pa zveličanih: kdo bi per ta¬
kih mislih ne ostermel, se ne prestrašil, s straham
in trepetam dela svojiga zveličanja ne delal? In še
toliko bolj, ker se mi ne moramo golo iz svoje moči
pred pogubljenjem pervarvati, ali pa zaslužiti, de
bi bili od pogubljenja po božji milosti rešeni; temuč
le Bog je , kteri v nas nevidama dela, de hočemo
in končamo; dela pa po svojim svetim dopadajenji
iz milosti, in ne zavolj našiga zasluženja. Torej
zamore po božji pravični sodbi tudi človek sebi
prepušen Boga zapustiti in biti pogubljen, kteri
je dozdej po milosti božji pravičin. Zavolj tega
nas Trijenski vikši zbor skerbno z besedami sv.



168
pisma opominja rekoč: „Ali vender, kteri mislijo,
de stoje, naj gledajo, de ne padejo, in s straham
in trepetam naj delajo svoje zveličanje, s trudam,
s čuvanjem, z milošino, z molitvami, z darmi, s
postani in s čistostjo." Tresti se morejo, ki vedo,
de so le v upanji časti, ne pa še v časti prerojeni.

7 . Ker dandanašni skorej vse na pot vesele
razujzdanosti, čislane nesramnosti, veliko obetavne
pregrehe, srečne hudobije dere, moram še zavolj
malo pravičnih, de jih dereči potok posvetnjakov
seboj ne potegne, ta potrebni nauk na serce polo¬
žiti : Ko hudobne na tem svetu srečne vidimo, nikar
toliko njih sreče, ampak pravico božjo premišljujmo,
de bomo toliko bolj užgani večno srečo merno časne
iskati. David nas v svojih prelepih pesmih na take
misli napeljuje, rekoč: „(Ps. 72 , 12 , 18. — 20.
25 . 27. 28.) Poglej, grešniki, in kteri v obilnosti
na svetu žive, bogastvo spravljajo, — Ali zavolj
goljufije si jim ti (Bog) zaderge nastavil: ker so
se povzdvignili, si jih poderl. — Kako naglo bojo
pokončani: kmalo bojo poginili; oni bojo zavolj svoje
krivice pokončani. — Kakor sanje zginejo, kadar
se kdo zbudi, tako boš ti o Gospod njih domišljeno
srečo v svojim mestu v nič razdjal." Torej perpo-
roča večno zveličanje iskati rekoč: „Kaj imam jest
v nebesih (brez tebe) in kaj sim na zemlji od tebe
hotel (kakor tebe)? Zakaj poglej, vsi, kteri od
tebe odstopijo, bodo poginili: ti vse pogubiš, kteri
so tebi nezvesti. Za me je pa dobro, de se Boga
deržim: in na Gospoda svojiga Boga svoje zaupa¬
nje stavim." — Ravno tako podučno jo pa le spet
v 36. psalmu prepeva: „(36. psi. 1. — 6.) Ne
jezi se nad hudobnimi, in ne bodi nevošljiv hudo-
delnikam. Zakaj hitro se bojo posušili, kakor seno,
in bojo, kakor zelene seliša, hitro zvenili." Na to
pa zopet sebe opominja ne na posvetne reči, ampak
v Boga zaupati: „Upaj v Gospoda, in stori dobro.
— — Razveseli se v Gospodu, in on ti bo dal, kar
tvoje serce želi. Izroči Gospodu svojo pot, in za¬
nesi se na njega. — In on bo tvojo pravico kakor
luč, in tvojo nedolžnost kakor poldansko svitlobo
pokazal."



169
Glejte, tako se je David tolažil, ker ni v po¬

svetne reči, ktere minejo, in jih, komej ko začnejo
* biti, že ni, svojiga zaupanja stavil, temuč v Boga,

v kterim samim je zadovoljnost in veselje serca
iskal, — v kteriga pravici so bile pa tudi njegove
svete želje dopolnjene.

X. lastnost božja:
Bog je neskončno milostiv.

Bog je neskončno milostiv; nam odpasti naše grehe,
ako se resnično poboljšamo.
Prav iz serca me veseli, de imam gnado in čast,

lastnosti toliko popolniga in častitiga Boga oznano-
vati. Veseli me vam ta nauk, kolikor sim z besedo
zmožin, razločno drobiti. Veseli me, če s tem zla-
govanjem kaki sveti občutlej v sercu kteriga mojih
poslusavcov prebudim; in Bog daj tudi rastev svoji
sveti besedi. Venderznekim sosebno milim pa pri¬
jetnim veseljem zdej prestopim do nauka od to¬
liko sladke, prijazne, in razveseljivne božje last¬
nosti, od božje neskončne milosti, ker je ona za-
četik in podporna mojiga in vašiga, in upanja vsiga
človeštva. „(Iz. 53, 6.} Zakaj vsi smo kakor ovce
zašli, sledni se je na svojo pot obernil“, in ravno
po te lastnosti nas je Gospod, ko smo bili zgub¬
ljeni, iskal, po te lastnosti nas v hlev večniga
zveličanja najdene nosi. S pomočjo lete lastnosti
jest tedej od nje nauk perčnem, z nje pomočjo ga
tudi vi v svoj duhovni prid poslušajte in obračajte.

Kaj se pravi, se poboljšati? Kaj se pra¬
vi , odpustiti?

Za vpeljevanje v nauk od božje neskončne mi¬
losti naj bo nar poprej odgovorjeno, kaj se pravi,
se poboljšati, kaj odpustiti? To bomo pa iz prilike
spoznali in si k sercu vzeli. — Ce je otrok svojim
starišem nepokoren, in kaj zoper njih voljo stori,



170
se jih zavolj svojiga pregreška boji, ker ve, de
jih je žalil, in si kazin zaslužil. In če ga kaz¬
nujejo, mu še svoje dobrotne roke ne odtegnejo. V
časih ga pa tudi ne kaznujejo precej, temuč per-
čakujejo, ali bo sam svoj pregrešik spoznal, ob¬
žaloval, in se ga v prihodno varvati kaj perzadjal.
Ako tedej otrok svoj pregrešik res spozna, ga
obžaluje, želi de bi ga nikoli storil ne bil, kar kes
ali grevengo imenujemo, zraven pa sklene, nič več
kaj takiga storiti, in si tudi vse perzadene, de bi
v nobeni reči svojim starišem nepokoren ne bil,
rečemo, ta otrok se je poboljšal . . . Starši tedaj
poboljšaniga otroka, če so ga kaznovali, prejenajo
kaznovati, oni imajo nad njim dopadajenje, in so
mu zopet vsi dobri: to se pravi, oni so mu pre¬
grešik in razžalenje odpustili.

Po besedah Jezusa Kristusa je pav Bog oče
vsih ljudi, in mi smo njegovi otroci. Če človekfreši, občuti od znotrej strah, boječnost, nepokoj,
akoršne mu vest prebudi. Vender Bog ne pošlje

vselej na grešnika kazin, temuč mu da čas v po-
boljšanje. Med tem čašam ga zavračuje od hudiga
po njega vesti, z dobrimi nauki, z opominovanjem
od strani drugih ljudi, strašnimi zgledi kakih hu¬
dobnih; ki so se po grehu časno in večno nesrečne
storili, z veselimi zgledi pobožnih, ktere je Vsiga-
mogočni toliko ljubeznjivo v svoje varstvo vzel, s
svojim žegnam, s svojo gnado osrečil. Na vse to
on poterpežljivo perčakuje, de bi grešnik svoj pre¬
grešik spoznal, obžaloval, in sklenil, nič več v
prihodno svojimu Bogu nepokorin biti, in torej ga
imenujemo perzanesljiviga.

Če se pa ljudje na toliko ljubezin božjo vender
ne ozrejo, in se poboljšati nočejo, jih božja roka
gotovo doide in kaznuje. To nam pričuje popačeno
človeštvo pred splošnim potopam. Sto in dvajset
let mu da Bog časa v poboljšanje, in ga po Noetu
opominja. Ker pa vse nič ne zda, ga s potopam
pokonča. —• Tudi razujzdanim Ninivljanam po Jonu
preroku zažuga, de jih bo pokončal, ako se ne spre-
obernejo in ne poboljšajo. Ta prerok pokoro ozna-
nuje, in jih k poboljšanju opominja. Ninivljani



. 171
zveličanskimu opominovanju ušesa in serce odpro,
svoje pregrehe obžalujejo, store pokoro, se pobolj¬
šajo, in Bog jim hudobije odpusti, ter kazin per-
zanese.

In če Bog tudi hudobne, na tem svetu kaznuje,
jim vender vsih svojih dobrot ne odtegne. Posta¬
vim , ubožnimu zapravljivcu pusti v časih zdravje,
de si še kaj zaslužiti zamore, v časih pa kaciga
dobrotniga pomočnika. Bolehnimu nečistniku da v
časih premoženja, de si z njim zamore ali zdravje
perdobiti, ali pa v dolgi bolezni z njim v duhu po¬
kore veliko dobrih del napraviti. Lenimu v službi
božji da v časih na njega starost zravin kakih kri¬
žev boljši oskerbitev in perložnost vsaj takrat več
časa v božji službi in na svetiši preživeti. Tako
tedej Bog grešniku še med časnimi kaznami per¬
ložnost in pomoč daje, se poboljšati. Očitno pri¬
čevanje za to resnico imamo nad Izraeljskim Ijud-
stvam. Abrahamovi otroci obojnima, Izraeljskiga in
Judovskiga kraljestva so se skoraj zmeraj po zgledu
drugih narodov na pregreho malikovanja nagibali.
Velikrat jih je torej Bog pred toliko pregreho po
prerokih svaril, velikrat jih hudo kaznovati žugal.
Ker pa vse to ni nič pomagalo, je nar poprej Izraelj-
sko kraljestvo po Asirškim kralju pustil razdjati,
njega prebivavce pa v Asirško sužnost peljati. —
Okoli sto let pozneji je pa ravno tako po Babilon¬
skim kralju Judovskimu kraljestvu se zgoditi per-
pustil. Njega prebivavci so bili v Babilonsko suž-
nozt odpeljani, v kteri so sedemdeset let zdihovali.
Pa še tu je Bog Izraeljcam in Judam veliko dobrot
skazal, kakoršine so jim v tolažbo in boljšanje slu¬
žile. Več pobožnih mož jim je v učenike in pre¬
roke obudil, de so jih sužne v Gospodovi postavi
učili, in jim od Boga veselo obljubo dajali, de bojo
kmalo iz te terdobe rešeni v svojo deželo, v bolji
čase poslani, če se poboljšajo, in iz celiga serca
k Gospodu svojimu Bogu obernejo. —

Ako tedej tudi mi svoje storjene grehe spozna¬
mo, jih obžaljujemo, jih nič več ponoviti sklenemo,
in si še le močno perzadevamo, se sledniga greha
obvarvati, se pravi, de smo se poboljšali. V takim



173
stanu smemo veselo upati, de bo naš Oče nebeški
nad nami zopet dopadajenje imel, nas v svojo pri¬
jaznost in ljubezin dovzel, in storil, de bomo srečni
postali, ali kar je ravno tisto , on nam bo odpu¬
stil naše grehe in zasluženo kazen.

Koga tedej milostljiviga ali usmiljeniga
imenujemo ?

Tudi to bomo nar Iožej iz poprejšne prilike
zapopadli. — Starši, ki svojih progresivnih otrok
precej ne kaznujejo, temuč njih poboljšanja perča-
kujejo — starši, ki otrokam tudi takrat, kadar jih
kaznujejo, svoje dobrotne roke ne odtegnejo, in
jih s kaznijo le poboljšati žele — starši, ki pobolj-
šanimu otroku pregrešik radi odpuste, se imenujejo
usmiljeni. — Ravno iz tega namena se tudi Bog
usmiljen .ali milostiv imenuje, ker našiga pobolj¬
šanja poterpežljivo in ljubeznjivo perčakuje, do njega
še s časnimi kaznami napeljuje, in poboljšanimu
grešniku greh odpusti.

Ali človek božjo milost, kot druge last¬
nosti božje zamore iz svoje lastne pameti
zvediti ?

Bog je človeka nedolžniga vstvaril; po njegovi
sveti volji naj bi bil tudi nedolžin ostal. Za to je
z njegovo nepokaženo voljo tudi toliko bistro pamet
združil, de je človek z njo sam od sebe brez dru-
ziga zunajniga poduka spoznal praviga živiga Boga
in njega lastnosti, kakoršinih mu je bilo v nepoka-
ženim, nedolžnim stanu v počastenje božje, v spoz¬
nanje božje svete volje in v razveseljenje lastniga
serca vediti treba. — Ker pa Bog ni človeka vstva¬
ril, de bi grešil, ali de bi mogel per njem odpu-
šanja grehov iskati, torej mu tudi v njegovo pamet
ni vložil spoznanja lete lastnosti, svoje milosti,
kakor mu je vložil spoznanje drugih takih lastnost,
ktere so mu bile še v stanu nedolžnosti vediti ali
potrebne, ali pridne. Od tod pa pride, de pamet,
ako ravno je po grehu oslabljena, še vender do
spoznanja drugih lastnost božjih svojo nekdajno moč
čuti, kar pa spoznanje milosti božje zadeva, si ven-



173
der sama od sebe brez božjiga poduka, iz tamnic
nevednosti ne more pomagati.

Naša pamet nam sicer priča, de je Bog neskon¬
čno dober, tode nam tudi perpoveduje, de je nje¬
gova dobrota v tesni zavezi z njegovo vsigaved-
nostjo, svetostjo in pravico; to je, de on vsigavedni
vsaki še tako skrivni greh ve; de on nar svetejši
sledni greh sovraži, de on nar pravičniši sledni
greh kaznuje , in de tedej on nar dobrotljivši s
svojimi dobrotami le nedolžniga, svetiga obdarovati
zamore, ker sicer bi prejenjal svet in pravičin biti.
— Zraven tega nam pa naša vest priča, de
smo bolj ali manj, vender pa vsi grešniki po bese¬
dah sv. Janeza: „Kdor sam od sebe poreče, de
greha nima, je lažnik, in resnice ni v njegovih
ustih.“ — Naša pamet nam pravi, če hočemo božje
dobrote deležni postati in večno zveličani biti, de
moramo božji pravici za greh zadostiti, sicer osta¬
nemo večni dolžniki. Kako bomo pa božji pravici
zadostili? Je morde že zadost, de se poboljšamo,
in nič več ne grešimo ? Pa to smo že tako vsaki
čas posebej storiti dolžni, in torej še s tem samim
z greham storjeniga dolga nikakor ne plačujemo.—
Ali mar zamore človek kdaj več dobriga storiti,
kot je storiti dolžan, de bi s zdajšniin ostankam
poprejšni dolg kaj poplačati zamogel? Tudi tega
ne zamore, nam naša pamet pravi; zakaj človek je
vsaki čas toliko dobriga storiti dolžan, kolikor za¬
more , in si nikdar veči obilnosti kot je dolžnostna,
ali ostanka na dobrih delih za poplačanje s poprej-
šnim greham storjeniga dolga ne more perdobiti.
Kam tedej naj se v takim stanu oberne? Storjeniga
ne more nestorjeno narediti. Kje naj pomoči iše,
de večno nesrečin ne bo ? S kakim zadostilam za¬
more božjo pravico utolažiti? Kako se božjih dobrot
vdeležiti? Glejte, na vse te vprašanja si človeška
pamet sama sebi prepušena nikakor zadostno od¬
govoriti ne more! Odpušanja grehov zamore želeti,
to de iz sebe zvediti, ali in kako ga je mogoče
zadobiti, in ga za gotovo upati smeti, zato ne najde
nobene terdne stopnje.

Iz tega vzroka so marsikdaj celi narodje, kte-



174
rim ni luč sv. vere svitila, in ki so vender potrebo
opravičenja zavolj svojih grehov čutili, mnoge za¬
dostila in pomoči opravičenja si domišljevali. Tako
so postavim dolge molitve opravljali, mnoge daro¬
ve , dan' pod raznimi podobami nanašali, clo svoje
otroke darovali, in sami sebe terpinčili; pa vse take
dostikrat grozovitne zadostila jim serca niso umi¬
rile, dokler jim luč od neba doli ni posvitila, luč
namreč besede božje.

In še zdej bi tudi mi v nič boljšim stanu ne
bili, ko bi nam ne bila luč sv. vere posijala. Ona
nas uči, ona nas zagotovi, de je Bog usmiljen, to
je, de nam hoče greh odpustiti, ako nad nami po¬
trebno perpravo k odpušenju najde, in de nas po
odpušenim grehu želi tistiga zveličanja vdeležiti,
ktero je on sveti in pravični sodnik le tem perpra-
vil, kteri nikdar svoje duše z greham ognjusili niso.

Ali se pameti nikakor božja milost ne
zazdeva?

Naši pameti se božja milost iz tega zazdeva,
ker pamet spozna, de hi bil Bog precej po doper-
nešenim perviin grehu človeka kot nekdaj grešne
angelje po svoji pravici zavreči mogel; še več, de
hi bil mogel človeka že le s poverbanim greham
ognjušeniga od sebe odločiti: vidimo pa vender, de
on ljudi, če kaj hudiga store, ne kaznuje precej,
tedej mora kak močin zaderžik biti, kteri božjo
neslšončno pravico perzanesljivo stori. Toliko se
naši pameti zazdeva, to de vzroka tega bi sama
od sebe ne mogla spoznati, ko bi ga ji božja be¬
seda ne oznanila, tudi bi si milosti božje ne znala
oberniti v dušni prid, v odpušenje greha, ko bi je
ravno ta božja beseda ne podučila.

Ali in kako nam sv. pismo stare zaveze
božjo milost oznanuje ?

Kaj pa de ne smemo v nar stariših časih med
Hebrejci toliko natanknih in popolnih zapopadkov.
od božje milosti iskati, v časih, v kterih še ni bilo
tako čistih zapopadkov od Mesijaza sveta in njego-
viga duhovniga kraljestva: ker to lastnost je še le



irs
presrečno opravila človekoviga odrešenja po božjim
Sinu Kristusu Jezusu prav razjasnilo, kar nam pa
še le sv. pismo nove zaveze odgerne ali razodene.
— Vender pa že tudi v stari zavezi slišimo nepre-
nehama veselo resnico dopovedovati, de je Bog per-
pravljen zares poboljšanim grešnikam greh in kazili
odpustiti. — Že Kajna je Bog sam učil, de bo v
poboljšanji mir in zadovoljnost serca odpušanje
greha in povračilo zadobil, rekoč: „(1. Moz. 4, 7.)
Ali ne boš povračila prejel, ako boš dobro sto¬
ril : ako pa hudo, kaj ne, de bo greh precej pred
durmi? vender naj je poželjenje do njega pod te¬
boj , ti pa čez tisto gospoduj 61 ! — Ob Noetovim
času je milostljivi Bog ljudem sto in dvajset let v
poboljšanje odiočil, in jim je Noeta v pridgarja dal.
Ko bi bili ljudje takrat sami v se šli, in se pobolj¬
šali, bi jim bil Bog greh in kazin odpustil. — Tudi
Abrahamu je bila božja milost znana, in torej je
za Sodomo s tolikim zaupanjem prosil.—Kadar je
Mozes Izraeljcam postavo podal, jim je kazin na¬
povedal, če se bojo čes postavo pregrešili: oblju¬
bil jim je pa tudi odpušanje kazni, če se bojo
zopet postave deržali, in se iz celiga serca po po¬
stavi ravnali. — Izraeljci so tudi resnično vselej le¬
to občutili. Kolikorkrat so koli grešili, so bili udar¬
jeni, če so se pa poboljšali, jim je bila šiba od¬
vzeta. — In Bog sam se Izraeljcam ne razodene
samo pravičniga, temuč tudi usmiljeniga rekoč: „(11.
Moz. 20, 5. 6, 2. — 4. 8. 14.) Jest sim Gospod
tvoj Bog, močni Bog, kteri nobeniga druziga zra¬
ven sebe ne terpi, in obiše očetov krivico na otro¬
cih do tretjiga in četertiga roda per teh, kteri mene
sovražijo. — In storim usmiljenje na tavžente tem,
kteri mene ljubijo, in se moje zapovedi derže — ali
kar je vse eno, storim usmiljenje brez mere, brez
meje. — Še bolj zložno pa božjo milost psalmi in
preroki dopovedujejo. Le v 10SŠ. psalmu poslušajmo
razsvitljeniga kraljeviga pevca: „Hvali Gospoda,
moja duša! in nikar ne pozabi vsili njegovih dobrot.
•—‘(On je taisti) kteri vse tvoje pregrehe odpuša :
Kteri vše tvoje slabosti ozdravlja: — Kteri tvoje
življenje od smerti reši: Kteri tebi obilno milost in



176
usmiljenje skaže. — Gospod je usmiljen in milostiv:
dolgozanašljiv, in poln usmiljenja. — On se ne jezi
brez nehanja: in tudi ne žuga na vekomaj. — On
ne ravna z nami po naših pregrehah; in nam tudi
ne povračuje po naših hudobijah. — Zakaj kakor
visoko je od zemlje do nebes, tako veliko je nje¬
govo usmiljenje nad temi, kteri se njega boje. —
Kakor dalječ je jutro od večera, tako dalječ je on
naše pregrehe od nas postavil. — Kakor se oče
otrok usmili, tako se Gospod tistih usmili, ki se
njega boje. — Zakaj on ve, kako slabe stvari smo
mi. On se spomni, de smo prah‘4 . — Izaija pa jo
tako uči: „([Iza. 55, 7.) Kaj zapusti hudobni svojo
pot, in krivični svoje misli, naj se k Gospodu po-
verne, in on se ga bo usmilil, in k našimu Bogu,
zakaj per njem je obilno odpušanja".-Ecehielu
Bog zapove tako oznanilo Izraeljcam dati: „(Eceh.
33, 11.) Kakor resnično jest živim, nočem smerti
hudobniga, temuč de se hudobni od svojiga djanja
oberne in živi. Spreobernite se, spreobernite se
od svojih tako hudobnih del: in zakaj biumerlahiša
Izrael. 14 — Per preroki Joelubei’em: „(Joel. 2 , 12.
13.) Sdej tedej pravi Gospod : Obernite se k
meni iz celiga serca, s poštam, z jokam, in z zdi-
hovanjem. — In rastergajte svoje serca, ne pa svo¬
jih oblačil , in obernite se k Gospodu svojimu
Bogu: zakaj on je dobrotljiv in milostljiv, poter-
pežljiv in obilniga usmiljenja, in rad odjenja od tega,
s čimur on tepe. —

Kako nam bukve nove zaveze božjo mi¬
lost oznanujejo ?

Že sv. pismo stare zaveze nam, kot smo ravno
slišali, vidno božjo milost odkazuje, vender jo očem
naše pameti še le sv. pismo nove zaveze prav na
svitlobo postavi. Ona nam dopoveduje, kako skerbno
in ljubeznjivo je Bog človeštvo od pogubljenja
otel: Tako je Bog svet ljubil, de je dal svojiga edi-
norojeniga Sina, kteri je zmotjene do spoznanja
njih nesreče, in do poboljšanja 'vodil, in božji ne¬
skončni pravici za grešno človeštvo zadostil; ka-
koršniga zadostila zunaj njega nebo in zemlja nista



177
zamogla dati, in brez kakoršniga bi ne bil mogel
nihče odpušenja greha, in torej tudi ne zveličanja
doseči. — Ono nam dopoveduje, kaj je Jezus
Kristus vse v dopolnjenje tega svojiga opravila sto¬
ril. S svojim krotkim in prijaznim podukam jegnju-
sobo zmot iz uma in volje zbrisal, de so ljudje za-
mogli od Boga sebi v serce zapisano postavo v
novič vgledati in brati. Z njim jim je odkazal njih
pregrehe, odkazal strašne kazni, ki so si jih z
njimi zaslužili. Z njim jih je ljubeznjivo pobolj-
šanja opominjal, in jim je veselo obljubo dajal, de
jih bo na to njegovi Oče nebeški zopet v svojo
ljubezin, v svoje otroke vzel; in v vikši posvit-
Ijenje in poterjenje te resnice jim milo priliko od
zgubljeniga sina perpoveduje. Oznani jim, de od
svojiga Očeta ni v to poslan, de bi svet sodil, te-
muč de bi iskal, kar je bilo zgubljeniga. Imenuje
se sam dobriga pastirja, ki hiti za zgubljeno ovčico
v pušavo, in jo skerbno iše, dokler jo najde,, naj¬
deno pa poln veselja na svoje naročje zadene in
domu nese, nad čimur se clo angelji v nebesih ve¬
sele. Ono, sv. pismo nam dopoveduje, kako sladko
tolažbo je božji Sin sam v skesane in poboljšane
serca vlival, v serca grešnikov, kteri so vanj
zaupali: Zaupaj moj sin, moja hči, tvoji grehi so
ti odpušeni! Cio razbojniku da toliko veselo obljubo:
Še danes boš z rnanoj v raji! Ono nam dopoveduje,
de smo za veliko in drago ceno kupljeni , ker je
včlovečeni Sin božji po besedah prerokov naše grehe
in hudobije sebi naložil, se božji pravici v dar dal,
in se pustil kot jagnje v mesnico, poln poterpežlji-
vosti v terpljenje in smert peljati, de je v spravo
z Bogam za nas svojo presveto kri prelil. — Ono,
sv. pismo, nas še prav posebno božje milosti s tem
zagotovi, ker nam perpoveduje tisto veliko oblast,
ko jo je Jezus svojim Aposteljnam in njih nastop-
nikam dodelil rekoč: „Prejmite sv. Duha, kterim
bote grehe odpustili, so jim’odpušeni"! Torej so se
aposteljni in njih nastopniki po tem usmiljenim po¬
velji vselej ravnali, in v njem zapopaden nauk od
milosti božje, ktera v resnici spreobernjenim greš-
nikam greh odpuša, zvesto oznanovali.' Sv. Peter



178
pravi: „Gospod poterpežljivo ravna z nami, ker
noče, de bi bili kteri pogubljeni, ampak de bi se
vsi k pokori povernili.“

Ali si pa , te dve lastnosti: božja pravica
in božja tnilost niste nasprot ?

Božja pravica nas uči, de mora Bog zavolj
svoje svetosti sledni greh po njega velikosti in per-
meri nad sledno s pametjo obdarovano stvarjo, naj
si je angelj , ali človek, smertni greh pa večno
kaznovati, ker božji neskončni pravici nobeno ome¬
jeno bitje, nobena stvar za krivico z greham stor¬
jeno ne more zadostiti. — Božja milost pa nam
pravi, in nas zagotovi, de Bog v resnici skesanim
in poboljšanim grešnikam greli in z njim zaslužene
kazni odpusti. — Mislil bi si tedej lahko kdo, če
Bog skesanimu in poboljšanimu grešniku greh in
kazin odpusti, njegova pravica ne kaznuje po za-
služenji greha; ce ga pa po zasluženji kaznuje,
per njem milosti biti ne more?

Na to odgovorim: Resnično je to , de je Bog
pravičin, in de on po svoji pravici greh nad sledno
s pametjo obdarovano stvarjo po njega velikosti in
permeri, smertni greh pa večno kaznuje , če ni za
krivico z greham storjeno permerjeniga zadostila,
kakoršniga pa nobeno omejeno bitje, nobena stvar,
in tedej tudi človek Bogu dati ne more. — Resnično
je pa tudi, de Bog skesanimu in poboljšanimu greš¬
niku greh s znjim zasluženimi kaznami vred odpuša,
to je, de je milostljiv; — pa si vender te dve last¬
nosti niste nasprotne, temuč si, le poslušajte, to¬
liko prijazno roke podajate, grešniga človeka iz
večne nesreče rešiti, brez de bi bilo treba božji
pravici kaj odjenjevati. In to sicer tako: Ker se je
Sin božji včiovečil, in za grehe vsiga človeštva
svojo presveto kri prelil, je božja pravica nad njim
greh kaznovala, on je pa božji pravici zadostilo
neskončne vrednosti, in torej obilno zadostilo per-
nesil, in nam z njim božjo milost perdobil. Sv. Pe¬
ter piše: Vedite, de niste s stroliljivimi rečmi, s
zlatarn in srebram od svoje hudobne poti rešeni:
— ampak z drago Kristusovo kervjo, kakor čistiga



179
neomadeževaniga jagnjeta." — Tedaj je Bog po¬
boljšanimi! grešniku usmiljen brez razžaljenja nje¬
gove pravice.

v

Cimu naj vemo , de je Bog neskončno
milostljiv ?

1. Misel, de je Bog neskončno milostljiv, naj
naše serce razveseli, in s sladkim upanjem na¬
polni. Zakaj grešniki smo, vsaki dan še nekoliko
grešimo, in nihče ni brez greha. „Kdor poreče,
de nima greha, je lažnik, in ne govori resnice."
Kaj pa bi začeli, ko bi ne vedili, de je Bog ne¬
skončno milostljiv, in po svoji milosti perpravljen,
v resnici poboljšanimu grešniku greh odpustiti! Stra¬
šno obupanje bi se našiga serca polastilo, in nikdar
bi ne mogli vesele ure imeti v svojim življenji, ker
bi se nam bilo vedno pred božjo pravico tresti. Pa
kakšina groza bi nas še le na zadnjo uro pred
vratmi v večnost sprehajala! Če že hudodelnik od
straha trepeče, in je od britkih skerbi ves prepa¬
den , kadar zasluženi kazni na prot gre, kaj bi še
le od grešnika rekel, kadar čuti, de se bo zdej in
zdej ura perbližala, in de je že tu, ko bo v roke
pravičniga Boga padel, iz kterih večno več rešen
ne bo? Ali Jezus Kristus nas je podučil, de smemo
od neskončno usmiljeniga Boga odpušanje grehov
upati, in če se le po zgledu zgubljeniga sina k
Bogu svojimu Očetu nebeškimu v pokori in pobolj-
šanji povernemo, nam ni več treba od straha ko-
perneti, temuč se smemo s prijetnim zaupanjem hiši
svojiga Očeta, z mirnim sercam hiši večnosti bližati.

2. Ne smemo pa vender zgrešiti, de je božja
milost z drugimi lastnostmi v tesni zvezi, v tesni
zvesi z njegovo vsigavednostjo, pravico in svetostjo,
in torej ne obljubi slednimu odpušenja grehov, in
zveličanja, če poreče Gospod, Gospod! temuč de
gleda na spreobernjenje serca, na poboljšanje živ¬
ljenja. Božja pravica ne perpusti drugač grešnikam
grehov odpušati, in božja svetost ne perpusti dru¬
gač grešnikov v gnado in ljubezin sprejemati, kot
če oni sami v se gredo, svoje grehe spoznajo, per-

12*



180
serčno obžalujejo, se poboljšati terdno sklenejo,
in se torej sledne perložnosti, ki jih utegne v greh
napeljati, skerbno ogibajo, zraven pa s pogrejsnim
greham storjeno škodo porovnati skerbe. Nad ko¬
mur se tega ne najde, temu še solnce milosti božje
ne vzhaja, temuč je le božji pravici v maštovanje
perhranjen.

3. Desiravno vemo, deje božja milost neskončna,
se pa vender skerbno varujmo, de ne bomo ravno
zato raji v greh pervolili, ali se v grešne prilož¬
nosti podali, zakaj s tem bi se ostudne nehvalež¬
nosti, prederzniga zaupanja v božjo milost vdele-
žili, kar je greh v svetiga Duha. Od teh grehov
pa Jezus pravi, de ne bojo ne na tem in ne na
unim svetu odpušeni; to je, tak človek se na tem
svetu težko, ali pa še clo ne spokori, grehi so pa
tako veliki, de z njimi ognjušen človek na unim
svetu ne pride v vice, temuč v pekel, kjer ni več
odpušenja, in večno ne več časa pokore.— Vtisni¬
mo si torej raji tole v serce: Desiravno „Gospod
perčakuje, kakor Izaija govori, de bi se nas usmi¬
lil", ko nas po lastni vesti, po starših, spovedni¬
kih, pridgarjih, po drujih modrih in dobrih ljudeh
opominja, svari, k sebi kliče, bo pa to njegovo
usmiljenje vender le nekoliko časa terpelo, kar ravno
ta bogaboječi prerok pravi: „Mera mu bo odmer¬
jena, in po tem bo pokončan." Ravno to resnico,
če je tudi milost božja v Bogu neskončna, de pa
do sledniga človeka posebej le en odmerjen čas
terpi, nam zgled Jeruzalema in Judovskiga ljudstvaEokaže. Učil, opominjal, svaril, kaznoval gaje
iog že tolikokrat, pošiljal mu je sv. može, prero¬
ke, de so mu pot pravice odkazovali, ga nanjo na¬
peljevali. Poslednič jim pošlje svojiga edinoroje-
niga Sina, pa tudi njega in' njegoviga sv. nauka
ne sprejmejo. Na to Gospod svojimu usmiljenju do
Jeruzalema in do Judovskiga ljudstva mejnik po¬
stavi, mu odtegne spoznanje dobrotljiviga nauka,
in na zadnje tudi nauk, in izdal ga je svoji pra¬
vici, kar je še Jezusa globoko v serce ginilo, de
se je nad njim zjokal rekoč: „Ako bi bilo pač
čas svojiga obiskanja sposnaio, zdej je pa skrito pred



181
tvojimi očmi“! Ravno taka se še zdej godi; Bog
velikokrat tudi med nami per tem ali per tem mejo svo-
jimu usmiljenju postavi, akoravno je v njem ne¬
skončno. Kadar si ga namreč začne človek v greh
obračati in ves prederzin misli: se ga bom že še
čez kaj časa deležniga storil, zdej pa hočem ne¬
koliko časa v starih priložnostih, drušinah in gre¬
hih ostati, ga Bog zapuša s svojo gnado, in mu
spoznanje dobrotljiviga nauka odvzame, de ga nauk
več ne veseli, de ga začne nepotrebniga imeti, in
opušati. Na to pa v slabe navade zaide, se v njih
vkorenini, in poslednič se zgodi, de mu je gnada
odvzeta, in de več usmiljenja in odpušenja ne do¬
seže. Zatorej sv. Duh sledniga pred tako silno ne¬
varno zmoto kot ostudno nehvaležnostjo svari rekoč:
„(Sir. 5, 6.) Nikar ne reci: Božje usmiljenje je
veliko, on se bo usmilil čez obilnost mojih grehov.
Zakaj njega serd se tako hitro perbliža, kakor
usmiljenje, in na grešnika se njegovi serd ozira.
Njegova jeza bo naglo peršla, in ob času mašteva-
nja te bo razdjal.“ — Misel, de je Bog do nas
grešnih stvari milostljiv, naj nas torej še le od
greha zavračuje, in sicer toliko več, ker smo mu
za njegovo milost hvaležnost in ljubezin dolžni.
Varimo se zato vsiga, kar je njemu zoperniga, svoje
grehe pa obžaljujmo in opustimo, in si z novim
pobožnim življenjem perzadevajmo njegove ljubezni
in milosti deležnim postati.

4. Če božjo milost pomislimo , naj nas to pre¬
mišljevanje k ponižnosti napeljuje. — Zakaj spo¬
znati moramo, de ne smemo svoji moči ali svojimu
zasluženju perpisovati, ker še nismo pogubljeni,
temuč, de bi bili že zdavnej v nesrečni tovaršiji
zaverženih angeljev, ko bi nas bil Bog po svoji
pravici sodil. Oli kdaj bi se bila že nad nami po¬
trpežljivost nar ljubeznjivšiga človeka vtrudila, ko
bi ga bili le desetino tolikokrat žalili, kot smo se
v Boga pregrešili! In on nam nehvaležnim že toliko
časa zanaša. Zanesel nam je ob času, ko smo hu¬
dobne misli v sebi premetovaJi, kako bi mu tudi v
djanji zopervali; zanesel nam je, ko smo ga s
siabimi pogovori tako rekoč preklinjali; zanesel nam



182
je, ko smo s slabim djanjem njegovi tempelj, kar
smo mi, odsvečevali; zanesel nam je, ko smo že
tolikokrat do dobriga opominovanja gluhe ušesa,
terdovratno serce imeli; zanesel nam je ob času, ko
so se angelji nad našim strašnim prederznjenjem
zavzeli, nad našo gerdo nehvaležnostjo čudili, in
perčakovali, kdaj jim bo Bog vojsknih množic
ukazal, nam po naših delih poverniti; ko so bili
nebo, zemlja in pekel perpravljeni, nas na povelje
nar svetejšiga in vsigamogočniga Boga pokončati.
Njegova neskončna milost nam je še le zanašala, in
nas še clo z brezštevilnimi dušnimi in telesnimi do¬
brotami obdarovala. O kako močni perganjik nas
osramotiti, ponižati, in v ponižnosti ohraniti je tako
premišljevanje! — Usmiljeni pogled Jezusov je Petra
osramotil, ponižal in vedno v ponižnosti ohranil.—
Oh ko bi to tudi per naših sercih spomin v Jezusa
opravil, pač bi enkrat z Davidam veselo porekli:
»Gospodove usmiljenja bom večno prepeval." — »Do¬
bro mi je, ker si me ponižal."

5. Božja milost naj naše serce do hvaležnosti
prebudi, ker je ravno ona, ki nas časnih in večnih
dobrot vdeleži. Kraljevi prerok dobrote božje mi¬
losti tako premišljuje, in svojo dušo k hvaležnosti
obudi: »Hvali moja duša Gospoda, in nikar ne po¬
zabi vsili njegovih dobrot." On našteva božje do¬
brote vsako posebej, in jih s hvalo združi. Hvali
ga a) za odpušanje grehov, ker pravi: „Onje,
kteri ti vse tvoje grehe odpuša." h) Hvali ga za
ozdravljenje slabost, ktere odpušeni grehi za seboj
zapuste: on je: »kteri vse tvoje slabosti ozdravlja."
c) Hvali ga za rešenje od večniga pogubljenja,
blizo kteriga je že bil: on je: »kteri je tvoje živ¬
ljenje od pogubljenja rešil." d) Hvali ga za veliko
drugih milost, s kterimi je bil obdarovan : on je :
»kteri it obilno milost in usmiljenje skaže". e) Hvali
ga, ki mu je želje z dobrotami dopolnil: on je:
»kteri te z dobrotami po tvojih željah obdaruje",
f) Hvali ga za upanje srečniga od smerti vstaje¬
nja: on je: ki te kakor postojno pomladi." — Tudi
sv. Pavel Boga hvali zavoljo njegove milosti: »Jest
se mu zahvalim, kteri me je poterdil, Jezusu Kri-



i83
stusu Gospodu našimu, — ker sim bil poprej pre-
klinjevavic: zdej sim pa božjo milost dosegel". —

Ker je pa nar imenitniši in nar pogiavitniši delo
božje milosti včlovečenje božjiga Sina Jezusa Kri¬
stusa vzrok in studenec vsih drugih del usmiljenja
božjiga, bi torej mogli sledni dan sosebno zato,
kot tudi za vse druge dela milosti Boga perserčno
zahvaliti, na česar nas sama cerkev sledni dan tri¬
krat opomni, kadar zjutrej, opoldne in zvečer zvo¬
niti ukaže v spomin angeljeviga pozdravljenja —
spočetja Device Marije od sv. Duha — in včlove-
čenja Sinu božjiga — ter našiga odrešenja.

6. To, de je Bog do nas milostljiv, naj tudi
nas usmiljene do našiga bližnjiga dela, sicer bi ne
mogli Božje milosti deležni postati. Jezus nas tega
uči rekoč: „Bodite usmiljeni, kakor je tudi vaš Oče
usmiljen; odpustite, in vam bo odpušeno. Zakaj, s
kakoršino mero bote merili, s tako se vam bo
merilo." — Ali niso te besede per toliko ljubez-
njivim nauku od božje neskončne milosti vender
kakor močne strele do sere vsih tistih , kteri v
prepiru, v jezi, v sovraštvu med seboj žive, in
nauka od ljubezni sovražnikov ne razumijo, ali
veliko več dopolniti nočejo? Pa naj jim le bojo,
saj so sami krivi, de jih zadenejo! — Vam pa,
ki imate še serce za sladik jarm Jezusoviga sv.
nauka te le besede na serce položim, in z njimi
znani nauk perporočim : Otročiči, ljubite se med
seboj! Bodite si dobrovoljni! Odpustite si radi ras-
žaljenje; saj mi še večkrat in veliko hujši Boga
žalimo! Odpustite mu, če vam tudi kdo krivico
stori; saj mi še veči krivico Bogu z slednim gre-
ham storimo : naš dolg do Boga je veči v permeri
do krivice, ki jo nam bližnji stori, kot deset tavžent
centov zlata v permeri do sto denarjev! Še clo svo-
jiinu sovražniku nič hudiga ne želite ino ne pervo-
šite, veliko več mu nesrečo odvernite, če je mogo¬
če, in mu dobro storite, kolikor zamorete. Nikarte pa
misliti, de je to moj nauk; nak , to je Jezusovo
povelje do sledniga, kdor želi z njim v nebesih
stanovati in kraljevati; On namreč pravi: „(Mat.
5, 44. 45.) Ljubite svoje sovražnike, dobro jim



184
storite, kteri vas sovražijo, molite za nje, kteri vas
preganjajo in obrekujejo, de bote otroci svojiga
Očeta, ki je v nebesih, kteri da svojimu solncu
sijati na dobre in hudobne, in da dežiti na pravične
in krivične. £t — In kar nas je nar ljubeznjivši uče¬
nik od usmiljenja do sovražnikov z besedo učil, to
nam je s sprelepini lastnim izgledam odkazal. Na
križ perbit v strašnih bolečinah, in grenko zaniče¬
van še svoje suhe usta odpre in z vsahnjenim jezi¬
kam prosi — za koga, ali mar za svoje prijatle,
aposteljne, za svojo mater? Nak, za svoje grozo-
vitne, neusmiljene sovražnike s toliko milimi bese¬
dami prosi: Oče, odpusti jim, saj ne vejo, kaj
delajo! In kolikorkrat po Jezusovim nauku molimo:
Odpusti nam naše dolge, kakor tudi mi odpušamo
svojim dolžnikam“, tolikokrat se spomnimo, de sme¬
mo le takrat od Boga milosti in odpušenja grehov
upati, kadar tudi mi iz celiga serca njim odpusti¬
mo, kteri nas razžalijo, to je, če smo do svojih
nasprotnikov usmiljeni.

XI. lastnost božja:
Bog je nespreminljiv.

Bog je nespreminljiv; on je vekomaj ravno tisti.
Na svetuje vedno spreminanje, lastno je vsim

rečem, vsim stvarem. Kar je svet vstvarjen se štirje
časi leta neprenehama verste. Prijetna pomlad merzlo
zimo prežene, doline in gore, drevje in polje s
svojo praznično obleko ogerne, vse, kar je zimski mraz
osmertil, prebudi, oživi. Pa kmalo je permorana
poletju jenjati, ktero v sad nje cvet zdeluje. Ali
tudi poletje se stara, njegova vročina se ohladi in
njega mesto bolj dolgačasna jesen nastopi, ktera
sad in poljski perdelik pogodi. Potlej pa zemlja
svojo praznično obleko sleče, in stanovanje mrazu
in zimi perpravi. — Enako spreminanje ponavlja
vse druge reči, ubraniti se mu nobena moč ne za-



185
more. Stvar stvar odriva, stvar stvari mesto jenjuje,
prostor daje. Reč se razpade, in nje razpad da
kal za drugo. Močni hrast ? ki je sto in sto let
vetru in zimi, mrazu in vročini v bran stal, začne
s čašama pod težo svojih let pešati, slabeti in
trohleneti, poslednič pa omaga, in se v drob raz-
vali. Njegovi razval pa poživi cvetlice in zeliša;
pa kmalo tudi one vsahnejo. Zver, ki se je s kerv-
jo slabotnih živalic mastila, postane poslednič ko¬
silo drugih žival. — Glejte tako je na svetu vse pod
postavo spreminljivosti, in spreminljivost je nar bolj
nespreminljiva na svetu.

Kakoršina je pa na svetu z vsimi drugimi živimi
in mertvimi stvarmi, de so vedni spreminitvi izdane,
taka je tudi s slednim človekam posebej, s celimi
narodi sploh. Rod je od roda odrinjen, narod na¬
rodu jenjuje, cele ljudstva se iz zemlje pogube, in
druge na njih mesta nastopijo. — Vse omahljivo
pride dete na svet; ne more si življenja ohraniti,
le s stokanjem in s solzami zamore drugih serca
mečiti. Pa kdo bi verjel, de ono, ki si samo še
solze od oči obrisati ni v stanu, močin mož, in v
časih strah tavžentam drugih ljudi postane? Ali kdo
bi tudi verjel, de njegovi moči, časti in njemu sa-
mimu zadnja ura bije? Njegovo obličje omedli, nje¬
gove oči obstoje in steklene postanejo, roke in noge
mu odpovedo, beseda mu zastoji, —- in dano bo
zdej njegovo truplo strohljivosti in červam v jed.
S čašama pa se še clo njegov spomin zgubi. Oh
le koliko velikanov in mogočnih je že nekdajne čase
živelo; pa zdej ni več njih, in ne njih sledu! In
čez majhno let se bo tako od imenitnežev zdajnih
časov govorilo. — Spremenitev je delež vsih stvari,
vsih ljudi.

Ali spreminljivosti ne ugledamo le s telesnimi
očmi na vidnih rečeh, temuc jo skušamo tudi od
znotraj v nevidni duši, če se do nje s premišlje¬
vanjem podamo. — Misli, sodbe, sklepi, nagnjenja,
vesele in žalostne, prijetne in grenke občutenja se
v nas bolj naglo kot lepo in hudo vreme spreminajo.
Kar človeka v otročjih letih mika, ga mladenča več
ne veseli, kar ga mladenča veseli, se mu možu ne



186
perleže, po komur si mož perzadeva, se mu na
starost nekako pergraja. — Kar ravno zdej terdno
sklene, po pretečeni uri zaverže. — Ravno se ves
na pot pobožnosti poda, ali le prehitro ga mični
greh, kterimu se je za večno odpovedal, na se
potegne. — Kar danas s toliko vnemo zida, jutri
podera. — Zdaj komu toliko zvesto prijaznost obe¬
ta, in se zavolj nje srečniga šteje, pa ob kratkim
se mu serce vse oberne, in njega, ko ga je ravno
prijatla imenoval, čertiti začne, in ga še poznati
več noče.

Kaj se pravi : Bog je nespreminljiv?
Človek in dela njegovih rok, zemlja z vsimi

stvarmi, vse, vse je pod postavo spreminljivosti,
nobena reč nima obstoječnosti na svetu. Sam stvar¬
nik je v teh, med temi in nad temi vedno spremin-
ljivimi, vedno ponovljenimi rečmi zmeraj tisti veliki
nespreminljivi Bog. To se reče: V Bogu, v kterim
so vse nar boljši lastnosti od vekomaj neskončno
popolnama, se ne da nič ne zvikšati, in ne zmanj¬
šati, in ne premeniti, temuč v njem vse, kar njegovo
bitje, ali njegov um, ali njegovo voljo zadene,
ravno tako popolnama večno ostane, kakor popol¬
nama je od vekomaj in zdaj; per njem ni sence
spremenjenja. — Njegovo bitje je večno, čistoedino,
duhovno, neomejeno, vsigapričijoče; nad njim ne
more ne čas, ne prostor, ne druga moč ali sila nič
prenarediti, zmanjšati ali zvikšati. — Njegov um
je vsigavedin in narmodrejši; ne da se mu nič več
perdjati, nič odvzeti. —- Njegova volja je vsiga-
mogočna, neskončno sveta, pravična, dobrotljiva,
milostljiva, resnična in zvesta, vsa popolnama, ne
zamore se v ničimur nič narasti, nič upasti: in po
tem takim on od vekomaj in na vekomaj zmeraj
ravno tisti ostane.

Iz česa se spozna , deje Bog nespreminljiv ?
Naša lastna pamet nam božjo nespreminljivost

zložno iz tega, kar je Bog, spričuje. Bog namreč
je neskončno^ popolnama bitje, in ravno zato ne more
nad njim nič spremenjeniga, nič zvikšaniga, nič



187
zmanjšaniga biti, ker sicer bi on Bog ne bil. Zakaj,
ko bi se k njegovi popolnosti kaj zamoglo perdjati,
bi pred perdjanjem še ne bil neskončno popolna-
ma, in torej tudi ne Bog. Ko bi se pa od njegove
popolnosti kaj odvzeti zamoglo, bi prejenjal ne-
skočno popolno bitje, in torej tudi Bog biti, ker bi
bila pomanjkljivost nad njim. Kot se pa v Bogu
ne da nikdar pomanjkljivosti misliti, ravno tako se
ne da v njem misliti spreminljivosti, kar sv. Jakob
lepo izgovori rekoč: „(Jak. 1,17.) Vsaki nar boljši
dar, in vsako popolno podarilo je od zgorej doli,
in pride od Očeta luči, per kterim ni spremenjenja,
tudi ne sence kakšniga preobračenja.“

Kako še naša pamet božjo nespremen¬
ljivost pričuje ?

Kaša pamet božjo večno nespreminljivost iz
božjih lastnost pričuje. Le poslušajmo.

Človek se spreminja po telesu: z leti raste,
z čašama močnejši perhaja: na starost njegove moči
slabe, on peša in zadnjič umerje. Kakor je pa člo¬
veško telo, tako so tudi vse druge telesne reči na
svetu spreminljive, kar smo slišali že od začetka
tega nauka, in kar sledniga skušnja uči. — Bog
pa je čistoedini, nerazdeljivi duh; ki ni nič teles-
niga, in torej tudi nad njim nič spremenjeniga biti
ne more.

Koga pa človeka spreminja? Spreminja ga čas,
na kteriga je navezan, kteri mu kot hitri potok,
kot leteča ptica naprej hiti. — Bog je pa, kar še
vidili bomo, večin in ni na čas navezan, temuč je
zunaj vsiga časa, tako de ni per njem ne memo
tekočiga časa, ne pretečeniga, ne prihodniga, am¬
pak le vesolna pričijoča večnost, ali večna pričijoč-
nost, zavoljo ktere ravno nič nad njim čas prena-
rediti ne more, kot nad s čašam omejenim člove-
kam, vali nad drugimi stvarmi.

Človeka in druge vidne stvari spreminja tudi
ptuja moč, sila ali oblast. —■ Bog je pa vsigamo-
gocin: nezmerin v svoji moči in oblasti, ne pozna
sunaj svoje nobene druge moči in oblasti; zakaj
sledna moč je le od njega, vse stvari imajo le po-



188
sojeno moč in oblast, in le toliko, kolikor jim je on
da. Ktera moč se mu bo tedaj vstavila — ktera nad
njim kaj premenila ?

Človek se spreminja po duši, če nje moči po¬
mislimo. — S svojim urnam, kteri je v otročjih letih
kot z omotico obdan, od leta do leta po podučenji,
skušnji in lastnim premišljevanji če dalje bolj pravo
in napčino, dobro in slabo, pridno in škodljivo spoz¬
nava, to je, človek zmeraj razumniši in modrejši
postaja, in ravno to, ker je človek če dalje raz-
umnisi, kaže njegovo spreminljivost. — V Bogu pa
ni taka. Vsigavedin in nar modrejši je od vekomaj,
od vekomaj sledno reč, kakoršina je sama na sebi,
in v koga služi, brez zmote in natanko pozna, torej
ne more ne razumniši ali modrejši postati, ne zmotjen
biti: on je tedej po svojim umu zmeraj ravno tisti.

Naša duša ima zraven uma tudi prosto voljo,
po kteri zamore spoznano dobro ljubiti, in napčino
sovražiti. Vender človek v časih dobro opusti, in
stori, kar se mu dostikrat bolj perleže-, slabo. Če
pa dalj svoje zmote ne spozna in ne poboljša, to¬
liko slabejši in hudobniši perhaja. Ali, če dobro dela,
mu je dobro če dalje prijetniši in ložej storiti, in
kolikor več dobriga stori, toliko bolj se tistiga per-
navadi; njegova volja je zmiraj boljši, on postane
pobožniši in svetejši. Tako je človek po svoji volji
ali zmeraj slabši, ali zmeraj boljši, in torej spre¬
menljiv. Bog je pa od vekomaj nar svetejši bitje,
ki sledno še tako majhno dobro ljubi, in sledno še
tako majhno hudo sovraži, tedaj se njegova volja
ne da prenarediti, in on je nespreminljiv.

Po teh lastnostih, ker je Bog zgol Duh, večin,
vsigamogočin, vsigavedin ; neskončno moder in svet,
nam naša pamet pričuje, de je Bog, kar njegovo
bitje, ali um, ali voljo zadeva, večno nespremenljiv.

Kaj se iz tega izhaja, ker je Bog po
svojini bitju, po svojim umu, in po svoji volji
večno nespremenljiv ?

Iz tega izvira, de je Bog tudi v svojih mislih,
sklepih in sodbah, v ljubezni in sovraštvu večno
nespreminljiv. — Sv. Pavel pravi: „dokler sim še



189
otrok bil, sim govoril kakor otrok, sim mislil kakor
otrok, sim umel kakor otrok. Kadar sim pa mož
postal, sim opustil, kar je otročjiga.“ Taka je s
človekam: spremenjenje telesa, leta, opravila, družbe,
poduk, premišljevanje, skušnja in več druziga v
človeku drugačne pa le drugačne misli, občutenja,
želje, nagnjenja, sodbe, sklepe, ljubezin ali sov-
ražtvo prebudi. Kar je nekdaj želel, mu zdej sko-
rej več na misil ne pride; kar je nekdaj poterdil,
zdej zametuje, kar je nekdaj delal, zdej podera;
kar je nekdaj ljubil, zdej sovraži; kar je nekdaj
sovražil, zdej ljubi. In tako pridejo v človekovo
serce kesanjej stud, jeza, maštovanje, pa tudi usmi¬
ljenje , dobrotnost, i. t. d. Per Bogu pa ni tako:
Ker je on po svojim bitju, po svojim umu in volji
večno nespreininljivi, zato so v njem njegove misli,
sklepi, sodbe, ljubezin in čertenje nespremenljivi.
On je večno ne bo prevergel, ktero je poterdil; on
ne bo na vekomaj ljubil, kar je zmeraj zavergel;
on ne bo na vekomaj ne od svoje besede, ne od svoje
sodbe odstopil. „Nebo in zemlja bosta prešla, nje¬
gove besede pa ne bojo prešle“, se ne bojo pre-
menile. — Per njem ni kesanja, ne omahljivosti,
ker ni noviga spoznanja. . .

Ali nam tudi sv. pismo božjo nespre¬
menljivost oznanuje?

Ko so si narodi in ljudstva starih časov po svoji
glavi zdej dobrovoljne, zdej čmerne, zdej prijazne,
zdej sovražne, po sebi vse spremenljive, omahljive
in mnogim slabostim in nagnjenjem vdane bogove,
zmišljevali, je Izraeljevo izvoljeno ljudstvo svojiga
ediniga živiga Boga že večno nespremenljiviga spoz¬
nalo. Poslušajmo Davida: „(Psl. 101, 26, 27.j
Ti o Gospod! si zemljo v začetku vterdil, in nebo
je delo tvojih rok.“ Ono bo minulo, ti pa ostaneš ;
vse se bo kakor oblačilo postaralo , ti pa ostaneš
ravno tisti, in tvoje leta ne bojo nikoli prešle.“ —
„Gospod stori k nič svete nevernikov: on zaverže
misli ljudstev, in zaverže sklepe poglavarjev. Go¬
spodovi sklep pa ostane na vekomaj: in misli nje-
goviga serca od roda do roda.“ YT bukvah pripo-



190
vest se bere: „(Prip. 19, Sl.) V sercu človeko¬
vim je dosti misel: Gospodova volja pa stanovitna
ostane." Po Malahiju se Bog sam nespremenljiviga
oznani rekoč: j,([Mal. 3, 6.) „Jest sim Gospod, in
se ne spremenim."-

' V novi zavezi jo sosebno umevno sv. Jakob iz¬
govori rekoč: „(Jak. 1, 17.) Per Bogu ni spre-
menjenja, in ne sence kakiga spreobračanja."

Če je Bog nespremenljiv , kako je sv.
pismo zastopiti, kadar od božje jeze od bož-
jiga sovraživa , maštovanja , kesanja, usmi¬
ljenja govori?

Resje, de jeza, sovraštvo, maštovanje, ke¬
sanje, usmiljenje in sledna strast človeka spremeni,
ker ga iz njegoviga navadniga stanu v neki nena¬
vadni stan prestavi, njegovo serce gine, njegovo
zaderžanje, djanje in nehanje prenaredi. Ko bi te
besede na Boga obernjene, njemu tudi res tak ne-
navadin stan kot človeku perlastile, in nad njim
take občutljeje kot nad spremenljivim človekam od-
kazovale, bi bil on, kaj pa de, kot koli človek spre-
minljiv. Ali prepričali smo se dovelj od njegove
nespremenljivosti. Kar pa v sv. pismu izgovorjene
in poprej imenovane besede zadene, si moramo mi¬
sliti , de so le po človeško rečene imena božjih
lastnost. Jeza in sovraštvo božje torej pomenita
neskončno svetost, ktera ima večni stud; večno ne-
voljo nad greham. Maštovanje božje pomeni nje¬
govo pravico nad nespokornimi grešniki. Kadar
sv. pismo reče, Bog se je pokesal, de je človeka
vstvaril, so te besede tako vzeti: Nar svetejšimu
Bogu se je nad vsepopačenimi in nespokornimi ljudmi
ob času Noeta silno studilo, in jih zato nič več
na zemlji prenesti noče. Usmiljenje pomeni njegovo
milost, po kteri v resnici poboljšanim grešnikam
grehe odpuša, gnade deli.

Ker je Bog v svojih sklepih kot v svojim
bitji nespremenljiv, po cimu je po tem naša
molitev , ali druge dobre dela , ker nič nje¬
govih sklepov ne prenaredi?



19i
Ako ravno je Bog v svojih sklepih, kot v svo¬

jim bitji večno nespremenljiv, ako ravno ne zamo-
remo naredb večno nespremenljiviga in nar modrej-
šiga Boga, kakor per spremenljivih ljudeh, s proš¬
njami in zdihovanjem prenarediti, vender misliti ne
smemo, kot de bi prava, dobra molitev prazna ali
nerodovitna bila. Zakaj zraven tega, de prava mo¬
litev naše misli na Očeta nebeškiga oberne, kteri
vse po svoji neskončni modrosti in dobroti ravna,
in nas že zato ob hudim času, v nesreči in terp-
Ijenji s tolažbo in serčnim pokojem navda; zraven
tega, de nam pogled naših misel na obilno plačilo
na uni strani groba v sveti vojski potrebno serčnost
podeli: si mi tudi ne smemo Boga po lastnosti sla¬
botnih ljudi domišljevati, kot bi per njem kak pre¬
tečen, ali prihodin čas bil; tavžent let je per njem
po besedah sv. Petra, kot en dan. Vsi daljni pre¬
tečeni vsi daljni prihodni časi s svojimi zgodovi¬
nami so njemu večnimu in vsigavednimu gola priči—
jočnost. Torej se on ne navezuje per svojih sklepih
le na posamezne dela, de bi on namreč svoje sklepe
predeloval, kakor se mi v svojih dobrih ali slabih
delih spreminamo : nak! temuč on vsigavedin, per
kterim ni razločka časa, temuč le gola pričijočnost,
vse naše molitve, dobre dela, vse naše djanje in
nehanje v svoje svete sklepe tako sprejemlje, de
jih v celino vsiga našiga življenja postavlja, potlej
pa ceno in vrednost vsiga našiga življenja skupej
presodi, in po svoji pravični sodbi nespremenljivi
sklep stori. Tedej per taki nespremenljivosti božjih
sklepov niso naše molitve in dobre dela nerodovitne,
temuč sledna dobra molitev, sledno dobro delo služi
celino našiga šivljenja Bogu prijetniši storiti, nje¬
govo pravico na dobri sklep oberniti, kteri se večno
prenarediti ne da, ako ravno je vse to per Bogu
že pričijoče, kar je nam še le prihodno.

Cimu naj vemo , de je Bog nespremenljiv ?
1. Ker je Bog včeraj in danas, in na vekomaj

ravno tisti večno nespremenljivi, torej le vanj
svoje edino, močno zaupanje stavimo. Oh kolika
nespamet bi bila sicer se na človeka, ali kako



192
drugo stvar zanašati; zakaj vse je minljivo, vse
spreminljivo , kar je časniga, in — s časnim tudi
ljudje! Danes so nam prijazni, pa kmalo nam slabo
žele, in sovražno do nas mislijo. Danes nam po¬
moči obetajo, pa kmalo se svoje obljube kesajo, in
svojo besedo nazaj vlečejo. Danes se še prijatel
na svojiga imenitnišiga prijatla, otrok na svoje sta-
riše zanaša, ali kmalo jim jih smert odvzame, in z
njimi dostikrat tudi časno srečo. Danes se še na
svoje zdravje zanašamo, pa kako kmalo nam kaka
bolezin tudi to nar vikši dobroto odvzame! Ravno
taka je s pozemeljskim bogastvam. Še se danes
nespametni zavolj njega prevzetno napihuje, ali ne¬
sreča pride, in odvzame mu malika njegoviga serca,
in ga v revšino prestavi. — Njemu le samo ne
more nikdar spodleteti, kdor v Boga zaupa; zakaj
večniga, in večno nespreminljiviga si v svojo pod¬
poro odvoli. Pač prav zatorej sv. pismo govor/,
ker pravi: „(Psl. 124,1.2.) Kteri se na Gospoda
zaneso, (stoje) kakor gora Sion; kteri (v Jeruza¬
lemu) prebiva, ne bo premaknjen vekomaj. — Ka¬
kor leže hribje okoli Jeruzalema, tako je Gospod
okoli svojiga ljudstva od zdej in na vekomej“. In
ako ravno ga težava zadene, stiska obda, si krist¬
jan zna s to lastnostjo serce potolažiti, ker se
spomni, de je Bog vedno gola nespremenljiva lju—
bezin, ktera ni nič manjši, če hude, kot, če dobre
čase pošilja, ktera je ravno tako ob viharju in hu¬
dim vremenu, kot ob jasnim dnevu, ktera neprene-
hama z modrostjo združena vse po svetu obrača.

2 . Bog je nespremenljiv — perzadevajmo si tudi
te božji lastnosti podobnim postati, to je, naše misli,
naše želje, naše perzadevanja, naši sklepi naj so
nespremenljivo dobri in sveti; v dopolnjenji božje
volje bodimo nepremakljivo stanovitni, ne pa ko
terstje, ki se da od vetra sem ter tje majati. In
kaj bi nam tudi res pomagalo, ko bi bili zdej gorki,
zdej merzli, danes polni gorečnosti za dobro, jutri
zopet mlačni in len/, kmalo hitri dobre sklepe sto¬
riti, kmalo hitri storjene zopet prelomiti? Naša vo¬
lja ali naše serce naj je vse in nerazdeljivo, pa
zraven stanovitno Bogu'vdano; le stanovitni so res-



193
nično pobožni, le stanovitnim do konca je krona
obljubljena. Sledno omecovanje, sledna omahljivost
je Bogu zoperna in dobre občutljeje, ter serce slabi.
— Torej je že Elija prerok toliko skerbno Izraeljce
zavolj nje svaril rekoč: „Doklej bote omahovali v
obe plati? Če je naš Bog Bog, deržite se njega
samiga, če je pa Bal Bog, primite se Bala.“ —

Zavoljo tega si perzadevajmo, sami sebe skerbno
premagovati, skušnjavo precej v začetku zadušiti,
z dobrimi deli, s poštam, milošnjo , z molitevjo in
s preserčnim zdihovanjem Boga gnade stanovitnosti
prositi.

3. Bog je nespremenljiv — ven in ven eno in
ravno tisto čerti in sovraži, to je on je večno svet
in pravičin. Torej se nikar ne motimo, ako ravno
vidimo ljudi okoli in okoli sebe greh dopernašati,
kakor de bi to morde božje zapovedi kaj slabilo,
ljudi v grehu izgovarjalo, ali greh zmanjševalo.
Nak! Bog je nespremenljiv, in nespremenljiva tudi
njegova postava. Ob času Noeta so vsi tavženti
ljudi zunaj osmih v grehu zakopani bili, pa zato se
ni dal Bog permorati, kaj od svoje svetosti, od
svoje pravice prejenjati. Ravno taka je bila ob
času Lota, ko še na Sodomski zemlji ni bilo deset
pravičnih, vender ni noben izgovor nikogar iz¬
govoril. — Kar je bilo pred njegovim presvetim
obličjem nekdaj prav in dobro, je še zdej ravno
tako prav in dobro — kar je bilo nekdaj slabo in
krivično, je ravno tako še zdej.

4. Bog je nespremenljiv — to naj nas z vese¬
ljem navdaja, ker ne služimo kakimu čmernimu go¬
spodu , de bi ga časi ali ure spreobračale. Brez
strahu bodimo, dopadli mu bomo, če smo dobri, ako
ravno bi nas svet zaničeval, dopadli mu bomo zdej
in večno, če se od dobriga ne premaknemo. •— Pa
tudi s sv. straham naj nas ta misel napolni: če smo
z greham ognjušeni, ne pomaga ne čast, ne bo¬
gastvo, ne stan, ne nobena oblast, nas njemu do¬
padljive storiti, dokler nismo od greha očišeni in
oprani.

5. Ravno leta lastnost naj nas tudi še uči, de
Bog večno nespremenljivi večno spremenil ne bo



194
svojih pravičnih sodb, ki jih po smerti sledniga
človeka stori, ki jih čes hudobniga v njegovo po¬
gubljenje, čez dobriga v njegovo izveličanje izgo¬
vori. — In kako, ali nas mar ne bo ta misel od
vsiga greha močno zavračevala? Misel, de ne more
večno Nespremenljiviga ne prošnja, ne solza, večno
nar hujši terpljenje omečiti; ne milošnja, ne posti,
ne nar svetejši daritev sv. maše, in nič, kar živi
za nas opravlajo, od njegoviga pravičniga izreka
odverniti? Ali nas mar ne bo ta misel močno k do-
brimu spodbadala, če se spomnimo, de ne bo nobena
spremenitva več samogla srečniga blagor zmanjšati,
njegoviga veselja skaliti, in njegoviga zveličanja
pogreniti? Res, Bog sam je pravičnimu plačevavic in
plačilo, on mu je nezmerni blagor in zveličanje, in
ker je večno nespremenljiv, torej je tudi blagor in
zveličanje pravičniga večno nespremenljivo.

XII. lastnost božja .
Bog je večin.

Bog je večin: je vselej bil, je, in bo vselej.
Kako vemo , de je Bog večin ?
Bilje čas, ko ni bilo nobene vsih reči, ktere

zdej okoli sebe po zemlji, in nad seboj na nebu
vidimo. Ni bilo ne človeka, ne angeljev, ni bilo
ne zemlje, ne neba, ne sveta. Vse reči so svoje
bitje s čašam zadobile: vse imajo svoj začetik;
Bog jih je vstvaril: „(1. Moz. i, i.) V začetku je
Bog vstvaril nebo in zemljo." Ker je Bog nebo in
zemljo vstvaril, je bil torej že, ko še ni bilo neba
in ne zemlje, tedej že, £o še ni bilo nobene reči
ne na nebu, in ne na zemlji, torej že poprej kot svet,
ker sicer bi ne bil on neba in zemlje, ali sveta vstva-
riti zamogel. Bil je sam, ker se je vse le po njem
začelo; bil je tedej pervi. Torej mu ni nihče bitja ali /
začetka dal, temuč ga sam iz sebe ima. Misliti pa,



195
de bi bil Bog sam sebe kdaj vstvaril, bi bilo ne¬
spametno, ker sicer bi bil mogel prej moč imeti,
predin je bil, kar pa ni misliti mogoče. Tako tedej
nam že pamet pi’iča, de Bog nima ne začetnika, ne
začetka, de je vselej bil, de je sam od sebe od
vekomaj.

De je on še zdej, kteri je sam od sebe ve¬
komaj, nam vse stvarjene reči oznanujejo. Vse so
v lepim redu, kot so bile pred tavžent in več tav-
žent leti; solnce, luna, zvezde in stvari na zemlji.
Neka vsigamogočna roka, ktera jih je vstvarila, jim
moč daje, in jih v lepim redu ohrani. O ko bi ta
roka bila opešala, ali prejenjala, bi vse poginilo,
vse bi se v pervi nič povernilo. — Tako nam pamet
božje zdajno bitje močno pričuje in terdi.

Vidimo na dalje, de na svetu clo nobena reč
obstoječe stanovitnosti nima. Rod rodu mesto je-
njuje, in prostor daje. Cvetlica vsahne, drevo stroh-
leni, smert konča sledno živo stvar, tudi naše telo
bo omagalo, se v grob položilo, se v prah zdro¬
bilo. Le tako dolgo bo solnce sijalo, tako dolgo
bo luna svitila, tako dolgo bojo zvezde blesketale,
dokler bo Bog hotel. Zakaj njegova je moč, on
jo po svoji previdnosti in modrosti stvarem le po-
sojuje, on je Gospod vsih reči, on vse obderži in
ohrani. Če on hoče, de reči prejenjajo, prejenjajo
per te priči vse, in jih je konec. Ni ga tedej bitja
vsigamogočniga zunaj Boga, ni ga bitja, de bi dru¬
gačno kot od Boga posojeno moč imelo. Ktera moč
je torej v stanu storiti, de bi Bog biti prejenjal:
Pamet nam na to odgovori: Bog ne bo imel konca,
ne bo nikdar prejenjal biti. — Bog bo vselej, ker
ni moči čez njega.

Ker pa Bog nima začetka, temuč je vselej bil,
ie zdej, in ne bo imel konca, temuč vselej bo, se
imenuje večin.

Kako nam sv. pismo Boga večniga ozna-
nuje ?

Tudi sv. pismo nam Boga večniga oznanuje.
Že Abraham je Boga imenoval večniga. „(X Moz.
21 , 33.) Sasadil je gojzd v Berzabeji, in je tam

13«



496
klical v ime Gospoda večniga Boga." — Bog se
Izraeljcam sam sebe večniga oznani. Bog ukaže
Mozesu do Faraona iti, in njegovo ljudstvo, Izra-
eljeve otroke iz Egipta izpeljati. Mozes je djal
Bogu; „(11. Moz. 3, 13. 15.) Glej jest grem do
Izraeljevih otrok, in jim porečem: Bog vaših oča-
kov me je do vas poslal. Če mi poreko: Kako mu
je ime? Kaj naj jim rečem? Bog pravi Mozesu:
Leto povej Izraeljevim otrokam: Gospod, Bog va¬
ših očakov, Bog Abrahama, Bog Izaka, Bog Jakoba
me je do vas poslal: leto je moje ime na vekoma,
in leta je moj spomin od roda do roda." Po Izaiju
zopet tako govori: „(Izai. 41, 4.) Jest Gospod
sim nar pervi in nar zadnji." — Nar vikši, kteri
prebiva v večnosti, in jo napolni. 1' Posebno lepo
David Boga večniga prepeva: „(Ps. 89, I. 2.)
Gospod! ti si bil od roda do roda naše pribežališe.
Predinj so gore postale, in je zemlja, in je svet
stvarjen bil, si ti Bog od vekoma do vekoma."

V novi zavezi nam ga Sin božji in njegovi sv.
aposteljni ravno tako večniga oznanujejo. Jezus
pravi, de poreče enkrat izvoljenim stoječim na nje¬
govi desnici: „(Mat. 25, 34.) Pridite žegnani mo-
jiga Očeta! posedite kraljestvo, ktero vam je per-
pravljeno od začetka sveta." — Od začetka sveta
toliko pomeni, kakor bi rekel: Še predin je bilo kaj
stvarjeniga — pred stvaritvo sveta — aii od veko¬
maj. Ker je tedej Bog izvoljenim od vekomaj pre¬
srečno kraljestvo v njih stanovanje perpravil, je
tudi on večin, in ni imel začetka. Per ravno te per-
ložnosti, ko Jezus od posledne sodbe govori, reče:
„(Mat. 25, 46.) Hudobni bojo šli v večno terplje-
nje, pravični pa v večno življenje." Bog bo ne-
spokorne grešnike večno kaznoval, in on bo pra¬
vične večno plačeval; tedej ne bo imel konca, on
bo večin.

Sv. Pavel imenuje Boga v listu do Rimljanov
večniga. In sv. Janez pravi v skrivnim razodenji,
ktero mu je Bog dal rekoč: „Jest sim («) pervi in
(a.) zadnji, začetik in konec, kteri je bil, in kteri
bo prišel, on vsigamogočni."

Opomniti mi je še per te perložnosti, de Bogu,



197
kteri je nad vse čase in prostore, neskončno vikši,
ne teče tako čas, kot pa nam v času rojenim in na
čas navezanim ljudem. Per Bogu, ki je večin, ni
nikoli včeraj, nikoli pred enim letam, nikoli pred
sto, nikoli pred tavžent leti; per Bogu ni nikoli
jutri, nikoli čez eno leto, nikoli čez sto, nikoli čez
tavžent let: per Bogu ni nič pretečeniga, nič pri¬
hodnja, temuč vse je njemu zdajno, kar se nam
pretečeno in prihodno zdi; per njem ni druziga
časa, kot pričijočnost sama; per njem ni dru¬
ziga števila let, kot gola pričijoča večnost. Vsi časi
so pred njim odgernjeni, nad vsimi je on neskončno
vikši. Njemu milijonov in milijonov let še toliko ni,
kot bi z očmi trenil. Tudi to visoko in častito mi¬
sel od božje večnosti imajo bukve sv. pisma. David
toliko lepo prepeva: „(Ps. 89, 4. 101, 25.— 28.)
Tavžent let je pred teboj, kakor včerajšni dan, kteri
je pretekel." — Tvoje leta so od roda do roda. Ti
o Gospod si zemljo v začetku vterdil: in nebo je
delo tvojih rok. — Ono bo minulo, ti pa ostaneš;
ono se bo vse kot oblačilo postaralo. Ti ga boš kot
ogrinjalo premenil, in bo premenjeno. Ti pa ravno
tisti ostaneš, in tvoje leta ne bojo nikoli prešle. In
sv. Peter pravi: „(11. Pet. 3, 8.) Preljubi! samo
to dobro vedite, de je per Gospodu en dan, kakor
tavžent let, in tavžent let, kakor en dan." —

Cimu naj vemo, de je Bog večin?
Vsigamogočni Bog je človeka iz nič vstvaril,

in on neskončno dobrotljivi ga je po svoji podobi
vstvaril: storil ga je deležniga svoje večnosti, ker
mu je dal neumerjočo dušo, ktera živi, desiravno
truplo umerje, in bo celo večnost živela. Torej
skerbno poslušajmo silno imenitne, tehtne, in zve-
ličanske nauke, ki se nam iz te lastnosti božje, de
je Bog večin, izhajajo; sprejmimo jih z obema
rokama trezniga premišljevanja, in jih na svoje
življenje obračajmo.

1. če vam smert vašestariše, ali otroke, brate
ali sestre, moža ali ženo, prijatle ali znance po¬
bere, od vaše strani odterga, naj vam je ta misel
v tolažbo: Bog je večin, on je vaše ljube iz te



198
doline solza rešil, jih je prestavil na bolj srečin
kraj, in tudi vas bo prej, ali potlej k sebi poklical.
Tam v njem večnim jih bote zopet našli, tam se
bote z njimi v novic zedinili, kjer ne bo nikdar
več ne ločitve, ne smerti, temuč večno življe¬
nje, zakaj Bog je večno življenje, in njega gle¬
dati, njega vživati, je večno živeti. Sv. Gregor
pravi: „(Greg.) Ker bomo njegovo natoro gledali,
bomo iz našiga spremenjenja rešeni in v večnost
prestavljeni. Y njem se bomo spreminili, ko ga
bomo gledali. Smerti ne bomo imeli, ko bomo vidili
življenje. Peršli bomo iz svoje spreminljivosti, ko
bomo vidili nespreminljivost. Ne bo per nas stroh-
ljivosti, vko bomo vidili nestrohljivost.

2. če vam stariši ali dobrotniki umerjejo, in njih
smert vaše serce pobije, s žalostjo in skerbjo na¬
polni , spomnite se, de je vaš nebeški Oče večin:
bodite potolaženi, on, ki je vaš nar boljši, nar lju—
beznjivši Oče, ki toliko dobro z vami misli, toliko
za vas skerbi, on vedno živi. Le nikar ga z greham
ne žalite, temuč dopolnite zvesto njegovo voljo, in
on bo vedno z vami, vas bo varoval in s potrebnim
obdaroval. Z Davidam k njemu zdihujte: „(Ps. 56,
2.) Usmili se me o Bog! usmili se me: zakaj moja
duša se na tebe zanese. V senci tvojih perut ho¬
čem jest spati."

3. Bog je večin: on, obilnost in popolnamost
nar vikši sreče, nar čistejšiga zveličanja, on ki je
pravičnim Studenic nar siadkejšiga veselja: vedno
živi. — Iz tega premišljevanja se učimo vse časne
še tako britke težave voljno terpeti, in si v njih
mirno serce ohraniti. Saj tukaj vse le kratik kratik
čas terpi, vse hitro kot memo gredoča senca pre¬
teče. Kratik čas so terpele martre preganjanih
kristjanov, zaničevanje svetnikov, ojstrosti spokor¬
nikov: o koliko nezmerno, neskončno in večno je
pa zdej v Bogu njih povračilo! Le spomnimo se
besedi sv. Pavla, rekočiga: „(Rimlj. 8, 18.) Za¬
kaj jest vem za res, de terpljenje zdajniga časa
ni vredno prihodnje časti, ktera bo nad nami raz-
zodeta." — Ni je težave, ne bolečine, ne nadloge,
kakoršne in še hujši bi že kdo ne bil terpel, kot



199
je naša." „(1. Kor. 2, 9.) Vender pa še ni nikogar
oko vidilo, nikogar uho slišalo, nikogar serce oku¬
silo , kar je Bog njim perpravil, kteri ga ljubijo."
— Torej modri Salomon pravi: „Pravični ne bo ža-
lostin, kar koli se mu permeri." In sv. Gregor
papež spozna: „Kdor ima želje po večnosti, ga ne
povzdvigne sreča, in ga nesreča ne podere, ker
nima na svetu nič, kar bi želel, in nič, kar bi se
od sveta bal."

4. Naše življenje je vedna vojska, ako hočemo
dobro, pobožno Bogu dopadljivo živeti. Le s tru-
dam, premagovanjem in lastnim zatajvanjem se čed¬
nosti perdobe, dobre dela dopernašajo, nebesa za¬
služijo. In kdor se bo serčno vojskoval, bo kronan.
Nebeško kraljestvo silo terpi, in silni ga bojo do¬
segli. Če se nam tedej ta sveta vojska težavna in
grenka zdi, le pomislimo, kako povračilo nam je
perpravljeno. Zveličani bojo Boga, njega neskončno
dobroto vživali, in ne le sto ali tavžent let, temuč
večno, zakaj Bog je večin, in ne po času zapore-
dama, kot se na tem svetu godi, temuč vso na en¬
krat jo bojo vživali. Tako premišljevanje nam bo
sledno še toliko težavno vojsko polajšalo, še tako
grenko življenje polajšalo, in med svojim vojskova¬
njem bomo z Davidam klicali: „(PsI. 41,1.2.) Kakor
hrepeni jelen po merzlili vodah, tako hrepeni moja
duša po tebi o Bog! Žejna je moja duša Boga,
živiga studenca. O kdaj bom peršel, in stopil pred
božje obličje"? — „(Psl. 26, 4.) Le eno prosim
Gospoda, in to želim, de prebivam v Gospodovi
hiši vse svoje dni."

o. Če v dobrim omagujemo, in se v greh na¬
gibamo, naj nas ta misel pred to nar hujši nesrečo
varje, de je Bog večin. Človek greh ali zato stori,
ker si po njem kaj časniga dobička obeta, ali pa,
de bi si z njim kaj hudiga odvernil. Sv. Avguštin
pravi: „(Avg.) Dve reči delajo v človeku greli,
poželjenje, ali pa strah." Če pa s živo vero spre-
mislimo večne dobrote in pa večno hudo, bomo lahko
premagali ljubezin do časnih dobrot, in strah do
časniga terpljenja. Modri pravi: „V vsih svojih
delih se spomni poslednih reči, in na vekoma ne



200
boš grešil/4 Vse časno ni nič v permeri do večniga.
Sv. Avguštin tako uči: „Če ti kdo ponuja podkup-
šino, de bi mu postavim krivo pričeval; in slišiš v
svojim sercu govoriti: „Kaj pomaga človeku, ko bi
si celi svet perdobil, in bi svojo dušo poškodoval? 44
reci: Ne dam se zapeljati, de bi svojo dušo s per-
dobljenjem denarjev pogubil. Če ti pa začne s stra-
liam žugati, ker z obljubo dobička nič ne opravi,
in te ali poškodvati, ali clo umoriti obeta; ker misli,
de kar poželenje ne zamore, bo morde strah opra¬
vil: se spomni besedi: „Ne bojte se jih, kteri truplo
umore, duše pa umoriti ne morejo. 44 Tvoj sovraž¬
nik ti zamore umoriti meso, ti pa, če po krivim
pričuješ, si umoriš dušo. Sv. pismo pravi: „Usta,
ktere lažejo, dušo umore 44 . Se bojiš smerti, boj se
še bolj pekla. Karkoli ti krivičnimu svet obeta, ali
ti zamore dati, kar ti bo Bog dal pravičnimu? Kar
koli ti pravičnimu svet žuga, ali ti mar zamore kaj
storiti, kar ti bo Bog krivičnimu storil? Ali pa ho¬
češ vediti, kaj ti Bog pravičnimu dati misli ? Po¬
slušaj, kaj pravičnimu obljubi: „Pridite vi ljubimo-
jiga Očeta, in prejmite kraljestvo od začetka sveta
vam perpravljeno. 44 Ali želite vediti, kaj bo Bog
krivičnim storil? Poreče jim: „Poberite se v večni
oginj, kteri je perpravljen hudiču in njegovim an-
geljem. 44

6. Vesela je resnica pravičnimu, de je Bog
večin. Da mu tolažbo v vsili težavah, nadlogah, in
stiskah, ga podpera v dobrim in od greha od-
vračuje. Strašna je pa nasprot grešniku. O de bi
mu dušo ozdravila, kot grenko zdravilo bolno telo
ozdravi! Če premislimo, kaj grešnika perčakuje, ko
pride v roke pravičniga in večniga Boga, mora
strah, groza in trepet vse naše oserčje spreleteti.
Čaka ga večna zguba nar vikši dobrote večniga
Boga. S to zgubo ga čaka večno terpljenje vsiga
hudiga; večna ječa, večna trna, večna žeja, večno
grizeči červ, večni trepet, večni jok, večno škri¬
panje z zobmi, večni oginj: in kar se nar hujšiga
misliti more, bo po smerti nanj planilo, bo s smertjo
terpeti začel brez vsiga upanja, de bi bil kdaj re¬
šen, ker je sodnik, mašovavic in kaznovavic večin.



201
Vse te in take terpljenja bojo nespokorni grešniki na
enkrat in ne zapored, ne le sto ali tavžent let, te-
muč neskončno večnost terpeli. Nobena reč ni v
peklenskim terpljenji bolj strašna, kot je večnost.
Strah pred večnim terpljenjem je le tačas dober,
kadar ga Bog iz milosti človeku da, to je zdej v
življenji. Torej ga prosimo zanj, kot nas sveto pismo
zanj prositi uči: „(Psl. 11, 8.) Prebodi s svojim
straham moje meso, zakaj jest se bojim tvoje sodbe.“

7. Premišljevanje božje večnosti nam pozemelj-
ske, časne reči v pravi podobi odkaže, in njih
nečimernost razjasni. Ako ravno bi kdo vse po¬
svetno veselje, bogastvo, vso posvetno čast, in še
na verh veliko let vžival, vender le prej ali pozneji
zadnja pride. Na vse to mu tamkej nič druziga ne
ostane, kot žalostni spomin, deje vse to posedel
in vžival, zdej pa na večno vse zgubil; in ta spo¬
min mu je toliko hujši, kolikor boljši se mu je po¬
prej godilo. Gospodovi prerok premeri takiga človeka
spijočimu, kterimu se sanja, deje veliko bogastvo
našel, kadar se pa zbudi, nima nič v rokah, kar se
mu je sanjalo, de je imel. „(PsI. 75, 6.) Spali
so, in vsi bogati možje niso nič v svojih rokah na-
šli“. Iz pozemeljske sreče, od posvetniga veselja
odtergan bo človek tamkej zdihoval: „(Mod. 5,
8. — 10. 13.) Kaj mi je prevzetnost pomagala?
in bahanje z blagam kaj mi je perneslo ? Vse to je
kakor senca prešlo, in kakor meino tekoči tekar. —
In kakor ladja, ktera po valovih tje splava, in za
seboj sledu ne zapusti. — — — Havno tako smo mi
jenjali biti kmalo po tem, ki smo bili rojeni.“ Torej
so se pravični vselej po večnih neminljivih dobrotah
trudili. Le eno samo so iskali, božje kraljestvo in
njega pravičnost; pozemeljskih reči so se le poslu-
žili kot popotniki, in so jih posedli, si z njimi do¬
bre dela perdobljevati, in drugim pomagati. Abra¬
ham je po veri živel, večne reči je premišljeval,
v obljubljeni deželi je z Izakam živel, in čakal na
izveljčanje. Kadar je Mozes odrastel, ni hotel biti
sin kraljeve Faraonove hčere, izvolil sije rajši z
božjim ljudstvam terpeti, kot pregrešno veselje,
posvetno čast vživati.



202
8. Ta resnica nas tedaj še uči, kako silno kratko

je naše življenje v permeri k večnosti. Pač prav
zato Job oznanuje: „(\Job 14, 5.) Človekovi dnevi
so kratki, število njegovih niescov je odločeno, kte-
riga nihče prestopiti ne more."-„(Job. 9, 25.)
Naši dnevi so hitrejši, kakor tekar; zginejo nam
kot naglo pognana barka, ali kakor postojna, kadar
k jedi leti." In vender koliko imenitin je ta kratik
časik našiga življenja za našo prihodno srečo, za
celo večnost. Kar bomo v tem življenji sejali, bomo
celo večnost vživali. „(Maf. 7, 18. 16.) Dobro
drevo dober sad rodi, malopridno drevo pa rodi ma¬
lopriden sad. Se li bere grozdje s ternja, ali smokve
(fige) z osata?" Nobeniga pretečeniga dneva pa ne
bomo več perklicali, ne perdobiti zamogli, de bi ga v
svoj prid obernili. Torej naj je nam čas zdajniga
življenja svet, svet sledni dan, sledna ura. V po¬
svečenje , v zveličanje svoje duše jih zvesto in
vestno obračajmo. Naj ne bo dobrotljivo opomino-
vanje sv. Pavla per nas brez sadu : „(Ef. 5, 15.16.)
Glejte tedaj, bratje, de varno hodite, ne kakor ne¬
spametni— ampak kakor pametni, poslužite se tega
časa."

XIII. lastnost božja:
Bog je neskončno zveličan.

Bog je sam v sebi neskončno zveličan; sreča in nar
čistejši veselje sta v njem tako popolnama, de se
zraven nič perdjati, nič proč odvzeti ne more.
Iz česa se spozna, de je Bog neskončno

zveličan ?
To vsi z enakim glasam terdimo: Bitje, de je

zadovoljno, srečno zveličano, ne sme biti ne v ka¬
kim pomanjkanji, ne v bolečinah, ne v žalosti. Za¬
kaj dokler nam marsikaj potrebniga permanjkuje nas
kaka bolezin stiska, ali kaka skerb od znotraj gloda,



203
veselje greni, se ve de nimamo vse zadovoljnosti,
miru in zveličanja. Prostost pomanjkanja, bolečine
in žalosti je perva stopnja do prave sreče.

Leto pervo stopnjo prave sreče, kaj pa de, v
Bogu precej ugledamo, če se le na nektere do zdej
izlaganih lastnost ozremo. — Ker je vsigamogočin,
njegova oblast vse obseže, vse premore in zamore,
torej nikdar v kako pomanjkanje ne pride. — Ker
je zgol Duh, ni nobeni bolečini, nobeni telesni te¬
žavi podveržen. Ker njegoviga bitja, kot tudi nje¬
govih sklepov nič spremeniti ne zamore, se do njega
nikdar ne skerb ne žalost ne perbliža. — Res je si¬
cer, de se mu nar svetejšimu nad slednim greham
studi; pa per njem stud ali gnjusenje ni kot per
človeku s kakim nepokojem ali spekanjem združeno,
kakor Job razumno perpoveduje rekoč: „(Job. 35,
6. 7. Ako boš grešil, kaj boš njemu škodoval? In
ako se bojo tvoje pregrehe namnožile, kaj boš zo¬
per njega opravil? — In ako boš pravično delal,
kaj boš njemu dal, ali kaj bo iz tvoje roke prejel"?

Ali je mar bitje že samo zato srečno, ko
je pomanjkanja , terpljenja in žalosti prosto ?

Desiravno je prostost vsiga pomanjkanja,
terpljenja in žalosti že neki poglavitni del sreče, se
vender sama ta prostost še ne sme vsa sreča Ka-
kiga bitja imenovati. Koliko želja še nad vse to
višej sega, in si obeta mir ter zadovoljnost v vži-
vanji marsikake prijetnosti in dobrote, marsikakiga
veselja zadobiti? v to še posebno pametno bitje
svojo srečo stavi.

Kolikero je pa veselje, ali prijetnost ?
Prijetnost in veselje, po čimur vse hrepeni, je

dvojno, je telesno, kakoršno telo po svojih počutkih
vživa, in je duhovno, za kakoršno je le duhovno
bitje perpravno. Človek pa, ki s telesa in duše
obstoji, je za vživanje obojniga perpravin. Med
njima je grozno velik razločik: telesno veselje, naj
že kakoršni počutik koli navdaja, če je še tako
mikavno, je negotovo, spremenljivo, kratkiga po¬
stanka, prejenja, če ne poprej, gotovo s smertjo.



204
Nobena oblast, nobena imenitnost, nobeno bogastvo
ga ne more za zmeraj perderžati. Zraven vsiga
tega ima pa sledno telesno počutsko veselje še to
lastno, de se toliko bolj perstudi, kolikor bolj in
kolikor dalj se vživa. Torej je nar modrejši kralj
vse to nečimernost imenoval. — Vse žlahtniši, vse
čistejši, in zraven obstoječe in večno je pa duhovno
veselje. Nad njim se nihče ne utrudi, njega se nihče
ne prenasiti, ono se nikomur ne perstudi, se nikdar
nihče ne kesa, temuč bolj in dalj ko ga duh vživa,
bolj ga on žejin in lačin vživati poželi. In to ča¬
stito duhovno veselje, ktero se od tod izhaja, de
pametno bitje s svojim urnam če dalje bolj čisto
resnico spozna, s svojini ožlahtnjenim sercam vselej
in povsod za nje glasam hodi, s svojo voljo le do¬
bro ljubi, in si le dobro v djanji spolnovati perza-
deva, ga stori toliko zadovoljniga, srečniga, zve-
ličaniga, kar nobeni jezik izreči, nobeno pero po¬
pisati , nobeni počutik pokusiti ne more. Sledno
telesno še toliko mikavno in prijetno veselje je praz¬
nota, je grenkost v permeri duhovniga veselja. Po¬
slušajmo, kako zložno modri v sv. pismu to veselje
popisuje in povzdviguje: „(TMod. 7, 7. —12. Želel
sim razumnost in sim jo tudi dosegel: sim klical, in
duh modrosti je v me prišel: — In meni je bila ljubši
kakor kraljestva in kraljevi sedeži; in od bogastva
sim sodil, de je nič proti nji. — Drage kamena
nisim nji enake čislal, zakaj vse zlato je proti nji
kakor drobni pesik,in srebro je kot blato proti nji.
Njo sim bolj kot zdravje in lepoto ljubil, in sim
sklenil njo za luč imeti: zakaj nje svitloba nikdar
ne ugasne. — Z njo vred sim pa vse dobro zado-
bil, in nezmerno bogastvo iz nje rok. — In sim v
vsih rečeh vesel bil, zakaj ta modrost je pred mano
šla, in (popred) nisim vedil, de je ona vsih teh
reči mati“.

V čim tedej obstoji neskončno zveličanje
božje ?

Že iz tega, kar smo dozdej od Boga in njegovih
neskončno popolnih lastnost govoriti slišali, se očitno
kaže, de njegovo zveličanje ne obstoji v vživanji



SOS
telesne prijetnosti ali telesniga veselja. Zakaj on,
ki je zgol Duh, nad vse čase in prostore nezmerin,
je neskončno vikši nad vsimi spremenljivimi in min¬
ljivimi prijetnostmi, nad vsim, kar telesne počutke
mika. Do njegoviga izveličanja nič ne perpomore
nobena telesna lepota, ktera se s čašama v gnju-
sobo spremeni'; nobena prijetnost kake jedi ali pi¬
jače, ktera dostikrat stud, bolečino in bolezni za
seboj zapusti; nobeni lepi glas, ki se kar na en¬
krat v višavi zgubi; nič taciga njega čistoduhovno
bitje ne mika in ne veseli. Njegovo neskončno zve¬
ličanje obstoji' le v nar čistejšim, v nar žlahtnišim,
v večno stanovitnim duhovnim veselji, ker je on
Bog sam goli Duh. To veselje je pa brez vse po¬
manjkljivosti , kot so njegova dobrota, njegova le¬
pota , vse njegove lastnosti brez vse pomanjkljivo¬
sti. On se namreč samiga sebe brez mere in meje,
torej neskončno popolnama spozna, in ravno ta nje¬
gova neskončna popolnost je večni studenec njego¬
viga zveličanja. On ima neskončno popolni um,
kterimu ni clo nič neznaniga, nič zagernjeniga. On
ima nar boljši voljo, ktera vselej in povsod le do¬
bro hoče in ljubi. On ima nar vikši modrost in
vsigamogočnost, vse dobro tedej, kar želi, zamore
brez nasprotvanja doseči. Iz vsiga tega naša pa¬
met ne more drugač ne misliti, ne soditi, kot de je
božje zveličanje čisto, popolno in nespremenljivo.

Ali nam tudi sv. pismo Boga samiga v
sebi neskončno zveličaniga odkazuje ?

Tudi od te lastnosti božje najdemo besede v
bukvah svetiga razodenja. Pokaže ga nam čez
vse pozemeljske reči neskončno višjiga samimu sebi
zadostniga rekoč: „£Iz. 1, 110 Čimu je meni to¬
liko vaših kolinj, reče Gospod? Sit sim jih: nočem
žganih darov ovnov, in mašobe pitane živali, in
kervi' telet, jagnjet in kozlov." —• Vsa zlete-
čina pod nebam je moja: moja lastnina vsa lepota
na polji. Moja je divja zverjačina, moje so čede
po gorah. Ko bi bil lačin, bi te ne ogovoril; zakaj
vsa zemlja in nje obilnost je moja." Sv. Pavel v
Atenu takole od Boga uči: „(Ap. djn. 17, 25.)



206
Njemu se s človeškimi rokami ne streže, kakor de
bi on koga potreboval, ker on vsim življenje in
dihanje in vse daje 66 . In v pervim listu do Timo¬
teja ga na ravnost zveličaniga imenuje, ker pravi:
„(1. Tim. 6, 15.) Kteriga (Jezusa Kristusa) bo ob
svojim času zveličani in samomogočni kralj kraljev
in Gospod gospodvavcov pokazal66 .

v

Cimu naj vemo, de je Bog sam v sebi
neskončno zveličan ?

1. Bog je sam v sebi neskončno zveličan, in
tak je bil od vekomej, predinj je človeka, predinj
je angelje, ali kako drugo reč vstvaril. Njegovo
neskončno zveličanje se pa le, kot smo poprej sli¬
šali, iz njegovih neskončnih popolnost izhaja. To¬
rej se varimo misliti, de nam Bog zavolj povikša-
nja svoje sreče zapovedi daje. Če Boga spoznamo,
molimo, hvalimo in ljubimo, mi z vsim tem Boga
nič srečnišiga ne delamo; zakaj njemu se ne more
nič noviga veselja, nič nove sreče, nič nove do¬
brote dodjati. Ampak, če mu bolj služimo, več
dobrot mi od njega prejmemo, in bolj sami sebe
osrečimo. Kraljevi prerok pravi: „(Psl. 15, 1.)
Rekel sim Gospodu: Ti si moj Bog, ti mojiga blaga
ne potrebuješ/6 — Job vprašuje: „Kaj Bogu poma¬
ga: ako si pravičin? Ali kaj njemu perdaš, ako je
tvoje zaderžanje brez madeža66 ? — Grešnik mora
pa misliti, ker je Bog v sebi neskončno zveličan,
de s svojim slabim zaderžanjein nič Bogu, ampak
le samimu sebi neizrečeno škodje, le sebi hudo dela.
Sledni greli bo le njega celo večnost kot neizre¬
čena teža obtežal, kot červ grizel, kot oginj pe¬
kel. Bog pa ravno tisti nespremenljivi, neskončno
zveličani Bog večno ostane, ko bi se tudi nobeni
grešnik ne spreobernil, ne spokoril; kar Job na rav¬
nost s temi besedami uči: „(Job). Če si grešil, koga
mu boš škodoval, in če so tvoje hudobije pomno¬
žene , kaj boš zoper njega opravil 66 .

2. Neskončno zveličani Bog, ki je toliko do¬
brotljiv do vsili posebno do svojih pametnih stvari,
je ravno zato angelje in človeka vstvaril, de bi jih
osrečil, in svojiga večniga zveličanja vdeležil. —



207
Še v tem življenji on svoje zveste služabnike s
srečnim sladkim veseljem, s čisto prijetnostjo na¬
vdaja ^ kakoršne svet svojim služnim nikakor dati,
kakoršne meseni človek še razumeti ne more. V
skrivnim razodenji Gospod sam pravi: „(2, 17.)
Njemu, ki bo premagal, bom jest neki skrivni ne¬
beški kruh (mano) dal." Tako čisto prijetnost je
postavim David občutil, in jo perpoveduje, ker do
nje vživanja tudi druge vabi rekoč: „(PsI. 33, 9.)
Pokusite in poglejte, kako sladak je Gospod: bla¬
gor človeku, kteri v njega upa." — Vse, kar ima
svet v svojih nečimernostih mičniga, je le praznota
in grenkost v permeri do te čiste prijetnosti, in kmalo
bi bil človek že tuk^j v posestvu tega sladkiga ve¬
selja perpravljen s sv. Petram zdiliniti: „Gospod!
storimo si tri šotore“! toliko osrečen je že v te do¬
lini solza.

Pa kakor sladko je tudi to veselje, kakor čista
ta prijetnost že v tem življenji, tako pomanjkljiva
je vender še v permeri tistiga presrečniga zveliča¬
nja, ktero hojo zvesti služabniki božji tam gori per
Bogu vživali. Prepričamo se lahko tega iz besedi
sv. Pavla, ko pravi: „De še nobeniga človeka oko
ni vidilo, nobeniga uho ni šlišalo, in nobeniga serce
ni okusilo , kar je Bog njim perpravil, kteri njega
ljubijo. — Zakaj Bog jih bo svojiga lastniga ne-
škončniga zveličanja vdeležil, samiga sebe, se jim
bo v silno veliko povračilo dal. „(Skr. raz. 7, 16.)
Vse, kar je mojiga, jim poreče, je vaše." — Tam
ne bojo le samo za večno od vsiga hudiga rešeni,
kot pravi sv. Janez: „(Skr. raz. 24, 4.). Oni ne
hojo več ne lačni, ne žejni, in solnce jih ne bo več
perpekalo, in nobena vročina — Bog bo vse solze
njih oči obrisal, in smerti ne bo več, ne žalo¬
vanja, ne upitja, ne bolečine, zakaj pervo je minu¬
lo"; temuč oni bojo v gledanji, v spoznanji božjim
s sveto ljubeznijo vsi vtopljeni v nar bolj popolna-
ma bitje, kot v njegovo zveličanje, kakoršniga jim
večno nihče več odvzeti mogel ne bo.

Dolžnost naša je celi čas zdajniga življenja si
iz vse moči perzadevati, Bogu v njegovih lastno¬
stih, podobnim perhajati. Ker je pa to opravilo



208
dostikrat težavno, z mnogim vojskovanjem in za-
tajvanjem združeno, obermmo zato svoje oči več¬
krat in posebno ob času’ skušnjave, na božje ne¬
skončno zveličanje, kteriga bomo gotovo deležni,
če bomo sicer v drugih lastnostih Bogu podobni.
Ta misel nam bo močno pomagala skušnjavo serčno
premagati. Ravno to misel je Jezus svojim apo-
steljnam in učencam kot orožje v premaganje vsih
težav, terpljenj in skušnjav zapustil, kadar jih je kot
ovce med volkove poslal. „(Luk. 6, 22 . 23 .) Blagor
vam, ko vas bojo ljudje sovražili, in ko vas bojo
odločevali in zasramovali, in zametovali vaše ime
kakor hudo zavoljo Sinu človekoviga". — „Veselite
se tisti dan, in poskakujte, ker glejte! vaše pla¬
čilo je veliko v nebesih." — *Ta veseli pogled v
boljši življenje je pa tudi res serca aposteljnov
močno poterdil, de so bili per svojini svetim poklicu
serčni in per vsim pregananji nepremakljivi. Že
vselej s zavzetjem poslušamo tek življenja veliciga
aposteljna Pavla, in ostermimo, ko nad njim vidimo
kaj vse dobrovoljni človek za pravico in resnico
vžgan, za čast božjo, za zveličanje svojih bratov
storiti in terpeti zamore. In ta moč se mu je so-
sebno iz prijetne misli na večno zveličanje izha¬
jala. Od tod je prišlo, de je bil med terpljenjem
vesel. Od tod je prišlo, de mu je bila smert za-
željena in prijetna. S to mislijo je tudi druge verne
poterdoval. „(Rim. 8, 18.) Jest pa menim, de ter-
pljenje zdajniga časa ni vredno prihodne časti, ktera
bo nad nami razodeta". — Leto prijetno upanje
boljšiga prihodniga življenja, misel presrečniga de¬
leža v božjim zveličanji je perve keršanske stoletja
brezštevilnim vernim jekleno moč zoper nar hujši
grozovitost podelila. Mladenči, dekelce, veseli in
z jasnim obličjem na moriše kot do zaželjene že-
nitnine tekajo. Perhuljeni starčiki so bili kot po-
mladeni, keršansko upanje jim novo moč podeluje,
teže svojih let skorej ne čutijo, temuč se kot serčni
vojšak vsi goreči na sveto vojsko napravljajo. No¬
bena zguba ni bila takratnim kristjanam za resnico,
za svetost preboleča; ne zguba premoženja, ne zgu¬
ba prostosti, ne zguba svojcov, ne zguba zdravja,



209
in ne zguba življenja. Nobeno terpinčenje jim ni
bilo predolgo, nobeno preganjanje prekervavo, de bi
se mu ne bili radi podvergli. In ravno ta misel je
bila posebno, združena z gnado božjo, ki jih je
tako prečudno prerodila. — Sdej je pa tudi, in že
zdavnej njih kervava vojska dokončana; zdej z ve¬
seljem, z večnim veseljem žanjejo, kar so v solzah
sijali; zdej so s popolnama tovarši v Bogu združeni,
v kterim neskončno zveličanje večno vživajo. Nje¬
govo zveličanje je tudi njih zveličanje postalo, kte-
riga jim nihče odvzeti ne more. Ker so si perza-
deli, nar svetejšimu neskončno popolnama bitju v
drugih lastnostih podobni postati, jih je pa on po¬
slednjič svojimu zveličanju podobne storil.

Kristjani! mi smo bratje teh serčnih vojšakov,
ki so si nestrohljivo zveličanje s toliko močjo in
stanovitnostjo perdobili. Tudi nam je ta obljuba
storjena. Naši spremenjeni bratje nam nestrohljive
krone kažejo, s kterimi jih je Bog neskončno pra¬
vični , neskončno zveličani kralj nebes in zemlje
ovenčal. Prijazno nas vabijo na pot, ktero so nam
oni pokazali, zaznamvali, poravnali. Nak ! pa še
za manjši ceno, kot oni, se zamoremo tega pre-
srečniga zveličanja vdeležiti. Ni nam treba zdajne
dni kervi' za sveto vero prelivati. Deželska oblast
nam ne jemlje zato premoženja, ne prostosti, nas
ne odterguje od svojcov, nas ne zapera v ječe, nas
ne vodi na moriša. Nar svetejši, neskončno zve¬
ličani Bog, ki našo slabost pozna, nas je na boljši
čase perhranil. Prepoveduje nam le pregrešno hu¬
dobno veselje, dopusti nam pa v miru nedolžno,
čisto veselje vživati. Ne zapoveduje nam, se vsim
posestvu popolnama odpovedati, temuč nam le pre¬
poveduje, si ptujiga blaga nikakor perlastovati, ni¬
komur krivice storiti, nič po ne potrebnim zapraviti,
ampak še le pozemeljsko posestvo v pomoč svojiga
bližnjiga obračati. Ne ukazuje nam kervi prelivati,
življenja v martro dati, temuč svojo moč, svoje
življenje prav v dopolnjenje svojih dolžnost obra¬
čati. XTe zapoveduje nam se od prijatlov, znancov,
svojcov ločiti: temuč le hoče, de v družbo zvezani
nikomur pohujšanja ne damo, vsim pa v duhu Kri-



210
stusovim luč lepiga izgleda postanemo; i. t. d. In
per vsim tem je vender toliko redek kristjan, de bi
si za tako majhno ceno po večnim zveličanji per-
zadeval! Tega mika pozemeljska čast; uniga go¬
ljufali mamon bogastva; tega spet hudič mesa, de
se zanj vsiga z dušnimi in telesnimi močmi daruje.
Za večno zveličanje pa nobeniga resničniga per-
zadevanja, in nobenih prav gorečih želj ni. Vam
tedej boljši duše, ki niste še na poti pregrešne
posvetnosti zašle, ali ki ste se z resnično pokoro
iz nje na edino zveličansko pot vernile, naj je ta
lastnost božja vedna tovaršica v mraku zdajniga
življenja, zgodnja danica, ktera naj iz pred vaših
oči ne zgine, dokler vas do vživanja tega veselja
in zveličanja ne perpelje, kteriga vam tukaj le kot v
zerkalu in megli kaže, in kteriga vi le v zerkalu in
v megli tu ugledati zamorete.

3. Bog je neskončno zveličan. Tode studenec
njegoviga zveličanja ni nič vidniga, nič počutskiga,
temuč gola popolnost njegovih vse duhovnih last¬
nost. Ravno to nam pa tudi odkaže pot do našiga
resničniga večno v Bogu obstoječiga zveličanja: de
ga namreč ne bomo dosegli v vidnih, pozemeljskih
dobrotah, temuč golo le s tem, kolikor si bomo
perzadeli, svojo dušo v zdajnim življenji po nje
umu in volji požlahtniti. In kolikor umniši, kolikor
svetejši bo človek v zdajnim življenji postal, toliko
bolj zveličan bo v večnosti. Torej Jezus pravi:
„(1. Kor. 15, 41.) V hiši rnojiga Očeta nebeškiga
je veliko stanovanj". In sv. Pavel: „l)rugačna je
svitloba solnca, drugačna mesca, drugačna svit-
loba zvezd." Zakaj med svitlobo zvezde je zločik."
•— Tako je tudi v vstajenji mertvih. Sledni si te¬
daj po prejetih darovih iz vse moči perzadevaj, če
dalje umnisi, če dalje svetejši postati, sledni dan,
sledno priložnost naj v to oberne , de bo s preje¬
tim talentam več novih perdobil, in ker bo per
majhnim zvest, bo čez veliko postavljen.

4. V perpravo k dosežbi tega duhovniga in edino
obstoječiga neskončniga zveličanja v Bogu je sled-
nimu svetovati, de svoje serce s poštam, z molitva¬
mi, z drugimi dobrimi deli, s premagovanjem in



311
zatajevanjem samiga sebe, s svetim premišljevanjem
božje lepote in popolnosti, kot tudi nečemernosti
tega sveta, če dalje bolj od tega sveta odterguje,
zraven pa, de že zdej vso vrednost v čisto veselje,
ki se golo le iz duhovniga ožlahtnjenja samiga se¬
be, ali iz dobre vesti izhaja, stavi. — Kolikor dalje
bo zdej po te poti prišel, toliko obilniši bo njegovo
zveličanje v večnosti.



Hvala liožja
v njegovih lastnostih.

(Iz sv. Avguština.)

Ker sim vam z božjo pomočjo nauk od božjih
lastnost razdrobil, njega s hvalo božjo v njegovih
lastnostih sklenem, kakor jo najdem v bukvah sv.
Avguština rekočiga:

„Nar vikši, nar boljši, vsigamogočni, nar mi-
lostivši, nar lepši, nar močnejši! Ti si nepremakljiv
in nezapopadljiv! Sam neviden vse vidiš! Sam ne¬
spremenljiv vse spreminjaš! Neumerjoč si, povsod
pričijoč, nezmerin, neobdan, neomejijiv, neprecen¬
ljiv, neizrečen, neizvedljiv! Sam nepremakljiv vse
premikaš." Nezapopadljiv in neizrekljiv si! Stra-
šin in grozin, vreden de te častimo, in se bojimo, de
te hvalimo in povzdvigujemo! Nikdar nov ali star
vse prenavljaš, in storiš, de se (na svojo lepoto)
prevzetni starajo."

„Tvoja vedna delavnost je mir! Ti spravljaš in
ničesa ne potrebuješ! Vse brez teže nosiš, vse na¬
polniš, in nisi v nič zaklenjen! Vse vstvariš, ohra¬
niš, obderžiš in spolnuješ, si za nas perzadevaš,
in nas ne potrebuješ! Ti ljubiš brez težavniga hre-
penjenja, brez nepokoja! Tvoj stud je brez pe¬
čenja in tvoja jeza vsa mirna! Ti prenarejaš omiš-
Ijevanje del, pa nikdar svojiga namena. Ti prej-
meš, in nikdar nisi zgubil. Reven nisi, in se vender
zveseliš dobička! Terjaš obrest brez lakomnosti!
Zapoveš skopo spravljati, de bi bil več dolžin! In
kdo pač kaj ima, de bi tvoje ne bilo? Nikomur nič
dolžin, hočeš dolge plačevati? Dolge odpušaš, in
nič ne zgubiš!“



213
„Ti sam vse poživiš? Vse si vstvaril! Povsod

in vender si na slednim kraji ves pričijoč ? Zave-
diti se te pač zamoremo, ali viditi te v stani nismo.
Ni ga prostora, kjer bi tebe ne bilo, in vender si
dalječ proč od misel grešnika! Pa tudi tu si priči¬
joč , kjer si dalječ proč! Zakaj kjer te ni z mi¬
lostjo, tam si s serdam! Vsim stvarem si dal bitje;
pa ne vsim po enako. Zakaj nekterim si le toliko
bitja dal, de so, pa ne, de bi živele, občutile, raz¬
ločile; nekterim, de so in žive, pa ne občutijo, ne
razločijo; zopet nekterim, de so, žive in občutijo,
pa nimajo prevdarka; nekterim pa, de so, žive, ob¬
čutijo in razločijo. Desiravno sam v sebi nič dru¬
gačni nisi, se vender po mnogih rečeh drugač ra¬
zodevaš, ti si vsigapričijoč, in te dostikrat komej
najdemo!“

„Za teboj mirno stoječim hodimo, in te ne mo¬
remo doiti. Ti vse posedeš, vse napolniš, vse
obsežeš, vse visoko obdaš, vse nosiš! Vender ne
ohraniš zdej le kakiga dela, in se na to čez dru-
ziga vzdvigneš; ti ne napolniš zdej le tega, de bi
potlej uniga obsegel; temuč ker vse obdaš, vse
napolniš; in kadar vse napolniš, tudi vse obdaš;
in ko vse nosiš, si visoko nad vse povzdvignjen;
in kadar vse visoko obdaš, vse nosiš!“

„Do vernih sere govoriš, pa ne sliši se beseda.
Tvoja moč od kraja do kraja seže, in vse Jjubez-
njivo poravnaš! Tebe nobeni prostor ne zamore
razširiti, nobeni čas premeniti! Tebi se ne more
nihče perbližati, od tebe nihče odločiti; temuč ti
prebivaš v luči, do ktere nobeni človek ne more
priti, kakoršne nobeni človek ni vidil, in viditi ne
more. In desiravno si sam v sebi mirin, vender vse
preživiš, in si ob ravno tistim času povsod ves pri¬
čijoč : zakaj ne daš se ne ločiti, ne razdeliti, ker si
resnično edini Bog, ki se ne more razdeliti; vse
nerazdeljivo nosiš, napolniš, razsvitliš in posedeš."

Toliko jederno, akoravno ob kratkim sv. Avguš¬
tin v božji hvali božjih lastnost opomni, ktere sim
vam jest dozdaj razlagoval, in kterih nauk tudi z
njegovimi besedami sklenem, in sicer takole:

„Očitno je: noben človešk um ne zamore ne-



214
zmerne globočine te skrivnosti doseči, nobena zgo¬
vornost je ne more izreči, nar daljše govorjenja,
veliko število bukev ne zamore izlagovanja te skriv¬
nosti obseči! In ko bi bil tudi celi svet poln bukev,
bi še vender ne bila tvoja nezmerna kakšinost raz¬
ložena; zakaj ti si zares neizrečen." Ti se ne daš
ne popisati, ne spričati, ker si sam studenec božje
luči, in solnce večne svitlobe. Zakaj tvoja velikost
ni odločena, in je vender nezmerna; dober si sam
na sebi, in torej resnično nar vikši dobrota; zakaj
nihče ni dober, kot ti sam, čigar volja je že delo,
in čigar „hočem" zmožnost. Vse si iz nič vstvaril,
ker si vse iz svoje volje perklical. Vse stvari so
tvoja lastina, akoravno jih ne potrebuješ ; brez truda
jih vodiš, brez težave čez nje gospodariš, in nič
ne v nebesih, ne v peklu ne zamore reda tvojigafospodarstva zmesti. Ti si po vsili krajih, in ven-
er na nobenim kraji; vse brez obsege deržiš; pov¬

sod si pričijoč, brez pokoja in brez premikanja.
Ti nisi začetnik hudiga: samo to ne moreš biti, ako
ravno vse zamoreš. Nikdar še nič storil nisi, de
bi se bil pokasal. Nobena nepokojna strast te ne
pretrese, in vse hudo celiga sveta tebi nobene
škode storiti ne more. Greh in hudobija ti dopasti
ne moreta, ne moreš ju zapovedati."

„Nikdar ne lažeš, zakaj ti si večna resnica!
Samo po tvoji dobroti smo vstvarjeni, po tvoji pra¬
vici smo kaznovani, in po tvoji milosti zopet v gnado
sprejeti. Ne kaka nebeška zvezda, ne oginj, ne
kaka pozemeljska stvar, ali česar se po počutkih
zavemo, se ne sme namest tebe moliti; zakaj ti si
resničin, ker si, in se ne boš spremenil". „(Psl. 101,
28.) Ti si zmeraj ravno tisti, in tvoje leta se ni¬
koli ne zmanjšujejo."

„Tega in več druziga me je sveta mati moja,
cerkev učila, ktere ud sim po tvoji milosti postal.
Učila me je v resnici, de si ti edini, pravi Bog,
breztelesin, in ne terpljenju podveržen; de v tvo¬
jim bitji ali v tvoji natori ni nič spremenljiviga,
nič poškodovavniga, nič iz delov sostavljeniga".

»Resnično je tedej, de te s počutskim očmi ne



215
moremo viditi, in de te umerjoči človek po tvojim
pravim bitji ne bo ogledal.“

„Iz tega se očitno soditi sme, de te bomo še
le po tem življenji tako gledali, kot te angelji zdej
gledajo. Pa tudi oni te še popolnama takiga, ka-
korsni si, viditi ne morejo. Zakaj celi, vsigamo-
gočni trojnoedini Bog, ti nisi nikomur kot samimu
sebi znan“!



Natisnil Jožef Blaznik v Ljubljani,



'/vri''.- • -J /'v,.



COBISS
NARODNO IN UNIVERZITETNA

KNJIŽNICA

00000491008





jr


