- CaSOpis=
= Kritiko =~
?

znanostil™

— :ea.zﬂ.m-zc-nu.s:_laa-:gg_.aﬁ

=
e e o e Py, P,



Revijo subvencionirajo Ministrstvo za znanost in tehnologijo RS in Ministrstvo za kulturo RS.
Po mnenju Ministrstva za kulturo RS, §t. 415-96/98 — mb/sp, §teje revija med proizvode,
za katere se placuje 5-odstotni davek od prometa proizvodov.



vsebina

Darij Zadnikar 5 SALONSKA EKOLOGIJA

INTERVJU: TERRY EAGLETON

Nikolai Jeffs, Darja ZavirSek 9 INTERVJU S TERRYJEM EAGLETONOM

FILOZOFIJA NARAVE
EmstCassiter 27 RELATIVNOSTNA TEORIJA IN PROBLEM
REALNOSTI

JanezSenk 39  KFILOZOFIJI ERNSTA CASSIRERJA
SaSoDolenc 43  PROBLEMIINTERPRETACIJE KVANTNE

FIZIKE
LukaOmladi¢ 55  LJUBEZEN DO NARAVE SKOZI “EKOLOSKI
PARADOKS”
VesnaKlop¢ic 65  BITI CLOVEK - V SOBIVANJU
Z NARAVO
Katarina Majerhold 85  MODA IN NARAVA 2
IMMANUEL WALLERSTEIN

Immanuel Wallerstein 99 RASISTICNI ALBATROS: DRUZBOSLOVJE,
JORG HAIDER IN WIDERSTAND

Milan BalaZic 119  PSIHOANALIZA, STRUKTURALIZEM
IN UTOPIJA

BoZzidar Debenjak 139  ALILAHKO IZBIRAMO ZGODOVINSKE
MOZNOSTI?

RastkoMocnik 145  ANTISISTEMSKA GIBANJA OB IZTEKU
SISTEMA

TanjaRener 149  TEZE KUTOPISTIKAM: O SVOBODI
INNEGOTOVOSTI
Darij Zadnikar 157  VPADIIZ UTOPIJE

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES

TomazKrpi¢ 163  OD CILJNO ORIENTIRANE SINTEZE
SOCIOLOSKIH TEORIJ K PROCESIRANJU
SINTEZE SOCIOLOSKIH TEORIJ

FrancMali 175  DRUZBENA SISTEMSKA TEORIJA
IN NJENI KRITIKI



Matej Makarovic 187 ~ NACRTNOST IN ACENTRICNOST:
KOORDINACIJA KOMPLEKSNIH DRUZB PO
PARSONSU, LUHMANNU IN HABERMASU

AndrejPinter 199  KAJ ZMOREJO DOSECI TEORIJE DRUZBE?
Peter Stankovi¢ 215  SOCIOLOGIJA ZANOVO TISOCLETJE?
GregorTomc 229  ZNANOST O CLOVEKU

SLOVENIJA?

DarkoStrajn 251 ~ “DETRADICIONALIZACIJA” IN TRANZICIJA

IrenaSumi 257  SLOVENSKO NAROD(NOST)NO
VPRASANJE: AKADEMSKA TRADICIJA ALI
IDEOLOGIJA?

SanjaFidler 273  SLOVENSKI VOZEL
ArloRozman 289  POLICIJSKA BRUTALNOST

v
Cilalnica
recenzije

305

Mitja Reichenberg, MED DUHOVI 4 ALI OSEM TOCK O SRECI
Dusan Rutar, KONEC IN N]EGQVE ILUZIJE
Bojan Korenini, INDIVIDUALNOST POTROSNJE MEDIJSKIH VSEBIN?

povzetki

abstracts

zusammenfassungen

319



Salonska ekologija

Ce pogledamo na desetletno parlamentarno zgodovino Slovenije — poleg vseh
bizarnosti — izstopajo kot primer popolnega neuspeha Zeleni Slovenije. Stranka, ki je imela
Siroko podporo v druzbenih gibanjih osemdesetih let, se je pustila zlahka zmanipulirati v
nacionalisticni in antikomunisticni diskurz desnice in je scasoma postala njen odvecen
privesek.

Ekodiskurz desnice se zadovoljuje ob podobi “neomadezZevane” dezele, “deviske” narave,

“Cistega” okolja. “NeomadeZevana”, “Cista” in “deviska” so atributi, ki jo katoliska teologija
pripisuje Mariji, materi Jezusa. Katoliska teologija ima tisocletne spekulativne teZave, ko
poskusa to “deviskost” zdruZiti z drugim, prav tako visoko cislanim, atributom Zenske, 1. j.
njenim “materinstvom”. Zgodovina cerkvenih shizem je tudi zgodovina poskusov resitve tega
paradoksa. Katoliska cerkev po drugi strani svoje poslanstvo cuvajke “nedoumljivega” hrani s
produkcijo taksnih paradoksov (“oce-sin”, “greh’”, “brezmadezno spocetje” itd.). Zbeganost in
dvom naj bi v katolicanu zasejala obcutek krivde, ki ga Zene, da se olajsa v okrilju
institucije. Biti “prava” Zenska lahko pomeni le dvoje: biti nedolzna ali pa mati. Pomemben
in vecji del dejanskega Zenskega Zivljenja pa je izkljucen iz te fantazmagorije tako, da je
realna Zenska praviloma neudejanjena in je zgolj pomanjkljivi del, ki je obsojen na to, da
zapolni smisel gospodarja. Njeno cascenje je predpogoj njenega podrejanja.

Danes se nam “mati” narava, ki se je stoletja razdajala svojim otrokom in bila na voljo
gospodarjem, kaze v svoji utrujeni, izcrpani, uniceni in zlomljeni podobi. Njena miladosina
deviskost se je izgubila v mitski preteklosti, po kateri ne smemo sprasevati (“Mati, kako je
bilo, ko si izgubila nedolznost?”). Ocevidno je, da katoliski imaginarij “neomadeZevane
matere” narave ne zadosca ekoloskemu gibanju. Proizvede lahko le obcasne obcutke krivde,
ki jih lahko kapitalizira katera koli stranka ali dobrodelno drustvo. Zato so Zeleni postali na
slovenskem strankarskem prizoriscu odvec. Pokopala jih ni njihova radikalnost, ampak
realpoliticni scenarij. V resnici se to ni zgodilo le v Sloveniji: v desetletju stopnjujocega
degradiranja planeta so “zelene” stranke izginile iz vecine parlamentov, njihove programe
pa so “realisticno” priredile ostale akterke oblastnih bojev.

Deradikalizacija oz. “normalizacija” ekoloskega gibanja je potekala z vkljucevanjem
izpostavijenih akterjev v akademski, strankarski in eko-podjetniski sistem. To je pomenilo
konec zagona ekoloskega gibanja osemdesetih. Sistem je bil sposoben absorbirati radikalne
in potencialno nevarne energije ali pa jih spraviti pod nadzor in v “sprejemljive” okvire.
Samo po sebi to ni slabo: v akademskih krogih je ekoloska tematika dobila svoj ustrezen
prostor in dosegla pomembne rezultate; zakonodaje razlicnih drzav so sprejele nove okoljske
normative; industrijski tehnoloski napredek je vkljucil ekoloske smotre in parametre. “Mati
narava” pa kar hira, sistemsko “normaini” in neradikalni kozmeticni popravki nocejo
priklicati njene bujne mladosti.

Kdo se lahko temu upre, ce ni mnozicnega druzbenega gibanja, ki zagovarja radikalen
program? Druzbena gibanja so razpadla, ko so njihovi izpostavljeni akterji hiteli grabiti nov



sistemski kolac: nekomu ministrstva in uradniske kariere, kdor je zamudil ta viak, je lahko
ob podpori prvih odprl akademske projekte, Ce pa ni bil temu vesc, pa se je lahko sel ekoloski
biznis: od ekoturizma do skrivanja odpadkov. Zadnje nevarne posameznike je pacifizirala
ideja neviadnih organizacij. Zraslo je toliko okoljskih neviadnih organizacij, kolikor je bilo
posameznikov, ki so bili sposobni prijavijati se na razpise ministrstev in mednarodnih
Sundacij. Uspesni posamezniki so si najeli pisarno in kupili racunalnik, kar je predpogoj
vsakega NGOja. Na leto so organizirali kaksno okroglo mizo, povabili uradnike in
akademike, natisnili kaksen zbornik ali licno zgibanko. S Cisto akademskega stalisca so bile
narejene zelo solidne stvari. Uradnikom so svetovali marsikaj, kar je drzavni aparat sprejel

v dobro “Ciste” dezele.

Medtem pa se tempo degradacije planeta ni bistveno zmanjsal. ParadrZavne oziroma
nevladne organizacije so vtoliko odvisne od financnih podpor, da zmorejo le stezka
oblikovati radikalne kriticne programe in zahteve. Kdo bo le ugriznil v roko, ki te hrani?
Nobena od teh si ne drzne napasti multinacionalk, ki poslujejo na osnovi unicevanja
naravnih, druzbenih in kulturnih resursov. Tako je pri nas k obnovi zdravega okolja vec
prispeval propad industrije in izpad jugoslovanskega trzisca kot pa nacrina okoljska politika.
Pouvrh vsega smo prica novemu kapitalskemu ciklusu, ki v svoj globalni vrtinec zajema tudi
Zepne drzavice in zadnje “brezmadezZne” oaze.

Govoriti o patologijah kapitalizma je pri nas hujsi greh kot dvomiti v brezmadezno
spocetje. Slednje bo spravilo v slabo voljo zgolj desni, medtem ko bo prvo ujezilo Se liberalno-
podjetniski blok. Verska toleranca dovoljuje celo dvom v samo vero, medtem ko je
kapitalizem onkraj vsakega dvoma kot nekaksen newtonski zakon ali descartovski cogitans.
Izobcenec ni verski heretik ali brezboZec, temuvec tisti, ki si upa podvomiti v racionalnost
kapitalske logike in meni, da je telos trznih zakonov unicevalni kaos in ne ravnotezje.

Brez tega dvoma seveda ni mozno razumeti in se upreti temeljni “logiki” degradacije
planeta. Ekoloska problematika bo morala prerasti okvire barantanja med ministrstvi in
strankami, akademska spoznanja bodo morala postati argumentacije ogrozenih in
zgrozenih, nevladne organizacije se bodo morale obrniti od svoje paradrzavne funkcije in
obrniti k mobilizaciji dejansko ogroZenih skupnosti. Potreben je nov zagonski ciklus, ki bo
ekolosko gibanje iztrgal sluznosti sistemskim okvirom, ga oblikoval kot bazicno druzbeno
gibanje (grassroot movement), ki je sposobno oblikovati radikalno politicno kulturo.

Strankarski sistem je do te mere patoloski, da ni mogoce pricakovati zrelega in
konsenzualnega reSevanja resnih problemov. Nedolgo tega so se zrusile italijanske stranke,
ko se je pokazala njihova povezava z maffijo. Ko smo se potolaZili, da gre za juznjasko
specifiko, se je v Nemciji reda in zakonitosti razkrila milijonska korupcija viadajoce politicne
elite. Danes je moral zaradi domnevne podkupljivosti odstopiti izraelski predsednik. Ne gre
za osamljene primere, temvec za sistem povezave (legalnih ali ilegalnih) ekonomskih in
politicnih elit. Demokracije preprosto ne moremo enaciti s strankarskim sistemom.

Vtej fazi so edini mozni korektiv bazicna gibanja in nova politicna kultura, ki se
izmikajo sirenam uradniskih privilegijev, podjetniskih podkupnin in medijskih manipulacij.
V Sloveniji smo Se Cisto na zacetku: kljub 22. clenu ustave malokoga motijo prizadevanja
politikov, da nas podredijo Natu, ki ni zgolj globalna hegemonisticna organizacija razvitega
Severa, temvec tudi do okolja kriminalna korporacija, ki stresa svoj radioaktivni tovor nekaj
deset kilometrov od slovenske obale.

Darij Zadnikar









Nikolai Jeffs, Darja ZavirSek

Intervju s Terryjem Eagletonom

Terry Eagleton ima profesuro Thomas Warton na Univerzi v Oxfordu od leta 1991 in je
castni clan na Saint Catherine’s College v Oxfordu. Je Castni doktor na National University of
Ireland, na Univerzi Santiago, castni profesor na Univerzi Dalien na Kilajskem, castni
gostujoci profesor na Univerzi v Londonu in Keelu. Rojen je bil leta 1943, izobrazeval se je
na Trinity College in pri 21 letih postal najmlajsi izvoljeni predavatelj od 18. stoletja na Jesus
College v Cambridgeu. Njegova dela so prevedena v Stevilne tuje jezike, med njimi tudi v
arabscino, malajscino, hindujscino, kitajscino, katalonscino, korejscino, ruscino,
bolgarscino, romunscino, srbScino in v druge evropske jezike.

Eagleton je bil gostujoci predavatelj in gostujoci profesor po razlicnih dezelah sveta, med
njimi na Kitajskem, v Koreji, Kanadi, Avstraliji, Juzni Afriki, na Japonskem, na Nigeriji,
Maleziji, Egiptu, Maroku, Sloveniji, na Hrvaskem in drugod po Evropi. Napisal je scenarij za
[film Dereka Jarmana ‘Witigenstein’, bil je kulturni svetovalec Laburisticne stranke, njegove
oddaje so gledane po svetu, pise v Stevilne strokovne revije. Izdal je naslednje avtorske knjige:

Nova leva cerkev (1967)

Shakespeare in druzba (1967)

Eksili in emigranti (1970)

Telo kot jezik (1970)

Miti oblasti: Studija o Brontéjevih (1973)

Kritika in ideologija (1976)

Marksizem in literarna kritika (1976)

Walter Benjamin (1981)

Posilstvo Klarise (1983)

Literarna teorija: Uvod (1984)

Funkcija kritike (1984)

Shakespeare (1985)

Nesmisel (1986)

Ideologija estetike (1990)

Ideologija: Uvod (1992)

Heathcliff in velika lakota (1995)

Marksisticna literarna teorija (1995)

Huzije postmodernizma (1996)

Nori Janez in Skof (1998)

Resnica o Irskem (1999)

Znanstveniki in uporniki v 19. stoletju na Irskem (1999)

Ideja kulture (2000)

INTERVJU TERRY EAGLETON Q



Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek

DARJA: Po tem kar ste v svojem Zivljenju
napisali in naredili, bi vas bilo mogoce
oznaciti kot praktika visoke teorije in tudi
kot nekoga, ki intervenira politicno. Kateri
so bili vasi uspesni politicni posegi? Kako bi
ocenili kontinuiteto in diskontinuiteto med
vasimi teoretskimi raziskavami in praktic-
nim politicnim angaZmajem?

EAGLETON: Torej, mojih uspednih
politi¢nih posegov je bilo strasansko malo.
Kar pa zadeva visoko teorijo, tisto z veliko
zacCetnico, mislim na dela Michela Foucaulta,
Jacquesa Derridaja, Louisa Althusserja, lahko
rec¢emo, da je njen trenutek minil, ceprav Se
vedno Zivimo od njenega vpliva in z njo
pocenjamo zanimive reci. Zame je bila precej
pomembna v prvi polovici osemdesetih let.

Ko sem pisal spremno besedo k ponovni
izdaji moje knjige Literary Theory: An
Introduction ‘Literarna teorija: Uvod’, s katero
sem Zelel posodobiti zacetno diskusijo, me je
kar presunilo, kako malo se je bilo zgodilo v
teoriji, kako malo stvari je dosegalo monu-
mentalni status ustanovnih ocetov in mater
obdobja Julije Kristeve, na primer. Toda tega
manka ne moremo razloZiti z obzalovanja
vrednim padcem ¢loveskega razuma vse
odtlej. Teorija seveda Zene vsakogar k
razmisleku o njegovih ali njenih lastnih zgodo-
vinskih pogojih, ob tem pa ne postavlja
vprasanja o svojih lastnih zgodovinskih pogojih.
Tudi zato se lahko vprasamo, zakaj in kako se
je teorija pojavila? Tako lahko njen vzpon
poveZemo s specifi¢nimi zgodovinskimi
pogoji dogodkov v letu 1968. Dejansko gre
za bolj globoko povezavo, kakor pa bi jo bili
pripravljeni priznati celo prej omenjeni
teoretiki.

Ce pogledate, kaj se dogaja zdaj, dandanes
v Veliki Britaniji teorija ni tako popularna.
Mislim pa, da je bil vrhunec tega Ze doseZzen.
Res je, da v teoriji prevladujejo postkolonia-
lizem, postmodernizem in nekatere oblike
feminizma. Le malo ljudi danes piSe o semiotiki
ali fenomenologiji. To je dobro, saj ima tisto,
kar zaposluje ljudi, ki se ukvarjajo s postkolo-

nializmom ali postmodernizmom, precej vec
prakti¢ne vsebine in vsebuje bolj sodobne
teme kot prej. Zaradi tega bi bilo napacno, kot
to pocne dolocen teoreticizem, postavljati
skupaj postkolonializem ali feminizem s
fenomenologijo ali semiotiko. Slednji sta jasno
in popolnoma intelektualni zadevi prav tam,
kjer prvi nista.

Isto¢asno je imel odmik od ¢iste teorije tudi
slabo stran, ker ga je spremljal premik k
nekak$nemu pragmatizmu oziroma malodane
profesionalni anti-teoriji. Pragmatizem je
teoretsko spostovanja vredna in intelektualno
zanimiva zvrst antiteorije, ¢e pa upoStevate
dela Richarda Rortyja, ni filistrska opozicija
teoriji.

Vseeno pa menim, da trenutno stanje lahko
razumemo kot novo politi¢no situacijo, ki je
nadomestila prejsnjo, v kateri sta, Ceprav
razli¢ni, revolucionarna politika in visoka teorija
hodili z roko v roki.

Od takrat, ko je bila visoka teorija na
vrhuncu, so tudi priloZnosti za politi¢ne
posege. Vendar levica pomanjkanja takih
priloznosti ne bi smela razumeti tako, kot da je
zanj kriva sama. Ne bi se smela posipati s
pepelom in govoriti “ne delamo dovolj”. V
osnovi vendarle ne gre za naso odgovornost;
gre za odgovornost zgodovinskega trenutka,
zaradi katerega je priloZnosti za u¢inkovit
politi¢en poseg tako malo. Menim, da moramo
pobegniti od voluntarizma, ki trdi, da trenutka
intervencije ni zato, ker nam primanjkuje volje
in moci za njo. To ne bi bila materialisti¢na
analiza. Razumeti moramo, da so obdobja, ki so
za nas dobra, in obdobja, ki so za nas slaba.
Razumeti moramo, da je ¢as, ko teorija neizo-
gibno skoci dlje kot politicna praksa, in da je
Cas, na primer obdobje zgodnjih boljSevikov,
ko je morala teorija teci zelo hitro, da je
dohitevala prakso. Prav zato so odnosi med
teorijo in prakso zgodovinsko spremenljivi.

Glede odnosa med politi¢nim delovanjem
na eni strani ter bolj posrednim na drugi, sem
pri sebi uspel najti nekaksno skladnost med
obema v politicnem gledaliscu, ki na Irskem
vsekakor ima tradicijo, je nekaksen prostor, ki

10 INTERVJU TERRY

EAGLETON



Inferviu s Terryjem Eaglefonom

je v metropolitanskih druzbah precej oZzji.

Na neki tocki sem bil nekaj ¢asa tudi svetovalec
za kulturo britanskih laburistov, Se vedno pa
sem do neke mere vpleten v irske politicne
zadeve.

NIK: Navkljub nasprotovanju, ki je v
vzhodni Evropi sledilo koncu socializma, je
najbolj presenetljivo v razvoju teorije to, da
Je marksizem prezivel, se vedno ima neko
veljavnost. Lahko bi celo trdili, da je postal
mocnejsi. Del trde metamarksisticne teorije je
zdaj videti obskuren, ce ga primerjamo z bolj
prakticnimi marksisticnimi posegi. Poleg
tega pa je padec Berlinskega zidu dokoncno
diskreditiral stalinizem. Stalinizem kot
negacija socializma in trenutni silni napad
neoliberalizma na regijo podpirata veljavnost
vizije o bolj ustrezno emancipirani socialis-
ticni druzbi in znotraj nje veljavnost vecine
marksisticnih tez.

EAGLETON: Ker je Derrida vedno pisal o
necem zanj marginalnem, je bil mogoce padec
Berlinskega zidu razlog, da je zacel pisati o
marksizmu. Ko je bil marksizem z Althusserjem
in drugimi prevladujoca zvrst teorije, se je
Derrida nanj nanasal zgolj zelo kriticno in
posredno. Ko pa ni bilo ve¢ moderno biti
marksist, je v marksizmu nenadoma odkril
nekatere vrednosti.

To bi bil lahko majhen in slikovit primer o
trenutnem stanju marksizma. Vendar pa je to,
kar se je zgodilo z zruSenjem vzhodne Evrope
— Ceprav ne tudi tisto, kar je temu sledilo —
ustrezalo temu, kar je glasno zahteval velik del
skrajne levice Ze dosti pred dogodki na Trgu
nebeskega miru. Kajti apologeti neoliberalizma
in nasprotniki marksistov pogosto pozabljajo,
daje bilo za razlago vzpona s stalinizmom
oznacenih druzb, kaj je bilo z njimi narobe,
kako bijih lahko zrusili in za nujnost le-tega,
potrebno poiskati zgodovinski in materialisti¢ni
diskurz, tega pa je bilo mogoce poiskati prav v
razli¢nih elementih marksizma; v trockisticnem
izrocCilu, v Frankfurtski Soli, v razli¢nim vrstah
zahodnega marksizma, ki so bili nepopustljivo

kriti¢ni do stalinizma. Toda njihova kritika ni
bila liberalne narave. Pojav stalinizma so raje
razlagali z nastankom socializma v posebnih
okolis¢inah, na primer, e je bil vzpostavljen
od zgoraj oziroma vsiljen.

Po drugi strani pa morajo biti marksisti
realisti¢ni in priznati, da marksizem prestaja
najvecjo krizo doslej. Priznati morajo, da je
neoliberalizem globalno prevladujo¢ in da ni
takojsnjih obetov za njegov politi¢en konec.
To me ne sili v revizionisti¢no ali reformisti¢no
pozicijo, menim pa, da moramo zaceti s
politiko etike. Ta se zac¢ne z realizmom
in ne z optimizmom ali pesimizmom.

Se ved, diskusija, ki jo moramo Sele sproziti,

je, kaj sploh razumemo z besedo marksizem.
Ko ljudje recejo “marksizem je mrtev” ali

“ne, ni mrtev” ali “mogoce je mrtev le na pol”,
predpostavljajo, da vsi vemo, o ¢em govorimo.
Dejansko pa gre za zelo pomesano vreco idej,
od katerih nekatere sploh niso specifi¢no
marksisti¢ne.

Marksisti si mnoga prepricanja delijo z dru-
gimi radikalci. Upal bi si celo reci, da je vecina
posebno politicnih prepric¢anj, h katerim
stremijo marksisti, taksna, da za njih sploh ni
treba biti marksist. Za mene bi bil dober primer
Raymond Williams, ki sebe vsaj vec¢inoma ¢asa
niimel za marksista. Toda to sploh ni bilo
pomembno, saj je bilo tisto, v kar je verjel, ¢e
govorimo politi¢no, kot levicarski socialist,
dovolj blizu, tako da je bilo lahko vseeno.

Tu ne gre zgolj za anekdoti¢no ponazoritev
tega problema. Prav zato bi bilo moje vprasanje
“kaksno razliko vzpostavlja marksizem?”,
kaksno razliko postavlja na levici? Zame je
pomembno, da bi bili ljudje vsaj v nekem
pomenu socialisti. Ne pa toliko, da bi bili
marksisti. Seveda sem sam marksist, toda to se
mi ne zdi toliko pomembno kot dolo¢ena drza
ali doloc¢ena praksa proti neoliberalnemu
kapitalizmu. Ker sta bili drza in praksa vedno
razli¢ni, menim, da marksizem $e vedno ni in
tudi ne bi iz¢rpal izrocila levice.

NIK: Ce so, kot predlagate sami, prepri-
canja marksistov in nemarksistov pogosto

INTERVIJ U

TERRY EAGLETON 11



Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek

konvergentna, ali je mozZno isto reci za
odnos med marksisti in anarhisti?

EAGLETON: Da. Kot se je pogosto
poudarjalo — Marxova temeljna vizija je zaradi
znadilnih razlogov precej anarhisti¢na. Vseeno
paseje s inII. Internacionalo zacela dolga
zgodovina konflikta med anarhisti in marksisti.
Po drugi strani pa so vsaj v najmocnejsi fazi
britanskega mirovnega gibanja delovali zelo
skupaj.

Kakor koli, bolj relevantno je vprasanje
odnosa med marksizmom in tako imenovanimi
novimi druzbenimi gibanji, kot sta feminizem
in ekologija. To nas pripelje nazaj k vprasanju,
kaj marksizem za sebe trdi, da je. Ce torej trdi,
da je totalizirajoca filozofija, neobhodno
zabrede v konflikt z drugimi oblikami politi¢ne
misli. Toda o marksizmu nikoli nisem razmisljal
kot o totalizirajoci filozofiji. Marksizem je velika
zgodba, vendar zagotovo zgolj ena velika
zgodba, in izbira ni med veliko zgodbo in
mnogimi malimi zgodbami. Kajti lahko obstaja
vec velikih zgodb in Marx ima samo eno izmed
njih. Tako torej marksizem govori o konfliktu,
ki ga je povzrocil proces materialne produkcije,
feminizem pa kot druga velika zgodba govori
o spolni reprodukciji in z njo povezanih
zadevah. Zato ne mislim, da je med njima
tekmovanje.

Marksizem je dejansko skromen predlog in
se je vedno motil o sebi, kadar je menil, da je
njegov domet vedji kot je. Toda marksizem
nam pripoveduje posebno zgodbo in ko jo
enkrat pove in ko je sklenjena, nima marksizem
prav nobenega razloga vec za obsto;.

NIK: Ko Ze omenjamo mozno simbiozo
med anarhisti, marksisti in nemarksisti,
se moram spomniti Bakuninouve kritike
marksizma in njegove tendence k avant-
gardizmu, ki povzdigne specializirano in
odtujeno elito ...

EAGLETON: Rekel bi, da tu problem ni v
marksistih, temvec v leninistih. Ko govorimo
o problemih partijske organizacije, o avant-

gardizmu, dejansko govorimo o problemih
revolucionarne strategije, o kateri sta tako Marx
kot Engels imela zelo malo za povedati.

To, na kar sem se skliceval prej, je bila
razlika med pogledi na svet, kjer marksizem
in feminizem ne tekmujeta. Tako tudi nobeden
od obeh ni del neke visje bolj enotne vizije,
saj govorita o razli¢nih zgodovinah. Ocitno
pa oba tvorita strateska zavezniStva in v tem
procesu se Sele zacnes sprasevati, ali bi bil
avantgardist ali pa bolj razsredis¢en. Tu
govorim o strategiji, ki se razlikuje od tistega,
o ¢emer sem govoril pre;j.

Naj poskusim takole: V Zdruzenih drzavah
Amerike, kjer predavam, je nekaj feministk,

s katerimi lahko govorim, in nekaj, s katerimi,
vsaj kot socialist, ne morem. Tiste, s katerimi
govorim, dopuscajo, da obstaja odnos med
zenskim gibanjem in drugimi oblikami radi-
kalne politike. Tiste, s katerimi ne morem
govoriti, pa bi lahko bile, ne glede na to,

da se ukvarjajo z zenskim vprasanjem, tudi
ljubiteljice Ala Gora, kar verjetno tudi so.

DARJA: Poglavitna razlika med ameriskimi
in evropskimi feministkami je v tem, da je
za evropski feminizem znacilneje, da ga
njegove pripadnice praviloma ne vidijo
locenega od drugih levicarskih politicnih
idej, medtem ko je v ZDA to pogosteje.

EAGLETON: Seveda, in protislovja tistih,
ki marksizem razumejo, kot da obstaja
“moski” marksizem, feministkam preprecujejo
zavezniStva. Vendar v ZDA niso sami krivi,
da ne razumejo tega protislovja. Nimajo
tradicije intenzivne zgodovine razrednih
bojev kot kontekst, v okviru katerega bi se
protislovja pojavila bolj jasno, predvsem pa
ne v zadnjem casu. Torej, Ce jih kritiziramo,
to niisto, kot ¢e bi jih moralno obsojali.

Toda, da se povrnem k vpradanju o simbiozi,
dolgorocno glede tega nisem strasno pesimis-
ticen. Mocno se mi dozdeva, da je vsak
pameten radikalni ekolog neizogibno
antikapitalisticen. Mogoce to zveni malce
prevec samodejno, vseeno pa bi bilo zelo

12 INTERVJU TERRY

EAGLETON



Inferviu s Terryjem Eaglefonom

tezko odpirati ekoloske probleme in ne priti
do vprasanj o nadzoru lastnistva, dominaciji,
ekonomski neenakosti in podobno. Obstaja
dolocena tocka, kjer nas lahko, ¢e teh povezav
ne naredimo, obtoZijo nepostenosti. In med
drugim obstajajo socialisti tudi zato, da lahko
ekologom recejo: “V redu, toda ¢e dejansko
zelite resiti svoje probleme, boste morali naceti
vprasanja lastniStva in neenakosti.” Enako pa
ekologi obstajajo zato, da recejo socialistom:
“Poglejte probleme narave, ne spremljajte le
problemov kulture.”

Videti je, kot da globalni dnevni red levici
doloc¢a njenega. To vedno bolj povezuje
razli¢na vpraSanja in tako tudi ve¢a moZznosti
zavezniStva, na primer med ekologi in
socialisti.

NIK: Simbioza je projekt, ki smo mu
lahko samo naklonjeni, vseeno pa je lahko
nekako problematicna, ce na eni strani
obstajajo subjekti, ki trdijo, da imajo
absolutno znanje o svetu, in na drugi tisti,
ki Cesa takega ne trdijo.

EAGLETON: Strinjam se, da je to lahko
problem, toda pesimist nisem zato, ker so, ¢e
vzamemo celoto, antiabsolutisti zmagali v
razpravah. Dandanes je izjemno tezko izrekati
resni¢nostne trditve znanstvene narave.
Spomniti pa se moramo tudi, da je levica dobila
kar nekaj razprav na tem podrocju. Na primer,
dandanes ne boste niti nasli veliko konzerva-
tiveev, ki bi zagovarjali mnenje, da je njihovo
branje tekstov povsem neobremenjeno,
medtem ko naj bi bilo nase obremenjeno.
Podrodje, v katerem smo sprozili pomembno
kritiko, so upadajoce domisljave epistemo-
loske trditve razli¢nih vrst.

Zdaj je problem, kako se izogniti enako
tezavnim relativisticnim in skepti¢nim pozicijam
postmoderne razli¢nosti, ki so se razpasle, kot
da bi bile edini odgovor na dolo¢eno zvrst
absolutizma. Dejansko pa so druga plat iste
medalje. Ta vrsta postmoderne skepse je kot
razocCarani metafizik, ki pravi, no, ¢e ni ene
resnice, potem nobena sploh ne obstaja.

In zdaj Se nekaj o vprasanju strategije,
njenem razmerju do nekaksnega kognitivhega
avantgardizma, veri v to, da veste, kaj je
najbolje za zgodovino. Zelo bi bil presenecen,
Ce bi tovrstni kognitivni avantgardizem Se
enkrat dvignil glavo. Levica potrebuje veliko
Casa, da se nauci lekcij. Na primer, dolgo so se
nekatere feministke razburjale, da je moska
levica popolnoma ignorirala njihove prispevke.
Sam menim, da je §lo za nepostenost in da so
za razburjenje nekaterih feministk obstajali
politi¢ni razlogi. Hkrati je ta vprasanja sprozila
levica, ¢etudi bolece, neustrezno in nepopolno.

Zdajni ¢as, da bi zagovarjali avantgardizem,
toda vseeno bom perverzno zanj zastavil
besedo. Postmoderna levica ne razlikuje med
avantgardo in elito. Vendar pa obstaja razlika
med konceptom elit kot ljudi, ki so preprosto
privilegirani in vzviseni do drugih ter imajo
doloc¢en privilegiran dostop do resnice, in
konceptom avantgardizma, ki pravi: poglejte,
za mobilizacijo bomo potrebovali avantgardo,
upamo pa, da imamo ljudi za sabo in da nam
bodo sledili. Obstajamo samo zato, da jih
mobiliziramo in ko bo to opravljeno, nas obstoj
dobesedno ne bo vec¢ potreben. Seveda pri
boljSevikih na primer ni bilo tako. Vojaska
prispodoba avantgarde, ki potem preide v
kulturno in politicno polje, je seveda brez
pomena, razen ¢e za seboj nimas cele vojske.
Pri velikem delu postmoderne teorije je
opaziti doloceno cenenost, saj so preslisali te
koncepte in trdijo, da je avantgardizem prav
zato zacel pomeniti vzvisene trditve ali
nadrejeno avtoriteto. Kakrsni koli so Ze zlocini
in napake leninizma, dejansko se je moral
so0¢iti z revolucionarno potencialnim
polozajem, v katerem so bile organizacijske
ideje neizogibno omejene na zelo redke ljudi,
sociolosko vzeto, na manjsino evropskim
vplivom odprte inteligence. Potrebno je videti
materialne pogoje tega avantgardizma, kar pa
ne pomeni nujno odobravanja, temvec vsaj to,
da ga ne odpravis kot naivnega.

NIK: Toda ali ni ravno vas opis poloZaja,
v katerem so se znasli Lenin in boljseviki,

INTERVIJ U

TERRY EAGLETON 13



Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek

prav tak kakor njihouv, saj so se legitimizirali
kot edini na prizoriscu?

EAGLETON: Absolutno. In tu se pojavi
vprasanje Antonia Gramscija, ki ga vecina
danasnje levice razume kot nekaksno mehko
alternativo avantgardizmu. Gre za delo ¢loveka
raznolikega in nenavadnega pisanja, ki je verjel
v revolucionarno partijo, kakor koli Ze se je
razlikoval ob boljSevikov. Gramsci sprozi
vprasanje, kaj storiti, katero strategijo uporabiti
v druzbi, kjer vrednota ni to, da lahko drzavo
prevzames samo preko neposrednega napada
nanjo. Kot je Lenin razumel, je v carski Rusiji
relativno pomanjkanje civilne druzbe omo-
gocilo sprozitev revolucije. Taisto relativno
pomanjkanje je tudi botrovalo tako tezavnemu
vztrajanju pri revoluciji, potem ko se je zgodila.
Gramsci na prizorisce vstopa, ko ima civilna
druzba zelo veliko mo¢. To pa pod vprasaj
postavlja prav boljseviski model revolucije.

Rad bi, da razlikujemo pomembno in nujno
kritiko avantgardizma od tiste vrste popular-
nega postmodernizma, ki dejansko trdi, da
nihc¢e ne more ve¢ nobenemu nicesar
dopovedati. Obstaja razlika med nujno kritiko
absolutnih trditev oblasti, ki je skoraj vedno
represivna, in oblastjo samo. Ce oblast rece, da
smo vsi gibanje delavskega razreda, ali pa, da
so do nje tezko prisli s preizkusnjo in izkusnjo,
jo moramo poslusati, Ceprav ne nekriti¢no.
Menim, da je politi¢no zelo nevarno vse skupaj
zavredi kot nekaksnega otroka oblasti s
porodno vodo avtoritarnosti vred, kar pa se
vedno bolj dogaja v nekaksnih lazno demokra-
ticnih populisti¢nih dejanjih postmodernistov.

NIK: Mislim, da gre tu za tocko, kjer del
postmoderne teorije, ki se spogleduje z
anarhizmom, skusa pozabiti, da doloceni
deli anarhizma dejansko niso proti avtoriteti
per se, temveC proti avioriteti, ki se ne more
upraviciti.

EAGLETON: Se strinjam, lahko pa tudi
recem, da je oblast krasna re¢, in da je nikoli
ne morem dobiti dovolj per se (besedna igra —

op. p.). Ljudje, ki govorijo, da je oblast grozna,
so ponavadi tisti, ki jo imajo. To silahko
privoscijo ...

DARJA: ... istocasno pa trdijo, da je
nimajo ...

EAGLETON: ... seveda. Oblast je imenitna
zadeva, Ce jo uporabljamo za dolo¢ene
razsvetljene namene. V tem pomenu je
analogija z anarhizmom veljavna. Rekel bi,
da je ta vrsta postmodernizma nekaj, kar sem
prej imenoval kot premisljeno navidezno
protislovje —libertarni pesimizem.

S poststrukturalizmom in njegovim
ucinkom se je pripravljala nova ideologija.

To pa ohranja emancipatori¢ni impulz dolo-
Cenega libertinizma ali anarhizma, hkrati pa je
tudi izjemno cini¢na do moZznosti, da bi do
emancipacije sploh kdaj prislo. Tako se je
vzpostavila dolocena poststrukturalisticna
senzibilnost, ko se ne odpoves ne radikalnosti,
ne utopicni emancipaciji, ne lebdecemu
oznacevalcu ali sanjam o oblasti onstran modi,
niti snu o spolni hibridnosti ali pluralnosti,
temvec si dalec prepameten, da bi si pred-
stavljal, da je vsaj trenutno vse to moc uresniciti.
Tako lahko v poznejsi fazi francoske tradicije
poststrukturalizma najdete ¢astivredno liber-
tarno izrocilo, ki pa se je v okolis¢inah post-
oseminSestdesetih let premestila bodisi v
tekstualnost, oblike utopije in podobno.

DARJA: Pomemben del kriticnega
spoprijema s poststrukturalizmom in post-
modernizmom je bila tudi vasa kritika
njihove zavrnitve ideologije kot konceptual-
nega orodja. Hkrati z ideologijo so takrat iz
akademskih razprav in iz javnega spomina
skusali nekako izbrisati tudi dva druga
pojma: civilna druzba in drzava.V srednji in
vzhodni Evropi so pojem civilne druzbe
redefinirali tako, da je civilna druzba vse,
kar se ne da umestiti v politicne stranke, kar
Je zmanjsalo njegov politicni potencial.
Koncept drzave se je reduciral na njegovo
neoliberalno razumevanje. DrZava naj bi

14 INTERVJU TERRY

EAGLETON



Inferviu s Terryjem Eaglefonom

izgubila pomen, ces da svetovni red omogoca
neposredno razmerje med trgom in racio-
nalnim individuom. Konec devetdesetih

S0 se z novimi razpravami o civilni druzbi
in pomembnosti drzave stvari spremenile.
Vteh razpravah je tudi pojem ideologije
postal bolj pomemben, tako pa tudi vase
delo na njem.

EAGLETON: Popolnoma ironi¢no in bizarno
je, da je pojem ideologije zacenjal postajati
nepopularen prav v trenutku, ko je ideologija
sama zbezljala po vsem svetu. Pomanjkanje
zanimanja za ideologijo je bilo Zalosten znak
znacilne nepovezanosti intelektualcev s tistim,
kar se je prav takrat dogajalo okrog njih.
Zanimivo vprasanje, ki bi ga bilo dobro se
enkrat postaviti, je, zakaj in kdaj je bila ideo-
logija v pravem pomenu besede moc¢nejsa in
prodornejsa kot Ze dolgo ne in zakaj se jo je
inteligenca prav takrat odlocila zavreci v korist
pojmov kot sta diskurz in oblast.

Mislim, da moje delo ni postavilo ideologije
nazaj na dnevni red. Ne glede na vse pa se je
pojem ideologije spet nekoliko vrnil v nasa
zanimanja. Bolj ko so oblike fundamentalizma
nezanikljivo ideoloske, na primer rasizem,
nadoblast, nacionalizem najslab3e vrste, bolj ko
so osrednje politicno, globalno, manjje za
dolocen tip poststrukturalisti¢nih intelektualcev
verjetno, da lahko Se vedno vztrajajo na
opustitvi pojma ideologije. Potrebujemo ga kot
koncept. Razprave, v katerih se trdi, da
ideologijo lahko uporabljas samo s konceptom
absolutne resnice, pa jemljem kot Se en
simptom distanciranosti intelektualcev od
realnega sveta.

Mislim, da je termin civilna druzba postal
presirok. Podobno kot koncept ideologije, ki je
prisel na slab glas zato, ker je bolehal za
ekspanzionizmom. Oc¢itno ima pojem civilne
druzbe pri Marxu in, predpostavljam, tudi pri
Heglu precej vec specifi¢ne ostrine. Gramsci
ga je rabil nekako drugace in bolj razirjeno. Ce
se zdi, da tak3ni pojmi poskusajo povedati vse,
jih bodo nadomestili s termini diskurz ali oblast,
ki pa so ze postali prevec raztegljivi.

Kar pa zadeva drzavo, se je vedno tezko
izogniti njenemu podcenjevanju ali precenje-
vanju. Drzava je eden od resni¢no dvoumnih
pojavov. Seveda, z Leninovo Drzavo in
revolucijo v mislih bi si upal zagovarjati, da bi
moral biti termin drzava precej bolj domiselen,
kot je bil doslej.

NIK: Vprasanje kognitivnega absolutizma
bi Zelel povezalti z vasim teoretskim delom,
za katerega se zdi, da v njem obstaja
napetost. Namrec, vase teoretsko delo je
ekspliciten izziv ideji, da bi lahko imelo
status posebnega znanja/védenja, locenega
od sirsega druzbenega in politicnega
konteksta, v katerega je postavijeno. Vseeno
prav odlika taksnega kriticnega pocetja
teorijo kot celoto implicitno vraca v poloZaj
specializirane in privilegirane celote znanj
ter v stanje, ki je prav s tem utemeljeno in
zato Zivljenjsko zainteresirano za
nadaljevanje delitve dela ...

EAGLETON: Delitev dela za Marxa ni
vedno negativna stvar. Seveda je negativna v
pomenu odtujitve, toda delitev vkljucuje, kot
po Marxu kapitalizem tako ali tako pocenja,
tudi obogatitev in razli¢nost. Specializacija je za
Marxa vidik nase cloveskosti v primerjavi z
nasim predmodernim polozajem. Tako
menim, da to, kar je narobe, ni kot neko¢
specializacija sposobnosti, temvec njihova
razlocitev. Marksizem ne pravi, da bi morala
biti teorija praksa. To so locene dejavnosti.
Vseeno pa res postulira, da bi morale biti
povezane.

Ce bi lahko teoretizirali brez obcutka krivde
in ne da bi morali za potrditev nasih teoreti-
ziranj spoznanje takoj vpreciv prakso, menim,
da bi bilo to znamenje emancipiranega stanja.
To je del sodobnih problemov, da ne moremo,
kot je rekel Berthold Brecht, razmisljati, kot da
bi $lo za ¢utno naslado, da nismo v stanju, ko bi
bilo razmisljanje uZzitek.

K zahtevam prakse usmerjena leva instru-
mentalizacija misli in teorije je po eni strani
absolutno nujna kot protiutez neodgovornemu

INTERVIJ U

TERRY EAGLETON 15



Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek

teoreticizmu, po drugi pa je tudi Skoda, da
moramo to sploh poceti. Mogoce Se kdaj
pridemo v poloZzaj, ko nasih teorij, sanj ali
fantazij ne bo treba zagovarjati pred sodis¢em
utilitarnosti. Ampak zdaj nismo v takem
polozaju. Zato se mi v tem smislu v
poststrukturalizmu zdi narobe to, da ni toliko
napacen kot le prezgoden. Meni, da vse lahko
stori zdaj, na primer s stavkom: “Naj zdaj
zapleSe oznacevalec, znebimo se
uporabnosti.”

Imate prav in to je teoretska izjava o tem,
kako se spodkopava teorijo. Teorijo lahko
spodkopavamo, tako kot diskurz lahko vprasa
samega sebe le znotraj samega sebe. To je
lahko zelo prikladen nacin, kako poganjati
stvari naprej, kar se je v veliki meri s teorijo
zgodilo.

Teorija je trenutek, ko si prisiljen v nov
nacin premisleka o tem, kar pocenjas, ker to,
kar delas, nekako ni bilo pravilno, ali pa tako
ne mores vec¢ naprej. Trenutek teorije nastopi,
ko je praksa nenadoma potisnjena nazaj vase
in mora doseci novo samozavedanje. To pa
pogosto onemogoca kot tudi omogoca. Oboje
palahko vodi k temu, da naredis kaj
drugac¢nega, da spremenis prakso ali pa
postane nova racionalnost: ¢es, vrnimo se in
naredimo vse Se enkrat, toda trenutno bomo o
tem teoretizirali.

Mogoce je to prevec cini¢no. Ampak delno
je bila institucionalizacija teorije zgodba o
pravkar povedanem. Teorija lahko priskrbi
novo zivljenje establishmentu, katerega je
domnevno postavljala pod vprasaj.
Dekonstrukcija se zacne z Derridajem in z
dekonstrukcijo razli¢nih institucij, konca pa se
tako, da si prizadeva obdrzati na povrsini
ustanove, kakr$na je na primer univerza Yale.

NIK: Se eno vprasanje, ki se na podoben
nacin nanasa na vase delo romanopisca,
pisca gledaliskih iger, scenarista in na vaso
literarno kritiko. Prav odlika samega dejanja
vkljucitve v literaturo in kanon ga razglasa na
nacin, ki je nevarno blizu poziciji Mathewa
Arnolda ali F. R. Leavisa, za kraj odresitve ....

EAGLETON: To ni neznana kritika.
Dejansko ne verjamem v literaturo kot
znamenje odresitve, mislim pa, da je bilo moje
ukvarjanje z literaturo zelo kanoni¢no.

Edino opravicilo, ki ga ob tem lahko dam,
ne glede na to, da tako Rolling Stonesi kot
Shekespeare potrebujejo radikalno kritiko, je,
da se je moje delo pojavilo pred tistim, cemur
bi zdaj rekli kulturne Studije, pa ¢eprav me je
ucil Raymond Williams, ki jih je pomagal
vzpostaviti. Rekel bi le, in vem, da bo zvenelo
velikopotezno (v smehu), to delo prepuscam
vam mladim!

Toda, kot receno, nisem se dovolj ukvarjal
ne z zunajkanoni¢nim ne z mediji izven
literature. Po drugi strani pa menim, da je
razprava o kanoni¢nosti mogoce postala
nekaksen fetis: moZzno bi bilo imeti popolnoma
nekanonicen ucni nacrt z reakcionarnim
nac¢inom poucevanja in obravnave. S tem pa
nocem reci, da kanon ni pomembna tema,
ampak le govorim o njegovih omejitvah.!

NIK: V Sloveniji posebej, na splosno pa
tudi v bivsi Jugoslaviji, vprasanja literature
in kulture teZko locujejo od vprasanja o
nacionalizmu ...

EAGLETON: Domnevam, da je literatura z
veliko zacetnico vedno oznacevalec necesa,
nekaj drugega kot ona sama. V 18. stoletju je
bila tudi zadeva uglajene druzbe, omikanega
govora in vljudnosti ali plemstva. Pozneje,

! Gre za rabo v okviru t. i. polemike o literarnem
kanonu, ki od 80-ih let naprej predvsem v anglo-
saksonskih deZzelah zaposluje del tamkajsnje literarne
in socioloske kritike, vezana pa je na t.i. post-
modernisticno kritiko Solskih uc¢nih nadértov in
izobrazevalnih vsebin za pridobitev znanja o
“zgodovini nacionalne literature”. Tem ocitajo
razredno, spolno in rasno izkljucevanje dolocenih
avtorjev in avtoric, ob tem pa v kon¢ni instanci
proizvedejo razmere “brez meril”. Glej na primer
avtorje: Gerald Graff v Professing English, Barbara
Herrnstein Smith, Paul de Man, John Guillory in Se
koga; v Franciji se je v okviru koncepta teorije
kulturnega kapitala s tem ukvarjal Pierre Bourdieu
(op. p.).

16 INTERVJU TERRY

EAGLETON



Inferviu s Terryjem Eaglefonom

zgodovinsko blize pogojem, ki ste jih opisali,
pa postane oznacevalec nacije, enotnosti,
kulturne avtenti¢nosti. Literatura je vrsta
funkcije, ki se reciklira na razlicne nacine.
Na mojih predavanjih v Sloveniji sem o njej
govoril kot o nadomestku za religijo, kot o
sekularni teleologiji. Kot sem poskusal
povedati na enem od mojih tukajsnjih
predavanj, v nacionalizmu je nekaj resnicno
kulturnega, v pomenu, da se na primer ne
ubada z industrijskim bojem. Ce ljudje
seveda hocejo pisati romane o tem boju ali
razvijati kulturo industrijskega boja, je

to Cisto v redu.

Toda v odnosu med nacionalizmom in
literaturo imamo opravka z nenavadno in
netipi¢no vrsto politike, s kulturo v jedru, v
kateri je razmerje med pisanjem in politiko
notranje. Pravim netipi¢no zato, ker sem doslej
zagovarjal, da je politika kot taka v temelju
nekaj bolj univerzalnega.

Ni pa netipi¢na v pomenu, da je bil doslej
nacionalizem dale¢ najuspesnejse politicno
gibanje modernosti, vsekakor bolj kot na
primer socializem. Mogoce so nacionalizmi
tako uspesni zaradi tipa politike, ki povezuje
kulturne eksistence in identitete ljudstev v
dobrem in slabem. Nacionalizem je tako
protisloven pojav ne glede na to, ¢e mu
priznavamo izjemno politicno moc. Zato ni
naklju¢no, da naj bi bili literatura in umetnost v
sluzbi taksne vrste politicnega ideala, brez nje
bi bili nezadostni.

Tega ne bi mogli reci za “podporo lakote”
(famine relief) ali za “drzavljanske pravice”.
Ta dva napredujeta kar dobro brez te vrste
kulturnega sestava. Toda, kot je lepo povzel
Ernest Gellner, nacionalizem je izum pesnikov.
Lahko vam povem Se en primer; neki oficir
britanske vojske je po tem, ko so Britanci ze
postrelili upornike, o nacionalisti¢ni vstaji leta
1916 v Dublinu rekel: “Uspelo nam je, da se je
Irska znebila drugorazrednih pesnikov; morali
bi nam biti hvalezni!”

Je ob nacionalizmu Se kaksna druga
politika, ki je v svojem bistvu tako literarna?
Precejnenavaden pojav, birekel. In kot sem

dokazoval, nekaj nujno abstraktnega in
instrumentalnega je v zvezi s politi¢nim.

DARJA: Razmerje med nacionalizmom
in literaturo nas pripelje tudi do vprasanja
odnosa med pripovedjo in zgodovino, torej
med javnim in osebnim pripovedovanjem
in uradno, zapisano zgodovino. Ali menite,
da obstajajo razlike med narativizacijo v
tako imenovanih metropolah ter v bivsih
“‘notranjih” in “zunanjih” kolonijah, pa
tudi, kaksne so razlike med zgodovinami
metropol in kolonij?

EAGLETON: Malce sem Ze sit
posplosevanja, predpostavljam pa, da
konvencionalno pravimo “linearni ¢as je vedno
na Cezarjevi strani”, ali da je linearna zgodba
metropolitanska, bolj imperialna. V primeru
kolonije, Irske na primer, lahko pripoved
povezZemo znacinom, s katerim so neko¢
oznacili Beckettovo delo “Cakajoc na Godota”:
kot igro, v kateri se ni¢ ne zgodi dvakrat; od
tod bolj cikli¢en pogled na zgodovino. Vseeno
pa sem malce skepticen do takih prevec
rigidnih razlikovanj. Na primer, visoki
modernizem razkosa linearno zgodbo, in ko se
to zgodi, je to gotov znak, da se je nekaj
zgodilo nekemu smislu zgodovine. Takoj, ko
nekdo zacne brati romane, ki se razdelijo na
kateri koli tocki pri premiku nazaj, naprejin
vstran, menim, da gre vedno za vec kot le
estetski fenomen. To je znak drugacnega
razumevanja zgodovine ali tezave pri
nadaljevanju realisticne pripovedi zgodovine.
Mogoce so bila prevec poudarjena nasprotja,
kot so linearno vs. cikli¢no, ali razprSeno ali
rekursivno; s tem, da so linearno pripisovali
strani demonov, cikli¢no pa strani angelov.

Taksna razlikovanja kar kli¢ejo po
dekonstrukciji. Obstajajo politicno
konzervativne rabe cikli¢nega ¢asa, W.B.
Yeates na primer, obstajajo pa tudi napredne in
razsvetljene rabe linearnih zgodb. Ideja, da
imajo posebne vrste estetske forme prazen
politi¢en pomen, je zame vedno sumljiva. Zdi
se mi, da so oblike vedno ambivalentne, glede

INTERVIJ U

TERRY EAGLETON 17



Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek

na okolis¢ine jim lahko podelimo razli¢ne
politi¢ne vrednosti.

Nekateri avantgardisti govorijo, kot da je
bila realisti¢na pripoved ena sama grozna
napaka in da se od Defoea do Dostojevskega
ne bi smelo nikoli ni¢ zgoditi. To se mi zdi
nekako neskromna trditev, ki je zelo
nezgodovinska. Potrebno si je spet
predstavljati, kako je dolo¢ena vrsta dinamic¢ne
realisti¢ne pripovedi lahko napredna za
nekoga, ki je odrascal ob dieti pastirske pesmi,
elegije in tragedije. Po drugi strani pa je
resnica irskega leposlovija ta, da ga ni posebe;j
zanimal linearni pripovedni model. Za to je
treba poznati zgodovinske okolis¢ine. Tipi¢no
je bilo, da se niso videli na nacin, kot da se
premikajo naprej skozi ¢as, niso poznali
zmagoslavne ideologije napredka.

DARJA: Ce kolonialne subjekte
oznacimo za tiste “brez zgodovine”, kot
dehistorizirane, razzgodovinjene, potem
njihova historizacija postane nujno politicno
dejanje in problem zgodovine je nujno
povezan z vprasanjem politicnega poten-
ciala. Mislim na to, da zgodovina lahko
ponekod odpre moznost za historizacijo
tistih podrocij, ki so bila “brez zgodovine”
in oropana javnega pripovedovanja.

EAGLETON: Menim, da levica dela prevec
zgodovine. Prav kar se ti¢e levega historicizma,
sem nekoliko hereti¢en. Nikoli nisem dejansko
razumel predpostavk nekaterih radikalcev o
tem, da je samo “zgodovinjenje” Ze
avtomati¢no radikalno, dale¢ od tega. Ena
prevladujocih oblik evropskega historicizma,
od Burkea, Spenglerja do Oakshota, je trdno na
desnici. Stevilni radikalci, novi historicisti (New
historicists) in drugi predpostavljajo, da si Ze
opravil posel, ko si enkrat “doZzivel” fenomen
znotraj histori¢nega konteksta. Nikakor ne. Se
ved, to bi pomenilo, da so vsi sovrazniki levice
ahistori¢ni. Toda niso. To je karikatura, vsi niso
formalisti. Literarni in kulturni establishment je
danes voljan sprejeti dolo¢eno mero
historicizma in ni razloga, da ga ne bi!

Zato moramo biti previdni glede domneve
o historicizmu kot inherentno radikalnem
pojmu. Ne glede na vse, in da se povrnem k
vasemu vpradanju, kar pravite je res, toda v
tistem pomenu, da kolonizirani ljudje nimajo
zgodovine, temvec je njihova zgodovina
funkcija zgodovine nekoga drugega. Gre za
odnos zarotniskega, mogoce antagonisticnega
tipa, do zgodovine, katere sredisce je drugje.
Tu obstaja zgodovina, ki pa je nekako
premescena. Po drugi strani pa menim, da, ¢e
gremo tu predale¢, lahko pride do doloc¢ene
vrste politi¢nega fatalizma: potem smo v
brez¢asnem dehistoriziranem obmocdju —
medtem ko so “nasi gospodarji tisti, ki
zgodovino imajo”.

Toda vse se vedno dogaja na kooperativen
in zarotniski nac¢in, mar ne! Ta revolucija
nacionalizma je med drugim tudi poizkus imeti
lastno zgodovino. Zamisel, da bi bila kdaj koli
lo¢ena in samovsebujoca, bi bila tako napac¢na
kot si na primer nekateri zgodovinarji
zamiSljajo, da bi bilo nekatere zgodovinske
dogodke, zgodovino delavskega gibanja na
primer, mogoce preucevati neodvisno od
razredne zgodovine na splosno, ali pa kot si
nekatere struje feminizma zamisljajo, da je
mogoce razvijati zenske Studije kot nekaj
izoliranega in avtonomnega. Cesa naj ne bi
obcutili kot vir in gibalo lastne zgodovine?
Taksni obcutki niso le povezani s “kolonialnimi
okolis¢inami”, dale¢ od tega. Del izkusnje
modernizma in postmodernizma je v
udomacitvi tega obcutka v metropolitanskih
druzbah, ko “imperij vine udarec”. Zato so
izkusnje razsredis¢enosti, nemoci in pasivnosti
v veliki meri tudi izkusnje metropole.

Prav v tem pogledu je James Joyce zelo
zanimiv, saj sta Ulysses in njegov Dublin polna
inercije, imobilnosti ter ciklicnega vracanja.

V nekem pomenu gre za roman kolonialne
prestolnice. Gre pa tudi za del evropskega
modernizma, ki govori o znacilnih receh
Zivljenja v srcu metropole tudi danes.

Dandanes ni treba Ziveti na periferiji, da bi
zaznali obcutek nemodi ali pomanjkanje
dogajanja. V zgodnejsi fazi burzoazne

18 INTERVJU TERRY

EAGLETON



Inferviu s Terryjem Eaglefonom

ideologije se je dalo obcutiti, da ustvarjas svojo
zgodovino. Zdaj pa je vse podleglo monopolni
kapitalisti¢ni fazi, ko je videti, da prevladujoco
izkusnjo doloc¢a nekdo od zunaj. To pa je
okolis¢ina, ki ne ucinkuje le na “domorodce”

iz kolonij!

DARJA: Tudi v Sloveniji postaja vse
aktualnejse vprasanje, kako se na primer
Judje spominjajo holokavsta. Nekateri
poudarjajo, da jim uradna zgodovina kot
prezivelim taboriScnikom ni dopuscala
pravice do spominjanja in govorjenja. Tako
si torej niso dovolili razmisljati o sebi kot o
prezivelih. Nekateri procesi ljudem lahko
dopustijo spominjanje, posebej tam, kjer je
spomin tabuiziran, mitologiziran ali pa
popolnoma zbrisan, ali pa spominjanje
prepovedo.

EAGLETON: Obstajajo razli¢ne zgodovine
in razli¢ni nacini spominjanja, ki v¢asih pridejo
v konflikt. Nekateri poudarjajo, da je spomin
na holokavst v ZDA nastal nedavno. Na
doloceni tocki, zaradi posebnih politi¢nih
razlogov, za¢nejo konstruirati zgodbo, zacnejo
se spominjati.

Obcutka brezzgodovinskosti le nocem
potencirati do tocke nekaksnega kulta zrtve. V
ZDA dandanes ni ni¢ bolj moderno kot biti
zrtev. Ce nisi Zrtev, si nihce. Seveda obstajajo
dejanske zrtve, ljudje, ki so res zrtve. Toda
mogoce na benjaminovski nacin zbrkljanih,
nanizanih in razli¢nih delih zgodovine, ne bi
smeli bolj podcenjevati cloveske iznajdljivosti
kot pa tega, da nas razgali.

NIK: V obdobju socializma so nas bolj ali
manj konstanino spominjali in presojali po
dejanjih prejsnjih generacij, nasa vioga v
prihodnosti je bila odrascati kot zaupanja
vredni branilci socializma kot so bili
partizani z uporom proti nacistom v
narodnoosvobodilni vojni. Tako je temeljno
emancipatoricna zgodba na generacijah, ki
so ji sledile, postala mriva teza: obljuba
prihodnosti leZi v ponavljajoci se uresnicitvi

castne preteklosti. (Dandanes je poloZaj
obrnjen, viogo partizanov so prevzeli
antikomunisticni kolaboranti nacistov.)
Enostranski pogled na zgodovinsko zgodbo
pozablja nacin, s katerim se nekatere zgodbe
zacnejo kot napredne in zakljucijo kot
konzervativne ter obratno. Spomniti se
moram tudi pravocasnih opazZanj Aijaza
Ahmada o tem, kako dolocene domnevno
napredne zgodbe — postmoderne kolonialne
— postanejo vzorec, s katerim metropola
dejansko periferiji posebej diktira dolocen
kulturni red, na splosno pa politicnega in
ekonomskega. Tako lahko zgodbe, ki so v
okviru metropol temeljno emancipatoricne,
postanejo moralno vpraslijive.

EAGLETON: Da, vse je odvisno od
konteksta. Mogoce je to za levico Se en razlog,
da ni prevec nekriti¢no afirmativna do ideje
zgodovine. Zgodovino Marx imenuje “mora, ki
kot breme pritiska na zive”. Najbolj pristno
nepopustljiv zgodovinar od mislecev zato, na
drugi ravni, zgodovino razume kot breme, ki
ga je treba odstraniti — “Mrtvi naj pokopljejo
mrtve!”

To je Marxova modernisti¢na plat, mar ne?
Toda zgodovina je nekaj, kar je treba potegniti
od spodaj. Zato, da bos ustvaril nekaj drugega,
mora$ pospraviti prostor. Ocitno se zaveda, da
je zgodovina tudi to, iz ¢esar smo narejeni in
vse, kar lahko ustvarimo preseznega, je treba
ustvariti s koscki delov, ki so nam na voljo.
Marx zidejo o zgodovinskem kontinuumu v
18. Brumairu Ludvika Bonaparta to izrazi na
zelo zivahen in ponosen nacin: “Zgodovina se
ponavlja dvakrat, prvi¢ kot tragedija, drugic kot
farsa”. PokaZze torej na pojma ponavljanje in
cikli¢no. To poc¢ne zato, ker si zamislja nekaj,
Cemur pravi poezija prihodnosti, ki se ne bi
ravnala po aktualni zgodovini. Marx ni poveli-
Ceval tistega, kar se je doslej zgodilo kot
zgodovina. Zanj se zgodovina Se sploh ni
zacela, Se vedno je ujeta v taksno ali druga¢no
obliko pomanjkanja ali zatiranja.

Prav tako menim, da $e ne moremo
govoriti o pravi zgodovini, vsaj ne v Marxovem

INTERVIJ U

TERRY EAGLETON 19



Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek

pomenu, ker smo Se vedno pri tem, da bi jo
pravzaprav zagnali v tek.

DARJA: Naj zgodovino povezem z

vprasanjem spomina. Nekateri trdijo, da
Je vprasanje spomina dodobra pretreslo
druzboslovne in humanisticne znanosti.

Ze desetletje znanstveniki omenjajo t. i.
“narativni obrat” v druzbenih znanostih.
Ukvarjanje s spominom se je v svoji sedanyji
obliki, zacensi z zgodovinarji holokauvsta,
razpredlo in razselilo tudi na druge skupine

ljudi: hendikepirane, Zenske, temnopolte ipd.

V tem pogledu lahko govorimo o celem
procesu narativizacije potlacenega spomina.

Je spomin v tem smislu lahko potencial
za druzbeno delovanje, spremembe?

EAGLETON: No, glede ideje spomina bi
znova zacel nekoliko skepti¢no, kot sem to
storil ob vprasanju zgodovine. Vprasanje
“spomina” je imelo dolo¢eno pomembnost v
novejsih Studijah. Po Freudu smo ljudje “Zivali
amnezije”, tako funkcioniramo. Tudi Nietzsche
je bil tega mnenja. Tisto, kar nam je naravno, je
pozabljanje, potlacitev. Po Freudu je
spominjanje neke vrste pozabljanje
pozabljanja. Za Freuda je to pozitivno in ne

negativno, je pogoj, ki omogoca subjektiviteto.

Nezaslisani paradoks subjektivnosti je v tem,
da govorimo in delujemo, kot to po¢nemo
relativno koherentno, prav po zaslugi vztrajne
in nujne potlacitve veliko tistega, kar vstopa v
naSe formiranje. Brez te potlacitve celo ne bi
bili zmozni govoriti. Po mojem mnenju je to
tilozofsko modernisti¢en nacin misljenja in
hkrati takSen, ki je bil, ¢etudi na razli¢en nacin,
skupen Nietzscheju in Freudu.

Tako Nietzscheju kot Marxu pomeni
zgodovina neizrekljivo zgodbo trpljenja in
prelivanja krvi. Na zelo drasti¢en nacin je
Nietzsche videl ustvarjalno delovanje kot tisto,
ki vse to docela preudarno potlaci. Ne le, da
smo amnezicne zivali, temvec¢ smo amnezi¢ne
zivali po svoji volji. In tisti, ki ostajajo v
morbidnih objemih zgodovine, bodo verjetno
tam tudi propadli.

Z misleci kot je Benjamin pa dobimo neko
celo politiko spominjanja, cel obred
spominjanja. Vendar menim, da moramo to
vzeti skupaj z modernisti¢nim poudarjanjem
pozabljanja kot strukturnega in za nas
konstitutivnega, in ne preprosto kot
obZzalovanja vredno nezgodo.

Poleg tega smo se od Freuda in $e posebno
iz njegovega koncepta “nachtriglichkeit”
naudili, da je spomin vedno ena od razlicic,
montaza, izbor zgodovine, ki je opravljen iz
sedanjosti, prilagojen sedanjim zahtevam.
Tako je na nek nacin vedno sporen. Za seboj
spotoma sestavljamo svoje preteklosti. Zivimo
naprej, vendar se spominjamo ali vemo za
nazaj v skladu z nasimi sedanjimi zahtevami.
Menim, da se mora katero koli uspesno delo na
politicnem spominu, ki se nadaljuje, spominjati
teh kvalifikacij spomina.

DARJA: V vasem delu o veliki lakoti na
Irskem se ukvarjate tudi z vprasanjem
spominjanja in pozabljanja. Ali lahko za
nase bralke in bralce poveste kaj o tem
zanimivem delu?

EAGLETON: Lakota na Irskem je bila
globoko travmaticen dogodek za Irsko, ki je bil
do neke mere ublaZen z dejstvom, da je veliko
zrtev odslo in zacelo Ziveti na novo ter zelo
hitro pozabilo nanjo. Irci so bili zelo uspesni v
pozabljanju lakote. Zanje je bil to eden od
nacinov, da se ne bi ujeli v nostalgi¢ne objeme
preteklosti, iz katerih se ne bi mogli izviti.

To je bil nacin boja proti moZzni nevrozi
tistih, ki ne morejo drugega, kot se spominjati.
Ti pa so, kot pravi Freud, le druga plat onih, ki
se sploh ne morejo spominjati. Prevedeno v
politi¢no terminologijo bi to pomenilo, da sta
tradicija in modernost le dva vidika iste stvari.
In nikjer ni to bolj oc¢itno kot v postkolonialni
druzbi, kakrsna je Irska.

Na Irskem se vprasanja glede lakote vrtijo
okrog tega, ali naj bi se je sploh spominjali, ali
pane bi tak§no spominjanje pomagalo Iri, in ali
ne bi z lakoto hranili mnogo bolestno
Sovinisti¢nih spominov, ki se namenoma

20 INTERVJU: TERRY

EAGLETON



Inferviu s Terryjem Eaglefonom

ohranjajo pri Zivljenju zaradi sedanjih politicnih
ciljev? To je Cisto drug sklop vprasanj kot pa so
tista, ki jih je odprl holokavst.

V nekem smislu je bila lakota nekaj, kar so
Irci morali pustiti za seboj. In za seboj so jo
pustili skupaj s svojim jezikom, kajti vecina
umrlih [judi je govorila irsko. Irci so med lakoto
izgubili velik del svoje nacionalne identitete.
Po drugi strani pa jih je ta internacionalizirala,
ker so se izseljevali iz Irske, za kar se lahko
“zahvalijo” Anglezem.

Na Irskem danes nekateri ljudje ostro
nasprotujejo spominjanju na lakoto. Denimo
mladi, ki niso vsi reakcionarji, temvec¢ tudi
ljudje, ki menijo, da je pretirano govorjenje o
lakoti le morbidna nostalgija. Temu pravijo
lazno junastvo in kult Zrtve.

Ne strinjam se z njimi. Menim, da je prav
in primerno, da imamo danes na Irskem
nacionalni spomenik in muzej, posvecena
lakoti. Vendar pa je bil vse do zadnjega tre-
nutka prisoten dvom o udelezbi predsednice
Mary Robinson na otvoritvi. Prisla je in to je bila
zelo politi¢na odlocitev. Toda govorila je o
sodobnih lakotah in jih povezala z Irsko.

Obstaja nacin spominjanja preteklosti, ki ga
je mogoce uporabiti za ustvarjanje prihodnosti
in obstaja nacin spominjanja, ki lahko pripelje
do “konca zgodovine”. Najvecja mora bi bila,
e bi iz preteklosti hkrati izbrisali tudi
prihodnost, da bi kot zlate ribice Ziveli v Cisti
sedanjosti. Raymond Williams je neko¢
opozoril, da je druzba, ki Zivi le s svojo sedanjo
izkusnjo, resni¢no revna. Ampak poudarja tudi
to, da je tradicija, kot sam pravi, neprekinjeno
izbiranje in ponovno izbiranje prednikov.

Med ukvarjanjem z Irsko sem se jasno
zavedel, da smo ujeti med nekaksnim
imobilizirajo¢im kultom spominjanja na eni in
skrajno nezrelo modernizacijo, kot jo ponazarja
koncept “keltskega tigra” na drugi strani.
Morda med njima ni enostavne srednje poti.
Vendar pa so tisti, ki ne morejo drugega kot
spominjati se, in drugi, ki se sploh ne morejo
spominjati, grozljivi dvojcki. Obstajajo tudi
mocne napetosti med tradicionalisti na eni in
modernisti na drugi strani. A modernizem se le

bori s Se vedno relativno moc¢nim tradicio-
nalizmom. V irski politiki velja izrek: “Nocemo
nazaj na kmetijo, a smo tudi zelo sumnicavi
glede tega, da bi jezdili keltskega tigra.”

NIK: Tezko je razmisljati o Irski, ce si ne
postavimo tudi vprasanj o Severni Irski.
Cvepmvje tam mirovni proces zastal, pa
obstajajo analize, ces da bilahko bila ena
od pridobitev mirovnega procesa rekon-
stituiranje politike na razredni namesto
na verski ali etnicni osnovi, potem ko bi,
domnevno unionisticne in nacionalisticne

Jormacije s tesnimi zvezami z delavskim

razredom ugotovile, da imajo veliko skup-
nega. Seveda, drugo vprasanje pa je, kako bi
taksne transformacije v Severni Irski
povratno vplivale v Republiki. Obstaja
dommneva, da bi bila ena od posledic mirov-
nega procesa, v smislu bolj samozavestne
Severne Irske, tudi vecji pritisk v smeri
decentralizacije v Republiki ...

EAGLETON: Zelo primerno vprasanje za
nekoga, ki, kot jaz, zivi v Dublinu, kajti na splosno
v Republiki Irski o tem vprasanju ne Zelijo ni¢
vedeti. Resni¢no, Republika v tem pogledu
belezi obzalovanja vreden spisek dejan;.

V mirovnem procesu je bilo Ze veliko
vzponov in padcev in bodo tudi v prihodnje,
toda ¢e na poloZzaj pogledamo geopoliticno, bi
rekel, da je videti obetaven. Problemi v
Severni Irski imajo dolgo zgodovino, ampak v
resnici zadevajo vrsto obseznih geopoliti¢nih
dejavnikov, kot so propad industrije na tem
obmodju, splodni propad britanskega imperija,
katerega del je, devolucijska politika v Britaniji,
presenetljiv vzpon Republike Irske iz ruralne v
moderno drzavo, njene povezave z Evropo,
irsko-ameriSke povezave z Republiko. Menim,
da vsi ti dejavniki v ozadju dolocajo potek
kon¢nega propada severnoirske drzave.
Seveda, nekateri unionisti bodo do konca
vztrajali na okopih, medtem ko so drugi ze
naredili velike premike. Dosti pripadnikov
organizacije Sinn Feinn, ki se je postavljalo s
svojim socializmom, je zdaj razkrilo svoje

INTERVIJ U

TERRY EAGLETON 21



Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek

prave barve malomescanskih nacionalistov.

Podobno kot mnogi drugi boji, celo
podobno kot nekateri boji v bivsi Jugoslaviji, je
ta na Severnem Irskem izjemen, ker je hkrati
tako intenziven, tako vztrajen in je potekal vseh
zadnjih trideset let, pa vendar je po drugi strani
7e zastarel, arhaicen in preseZen, je “posmrtno
Zivljenje” province. Seveda gre jutri lahko Ze
vse narobe, ampak dvomim, da se bo povrnil k
oborozenemu boju. Kdor koli bi to storil, bi
izgubil toliko politicne kredibilnosti, da bi bilo
kaj takega skoraj isto kot politi¢ni samomor.

Zato menim, da bo na dolgi rok mirovni
proces uspel. Glede transformacij, ki ste jih
omenili, pa menim, da so le-te mozne. Toda v
resnici tega Se nihce ne ve. Nastopilo je
alarmantno in vznemirljivo obdobje, v katerem
se improvizirajo povsem nove razmere. In
nihce res ne ve, kam bodo pripeljale nove
institucije. To je delno namerno, kajti del Sinn
Feinna hoce, da bi njegovi grass-roots pri-
padniki verjeli, da jih bo pripeljal zelo dalec,
unionisti oziroma protestanti pa zelijo
prepricati svoje ljudi, da temu ne bo tako.

V teh razmerah torej obstaja neka vgrajena
negotovost. Doslej so bili na Irskem pozivi k
razredni enotnosti, pozivi, ki imajo zelo
ugledno tradicijo, vzemimo Jamesa Connolyja,
zelo abstraktni in neucinkoviti, kajti vladajoci
razred se zelo dobro zaveda, koga oz. komu
“deliti in vladati”. Toda res impresiven je nacin,
kako so bili nekateri ulsterski protestanti, zlasti
tisti, ki bi raje kot nadaljnjo zvezo z Britanijo
hoteli neodvisni Ulster, v svoji politiki
presenetljivo levicarski. Videti je, da
prakticirajo tisto vrsto politike delavskega
razreda, glede katere Sinn Feinn redko stori
kaj vec kot to, da o njej samo govori.

Prav tako se moramo tudi spomniti, da se je
situacija glede Republike Irske zdaj zasukala.
Sever je vedno, celo v pogledih nekaterih
levicarjev, veljal za modernega, naprednega in
industrijskega, jug pa za primer teokratske
zaostalosti. Zdaj pa sever slabi, je sektaski,
medtem ko jug jezdi “keltskega tigra” in mu
gre precej dobro, delno tudi po zaslugi
povezav z Evropsko skupnostjo.

Kar zadeva vaSe vprasanje glede Sirsih
povratnih uc¢inkov mirovnega procesa v
Republiki, govorjenje o “keltskem tigru”
pomeni, da bo morala Republika Irska Se kar
nekaj ¢asa opravljati retoriko modernizacije.
Del tega bodo prizadevanja, da se razbre-
menijo svoje politicne zgodovine, ker take v
Bruslju ne sprejemajo ugodno, ni privlacna za
investicije in tako naprej. Vseeno pa so nove
politi¢ne institucije, katerih prihodnost je v tem
trenutku nedolocljiva, kot ste namignili, v
stanju pripravljenosti in bodo po mojem
mnenju znova vstopile v igro.

Strinjam se, da bi lahko nastopil proces
decentralizacije in da bi veliko ljudi v Republiki
Irski na tem vztrajalo. Resni¢no, Republika
Irska je ena najbolj centraliziranih drzav v
Evropski skupnosti in kli¢e k devoluciji.
Devolucija seveda poteka tudi v Veliki Britaniji,
in tako bi nove institucije lahko pospesile te
procese tudi tam.

NIK: Devolucija je ena najpomembnejsih
znacilnosti Blairove Britanije. Kako vi kot
nekdo, ki se umesca na levico, ocenjujete
Blaira? In kaj menite o sami devoluciji?
Obstaja velika zaskrbljenost glede moznih
posledic, zaradi vzpona skotskega ali
valizanskega nacionalizma, malo pa je bilo
recenega glede vprasanja angleskega
nacionalizma kot hegemonskega v Britanii.
Domnevam, da je eden manj pomembnih,
vendar zgovornih indikatorjev taksne
hegemonije relativna lagodnost, s katero se
zamenjujeta izraza angleski in britanski.

EAGLETON: Bojim se, da o Blairu, razen
standardne levicarske kritike, ne morem
povedati ni¢ novega. Upam, da je jasno, da
tisto, kar je pri njem narobe, ni to, da ni
socialist, saj smo to vsi tako ali tako Ze vedeli.
Toda, ni niti socialdemokrat, vsaj ne v katerem
koli pomenljivem in spostovanja vrednem
pomenu tega izraza. Zanimivo bi bilo videti,
ali ni morda zelo naklonjen zmernemu po-
puscanju evolucijsko razuzdanim silam, ki jih
je nekoliko tezko krotiti. In domnevam, da

22 INTERVJU: TERRY

EAGLETON



Inferviu s Terryjem Eaglefonom

nekateri malce cini¢no pricakujejo, da bo
zabredel v kake vedje tezave, kot se vodi-
teljem kapitalisticnih gospodarstev obicajno
pripeti, ne glede na to, kako spretni so.

Blairizem, ¢e govorimo globalno, je videti
prav dolgocasno predvidljiv fenomen. Precej
dolgo sem bil v laburisti¢ni stranki. Vecina
nedavnih voditeljev stranke, ki se jih spomin-
jam, so bili tisti, ki so se poskusali znebiti svojih
socialisti¢nih nacel, a jim je spodletelo. Edina
razlika pri Blairu je ta, da je uspel, ker je prisel v
pravem trenutku, da se ta projekt izpelje. Je
produkt tistih ¢asov: kar so prejsnji laburisti¢ni
voditelji poskusali, je njemu uspelo.

O angleskem nacionalizmu zato menim,
da zavest o njem nara$c¢a, Se vedno je pritajen,
vendar menim, da se bo pojavil kot bolj
pomembna tema. Ce, kot jaz, Zivi§ na kelt-
skem obrobju, je zanimivo opazovati, kako je
tam angleski nacionalizem precej bolj opazen.
Irski republikanci ne govorijo o nacionalizmu,
ker opazajo, da so tudi unionisti nacionalisti,
bodisi angleski bodisi britanski. Menim, da
distanciranje in kriti¢na perspektiva z robov,
ob tem, da ti robovi postajajo precej bolj vidni,
lahko prispevata k razkrinkavanju tiste nevidne
barve vsakdanjega Zivljenja, ki je angleski
nacionalizem, ki pa ga je zelo tezko izostriti.

DARJA: Zivimo v svetu novih tehnologij,
globalnega komuniciranja, novega
svetovnega reda, drugih globalizacijskih
Senomenov. Ali menite, da na nek nacin
lahko govorimo o tem, da smo pred novim
“epistemoloskim prelomom”, e uporabim
analogijo z deli Michela Foucaulta, predvsem
tam, kjer je analiziral evropsko moderno kot
enega od taksnih epistemoloskih prelomov?

EAGLETON: Michel Foucaultje Sel nekako
iz mode. Zanimivo je pogledati, kako se to
dogaja: kaj neki se je zgodilo, denimo, z Lévi-
Straussom, ki je bil svoj ¢as tako dominanten,
zdaj panic ...

Zdi se mi, da je bil Foucault v nekem
trenutku zelo pomemben. In cini¢no bilahko
rekli, da je bil zelo uporaben za tiste, ki so

hoteli biti politi¢no radikalni, ne da bi bili
marksisti, ker je levici, ki je bila vedno bolj
razocarana nad klasi¢nim marksizmom,
omogocil perfektno pozicijo. Vendar se
sprasujem, ali se ni ta proces zdaj pomaknil
naprej do tocke, ko celo radikalizem v
Foucaultovem stilu ni ve¢ tako popularen kot
je bil, ker ni povsem uglasen z dobo, saj je bil
pomemben pisec v 70-tih in zgodnjih 80-tih
letih. Foucault je tako veliko prispeval k
postmodernisti¢ni misli, je vitalna os med
Nietzschejem in postmodernizmom, v taki
meri, da se je dolocena vrsta nietzschejanstva
popularizirala prek postmodernizma. Toda za
Foucaulta je bila znacilna tudi izrazita militant-
nost, ta pa je, kot kaze, oslabela, in to je
znamenje nasega ¢asa.

Vidite, ¢e bi hoteli uporabiti Foucaulta na
nacin kot ga predlagate vi, potem se moramo
vprasati, kaj bi pomenila fraza “epistemologija
trga”? Kajtrgi vedo in ¢esa ne vedo? Kako trgi
stojijo kognitivno, kaijti trg je poleg mnogih
drugih stvari kognitivni instrument,
mehanizem. Kako stojijo v razmerju do
totalizirajoce vednosti? Zdi se, da imamo v tem
primeru opraviti, v epistemoloskem pomenu,
znekak3no vednostjo, ki je hkrati detota-
lizirana ter grozljivo mogoc¢na in vseprodorna.
Nasa tradicionalna epistemoloska shema
totaliziranja pa je implicirala, da imamo moc¢
vsaj kognitivno in morebiti tudi politi¢no. Zdi
se, da je trg to vrsto moci obdrzal, vendar na
osnovi drugac¢nega, netotalizirajocega modela.
Kar zadeva epistemoloske prelome, bomo
verjetno morali ve¢ pozornosti posvetiti
vpradanju, kaj se zgodi s samo kognicijo, ko
vasi modeli zanjo vedno bolj postajajo modeli
trzenja, namesto klasi¢nih modelov
reprezentacije ali pomena.Vzemimo le en
primer. Trg znova poudarja idejo tihe vednosti.
Na primer, o virih, potencialih, razpoloZlji-
vostih. Zato moramo opraviti Se ve¢ dela na
podrodju epistemologije trga in prav tako tudi
politike trga. In kolikor gre za epistemoloske
prelome, je to tisto, kar bi morali poceti.

Prevedla Goran Tenze in Marjan Kokot

INTERVIJ U

TERRY EAGLETON 23






- Filozofija

fla¥ ]VE;!







Ernst Cassirer

Relativnostna teorija in problem
realnosti’

Skusali smo pokazati, da novi pojem narave in predmeta, ki ga
vzpostavi relativnostna teorija, temelji v sami formi fizikalnega misljenja
in da to formo zgolj zakljuci in jo pojasni. Fizikalno misljenje stremi k
temu, da v Cisti objektivnosti dolodi in izrazi zgolj predmet narave:
vendar pa pri tem nujno hkrati izrazi tudi samo sebe, svoj lastni zakon in
svoj lastni princip. V tem se spet potrjuje tisti “antropomorfizem” vseh
naSih pojmov narave, na katerega je rad nakazoval Goethe s svojo
starostno modrostjo. “Vsa filozofija o naravi ostaja vendarle zgolj antro-
pomortfizem, to pomeni, ¢lovek, eno s samim seboj, prenasa na vse,
kar ni on sam, to svojo enost, ga vanjo vpotegne, ga naredi za eno s
samim sabo [...] Najsi na naravi opazujemo, merimo, racunamo, tehtamo
itn., kakor nam drago, to je vendarle zgolj nasa mera in so nase utezi,
kakor je ¢lovek mera vseh reci ...” Vendar pa glede na vse predhodne
obravnave tega “antropomorfizma” samega ne gre razumeti v nekem
omejenem psiholoskem smislu, temvec¢ v nekem splosnem kriti¢no-
transcendentalnem smislu. Planck je kot karakteristicno znacilnost
razvoja sistema teoreti¢ne fizike izpostavil napredujo¢o emancipacijo
od antropomorfnih elementov, katere ciljje po moZznosti popolna locitev
sistema fizike od individualne osebnosti fizika.! Vendar pa sedaj po-
stanejo del prav tega “objektivnega”, od vse naklju¢nosti individualnega

* Prevedeno iz: Ernst Cassirer, Zur Einstein schen Relativitdtstheorie —
Erkenntnistheoretische Betrachtungen, Bruno Cassirer Verlag, Berlin 1921.

I Max Planck, Osem predavanj o teoreti¢ni fiziki [Acht Vorlesungen iiber
theoretische Physik], Leipzig, 1910, str. 7.

FILOZOFIJA NARAVE 27



Ernst Cassirer

zornega kota in individualne osebnosti osvobojenega sistema, tisti
splosni sistemski pogoji, na katerih temelji svojevrstnost fizikalne
problematike kot taksne. Izkljucita se ¢utna neposrednost in ¢utna
razlocitev [Besonderung] posamicnih zaznavnih kvalitet; toda ravno ta
izkljucitev je mogoca zaradi pojmov ¢asa in prostora, Stevila in velikosti
[GroBe: velicine]. Fizika v njih doloca najsplodnejso vsebino dejanskosti,
ker in kolikor ti oznacujejo smer fizikalnega dojemanja[Auffassung]
kot takega, tako rekoc formo izvorne fizikalne apercepcije. Pri obli-
kovanju relativnostne teorije se nam je to medsebojno razmerje po-
trjevalo vsepovsod. Relativnostni princip vsebuje hkrati objektivni in
subjektivni, kakor tudi predmetni in metodi¢ni smisel. “Postulat abso-
lutnega sveta”, ki ga ta princip po neki izjavi Minkowskegavkljucuje v
sebi, je konec koncev postulat absolutne metode. Splosna relativnost
vseh krajev, ¢asov in meril mora biti zadnja beseda fizike, saj tvori
relativizacija, razpustitev predmetov narave v ¢isto merskih odnosih
jedro fizikalnega postopka, temeljno spoznavno funkcijo fizike.

Ce pa se v tem smislu razume, kako vsebina relativnostne zatrditve
po notranji konsekventnosti in po nujnosti izhaja iz same forme fizike,
je potem v njej hkrati izpostavljena tudi neka doloc¢ena kriticna omejitev
te zatrditve. Najsi je postulat relativnosti Se tako najcistejsi, najsplosne;jsi
in najostrejsi izraz fizikalnega pojma predmeta, pa prav ta pojem

Sfizikalnega predmeta, s stalis¢a splosne spoznavne kritike, nikakor ne

sovpade z dejanskostjo nasploh. Napredek spoznavnoteoretske analize
se potrjuje prav s tem, ko se predpostavka enostavnosti in enoli¢nosti
pojma dejanskosti ¢edalje bolj spoznava za zmotno. Vsaka izvorna
usmeritev spoznanja, vsako tolmacenje, kateremu to podreja pojave,
da bi jih povzelo v enotnosti nekega teoretskega sklopa ali v doloceni
smiselni celoti, vkljucuje v sebi neko posebno razumevanje in upo-
dobitev [Fassung und Formung] pojma dejanskosti. Kar se tu izkaze,
niso zgolj karakteristi¢ni pojmovni razlocki med samimi znanstvenimi
predmeti —locitev “matemati¢nega” od “fizikalnega”, “fizikalnega” od
“kemijskega”, “kemijskega” od “bioloskega” predmeta; temvec je
celota teoretskoznanstvenega spoznanja na tem mestu zoperstavljena
drugim upodobitvam in osmislitvam samostojnega tipa in s samostojno
zakonitostjo — kot sta eti¢na in estetska “forma”. Kar se pokaze za
nalogo neke zares splosnespoznavne kritike, je to, da te mnogoterosti,
tega bogastva in raznolikosti form spoznanja ter razumevanja sveta ne
nivelira in je ne zbija v neko cisto abstraktno enotnost, temvec da jo
pusti tak$no, kakrsna je. Sele ko se upremo tej skusnjavi, da Zelimo
celokupnost form, ki se nam tu izkazujejo, zbiti v neko poslednjo
metafizicno enotnost, v enotnost in enostavnost absolutnega “temelja
sveta” in jo nato izpeljevati iz njega, nam postane dostopna njihova
resni¢no konkretna vsebina in njihova konkretna polnost. Sedaj si
kakopak nobena posami¢na forma ne more lastiti tega, da bi v sebi
zaobjemala in v popolnosti ter adekvatno izrazala “dejanskost” kot tako,
“absolutno” realnost. Nasprotno je misel o neki taksni poslednji ne-
dvoumni dejanskosti, ¢e sploh, dojemljiva zgolj kot ideja. kot naloga

28 FILOZOFIJA NARAVE



Relativnosina teorija in problem realnosti

neke totalitete dolocitev, pri kateri je soudeleZzena vsaka posebna
spoznavna in zavestna funkcija, svojim posebnostim primerno in znotraj
njenih dolocenih omejitev. Ce se vztraja na tem celotnem nazoru, se Ze
znotraj samega Cistega pojma narave izkaze moznost razlikovanj med
nastavki, od katerih si sme vsak lastiti zase neko dolo¢eno pravilnost in
karakteristicno veljavnost. Goethejeva “narava” ni istovetna Newtonovi
— ker so v njuni izvirni podobi [ Gestaltung] vladala povsem razli¢na
oblikovna nacela [Formprinzipien], razli¢ne vrste sinteze, duhovnega
in miselnega pregleda nad pojavi. Tam, kjer obstajajo taksne razlike v
temeljnih usmeritvah opazovanj, se tudi rezultatov opazovanj ne da
brez nadaljnjega vzporejati med sabo in meriti drugega na drugem.
Naivni realizem obicajnega svetovnega nazora, kakor tudi realizem
dogmati¢ne metafizike, seveda vedno znova zapade tej napaki. 1z
celote mogocih pojmov dejanskosti izloc¢i enega samega in ga postavi
za normo ter vzor vseh drugih. S tem se doloceni nujni oblikovni vidiki
[Formgesichtspunkt], s katerih skusamo presojati, opazovati in razumeti
svet pojavov, preobrazijo v reci, v bit kratkomalo. Ali sedaj to zadnjo bit
opredelimo kot “materijo” ali “Zivljenje”, kot “naravo” ali pa kot
“zgodovino”: to nas nazadnje vselej pripelje k okrnjenemu pogledu na
svet, saj se zdijo doloc¢ene duhovne funkcije [geistige Funktionen], ki
soucinkujejo pri njegovem nastajanju, iz njega izkljucene, nasprotno
pa druge enostransko poudarjene in favorizirane.

Naloga sistematic¢ne filozofije, ki dale¢ presega nalogo spoznavne
teorije, je osvoboditi sliko sveta od te enostranskosti. Zajeti mora celoto
simbolnih form, iz katere rabe za nas izhaja pojem neke v sebi raz¢lenjene
dejanskosti — po kateri se za nas locijo in v doloceni izoblikovanosti
[Gestaltung] stojijo nasproti subjekt in objekt ter jaz in svet —in vsakemu
posamic¢nemu v tej celokupnosti dodeliti njegovo trdno mesto. Ce si
zamislimo to nalogo kot reSeno, bi posebnim pojmovnim in spoznavnim
formam, kot tudi splosnim formam teoreti¢nega, eticnega, estetskega in
religioznega razumevanja sveta, s temSele zagotovili njihov prav in oznacili
njihove omejitve. Vsaka posebna forma bi se seveda v tem dojemanju
relativizirala nasproti drugi; ker pa je prav ta relativizacija povsem
vzajemna, ker nobena posamicna forma vec, temvec zgolj sistematska
totaliteta [systematische Allheit] vseh njih lahko velja za izraz “resnice” in
“dejanskosti”, bi se tako omejitev, ki se s tem pokaZze, na drugi strani
izkazala za povsem imanentno omejitev; taksno, ki se odpravi, takoj ko
posamicno spet navezemo na celoto in opazujemo v zvezi s celoto.

Vendar pa splosnemu problemu, ki smo ga tu naceli, na tem mestu
ne bomo sledili naprej, temvec¢ ga bomo zgolj uporabili za to, da bi
glede nanj oznacili omejitve, ki se drze vsakega, tudi najbolj splosnega
fizikalnega sprasevanja, ker nujno temeljijo na pojmu in bistvu tega
spradevanja. Vsa fizika obravnava pojave z vidika in ob predpostavki
njihove merljivosti. Sestavo [Geflige] biti in dogajanja skuda na koncu
razpustiti v Cisti sestavi, v redu Stevil. Prav relativnostna teorija je Se
najostreje izrazila to temeljno tendenco fizikalnega misljenja. Postopek
vsake fizikalne “pojasnitve” dogajanja v naravi po njej sestoji in se

FILOZOFIJA NARAVE

29



Ernst Cassirer

iz¢rpa v tem, da se vsaki tocki prostorsko ¢asovnega kontinuuma
dodelijo Stiri Stevila x , x,, X,, x,, ki jim ne pritice nikakrSen neposredni
tizikalni pomen, temvec sluzijo zgolj temu, da tocke kontinuuma “na
dolocen, toda arbitraren nacin numerirajo”.” Ideal, s katerim se je zacela
znanstvena fizika pri Pitagori in pitagorejcih, s tem pride do svojega
sklepa: vse kvalitete, tudi te Cistega prostora in Cistega ¢asa, se pretvorijo
v Ciste Stevilske vrednosti. Temeljna logi¢na zahteva, ki je vsebovana v
pojmu stevil in ki temu pojmu daje njegov pravi pecat, se zdi s tem v
neki neprekosljivi meri izpolnjen: vse cutne in nazorne neistovrstnosti
potonejo v Cisti istovrstnosti. Klasicna mehanika in fizika je ta imanentni
cilj oblikovanja pojmov skusala doseci s tem, da je mnogoterosti ¢utno
danega navezovala na homogeni prostor evklidske geometrije in na
homogeni absolutno enakomeren ¢as. Vse razlike v ¢utnih zaznavanjih
so bile s tem zvedene na razlike med gibanji: vse mogoce vsebinske
raznoterosti so se razpustile v goli raznoterosti prostorskih in casovnih
tock. Toda ideal stroge istovrstnosti tu toliko Se ni bil doseZen, kolikor
sta si Se vedno nasproti stali dve temeljni obliki homogenega, Cista
prostorska forma in ¢ista ¢asovna forma. Relativnostna teorija v svojem
razvoju prodira tudi prek tega nasprotja; v enotnosti Stevilskih dolocil
ne skusa odpraviti samo razlike v ¢utnih zaznavanjih, temvec tudi razliko
med prostorskim in ¢asovnim dolocilom. Posebnost vsakega “dogodka”
se izrazis Stirimi Stevilix , X, X, X, pri ¢emer pa sama ta Stevila drugo
proti drugemu ne kaZzejo na nobene notranje razlike vec, tako da torej
nekaterih med njimi x , X, X, ni mogoce zdruZiti v neki posebni skupini
“prostorskih” koordinat in jih postaviti nasproti “Casovni koordinati x . S
tem se logicno zdijo vse razlike, ki se v subjektivni zavesti drzijo
prostorskega in ¢asovnega dojemanja, prav tako odstranjene in iz-
klju¢ene, kakor recimo fizikalna definicija svetlobe in barve ni prevzela
nicesar od subjektivnega vida.® Sedaj niso vec¢ zgolj prostorska in ¢asovna
dolocila medsebojno zamenljiva, temvec se zdi, da se nivelirajo tudi
vse notranje, za subjektivno zavest neodpravljive razlike samega ¢asov-
nega, vse razlike med smermi, ki jih oznacujemo z besedami “pre-
teklost” in “prihodnost”. Smer v pretekost in v prihodnost se v formi, ki
jo tu prevzema pojem sveta, druga od druge ne razlikujeta ni¢ drugace
kot smer + in smer — v prostoru, ki jo lahko opredelimo po arbitrarni
dolocitvi. Kar preostane, je zgolj “absolutni svet” Minkowskega: iz
dogajanjav tridimenzionalnem prostoru fizika na neki nacin postane
bitv tem Stiridimenzionalnem svetu, v katerem ¢as kot spremenljivko
nadomesti imaginarna pot “svetlobe”.

2 Primerjaj A. Einstein, O posebni in splosni teoriji relativnosti [Uber die
spezielle und die allgemeine Relativitdtstheorie/, (Sammlung Vieweg, 38.
zvezek) 2. izdaja, Braunschweig 1917, str. 04.

3 Podrobneje o tej zadnji tocki primerjaj M. Planck, Bistvo svetlobe [Das Wesen
des Lichts], predavanje, Berlin 1920.

4 Primerjaj H. Minkowski, Prostor in cas [Raum und Zeit], predavanje, Coln, 1908,
str 62 ff. — (citirano po Lorentz, Einstein, Minkowski, “Nacelo relativnosti, zbirka
razprav”, Fortschritte der mathemat. Wissenschaft, 2. zvezek, Leipzig & Berlin 1914)
Primerjaj A. Einstein, O posebni in splosni teoriji relativnosti, str. 82 f.

30 FILOZOFIJA NARAVE



Relativnosina teorija in problem realnosti

Sto preobrazbo ¢asovne vrednosti v imaginarmo stevil¢no vrednost se
zdiseveda izni¢ena tudi vsa “dejanskost” in vsa tista kvalitativna dolocenost,
kijo poseduje ¢as kot “forma notranje ¢utnosti”, kot forma neposrednega
dozivljanja. “Tok dogajanja”, ki psiholosko prvi tvori zavest in jo kot taksno
tudi zaznamuje, obstane: preSel je v absolutno togost matemati¢ne formule
sveta. Od podobe ¢asa, ki je lastna vsemu naSemu doZzivljanju kot takSnemu
in katerega del je, kot njegov neodpravljiv in nujen dejavnik, v vseh svojih
vsebinskih dolocilih,’ v tej formuli ni ostalo ni¢ vec¢. A cetudi se ta rezultat
prav s stalis¢a tega dozivljanja zdi Se tako paradoksen, je po drugi strani v
njem vendarle izrazen zgolj sam potek matemati¢no-fizikalne objek-
tivizacije —ki pa ga, ¢e naj ga spoznavnoteoretsko pravilno sodimo, ne gre
razumeti zgolj po njegovem rezultatu, temvec prav kot potek, kot metodo.
V razpustitvi subjektivno doZzivetih kvalitet v Cisto objektivha numeri¢na
dolocila, matemati¢na fizika ni vezana znotraj nobenih dolocenih meja. Po
svoji poti mora iti do kraja; ne sme se zaustaviti pred nobeno Se tako
izvomo in fundamentalno podobo zavesti: saj je njena specificna spoznavna
naloga prav to, da vse Stevno pretvori v Cisto Stevilo, vso kvaliteto v
kvantiteto, vse posebne podobe [Gestaltung] v splosno razvrstitveno
shemo in to zaradi te pretvorbe Sele “dojeti” znanstveno. Filozofija bi se na
katerikoli tocki zaman trudila upirati temu stremljenju in mu klicati “Non
plus ultra”. Njena naloga se mora nasprotno omejiti na to, da vtem, ko bi
vec kot dovolj pripoznala logi¢ni pomen matemati¢no-fizikalnega pojma
objekta, ta pomen hkrati dojame kot njegovo logi¢no pogojenost. Vse
posebne fizikalne teorije, s tem pa tudi relativnostna teorija, svoj doloceni
smisel in vsebino dobijo Sele prek enotnega spoznavnega namena fizike
nasploh, ki je v njihovem ozadju. V trenutku, v katerem seZzemo onkraj
podrodija fizike, v katerem ne spremenimo sredstev, temvec sam cilj
spoznanja, s tem tudi vsi posebni pojmi zadobijo nov okvir in upodobitev.
Vsak od teh pojmov pomeni nekaj drugega in to glede na splosno “moda-
liteto” zavesti in spoznanja, znotraj katerih stoji in iz katerih se obravnava.
Mit in znanstveno spoznanje ter logi¢na in estetska zavest so primeri
tovrstnih razli¢nih modalitet. V¢asih v teh razli¢nih sferah naletimo na isto-
imenske, vendar pa nikakor Ze tudi sinonimne pojme. Pojmovna zveza, ki
jo splosno oznacujemo kot “vzrok” in “posledica”, tudi miticnemu misljenju
ni tuja — vendar pa se tu specificno razlikuje od smisla, ki ga zadobi v
znanstvenem, Se posebej v matemati¢no-fizikalnem misljenju. Na podoben
nacin so vsi temeljni pojmi zavezani neki karakteristicni duhovni pomenski
premeni, Ce gredo skozi razlicna podrocja duhovne obravnave. Tam kjer
spoznavna teorija odraza [Abbildtheorie der Erkenntnis] iS¢e in terja
preprosto identiteto — vidi funkcionalna teorija spoznanja vseskozi
razli¢nost, hkrati pa seveda vseskozi korelacijo posamic¢nih form.®

> Primerjaj npr. B. J. Cohn, “Relativnost in idealizem” [“Relativitit und
Idealismus”], Kant-Studien (XXI), 1916, str. 222, ff.

6 Zavedam se fragmentarnosti tega, na kar tu nakazujem: za dopolnitev tega in
podrobnejso obrazloZzitev moram napotiti na poznejse nadrobnejse prikaze.
Primerjaj tudi E. Cassirer, “Goethe in matemati¢na fizika” [“Goethe und die
mathematische Physik”], objavljeno v Idee und Gestalt, fiinf Aufsctze, Berlin 1920.

FILOZOFIJA NARAVE 31



Ernst Cassirer

Sele z uporabo tega nacina obravnave na pojme prostora in ¢asa
postane docela razumljivo, kaj to preoblikovanje, ki so ga ti pojmi prestali
v modernem fizikalnem spoznanju, pomeni za njihovo filozofsko
vsebino — in kaj glede na to ne more pomeniti. Ce naj se ne zagresi
logi¢na napaka ia6U446¢0 4éd Uééi aY1id vsebine fizikalnih sklepanj ni
mogoce preprosto prevesti v jezik taksnih podrocij, katerih struktura
[Figung] temelji na povsem druga¢nem strukturnem principu. Tako
ostane tisto, kar sta prostor in ¢as, kot neposredni vsebini doZivljanja, in
kot kar se ponujata nasi psiholoski in fenomenoloski analizi, sprva
nedotaknjeno od njihove rabe tekom doloc¢anja objekta in tekom
napredovanja objektivizirajo¢ega pojmovnega spoznavanja. Z rela-
tivnostno teorijo se ta distanca med tema nacinoma opazovanja in
dojemanja samo Se poveca in postane zato kot taksna Se bolj ocitna;
nikakor pa je ni ta teorija Sele ustvarila. Nasprotno, jasno je, da smo
morali Ze zato, da bi prisli vsaj do prvih elementov matemati¢no-
tizikalnega spoznanja in do matemati¢no-fizikalnega predmeta, na
“subjektivnem” fenomenalnem prostoru in na “subjektivhem” feno-
menalnem c¢asu izpeljati tisto karakteristi¢no preobrazbo, ki v zadnji
konsekvenci vodi do rezultatov splosne teorije relativnosti. Tudi s stalis¢a
strogega senzualizma se obicajno pripoznava to preobrazbo in to na-
sprotje med “fizioloskim” prostorom nasega cutnega zaznavanja in nase
predstave ter ¢istim “metri¢nim” prostorom, ki ga postavljamo za temelj
geometriji. Slednji temelji na predpostavki enakovrednosti vseh krajev
in smeri, medtem ko je za prvega bistveno prav razlo¢evanje med kraji
in smermi ter izpostavljanje enih nasproti drugim. Tipalni prostor
[Tastraum], kakor tudi vidni prostor, je anizotropen in nehomogen,
medtem ko je za metri¢ni evklidski prostor znacilen prav postulat
izotropije in homogenosti. Fizioloski ¢as, ¢e ga primerjamo z “metri¢nim”,
kaZze enaka karakteristicna odstopanja in pomenske razlike: kot Mach
poudari sam, je med neposrednim ¢utnim zaznavanjem nekega trajanja
ter med merskim Stevilom potrebno tako strogo lo¢evanje kot med
zaznavanjem toplote in temperaturo.’

7 E. Mach, Spoznanje in zmota, skice k psihologiji raziskovanja [Erkenninis
und Irrtum, Skizzen zur Psychologie der Forschung], Leipzig 1905, str. 331
ff., 415 ff. Ce psiholoski prostor ¢utnih zaznavanj in predstav opredelimo, tako
kot Schlick (M. Schlick, Prostor in cas v sodobni fiziki [Raum und Zeit in der
gegenwdrtigen Physik], Berlin 1917, str. 51 ff.), kot prostor zora in mu fizikalni
prostor zoperstavimo kot pojmovno konstrukcijo, potem temu kot neki ¢isto
terminoloski opredelitvi ni mogoc¢e ugovarjati: vendar pa se je takoj treba
varovati pred tem, da bi se raba besede “zor” zamesala s Kantovo rabo, ki
temelji na povsem drugaénih predpostavkah. Ce Schlick v uvidu, da ima
objektivni fizikalni ¢as tako malo opraviti z nazornim doZzivetjem trajanja, kot
tudi tridimenzionalni red objektivnega prostora z nazornim doZzivetjem opticne
ali hapti¢ne razseznosti, vidi “pravo jedro Kantovega nauka o subjektivnosti
Casa in prostora”, in ¢e po drugi strani iz tega razlikovanja pobija Kantov pojem
“Cistega zora” (primerjaj M. Schlick, Splosni nauk o spoznanju [Allgemeine
Erkenninislehre/, Berlin 1918, str. 297 ff.), potem je to posledica psiholoske
napacne presoje smisla in vsebine Kantovih pojmov. Prostor in ¢as ¢istega zora
za Kanta nikoli nista obcuteni [empfunden: perceptivni] ali zaznani prostor ali

32 FILOZOFIJA NARAVE



Relativnosina teorija in problem realnosti

To nasprotje med subjektivnim “fenomenalnim” prostorom in sub-
jektivnim fenomenalnim ¢asom na eni strani ter objektivno-mate-
mati¢nim prostorom in objektivno-matemati¢nim ¢asom na drugi pride
Se posebej ostro na dan, ¢e se pri obeh ozremo na neko njuno dolocilo,
ki se zdi na prvi pogled obema skupno. Obema obicajno priprisujemo
naravo stalnosti [Stetigkeil]: vendar pa, Ce si pogledamo poblize, v
obeh primerih pod tem razumemo nekaj povsem razlicnega. Ne samo,
da stalnost, ki jo ¢asu in dogajanju v njem pripisujemo na podlagi forme
nasega dozivljanja, ne sovpade s tisto, ki jo definiramo v matemati¢nih
pojmih, po doloc¢enih konstruktivnih metodah analize, temvec se
razlikujeta ravno v svojih bistvenih temeljnih momentih in temeljnih
pogojih. Dozivljajska stalnost pravi, da nam je vsaka ¢asovna vsebina
vedno podana zgolj na nacin dolocenih karakteristi¢nih “celot”
[ “Ganzheit”], ki jih nikakor ni mogoce razstaviti na zadnje preproste

“elemente” — analiti¢na stalnost terja ravno razstavljanje na taksne
elemente. Prva jemlje ¢as in trajanje kot “organske” enote, v katerih je
po aristotelski definiciji “celota pred delom”: druga v njiju vidi zgolj,
Cetudi neskoncno, utelesenje niza [Inbegriff] delov, posebnih, med-
sebojno strogo zamejenih casovnih tock. V enem primeru pomeni
kontinuiteta nastajanja tisti zivi tok, ki je nasi zavesti vedno podan zgolj
kot tok, kot prehod in ne kot diskretno razdeljen in razkosan na lo¢ene
dele; v drugem se terja, da naj prav to razkosavanje nadaljujemo cez
vse meje empiricnega dojemanja; da z locevanjem elementov ne
prenehamo tam, kjer z njim preneha ¢utno zaznavanje, vezano na
povsem dolocene nakljucne omejitve razlocevalne zmoznosti, temvec
da ji ¢isto miselno sledimo naprej v neskonc¢nost. Kar matematik ime-
nuje “kontinuum”, zatorej nikoli ni ¢ista dozivljajska kvaliteta stalnosti —
saj ravno nobeno njeno nadaljnje “objektivno” pojmovno dolocilo niti
objektivna definicija nista mogoci—temvec je na njeno mesto postavil
neko cisto pojmovno konstrukcijo. Tudi tu mora ravnati v skladu s
svojo metodo, po kateri se ravna vsepovsod: kvaliteto stalnosti mora
odpraviti v golem Stevilu, kar pomeni ravno v temeljni obliki in v
praobliki vse miselne diskrecije.? Edini kontinuum, ki ga pozna in na

obcuteni in zaznani ¢as, temve¢ Newtonov “matematic¢ni prostor” in
“matematicni ¢as”; kakor sta sama proizvedena s konstrukcijo, tvorita prav tako
tudi predpostavko in temelj vseh nadaljnjih matemati¢no-fizikalnih konstrukcij.
“Cisti zor” igra pri Kantu vlogo neke povsem doloc¢ene temeljne metode
objektiviziranja in se na noben nacin ne ujema s “subjektivnim” t.j. psiholosko
dozivetim [erlebbar] ¢asom in psiholosko doZivetim prostorom. Ko Kant govori
o subjektivnosti prostora in ¢asa, pod tem nikoli ne razume dozZivljajske
subjektivnosti [Erlebnis-Subjektivitit], temvec njuno “transcendentalno”
subjektivost kot pogoj moznosti samega “objektivnega”, t.j. objektivizirajocega
izkustvenega spoznanja. (primerjaj tudi ustrezne Sellienove pripombe k
Schlicku: E. Sellien, Spoznavnoteoretski pomen relativnostne teorije [Die
erkenntnistheoretische Bedeutung der Relativitdtstheorie], Kieler Inaug.-Diss.,
Berlin 1919, str. 19, 39.

8 Primerjaj E. Cassirer, “Kant in moderna matematika” [“Kant und die moderne
Mathematik”], Kant-Studien XII, 1901, str. 21.

FILOZOFIJA NARAVE

33



Ernst Cassirer

katerega zvaja vse druge, je vedno zgolj kontinuum realnih Stevil —
kakor ga skusa, kot je znano, strogo pojmovno in ob nacelni odpovedi
vsakemu sklicevanju na “zor” prostora in ¢asa, vzpostaviti moderna
analiza in moderna teorija mnozic. Tako obravnavani kontinuum — kot
je Se posebej poudarjal Henri Poincaré — ni ni¢ drugega kot skupek
individuov, ki se jih misli znotraj nekega doloc¢enega reda in ki so sicer
podani v neskon¢nem Stevilu, med katerimi pa vsak stoji nasproti
drugemu zgolj kot nekaj lo¢enega in zunanjega. Tu ne gre vec za
navadno pojmovanje, po katerem obstaja med elementi kontinuuma
neka vrsta “notranje vezi”, prek katere se povezujejo v celoto —tako da
naj npr. tocka ne bi bila pred ¢rto, temvec ¢rta pred tocko. “Od znamenite
formule, po kateri naj bi bil kontinuum enotnost mnogoterosti, je
preostala —sklepa odtod Poincaré — samo Se mnogoterost; enotnost je
izginila. Analitiki imajo kljub temu pravico, da definirajo stalnost tako,
kotjo, kajti v vseh svojih sklepanjih, kolikor tetjajo doslednost, imajo
vedno opravka samo s tem pojmom stalnosti. Toda ta okolis¢ina je
dovolj, da nas opozori, da je pravi matematicni kontinuum nekaj povsem
drugega kot kontinuum fizikov in metafizikov.” Kolikor je sama fizika
objektivizirajoca znanost, ki deluje s pojmovnimi sredstvi matematike,
se zdaj seveda tudi fizi¢ni kontinuum pojmuje tako, da se naveZe na
matematicnega, na kontinuum ¢istih Stevil, in se enoznacno uvrsti vanj.
Toda “metafizi¢nega” kontinuuma ¢iste in izvirne, “subjektivne” forme
dozivljanja po tej poti nikoli ni mogoce dojeti: saj je prav smermate-
mati¢ne obravnave taksna, da se, namesto da bi vodila k tej formi,
nasprotno od nje ¢edalje bolj oddaljuje. Kriti¢na teorija spoznanja, ki ne
more izbirati med razli¢nimi vrstami spoznanja, temvec¢ mora samo
ugotavljati, kaj vsako od njih “je” in kaj pomeni, ne more podati nobene
normativne odlocitve glede nasprotnih vidikov, v katerih se kaze
kontinuum, temvec je njena naloga v tem, da oba vidika zameji, kolikor
je mogoce dolocno in jasno enega nasproti drugemu. Sele z neko tak$no
zamejitvijo je mogoce doseci po eni strani cilj fenomenoloske analize
¢asa in prostora in po drugi cilj eksaktne utemeljitve matemati¢ne analize
in njenih pomov prostora in ¢asa. Neki moderni matemati¢ni avtor tako
sklene svoje raziskave o kontinuumu. “V odgovor ocitku, da zor kon-
tinuuma ne vsebuje ni¢ od logi¢nih principov, ki smo se jih morali
posluziti ob eksaktni definiciji pojma reelnega Stevila, smo racun za to
polozili s tem, da sta si tisto, kar se kaze v zornem kontinuumu, in
matemati¢ni pojmovni svet tako tuja, da je treba zahtevo o njunem
vzajemnem kritju zavrniti kot absurdno. Kljub temu so te abstraktne
sheme, ki nam jih ponuja matematika, nujne, da bi bila eksaktna znanost
taksnih predmetnih podrocij, v katerih kontinuumi igrajo neko vlogo,
sploh mogoca. V danem (fenomenalnem) trajanju ali razprostiranju ni
taksne eksaktne tocke ¢asa ali prostora, ki bi bila njun poslednji nedeljivi
element, temvec je Sele um, ki poseze skozi to danost, tisti, ki zmore

9 H. Poincaré, La Science et I'hypothése, Pariz, str. 30.

34 FILOZOFIJA NARAVE



Relativnosina teorija in problem realnosti

zajeti te ideje, ki se Sele na aritmeti¢no-analiticnem pojmu reelnega
Stevila, ki pripada cisto formalni sferi, izkristalizirajo do svoje polne
opredeljenosti®.

Ce imamo taksno stanje stvari pred o¢mi, tudi sklepanja, do katerih
prihaja relativnostna teorija s svojim dolocevanjem stiridimenzionalnega
prostorsko-¢asovnega kontinuuma, izgubijo videz paradoksnosti — kajti
sedaj se izkaze, da so to le zadnje konsekvence in uc¢inki metodi¢nih
osnovnih misli, na katerih sploh matemati¢na analiza temelji. Vprasanje
pa, katera neki od obeh prostorsko-¢asovnih form, psiholoska ali fizi-
kalna, prostorska in ¢asovna forma neposrednega dozivljanja ali pa
posrednega pojmljenja in spoznavanja, sedaj izraza in v sebi zajema
pravo[wahre] dejanskost, je za nas pravzaprav izgubilo vsak doloceni
smisel. Oba momenta sta, kot enako nepogresljiva in nujna, del kom-
pleksa, ki ga imenujemo nas “svet” in ki ga imenujemo bit nasega jaza
in bit re¢i. Nobenemu od njiju se ne moremo odpovedati v prid drugemu
in ga izkljuciti iz tega kompleksa, temvec lahko vsakemu zgolj dodelimo
dolo¢eno mesto, ki mu pritice v tej celoti. Ce pri tem fizik, ¢igar naloga
je omejena na objektivizacijo, zagovarja prednost “objektivnega”
prostora in “objektivnega” ¢asa pred “subjektivnim” prostorom in
“subjektivnim” ¢asom in ¢e psiholog ter metafizik, ki sta usmerjena na
totaliteto in neposrednost dozivljanja, potegneta nasprotni sklep, je
tako v obeh sodbah izraZzena zgolj napac¢na absolutizacija spoznavnih
norm, po katerih vsak od njih doloca in meri “dejanskost”. V katero
smer bo §lo to absolutiranje, ali “navzven” ali “navznoter”, je za ¢isto
spoznavnoteoretsko sodbo vseeno. Za Newtona je nesporno, da je
absolutni in matematicni ¢as, ki na sebi zaradi svoje narave mineva
enakomerno, hkrati tudi “pravi” ¢as, medtem ko nam vsa empiri¢no
podana ¢asovna dolocila lahko dajo zgolj njegov bolj ali manj nepopoln
odraz; za Bergsona je ta Newtonov “pravi” ¢as pojmovna fikcija in
abstrakcija, pregrada, ki stoji med nasim dojemanjem in izvirnim smislom
ter vsebino realnosti. Vendar pa se pri tem pozablja, da tudi to, kar se tu
imenuje realnost kot taka, za “duree réelle”, ni nikakrsen absolut, temvec
da pomeni zgolj neko drugo stalisce zavesti, ki je nasprotno
matemati¢no-fizikalnemu. V enem primeru skusamo priti do enotne in
enoznacne mere za vse objektivno dogajanje, v drugem gre za to, da
samo to dogajanje zajamemo v njegovi Cisto kvalitativni dolocenosti, v
njegovi konkretni polnosti in njegovi subjektivni notrinskosti in vse-
binskosti. Oba vidika je mogoce razumeti v njunem smislu in nujnosti:
zase noben ne zadostuje, da bi zaobjel dejansko celoto biti v idea-
listicnem smislu, kot “biti za nas”. Treba se je navaditi, da se simboli, ki
jih vzameta za osnovo matematik in fizik v svojem zrenju zunanjega, in
ti, ki jih vzame psiholog v zrenju notranjega, razumejo kot simboli.
Dokler se to ne zgodi, resnic¢no filozofski zor, zrenje celote, Se ni do-

10 H. Weyl, Prostor. Kontinuum. Kriticne raziskave o temeljih analize [Das
Kontinuum. Kritische Untersuchungen tiber die Grundlagen der Analyse],
Leipzig 1918, str 83, 71.

FILOZOFIJA NARAVE

35



Ernst Cassirer

sezeno, temvec je zgolj neko doloc¢eno delno izkustvo, hipostazirano
do celote. S stalis¢a matematicne fizike sedaj grozi nevarnost, da se
povsem iznici celotna vsebina neposrednih kvalitet, ne le razlik v ¢utnih
zaznavanjih, temvec tudi prostorske in ¢asovne zavesti: za metafizicnega
psihologa se nasprotno vse dejansko prelije v to neposrednost, medtem
ko vsaka posredna pojmovna vednost ohranja zgolj vrednost arbitrarne
konvencije, vzpostavljene zavoljo nasega delovanja. Nasprotno pa se
oba nazora prav v svoji absolutnosti kazeta kot krnitvi polne vsebine
biti, t.j. polne vsebine form spoznanja jaza in sveta. Medtem ko sta
matematik in matematic¢ni fizik v nevarnosti, da pustita resni¢ni svet
neposredno sovpasti s svetom njegovih mer; pa metafizi¢na obravnava
s tem, ko skusa matematiko zoZiti na prakti¢ne cilje, izgubi smisel za
njeno najcistejso in najglobljo ideelnovsebino. Na silo se zapira pred
tem, kar po Platonu tvori pravi pomen in pravo vrednost matemati¢nega:
da namrec “vsako od teh spoznanj preciscuje in vzburja organ duse, ki
se ob drugih zaposlitvah izgubi in zaslepi, toda pomembnejsa je njegova
ohranitev kot pa ohranitev tiso¢ o¢i: kajti samo skozenj je mogoce
ugledati resnico”. In med obema tu podanima poloma obravnavanj so
Se mnogoteri pojmi resnice razli¢nih konkretnih znanosti — s tem pa
tudi njihovi pojmi prostora in ¢asa. Zgodovina, zato da bi vzpostavila
svoja ¢asovna merila, brez metod objektivizirajocih znanosti ne more
shajati: kronologija temelji na astronomiji, prek nje pa na matematiki.
Toda zgodovinarjev ¢as kljub temu na noben nacin ni identicen s casom
matematika in fizika, temvec nasproti slednjemu poseduje in ohranja
svojo lastno konkretno podobo. Znotraj zgodovine pride v pojmu ¢asa
do novega, Cisto posebnega vzajemnega odnosa med “objektivno”
vsebino spoznanja in “subjektivno” vsebino doZzivljanja. Neko analogno
razmerje se nam pokaze tudi, Ce se ozremo na estetski pomen in
estetsko podobo forme prostora in ¢asa. Predpostavka slikarstva so
objektivni zakoni perspektive, predpostavka arhitekture zakoni statike:
vendar pa oboji tu sluZzijo zgolj kot material, iz katerega se sedaj na
podlagi izvirnih umetniskih zakonov forme razvije enotnost slike
[Bildeinheit] in enotnost arhitektonskega prostorskega lika. Ze pita-
gorejci so tudi pri glasbi iskali in terjali povezanost s ¢isto matematiko in
s Cistim Stevilom: vendar pa enotnost in ritmi¢na razc¢lemba neke
melodije kljub temu temeljita na povsem drugih nacelih oblikovanja
[Gestaltung], od tistih, s katerimi utemeljujemo ¢as v smislu enotnosti
objektivnega fizikalnega dogajanja v naravi. Kaj prostor in ¢as v resnici
sta — to bi bilo za nas v filozofskem pogledu gotovo Sele tedaj, ko bi
nam uspelo imeti popoln pregled nad tem obiljem njunih pomenskih
nians in ¢e bi nam uspelo prepricati se o vsepreZemajocnosti in
vseobseznosti forme zakona, kateremu se podrejata in ga spostujeta.
Relativnostna teorija ne more pretendirati na resitev te filozofske naloge;
saj je po svojem nastanku in po svoji znanstveni tendenci ze od zacetka
naravnana na nek posamicen dolocen motiv prostorsko-¢asovnega
pojma ter z njim omejena. Kot fizikalna teorija razvija samo tisti pomen,
ki ga prostor in ¢as posedujeta v sistemu nasih empiri¢no-fizikalnih

36 FILOZOFIJA NARAVE



Relativnosina teorija in problem realnosti

meritev. V tem pogledu ima tudi izklju¢no fizika pravico do izrekanja
dokon¢ne sodbe o njej. Odlocala pa bo v nadaljnjem teku svoje
zgodovine tudi o tem, ali podoba sveta, ki jo ponuja relativnostna teorija,
v svojih teoretskih podlagah trdno stoji in ali se bo eksperimentalno v
polnosti obnesla. Spoznavna teorija ne more anticipirati odlocitve, kijo
bo glede tega sprejela fizika: vendar pa sme Ze sedaj hvalezno prevzeti
nove pobude, ki so s to teorijo nastale znotraj splosnega nauka o nacelih
fizike.

Prevedel Janez Senk

FILOZOFIJA NARAVE 37






Janez Senk

K filozofiji Ernsta Cassirerja

Sodobna teorija znanosti je predvsem domena analiticne filozofije
in le redko se vzpostavi zveza med njo in preostalo — predvsem
kontinentalno filozofijo. Ernst Cassirer je na drugi strani spadal med
tilozofe, ki so ob prelomu prejSnjega stoletja razvijali
(novokantovsko) filozofijo znanosti “kriticnega idealizma”, ki pa se ji
po Cassirerjevi smrti prav znotraj sodobne kontinentalne filozofije
dolgo ni posvecalo dovolj pozornosti in se je zato k njej usmerjalo
kvedjemu z namigi “v bolj poucenih” krogih. Svojcas zelo odmevne
so bile na drugi strani Cassirerjeve razprave s filozofi Husserlom,
Russelom, Schlickom, Heideggerjem in Carnapom. In prav o razpravi
s Heideggerjem, do katere je prislo v okviru enotedenskega niza
predavanj leta 1929 v Davosu, se je tudi pozneje Se precej pogosto
pisalo. Jeseni lansko leto — ob sedemdeseti obletnici — je bilo tako v
Heidelbergu organizirano tudi zasedanje, na katerem naj bi se znova
podrobneje proudil potek te razprave, na koncu katere je Cassirer —
vsaj pred sedemdesetimi leti — veljal za porazenca.

Cassirer se je rodil 28. junija 1874 v Wroctavu. Po Studiju prava,
nemske literature in filozofije, sprva v Berlinu, nato pa e na
nekaterih drugih univerzah, je od leta 1896 Studiral v Marburgu, kjer
je leta 1899 tudi promoviral pri Paulu Natorpu z disertacijo
Descartova kritika matematicnega in naravoslovnoznanstvenega
spoznanja. Ceprav se obicajno skupaj z Natorpom in Hermannom
Cohenom uvrs¢a med tri klju¢ne predstavnike marburske Sole
novokantovstva, pa v Marburgu nikoli ni predaval. Leta 1906 je
habilitiral v Berlinu in do leta 1919 tam predaval kot zasebni docent.

FILOZOFIJA NARAVE

39



Janez Senk

I Srbski prevod: Filozofija
simbolickih oblika je izsel
leta 1985 pri zalozbi
Knjizevna zajednica
Novog Sada.

2 To je bilo v Davosu tudi
eno od jeder spora s
Heideggerjem, ki je v svoji
interpretaciji Kanta
poudaril clovekovo
koncnost. Clovek naj bi
bil tako neskoncen zgolj v
svojem razumevanju in
ne produciranju. Vsi
Sfilozofski pojmi, s katerimi
se zdi, da stopa onkraj
sveta pojavouv: resnica,
svoboda, vecnost, naj bi
v resnici kazali le na
omejitve uma; neskoncno
bitje, kot recimo bog, pac
ne potrebuje filozofije
(niti kulture). Kant naj

bi bil zatorej vse kaj
drugega kot pa filozof
eticnega poseganja po
neskoncnem. Nasprotno
naj bi se iz njegovega
pojma uma dalo razbrati,
da je clovek prepuscen le
sebi. Tako z zatekanjem

v absolut kot tudi z
zatekanjem v svet reci

naj bi zato clovek zgresil
samega sebe.

3 Thomas Mormann, “Der
begriffliche Aufbau der
wissenschayftlichen
Wirklichkeit bei Cassirer”,
Logos, Zeitschrift fir
systematische Philosophie,
Band 4, Heft 4, december
1997.

Nato je postal profesor na univerzi v Hamburgu, kjer je tudi napisal
svoje osrednje delo Filozofija simbolnih form. Leta 1929 je postal
rektor te univerze (kot prvijudovski rektor kake nemske univerze)
in na tem poloZzaju ostal leto dni. Leta 1932 je nato objavil Se
monografijo Filozofija razsvetljenstva (katere prevod je leta 1998
izSel tudi v slovenscini v zbirki Claritas), ob Hitlerjevem prihodu na
oblast (1933) pa emigriral iz Nemdije in se preselil na Svedsko.
Tam je do leta 1941 predaval na univerzi v Géteborgu in istega leta
dobil tudi svedsko drzavljanstvo, pozneje pa je kot gostujoci profesor
predaval v ZDA na univerzah v Yalu in nazadnje na Univerzi
Columbia v New Yorku, kjer je 13. aprila 1945 tudi umil.

V zadnjem ¢asu nedvomno prihaja do renesanse preucevanja
Cassirerjeve filozofije. Ta se je zacela v Zdruzenih drzavah, kjer
pravzaprav ukvarjanje z njegovo filozofijo nikoli ni povsem zamrlo,
z doloc¢eno zamudo pa je nato zajelo tudi Nemcijo. V slovenscino je
za zdaj prevedena samo ena njegova knjiga, o kateri pa sam avtor
spremne besede — Anton Stres — zapiSe, da “ni med najpomemb-
nejsimi in najbolj znacilnimi Cassirerjevimi deli”.

Kot njegovo osrednje delo zagotovo nastopa Filozofija
simbolnih form, ki jo tvorijo tri knjige: Jezik, Miti¢cno misljenje in
Fenomenologija spoznanja.' V njej, pa tudi v nekaterih drugih svojih
delih, je Cassirer skusal iz Kantovih kritik razviti nekaksno “kritiko
kulture” v vseh njenih formah, pri ¢emer je med razne produktivne
zmoznosti cloveka — mitolosko, estetsko in religiozno, uvrstil tudi
zmoznost spoznanja. Pojem kulture naj bi omogocal enotnost teh
form, saj ¢lovek — kot bitje kulture — iz sveta zgolj pasivnih vtisov,
prek mitov, jezika in umetnosti, ustvarja svet ¢istega duhovnega
izraza. V tem duhovnem svetu s svojim svobodnim delovanjem
nazadnje prestopi mejo podrocja gole pojavnosti in doseze v
eticnem tocko, ki je onkraj kon¢nosti spoznavajocega razuma.
Predvsem v Kantovi prakti¢ni filozofiji je torej Cassirer videl pripravo
na “prehod v mundus intelligibilis” in v neskon¢nost.?

Nekateri moderni interpreti Cassirerjeve filozofije, kot je npr.
Mormann,* zavrac¢ajo omejevanje (predvsem nemskih filozofov),
na zgolj Filozofijo simbolnih formin poudarjajo velik pomen ter
aktualnost njegove filozofije znanosti in znotraj tega teorije
znanstvenega pojma in pojmovne graditve znanstvene dejanskosti,
kot osrednjih vidikov Cassirerjeve teorije znanosti.

Klju¢na za nastanek Cassirerjeve teorije znanstvenega pojma je
njegova knjiga Pojem substance in pojem funkcije, ki je izsla leta
1910. V njej Cassirer izhaja iz kritike tradicionalne aristotelske logike
(s ¢imer je sicer najsirSe misljena predvsem logika vsakdanjega
pogleda na svet), ki s svojim na¢inom tvorjenja pojmov ne more
ustrezati zahtevam sodobne znanosti. Svoje korenine ima namrec v
nepotrebni ontologiji substance, za katero je znacilno vzpostavljanje
zveze med substanco in njenimi akcidencami. Temu ustrezno so tudi
pojmi razumljeni kot skupki oznak in ¢e nato neki predmet vsebuje

40 FILOZOFIJA NARAVE



K filozofiji Ernsta Cassirerja

4 . o s
te karakteristicne oznake ali znacilnosti, ga je potemtakem tudi _ Primerjaj E. Cassirer,
Kant und die moderne

mogoce uvrstiti pod ta pojem. Mathematik”, Kantstudien

Slabost taksne teorije tvorjenja pojmov vidi Cassirer v tem, da je 12, 149 (1907), str. 44/45.
mogoce v nekem pojmu med sabo nevprasljivo zdruziti povsem
poljubne oznake. Hkrati ostane neodgovorjeno tudi vprasanje, zakaj
nekemu dolo¢enemu pojmu sploh priticejo prav neke doloc¢ene
oznake. S stalisca klasi¢ne logike je torej lahko neki pojem povsem
korektno doloc¢en, cetudi ta korektnost ne pove nicesar o njegovem
specificnem spoznavnem ucinku in tega ucinka v nobenem smislu
tudi ne zagotavlja.

Ta slabost klasi¢ne logike vodi v naivni realizem in v teorijo
odraza oz. odslikave [Abbildtheorie], po kateri so v pojmih
vsebovane oznake preprosto enoznacne odslikave elementov,
ki pripadajo strukturi objektivnega sveta. Predpostavljene so torej
kot vnaprej dane, naloga definicije pojma pa se zato sestoji zgolj v
odslikavi nekih izvenlogic¢nih elementov. V tem primeru gre za idejo
ze izdelanega in strukturiranega sveta oziroma za idejo vnaprejsnje
in nevprasljive skladnosti med kategorijami naSega razuma in
objektivnega sveta.

Kriti¢na teorija naj bi nasprotno razvijala taksno logiko
predmetnega spoznanja, v osnovi katere je ideja, da nastajanje
znanstvenega izkustvenega spoznanja obvladujejo iste temeljne
sinteze, na katerih slonita tudi logika in matematika, in da nam Sele
te omogocijo, da sploh lahko govorimo o trdnem zakonitem redu
v pojavnosti. Naloga filozofije seveda ne more biti predpisovanje
znanostim, katere pojmovne forme smejo uporabljati, temvec je to
po Cassirerju zgolj eksplikacija pojmovnosti realno obstojecih
znanosti, kakor se je ta razvijala v svoji zgodovini do danes.

Pojem funkcije naj bi bil sedaj, najbolj na grobo povedano, taksna
Cassirerjeva temeljna sinteza. Poudarek naj ne bi bil ve¢ na lastnostih
predmetov, ki naj bi se uvrstili pod skupen pojem. Znanstveni
pojem naj bi bil funkcionalen in za predmete, ki jih znanost uvrsti
pod tak funkcionalni pojem, bi se bilo povsem odvec sprasevati,

ali sploh Se imajo kaksne skupne lastnosti.

Sodobna znanost lahko shaja tudi brez tega. Pojmi so v njej
opredeljeni tudi samo prek golega razlikovanja med njihovimi
oznakami oziroma dolocili. V funkcionalnih pojmih empiri¢ne
znanosti ne gre za to, da bi se iz neke celovitosti istovrstnih
vtisov izlusc¢il tek, ki je skupen vsem predmetom. Zadostuje ze
ugotavljanje o goli razli¢nosti [Verschiedenheit: diferencialnost]
znotraj niza fenomenov, ugotavljanje principa nizanja
[Reihungsprinzip], iz katerega nato izhaja razlicnost.

Paradigma funkcionalnega matemati¢nega pojma je na primer
Cassirerju pojem naravnega stevila, katerega funkcionalna definicija
izhaja zgolj iz sistema Peanovih aksiomov. Znotraj fizike sta primer
takSnega funkcionalnega pojmovnega nizanja veli¢ini mase in
gibalne kolicine, ki v neko funkcionalno zvezo meceta skupaj na

FILOZOFIJA NARAVE 4]



Janez Senk

5 Primerjaj E. Cassirer,
Substanzbegriff und
Funktionsbegriff,
Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt
1985, str. 264-265.

6 Hrvaski prevod te knjige
Je izsel leta 1998 pri
zalozbi Demetra, izvirno
nemsko besedilo pa je
najbolj dostopno v knjigi
z naslovom Zur
modernen Physik, ki je
izsla pri zalozbi
Wissenschaftliche
Buchgesellschaft in kjer je
ta spis objavijen skupaj s
Cassirerjevo poznejso
Studijo z naslovom
Determinismus und
Indeterminismus in der
modernen Physik.

7 E. Cassirer, Versuch tiber
den Menschen, Einfiihrung
in eine Philosophie der
Kultur, Meiner Verlag,
Hamburg 1996, str. 315.

pogled povsem razli¢ne fenomene, ki ne kazejo nobenih skupnih
lastnosti. Se bolj o¢itno je to pri pojmu energije in dela, ki sploh ne
opisujeta ve¢ nikakrSnih nazornih znacilnosti predmetov. V pojem
energije se lahko zato uvrscata potencialna in kineti¢na energija,
Ceprav s stalis¢a vsakdanjega pogleda na svet ontolosko pripadata
povsem razlicnim kategorijam. Eno in drugo nista momenta istega
zato, ker bi zdruzevala kake skupne predmetne lastnosti, temvec
zato, ker nastopata kot ¢lena iste kavzalne enacbe in sta zato s
stalica ciste doloditve veli¢ine medsebojno zamenljiva.’

Tudi iz knjige K Einsteinovi teoriji relativnosti,® iz katere je na
tem mestu objavljen prevod zadnjega poglavija, bi bilo zato mogoce
poudariti predvsem ugotovitev o koncu takSnega “antropomorfizma’
v znanosti. Relativnostna teorija je preprosto uvrs¢ena v tek
naravoslovnih znanosti od novega veka naprej, v katerem predmeti
raziskovanja izgubljajo svojo navidezno substancialnost in prehajajo v
povsem nenazoren funkcionalni sklop, jedro fizikalnega postopkain
temeljna spoznavna funkcija fizike pa je tako, kot zapise v enem
klju¢nih stavkov te razprave, “v razpustitvi predmetov narave v ¢isto
merskih odnosih”.

Znanost je sicer Cassirerju vse do konca veljala za osrednjo temo
njegovega misljenja, nanjo pa je Se v svojem zadnjem velikem delu
Poskus o cloveku [ Versuch tiber den Menschen] gledal tudi
kot na najvisjo in najznacilnejso formo c¢lovekovega misljenja.”

Pri ukvarjanju z njegovo filozofijo tega ni mogoce spregledati,

toliko bolj potrebno pa se je zato znebiti zakoreninjenega predsodka,
ki Cassirerja s tem razvrednoti kot zgolj predstavnika miselnosti
poznega 19. stoletja — naivno naklonjenega predvsem
(naravoslovnim) znanostim, in kot filozofa, ki je pripravljen staviti
kvecjemu na filozofijo, zmozno sprave z znanostjo. V sodobni
filozofiji seveda ni mogoc¢e mimo zavesti o nezadostnosti golega
znanstvenega tolmacenja sveta, vendar pa ta ni zgolj privilegij
kontinentalne filozofije 20. stoletja. Nasprotno bi bilo prav zato
morda konc¢no potrebno izrec¢i nezaupnico takSnemu prehitremu
izrekanju nezaupnic. Mar ni torej tak strah pred nezadostnostjo danes
Ze sam postal nezadosten?

4

47 FILOZOFIJA NARAVE



Saso Dolenc

Problemi interpretacije kvantne fizike

Kvantna mehanika je fizikalna teorija, ki opisuje in napoveduje
obnasanje submikroskopskih sistemov kot so npr. atomi in elektroni.
Danes velja — poleg splosne teorije relativnosti — za eno najbolj
uspesnih orodij obravnave in napovedovanja dogajanja v naravi.
Ceprav ji po kriteriju funkcionalnosti ni kaj oporekati, so z njeno
interpretacijo Se vedno tezave. Svet kvantne mehanike se po
svojem obnasanju namrec bistveno razlikuje od nasega vsakdanjega
sveta, Ceprav je makrosvet predmetov, ki nas obkrozajo, tudi
sestavljen iz atomov in podobnih kvantnih delcev, za katere veljajo
pravila kvantnega sveta. Ameriski fizik Richard Feynman, ki je za
svoj prispevek h kvantni teoriji prejel Nobelovo nagrado, je veckrat
poskusal predstaviti Cudnost kvantnega sveta $irsi publiki, ki ni ravno
vesca visje matematike. V predavanju na Cornell University je leta
1964 razlagal:

“Elektroni v atomu se ne obnasajo kot utezi, ki visijo na
vzmeteh; tudi ne kot mali soncni sistemi z majhnimi planeti, ki
krozijo okoli jedra v orbitah. Elektroni tudi niso nekaksni oblaki
megle, ki obkrozajo atomsko jedro; pravzaprav jih ne moremo
primerjati z nicemer, kar smo Ze kdaj videli! Vseeno pa je nekay,
kar nam olajsa njihovo obravnavo: elektroni se v dolocenem oziru
obnasajo povsem enako kot fotoni, kar pomeni, da so oboji malo
prismojeni, a oboji povsem na enak nacin.”

Preden se lotimo problemov, ki so povezani z interpretacijami
dogajanja v kvantnem svetu, si poskusajmo najprej razjasniti, kaj je v
opisu kvantnega sveta sploh tako drugac¢no od tega, kar smo
navajeni iz vsakdanjega sveta. Ce bi fizike vprasali, po ¢em se

FILOZOFIJA NARAVE

43



Saso Dolenc

I Spin je vrtilna kolicina
delca, ki ni posledica
vrtenja. Sprva so mislili,
da je spin posledica
sukanja delca okrog svoje
osi, a so Ze kmalu
izracunali, da bi se
morala po tej predstavi
povrsina delca gibati
hitreje od svetlobe, to pa
ne gre. Spin danes
razumemo — podobno kot
maso in naboj — kot
notranjo lastnost delca.

kvantna mehanika bistveno razlikuje od klasi¢ne mehanike, bi se
odgovori verjetno vrteli okoli dveh ugotovitev:

¢ kvantni sistemi nikoli nimajo hkrati to¢no doloc¢enih vrednosti
vseh svojih dinamic¢nih spremenljivk in

e kvantni sistemi so lahko v “superpoziciji” oz. v vec razli¢nih
stanjih hkrati.

Razli¢ne interpretacije kvantne mehanike so predvsem poskusi,
kako razumeti ti dve posebnosti kvantnega sveta.

Superpozicija kvantnih stanj

Oglejmo si primer elektrona, preprostega kvantnega delca,
katerega ena od lastnosti je, da ima spin 1/2.! Kaj to¢no to pomeni,
za nas ne bo pomembno. Dovolj bo, ¢e vemo, da vedno, ko spin
elektrona izmerimo v katerikoli smeri, dobimo le enega od dveh
moznih odgovorov: spin elektrona je obrnjen ali naprej ali nazaj v
smeri merjenja. Nas bo zanimala predvsem vrednost spina v navpic¢ni
smeri (x-spin). Da bi si ¢im lazje predstavljali, kaj se dogaja v
kvantnem svetu, si spin preprosto predstavljamo kot “obic¢ajno”
lastnost delca, podobno kot ima makroskopski predmet npr.
doloceno barvo. Po analogiji z objekti makrosveta si zamislimo
spin gor, kot da je delec zelen, spin dol pa, kot da delec ni zelen.

To sta v obicajnem svetu dve izkljucujoci lastnosti. Intuitivno bi tako
lahko po analogiji sklepali, da ima elektron v dolo¢enem trenutku
spin le navzgor ali pa navzdol, nikakor pa ne oboje hkrati, sajbito v
prenesenem pomenu besede pomenilo, da je zelen in ne-zelen
hkrati. Vendar pa nasa intuitivna predstava za kvantne delce ne drzi
povsem. So situacije, ko elektron (poimenujmo ga S kot sistem)
nima dolocene vrednosti spina v izbrani smeri. V takSnem primeru
je Sv stanju, ki ga imenujemo superpozicija stanj. Elektron je tako
hkrati zelen in ne-zelen, ¢esar si seveda ne moremo prav dobro
predstavljati.

Da si pojem superpozicije stanj “udomacimo”, si oglejmo
preprost poskus s fotoni, ki ga lahko izvedemo tudi doma, saj zanj ne
potrebujemo dragega laboratorija. Priskrbeti si moramo le Zarnico, ki
nam bo sluzila za izvir fotonov svetlobe, in nekaj polarizacijskih
filtrov, ki so danes Ze povsem obicajna oprema vsakega amaterskega
fotografa. Polarizacijske filtre lahko izrezemo tudiiz posebnih ocal, ki
jih dobimo za gledanje tridimenzionalnih filmov. Podobno, kot smo
pri elektronu opazovali orientacijo njegovega spina, bomo sedaj pri
fotonih preucevali njihovo polarizacijo. Polarizacijo silahko v prvem
priblizku predstavljamo kot kazalec na fotonu, ki kaZe v neko smer,
vendar se moramo hkrati zavedati, da ima taksna analogija zelo
omejeno veljavnost. Polarizacijski filter deluje na fotone podobno kot
redetka, saj prepusca le tiste, ki so polarizirani v smeri, ki ustreza
orientaciji filtra. Filter, katerega orientacija je navpicna, bo prepuscal

44 FILOZOFIJA NARAVE



Problemi interpretacije kvantne fizike

2 . vy
le fotone, katerih lastnost je, da so navpi¢no polarizirani. Ker Zarnica [ntenziteta prepuscene
svetlobe (fotonov)

oddaja fotone z razli¢nimi polarizacijami, bo filter poskrbel, da bo ima naslednjo kotno
zaustavil vse fotone, katerih polarizacija ni enaka orientaciji filtra. odvisnost: I = I, cos2(kot).

Sedaj za prvim filtrom namestimo Se drugega in ga usmerimo
enako, kot je usmerjen prvi filter. Na prepuscenih fotonih se to ne bo
poznalo, saj bodo tisti fotoni, ki so uspeli priti skozi prvi filter, brez
tezav prisli tudi skozi drugega, ker so polarizirani tako, da jih drugi
filter ne bo zadrzal. Kaj pa, ¢e drugi filter glede na prvega zasukamo?
Intuitivno bi pricakovali, da se bodo vsi fotoni, ki so prisli skozi prvi
filter in so polarizirani vzporedno s smerjo prvega filtra, na drugem
filtru ustavili, ¢e ta ne bo orientiran enako kot prvi filter. Vendar tega
pri poskusu ne opazimo. Vsi fotoni se v drugem filtru ustavijo le v
primeru, e je drugi filter zasukan to¢no za 90° glede na prvega.

Ce je kot zasuka manjsi, potem pride skozi oba filtra vseeno nekaj
fotonov, njihovo stevilo pa je odvisno od kota zasuka drugega filtra:
manjsi ko je zasuk, vedje Stevilo fotonov bo prislo skozi.? Kako si
lahko razloZimo ta pojav? Ce bi poskusali polarizacijo fotonov opisati
kot kazalec, ki kaze v neko smer, in polarizacijski filter kot resetko, ki
prepusca le fotone, katerih kazalci so vzporedni reSetkam filtra,
prepustnosti dveh zaporednih zasukanih filtrov ne bi mogli razloziti.
Drugi filter bi moral po modelu kazalcev ustaviti vse fotone, ¢e
reSetka drugega filtra ne bi bila vzporedna resetki prvega filtra.

Da drugi filter prepusti fotone tudi v primeru, ko ni vzporeden
prvemu filtru, lahko pojasnimo le, ¢e privzamemo, da se v stanju
fotona, ki je polariziran navpicno in je priSel skozi prvi filter, nekako
skrivajo tudi nekatera druga polarizacijska stanja. Fotoni, ki pridejo
skozi prvi filter, so res v stanju navpic¢ne polarizacije, vendar lahko to
stanje kvantno opiSemo tudi kot superpozicijo dveh drugih stanj, ki
skupaj tvorita to stanje. Podobno kot lahko vsak vektor razstavimo
na ve¢ komponent, katerih vektorska vsota je enaka izhodis¢nemu
vektorju, lahko tudi stanje fotona, ki opisuje stanje z dolo¢eno
polarizacijo, razstavimo na dve stanji s polarizacijami usmerjenimi
v medsebojno pravokotni smeri. Foton, ki je polariziran navpi¢no,
lahko tako opiSemo tudi kot foton, ki je v superpoziciji dveh
polarizacijskih stanj: stanja polariziranega vzporedno orientaciji
drugega filtra in stanja polariziranega pravokotno na orientacijo
drugega filtra. Na ta nacin lahko pojasnimo tudi, zakaj drugi filter
ustavi vse fotone le, ko je orientiran pravokotno glede na prvi filter:
navpicno polarizirano stanje fotona, ki pride skozi prvi filter, ne
moremo razstaviti na dve pravokotni komponenti, katerih ena bi bila
pravokotna na izvorno stanje. Taksne superpozicije stanj ni, zato
noben od navpi¢no polariziranih fotonov ne more skozi drugi
horizontalno polarizirani filter.

Kaj pa, ¢e uvedemo 3e tretji polarizacijski filter? Ce ga postavim
za navpicno in horizontalno orientirana filtra, ki skupaj ne prepuscata
svetlobe, potem se ne bo ni¢ spremenilo, saj do tretjega filtra ne bo
prisel noben foton. Ce ga pa postavim vmes med prvi in drugi filter,

FILOZOFIJA NARAVE 45



Saso Dolenc

3 Parametra ¢, in c, sta
kompleksni stevili, kar
pomeni, da ju lahko
zapisemo v obliki

(a + i b), kjer je i
kvadratni koren iz —1.
Vsota njunih kvadratov je
vedno enaka 1.

in ga zasukam za kot, ki je nekje vmes med orientacijo prvih dveh
prej postavljenih polarizatorjev, potem spet pride nekaj svetlobe
skozi, Ceprav sta prvi in drugi filter pravokotno orientirana. To lahko
pojasnimo le s pomodjo hipoteze, da so fotoni v superpoziciji
polarizacijskih stan;.

Problem meritve

Vrnimo se sedaj nazaj k elektronu. Stanje kvantnega sistema
formalno opisemo z vektorjem ali Zarkom v Hilbertovem prostoru.
Za nade potrebe bo dovolj, ¢e si Hilbertov prostor predstavljamo kot
nekaj podobnega obi¢ajnemu vektorskemu prostoru. Stanje sistema
elektrona S, katerega lastnost je, da ima spin gor (mislimo si, da je
zelen), bomo to opisali z vektorjem | $1Y, sistem v stanju spin dol
(mislimo si, da ni-zelen) pa z vektorjem | S). Ko je sistem v super-
poziciji stanj spin gor in spin dol (mislimo si, da je v cudnem stanju,
ko ni niti zelen niti ne-zelen oz. oboje), ga opisemo z vektorjem,
kije vsota vektorjev osnovnih stanj spina c, | ST+ c, | SI)y.3
V vektorskem prostoru velja pravilo, da je vsota vektorjev ali
produkt vektorja s Stevilom tudi vektor. Kot lahko vidimo,
je formalni opis superpozicije linearna kombinacija vektorjev stanj,
ki predstavljajo med seboj nezdruZljive lastnosti sistema. Seveda
obstoji veliko razlicnih kombinacij stanj | S)in | st.

Ceprav je nenavadno, da sistem S nima dolocene vrednosti spina,
se lahko Se zmeraj nekako izmazemo, saj je elektron premajhen, da
bi ga lahko opazovali na nacin, kot opazujemo npr. kosarkarsko zogo.
Ce je ze submikroskopski svet cuden, mogoce vsaj nas obicajni
makrosvet, v katerem Zivimo, ni okuzen s to prismojenostjo, kot bi
rekel Feynman. Morda se kvantnomehanska ¢udnost izgubi, ko se
poskusa prevesti do velikosti celic, Zog in galaksij. Lahko bi rekli celo,
da se nekako mora skriti, saj v vsakdanjem svetu ne opazimo
predmetov, ki bi imeli ve¢ nezdruZljivih lastnosti hkrati.

Tu pa naletimo na problem. Razvoj kvantnomehanskega sistema
v ¢asu opisuje Schrodingerjeva enacba. Za nas bo dovolj, ¢e imamo
pred o¢mi dve lastnosti te enacbe: (i) kadarkoli so preizkusili njene
napovedi za obnasanje delcev v mikrosvetu, se bile napovedi
pravilne in (tu pa nastopi problem) (ii) ¢e veljajo njene napovedi
univerzalno, se mora ¢udnost mikrosveta prenesti tudi na makrosvet.
Poskusimo to drugo lastnost pojasniti podrobneje.

Recimo, da imamo merilno napravo (M), ki lahko meri x-spin
posameznega elektrona. Ko elektron potuje skozi M, se kazalec na M
odkloni navzgor, ¢e ima elektron spin gor, ali navzdol, ¢e ima
elektron spin dol. Na zacetku poskusa je kazalec na sredini. Opisimo
kvantno stanje sistema M, ko kazalec kaze navzgor kot | MT) in
stanje, ko kazalec kaze navzdol z | M. Sedaj si zamislimo, da
posliemo skozi merilno napravo M elektron S, ki je v superpoziciji

46 FILOZOFIJA NARAVE



Problemi interpretacije kvantne fizike

stanj spina gor in spina dol. Ker je S v stanju c, sh+ c, | S, bo po
Schrodingerjevi enachi interakeija med S in M povzrocila, da bosta
oba po konc¢ani meritvi v sestavljenem stanju ¢ . | ST) | mT+ C, | S»L)M»l«,
kar je superpozicija sestavljenega stanja | ST) | M), v katerem ima S
spin gor in kazalec naprave M kaZe navzgor, ter sestavljenega stanja
SUHMI), kjer ima S spin dol, kazalec naprave M pa tudi kaZe navzdol.
V superpoziciji sestavljenih stanj tako nima samo elektron S
nedoloc¢ene vrednosti spina, ampak tudi kazalec na M ne kaze v
nobeno doloc¢eno smer, vendar v makrosvetu nikoli ne opazimo
kazalcev, ki bi kazali v ve¢ strani hkrati.

To nezdruZljivost napovedi Schrodingerjeve enacbe in vsakdanjega
izkustva je opazil ze sam Schrodinger. Opisal jo je v slavnem primeru
z macko. Njegov miselni poskus je potekal takole. Elektron S,
merilno napravo M in macko zaprimo skupaj s steklenicko strupa v
Skatlo. Kazalec na merilni napravi M povezemo s steklenicko strupa
tako, da se bo steklenicka razbila in sprostila za macko smrtonosni
strup v primeru, ko se bo kazalec odklonil navzdol. V primeru,
ko se bo kazalec odklonil navzgor, pa bo steklenicka ostala cela.
Vektor |CT) naj predstavlja zivo macko, vektor lcl) pamrtvo
macko. Po izvedbi meritve bodo po napovedi Schrodingerjeve
enachbe sistemi S, M in macka skupaj v sestavljenem stanju
c st | M) | ch+ c, S¥HML) | cl), v katerem macka ni ne Ziva ne
mrtva, ampak v superpoziciji zivega in mrtvega stanja hkrati.*
Taksne situacije v naravi seveda ne opazimo, vendar jo Schrodingerjeva
enacba napoveduje. Kje je torej meja med kvantnim svetom,
ki ga obvladuje Schrodingerjeva enacba, in klasi¢nim svetom,
ki ne dopusca superpozicije stanj? Je to 100 atomov, miligram
snovi, zavest?

Ortodoksna interpretacija kvantne mehanike

Strogo formalno receno je problem meritve posledica spoja
ortodoksne (Dirac — von Neumannove) interpretacije kvantne
mehanike in linearnosti kvantne dinamike, ki jo opisuje
Schrodingerjeva enacba ¢asovnega razvoja kvantnega stanja.
Ortodoksna interpretacija kvantne mehanike je nastala v zgodnjih
30-ih letih, ko sta John von Neumann in Paul Dirac uvedla abstraktni
matematicni formalizem, ki je pod eno streho zajel vse takrat znane
formulacije pravil za obnasanje kvantnih delcev — predvsem
Schrodingerjevo valovno mehaniko in Heisenbergovo matri¢no
mehaniko. Po Dirac-von Neumannovem abstraktnem formalizmu
imamo na eni strani dinami¢no kvantno stanje, ki ga oznacuje vektor
v Hilbertovem prostoru, na drugi strani pa stanje lastnosti sistema,
ki ga predstavljajo merljive fizikalne koli¢ine. Ce vemo, kateri vektor
v Hilbertovem prostoru opisuje stanje sistema v nekem trenutku,
in poznamo sile, ki vplivajo na ta sistem, lahko s pomocjo

4 Pri miselnem poskusu s
Schrédingerjevo macko je
pomembno, da se
zavedamo, kako kljucni
problem macke ni, ali je
Ziva ali mrtva, ampak, ali
je lahko oboje hkrati?

FILOZOFIJA NARAVE

47



Saso Dolenc

chrodingerjeve enacbe napovemo natancen razvoj sistema v
prihodnosti. Tezava je le, kako povezati dinamic¢no stanje, opisano z
vektorjem, s stanjem lastnosti sistema, ki jih lahko merimo.

Da bi poudarili razliko med klasi¢no in kvantno mehaniko, v
kvantni mehaniki obic¢ajno agnosti¢no govorimo o “observablah”,
namesto o dinami¢nih spremenljivkah, ki implicirajo ¢asovni razvoj
ves ¢as dolocenih vrednosti, kvantno mehaniko pa razumemo kot
teorijo, ki podaja le verjetnosti za rezultate meritev observabel. Vsaki
observabli (recimo ji R) v Hilbertovem prostoru ustreza mnozica
medsebojno pravokotnih lastnih vektorjev | r), ki v tem prostoru
tvorijo ortogonalno bazo. To pomeni, da lahko vektor stanja sistema

| sy zapiSemo kot linearno kombinacijo baznih vektorjev | r), ki
ustrezajo doloceni observabli:

s>=C1|rl>+c2|rZ)+K

Za vsako moZzno meritev vrednosti r, observable R obstoji lastni
vektor

sd). Merljive vrednosti r, imenujemo lastne vrednosti
observable R, ustrezne vektorje | r) palastni vektorji ali lastna stanja
sistema. Verjetnost, da bomo observabli R izmerili vrednost r,, je
enaka | ¢ | 2v primeru elektrona sta lastni stanji observable x-spina
kar | M in | ). Ceje sistem elektrona v superpoziciji stanj, potem je
verjetnost, da bomo izmerili spin gor enaka lc , 1%, zaspindolpa |c, |2,
Ce vektor, ki opisuje sistem, ni vzporeden kateremu od baznih
oz. lastnih vektorjev observable ali — z drugimi besedami re¢eno — ni
v lastnem stanju observable, observabli ne moremo jasno dolociti
vrednosti. Lahko ji pripiSemo le verjetnost, da bomo pri meritvi
izmerili vrednost observable, ki ustreza temu lastnemu stanju. Po
ortodoksni interpretaciji imajo observable natan¢no dolo¢eno
vrednost le, ¢e je sistem v lastnem stanju te observable. Ta
interpretativna vez lastne vrednosti observable in lastnega stanja
vektorja ali krajse “e-e vez” (eigenvalue-eigenstate link) je temelj
ortodoksne interpretacije kvantne mehanike. Po e-e vezi vektor
stanja v vsakem trenutku sinhrono doloca verjetnost stanja lastnosti
sistema, pod ¢emer razumemo verjetnost, da bomo za posamezne
lastnosti (dinamic¢ne spremenljivke) sistema te vrednosti v resnici
tudi izmerili, Ce se v tistem trenutku lotimo meritve. Kvantna
mehanika je tako po ortodoksni interpretaciji v svojem bistvu
statisti¢na teorija, saj ni stanja kvantnega sistema, v katerem bi imele
vse dinamicne spremenljivke dolocene oz. “ostre” vrednosti.
Dinamika kvantnomehanskega stanja je linearna in opisuje jo
Schrodingerjeva enacba. Po interakciji dveh kvantnih stanj, kar lahko
razumemo tudi kot primer meritve enega sistema nad drugim, stanje
skupnega sistema ni lastno stanje merjene observable v interakciji in
tudi ne lastno stanje merilne observable, ki jo uporabimo kot kazalec
na inStrumentu. Po ortodoksni interpretaciji tako merjena observabla
kot tudi kazalec merilne naprave nimata ostro doloc¢enih vrednosti

48 FILOZOFIJA NARAVE



Problemi interprefacije kvantne fizike

po interakciji, ki uskladi lego merilnega kazalca z vrednostjo merjene
observable. To je formalni opis problema meritve v kvantni
mehaniki. NajkrajSe bijo lahko opisali s sklepom: ¢e velja linearna
dinamika teorije in interpretativna e-e vez, potem se problemu
meritve ne moremo izogniti.

Da bi se izognil problemu meritve, je von Neumann predlagal
projekcijski postulat, ki povezuje svet merljivih kolic¢in in abstraktni
svet vektorjev v Hilbertovem prostoru. Projekcijski postulat pravi,
da skoci vektor v Hilbertovem prostoru, ki opisuje stanje sistema,
takoj, ko izmerimo na sistemu vrednost neke observable, v lego,
ki ustreza lastnemu vektorju observable. Vektor stanja sistema se pri
meritvi projicira na lastni vektor observable. To seveda pomeni,
da ne moremo hkrati izmeriti vrednosti dveh koli¢in sistema (stanja),
katerih lastni vektorji v Hilbertovem prostoru niso vzporedni.

Von Neumannov postulat temelji na predpostavki, ki se je zdela za
realisti¢ni opis narave nujna. Ce izvedemo na sistemu zaporedoma
dve meritvi iste kolic¢ine, moramo obakrat dobiti enak rezultat, e le
ni sistema vmes kaj zmotilo.

Po projekcijskem postulatu meritev na kvantnem sistemu ni vec
le pasivni odc¢itek vrednosti dolocene koli¢ine sistema, ampak se ob
meritvi spremeni sam sistem. Le tako lahko dasta dve zaporedni
meritvi isti rezultat. Proces meritve se tako bistveno razlikuje od
drugih procesov v kvantnem svetu. Meritev je po projekcijskem
postulatu stohasti¢na projekcija ali kolaps (skok) stanja v eno izmed
lastnih stanj merjene koli¢ine. Slabost projekcijskega postulata je, da
imamo sedaj v igri dva lo¢ena procesa: dinamicni razvoj stanja, ki ga
opisuje Schrodingerjeva enacba, in Se nek drug nelinearen proces,
ki ob meritvi projicira stanje na smer lastnega vektorja meritve.

Von Neumannov projekcijski postulat deli svet tako na dva dela:
na opazovani sistem in na opazovalca. Schrodingerjeva enacba
napoveduje razvoj le za opazovani sistem, dokler ta ne pride v stik z
opazovalcem. Takrat se vklopi projekcijski postulat in nelinearno
spremeni stanje sistema. Von Neumann je celo pokazal, da rezultat
napovedi meritve naceloma ni odvisen od tega, na katerem nivoju
potegnemo lo¢nico med opazovanim sistemom in opazovalcem.
Pomembno je le, da svet razdelimo na dva dela. To je ortodoksni
nacin razresitve problema meritve, ki povpre¢nega laboratorijskega
fizika povsem zadovolji. Preden pa si ogledamo Se druge modernejse
predloge razresitve problema meritve, si oglejmo Se eno nenavadno
lastnost kvantnega sveta.

Kvantna prepletenost
Kvantna prepletenost (entanglement) je oznaka za stanje

kvantnega sistema v superpoziciji stanj, ki je sestavljen iz dveh
ali ve¢ podsistemov, kot sta npr. par elektronov ali fotonov.

FILOZOFIJA NARAVE 49



Saso Dolenc

5 Ce je sistem v Cistem
stanju, ga lahko opisemo
z vektorjem oz. Zarkom v
Hilbertovem prostoru.
Nasprotje Cistega stanja je
mesano stanje, ki mu ne
ustreza le en sam wvektor,
ampak vec razlicnih
vektorjev, ki imajo vsak
svojo verjetnost, da
ustrezajo opisu sistema v
mesanem stanju. Ce
imamo veliko skupino
delcev in jih opisemo s
cistim stanjem, ki je
superpozicija stanj 1 in 2,
potem je vsak delec v
skupini v stanju
superpozicije (tej situaciji
ustreza en vektor v
Hilbertovem prostoru), kar
seveda ni enako, kot ce
delce opisemo z mesanim
stanjem, ki ustreza
situaciji, ko je nekaj
delcev skupine v stanju 1
in nekaj v stanju 2 (tej
situaciji ustrezata dva
vektorja v Hilbertovem
prostoru).

6 Za podrobnejso obrav-
navo Bellovega teorema
glej: Dolenc S., Skrivnostni
svet kvantov, Kolaps,
marec 1998; (hitp://
www.kvarkadabra.net/
snouv/teksti/
skrivnostni_svet_kvantov.htm,).

V prepletenem stanju zaradi superpozicije ne moremo prirediti
dolocenega kvantnega stanja vsakemu od posameznih podsistemov.
Vektor stanja v Hilbertovem prostoru lahko pripisemo le celotnemu
prepletenemu stanju, ne pa posameznim delcem, ki prepleteno
stanje sestavljajo.

Oglejmo si primer sistema dveh elektronov. Eno od moznih stanj
takega sistema je, da sta oba elektrona vsak v svojem enodel¢nem
Cistem stanju.’ V takSnem mesanem stanju enodel¢nih ¢istih stanj
vsakemu elektronu ustreza svoj vektor stanja in vsak elektron ima
svoje lastnosti, doloc¢ene do mere, kot to dovoljuje kvantna
mehanika. Ni¢ se ne spremeni, ¢e si sedaj zamislimo statisticno
me3anico taksnih stanj. Vsak posamezen elektron v mesanici je v
dolo¢enem stanju in ima svoje lastnosti doloc¢ene, le mi zanje (Se)
ne vemo. V tem primeru so rezultati poskusa na takSnem sistemu
povsem zdruzljivi z idejo, da so posamezni delci v dolo¢enem stanju
in tako posedujejo svoje lastnosti.

Z elektroni pa lahko tvorimo tudi kvantne superpozicije stanj in
kot bomo videli, so ravno ta prepletena stanja, kjer se elektroni
nahajajo v superpoziciji stanj, tista, ki imajo nenavadne lastnosti.
Najbolj preprost primer prepletenega stanja je primer dveh
elektronov (delcev s spinom 1/2), katerih skupni spin je 0.

Ce takemu sistemu izmerimo smer spina prvega delca, potem

takoj vemo, da je smer spina drugega delca ravno nasprotna.

Vendar to ni najbolj pomembna lastnost prepletenega sistema.

Za prepleteno stanje je znacilno, da ni mogoce dolociti kvantnega
stanja (tudi nam neznanega ne) vsakemu od posameznih delcev, ki
tvorijo prepleteno stanje. Z drugimi besedami povedano: prepleteni
posamezni delci nimajo dolocenega lastnega enodel¢nega stanja in
tako tudi svojih lastnosti ne, dokler ne izvedemo meritve, ki po
ortodoksni interpretaciji “sesuje” zamotano ¢isto stanje superpozicije
v mesano stanje enodel¢nih ¢istih stanj, ki so lastna stanja merjene
kolicine.

Leta 1964 je John Bell pokazal, da lahko s pomocjo prepletenosti
napove poskus, s katerim bi lahko napovedal merljivo razliko med
napovedmi kvantne mehanike in nekaterih konkurencnih teorij, ki
tudi obravnavajo in interpretirajo dogajanje v mikrosvetu.® Bell je
obravnaval sistem para dveh delcev s spinom 1/2, ki sta bila neko¢
v interakciji, potem pa se je prostorska razdalja med njima Ze tako
povecala, da med izvedbo poskusa svetlobni signal ne more ve¢
prepotovati celotne razdalje od enega do drugega delca. Poskusal je
opisati primer para in njegove interakcije z merilno napravo,
ki uposteva predpostavke t.i. “lokalno-realisticnih” teorij:

e separabilnost — Ce sta dva dinami¢na sistema prostorsko
loc¢ena, potem lahko vsakega opiSemo le z njegovimi lastnimi
lastnostmi, ki niso odvisne od lastnosti drugega sistema dalec stran.

e lokalnost—Noben vpliv prvega sistema ne more neposredno
oz. hipno vplivati na drugi sistem, ki je prostorsko lo¢en od prvega

50 FILOZOFIJA NARAVE



Problemi interpretacije kvantne fizike

1 1 : .. . 7 » :
sistema. Meritev na prvem sistemu ne more spremeniti lastnosti Prepletenost igra .
pomembno vlogo tudi

drugega sistema, ki je od prvega prostorsko lo¢en. To nacelo v na podrodju kvanine
poskusih izpolnijo tako, da se oprejo na posebno teorijo relativnosti, informatike. Kvanini
ki pravi, da ni¢ ne more potovati hitreje kot svetloba. Statistic¢na racunalnik bi teoreticno
verjetnost napovedi npr. meritev spina prvega delca je lahko odvisna gﬁﬁ;; 500520122& »
le od lastnosti merilne naprave in lastnosti samega delca, ne pa od dolocene racuns ,ge
meritve spina na drugem delcu, ki je dale¢ stran. operacije veliko hitreje
Bell je uspel pokazati, da bodo dale lokalno-realisti¢ne teorije kot klasicni racunalniki.
drugacne statisticne napovedi za izvedbo poskusa s pari kvantnih
delcev v prepletenem stanju kot kvantna teorija. Napovedi kvantne
mehanike in lokalno-realisti¢nih teorij so zaceli eksperimentalno
testirati v 70-ih, prvi veliki preboj pa je v zacetku 80-ih uspel Alainu
Aspectu s sodelavci iz Institut d"Optique iz Pariza. Aspectovi poskusi
so potrdili statisti¢ne napovedi kvantne mehanike. Izvedeni so bili
sicer v razmerah, ki niso bile ravno idealne, a Se vedno dovolj dobre,
da je uspel poskus vecino fizikov prepricati, da narave ni mogoce
opisati s pomocjo lokalno-realisti¢nih teorij.
V zadnjih letih je bilo storjenih Se nekaj pomembnih eksperi-
mentalnih korakov na tem podrodju. Skupina Nicolasa Grisina iz
zenevske univerze je pred nekaj let potrdila napovedi kvantne
mehanike na prepletenih fotonih v medsebojni oddaljenosti ve¢ kot
10 km. Ti poskusi so tako kot Aspectovi temeljili na statisticnem
povpredju veliko ponovljenih meritev. Nasprotno pa so Daniel
Greenberger, Michael Horne in Anton Zeilinger (GHZ) leta 1989
pokazali, da je naceloma moZzno razlociti napovedi kvantne
mehanike in lokalno-realisti¢nih teorij tudi znotraj enega samega
poskusa, ¢e namesto dveh obravnavamo tri ali ve¢ delcev s spinom
1/2.V pristopu GHZ je pod doloc¢enimi pogoji moZzen poskus, za
katerega lokalno-realisti¢ne teorije z gotovostjo napovedujejo
rezultat “da”, kvantna mehanika pa rezultat “ne”. Zeilingerjeva
skupina je februarja 2000 v reviji Nature Ze porocala o prvih uspesnih
meritvah, ki potrjujejo napovedi kvantne mehanike.”

Predlogi razresitve problema meritve

Aktualne predloge za razreSitev oz. odpravo problema meritve
lahko razvrstimo v tri skupine:

(1) V prviskupini so predlogi, ki sprejmejo ortodoksno
interpretacijo, a spremenijo linearno dinamiko teorije. Trenutno je v
igri ve¢ predlogov spremembe dinamike, med katerimi ima morda
najve¢ moznosti za uspeh predlog Ghirardija, Riminija in Webra, ki
mu pravijo tudi GRW teorija. V prvo skupino bi lahko uvrstili tudi
Penrosove predloge kvantne gravitacije ...

(iD) Druga moznost je sprejetje linearne dinamike in zavrnitev
ortodoksne interpretacije. To so t.i. predlogi interpretacij kvantne
mehanike “brez sesutja” (1o collapse), ki zavracajo predvsem von

FILOZOFIJA NARAVE 51



Saso Dolenc

Neumannov projekcijski postulat. Sem spadajo npr. Bohmove
zgodnje teorije s skritimi spremenljivkami, Everettova interpretacija
relativnega stanja, popularno imenovana tudi interpretacija “vec
svetov”, pa tudi modalna interpretacija ...

(iii) Tretja skupina zajema predloge, ki sprejemajo tako
ortodoksno interpretacijo, kot tudi linearno dinamiko teorije, hkrati
pa poskusajo pokazati, da lahko razliko med mesanico stanj, ki jih po
meritvi zahteva ortodoksna interpretacija, in ¢istim stanjem, ki ga
predvidi linearna dinamika, zanemarimo za vse prakti¢ne namene
(for all practical purposes— FAPP). Sem uvrs¢amo teorije, ki trdijo,
da vektor stanja sploh ne opisuje posameznega kvantnega delca,
ampak le skupino (ensemble) enako pripravljenih delcev, kot tudi
teorije dekoherence (Zurek, Gell-Mann, Omncs ...), ki trdijo, da
stanje merilne naprave v superpoziciji (koherenci) zaradi vpliva
okolice na merilno napravo zelo hitro preneha biti v superpoziciji
(dekoherira). Vsako makroskopsko telo je namre¢ v neprestanem
stiku s svojo okolico, zato postane njegovo kvantno stanje z okolico
zelo hitro prepleteno. Opis macke v superpoziciji Zivega in mrtvega
stanja bi morali tako preplesti Se s stanjem steklenicke strupa,
merilne naprave, Skatle ... Za taksno prepleteno stanje pa kvantna
mehanika predvideva, da je vsaka meritev zgolj na njegovem delu
(recimo na macki) brez hkratne meritve tudi na okolici, prakti¢no
nelocljiva od meritve na mesanici stanj, ki ni v superpoziciji, zaradi
Cesar superpozicije stanj v makrosvetu prakti¢no nikoli ne moremo
opaziti. Pred kratkim sta Serge Haroche in Jean-Michel Raimond s
sodelavci na Ecole Normale Supérieure v Parizu izvedla poskus, v
katerem sta pojav dekoherence neposredno opazovala na skupini
fotonov.

Danes ima izmed vseh predlogov za razresitev problema meritve
najvec pristasev prav predlog dekoherence — nekateri mu pravijo
kar “nova ortodoksnost” —, saj ne zahteva spreminjanja med fiziki
ustaljene “Solske” interpretacije teorije, ki jo lahko najdemo v vecini
ucbenikov kvantne mehanike. Vendar kar nekaj uglednih teoretikov
v “odresujoco” moc dekoherence ne verjame povsem, ker so
prepricani, da dekoherenca temeljnega problema kvantne meritve
pravzaprav sploh ne razresi, ampak le pospravi pod preprogo.

*

V zacetku 20. stoletja so nove fizikalne teorije temeljito
spremenile klasi¢ni pogled na naravo. S posebno teorijo relativnosti
je geometrija izgubila mesto apriorne vede in smiselno je postalo
spradevanje po “pravi” geometriji sveta. S splosno teorijo relativnosti
je geometrija postala ne le empiri¢na, ampak tudi dinamicna, saj se
lahko spreminja v odvisnosti od porazdelitve mase in energije. Na
enak nacin, kot je relativnost spremenila razumevanje geometrije, je
kvantna mehanika na novo postavila obravnavo razmerja med
moznim in dejanskim v svetu. V klasic¢ni fiziki (tu imamo v mislih vse

52 FILOZOFIJA NARAVE



Problemi interpretacije kvantne fizike

teorije, ki niso kvantne) spremembe stanja sistema opiSemo z
zakoni, ki obravnavajo in napovedujejo ¢asovni razvoj dejanskih
lastnosti sistema. V kvantni fiziki pa teorija ne napoveduje ne-
posredno dinamike dejanskih lastnosti sistema, ampak se dinami¢no
spreminjajo mozne lastnosti sistema, ki jih opisuje vektor stanja v
Hilbertovem prostoru. V kvantnem svetu je torej na delu dvojna
dinamika: Schrodingerjeva dinamika, ki opisuje razvoj moznega,
dinamika tega, kar se dejansko spreminja skozi ¢as, pa mora slediti
in se prilagajati razvoju strukture moznosti.

FILOZOFIJA NARAVE 53






Luka Omladic

Ljubezen do narave skozi
“ekoloski paradoks”

“Pa tudi o stvareh, Sokrat, ki so lahko videti smeSne — kot so dlaka,
blato ali iztrebek ter o vsaki drugi stvari, ki je prezirljiva in
nepomembna, se sprasujes, e zanje trdis, da biva za vsako od njih
Se lo¢ena ideja, ki je razli¢na od stvari, ki jih jemljemo v roke.”

Sokratovo frustracijo, kako ljubiti izmecke v prelepem svetu idej,
poznajo tudi danasnji ljubitelji narave. Eden najpogostejsih ocitkov,
naslovljenih na sodobne ekologe, predvsem na privrzence radikalne
ekoloske misli, deep ecology, ki terja absolutno pripoznanje pravice
do neposeganja cloveka v naravno bivanje vsega zivega (pa tudi
nezivega) v naravi, se glasi, ¢e se ta pravica nanasa tudi na skodljive
mikroorganizme, poplave in druga naravna “bitja”, ki ogroZajo naso
eksistenco. Povedano drugace, lahko je ljubiti naravo, kadar jo
zastopajo kiti ali gorska jezera, teze, €e jo predstavljajo virusi ali
potresi. Obicajni odgovor deep ecologyna ta ocitek, namred, da je
temu “paradoksu” ljubezni do narave kriva napac¢na perspektiva,
clovekova “antropocentri¢na” naravnanost, ki ni sposobna videti
organskega reda narave v celoti in stvari presoja le z vidika njihove
koristnosti, je prekratek vsaj v eni tocki: ne pojasni, kako je to
¢lovekovo odstopanje sploh mogoce, ¢e je tudi on (kot vse) v
izhodiscu del organske celote narave. Ljubezen globoke ekologije
tako morda lahko vkljucuje viruse, ne more pa (v skrajnosti) cloveka
Skodljivca. Katerokoli stalisce ze zavzamemo, “ekolosko” ali
“vsakdanje”, v naravi je vselej neka rec preved, rec, ki povzroca,
da se ljubezenska izjava “Rad imam naravo!” prej ali slej popravi v
“Naravo imam rad, razen ...”

1 Platon, Parmenid 130D,
PROBLEMI 7-8/1996,

FILOZOFIJA NARAVE

55



Luka Omladi¢

2 Immanuel Kant, Kritika
razsodne moci, §5,
Zalozba ZRC, Ljubljana
1999, str. 51.

Vendarle, ¢e v prid nadaljnjega argumenta na eno stran postavimo
tako zamisljeno (oziroma pri nekaterih ekoloskih avtorjih kar realno)
absolutno pozicijo “celega” odnosa do narave, ki naj ne bi izkljuceval
nicesar, na drugo pa popolnoma utilitarno razmerje do narave, ki bi
apriori izkljucevalo vsakrsno “estetsko” ali “afektirano” stalis¢e do
nje, nam ostane nekaksen vmesni prostor sre¢evanja z naravo.
Tezko bi zanikali vsakdanjo izkusnjo afektiranega ali estetskega
odnosa do narave; Ce je ta odnos vselej okuzen z izkljucitvijo, se
moramo vprasati, ali ni ta izkljucitev zanj konstitutivna in ali ne bi
“polna” ljubezen do narave pravzaprav zaprla doZivetja lepega v
naravi.

Zdise, daljubezen do narave naleti na dve oviri, ko sku$a svoj
predmet zajeti v celoti. Naleti na nekaj “prevec”, na tujek, ki ga ni
mogoce ljubiti (virus, potres, ¢lovek ...) in ki nas navdaja z afektom
odpora, gnusa, zavracanja. Po drugi strani pa strategija zavrnitve teh
afektov kot pristransko-subjektivnih pripelje do druge tezave:

Ce je nesprejemljivo “subjektivno” oznaciti neko posebno Zivalico
za zoprno, mora seveda veljati tudi narobe. Tako se zahteva po
popolni ljubezni nevarno sprevraca v zahtevo po izkljucitvi
vsakrSnega afekta, k temu, da naravi kot celoti, gledano “objektivno”,
nekaj manjka, namrec razlog za ljubezen. (Pravzaprav gre za isto
situacijo, na katero je Newton [prek Clarka] opozoril Leibniza

v ostri razpravi o naravi prostora, namrec, ¢e Boga kot “dodatka”
mehani¢nemu vesolju ne potrebujemo [kot je trdil Leibniz],
izgubimo tudi razlog za ljubezen, tako do stvarstva kot do samega
zunajsvetnega stvarnika.) Newtonov “dodani Bog”, pa tudi kvazi
mitoloske utemeljtve, ki jih najdemo pri dolocenih skrajnejsih
ekoloskih avtorjih (“mati narava” ekofeminizma ali “Gaja”, zemlja
kot zivo razumno bitje), tako pripadajo strategiji imaginarnega
dodatka, re3evanja globalne ljubezni do narave, ki je v skrajni
konsekvenci ne smemo ljubiti v posameznostih.

Ali obstaja pot iz te zagate? Jo morda lahko razpletemo,
¢e jo polozimo ob problem iz Kantove Kritike razsodne moci,
namrec ob vprasanje “odvecnosti” eksistence ob obcutju lepega in
sublimnega, ¢e ljubezen do narave formuliramo skozi kantovsko
estetiko? Tu potrebujemo kratek oris Kantovega problema.

Prva izmed stirih Kantovih dolocitev (momentov) lepega je
opredelitev, da mora biti objekt, ki je lep, predmet predstave
brez interesa: “ Okus je zmoznost za presojanje predmeta ali
predstavnega nacina s pomodjo ugajanja ali neugajanja, brez vsakega
interesa. Predmet takega ugajanja se imenuje /ep.”* Brezinteresnost
je nujni pogoj, da lahko govorimo o lepem, pomeni pa, da nas ne
zanima eksistenca samega objekta, temvec presojamo refleksivno,
posredno, glede na naso predstavo tega objekta.

Klju¢no je za nas natan¢no vpradanje “odvecnosti” eksistence,
ki ga Zelimo navezati na izhodis¢ni problem necesa odvecnega v
ljubezni do narave. Preden ga podrobneje osvetlimo, pa moramo

56 FILOZOFIJA NARAVE



Liubezen do narave skozi “ekoloski paradoks”

prikazati nekaj ozadja, v ¢em je sploh funkcija interesa pri razlocitvi,
katera sodba je estetska in katera ne. Kantovo izhodiSce je jasno:

pri estetski presoji “ne povezujemo predstave s pomocjo razuma

z objektom, da bi ga spoznali, pa¢ pa jo povezujemo s pomocjo
upodobitvene moci (nemara povezane z razumom) s subjektom

in z njegovim obcutjem ugodja ali neugodja”.’ To je zahteva po
nujni refleksivnosti tovrstne sodbe — sodba okusa je v nasprotju s
spoznavno “metasodbo”, ne nanasa se neposredno na predmet,
temvec na obcutje, ki spremlja doloceno predstavo. Vendar pa na

tej ravni (“kvalitativni”) obtajajo tri mogoc¢a razmerja predstav do
obcutka ugodja ali neugodja, namrec prijetno, dobroin lepo.

Da bi jih razlo¢ili med sabo in ugotovili, katero izmed njih je lahko
podlaga sodbi o obfem ugajanju — univerzalnost estetske sodbe je za
Kanta seveda nujna —, je potreben kriterij interesa, saj se le o tistem,
o Cemer se zavedam, da mi ugaja brez interesa, “lahko presoja le na
ennacin, in sicer, da mora ta stvar vsebovati razlog za ugajanje, ki
velja za vsakogar”.* Samo ¢e vem, da mi je nekaj ugajalo ne glede
na moje subjektivno hotenje, lahko predpostavljam, da bo ta zadeva
ugajala tudi drugim, razlozi Kant ob prehodu na razgrnitev drugega
momenta sodbe okusa.

Prijetno bo kot tako zavrnjeno, saj ugajanje, ki ga zbuja, vkljucuje
interes. Kant najprej zahteva, da razveZzemo povezavo, ki jo
nekaksno “splosno mnenje” postavlja med ugajanje in ugodje,
mnenje, da je vse, kar ugaja, tudi prijetno. Ce bi to drzalo, bi vse, kar
ugaja, ugajalo zaradi prijetnosti obcutkov, ki bi jih zbujalo, razli¢ne
vrste ugajanja pa bi se razlikovale le po svoji intenzivnosti in razmerju
do drugih obcutkov. “Vtisi ¢utov, ki dolocajo nagnjenje, ali nacela
uma, ki dolocajo voljo, ali zgolj reflektirane forme zora, ki dolocajo
razsodno moc¢”, bi vsi proizvajali golo obcutje prijetnosti. Zares v tem
primeru ne bi mogli govoriti o presoji, temvec le o “hedonisti¢ni”
primerjavi med intenzivnostjo in dosegljivostjo razli¢nih ugodij.®
Ko je razlika med ugajanjem in prijetnim vzpostavljena (natancneje
receno, ko je zanikana njuna identiteta), lahko Kant ugotovi, da je
“jasno”, da do predmeta, o katerem sodim, da je prijeten, cutim
interes, da mi zbuja poZzelenje, “razmerje med njegovo eksistenco in
mojim stanjem, kolikor je le-to aficirano s takim objektom.”® Potreba
po presojanju tu odpade (ker je kriterij le koli¢ina uZitka), prav tako
pa takih subjektivnih nagnjen;j k temu ali onemu uZzitku ni mogoce
univerzalizirati.

Dobro v nasprotju s prijetnim (ki ugaja prek cutov) ugaja
“prek uma, z golim pojmom”: deli se na koristno (dobro za ...),
ki ugaja kot sredstvo in dobro na sebi. Oba modusa dobrega pa sta
v neCem enaka prijetnemu: nanju se veZe interes, saj je dobro vedno
objekt volje, kot sredstvo ali kot samo na sebi. Dobro in lepo pa se
razlikujeta Se v ne¢em: da bi imeli nekaj za dobro, moramo vedeti,
“kaksna rec naj bi ta predmet bil,” torej imeti njen pojem. Predmet,

o katerem sodimo, da je dober, je tak prav zato, ker pripada

3 Kritika razsodne modi,
§1, str. 43.

4 Kritika razsodne modi,
g6, str. 51.

5 Gre za nekaksno
Kantovo omejitev “nacela
ugodja”, ki jo, sicer na
drugacen nacin, izrazi zZe
v Kritiki prakti¢nega uma.

6 Kritika razsodne modi,
§3, str. 46.

FILOZOFIJA NARAVE 57



Luka Omladie

7 Paul Guyer, Kant and
the Claim of Taste,
Harvard University Press,
Cambridge Mass. 1979,
str. 191.

8 Alenka Zupandic, “O
lepem pri Kantu”,

Problemi 2/1991, str.152.

9 Sartre, L'imaginaire, op.

cit. Zupancic, “O lepem
pri Kantu”, str. 151.

10 1bid.

dolo¢enemu pojmu ali razredu stvari in ugaja prav kot njihov primer.
Drugace je s sodbo o lepem, ki ugaja, ne da bi imeli dolocen pojem
onjem, kar Kant ponazori s primeri “abstraktne” lepote (“roze,
proste risbe, poteze, ki se med seboj prepletajo brez namere, ...

ne pomenijo ni¢esar, niso odvisne od nobenega pojma, a vendarle
ugajajo.”) Lepo se tako razlikuje od dobrega, ker ne terja dolocenega
pojma, po drugi strani pa od prijetnega, saj je refleksivno v nasprotju
s prijetnim, ki v celoti temelji na obcutku.

Osnovni problem teh prvih odstavkov analitike lepega je
vprasanje, kako razumeti Kantovo postavitev brezinteresnosti kot
kriterija za sodbo o lepem, ki pomeni natan¢no nezainteresiranost
za eksistenco predmeta — prav prisotnost ali odsotnost “skrbi” za
dejansko eksistenco predmeta sluzi ocenitvi razlicnih obcutij ugajanja
in dolocitvi, katero izmed njih je lahko podlaga sodbi okusa. Kako
“pozitivno” razumeti ta Kantov “negativni” kriterij? “Kako ima lahko
sodba okusa za svoj predmet obic¢ajen empiri¢ni objekt ali dogodek —
vrtnico, kip ali glasbeno izvedbo —a je hkrati indiferentna do njegove
eksistence?” (Guyer)’, ali “Kako lahko pri dojemanju lepega
eliminiramo ¢utnost nasih ¢utov, ki so konec koncev nas edini dostop
do lepega?” (Zupancic)®.

Preden preidemo na poskus, kako ta isti problem prenesti na
prvo tezavo z naravo, poglejmo troje moznih branj Kanta.

Prva interpretacija(v citiranem ¢lanku jo navaja Zupanciceva)

je Sartrova in gradina distinkciji med realnim fizicnega obstoja
estetskega objekta (“realni so rezultati potez Copica, napojenost
platna z barvami, zrnata struktura platna, glazura, ki jo nanesemo
prek barv™) in irealnim presezkom te “materije” umetniskega dela,
ki je Sele zares estetski objekt. Izkljucitev eksistence naj bi se tako
nanas$ala na razliko med fizi¢nim predmeta in estetskim uc¢inkom
“presezka”, ki naj bi se pojavil Sele po razlocitvi, “nezainteresiranosti”
za prvo. “Po tej interpretaciji se torej estetska sodba ne nanasa na
neki zrealni’ eksponat, predmet, temvec¢ na tisto v tem predmetu,
kar ni izvedljivo, na njegov ‘eksistencni’ opis.”"

Nekoliko drugac¢no razlago ponuja P. Guyer, ki vprasanje
eksistence v interesu razlaga prek navezave na njegovo zgodnejso
argumentacijo v Kritiki ¢istega uma. Eden bistvenih elementov
zavrnitve ontoloskega dokaza za obstoj Boga v Dialektiki je trditev,
da bit ni realni predikat, da ne dodaja nobene nove lastnosti
objektu, ki mu je pripisana. “Resni¢no ne vsebuje nic¢ vec, kot je
mozno,” trdi Kant, saj bi v nasprotnem primeru pripisovanje
eksistence dodalo nov predikat in spremenilo identiteto objekta.
Ceprav razlika med dejanskim in moZnim objektom ne more biti
razlika v pojmu, pa nekako mora obstajati, saj je jasno, da je moje
finan¢no stanje razlicno, ¢e “posedujem” sto dejanskih ali sto moznih
tolarjev —a “razlika med moznim in dejanskim objektom ni v
notranjih lastnostih samega objekta, temvec¢ v mreZzi vzro¢nih
povezav in odvisnosti, katerih del je dejanski objekt, ne pa tudi

58 FILOZOFIJA NARAVE



Liubezen do narave skozi “ekoloski paradoks”

11 .
moZni,”" interpretira Kantovo razumevanje eksistence Guyer. Guyer, str. 193.

To mu v naslednjem koraku omogoca, da vzpostavi analogijo 12 1pid.
s Kritiko razsodne moci: “Ce bi lahko pokazali, da je ugodje ob
prijetnem ali dobrem objektu odvisno od vzrokov in uc¢inkov '3 Ibid, str. 195.

njegove eksistence in da ugodje ob lepem ni, bi lahko osmislili
razliko med golo predstavo in dejansko eksistenco. Morda bo to
razkrilo razliko med estetskim odzivom kot odnosom med objektom
in subjektovim obc¢utjem ugodja ter drugimi oblikami ugodija, ki so
odvisne od vezi z eksistenco objekta.”’> Ceprav popolna analogija
med predstavo (kot predmetom refleksivne sodbe) in pojmom
moznega objekta ni mogoca — ne nazadnje zato, ker predstava ni
pojem —, kakor ni mogoca niti med pojmom dejanskega v Kritiki
Cistega uma in eksistenco v tretji kritiki, pa Guyerju vseeno omogoca
razvitje interpretacije. Eksistenco (interes zanjo), ki je prisotna pri
dobrem in prijetnem, naj bi razumeli prav kot moZznost, da ugodije,

ki ga “povzrocajo” dobri in prijetni objekti, vpnemo v mrezo kav-
zalnih povezav. Ugodju pri lepem, ki je “indiferentno do eksistence”,
pa nam ni treba pripisati nobenega posebnega objekta, niti ni nujno
izkljucujoce do interesa za nadaljnjo eksistenco svojega objekta

(kar je bil ugovor, ki smo ga ze navedli, namre¢, ali je interes za to,

da nekaj, kar je lepo, e naprej obstaja, v nasprotju z zahtevo po
brezinteresnosti glede lepega); je preprosto “ugodje, ki ga lahko
¢utimo ob goli percepciji ali kontemplaciji objekta, brez zahteve

po nadaljnjem prodiranju v njegov vzro¢ni nexus — najsi bo na
kognitiven nacin prek presojanja o njegovi kavzalni zgodovini ali
kavzalnem potencialu, ali pa na prakti¢en nacin, z zauZitjem,
uporabo, posedovanjem ali presojanjem o tovrstnih relacijah.”"

Na ta nacin — z razumetjem eksistence kot sodbe o kavzalnih relacijah
—se ta interpretacija izogne tudi tezavi, kaj storiti z “empiri¢nim
preostankom” pri estetski sodbi, saj meni, da se interesu za eksistenco
izognemo tako, da se preprosto ustavimo pred nadaljnjim “prodiranjem”
v kavzalna razmerja.

Tretji tip razlage lahko izhaja iz Lacana, predvsem iz njegovega
koncepta Ciste Zelje, s katerim je razlagal tudi Kantovo eti¢no teorijo
oz. zahtevo po nepatologkosti volje v moralnem dejanju. Ce je
“navadna” Zelja vselej Zelja po necem, Zelja, ki je usmerjena na
dolocen objekt, ki prek fantazme zasede mesto “transcendentalnega
objekta” Zelje, objekta a, Lacan dopusca, da se v doloc¢enih posebnih
primerih Zelja realizira tudi v svoji ¢isti, tako rekoc transcendentalni
obliki, torej brez tega, da bi bila usmerjena na konkreten objekt.
Cista Zelja nastopa Ze v Kantovi eti¢ni teoriji (Zelja, ki poganja Cisto,
nepatolosko dejanje, je lahko le ta cista Zelja), pa tudi, analogno,

v Kritiki presodne moci. Le da je tu vzpostavitev Ciste Zelje ucinek
lepega — ko naletimo na lepo, pride do “zloma objekta”, do zapre-
¢enja, ki preprecuje, da bi se lepemu priblizali, se ga polastili, ga uZili.
V Lacanovi interpretaciji je torej problem, kako se “znebiti” eksistence,
reSen s tem, da ob estetskem dozivljaju zaradi nastopa Zelje v Cistem

FILOZOFIJA NARAVE 59



Luka Omladie

4 Besedo v celotnem eseju
uporabljamo v smislu
ekoloske teorije,

“ekozofije” (Arne Naess)
in ne mislimo na ekolo-
gijo kot panogo biologije
ali na “ekologijo” iz
spontanega javnega
govora.

15 A, Naess, The Shallow
and the Deep, Long-Range
Ecology Movement: A
Summary, v The Deep
Ecology Movement
Anthology, North Atlantic
Books, Berkely 1995, str. 3.

16 Ibid.

stanju partikularnega objekta preprosto ni vec, je odpravljen, ker je
v Cisti zelji odpravljen konkreten predmet pozelenja, saj kot njen
objekt nastopa goli objekt a. Moc te razlage je predvsem v tem, da
prepricljivo pokaze, kako je bi bilo mogoce ugodje brez interesa, saj
je, kot smo ze dejali, pozitivna opredelitev le-tega pri Kantu nejasna.

Povzemimo rezultat teh treh reSitev vprasanja, kam z eksistenco
prisodbi o lepem. Po prvi se eksistenca z razcepitvijo lepega objekia
na realni in irealni del prenese na prvega izmed obeh, drugi je ¢isti
presezek brez realne eksistence in je zato lahko predmet sodbe brez
interesa. Lacanovska interpretacija tega razcepa ne terja, pac pa
odpravlja eksistenco objekta v celoti, saj po “dogodku” lepote ta
nekako postane odvecen, estetsko doZzivetje sublimira v ¢isto Zeljo,
pri kateri ni ve¢ poZelenja po konkretnem eksistirajo¢em objektu.
To pomeni, da je tudi pri lepem prisoten “interes”, vendar je to
interes drugega reda, “Cisti interes”, ki ne ustreza ve¢ Kantovi
definiciji, po kateri je povezan s predstavo o eksistenci objekta —
Lacan torej v nekem smislu razcepi interes. Tretji poskus razlage
(Guyer) skusa ohraniti tako enotnost objekta, kakor ga niti ne
“odpravlja” v celoti — s tem, da eksistence sploh ne razume kot
nekaj, kar bi pripadalo objektu, temvec jo veze na njegova kavzalna
razmerja. Po tej interpretaciji je tako razcepljena eksistencatista,

o kateri govori Kant v povezavi z interesom, je vezana na kavzalno
vpetost predmeta in locena od gole cutne eksistence objekta
estetske sodbe.

Na prvi pogled bi dejali, da glede razmerja ekologov do narave
dileme ni: njihova “ljubezen do narave” ocitno izraza interes, pac¢
interes za ohranitev narave, torej interes za njeno eksistenco —
vprasanje, kaksne posledice to prinese za estetsko komponento
tak$ne naravnanosti, pustimo za sedaj ob strani. Vendar pa Ze pri
ekologiji’* ne moremo govoriti 0 enotni usmeritvi; eden glavnih
toposov ekoloske literature je namrec njena delitev na globoko
(deep) in plitvo (shallow) ekologijo ali konzervacionizem.

Slednja, ¢e povzamemo z besedami Arneja Naessa, “oceta” globoke
ekologije, pomeni “boj proti onesnazevanju in izérpavanju naravnih
virov. Glavni cilj: zdravje in blaginjo ljudi v razvitih dezelah.”*

Ze iz definicije je mogoce jasno razbrati Naessov ocitek (in sploh
glavni ocitek globoke ekologije plitvi) konzervacionizmu: naravo
varujete le zaradi svoje lastne koristi ali ogrozenosti; z drugimi
besedami, Naess ocita “navadnemu” naravovarstvenistvu, da je
njegova ljubezen do narave patoloska, ocita mu ravno interes,

ki se skriva za njihovimi dejanji. Saj, nasprotno, globoko ekologijo
opredeljuje “zavrnitev podobe ¢loveka-v-okolju in sprejetje
relacijske, vseobsegajoce podobe /narave/,” iz ¢esar sledi
“biosferi¢ni egalitarizem, ... aksiom enake pravice /vsega zivega/
Ziveti in uspevati.”*® Vse Zivo, narava v celoti, ima torej interes
eksistirati, interes, ki naj bi bil ontolosko “vise” od partikularnega
clovekovega interesa, saj naj bi bila Narava kot celota bitje viSjega

60 FILOZOFIJA NARAVE



Liubezen do narave skozi “ekoloski paradoks”

17 Kritika razsodne modi,

reda, superorganizem, proti cloveku kot zgolj del rgansk
eda, superorganizem, proti cloveku kot zgolj delu te organske 28 sir. 101,

celote.

Kopija “dveh ekologij” se ocitno lomijo ob pojmu interesa, in to
prav v Kantovem pomenu, interesa, povezanega z eksistenco.
“Plitvi ekolog” (za radikalno ekologijo “vulgarno naravovarstvenistvo”)
skrbi za naravo, ker je v njegovem interesu (ekonomskem,
estetskem, preZivetvenem), da ta eksistira; globoka ekologija prav
tako izraza interes za eksistenco narave, vendar tako, da ob tem
hkrati zanika, da bi bil to njen lastni interes (ker gre za interes
Narave) —da bi bili globoki, “pravi” ekologi, se moramo ravno
odpovedati “antropocentrizmu” partikularnega cloveskega interesa
v imenu interesa Narave.

Bi ta ¢udni vozel lahko razpletli preko analogije s problemom
eksistence pri Kantovi analizi lepega?

Prva primerjava z analitiko lepega se ponuja, ¢e v Kantovo
strukturo prevedemo ocitek globoke ekologije plitvi, torej ocitek
radikalne ekologije staliScu, ki pravzaprav posnema najbolj vsakdanji
odnos do narave in okoljevarstvenitva. Plitva ekologija bi tako
naravo jemala kot nekaj prijetnega (v naravo gremo zato, ker to
ugaja nasim ¢utom, nas sprosti ipd.; v ta namen ustanavljamo
narodne parke, zas¢itena obmodja ...) ali kot nekaj dobrega,
vendar v prvem pomenu dobrega kot sredstvo (narava je dobra,
ker je pogoj nasega obstoja, varujemo jo, da ohranimo sami sebe ...).
Nas paradoks oziroma omejitev je tu v tem, da “ljubezen do narave”
nikakor ne more biti vseobseZna, saj interes za njeno eksistenco jasno
omejuje interes za eksistenco samega sebe. Na isto omejitev v drugi
zvezi opozarja Kant tam, kjer govori o sublimnem, o sublimni
estetiki narave:

“Drzni in grozeci skalni previsi, nevihtni oblaki, nakopiceni na
nebu, ki se napovedujejo z bliski in grmenjem, vulkani v vsej svoji
rusilni moci, orkani in razdejanje, ki ga puscajo za seboj, brezmejni
viharni ocean, visok slap mogocne reke ipd. — v primerjavi z njihovo
mocdjo postaja nasa zmoznost, da se upiramo, nepomembna
malenkost. Toda bolj ko je pogled nanje strasen, bolj privlacen
postaja, samo da smo pri tem na varnem."’

Povsem tuzemski, banalen pogoj, da lahko vznikne obcutek
sublimnega, je, da moja fizi¢na eksistenca ni ogrozena. Vendar se tu,
kakor bomo videli, zgodi klju¢en obrat: prav banalnost te omejitve
pri vsakdanjem, patoloskem, “plitvem”, odnosu do narave, omogoca,
da v njem vznikne nepatolosko razmerje. Zgornjega odstavka
namrec ne smemo interpretirati v ironicnem smislu, ¢es “sublimno z
varnega fotelja”; ravno nasprotno, to, da pri teh obcutjih ne greza
mojo fizi¢no eksistenco, omogoca sublimacijo —da bi ta lahko
nastopila, morabiti na nek nacin postavljena proti “banalni
eksistenci”, vzpostaviti se mora kot razcep. Skratka, to, da sublimno
vznikne, ko sem na varnem, ni nekaksen naklju¢ni pogoj ali
posledica moje slabosti, temvec gre za konstitutiven pogoy:

FILOZOFIJA NARAVE 61



Luka Omladie

18 Kritika razsodne modi,
§28, str. 102.

19 v Kritiki prakti¢nega
uma moralno dejanje
nikakor ni tisto, ki je
“brez interesa” izvrseno v
imenu visjega dobrega.

“Prav na ozadju nepremagljivosti njene moci sami kot naravna bitja
sicer spoznavamo svojo fizi¢no nemoc, hkrati pa odkrivamo neko
zmoznost, da presojamo sami sebe kot neodvisne od narave.

Ravno neizogibnost nase nemocipripelje do ocis¢enja patoloskih
elementov, ko “narava v nasi estetski sodbi ni presojana kot sublimna
zato, ker zbuja strah, ampak zato, ker prikli¢e v nas naso (ki ni narava),
da obravnavamo stvari, za katere skrbimo (dobrine, zdravje in
Zivljenje), kot majhne.”® Obcutje sublimnega nastopi kot zlom pato-
loskega odnosa do narave, vendar prav in Sele na njegovi podlagi.

Enako velja, kot smo videli, za lepo, ki se vzpostavi kot
paradoksni razcep (objekta, eksistence ali interesa) od patoloskega
preostanka. Ce je ocitek globoke ekologije plitvi in vsakdanjemu
odnosu do narave v tem, da se artikulira le utilitarno, pa se moramo
vprasati, ali ni ravno tak obicajen odnos, ki je nujno izkljucujoc, ki ne
more zajeti celotenarave, pravzaprav edini, ki lahko proizvede
nepatolosko razmerje, Ceprav vselej partikularno, kot “dogodek”
(lepote, sublimnega).

Nasprotno pa strategija, ki jo ubira radikalna ekologija, Ze v naprej
postavlja dve zahtevi: prvic, ekoloski egalitarizem — interes, ki ga
imamo do narave, mora biti distribuiran enako ¢ez vsa bitja
(vklju¢no s clovekom) —in drugic, “Cistost” tega interesa, ki naj ne bi
bil antropocentricni, clovekov interes, temvec interes narave. Skoraj
odvec je ugotovitev, da ta “brezinteresnost” nikakor ne more biti
brezinteresnost Kantovega tipa, niti v smislu prakti¢cnega uma,"
niti v smislu, kot ga obravnavamo tu. Kljucen problem je, kako in
kaksno pristno razmerje do narave sploh lahko podpira zastavitev,
ki patolosko “prepove” Ze v izhodis¢u? Namrec, ali bi ob izkljucitvi,
prepovedi subjektivnega interesa ze pred izkustvom sploh lahko
prisli do estetskega izkustva? Menim, da ne — skupna tocka vseh
treh interpretacij vznika lepega je natancno to, da se lepo ne pojavi
kot poseben objekt brezinteresnosti, v smislu, bi si “prepovedali”
interes in dobili lepo; nasprotno, v vseh treh interpretacijah lepo,
estetski dogodek vznikne prav iz patoloskega, z razcepom, ki se
vpiSe vanj. Na analogen nacin vznikne iz banalne, patoloske
eksistence sublimno.

Mozni razcepi— objekta (realen/irealen), interesa (patoloski/Cisti)
ali eksistence (kavzalna/nekavzalna) — so zares mogoci le kot
(trenuten) dogodek zloma subjektove utilitarne, patoloske
naravnanosti, a le na podlagi le-te. Ce svoj odnos poskusamo
vnaprej fiksirati v domnevno subjektivno brezinteresnost, v
enakomerno distribuirano, “neantropocentri¢no” (nadsubjektivno)
“ljubezen” do vsega naravnega, v resnici izgubimo temelj, na
katerem je estetsko razmerje mogoce — do samega razcepa objekta
ne more priti, ¢e v izhodiS¢u zanikamo “objektivnost” naravnih bitij
(za vecino radikalnih ekoloskih teorij naj bi bila prav relacija subjekt-
objekt “vir zla”, ki pripelje do instrumentalizacije in brezobzirnega
izkoriS¢anja narave).

62 FILOZOFIJA NARAVE



Liubezen do narave skozi “ekoloski paradoks”

Omenjena branja Kanta podpirajo tezo o neizogibni, konstitutivni
funkciji “pristranske” ljubezni: v lacanovski interpretaciji, ki izhaja iz
razcepa interesa, do katerega pride ob nastopu Ciste Zelje, je posebej
poudarjeno, da razcep nastopi kot posledica in ne kot vzrok —
bistveno je, da Cista Zelja v “Cisti obliki” pravzaprav ne more obstajati,
pojavi se lahko le kot “zlom” navadne, patoloske Zelje.* Na prvi
pogled bi sicer ekoloskemu projektu lahko zadostila Guyerjeva
razlaga nastopa lepega, ki na neki nac¢in dopusca hkraten obstoj
brezinteresnosti in interesa, ki se nanaata na dve “vzporedni” plasti
cutnosti. (Guyer meni, da se je mogoce ustaviti pred prodiranjem v
kavzalno strukturo ¢utnosti in na ta nacin, na njeni povrsini, naleteti
na nekavzalno eksistenco.) Vendar tudi taka razlaga v resnici ne bi
mogla sluziti utemeljitvi estetike globoke ekologije, saj le-ta odnos
kavzalnost/nekavzalnost narave razume ravno narobe: narava kot
gola kavzalnost je za ekologijo na povrsini, in le to povrsino vidi
redukcionisti¢ni pogled moderne, “kartezijanske” znanosti; za
ekologe je treba ravno storiti korak globlje, se ne ustaviti, spoznati
resni¢na globinska razmerja v naravi, ki so seveda organska,
smotrna, inteligentna ipd.

Ob hipotezi Ciste brezinteresnosti brez patoloskega preostanka
torej estetsko razmerje ne bi bilo mogoce. Koristnost, “dobro za
nekaj”, kijo ekologija zavraca v imenu odpovedi antropocentrizmu,
naj bi zamenjal ekocentrizem, ko naj ne bi delovali v svojem
interesu, temvec v interesu narave. Vendar zavracanje koristnosti
Se ne pomeni nujno brezinteresnosti — kot pokaze Kant, “patoloska”
povezanost interesa s predmetom ne velja le za prijetno in koristno,
“ampak tudi za to, kar je dobro absolutno in v vseh pogledih, se
pravi, za moralno dobro, ki ga spremlja najvisji interes. Dobro je
namrec objekt volje (se pravi, zelelne zmoZznosti, dolocene z
umom). Hoteti neko stvar ali motriti njeno bivanje z ugajanjem,
se pravi, biti zanjo zainteresiran, pa je eno in isto.”" V nekem smislu
je tu polozaj le Se bolj pere¢: najvisje dobro predstavlja najvisyi,
najmocnejsi interes in moznost njegovega zloma, razcepa, ki bi
omogodil estetsko, je le dodatno otezena. “Cisti” ekoloski odnos do
narave bi bil strogo vzeto torej precej nenavaden: Ce gre za ljubezen
do narave, to ne bi bila ljubezen do ¢esa lepega, doloCenega cveta
vrtnice na primer, ne bi bila, ¢e lahko temu tako recemo, liricna
ljubezen, ki je vselej vezana na dogodek lepote, temvec hladna
“ljubezen” do moralno in metafizi¢no najvisjega ... #

Vendar pa na koncu koncev ni nas namen, da bi ekologom ocitalj,
da niso sposobni videti lepote narave; ironija je nekje drugje: zdi se,
da paradoks, ki smo ga omenili v uvodu, da vseobseZna “ekoloska”
ljubezen do narave izkljucuje ¢loveka, torej glavni ocitek, naslovljen
na ekologe, vendarle odigra svojo vlogo, ¢etudi v obrnjeni obliki —
Ceprav bi to ekologi morda zanikali, pa prav to neskladje, ta
“prevec”, ki sili iz narave, omogoca “zlom objekta”, razcep v
absolutnem dobrem, in sprozi “ekolosko ljubezen” do narave.

20 Kot ugotovi Kant v
Kritiki prakti¢nega uma,
celo nikoli ne vemo,
ali je bilo dejanje v
preteklosti zares Cisto,
brez primesi patologije.
Ce analogija velja, bi
moralo podobno veljati
ob dogodku lepega ...

21 Kant, Kritika razsodne
modi, §4, str. 49.

22 Kar se tice ljubezni
morda ni nakljucje, da se
Naess pogosto sklicuje
prav na “najhladnejso”
ljubezen, amor intelec-
tualis, ki pa je ne razume
v njeni pravi spinozisticni
radikalnosti; ta “ljubezen”
namrec ni nic drugega
kot zadnja forma abso-
lutnega racionalizma,
njegova nujna afirmacija:
“Ta umska ljubezen
nujno sledi iz narave
duha, ce se po naravi
Boga opazuje kot vecna
resnica. Ko bi bilo torej
dano, kar bi bilo tej
ljubezni nasprotno, bi
bilo to nasprotno resnici;
in potemtakem bi tisto,
kar bi moglo to ljubezen
odstraniti, storilo, da bi
bilo lazno, kar je
resnicno.” Spinoza,

Etika (5. knjiga, 37.
Propozicija), Slovenska
Matica, Ljubljana 1988,
str. 354.

FILOZOFIJA NARAVE 63



Luka Omladi¢

Ljubezen do narave je vselej ekskluzivna; to, da nas narava
ogroza, da je del njenega obstoja “prevec”, tako reko¢ v rivalstvu
znami (ne samo kot sublimno, ampak tudi kot “najnizje”, npr.
mikrobi ...), sicer na videz preprecuje, da bi jo ljubili kot tako
(v celoti): proizvaja patolosko “zainteresiranost”, ki je kot taka nujno
izkljucujoca. V pozitivnem smislu smo zainteresirani za eksistenco
“koristnih reci” in v negativhem za neeksistenco “skodljivih”. Ampak
Sele takSen patoloski odnos lahko generira razmere, v katerih je
narava lahko lepa. Prav “neustreznost” narave, delna odvec¢nost
njene eksistence, povzroci, da na drugi strani lahko pride do manka
eksistence, razcepa in nastopa estetskega dozivetja narave.

(To najbolje ponazarja model sublimnega, kjer doZzivetje sprozijo
prav sile, katerih eksistenca nam je v nekem smislu “odve¢” —a ¢e bi
bil nas odnos indiferenten, ekocentri¢no objektiven, ¢e bi bil ves
obstoj narave “uravnotezen”, sublimno nikakor ne bi nastopilo.)
Lahko si sicer zamislimo modele, v katerih je eksistenca narave
homogena, brez presezka ali manka, ki bi ga povzrocal interes, in
prvo, kar ob tem pride na misel, je znanost. Seveda pa red znanosti
estetskega in ljubecega razmerja do narave ne more (niti ne sme)
proizvesti, Ceprav je naceloma prost patoloskega interesa. Prav tak
pa bi bil tudi rezultat “¢iste” ekoloske ljubezni do narave, ¢e bi bila ta
mogoca. Ironija je torej v tem, da se tudi za radikalno ekologijo
prostor ljubezni do narave odpre po doloceni izkljucitvi, le da ji

(v skrajnem primeru) niso odvecne bakterije in potresi, ampak
clovek. Za vse pavelja, da v nekem smislu naravo ljubimo prav zato,
ker ne maramo doloc¢enih “dlak, blata in iztrebkov”, ki jih tokrat
pomenijo virusi ali pa kar mi sami, odvisno od perspektive.

64 FILOZOFIJA NARAVE



Vesna Klopcic

Biti clovek — v sobivanju z naravo

UvoD

Dan se je ravno prevesal v vecer, ko smo se vozili po lokalni
hrvaski cesti proti slovenskemu mejnemu prehodu. Za nekim
ovinkom se nam je na cesti razkril pretresljiv prizor: na cesti je pred
namina boku v mukah brcala velika rjava Zival. O¢itno je imela
zlomljen tilnik, saj glave ni mogla ve¢ dvigniti, s trupom pa se je
vedno znova in znova zaman naprezala, da bi Se enkrat zacutila tla
pod nogami in usla iz smrtnega in tujega okolja ceste. Bil je srnjak.
Zapeljali smo na rob ceste, intenzivno razmisljajoc, kaj bi lahko storili
za to ubogo zival. Ker je srnjak moc¢no brcal, ga nismo mogli niti
umakniti na rob ceste. Nemoc¢no smo z lu¢mi utripali nasproti
vozecim voznikom in jih tako opozarjali na nevarnost, vendar se tem
skorajda ni zdelo vredno niti zmanjsati hitrosti v blizini ranjene Zivali.
“GSM” je imel izpraznjene baterije, pa Se Stevilke hrvaske policije
nismo vedeli. Tako smo se nemoc¢ni in prizadeti odpravili iskat prvo
hiso, od koder bi lahko poklicali policijo, ki bi trpeci Zivali zadala
milostni strel in jo umaknila s ceste. Prvi ¢lovek, ki smo ga srecali ob
neki hisi, nas je le nejevoljno naslovil na gostilno onstran ceste, tu pa
smo naleteli na drugacen odziv. Gostilnicar se je novice razveselil in
rekel, da bodo srnjaka sli sami takoj iskat in zanj tudi poskrbeli. Ve se,
zakaj.

Ko smo se molc¢e odpeljali naprej, sem imela ¢as za samotno
razmiSljanje. Smrt in trpljenje z nenavadno mocjo prebujata Zivljenje.
Napet sem imela sleherni zivéni kondi¢, zato sem tudi lastno
eksistenco obcutila z vso silovito mocjo. Temu je sledila poznejsa

FILOZOFIJA NARAVE

65



Vesna Klopgic

I Gaarder, Jostein:

V ogledalu, v uganki.
Zalozba Vale Novak,
zbirka Knjige iz Peglezna,
Ljubljana, 1998, str. 182.

racionalizacija silovitih obcutij, ki pa je — kot ima razum nasploh to
grdo razvado — postavila e ve¢ vprasanj, kot pa je nasla nanje
odgovorov: Zakaj sem obcutila takSno socutje do te zivali? Ali zato,
ker nam je podobna? Kaj je socutje? Zakaj so se drugi ljudje tako
drugace odzvali na srnjakovo trpljenje? Ali so tudi oni obcutili socutje
ali pa so videli srnjaka le kot oviro oziroma priloznost v njihovih
lastnih interesih? Ali so socutje izpodrinili interesi? Kje se intenzivnost
socutja ustavi: ali v izbrisanju sebe v trpljenju drugega? Ali bi enako
obcutila tudi do manjsih zivali, npr. do jezka, Zabe, metulja? Zakaj, ko
npr. trebim solato, lahko z odpadno vodo spustim v lijak tudi kaksno
mravljo ali polzka? Zakaj se vozim v avtu, ko na Sipi konca tako
veliko Stevilo mr¢esa? Ali je to lenoba, lastna nedoslednost, ali
preprosto ¢utim manj socutja do teh “preprostejsih” zivali? Kje najti
mejo med prezivetjem, udobjem, razumevanjem in cutenjem? Ali
imajo “niZe razvite” Zivali manjSo inherentno vrednost od “vise
razvitih”? Kaj je inherentna vrednost? Zakaj umiramo? Zakaj trpljenje?
Zakaj ljubezen in socutje do bliznjih in celo daljnih bitij, kar nam
zadaja toliko bole¢in ob njihovem minevanju? Kako sprejeti
minevanje, smrt in trpljenje? Kaj je smisel Zivljenja, sveta? Kaj je svet
in zakajje svet? Zakaj ... zakaj ... zakaj ...?....2..2222222?

Kot bi pisatelj in filozof Jostein Gaarder: vsak vidi odgovore v
svojem ogledalu — v uganki. Vsi negujemo ta nasa ogledala, da bi
videli in spoznali ¢im ve¢, uzrli koscek tistega, kar je na drugi strani.
Nedvomno nam prav vprasanja ocistijo veliko prahu na ogledalih:
prebujajo nas, vodijo v neko temeljno odprtost do bivajocega, kjer
najdemo prostor, da se zavedamo lastne minljivosti in nevednosti.
Vendar morda tudi ne Zelimo predobro ocistiti svojega ogledala, kajti:
“Ce bi ogledalo dodobra o¢istili, bi videli $e veliko ve¢. Vendar potem
ne bi vec videli samih sebe ...”* Ali si to Zelimo?

CLOVEK KOT POMANJKLJIVO BITJE

Clovek ne more spremeniti dejstev oziroma danosti, v katerih se
je znasel in katera ga dolocajo kot ¢loveka. Bitja se na tem planetu
rojevajo v Stevilne oblike in nekateri smo se rodili kot ljudje — tega
nacina bivanja si nismo izbrali sami oziroma povedano v eksisten-
cialisticnem besednjaku, smo vanj “vrzeni”. Poleg tega, da smo se
znasli v svoji cloveskosti, pa smo se znasli tudi v skrivnostnem svetu,
ki nas obdaja. Tudi to je dejstvo, ki nas dolo¢a v nacinu nase biti.
Vendar pa Sele ti dve dejstvi odpirata pred nami obzorje nestetih
moznosti. Dani so nam osnovni koraki, plesati se moramo nauciti
sami. Ljudje smo namrec hkrati edina bitja, ki ne le Zivimo svojega
dejstva cloveskosti, kot npr. krave Zivijo svojo kravjost, temvec se
lastne eksistence tudi zavedamo in jo raziskujemo. Cloveku smisel
v zivljenju ni dan, temvec je zadan. To je hkrati tisti blagoslov in
prekletstvo, tista zalost zaradi izgona iz nedolznosti in nebeskega raja

66 FILOZOFIJA NARAVE



Biti clovek — v sobivanju z naravo

in hkrati slutnja morebitne srece, ki nas nemirno Zene v svetu.
Clovek Ze po svoji naravi tezi h kon¢ni vednosti, h konéni izpolnitvi
svoje biti, h kon¢ni osmislitvi svojega Zivljenja. Ze dolgo obstaja
vpraganje, alije kaj takega sploh mogoce. Clovek navadno dosega le
doloc¢eno stopnjo vedenja, posamicne in delne osmislitve v svojem
zivljenju in kratkotrajne obcutke izpolnjenosti svojega bitja, ki pa
nimajo tistega predznaka absolutnosti, ki ga iS¢emo. Vse nase bitje je
ustvarjeno tako, kot da bi se venomer izmikalo svoji celovitosti, kot
da sta v njem prisotna le stalni manko in Zeja po izpolnitvi tega
manka. Res je, da nas prav ta manko Zene k iskanju in udejanjanju
neizmernih moZznosti, vendar pa ostaja “neka povsem preprosta in
popolnoma jasna resnica, nekoliko bedasta, toda resnica, ki jo tezko
odkrijemo in Se teZe prenasamo: da ljudje umirajo in da niso srec¢ni.”?
Posledice tega pa danes bolj kot kadarkoli prej ob¢uti ne le ¢lovek
sam, pac pa tudi vse sobivajoce, ki ¢loveka obdaja.

Klju¢no vprasanje, ki se zastavlja, je: Ali je clovek obsojen le na
trkanje na vrata lastne celovitosti in izpolnjenosti ali pa vendarle
obstaja moznost, da ta prag tudi prestopi? In ¢e ta hipoteti¢na moz-
nost obstaja — kaj tedaj pomeni ‘najti svojo celovitost in izpolnjenost’?

Vzrokov, ki so povezani z usodo ¢lovekovega ‘manka’, ne
manjka: Ze na telesni ravni je clovek izpostavljen Stevilnim boleznim,
poskodbam, procesom propadanja, groznji smrti in kon¢no seveda
tudi sami smirti. Trpljenje, ki je posledica taksnih procesov, ni skupno
le cloveku, temvec je zakonitost celotnega Zivega sveta. Zelja po
zdravju in preZivetju je temeljno gibalo vsega zivljenja, tako zdravje
kot zivljenje pa sta na tem svetu zal minljiva. Na custveni ravni
povzroc¢ajo disharmonijo in neugodje ne le t.i. negativna custva, kot
sojeza, sovrastvo, ljubosumnost itd., temvec celo t.i. pozitivha
Custva. Na primer ljubezen sama obstaja le v svoji nepoteSenosti —
“Drugi” je vedno korak pred mano in izpolnjenost v ljubezni je
iluzija. Ze srednjeveski trubadurji so se intuitivno zavedali, da je
najmocnejsa ljubezen le v hrepenenju. Razum ¢loveka pa je tisti, ki
se ob prakti¢nih problemih Zivljenja ukvarja z iskanjem nekega
kon¢nega spoznanja. Vendar prav pri iskanju popolne vednosti o
sebi in svetu postane, gledano v prispodobi, kot kaca, ki grize lastni
rep. Prvic¢ je razumevanje vedno vezano na jezik. Pojmovnost in
jezikovnost vzdrzujeta interpretacijo sveta, ki jo imenujemo ¢lo-
veska. Clovek z rojstvom v kulturo vedno vstopi v nek prostor
interpretacije, s pomocjo katere gradimo na$o sliko sveta.
Jezikovnost je “mreza”, v kateri je svet ulovljen, jezik pa vedno
nekaj, kar je druzbeno in zgodovinsko pogojeno. Zato hermenevti¢ni
vidik jezika opozarja na relativnost vsakega spoznanja. Clovek je
ulovljen v hermenevti¢ni krog in ¢e bi hotel doseci popolno
spoznanje, bi moral izstopiti iz njega. Za razumsko dojemanje sveta
je znacilna tudi locitev subjekta od objekta, ki ga proucuje: objekt je
nekajlo¢enega od subjekta, kar lahko analiziramo, si predstavljamo,
izpostavimo sodbi pojmov, vendar pa to drzi le deloma. Descartes je

2 Camus, Albert: Kaligula.
Miladinska knjiga,
Ljubljana, 1984, str.13.

FILOZOFIJA NARAVE

67



Vesna Klopgic¢

bil tisti, ki je mislil, da je lo¢itev misli od objekta, opazovalca od
opazovanega pogoj, da lahko spoznavamo svet v njegovi objek-
tivnosti. Vendar sta mit objektivnosti porusili Zze kvantna fizika in

v 20. stoletju sistemska teorija, ki pravita, da je opazovalec vedno del
opazovanega, in ¢e gremo Se dlje, da je nacin gledanja na stvari
odvisen od tega, kdo sem jaz. Spoznanje torej ne more prestopiti
meje subjektivnega. Zavest cloveka, res cogitans, ni neko nevtralno
gledisce, clovek ne more izstopiti iz sebe, da bi lahko stvari uzrl v
objektivni luci. Ali stoji cloveku na poti do popolnega vedenja prav
lastna subjektivnost? Tretji¢ pa bi bilo mogoce doseci celovito
vedenje ob predpostavki, da obstaja bog ali nekaksen inteligentni
princip, ki je ustvaril in vodi ta svet. Gre za vprasanje, ali obstaja
poslednji vzrok vsega bivanja. Ob predpostavki, da je vir zivljenja
nekasno popolno bitje ali pa popolni princip, bi bilo naceloma
mogoce doseci lastno celovitost ali izpolnjenje v trenutku, ko bi prisli
do dolocene enosti s tak3nim bitjem ali principom — bodisi v tem
zivljenju bodisi po smrti prek nesmrtne duse. Plotin npr. in Se Stevilni
drugi mistiki pricujejo o moznosti takSnega ne le spoznanja, temvec
tudi izkustva. Vendar pa nam le razumevanje na to vprasanje
vsekakor ne more dati nedvomnega odgovora. Filozofsko se obstoja
boga ne da niti dokazati niti ovre¢i. Argumentov in protiargumentov
je na obeh straneh dovolj. Razumevanje nas torej lahko vodi po
neznanih poteh in sprasuje o neskon¢nih stvareh, vendar pa nam
odgovori, ki se opirajo le na razum, ne morejo potesiti nase lakote po
nedvomnem znanju.

MOZNOST KONCNE IZPOLNITVE: MIT ALI REALNOST?

Ce bi ¢lovek premagal ujetost v hermenevti¢ni krog, e bi
presegel razliko med objektom in subjektom, ¢e bi spoznal, “od kod
prihaja in kam gre”, ¢e bi premagal strah, trpljenje in smirt, tedaj bi
ideja in Zelja po lastni celovitosti postala verjetno realnost. Sele ko bi
clovek v vsej neizkrivljenosti zaznaval realnost, ko ne bi bilo v
napoto nobene osebnosti, ega ali jaza vec — torej subjektivnosti, ki bi
presojala stvari skozi steklo svojih “son¢nih oc¢al”, bi ¢clovek predrl
hermenevti¢no ujetost in razliko med objektom in subjektom. In ¢e
ni vec ega, jaza — kje je potem Se prostor za trpljenje, bolec¢ino in
smrt? Ali je potem le smirt tisto grenko zdravilo v ¢clovekovem
zivljenju, ki z izbrisom jaza omogoci ¢cloveku, da vstopi v iskano
celovitost? Vendar ali ni taks$no razmisljanje absurdno — saj ob smrti ni
vec nobenega jaza, ki bi to celovitost sploh Se dozivel. Ali pa
vendarle obstaja kaj takega kot “Cista zavest”, ki je onkraj smrti, skrita
v vsakem od nas, sega onkraj subjektivnosti in odseva “realnost”?
Vendar ali bi bil ¢lovek, ko bi dosegel stanje “Ciste zavesti”, sploh Se
clovek? Kaj bi bilo Se ¢cloveskega na njem? Svoje ogledalo bi ocistil
do konca: videl bi vse, izgubil pa sebe.

68 FILOZOFIJA NARAVE



Biti clovek — v sobivanju z naravo

Pa vendar, ali ne tezi ¢lovek tudi v vsakdanjem Zivljenju prav v
smeri takSnega samopreseganja in celo samopozabe? Trenutki v
zivljenju, ko smo najbolj “stopili iz sebe”, so bili za nas tudi najbolj
izpopolnjujoci. Ko smo ljubili, ali si nismo Zeleli, da bi postali eno z
objektom, ki smo ga ljubili? Ko smo bili popolnoma predani svojemu
delu in kreativnosti, ali ni nastopil tedaj trenutek tisine in polnosti, ko
smo sami postali to delo in smo skorajda pozabili nase? Ko ob veceru
zremo v nepopisne barve zahajajoCega sonca, ki se zrcalijo na
ozarjenih oblakih, koliko smo tedaj res Se “mi” —ali ne postanemo
sama ta ozarjena lepota, ki se le zrcali v nas? Smo mi, pa vendar
segamo onkraj sebe. In ¢e pomislimo celo na hedonisti¢ne trenutke
v svojem Zzivljenju: zadovoljstvo nam prinese tisti film, ki nam
popolnoma pritegne pozornost, tisti okus, v katerem se kar
“stopimo”, orgazem, v katerem eksplodira nas jaz v neskoncnosti.
Tudi ni nikakrsna skrivnost, ki velja v etiki, da ¢lovek dosega lastno
samouresnicenje toliko bolj, kolikor bolj se zavzema za druge, kolikor
bolj skrbi ne za svojlastni jaz, temvec za drugega, za tujo sreco.
Ljudje po malem torej Ze okusamo tisto blazenost, po kateri
hrepenimo, vendar so to praviloma le bezni trenutki izpolnjenosti v
nasih Zivljenjih, ki nam naredijo Zivljenje lepo in vredno truda. Ali je
mogoce te trenutke v svojem Zivljenju ¢im bolj podaljsati?

Pomoc pri odgovorih na ta vprasanja nam dajo lahko razli¢ni
svetovni nazori, ki na razli¢ne nacine odgovarjajo na vprasanje
moznosti clovekove izpolnitve in celovitosti. Kr§¢anstvo, budizem in
panteizem so npr. svetovni nazori, ki skusajo podati odgovore na to
vecno Clovekovo iskanje in so si v svojih odgovorih osupljivo razlicni,
kljub vsemu pa odkrivamo njihovo sorodnost v bistveni tocki, ki je
temeljni pogoj za doseganje celovitosti — kakr§nakoli naj ta ze bo —
namre¢ nenavezanost na lastni jaz, kar se doseze prek vztrajnega in
zahtevnega kultiviranja razumevanja in ¢utenja.

Budizem izhaja iz pojma praznine (sidnyatad?), ki je dojeta kot
maternica, ki rojeva vso realnost, kot cista zavest, ki je zasnova vseh
misli. Zato ni presenetljivo, ¢e budizem pravi, da so miselne kon-
strukcije izvor nasih iluzij in vodijo zato v trpljenje. Nobeno nase
staliS¢e ne more biti absolutno konsistentno in resni¢no, saj so vsa
staliSc¢a le produkt misli. Besede so prazni dogovori, konvencije,
znaki, ki delujejo le v doloc¢enem kontekstu. Ugasnitev misli je torej
klju¢, ki omogoca premagati tako ujetost v hermenevti¢ni krog kot
tudi razliko med subjektom in objektom. Pojem “osebnosti, jaza” je
tako le plod nerazumevanija in nevednosti. Sele v stanju nirvane,
brezpogojnem in absolutnem stanju, se nam vse razodene v svoji
taksSnosti (tathatd) in praznini (sidnyatd?). Zavest nirvane, razsvet-
ljenega cloveka, pa se v Zivljenju odraza v t.i. Stirih vzviSenih stanjih
oziroma vodijo ta stanja v nirvano. Gre za stanja: neomajne ljubezni,
ki izhaja iz spoznanja, da je vse eno (v svoji praznosti); neomajnega
socutja, ki se utelesi v idealu bodisatva (bodhisattva), ki je pri-
pravljen zrtvovati lastni vstop v nirvano, da bi pomagal drugim

FILOZOFIJA NARAVE

69



Vesna Klopgic

3 Ursi¢, Marko: “Deus sive
Natura”, zbornik Poligrafi,
Stevilka 9/10, letnik 3,
1998. Zalozba Nova
revija.

bitjem iz trpljenja; neskon¢ne mirnosti in ravnodusnosti, ki izhaja iz
nenavezanosti na lastni ego in omogoca izkoreninjenje vseh potreb
in odvisnosti; in dobrohotnega in socutnega veselja, ki izhaja iz
veselja zaradi srece drugih. Oboje, pravilno razumevanje in pravilno
cutenje — zdruZzena z intimno izkusnjo spoznanja izvora lastne
zavesti, ki se nam razkrije kot popolna tisina in praznin —namv
budizmu kaZze smernico, da dosezemo tisto, kar se zdi vsaj glede na
mnenje nasega zdravega razuma nemogoce: v samopozabi preseci
lastno omejenost in s tem pridobiti svojo celovitost.

Dolocene vzporednice z budizmom najdemo tudi pri svetovnem
nazoru, ki ga lahko glede na osnovne znacilnosti imenujemo
panteizem. Vanj Stejemo danes tako Stevilne posameznike s svojim
lastnim izdelanim nazorom (Plotin, Spinoza, Schelling ...) kot tudi
nekatere svetovne religiozne ali filozofske sisteme, kot so npr.
daoizem, stoicizem .... Skupne znacilnosti panteizma pa dolocajo:
monizem (nauk o Enem), imanentizem (Eno je imanentno naravi,
univerzumu) in bozanskost (imanentno Eno je bozansko)”.?

Tudi v panteizmu pogosto zasledimo poudarjanje pomena samo-
preseganja. Daoizem poudatja npr. pomen nedelovanja ali odsotnosti
delovanja, ki ne pomeni “nic¢ ne delati”, temvec delovati v sozvodju z
nepogojenim vedenjem. Taksno delovanje je brezjazno, spontano
(tzu-jan), kar pomeni, da ne sme biti posredovano s pravili in naceli.
Kljub nasi vzviSeni inteligenci ljudje nimamo dostopa do velike
harmonije bozanske Enosti. Na tej poti je pomembno stremljenje

po obvladovanju nasprotij, kar se lahko zgodi le ob odpovedi
diskurzivnemu misljenju. Le delovanje “nedelovanje” tako vodi do
srece in harmonije v Zivljenju, kajti clovek tedaj ne Zeli ve¢ definirati,
posedovati ali kontrolirati pogojev za sreco. Sreca ni nekaj, kar bi si
mogli v zivljenju priboriti, temvec nekaj, kar preprosto odkrijemo v
odsotnosti naprezanja v Zivljenju. Vendar pa izhajajo korenine
kultiviranja razumevanja kot tudi kultiviranja ¢utenja iz drugega vira
kot pri budizmu. Budizem trdi, da ne obstaja nikakrSno absolutno ali
bozansko Bitje, ki bi nam dolocalo smisel Zivljenja. Nasprotno pa
predpostavlja panteizem nekaksen zedinjujoc princip, ki povezuje
vse, kar je, v bozanski Enosti. Prav tako tudi predvideva nekaksno
bistvo ¢loveka, bozanski Jaz, ki je izvorni del tega zedinjujocega
principa. S tem pa nam panteizem odkriva moznost odgovora tudi na
zadnje klju¢no vprasanje ¢loveka: “Od kod prihajamo in kam
gremo?” Daoisti govorijo o Dau, Plotin o Enem, Schelling o Bogu ...
Panteisti so torej monisti, ki verjamejo, da obstaja le eno Bitje in da so
vse forme realnosti bodisi njeni modusi bodisi z njim identi¢ni.
Medtem ko vidijo nekateri ateisti¢ni eksistencialisti, ki izhajajo iz
golega dejstva eksistence, v Zivljenju skrajni nesmisel, ¢e budizem
prek pojma praznine seZe onkraj smisla kot tudi nesmisla v Zivljenju,
paima za panteiste zivljenje smisel v bozanski Enosti. Bozanska
Enost vsebuje tudi vrednostno komponento, ki odseva pravi¢nost,
lepoto, ljubezen, dobroto itd., kar vodi do pomembnih eti¢nih

70 FILOZOFIJA NARAVE



Biti clovek — v sobivanju z naravo

4 “ . .
posledic. Panteisti skusajo Ziveti v sozvocju s to boZansko Enostjo in _De doloca tisto, zaradi
cesar stvari so 1o, kar so.

nacinom vrednosti, ki je povezan z njo. To se npr. lepo vidi v Lahko bi rekli, da je to
daoizmu, kjer pomeni pravilno ravnati — ravnati v skladu z Daom, inherentna kvaliteta stvari.
Potjo, ki je zedinjujoc princip. Ziveti eti¢no Zivljenje in “dobro” ) N '

Zivljenje pomeni za panteista Ziveti v skladu s potjo, ki jo narekuje ;elizzkilg ZZLZ’;W;; 205
absolutna Realnost. Vendar pa se za navadnega smrtnika pri Slovenska matica,
panteizmu zgodba ne iztece v srecni konec. Ceprav bozanska Enost Ljubljana, 1992,
vsebuje doloc¢ene vrednostne lastnosti, to Se vedno ni neki osebni

princip, ki bi mu bilo mar za vsakega posameznika. Zavedanje

obstoja tega principa vsakemu le omogoci izbiro, ali bo ravnal v

skladu s principi te Enosti in odkrival svojo pravo naravo ali pa bo

deloval proti harmoniji Enosti — od tega je odvisna posameznikova

sreca ali trpljenje v Zivljenju. Zato bi lahko tudirekli, da je

panteisticna etika deloma aristoteljanska, saj verjame v idejo, da

obstaja nekaksen felosali cilj v Zivljenju, ki se nanasa na nalogo

vsakega posameznika, da izpolni svojo bistveno naravo, ¢e hoce biti

srecen. Sreca namrec ni nekaj, kar bilahko prenesli v drugo Zivljenje:

panteisti osebno nesmrtnost zanikajo, nismo “mi” tisti, ki prezivimo.

Nekaj verjetno prezivi, del nas, ki je esenca ve¢ne bozanske Enosti.

Izginejo pa spomin, misli, Custva ... vse, kar nas doloca kot “nas”. In,

kar je morda najbolj osupljivo, v tem ne vidijo celo ni¢esar strasnega.

Ko odkrijemo svoje bistvo, nas to pripelje hkrati ze onkraj sebe. To je

tudi nase odresenje na tem in onem svetu. Priloznost za odreSenje pa

je le ena —to Zivljenje. Popravnih izpitov ni. Vendar ¢eprav nimamo

te srece, da bi se dokopali do svojega bistva — ni¢ hudega. Ob smrti

bomo vsi Eno.

Kdor Dau sledi,

Znjim eno postane;

kdor Deju? sledi,

znjim eno postane.

Kdor je pa Dao in De izgubil,
ta je z izgubo eno postal.’

Obstaja Se tretja smernica iskanja smisla in izpolnjenosti v
zivljenju. To je smernica, ki je vsaj deklarativno najbolj zastopana v
zahodnem svetu — osebni monoteizem, krS¢anstvo. Tudi krS¢anstvo
ponuja klju¢ do vprasanja “Od kod prihajam in kam grem?”, vendar
pa drugace kot panteisti¢ni in e bolj kot budisti¢ni nazor. Bog me je
ustvaril, vendar pa se ob smrti ne vracam “v” Boga, temvec¢ —
krs¢anstvo odgovarja na to vprasanje topolosko —bodisi v pekel,
vice ali pa nebesa, ki so tri kvalitete bivanja po smirti: trpljenje,
ocisCevanje in blazenost. Kam bom po smirti prisel, je odvisno od
tega, kako eti¢no bom prezivel svoje zivljenje. Izjemno velik
poudarek daje kricanstvo pomenu razvijanja nesebic¢ne ljubezni do
socloveka in popolne predanosti Bogu. To je tisti klju¢ v kr§¢anstvu,

ki vodi ¢loveka v ocis¢enje vseh grehov in k BoZzji milosti. Dve

FILOZOFIJA NARAVE e



Vesna Klopcic¢

6 Sveto pismo Stare in

Nove zaveze: Mr, 12, 30.

Svetopisemska druzba
Slovenije, Ljubljana,
1997.

7 ibid. Mr, 12,31.

8 ibid. Jn 14,9-10.

najvedji zapovedi v krs¢anstvu sta: “Ljubi Gospoda, svojega Boga, iz
vsega srca, iz vse duse, z vsem misljenjem in z vso mogjo™ ter “Ljubi
svojega bliznjega kakor samega sebe™ . To je klju¢ni temelj za vso
etiko. Taksno darovanje in odpoved sebi zaradi Boga pa obrodi
velike sadove po smirti. Smrt za krS¢anstvo ne pomeni vec iznicenja
osebnosti, temvec prej potrditev osebnosti. Osebna nesmrtnost
pomeni, da bom po smrti Se vedno ohranil svoj zemeljski jaz, tak,
kakrsnega sem navajen in ga poznam. Prav osebnost ¢loveka je tisto,
kar je Bogu najbolj dragoceno. Bogu je mar prav za vsakega
posameznika v vsej njegovi edinstvenosti. Izrocilo nam govori celo o
vstajenju tako duha kot telesa — ker je le eden Stevilnih kr3¢anskih
misterijev. Kr§¢anstvo pravi, da bo ¢lovek po smirti Zel tisto, kar je
sejal v Zivljenju, zato je ¢lovek pred nalogo, da to Zivljenje prezivi
¢im bolj v skladu z vrednotami, ki nam jih narekujejo bozje zapovedi.
To nas bo vodilo k temu, da bomo postajali Bogu vedno bolj podobni,
Ceprav nikoli ne bomo mogli postati on. Le Kristusu je bilo dano,
daje lahko trdil: “Kdor je videl mene, je videl Oceta ... Jaz sem v
Ocetu in Oce je v meni,”™ vendar pa zavzema Kristus prav zaradi
tega izjemno mesto v krs¢anstvu — kot bozji Sin, ki mu nihce

ne more biti enak. Zaradi pomena izjemnosti vsakega individua

je pri krsc¢anstvu kultivacija razumevanja “osvobojena” odpovedi
lastnim miselnim konceptom in lastnemu jazu, ki je po budisticnem
izroc¢ilu vzrok iluzij o svetu.

KrS¢anstvo se s svojim naukom prav gotovo najbolj priblizuje
sanjam o nesmrtnosti vsakega ¢loveka. “Happy end” je ob
doloc¢enem trudu vsakega posameznika v Zivljenju zagotovljen.
Vendar pa je na drugi strani prav do tega Zivljenja krS¢anstvo
neobetavno. Za kristjane na tem svetu ne more biti ne odreSenja ne
kon¢ne izpolnitve lastne biti. Zivljenje na tem svetu je prej trpljenje
kot pa radost in Bog nam ni dal kljuca, kako se trpljenja resiti, temvec
le, kako trpljenje sprejeti in prenasati — s pricakovanjem skorajSnjega
placila v nebesih. Ce so nam Ze naklonjene Zivljenjske okoli¢ine in
materialna blaginja, je ¢clovek v primerjavi s popolnim Bogom velik
gresnik, kile ob kesanju rahlja jarem tega tezkega bremena. Razlika
med popolnim Bogom in nepopolnim ¢lovekom je prevelika, da bi
silahko ¢lovek oddahnil na svoji poti in se odpocil od grehov in
krivde. Tako je vse upanje uprto v prihodnost, v smrt in poslednjo
sodbo. Cim bolj se bomo osvobodili svojih grehov, tem vedje placilo
bomo uzivali v nebesih. Zato je to Zivljenje tudi vredno trpljenja.

Ce se ozremo nazaj, lahko re¢emo, da noben nazor ne izpolnjuje
naivnih svetnih Zelja ¢loveka, ki si Zeli tako sreco in izpolnitev na tem
svetu, kot tudi blazeno Zivljenje po smurti, ki bi se ga zavedal kot “on”.
Ateizem bi lahko morda pomenil prednost glede Zivljenja samega —
saj mu na poti ne stojijo nobene eti¢ne ovire, grehi in krivde, ki bi se
mu negativno obrestovale ob smrti. Vendar kljub temu ateisti niso
znani po tem, da bi v Zivljenju resni¢no uZzivali najvecjo sreco:
svoboda in uzitki nikakor niso tisto klju¢no zagotovilo za ¢lovekovo

72 FILOZOFIJA NARAVE



Biti clovek — v sobivanju z naravo

izpolnjenost. Krs¢anstvo obljublja blazenost po smrti, ¢e bomo to
zivljenje ziveli skladno z boZzjimi zapovedmi, vendar pa ne ponuja
¢loveku prave srece v tem Zivljenju, prepojenim z grehom in krivdo.
Zivljenje Se ni narejeno za blaZenost — to nam slikovito dokazujejo
usode sStevilnih krs¢anskih svetnikov. Vsa njihova sreca je bila ze
“onstran”, zato so svoje trpljenje in samozrtvovanje na svetu lahko
tudi prenasali. Panteizem nam po drugi strani kaZze pot do srece na
tem svetu, vendar pa vecini od nas ni vsec ideja, da osebne nesmrt-
nosti ni. Strasljiv pa se nam zdi tudi budizem, ki pravi, da je odreSenje
ni¢ vec in ni¢ manj kot v “utrnitvi” jaza in izkustvu praznine.

V ¢em je torej tezava? Po eni strani nih¢e ne mara trpljenja v
zivljenju in ¢e se odloc¢imo za “happy end”, ki ga po smrti ponuja
krs¢anstvo, se odloc¢imo tudi, da bomo nosili “kriz” v tem Zivljenju.
Po drugi strani pa nam npr. budizem in panteizem ponujata bol;
izkustvene metode za doseganje odredenja v Zivljenju, vendar pa je
odresenje vezano na tocko, ki se je vecina ljudi raje izogiba kot kuge
—ljudje namrec izjemno tezko sprejmemo idejo o izbrisanju svoje
lastne osebnosti, lastnega jaza. Tisti, ki so to izkusili, pravijo, daje v
tem resni¢na blazenost. Vendar, kako naj jim to verjamemo? Raje se
zadovoljujemo z “varnimi” in kontroliranimi “izbrisi” osebnosti, ki jih
ponuja bodisi spolnost bodisi druge drobne hedonisti¢ne radosti,
bodisi is¢emo uteho v sodobnem potrosnistvu, ki nam s svojo
produkcijo Zelja pricara obcutek, da sije na tem svetu vredno za kaj
prizadevati. BoljSe razli¢ice nekak3ne samopozabe nam ponujajo
npr. znanstveno udejstvovanje, ljubezen do drugega in estetski
uzitki. To nas napoljnjuje z zadostno mero smisla v Zivljenju, da se
nam ni treba odlocati za katerokoli od religij. Kajti klju¢no vprasanje
glede iskanja odresitve v zivljenju ni: “Ali odreSitev obstaja?”, temvec:
“Ali sijo sploh Zzelimo?”!!l Cena za to se zdi zelo visoka. Tako vecina
ljudi dela — zavestne ali nezavedne — kompromise med moznimi
reSitvami. Le redki so se pripravljeni spustiti v negotovo avanturo
raziskovanja zadnjih skrivnosti Zivljenja brezkompromisno, kjer je
morebitni rezultat teh prizadevanj, ki bi ga lahko imenovali
“odresenje”, popolnoma nepredstavljiv in meji na strasljivost.

BITI V SVETU - SOBIVANJE Z NARAVO

Vsako bivanje v svetu je hkrati tudi sobivanje. Ko se sprasujemo,
kako najbolje Ziveti to nase Zivljenje, se ob tem srecujemo tudi s
soc¢lovekom, bogom in naravo. Narava postaja danes ¢edalje po-
membnejSa tema na podrodju etike: prvi¢ v zgodovini se vodijo ostre
polemike o tem, ali ima tudi narava svoje pravice in inherentno
vrednost. To, da je tudi narava danes vstopila v “krog eti¢nih ob-
jektov”, je zahtevalo svoj razvoj in ¢as. Kako naj bi namrec zahodni
¢lovek eticno razmisljal o naravi, ¢e Se pred nekaj stoletji ni mogel
doumeti, da imajo svoje pravice in inherentno vrednost tudi suznji,

FILOZOFIJA NARAVE

/3



Vesna Klopcic¢

Zenske in ¢rnci! Vsekakor pa potrebujemo za premike nasega
misljenja nekoliko trdo Solo: glede narave je polemika doZzivela svoj
pravirazcvet Sele v okviru zelo prakti¢nega problema, ki grozi danes
nasemu celotnemu planetu — vstopili smo namrec v obdobje eko-
loske krize planeta, kar je ocitno plod neozaves¢enega odnosa
¢loveka do narave. Sele ko je ¢lovek postal sam dovolj ogrozen
zaradi posledic svojega ravnanja, mu je uspelo prisluhniti tudi tistim,
ki so opozarjali ne le na pravice ¢lovestva, temvec tudi na pravice
same narave. Zato je danes treba izkoristiti ta razprt prostor tudi za
zelo radikalno vpraSanje, kot je: Ali je narava cilj v sebi? In ¢e temu
pritrdimo — kaksne eti¢ne posledice iz tega sledijo?

Cloveka vodijo v delovanje zelo razli¢ni interesi. PreZivetje je
prva in nujna smiselna smernica v nasem Zzivljenju. In kolikor upo-
rabljamo druga bitja — tako rastline kot Zivali — za hrano, jih s tem
spremenimo v sredstva za zadovoljevanje te nase primarne potrebe.
Poleg prezivetja pa ima ¢lovek tudi velik interes, da si Zivljenje
naredi udobno in ga popestri z raznimi ugodji in uzitki. Medtem ko
prezivetje zahteva davek od narave prek “moram”, pa “veliki U”
(uzitek, udobje, ugodje) spremeni smer nase porabe v “morem”:
Clovek ne ¢rpa narave vec le toliko, kot mora, temvec unicuje, ¢rpa
in onesnazuje veliko ve¢, kot bi res potreboval. Ce je obravnavanje
narave kot sredstva za ¢lovekovo preZzivetje razumljivo in opra-
vicljivo, pa se pri Zelji za zadovoljevanjem “velikega U-ja” postavijo
ostra eti¢na vprasanja glede mere in upravicenosti takSnega pocetja.
Ta eti¢na vpraSanja danes spretno zakriva in odriva strategija
ekonomije in marketinga, ki se sodobnemu ¢loveku kaze kot
obetavni up osmislitve “velikega U-ja”. Pomeni namrec prefinjen
mehanizem, kako Zeljo po “velikem U-ju” na razne nacine afirmirati
in definirati, ter ponuja Stevilne izbire, kako to Zeljo zadovoljevati.
Clovek tako Zivi v stalnem manku, saj bi vedno lahko Zivel §e malo
bolje, kakor zivi: “veliki U” je namrec¢ nenasiten. Prav smernica
danasnje druzbe je tista, ki daje malo upanja, da bi vecje stevilo ljudi
zacelo razmisljati o tem, ali je narava tudi cilj v sebi. Edino u¢inkovito
sredstvo za omejitev teh pretiranih clovekovih potreb je danes, kot
dobro ve Hans Jonas, strah pred posledicami naSega ravnanja —
seveda ne v smislu skrbi za naravo, temvec skrbi za lastno blaginjo.
Ekoloske posledice iz¢rpanosti zemlje in onesnazenja so danes tisto
resno svarilo, ki prav od vsakogar zahteva razmisljanje o problemih
potrosniStva.

Kot antipol tej potrosniski oziroma, kot pravijo strokovnjaki,
razvojni usmeritvi, pa se v ¢edalje vedji meri uveljavlja tudi
ohranitvena smernica glede narave. Clovek lahko dojema naravo
ne le kot komercialno vrednost, temvec tudi zaradi njene lepote,
zgodovinskega, kulturnega in znanstvenega pomena. Tako narave
ne dojemamo vec zgolj kot “vrednosti”, temvec tudi kot “vrednoto”.
To je danes ¢edalje bolj popularno podrocdje, ki se zrcali v turizmu in
nastanku podrocij, kot je npr. varstvo narave in naravne dediscine. Pri

74 FILOZOFIJA NARAVE



Biti clovek — v sobivanju z naravo

tem je danes vedno bolj v modi “deviska” narava (ki jo hoce obiskati
vedno vec ljudi, s ¢imer zal izgublja na svoji deviskosti), tradicionalno
ohranjena naravna in kulturna krajina, habitati z veliko pestrostjo,
redke Zivalske in rastlinske vrste ... Ta vidik ni usmerjen vec¢ na
izrabljanje narave in razne ekonomske koristi, temvec predvsem v
varovanje, negovanje in ohranjanje in skusa med obojim zagotoviti
bolj ali manj uspesno ravnotezje. Ob tem postane narava sredstvo

za zadovoljevanje bolj subtilnih ali — ¢e sledimo hierarhiji potreb,

ki jo je utemeljil Maslowljev — visjih potreb, pri ¢emer se kot stranski
produkt teh interesov kaZze kot pozitiven za naravo.

Obstaja pa Se tretji vidik dojemanja narave, ki skusa seci
dobesedno onkraj cloveka in se s tem odreci antropocentri¢ni
usmerjenosti: to je dojemanje narave kot “dobrega na sebi”. Ta vidik
lahko pojasnimo prek pojma inherentne vrednosti narave, ki so jo
nekateri globoki ekologi (Taylor, Devall, Sessions ...) pojasnili kot
vrednost, ki je neodvisna od zavedanja, interesa ali ob¢udovanja
zavestnega bitja, t.j. ni odvisna od nekoga, ki poseduje zavest,
temvec je objektivno tam. 1z tega izhaja tudi eti¢na posledica, da
narava ni vec le sredstvo za doseganje ciljev, temvec je cilj v sebi.
Taksno biocentri¢no staliS¢e zagovarja v sodobni okoljski etiki smer,
ki se ji pravi globoka ekologija (Deep Ecology). Lahko da so za
varstvo narave zadostni tudi antropocentri¢ni razlogi, vendar pa terja
pravo spostovanje in intimen odnos do narave od ¢loveka Se vec.

Razlogi, ki vodijo v spoznanje, da ima tudi narava inherentno
vrednost, so lahko razli¢ni: prvi razlog je ekoloski in izhaja iz dejstva,
da se je v tem stoletju konc¢no izkazalo, da narava ni ustvarjena le za
potrebe in interese ¢loveka, sicer ne bi prislo do taksne ekoloske
krize. Clovek se mora dojeti ne v luci, da je nekaksno “sredisce”
Zemlje, kot so nekoc menili, da je Zemlja sredisce vesolja, temvec se
mora zavedati, da je le sestavni del potekajocega stvarstva. Ce
stopimo Se korak naprej, pridemo do Lovelockove hipoteze o Gayi,
ki opredeljuje Zemljo kot nekaksen samoregulativen sistem, kjer
smiselno potekajo vse interakcije med Zivim in nezivim. Zemlja je
torej ziv organizem, kjer je clovek le eden njenih Stevilnih sestavnih
delov. In ¢e hoce clovek preziveti, se mora podrediti neunicljivim
zakonom narave oziroma Ce izhajamo iz Gaje, se mora podrediti
zahtevam celotnega organizma, sicer bo celoten organizem postal
nekaksna rakasta tvorba, ki bo svojo motnjo bodisi izpljunil iz sebe
bodisi bo sam propadel. Drugi razlog je lahko globoko zakoreninjen
v panteisticnem dojemanju sveta. Lovelock Gaje Se ni dojemal kot
boZzansko, pac pa bi jo tako dojemali panteisti, saj je vse, kar je, del
vseobsegajoce bozanske Enosti. Numinozno obcutje je tisto, ki
panteistom narekuje etiko. In ¢e se svet dojema kot prostor svetega,
ker izhaja iz bozanske Enosti, potem je bozanska Enost tista, ki je
nosilec vrednosti, ne clovek. Clovek je le del te vseobsegajoce
celote, ki vkljucuje tudi naravo. Nadaljnji razlog lahko poraja
ontolosko razmisljanje, ki temelji na cudenju: “... zakaj je sploh

FILOZOFIJA NARAVE /5



Vesna Klopcic¢

9 Heidegger, Martin:
Izbrane razprave, Kaj je
metafizika? Cankarjeva
Zalozba, Ljubljana, 1967,
str.135.

bivajoce in ne rajsi Nic?”, se je spradeval Heidegger. Ceprav ne
vemo, zakaj bivajoce je, pa kljub temu ¢utimo, da je smiselno, da
“nekaj je in ni raje ni¢” —sicer bi vse bilo pa¢ “Ni¢”. In prav ta “nekaj
je” doloca vrednost bivanja. To, da bivajoce je, je dobro. O tem nam
razlo¢no govori nasa intuicija. Zato pusti bivajoce biti! Tudi estetsko
obcutje narave je lahko razlog, da ji pripiSem inherentno vrednost.
Ceprav je estetsko doZivljanje narave mnogokrat posredovano z
razli¢nimi druzbenimi merili (npr. cenjenje tistega, kar je redko,
izijemno po obliki, “devisko” itd.), pa lahko ¢loveka vodi tudi do
dojemanja velicine celote, kjer se nam narava razkrije kot popolna
harmonija. Naravi v takSnem trenutku dojemanja ni mogoce nicesar
odvzeti in nicesar dodati. Je vzviSena popolnost v sebi. Obstaja pa Se
zadnji razlog, morda najpomembnejsi za veliko ljudi: gre za spo-
sobnost ¢loveka, da dojema naravo prek socutja. V socutju mi je mar
za nekoga, ne da bi bili v ozadju kakrsnikoli interesi. Socutje nam
razkriva afirmacijo Zivljenja — sreci in zadovoljstvu damo prednost
pred trpljenjem, Zivljenju prednost pred smrtjo. Sposobnost socu-
tenja drugega nam da priloznost, da se priblizamo njegovi biti, ki se
nam razkrije kot vredna Zivljenja in zadovoljstva. Ta vidik nas
zavezuje k altruistic¢ni etiki in vodi v obcutje enosti z vsem bivajocim.
To je vidik, kjer se ¢clovek ne odpoveduje svoji cloveskosti, pa jo
vendarle presega. Socutje vedno teZi k samopreseganju. To pa je
mogoce le na podlagi podobnosti med Zivimi bitji. Ce bi bila narava
tako zelo drugacna od mene, ne bi mogel razviti do nje odnosa
socutja. Del nas je tudi narava sama, s katero delimo socutje ob
trpljenju in umiranju.

Vendar se s priznanjem inherentne vrednosti narave tezave ne
koncajo, temvec Sele za¢nejo. Pojem inherentne kvalitete nas vodi
do zahtevne eti¢ne problematike, ki odpira obzorje zelo tezkih
vpraganj? Ce se strinjamo s tem, da je vsako Zivo bitje cilj v sebi in
dobro na sebi— kako potem to vpliva na ¢lovekov odnos do Zivali in
rastlin? Ali je Zivljenje ¢loveka vredno toliko kot Zivljenje drugih Zivih
bitij, ¢e ne celo nezive narave? Ali je potem Zivljenje npr. tigra, ki
napade otroka, vredno toliko kot Zivljenje cloveka, ali zato trpeti
pike komarjev ali stenic, le da jih ne bomo ubili, ker so vredni toliko
kot mi, ali je, ¢e gremo Se na skrajnejsi primer, Zivljenje virusa AIDS
enako dragoceno kot nase Zivljenje? In ¢eprav temu tudi pritrdimo —
kako potem sploh Ziveti? Ce Zivali Ze ne ubijem zavestno, koliko jih
pohodim Ze, ko grem na sprehod, ko se vozim z avtom itd. Clovek
se sooca z dvema odgovoroma: da ima vsa narava enako inherentno
vrednost kot ¢lovek, kar zagovarjajo predvsem globoki ekologi, ki
uvajajo pojem bioloskega egalitarizma, ali pa da je inherentna
vrednost porazdeljena med bivajo¢im hierarhi¢no, kar bi vodilo do
sklepa, da ima ¢lovek vecjo inherentno vrednost kot druga Ziva bitja.
Oglejmo si prakti¢ne posledice tako prvega kot drugega stalisca.

Ce bi hoteli dosledno upostevati nacelo egalitarizma, bi morali
korenito spremeniti svoje Zivljenje — tako v prakti¢cnem kot tudi

/76 FILOZOFIJA NARAVE



Biti ¢clovek — v sobivanju z naravo

duhovnem pogledu. Pot nam kaze lahko npr. religiozna veja, ki se
imenuje dzainizem, ki temelji na prakticiranju popolnega nenasilja.
Popolno socutje do vsega bivajocega jih vodi po poti izjemne
koncentracije, ki je usmerjena na teznjo, da ne bi prizadeli nobenega
zivega bitja. DZainisti¢ni modreci so goli in skrbno preverjajo vsako
mesto, kamor stopijo ali sedejo, da ne bi poskodovali nobene Zivali.
Tak3Sen nacin zivljenja zahteva izjemno veliko ¢asa in pozornosti,

da se izognemo vsakemu morebitnemu nasilju nad Zivimi bitji.
Hrana, ki je ne ubijemo, je lahko sestavljena le iz sadja. Sporna so
lahko tudi semena, ki so nosilec Zivljenja. Ziveti na skrajno nenasilen
nacin bi bilo morda Se mogoce, vendar pa bi zahtevalo od ¢loveka
skrajni zivljenjski napor. Ali Zivijo tudi globoki ekologi na takSen
nacin? Dosledni egalitarizem bi moral spremeniti tudi odnos do smurti.
Ce je vsako Zivljenje enako dragoceno, potem je pravzaprav vseeno,
kdo umre. Vseeno je, ali umre moj otrok ali pa tiger, ki ga hoce
pozreti. Nekdo pa¢ mora. Ko bo prisel taksen trenutek v Zivljenju,
bom prostovoljno sprejel smrt, ¢e bo Ze prisla. Ali pa celo, ¢e gremo
korak dlje: ¢e npr. vidimo, da bo nekdo povozil zabo, lahko
zrtvujemo sebe, da bi resili zabo. Vendar pa bi bilo tak3no stalis¢e
zopet sporno, saj bi gresili prav proti sami egalitarnosti: ¢e bi zrtvovali
sebe namesto zabe, bi se mi zdela zaba v tem primeru vredna ve¢
kotjaz.

Problem egalitarizma je v sami logiki Zivljenja: ni mu naklonjena.
Resnica zivljenja je neizprosna: Zivljenje ni ustvarjeno za resni¢no
enakost. Tisto resnico, ki jo je clovek najbolj vzviseno afirmiral s
svojim pojmom inherentne vrednosti: da je dobro, da Zivljenje je, in
da je vsako zivljenje cilj v sebi, dobro na sebi, potrjuje in hkrati vodi
v protislovije prav Zelja vsakega Zivljenja, da Zivi. Ziveti je dobro, je
vredno in vsi smo si enaki tudi v tem, da hoCemo Ziveti —ta enakost
pa je stragna enakost. Clovek je edino bitje na tem planetu, ki mora
to spoznanje tudi nositi s seboj. In ¢e bi po eni strani bodisi zaradi
socutja bodisi zaradi obcutka svetosti Zivljenja ali Se Cesa zeleli
bivajo¢emu pomagati ziveti ali pa ga pustiti Ziveti, pa naredijo
zahteve nasega bivanja to Zeljo za nedosledno. Prav socutje do
narave nas vodi do bistvene informacije o njej: da si vse Zivljenje zeli
ziveti in da mu smrt in minevanje (bolezen itd.) povzrocajo trpljenje.
Zato se lahko v tej perspektivi pokaze ¢lovek kot nekaksen pozresni
parazit na Zemlji, ki unicuje, uporablja in spreminja vso naravo in
bitja v njej. Ce izhajamo iz nekaksne prvobitne deviskosti narave, je
krivda ¢loveka neizbrisna. Ne le da si ¢lovek jemlje potrebni deleZ za
prezivetje, kot si ga jemljejo druga ziva bitja, jemlje si namrec veliko
ved, kot res potrebuje. Sele ¢e bi se izpolnila iluzija raja, kjer naj bi
vsi ziveli kot mladi in nesmrtni, nihc¢e ne bi nikogar jedel in vsi bi bili
srecni ..., bi bil lahko ideal egalitarnosti dosezen. Realnost ima Zal
drugacno podobo. Stalisc¢e egalitarizma nas prav gotovo prisili k ¢im
vedjemu priblizevanju temu neuresnicljivemu idealu, vendar pa
prav zaradi neuresnicljivosti pusca v zivljenju zelo grenak priokus.

FILOZOFIJA NARAVE

/77



Vesna Klopcic

10 Klasiki daoizma: Dao
de Jing (56) (prevedia
Maja Milcinski): Slovenska
matica, Ljubljana, 1992,
str. 135.

In vpraanje je, ali je smiselno govoriti o teoriji, ki je v praksi ne
moremo udejaniti.

Veliko prijaznejse je seveda razmisljati o tem, da ima ¢lovek vecjo
inherentno vrednost kot druga Ziva bitja, ki je podeljena Zivljenju
glede na stopnjo zavesti. Taksno staliS¢e je za Zivljenje vzdrzno in
nas spodbuja k odgovornemu ravnanju do drugih Zivih bitij, hkrati pa
nam ne nalaga bremena vec¢ne krivde. Obcutek, da ima ¢lovek vecjo
inherentno vrednost kot druga Ziva bitja, nam daje pravico, da dobro
zivimo, vendar pa nam hkrati ne daje pravice, da drugo Zivljenje
zlorabljamo. Taksno stalisce se ujema z logiko nasega Zivljenja:
upraviceno je posekati drevo, da bi si npr. naredili hiSo (to danes sicer
delajo za nas drugi), vendar pa bi dojemali kot neeti¢no ravnanje,
¢e bi nekdo sekal drevesa le za lastno zabavo. Taksno stali¢e ima
lahko sicer zelo gibljive meje — od zelo asketskega Zivljenja do bolj
udobnega. Klju¢ni pojem ob tem je pojem “podobnosti” — bitja, s
katerimi smo si bolj podobni, s katerimi lahko na globljih ravneh
socustvujemo, dojemamo kot bitja z vecjo inherentno vrednostjo za
nas kot druga. Z zavestjo srnjaka, ki je trpel na cesti, sem lahko veliko
bolj socutila kot z zavestjo, ki jo dojemam na primer pri mravlji.
Morda mi res ne bo popolnoma vseeno, ¢e mravljo pohodim,
vsekakor pa ob tem ne bom dozivela Custvenega Soka. Taksno
staliS¢e pusca tudi moznost, da se odloc¢im npr. za vegetarijansko
prehrano, ne da bi ob tem imela slabo vest — zavedanje rastlin mi je
toliko tuje, da z njimi ne morem vzpostaviti pravega socutja. Se
vedno pa ¢utim do rastlin spostovanje —ne le zato, ker so lepe,
temvec tudi zato, ker cutim samo njihovo Zivljenje kot vrednoto.
Kljub temu se mi morda zdi upraviceno, da pred Zivljenjem rastline
dam prednost tudi svojim razli¢nim, ne le prezivetvenim, temvec
tudi npr. estetskim interesom, ki rastlino spremenijo sredstvo:
odtrgam jo, da jo postavim v vazo itd. Mejo si mora vsakdo tu
postaviti sam, prav pa je, da se o njej vedno znova sprasujemo.

NARAVA IN CLOVEKOVO ODRESENJE

Ob koncu se nam zastavlja tudi vpraSanje povezave med
clovekovim iskanjem celovitosti in izpolnjenosti oz. “odreSenja” in
njegovim odnosom do narave: Ali je mogoce doZiveti svojo
izpolnitev na tem svetu, ne da bi pred njim “zatisnili ¢ute in duri
zapahnili ...”"° —ali je torej odreSenje samozadostno ali pa nanj vpliva
tudi nad odnos do narave? In ¢e je pri odreSenju pomemben tudi nas
odnos do narave —kaksno vlogo igra pri tem priznavanje, da ima
narava intrinsi¢no vrednost?

Budisti¢na temeljna resnica o svetu je, da je Zivljenje trpljenje,
kar vkljucuje vsa ziva bitja. Trpljenje dozivljamo, ker je vse rezultat
okolis¢in in vzrokov, ki se venomer spreminjajo. Pantha rhei, bi
rekel Heraklit. Kot se spreminjajo okolis¢ine, je tudi clovekova

/8 FILOZOFIJA NARAVE



Biti clovek — v sobivanju z naravo

1 o
eksistenca zajeta v to strujanje in minevanje. Bitja Zelijo naijti v tem V' Slovarju tujk Francela
Verbinca beremo: statist

minevanju nekak3no konstanto. Mislijo, da bi mogla biti tak3na (iz lat. stare stati) kdor
stalnica del eksistence. Poskusajo najti sebe, svoj Jaz tam, kjer ga ni, igra (na odru, filmi)
in's tem upajo, da se bodo lahko izognili trpljenju — delo pa je nepomembne, najveckrat
Sizifovo. Zelja po Zivljenju vodi bitja v proces tevilnih ponovnih neme vloge ..
rojstev, vendar pa svojega izpolnjenja nikoli ne doseZejo. Tako teZzi 12 Speto pismo: 1Mz
budist po preseganju samsare (samsdra), nenchnega toka bivanja, ki~ (7,28). Svetopisemska
tece iz Zivljenja v Zivljenje, kar doseZe v brezjaznem stanju nirvane, druzba Slovenije,
ki pomeni “ugasnitev, utrnitev” vseh Zelja in s tem tudi bivanja v Ljubljana, 1997.
samsari.
Ko budist “utrne” svoj jaz, vstopi tudi v notranji proces postajanja,
ki odseva pojavni svet. Svet vidi v njegovi takSnosti in nepopa-
Cenosti, hkrati pa se ostreje zaveda trpljenja, povezanega s svetom.
Tako se v budistovem prizadevanju na poti odresenja skriva dvo-
rezen mec: ko se resi svojega lastnega jaza, “dobi na pleca” ves svet.
Dokler bo obstajal ta svet z vsem svojim nenehnim postajanjem, do
tedaj bo na svetu trpljenje. Budistova precis¢ena zavest sprejema to
trpljenje sveta v neskoncnem socutju, zaradi katerega je pripravljen
vstop v blazeno stanje nirvane preloziti, da bi drugim bitjem pomagal
iz tega trpljenja. Taksna vzviSena bitja imenujejo budisti bodisatve
(bodhisattva). Le clovek je tista oblika bivajocega, ki je sposobna
preseci dejstvo trpljenja in smirti, ki ga prinasa nasa eksistenca v
svetu — prav z odpovedjo navezanosti na Zivljenje oz. z odpovedjo
zelji po samem Zivljenju. Dokler se bitja ne reinkarnirajo v clovesko
obliko, do tedaj ne morejo doseci svojega odresenja. In e celo
vecina ljudi ni sposobna priti do potrebnega uvida v zivljenju, da bi si
zazeleli stopiti na pot odreSenja in s tem tudi spremeniti svoj odnos
do zivljenja in smirti, kaj Sele Zivali in preostala narava! Volja narave do
zivljenja je neizmerna — ali bo narava zato vedno trpela zaradi smrti in
vsega minevanja? Dokler bo torej obstajala narava z vsemi svojimi
oblikami Zivljenja, svet ne bo odresen. Ali bodisatva torej ne more biti
odreden, dokler bo obstajala narava?
S tak$nimi problemi se gotovo ne srecuje krs¢anstvo. Narava igra
pri kr¢anstvu zelo drobno vlogo, lahko bi rekli, da vlogo statista:"!
narava je tu, nemo prisotna, pa vendar le zato, da postanejo bolje
vidni glavni igralci— ljudje. Vsa pozornost, vse pricakovanje in vsa
etika so usmerjeni izklju¢no na ¢loveka — v Svetem pismu je naravi
posvecenih le nekaj stavkov. Ta manko nam vsekakor ne daje
obcutka, da je tema odnosa ¢loveka do narave v krS¢anstvu ovita Se
v skrivnost, temvec je to le jasno sporocilo: druga ziva bitja prav-
zaprav niso resni¢no pomembna v drami stvarjenja in odreSenja.
“Bodita rodovitna in mnozZita se, napolnita Zemljo in si jo pod-
vrzita; gospodujta ribam v morju in pticam na nebu ter vsem Zzivalim,
ki se gibljejo po Zemlji!”*?, beremo v prvi Mojzesovi knjigi. In v tem
duhu beremo nekoliko naprej: “Vse Zzivali zemlje in vse ptice neba
naj se vas bojijo in trepetajo pred vami. Tudi vse, kar se giblje po
Zemlji, in vse ribe morja, vse to bodi v vasi oblasti. Vse, kar se giblje

FILOZOFIJA NARAVE 79



Vesna Klopcic¢

13 jbid, 1Mz (9, 2-3).

4 jbid, 1Mz (1,29).

5 ibid, 1Mz (2, 15).

in zivi, naj vam bo za ziveZz, tudi vse zelene rastline vam dajem.”"
Narava je ¢loveku dana le kot sredstvo za Zivljenje na tem svetu —
vrednostni prepad med naravo in ¢lovekom je neznanski. Zato tudi
ni presenetljivo, da je ena glavnih kritik okoljskih etikov prav kr3c¢an-
stvo, ki naj bi s svojim odnosom do narave bistveno pripomoglo k
oblikovanju zahodnega brezobzirno izkoris¢evalskega ravnanja do
narave, katerega rezultat je tudi ekoloska kriza. Vendar pa najdemo v
Svetem pismu dva stavka, ki sta klju¢ni resilni bilki za vse naravi
naklonjene kristjane in sta lahko hkrati tudi obramba na ostro kritiko
okoljskih etikov: “Glejta, dajem vama vse zelenje s semenom, ki
raste po vsej Zemlji, in vse sadno drevije, katerega sadje nosi seme.
Naj vama bo v hrano”," piSe na zacetku Svetega pisma. Prav tako
najdemo nekoliko naprej tudi mesto, ki govori o tem, da je Bog
postavil cloveka v rajski vrt tudi zato, “da bi ga obdeloval in varo-
val”."® Prvi stavek bi bil lahko podlaga za zagovarjanje teze, da Bog
ne zeli, da ¢lovek ubija Zivali — iz ¢esar bi lahko izpeljali etiko nena-
silja do drugih Zzivih bitij. Po drugi strani pa naj bi ¢clovek svoj “vrt” ne
le izrabljal, temvec tudi negoval in ga vzel v varstvo, zascito, skrb.
Dejstvo ostaja, da lahko krs¢anski odnos do narave interpretiramo
tako v izkoriS¢evalski kot v naravovarstveni smeri. Kristus nam glede
narave ni zapustil nobenih “Bozjih zapovedi”, ki bi nas nedvoumno
vodile po doloceni eti¢ni poti. Zal pa se zdita zadnja dva spodbudna
stavka iz Svetega pisma bolj izjema kot pravilo: Ali ni tudi sam Kristus
jedel vsaj rib, Ceprav je Kristus prispeval izjemen deleZ v prid
izkoreninjanju krvavih klavnih daritev v ¢ast Bogu Izraelcev. In—ali
ni bil ¢lovek iz rajskega vrta, za katerega naj bi skrbel, izgnan? Ali je ta
novi “vrt”, ki ni rajski, $e vedno vreden varovanja in negovanja? Ali ni
to tisti svet, od katerega se je Bog obrnil? Svet ni prostor za odreSen-
je, je le prostor za trpljenje. Bistvo krs¢anskega nauka je prav v tem,
da nam kaze pot, kako doseci odreSenje po smrti — ali je mogoce, da
je pritem narava izobcena in zavrZena od Boga? Ali je narava le
svetna, brez duse, brez posmrtnega Zivljenja in zato “pogubljena”?
Zelo elegantno potujejo prek Zivljenja panteisti. Njihov stoi¢ni
odnos do Zivljenja jih brani pred velikimi nihanji Custev ob nav-
zocnosti trpljenja v Zivljenju. Naloga panteista je, da odkrije svojo
pravo naravo in sreca izhaja iz nacina Zivljenja, ki bi ga vsi Zzeleli
ziveti, ¢e bi razumeli svojo pravo naravo kot ¢loveska bitja. In sreca
je tudi nekaj, kar si lahko priborimo le v tem Zivljenju. S tem je
panteizem nazor, ki je naravnan v tosvetnost, v “tukaj in zdaj” in ki
gradi na pozitivni vrednosti zivljenja. Vsakemu ¢loveku je dan tudi
njegov posebni, lastni potencial in odreSenje ter sreca je v tem, da
razvijamo lastne zmoznosti in postanemo to, kar smo. Konec koncev
pa smo vsi le del ve¢ne vseobsegajoce bozanske Enosti. [zjemna
vloga ¢loveka v tej Enosti je v tem, da je edinemu med vsemi
oblikami, ki izhajajo iz Enosti, dana zmoZznost, da se bozanske
Enosti zaveda in odkrije svoje naravne mesto v njej, kar ga v Zivljenju
obdari s sreco in spokojnostjo — kar pa vsekakor ni majhno “placilo”.

80 FILOZOFIJA NARAVE



Biti ¢clovek — v sobivanju z naravo

16 prim. pesem v

V Zzivljenju je to spoznanje vir srece, miru in spokojnosti, ob zatonu o
seminarju na str. 7.

Zivljenja pa nam omogoca, da smrti ne obzalujemo.

Prav to spoznanje, da smo vsi del bozanske Enosti, pa doloca tudi
odnos panteistov do drugih Zivih bitij. Merilo vrednosti tako ni vec
clovek, temvec bozanska Enost, s ¢imer je zadan klju¢ni udarec
¢lovekovi superiornosti. Vsa ziva bitja so izraz te Enosti in vsa so,
gledano v tej perspektivi, enakovredna, ¢eprav so drugacna. Vendar
prav zato, ker spostujemo in ljubimo bozansko Enost, spodtujemo in
ljubimo tudi vse njene izraze. Tako kot clovek imajo tudi vsa druga
bitja svojo lastno notranjo vrednost (Ze), ki jo na svoj nacin izpol-
njujejo. Neumestno je govoriti o vedji ali manjsi inherentni vrednosti
—smo le drugacni in vsak po svoje izpolnjuje lastno Zivljenjsko pot.
Trpljenje in smrt sta del procesa, ki izhaja iz bozanske Enosti — zakaj
bi bilo bozansko le tisto, kar nas radosti in je v o¢eh ¢loveka lepo in
prijetno. Bitja umirajo, boZanska Enost pa ostaja. Smrt je povratek k
izvoru, minevanje in trpljenje pa sta del procesa smrti. Tako dobita
trpljenje in smrt tudi svojo svetlo podobo v drami Zivljenja. Ko
¢lovek spozna svoj te, med smrtjo in Zivljenjem ni velike razlike:
¢lovek mora le voljno sprejeti to, kar mu podarja bozanska Enost.
Narava pa, z vsemi bitji v njej, se o svojem fe-ju ne more in se ji
niti ni treba sprasevati: je poosebljen e, bilahko rekli. V najslabsem
primeru, pa bo Eno postala “z izgubo”.'®

Trije svetovni nazori nam ponujajo tri razlicne mogoce resitve na
vprasanje, v kak3ni povezavi sta clovekovo odreSenje in nas odnos
do narave. V kratkem povzetku bi lahko rekli, da lahko izbiramo med
zavezanostjo socutju, ki nase odresenje e Ze ne onemogoci, pa vsaj
odlozi; med tem, da narave ne dojemamo kot pomemben element
pri doseganju svojega odresenja; in med tem, da je nase odreSenje
prav v prepoznanju enotnega principa, ki vodi tako naravo kot tudi
ljudi priiskanju in izpolnjevanju svojih Zivljenjskih poti. Odlocitev,
katera pot je “prava” ali katera pot je “najboljsa”, je prepuscena
vsakemu posamezniku. In te tri alternative so lahko za vsakogar
izmed nas izziv ali pa tudi pomoc¢ — da odkrijemo svojo, drugac¢no pot
priiskanju odreSenja, ¢e si ga seveda Zelimo, in tudi iskanju svojega
odnosa do narave.

POST SCRIPTUM

“Tukajle, na tem hribu, ob koncu dneva, bos torej plesal svoji smirti.
Inv poslednjem plesu bos pripovedoval o boju, o bitkah, ki si jih dobil,
pa otistih, ki si jih izgubil; pripovedoval bos, kako zbegan si bil in hkrati
vesel, ko si srecal svojo moc; pripovedoval bos o skrivnostih in ¢ude-
sih, ki si sijih nabral. In tvoja smrt bo sedela tukajle in te gledala.

In zahajajoce sonce bo sijalo nate, ne da bi te Zgalo, tako kot je
sijalo danes. Veter bo mehak in blag in vrh tvojega hriba bo drhtel. Ko
bos odplesal zadnji korak, bos pogledal v sonce, zakaj nikdar ve¢ ga

FILOZOFIJA NARAVE 81



Vesna Klopgic

17 Carlos Castaneda:
Potovanje v Ixtlan. Gnosis
&Quatro, Ljubljana, 1995,
str. 147.

poslej ne bos videl, ne buden ne sanjajoc, in tedaj bo tvoja smrt
pokazala na jug: na prostranstvo.”"’

Zivljenje in smrt. Lepota, skrivnost, pri¢akovanje in bolec¢ina.
Kako ju ziveti, kako ju razumeti? Ni lepote enega brez prisotnosti
drugega, tako blizu pa vendarle tako dalec.

KakSen paradoks se mi zdi Zivljenje! Po eni strani ¢rpam ljubezen
do zivljenja in sveta prav iz narocja smrti. Ko se vsak dan vedno
znova zavedam beznosti pogleda, ki ga lovim v ta svet, mi le-to
vstaja pred o¢mi kot izjemno drago in dragoceno. Ko zvecer kot
tocka zavesti in ljubezni zrem v spokojno obli¢je mojega sina, naredi
smrt, ki mi mnogokrat Sepeta v uho, ta trenutek tako poln lepote in
hkrati zalosti, da vse Zivljenje okoli mene zari v nepopisnih barvah.
Kako bom lahko kdaj ne obzalovala tistega trenutka, ko bom Se
zadnjic zrla v to zlato sonce, v to zeleno naravo, v to oblicje ljubljenih
bitij? In kako bi lahko tako ljubila, ¢e ne bi bilo zraven Sepeta smrti?

Po drugi strani se zavedam “sebe”; ki Zivim in obcutim to
zivljenje, vendar kaksna skrivnost se odpira pred mano, ko ¢utim, da
hrepenim po samopozabi. Umreti Ze v tem Zivljenju. S cudenjem
cloveka navdaja prav to, da pomeni tak$no spoznanje in izkustvo za
cloveka najvisjo sreco in blazenost — nekaj, ¢esar si sodobni ¢lovek, ki
je navezan na svojo identiteto, ki jo pogojujejo spomin in misli, sploh
ne more predstavljati. Clovek najde smisel svojega Zivljenja tem bolj,
kolikor sebe izgublja. Ali je jaz res zgolj iluzija? Ali pa se bo moje
izpolnjenje dovrsilo, ko se bom kot kapljica zdruZzila z neskon¢nim
morjem—Z Enim ali z Brahmanom ali z Bogom ...?

In na koncu se odpre pred mano Se zadnji in morda najveciji
paradoks Zivljenja, ki je vezan na skrivnost trpljenja: povezava med
potjo odresenja in socutjem. Ceprav rece ¢lovek odreseniju svoj “da”
in se v blazenosti umika iz trpljenja, ima toliko vec socutja do drugih
zivih bitij. Clovek tedaj postaja zrcalo sveta, ki odseva tudi trpljenje.
Trpljenja pa je na svetu, kot vemo — nemalo. Ne vem, zakaj trpljenje,
vendar pa vsekakor vem, da zelo boli. Sama ga ne morem sprejemati
niti stoi¢no niti ga ne morem zadosti racionalizirati, da bi mi misli o
vseh mogocih opravicilih za vzroke trpljenja ublazile doZivljanje
trpljenja v vsej polnosti in bolecini. Zato zase vem: dokler bo na tem
skrivnostnem, ¢udovitem in hkrati Zalostnem in otoZnem svetu
trpljenje, do tedaj moja dusa ne bo odreSena. Dokler bo na cesti v
bolecini lezal srnjak, do tedaj ne bom mogla spokojno poloziti svoje
glave na pernico smrti.

LITERATURA:

BELL, MICHAEL MAYERFELD (1998): An Invitation to Environmental Sociology.
Pine Forge Press, Thousand Oaks, London, New Delhi.

CALLICOTT, BAIRD J., AMES, ROGER T. (ur.) (1989): Nature in Asian Traditions
of Thought: Essays in Environmental Philosophy. State University of
New York Press.

82 FILOZOFIJA NARAVE



Biti ¢clovek — v sobivanju z naravo

Dhammapada: besede modrosti (prev. Primoz Pecenko): Mladinska knjiga,
Ljubljana, 1990.

ELLIOT, ROBERT (ur.) (1995): Environmental Ethics. Oxford University Press,
New York.

GAARDER, JOSTEIN (1998): V ogledalu, v uganki. Zalozba Vale Novak, zbirka
Knjige iz Peglezna, Ljubljana.

Klasiki daoizma: Dao de Jing, Zhuang Zi, Lie Zi (prev. Maja Milcinski).
Slovenska matica, Ljubljana, 1992.

LEVINE, MICHAEL P. (1994): Pantheism: A non-theistic concept of deity.
Routhledge, London.

MILCINSKI, MAJA (1995): Med religijo in filozofijo. TRIAS WTC, Ljubljana.
Panteizem. Revija Poligrafi, stevilka 9/10, letnik 3, 1998. Nova revija,
Ljubljana, 1998.

Sveto pismo (Slovenski standardni prevod iz izvirnih jezikov). Svetopisemska
druzba Slovenije, Ljubljana, 1997.

TAYLOR, PAUL W.: Respect for Nature.

FILOZOFIJA NARAVE

83






Katarina Majerhold

Moda in narava 2

1.V prvem eseju Moda in narava smo se lotili obdelave vseh
treh glavnih vidikov mode:

a) estetskega, druzbenega, tehnoloskega in ekoloskega izzivanja;

b) manekenk in

o) Kapitala.

Filozofsko pa smo se usmerili zlasti na Kapital. Pokazali smo, da
Kapital kot temeljno gibalo modnega univerzuma v sebi nosi tako
destruktivno kot kreativno silo. Zakaj? Ugotovili smo, da je bistvo
mode nenehno proizvajanje novega, ¢eprav vsaka sezona vedno
znova predstavlja tisto, kar je lepo in inventivno, kar je “hip in kul”.
Tako se je delovanje modnega univerzuma izkazalo kot “svojsko
nesmiselno”, celo morda fetisisti¢no obredno unicevanje izdelkov
prejsnje sezone, kar ustreza Nietzschejevemu pojmovanju narave
kot apolini¢no-dionizi¢ni nagon: Apolon naj bi bil “Cudovita boZanska
podoba principum individuations”, “bog individuacije in meja”.
Apoloni¢na meja locuje posestva, pokrajine, ideje in osebe. Zahodna
individuacija je apolini¢na. Apolon je integracija in zveza zahodne
osebnosti, jasno izoblikovana oblika kiparske natancnosti. Dionizi¢no
pa je nasprotje apolini¢cnemu. Dionizi¢no je tista primarna sila,
iz katere se vse poraja in se vanjo vse vraca. Nas bole¢i minljivi
pratemelj, ki unicuje meje, teritorije, oblike in nam govori Silenovo
modrost: Najbolje bi nam bilo, ko nas ne bi bilo, drugo najboljse pa je
kmalu umreti. “Apolon premaga trpljenje individuma s sijajnim
povelicevanjem vec¢nosti pojava, tu lepota zmaga nad trpljenjem,
nelocljivim delom Zivljenja, in bolecina je nekako lazno odstranjena

FILOZOFIJA NARAVE

85



Katarina Majerhold

! Friderich Nietzsche:
Rojstvo tragedije iz duha
glasbe, Karantanija 1987,
Ljubljana, str. 95.

2 Charles Darwin: The
Descent of Man, poglavje
20, str. 7, http:// www.
infidels.org/library/
histori...s_darwin/
descent_of _man/
chapter_20.html)

iznarave. V dionizi¢nosti (...) nam ista narava govori (...): Bodite,
kakrsna sem jaz! V nenehni menjavi pojavov, vecno tezeca k
bivanju, pramati, ki se ve¢no zadovoljuje v menjavi pojavov!”!

Narava kot razsipnica in aristokratka, kar je od nekdaj veljajo tudi
zamodo.

2. To pot pa smo si zadali pokazati povezavo med naravo in
zensko, manekenko in njeno lepoto. Pokazali bomo, da manekenka
kot ustrezanje meram grskega kipa, torej kot estetski izdelek, ki
ponuija Cisti estetski uZzitek, prav s tem prikriva svojo ‘nevarno’
naravo. Ta nevarnost sestoji po eni strani iz tako imenovanega
(Cutnega) uzitka, ki naj bi ga ponujalo Zensko telo, po drugi strani pa
cutne raznorodnosti, neurejenosti, neenakosti in magicne
seksipilnosti narave, ki jo povezujemo z Zensko. Prav zato ne bomo
nikoli doziveli, da bi na modno brv stopila katerakoli druga Zenska
kot vrthunski model. Model lepote, ki se danes propagira v modi, je
model, ki se v grobem v zahodni kulturi ni spremenil, odkar se je
pred skoraj tri tiso€ leti v stari Gr¢iji rodila nasa civilizacija. Pri naSem
izvajanju se bomo opirali na misli ameriske literarne in umetnostne
kritiarke Camille Paglia, na mit o Gorgoni oziroma Meduzi in na
Charlesa Darwina, s katerim bomo tudi zaceli.

Darwin je v svojem delu o Izvoru ¢loveku precej prostora
namenil tudi lepoti kot spolni selekciji. Tako kot je naravna selekcija
povezana s prezivetjem posameznika v naravi, je z njo posredno
povezana tudilepota. “V zgodnjem primordialnem obdobju ni bilo
barantanja, kajti to implicira zmoZznost napovedovanja. Prav tako
zenske niso vrednotili zgolj kot uporabno suZznjo ali obremenjujoco
zver. Ce je bilo moskemu in Zenski dovoljeno uprabiti moZnost
izbire, se nista izbrala na podlagi mentalne ocarljivosti, imetja ali
socialnega statusa, temvec skoraj vedno na podlagi zunanjosti.”
Lepsi moski ali Zenske pa so imeli vecjo izbiro pri nasprotnem spolu,
pravzaprav je bila njihova prednost banalno v tem, da so prvi izbirali
in tako izbrali za preZivetje najmocnejse, najbolj iznajdljive in zdrave.
Prav ti najmocnejsi posamezniki pa so jim zagotovili ugodno
eksistenco in mo¢no, zdravo potomstvo. Spolna selekcija tako
pomeni selekcijo tistih, ki so bili po takSnem ali druga¢nem merilu
neke skupine ne-Zeljeni. In da je bila lepota dejansko pomembna
priizbiranju partnerjev, dobimo po Darwinu dokaze z vzpostavitvijo
kasnejse medplemenske zamenjave Zensk, godnih za mozitev
(na to Se posebej kasneje opozori Claude Levi-Strauss). Brz ko se
pojavita zamenjava in barantanje, se lepota Zenske izpostavi kot
njen glavni izborni kriterij — lepSe Zenske ‘se prodajo za vi§jo ceno’,
gredo torej bogatejSemu moskemu kot tiste manj lepe. In kaj je
lepo? Lepota je povezana s pretiravanjem, poveli¢evanjem dolocene
telesne ali obrazne lastnosti (lastnosti, ki izstopa iz povpredja.

Lepo predstavlja tisto, kar je v manjdini) in najprej je povezana
s pohabljanjem, da bi dobili ali kar najbolj poudarili to ‘lepo’ lastnost.
Npr. stari Huni so imeli navado, da so dojenckom s povojem ¢im bolj

86 FILOZOFIJA NARAVE



Moda in narava 2

pritisnili nos k obrazu, da bi poudarili podobnost z naravno kon-
stalacijo nekaterih dojenc¢kov, otrok, odraslih. Se nedavno so na
Japonskem Ze tako majhna stopala obvezovali, da bi bila Se manjsa.
V nekaterih plemenih velja za lepo, ¢e ima Zenska uhane v usesih,
nosu in jeziku. Lepota je tako ne glede na svojo privlacnost, ki jo
zbuja pri nasprotnem spolu, povezana z bolecino in s pohabljanjem
in to bi lahko rekli tudi za sodobno zahodno kulturo. Kaj niso hujSanje,
liposukcija in plasti¢ne operacije, s katerimi zenske poudarijo
privilegirane naravne lastnosti, tudi bolecina in pohabljanje
naravnega obraza?!

Pa obstaja neko univerzalno merilo, kaj je lepo? “Prav gotovo drZzi,
da ni nekega univerzalnega merila lepote v odnosu do ¢lovekovega
telesa. Vendar pa je mogoce, da so doloceni okusi s¢asoma postali
vrojeni, ¢eprav za to nimamo nobenega dokaza, in ¢etudi bi bilo
tako, ima vsaka rasa svoj notranji ideal lepote.” Lepota Zenske je
torej vedno povezana z idealno podobo, prepri¢anjem dolocene
kulture, ki je po Darwinu utelesena v kipih in spomenikih neke
kulture. “Tako vidimo, kako moc¢no se razli¢ne rase razlikujejo v
svojem okusu za lepo. Za vsak narod, ki je bil dovolj napreden, da je
postavil oltarje svojih bogov ali svojih bozanskih vladarjev, velja, da
so si kiparji brez dvoma prizadevali izraziti njihove najvisje ideale
lepote in veli¢ine. Glede na to bi bilo v mislih dobro primerjati
grskega Jupitra ali Apolona z egipcanskimi ali asirskimi kipi (...)
Morda je prav Darwinova misel o primerjavi grskega Apolona z
asirskimi in egipCanskimi kipi Paglio napeljala na raziskovanje
zahodnega apolini¢nega ideala lepote, ki ima korenine v egipcanski
eleganci. Pojem egipcanske elegance pa pomeni kondenzacijo,
simplifikacijo in redukcijo obilnosti necesa ali nekoga.

Vendar pa se Paglia ne strinja popolnoma z Darwinovo
tezo o lepoti kot trzni vrednosti, ¢eprav bomo videli, da se pri
utemeljevanju svoje teze o lepoti kot umetniskem izumu nasproti
naravi moc¢no opira na njegovo tezo o naravi kot bestialni, krvolocni,
potratni in sebicni sili. “Hladna lepota femme fatale je Se ena
transformacija thonijske grdote. Zivali Zenskega spola so navadno
manj lepe od Zivali moskega spola. Pusto perje pticje matere je
kamuflaza, ki varuje gnezdo pred roparicami. Moske ptice so bitja
spektakularnega razkazovanja, tako perja kot postavljanja, ki je
deloma namenjeno delanju vtisa na samice in podjarmljanju
tekmecev, deloma pa odvracanju sovraznikov iz gnezda.

Pri ljudeh je mosko razkazovanje zgolj skrajnost, Zenska je prvic
postala razkosno lep objekt. Zakaj? Zenska ni oboZevana zgolj zato,
da bi se povecala njena trzna vrednost, kot bi to demistifikajoce
oznacil marksizem, temvec zato, da si zagotovi zazelenost. Zavest je
iz vseh nas naredila strahopetce. Zivali ne ¢utijo spolnega strahu,
ker niso racionalna bitja.”

Za ljudi je po Pagli problemati¢na spolnost. Za kaj sploh gre v
spolnosti? Za boj med spoloma, za sluz in kri (ob razdevicenju), za

»4

3 Ibid., str. 19.

4 Ibid., poglavje 19, str.
18.

> Camille Paglia:
“Spolnost in nasilje ali
narava in druzba’, v:

Moske fantazije, Slovensko

mladinsko gledalisce v

Ljubljani 1998, str. 113.

FILOZOFIJA NARAVE

87



Katarina Majerhold

S Ibid., str. 104.

7 Markiz de Sade: Juliette
in Justine, DZS, Ljubljana
1987, str. 115.

agresijo ob bok uzitku. Znanstveniki pravijo: da bilahko prislo do
uspesnega izlitja sperme, mora biti pri vsakem spolnem aktu
prisotna dolocena sila, prisila in bolecina. Spremljajoci uzitek, ki ga
cutimo, je zgolj nekaksen endomorfin, ki otopi bolec¢ino.

Spolnost se kaze kot tocka, v kateri se sekata kultura in narava,
&e ¢loveka opredelimo kot zoon politikon. Clovekovo Zivljenje
kot politicno, druzbeno bitje je sestavljeno iz pravil, definicij in
socializacijskih nacel. Tisti del clovekovega Zivljenja, ki lahko tako
rekoc vsak dan sproti porusi ta ustaljena pravila, je njegova spolnost
(pa tudiizredne naravne ali druzbene razmere, kot je potres ali
vojna). A pravzaprav so ze v sami spolnosti omenjene destruktivne
sile potresa ali vojne, kaijti skozi spolnost se kaze narava taka, kot je,
in s tem tudi nasa narava. Ta jenarave Paglia oznaci darwinisti¢no —
v naravi vlada temeljno pomanjkanje, ki posameznike vodi v boj za
obstanek, v boj za prevlado ali voljo do moci, ¢eprav po drugi strani
ta boj hkrati usmerjata temeljna nebrzdana sebi¢nost in amoralnost
bitij. Tudi ¢e gledamo spolnost zgolj z bioloskega vidika, ta ne
pomeni le pozitivno proizvajanje genetskih novosti, ki jih narekujejo
spremembe v okolju, ¢e naj imamo prednost pred drugimi
posamezniki, ampak prav tako pomeni oviro za oblikovanje druzbe,
saj posamezniki, ki se spolno razmnoZzujejo, niso genetsko enakiin
torej tekmujejo z razli¢nimi investicijskimi strategijami. Skratka,
kakorkoli pogledamo skozi spolnost, se izkazuje: “Razclovecena
brutalnost biologije in geologije, darvinisti¢na potrata in prelivanje
krvi, nesnaga, gniloba.” Zato v naravi povsod, kamorkoli obrmemo
pogled, brizga kri in od vsepovsod zaudarja vonj po gnilobi raz-
padajocega. Nastanek rasizma, Sovinizma in nacionalizma smiselno
izhaja iz nase telesne narave; izbruhi vulkanov, epidemij in nasilja
pa so sestavni del narave, Se ve€ —nujni za njeno perpetualno
delovanje, saj kakor pokaZze de Sade: ¢e eden prvih zakonov narave
ne bi bilo uni¢enje vseh bitij, bi kajpada lahko verjel, da s tem, ko
sodelujem pri tem unicevanju, zalim nedoumljivo naravo; ker pa ni
nobenega procesa v naravi, ki ne bi dokazoval, da je unicenje za
naravo nujno in da lahko ustvarja, le ¢e tudi unicuje, potem sleherno
bitje, ki se predaja unicenju, kajpada posnema naravo; (...) torej
sluzimo njenim ciljem tem bolje, ¢im ve¢ unic¢ujemo.”” Unicenje,
razkrajanje, smrad, gniloba in uZitek ob bok uni¢evanju izhaja iz tega,
da narava na ta nacin osmisljuje in povezuje dve temeljni nasprotji:
kreacijo in destrukcijo. Zivljenje in boj za obstanek nastajata kot
smiselna zgolj ob luci unicenja in smrti, Zivljenje samo po sebi sploh ni
vrednota. Paglia nenehno opozarja na to drugo plat narave: tisto, kar
vidijo in kamor se usmerjajo nade oci— listje in hroscek, tulipani in
srnjaki, zuboreci potocek itn. — pomeni le povrsino krogle, majhen del
pretezno velike ‘notranjosti’, ki je njeno drobovije ali kakor ga imenuje
thonijsko. Thonijsko je tista pretoc¢na, mehka, sluzasta ‘snov’,
iz katere se vse dviga in vanjo ponovno steka. Thonijsko je zelo blizu
dionizi¢nemu, ki so ga povezovali z vinom, mlekom in medom.

88 FILOZOFIJA NARAVE



Moda in narava 2

Kolikor spolnost pomeni nasilje, rusilnost in uZzitek, pa hkrati
pomeni tudi akt kreacije. Narava se kaze ambivalentno kot
skopuhinja in razsipnica in njena sposobnost ‘ustvarjanja’, ki se pri
¢loveku kaZze kot sposobnost spolnosti, je prav ta nezmagljiva
narava v cloveku. Spolnost je tista spolzka tocka v druzbenem bitju,
ki je ne bo nikoli dokon¢no obvladal, premagal in zapopadel, ker ne
bo nikoli dokon¢no zapopadel in obvladal narave.

Moski pa spolnost dozivlja drugace kot zenske. Moski ob
spolnosti dozivijo umanjkanje svoje vitalne energije, spolnost je
nekaksno izsuSevanje moske energije, ki ga izvaja zenska polnost.
“Za moske je vsak akt spolnega odnosa vrnitev k materi in
kapitulacija pred njo. Za moske je spolnost boj z identiteto.

V spolnosti moskega spet zauzije in izvrze zobata sila, ki ga je rodila,
Zenski zmaj narave.” Nasprotno pa se dogaja z Zzensko, ki ima
identiteto ves ¢as. To, da je Zenska osrediS¢ena v svoji temni,
skrivnostni notranjosti, ji daje stabilnost identitete: Zenska Ze je,
medtem ko mora moski Sele postati. In to postane s svojimi
mogocnimi projekti, izumi (tehnoloskih) naprav in sprejetjem teh
dosezkov med drugimi moskimi. Moski so se povezali med seboj in
kot obrambo pred Zensko iznasli kulturo. “Kultura neba je bila najbolj
prefinjen korak tega procesa, kajti njegova premestitev ustvarjalnega
lokusa z zemlje na nebo je premik od magije trebuha k magiji
glave.”

Nasa druzba, umetnost in znanost so se razvile kot odgovor na
strah, ki ga v ¢loveku zbuja narava. Tako druzba kot umetnost in

znanost temeljijo na iluziji, na iluziji lastne modi, ki lahko parira naravi.

Razvili so obrambne mehanizme, s katerimi ji preprecujejo, da bise
vrinila mednje: umetnost jo zapira ven tako, da ji nameni ritualni
prostor (oder-platno-papir), na katerem sicer ‘divja’ , vendar nam
sedaj ne more Skodovati. Umetnost je red. Toda red ni nujno
pravicen, prijazen ali cudovit. Druzba jo iz sebe izkljucuje tako,

da razvija prostor racionalne politike in komunikacije. Tudi druzba
je red, strogo urejen in simboliziran sistem, po katerem se ravnamo
ljudje v druZbi. “Znanost je metoda logi¢ne operacije narave.

Z demonstriranjem snovnosti naravnih sil in njihove pogoste
predvidljivosti je zmanjSala cloveski strah v zvezi s kozmosom.
Toda znanost mora v tej igri vedno hiteti za Zogo. Narava prekrsi
lastna pravila, kadar se ji zahoce.”"® Narava se kot nedoumljiva in
nezajezljiva struktura nasproti druzbi kot urejeni in hierarhizirani
strukturi postavlja kot grozljiva, a hkrati fascinantna sila. “Zrtve
orkana ali ciklona nagonsko govorijo o ‘besu’ matere Narave (...).
Narava vecno igra pasijanso.”"!

Naravo kot beseneco in histeri¢no zensce so od nekdaj
povezovali z zensko. Paglia na nekem mestu v svoji knjigi Spolne
persone dokazuje organsko, prvobitno povezavo med Zensko in
naravo: “Predpostavila sem, da je tabu, ki ovija Zensko, upravic¢en
in da neslavna ‘necistost’ menstruacije ne izvira iz krvi, temvec iz

8 Camille Paglia:
“Spolnost in nasilje ali
narava in druzba’, v:

Moske fantazije, Slovensko

mladinsko gledalisce v

Ljubljani 1998., str. 111.

9 Ibid., str. 107.
10 1bid., str. 103.

T bid., str. 135 — 136.

FILOZOFIJA NARAVE

89



Katarina Majerhold

12 Camille Paglia: Sexual
Personae, Vintage Books,
New York 1992, str. 92.

13 Markiz de Sade: 120
dana Sodome, str. 209.
4 Camille Paglia: Sexual
Personae, Vintage Books,
New York 1992,

str. 92 — 93.

materni¢ne sluzi v tej krvi. Prvobitno mocvirje je napolnjeno z
menstrualnim ‘beljakom’, je mla¢na matrica narave, v kateri mrgolijo
alge in bakterije.”"* Kako je to pravilno zaslutil Ze de Sade, vidimo
tudi v enem njegovih zapisov: “(...) Zelel bi si, da meni na ¢ast odpre
to jamo nujnosti, tako da ji zadnjica smrdi po dreku, picka pa po
modvirju.”? A Paglia nadaljuje Se s podrobnejsim dokazovanjem
med Zenskim telesom (njenimi spolnimi organi) in naravo:

“Imamo celo jed, ki simbolizira to mocvirje: surovo meso skoljke.
(...) Skoljka je mikrokozmos Zenske hygra physis. Estetsko in
tiziolosko gledano je tako moteca kot menstrualna sluz. (...).
Zivljenje izvira iz morja. Nase telo je sestavljeno iz devetdesetih
odstotkov vode in mozganov, zgos¢enega slanega pozelenja.
Zensko telo oddaja vonj morja. Ferenczi pravi: ‘Izlocki iz genitalij
samic najvisjih sesalcev in ¢loveka (...) imajo, sodec po opisu vseh
tiziologov, znacilen vonj po ribah (vonj slanika); ta vonj vagine
prihaja iz iste substance (...), kot ga imamo pri razpadanju rib.
Prepri¢ana sem, da imajo surove skoljke isto kunilingualno znacilnost,
ki je mnogim odvratna. Jesti Skoljko, Se sveZe prineseno iz motja,
komaj mrtvo, je barbarsko ljubezensko dejanje potopitve v mater
naravo in njeno hladno slano morje.”*

Atoje le envidik dokaza o zvezi med Zensko in naravo. Drugi
pomemben vidik je poskus inkomunirazibilnosti narave in spolnosti,
ki so jo moski poskusili zajeziti z ‘zapiranjem’ v njegovo ‘notranjost,
misel in z materializacijo le-te v drzavi, produkciji (umetniskih in
tehnic¢nih) objektov in lepoti. Osredotocili se bomo predvsem na
slednjo, ¢eprav bomo videli, da je tudi sama posredno povezana z
mislijo in drzavo. Paglia iS¢e dokaz svoje teze o lepoti skozi umetnost
in umetniske objekte. Po njej moramo izvor zahodne lepote in sploh
zahodne kulture iskati v Egiptu. “(...) Sele v Egiptu je umetnost
prelomila svojo zasuZnjenost z naravo. Visoka umetnost je
neutilitarna. To pomeni, da umetniski objekt kljub ohranjanju svoje
ritualnosti ni ve¢ orodje necesa drugega. Lepota je licenca za Zivljenje
umetniskega objekta. Objekt Zivi svoje lastno ‘bozje’ zivljenje.
Lepota je svetloba umetniskega objekta, ki izvira iz njegove notranjosti.
Zanjo vemo z omi. Lepota je na$ pobeg od mesne ovojnice, ki je
nas zapor.”® Vsak umetniski objekt, ki je lep, pa je obenem tudi
spolni objekt. Z umetniskim objektom je denimo kipar uokviril
fluktuirajoco in spolno vsebino narave v doloceni formi; ta forma
paje bila taka, da je obenem posnemala njeno vsebino in se tako
polastila njene moci, hkrati pa z njenim uokvirjanjem zgradila
varovalo pred njo. Prizadevali si bomo pokazati, da je manekenka oz.

Jamme fatale prav tako kot vsak drug umetniski objekt izdelana in

izumljena. In toliko kot je vsebina manekenke realna spolna zenska,
pretvorjena v golo formo, tako je manekenka spolni objekt, ki kaze
dva obraza. Paglia pravi, da je spolni objekt kot manekenka ritualna
oblika vsiljena naravi. In ta se je, kakor je bilo Ze rec¢eno, zacela v
Egiptu z doprsnim kipom egipcanske kraljice Nefretete.

Q0 FILOZOFIJA NARAVE



Moda in narava 2

5 o e
Poglejmo si doprsni kip kraljice Nefretete: na ozkem vratu pociva Ibid., str. 57.

ogromna glava. Velika polna usta, izbocene li¢nice, pod dolgim
lokom ¢rnih obrvi so na Siroko odprte velike oci, ki gledajo z jasnim,
svetlim, celo predirnim, vendar nepremic¢nim pogledom, oc¢i obroblja
¢rna barva, visoko ¢elo, na glavi pa velika kapa. Vsa teza drzavniskih
opravil in ¢asti sedaj leZi na glavi Nefretete, ki predstavlja matema-
ti¢no urejen ¢loveski kozmos. A predstavljeni kip Nefretete je dale¢
od prave podobe kraljice, ki Se zdalec¢ ni bila tako urejena, propor-
cionalna in opazna. Tak3no so jo priredili moski in kiparji, ki so hoteli
njeno dejansko vlogo kraljice in Zenske v svojem vrhovno vladarskem
polozaju pokazati kot vladavino novega ¢loveskega obdobja, ki
temelji na razumu/ideji, hierarhiji in eleganci. Kip Nefretete je zmes
moskih in Zenskih psihi¢nih in fizi¢nih lastnosti. Camille Paglia lepo
pokaze, kaj se je zgodilo z Nefretete kot estetskim objektom:
“Nefretete je ritualizirana zahodna osebnost, ravna stvar. (...). Njen
obraz je obraz manekenke, stati¢en, pozerski in samodokazujoc.
Njena vednost je tako modna kot sveceniska. Moderna manekenka
v izlozbi ali na modni brvi je androgina, saj je Zenskost uteleSena kot
moska abstrakcija. (...). Kot kraljica in manekenka je Nefretete tako
izpostavljena kot vkljucena, obraz in maska. Je gola, vendar
oborozena, izkuSena, vendar ritualno ¢ista. Seksualno nedotakljiva,
ker je breztelesna: njenega torza ni; njene polne ustnice vabijo,
vendar ostajajo mocno stisnjene. Njena popolnost je zgolj za
gledanje, ne za uporabo. (...). Nefretetin obraz je sonce zavesti,

ki se dviga nad novim obzorjem, okvir ali matemati¢na forma
cloveske zmage nad naravo.”'

Medtem ko mati narava dodaja in mnozi, je Nefretete cisto
deljenje. Vidno je bila zreducirana na raven njene esence.

Nefretete kot estetski objekt je v celoti prirejena in podrejena
moskim izumljenim konceptom reda, geometrije, organizacije in
odmika od ¢utnosti. Lepe ideje, ki so vecne, dobre in resni¢ne, naj
zamrznejo, ustavijo nenehno spreminjanje, in podiranje tistega,
kar je ustvarjeno. Pod obnebjem sprememb naj bo ve¢nost.

Preden nadaljujemo, pa je pomembno Se enkrat opozoriti,
na kar je pravilno opozorila Paglia: vsak umetniski spolni objekt
izraza binarnost in je sklad nasprotij moskosti in Zenskosti, miru in
besnenja, praznine in polnosti, miline in sile.

Da gre za dejanski premik z ‘zemlje na nebo’ v pojmovanju
zenske, sveta in druzbe, vidimo tudi skozi primerjavo Nefretete z
Willendorfsko Venero, majhnim kipcem, izdelanim 30.000 let pr. n. §t.
O¢itno razliko med obema umetniskima objektoma vidimo v tem, da
je Willendorfska Venera vsa telo, medtem ko je Nefretete vsa glava:
kipec prikazuje debelo zamasceno zensko, ki je po vseh standardih
grda in brez oci. Brez oci pa je zaradi prepric¢anja takratnega ¢loveka,
da narave, ¢etudi jo lahko vidimo, ne moremo nikoli do konca
spoznati, kaj Sele spreminjati in ji narekovati tempo. Narava je v
svojem bistvu temna, skrivajoca se. Zato je bila umetnost v kameni

FILOZOFIJA NARAVE Q1



Katarina Majerhold

16 Ibid., str.70.

17 Markiz de Sade: 120
dana Sodome, Aleph,
Cacak 1981, str. 87.

8 Ibid., str. 24 — 25.

19 Rainer Maria Rilke:
Pesmi, MK, Ljubljana

dobi magija, ritualno naprosanje za to, kar so Zeleli, npr. bogat
pridelek. Kipec Venere pa je bil prav tako model (za) figurice Velike
matere, rojevalke in uni¢evalke. Ce morda ne veste, je Zenska v
prvih mitologijah predstavljala boginjo mater, ki si je izbirala ljubimce
zgolj iz Cistega uzitka in jih odvrgla, ko se ji je zahotelo. Takrat je Se
veljala za tisto, ki potrebuje moskega (kot) oplojevalca, bila je
popolnoma samozadostna. Moski so jo obozevali kot naravo, ki jim
daje Zivljenje, hkrati pa dojemali kot sadisti¢no uZivalko. Zenska je
bila v moskih oc¢eh grozljivi zmaj narave, ki bruha peklenski ogenj
uzitka in smirti.

Tega na prvi pogled vsekakor ne zasledimo v modernih opisih
lepotic. Poglejmo si, kako je prikazana Zenska v enem izmed de
Sadovih del: “Bila je svetlolasa, za svoja leta zelo visoka, pravi model
za slikanje, z neznimi lici in z najlepsimi o¢mi, njena celotna osebnost
je izzarevala skladnost in milino, kar jo je delalo zanimivo in skrajno
privlacno.”” In Se drugi opis: “Adelaida (...) majhna, tanka, skrajno
suha in slabotna, precudovitih svetlih las, kar si jih mogel videti.

Izraz zainteresiranosti in socutja, ki si ga lahko opazil v njenem
celotnem bitju, in Se posebej na njenih licih, je dajalo vtis, kot da je
nekaksna junakinja iz romana. Imela je modre, nenavadno velike oci,
ki so izrazale neznost in srameZljivost. Dolge in tanke obrvi (...) so
krasile malo povzdignjeno celo, ki je izzarevalo tako ocarljivost kot
plemenitost. O njej bi lahko rekli, da je pravi hram spodobnosti.”*®
Tukaj imamo celo paleto lepih telesnih znacilnosti, ki jih najveckrat
povezujemo z besedami milina, dareZljivost, ¢istost, neznost,
spodobnost, urejenost, nedolznost, nepokvarjenost, naivnost

in celo otroskost.

Motili pa bi se, ¢e tudi v modernem moskem pogledu na zensko
(Iepoto) ne bi videli groze, ki se domnevno skriva v njej. Tako Rilke
govori o lepi zenski in o lepoti kot necem strasnem. “Kaijti lepota je
le strahotnega ravno Se znosni zacetek in obcudujemo jo, ker se ji
sploh ne zdi vredno, da bi nas pokoncala,”” pravi v svoji prvi
Devinski elegiji. Kaj je tisto v estetskem objektu, kar ‘strasi’? Na to
opozori Paglina razlaga Mone Lise. “Mona Lisa stoji pred pokrajino
golih skal in vode. Oddaljeni kacji meander reke predstavlja
nedoumljivost njenega hladnega demonicnega srca. Njeno telo
predstavlja stabilno Zensko delto, perceptualno piramido z misti¢nim
ocesom na vrhu. Toda ozadje slike je varljivo in neskladno.
Neprimerne horizontalne linije, ki jih redkokdo takoj opazi, nas
neopazno dezorientirajo. Predstavljajo neusklajene nivoje arhetip-
skega sveta brez zakona ali pravice. Sloviti nasmesek Mone Lise so
ozke ustnice, ki se postopoma izgubljajo in stapljajo s senco. Njen
izrazje, kakor njene izbuhle oc¢i, ovit v meglo. Jajcasta glava z mo¢no
populjenimi obrvmi deluje kot blazina na bujnih samoobjetih itali-
janskih prsih. Kaj razmislja Mona Lisa? Seveda nic¢. Njena praznina je
njena groznja in nas strah. Je Zevs, Leda in jajce, zdruZeno v enem,
Se eno hermafroditsko bozanstvo, ki je samozadovoljno tako,

Q2 FILOZOFIJA NARAVE



Moda in narava 2

da zgoljje.” Da Vincijeva slika prikazuje mogocnost, nepredvid-
ljivost, nedoumljivost, izpraznjenost, nepredirnost, ritualno c¢istost in
izkazuje ta lepota, je njena hladnost, indiferentnost in tiha odlo¢nost
ali viharnost, za katero velja, da vsakogar, ki se znajde na njeni poti,
unic¢i. Moc¢ lepote se skriva ravno v tem, da se pojavlja kot nekaj
privlacnega, miroljubnega, kot nekaj, k ¢emur bi radi iztegnili roke
in se dotaknili, hkrati pa ne da slutiti, da v ozadju skriva tudi svoj
mracni in unicujoci obraz.

Paglia pravi, da najlep3a zenska, ki se prikazuje kot popolni mir in
trdnost, v sebi vedno nosi potencial spremembe v Gorgono. Narava
je zdaj mirna, nenadoma pa izbruhne v divji bes, ki unicuje vse okoli
nje. Tezko, Ce ne ze skoraj nemogoce, je predreti vanjo in ugotoviti
njene nepredvidljive ekstremne ritme. “Femme fatale se lahko
pojavi kot meduzja mati ali frigidna nimfa, maskirana v briljantni lesk
apolini¢nega visokega glamurja. Njena hladna nedostopnost
namiguje, fascinira in unicuje. Meduza ni nevroti¢na, e je sploh kaj,
je psihopatka, kar pomeni, da poseduje amoralno brezcutnost, mirno
brezc¢utnost do trpljenja tistih, ki jih vabi in hladnokrvno opazuje,
medtem ko preverja svojo moc. Misticnost femme fatale ni mogoce
v popolnosti prevesti v moske pojme”.

Lepota, ki sijo je izmislil moski, je nacin, kako Zensko —naravo
“ocistiti” vse njene Ze zgoraj predstavljene nevarnosti. Z idejo
skladnega, ¢istega, lahko bi rekli celo dolgocasnega obraza, ki z
nobenim odklonom ne pritegne nasega pogleda, razen seveda ravno
s tistim, da na njem ni nobenega odklona, so se hoteli spretno izogniti
zenski kot materi-ljubici-poziralki. Lepota je koncept uroka narave
in njene divjosti. Skozi lepoto manekenke kot estetskega objekta naj
bi moski lahko ¢isto in nepotvorjeno uzival v Zenski. Toda to uZivanje
nikoli ne bi bilo telesno, marvec zgolj v duhu. S tem ko se je moski
osredotocil na postavnost zenske in iz nje naredil lep objekt, se je
moski boril, da bi fiksiral in ustalil grozljivi tok narave. Zato je
manekenka ‘superzenska’, bolj zenska od vseh zensk, vendar
umetna in nerealna, ideal, h kateremu moramo teZiti, vendar ga
nikoli ne doseci. Zato lahko slisite, kako se tudi manekenka pritozuje
nad svojim videzom. Tudi ona sama nikoli ni popolna. Zenska kot
manekenka, ki nosi modne obleke, je zgolj “pozunanjenje zenskine
d(@emonicne nevidnosti, njene genitalne skrivnosti. (...). Moskemu
omogoci delovanje s tem, da poudari vSecnost tistega, Cesar se
boji. "

Lepota je torej zreduciran in prirejen pogled — pogled, ki pa
vendar ni zasnovan na povrsini, temvec¢ v misli. S prirejenim
pogledom, prirejenim ocesom (ki ga dojemajo lahko tudi objektiv
fotoaparata, kamere ali znanstvene sonde), clovek preiskuje naravo
in zensko. To oko, ki se je rodilo v Egiptu, svoj razvoj nadaljevalo
skozi grsko in rimsko kulturo in ki je v srednjem veku malce upadlo,
paje svoj ponovni vrh doseglo v zgodnji renesansi in modernizmu,

1985, str. 35.

20 Camille Paglia: Sexual
Personae, Vintage Books,
New York 1991, str. 154.

21 Camille Paglia:
“Spolnost in nasilje ali
narava in druzba’, v:

Moske fantazije, Slovensko

mladinsko gledalisce v

FILOZOFIJA NARAVE

@3



Katarina Majerhold

Ljubljani 1998., str. 129.
22 John Berger: Ways of
seeing, British
Broadcasting Corporation
and Penguin Books,
London 1972, str. 35.

23 Karin Menny: “Nove
lepotice”, v: Glamur $t. 23,
Ljubljana 1998, str. 119.

za katera je znacilno, da se povsem osredotocata na oko — pogled
gledalca. Zlasti v renesansi je oko postalo sredisce vidnega sveta.
Vidni svet je bil urejen po meri gledalca, tako kot je bil univerzum
narejen po meri boga. Po izumu fotoaparata in kamere v dvajsetem
stoletju pa dobesedno dobimo postavitev gledalca na mesto boga.
“Jaz oko. Mehansko oko. Jaz, stroj-mehanizem, ti kaZem svet na
nacin, ki ga samo jaz lahko vidim. Danes se osvobajam ¢loveske
imobiliziranosti. Jaz proucujem in se odmikam od objektov. Jaz se
plazim pod njimi. Jaz se gibljem vzdolZ brvi skupaj z dirjajo¢imi konji.
Jaz padam in vstajam skupaj s padajocimi in vstajajocimi telesi. To
sem jaz, stroj-mehanizem, manevriram v kaoti¢nih gibih, snemam gib
za gibom v najbolj kompleksnih kombinacijah.”* Zahodno
spoznanje temelji na pogledu-misli, katerega gonilna sila v ozadju je
moska spolna sla in moska spolnost, ki kontrolira in nadzoruje izliv
njihove vitalne sile. Videti je vedeti, vedeti pa kontrolirati.

In tudi dana3nji ustvarjalci modnega sveta so ugotovili resnico
ozadja moske potrebe po lepi in ljubki zenski, kar vidimo na modnih
brveh. A ¢e so trenutno modne brvi polne najrazli¢nejsih samosvojih,
zanimivih, neskladnih, ¢e ne v¢asih Ze kar grdih obrazov, je to zgolj
zaradi popestritve vsakdanjega ‘urnika’ lepote. Tako na modnih
stezah zadnja leta brstijo raznovrstnost, nekaksen nered in naravna
seksipilnost. Manekenke, ki se danes sprehajajo po modni stezi, po
vsej verjetnosti niti ne poznate ali prepoznate kot manekenko.
NajuspesnejSe so Britanka Erin O’Connor, ki je tudi obraz modne hise
Versace, Karen Elson, ki pozira za hiso Chanel, in Ehrin Cummings, ki
predstavlja italijansko hiSo Gucci. Potem so tukaj Se Audrey Marnay,
Ewa Witkowska, Magie Riser, Natalia Semanova in Stevilne druge.
Njihovi obrazi in telesa ne izrazajo vrhunske skladnosti in proporcio-
nalnosti. Karin Menny zapiSe v svojem ¢lanku: “Manekenski svet se
ob novem tisocletju spusca z visav in prvic v zgodovini namesto
popolnosti Casti resni¢no zemeljsko lepoto. Raznoliko, drugac¢no,
znapakami in pomanjkljivostmi vred.”? Vendar pa moramo biti ob
tej izjavi previdni, saj jo zlahka narobe razumemo.

To ne pomeni, da se sedaj vsemu prepuscamo in da je vse lepo.

Ne, Se vedno ostajamo na ravni ideje o lepoti. Danasnje manekenke
se vzpostavljajo glede na supermodele. Ideja ‘Ciste’ in matemati¢ne
lepote, ki jo utelesajo supermodeli, je ta, ki utemeljuje drugo ne tako
proporcionalno lepoto, temeljeco prav na izstopajocih posebnostih.
A vrednost prve nasproti drugi se banalno pozna Ze v ceni: npr.

za Naomi Campbell morajo kreatorji odsteti od 5-krat do 10-krat

vec kot npr. za Erin O’Connor. To prica, da je prva zvezdnica, velika
osebnost v ‘show bussinesu’, druga pa, kakorkoli se Ze slisi kruto,
zgolj zamenljiva lutka, na katero obesimo obleko. Poleg tega pa
poznavalci trdijo, da izvira njihovo kraljevanje na modnih brveh
zaradi nase zdolgocasenosti in upora proti muhavosti, aroganci in
zahtevnosti ‘zvezdnic’. Toda to je zgolj fraza in govori se Ze, da ni
dalec ¢as, ko bomo lahko ponovno gledali vsem znane supermodele.

Q4 FILOZOFIJA NARAVE



Moda in narava 2

Vedeti moramo namrec¢, da modni svet konstituira predvsem to, kar . ] .,
. o . O . ‘Moda in narava’,

sem napisala v prejSnjem clanku: “Perfektnost kroja in tehnike Razgledi §. 20, 27.11.
Sivanja, ki naj ustvarita brez¢asno popolnost, ni ni¢ drugega kakor 1999, str. 15.
prenos (mrtvega) platonskega ideala Zenskega telesa iz sveta idej na
raven skrojene obleke. To lahko dokazemo tako, da svojo pozornost
usmerimo na telesne in obrazne proporce manekenk, za katere se
izkaze, da ustrezajo meram grskih kipov. Visoka moda povezuje zivo
telo z anorgansko naravo. (...) FetiSizem, ki temelji na seksualnem
apelu anorganskega sveta, je njegova Zivljenjska sila.”

V zahodnem svetu bodo ve¢no obstajali zenski in moski
stereotipi. Clovek nikoli ni (bil) tak§en, kot naj bi ‘naravno, telesno’
bil, temvec je (biD od nekdaj izdelana maska, ki ustreza moskemu
pogledu na svet. Ne slepimo se; ¢e obstaja zahodna osebnost, so
prav stereotipi tisto, kar smo. Za moskega tako Zenska nikoli ni
taksna, kakrsna je, ampak jo dojema zgolj skozi lik spolne persone,
socialne maske — kot femme fatale, prostitutko ali zakonsko zeno in
za zensko moski ni nikoli tak, kot je, ampak ga vedno dojema skozi
spolno persono — kot don juana, maca ali zakonskega moza.

Zahodna osebnost je proces napornega miselnega izgrajevanja,
Vv njej pa se prepletajo misel, agresija in spolnost. Trd boj med
moskim in zensko je eroti¢ni boj med dvema maskama. In prav zato
ne bomo nikoli doZiveli, da bi na modno stezo stopila zenska kot
narav(n)a.

LITERATURA:

BERGER, JOHN (1972): Ways of Seeing, British Broadcasting Corporation and
Penguin Books, London.

DARWIN, CHARLES: The descent of Man, hitp// wwuw. infidels.org/library/
histori...s_darwin/descent_of man/

MAJERHOLD, KATARINA (1999): “Moda in narava”, Razgledi $t. 20, Ljubljana.

MENNY, KARIN (1998): “Nove lepotice”, v: Glamur st. 23, Ljubljana.

NIETZSCHE, FRIEDRICH (1987): Rojstvo glasbe iz duha tragedije, Karantanija,
Ljubljana.

PAGLIA, CAMILLE (1998): “Spolnost in nasilje ali umetnost in druzba’, v:
Moske fantazije, Slovensko miladinsko gledalisce, Ljubljana.

PAGLIA, CAMILLE (1991): Sexual Personae, Vintage Books, New York.

RILKE, RAINER MARIA (1985): Pesmi, MK, Ljubljana.

MARKIZ DE SADE (1981): 120 dana Sodome, Aleph, Cacak.

24 Katarina Majerhold:

FILOZOFIJA NARAVE

@5









4. februarja 2000 je Mladi forum Zdruzene liste priredil okroglo mizo
“Smisel, moznost in meje utopij”. Povod je bil natis knjige Immanuela
Wallersteina “Utopistike”. Pricujoci blok izraza pestro paleto idej, ki jih
Je sproZila knjiga. Pozneje nam je avior prijazno odstopil besedilo
svojega predavange, ki ga je imel na Dunaju. Wallersteinovo
predavange, pa tudi vecino drugih prispevkov druzi angaZirana
refleksija dejanskosti - teorija, ki je usla iz akademskih kabinetou.



Immanuel Wallerstein

Rasisticni albatros: druzboslovje,
Jorg Haider in Widerstand

Predavanje iz serije “O nujnosti odve¢nega — druzbene vede in
druzba” na Dunajski univerzi 9. marca 2000

“God save thee, ancient Mariner

From the fiends that plague thee thus! —
Why look’st thou so?” — “With my crossbow
I shot the albatross.”

Samuel Taylor Coleridge
The Rime of the Ancient Mariner, 1. 79 — 82

V Coleridgeovi Pesmi starega mornarja vetrovi pozenejo
zablodelo ladjo v obmocdje skrajno neprijaznega podnebja.
Mornarjem je v tolazbo edinole albatros, s katerim delijo hrano.
Coleridgeov mornar ga iz neznanega vzroka —morda iz Ciste
arogance — ustreli z lokom. Posledica tega je trpljenje vseh na ladji.
Bogovi so kaznovali hudodelstvo. Mornarju ostali obesijo albatrosa
okrog vratu. Na ta nacin simbol prijateljstva postane simbol krivde in
sramote. Mornar je edini, ki preZivi potovanje. Preostanek Zivljenja
preZivel obseden s svojim dejanjem. Zivi albatros je drugi, ki se nam
odpre v tujih, daljnih deZelah. Mrtvi albatros, ki nam visi okrog vratu,
je nasa dedisc¢ina arogance, nas rasizem. Obsedeni smo z njim in ne
najdemo miru.

IMMANUEL WALLERSTEIN

Q9



Immanuel Wallerstein

Pred vec kot letom dni so me prosili, da bi priSel na Dunaj in
predaval o “Druzbenih vedah v obdobju tranzicije”. Govoril najbi v
kontekstu serije z naslovom “O nujnosti odvecnega — druzbene vede
indruzba”. Z veseljem sem se odzval povabilu. Verjel sem, da
prihajam na Dunaj, ki je odigral nadvse pomembno vlogo pri
izgradnji svetovnega druzboslovja, Se zlasti v obdobju Traum und
Wirklichkeit, 1870 — 1930. Dunaj je bil dom Sigmunda Freuda, ki je
bil po mojem mnenju na podrocju druzbenih ved najpomembnejsa
figura dvajsetega stoletja. Pravzaprav je bil Dunaj njegov dom vse do
trenutka, ko ga je nacizem prisilil, da je zbeZzal v London, kjer je Se
istega leta umrl. V pomembnem obdobju svojega Zivljenja sta na
Dunaju zivela tudi Joseph Alois Schumpeter in Karl Polanyi.

Njuni politi¢ni prepricanji sta bili sicer diametralno nasprotni, vendar
sta bila po mojem mnenju najpomembnejsa politi¢na ekonomista
dvajsetega stoletja, ki pa nikoli nista bila delezna zasluZenega
priznanja in slave. In kon¢no je bil na Dunaju doma tudi moj ucitel;
Paul Lazarsfeld, ¢igar kombiniranje politi¢no orientiranega
raziskovanja in pionirskih metodoloskih inovacij se je zacelo z delom
Brezposelni iz Marienthala, Studijo, ki jo je naredil skupaj z Marie
Jahoda in Hansom Zeiselom. Na tak Dunaj sem torej prihajal.

Potem pa so, kot veste, prisle zadnje avstrijske volitve in z njimi
njihova vse prej kot neizogibna posledica — vkljucitev Svobodnjaske
stranke Avstrije (FPO) v vlado. Ostale drZave ¢lanice Evropske unije
(EU) so ostro reagirale na to spremembo rezima in suspendirale
bilateralne odnose z Avstrijo. Moral sem preudariti, ¢e si e Zelim
ititja, in priznam, da sem se obotavljal. Da sem danes vendarle tu,
obstajata dva razloga. Prvirazlogje, da sem Zelel potrditi svojo soli-
darnost z drugo Avstrijo, ki se je, odkar je nova vlada prisla na oblast,
tako vidno manifestirala. Drugi, Se pomembnejsi razlog pa je, da sem
priSel prevzet svojo odgovornost kot sociolog. Vsi smo ustrelili
albatrosa. Vsem nam visi za vratom. In z vso svojo duso in umom se
moramo boriti za spokoritev, za rekonstrukcijo, za ustvaritev novega
zgodovinskega sistema, takega, ki se bo dvignil nad rasizem, ki
modernemu svetu zadaja tako globoke in zlocCeste rane. Svojemu
predavanju sem zato dal drugacen naslov. Ta se zdaj glasi: “Rasisticni
albatros: druzbene vede, Jorg Haider in Widerstand (odpor)”.

Kar zadeva dogajanje v Avstriji, so dejstva navidez zelo preprosta.
Avstrijo je dolgo zaporedje mandatov vodila nacionalna koalicija
dveh najvedjih sredinskih strank, Socialdemokratske stranke Avstrije
(SPO) in Avstrijske ljudske stranke (OVP). Prva je bila levosredinska,
druga pa desnosredinska in krs¢anskodemokratska. Skupno stevilo
njunih glasov, ki je bilo nekaj ¢asa popolnoma prevladujoce, je v
devetdesetih letih upadlo. Na volitvah leta 1999 je FPO po $tevilu
glasov prvic pristala na drugem mestu in prehitela OVP, pa cetudi
le za nekaj sto glasov. Dogovarjanje med obema sredinskima stran-
kama o oblikovanju $e ene nacionalne koalicije je propadlo in OVP je
ponudila partnerstvo FPO. Ta odlocitev OVP je v Avstriji vznemirila

100

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

Stevilne ljudi vklju¢no s predsednikom Klestilom. Vendar pa je OVP
vztrajala in vlada je bila formirana.

Odlocitev je vznemirila in — treba je dodati — presenetila tudi
politicne voditelje drzav ¢lanic Evropske unije. Kolektivno so se
odlocili, da bodo suspendirali bilateralne odnose z Avstrijo in EU je
kljub nekaterim glasovom, ki so se sprasevali o modrosti takSnega
pocetja, vztrajala pri svoji odlocitvi. Po drugi strani pa je akcija EU
vznejevoljila Stevilne Avstrijce in to ne le tistih, ki so podpirali
oblikovanje te vlade, temvec tudi mnogo njenih nasprotnikov.
Slednji so trdili, da EU pretirava z oceno nevarnosti, ki naj bi jo
predstavljala vkljucitev FPO v vlado. “Haider ni Hitler” je bila skupna
formulacija tega staliSc¢a. Spet drugi so trdili, da je Haiderjeve
ekvivalente mogoce najti v vseh drzavah EU in celo v nekaterih
vladah. Ocitali so, da je torej od EU hinavsko, da je postopala, kot je
postopala. Nekateri Avstrijci (pa tudi nekateri Evropejci) pa so sploh
trdili, da bi bila edina primerna akcija EU ta, da bi ¢akala in opazovala
ter se Sele v primeru, da bi nova avstrijska vlada eventualno storila
kaj, kar bi zasluZzilo sankcije, odlocila za ukrepanje. Isto¢asno pa se je
znotraj same Avstrije rodil Widerstand, ki Se vedno traja.

Predmet moje analize ne bo FPO kot stranka, kot tudi ne tisto,
kar predstavlja, temvec ostra reakcija EU na vkljucitev te stranke v
avstrijsko vlado, avstrijska nasprotna reakcija ter Widerstand. Tako
reakcijo kot tudi nasprotno reakcijo je mogoce razumeti edino na ta
nacin, da pod drobnogled nase analize ne vzamemo same Avstrije,
temvec svetovni sistem kot celoto, njegove realnosti in tisto, kar so
nam o teh realnostih pripovedovali druzboslovci. Zatorej predlagam,
da sita Sirsi kontekst ogledamo v §tirih ¢asovnih okvirjih: moderni
svetovni sistem po letu 1989; moderni svetovni sistem po letu 1945;
moderni svetovni sistem po letu 1492; ter moderni svetovni sistem
po letu 2000. To so seveda simboli¢ni datumi, vendar igrajo simboli v
tem primeru zelo pomembno vlogo. Pomagajo nam obravnavati
tako realnosti kot tudi percepcijo teh realnosti. Upam, da mi bo s tem
pocetjem uspelo izraziti solidarnost z avstrijskim Widerstand-om ter
prevzeti moralno in intelektualno odgovornost druzboslovca.

1. Svetovni sistem po letu 1989

Leta 1989 se je sesul tako imenovani socialisti¢ni blok narodov.
Dezele vzhodnega dela Srednje Evrope, ki jih je dusila Breznjeva
doktrina (Se bolj pa Jaltski sporazum), so ucinkovito izterjale
politicno neodvisnost od Sovjetske zveze in zacele razgrajevati
vsaka svoj leninisti¢ni sistem. V dveh letih je razpadla tudi sama
Komunisti¢na partija Sovjetske zveze, razpadla pa je tudi ZSSR in
sicer na svojih petnajst konstitutivnih enot. Usoda vzhodnoazijskih
komunisti¢nih drzav in Kube je bila sicer drugac¢na, vendar to nima
nobene zveze s posledicami, ki so jih imela vzhodnoevropska

IMMANUEL WALLERSTEIN 10]



Immanuel Wallerstein

dogajanja na geopolitiko svetovnega sistema.

Poletu 1989 je bil biv§im komunisti¢nim dezelam namenjen velik
del svetovne pozornosti. Zvrstilo se je nesteto druzboslovnih
posvetovanj na temo tako imenovane tranzicije, tako da dandanes ze
govorimo o “tranzitologiji”. Na podrocju nekdanje Jugoslavije in v
Zakavkazju pa je prislo do vecjega Stevila okrutnih drzavljanskih
vojn, v katere so se v ve¢ primerih aktivno vmesale zunanje sile.
Stevilni druzboslovci so v naslovih analiz tega nasilja uporabljali izraz
“etnicno ¢is¢enje”, ki naj bi bilo posledica dolgotrajnega medetni¢nega
sovradtva. Celo v drzavah, kot so Ceska, MadZarska in Baltske drzave,
kjer so se izognili hujsim oblikam nasilja, je prislo do dogodkov, ki so
neprijetno spominjali na ozivljanje medetnic¢nih napetosti. Isto¢asno
so podobne vedje in manjSe drzavljanske vojne divjale na Stevilnih
lokacijah v Afriki pa tudi v Indoneziji, ¢e omenimo samo najbolj
ocitne primere.

V panevropskem svetu (s tem izrazom bom oznaceval Zahodno
Evropo plus Severno Ameriko ter Avstralazijo, ne pa vzhodnega dela
Srednje Evrope) se je analiza teh drzavljanskih vojn osredotocila na
domnevne slabosti civilnih druzb v teh drzavah in na nizko raven skrbi
za Clovekove pravice, ki so jo pokazale v preteklosti. Kdor je
seznanjen s pisanjem zahodnoevropskih ¢asopisov, nikakor ni mogel
spregledati, v kako veliki meri je bila pozornost, ki so jo namenjali tako
imenovanemu postkomunisti¢nemu svetu, pravzaprav osredotocena
na “problem”. Ta “problem” je bil de facto definiran kot odsotnost
vi§jega nivoja modernosti, ki naj bi bil znacilen za panevropski svet.

Hkrati pa je enako presenetljivo, kako malo pozornosti so ¢asniki,
politiki, Se posebej pa druzboslovci namenili spremembam, ki so se
od leta 1989 zgodile v samem panevropskem svetu. Politi¢ni rezimi,
ki so svojo nacionalno logiko gradili na dejstvu, da so vpleteniv
“hladno vojno”, so nenadoma ugotovili, da so strukture, ki so jih
vzdrzevali Stirideset let, postale nesmiselne tako v o¢eh voliveev
kot tudi samih politikov. Zakaj bi Italija morala imeti petstrankarski
sistem (z njegovimi tangentopoli), zasnovan na permanentni vecini
krs¢anske demokracije, ¢e hladne vojne ni ve¢? Kaj naj Se drzi skupaj
golisti¢no stranko v Franciji ali celo krs¢ansko-demokratsko unijo v
Nemciji? Zakaj bi morala republikansko stranko v Ameriki Se vedno
omejevati “bilateralna zunanja politika”? In posledica teh dvomov?
Vse velike konzervativne stranke panevropskega sveta se sesuvajo,
ker jih spodkopava delitev na nove skrajneze ekonomskega libera-
lizma in zagovornike bolj socialnega konzervativizma, ki pa se spet
delijo na tiste, ki bi radi, da bi drzava preprecila moralno propadanje
svojih drzavljanov, in tiste, ki bi Zeleli ohraniti paternalisticno skrb
za socialno varnost. In vse te frakcije se borijo med seboj sredi pri-
vrzencev, ki se bojijo, da bodo v zmesnjavi resno ogrozeni njihovi
dohodki in njihov druzbeni poloZzaj.

Kaj pa levosredinske stranke, ki same sebe v glavnem imenujejo
socialdemokratske? Tudi te so v tezavah. Propad komunizma je bil

102

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

pravzaprav le vihunec nara$¢ajocega razocaranja nad staro levico v
vseh treh njenih razlicicah — kot komunisti¢ne partije,
socialdemokratske stranke ali narodnoosvobodilnega gibanja —
razocaranja, ki ga je dramati¢no naznanila svetovna revolucija leta
1968. To razocCaranje je bilo — ne prevec paradoksalno — prav
posledica politicnega uspeha teh gibanj in njihovega prevzema
oblasti v drzavah Sirom sveta. Ko so ta gibanja prisla na oblast, se je
namrec¢ izkazalo, da niso sposobna izpolniti svoje zgodovinske
obljube, to je, da bodo v primeru, da se kdaj dokopljejo do drzavne
oblasti, s preobrazbo stare zgradila novo enakopravnejso in bolj
demokrati¢no druzbo.

V Zahodni Evropi je stara levica pomenila predvsem socialde-
mokrate. Od leta 1968, $e bolj pa od leta 1989 se dogaja, da ljudje
sicer volijo te stranke, vendar nih¢e ne plese po cestah, ¢e zmagajo
na volitvah. Nihce ne pricakuje od njih, da bodo naredile revolucijo,
Se taksne mirne ne. Se najbolj razocarani pa so njihovi voditelji, ki so
se znasli v situaciji, ko so prisiljeni govoriti jezik sredine. Z razocara-
njem nad strankami stare levice pa je prislo tudi do odvrnitve od
samih drzavnih struktur. Drzavljani so nekdaj svoje drzave prenasali
in celo hvalili kot potencialne nosilke druzbene preobrazbe.

Zdaj so na njih zaceli gledati predvsem kot na nosilke korupcije in
neustrezne uporabe sile; ni¢ ve¢ kot na branik drzavljanskih pravic,
temvec kot na drzavljansko breme.

Iz tega opisa je razvidno, da je Avstrija zgolj Se en primer
splosnega panevropskega vzorca. Cému naj v post-komunisticnem
obdobju sluzi nacionalna koalicija? In ¢emu sploh voliti stranke, ki jih
zanima predvsem Proporz? V tem kontekstu je 3. oktobra 1999 FPO
dobila svojih 26,9 % glasov. To je dale¢ najvisji odstotek glasov, ki ga
je kdajkoli dobila kak3na skrajno desna stranka v katerikoli evropski
dezeli po letu 1945. Leta 1995 je v Franciji Le Penova Nacionalna
fronta dobila 15 %, pa je bil Ze to Sok. Vendar sta tedaj obe najvedii
konzervativni stranki zavrnili podporo Nacionalne fronte na
kakrsnikoli ravni. Ko pa so bili na regionalnih volitvah leta1998
rezultati tak3ni, da bi v Stevilnih regijah konzervativni stranki imeli
vecino le ob podpori izvoljenih kandidatov Nacionalne fronte, je pet
regionalnih vodij ignoriralo direktive svojih strank in si zagotovilo
podporo Nacionalne fronte v svojih regionalnih vladah. Ti vodje so
bili nemudoma izkljuceni iz obeh najvecjih konzervativnih strank,
RPR in UDR. Po drugi strani pa je v Italiji Berlusconi oblikoval vlado s
pomocdjo Finija in njegove Nacionalne alianse, stranke, podobne
Haiderjevi, vendar s to razliko, da se je Fini pred volitvami izrecno
odpovedal njeni neofasisti¢ni preteklosti.

Zakaj so potemtakem Clanice EU zavzele, kot menijo Stevilni
Avstrijci, tako strogo stalis¢e v zvezi z dogajanjem v Avstriji? Odgovor
je pravzaprav zelo preprost. Prav zato, ker njihove deZele niso tako
zelo razli¢ne od Avstrije, jih je bilo vse strah, da se bodo morale v
bliznji bodocnosti tudi same soociti s podobnimi odlo¢itvami in da se

IMMANUEL WALLERSTEIN 103



Immanuel Wallerstein

bodo tudi same znasle v skusnjavi, da bi ravnale po vzoru OVP.
Drzave EU so torej tako silovito reagirale zato, ker jih je bilo strah
samih sebe. Hkrati pa je bilo avstrijsko nerazumevanje dejstva,

da je Avstrija tokrat res prekoracila mejo, ki so si jo postavile vse
zahodnoevropske dezele — pa ne leta 1999, temvec Ze leta

1945 — vzrok avstrijske nasprotne reakcije. Naj na tem mestu karseda
iz¢rpno pojasnim svoje staliS¢e. Odobravam odlocitev EU o prekinitvi
bilateralnih odnosov z Avstrijo. Ce tega ne bi storila, bi nas kaj lahko
preplavila ideoloska plima, ki bi razkrojila Zahodno Evropo. Strinjam
pase, da je odlocitvi EU botrovala dobrsna mera hinavscine ali Se
bolje, samoprevare. Da bi nam postalo jasno, zakaj je temu tako, si
moramo poblize ogledati svetovni sistem, pa ne po letu 1989,
temved po letu 1945.

Preden pa se tega lotim, bi rad povedal besedo ali dve o svetovnem
druzbosloviju po letu 1989. Stanje je obupno. Ne glede na politi¢no
usmeritev vsi govorijo le e o globalizaciji, kot da je to kaj ve¢ kot le
retori¢ni pripomocek v boju za stopnjo neoviranosti pretoka preko
drzavnih meja, ki nenehno poteka znotraj kapitalisti¢ne svetovne
ekonomije. To je le pesek v o¢i. Prav tako so pesek v o¢i neskoncne
litanije o etni¢nem nasilju, za kar so odgovorni tako druzboslovci kot
tudi borci za ¢lovekove pravice. Etni¢no nasilje prav gotovo je
strahotna in strasljiva realnost, prav gotovo pa ni domena manj
sre¢nih, manj modrih in manj civiliziranih drugih. Je nadvse normalna
posledica poglabljajoce se neenakosti znotraj nasega svetovnega
sistema, ki je ni mogoce odpraviti niti z moralisti¢cnim opominjanjem
niti s poseganjem cistih in naprednih na obmodja, ki jih kontrolirajo
necisti in zaostali. Svetovno druzboslovje nam ni ponudilo nobenega
uporabnega orodja za analizo dogajanj znotraj svetovnega sistema po
letu 1989, s tem pa tudi nobenega uporabnega orodja za razumevanje
sodobne avstrijske stvarnosti.

2. Svetovni sistem po letu 1945

Leta 1945 se je koncala izkusnja z nacizmom in njegovimi
strahotami. Antisemitizma si ni izmislil Hitler, niti si ga niso izmislili
Nemci. Antisemitizem je bil dolgo ¢asa najmocnejsi evropski notranji
izraz globoko zakoreninjenega rasizma evropskega sveta, v svoji
moderni razli¢ici pa je bil na evropski sceni navzoc Ze najmanj sto let.
Ce s tega vidika primerjamo Berlin in Pariz iz leta 1900, se Berlin ne
odreze slabSe. Dejavni antisemitizem je bil prisoten vedno in povsod,
celo med drugo svetovno vojno in celo v Zdruzenih drzavah.

Zakaj so bili —vsaj po letu 1945 — vsi tako obsedeni z nacizmom?
Odgovor je na dlani in ga je nemogoce spregledati. Razlog je
Endlosung (dokoncna resitev). Pred letom 1945 je bil skorajda
vsakdo v panevropskem svetu odkrito in veselo antisemitsko
nastrojen, vendar si skorajda nihce ni Zelel, da bi se to koncalo z

104

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

! UNESCO je sponzoriral

Endlosungom. Hitlerjeva dokond¢na resitev je popolnoma zgresila celo serijo taksnih knjig.

poanto rasizma znotraj kapitalisticne svetovne ekonomije. Cilj
rasizma namre¢ ni izkljucevanje ljudi, kaj Sele njihovo iztrebljanje.
Cilj rasizma je obdrzati ljudi znotraj sistema in to kot podljudi, ki jih je
mozno ekonomsko izkoris¢ati in uporabljati kot politicne gresne
kozle. Pod nacizmom pa se je zgodilo tisto, cemur Francozi pravijo
dérapage — spodrsljaj, kiks, izguba nadzora. Ali pa je morda duh usel
iz steklenice.

Rasist je treba biti vse tja do dokoncne resitve, naprej pa ne.
To je bila vedno tvegana igra in dérapages so se dogajali Ze prej,
vendar nikoli v tako velikem merilu, nikoli na tako osrednjem
prizoriS¢u svetovnega sistema in nikoli nikoli na tako viden nacin.
Zavezniske Cete, ki so leta 1945 vdrle v koncentracijska taborisca,
so bile resni¢no pretresene na osebni ravni. Panevropski svet je bil
koletivno primoran vzpostaviti odnos z duhom, ki je usel iz
steklenice. To je storil tako, da je prepovedal javno rabo rasizma,
Se zlasti pa javno rabo antisemitizma. Ta je postal tabu jezik.

Druzboslovci so se pridruzili igri. Po letu 1945 je izsla cela vrsta
knjig, ki so napadale smiselnost koncepta rase' in oznanjale
nezakonitost podmene, da so katerekoli trenutno izmerljive razlike
med druzbenimi skupinami rezultat prirojenih genetskih znacilnosti.
Spomin na holokavst si je utrl pot v Solske programe. Nemci so se
sprva obotavljivo, potem pa z dobrsno mero moralnega poguma
lotili analize svoje lastne krivde, da bi na ta nacin zmanjsali svojo
sramoto. Po letu 1989 so se jim brez dvoma nekolikanj obotavljivo
pridruzile Se druge drzave panevropskega sveta. Zaveznici Francija
in Nizozemska sta zaceli priznavati svoj delez krivde, ker sta dovolili,
daje do dérapage sploh prislo in ker je pri tem dogajanju dejavno
sodelovalo kar nekaj njunih drzavljanov. Eden od razlogov, da je EU
tako ostro reagirala na Heiderja, je bil ta, da Avstrija kot drzava ni
hotela prevzeti svojega deleza krivde, temvec je vztrajala na staliscu,
daje bila predvsem Zrtev. Morda si vecina Avstrijcev res ni zelela
Anschlussa (prikljucitve), ceprav je temu tezko verjeti, ¢e ¢lovek
gleda posnetke navdusenih mnozic na Dunaju. Pomembneje je, da
so bili po Anschlussu v Tretjem Reichu vsi nezidovski prebivalci
tretirani kot Nemci in da jih je bila vecina nad tem navdusena.

Spoznanje, da je rasizem propadel, ker je el predalec,

je imelo v panevropskem svetu po letu 1945 dve vazni posledici.
Prvi¢, drzave tega sveta so se trudile poudarjati svoje notranje vrline,
ki jih krasijo kot integrativne nacije, neomadeZevane z rasisti¢nim
zatiranjem, kot drzave svobode, ki se zoperstavljajo Sovjetski zvezi,
temu “imperiju zla”, ¢igar rasizem je zdaj postal redna tema zahodne
propagande. Posledica tega truda so bile razli¢ne sociopoliti¢ne
akcije: odlocitev Vrhovnega sodis¢a Zdruzenih drzav iz leta 1954
o protizakonitosti rasne segregacije; Izraelu naklonjena politika
celotnega panevropskega sveta; in celo novo poudarjanje
ekumenizma znotraj zahodnokrs¢anskega sveta (pa tudi izum

IMMANUEL WALLERSTEIN 105



Immanuel Wallerstein

ideje o obstoju skupne judovsko-kri¢anske dediscine).

Druga, prav tako pomembna posledica pa je bil pojav potrebe
po tem, da bi se oc¢is¢enemu rasizmu vrnilo njegovo izvorno funkcijo,
to je, da zadrzuje ljudi znotraj sistema, vendar kot podljudi. Ce Judov
ni bilo ve¢ mogoce obravnavati na tak nacin, katolikov v protestant-
skih deZelah pa tudine, se je bilo pac treba ozreti drugam. Obdobje
po letu 1945 je bilo vsaj sprva obdobje neverjetne ekonomske
ekspanzije in hkrati neverjetne demografske transformacije, saj je
Stevilo rojstev v panevropskem svetu drasti¢no upadlo. Ta svet je
potreboval vse vec¢ delaveev, proizvajal pa jih je manj kot kdajkoli
prej. Tako se je zacelo obdobje, ki ga Nemci previdno imenujejo
obdobje gastarbajterjev.

Kdo so bili gastarbajterji? Mediteranci v nemediteranskih dezelah,
Latinoamericani in Azijci v Severni Ameriki, Zahodnji Indijci v Severni
Ameriki in Zahodi Evropi, Africani in Juznoazijci v Evropi. Po letu
1989 pa tudi osebe iz drzav nekdanjega vzhodnega bloka, ki
prihajajo v Zahodno Evropo. Vsi ti priseljenci so prisli v velikem
Stevilu, ker so hoteli priti in ker so zlahkoto nasli delo, saj so jih
panevropske dezele obupno potrebovale za svoj razcvet. Vendar so
skoraj v vseh primerih prisli kot osebe z dna — v ekonomskem,
socialnem in politicnem smislu.

Ko je v sedemdesetih letih svetovna ekonomija vstopila v
dolgotrajno kondratjevsko b-fazo in je prvi¢ po letu 1945 nezaposle-
nost narasla, so priseljenci postali priro¢ni gresni kozli. Sile skrajne
desnice, ki so bile po letu 1945 nezakonite in marginalne, so
nenadoma zacele dvigati glavo, v¢asih pod okriljem konzervativnih
strank, v¢asih pa kot samostojne strukture (in so kot take zacele
zajedati ne samo volilno telo konzervativnih, temvec tudi levosre-
dinskih delavskih strank). V devetdesetih so iz razlogov, o katerih
sem ze govoril, te stranke torej postale resnejsi dejavnik.

Velike stranke niso prav dobro vedele, kako obravnavati to
ozivljanje bolj ali manj odkrito rasisti¢nih strank. Grabila jih je panika,
da bo duh znova usel iz steklenice in ogrozil socialno spokojnost
njihovih drzav. Nekateri so trdili, da bi bilo te skrajno desne sile
mogoce spodnesti s kooptiranjem njihovih protiimigrantskih tem v
rahlo izprani obliki. Drugi so govorili, da te sile predstavljajo virus, ki
ga je treba ¢imprej izolirati. Vse te diskusije poznate, saj pravkar
potekajo v Avstriji.

In Ze spet nam druzboslovei niso kaj prida pomagali. Fenomen
nacizma so poskusali analizirati kot nekaksno posebnost nemske
zgodovinske situacije, namesto da bi uvideli, da se je ves svetovni
sistem Ze dolgo igral z ognjem in da je bilo samo vprasanje ¢asa,
kdaj bo kje kaj zagorelo. Druzboslovci so razglasali svojo moralnost
(h kateri se bomo v kratkem Se vrnili) in podeljevali odvezo
panevropskemu svetu zaradi njegove trenutne navidez nerasisticne
retorike, dejansko pa je bil panevropski rasizem po letu 1945
prav tako virulenten kot pred letom 1933 ali pred letom 1945.

106

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

Ene objekte sovrastva in strahu so enostavno zamenjali z drugimi.
Mar si “spopada civilizacij”, koncepta, o katerem se dandanes krese
toliko mnenj, ni izmislil druzboslovec?
Dejansko ima celo denunciacija Avstrije s strani EU, pa najsi jo

Se tako odobravam, priokus rasizma. Kaj pravzaprav sporoc¢a EU?
Sporoca, da so Haiderji moZzni in morda celo normalni zunaj
panevropskega sveta, morda celo v tako bliznjih deZzelah, kot sta
Slovenija ali MadZzarska. Nedopustni, nezamisljivi pa so znotraj
civilizirane Evrope. Mi Evropejci moramo braniti svojo moralno
superiornost, Avstrija pa grozi, da nam bo to onemogocila. Res je:
Avstrija dejansko grozi, da nam bo to onemogocila in Avstrija se na
nek nacin dejansko mora umakniti s svoje trenutne nevzdrzne
pozicije. Vendar pa temelji, na katerih je zasnovana obtozba EU,
nikakor niso moralno neoporec¢ni. Same univerzalisticne vrednote
Zahodne Evrope so namrec¢ globoko preZete s kroni¢nim, konsti-
tutivnim rasizmom panevropskega sveta.

Da bi to razumeli in da bi razumeli, zakaj druzboslovju tega ni
uspelo demaskirati, si moramo poblize ogledati zgodbo sodobnega
svetovnega sistema po letu 1492.

3. Svetovni sistem po letu 1492

Ko so se Evropejci izkreali v Ameriki in razglasili, da so jo osvojili,
so naleteli na domorodce, ki so jim bili skrajno tuji. Nekateri so bili
organizirani v dokaj preproste lovske in nabiralniske sisteme. Drugi
pa so bili organizirani v kompleksne in dognane svetovne imperije.
Vendar v obeh primerih niti njihovo orozje niti njihova pridobljena
fizioloska imunost (oziroma njeno pomanjkanje) nista omogocila tem
ljudstvom, da bi se uspedno uprla zavojevalcem. Zato so se Evropejci
morali odlo¢iti, kako bodo ravnali s temi ljudstvi. Med Evropejci so bili
tudi taksni, ki so si (v Stevilnih primerih prvic v Zivljenju) prisvojili
ogromna prostranstva, ki so jih Zeleli ¢im hitreje izkoristiti, pri tem pa
so bili pripravljeni zasuZnjevati in izkori$c¢ati domorodce. V opravicilo
so navajali, da so domorodci barbari, ki ne zasluzijo drugega kot
mukotrpno suzenjstvo.

Vendar pa so bili zraven tudi kr$¢anski misionarji, ki so bili hkrati
zgrozeni nad necloveskim ravnanjem conquistadores z domorodci
in trdno prepric¢ani o moZznosti in pomembnosti pridobivanja domo-
rodskih dus za krS¢ansko odresenje. Taka oseba je bil Bartolomé de
las Casas, Cigar strast in bojevitost sta leta 1550 dosegli vrhunec v
sloviti in Ze zdavnaj klasi¢ni diskusiji o naravi “drugega”. Ze leta 1547
je za cesarja Karla V (in vse ostale) napisal kratek povzetek, v
katerem je precej detajlno opisal grozote, ki se dogajajo v Ameriki.
Zakljucil je takole:

“Kristjani so pobili in unicili nesteto plemenitih dus iz preprostega
razloga, da bi se dokopali do zlata, da bi v kratkem ¢asu neizmerno

IMMANUEL WALLERSTEIN

107



Immanuel Wallerstein

2 Bartolomé de las Casas:
Kratko porocilo o unice-
nju Indijancev, str. 52,
La Découverte 1996
(1547), Pariz.

3 Angel Losada: “Ponencia
sobre Fray Bartolomé de
las Casas” v Las Casas in
politika clovekovih pravic
(Institut d’Etudes Politique
d’Aix & Instituto de
Cultura Hispdnica,
Aix-en-Provence, 12., 13.
in 14. oktobra 1974),
Gardanne: Imp.
Esmenjaud, 1976, str. 22.

1 Glej Vidal Abril Castello:
“Bartolomé de las Casas,
poslednji Comunero” v
Las Casas in politika
clovekovih pravic, op. cit.

5 Henry Mechoulan: “O
pojmovanju barbarskega
pri Las Casasu”, Las Casas
in politika clovekovih
pravic, op. cit., str. 179.

obogateli in da bi se povzpeli na visoke poloZzaje, ki ne priticejo
njihovemu stanu. (... ) Do teh tako poniznih, tako potrpezljivih in tako
zlahka pokorljivih l[judi ne kaZejo nobenega spostovanja, nobenega
socutja, nobene uvidevnosti ... Z njimi ne ravnajo kot z zivalmi (Bog
daj, da bi z njimi ravnali tako dobro in bili do njih tako uvidevni, kot so
do zivali); z njimi ravnajo slabse kot z Zivalmi, slabse kot z gnojem.”

Las Casas je bil prav gotovo strasten, krizarsko nastrojen branitelj
pravic ljudstev. Bil je, to je vsekakor vredno omeniti, tudi prvi Skof v
kraju Chiapas, kjer je dandanes sedeZ neozapatovcev in kjer se je Se
vedno treba boriti za isto stvar kot pred petsto leti Las Casas —za
pravico domorodcev do njihovega dostojanstva in do njihove zemlje.
Dandanes tem ljudem ne gre kaj dosti bolje kot v ¢asu Las Casasa.
Nekateri bi zato radi Las Casasa in druge neosholasti¢ne Spanske
teologe, filozofe in juriste uvrstili med predhodnike Grotiusa in
“resni¢nih utemeljiteljev modernih ¢lovekovih pravic”.?

Cesarja so Las Casasovi argumenti sprva prepricali in postavil ga je
za svojega indijanskega protektorja. S¢asoma pa so ga zaceli obhajati
dvomi, zato je leta 1550 v Vallodalidu sklical posebno hunto sodnikov,
da bina to temo slisal debato med Las Casasom in Juanom Ginasom
de Sepulvedo, ki je bil prav tako njegov svetovalec. Neomajni Las
Casasov nasprotnik Sepulveda je navedel §tiri razloge za taksno
ravnanje z Indijanci, kakrSnemu je Las Casas tako ostro nasprotoval:
Indijanci so barbari, zato je naravno, da se podredijo bolj civiliziranim
ljudstvom. Castijo malike in jim Zrtvujejo ljudi, to pa opravicuje
intervencijo, ki naj prepreci krSenje naravnega zakona. Intervencija
je upravicena, saj reSuje nedolzna zivljenja. Intervencija bo pospesila
krs¢ansko evangelizacijo. Ti argumenti zvenijo neverjetno sodobno.
Le termin krS¢anstvo je treba nadomestiti s terminom demokracija.

Tem argumentom se je Las Casas uprl z naslednjimi trditvami:
nobeno ljudstvo nikoli ne sme biti prisiljeno v podrejenost drugemu
ljudstvu zaradi svoje domnevne kulturne inferiornosti. Ljudi se ne
sme kaznovati zaradi zlo¢inov, za katere niso vedeli, da so zlocini.
ReSevanje nedolznih ljudi je moralno upraviceno, ¢e pri tem drugim
ne povzro¢imo Se vedje Skode. In kr§¢anstva ni mogoce Siriti z
mecem. Tudi ti argumenti zvenijo neverjetno sodobno.

Zaradi vsega tega so nekateri menili, da bi bilo treba Las Casasa
obravnavati kot poslednjega predstavnika Comunerov, tega premalo
proucenega prvega velikega druzbenoprotestnega gibanja, ki se je
dogajalo v Spaniji v prvi polovici $estnajstega stoletja, gibanja, ki je
bilo hkrati demokrati¢no in komunitarno. Implikacije Las Casasovih
trditev so postavljale pod vprasaj same temelje Spanskega imperija
in najverjetneje je bil prav to razlog, da je Karel V Las Casasu odtegnil
svojo podporo.* Dejansko je Las Casas v svoji razpravi o konceptu
barbara vztrajal, da je “vsakdo sposoben najti barbara, ki mu bo
dominiral” in s tem spomnil Spance na to, kako so njih same neko¢
tretirali Rimljani.> Drugi pa so spet trdili, da Las Casas dejansko ni bil
ni¢ drugega kot teoretik “prijazne” kolonizacije, reformator, ki je “do

108

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

konca svojega zivljenja neutrudno ponujal nadomestne resitve
problemov kolonialnega sistema, ki je temeljil na encomiendi.”

V zvezi z véliko debato pred hunto v Vallodalidu pa je fascinantno
to, da nihce prav dobro ne ve, kako se je hunta odlocila. V doloce-
nem smislu je to znacilno za sodobni svetovni sistem. Smo se kdaj
odlocili? Se sploh lahko odlo¢imo? Je bil Las Casas, ta protirasist, ta
branilec zati-ranih hkrati tudi clovek, ki si je prizadeval instituciona-
lizirati “prijazno” kolonizacijo? Bi kdo kdaj smel, bi si kdo lahko sploh
kdaj dovolil siriti evangelij z mecem? Na ta vprasanja nikoli nismo
dobili odgovorov, ki bi bili logi¢no tako konsistentni ali pa politicno
tako prepricljivi, da bi zakljucili vse diskusije. Mogoce taksni odgovori
ne obstajajo.

V obdobju po Las Casasu smo ustvarili kapitalisticno svetovno
ekonomijo, ki se je s¢asoma razsirila po vsej zemeljski obli, pri tem
paje vedno in v vsakem trenutku upravicevala svoje na rasizmu
temeljece hierarhije. In seveda je imela vedno na razpolago tudi
potrebno Stevilo oseb, ki so si prizadevale blaziti najbolj grobe
poteze tega rasizma in treba je priznati, da jim je to v dolo¢eni meri
tudi uspelo. Vendar pa so se vedno dogajali masakri in pred dokonc¢no
resitvijo so Ze bile dokon¢ne resitve, morda manj birokratsko,
sistemati¢no in uc¢inkovito nacrtovane, zagotovo pa manj javne.

Ah, boste rekli, pa saj se je potem kmalu zgodila francoska
revolucija s svojo Deklaracijo o ¢lovekovih pravicah. No, v redu,
ampak ni v redu! Francoska revolucija je prav gotovo utelesila
protest proti hierarhiji, privilegijem in zatiranju, ki je temeljil na
egalitarnem univerzalizmu. Simboli¢na gesta tega protesta je bila
odprava naziva “gospod”, ki ga je nadomestil naziv “drzavljan”.

A prav tuje k(De¢, kot bi rekel Shakespeare. Koncept drzavljana naj bi
bil namrec inkluziven. V svojih vladah naj bi imeli besedo vsi drzavljani
in ne le pescica aristokratov. K(Dec¢ je v tem, da mora nekdo, ¢e hoce
vkljuditi vse, ki so v skupini, najprej dolociti, kdo so njeni ¢lani. Iz tega
pa neizbezno sledi, da obstajajo tudi osebe, ki niso ¢lani.

Koncept drzavljana neizogibno izkljucuje natanko toliko, kot
vkljucuje. Dejansko je bil izklju¢evalni naboj drzavljanstva v dveh
stoletjih po francoski revoluciji prav tako pomemben kot njegov
vkljucevalni naboj. Ko je slavni Dunajc¢an Karl Lueger leta 1883 rekel:
“Smo ljudje, kristjani, Avstrijci,”” je ponujal definicijo meja drzavljanstva,
definicijo, ki so jo volivci odobravali, cesar pa ne. Lueger ni bil
pripravljen vkljuciti madZarskih Zidov ,* ki so bili zanj prav taksni tujci
kot tuji kapitalisti, ki jih je ravno tako oZzigosal. Je bil to, kot trdijo
Stevilni ljudje, Ze protifasizem ali pa je Slo za “preracunani ekstre-
mizem”, kot bi nam rad dopovedal John Boyer?” Dandanes nekateri
zastavljajo isto vprasanje v zvezi z Jorgom Haiderjem. Le kaksno
korist bomo imeli od taksnega ali drugacnega odgovora? Politicni
rezultat je prakti¢no identicen.

V tistem obdobju moderne zgodovine, ko je francoska revolucija
vsem nam zapuscala v dediscino to minsko polje koncepta

6 Alain Milhou:
‘Krscanski radikalizem in
politicna utopija” v Las
Casas in politika cloveko-
vih pravic, op. cit., str. 166.

7 Helmut Andics: Svet
Ringstrasse, Dunaj 1867 —
1887. Luegerjev vzpon.
Dunaj: Mladina in narod,
1983, str. 271.

8 Lueger je oZigosal tudi
Zidovske socialiste,
zZidouvski liberalizem in
Zidovske prostozidarje.

9 John W. Boyer: Politicni
radikalizem na Dunaju v
zadnjem obdobju
monarhije: zacetki
krscanskega socialnega
gibanja, 1848 — 1897,
University of Chicago
Press, Chicago 1981,

Str. xii

IMMANUEL

WALLERSTEIN

109



Immanuel Wallerstein

10 Glej moje delo
“Francoska revolucija kot
svetovnozgodovinski
dogodek” v Raz-misliti
druzboslovje, Cambridge:
Polity Press 1991,

str. 7 =22.

T Odpreti druzbene vede:
porocilo Gulbenkianove
komisije o restrukturiranju
druzbenih ved, Stanford:
Stanford University Press,
1996.

drzavljana, je svet znanja dozivljal velikansko preobrazbo. Ta je bila
posledica uspesne sekularizacije znanja, ki je bila priborjena z
locitvijo filozofije od teologije, to pa je bil proces, ki je trajal nekaj
stoletij. Vendar je zdaj 8lo za vec kot zgolj sekularizacijo znanja.
Nekako v drugi polovici osemnajstega stoletja sta bila termina
znanost in filozofija, ki sta se, e Ze nista bila sinonima, do tedaj vsaj v
veliki meri pomensko prekrivala, na novo definirana kot ontolosko
nasprotna. Dve kulturi, ta edinstvena znacilnost struktur znanja
modernega svetovnega sistema, sta bili sprejeti kot opredeljujoci
razcep znanja. Temu razcepu je sledila intelektualna in institucio-
nalna loc¢itev na iskanje resnice (podrocje znanosti) na eni strani in na
iskanje dobrega in lepega (podrodje filozofije oziroma humanisticnih
ved / Geisteswissenschaften) na drugi. Mislim, da ta fundamentalni
prelom pojasnjuje nadaljnje oblike razvoja druzboslovja pa tudi
njegovo nezmoznost, da bi spregovorilo konstitutivnemu rasizmu
kapitalisti¢ne svetovne ekonomije. Tej zgodbi se nameravam
posvetiti v nadaljevanju.

Dve véliki kulturni volili francoske revolucije sta bili ideji, da so
politi¢ne spremembe nekaj normalnega in da nosilec suverenosti ni
ne vladar niti skupina uglednikov, temvec ljudstvo.” Druga ideja je
bila preprosto izraz logike koncepta drzavljana. Obe ideji sta bili v
svojih implikacijah skrajno radikalni in ne propad jakobinskega
rezima niti konec njegovega naslednika napoleonskega rezima nista
mogla prepreciti, da se ne bi razsirili po vsem svetovnem sistemu in
bili univerzalno sprejeti. Tisti, ki so bili na oblasti, so se morali soociti s
to novo geokulturno realnostjo. Ce so politicne spremembe postale
nekaj normalnega, je bilo treba ugotoviti, kako sistem deluje, da bi
bilo mogoce bolje nadzorovati proces. To je bil temeljni impulz za
institucionalni nastanek druzbenih ved, tiste veje znanja, ki se trudi
interpretirati druzbena dejanja, druzbene spremembe in druzbene
strukture.

Ne gre, da bi na tem mestu analizirali institucionalno zgodovino
druzboslovija. To nalogo je jedrnato opravilo poroc¢ilo mednarodne
komisije, ki sem ji predsedoval. Naslov porocila je Odpreti druzbene
vede.! Na tem mestu bi rad spregovoril le o dveh stvareh: o mestu
druzboslovja sredi dveh kultur in o vlogi, ki jo je druzboslovije
odigralo pri razumevanju rasizma.

Kulturi sta si razdelili podrocja znanja na nacin, ki se nam danes
zdi samoumeven, ¢eprav v sedemnajstem stoletju in e prej temu ni
bilo tako. Znanost si je prisvojila svet narave kot svoje ekskluzivno
podro¢je. Humanistika pa si je kot svoje ekskluzivno podrocje
prisvojila svet idej, kulturno produkcijo ter intelektualno spekulacijo.
Ko paje prislo na vrsto podrodcje druzbenih realnosti, sta se zanj
posteno spoprijeli. Vsaka od njiju je trdila, da to podrocje dejansko
pripada njej. Ko so se v devetnajstem stoletju druzbene vede zacele
institucionalizirati znotraj ponovno rojevajocega se univerzitetnega
sistema, jih je raztrgala ta epistemoloska debata, ta prepir o metodi.

TTO TMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

Druzbene vede so se znasle v nasprotnih taborih, pri ¢emer se jih je
nekaj (zdaj imenovanih discipline) vsaj sprva moc¢no nagibalo k
idiografi¢cnemu, humanisticnemu taboru (zgodovina, antropologija,
orientalistika), medtem ko so se druge moc¢no nagibale k nomote-
ticnemu, znanstvenemu taboru (ekonomija, sociologija, politologija).
Posledica, ki je pomembna za problematiko, ki jo obravnavamo, je
bila ta, da so bile druzbene vede moc¢no razdeljene glede vprasanja,
ali naj se ukvarjajo zgolj z iskanjem resnice ali pa tudi z iskanjem
dobrega. Te dileme druZbene vede niso nikoli razresile.

Presenetljivo pri druzboslovnem znanju je, da se celo devetnajsto
stoletje in Se vse do leta 1945 druZzbene vede rasizma nikoli niso
lotile neposredno. Se posredno Zal bore malokrat. Za¢nimo z zgodovino,
to edino moderno druzboslovno znanostjo, ki je kot ime in koncept
obstajala ze dolgo pred devetnajstim stoletjem. Zgodovina je v
devetnajstem stoletju dozivela tako imenovano znanstveno revolucijo,
katere osrednja figura je bil Leopold von Ranke. Ranke je, kot vsi
veste, vztrajal, da morajo zgodovinariji pisati zgodovino tako, kot se je
v resnici zgodila. To pa je pomenilo, da je treba preteklost rekon-
struirati s pomocjo materialov, ki izvirajo iz ¢asa, ki ga proucujemo.
Nastali so arhivi, ta skladis¢a pisnih pri¢evanj o preteklosti, dokumen-
tov, ki jih je bilo treba kriticno analizirati kot vire.

Sklenil sem ignorirati kasnejSo kritiko tega pristopa, ¢es da nas
neizbezno omejuje na studij skorajda izklju¢no politicne in
diplomatske zgodovine, saj se posluZuje pisanja oseb, ki so bile
povezane z drzavami in njihovimi vladarji. Prav tako sem se odlocil
ignorirati dejstvo, da je vztrajanje pri arhivih kot temeljnem viru
podatkov zgodovino nasilno potisnilo v preteklost, katere ¢asovne
meje je definirala stopnja, do katere so bile drzave pripravljene
ucenjakom dovoliti uporabljati njihove arhive. Naj mi bo dovoljeno
vztrajati pri enem samem elementu zgodovine, vsaj taksne, kakr$no
so prakticirali pred letom 1945. Zgodovina je bila zgolj zgodovina
tako imenovanih zgodovinskih narodov. Dejansko je morala biti, ¢e
upostevamo metode, ki so bile v rabi.

V avstroogrski monarhiji pa tudi drugod koncept zgodovinskega
naroda ni bil zgolj u¢enjaski koncept; bil je politi¢no oroZzje. Bilo je
jasno, kdo in kaj so zgodovinski narodi. To so narodi, locirani v
moc¢nih, modernih drzavah, ki lahko svoje zgodovinarje placujejo
in prisiljujejo, da pisejo o njih. Se celo v estdesetih letih je H. R.
Trevor-Roper postavil neverjetno trditev, da Afrika nima zgodovine.
A vprasajmo se, koliko je bilo v devetnajstem stoletju na dunajski
univerzi predavanj na temo slovenske zgodovine? in koliko jih je
pravzaprav danes? Sam termin zgodovinski narod vsaja rasisti¢cno
kategorijo v samo srce zgodovinske prakse. Potemtakem ni nobeno
nakljucje, da najmanj 95 % svetovne zgodovinske produkcije pred
letom 1945 predstavlja zgodovina petih zgodovinskih narodov/aren:
Velike Britanije, Francije, ZdruZzenih drzav, Nemcij (namenoma sem
se odlocil za to formulacijo) in Italij. Preostalih 5% pa v glavnem

IMMANUEL WALLERSTEIN 111



Immanuel Wallerstein

12 Glej S. Sideri: Trgovanje
in moc: Neformalni
kolonializem v anglesko-
portugalskih odnosih,
Rotterdam: Rotterdam
Univ. Press, 1970.

13 Glej UIf Strohmayer:
“Odrinjena, odlozena ali
pa morda opuscena
sredina: Se en pogled na
idiografsko-nomoteticno
distinkcijo v nemskem
druzboslovju,” Review,
XX, 3/4, Poletje/jesen
1997, str. 279 — 344.

4 Glej Gary S. Becker:
Ekonomija diskriminacije,
druga izdaja, Chicago:
Univ. of Chicago Press
1971.

predstavlja zgodovina manj moc¢nih evropskih drzav, kot so
Nizozemska, Svedska in Spanija. Dodati je treba, da je bil majhen
odstotek napisan tudi o evropskem srednjem veku ter o obeh tako
imenovanih zibelkah moderne Evrope: o stari Gr¢iji in o starem
Rimu. Ni¢esar pa o stari Perziji in celo nicesar o starem Egiptu. So
zgodovinarji, ki so konstruirali zgodovino Nemcij, prispevali kaj
koristnega k javni debati, ki so jo Karl Lueger in ostali sproZili na
Dunaju v zadnji tretjini devetnajstega stoletja? Mislim, da ne.

Se je drugim druzbenim vedam godilo kaj bolje? Ekonomisti so bili
zaposleni s konstruiranjem univerzalnih teorij na temo homo
economicus. Adam Smith nam je v svoji sloviti formulaciji povedal,
da sivsiljudje prizadevajo “trgovati, meSetariti in kupcevati.” Edini
namen njegove knjige Bogastvo narodov je, da bi nas (in britansko
vlado) preprical, da je treba temu naravnemu nagnjenju, ki je skupno
vsem ljudem, odstraniti vse ovire. Ko je Ricardo razvijal svojo teorijo
mednarodne trgovine, zasnovano na konceptu komparativne
prednosti, je za ilustracijo uporabil hipotetic¢en primer, v katerega je
vstavil konkretni imeni Anglije in Portugalske. Ni pa nam povedal, da
je primer vzet iz resni¢ne zgodovine, pa tudi tega nam ni pojasnil, v
kolik$ni meri je Britanija to tako imenovano komparativno prednost
vsilila Sibkejsi portugalski drzavi.'?

Ja, nekateri ekonomisti so pac vztrajali, da procesi v nedavni
angleski zgodovini pac ne morejo biti ilustracija univerzalnih zakonov.
Gustav von Schmoller je vodil kar celo gibanje, Staatswissenschaften,
ki sije prizadevalo historizirati ekonomsko analizo.” Napad na to
herezijo je vodil dunajski ekonomist Karl Menger in s¢asoma mu jo je
navzlic podpori, ki jo je bila prej uzivala znotraj pruskega univerzi-
tetnega sistema, tudi dejansko uspelo zrusiti. Se ostrejso kritiko
klasi¢ne ekonomije, kot je bila Schmollerjeva, sije privoscil Karl
Polanyi v svoji knjigi Velika transformacija, ki jo je napisal v Angliji,
potem ko je leta 1936 zapustil Dunaj. Vendar ekonomisti ne berejo
Polanyija. Ekonomisti se, Ce se le da, ne ukvarjajo s politicno
ekonomijo in eden obseznejsih poskusov obravnavanja rasizma,
ki se ga je kdaj lotil kak mainstream ekonomist, vsebuje diskusijo o
rasizmu kot trzni izbiri."¥

Prezir, ki ga mainstream ekonomisti ¢utijo do analiziranja
kakrsnekoli situacije izven parametrov ceteris paribus, zagotavlja,
da ekonomsko obnasanje, ki se ne pokorava normam trga, kot
ekonomisti opredeljujejo te norme, ni vredno analiziranja, Se manj
pa, da bi ga kdo jemal resno kot moZno alternativno ekonomsko
obnasanje. Fingirana politi¢na nedolZnost, ki sledi iz taksnih
predpostavk, onemogoca analizo ekonomskih virov in posledic
rasisti¢nih gibanj. Ta tema je na ta nacin enostavno izbrisana iz sfere
znanstvene analize. Se slabse pa je, da je po tej logiki dobrsen del
politi¢cnega obnasanja, ki ga je mogoce analizirati kot rasizem
oziroma Widerstand proti rasizmu, v ekonomskem smislu iracionalno
obnasanje.

112

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

Tudi politologi nam niso kaj dosti pomagali. Ze zelo zgodaj so se
osredotodili na ustavne teme, kar izvira iz njihove zgodovinske
navezanosti na pravne fakultete, to pa je analizo rasizma spremenilo
v stvar formalne zakonodaje. Juzna Afrika s svojim apartheidom je
bila rasisti¢na, ker je formalne diskriminacije vtaknila v svoj pravni
sistem. Francija ni bila rasisti¢na, ker ni imela tovrstne uzakonjene
diskriminacije — vsaj v metropoli ne. Razen analiziranja ustav so
politologi pred letom 1945 razvili nekaj, kar so imenovali Studij
“primerjalnega vladanja”. In katere so bile vlade, ki so jih primerjali?
Nase stare znanke seveda, vlade petih najvecjih panevropskih deZzel:
Velike Britanije, Francije, ZdruZenih drzav, Nemcije in Italije. Nobena
druga ni bila vredna Studija, saj nobena ni bila resni¢no civilizirana, Se
tista cudna zverina avstroogrska monarhija ne, se bojim.

No ja, so se pa vsaj sociologi, o katerih je Sel glas, da znotraj
univerzitetnega sistema predstavljajo samo srce radikalizma, bolje
odrezali. Ja, kaj pa Se! Bili so najslabsi od vseh. Pred letom 1945 sta
obstajali dve vrsti sociologov. Tisti, ki so — zlasti v Zdruzenih drzavah
—eksplicitno zagovarjali koncept superiornosti bele rase. In tisti, ki so
prisli iz okolja socialnega dela ali religiozne aktivnosti, pa so se zato
trudili opisovati spodnje sloje prebivalstva velikih urbanih sredis¢ in
tolmaciti njihovo “deviantnost”. Opisi so bili sicer pokroviteljski,
vendar dobronamerni, prav nihce pa ni podvomil o predpostavki, da
je doloceno obnasanje deviantno in da ga je treba popraviti tako, da
bo ustrezalo normam srednjega razreda. Ker pa so bili v vecini
primerov in ne samo v Zdruzenih drzavah spodnji razredi etni¢no
razli¢ni od srednjih razredov, je rasisti¢na platforma te skupine
sociologov ocitna, ¢etudi je sami niso prepoznali.

Najslabse pri vsem tem pa je, da so vse stiri temeljne discipline —
zgodovina, ekonomija, politologija in sociologija —analizirale zgolj
panevropski svet, ki naj bi bil svet modernosti in civiliziranosti.

V svojih univerzalizmih so predpostavljale hierarhije modernega
svetovnega sistema. Analiza zunajevropskega sveta je bila dodeljena
posebnim disciplinam: antropologija naj bi se ukvarjala z barbarskimi
“ljudstvi brez zgodovine”, orientalske Studije pa z nezahodnimi
“visokimi civilizacijami”, ki pa niso bile sposobne napredovati do
modernosti brez evropske intervencije in reorganizacije njihove
druzbene dinamike. Etnografija je izrecno zavracala histori¢nost
svojih “plemen”; bila so nespremenljiva, vsaj pred “kulturnim
stikom”. Orientalske Studije pa so zgodovine svojih visokih civilizacij
obravnavale kot “zamrznjene”.

Zunajevropski svet je predstavljal “tradicijo”; panevropski svet je
predstavljal modernost, evolucijo, napredek. Bilo je ‘Zahod proti
ostalim’. Dejstvo je, da je za analiziranje modernega sveta druzbo-
slovije izumilo ne ene, ampak kar tri discipline, ki opisujejo zako-
nitosti sedanjega ¢asa: ekonomijo, politologijo in sociologijo.

Za analiziranje zunajevropskega sveta pa ne le, da ni bila potrebna
zgodovina, temvec tudi ne trojni pristop, ki ga je zahteval

IMMANUEL WALLERSTEIN

113



Immanuel Wallerstein

15 nznanost kot poklic” v
H. H. Gerth & C. Wright
Mills, ur.: Iz Maxa Webra:
Socioloski eseji, New York:
Oxford Univ. Press 1940,
str. 128.

panevropski svet. “Diferenciacija” druzbene aktivnosti na razlicna
podrocdja —na trg, na drzavo, na civilno druzbo —naj bi bila namre¢
dosezek modernosti, pravzaprav njeno bistvo. Zaradi locitve znanosti
in filozofije ni bilo nikogar, ki bi opozoril tiste, ki so se s tem ukvarjali,
da gre zgolj za podmeno liberalne ideologije, ne pa za verodostojen
prikaz druzbene realnosti. Ni¢ ¢cudnega, da nam druzboslovje ni
moglo pomagati razumeti nacizma. Pa tudi evolucija, ki jo je dozivelo
po letu 1945, nam kljub nekolikanj korigiranemu cilju ni bila kaj dosti
v pomo¢ pri razumevanju Haiderja. Se najmanj pa je bilo sposobno
pojasniti Widerstand, razen kot e eno deviantno aktivnost, s katero
bi ¢lovek na rahlo pokroviteljski nacin lahko morda celo simpatiziral.

DruZzboslovci so bili tako zaposleni z bitkami, iz katerih se je
rojeval moderni svetovni sistem, da niso utegnili bojevati bitk
obstojecega svetovnega sistema. Prizadevanja za nevtralnost
izobrazenstva so predstavljala boj proti Cerkvi (in, po izpeljavi, proti
drzavam) in njenemu (njihovemu) pritisku na izobrazence. Ko je
Weber govoril o od¢aranosti sveta, je govoril v teoloskem jeziku,
&eprav je dejansko napadal pruski nacionalizem. Sele ko je prislo do
strahotnega unicenja mesc¢anskih vrednot, ki ga je povzrocila prva
svetovna vojna, se je Weber v svojem slovitem govoru “Znanost kot
poklic”, ki ga je imel pred Studenti na mtinchenski univerzi, zacel
spominjati, da se druzboslovje ne more lociti od nac¢inov, na katere je
svet vedno zacaran:

“Pred nami ne leZi cvetoce poletje, temvec polarna noc¢ s svojo
ledeno temo in trdoto, ne glede na to, katera skupina bo tam zunaj
danes triumfirala. Kjer ni nicesar, ne izgubi svojih pravic le cesar,
temvec tudi proletarec. Kdo od tistih, ki jih je pomlad navidez tako
razko$no obsula s cvetiem, bo Se Ziv, ko se bo ta no¢ enkrat koncala?”s

4. Svetovni sistem po letu 2000

Veliko stevilo glasov, ki jih je dobila FPO, in ostra reakcija EU sta
opozorilni, ¢eprav ne prvi znamenji nade trenutne krize. Zgodil se je
premik od nekaksnega temeljnega optimizma, od globokega
prepricanja, da bodo stvari konec koncev sle na bolje, do temeljnega
strahu, da temu mogoce ne bo tako, in segel do bogatega dela sveta.
V Avstriji, v Zahodni Evropi pa tudi v ZdruZenih drzavah je zaupanje
v sredinski racionalni reformizem, ki stvari premika pocasi, vendar
vedno v pravo smer, nadomestil skepticizem do vseh obljub
sredinskih politi¢nih sil, ne glede na to, ali se imenujejo levosredinske
ali pa desnosredinske. Sredinskega konsenza, ki ga je izoblikovala
liberalna ideologija devetnajstega stoletja, ni ve¢. Do temeljev ga je
pretreslo leto 1968, pokopalo pa leto1989.

Vstopili smo v dolgo obdobje kaoti¢ne preobrazbe svetovnega
sistema, katerega del smo. Izid je popolnoma nepredvidljiv.

Po drugi strani pa nanj lahko vplivamo. To je sporocilo znanosti o

114 ITMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

kompleksnosti.'® To je sporocilo, ki bi ga dandanes moralo
posredovati druzboslovije.'” To je kontekst, v katerega moramo
umestiti Jorga Haiderja in Widerstand.

V svetovnem sistemu, ki se sesuva, ker so se njegove strukturne
moznosti prilagajanja izCrpale, tisti, ki imajo moc in privilegije, ne
bodo stali krizem rok in ne delali ni¢esar. Organizirali se bodo in
nadomestili sedanji svetovni sistem z nekim drugim, ki bo ravno tako
hierarhicen in neegalitaren, pa ¢eprav bo temeljil na drugac¢nih
nacelih. Za take ljudi je Jorg Haider demagog in nevaren ¢lovek.
Sodobno stvarnost razume tako slabo, da se ne zaveda niti tega,
da bodo morali Avstrijci, ¢e bodo hoteli ohraniti sedanji Zivljenjski
standard, v naslednjih 25 — 50 letih podvojiti, potrojiti ali celo
pocetveriti vsakoletno Stevilo priseljencev samo zato, da bodo
ohranjali zadostno stevilo delavcev, ki bodo zagotavljali pokojnine
za starajoCo se avstrijsko populacijo.” Nevarnost, da bo demagogija
panevropski svet Se hitreje potisnila v celo vrsto destruktivnih
drzavljanskih vojn, je ocitna. Na obzorju se zarisujeta Bosna in
Ruanda. Voditelji EU to vidijo. Predsednik Klestil tudi. Vodstvo OVP
pa ocitno ne.

Medtem pa se dogaja Widerstand. Sredi vse te strukturne krize
kapitalisticne svetovne ekonomije predstavlja sile transformacije,
ki so drugacne od sil FPO, pa tudi od sil vodstva EU. Toda, ali dobro
vedo, kaj je tisto, kar hocejo? Njihove predstave so bolj meglene.

Tu bi druzboslovije lahko precej pomagalo, vendar le druzboslovije, ki
zavraca lo¢evanje iskanja resnice in iskanja dobrega, le druzboslovie,
ki je sposobno preseci razkol med obema kulturama, in le druzbo-
slovie, ki je zmoZzno v polni meri inkorporirati stalnost negotovosti in
uzivati v moznostih, ki jih tak$na negotovost ponuja ¢loveski
ustvarjalnosti in neki novi substancialni racionalnosti (materielle
Rationalitit Maxa Webra).

Obupno se moramo namrec potruditi in raziskati alternativne
moznosti za bolj substancialno racionalen zgodovinski sistem, ki bo
nadomestil norega in umirajocega, v katerem zivimo. Obupno se
moramo potruditi in odkriti globoke korenine rasisti¢ne privilegi-
ranosti, ki prezema obstojeci svetovni sistem in vse njegove
institucije, vklju¢no s strukturami znanja in celo vklju¢no s silami
samega Widerstanda. Zivimo sredi hitrih sprememb. Je to tako slabo?
V prihajajocih desetletjih bomo imeli precej nereda in precej sprememb.
Ja, tudi Dunaj se bo spremenil. Ampalk, saj je bilo sprememb vedno
ved, kot se jih spominjamo, in bile so hitrejSe, kot si predstavljamo.
Druzboslovje nas je med drugim razocaralo tudi s svojim razumeva-
njem preteklosti. Ponudilo nam je napacno sliko nekega tradicio-
nalnega sveta, ki se je premikal joj! tako pocasi. Taksen svet v resnici
nikoli ni obstajal. Tudi zdaj ne obstaja, ne v Avstriji ne kje drugje.
Sredi vse te velikanske negotovosti glede tega, kam gremo, si
moramo prizadevati v preteklostih, ki si jih zdaj izmiSljamo, poiskati,
kar je dobrega in lepega, in to vgraditi v nase prihodnosti. Ustvariti

16 Glej predvsem Ilya
Prigogine: Konec
zanesljivosti, New York:
Free Press, 1997.

7 To sem poskusal storiti
v dveh svojih novejsih
delih: Utopistika ali
zgodovinske izbire za
enaindvajseto stoletje,
New York: New Press,
1998; T. K. Hopkins &
1. Wallerstein: Obdobje
tranzicije: trajektorija
svetovnega sistema
1945 —-2025, London:
Zed Press, 1996.

18 Glej porocilo z
naslovom: “Nadomestna
migracija: je to resitev za
upadajoce in starajoce se
populacije?”, ki ga bo v
marcu 2000 izdal
Populacijski oddelek
Zdruzenih narodov.
Auvstrija v porocilu ni
omenjena. Pac pa
porocilo trdi, da bi
morala Nemcija, ce bi
hotela ohranjati Stevilo
delazmozne populacije
na ravni iz leta 1995,
vsako leto dovoliti vstop
najmanj 500.000 priseljen-
cem in to od danes pa vse
do leta 2050.

IMMANUEL

WALLERSTEIN

115



Immanuel Wallerstein

moramo zivljenju prijaznejsi svet. Uporabiti moramo svojo domisljijo.
Lahko za¢nemo kar z izkoreninjanjem globokih rasizmov, ki se
skrivajo v nas samih.

Med velikimi Studentskimi nemiri leta 1968 je vodja Studentov
Daniel Cohn-Bendit, Dany le Rouge, naredil takticno napako, ko je
mimogrede obiskal Nemcijo. Ker je bil nemski in ne francoski
drzavljan, mu je de Gaullova vlada smela prepreciti vrnitev v Francijo
inmu jo tudi je. Zato so v Parizu Studentje Sli na ulice in protestirali
pod geslom “Vsi smo nemski Zidje; vsi smo palestinski Arabci”.

To je bilo dobro geslo, ki bi ga lahko vzeli za svojega mi vsi.

Lahko pa bi z nekaj poniznosti dodali tudi “Vsi smo Jorg Haider”.

Ce se ho¢emo boriti proti Jérgom Haiderjem tega sveta, to pa se
moramo, moramo najprej pogledati navznoter. Naj navedem
neznaten, vendar zgovoren primer. Ko je bila formirana nova
avstrijska vlada, je izraelska vlada v znak protesta korektno odpoklicala
svojega veleposlanika. Le mesec dni kasneje je izraelski kneset
spravil predsednika vlade Baraka v hude tezave s sprejetjem predloga,
da je za kakrSenkoli referendum o umiku z Golanske planote
potrebna “specialna vecina”, kar v kodiranem jeziku pomeni ukrep,
ki arabskim drzavljanom Izraela jemlje pravico do glasovanja o tem
vprasanju. Eden glavnih predlagateljev je bil Natan Sharansky s svojo
stranko, ki jo v glavnem sestavljajo emigranti iz Sovjetske zveze, tisti
sloviti sovjetski desident Natan Sharanski, ki je protestiral proti
tamkaj$njemu de facto antisemitizmu vladne politike. Boj proti
rasizmu je nedeljiv. Ne more biti posebnih pravil za Avstrijo, posebnih
za Izreal, posebnih za ZSSR in posebnih za ZdruZzene drzave.

Dovolite mi, da povem Se eno anekdoto, taksno bolj nenavadno.
V predsedniskem tekmovanju, ki pravkar poteka v Zdruzenih
drzavah, so bile za republikance med najpomembnejsimi preliminar-
nimi volitvami tiste v Juzni Karolini. V predvolilnem tekmovanju si je
George W. Bush skusal zagotoviti mo¢no podporo tako imenovane
krs¢anske desnice z govorom na Bob Jones University, ki velja za
oporidce teh sil. Problem je v tem, da je Bob Jones University znana
po dveh stvareh: po razglasitvi papeza za Antikrista (univerza je
fundamentalisti¢na protestantska institucija) in po dejstvu, da svojim
Studentom prepoveduje, da bi se sestajali z osebami druge rase. Vsa
stvar se je v kratkem mocno spolitizirala in spravila v zadrego Georga
W. Busha, ki je rekel, da obZzaluje, ker proti tema dvema staliS¢ema
(zagrizeni protikatolicizem in zavracanje medrasnih zmenkov) ni
spregovoril, ko je bil na doti¢ni univerzi.

Anekdota se ne ukvarja z Bushevo zadrego, ¢eprav slednja govori
o tabujih, ki so se uveljavili po letu 1945. Zanimiva pri vsej stvari je
reakcija predsednika univerze Boba Jonesa Il v polemicni televizijski
oddaji pred o¢mi najsirSe javnosti. Bob Jones III je namrec gostoval
na CNN-u v oddaji Larryja Kinga. Prvo vpraSanje, ki ga je Larry King
zastavil Bobu Jonesu I1I, je bilo, zakaj njegova univerza prepoveduje
medrasne zmenke. Odgovor je bil, da so na univerzi proti filozofiji

116

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Rasistiéni albatros: druzboslovie, Jérg Haider in Widerstand

“enega sveta”, kjer ni nobenih razlik. Larry King je pripomnil, da se
mu zdi, da je nasprotovanje enemu svetu eno, nasprotovanje
zmenku dveh mladih ljudi pa nekaj povsem drugega. Bob Jones je
najprej nekaj meckal, potem pa je zatrdil, da niti on niti njegova
univerza nista rasisticna (véliki tabu) in da je univerza ravno tistega
dne to pravilo ukinila, saj tako ali tako ni bilo bistvenega pomena za
njihov cilj, ki je seveda promocija kr¢anstva. Lahko bi torej sklepali,
da javen protest nekatere rasiste prisili, da se pred o¢mi javnosti
umaknejo s svojih pozicij— vsaj takti¢no. To bi bila lahko lekcija
konzervativnim silam, ki jih preganjajo moraste sanje o proti njim
naperjeni ofenzivi skrajne desnice. Dejstvo pa je, da vsemu
taktiziranju navkljub rasizem vztraja in vztraja.

Okrog vratu nam visi albatros. Demon je, ki nas trpindi.
Widerstand je moralna dolznost. Vendar se brez analize ni mogoce
inteligentno in koristno upirati, zato je moralna in intelektualna
funkcija druzbenih ved, da pomagajo in to analizo preskrbijo.

Toda tako, kot bomo vsi morali vloZiti ogromno napora v to, da bomo
izkoreninili rasizem, ki je prisoten v vsakem izmed nas, bodo morali
tudi druzboslovci vloZziti ogromno napora v to, da bodo razmislili
(unthink) staro druzboslovije, ki nas je pohabilo in namesto njega
ustvarili neko novo, koristnejSe druzboslovje. S tem se vracam k
prvotnemu naslovu tega besedila: “Druzbene vede v obdobju
tranzicije.” V tak3nem obdobju ima lahko vsak od nas neizmeren
vpliv na to, kar se dogaja. V obdobjih strukturalnih bifurkacij fluktuacije
podivijajo, pri ¢emer imajo lahko Ze majhni potiski ogromne
posledice —ravno obratno kot v stabilnih obdobjih, ko imajo veliki
potiski v najboljSem primeru neznatne posledice.To je za nas
priloznost in hkrati moralni pritisk. Ce po kon¢ani tranziciji svet ne
bo —in prav mogoce je, da ne bo — oc¢itno boljsi, kot je zdaj, bomo
lahko krivili edinole sami sebe. Kdo smo ti “mi”? Ti “mi” smo ¢lani
Widerstanda. Ti “mi” smo druZzboslovci. “Mi” smo vsi navadni,
dostojni ljudje.

Prevedel Andrej Jereb

IMMANUEL WALLERSTEIN

117






Milan Balazic

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

Z utopijo naj bi bilo podobno kot s Freudovo postavko o sanjah,
ki nas uvajajo v prihodnost in kaZzejo realizacijo Zelje, a kaj, ko je ta
prihodnost oblikovana po sliki preteklosti. Da bi se ¢lovek
“normalno” odzival na realnost, mora biti nekoliko nevrotika in
nekoliko psihotika: pri nevrozi sledi zacetni poslusnosti poznejsi
poskus bega pred zunanjo realnostjo —nevroza realnosti sicer ne
utaji, vendar pa noce o njej nicesar vedeti. Pri psihozi pa zacetnemu
begu sledi aktivna predelava realnosti 0z. njena sprememba.
Utopicnost se nam tako Ze takoj zapise na stran psihoze, Ceprav se
lahko ob plasiranju doloc¢ene utopic¢ne ideje prav tako oblikuje
fenomen “vere v vsemogocnost misli” (Freud), znacilen za nevrotike,
kjer imamo opravka s precenjevanjem vpliva intelektualnih dejanj
na spreminjanje zunanjega sveta.

V polju druzbenega in politicnega si v vsakem trenutku konkurirajo
razli¢ni utopicni ideali, ki perpetuirajo druzbeno konfliktnost ali celo
destruktivnost. Relativno ustrezno, a manjkavo stopnjo druzbene
integriranosti lahko do dolo¢ene mere opravljajo sfere religije,
filozofije, umetnosti in znanosti. Na teh temelji Sibka moZznost
ohranitve civilizacije. Freud jim dodaja $e razumno politiko, vendar
pa slednja ne more ponuditi ni¢esar univerzalnega za preprecitev
permanentno vztrajajoc¢ih konfliktnih druzbenih gibanj, pa naj
nastopa v skrajnih oblikah levega ali desnega totalitarizma ali
avtoritarizma Utopije, ali celo v zmernejsih variantah konservativne

IMMANUEL WALLERSTEIN

119



Milan BalaZic

law-and-order drzave ali socialdemokratskih programov pravi¢ne
delitve produktov, zadovoljitve bioloskih potreb in tehni¢no
superiornejSega izkori$¢anja narave.

Freud kot “liberalec stare Sole” ni zastopal ne “levega” ne
“desnega” utopizma. O ustroju ruske revolucije je menil, da je bila
“izreden poskus” in “poslanica iz boljse prihodnosti”, toda to svoje
stalisce je pozneje preoblikoval:

“Kljub vsemu nezadovoljstvu z zdaj$njo gospodarsko ureditvijo
sem vendarle opustil vsako upanje, da bo pot, po kateri so krenili
Sovijeti, pripeljala do izboljSanja. Da, taksno upanje je, ¢e sem ga
sploh mogel gojiti, izginilo v desetletju sovjetske vladavine. Ostajam
liberalec stare Sole” (Jacoby, 1981: 158). Freud se Se dodatno poda v
kritiko komunisti¢nega utopizma — ¢eprav je verjel v fantazmo, da
Sovjeti zivijo polno seksualno svobodo — z ugovoroma o nemoznosti
izni¢enja nagona smrti in zoper Sablonizirane prijeme marksizma-
leninizma, divergentnega konceptu Nadjaza:

“Verjetno zagresijo tako imenovane materialisticne koncepcije
zgodovine napako, ko podcenjujejo ta dejavnik. Odpravijo ga s
pripombo, da niso ‘ideologije’ ljudi ni¢ drugega kot rezultat in
nadzidava njihovih dejanskih ekonomskih razmer. To je sicer res,

a najbr? to ni vsa resnica. Clovestvo pa¢ nikoli ne Zivi povsem v
sedanjosti; v ideologijah Nadjaza Zivita naprej preteklost, tradicija
rase in ljudstva, ki se le pocasi umikata vplivom sedanjosti, novim
spremembam, in dokler delujeta prek Nadjaza, imata v clovekovem
zivljenju mogocno, od ekonomskih razmer neodvisno vlogo”
(Jacoby, 1981: 158 — 159).

Politolosko gledano Freud ni bil zadovoljen s kapitalisticno
organizacijo druzbe, glede moznosti sprememb in uresnicenja
Utopije pa je prav zaradi mogoc¢nih sil ideologij Nadjaza vztrajal v drzi
zmernega pesimista, ki pa z dolo¢enim omejenim upanjem zavraca
Reikovo “pesimisti¢no zavracanje boljse prihodnosti”. Upanje locira
v znanost, psihoanalizo in (kriticne) druzbene vede. Za doseganje
boljSega zivljenja niso primerni vodniki nacionalizem, socializem ali
religija. Analiza utopicnih elementov teh fenomenov ¢loveka
pripelje do trezne, skepti¢ne in razumne ocene fundamentalno
tragi¢ne narave eksistence, kar pa odpre pot realizmu, racionalizmu
in reformam. Vendar pa to Se zdale¢ ni blizu revoluciji Utopije, ki na
zastavi nosi kot svojo prvo programsko tocko poleg osvojitve oblasti
odpravo zasebne lastnine:

“Z odvzetjem zasebne lastnine se odvzame cloveski Zelji po
agresiji neko orodje, nedvomno pomembno, toda vsekakor ne
najpomembnejie. (...) Ce odpravimo osebno pravico do materialnih
dobrin, Se vedno ostane pooblastilo, ki izhaja iz spolnih odnosov, kar
lahko postane vir najmoc¢nejsega sovrastva med sicer izenacenimi
ljudmi” (Freud, 1970: 320 — 321). Zahodna kultura zahteva od
posameznika visoko stopnjo potlacevanja spolnega nagona, celov
svoji najsvobodnejsi in najudobnejsii varianti — ZDA: po vrnitvi iz

120

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

Amerike Freud Jonesu komentira svoje izkustvo Novega sveta:
“Amerika je napaka, velikanska napaka, pravzaprav, toda vseeno
napaka.” (Jones, 1985:11,49) Seksualna morala, kakor jo opredeljuje
ameriSka druzba, se Freudu zdi skrajno priskutna, saj sam zagovarja
“veliko svobodnejse spolno Zivljenje”. Tak3na “kultura, ki pusc¢a
tolikere udeleZence nezadovoljene in ki jih Zene v upor, nima niti
moznosti, da se trajno obdrZzi, niti si tega ne zasluzi”.

Na tej tocki nastopi slabo prikrit Freudov utopicni element,
ko skupaj s Schopenhauerjem zatrdi, da vecina ljudi zivi v peklu
na tem svetu, ne pa v nekak$nem onstranstvu, zato je namen
psihoanaliticnih spoznanj, teorij in metod predvsem v tem, da se
ljudje “tega pekla ozavejo, da bi se ga lahko osvobodili” (Jacoby,
1981: 213). V zacetku tridesetih let si Freud dopisuje z Einsteinom,
povod, ki ju okupira, pa so utopi¢ne moznosti za preprecitev
bodocih vojn —oba se imata za pacifista in ostra nasprotnika vojn.
Freud znova blescece pokaZze, da clovekova pripravljenost za
vojevanje korenini v gonu smirti, toda ne da se spregledati moZznosti,
da bi bile z razvojem civilizacije agresivnost in rusilne nagnjenosti vse
bolj predelane in inkorporirane v Nad-jaz. Kar pa se ti¢e ohranjanja
demokracije, je Freud — desno od liberalizma — politicno trdno
preprican o utemeljenosti delitve ljudi na voditelje in vladane, na
elito in plebs, saj to razglasa za vrojeno in nespremenljivo neenakost
med ljudmi. Velika vecina ljudi potrebuje avtoritete, ki bi v njihovem
imenu odlocale, ti pa bi se jim podrejali. Vendar pa naj gre za
voditeljsko elito plemenitih ljudi, ki se ne bojijo resnice in znajo
racionalno odlocati: vladavina razuma nad nagonom smrti bi lahko
vzpostavila zdaj Se utopi¢no skupnost ljudi, ki so podredili svojo
gonsko zivljenje “diktaturi razuma”.

Psihoanaliza psameznikov je pokazala, da imajo najzgodnejsi vtisi
v poznejSem Zzivljenju lahko prisiljujoce uc¢inke —in Freud potegne
analogijo z najzgodnejsSimi doZivetji vsega clovestva, ki igrajo
iziemno pomembno vlogo v duSevnem Zivljenju ljudstev v obliki
tradicije. Na delu je nekak3na podobnost med individualnimi in
kolektivnimi “vrnitvami potlacenega”: vsaka nova generacija mora
psihi¢ne usedline pradobne dedisc¢ine zgolj obuditi. Vecina Freudovih
ucencev tezi tradicije ni pripisovala tako pomembnega mesta in v
skladu s casom razpadanja viktorijanske morale ter bohemskega
Berlina dvajsetih let so pric¢akovali hitre u¢inke uresnicitve Utopije:
sprostitev seksualnih tabujev naj bi prinesla drugacno Zivljenje brez
potlacitve in tesnobe, treba je le demontirati globoko zakoreninjena
patriarhalna avtoritarna razmerja meSc¢anske druzbe. Federn stavi na
razkroj psiholoske predpostavke mesc¢anskega gospostva, t.j.
razmerja oCe-sin. Zato zagovarja utopi¢ni model druzbe, organizirane
v svete: ti naj razgradijo ogrodje druzbe, opirajoce se na avtoritarno
razmerje oCe-sin, in rekonstituirajo nov etos bratovske zveze:

“Vse dosedanje organizacije so se organizirale od vodij navzdol;
razmertje med oc¢etom in sinom je dobilo v organizacijski piramidi

IMMANUEL WALLERSTEIN 2]



Milan BalaZic

idealno ogrodje ... Nova organizacija — organizacija svetov — izras¢a
iz mnozice, iz baze navzgor; iz baze prejema impulze, njen nevidni
psiholoski sistem pa je razmerje med brati” (Federn, 1971: 416), s
¢imer se uveljavi “druzba brez oceta”.

Zaradi podobnih utemeljitev pride v konflikte s Freudom tudi
Reich: medtem ko Freud razlaga protislovni razvoj posameznika od
oralne in analne do genitalne spolnosti kot celo vrsto travmati¢nih
zarez, ki predvidevajo instanco Simbolnega, ponotranjenega Zakona
ocetovske Besede, Reich fetiizira genitalno obliko spolnosti kot
neposredno-naravno danost. Zato se mu kot poglaviten razlog za
zator “orgazmicne sposobnosti” kaze ponotranjena druzbena
represija — druZzinski, Solski, cerkveni in drugi ideoloski aparati
razredne drzave posamezniku vcepljajo strah pred sproscenim
spolnim uZivanjem. Clovek je po nekem naravnem jedru cloveske
strukture v bistvu dober, delaven, rad spros¢eno uziva, toda vse to
mu preprecuje odtujena druzbena ureditev, ki si ustvari taksne
znacaje, kot jih potrebuje za svoj obstoj. Freudov “nagon smrti” je po
Reichu proizvod kapitalisti¢nega sistema in izgine v ¢asu socialne
revolucije. Nezavedni libidinalni mehanizmi drZzijo delavstvo v mejah
vladajoce ideologije. Politi¢ni interes vladajocih je usmerjen v
ohranitev represivne spolne morale in vzgoje. Utopi¢no razseznost
iznici patriarhalni karakter: paradoksno dejstvo je namrec v tem, da
zatiranje materialnih potreb, pomanjkanje kruha, delavstvo vodi v
revolt, medtem ko zatiranje spolnih potreb rezultira v pokornosti
posameznikov avtoriteti. Spremembe druzbenih razmerij, kakrSnakoli
pozitivna utopija, je v najtesnejsi povezavi s spremembami libidinalne
ekonomije.

Med Freudovimi ucenci, ki so izdelovali teorije utopicne razseznosti,
omenimo le e Fenichela, ki ravno tako obsoja Freuda za teoretski
umik: nagon smrti, teorija primarnega mazohizma in samounicenja,
prirojena agresivnost in zlo, ki naj bi ¢loveku preprecevala kulturno
preobrazbo in druzbene reforme, vse to po Fenichelovem mnenju
premakne vzrok trpljenja posameznika od zunanjih vzrokov
potlacitev k notranji bioloski potrebi. Ne le vzgoja, ki so ji v mesc¢anskih
druzbah postavljene preozke meje, predvsem preobrazba seksualnosti
lahko preoblikuje druzbene razmere: dokler seksualnost ne skodi
druzbi, je sprejemljivo vsakrsno seksualno obnasanje, kaijti ni spolnost
tista, ki unicuje, temvec asketizem. Sele liberalnejsa seksualna
morala zna razkleniti zacarani krog nevroti¢ne bede, agresivnosti in
vojn ter pomagati k razumnejSemu in manj protislovnhemu urejanju
druzbenih razmerij.

Kriti¢na teorija druzbe se Ze zelo zgodaj sprasuje, ali morda poleg
druzbenozgodovinskega ne obstaja tudi psihi¢ni termidor, ki od
znotraj preprecuje posameznikom moZzno osvoboditev, kot da bi pri
moznostih realizacije utopi¢nih potencialov §lo za neki “moment
samoiznicenja” (Selbstvernichtung). Z Adornom, Horkheimerjem in
Marcusejem pride v sredisce teoretskega razpravljanja paradoksen

122

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

pojav, da seksualna permisivnost ne ogroza druzbenega gospostva,
temvec postane klju¢na poteza njegove uspesne reprodukcije. Ce
smo prej omenjali druzino kot najpomembnejSo vzgojno agenturo
mescanskega reda, zdaj nastopi pomemben premik: druZina ¢edalje
bolj izgublja svojo socializacijsko vlogo. Prej smo imeli opravka z
nevroti¢nim posameznikom, podrejajo¢im se oc¢etovskemu Idealu-
Jaza, ki je potlaceval svoje seksualne nagibe vsled “ideala” v funkciji
ponotranjenega moralnega Zakona. Zdaj pa na njegovo mesto stopa
narcisisti¢ni posameznik, pri katerem sadomazohisti¢ni Nadjaz
prevzame tocko Ideala-Jaza. Ta premestitev rezultira v posamez-
nikovem povrsinskem “uzivanju”, “ironic¢ni” distanci do vsega,
socialni uspeh dosega s konformisti¢nim prilagajanjem okolju, kjer je
prisiljen igrati dolo¢ene “socialne vloge” in preracunljivo izkoriscati
intersubjektivna razmerja — hkrati pa se mu vsa ta dejavnost
sprevraca v skrajno tesnobo in obcutek izgube lastne identitete.

Zanimiva je pritem vloga freudovskega pojma “nagona smrti”,
ki konstitutivno nenehno deluje kot klju¢ni predmet disputa in
povzroca konceptualne razcepe: v psihoanaliticnem gibanju
povzroc¢i Freudova vpeljava tega pojma dolo¢eno zdvomljenje nad
njim, nato Reich in Fenichelov krog napadeta Mojstra zaradi te
transhistorizacije, ki onemogoca kakrsnokoli pozitivno utopijo; le
nekaj pozneje se Fromm razocarano odvraca od Freuda in temeljni
ocitek mu je zopet “nagon smrti”. V stiridesetih letih pride do razcepa
med Frommom in drugimi ¢lani Instituta predvsem zaradi razlicnih
razumevanj statusa Thanatosa. In kon¢no sledi Se ovinkasti razkol
med Horkheimerjem in Adornom na eni strani in Marcusejem na
drugi — ponovno zato, ker Marcuse “revolucionarnejSe” ovrednoti,
kaj drugega kot Freudovo tematizacijo omenjenega nagona, o¢itno
koordinatne osi velike vecine raznolikih interpretacij psihoana-
liti¢cnega podjetja.

Marcuse je pomenljivo vpleten v to zgodbo, ko mu Horkheimer
in Adorno tako reko¢ podtakneta njima ze nemoZzno nalogo, ki pa ju
vendarle spodjeda: Marcuseju, ki nima skorajda nikakrsSne zveze s
psihoanaliti¢nimi “spekulacijami” ameriskega obdobja kriticne
teorije, zaupata delo na poskusu povezave Freuda in Marxa v
optimisti¢ni utopicni orientaciji. Ne da bi slutila, da hudica izganjata z
belcebubom, se “racionalisti¢ni“ Marcuse dejansko loti reSevanja
revolucionarnejsih atributov Freuda, ki sta ga Horkheimer in Adorno
deziluzionirala v preroka somraka, Fromm pa ga je zavrgel kot mit.
V radikalni opciji utopi¢nih dimenzij Marcuseju nagon smirti ne
pomeni prirojene prisile k agresivnosti: Freud “ni predpostavljal,
da bi ziveli zato, da bi unic¢evali. Nagon unicenja deluje ali proti
zivljenjskim nagonom ali v njihovi sluzbi; Se ve¢, cilj nagona smirti ni
unicevanje per se, temvec¢ umikanje potrebe po unic¢evanju”
(Marcuse, 1965: 216). Taksno teoretsko zajetje torej Thanatosa ne
prevaja v agresivnost: nagon smirti olajsajoce utemeljuje v smislu
nenehnega umirjanja napetosti, t.j. zZivljenja, ker izrasc¢a iz tal nacela

IMMANUEL WALLERSTEIN

123



Milan BalaZic

Nirvane, izrazajoce Zeljo po mirnosti neorganske narave. Zdise mu,
da nagon smirti izgubi prevlado, ¢e je posameznikovo Zivljenje
osvobojeno s pomodjo “nerepresivne reerotizacije” razmerij med
ljudmi in do narave. Ta kretnja pa v samem zametku zahteva
odpravo seksualnega tiranstva genitalij in projektno vrnitev k
“polimorfni perverznosti” otroka. Odtujeno delo se dviguje nad
postvarelostjo negenitalnih povrsin telesa in je zato lahko presezeno
le s ponovno reerotizacijo celotnega telesa. Tako utemeljena druzba
bi ne bila ve¢ represivna in bi opravila z zgodovinsko ukoreninjenim
“presezkom” potlacitve, s tem pa osvobodila posameznika od
napetosti odtujenega dela. Posledica tovrstnega utopicnega gibanja
bi se pokazala skozi “pacifikacijo eksistence”: estetizirana igra
zamenja mukotrpno delo, nacelo Nirvane —katerega potlacitve
povzrocajo agresivnost in unic¢evalskost — preneha gospodovati,
spopad med Zzivljenjem in smrtjo je tem manjsi, ko se Zivljenje
pribliza stanju zadovoljitve — zdruZzitvi nacela ugodja in nacela
Nirvane.

Marcusejevo branje Freuda kot revolucionarnega utopista kajpada
ni naletelo na odobravanje (nekdanjih) kolegov: Adorno in
Horkheimer obzirno molcita, Fromm pa v prelom vsuje Se nekoliko
popra —znova vzpostavlja neogiben spopad med seksualno
zadovoljitvijo in kulturo, in bolj freudovsko kot Freud poucuje, da
“polimorfne perverznosti” ne bi prenesla niti ena od dejanskih
civilizacij. Popolnoma in neposredno zadovoljen posameznik bi,
perforiran z zeljami in spodbudami, postal lahek plen politicne
manipulacije, kot je to prikazal Huxley v romanu Brave New World.
Marcuse sprejme Frommovo obtozbo, da je nihilist, s trditvijo, da je
nihilizem Velikega zavracanja obstojec¢ega morda edini pravi
humanizem. Iztek kriticne teorije tako obvladujeta dva modusa, dva
odgovora, dve teoretsko razli¢ni branji freudovske psihoanalize: prvo
branje, Adorna in Horkheimerja, pesimisti¢no ugotavlja nezmoznost
takojSnjega nastopa “povsem Drugega” in preboja dialektike
razsvetljenstva, zato v umanjkanju prakti¢nih pogojev realizacije
Utopije svobodnejsega individua in druzbe zaupa teoriji kot poslednji
nosilki zavesti o moZznosti spremembe; drugo, Marcusejevo, pa
prisega na revolucionarni praxis tu in zdaj, kjer Freud sluZi kot
metateoretska podlaga politicnemu angazmaju.

Marcuse ¢vrsto poudari, da nerealisti¢nost utopi¢nih propozicij ni
odraz utopi¢nega znacaja le-teh, temvec kazalec moci sil, ki
preprecujejo uresnicitev. Ko Marcuse odgovarja na vprasanje, kje se
lahko v okviru obstojec¢ega vzpostavljajo hereti¢ni utopicni elementi
(diskusija poteka s Studenti in profesorji na univerzi sredi zavrelega
Zahodnega Berlina leta 1967), tipi¢no zanj izpelje:

“Problem je torej, ali in kako so lahko znotraj obstojece druzbe
razvijani, kot ste poimenovali, hereti¢ni elementi. Dejal bi, da sov
obstojeci druzbi e luknje med prostori, v katerih je mogoce
prakticirati te hereticne metode brez nesmiselnega Zrtvovanja, ki ne

124

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

koristi sami stvari kot stvari. To je mogoce. Problem je zelo jasno
spoznal Ze Freud, ko je nekoc dejal, da bi psihoanaliza pravzaprav
morala vse paciente narediti za revolucionarje” (Marcuse, 1972: 27).
To je e posebej pomembno zato, ker je konsumpcijska ekonomija
in politika korporativnega kapitalizma ustvarila “drugo naravo”
¢loveka: libido in agresivnost je povezala z blagovno formo, s tem pa
vgradila v posameznika stabilizirajoce in konservativne potrebe:
“kontrarevolucija, vsidrana v gonski strukturi”.

Uresnicevanje Utopije se pri¢enja ze na ravni govora, v kontekstu
metodi¢nega rusenja lingvisti¢ne celote obstojecega reda: ¢e npr.
najvisjih funkcionarjev v drzavi ne naslavljamo vec s “predsednik x”
ali “minister y”, marvec s “prascem x” ali “svinjo y”, to zaljivo
poimenovanje oblastnikom odvzema avreolo sluzenja narodu ali
zgolj skupnim interesom. Vladajoci so s tem na novo doloceni:
politi¢na lingvistika kot orozje obstojecega Zakona in Reda se
sprevrze v svoje nasprotje z razvojem lastnega jezika radikalne
opozicije. Druga distinktivna raven politicnega angazmaja proti
statusu quo je drzavljanska nepokorscina, ki pritiska v smeri
preoblikovanja posredne demokracije korporativnega kapitalizma v
neposredno demokracijo, v kateri volitve in predstavnistvo ne sluzijo
vec kot instituciji gospostva. Marcusejevi spisi na temo
permanentnega izziva Velikega zavracanja prepoznavajo znamenja
druzbene represije v najsubtilnejsih izrazih tradicionalne kulture in
inspirirajo del Studentskega gibanja, ki jih pripoznava kot filozofsko
osnovo svojega politicnega delovanja. Njegove teze o integraciji
delavskega razreda v obstojece, o represivnem znacaju druzbe in
politike, o smislu in cilju revolucionarnega prevrata, ki razkriva
zariS¢a odpora in oblike nasprotovanja, o povezavi opozicije Severa
in Juga, privilegiranih in deprivilegiranih, o novi levici, sposobni
razkleniti verigo izkoriS¢anja na njeni najmocnejsi tocki — vse to
Marcuse poveze s provokativno formulacijo iz “Konca utopije”,
namrec da vodi “pot v socializem od znanosti k utopiji, in ne, kot je
to Se verjel Engels, od utopije k znanosti”. Utopijo bodo oblikovali
moski in Zenske mirne vesti, humani, nezni in obcutljivi, ki jith ne bo
vec¢ sram samih sebe, ker — kot Marcuse vpotegne Nietzscheja —
“znamenje doseZene svobode, to je, ne se vec¢ sramovati samega
sebe”. “Nova senzibilnost” naj bi — izrazajo¢ vzpon Erosa nad
Thanatosom, Zivljenja nad agresivnostjo in krivdo — postala politi¢ni
dejavnik, dopolnjena z nastajanjem novega nacela realnosti pa s
kreacijo “estetskega etosa” vzajemno dopolnjevala desublimirano
znanstveno inteligenco: pri¢a smo formiranju “novega Subjekta” brez
inkorporacije instrumentalnosti, manipulacije in potlacevanja nacela
ugodja, na solidarnem sodelovanju usmerjani organizaciji carstva
nujnosti in razvoju carstva svobode.

IMMANUEL WALLERSTEIN 125



Milan BalaZic

II.

Strukturalizem se v Franciji kot gibanje pojavi v zgodnjih
Sestdesetih letih, ko se je del inteligence, dotlej pod izpric¢anim
vplivom Sartrovega eksistencializma — kot Foucault zapise leta 1966
v tekstu z naslovom “Slovo od Sartra”™:

“... nenadoma in brez vidnega razloga oddaljil od generacije
Sartra, Merleau-Pontyja, od generacije ‘Les Temps Modernes’, ki je
bila nekoc¢ zakon nasemu misljenju in zgled naSemu Zivljenju, od
generacije, ki se je strastno zavzemala za Zivljenje, za politiko, za
eksistenco, medtem ko prevzema naso generacijo druga strast,
ki bijo lahko imenovali strast sistema ... Nasproti Sartrovemu
eksistencializmu, ki je postavljal v ospredje ¢loveka kot subjekt,
sledec kartezijanski tradiciji, je mlada generacija naravnost in odkrito
govorila o smrti cloveka” (Foucault,1966a). K tej nastopni intonaciji
Foucault v svoji znameniti knjigi “Les mots et les choses” doda:

“Clovek izginja ... v na§em ¢asu lahko mislimo samo v praznini, ki
jo je pustil za sabo izginuli clovek ... Clovek je bil figura med dvema
nacinoma jezika: ¢clovek je izmisljotina —arheologija nasega misljenja
zlahka dokaZe nedavni nastanek in morda njegov skorajsnji konec.”

Kot teoretske izvore francoskega strukturalisticnega gibanja
lahko poleg najodlo¢nejsega vpliva Levi-Straussove strukturalne
antropologije in Lacanove psihoanalize detektiramo strukturalno
lingvistiko de Saussura in racionalisticno epistemologijo Bachelarda in
Canguilhema. Odvec je pripomniti, kako se ta naravnanost artikulira na
ozadju zatona Sartrovega in Heideggerjevega eksistencializma ter
neuspeha — po Husserlu optimisti¢no zastavljene — fenomenologije.
Prehod od klasi¢no-strukturalisticne “predfilozofske” k poststruktu-
ralisti¢ni “filozofski” fazi zaznamujejo Siroka prizadevanja, ki naj
razpadajoco transcendentalno filozofijo nadomestijo s strogo znanstve-
nim sistemom, katerega aparaturi je lastna izkljucitev filozofskega
pojma cloveka iz zgodovine in s tem od tod izhajajoc¢ih problemov
humanizma — od svobode do utopije. Zgodovina se pojasnjuje kot
proces transformacije struktur brez subjekta, pri emer gre za logi¢no
vzporedje variant, imanentnih brezc¢asni strukturi kot matrici permutacij
svojih elementov. Ob tem je nemara zanimivo, da akterji “kriticne
teorije druzbe” — ki sicer iz nekih drugih teoretskih izhodis¢ zagovar-
jajo tezo o “izginjanju subjekta” — napadejo strukturalizem, saj v njem
pripoznajo “napad na zgodovino”, medtem ko iz eksistencialisticnega
tabora prihaja razvpita Sartrova kritika strukturalizma kot “zadnje
pregrade, ki jo mescanska filozofija Se lahko postavi proti marksizmu”.

S pomocjo dela na odpravljanju teoretskih deficitov klasi¢nega
strukturalizma skozi imanentno kritiko samega strukturalizma se
poudarki prenasajo k analizi procesov, ki producirajo strukture kot
svoj ucinek: zdaj imamo opravka z nezavednimi strukturami kot
ucinkom, strdino ali naplavino represivnih stanj druzbenega in
politicnega, ki z Druge scene obvladujejo subjektovo dejavnost.

126

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

Poleg glavnih imen poststrukturalizma — Althusser, Foucault,
Deleuze, Derrida in Kristeva — velja tu Se posebej omeniti
telquelovsko strukturalisticno avantgardo, ki prihaja do izraza skozi
tekstualno prakso in intenco subverzije lingvisticnega koda
mescanskih razmerij. Najradikalnejsi del skupine Tel-Quel stoji na
pozicijah francoske nove levice, pri ¢emer je osnovni namen njihove
dejavnosti —nove literarne prakse — spodbijanje “burzoaznega
pisanja” z literaturo kot produktivno porabo, ki svoje proizvode/
tekste trosi kot sredstvo delovanja dela v nenehnem spopadu z
burzoaznim pisanjem, katerega temeljna znacilnost je gola “menjava
smisla”, ustrezajo¢a menjavi blaga. Menijo, da ima v kapitalizmu
literarno delo zgolj funkcijo blaga, zato je vsa ustvarjalnost reducirana
na produkcijo menjalne vrednosti za trg:

“Recimo, da ima smisel pri govorici isto vlogo kot denar pri
kroZzenju blaga. Prizadevanje, da bi demistificirali tisto, kar burzoazija
tako pompozno imenuje ustvarjanje, je poslej potrebna naloga.

Ce bomo delo dobro opravili, bomo videli, kako tesno je boj za
prisvojitev in kodifikacijo govorice povezan s socialnim (razrednim)
bojem” (Tel Quel, 1969). Vse to nedvomno kaZe na izdelavo poskusa,
s katerim bi premagali uc¢inke blagovnega fetisizma na podrocju
literature in kulture nasploh:”skripturalna produkcija” kot revolucio-
narni vpis v teksturo medc¢anskih razmerij zahteva opustitev eksi-
stencialisticnega angazmaja — zanj ni tezko ugotoviti tipi¢no burzo-
azne, neznanstvene, sentimentalne in utopi¢no-moralisticne drze.

Ce izhajamo iz plodnih doneskov poststrukturalizma, ne moremo
mimo Kristeve: simbolno kot nekaj staticnega ohranja dani druzbeni
red, njegovo preoblikovanje ali revolucijo pa povzroca “dotok
semioti¢nega”. Oznacevalna struktura tu nastopa kot korelat
druzbenega sistema in v tem socio-simbolnem redu je Simbolno
Kristeve priliceno danemu druzbenemu redu, “strjenemu sistemu”,
porojenemu po procesu semioti¢ne dejavnosti. To prilicenje
oznacevalne strukture druzbenemu sistemu spregleda odlocilno
dejstvo oznacevalne strukture kot strukture spodrsljaja, t.j. da je
struktura lahko razbrana le na mestih, na katerih druZbenemu sistemu
spodrsne — ob podvzetju te konstelacije Lacan uprizori odgovor na
parolo z zidov maja 1968, ¢es “strukture se nikoli ne spustijo na
cesto”, in pripomni, da “Ce kaj dokazujejo majski dogodki, potem je
to prav sestop struktur na cesto” (Foucault, 1969: 104). Kristeva se
torej loteva omenjenega prili¢enja na podlagi zvedbe oznacevalca
podrodju znaka: v umanjkanju oznacevalne simbolne naddoloc¢enosti
se razmerja med Semioti¢nim in Simbolnim drzi znacaj komplemen-
tarne imaginarne menjave, saj si pola vzajemno zapolnjujeta manko.
Simbolno daje Semioti¢nemu druzbeno-zgodovinsko razseznost,
Semioti¢no pa daje Simbolnemu nagonski uzitek — v tem vzajemnem
dopolnjevanju velja po Kristevi vztrajati v vmesnem prostoru
razpetosti, s ¢imer bi se enoznacno izognili psihoticni izkljucitvi
teti¢nega na eni strani in potlacitvi semioti¢nega na drugi.

IMMANUEL WALLERSTEIN

127



Milan BalaZic

Na dispozitivu uspelega srecanja Semioticnega in Simbolnega se
vrnitev Semioti¢nega v Simbolnem dogaja po modelu vdora pred-
simbolnega sredi sociosimbolnega, ki v neizkljucitvi Simbolnega
nabije znake z dodatnimi nagonskimi potenciali. Na taksno semioti¢no
ekonomijo naj bi naleteli v prelomih socialne verige, v uporih, v
utopijah, v socialnih revolucijah: polje socialne revolucije pa je
znotraj sebe znova razcepljeno na e vedno fetisizirajo¢e anarhisti¢cno
gibanje, ki hoce neposredno-abstraktno negacijo sociosimbolnega
reda, ter pozitivno socialno revolucijo, ki nadomesca en druzbeni red
zdrugim, pri tem pa znova izrine ali potlaci predsimbolno nagonsko
energijo, tako da se tocka uspelega srecanja Semioti¢no-Simbolno
vedno Ze odmika v utopi¢ni imaginarij. Vztrajanje Kristeve v prostoru
krizanja Semioti¢nega in Simbolnega zastopa nihanje med imaginar-
nima poloma Revolucije kot udejanjene vrnitve Semioti¢nega v
Simbolno in izkustvo nemoznosti te Revolucije vsled nezvedljive
loc¢enosti semioti¢nega in sociosimbolnega reda. Ta padec Kristeve v
“politi¢ni realizem” so nekateri komentatorji ovrednotili za pot “od
maoizma do Giscarda”.

Na tej tocki “semioti¢nega”/utopicnega — “zive clovekove
dejavnosti”, za katero naj bi bil po kritikah strukturalizem slep — se Se
posebej angaZira Foucault, ki kot eno temeljnih nalog strukturalizma
postavlja to, “da se kon¢noveljavno osvobodimo od humanizma in z
njim vred vseh tistih iluzij, ki so povezane s tem pojmom”. Foucault
v svoji kritiki humanisti¢nega utopizma izhaja iz pozicije politi¢nega
praxisa, stojecega pod znamenjem humanisti¢ne reakcionarne
ideologije, “ki jo uporabljajo vsi rezimi na vzhodu in zahodu, da bi
pod firmo humanizma spravili v promet svoje slabo blago”. Drugace
povedano, humanizem postavlja probleme, nezmozen jih je razresiti,
in obljublja njih razvozlanje, cetudi segajo dalec prek njegovega
obzotja:

“Vsi ti sréni vzdihi, vse te zahteve ClovesSke osebnosti, eksistence,
so abstraktni: se pravi, odtrgani od znanstvenega in tehni¢nega sveta,
ki je na$ edini resnicni svet. Tisto, zaradi ¢esar sem proti humanizmu,
je prav okoliscina, da je samo Se varovalna stena, za katero se skriva
reakcionarna miselnost.” (Foucault, 1966a)

Zgodovina se za Foucaulta dogaja kot zaporedje diskurzivnih
praks, zato ne more biti obravnavana kot enkrat za vselej dogodena
celota dogodkov, marvec kot arhiv izgovorjenih diskurzov Se naprej
delujocih v smeri prihodnosti (utopije) in vnazajsko transtormirajocih
zgodovino. Ce to drZi, potem je od raziskovanja skrivnostnih in
globljih relacij pomembnejsa povrsina diskurzov, osvetljevanje
tistega, kar je nevidno zgolj zato, ker je prevec¢ vidno. K temu Levi-
Strauss pridoda kritiko zapopadenja zgodovinske plati znotraj
razseznega terena histori¢nega materializma:

“Rekli bilahko, da ima dimenzija ¢asa v njihovih oc¢eh prestizni
pomen, kakor da utemeljuje diahronija posebno vrsto intelegibil-
nosti, ki je v primerjavi s tisto, ki jo prinasa sinhronija, ne samo

128

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

mocnejsa, temvec po svoji naravi tudi specificno ¢loveska” (Levi
Strauss, 1966:295). Da bi utemeljil tezo, da histori¢ni materializem
zgodovini in iz nje izvedeni Utopiji pripisuje posebno misti¢no
vrednost, poudari, da je pojmovanje zgodovine protislovno in v sebi
nosi dvojno antinomijo — “zgodovinsko dejstvo ni ni¢ bolj dano kakor
druga dejstva; zgodovinar ga ... konstituira z ekstrapolacijo, da bi se
izognil neskon¢nemu vracanju ”: pri vzpostavitvi in izboru
zgodovinskega dejstva je zgodovinar v svoji nameri razumljivo
prisilijen v odbiranje, rezanje, prikrajanje, e se noce znajti v
popolnem kaosu ali izdelati vseobsegajoce zgodovine z ni¢nim
rezultatom. Strukturno funkcijo zgodovine omogoca priblizno isti
pomen neke podskupine dogodkov doloc¢enega obdobja za
aktualne skupine posameznikov — podobno, kot bi utopija nosila
prihodnje imaginarne pomene za trenutne politicne zastavke. Oboje
zelijo spremeniti v zadnje zatociS¢e transcendentalnega humanizma:
kakor da ljudje, ki so se morali odreci svojih prevec nestalnih jazov,
lahko na ravni “mi” ponovno pridobijo iluzijo svobode.

Zgodovina odpira vsa vrata pod pogojem, da stopimo skoznja: to
pa pomeni sprejeti stalis¢e, da so zakoni povsod, ali pa jih ni nikjer,
torej da so vse sfere realnosti tja do utopij strukturirane in podrejene
zakonom, da povsod vladajo nujna in zakonita razmerja, ki se jih da
eksaktno raziskovati in prikazovati. Izpod navideznega kaosa in
poljubnosti vladata nujnost in red: onstran empiri¢nih dejstev
obstajajo preprostejsa razmertja, se pravi, opravka imamo z
uteleSenjem dveh ravni realnosti: prva je “empiri¢no-dejstvena”, v
kateri ni nobenih relevantnejsih relacij, ¢e pa Ze so, te niso logi¢ne
narave (sem spada bogastvo razli¢nih obicajev, institucij, mitov,
verovanj, utopij itd., skratka neka “razprSenost brez reda”), Sele na
drugi, skriti ravni levi-straussovskega “kolektivnega nezavednega” —
obvladujo¢ prvo raven — dominirajo enotnost, koherentnost in
intelegibilnost.

Foucault tisto za empiri¢nim neredom poimenuje s terminom
“epistema”, epistemoloska celota, ki naj bi omogocala celotno znanje
dolocenega ¢asa, ki nastane nenadoma in izgine ravno tako
nepricakovano in brez sledu:

“Zgodovina znanja je mogoca zgolj, Ce se izhaja iz tistega, kar je
samemu znanju moderno, in to vsekakor ne v terminih vzajemnih
vplivov, temvec v terminih koincidence in v terminih tistega a priori,
ki se konstituira v ¢asu” (Foucault, 1966b: 221), torej ne gre za
nikakr$no sukcesivno postopnost pri nastajanju epistem, kajti v
razmerjih znotraj epistem prevladuje istocasnost, enako kot v
odnosih med kvalitativho popolnoma razlicnimi epistemami ob
menjavanju ene z drugo ni nikakrSne kontinuitete: ni preteklosti in
prihodnosti, ni zgodovine in utopije, razen znotraj ene episteme. Ker
so episteme med seboj povsem enakopravne, t.j. med njimi ni
nikakr3ne hierarhije in logi¢ne ali empiri¢ne povezanosti, Foucault to
diskontinuirano skokovitost opredeljuje z “epistemoloskim rezom”,

IMMANUEL WALLERSTEIN

129



Milan BalaZic

ki je kombiniran s pojmi mutacije, prekinitve, vznika, praga itd., kjer
vsi po vrsti asociirajo nekaj nenadnega in nepredvidljivega. Epistema
se ne da razumeti s pomocjo necesa, kar bibilo zunaj njih, saj je njih
imanenca in modifikacija sestavljena v povsem samosvojih nacelih
oganizacije: epistema je nekaj kompaktnega in homogenega ter
povezuje v trdno enotno celoto vse znanje dolocenega ¢asovnega
obdobja, ga omogoca in strukturira.

Vzajemni vplivi, vse, kar je dinamic¢no, druzbeno, ideolosko in
utopicno, so povrsinske manifestacije, pod katerimi insistira znanje
dolocene epohe, dispozitiv, ki ga predstavlja epistema s svojo
nujnostjo in apriornostjo — obe ravni sta predmet proucevanja dveh
razli¢nih disciplin: s povrSinsko ravnijo se ukvarja doksologija, z
epistemami pa arheologija. Arheoloska mreZza nujnosti je neprebojna,
trdna, nic¢ ji ne more uiti, in ko je enkrat dana, iz nje logi¢no in
neizogibno izhajajo celo najbolj nasprotne ideje — izkaZze se, da
epistema ne le omogoca izbor, marvec¢ vnaprej doloca vse smeri
mogocih miselnih poti dolo¢enega obdobja, saj vnaprej vsebuje vse
moznosti konstituiranja sveta idej kot nekaksna formula logi¢no-
matematicnega reda. Posameznik je s svojimi zavzemaniji kajpak
neizmuzljivo utopljen v mrezo nujnosti episteme, saj je kot tak zgolj
svojevrstna logic¢na in nujna posledica epistemoloskega polja:
plasti¢ne prostorske metafore — polje, tla, mreZza, prostor itn. —
sugerirajo podrejeni status posameznika predpostavljeni celoti, dani
vnaprej, neogibni in nespremenljivi s stali$¢a utopicne projektivne
subjektove akcije, pri ¢emer posameznik lahko zgolj prehaja mrezo
v razli¢nih smereh z razli¢nimi idejami, ki pa so vse enako zavezane
determinantam brezosebne in anonimne mreZe nujnosti.

V poznejsih delih Foucault nekoliko popusti, tako denimo
politi¢na praksa — ki je bila pred tem zajeta v hipotezi nezmoZznosti
vplivanja na pojmovno arhitektoniko diskurza in omejena le na
malenkostno usmerjanje sistema pravil, s pomocjo katerih se
doloceni diskurzi oblikujejo — tu zadobi mo¢ dolo¢anja smisla in
oblike diskurza, s tem pa je sestavni del pogojev za nastanek in
delovanje diskurzivnih formacij. Diskurz zdaj ni ve¢ neka zunaj-
Casovna forma, marve¢ vseskozi zgodovinska diskurzivna praksa,
regulirana s celotnostjo episteme v ¢asu in prostoru determiniranih
anonimnih zgodovinskih pravil, polja, ki ni usmerjeno na neki
individualni subjekt, na transcendentalni subjekt ali na kolektivno
zavest: gre za anonimno polje, katerega konfiguracija dolo¢a mogoce
mesto in utopije subjektov, ki govorijo. V foucaultovski problematiki
igra dominantno vlogo analiza diskurza gospostva s pretenzijo
proizvodnje smisla, pomena, projektov in razlogov — vse to kot
ucinkov represivnega diskurza, po katerih zakonitostih se ustvarjajo
ti smisli, pravilnost dikurzivne razprsitve in produkcije pomena. Ko
se posamezni smisli izkazejo za nesmisle in iluzije, se pri razgraditvi
diskurza postavi vprasanje samega subjekta izjavljanja kot subjekta
represije in ideologije, ki ga represivni diskurz “modelira” s svojimi

130

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

prepovedmi, izkljuc¢itvami, potlacitvami in prisvojitvami. Odgovor je
preprosto v tem, da razgraditev diskurza odkrije nezavedno
ideoloskega subjekta, tocko, iz katere govori, v topografiji diskurza
razli¢ne z mestom, iz katerega misli, da govori, s ¢imer se meri na
identiteto subjekta in njegovo zahtevo po doslednosti in enoznac-
nosti represivnega diskurza, v resnici v korenu razcepljenega in
govorecega s fiktivnega mesta. Koncno je doveden pod vprasaj sam
predmet represivnega diskurza, po njem proizveden in sploh
mogod, iluzoren in fiktiven, ki ga razgraditev demaskira kot predmet
ideologije, kot u¢inek diskurzivnega polja dispozitiva vednosti-
oblasti.

Derrida zgornji Foucaultovi teorizaciji oporeka z oznacbo
“strukturalisti¢nega totalitarizma” (Derrida, 1967a: 83): sam ne
verjame v ostro prekinitev in v enotnost epistemoloskega reza,
Ceprav to dejstvo v nicemer ne spodbija obstoja dispozitiva
“zahodne metafizike” kot celotne duhovne dejavnosti zahodnega
sveta. Kar je v tej dejavnosti videti kot novost, je prav pojavna iluzija,
ki svojo realnost dolguje nekemu onstran fenomena skritemu in
komaj vidnemu temelju: “najstarejsi temelj zahodne metafizike” je
“determiniran in zakljucen sistem pojmovnih moznosti”, ker pa ga je
tezko odkriti, od tod izhajajo “iluzije prekinitve, cudesa novosti”
(Derrida, 1972: 169). Ce naj gremo $e korak naprej in zadevo
pojmovno preciziramo: Derrida se sicer ne strinja s Foucaultovo
popolno diskontinuiranostjo med epistemami, ne zavraca pa kon-
cepta episteme, znotraj katerega se v smislu nekega “kolektivnega
nezavednega” najrazli¢nejSe in nasprotujoce si teorije zvajajo na isti
skupni imenovalec, pri Derridaju praviloma interpretiran kot
logocentrizem in fonologizem, katerih gibanje ni neka zgodovinska
naklju¢nost, marvec¢ nekaj “absolutno nujnega”.

Tudi Derrida skusa v svojem sistemu gramatologije zajeti dve
ravni; prvo, v kateri vladajo naklju¢nost, zgodovina in utopija, ter
drugo, ki kot ozadje Zelezne nujnosti doloca vse povrsinske mani-
festacije neke epohe: “Ontoteoloska ideja cutnosti ali izkustva,
nasprotipostavljanje pasivnosti in aktivnosti, pomeni nekaj globoko
homogenega, ki se skriva pod razli¢nostjo metafizi¢nih sistemov”
(Derrida, 1967b: 401). Posamezni metafizi¢ni sistemi so simptomi
skrite homogene “podzemne nujnosti”, zato se Derridaju postavlja
“utopi¢no” vprasanje izstopa iz zgodovinskih okvirov zahodne
metafizike, t.j. dekonstrukcije epohe logocentrizma in fonologizma
prek definiranja novih teoretskih instrumentov, med katerimi je
kljuc¢ni termin “la differance”/razloka, ki je v opoziciji z osnovnim
pojmom zahodne metafizike, t.j. “la presence”/prisotnosti. O razloki
se da reci— kot za boga negativne teologije — le to, kar ni, iredukti-
bilno in neizrekljivo, saj nam je Se vedno na voljo zgolj jezik zahodne
metafizike, vsled ¢esar tudi razloka “ostaja metafizi¢no ime in vsako
ime, ki ga dobi v naSem jeziku, je Se vedno, kolikor je ime,
metafizi¢no po svoji naravi” (Derrida, 1972 :28).

IMMANUEL WALLERSTEIN 3]



Milan BalaZic

Pri prebiranju statuiranja Utopije v (post)strukturalisticnem
gibanju kajpada ne moremo mimo razvpitega “Anti-Ojdipa”
Deleuzeja in Guattarija. V izhodiS¢e postavita telo, dejavnost libida in
nezavedno produkcijo Zelje, pojmovno opisane kot “stroj”, kot
strujanje in pretakanje. Model proizvodnje bi torej zajel nezavedno
proizvodnjo Zelje, ki kot tok pleplavlja telo brez organov, “naravno”
nepodruzbljeno materijo, da bi ga Zelja proizvedla, izpolnila z
vsebino, spremenila, razdelila in spojila, nezavedno paje v to
namero vpeto kot “tok in stroj zelje”, katere strujanja se povezujejo z
objekti, institucijami, drugimi telesi, z novimi stroji Zelje, proizvajajo¢
nova razmetja, objekte, lastnosti in druzbo. Vsako gospostvo se skozi
Nadjaz — ki ima vgrajeno nelagodje in strah v same obcutke ugodja —
vpise v telo tlacenih. Incestuozna Zelja nikakor ni primarna Zelja, pa¢
pa oblika, ki jo Zelja zadobi zaradi druZbene represije: incest, kastracija
in o¢etomor so torej druzbeno pogojena patologija Zelje, ko se njena
proizvodna sila znajde pred druzbeno-druzinskimi pritiski.

Deleuze in Guattari prav po reichovsko zoperstavljata radoZzivo
nezavedno z revolucionarno Zeljo, svobodno seksualnost in telo
nasprotno zlohotni represiji druzbenega polja. Vsako e tako
neznatno izrazanje Zelje spravlja pod vprasaj obstojeco ureditev in
dviguje v zrak celotne sektorje druzbenega. Zato v tradicionalni
perspektivi nobena druzba ne more prenesti izpostavljanja “resni¢ne
zelje”, sajle-ta ogroza strukture eksploatacije, zasuznjevanja in
hierarhije. Druzba je prisiljena uporabiti mehanizme preprecevanja
zelje in nenehno zagotavljati stanje, v katerem je represija zelena.
Zelja s seboj nosi utopi¢no razseznost, ker hoce, kar hoce; zato mora
biti Zelja v ogledalu krvoskrunstva osramocena, da se odrece sebi v
imenu visjih interesov civilizacije, s tem odstranjajo¢ nevarnost upora
in revolucije, ki odlikuje Zeljo. Moci Zelje so tako privedene do
resignacije in kar je bilo prej v nezavednem aktivnega, agresivnega,
utopi¢nega, umetniskega, je zdaj zamenjano z reakcijami gospostva.

I

Njega dni so se mnogi sprasevali, ali je Lacan strukturalist:

“V nekem prvem smislu prav gotovo je,” odgovarja J.-A. Miller in
nadaljuje: “Pojem strukture je dobil od Romana Jakobsona prek
Clauda Levi-Straussa, a tudi neposredno iz svojega dela z
Jakobsonom, ki ga zares lahko Stejemo za njegovega ucitelja in
prijatelja hkrati. (...) V nekem drugem smislu tudi, a radikalno, saj se
ukvarja s sticis¢em strukture in subjekta, medtem ko za strukturaliste
samo vprasanje subjekta ne obstoji, je zreducirano na niclo. Lacan pa
skusa nasprotno razviti status subjekta, ki je zdruZzljiv z idejo
strukture” (J.-A. Miller, 1983: 23). Med strukturalizmom in lacanovsko
psihoanalizo bi tako lahko potegnili naslednjo diarezo: medtem ko

132

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

poststrukturalizem govori o subjektu, ki izginja, ki ga ni, ki je utopljen
v mrezo episteme in ga ta v vsem doloc¢a — subjekt je posledica
episteme; Ce je lacanovska struktura antinomicna, razpopolnjena,
asimetri¢na, neuravnoteZzena in naddolocena, poststrukturalizem
raziskuje strukturo, ki je koherentna in popolna, simetri¢na in
uravnotezena — strukturalisti¢na struktura ima v nasprotju z
lacanovsko sredisce in Sele v poznejsi fazi se vlaga v napor uvedbe
razsredis¢ene strukture (predvsem Foucault in Derrida).

Nadalje: medtem ko je za lacanovsko strukturo znacilna razsez-
nost oznacevalca in s tem simbolna naddolocenost, poststruk-
turalizem argumentira v prid strukture kot sociosimbolnega reda,
komplementarne igre statike Simbolnega in procesualnosti
Semioticnega (Kristeva) — ker vsi post-strukturalisti po vrsti
spregledajo odlocilni prelom med registroma Realnega in
Simbolnega, katerega ucinek je diskontinuiteta/razsredis¢enost
med Simbolnim in Imaginarnim, se jim izognitev Realnemu kot
nemogoc¢emu in odkrita podmena izenacitve Simbolnega z Realnim
le-to postavlja kot imaginarna in objektivna realnost; medtem ko
Lacan po freudovsko zavraca moznost obstoja nekega “kolektivnega
nezavednega”, je le-to post-strukturalizmu eksplicitna predpostavka
itd. In nazadnje, toda najpomembnejse, pri poststrukturalistih — tako
kot pri kriti¢ni teoriji druzbe — utopicni razseznosti ni odrejeno mesto
in ker Utopija ni locirana, se jim razprsi po celotnem tekstu ali kot
“razloka” ali kot “povsem Drugo”, utopi¢ni moment, ki ne more biti
posredovan z dejanskostjo prav na liniji heglovske lepodusniske
zgodbe. Pri Lacanu pa znanstvenega diskurza ne prizadeva preprost
manko, “toda manko manka je tudi manko” (J.-A. Miller):

“Manko manka pusca v slehernem znanstvenem diskurzu prostor
za spregled, za ideologijo, ki ga spremlja, ne da bi mu notranje
pripadala: v znanstvenem diskurzu kot takem ni utopi¢nega
elementa. To bi lahko ponazorili z dvema prostoroma, ki sta drug nad
drugim, med njima pa ni nikakrsnega presitka (point de capiton),
drug ne more zdrsniti (lapsus) v drugega” (J.-A. Miller, 1981: 250).

Predalec bi nas odvedlo nadaljnje utemeljevanje razlik, denimo, z
deleuze-guattarijevsko revolucionarno opredelitvijo Zelje — Lacan na
tej tocki suho detektira zgodovinsko spodletelost “naturalisticne
sprostitve Zelje”, saj danes nimamo pred seboj ¢loveka, ki je manj
obremenjen z zakoni in dolznostmi, kot je bil ¢clovek predlibertinske
dobe, celo ved, s pojavom patoloskega narcisizma, kjer socialni
Zakon kot Nadjaz pri¢ne uzitek neposredno ukazovati, uzivanje
postane v sodobni libertinski dobi obvezno:”sploh ni potreben
poseben politicen rezim, da bi to, kar ni prepovedano, postalo
obvezno”. Ze od Freuda naprej ne moremo racunati na kaj vec¢ kot
na obzorja “vzgoje za zavestno represijo”, na razum in zmernost,
dalec od ¢lovekove Zelje po izpolnitvi vseh Zelja in zavracajoc iluzijo
o napredku ter novih utopijah. Lacan se v “Etiki psihoanalize” pribliza
freudovskemu okviru “nelagodja v kulturi”, zrcaljenega v odnosu

IMMANUEL WALLERSTEIN 133



Milan BalaZic

med nacelom ugodja in nac¢elom realnosti, skoz soocenje subjekta z
neustrezajoco realnostjo:

“Freud niti za trenutek ne pomisli na to, da bi ustrezanje realnosti
prilicil kateremukoli dobremu. V Nelagodju v kulturi pravi — kultura,
civilizacija od subjekta zagotovo terja prevec. Ce Ze obstaja kaj, kar
se imenuje njegovo dobro in njegova sreca, tedaj glede tega ni kaj
pricakovati ne od mikrokozmosa, to se pravi od subjekta samega, ne
od makrokozmosa.” (Lacan, 1988: 37-38) Posameznik sicer najde
nekaj malega srece v slepilih, ki jih ponujajo ustvarjalci
Imaginarnega: moralisti, umetniki, oblikovalci, modni kreatorji itd.

To pa ne more spremeniti temeljnega dejstva, da je kultura s strani
posameznika osovrazena, saj zahteva prevelike Zrtve.

Freud ni zavracal utopi¢nih moZznosti nove ureditve ¢loveskih
odnosov, ki bi— ¢e se kultura odpove prisili in zatiranju gonov —
“izsusila” vire nezadovoljstva s kulturo: ¢e bi uspelo zmanjSati breme
gonskih Zrtev in ljudi spraviti s tistimi Zrtvami, ki so nujne, ali jih zanje
odskodovati, potem bi se lahko brez vedjih druzbenih konfliktov
predali pridobivanju dobrin in njihovemu uZivanju. Morda bi ta
utopicni cilj dosegli s spremembo vzgoje novih generacij: temelj
kulture se namrec opira na ¢ezmerno represijo, s ¢imer se subjekta
drzijo poteze potlacitve, utajitve realnosti in tolazilne iluzije in
utopije, kar je posledica oviranega dostopa do racionalnosti in
prepovedanega svobodnega urjenja misljenja pri otroku, ¢igar
potenciali so z “vzgojo” zvedeni na “dudevno debilnost povprecnega
odraslega”. Od tod zahteva po vzgoji na realnost brez iluzornih
podpor, ki bi posameznika pripravila za sprejem teZe Zivljenja in
krute dejanskosti. Vzgoja k realnosti seveda ne meri na subjektovo
prilagoditev realnosti, saj je njeno tkivo stkano iz iluzij in utopij—
prevlada nacela realnosti nad na¢elom ugodja ne nosi moZznosti
clovekove zadovoljitve ali nekak3ne idealne harmonije med svetom
in ¢lovekom. Freud vidi prihodnost kulture v sprejetju kastracije in
prekoracitve narcisizma, ohranjenega za ceno potlacitve, ob tem pa
klice na pomoc razum — “glas razuma je tih, vendar ne odneha,
dokler ga ne sliSimo” — v svojih razpravah pa zavraca vzgojo po meri
iluzori¢ne realnosti in utopi¢ne prihodnosti. Ceprav vsi teZijo k sredi,
intenzivnim uzitkom in izogibanju bolecini po programu nacela
ugodja, “je njegov program v sporu z vsem svetom. Sploh ni
izvedljiv, vse institucije vesoljstva mu nasprotujejo.” Iskanje uzitka in
izogibanje bolecini si nasprotujeta: “Kdor hoce uzitek, je obcutljiv za
bolecine, kdor pa si hoce prizanesti z bolecino, izgubi uzitek.” (Millot,
1983: 194) In medtem ko je kultura e nekako uc¢inkovita pri
varovanju ¢loveka pred “naravo”, pa se ji to ocitno ne posreci pri
uravnavanju odnosov med ljudmi: posameznikov ne uspe obvarovati
pred trpljenjem, izhajajoc¢im iz skupnega Zivljenja s podobniki v
sferah zasebnega/intimnega, civilni druzbi in drzavi.

Kastracijo subjekta Lacan zapiSe skozi dobro staro navado,

“zaradi katere oznacevalec konec koncev ohranja zmerom isti smisel.

134

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

Ta smisel nam je dan z obcutkom, ki ga ima vsakdo, da tvori del
svojega sveta, se pravi svoje male druzine in vsega, kar se vrti okoli
nje. Vsakdo med vami— govorim celo o levicarjih —je bolj, kot si
misli, navezan na ta svet, in dobro bi bilo, ¢e bi si prisel na jasno o
obsegu te navezanosti. Opirate se na doloc¢eno stevilo predsodkov,
ki omejujejo obseg vasih uporov na ¢im manjsi obseg, natanko na
obseg, znotraj katerega vas vase upiranje ne spravlja v nobeno
negotovost, Se posebej v okviru vasega svetovnega nazora, ki ostaja
povsem sferi¢en” ( Lacan, 1985: 37). Skratka, v nasprotju z Utopijo,
tu Lacan elementarno meri na nekaj, kar je s seboj kot spoznanje
prinesla psihoanaliza, namre¢, da politi¢no in druzbeno Zivljenje tvori
ponavljanje in ko si subjekti delajo iluzije “novega”, preprosto ne
opazijo, kako so ujeti v ozke meje, v zelo omejeno Stevilo, ki
ohranjajo vedno isti pomen. Zivljenje ljudi se odli¢no prilagodi temu
“duSenju” in “izgubi svobodne volje”, vsebovane Ze v dejstvu
pristanka na poslusanje, besede, ki je kot taka hipnoti¢na. Pravo ime
za svobodo pa je psihoza: v polju druzbenega in politicnega je
psihotik na kraju osamljenega individua pac “norec”, toda svo-
bodnjak, na kraju psihotika kot “norca”, ki mu sledijo mnozice, pa
nemalokrat stoji Gospodar.

Lacanovo matrico stirih diskurzov bi lahko brali kot shemo
glavnih tipov politicnega diskurza prejSnjega stoletja: “zmagoviti”
kapitalisticni diskurz Histericarke in dva poskusa njegove prevlade
prek diskurza Gospodarja v fasizmu in diskurz Univerze v stalinizmu.
Dosedanje zgodovinske izkusnje nas navajajo k sklepu — ceprav bi
se dalo skozi redukcionisti¢no branje diskurza Analitika proizvesti
nekaj, kar bi nas spominjalo na “zadnjo” veliko Utopijo, izdelano pri
poznem Marcuseju (zagato, na kateri imanentno konstruira utopicni
model, zdaj lahko opisemo z besednjakom neznosnega dejstva, da
subjekt bezi pred tem, da bi objet a, presezno uZzivanje postalo
dejavnik) — da je polje druzbenega in politicnega “obsojeno” na
blodenje med tremi politicnimi diskurzi, med diskurzom paranoidnega
Gospodarja, vzpostavljajoc¢ega novo “harmoni¢no” druzbeno vez
(utopija ljudske skupnosti, enakosti bratstva), diskurzom
obsesivnega Univerzitetnika, ki to druzbeno vez organizira in razdela
v sistem (utopija brezrazredne druzbe enakosti), in med diskurzom
Histericarke, ki proizvede simptom druzbene vezi (obstojeco
realnost kapitalisticnega izkoris¢anja in zgolj formalne enakosti).

Narobna stran (I'envers) diskurza Analitika glede na diskurz
Gospodarja kot temeljne druzbene vezi je prav v tem, da mora
analitik vkljuciti, izpostaviti in poudariti tocko “luknje v Drugem”,
aktivirati in razbiti iluzijo sss, “Drugega, ki ve”, ki “ima” objekt/razlog
zelje, da objekt izpade in se izkaZe, kako tudi Drugi “ne ve”, da tudi
Drugi nima objet a. Analiti¢ni posel bi lahko imenovali tudi
razutapljanje, ¢e se utapljamo v utopijah: razdruzitia od A, da se
izkaze Drugi-z-mankom, kar ima v polju politicnega dolo¢ene
osvobajajoce ucinke. Nastop diskurza Analitika, kjer analitik vztraja

IMMANUEL WALLERSTEIN

135



Milan BalaZic

na mestu odpadka, razpusti preostale diskurze, kar pa je tezavno in
nehvalezno delo, saj nadjazovski vzviSeni lik Gospodartja osvobaja Se
ucinkovitejSe: nanj prelozimo bremena svoje eksistence, mu
zaupamo resitve, razvojne iluzije in utopije prihodnosti ter ga
predvsem —ljubimo. Ljubezen je privilegirano podrocdje prevare,
krog prevare, ki izzove razseznost ljubezni do Drugega kot
gospodarja nad uzitkom polnega mesta Oblasti: gre za dva
vzporedna intersubjektivna toka presezne vrednosti in preseZznega
uzitka v druzbenem in politicnem, kjer je Stevilnim subjektom
presezni uzitek odvzet, presezna vrednost odtegnjena, da bi se obe
stekali h Gospodarju, ki v njih uziva. Popravek: pri subjektih
odpoved uzitku, ki je namenjen Gospodarju, ustvari presezni uZzitek,
od katerega pa ima zopet najvec¢ demokrati¢no izvoljeni Gospodar.
To druzbeno pretakanje preseznega uzitka in vrednosti omogoca
gospostvo, ki vedno Ze sovpade z vedno znova specificirano obliko
neenakosti znotraj ekonomske “ekvivalentne” menjave in
politi¢nega trgovanja s cloveskim mesom.

Neodvisno od groteskne podobe nekega utopic¢nega imaginar-
nega scenarija nas — po Lacanovih besedah — drama nacizma
opozarja na globoko maskirano strahotno obliko Zrtve oz. spravne
daritve: nikakrSen heglovsko-marksisti¢ni smisel zgodovine —
“Zgodovina z velikim Z je tu natanko zato, da bi nam dala idejo, da
ima kakrsenkoli smisel ze ” (Lacan, 1985: 39) z utopi¢nim happy-
endom vred —ne more razloziti ponovne uveljavitve darovanja
zrtvenega objekta in neka zavesa zastira skrivnost uzitka, tega, da ga
tako rekoc ni, ki ga ne bi fascinirala Zrtev sama na sebi kot objekt
zelje, noben subjekt Zelje se ni sposoben upreti ve¢nemu smislu
zrtve, kar pri¢a o navzocnosti Zelje Drugega, “temacnega boga”. Po
grozotah Utopij 20. stoletja lahko o smislu ali razvoju govori le Se
prepricani bedak, ki zamenjuje razvoj obvladovanja z razvojem. Zelja
ostaja v legi utopic¢ne razseznosti — gre za polozaj Oblasti, ki je vselej
enak:

“...to paje polozaj Aleksandra, ko je zasedel Perzepolis, Hitlerja,
ko je zasedel Pariz, to je tisti znameniti razglas: (predgovor ni
pomemben) Prisel sem vas osvobodit tega ali onega, vseeno Cesa,
bistveno je naslednje: nadaljujte z delom, delo mora teci naprej. Kar z
drugimi besedami pomeni: naj bo vsem popolnoma jasno, da ni
napocila niti najmanjsa priloznost za izrazanje kakrsnekoli Zelje.
Morala oblasti, upravljanja dobrin je naslednja: z Zeljami se oglasite
kdaj drugic, naj kar lepo pocakajo.” (Lacan, 1988: 317)

Moderna utopistika kot temelj druzbene spremembe zahteva
“oblikovanje novega Nadjaza” (Wallerstein): kapitalizem slavi pohlep
z dopolnilom dobrodelnosti kot daritve pohlepnih iz obcutka krivde,
zato velja pohlep spraviti na vajeti morale ter doseci, da “v nase
nadjaze vkljucimo nasprotne vrednote” (Wallerstein, 1999: 61). Nova
iluzija: nezavednemu se pac¢ ne da ukazovati in u¢inkov vpliva na
drugi subjekt ne obvladujemo ni¢ bolj od lastnega nezavednega.

136

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Psihoanaliza, strukiuralizem in utopija

Agresivnost Nadjaza je ali uperjena proti zunanjemu objektu ali proti
Jazu/samemu sebi, kar lahko subjekta pritira tja do samomora,
normalno stanje subjektove zavesti krivde pa lahko oznacimo za
vztrajno napetost notranje nesrece. Konstitucija Nadjaza Se napre;j
ostaja najpomembne;jsi problem razvoja kulture — problem spopada
med zivljenjskimi in smrtnimi pulzijami. Obc¢utek krivde — sama sila
samozatiranja, samocenzure, ki je sposojena pri pulziji smrti, pri
subjektovi lastni agresivnosti — lahko postane za posameznika
neznosen, kultura pa ne daje nobenih zagotovil, da bo znala obvladati
razdiralne sile, saj ravno kultura ubira pota krepitve obcutka krivde in
s tem (samo)unicevalnih sil, ko s tem mehanizmom varuje skupnost.

Cena napredka je placana z izgubo srece skozi krepitev obcutka
krivde: tega pa ni mogoce zaustaviti ali zdraviti z ljubeznijo do
drugega, z dobronamernostjo, dobroto, ker tu ne gre za sublimacijo,
temvec za rezultat idealizacije — v imenu iluzij in utopij pa ne
moremo zastaviti dobrih del. Ker civilizacija temelji na krepitvi
obcutka krivde in $e ni nasla — razen morda nekaj malega pri Sportu
in ekonomski tekmovalnosti — u¢inkovitega nacina za obvladovanje
agresivnih nagonov Nadjaza, v druZbi nenehno insistira moznost
padca v nasilje, v politi¢ne konflikte in vojne. Obcutek krivde velja
po Freudu “uporabljati” s pomocjo razuma, ki osmislja Zivljenje, in
resnice, ki zavraca utopije kot iluzije o napredku civilizacije; utopije
pac ne morejo biti v pomoc¢ ljudem, prej so simptom tega, kar je s
civilizacijo narobe. Morda pride s¢asoma do sprememb v civilizaciji,
ki bodo zmanjsale presezno potlacevanje, morda pa se bo treba
navaditi na misel, “da obstajajo dolocene tezave, nerazdvoijljivo
vezane na samo kulturo, ki se ne bodo umaknile pred nikakr$nimi
napori v smeri sprememb” (Jones, 1985: 11, 336). Utopija je torej
iluzija, del nase fantazmatike, projekcija nasih Zelja v politicno
Imaginarno — vzgojna utopija, utopija druzbe brez oceta, utopija
sprosc¢enega seksualnega uzivanja, utopija Velikega zavracanja itd.,
utopija, ki prihaja iz “globin” revolucionarne Zelje ali “arheoloska”
utopija brez utopije in subjekta v (post)strukturalizmu, prodora
Semioti¢nega v Simbolno, “transgresizma”, razloke —toda, ¢e
zavrnemo utopic¢no razseznost misljenja, najbrz zavrnemo tudi
moznost boljse prihodnosti.

LITERATURA:

ADORNO, Theodor W. (1955): Prismen. Kulturkritik und Gesellschafft,
Suhrkamp, Frankfurt am Main.

BALAZIC, Milan (1995): Gospostvo, ZPS, Ljubljana.

DERRIDA, Jacques (1967a): L’Ecriture et la Difference, Seuil, Paris.

DERRIDA, Jacques (1967b): De la Grammatologie, Minuit, Paris.

DERRIDA, Jacques (1972): Marges, Minuit, Paris.

FEDERN, Paul (1971): “Zur Psychologie der Revolution”, v: Psychoanalyse,
Marxismus und Sozialwissenschaft, W. Grauenhage.

FOUCAULT, Michel (1966a): La Quinzaine literaire, 5.

IMMANUEL WALLERSTEIN

137



Milan BalaZic

FOUCAULT, Michel (1966b): Les molts et les choses, Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (1969): “Qu’est-ce qu’un auteur”, Bulletin de la Soc.fr. de
Phil., 3.

FREUD, Sigmund (1970): “Nelagodnost u kulturi’, v: Odabrana dela Sigmunda
Frojda, knjiga peta: Iz kulture i umetnosti, Matica Srpska, Novi sad.

FREUD, Sigmund (1981): “Mojzes, njegovo ljudstvo in monoteisticna religija”,
v: Psihoanaliza in kultura, DZS, Ljubljana.

FREUD, Sigmund (1987): Metapsiholoski spisi, SKUC-FF, Ljubljana.

JACKSON, J.-HALE, N.G. (1971): Putnam and Psychoanalysis: Letters Between
Putnam and Sigmund Freud, Cambridge, Mass.

JACOBY, Russell (1981): Druzbena amnezija, CZ, Ljubljana.

JACOBY, Russell (1986): Potiskivanje psihoanalize, SIC UK SSO, Beograd.

JONES, Ernest (1985): Zivot i delo Sigmunda Frojda, 1-I1., Matica Srpska, Novi Sad.

KRISTEVA, Julija (1974): La revolution du langage poetique, Paris.

LEVI-STRAUSS, Claude (1966): Divlja misao, Nolit, Beograd.

LACAN, Jacques (1985): “Seminar XX.: Se”, v: Problemi, Ljubljana.

LACAN, Jacques (1988): “Seminar VIL.”: Etika psihoanalize, DE, Ljubljana.

MARCUSE, Herbert (1965): Eros i civilizacija, Naprijed, Zagreb.

MARCUSE, Herbert (1968a): “Die Idee des Fortschritts in Lichte der
Psychoanalyse”, v: Psychoanalyse und Politik, Frankfurt am Main.

MARCUSE, Herbert (1968b): “Repressive Toleranz”, v: Kritik der reinen
Toleranz, Frankfurt am Main.

MARCUSE, Herbert (1969): An Essay on Liberation, Beacon Press, Boston.

MARCUSE, Herbert (1972): Kraj utopije, Stvarnost, Zagreb.

MILLER, Jacques-Alain (1981): “Dejavnost strukture”, v: Psihoanaliza in
kultura, DZS, Ljubljana.

MILLER, Jacques-Alain (1983): “Pet predavanj o Lacanu v Caracasu’”, v:
Gospostvo, vzgoja, analiza, Ljubljana.

MILLOT, Chaterine (1983): “Anti-pedagog Freud”, v: Gospostvo, vzgoja,
analiza, Ljubljana.

REICH, Wilhelm (1970): “Dialektischer Materialismus und Psychoanalyse”, v:
Psychoanalyse und Marxismus, H.-J.Landbuhler, Frankfurt am Main.

TEL QUEL (1969): Intervju, Tribuna, Ljubljana.

WALLERSTEIN, Immanuel (1999): Utopistike/Dediscina sociologije, CF.,
Ljubljana.

1383. |IMMANUEL WALLERSTEIN



Bozidar Debenjak

Ali lahko izbiramo zgodovinske
moznosti?

Sedem tez 1 Die amerikanische
Présidentenwahl, Vorwdrts
Nr. 269, 16/11-1892,
MEW 22:334-6

I. Zgodovina ima svoj samotek

1. Kot Stevilni avtorji domneva tudi Wallerstein, da lahko (ze)
izbiramo zgodovinske moZnosti. Po tejlogiki ravnamo tudi v
vsakdanjem Zivljenju: v politiki, ko volimo izmed ponujenega tisto
politi¢no opcijo, od katere pric¢akujemo najvec pozitivnega ali vsaj
najmanj sen¢nih plati, v pisanju in javnem nastopanju, ko skusamo
vplivati s svojim argumentiranjem in/ali s svojim ravnanjem na potek
dogodkov; navsezadnje celo s svojim obnasanjem konzumentov, ko
zavraCamo izdelke s strupenimi stranskimi ucinki ipd. Toda kakorkoli
so te in druge strategije naSega Zivljenja v mnogocem obetavne in
nujne, denimo kot odlaganje ekoloske katastrofe ali pa zaviranje
degeneracije politike, se nam vendarle zgodovina dogaja po neki
svoji imanentni logiki, ki je do danes nismo doumeli in se zato Se
vedno izmika naSemu vplivu.

Sredi novembra 1892 je Friedrich Engels objavil ¢lanek Ameriske
predsedniske volitve! in ga zacel z besedami:

“Stari svet je bil pod gospostvom fatuma, heimarmene,
neodvrnljive skrivnostne usode. Tako so Grki in Rimljani oznacevali
tisto nepojmljivo vsemod, ki je iznicevala vse ¢lovesko hotenje in
stremljenje in storila, da je vsako ¢lovesko dejanje peljalo do cisto
drugih rezultatov od nameravanih, ono nezaustavljivo oblast

IMMANUEL WALLERSTEIN 139



Bozidar Debenjak

[Gewalt], ki so jo zatem imenovali Previdnost, predestinacija itd.

Ta misteriozna oblast je postopoma zadobila pojmljivejSo obliko, in
za to se imamo zahvaliti gospostvu burZzoazije in kapitala, prvemu
razrednemu gospostvu, ki si je skusalo priti na jasno o svojih lastnih
bivanjskih vzrokih in pogojih in s tem odprlo tudi vrata do poznanja o
neodvrnjivosti svojega lastnega prihajajo¢ega propada. Usoda,
Previdnost —to zdaj vemo — so gospodarski pogoji, pod katerimi se
producira in menjava, in ti se danes strnjujejo v svetovnem trgu.”

Ta briljantna formulacija na svoji ravni pojasnjuje, kaj nas
obvladuje; toda brz ko ho¢emo iz nje potegniti nadaljnji sklep, kako
vendar obvladati svojo zgodovino, se pokaze, da ni operativna.
Pripelje nas do tega, da vemo, da smo obvladovani od nujnosti
(usode, heimarmene, Previdnosti itn.), da gre pri tem za oblast
produkcijskega procesa nad producenti — nami, ljudmi— ki se kaze
skozi diktat svetovnega trga, toda ta védeti (savoir) ne pomeni kaj
dosti za predvidenje in preprecevanje (pour prévoir). Iz danasnje
Casovne oddaljenosti lahko opazamo tudi dolgi ritem, ki se je prvic¢
zelo ocitno zvrtel v ¢asu Engelsovega in Marxovega Zivljenja, ne da
bi ga onadva lahko Ze prepoznala: kondratjevski ciklus, ki Se mnogo
ocitneje kaze, da se nekaj dogaja z nami, ne da bi ¢lovestvo znalo s
tem kakorkoli upravljati; dogaja se kot usoda. V ritmu 25-30 let gre s
produkcijskim procesom navzgor in navzdol.

Kondratjevski ciklusi dolocajo zgodovino; ne poznamo pa niti
njihovega vzroka — Ceprav je bilo poskusenih vec razlag, vkljucno s
to, da gre za pozitivni sunek inovacij in njegovo iz¢rpanje, nobena
razlaga ni zadovoljiva — zato niso mogoce kontrastrategije, analogne
anticikli¢ni politiki pri obicajnih kriznih ciklusih, pri katerih gre za
konjunkturo; tam ekonomska politika zdaj “ogreva” konjunkturo,
zdajjo “hladi”, s ¢imer zmanjSuje amplitude konjunkturnih nihanj.
Kondratjevski ciklusi potekajo neodvisno celo od velikih tehnoloskih
sprememb, torej procesov, ki spreminjajo parametre Zivljenja,
tistega, kar sta Marx in Engels imenovala “socialne revolucije”. Prva
industrijska revolucija je tako potekala v ¢asu kondratjevskega vala in
doline; tudi informati¢na revolucija je tekla v ¢asu doline in se
nadaljuje v ¢asu vala.

In ker ne poznamo njihovega vzroka, ni bilo najdeno nobeno
anticikli¢no sredstvo, ki bi ublaZilo njihove amplitude. To pa je posebej
usodno, kar pokaze pogled na zgodovino zadnjih dveh stoletij.

2. Politi¢ni pretresi niso nastajali kar tako, njihov ritem je povezan
s kondratjevskimi prelomnicami: za obdobje 177694 (z dvema
velikima meScanskima revolucijama, amerisko in francosko)
predpostavljamo dolino, nato do 1813 predpostavljamo val, 181549
je znana dolina, ki jo zacenja restavracija in zakljuci revolucija
1848/49, do vstopa v sedemdeseta sledi nov val, nato dolina, ko se
manchestrski kapitalizem transformira v monopolnega, v njej vrsta
evropskih vojn in zaostritve socialnega konflikta, nato prosperitetni

140

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Ali lahko izbiramo zgodovinske moznostie

val do prve svetovne vojne, nato usodna dolina 1914-45 z dvema
vojnama, revolucijami in fasizmom, nato val do vstopa v
sedemdeseta, nato dolina do devetdesetih, v kateri se zlomijo tudi
“realni socializmi”. Povsod na prelomnicah, kjer valovnica precka
imaginarno srednjo ¢rto navzdol ali navzgor, imamo hujse ali hude
socialne pretrese.

3. Zgodovina se nam v velikih razseznostih torej dogaja kot
usoda, doleti nas, in nenadoma smo vpleteni v dogajanje, ki nas
postavi pred dejstva. To pa pomeni, da svoje zgodovine ne znamo
kakorkoli kontrolirati; nasa zgodovinska ladja plove Se brez krmila,
po meri usode. Edino, kar za silo znamo, je orientacija po zvezdah,
ugotovitev, kje na tej plovbi brez krmila smo. Nasa dejavnost je
reagiranje na okolis¢ine, ki nas dolocajo. Potreben bo Se hud napor
misli, da bo iznajdeno krmilo. Wallersteinova zasluga je, da podaja
dosti dobro diagnozo; toda kot pri mnogih boleznih, je tudi tu
diagnostika mnogo dlje od terapije. Seveda pa je vedno najtocnejsa
diagnoza tista, ki jo postavijo na prosekturi; zato bodimo zadovoljni z
manj to¢no, a zadostno za kolickaj uspesno terapijo.

Za dodatno komplikacijo poskrbi to, da je globalizacija ekonomije
porusila obcutljivo ravnoteZzje med politiko in ekonomijo, kakrsno je
obstajalo v ¢asu, ko je vladavino zakona vzpostavljala nacionalna
drzava, nacionalna ekonomija pa je bila relativno avtonomen sistem
znotraj svetovne ekonomije. To stanje je ¢as povozil, ravnotezja med
globalno ekonomijo in zakonom pa nihc¢e ne zna vzpostaviti. Kdo
zdaj sploh Se skrbi za vladavino zakona? Ob prili¢no brezzobih ali
vsaj hudo skrbastih svetovnih mehanizmih pacle administraciji v
Washingtonu in Bruslju, deloma z roko v roki, deloma druga proti
drugi. Ob tem svetovne korporacije segajo tudi po kompetencah, ki
pripadajo politiki. Kdor je imel odi, si jih je pomel ob demonstracijah
v Seattlu: anarho scena na ulicah je pomagala razpravljavcem v
dvorani, da so zaenkrat odbili naskok globalnega managementa, ki si
je hotel vzeti Se zakon v lastne roke.

A kajje globalni management drugega kot “personifikacija
kapitala”, ¢e reCemo z Marxovimi besedami? In kaj drugega lahko
dela ta personifikacija, kot da skrbi za gladki tek in uspesnost, a tako,
da obenem cementira oblast produkcijskega procesa nad
producenti? Vsa vprasanja po smislu Zivljenja in smislu pocetja
padejo pod kolesje te dominacije. Absurd, da se uspednost tega
managementa izkazuje z globalnim zmanjSevanjem zaposlenosti, da
se dobicek povecuje tudi tako, da se eksternalizira tudi strosek za
odrabljeno delovno moc¢ (“delovno silo”) ali pa se strodki dela
(mezda) potisnejo pod vsak Se sprejemljiv standard, spravlja v
zacudenje in osuplost vrsto ekonomistov, filozofu pa potrjuje, da ne
gre le za “krizo vrednot”, temvec za petitio principii vsega sistema.

Francis Fukuyama je optimisti¢no predvidel, da se koncuje tisto,
kar je Hegel imenoval boj za pripoznanje; pri Heglu je vladavina

IMMANUEL WALLERSTEIN 4]



Bozidar Debenjak

zakona koncala ta boj, zakaj v zakonu, ki je enak za vse, je vsakdo
pripoznan. Fukuyama je to Heglovo idejo videl realizirano tudi na
svetovni sceni, ko pade boj za pripoznanje med drzavami, ker
zavlada mednarodni zakon. Kako je s tem mednarodnim zakonom,
se je dalo slutiti iz dogajanja v Seattlu, ne samo iz Skrbastega
uveljavljanja ¢lovekovih pravic, iz katerega so iz znanih razlogov
izvzeti npr. Tibet, Cecenija, Pakistan.

Toda priznavanje oblasti zakona se krha tudi v vsakdanjem
zivljenju: mladi ljudje, mladostniki in mlajsi polnoletniki, ki se dokazu-
jejo s strelnim oroZjem proti vrstnikom in vzgojnikom, mladi, ki med
seboj obracunavajo v aktih nasilja, grozljiva dejanja asocialne objest-
nosti, kot je metanje skal z brvi ¢ez avtoceste (v Nemciji v februarju
dve mrtvi voznici!) — kaj je to drugega kot odpoved vladavini zakona?
In kaj drugega so Stevilna dejanja iz obcutja no future?

II. Ali imamo Se petdeset let casa?

4. Optimisti¢no je pri¢akovanje, da se bo sedanji svetovni sistem
koncal v petdesetih letih. Preoptimisti¢no. Histori¢ni svet je namrec
koncen; nujna limitacija progresa so meje planeta; sistem, ki svoj
razvoj gradi na razlikah, bo nanje dokon¢no naletel Ze prej; in ko se
zenacijo razlike, progres, ki raste iz neenakosti, seveda ugasne.
Naravoslovni analogon povedanemu je teorija toplotne smrti.
Spoznanje o tem, da nas planet nima ve¢ mnogo $ans za razvoj na
razlikah (“center/centri” versus “periferija”), je v zraku; po svoje ga
je zabeleZzila trivialna umetnost, ki Ze kar nekaj ¢asa beZzi v vesoljska
prostranstva in tam nahaja fantazijsko “periferijo”.

5. Na meje planeta opozarjajo Stevilna razmisljanja zadnjih
Stirideset let ali Se kako leto ve¢: od znanih tez o mejah rasti in drugih
razmisljanj “rimskega kluba” do razmislekov o milenijski meji, ki jih
zadnjih trideset ali Stirideset let podpirajo razli¢na kvantitativna
zajetja “pospesenega razvoja”: Ce v kartezi¢nem sistemu vnesemo
na absciso ¢as, na ordinato pa katerikoli kvantitativni kazalec, pa naj
gre za dosegljivo brzino, za moc¢ motorjev, za Stevilo informacij na
mesec, za polucijo okolja, za karkoli drugega, vedno dobimo ekspo-
nencialno krivuljo, ki postane okrog 2000 vzporedna z ordinato. To
je ¢as, ko merljivi progres ocitno Ze buta ob meje planeta.

6. Casa za iztek v smislu zenacitve razlik na planetu zmanjkuje;
ekoloske meje jemljejo moznost, da bi npr. Bolivija, Brazilija, Burkina
Faso in Burundi docakale zenacitev z Belgijo in Britanijo.
Pripravljenosti za internalizacijo ekoloskih stroskov Se danes, pet po
dvanajsti, ni.

Zlovesce pa je med drugim, da je globalizacija enkrat Ze potekala:
svet je bil globaliziran na kondratjevskem valu ob vstopu v dvajseto

142

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Ali lahko izbiramo zgodovinske moznostie

stoletje; a zatem je sledila najstrahotnejsa kondratjevska dolina: z
dvema svetovnima vojnama, z razpadom svetovnega trga in s
totalitarnimi odgovori nanj.

Problemi, ki vpijejo po resitvi, jo bodo dobili —toda, ali bo taksna,
da bo eti¢no vsaj zadovoljiva, je zal Ze drugo vprasanje. Svet bo nasel
ravnotezje —toda, kaksno bo? Kaj bo s ¢lovekovo (posameznikovo)
svobodo, kaj s clovekovim dostojanstvom?

I11. Kancek upanja

7. Glavno upanje je, da nas bo udarilo samo toliko, da bomo Se
preziveli.

Clovestvo se uci samo na ekstremnih izkugnjah: za anticikli¢no
politiko je potrebovalo ¢rni torek 1929 in obracun med New Dealom
in fasizmom v vojni; za Niirnberg je potrebovalo Auschwitz, za
njegovo ozivitev masakre v Ruandi in na Balkanu. Na kateri tocki bo
nastala pripravljenost za internalizacijo stro§kov? Zal se moramo
pustiti presenetiti.

Arthur Miller, ki je postal pisatelj, potem ko je njegov oce
(milijonar z dobro stojeco tekstilno tovarno) bankrotiral, ker je ¢ez
noc¢ izgubil likvidna sredstva na borzi, ima o danasnjih nabuhlih
borznih tecajih porazno mnenje, zelo podobno kot Allan Greenspan
ali pa prof. Mencinger. Ta balon bo po¢il; kaj se bo tedaj sesulo, kdo
ve?

Toda ravno zato, ker je pripravljenost na iluzije toliksna, je zdaj
tembolj ¢as, ko moramo napeti sive celice; tudi tu velja Brechtov
izrek: “Misljenje je nekaj, kar sledi tezavam in predhodi akciji.” Mimo
je cas, ko je bila legitimna zahteva primum vivere, dein philosophari
—najprej ziveti, potem filozofirati. Danes je treba temeljito in
neutegoma misliti in premisliti, da bi nasli reSitev za Zivljenje.
Zivljenje je ogroZeno, ni pa e izgubljeno — to je optimisti¢ni stavek
teorije in njenega upanja, kot bi rekel Herbert Marcuse.

IMMANUEL WALLERSTEIN

143






Rastko Moc¢nik

Antisistemska gibanja
ob izteku sistema

V spisu “Krize: svetovna ekonomija, gibanja in ideologije™
Wallerstein prevzema razloCevanje, s katerim je Samir Amin? nacine
prehoda iz enega sistema v drug sistem razdelil na dve veliki skupini.
Do ene vrste prehoda pride z notranjim razkrojem obstojecega
sistema; Amin temu procesu pravi “dekadenca” in daje za zgled krizo
rimskega cesarstva, to je, prehod iz antike v fevdalizem. V drugo
vrsto sodijo “nacrtni” prehodi, ki jim Amin pravi “revolucije”;
taka prehoda sta bila, denimo, francoska ali oktobrska revolucija.
Glede na to, da se revolucionarni prehod iz kapitalizma v socializem
ni posrecil, Wallerstein meni, da bi za izhod iz kapitalizma nemara
bolj ustrezal model “razkroja obstojeCega sistema”.

Neposredna posledica tega stalisca je, da osvojitev drzavne
oblasti ni ve¢ neizbezna faza pri prizadevanju za spremembo
sistema. Ce Aminovo razlocevanje prevedemo v “politi¢no stratesko
besedisc¢e”, potem lahko re¢emo, da se lahko tisti, ki se zavzemajo
za spremembo sistema, organizirajo na dva nacina: ali tako, da
prevzamejo politicno oblast in delajo za spremembo sistema s
stalis¢a “protisistemskega rezima”, protisistemske drzavne oblasti;
ali pa tako, da delujejo na zgodovinske procese kot gibanja, katerih
cilj ni, da bi osvojila politi¢no oblast, ki pa kot “protisistemska
gibanja” neposredno pospesujejo procese razkrajanja starega sistema
in procese prehoda v nov sistem. Prvo vrsto antisistemske strategije
so uveljavljale komunisti¢ne partije; druga antisistemska strategija
je iz8la iz kritike komunisti¢ne “stare levice” in se je uveljavila z
revolucijo leta 1968 in s poznejsimi “novimi druZzbenimi gibanji”.

L Immanuel Wallerstein,
“Crises: The World-
Economy, the Movements,
and the Ideologies”, v:
Unthinking Social Sciences
/Odpremislimo druzbene
vede/, Polity Press,
Cambridge, 1991 in 1995
(prva objava: 1983).

2 Samir Amin, “Revolution
ou decadence? La crise du
systeme imperialiste
contemporain et celle de
UEmpire romain” /
Revolucija ali dekadenca?
Kriza sodobnega imperia-
listicnega sistema in kriza
rimskega imperija/, v:
Review, 4, 1, 1980.

IMMANUEL

WALLERSTEIN

145



Rastko Moc&nik

3 Za razliko med
“‘avtocentrirano rastjo” in
rastjo, ki jo poganja
izvoz, gl.. Pierre-Noel
Giraud, L’inegalite du
monde. Economie du
monde contemporain
/Neenakost sveta.
Ekonomija sodobnega
sveta/, Gallimard, Pariz,
1996.

1 Za analizo antisistemske
strategije socialisticnih
drzav gl. med drugim:
Gyorgy Wiener, “The
change of epochs in world

history and the changes of

Eastern Europe”; Tamas
Krausz, “From history to
theory”; Susanne
Zimmermann, “Changes
in the world economy and
the transformation in
Eastern European
politics”; vse v: The Anti-
Capitalist Left on the Eve
of the 21th Century
/Antikapitalisticna levica
na pragu 21. stoletja/,
Liberter, Budimpesta,
1996, Andrea Szego,
“World economic
dependence, indebtedness,
crisis”; Agnes Kapitany —
Gabor Kapitany, “Some
theses on ‘Kadarism’”,
oboje v: Eszmelet —
Consciousness. Selected
essays from Eszmelet,
Eszmelet Alapitvany —
Labour Focus on Eastern
Europe, Budimpesta,
1997.

Klasi¢na revolucionarna levica komunisti¢nega tipa je bila
prepricana, da je kapitalizem mogoce odpraviti le s poloZzaja drzavne
politicne oblasti in da je potemtakem treba najprej “zavzeti”
kapitalisticno drzavo. Pokazalo pa se je, da kapitalizma ni mogoce
odpraviti v okviru ene same drZzave in niti ne v okviru bloka drzav;
daje, narobe, drzava strukturna prvina v kapitalisti¢cnem sistemu, ki
je svetoven sistem. Protisistemski drzavni rezimi potemtakem niso
mogli odpraviti kapitalizma, Se ve¢: njihove drzave so delovale v
okviru kapitalisticnega svetovnega sistema in so ga reproducirale.
Najved, kar so lahko dosegli, je bilo, da so nadzorovali stopnjo
notranjega izkoriS¢anja in onemogocali, da bi domaco delovno silo
izkoriSc¢al “tuji” kapital; da so zagotavljali socialno varnost Sirokim
mnozicam in zagotavljali precejdnjo enakost med prebivalstvom.

To jim je bolj ali manj uspevalo, vse dokler je bilo gospodarsko

rast in splodni druzbeni razvoj mogoce zagotavljati z “notranjimi
spodbudami”. Ko pa notranje pospesevanje ni bilo vec zadosti in so
postali odlocilni “zunanji pospeski™ (politi¢no geslo je tedaj bilo
“vkljucevanje v svetovni trg”), so antisistemski rezimi hoteli Se
vnaprej varovati domaco delovno silo pred izkoris¢anjem
mednarodnega kapitala. Zato zunanjemu kapitalu niso dopustili
neposrednega stika z domacim delom: niso dopustili neposrednih
tujih investicij, pac pa se je med domaco delovno silo in kapital
vrinila drzava. Z drugimi besedami: drzave s protisistemskimi rezimi
so se zadolzevale. Zaradi visokih druzbenih stroskov proizvodnje
(mnozicen in visok druzbeni standard; ohranjanje visoke stopnje
zaposlenosti; proizvodna in splosna druzbena organizacija, ki nista bili
naravnani zgolj na “ekonomsko racionalnost”; itn.) protisistemske
drzave niso uspesno izkoristile zunanjih posojil. Druga za drugo so
prihajale v krizo, vse manj so bile sposobne, da izpolnjujejo svoje
obljube Sirokim slojem. Bolj ko so protisistemske drzave tonile v
krizo, bolj se je krepil ljudski odpor proti njim — in ti procesi so
naposled pripeljali do tako imenovanega “padca komunizma”.* —
Pokazalo se je torej, da je bila drzavna oblast nekaksna past za
klasi¢na revolucionarna antisistemska prizadevanja.

Wallerstein zato predlaga, da bi poskusili s pospesevanjem
notranjega razkroja, do katerega naj bi po njegovih izracunih
tako in tako moralo priti v naslednjih petdesetih letih. Hkrati naj bi
antisistemska gibanja ze v okvirih dekadence kapitalizma sproZzala
in pospesevala procese, ki bi pripeljali do pozitivne alternative
kapitalizmu. JuriSa na drzavo pa naj ne bi imela na programu.

A zdi se, da se drzave ni mogoce tako zlahka znebiti. Na eni strani
bo drzava, dokler bo obstajal kapitalizem, reproducirala kapitalisticne
odnose; zato je pricakovati, da bo omejevala ali celo onemogocala
antisistemska gibanja, ¢e bodo dosegala pomembnejse antisistemske
ucinke. Na drugi strani lahko domnevamo, da s koncem kapitalizma
ne bo tudi konec industrijske proizvodnje. Najucinkovitejsi
mehanizem ali celo edini mehanizem za menjavo in cirkulacijo

146

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Antisistemska gibanja ob izfeku sistema

dobrin v razmerah industrijske proizvodnje pa je trg; a ¢e obstaja trg,
tedaj mora obstajati tudi drzava. Kakor ni kapitalizma brez drzave,
tako, se zdi, brez drzave tudi izhod iz kapitalizma ni mogoc.

V procesu konca kapitalizma bo drzava hkrati nasprotnik
antisistemskih gibanj in njihov zaveznik. Kako naj torej antisistemska
gibanja delujejo, ne da bi si poskusala prisvojiti drzavno oblast?

Idealni polozaj, se zdi, bi bil tale:

—na eni strani antisistemska gibanja, ki razkrajajo obstojeci
sistem; ustvarjajo nise drugac¢nosti; sprozajo ali pospesujejo
alternativne zgodovinske procese;

—a ta antisistemska gibanja delujejo v okviru antisistemske
drzave; t,j. drzave, ki pravzame nase protislovnost izhoda iz
kapitalizma; ki varuje pred katastrofami, skrbi za iztek sistema brez
dramati¢nih lomov; ki, ¢e lahko tako re¢emo, skrbi za reprodukcijo
sistema brez sistemske reprodukcije.

Toda ta “idealni poloZzaj” je bil v osemdesetih letih Ze “dejanski
polozaj”. Takrat so razmeroma moc¢na “nova druzbena gibanja”
delovala v okviru protisistemske socialisti¢ne drzave. Tisto, kar je po
logiki Wallersteinove analize tako reko¢ idealen polozaj za izhod iz
kapitalizma, je bilo v Sloveniji, deloma pa tudi v Jugoslaviji, v
osemdesetih Ze dosezeno. V osemdesetih letih smo bili potemtakem
tako rekoc¢ v “idealnem” poloZzaju, da za¢nemo zgodovinsko
inovativno odgovarjati na iztekanje kapitalisticnega svetovnega
sistema in da pois¢emo pozitivne alternative.

Te procese sta pretrgala dva nasprotna procesa, katerih uvelja-
vitev je tudi razlog, da je bila zapravljena priloZnost, ki smo jo
ustvarili v osemdesetih letih. Ta procesa sta: prosistemska etatizacija
in prosistemska kolonizacija antisistemskih gibanj in alternativnega
druzbenega prostora, ki so ga ta gibanja ustvarila.

Prosistemska etatizacija, do katere je prislo v razmeroma kratkem
¢asu med 1989 in 1991, je bila do neke mere “kontrarevolucija od
zgoraj”. Razlika je le v tem, da ni izsla iz kaksnih “prosistemskih
gibanj”, ki bi najprej osvojila drzavno oblast, potem pa bi drzavo iz
antisistemske drzave preobrazila v prosistemsko drzavo. Zgodilo se
je nekaj veliko preprostejSega —in tudi zato se je lahko zgodilo v
tako kratkem Casu: preusmerile so se vladajoce skupine. “Rezim”,
ki je bil poprej antisistemski, je postal prosistemski. Znebil se je
socialne odgovornosti, ki je tako in tako ni bil sposoben udejanjati,
in si je namesto mnozi¢ne blaginje priskrbel novo obliko legitimacije:
vecstrankarski sistem. Pri tem je uspesno prevzel retoriko
antisistemskih gibanj, ki pa jo je vpel v nacionalisti¢no ideologijo.
Nacionalizem so si sposodili pri kulturniski birokraciji, ki je bila poprej
podrejeni partner v rezimski koaliciji. Reartikulacija antisistemskih
politi¢nih platform v nacionalisti¢ni program je politicno pomenila,
da je rezim v svoje vrste kooptiral nekdaj podrejene partnerje
(kulturniski establisment) in da je dopustil vzpon nekaterih svojih
nizjih kadrov, delov uradnistva ipd. Te plebejske skupine

IMMANUEL WALLERSTEIN

147



Rastko Moé&nik

5 Nekaj analiz tega
dogajanja sem zbral v
knjigi Extravagantia II.
Koliko fasizma, Ljubljana,
1995. — Da so osemdeseta
leta kljucno obdobje, se
zaveda tudi sedanji
prosistemski rezim.
Pravkar so se (v okviru
predvolilne kampanje!)
lotili zgodovinske prein-
terpretacije tega obdobja:
s prispevki BozZa Repeta
(“Slovenci /sicl/ v
osemdesetih”) v sobotni
prilogi Dela in z nada-
ljevanko “Demo(s)kracija”
Rosvite Pesek na
ljubljanski televiziji.

nekdanjega rezima so nastopile z zagrizenim antikomunizmom in so
odlocilno pripomogle k razkroju ze doseZene ravni politi¢ne kulture,
sCasoma pa tudi k unicenju javnega prostora.’

Preusmeritev je potekala od zgoraj navzdol: najprej se je
vzpostavila prosistemska drzavna oblast, ta si je ustanovila pravno-
politi¢no podlago (privatizacija, denacionalizacija ipd., a tudi
vzpostavitev nacionalne drzave), s pravnimi sredstvi so potem
sprozili proces preoblikovanja druzbenih odnosov. Poleg sprememb
v ekonomskih odnosih so morali spremeniti tudi druge druzbene
odnose, denimo, odnose v javnosti in alternativne prostore
druzbenosti. Ta preobrazba je imela negativno ali destruktivno stran
(marginalizacija alternative in pozneje njeno pospeseno unicevanje)
in pozitivno ali kreativno stran. Pozitivna stran je bila vzpostavitev
“druzbene baze” za prosistemski rezim. V tem okviru je bila ena
razseznost ustvarjanje nacije za podlago nacionalni drzavi; druga
razseznost je bila “kolonizacija” alternative in njeno preobrazanje v
“civilno druzbo”; ki naj bi servisirala prosistemsko drzavo. Unicevanje
alternative in njeno nadomescanje s servisno “civilno druzbo” ocitno
ne gre tako gladko, kot bi ustrezalo drzavni oblasti. Brzkone se je
prav zato drzavna oblast zaCela zblizevati s katolisko cerkvijo in jo z
drzavnimi mehanizmi (npr. s sporazumom z vodstvom katoliske
cerkve) krepiti kot “svojega” agenta v civilni druzbi. S tem se seveda
spreminja tudi politi¢na narava prosistemske drzave, na kar, denimo,
opozarja tudi Drnovskova podpora Haiderju ali prehod v vecinski
volilni sistem, ki ga forsira pretezni del politi¢nega razreda te drzave.

Zdi se, da se strategija prosistemske drzave odlo¢a med raznimi
vrstami avtoritarizmov: med populisticnim avtoritarizmom in
birokratsko-elitisti¢nim avtoritarizmom; v okviru birokratsko-
elitisti¢ne razliCice pa med klerikalizmom in tehnokratizmom.

Zdi se torej, da so razlike v strategijah bolj razlike v vrsti legitimi-
zacijskega spektakla kakor v sami naravi rezima. Prihodnji legitimi-
zacijski spektakel bi lahko bil tradicionalisti¢en (populizem ali
klerikalizem, lahko tudi kaksna mesanica obeh) ali pa modernisti¢en
(tehnokratski). Oboje pa bi bil le mehanizem dominacije politicnega
razreda in centrov ekonomske moci, ki bodo brzkone vse bolj zunaj
drzave.

To so torej koordinate, v katerih bodo zelo verjetno v prihodnje
delovala antisistemska gibanja in ki bodo dolocale nase sooc¢enje s
koncem kapitalizma in s prehodom v nov svetovni sistem.

Polozaj je veliko manj ugoden, kakor je bil v osemdesetih letih.
Zato pa smo zgubili marsikatero iluzijo in se otresli nekdanje
naivnosti. Nemara bodo te “subjektivne” pridobitve odtehtale
“objektivno” nazadovanje?

148

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Tanja Rener

Teze k Utopistikam: o svobodi
in negotovosti

0 svobodi...

Naj za¢nem z novim redom, ki se je zgodil na zacetku devet-
desetih. Povecalo se je dvoje: verjamemo, da smo (bolj) svobodni, in
hkrati se je povecalo prepricanje, da je mogoce prav malo, ¢e sploh
kaj spremeniti tako na individualni kot na kolektivni ravni.

Ce imamo svobodo, kako je prislo do tega, da med doneski
svobode ni ¢loveske sposobnosti predstavljanja boljSega sveta in ne
zelje po spremembi? Ali je mogoca svoboda, ki bi ne bila svoboda za
nekaj? Kaksna je svoboda, ki ne vzpodbuja imaginacije in tolerira
impotenco ljudiv stvareh, ki nas vse zadevajo?

Zakaj nam svet, v katerem Zivimo, posilja tako kontradiktorne
signale? Pomembno je vedeti, kako nam uspeva ziveti to kontra-
dikcijo, in zakaj je vec¢ino ¢asa sploh ne opazamo in tudi, ko jo,
nismo posebno zaskrbljeni? Kako to, da svoboda izgublja Se zadnje
konotacije politi¢nosti?

Umetnost politicnega je ravno v tem, da ukine omejitve drzav-
ljanski svobodi, a tudi, da se vzpostavijo samo-omejitve. In tu smo se
ujeli. Geslo sodobnih svobodnih druzb je: “Prepovedi so prepovedane”.
Od vseh oblik drzavljanstva cveti predvsem eno, porabnisko drzav-
ljanstvo, ki ga izdatno podpira celotna ideoloska masinerija. Edina
velika zgodba, ki je ostala, je “accumulation of junk and more junk”
(Castoriadis, 1997: 4). Predvsem tej akumulaciji ne smejo biti postav-
liene nikakr$ne omejitve.

IMMANUEL WALLERSTEIN

149



Tanja Rener

Tri stvari se dogajajo:

— niovir porabniski pozresnosti,

— sistemsko se vzpodbujajo konformnost, strah in negotovost,

— vzpodbuja se odpor, celo prezir do politicnega (zmaga
antipolitike).

Utopistike so zato videti kot stvar premaknjenih sanjacev, starih
nostalgikov, ljudi, ki so izgubili stik z realnostjo in tu in tam kakega
privilegiranega univerzitetnega profesorja, ki je tako vse troje hkrati.

Kaksni smo ljudje, ki smo videti zadovoljni s svobodo, s katero
nimamo kaj poceti?

Religiozna reformacija kot prvi evropski mnozicni “coming out”
svobode je sesula eno zelezno kletko in omogocila kongregaciji
vernikov/ic, da sami zgradijo lastne kletke po svoji izbiri. Reformacija
je —kot vemo — privatizirala duhovno odresenje in duhovno odre-
Senje je prvo javno dobro, ki ga moderna privatizira in deregulira
sredstva, s katerimi naj bo dosezeno.

Druga reformacija, ki jo ravno zivimo, dopolnjuje delo prve in
sicer tam, kjer je prva pustila delo nedokoncano: zdaj gre za to, da se
osvobodimo vseh kletk, vseh barv in velikosti, drugace rec¢eno, vseh
nadindividualnih instanc. Rdeca nit prve reformacije je individualna
svoboda, je izbira poti k odresitvi preko lastnih del in delovanja.
Zastavek druge reformacije so ¢lovekove pravice, torej pravice
slehernega individua, da uporablja pravico izbire o tem, kaj odreSenje
(ali sreca ali karkoli ze) sploh je in kako priti do njega. Druga
reformacija torej dela na skritem potencialu prve, to pa je rojstvo in
dominacija tega, cemur Ernest Gellner pravi “modularni ¢lovek”
(Gellner, 1996).

Gellner je vzel metaforo iz pohistvene industrije, lahko pa bijo
vzeli iz industrije igrac in bi govorili o lego ¢loveku. Razlika med
starim in novim ¢lovekom, pravi Gellner, je kot razlika med starim, iz
enega kosa narejenim, masivnim pohiStvom in novim sestavljivim,
modularnim pohistvom.

Modularni clovek je sestavljiv, narejen iz modulov (kubusov),
ki ponujajo (neomejene) moznosti kombinacij, prilagajanja,
odvzemanja in dodajanja. Modularni ¢lovek je ¢lovek brez esence,
oz. esence so pluralne, drobljive in nastajajo sproti kot rezultat
prilagajanja okolis¢inam in modi, vsekakor pa postavitve niso trajne.
Proces dodajanja in odvzemanja ni nikoli koncan, nikoli ni mogoce
reci, da je modularna struktura dosegla svojo zadnjo formo. Modularni
clovek je bitje z mobilnimi in zamenljivimi znacilnostmi in posel
lastnega “nastajanja in menjavanja” opravlja samonaloZzeno.
Zivljenje Zivi kot “set of tasks to be performed”. (Bauman,1999: 159)
Vezi med modularnimi ljudmi niso rigidne, so ad hoc. Za druzbo ima
to pomembne posledice: nastaja druzba, ki je hkrati “dobro
integrirana” (vsevprek presita z mnogimi vezmi) in hkrati stalno
“prosta”, odprta vsem mogoc¢im novim kombinacijam, ki jih ne ovira
niti despotski tiran niti plemenski kolektivni nadzor niti mrtva roka

150

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Teze k Utopistikam: o svobodi in negotovosti

samo-reproducirajocih se druzbenih ritualov. Da ni ritualov, postaja
novi ritual. Modularni ¢lovek nastaja so¢asno z mrezno druzbo, kini
niti segmentarna, kot tradicionalne predmoderne druZzbe niti klasi¢no
razredna kot moderne. Na nek nacin so tudi druZbe modularne, cele
podsisteme (module) premikajo, odvzemajo, dodajajo in jih ne preci
kak velik notranji konflikt, tenzija, ki bi jim to preprecevala. Nasprotno,
tenzije in ambivalence pozira, predeluje, reciklira in iz njih dela nove
module (vire za sestavljanko). Moduliramo lahko brez fiksnih kodov
pravil, zato sta prisilna oblast drzave ali tirana in ritualni pritisk odvec,
postaneta redundantna. V mrezni druzbi modularnih ljudi postajata
integracija in nadzor deregulirani in privatizirani.

Je patezava. Fleksibine in ad hoc vezi so negotove in tvegane, ker
ne more biti drugace. Moduliranje in mreznost se ves ¢as dogajata na
pravi, da je cena modularizacije fragmentarnost, ki naredi vsako
dejavnost v resnici nedokoncano in nepodprto s strani drugih, dejav-
nost se hladno in kalkulabilno presoja le kot ne/produktivnost u¢inka
dejavnosti. Dejavnost nehuje biti del “kulture dejavnosti”, se pravi
skupnih naporov in poti, da do necesa pridemo (Gellner, 1997). Taka
odtujitev in odcaranje delovanja je za nekatere previsoka cena, zato
iS¢ejo nadomestne skupnosti, pa najbo v obliki nacionalne, religiozne,
evropske ... ali kake druge konstruirane identitetne tvorbe.

Namesto alienacije, ki v marxovski optiki predpostavlja totalni
svet in totalnega ¢loveka z idejo njegovega “generi¢nega bistva”, je
bolje govoriti 0 “nepripetosti” in “brezdomstvu”. V mrezni druzbi
modularnih ljudi pade vsakrsna “totalnost”, ve¢mreZzna druzba pac
ne ponuja moznosti, da bijo doZziveli kot totalno in modularni ljudje
tudi tezko razvijajo samopercepcijo totalne osebe. Premik ¢loveske
genericnosti iz delovanja v odnosnost, pocutja in obcutja, Se zmeraj
pomeni, da vecinoma ohranjamo neko elementarno ¢love¢nost
(recimo, potrebo po varnosti, sprejetosti, priznanju drugih ljudi .. .).
Zato pa postaja temeljni problem mrezne druzbe modularnih ljudi
pripadnost (belonging). Gre za vsakdanji problem, ki redko najde
zadovoljivo resitev, sploh pa ne trajne. Videti je, kot bi bili vsi,
povsod in zmeraj vsaj “delno razseljeni”. Nobeni socialni skupini ne
pripadamo polno, scela, vsaj kaksen modul vselej Strli ven.

Kar strli, se modularno veZe na druge Strle¢e module. Vsako dejanje
samouvrscanja je vselej predmet kontradiktornih centripetalnih ali
centrifugalnih sil. Vse oblike skupnosti so zato ranljive in fragmentarne,
moduli pa Sibko integrirani. Ni je skupine, v kateri bi bili “zares
doma”, to, kako smo, ima bolj znacilnosti “hotelske nocitve z
zajtrkom” kot znacilnosti “vecernega druzinskega obeda”. In da bo
re¢ $e bolj ironi¢na: podrodje intime (druZzina, skupni obed, toplina
doma), ki sluZzi za metaforo celega pripadanja, je v resnici ze dolgo
krhko in drobljivo za ve¢ino modularnih ljudi in dvom je Ze vpisan:
ne pricakujemo vec, da bi partnerstvo, ljubezenska vez, ki vanjo
gremo sprva iluzorno “scela”; trajalo dolgo, kaj Sele ve¢no.!

"' Tu bi veljalo premisliti
diado stars — otrok,
vecinoma mati — otrok kot
historicno in teoretsko
prezrto ter socialno
politicno
podsankcionirano
razmerje, ki je nemara
uslo kataklizmi, kot se
zgodi pozabljenemu
divjaku ali opici iz
Kubrickove Odiseje 2001.

IMMANUEL WALLERSTEIN 151



Tanja Rener

2 “V Zdruzenih drZavah
zgradijo vsak teden nov
zapor z mesti do 1000
zapornikov. Kalifornija
daje zdaj za zapore
toliko kot za Solstvo.”

(v “PreZiveti v omreZju”,
intervju z M. Castellsom,
Delo, Sobotna priloga,
8. april 2000:16)

Modularnost je pogoj in uc¢inek negotovosti. Obcutje negotovosti
se nenehno sprehaja in projicira na relaciji zunaj-znotraj (in ima za to
vrsto prepricljivih empiri¢nih evidenc). Tenzija se pogosto skusa
umirjati s potrebo po simplifikaciji, po tem, da bi lus¢ili lupine
neobvladljive kaoti¢nosti in prisli do jasnih, enodimenzionalnih zvez,
recimo med Zeljami in moZznostmi, da bi nasli enost sveta in svoje
mesto v njem. Spoznanje, da je ob koncu lu¢enja namesto storza
prazen prostor, je zagatno, za nekatere prehudo, zato ga nadomestijo
z drugim registrom, recimo z religiozno transcendenco ali s kakim
novodobnejsim fundamentalizmom.

... in negotovosti

Najbolj razsirjeno in bolec¢o sodobno tezavo je mogoce
imenovati negotovost. U¢inek negotovosti je glavna prepreka
slehernemu kolektivhemu delovanju. Ljudje, ki se pocutijo negotove
injih je strah prihodnosti, niso dovolj svobodni, da bi tvegali, tveganje
paje predpostavka kolektivnega delovanja. Politi¢ne in socialne
institucije, ki naj bi nudile oporo v negotovosti, postajajo sterilne in
nemocne. V hitro globalizirajo¢em se svetu se najpomembne;jsi deli
mocinahajajo zunaj politike (in celo zunaj drzav), tezave so lokalne,
njihov vir pa globalen. V trenutku, ko politi¢ne institucije (drzava)
priznajo prioriteto in superiornost trznih zakonitosti nad zakoni
polisa, se drzavljan spremeni v porabniSkega fetiSista, porabniki/ce
pa zahtevajo vec in ve¢ zascite kot porabniki/ce in izrazajo vse manj
potreb po participaciji v upravljanju drzave. Politi¢na indiferenca in
apatija drzavljank in drzavljanov na eni strani in na drugi drzava, ki se
umika svoji odgovornosti po zagotavljanju javne blaginje, sta morda
neprijetna, a vsekakor zakonska otroka sodobne civilne druZzbe.

V liberalno demokratskih drzavah ni koncentracijskih taboris¢ in
cenzorskih uradov in zapori, ¢eprav polni kot nikoli doslej,?
praviloma ne vsebujejo politicnih zapornikov. Svoboda misli,
izrazanja in zdruZzevanja je najbrz dosegla svoje zgodovinske viske,
kar naj bi posebej veljalo za nekdanje socialisti¢ne drzave. Paradoks
je vtem, da z njimi nimamo kaj poceti, natancneje, imamo jih ravno
zato, ker z njimi nimamo kaj poceti.

Bourdieu je v enem svojih zadnjih ¢lankov spomnil, da je spo-
sobnost bodocih projekcij pogoj za vsakrsno racionalno delovanje
(Bourdieu, 1998). Projekcijam bodo¢nosti, utopistikam, stoji nasproti
“meteorologija”, pojmi kot “gospodarska recesija”, izguba trgov,
padec povpraSevanja, evropska unija, racionalizacija ..., ki so
meteoroloski zato, ker se prikazujejo kot meta instance, kot kate-
gorije zunaj vsakrsnega nadzora, kot sunki usode, ki je odloc¢ena
nekje zunaj individualnih in kolektivnih obzorij. Z njimi je mogoce
opravicevati nezaposlenost, odpuscanje, znizevanje kakovosti
storitev in Se in Se. Ampak sporocilo je hujse: skupno sporocilo

152 TMMANUEL

WALLERSTEIN



Teze k Utopistikam: o svobodi in negotovosti

globalnih meteorologov je, da je slehernik/ca potencialno redundanten,
odvec in zamenljiv/a, zato je vsakdo ranljiv v vsakem socialnem
polozaju, Se celo tisti, ki so danes privilegirani, so na dolgi rok vprasljivi.®

“Naravne drze” ljudi v vsakdanjem Zivljenju so pretezno dveh
vrst, cini¢ne in nihilisticne. Zivimo epizodno, Zivljenjske epizode
izzamemo do zadnje kaplje ne glede na posledice in ne glede na
druge ljudi. In se tako dajemo v zobe moralnim pridigarjem vseh vrst.
Cesar moralni pridigarji, ki grmijo proti sodobnim dekadencam,
navadno ne omenjajo, je dejstvo, da gre za racionalna ravnanja ljudi,
ki prihodnost vidijo kot groznjo. Pozabljamo tudi, da so svet, pa naj
bo videti Se tako meteoroloski, naredili ljudje, kakor tudi politicno
ekonomijo negotovosti, ki jo zivimo kot vsakdanjo formo mentis.

Politi¢na ekonomija negotovosti je set pravil, ki prepoveduje
pravila in jo proizvaja nadteritorialni finan¢ni in trgovinski kapital
zoper lokalne politi¢ne avtoritete (Bauman 1999: 173). Politi¢ni
ekonomiji negotovosti gre za prohibicijo politi¢nih pravil in regulacij
in za razorozitev protekcionisti¢nih (politicnih) ovir, ki stojijo nasproti
finan¢nemu kapitalu, da bi zares postal sans frontieres.

Politi¢na ekonomija negotovosti je seveda odli¢na za biznis.
Neprijetne, zastarele in drage instrumente discipliniranja je odpravila
ali naredila odvecne in jih zamenjala ne toliko s foucaultovskimi
discipliniranimi krotkimi telesi, pac pa z zasebnimi in endemic¢no
negotovimi individui, ki so nesposobni skupnega misljenja in
predvsem delovanja, ker vanj vnaprej ne verjamejo in se ga boje.
Stari panoptikon in njegove sodobne high-tech in weightwatchers
verzije so postale preprosto odvec.

Prve Zrtve politi¢ne ekonomije negotovosti so republikanske
politicne institucije.

Znano je, da globalizacija z eksteritorialno ekonomijo ne odpravlja,
nasprotno, povecuje socialno neenakost. Nenavadno je, ugotavlja
Beck (1994), da je (post)moderna socialna struktura navkljub
enormnemu tehnoloskemu razvoju popolnoma petrificirana, oz.
nazaduje®. Poglablja se neenakost tako med bogatimi in revnimi
segmenti svetovnega prebivalstva kot znotraj posameznih druzb.

A tuje nova tezava; ne le, da se v absolutnem smislu povecuje
segment “revnih”, kar je novega, je to, da postajajo trajno izkljuceni
iz vseh oblik druzbeno legitimirane ekonomske racionalnosti in
druzbeno koristnega dela, da so torej redundantni.

Ostali, ti, ki zaposlitev Se imajo, vec¢insko Ze Zzivijo v razmerah
fleksibilne zaposlenosti. Fleksibilnost dela je navaden evfemizem za
to, da delodajalci laze odpuscajo delavcee, lahko storijo tudi brez
nadomestil in odskodnin. Fleksibilnost dela pomeni narascajoce
Stevilo del za dolocen cas, del po pogodbi, ki se obnavljajo (aline),
pogosto menjavanje del, zaradi Cesar stari zascitni mehanizmi, kot so
sindikati, postajajo neustrezni in nemara celo odvec. Fleksibilnost
pomeni, da postajajo stare zivljenjske strategije investiranja ¢asa in
energij v poglabljanje specializacij, ki naj zagotavljajo trdnost in

3 Martin in Schumann,
ekonomska eksperta pri
Spieglu sta izracunala,
da bo 20% delovne sile
vkljucene v ekonomijo 21.
stoletja, medtem ko bo
80% delovne sile oduvec,
Ce se bodo sedanji
makroekonomski trendi
nadaljevali. (Bauman,
1999: 20)

4 “Nazaduje” pravzaprav
ni ustrezen pojem;
raziskave v Franciji,
denimo, kazejo, da je
bila socialna enakost
pred stotimi leti visja

od sedanje. (Bauman,
1999: 19)

IMMANUEL

WALLERSTEIN

153



Tanja Rener

5 Seveda ne gre pozabiti
na pogoste rasisticne
opreme obzalovanja,
denimo, “saj so res revezi,
ampak. ce bi bili bolj
pridni, podjetni, manj
leni, ce bi se bolj
umivali...”

6 Da o blagodejnem
zagonu vojaske industrije,
pa tega, da se in vivo
preizkusajo nove vrste
oroZja do tega, da je tako
mogoce v tretji svet ali na
Balkan rekrutirati lastno
mladez, ki bi utegnila
povzrocati probleme
doma, ne govorimo.

varnost zaposlitve, nesmiselne. Skratka: fleksibilnost dela je
evfemizem za negotovost in strah.

Poglejmo nekaj podatkov, ki jih Bauman navaja iz Razvojnega
porocila Zdruzenih narodov za leto 1998. Globalna (svetovna)
poraba dobrin in storitev se je leta 1997 podvojila v primerjavi z
letom 1975 in poSesterila v primerjavi z 1950, 1 milijarda ljudi v letu
1997 ni mogla zadovoljiti niti najosnovnejsih Zivljenjskih potreb
(hrana, stanovanje, voda). Med 4,5 milijardami ljudi, ki Zivijo v
dezelah v razvoju, trije od petih nimajo dostopa do osnovne infra-
strukture, ena tretjina jih nima pitne vode, ena petina jih sploh ne
uporablja sanitarnih in medicinskih storitev. Ena petina vseh otrok do
Stirinajstega leta ima manj kot pet let kakrSnekoli izobrazbe in enako
Stevilo je permanentno podhranjenih. V75 od 100 drzav v razvoju je
dohodek per capita niZzji, kot je bil pred desetimi in celo pred tride-
setimi leti. 120 miliojonov ljudi Zivi z manj kot 1 dolarjem na dan.

V ZDA 16,5 % ljudi Zivi pod pragom revicine, ena petina odraslih
je nepismenih in 13 % prebivalstva ZDA ima pric¢akovano Zivljenjsko
dobo nizjo od 60 let. (Bauman, 1999: 175 -177)

Za kaj pravzaprav gre? Navedeni podatki so znani in dovolj
pogosto objavljani. Ne gre za to, da jih Se enkrat odzebramo, ampak
je treba misliti na kognitivni okvir, v katerega padejo. Najcesce je
vrednotna mapa ali kognitivni okvir, v katerega padejo slike o
svetovni revscini, taka, da podobe sprozijo obZzalovanje in socutje do
tistih, ki so revnejsi od nas.> Kognitivne forme obZalovanja in socutja
niso napacne po sebi, vprasljivo je to, kar spuscajo, ¢esar ne vidijo, to
paje pedagoska forma tovrstnih sporocil in interpelacij.

Nekoc so to mesto zasedale podobe pekla kot pedagoske inter-
vencije ne le zoper poredne otroke, ampak vse, ki bi si drznili opo-
nirati. Danes so revni pedagosko svarilo prestrasenemu porabniku/ci
bogatega sveta. Na neki ravni so reveZi tisto, kar bi bogati zeleli biti
(pa sine drznejo poskusiti), namre¢ osvobojeni/prosti negotovosti.
Kar spet ni ¢isto res, revni morda res niso prestreljeni z mentalno
matriko negotovosti, a se jim ta vraca v drugih oblikah, v oblikah
bolezni, drog in pocasnih smrti od podhranjenosti.

Podobe revscine so produktivne zato, ker ne-revne socializirajo v
strah in jih vadijo v toleranci do poslabsevanja njihovih lastnih
zivljenjskih razmer. Politicna ekonomija negotovosti uporablja
revsc¢ino kot pogoj lastnega obstoja in kot podlago humanitarne
skrbi, a ni¢ drugega in nic vec kot to. Humanitarna skrb na osnovi
krsenja clovekovih pravic ali na osnovi vzpostavljanja reda v kaoti¢nih
situacijah se najpogosteje kanalizira v neSkodljive karnevale dobro-
delnosti in cloveske solidarnosti.®

Vrnimo se na zacetek. Kako razumeti vecanje individualne
svobode ob kolektivni impotenci? Teza, ki jo ponujamo, je, da so
mostovi med zasebnim in javnim poruseni, ker so umanjkale
sposobnosti in Se bolj moZznosti prevajanja med obema sferama
zivljenja. Umetnost prevajanja med obema seveda ni umanjkala v

154

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Teze k Utopistikam:

o svobodi in negotovosti

celoti. V¢asih pride do izraza v karnevalih socutja, v¢asih v izbruhih
agresivnosti proti sovraznikom oziroma tistim, ki jih skupnosti
prepoznajo kot zasebne sovraznike, torej ljudi, ki dozdevno ogrozajo
Se tisto malo zasebne varnosti, ki jo imajo in se najraje materializirajo
v beguncih, imigrantih, Romih ... V¢asih se kolektivna radost ujame
in sinhronizira, ¢e npr. Slovenija premaga Ukrajino, ali ¢e dezelo
obisce ta ali ona Esmeralda. Problem teh manifestacij skupnega
interesa je, da so karnevalske, da izbruhnejo in mrknejo kot kometi in
v ni¢emer ne spreminjajo nadaljnjega vsakdanjega Zivljenja.

To, Cesar ni, bi lahko imenovali agora. Agora je podrodje Zivljenja,
ki nine javno ne zasebno, to¢neje, ki je oboje hkrati. Je podrocije
srecanja zasebnih problemov in vpra$anj na javen, kolektiven nacin,
torej ne kot narcisisti¢ni uzitek ogledovanja sebe v drugem in tudi
ne kot iskanje skupinskih terapij, pac pa kot moznost upravljanja
dozdevno izoliranih zasebnih tezav tako, da bodo te potegnjene
iz privatnih trpljenj in postavljene na raven “javnega dobra” in
pravi¢nejSe druzbe.

Individualna svoboda je lahko enako kot (¢clovekove) pravice
samo rezultat kolektivnega delovanja. Danes se gibljemo k priva-
tizaciji sredstev za zagotavljanje individualne svobode. Huje,
gibljemo se tudi v smeri privatizacije utopij. VeS¢ine prevajanja
zasebnih v javne probleme so v nevarnosti, da bodo zatrte in
pozabljene. Zasebne tezave se artikulirajo na nacine, ki oteZujejo
vsakrsne aglomeracije in s tem moZznosti, da postanejo politi¢no
relevantne. Ni¢ ni laZjega kot uniciti zasebnost in zasebno moralnost
ljudi, ki ne mislijo na ni¢ drugega kot na to, kako ohranjati in varovati
lastna zasebna Zivljenja (Arendt, 1973).

TeZzava nas, ki zivimo v druzbah svobodne negotovosti, je v tem,
da se nehujemo sprasevati o predpostavkah svetovnega sistema in o
klju¢nih mehanizmih njegovega funkcioniranja. Zato Wallersteinove
Utopistike delujejo kot streznitvena spodbuda za misljenje.”

LITERATURA:

ARENDT, H. (1973): The Origins of Totalitarianism, London, Andre Deutsch.

BAUMAN, Z. (1999): In Search of Politics, Cambridge, Polity Press.

BAUMAN, Z. (1998): Consumerism and the New Poor, Open University Press.

BAUMAN, Z. (1998): Globalisation: the Human Consequences, Cambridge,
Polity Press.

BECK, U. (1994): “The Reinvention of Politics”, v: Beck, Giddens, Lash (ur.):
Reflexive Modernization, Cambridge, Polity Press.

BOURDIEU, P. (1998): “Le neo-liberalisme, utopie d’une exploitation sans
limites”, v: Contre-feux, Paris, Liber Raisons d’ Agir.

CASTORIADIS, C. (1997): “Democracy as Procedure”, Constellations, No.1.

GELLNER, E. (1996): Conditions of Liberty, Civil Society and its Rivals, Penguin
Books.

LEONARD, P. (1997): Postmodern Welfare, Reconstructing an Emancipatory
Project, Sage.

WALLERSTEIN, 1. (1999): Utopistike / Dediscina sociologije, Cf* Ljubljana.

7 Toliko bolj to velja

za druzboslovce/ke, ki
delujemo v relativno
varnih zavetjih univerz.
Pa tudi polozaj
akademskih institucij bi
veljalo premisliti in Se
zlasti polozaj druz-
boslovja v njih. Univerza
je vse bolj videti kot
strukturni geto, ki ne Steje
tako reko¢ nic, v kolikor
ne producira za lokalni
ali svetovni sistem
koristnih informacij.
Dober simptom univer-
zitetne “odvecnosti” je, da
je polna Studentk, in da
se tudi profesorske vrste
polnijo z Zenskami.
Feminizacija univerze je
znak tega, da alma mater
drsi na smetisce zgodo-
vine, oziroma tega, da ji
vse bolj ostaja le Se njena
“socialna” funkcija:
nadzor nad socialnim
moratorijem miladih
generacij.

IMMANUEL

WALLERSTEIN

155






Darij Zadnikar

Vpadi iz Utopije

Utopije od Platona, prek Moora in naprej so se pisale, ko so planet
Se prekrivale bele lise neznanega in vrzeli neznanja. V tem ¢asu, ko
so redki posamezniki utopije uresnicevali, je bilo videti, da praviloma
peljejo tam, kamor niso bili namenjeni. Platon je pristal v suZzenjstvu,
Kolumb je raju, ki ga je hotel osvojiti za najbolj katolisko kraljestvo,
pripeljal pekel. Utopicni potenciali ideologij so se spotikali v
nenameravane bodoc¢nosti.

Stvar se obrne, ko zmanjka belih lis, ko je odkrit in koloniziran Se
zadniji otocek, kjer bi lahko zgradili zamisljeno. Sele zdaj se lahko trdi,
da sodijo utopije k nebulozam nevarnih zanesenjakov. Utopije
zgubijo svoje mesto, zaradi vseprisotnosti toposa.

Ta topos pa ni nikakr$na prisotnost realnega in treznega, ki bi
lahko pomenilo samoumevno pri¢evanje resnice. Nasprotno: je
nenadzorovan vrtinec gospostva abstraktnega nad zivim, ki odpravlja
moznosti vzpostavljanja resnic. Temu svetu pravimo globalni svet.
Globalen je v tem, da uklenja svet heterogenega, multidiskurnega in
pisanega v prisilni jopic sistema ekonomskega, politicnega in
tehnoloskega poenotenja. Globalizacija je kulturna kolonizacija sveta
in vztrajno postavljanje le-tega kot znanega, samoumevnega in
preglednega. Rituali medijske propagande, ekonomskih
transnacionalnih monopolov, liberalno-demokratske politike in
tehnoloske nujnosti ustvarjajo planetarni topostako, da vse, kar je
heterogeno, prikrijejo in odrinejo v podzemlje utopi¢nega. (Nebesa
zamisljanja utopi¢nega so bila ze pred tem pregnana v sfero skrajno
nevarnih patologij.) Blagovna in identitetna pisanost izpadeta iz sfere
heterogenega, ker ostajata zgolj povrsinski okras tipizirane forme, ki

IMMANUEL WALLERSTEIN

157



Darij Zadnikar

se mora prilagajati globalnim samopostreznim policam (Balkanska
modrost je to izrazila z rekom: “Isto sranje, drugo pakovanje.”).

Iz toposa medijev, korporacij, strank in tehni¢nih standardov je
dejansko velika vecina raz-realiziranega sveta, njegovih kultur in
posamicnih sebstev potisnjena v podzemlje nezavednega,
subkulturnega, eksoti¢nega, prezrtega, nemega itd. Nekdanje bele
lise, kamor se je nekoc Se dalo prispeti, so zdaj zamenjale ¢rne lise,
od koder se naj ne bi prikazalo nic¢, kar ne sovpada s toposom.

V bele lise so neko¢ postavljali zamisljene otoke, da bi spremenili
znani omejeni svet, danasnje ¢rne lise so rezultat znanega
neomejenega sveta sistemskih imperativov. Vzpostavljene so, da se
njihov svet ne bi spremenil. In revolucije so padale, ker so se zlomile
ob teh imperativih. Crne lise niso mogle preseci obstojecega, kot da
biv resnici bile ¢rne luknje.

Od Chiapasa do Seattla (upajmo pa, da tudi do Prage!) je videti,
da bazi¢na (grassroot) gibanja udarijo v turbokapitalisti¢ni simulaker
ne zato, da bi ga zrusila (to bi bilo naivno), temvec zato, da se
izmuznejo v medijem nevidno dzunglo heterogenega zivljenja. Kdo
je “subcomandante”, kdo so zakrinkani demonstranti, kaj v resnici
mislijo indiosi, kaj vlece ljudi v temacne ulice velemestnih getov,
kaksne vrednote in Zivljenjske izku3nje se porajajo izza perspektiv
reklam, medijev in politikov?

Topos ni treba spreminjati takrat, ko ga ne moremo. Poskusimo se
mu izmuzniti in Ziveti mimo njega. Lahko si naberemo nove izkusnje
in jih medsebojno delimo. To Zivljenje pa predpostavlja nase vpade
iz sveta ¢rnih lis. Ti mali pohodi nas krepijo bolj kot porazi revolucij.

Ideja revolucije se hrani na pricakovanju konc¢ne katastrofe in
zgodovinskega razpleta. Kaj pa, Ce tega ni in ne bo? Kaj pa, ¢e gre le
za judovsko-krs¢anski arhetip? Bomo za dolge generacije obcepeli v
pri¢akovanju onostranstva? Katastrofa pa je tu, okoli nas: unicevanje
planeta, kruto izkoriS¢anje in zloraba, totalni nadzor, zatiranje vsega,
kar resni¢no ali pa dozdevno ogroza liberalno kapitalisticni sistem,
nacionalisti¢ne morije, izkljuevanje ne zgolj marginalnih, ampak tudi
marginaliziranje mnogih, Zensk, neevropejcev ali neamericanov,
tistih, ki v svojem delu nimajo vseskozi pred o¢mi dobicka oz.
tatvine, tistih, ki so ustvarjalni zunaj establiSmenta ritualizirane
Umetnosti in Znanosti ... Katastrofa ni nujno nekaj kaoti¢nega,
katastrofa je kod reda, samoumevnih institucij in kapitalskih razmerij,
ustvarjalnega presezka, ki je dovoljen v mejah marketinskih pravil,
socializma kot stalinizma ali pa blairovscine ... Katastrofa je diktatura
matematiziranega uma in modelizirane prihodnosti. Katastrofa je tu,
zakaj bi bila revolucija onkraj?

Pojavimo se od Nikoder ¢rnih lis! Ne prosjac¢imo sistema in drzave!
Nismo druzbena gibanja osemdesetih, ki so za svoje vodje izborila
uradniske stolcke devetdesetih, za kar preostalim v tolazbo (in ljubi
mir) dajejo NGO-jevske dotacije. Drzavne uradnike ne prosjac¢imo za
nekaj, kar ni njihovo — naj nam servisirajo, kar je nase. Nase ¢rne lise

158

IMMANUEL

WALLERSTEIN



Vpadi iz Utopije

so oporisca, iz katerih udarimo na plan zato, da v katastrofi¢ni kod
reda vnesemo odredujoci kaos. Iz urbanih getov, subkulturnih
neksusov in potlacene periferije je treba vdreti v urbana sredisca, ki
so izgubila funkcijo komunikativnega civitasa in postala plen
podjetnistva in potrosniske mrzlice. Zakaj ustvarjati umetnost skrito
ocem ali zaprto izza gledaliskih blagajn? Je grafit vandalizem in
jumbo-plakat normalna scenografija mest in obcestnih pokrajin?
Prebarvajmo, preslikajmo, preoblikujmo jih v kolaze kaoti¢nega in
heteronomnegal Politi¢ne pamflete in mnenja, ali pa poezijo in
ljubezenske izjave berimo v mestnem vrveZzu! Saj ne gre za to, da bi
nas vrvez ¢rede razumel ali pa se nam ne nasmihal. Gre za to, da se
znebimo strahu in da vsakdo, ki se le za hip ustavi, cudiali pa ne
more razumeti, vsaj za hip izstopi iz ¢rede in izkusi svobodo. Bodimo
Villon in Eulenspiegel, pa naj nas tokrat obesijo, ¢e se upajo! S sabo
bomo imeli tudi mec. Mesto je nade, kot je nase tudi naropano blago,
ki nam ga prodajajo. Zato ne prosimo policije za ustvarjalno Zivljenje:
urbane prostore zasedemo in ponovno civiliziramo (dekonzume-
rizacija), tiste, ki pa nas hocejo onemogociti, bo doletela vesela
pravica. Tam falange mrkih milicarjev, tu razuzdano veselje karnevala.
Tam pendreki in solzilec, tu torte in brizgalne gnojnice. Potem pa
nazajv ¢rne lise, kjerkoli Ze so, od Kreuzberga do Metelkove ali pa
Balkana in megel Interneta. Rane se bodo zacelile, zamislili si bomo
Se kaj bolj smesnega in nepri¢akovanega. Zbezali bomo nestvor na
plan, ko ga bomo kresnili tam, kjer ga najbolj boli. Armade bomo
smesili, gospe in gospode popackali, medije dezinformirali, blagovne
znamke zlorabljali, ljudem v stiski pomagali, presitim kaj odnesli, nasi
Bozicki pa bodo otroke res obdarovali ... Za to ne rabimo ne Rdece
armade ne Rdecih brigad, ne bomb ne ubijanja. Le pamet, veselje,
odlo¢nost in pogum za spopade s toposom, ki nas hoce kot Gorgona
okamneti v sistemsko primerno obnasanje.

Utopija ne rabi programa in vodij. Ljudje naj se naucijo so/cutiti,
misliti in delovati. Ne gre za to, da bi bila enoten program in vodstvo
nekaj samo po sebi slabega, gre za to, da reakciji ne damo moZznost,
da nas obglavi, gre za to, da ne izklju¢imo mozne barvitosti sodelujocih.
Mnozica sodelujocih v zasedanju toposa omogoci fluidnost gibanja, ki
se ne ustavi ob vsaki policijski blokadi. Zdaj udarimo po korporaciji,
zdaj blokiramo tovarno za mucenje zivali, zdaj bi hoteli otroci vedeti,
zakaj so njihove mame cele sobote in nedelje v sluzbi hipermarketov,
vedno $irimo kulturo solidarnosti, zdaj razpravljajmo o nasih odnosih,
zdaj podirajmo prepreke hendikepiranim, zdaj preglasimo medijska
trobila, zdaj delimo buske zasluznim ...

Tivpadi iz utopije niso nikakrsna velika ali kon¢na Revolucija.

So revolucija vsakdanjega Zivljenja posameznic in posameznikov.
So moznost izkusanja neupravljanega Zivljenja, gojitev uporniskega
poguma in ustvarjalnosti. Skozi to aktivnost si povrnemo dosto-
janstvo, ki so nam jo vzele roparske elite oblastnikov. Ne zapiramo
se v avtisticne subkulturne krozke, temvec ponosno razkazujemo

IMMANUEL WALLERSTEIN 159



Darij Zadnikar

svojo nesistemskost oziroma svobodo in se zanjo odlo¢no postavimo.
Topos (ideologija kapitalizma: mediji, politika, Solstvo, znanost,

kultura) nas hoce potlaciti v temo neobstojecega, pomembna zmaga

je, da pokazemo, da smo tu. Utopija ni pred nami, ampak med nami.

160 ITMMANUEL WALLERSTEIN



¥

]
=
i

-

X 1l :Il‘:| L

o r‘!‘.l
._..;..j'." e







Tomaz Krpic

Od ciljno orientirane sinteze socioloskih

teorij k procesiranju sinteze socioloskih

teortij

“Izprva misli$, da si na zelenem travniku bohotne domisljije. Na levi
in na desni cveto pisane, zapeljive cvetlice na tenkih stebelcih: teorije.
Zdaj pa zdaj odnese katero izmed njih, pa Ze poZene nova; to je
Cudovito razkosje razlagajoCega duha.”

Lewinsohn
Zivali od davnine do danasnjih dni

Uvod

Zadnjih dvajset let tega stoletja tece v druzboslovni skupnosti
polemic¢na razprava o moznosti, ali bi lahko iz celotnega znanja, ki ga
premore socioloska znanost, sociologi izdelali sintezo socioloskih
teorij. Skorajda vsak sociolog, ki kaj da nase, poskusa v spopadu
prispevati nekaj idej. Skupna znacilnost znanstvene razprave o
sintetiziranju druzboslovnih teorij je, da ima vsak udeleZzenec svoje
predstave o tem, kako bi do taksne sinteze v druzboslovnih
znanostih lahko prislo. Ne samo, da vsak v svojem poskusu poudarja
zanj najpomembnejse kriterije, na podlagi katerih bi bilo cilj lahko
dosedi, ampak hkrati tudi ‘divje’ polemizira in oporeka drugim
udelezencem. Nam, ki opazujemo bitko, se vsiljuje misel, da so kljub
visoki stopnji konsenza, ki vlada med polemizirajo¢imi udelezenci
glede tega, da je nadvse nujno in tudi mogoce poiskati sintezo,
udelezenci nekoliko pozabili na to, kaj sploh i$¢ejo in kak3no ceno
bodo morali placati, da doseZejo cilj.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

163



Tomaz Krpi¢

! Naj omenim le dva
primera, kjer bralec lahko
vidi, kaj imam v mislih:
poskus W. Wallacea, da bi
vzpostavil univerzalno
matriko socioloskih
znanosti z delno naslo-
nitvijo na naravoslovne
metode (Wallace, 1988),
in uchbeniski tekst J. M.
Charona, v katerem
obravnava za sociologijo
kljucna vprasanja in teme
(Charon, 1998).

Verjamemo, da v iskanju mislijo nadvse resno. In vendar se pri
tem nekoliko pretogo drzijo klasi¢nih predstav akademske kulture in
enega njenih klju¢nih kriterijev: biti vedno znova kriticen do dela
kolegov, hkrati pa pri delu izkazati ¢im visjo stopnjo inovativnosti,
je hvalevredna lastnost, ki naj bi vsakogar ponesla na Parnas
znanstvenega ¢ascenja. Toda ne smemo pozabiti, da znanstveni
proces ni namenjen iskanju kon¢nih teorij, ampak je prej metodo-
losko urejen proces iskanja odgovorov na vprasanja. Ce bi se izraziliv
Webrovem jeziku, naj bi 8lo pri znanstvenem delu predvsem in sploh
za ciljno racionalno delovanje, ne pa za ciljno vrednoto.

Ta esej ima namen opozoriti na to, da se bodo znanstveniki
verjetno morali odpovedati sintezi, kot cilju, ter jo zamenjati s sintezo
v raziskovalnem procesu. Hkrati pa se bodo morali soociti z
dejstvom, da en sam druzboslovni teoretik nikdar ne bo mogel
postaviti ustrezne druzboslovne teoretske sinteze, ki bi lahko imela
v druzboslovni znanstveni skupnosti karakter objektivnosti in bi bila
sprejeta s konsenzom (vsaj relativnim).

Morda bodo sociologi in drugi druzboslovni misleci izkoristili
priloznost, ki jim jo ponuja kriti¢en premislek o moznosti sinteze,
in se pri tem naucili nekaj o skupinskem delu od naravoslovnih
kolegov, ki jim takSen nacin dela Ze dolgo ni vec tuj. Edina sinteza,
ki bi bila vsaj priblizno enakovredna ciljni sintezi, je mogoca le kot
nekaksna matrika socioloskega znanstvenega jezika, pri uporabi
katere se moramo zvedati, da je lahko le metodoloski instrument,

s katerim si pomagamo pri raziskovanju specifi¢nih druzbenih in
kulturnih fenomenov.!

Narativni evolucionizem

Prve znanstvene razlage o napredovanju druzboslovnih teorij
lahko najdemo na prelomu iz prve v drugo polovico 19. stoletja, ko
so si druzboslovne teorije Sele zacele nabirati zalet za vzpon na
znanstveni vrh. Prav gotovo je bila najpomembnejsa strategija
misljenja pri pojasnjevanju cloveskega delovanja in razumevanja
okolice tistega obdobja ideja evolucije, zamisel o postopno usmer-
jenem linearnem napredovanju od niZje k visji razvojni stopnji.
Zanimivo pri zgodbi o vzniku modernega razumevanja pomena in
vloge socioloske teorije je, da se je zgodovinsko gledano odvijala v
kontekstu dveh druzbenih fenomenov, ki jima danes zaradi po-
membnega vpliva na vzpon modernih druzbenih struktur pripisujemo
revolucionarni znacaj. V mislih imamo francosko politicno revolucijo
in industrijsko revolucijo zgodnjega kapitalizma (Giddens, 1982).
Kljub temu so se druzboslovci tedaj raje zatekali k evolutivnim
razlagam druzbenih sprememb, ki so v jedru nosile idejo druzbenega
ravnoteZzja in postopnih, na konsenzu temeljecih sprememb. Morda
prav zaradi tega danes za druzboslovno, e posebej pa za sociolosko

164 “VELIKE”

SOCIOLOSKE

TEORIJE DANES



Od cilino orientirane sinteze socioloskih teorij k procesiranju sinteze socioloskih teorij

teorijo velja, da v spreminjanju pretezno ni revolucionarna.

DruZzboslovni znanstveniki so prav tako kot vsi ljudje —ali pa
zaradinarave svojega dela Se prav posebej moc¢no — dovzetni za duh
¢asa, v katerem Zivijo, zato nas ne ¢udi, da so se pri pojasnjevanju
sprememb v druzboslovnih znanostih zatekali k razli¢nim
evolucionisti¢nim analogijam.” Eno prvih je prispeval zacetnik
socioloske misli, clovek, kateremu se imamo sociologi zahvaliti, da se
danes veda, ki preucuje druzbene strukture in njene procese,
imenuje sociologija. August Comte je napredujoce ¢lovesko znanje
razdelil v tri faze: a) mitolosko, b) metafizi¢no in ¢) pozitivisticno
(Comte, 1989). Vsaki obliki znanja ustreza tudi zgodovinsko obdobje.
Kulminacijo naj bi znanje o/pri ¢loveku doseglo v moderni dobi, ko
naj bi znanstvena misel dosegla vrh v pozitivisti¢ni znanstveni
paradigmi. Vloga in polozaj socioloske znanosti v druzbi naj bi bili
tedaj neprecenljivi. Naloga socialnega inZeniringa bi bilo
predvidevanje in usmerjanje delovanja celotne druzbe. Taksnih
razmisljanj o napredovanju druzboslovnega znanja je bilo kasneje Se
veliko. Poleg ideje napredka vsebujejo tudi predstave o druzbenem
krmiljenju. Do danasdnjega dne je skoraj vsak sociolog, ki kaj da nase,
na svoj specificen nacin obdelal idejo napredovanja socioloske
znanosti, Ceprav ne vedno tako eksplicitno, kakor Comte. Mislim, da
lahko brez pretiravanja reCemo, da se ideja napredka Se vedno
potihem drZzi druzboslovnih teorij.

Evolucija je idealno tipski model razumevanja, spreminjanja,
napredovanja druzboslovnih teorij. Poblize si oglejmo, katere so
najpomembnejse predpostavke klasicnega razumevanja teorije
evolucije. V evoluciji gre za linearno usmerjeni proces, kjer
postopoma napredujemo od zacetne k naslednji, visji ravni. Pri
prehodu se zgodi kvalitativna sprememba v pozitivnhem pomenu,
zato evolucijo radi izenacujemo z napredkom. Pomembno je tudi
poudariti, da v procesu napredovanja nobene stopnje ne moremo
preskociti. Evolucija je v bistvu deterministi¢na. Preneseno v polje
druzboslovnih teorij, bi lahko rekli, da teorije napredujejo postopno
zaradi intelektualnih inovacij, ki jih posamezni socioloski teoretiki
prispevajo v zakladnico druzbenih teorij. Premik od individualisti¢no
fenomenoloskega razumevanja osebne zaloge vedenja posameznika
kot osrednjega koncepta v fenomenoloski sociologiji A. Scutza h
konceptu kognitivnih druzbenih skupnosti E. Zerubavela bi lahko
oznacili za evolutivni proces. Brez dvoma nam ideje Zerubavela
pomagajo, da vidimo nekatere druzbene procese v povsem novi
luci. In zaradi tega se nam zdi njegovo delo usodno in s tega vidika
nujno potrebno za napredovanje primerjalne kulturologije.

Toda morda je to le iluzija, za katero smo Se posebej dovzetni,
ker sta v nasem vrednotnem sistemu kognitivna teorija in feno-
menologija opredeljeni pozitivno. Zato posebno vprasanje v
delovanju evolucije socioloskih teorij predstavlja eshatoloskost cilja
evolucijskega procesa, h kateremu so usmerjene spremembe.

2 Razumevanje pojma
evolucije, kakor je
prisotno v vsakdanjem
Zivljenju in prav pogosto
tudi v druzboslovnih
znanostih, nima prav
velike zveze z
Darwinovim konceptom
razvoja vrst. Druzboslovci
radi pripisujejo evoluciji
intencionalost.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

165



Tomaz Krpi¢

3V polju druzboslovne
epistemologije sta najpo-
membnejsi del prispevala
P. Feyerabend in T. S.
Kuhn. Proi je spodbijal
idejo Cistega napredo-
vanja od starih teorij k
novim teorijam po poti
popolnega nadomescanja
starih z novimi
(Feyerabend, 1978). Drugi
pa je opozoril na
revolucionarno spremi-
njanje znanstvenih
paradigem (Kuhn, 1970).

Ker je izbira cilja vrednotno ‘kontaminirana’, je evolucija vedno lahko
tarca tistih kritikov, ki so pripombe utemeljevali na krepki
epistemoloski argumentaciji. In ¢eprav so v drugi polovici tega
stoletja kritiki pobili ali pa vsaj v temelju zamajali skoraj vsako
predpostavko evolucionizma v druzboslovju,? so kasneje mnogi e
naprej trmasto vztrajali pri bolj ali manj predelanih modelih
evolucionizma. Zanimivo misel v tej polemiki je prispeval P.
Sztompka. Ceprav se zaveda problemati¢nosti ideje evolucije in s
tem tudi napredka, se mu zdi ideja napredka preprosto prevec
pomembna, da bi se ji clovestvo lahko odpovedalo (Sztompka,
1993). Toda kaj sploh ostane od evolucionizma v primeru, ko se
odpovemo epistemoloskim sestavinam. Na Zalost nam v rokah
ostanejo le Se vrednotni cilj. S slednjimi pa so kriZi in tezave prav
posebne vrste. Vrednotni kriteriji niso enopomensko dolocljivi.

Na neki povsem trivialni ravni sicer lahko najdemo vrednote, za
katere predpostavimo, da so univerzalne, vendar je to res lahko

le elementarna raven. Ze pri tako enostavnem dejstvu, kot je
podaljSanje ¢clovekove Zivljenjske dobe, lahko tr¢imo ob nepre-
hodnost razli¢nosti, kaj sele, ¢e si predstavljamo divje polemizirajo¢o
znanstveno skupnost. Na splosno velja, da ima nac¢eloma lahko
vsakdo drugacne predstave glede norm in vrednot. In te praviloma
ne izhajajo iz znanosti, ampak jih posameznik prinese s seboj iz
primarne socializacije.

Prav pri vprasanju vrednotenja se pojavljajo vzporednice iskanja
enotnosti druzboslovne teorije z evolucionizmom. Ceprav nobeden
od iskalcev sinteze teorij ne poudarja posebej, da pomeni sinteza
socioloskih teorij v njegovem opusu moment vrednotenja, pa lahko
to hitro razberemo iz konteksta razprav. Vzemimo na primer ¢lanek
Jeffreyja in Giesena Od redukcije k povezavi. Avtorja se ob koncu
¢lanka kar dvakrat obrneta na bralca s prosnjo, naj njunega zavze-
manja za sintezo socioloskih teorij ne vzame za zlonamerno (Jeffrey
in Giesen, 1995). Toda v resnici v mislih nimata ‘zavzemanja’, ampak
njuno lastno gotovost, da se mora sociologija resno in nemudoma
odlociti za sintetizacijo razli¢nih jezikov, ki jih govorijo razli¢ne
socioloske teorije. A Se posebej bode v oci tale znacilnost njune
razlage: z dokaj veliko gotovostjo ugotavljata sedanje razmere v
socioloski teoriji. Ker k tej oceni dodata Se analizo klasikov socioloske
teorije, se znajdeta v znacilnem modelu vsake evolucionisti¢ne
teorije: preteklost, sedanjost in prihodnost.

Ideja napredka ostaja danes v delih sociologov $e naprej prisotna,
Ceprav ne vec tako izrazito kakor v preteklosti. Le da se avtorji pri
tem zamejijo na podrocje sociologije in ne poskusajo raztegovati
pomena socioloskega znanja na obceclovesko raven. Prav tako
se pri tem dobro zavedajo, da gre za metodologijo, ki je ne velja
raztegovati, vsaj ne pretirano, prek lastnih meja. Znacilen primer
sodobnega razumevanja napredovanja druzboslovnega znanja je
delo R. Wutnowa Meaning and Moral Order, v katerem avtor na

166 “VELIKE”

SOCIOLOSKE

TEORIJE DANES



Od cilino orientirane sinteze socioloskih teorij k procesiranju sinteze socioloskih teorij

nekem mestu razlikuje tri zgodovinske faze v razvoju socioloskega
preucevanja kulture: a) klasicno obdobje (Marx, Weber, Durkheim),
b) neoklasi¢no obdobje (Berger, Luckmann, Geertz, Bellah) in ¢)
neostrukturalizem (Douglas, Foucault, Habermas) (Wutnow, 1987).
Taksno prikazovanje napredovanja socioloskih teorij bi lahko imenovali
narativni evolucionizem. Pomen izhaja iz pojasnjevalne vlioge: je
metodoloski pripomocek, s katerim si sociologi pomagajo pri razlagi.

Razlog, zaradi katerega smo se toliko ¢asa zadrzali pri razlagi
evolucije socioloskih teorij, lezi v dejstvu, da je sinteza socioloskih
teorij posebna oblika evolucije druzboslovnih teorij. Iz stanja
razdrobljenosti posameznih socioloskih teorij meri na njihovo skupno
enotnost. To je povsem razumljiva Zelja, Ce si poblize ogledate
raznovrstnost socioloskih teorij in podrocij, na katerih cveto aplikacije
socioloskih teorij (glej npr. Smelser, 1994). Vendar so Zelje eno,
realnost pa mnogokrat nekaj povsem drugega, zato bomo sedaj
poblizje pogledali, kje preZijo pasti na zagovornike sinteze
socioloskih teorij.

Protislovje v sintezi

Ce se Zelimo poglobiti v problematiko sinteze sociologkih teorij, si
moramo najprej odgovoriti na vprasanje: Kaj sploh je sinteza? Zelo
enostavno lahko sintezo opredelimo kot posebno obliko zdruzevanja
med seboj razli¢nih elementov v neko novo, drugac¢no, obicajno visje
vrednoteno obliko. Sinteza poteka od bolj preprostega k mnogo bolj
zapleteni strukturi med elementi. Od bolj konkretnega k bol;
abstraktnemu. Elementi sinteze so v prvotnem stanju najmanjsi delci,
zato zanje predpostavimo, da so navznoter nedeljivi. Vsak nas trud,
da bijih zdrobili pod teZo analize, se odbije od trdne povrsine.
Elementarni delci zdruZevanja so navznoter togi, le navzven omogo-
¢ajo nekatere povezave z drugimi delci, to deloma izhaja iz lastnosti
samih elementarnih delcev. Prava sinteza zahteva od elementov, da
se v procesu zdruZevanja med seboj popolnoma zlijejo. Popolno
zlivanje elementov pripelje do nove strukture, ko ni mogoce ugotoviti,
vsaj ne z enostavnim posegom analiti¢nega misljenja, kateri so bili
originalni elementi, ki so se v procesu sinteze zdruZili. V nasprotnem
primeru bi imeli opraviti le z eklekti¢nim zdruzevanjem elementov,
preprosta vsota elementov pa nam Se ne zagotavlja zelene kvalitete
visje vrste. Le to lahko s seboj prinese le proces sinteti¢nega zdruZze-
vanja elementov. Eklekti¢no zdruZevanje elementov je lahko le prva
stopnja procesa, in kot taka pomeni zgolj ‘soocenje’ izbranih
elementov. Sele nato, ko so elementi sinteze dobro definirani, lahko
v naslednjem koraku sinteze resno racunamo na zlitje teorijskih
elementov.

Ker je nase zanimanje povezano s sintezo socioloskih teorij,
se moramo najprej vprasati, kateri so osnovni elementi sinteze

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

167



Tomaz Krpi¢

4 Mislim, da bi lahko z
lucjo pri belem dnevu
iskali sociologa, ki Se
nikdar v akademski karieri
ni sodeloval v debati o
pomenu klasikov
socioloske teorije.

J. Alexander navaja enega
od zanimivejsih razlogov
za to, da sociologi vedno
znova razpravljajo o
praocetih socioloske
teorije. Klasicne teorije
pomenijo skupno zalogo
znanja, na podlagi katere
lahko sociologi gradijo
socialno interakcijo
(Alexander, 1996).

socioloskih teorij? Mar so to teorije? Ne, saj vemo, da so socioloske
teorije visoko kompleksne strukture. Vsaka socioloska teorija v sebi
zdruzuje vecije Stevilo teoretskih elementov. Seveda pri tem ne gre
za poljubno skupaj zmetane sestavine, ¢etudi lahko konstrukcija
socioloske teorije do neke mere podleZe smiselni izbiri elementov v
strokovnem diskurzu socioloske znanstvene skupnosti (glej Weber,
19806). Teoretski elementi so med seboj v smiselnem odnosu, to
pomeni, da se raztezajo horizontalno, in tudi vertikalno. Od tod sled;,
da vsi elementi teorije niso enako pomembni za samo konstrukcijo
teorije. Lahko bi rekli, da so znanstveni pojmi razvrs¢eni od najpo-
membnejsih, le-ti sestavljajo jedro socioloske teorije, k manj
pomembnim znanstvenim pojmom, ki obstajajo na robu znanstvene
teorije. Ce so prvi za obstoj sociologke teorije nujni, za druge velja, da
so do neke mere pogresljivi in bi posamezna socioloska teorija bolj
ali manj dobro shajala tudi brez njih.

Ce Zelimo uspesno opraviti sintezo sociologkih teorij, moramo
najprej, gledano idealno tipsko, poiskati vse elemente, ki tvorijo
posamezne socioloske teorije. Slisi se zelo zapleteno, Se posebej,
ker vemo, da so lahko druzboslovne teorije neznosno komplicirane
strukture. In v resnici vedji del ¢asa in naporov sociologi pri delu
namenjajo prav takSnemu iskanju in prepoznavanju ter
interpretiranju elementov razli¢nih socioloskih teorij. V socioloski
znanstveni skupnosti velja dobro poznavanje in ustrezno referiranje
klasikov druzboslovne teorije (predvsem Marx, Durkheim, Weber,
Simmel, Parsons) za skorajda sveto dejanje (Ritzer, 1992).* Zavoljo
tega velja, da so socioloske teorije Ze dobro urejeni smiselno
kognitivni vzorci in strukture in da imajo socioloske teorije obi¢ajno
jasno predstavljive cilje, ki se usmerjajo na smiselno pojasnjevanje
konkretnih druzbenih fenomenov. V vsakem trenutku, ki ga sociolog
prebije ob preucevanju predmeta, je (potencialno) soocen s celotno
zgodovino razvoja socioloskih teorij. Ce se izrazim figurativno, mu
mora biti zaradi tega zakladnica socioloskih teorij na stezaj odprta.
Kot sociologu mu ne preostane drugega, kakor da se vedno znova
poglablja v preucevanje razli¢nih teorij ter jih poskusa ¢im bolj
pravilno interpretirati. Za to poskrbi tudi izobrazevalni sistem,
ki ga ‘oskrbi’ Ze za Studija z ustreznim kategorialnim aparatom
druzboslovnih teorij in njihovih interpretacij ter ga hkrati podvrze
bolj ali manj strogim kriterijem preverjanja pravilnega razumevanja
razli¢nih Sol socioloske teorije.

In pri tem bi tudi lahko ostalo, ¢e ne bi teorije podlegale tudi
kriterijema resni¢nost/neresni¢nost in protislovnost/neprotislovnost.
Za neko teorijo lahko reCemo, da ustreza znanstvenemu namenu, ¢e
v pozitivhem pomenu ustreza kriterijema. Prvi je kriterij interne
konsistentnosti, drugi pa je kriterij eksterne pojasnljivosti. Oglejmo si
najprej poblizje prvi kriterij. Elementi, ki sestavljajo druzbeno teorijo,
med seboj ne smejo biti protislovni. Ce je teorija v sebi protislovna, je
nejasna, in ¢e ze pride do kontradiktornosti znotraj teorije, se jo

168 “VELIKE”

SOCIOLOSKE

TEORIJE DANES



Od cilino orientirane sinteze socioloskih teorij k procesiranju sinteze socioloskih teorij

poskusa z ustreznimi metodoloskimi prijemi izlo¢iti ali vsaj omejiti in
s tem doseci boljSo pozicijo za doseganje kriterija zunanje uporabnosti.
Visja stopnja jasnosti neke teorije praviloma omogoca enostavnej$o
in jasno razlago konkretnega druzbenega ali kulturnega fenomena.
Enostavnost teorije pa s seboj prinasa visoko stopnjo abstraktnosti.
Ker je visoko notranjo neprotislovnost lahko doseci le v primeru, ko
se zateCemo v okrilje visoke abstraktnosti, so socioloske teorije same
po sebi zelo abstraktne, kar je lepo prikazal v delu Ze Simmel (1993).
Lep primer tak3ne visoko abstraktne teorije je Giddensov poskus
povezave med mikro in makro druzbenim nivojem. Ideja, da so
pravzaprav posamezniki tisti, ki aktivno konstruirajo druzbo, nato pa
ta vzvratno deluje na posameznike in jih tako oblikuje (Giddens,
1989), je lepa definicija, ki pa sama na sebi ne prinasa ni¢ novega.
Da bi vedeli, kaj natanc¢no je Giddens mislil s tem stavkom, bi morali
vzetiv roke Se vsaj nekaj njegovih del. Na Zalost je posledica visoke
stopnje abstraktnosti druzbenih teorij izguba uvida v realnost.?

Vendar je visoka abstraktnost teorij le ena od moznih strategij
zoper interno nekonsistentnost. Druga moznost je priznanje notranje
protislovnosti kot enega klju¢nih elementov v konstruiranju
druzbenih teorij. Priznajmo, da je svet, ki ga preucujemo, protisloven,
zato je protislovna tudi teorija. Potemtakem lahko brez tveganja
stlac¢imo pod deZnik enotne teorije celo mnostvo idej, in Ce se kje
pojavi interna nekonsistentnost, se lahko vedno izgovorimo na
naravno protislovnost. Taksnim teorijam bomo rekli poZres$ne teorije,
saj lezi razlog za notranjo protislovnost v njihovi poZzresnosti, ker Zeli
na vsak nacin pojasniti ¢im SirSe polje druzbe ali kulture. Poglavitna
tezava, ki ‘zraste’ iz pozrednosti socioloskih teorij, pa je tale: zaradi
protislovnosti teorije je taksno druzboslovno teorijo tezje operacio-
nalizirati v konkretnem druzbenem ali kulturnem fenomenu. Na
robovih protislovnosti pozresne teorije izgubljajo stik z realnim
svetom (teorije migetljajo). Primer taksne teorije je Luhmannova
sistemska teorija (glej Luhmann, 1991a, 1991b).

Pri druzbeni teoriji, za katero menimo, da ne pojasnjuje ustrezno
nekega izbranega druzbenega fenomena, pa ¢eprav je notranje
racionalno-logi¢no neprotislovna, lahko izbiramo med dvema
skrajnostma. Lahko jo zamenjamo z drugo teorijo, za katero se
izkaze, da izbrani druzbeni fenomen pojasnjuje bolje. Lahko pa jo
popravimo v elementih, ki onemogocajo vpogled v izbrani druzbeni
fenomen. Slednja moznost pride v postev predvsem takrat, kadar
nimamo na voljo nobene teorije, ki bi bolje osvetlila nas opazovani
druzbeni fenomen. Na voljo imamo dve poti. Sociologi se radi
odlocajo za popravljanje teorije na njenem robu. S tem ne posezejo
bistveno v samo jedro druzboslovne teorije in spremembe ne morejo
resno ogroziti njenega obstoja. Zaradi neke posebne ‘sentimentalne’
privrzenosti se le redko kdaj odlocijo za ostre posege, saj bis tem
ogrozili obstoj same teorije. V tem primeru se raje zatecejo k uporabi
druge teorije.

5 Znanstvena teorija je
redukcija kompleksnosti

zunanjega svetda, v

zameno za znanje pac
izgubimo nekaj realnosti.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES

169



Tomaz Krpi¢

Teorija, ki kaj da nase, je zaradi kriterijev interne konsistentnosti
in eksterne pojasnljivosti znacilno drugac¢na od drugih socioloskih
teorij. Ce ni, potem ne upravicuje svojega obstoja. Specificnost
druzbene teorije pa se pri zdruzevanju lahko izkaze tudi kot
negativna lastnost. Vprasanje, na katerega mora odgovoriti vsakdo, ki
hoce doseci dobro sintezo druzbenih teorij, je, kako naj brez tezav
kvalitetno zdruzimo nekaj, kar je pravzaprav narejeno po principu
nezdruzljivosti? Odgovor na to vprasanje je lahko samo eden. Zelo
tezko. Ce pa nam Ze uspe nekako zmasiti skupaj dve razli¢ni teorij,
in to je pravzaprav Se najmanjsi problem, ker lahko to storimo tudi na
silo po poti eklekticizma, potem tega vsekakor ne moremo storiti
brez negativnih stranskih uc¢inkov. Le ti s seboj prina3ajo tudi velike
teoretske stroske. Ali se bomo zaradi tega odpovedali sintezi, pa je
ze drugo vpraanje. Slabost zdruZevanja sociologkih teorij nam
napoveduje, da se bomo morali idealno tipskemu razumevanju
sinteze teorij odpovedati. Zdi se nam nemogoce, da bi se dve teoriji,
ki se imata za svoj obstoj zahvaliti principu razli¢nosti, zdruZzili v
skupno zlitje enotnosti zaradi pravila, ki ga bomo na tem mestu prvi¢
imenovali protislovje v sintezi.

Vztrajajmo Se malo na predpostavki, da je sinteza socioloskih
teorij mozna. Ugotovili smo, da moramo, preden se kakorkoli lotimo
sinteze socioloskih teorij, res dodobra spoznati vse elemente, iz
katerih so teorije, kandidatke za sintezo, sestavljene: to je izredno
tezko. Ne samo zavoljo izredne kompleksnosti socioloskih teorij,
ampak tudi zato, ker se jih v procesu interpretacije sociolosko misleci
posameznik loteva po svoje in to nemudoma vpliva na njegovo
razumevanje socioloskih teorij. Poznati moramo njihove predpostavke,
vedeti, kateri elementi sestavljajo jedro teorij in kateri njihovo
periferijo, dobro poznati, katere druzbene fenomene pojasnijo dobro
in katere slabo. Potem imamo na voljo tri moZne poti soocenja
sintetizirajocih teorij.

Najprej si oglejmo primer, kjer sta si teoriji, namenjeni sintezi, v
elementih, ki ju sestavljajo, popolnoma razli¢ni. Gre za dve povsem
razli¢ni teoriji, ki si med seboj ne delita niti elementov, ki jih vsebujeta
periferiji. Teoriji sta idealni za sintezo, saj ustrezata principu protislovja
v sintezi, hkrati sta tudi notranje neprotislovni. Na$ naslednji primer
se tice dveh ali ve¢ teorij, ki se stikata ali v celoti pokrivata na
podrodju periferij. V tem primeru gre verjetno le za poseben primer
prejsnje situacije. Dobro sintezo lahko izvedemo v periferiji obeh
teorij, kako kvalitetna pa je, je odvisno od stopnje prekrivanja
periferij teorij. Toda ker v tem primeru pravzaprav sestavljamo
nekaj, kar je Ze po definiciji enako, je sinteza periferij druzboslovnih
teorij trivialna. Posebna lastnost periferije socioloskih teorij je v tem,
da sprememba v njih povzroc¢i minimalne spremembe v samem
jedru socioloske teorije. Tako bi nam uspesna sinteza nemara ne dala
nobenega rezultata zunaj periferije, zdruZevanje jeder pa bi ostalo Se
naprej problemati¢no. Tretja moZznost govori o tem, kaj se zgodi, ¢e

170

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Od cilino orientirane sinteze socioloskih teorij k procesiranju sinteze socioloskih teorij

neka teorija vsebuje, pa ceprav le v periferiji, celotno drugo teorijo. V Nepripravijenost, v kateri
se je znasla vecina

tem primeru lahko sintezo izvedemo idealno, ker so elementi ene sociologov ob velikih
teorije Ze vsebovani v drugi. Toda ker primer ne zadosca kriteriju druzbenih spremembah
protislovja v sintezi, imamo pravzaprav opraviti z navadno redukcijo na vzhodu Evrope, bi

in s prikrito sintezo. nam morala biti v poduk.

Empirija kot vzrok sinteze socioloSkih teorij

Ob vseh razpravah o nujnosti sinteze socioloskih teorij pa zacuda
ostaja ena od moznih razseznosti povsem v ozadju. Vpra3ati bi se
morali, zakaj sploh potrebujemo enotno sociolosko teorijo, oziroma
ali nam slednja sploh lahko kako koristi? Ali bo socioloska teorija
zaradi tega lazje napredovala in ali se bo razlaga empiri¢nih
druzbenih fenomenov izboljSala. Lahko razumemo zagovornike in
njihovo vztrajanje pri pozitivnih aspektih sinteze. Tezko si pred-
stavljamo, da bi bil kdo pripravljen resno zagovarjati znanstveni
projekt, ceprav bivedel, da bo rezultat na koncu klavrn. Vendar bi se
pri tem vendarle morali zavedati, da pravzaprav ne vemo natanc¢no,
kaksen bo rezultat sinteze druzboslovnih teorij. Prihodnost lahko
samo slutimo.® Zavedati bi se morali, da znanost praviloma vedno
zaostaja za predmetom preucevanja. In v resnici avtorji, ki obrav-
navajo omenjeno tematiko, zelo slabo artikulirajo stranske ucinke
takSnega poenotenja socioloske znanosti. Obicajno imajo pred o¢mi
le prednosti.

Odkar nekoliko spremljam dogajanja v zvezi z razvojem
metodologije v socioloskih teorijah, sem opazil zanimivo podrobnost,
ki se mi zdi ¢edalje pomembnejsa. Najlepse jo je izrazil Neil J. Smelser
v knjigi Sociology. Trdi namrec, da razmerje med teorijami in dejansko
rabo teh teorij pri raziskovanju druzbenih fenomenov kaze na prav
poseben pojav, ki bi ga lahko imenovali empiri¢na sinteza. Sociologi se
pri teoreticnem delu radi nagibajo k zagovarjanju ene same teorije,
medtem ko na druge teorije gledajo z manjSim ali vedjim nezaupa-
njem. Zakajje tako, ni mogoce pojasniti le z znanstvenimi mehanizmi
argumentiranja, ampak gre vsekakor deloma tudi za vrednotno
pristranost, ki ni¢ hudega slutec izhaja iz biografije vsakega posamez-
nega sociologa. In pricakovali bi, da se bo vecina teoretikov, ki se
zaradi tega ali onega razloga spustijo na realna tla empiricnega
raziskovanja, tja, kjer se druzbena struktura dejansko odvija, Se naprej
drzala priljubljene teorije. Toda ne, zgodi se ravno nasprotno. Tisti
trenutek, ko se spustijo na realna tla druzboslovnega raziskovanja, so
se za potrebe dobre pojasnitve konkretnega socioloskega fenomena
pripravljeni odpovedati ‘Cistosti’ lastne teoretske misli (Smelser, 1994),
zatecejo se k bolj pragmati¢ni uporabi teorij. Pri tem jim je vazno
predvsem to, da dobro pojasnijo konkreten druzbeni fenomen.

Ze vidim, kako se zagovornikom enotnosti sociologkih teorij
zasvetijo o¢i, ko opazijo zelo nazoren primer uporabe sinteze

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 1/]



Tomaz Krpi¢

7 Ne morem si kaj, da ne
bi na tem mestu opozoril
na eno od misli G.
Myrdala. Trdi, da se
struktura misljenja
druzboslovnega
raziskovalca razlikuje od
strukture misljenja
obicajnega cloveka le v
toliko, da je druzboslovec
opremljen in usposobljen
uporabljati znanstvene
metode (Myrdal 1972).
Moja edina pripomba na
njegovo razmisljanje bi
bila naslednja:
druzboslovec je lahko
opremljen z metodoloskim
arzenalom, ni pa nujno.
Lahko se celo do neke
mere zavestno odpove
metodam (glej Feyerabend
1978).

socioloske teorije. Predstavljajo si, da bi lahko pomagali vsem tistim
sociologom, ki se lotevajo empiri¢nih raziskav, in jim priskrbeli
univerzalno orodje za pojasnjevanje druzbenih fenomenov. Ce bi
slednje zanimal doloc¢en pojav, bi enostavno segli po enotni teoriji in
jo napeli prek okvira izbranega fenomena, pa bi si s tem prihranili
veliko truda pri izbiri ustreznih teorij. Hkrati pa bi jih Se odresili
‘negativne metode’, ki jo pri tem uporabljajo. Kaj natancno smo
mislili s pojmom Znegativna metoda’? Pri negativni metodi ne gre
nujno za eklekticizem druzboslovnih teorij. Gre prej za to, da se pri
aplikaciji socioloskih teorij na konkreten druzbeni fenomen preprosto
izbere Sopek teorij, od katerih vsaka pojasni del fenomena. Sploh ni
nujno, da jih poskusamo med seboj teoretsko povezati. Socialni
‘praktik’ se lahko pri delu zana$a na lastno intuicijo in zaupa svojim
izkustvom glede omenjenega druzbenega fenomena.’

Plemenita gesta, ni kaj. Le da ima manjSo ‘razpoko’, skozi katero
plemenitost odteka. Namre¢ ni nujno, da je metoda z vseh vetrov
zbranih razli¢nih teorij slaba metoda. V¢asih moramo priraziskovanju
nekega druzbenega ali kulturnega fenomena reagirati zelo hitro, sicer
nam lahko pojav spolzi med prsti. Zgodi se, da enostavno nimamo
dovolj ¢asa, da bi izdelali nov homogen metodoloski okvir, v katerem
bi potekalo raziskovanje. V sili so dobre tudi ad hoc teorije in ad hoc
metodologija. Nobenega posebnega razloga sicer ni, da ne bi porabili
kakega ze pripravljenega metodoloskega okvira, a ¢e je poglavitni
razlog za eksterno sintezo nova druzbena realnost, je verjetnost, da
bo metodoloski model popolnoma ustrezal, majhna. Osebno menim,
da se raziskovalec z dolgoletnimi izkusnjami na specificnem
podrocju empiri¢nega raziskovanja morda ne bi zatekel k teoretski

sintezi, ampak bi si s pomocjo lastnih izkuSenj pomagal kar sam.

Sklep

Kajlahko na koncu sklenemo iz teh nekaj pripomb na moznosti
sinteze socioloskih teorij? Zlahka lahko pritegnemo A. Giddensu, ki
se izraza o bodocnosti socioloske znanosti v znacilnem
ambivalentnem slogu. Na eni strani sociologija tezi k sintetizaciji
kategorialnega aparata. V bodocnosti lahko pricakujemo vedno nove
zamisli, kako doseci taksno poenotenje. In vendarle si moramo, hote
ali ne, priznati, da bo sociologija vedno ena od tistih znanstvenih
disciplin, katere spoji bodo nenehno pokali po Sivih. Ne glede na to,
kako 8irok okvir ji bomo poskusali natakniti, vedno ji bo preozek
(Giddens, 1993).

Sinteza druzboslovnih teorij: da ali ne? Mislim, da je odgovor na
taksSno vprasanje zelo preprost. Seveda jo potrebujemo, le da ne
neke koncne. Sinteza socioloskih teorij mora postati proces v
znanstveni skupnosti. Zaradi tega smo lahko hvaleZzni teoretikom, ki
so se pred dvema desetletjema zaceli ukvarjati s tem vprasanjem, saj

172 “VELIKE”

SOCIOLOSKE

TEORIJE DANES



Od cilino orientirane sinteze socioloskih teorij k procesiranju sinteze socioloskih teorij

so s tem odprli novo podrocije druzboslovnega premisleka. Vendar se
bodo morali zavedati, da pravi razlogi za sintezo socioloskih teorij ne
leZijo v narocju teorije, ampak jih moramo vedno znova iskati v
povezavi med teorijo in empiri¢no stvarnostjo. Na drugi strani se
bodo morali sociologi, ki se lotevajo predvsem empiricnega
raziskovanja, ozirati na delo kolegov, ki bodo poskrbeli, da bo sinteza
socioloskih teorij lahko upravicevala svoj obstoj tudi na ravni teorije.

LITERATURA:

ALEXANDER, Jeffrey C. (1996): “The Centrality of the Classics”. V: Social Theory
& Sociology, ur. S. P. Turner, 21-38. Cambridge: Blackwell.

ALEXANDER, Jeffrey C., in Bernhard GIESEN (1996): “Od redukcije k povezavi:
pregled razprave o mikro-makro povezavi”. V: Kompendij socioloskih
teorij, ur. F. Adam, 271-292, Ljubljana: SOU.

CHARON, Joel M. (1998): Ten Questions: A Sociological Perspective. Belmont:
Wadsworth Publishing Company.

COMTE, Auguste (1989): Kurs pozitivne filozofije. Niksic: Univerzitetska rijec.

FEYERABEND, Paul (1978): Against Method. London: Redwood Burn Limited.

GIDDENS, Anthony (1982): Sociology: A Brief but Critical Introduction.
London: Macmillan.

GIDDENS, Anthony (1989): Nova pravila socioloske metode. Studia
Humanitatis, FF-SKUC, Ljubljana.

GIDDENS, Anthony (1993): Social Theory and Modern Sociology. Cambridge:
Polity Press.

KUHN, Thomas S. (1970): The Structure of Scientific Revolutions. Chicago:
University of Chicago Press.

LEWINSOHN, Richard (1956): Zivali od davnine do danasnjih dni. Ljubljana:
Slovenski knjizni zavod.

LUHMANN, Niklas (1991a): “Avtopoezis socialnih sistemov”. Casopis za kritiko
znanosti, 140-141, 9-20.

LUHMANN, Niklas (1991b): “Pojem druzbe”. Teorija in praksa, 28, 10-11,
1175-1185.

MYRDAL, G. (1972): “Objektivnost v druzboslovnem raziskovanju”. Teorija in
praksa, 3, 448-459.

RITZER, George (1992): Sociological Theory. New York: McGraw-Hill, Inc..

SIMMEL, Georg (1993): Temeljna vprasanja sociologije. Liubljana: Studia
Humanitatis, SKUC-FF.

SMELSER, Neil ]. (1994): Sociology. Oxford: Blackuwell.

SZTOMPKA, Piotr (1993): Sociology of Social Change. Oxford: Blackwell.

WALLACE, Walter L. (1988): “Toward a Disciplinary Matrix in Sociology”. V:
Neil J. Spencer: Handbook of Sociology, 23-76. Sage Publications,
Newbury Park.

WEBER, Max (1986): “Smisao ‘vrijednosne nevtralnosti’ sociologijskih i
ekonomskih znanosti”. V: Metodologija drustvenih nauka, ur. A.
Marusic, 253-282. Zagreb: Globus.

WUITNOW, Robert (1987): Meaning and Moral Order. University of California
Press.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

173






Franc Mali

Druzbena sistemska teorija
in njeni kritiki

V izhodisc¢e obravnave postavljam tezo, da je bila sodobna
sistemska druzbena teorija Niklasa Luhmanna, ki je v osemdesetih in
devetdesetih letih vzbudila §irSe zanimanje ne samo v oZzjih stro-
kovnih krogih sociologije, temvec v druzbenih in humanisti¢nih
znanostih nasploh, veliko kritike delezna tudi na ra¢un domnevne
teoretske spekulativnosti, antihumanizma, ideoloskega konzer-
vativizma in neohegeljanske metafizike. Gre za kritiko, ki ima
razli¢en teoretski, disciplinarni in tudi idejni izvir. Kljub vsej razli¢nosti
imajo kritike moderne sistemske teorije skupni imenovalec. 1z kritike
posameznih delov te teorije izvajajo zakljucke (zavracanja) celotne
teorije. V tem so torej prav tako nekonsistentne, kot je domnevno,
tako vsaj praviloma trdijo, nekonsistenten predmet njihovega
zavracanja (sistemska teorija). Predvsem pa so v (negativnih) ocenah
pretenciozne, bistveno bolj, kot bi jim “dokazni material” sploh
dopuscal.

Za razvoj teoretske socioloske in druzbene misli bi bilo sicer
izredno negativno, ¢e bi tudi Luhmann —to je usoda nemalokaterega
socioloskega klasika pred njim — pridobil status avtorja, ki je znan po
tem, da za njega ves (socioloski) svet trdi, da ga pozna, vendar se ni
Se nihce resno potrudil, da bi ga bral. (Ce sem nekoliko ironicen, je
ob vsej mnozici objavljenih in Se ne objavljenih spisov, ki jih je ta
sociolog zapustil, ta alternativa Se najbolj verjetna.) V tem oziru niso
sprejemljive niti nekriti¢ne apologije niti posplosene kritike. Zal se
zaradi naravnanosti teorije k univerzalnemu in holisticnemu pojas-
njevanju druzbenih pojavov to zelo rado zgodi. V interpretacijah
sistemske druzbene teorije se vse premalo uposteva, da so temeljni

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

175



Franc Mali

koncepti in kategorije nastali in se razvijali znotraj dinamike razis-
kovalnega programa, ki vkljucuje razlicne argumentativne ravni
(obca sistemska teorija, temeljni socioloski pojmi, posebne
sociologije), vsem je skupno preucevanje obega pojma druzbe.
Ali kot je Luhmann zapisal v predgovoru k zadnji knjigi “Gesellschaft
der Gesellschaft”, ki je opus magnum njegovega teoretskega dela:
“Pri sprejetju na letal1969 ustanovljeno Fakulteto za sociologijo v
Bielefeldu sem se soo¢il z izzivom, kako poimenovati raziskovalni
projekt, pri katerem naj bi deloval. Moj projekt se je Ze takrat in
vedno tudi od takrat naprej glasil: teorija druzbe. Cas trajanja: 30 let.
Stroski: nobeni.” (N. Luhmann, 1997, str. 12)

Preden se ustavim ob najbolj pogostih tipih kritik na racun
Luhmannovih teoretskih dognanj in pokaZzem v njihov omejen
domet, moram dati Se eno pojasnilo. Za izhodisce razpravljanju sem
vzel nekaj najpogostejsih ocen, ki so jih o sistemski druzbeni teoriji
izrekli posamezni kritiki omenjenega pristopa pri nas. Glede na
mnozico razli¢nih spisov v svetu, ki se z razli¢cnimi nameni in v
razli¢nih kontekstih ukvarjajo s sodobnim sistemskim druzbenim
misljenjem, se morda omejitev na slovenski prostor ne zdi najbol;
posrecena. Pri nas sistemska druzbena teorija $e vedno ni pritegnila
vedje pozornosti. Vendar pa Ze samo dejstvo, da gre za avtorje z zelo
razli¢nim teoretskim in disciplinarnim pedigrejem, dokazuje, da ni
navzoca samo kot u¢benisko gradivo, temvec je tudi pri nas dozivela
(kriti¢ni) odziv v 8irsih strokovnih krogih. Nenazadnje se ta prikaz,
pravzaprav soocanje z znacilnimi krtikami sistemskega misljenja
nana$a na razpravo, ki smo jo vodili na Institutu za druzbene vede ob
izdaji knjige Komunikacija v druzbi, druzba v komunikaciji Andreja
Skerlepa. Komunikologu Skerlepu je treba priznati, da je, ne glede
na zavrnitev nekaterih pogledov v nadaljevanju moje razprave, do
sedaj v slovenskem jeziku Se najbolj iz¢rpno predstavil osnovne
koncepte in misli Luhmannove sistemske druzbene teorije.

DRUZBENI SISTEM, SUBJEKT IN SAMOREFERENCA

Zanimivo je, da kritiki sodobne druzbene sistemske teorije, ki
Luhmannu sicer priznavajo velik doprinos k razumevanju formalnih
druzbenih komunikacij, ne morejo sprejeti njegove specifi¢ne
teoretske konstrukcije razmerij med druzbo (socialnim sistemom)
in posameznikom (psihi¢nim sistemom). Za ta tip kritike je znacilno,
da v temeljnih sistemskih kategorijah, kot so “strukturalni spoj”,
“interpenetracija” in druge, katerih osnovni cilj je najti ustrezni model
pojasnitve nastanka druzbenega, zaznavajo formalno-logicni tip
protislovij. Ze zgolj vztrajanje pri kriterijih formalne logike lahko vodi
pri ocenjevanju sistemske druzbene teorije — Luhmann se expressis
verbis izreka za dialekti¢ni nacin misljenja, ne pa za klasi¢no
aristotelsko logiko — k napac¢nim razumevanjem; na primer k sklepu,

176

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Druzbena sistemska teorija in njeni kritiki

da imamo opravek z “razclovecenim pojmovanjem socialnih
sistemov” (A. Skerlep, 1997, str. 14), s “posamezniki kot ... pasivnim
materialom socialnih sistemov” (A. Skerlep, 1997, str. 39) itd.

Luhmann je prakti¢no v vseh temeljnih delih in tudi v nekaterih
neposrednih odgovorih na podobne kritike, ki jim sledijo tudi
posamezni avtorji pri nas, poudaril (glej npr. N. Luhmann, 1992), da
je Ze v pojasnitvi nastanka komunikacije kot osnove delovanja
vsakega druzbenega sistema posamezniku, ki je opredeljen kot
psihicni sistem, pripisana enakovredna vloga kot elementu
druzbenega. Psihicni in socialni sistemi so nastali po poti koevolucije.
Posameznik ne more nastati (in obstati) brez socialnih sistemov, velja
pa tudi obratno. “Koevolucija je privedla k skupnim pridobitvam, ki
jih izrabljajo tako socialni kot psihi¢ni sistemi,” trdi Luhmann v Soziale
Systeme (N. Luhmann, 1985, str. 19), hkrati pa poudarja, da “druzba
ne Zivi” (N. Luhmann, 1997, str. 20); s tem opozarja, da druzbe ne
moremo definirati kot mnoZzico konkretnih ljudi. Druzba kot socialni
sistem obstaja torej iz komunikacij in iz komunikacij se porajajo
nove komunikacije. Luhmann s takSnim pristopom ni le razsiril
manevrskega prostora druzboslovnemu raziskovanju, temvec¢ mu je
v odnosu do tradicionalnih socioloskih teorij dal tudi novo vsebino.
Zmoznost abstrahiranja od posameznih empiri¢nih podatkov, ki se
nanasajo na konkretne individuume in njihove psihi¢ne dispozicije,
razsirja, ne pa oZi spoznavno obzorje druzbenih teorij. Z radikalno
dekonstrukcijo vecine do takrat samoumevno sprejetih socioloskih
pojmov individuuma, ¢loveka, je postavil pod vprasaj ideje, ki so
izhajale iz subjekta z veliko zacetnico. Ravno ta detronizacija
subjekta z veliko zacetnico je pogoj, da govorimo o humani, cloveski
druzbi. Luhmann je idejo subjekta odpravil, da bi pokazal, da nihce
ne more vsega videti, da nih¢e ne more nastopati kot bog, kot
vsevedni um. Brez upostevanja tega epistemoloskega izhodisca
Luhmannove teorije druzbe se nam njegov nacin obravnave razmerja
med druzbo in posameznikom res lahko zazdi zamegljen in
problematicen.

Enako velja za teoretsko figuro samoreference, ki naj bi, tako
Andrej Skerlep, “Luhmannovo teoretsko arhitektoniko neprijetno
zapletla.” (A. Skerlep, 1997, str. 48). Menim, da tudi sistemske
kategorije samoreference ni mogoce presojati samo v luci formalnih
logic¢nih kriterijev. S to kategorijo se je sodobna sistemska teorija
priblizala skrajnim mejam pojasnitve druzbenega, kjer ni vec
prostora za resnico zdravega razuma, tudi ne za logi¢no nacelo
“tertium non datur”, temvec za paradoks in dialekti¢no protislovije.

V tem ni kaksne vedje razlike med njo in drugimi neortodoksnimi
druzbenimi teorijami moderne. Res pa je, da zaradi vecplastnosti, saj
se napaja iz bogate filozofske tradicije in tudi novejsih naravoslovnih
spoznanj, pogosto vzbuja nerazumevanje in zavracanje zlasti med
sociologi. To je v neki meri presenetljivo, ker tudi Stevilni drugi znani
socioloski teoretiki, med drugim Immanuel Wallerstein v programu

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

177



Franc Mali

odprtih znanosti, med klju¢ne izzive, ki naj bi spodbudili novo
sociolosko perspektivo opazovanja druzbe, postavljajo kompleksne
naravoslovne Studije samoreferencnih (disipativnih) struktur. (1.
Wallerstein, 1999, Wallerstein, 2000).

Samoreferenca kot sebstvo, ki je nekaj drugega, vendar hkrati
istega, se nahaja tudi v jedru vseh drugih miselnih figur, ki jih upo-
rablja Luhmann, to pa so smisel, sistem, forma itd. Vse te figure so
figure refleksivne sociologije, ki z opazovanjem predmeta (druzbe)
pravzaprav tematizira samo sebe.

Refleksivna sociologija je Se vedno blizu hegeljanski dialektiki,
hkrati pa jo pomembno presega, kolikor v tej refleksiji, v veliki meri
oprti na rekonstruiran tip Guenterjeve operativne dialektike, ne
izraza nobene strasti po ukinjanju razdvojenosti in razcepljenosti, ki
je gibalo teoretskega in prakti¢nega razvoja. Glede na taksno episte-
molosko drzo sistemske socioloske refleksije bi se tezko strinjali s
kritiki, ki trdijo, da naj bi bil Luhmann, kljub stalnemu poudarjanju, da
je presegel nekdanji substancionalisti¢ni nacin misljenja, Se vedno
ostal ujet v spone Heglove ideje gibanja absolutnega duha. Na
taksno kritiko filozofskih temeljev Luhmannove socioloske teorije
lahko naletimo tudi pri nekaterih avtorjih pri nas, na primer pri Tinetu
Hribarju, ki pravi, da “problemati¢nost ni Luhmannova zaprtost v
samoreferen¢nost, marvec podrejenost celotne sistemske teorije
novoveski subjektiviteti. Luhmann ne presega Heglovega horizonta.
To pomeni, da se njegovi socialni sistemi obnasajo kot nekaj
subjektivitetnostnega (ne subjektivisticnega, kajti bistvo subjek-
tivitete je prav v tem, da je ‘onstran’ subjekta in objekta razlike med
njima, da je kot subjektiviteta subjektov obenem objektiviteta
objektov).” (T. Hribar, 1991, str. 203)

Menim, da je Luhmannovi sistemskoteoretski sociologiji uspelo
preseci tradicionalne substancionalisticne redukcionizme predvsem
v navezavi na Guentherjevo operativno dialektiko (G. Guenther,
1959) in Se zlasti na Brownovo logiko diferenciacije (Spencer Brown,
G., 1971). Zato nemski sociolog, ¢etudi ga lahko Stejemo za dedica
Heglove filozofske dedisc¢ini, ni nikoli razumel kategorije enotnosti
ali subjektivitete kot samo sebi zadostno identiteto. Ker torej v
filozofiji modernega druzbenega sistemskega misljenja ne gre za to,
da naj bi, tako kot v primeru absolutne ideje, “eno in isto samo sebe
razli¢no oblikovalo” (G. W. F. Hegel, 1977, str. 21), lahko re¢emo, da
spoznavnoteoretsko izhodis¢e Luhmannove teorije in njen konc¢ni
smoter niso kategorije identitete in subjektivitete, temvec kategorije
diference. Tudi po Brownovi logiki, ki izhaja iz skrajno formalnega
pojma opazovanja, je diferenca temeljni modus vsakega operiranja.
To opazovanje se vrsi vseskozi kot razlikovanje (distinction) in
oznacevanje ene strani tega razlikovanega (indication). Cetudi je z
oznacevanjem ene izmed strani te razlikovanosti (diference)
opazovanje zavezano perspektivi vsakokratne izbire, pa med
oznacenim in neoznacenim ne obstaja odnos simetrije ali enostavne

178

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Druzbena sistemska teorija in njeni kritiki

dualnosti — to je mozno formulirati takole: “ ¢e ne moski, potem
Zenska”, in obratno: “ ¢e ne zenska, potem moski” — temvec
asimetrije. Ravno na osnovi taksne asimetrije, v kateri prestopanje iz
oznacenega v neoznaceno vedno potegne za seboj tudi novo
uvajanje diferenciacije, navaja k sklepu, da Luhmann, ki je sledil
Guentherju in Spencerju Brownu, ni izhajal iz hegeljanskega modela
identitete diference in identitete, temvec kvecjemu iz modela
diference identitete in diference. Da bi poudarila to razliko s
samogibanjem heglovskega duha, se refleksivna sociologija izogiba
celo pojmu “gibanja” (Bewegung) in na njegovo mesto postavlja
idejo operativnega kalkula razlikovanja, v katerem se nic¢ ne giblje,
temvec izvaja samo Se kalkulacije.

Ce se torej vrnemo k vpraganju, ali kategorija samoreference
zapleta ali razpleta teoretsko pojasnitev kategorije druzbenega,
potem se mi zdi potrebno poudariti, da je njen pomen dvojen.
Prvi¢, na temelju kategorije samoreference lahko 3ele spoznamo
paradoksno podstat vsakega, torej tudi druzbenega vedenja. Drugic,
na temelju kategorije samoreference Sele lahko spoznavamo izo-
morfni znac¢aj modernih druzb. Govorimo namre¢ o samoreferen-
¢nem znacaju celotnega druzbenega sistema in tudi vseh posa-
meznih delov. Ce samoreferenca torej nastopa kot eksplanans v
znanstvenih pojasnitvah sodobnih druzbenih pojavov, potem imamo
opravka s konsistentnim in koherentnim nacelom teoretskega
pojasnjevanja eksplananduma (druzbenih pojavov, ki so predmet
pojasnitve), in to je pogoj, da v nasem spoznanju druzbe
napredujemo. Zato se mi zdi neupravicena ocena, da kategorija
samoreference v teoretskem in epistemoloskem pojasnjevanju
druzbe zadeve bolj zapleta kot pa ponuja neke koristne nastavke za
nadaljnje raziskovanje. Luhmannovi ideji reference gre zasluga, da je
v polju socioloske teorije — kot vemo, se Luhmannova teorija ne
ukvarja zgolj z aporeti¢nimi strukturami tekstualnosti, kot to na
primer velja za Derridajev dekonstruktivizem — potrdil pomen
paradoksne podstati druzbene biti same. Zato si paradoksov,
protislovij, ambivalenc, bifurkacij ne umislja kot nekaj, kar je treba
kar se da hitro odpraviti in odstraniti, obicajno tako, da se jih
enostavno zameji v premise formalne logike, temvec kot tisti
ustvarjalni potencial, ki spodbuja druzbeni razvoj in vodi k vedno
novim presenetljivih uvidom druzbe.

Luhmann v sklepnem delu Gesellschaft der Gesellschaft govori
celo o Paradoxie als Abschlussgedanken (N. Luhmann, 1997, str.
1081), to zveni seveda z vidika klasi¢nih formalno logic¢nih in
ontolosko fundiranih druzbenih misli subverzivno in nesprejemljivo.
Paradoks v prikriti formi, t. j. v “formi invizibilizacije in mistifikacije”,
je v oceh sistemske druzbene teorije gibalo (druzbenega) razvoja.
Sicer pa je Ze iz psihoanalize znano, da ima kategorija latence, ki jo je
Luhmann v analizi socialnih sistemov in epistemologije druzbenih
znanosti razvijal v smeri konceptov deparadoksacije, invizibilizacije,

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

179



Franc Mali

samoreference in od Spencerja Browna prevzete kategorije ponov-
nega vstopa razlike v ze razlikovano (re-entry), racionalni smisel.
Slepa pega opazovanja je osnova vsakemu delovanju druzbenih
sistemov. Sele na osnovi taksne slepe pege se samoreferencno
delujoc sistem, tudi in predvsem v formi samoopazovanja (pri
Luhmannu obstaja razlikovanje med sistemskim opazovanjem in
operiranjem), zavaruje pred tem, da bi pristal v goli tavtologiji in da
se ne bi sesedel v lastnem paradoksu samoutemeljevanja; skratka, da
kot gola tavtologija in paradoks ne prestopa nemoc¢no na enem in
istem mestu (ali pa — ¢e gremo po regresivni poti k vprasanju
nastanka samoreferen¢nega sistema — ta sistem sploh ne nastane).
Vsako, ne samo sistemsko opazovanje, nosi breme lastne slepe
pege. To, kar se opazovanju odmika, ostaja vseskozi latentno
navzoce in v tej latentnosti preprecuje, da ne zapademo v vedno
nove blokade, ki imajo znacaj tavtologij in paradoksov. Ker slepa
pega varuje opazovanje pred njegovo lastno otrplostjo,
odrevenelostjo, jo je Guenter Schulte oznacil kar za “zdravilno
slepoto” (G. Schulte, 1993, str. 24).

TEORETSKA SPEKULACLJA, DRUZBENA
ANGAZIRANOST IN KRITIKA ESHATOLOGUJE

Ravno zaradi predhodne usmerjenosti k odkrivanju paradoksne
podstati moderne druzbe je mogoce moderni sistemski teoriji
pripisati posebne vrste druzbeni angazma; pa naj zveni kritikom,
ki vidijo v njej predvsem odmaknjeno, ezoteri¢no teoretsko spekula-
cijo, brez neposredne povezave z druzbeno prakso, poudarjanje te
lastnosti Se tako nesmiselno. Druzbeni angazma se ne opira na
prakticni politi¢ni aktivizem, o ¢emer govorijo tudi pri¢evanja
najblizjih intelektualnih sopotnikov (glej npr. R. Stichwech, 1999),
temvec na konsekventno izpeljano teoretsko delo, ki na mesto
patosa netransparentne blizine postavlja jasno intelektualno distanco,
na mesto fundamentalizma znanstveni relativizem (vendar ne
agnosticizem), na mesto moraliziranja analizo dejanskega druz-
benega stanja. Ob tem se je treba zavedati, da je druzbena sistemska
teorija dalec od tega, da bi, tako kot vrsta drugih poststrukturalisti¢nih
dekonstrukcij, ostala zaprta v hermenevti¢ni krog filozofskih diskusij.
DruZzbena sistemska teorija ne ostaja na ravni semanti¢nih analiz,
temvec jo zanimajo pojavi druzbene realnosti kot taki.

Za Luhmanna nobena moderna, postfundamentalisti¢na druzbena
teorija ne more odgovoriti na temeljno vprasanje nastanka in obstoja
druzbe zunaj te druzbe, temvec samo znotraj druzbe same. Ker se
torej nahaja — recimo — v kroznem razmerju do predmeta lastnega
raziskovanja, je njena moc spoznanja bistveno dolo¢ena z njeno
zmoznostjo, Se bolje, pripravljenostjo, da v perspektivo opazovanja
ne vkljuci nekih vnaprejsnih apriornih (ideoloskih) premis. V ¢asu

180

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Druzbena sistemska teorija in njeni krifiki

postmoderne, ki ga oznacujejo procesi deontologizacije teoretskega
in realnega sveta, je za vse velike teorije zlasti poucno sestopanije s
piedestala velikih idej (resnic). V zvezi s tem moramo biti skepti¢ni
zlasti do tistih druzbenih teorij, ki v pojasnitvi druzbene realnosti,
najveckrat z nekim umisljenim patosom druzbene kriticnosti in
emancipativnega naboja, operirajo z vnaprejSnimi sodbami, preden
so pojem druzbe sploh (teoretsko) tematizirali.

Ali socioloska teoretska misel danes zmore storiti ta odlocilni
korak k deontologizaciji, demetafizikaciji in tudi dezideologizaciji,
brez nevarnosti, da bi zapadla v omejeni miselni pozitivizem? Vsaj od
Popperjeve kriti¢ne analize teorij druzbenega historicizma naprej je
znano, da najvecjo nevarnost razvoju modernim druzbam pred-
stavljajo pravzaprav tiste teorije, ki izhajajo iz predpostavke o nekem
vnaprej dolo¢enem zgodovinskem razvoju. (K. Popper, 1957) V
taksni predstavi se skriva ideja, da je v cloveski zgodovini nacrtovan
smoter. Z njegovim odkritjem imamo klju¢ prihodnosti v nasih rokah.
Tak3na deifikacija zgodovinskih druzbenih zakonitosti, iz katere se
potem napajajo nasilni politicni prevrati, predstavlja samo zadnji ¢len
v zaporedni verigi bog — narava — druzba. Ce so zgodnje natu-
ralisti¢ne revolucije teoloski pojem boga nadomestile s pojmom
narave, vse drugo pa je ostalo isto, tako da na mesto bozjih zakonov
nastopijo naravni zakoni, na mesto boZzje volje in moc¢i naravna volja
in mo¢, na mesto boZzjega telosa naravna selekcija, potem so tudi
teorije druzbenega historicizma zgodovinskemu druzbenemu
razvoju pridale atribut bozanskosti. Absolutni primat tako dobijo
zakoni zgodovine, sile, skratka, vsemoc¢ in vsevednost
zgodovinskega determinizma.

Luhmann je zavrnil teleoloskost in eshatoloskost druzbenih teorij
historicizma, tako kot je zavrnil tudi ideje omejenega pozitivisticnega
misljenja. Zanj sta bila v dosedanjem socioloskem razvoju prev-
ladujoca dva pristopa: v pozitivni sociologiji, od Comta naprej, vedno
znova pojavljajoce se vprasanje “kaj je dejstvo?” (Was ist der Fall?)
in v kriti¢ni sociologiji, od Marxa naprej, vprasanje “kaj ti¢i za njim?”
(Was steckt dahinter?). V uvodnih metodoloskih pripombah h knjigi
Gesellschalft der Gesellschaft se zavzema za dopolnitev obeh
pristopov (ne za popolno alternativo!): “Ce bi Zeleli iskati alternativo
kriti¢ni in pozitivni (“empiri¢ni”) sociologiji, bi pri nasi nalogi ne prisli
prevec dale¢. Ni nam potrebno izhajati iz zavracanja (to ne bi poma-
galo). Izhajati moramo iz dopolnjevanja.” (N. Luhmann, 1997, str. 41)

Luhmann ni nikoli izraZal neke posebne Zelje, da bi imel svojo
druzbeno teorijo za antimarksizem. Drzo antimarksista so mu pri-
pisovali avtoriji, ki ga v glavnem sploh niso razumeli. Do Marxove
druzbene teorije izraza celo veliko mero simpatije, vendar ne v
odnosu do njenih (ideoloskih) pri¢akovanj glede revolucionarnih
druzbenih sprememb, temvec v odnosu do dialekti¢nih analiz
takratne meScanske teorije politine ekonomije. Ali kot pravi
Luhmann sam: “Marx je vedenje mescanske politi¢cne ekonomije

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 18]



Franc Mali

opisoval kot ideolosko vedenje, ki ne opazi tega, kar je opazeno,
namrec: da naj bi rast trga temeljila na elementih samounicevanja”
(N. Luhmann, 1993, str. 247).

Luhmann ostaja najostrejsi kritik eshatoloskih vsebin v modernih
druzbenih teorijah. Tudi v zadnjem delu “ Gesellschaft der
Gesellschaft "ni skoparil z argumenti, s katerimi je dokazoval, da
Habermasova druzbena teorija predstavlja enega zadnjih, v
zgodovini druzbenih teorij pogosto navzocih poskusov utemeljiti
pojem druzbe normativno. Pravi, da je Habermas, namesto da bi
gojil ¢asu primerno sociologijo, “Ze danes pripravljen ¢akati na um”
(N. Luhmann, 1997, str. 1148). Za Luhmanna je Habermasova
predpostavka, po kateri naj bi subjekti nastopali kot udelezenci
komunikacij, zgolj eden izmed ¢asu neprimernih druzboslovnih
poskusov prezivetja, ki z emancipativno preobleko tezi k
utopicnemu.

Casje, da se ustavimo ob posebej pogostih ocitkih na racun
sistemskega druzbenega misljenja, ¢es da v najboljSem primeru
pomeni brezplodno teoretsko spekulacijo, ki je predvsem sama sebi
namen, in zato nima nobene zveze s tem, kar se dogaja v resni¢nosti.
Ni dvoma, da je Luhmann znan zaradi socioloskih teorij. Nesporno je
tudi, da njegova teorija spada v krog “ grand theories”, ki praviloma
pozornosti ne usmetjajo k empiri¢nim analizam posameznih
druzbenih pojavov in dogodkov. Vendar, ali ta holisti¢na naravnanost
v preucevanja, ki so jo tudi nekateri avtorji pri nas odpravili s
terminom “abstraktnost abstraktnosti” (M. Jogan, 1995, str. 62), tudi
ze upravicuje sklepe, da ni v njenem miselnem krogu nicesar, kar je
zvidika poznavanja problemov modernih druzb relevantno? Menim,
da ni tako in da je sodobna sistemska druzbena teorija ravno z
zmoznostjo, da se odmakne od omejenega pojma konkretnosti,
sploh lahko prestopila skrajni rob pojasnjevanja in tematiziranja
fenomena druzbe, druzbenega in druzbenih znanosti. Pri tem se
me zdi prav tako klju¢nega pomena, da znacilnost tega tipa
pojasnjevanja ni vezana na togi in omejeni tip deduktivizma. Prav
nasprotno. Ne gre samo za to, da se je Luhmann v temeljnem delu iz
devetdesetih let jasno opredelil za povezovanje, ne pa za locevanje
metodoloskih nacel dveh do sedaj vsak sebi razvijajocih se socio-
loskih usmeritev, socioloskega pozitivizma in kriti¢ne socioloske
teorije. Gre tudi za to, da je Luhmann, ¢e ga primerjamo s Parsonsom,
to pa druzboslovci pri nas zelo radi pocnejo (prakti¢no ni bilo nobene
razprave ali prikaza Luhmannove teorije, ne da bi pod lupo postavili
tudi njen odnos do predhodne teorije strukturnega funkcionalizma),
storil pomemben korak naprej od “analiticnega realizma”, ki je
vsebovan v deduktivni logiki sheme AGIL.

Na osnovi navedenih argumentov se je zato tezko strinjati z
oceno, da “Luhmann druzbe ne uposteva kot konkretne zgodovin-
ske totalitete dialekti¢no medsebojno povezanih sestavin, temvec
pride do druzbe (po deduktivni poti) iz pojma sistema” (M. Jogan,

182

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Druzbena sistemska teorija in njeni kritiki

1995, str. 62). Luhmann je z modjo izrednega erudita zgradil celotno
arhitektoniko sistemske teorije. V sinhronih in diahronih presekih v
zapleteno druzbeno tkivo je uporabljal raznovrstno histori¢no
gradivo. Zato postopka njegovega raziskovanja nikakor ni mogoce
imeti za teorijo, ki izhaja iz modela deduktivne analize, temvec prej
za obsezno fenomenolosko rekonstrukcijo vsakdanje druzbene
realnosti. V kon¢ni fazi ne smemo spregledati, da nabor delnih
druzbenih sistemov, ki so bili predmet njegove natancne elaboracije,
ne temelji na nobenem vnaprej$njem aksiomu, temvec izhaja iz
realnih razvojnih zakonitosti druzbe. Glede tega je prav toliko
induktivist kot deduktivist. Lista posameznih sfer druzbenega
zivljenja, ki jih je temeljito obdelal za Zivljenja, sega na podrocje
gospodarstva, politike, prava, znanosti, mnozi¢nih medijev, umet-
nosti, vzgoje, zdravstva, Sporta, druZzine itd. Veliko neobjavljenega
gradiva je tudi v njegovi zapuscini. To seveda ne pomeni, da pojem
delnega druzbenega sistema v njegovi teoriji fungira kot nekaj
povsem poljubnega, kot nekaj, kar je mogoce “nalepiti” na vsako
stvar. V zvezi s tem je za vse prevec povrsne kritike njegove teorije
poucno poznati njegovo misel, ki pravi, da se lahko vedno pojavijo
(izdiferencirajo) novi druzbeni komunikacijski kompleksi in da
potem vzvratno spreminjajo konfiguracijo razmerij v celotni druzbi.
Procesi funkcionalne druzbene diferenciacije niso igra nicelne vsote,
saj lahko zgodovinske spremembe zadevajo sam princip druzbene
diferenciacije. Luhmann pravi, da “diferenciacija spreminja tudi
socialni sistem, v katerem je, to pa spet lahko postane predmet
znanstvenega teoretiziranja. To je seveda mozno le, kolikor

se vzpostavi ustrezna kompleksna teoretska organizacija.”

(N. Luhmann, 1990, str. 340)

Kot primer bi lahko omenili tehnoloski razvoj. Moderna tehno-
logija je najnovejsi rezultat intersistemskih resonanc in stabilizacije
interakcij med funkcijama delnih druzbenih sistemov ekonomije in
znanosti. Razvoj tehnologije gre — ¢e uporabimo sistemski jezik —

v vedno intenzivnejSo funkcionalno izdiferencirano druzbeno
komunikacijo, ki se v odnosu do Ze obstojecih vrst delnih druzbenih
komunikacij pojavlja na vedno visji ravni in vzvratno vpliva na
evolucijo celotne druzbe.

IMAGINARNA IN REALNA ENOTNOST MODERNIH
DRUZB

Na koncu je treba poudariti, da Luhmannovo zavracanje ideje
imaginarne enotnosti modernih druzb ne pomeni, da gre pri njem za
teorijo druzbenega kaosa, ¢es da koncept druzbe ne ponuja nobenih
alternativ, temeljecih na realnih mehanizmih druzbene integracije.
Kritike moti specifi¢ni pristop k problemu druzbene integracije, ki ne
izhaja vec iz tradicionalnih predpostavk nadrejenih vrednotnih

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

183



Franc Mali

orientacij, temvec iz evolucionisti¢nih kategorij strukturalnega spoja.
Nenavadno je, da v krogu teh (socioloskih) kritikov niso samo avtorji,
ki so zavezani tradicionalni Parsonsovi teoriji strukturnega funkcio-
nalizma, temvec¢ posamezni zagovorniki teorije druzbenega evolu-
cionizma. Vzemimo kot primer staliS¢e Gerharda Preyera, ki je znan
tudi po tem, da je uredil zbornik prispevkov vodilnih druzbenih
evolucionistov (G. Preyer, 1998). Preyer pravi, da pojasnitev razvoja
modernih druzb ne more vec temeljiti na modelu funkcionalne
diferenciacije delnih druzbenih sistemov. Politicne odlocitve,
povezovanja na osnovi solidarnosti, ekonomska delovanja, moralne
sodbe in estetske prezentacije naj ne bi vec sledile “¢isti sistemski
logiki”, temvec naj bi se porajale v “conah interpenetracije” in
“intersistemskih komunikacijah”. Zato naj bi Luhmannova teorija
funkcionalne diferenciacije izgubila pojasnjevalno moc.

Kritike Preyerjevega tipa, na katere naletimo tudi pri vecini
mlajsih sociologov prinas, ki se v analizah dotikajo vprasanja
Luhmannove sistemske teorije, hote ali nehote pozabljajo, da je
Luhmann pri obravnavi delovanja delnih druzbenih sistemov vedno
izhajal iz dveh klju¢nih sistemskih kategorij: iz druzbeno komuni-
kacijskih kodov in iz programov, izpeljanih iz teh kodov. Razlikovanje
med kodi in programi na intrasistemski ravni je pomembno za pove-
zovanje med delnimi druzbenimi sistemi. Sistemske druzbene teorije
ni mogoce imeti samo za teorijo funkcionalne fragmentacije in
diferenciacije, temvec tudi za teorijo druzbene integracije.

Luhmann je v odnosu do drugih vodilnih socioloskih teoretikov
druzbene diferenciacije izboljsal tipologijo razli¢nih oblik druzbene
diferenciacije (glej vec o tem: U. Schimak,19906). Zanj obstoj funk-
cionalno ekvivalentnih oblik druzbene diferenciacije ne prinasa za
razvoj modernih druzb samo prednosti, temvec vsebuje tudi celo
vrsto nevarnosti. Druzbena specializacija ne vodi samo k vedji
ucinkovitosti, temvec tudi k vecji obcutljivosti celotne druzbe na
motnje v delovanju posameznih delov. Ze iz tega razloga so
Luhmanna v vseh spisih zanimala vprasanja povezovanja posa-
meznih delov v celotni druZbi. Zanj se sicer vse, kar se dogaja v
delnih druzbenih sistemih, dogaja znotraj specifi¢nih komunikacijskih
binarnih kodov (v tem pomenu so totalne konstrukcije), a to ne
izkljucuje vpliva zunanjih dejavnikov. Vzemimo primer delovanja
sistema znanosti. Njena temeljna oblika komunikacije je vedno
znova se pojavljajoci tok publiciranja znanstvenih spoznanj. Ni pa
edina, saj je vsakomur, ki znanstveno deluje, jasno, da se v znanosti
dogaja Se kaj vec kot samo to, da piSemo svoje in beremo tuje ¢lanke
in knjige. Obstajajo tudi neformalne komunikacije, raznovrstne
oblike dela v znanstvenih laboratorijih itd. Obstoj teh empiri¢nih
dejstev ni v nasprotju s tezo o publicistiki kot osnovni obliki znan-
stvene komunikacije. V znanstvenem raziskovanju zbrano gradivo
se namrec Sele mora nahajati v funkciji doseganja znanstvenega
rezultata in javne predstavitve.

184

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Druzbena sistemska teorija in njeni kritiki

Ker so komunikacijski kodi premalo strukturirani, da bilahko
sami po sebi oblikovali specifi¢ne sistemske komunikacije, se
obdajo s specifi¢nimi programskimi strukturami. Programi so porok
operacionalizacije kodov. Ce zadevo ponovno ilustriramo na primeru
znanosti, potem gre pri metodologiji znanstvenega raziskovanja (v
odnosu do komunikacijskega koda resnice ima znacaj programa) za
to, da ta v prakti¢nem postopku raziskovanja postavlja kriterije, ki
vodijo k potencialnim znanstvenim odkritjem in znanstveni resnici.
Podobne primere bilahko navajali tudi za druge delne druzbene
sisteme.

Z vidika intersistemskega druzbenega povezovanja je pomemb-
no, da programi, ki obdajajo kode, skrbijo za operacionalizacijo teh
kodov, hkrati pa vsebujejo stevilne elemente, ki so vaeseni od zunaj.
Ze samo to dejstvo kaZe, da iz Luhmannove sistemske perspektive
opazovanja ni bil nikoli izvzet problem povezovanja posameznih
delov druZbe, kar je osnova za to, da na ravni celotne druzbe sploh
lahko govorimo o integraciji. Luhmann pravi, da “na osnovi diferen-
ciacije kodov in programov druzbeni sistem doseZe moznost, da
sploh lahko deluje istocasno kot zaprt in odprt sistem”. (N. Luhmann,
1980, str. 91)

Zdise, da se tudi posamezni kritiki koncepta funkcionalne
druzbene diferenciacije pri nas ne zavedajo v zadostni meri pomena
diferenciacijske sheme kod: program, ki igra pomembno vlogo tako
na nivoju intra-kot tudi inter-sistemskih druzbenih komunikacij.
Koncept funkcionalne druzbene diferenciacije namrec ne vodi samo
k nacelu vzporednosti, temvec tudi k nacelu multiplega prekrivanja
raznovrstnih perspektiv. Zato v sistemski druzbeni teoriji tudi ni
nikoli govora o absolutni, temvec samo o relativni avtonomiji druz-
benih sistemov. Kritiki sistemske druzbene teorije prav tako
pozabljajo, da vloga koordinativnih druzbenih mehanizmov ni
reducirana zgolj na raven stvarnih prisil (Sachzwaenge), temvec da
izhaja tudi iz kategorije druzbene (samo)refleksije. Druzbena
(samo)refleksija pomeni, da v sodobnih druzbah sistemi razumevajo
sami sebe kot ustrezno okolje drugim sistemom. Na tej osnovi potem
zavestno omejujejo sami sebe na rac¢un odpiranja nujnih moznosti
drugih delnih sistemov.

NajbrZ ni treba posebej ponavljati, da druzbeni odnosi pri nas Se
niso dosegli te stopnje razvitosti in nekateri delni sistemi druzbe
(primer: politika), ¢etudi bi to od njih najprej pricakovali (smo drzava
v tranziciji), sledijo vse prej kot logiki (samo)refleksivnega omeje-
vanja. Morda je tudi to razlog, da v Luhmannovi sistemski druzbeni
teoriji pri nas ne uspemo odkriti njenih prednosti, ko gre za
pojasnjevanje problema druzbene integracije in intersistemske
interpenetracije.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

185



Franc Mali

LITERATURA:

GUENTHER, G. (1959): Idee und Grundriss einer nicht-Aristotelischen Logik.
Hamburg: Verlag von Felix Meiner.

HEGEL, G. W. F. (1977): Phaenomenologie des Geistes. Frankfurt/M: Surkamp
Verlag. (3. Auflage).

HRIBAR, T. (1991): Teorija znanosti in organizacija raziskovanja. Ljubljana:
Znanstvena knjiznica FDV.

JOGAN, M. (1995): Sodobne smeri v socioloski teoriji. Ljubljana: Znanstvena
knjiznica.

LUHMANN, N. (1992): “Wer Kennt Wil Martens? Eine Anmerkung zum Problem
der Emergenz sozialer Systeme”. Koelner Zeitschrift fuer Soziologie und
Sozialpsychologie, Jhsg. 44, str. 139-42.

LUHMANN, N. (1986): Oekologische Kommunikation. Opladen: Westdeutscher
Verlag.

LUHMANN, N. (1985): Soziale Systeme. Frankfurt/M: Suhrkamp Verlag.

LUHMANN, N. (1997): Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp
Verlag.

LUHMANN, N. (1993): ‘Was ist der Fall? und ‘Was steckt dahinter?” Die zwei
Soziologien und die Gesellschafistheorie, Zeitschrift fuer Soziologie,
Jshg. 22, str. 245-260.

POPPER, K. (1957): The Poverty of Historicism. London: Routledge.

PREYER, G. (1998): Strukturelle Evolution und Weltsystem — Theorien,
Sozialstruktur und evolutionaere Entwicklungen. Frankfurt/M.:
Suhrkamp Verlag.

SCHIMANK, U. (1996): Theorien gesellschaftlicher Differenzierung. Opladen:
Leske + Budrich Verlag.

SCHULTE, G. (1993): Der blinde Fleck in Luhmanns Systemtheorie. Frankfurt/
M.: Campus Verlag.

STICHWECH, R. (1999): Niklas Luhmann — Wirkungen eines Theoretikers.
Gedenkcolloquium der Universitaet Bielefeld am 8. Dezember 1998,
(Hrsg.) Rudolf Stichwech. Bamberg: Difo-Druck GmbH Verlag.

SPENCER BROWN, G. (1971): Laws of Form. London: Allen & Unwin.

SKERLEP, A. (1997): Komunikacija v druzbi, druzba v komunikaciji. Ljubljana:
Znanstvena knjiznica FDV.

WALLERSTEIN, 1. (1999): Utopistike ali izbire zgodovinskih moZnosti 21. stoletja
— Dedis¢ina sociologije. Ljubljana: Zalozba Cf.

WALLERSTEIN, 1. (2000): Kako odpreti druzbene vede. Ljubljana: Zalozba Cf.

186

“VELIKE"

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Matej Makarovic

Nacrtnost in acentricnost:

Koordinacija kompleksnih druzb po

Parsonsu, Luhmannu in Habermasu®

Vprasanje koordinacije med razli¢nimi elementi, ki sestavljajo
kompleksno moderno druzbo, je znacilen makrosocioloski problem,
s katerim se sociologija ukvarja ze od svojih zacetkov. Temeljito so
ga, seveda vsak po svoje, obravnavali Ze socioloski klasiki, kot so
Spencer, Marx, Durkheim in Weber.

V novejsi sociologiji obstaja seveda mnozica avtorjev z bolj ali manj
relevantimi prispevki na tem podrocju. Ta obseznost nas sili k selekciji,
zato se bomo v besedilu osredotodili le na tri znacilne avtorje, kiso v
veliki meri zaznamovali sociologijo druge polovice dvajsetega stoletja:
Talcotta Parsonsa, Niklasa Luhmanna in Jiirgena Habermasa.

Ceprav je med njimi Parsons nekoliko starejsi avtor, je za nas zelo
pomemben kot vez med klasi¢no sociologijo ter sodobnimi
sistemsko-kibernetsko obarvanimi makrosocioloskimi pristopi.
Luhmann nas zanima predvsem zaradi radikalizacije razmisljanj o
druzbeni funkcionalni diferenciaciji, oprtih na teorijo samoreferen-
¢nih sistemov. Habermas je zanimiv kot nadaljevalec “kriti¢ne”
tradicije v sociologiji, dopolnjene s poskusom sinteze nekaterih
drugih klasi¢nih socioloskih pristopov, Se posebno pa zaradi
poudarka na razmerju med sistemom in Zivljenjskim svetom.

Pri obravnavi koordinacije kompleksne moderne druzbe z vidika
teorij omenjenih avtorjev se nameravamo omejiti na dve dimenziji:
centralnost in nacrtnost. Glede na to lahko loc¢imo stiri idealnotipske
modele koordinacije druzbenega sistema: (1) nenacrtno acentricni,
(2) nenacrtno centralni, (3) nac¢rtno centralni in (4) nacrtno
acentric¢ni. (Za aplikacijo tega modela na primeru teorij socioloskih
klasikov glej: Makarovic, 1997.)

* Ta clanek je nastal na
podlagi izvlecka gradiva,
pripravijenega za enega
od poglavij moje doktorske
disertacije, k nekaterim
razmisljanjem pa so me
spodbudile tudi razprave
na seminarju v okviru
Centra za leorelsko
sociologijo na Institutu za
druzbene vede.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 18/



Matej Makarovi¢

I pParsons obravnava
druzbo kot sistem
delovanja, ki ga
analiticno deli na stiri
podsisteme, izmed katerih
vsak opravlja eno od
nujno potrebnih funkcij
za sistem kot celoto. To so
adaptacija (ekonomija),
doseganje ciljev (politika),
integracija (societalna
skupnost) in latendno
vzdrzevanje kulturnih
vzorcev. Podsistem,
zadolzen za adaptacijo,
je energetsko mocnejsi, a
hkrati informacijsko
Sibkejsi, vsak naslednji od
navedenih podsistemov pa
ima manj energije in vec
informacij. Informacijsko
najmocnejsi in energetsko
najsibkejsi je torej
podsistem, zadolZen za
vzdrzevanje kulturnih
vzorcev, kar ga tudi
uvrséa na vrh druzbene
kibernetske hierarhije.

Temeljna teza, ki jo bomo skusali utemeljiti, je, da lahko v
omenjenih teoretskih modelih ugotovimo evolucijski razvoj
druzbene koordinacije (1) od bolj centralnih k bolj acentri¢nim
oblikam in (2) od bolj nenacrtnih k bolj nacrtnim oblikam.

1. Nenacrtno acentri¢ni model

Nenacrtno acentri¢na koordinacija pomeni prepustitev uskla-
jevanja (evolucijski) spontanosti. Z variabilnostjo se pojavljajo
razli¢ne opcije, ki so podvrzene selekciji, in nobene osrednje
instance (sistema ali akterja) ni, ki bi na¢rtno koordinirala delovanje
celote. Najbolj znacilno lahko to ponazorimo z idealnotipskim
svobodnim trgom, ki deluje kot “nevidna roka”. Najcistejsi izraz tega
modela najdemo v utilitaristi¢nih teorijah o spontanem redu,

v klasi¢ni sociologiji pa ga dobro ponazarja Spencerjev model
“industrijske druzbe” (Spencer 1876-96).

Parsonsov teoreti¢ni model je v veliki meri zgrajen prav na kritiki
utilitarizma, ki jo je sistemati¢no predstavil v svojem delu 7he
Structure of Social Action (Parsons, 1949; Gould, 1991: 85).

S konceptom voluntaristicnega delovanja je Cisti nenacrtno acentri¢ni
model vpel v 8irsi okvir: druzbo sicer ustvarjajo posamezni akterji, ki
zasledujejo svoje cilje, vendar so — vklju¢no s temi cilji — vpeti v $irsi
vrednotno-normativni sistem, ki tvori podlago delovanju

(glej: Parsons, 1949: 44; 1951; 1991: 15 in dalje).

Parsons v veliki meri sledi Durkheimu (1933) in njegovi kritiki
Spencerja, vendar pa se z vedjim upostevanjem akterjevega
delovanja in njegovih subjektivnih pomenov (glej: Parsons, 1949: 46
in dalje) pribliza tudi Webru. Tudi glede odnosa do nenacrtno
acentricnega modela se Parsons oddalji od durkheimovskega
pogleda. V nasprotju z Durkheimom, ki je precej skeptic¢en do
tekmovalnih modelov, kakrsen je svobodni trg, in vidi prihodnost
predvsem v (neo)korporativizmu (Durkheim, 1933a; Mimica, 1988),
se Parsons bolj ukvarja z vpraSanjem, kako tekmovalno obarvane
modele (npr. trzno ekonomijo) povezatiz ustreznimi vrednotno-
normativnimi okviri. Tudi ¢e posamezen podsistem zahteva
uravnavanje po nenacrtno-acentri¢nem nacelu, je tekmovalnost in
mozna konfliktnost, ki izhaja iz tega, postavljena v okvir samega
funkcionalnega podsistema in njegove notranje kibernetske
urejenosti (glej npr.: Parsons in Smelser (1956) o ekonomiji in
Parsons (1969) o politiki).! Tudi ta podsistem kot celota pa je
umescen v — kibernetsko urejeno — $irSo druzbo. Posebno
pomembna je v tej zvezi kibernetska umestitev nekaterih nacrtnih
in centralnih vidikov nad najbolj izrazito nenacrtno-acentri¢ne
(npr. politika je kibernetsko nad ekonomijo, generalizirane kulturne
vrednote so nad vsem drugim ipd.). Ceprav se posamic¢ni podsistemi
v moderni druzbi izrazito funkcionalno diferencirajo, se med njimi
ohrani usklajevanje prek interpenetracije in “dvojne menjave”.
Simbolni mediji (na ravni druzbe denar, mo¢, vpliv in zavezanost

188 “VELIKE”

SOCIOLOSKE

TEORIJE DANES



Nacrinost in acentricnost: Koordinacija kompleksnih druzb po Parsonsu, Luhmannu in Hobermasu

vrednotam) so sicer lastni posami¢nim podsistemom, vendar igrajo
tudi posrednisko vlogo med njimi (glej npr.: Parsons, 1967: 348-349).

Tudi Habermasovo odklanjanje utilitarizma je vsaj deloma
sorodno Parsonsovemu. Izhodisce, iz katerega je izpeljana druzba,
je zanj zivljenjski svet, ki ga tvorijo skupni kulturni pomeni in
medsebojno razumevanje (glej npr. Habermas 1987: 126-131).
Utilitaristi¢no zasledovanje lastnih ciljev namesto teznje po
razumevanju je za Habermasa znacilnost “strateSkega delovanja”

v okviru t. i. sistema, ki ga postavlja kot nasprotni pol Zivljenjskemu
svetu (glej npr. Habermas 1979: 40—41). Acentri¢no-nenacrtni
model, v katerem posamezni elementi ne tezijo k nacrtovanju
medsebojne koordinacije, temvec zasledujejo kvecjemu lastne cilje,
je tako po Habermasu predvsem znacilna sestavina sistema, in ne
zivljenjskega sveta. Potreba po medsebojnem sporazumevanju med
akterji je v takSnem sistemu odpravljena tako, da “generalizirane
oblike komunikacije” nadomestimo s krmilnimi mediji, kot sta denar
in mo¢. Njuna uporaba namrec sama po sebi ne zahteva vsaki¢ znova
argumentacije in sporazumevanja med akterji, kot velja za iskanje
konsenza v zivljenjskem svetu (glej npr. Habermas; 1987: 390).

Kljub kriti¢nosti do sistema pa Habermas (v nasprotju npr. z
Marxom) ne zahteva njegove odprave, saj ob visoki kompleksnosti
druzbe zanj tudi ne more ponuditi realisti¢ne alternative za
koordinacijo druzbe, temvec zagovarja kvecjemu njegovo
omejevanje. Tako poudarja, da problem moderne kompleksne
druzbe ni sama locitev sistema od Zivljenjskega sveta, temvec
kolonizacija zivljenjskega sveta od sistema (ibid. 327-355).

Ceprav pripisuje Luhmann — v primeri s Parsonsom in
Habermasom — bistveno manjso vlogo vrednotno-normativnemu
konsenzu v koordinaciji moderne druzbe (Luhmann 1995: 123-124),
tudi sam zavraca utilitaristi¢na izhodis¢a. Primarno izhodis¢e za
vzpostavitev druzbenega reda po njegovem namrec ne more biti
vprasanje (egoisticnega) lastnega interesa posamicnega akterja
(le-to je lahko Sele izpeljano), temvec kvedjemu vprasanje, ali bo
posamic¢na komunikacija sprejetaaline (ibid. 112).

(Acentricno-nenacrtno) tekmovanje je za Luhmanna pomembno
za delovanje nekaterih (pod)sistemov, npr. ekonomije in politike,
vendar “le kot dodatna usmeritev, ne pa kot edina podlaga za
izpolnjevanje funkcije” (ibid.: 383). Tekmovanje se mora tako
dopolnjevati s sodelovanjem. Poleg tega ima tudi sama ekonomija
izrazito (vsaj v neki meri nacrtno) centralno podlago v smislu
“monetarne centralizacije” (glej: Luhmann 1989: 52).

Vendar pa se nenacrtno acentri¢ni model pri Luhmannu, celo kot
prevladujo¢, pojavi na drugi ravni: v odnosu med samoreferen¢nimi
funkcionalnimi podsistemi. Ker vsak sistem deluje na podlagi lastne
notranje logike in opazuje sebe in svoje okolje iz perspektive, ki je
pogojena izklju¢no z njegovo lastno notranjo logiko, se vsaj na prvi
pogled zdi, da sta tako nacrtnost kot centralnost na ravni druzbe kot

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

189



Matej Makarovi¢

celote izklju€eni. S tem je druZzba kot celota prepuscena predvsem
“slepi” evoluciji, kar za samega Luhmanna ni poseben problem, saj
pravi, da evolucija “zadostuje za prezivetje” (Luhmann, 1995: 477).

2. Nenacrtno centralni model

Drugi model v nasi shemi je nenacrtno centralen. Na pomen tega
vidika je v sociologiji jasno opozoril Ze Durkheim, ki je v kritiki
Spencerjevega (nenacrtno acentricnega) modela pokazal na
“nepogodbene elemente pogodbe”. Najznacilnejsa sestavina
nenacdrtno centralnega modela so tiste kulturne vrednote, ki
zavezujejo celotno druzbo in hkrati niso oblikovane z nacrtnim
delovanjem sistema in akterja.

Parsons temu vidiku, v veliki meri po Durkheimovem zgledu,
pripisuje precejsen pomen. Koordinacijo druzbe omogoca neko
raven vrednotnega konsenza. Parsons obravnava vrednote kot
stukturno sestavino druzbe, ki ustreza funkcionalnemu podsistemu
latentnega vzdrzevanja vzorcev (funkcija L v okviru AGIL sheme).
Podsistemi s funkcijo L so v sistemu s kibernetskega vidika najvisje,
to pomeni, da so informacijsko najmocnejsi in energetsko najsibkejsi.
Kultura zato seveda ne “deluje”, temvec z informacijami usmerja
delovanje v celotnem druzbenem sistemu. Zaradi njenega kiber-
netskega poloZaja Parsons primerja to sfero z geni, ki z informacijami
oblikujejo in usmerjajo energetsko mocnejse organske sisteme,
vendar sami prakti¢no nimajo energije.

Kibernetska hierarhija z jasno oblikovanim (nenacrtno-
centralnim) vrthom se lahko zdi elegantna resitev za problem
koordinacije, ki pa bi hkrati tudi v veliki meri blokirala potenciale
nacrtnosti in acentri¢nosti. Vendar se pomen taksnega vrha hierarhije
v moderni druzbi mocno relativizira; tega se vsaj v doloc¢eni meri
zaveda ze sam Parsons, ko bolj ali manj izrecno omenja tri procese,
povezane z modernizacijo:

1. Vrednotna generalizacija je edini nacin za zagotavljanje
inkluzije izdiferenciranih enot v druzbeni sistem. Kulturne
vrednote morajo v moderni druzbi postati splosne, ohlapnejse
in bolj abstraktne, da lahko zagotovijo koordinacijo razlicnih
izdiferenciranih funkcionalnih enot, ki lahko v veliki meri
delujejo po lastni logiki (glej: Parsons, 1991: 36).

2. Notranja funkcionalna diferenciacija podsistemov s funkcijo L.
Kot drugi podsistemi so tudi ti podvrZzeni nadaljnji funkcionalni
diferenciaciji, npr. na znanost, umetnost, moralo in religijo (glej:
Parsons in Platt, 1974: 16-17). Ceprav se tudi med njihovimi
sestavnimi deli Se vedno, vsaj posredno, ohranja kibernetska
hierarhija, se sfera L sama vsaj do neke mere razsredisci.

3. Pluralizacija podsistemov s funkcijo L je prav tako del
modernizacije. Parsons jo ponazarja na primer z religioznim
pluralizmom v ZDA. Pluralizacija je v skrajni instanci nasprotna
nacelu centralne koordinacije, vendar ni popolna in se ne

190

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Nacrinost in acentricnost: Koordinacija kompleksnih druzb po Parsonsu, luhmannu in Habermasu

nanasa na vsa podrodja v “L” podsistemih. Pluralizem religij
lahko kompenziramo npr. z Bellahovim konceptom civilne
religije (glej Parsons, 1977: 295); znanosti lahko kljub
razcepljenosti na razli¢ne paradigme ostaja skupna zavezanost
k iskanju resnice ipd. Kljub temu pa pluralizacija na splosno
prispeva k relativizaciji nenacrtno-centralnega modela.

Ceprav se Parsons zaveda teh procesov, v njih ne vidi posebno
resnih problemov. Kibernetska hierarhija se kljub funkcionalni
diferenciranosti moderne druzbe ohranja, vrednote, ki so v njenem
vrhu, ¢eprav bolj posredno in bolj posploseno Se vedno prezemajo
delovanja v vseh podsistemih druzbe. Neposredno usmerjanje se
nadomesti z interpenetracijo med informacijsko in energetsko
mocnejsimi podsistemi.

V nasprotju s Parsonsom vidi Habermas v moderni druzbi ve¢
razlogov za skrb. V njegovem konceptu je to, kar oznacujemo kot
nenacrtno centralni model, pomembna sestavina Zivljenjskega sveta.
Zavezanost ljudi dolo¢enim skupnim kulturnim pomenom v social-
nem svetu, ki ga jemljejo kot samoumevnega (glej npr. Habermas,
1987: 126 in dalje), je namrec¢ centralna in hkrati ne more biti nacrten
produkt katerega koli sistema ali akterja.

Ta vidik Zivljenjskega sveta se v moderni druzbi sicer ohranja,
ne more pa vec igrati osrednje vloge v koordinaciji. Po eni strani se
sam zivljenjski svet racionalizira, to bomo z vidika nasega modela
obravnavali v nadaljevanju, po drugi strani pa tudi ne zadosca vec za
koordinacijo vse kompleksnosti moderne druzbe. Zato se razvije
“sistem” (to sta predvsem ekonomija, ki temelji na mediju denarja,
in politika, ki temelji na mediju moci), ki se, kot smo Ze omenili,

v veliki meri osamosvoji od Zivljenjskega sveta. Vendar pa pri tem
ne gre le za normalno funkcionalno diferenciacijo, temvec prihaja
tudi do dediferenciacije v obliki vdiranja sistemskih elementov v
zivljenjski svet, kar Habermas (1987: 376) oznacuje kot kolonizacijo.
Koordinativni potencial Zivljenjskega sveta, v nekem smislu pa tudi
sam Zivljenjski svet, sta torej resno ogrozena.

Luhmann gre v analizi moderne druzbe Se dlje, a pri tem ne deli
Habermasove zaskrbljenosti. Funkcionalno diferenciacijo radikalizira
s samorefencnostjo nastalih podsistemov. Nenacrtno centralna
kulturna sfera tako izgubi nadzor nad drugimi podsistemi. Vrednotni
konsenz za celotno druzbo se nadomesti z logiko samoreferen¢nih
operacij posamic¢nih funkcionalnih podsistemov (Luhmann, 1991;
1995: 123 in dalje). Kulturne vrednote lahko na posamicni
(pod)sistem vplivajo le toliko, kolikor jih ta lahko opazuje z vidika
notranje logike.

Luhmann tako prakti¢no odpravlja Parsonsovo kibernetsko
hierarhijo, relativizira pa tudi Habermasovo kolonizacijo. Samo-
referencnost lahko namrec velja tako za Zivljenjski svet kot za sistem:
med obema obstaja mo¢na medsebojna odvisnost in vplivanje, hkrati

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 10]



Matej Makarovi¢

pa tudi operativna zaprtost, ki blokira vstop drugacne logike.

Ceprav poudarja Luhmann pri samoreferen¢nih podsistemih odprtost
in zaprtost, je morda poudarek na slednji vendarle nekoliko pretiran;
to bomo deloma obravnavali v nadaljevanju. Vsekakor pa je
Luhmannov koncept za nas pomemben predvsem, ker najbol;
eksplicitno odpira perspektive koordinacije proti acentri¢nosti.

3. Nacrtno centralni model

Nacrtno centralni model predpostavlja obstoj osrednje instance,
ki lahko opazuje druzbeni sistem kot celoto in vanj posega tako,
da uresnicuje zastavljeni nacrt o prihodnjem stanju tega sistema.

Luhmann (1995: 198-201) omenja “zmoZznost kolektivhega
delovanja” pri dolocenih, a ne vseh, socialnih sistemih kot
pomemben evolucijski dosezek. Seveda kolektivno delovanje
predpostavlja skupno nacrinost. Zgodovinsko se nacrtno-centralni
model najbolj izrazito izoblikuje, ko se izdiferencirata politicni
podsistem in drzava (glej tudi: Habermas, 1987: 170).

Tudi v Parsonsovi teoreti¢ni shemi se ta model okvirno ujema z
“vodstvom” in “birokracijo” kot sestavinama politicnega podsistema,
ki za druzbo kot celoto opravlja funkcijo doseganja kolektivnih ciljev
(G) (glej: Parsons, 1969: 340-342). Za Habermasa sta (na¢rtno —
centralna) politika in drzava, vsaj v kolikor funkcionirata na podlagi
krmilnega medija moci, del “sistema”.

Vnos nacrtnosti se pomembno odraza v naravi druzbenih norm.
Parsons — v nasprotju z Durkheimom —jasneje razlikuje med
vrednotami in normami, prve se izrazajo prek drugih. Norme niso
postavljene avtomati¢no, temvec zahtevajo institucionalizacijo s
pomodjo politicnega podsistema (Parsons, 1967: 22 in dalje). V
zvezi s tem je pomemben tudi Luhmannov poudarek na zamenjavi
naravnega prava s pozitivnim (Luhmann, 1992: 129-131), podobno
paugotavlja Habermas glede diferenciacije med moralo in pravom,
ki vodi od predkonvencionalnega do postkonvencionalnega prava
(glej: Habermas, 1984: 257 in dalje; 1987: 174—175). Vsi trije avtorji
torej po svoje ugotavljajo premik k nacrinosti centralnih norm,
saj te niso vec dane, temvec postavljene.

Vendar pa ima nacrtno centralni model, izrazen prek doloc¢enih
vidikov politi¢nega podsistema in norm, ki jih ta nacrtno sprejema,

v moderni druzbi vsaj dve vrsti pomembnih omejitev. Prvitip
omejitev najdemo predvsem pri Parsonsu in Habermasu, drugega pa
najbolj izrazito pri Luhmannu:

1. Politika v moderni druzbi potrebuje za delovanje tako doloc¢ene
acentri¢ne (pluralizem) kot dolo¢ene nenacrtne vidike (npr. vezanost
na nekatere vrednote za zagotavljanje legitimnosti). Tako je, pred-
vsem zaradi potrebe po podpori javnosti in legitimnosti, v neki meri
odvisna tudi od kibernetsko visjih podsistemov (Parsons, 1977:
365-369) in od Zivljenjskega sveta (Habermas). Slednji iz tega
izpeljuje tudi problem krize legitimnosti, npr. zaradi protislovja

192

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Nacrinost in acentricnost: Koordinacija kompleksnih druzb po Parsonsu, luhmannu in Habermasu

med zahtevami po (nacrtno — centralnem) zagotavljanju vecje
enakosti in zahtevami po zagotavljanju delovanja trga v
ekonomskem podsistemu (glej: Habermas, 1987: 345 in dalje).

2. Luhmann (1992) s formulo “legitimacije prek postopka”

(ki je v bistvu v veliki meri izpeljana iz Webrove legalne legitimnosti)
bolj ali manj zanika omenjeni problem, saj lahko po njegovem
mnenju politicni podsistem s samoreferenc¢no logiko deluje
samolegitimizacijsko (glej tudi: Makarovi¢ 1996: 250). Vendar pa
hkrati izpostavlja drugo omejitev: politicni podsistem v moderni
druzbi tezko nacrtno deluje kot centralna instanca, saj je le eden od
operativno zaprtih samoreferenc¢nih funkcionalnih podsistemov.
Zato so njegove moznosti opazovanja in dojemanja drugih
podsistemov ter poseganja vanje bistveno omejene z razli¢nostjo
sistemskih logik (o politi¢nem podsistemu glej Luhmann, 1990a).

Ce predpostavimo, da je nekaj resnice v vsakem od — sicer
nasprotno postavljenih — vidikov, pridemo do zelo znacilnega
protislovja, ki je verjetno tudi klju¢en problem nacrtno centralnega
usmerjanja moderne druzbe kot celote: pred politiko se lahko po eni
strani postavljajo velike zahteve, po drugi strani pa so njene resni¢ne
koordinativhe moZznosti relativho majhne.

4. Na¢rtno acentri¢ni model

Ce obravnavamo nenacrtno centralni model kot latentno podlago,
na kateri lahko do neke mere temeljijo drugi koordinacijski modeli,
nacrtno centralni in nenacrtno acentri¢ni pa kot dva modela konkretne
koordinacije modernih druzb, se postavi vprasanje, ali je med
slednjima moZzna tudi “srednja pot”, npr. v obliki “pogajalskih
sistemov” ali “omrezij” (glej: Willke, 1995: 109 in dalje).

Vsi trije obravnavani avtorji nudijo nastavke za takSen “vmesni”
model, ki ga bomo skladno z naso shemo imenovali nac¢rtno acentric¢ni.
Gre za model, po katerem vec (delnih) sistemov in akterjev oblikuje
nekatere skupne cilje ali nacrt o usmerjanju SirSega sistema. Najbolj
znacilno se ta model izraza v obliki (neokorporativisticnih) usklaje-
vanj med razlicnimi kolektivnimi akterji, zlasti asociacijami.

Parsons izrecno omenja takSen model, ko obravnava nacin
razporejanja resursov, ki je lahko trzen (nenacrtno acentricno),
centralnoplanski (nacrtno centralno) ali pogajalski (nacrtno acentricno)
(glej: Parsons, 1967: 17). Podobno poleg trznega in birokratskega
omenja tudi asociacijsko strukturiranje socialnih kolektivitet (Parsons,
1991). Sfera asociacij, ki delujejo netrzno in nebirokratsko, je pri
Parsonsu prvenstveno vezana na moderno societalno skupnost, ki
naj bi zagotavljala integracijo na podlagi srednje poti med egoizmom,
ki bi unicil solidarnost, in utopitvijo v skupnosti, ki bi unicila indivi-
dualno avtonomijo (glej: Parsons, 1977: 57-58). Posebno pozna
Parsonsova dela kaZejo na pomen, ki ga je pripisoval moderni
societalni skupnosti, vendar ni konkretneje preucil nacinov
usklajevanja med mnoZzico asociacij, prav to pa je za integracijo

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

193



Matej Makarovi¢

moderne druzbe prek societalne skupnosti pravzaprav bistveno.
Do neke mere mu je to verjetno preprecevalo tudi prepricanje v
“vodilnost” njegove lastne —ameriSke — druzbe (glej Parsons 1991:
275) z zelo razvitim pluralizmom, vendar — v primerjavi z delom
Evrope — precej Sibkejsimi neokorporativisticnimiaranzmaji.

Habermas vidi “tretjo pot”, ki bi presegla enostranosti trga in
birokracije (oziroma sistema), v racionaliziranem Zivljenjskem svetu,
ki temelji na komunikaciji, namenjeni medsebojnemu razumevanju,
to v Habermasovem izrazoslovju v resnici pomeni iskanje racionalno
utemeljenega dogovora ali konsenza (Habermas, 1979: 1 in dalje;
1984: 286 itd.). V primeri z nenacrtno centralnimi vidiki Zivljenjskega
sveta, pri katerih lahko za medsebojno razumevanje zadosc¢a npr.
sklicevanje na Ze dane norme in tradicijo, je v racionaliziranem
zivljenjskem svetu za medsebojno dogovarjanje potrebno
sklicevanje na univerzalno veljavne argumente glede objektivnega,
socialnega in subjektivnega sveta (o tem glej: Habermas, 1984:
99-100, 249 in dalje). V nasprotju s “sistemskim” nenacrtno
acentri¢cnim modelom v tem primeru ne gre za mnozico akterjev z
lastnimi egoisti¢nimi cilji, temvec je cilj, tj. doseganje dogovora,
skupen. V nasprotju z nacrtno centralnim modelom pa cilja ne vsili
centralna instanca na podlagi moci, temvec se razvija kvecjemu kot
dogovor med razli¢nimi akterji na podlagi “generaliziranih oblik
komunikacije” (glej: Habermas, 1987: 390). Podobno Habermas
(v nasprotju z Webrom in Luhmannom, zato pa bolj sorodno
Durkheimu in Parsonsu) meni, da je tudi za legitimnost pravnih
norm bistvena njihova utemeljitev z vidika (racionaliziranega)
Zivljenjskega sveta (glej: Habermas, 1984: 263-265; 1987: 365;
1996). S tem je tudi v moderne pravne norme vne$en nacrtno
acentri¢ni vidik kot nujen pogoj njihove legitimnosti.

Habermas (1985: 330-332; 1987: 232—241) Parsonsu ocita, da ne
razlikuje dovolj med socialno (Zivljenjski svet) in funkcionalno ali
sistemsko integracijo, Luhmannu pa, da je socialno integracijo sploh
izlocil kot “neprebavljivi ostanek”. Vendar bi lahko po drugi strani
kritizirali Habermasa zaradi pretiranega prepricanja v koordinativne
potenciale Zivljenjskega sveta, njegove idealizacije, preostrega
razmejevanja med sistemom in Zivljenjskim svetom, dvomljivega
prepricanja v doseganje konsenza ipd. (o tem glej npr. Burger, 1985:
xxvii; Layder, 1994: 198 in dalje; Willke, 1993: 97).

Na omejitve Habermasovega (nacrtno acentricnega) modela nam
verjetno najbolje kaZze prav Luhmannova teorija samoreferencnih
sistemov, ¢eprav pritem tudi sama zaide v dolo¢eno enostranost.

Ce samoreferen¢ni sistemi razvijejo lastne logike delovanja in lastne
racionalnosti, ki tudi zamejujejo njihovo dojemanje okolja, se zdi
Habermasovo poudarjanje univerzalne racionalnosti in iskanja
konsenza v moderni druzbi precej nerealisticno, uporabno le v
omejenih delih druZzbe.

Ceprav Luhmannova teorija izkljucuje akterje, ne izkljucuje

194

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Nacrinost in acentricnost: Koordinacija kompleksnih druzb po Parsonsu, luhmannu in Habermasu

nacrtnosti. Samoreferencni sistemi namrec ne delujejo naklju¢no,

niti se avtomati¢no ne odzivajo na zunanje impulze, temvec so se
zmozni usmerjati glede na rezultate opazovanja sebe in okolja.
Ceprav so operativno zaprti, so odvisni od svojega okolja in odprti za
doloc¢ene vplive, ki pa jih seveda zaznajo na specifi¢en nacin in prav
tako nanje tudi reagirajo. Politi¢ni podsistem je lahko, na primer,

zelo obcutljiv (in zato zelo odprt) za nekatera vprasanja iz okolja,

ki se lahko potem odrazajo kot “resonanca” v tem podsistemu

(glej: Luhmann, 1989: 15 in dalje; 1990a).

Vendar pa je nacrtnost, tudi v acentri¢cnem smislu, mo¢no omejena.
Vsak sistem je zaradi lastne operativne zaprtosti in operativne
zaprtosti drugih podsistemov resno omejen najprej pri dojemanju
sistemov v svojem okolju, in s tem tudi pri morebitnem usklajevanju
znjimi, nato pa e pri morebitnem poseganju vanje. Poleg tega
nacrtovanje tudi Ze samo po sebi povecuje kompleksnost sistema in
povzroca hiperkompleksnost. Tudi ¢e bi namre¢ nacrtovalec poznal
vso kompleknost sistema (kar niti ni mogoce), bi Zze samo nacrtovanje
ustvarjalo novo (nenacrtovano) kompleksnost (Luhmann, 1990b;
1995: 469 in dalje).

Ceprav Luhmann ne izkljucuje nacrtnosti, daje — predvsem zaradi
omejitev nacrtnosti — prednost evoluciji. Tveganju, ki izhaja iz
takSnega prepuscanja “slepim” variacijam in selekciji v moderni
kompleksni druzbi, ne ponuja prave alternative. Njegova teorija je
zato za nas pomembnejsa zaradi ugotovitev o omejitvah nacrtno
acentri¢ne koordinacije druzbe kot pa zaradi ugotovitev o poten-
cialih taksne koordinacije. Toda prav upostevanje teh omejitev je
lahko pomembno izhodiS¢e za nadaljnje analize moZznih nacrtno
acentri¢nih modelov koordinacije. To nam pottjujejo tudi primeri
novejsih avtorjev, kot so na primer Helmut Willke (1993; 1995;
19906), z idejami kontekstualnega usmerjanja in sistemskega diskurza,
Gunter Teubner (1992), z razlago refleksivnega prava, Berndt Marin
(1992), ki preucuje samorefenc¢ne pogajalske sisteme, in drugi.

5. Sklep

Okviren pregled treh teoreti¢nih pogledov na druzbeno koordi-
nacijo glede na naso dvodimenzionalno shemo se sklada z naso
temeljno tezo.

Na najbolj zacetni evolucijski stopnji temelji druzba skoraj izklju¢no
na nenacrtno acentricnem modelu: na “danem” Zivljenjskem svetu
(Habermas), na neposredni podrejenosti vse druzbe kibernetsko
najvisjim vidikom kulture, tj. predvsem religiji (Parsons). Vnos
nacrtnosti je razmeroma zgodnja evolucijska pridobitev, najbolj
povezana z razvojem prvih drzav in prevlado stratifikacijske
diferenciacije (Luhmann). Poudari se z vedno izrazitejSim izdiferen-
ciranjem doseganja ciljev in politike (glej: Parsons, 1991; Habermas,
1984: 48). Toda Ceprav je nacrtna (centralna) koordinacija razmeroma
zgoden evolucijski dosezek, doseze svoj vrh Sele z moderno

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 105



Matej Makarovi¢

2 Tu je za nas pomembno
Parsonsovo razlikovanje
med pridobljenim in
pripisanim. Nacelo
pridobljenega clanstva
namrec vnasa v sistem
pomembne elemente
nacrtnosti na ravni
oblikovanja posamicnih
druzbenih enot. Zal nam
prostor ne dopusca
nadaljnje razdelave tega
vidika.

birokratsko drzavo in s pozitivnhim pravom, kar omenjajo vsi trije
avtorji. Vsi (Se posebno pa Luhmann) se zavedajo tudi omejitev
intervencijskega potenciala tak3ne drzave, ki izhaja iz drugega
pomembnega premika — k acentri¢nosti.

Razvoj acentri¢nosti je povezan z diferenciacijo druzbe. Tudi
zametki acentri¢nosti se pojavijo razmeroma kmalu, vendar so
vezani predvsem na segmentarno diferenciranost enot, ki temeljijo
na pripisanem c¢lanstvu (rodovi, drzave v mednarodnem prostoru
ipd.), Sele v moderni druzbi pa postane acentri¢nost vodilni nacin
koordinacije v nekaterih sferah posamic¢ne druzbe in se zac¢ne
nanasati tako na (nacrtno oblikovane) segmentarne enote na podlagi
pridobljenega clanstva (podijetja, stranke, interesne skupine ipd.)?
kot na funkcionalne podsisteme, to upostevajo vsi trije avtorji. Tudi
nenacrtno acentri¢na koordinacija postane tako v moderni druzbi
pomembnejsa kot kadar koli pre;j.

Glede zdruZzljivosti obeh tako nastalih modelov in njune morebitne
nenacrtno centralne podlage se trije teoretski pristopi med seboj
precej razlikujejo. Vsi trije modeli koordinacije so najbolj zdruZljivi z
vidika Parsonsove teorije, kjer logi¢no dopolnjujejo drug drugega.
Habermas ugotavlja vecja protislovja: med sistemom in Zivljenjskim
svetom, med kapitalizmom in demokracijo, to se izraza tudi prek
“krize legitimnosti”, Luhmann pa najbolj izrazito opozarja na omejitve
— centralnosti in nacrtnosti —, ki izhajajo iz kompleksnosti druzbenih
podsistemov in njihove operativne zaprtosti, ter hkrati zanika
posebno vlogo splosnega (nadsistemskega) “vrednotnega konsenza”
kot nenacrtno-acentri¢ne podlage.

Naslednje vprasanje pa zadeva moznost sinteze med nacrtnostjo
in acentri¢nostjo, ki se zdita, ceprav ju obravnavamo kot samostojni
dimenziji, nekoliko protislovni na podoben nacin, kot ugotavlja
Willke (1995) za koherentnost in avtonomijo ali, sledec Etzioniju, za
nadzor in konsenz. Taksna sinteza je mogoca v obliki Cetrtega —
nacrtno acentricnega —modela, ki pa je pri Parsonsu, Luhmannu in
Habermasu sicer nakazan, a Se zdale¢ ne podrobneje razdelan.
Parsonsova teorija nam nudi nastavke predvsem v poudarku na
asociacijah in mocni societalni skupnosti, Luhmannova pa predvsem
v potencialu sistemov za opazovanje in sprejemanje tujih referenc
(ob samoreferenci). Se najbolj izrecno se je tega problema lotil
Habermas s poudarkom na razvoju komunikativne racionalnosti in
iskanju konsenza, vendar njegove resitve trpijo za Ze omenjenimi
pomanjkljivostmi.

Obravnavani avtorji nam torej ne dajejo kon¢nih odgovorov o
mozni sintezi nacrtnega in acentri¢nega modela, dajejo pa nam
podlago, na kateri je vredno graditi nadaljnja razmisljanja o iskanju
novih —nacrtno acentri¢nih — poti v koordinaciji kompleksno
diferenciranih modernih druZzb.

196 “VELIKE”

SOCIOLOSKE

TEORIJE DANES



Nacrinost in acentricnost: Koordinacija kompleksnih druzb po Parsonsu, luhmannu in Habermasu

LITERATURA:

BURGER, H. (1985): Subjektnocentrirana filozofija in komunikativna
intersubjektivnost v: Habermas, J.: Filozofski diskurz moderne, Globus,
Zagreb.

DURKHEIM, E. (1933): The Division of Labour in Society, 7he Free Press,

New York.

DURKHEIM, E. (1933a): Preface to the Second Edition: Some Notes on
Occupational Groups v: The Division of Labour in Society, The Free
Press, New York, str. 1-31.

GOULD, M. (1991): The Structure of Social Action: At least sixty years ahead of
its time v: Robertson, R.; Turner, B. S. (ur.): Talcott Parsons: Theorist of
Modernity, Sage Publications, London; Newbury Park; New Delhi, str.
85-107.

HABERMAS, J. (1979): Communication and the Evolution of Society, Bedacon
Press, Boston.

HABERMAS, J. (1984): The Theory of Communicative Action, Vol. 1: Reason and
Rationalization of Society. Polity Press, Cambridge.

HABERMAS, . (1985): Filozofski diskurz moderne, Globus, Zagreb.

HABERMAS, J. (1987): The Theory of Communicative Action, vol. 2: Lifeworld
and System: A Critique of Functionalist Reason, Polity Press, Cambridge.

HABERMAS, J. (1996): Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse
Theory of Law and Democracy, Polity Press, Cambridge.

LAYDER, D. (1994): Understanding Social Theory, Sage Publications, London;
Thousand Oaks; New Delhi.

LUHMANN, N. (1989): Ecological Communication, Polity Press, Cambridge;

LUHMANN, N. (1990a): Political Theory in the Welfare State, Walter de Gruyter,
Berlin; New York.

LUHMANN, N. (1990b): Essays on Self-Reference, Columbia University Press,
New York.

LUHMANN, N. (1991): Pojem druzbe, Teorija in praksa, 10-11, str. 1175-1185.

LUHMANN, N. (1992): Legitimacija kroz proceduru, Naprijed, Zagreb.

LUHMANN, N. (1995): Social Systems, Stanford University Press, Stanford.

MAKAROVIC, M. (1996): Politika v postkomunisti¢ni modernizaciji z vidika
sistemske teorije, Teorija in praksa, 33, 2, str. 248-260.

MAKAROVIC, M. (1997): Socioloski klasiki o druzbeni regulaciji v Adam, F;
Podmenik, D. (ur.): Razvojna in intervencijska vloga drzave, Institut za
druzbene vede, Ljubljana, str. 4-11.

MARIN, B. (1992): Contracting without contracts: Economic policy concertation
by autopoietic regimes beyond law? v: Teubner, G.; Febbrajo, A. (ur.):
State, Law, and Economy as Autopoietic Systems, Dott. A. Giuffre
Editore, Milano, str. 295-349.

MIMICA, A. (1988): Sociologija, solidarizam in korporativizam, Ideje, 18, 1,
str. 5-38.

PARSONS, T. (1949): The Structure of Social Action, The Free Press, Glencoe.

PARSONS, T. (1951): The Social System, The Free Press, Glencoe.

PARSONS, T.; SMELSER. N. (1956): Economy and Society, Routledge and Kegan
Paul, London.

PARSONS, T. (1967): Sociological Theory and Modern Society, The Free Press,
New York.

PARSONS, T. (1969): Politics and Social Structure, The Free Press, New York.

PARSONS, T.; PLATT, R. (1974): The American University, Harvard University
Press, Cambridge.

PARSONS, T. (1977): Social Systems and the Evolution of Action Theory, 7he
Free Press, New York.

PARSONS, T. (1991): Drustva, Biblioteka August Cesarec. Zagreb.

SPENCER, H. (1876-96): The Principles of Sociology, Greenwood Press
Publishers, Hampshire.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

197



Matej Makarovi¢

TEUBNER, G. (1992): Social order from legislative noise? Autopoietic closure as
a problem for legal regulation v: Teubner, G.; Febbrajo, A. (ur.): State,
Law, and Economy as Autopoietic Systems, Dott. A. Giuffre Editore,
Milano, str. 609-649.

WILLKE, H. (1993): Sistemska teorija razvitih druzb, Fakulteta za druzbene
vede, Ljubljana.

WILLKE, H. (1995): Systemtheorie III: Steurungstheorie, Gustav Fischer Verlag,
Stuttgart.

WILLKE, H. (1996): Systemtheorie II: Interventionstheorie, Lucius & Lucius,
Stutigart.

198 “VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Andrej Pinter

Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

Ampak mora nam biti omogoceno pisati teorijo ...
Jurgen Habermas (1992: 90)

I.

Habermasov ustvarjalni opus je izraz neizmerne privrzenosti
teoretskemu misljenju. Taksna sodba bi utegnila izzveneti kot
zgolj spostljivo skomigovanje z rameni ob dobesedno nepregledni
kolic¢ini tega opusa in ob dejstvu, da ne gre spregledati ve¢ desetletij
njegove intelektualne prisotnosti, a to ni njen namen. Razlog je
preprost. Pomen in vloga teorije sta v Habermasovem pojmovanju
bistvo spoznavne in tudi prakti¢ne dejavnosti. Ociten namen
njegovega prizadevanja je vseskozi, da bi s teoretsko mislijo
vzpostavil prenovil razumevanje sodobne druzbe in Se posebej tudi,
da bi s teoretsko refleksijo razkril neizkoris¢ene druzbene potenciale
in hkrati pokazal na druZbene protislovnosti in zastranitve. Pojem
druzba v tem smislu nastopa kar najbolj splosno; in posledice tega so,
da Habermasove teoretizacije zajemajo izjemno kompleksen
konceptualni prostor, da zajemajo prepletajoce se vidike in
razseznosti, odpirajo probleme na mnogih ravneh in skusajo celostno
osmisljati sodobni druzbeni razvoj. Vsekakor ni prav veliko primerov,
ki bi bili po sistemati¢nosti in kompleksnosti podobni delu Jiirgena
Habermasa.'

Ob tako plodni teoretski beri, kot jo nudi Habermas, se seveda
odpirajo mnoga vprasanja glede ciljev, pomena in rezultatov
teoretske refleksije. Kaj je mogoce od teorije pricakovati? Je danes

I Na to in mnoge druge
znacilnosti
Habermasovega
prizadevanja je pred
kratkim opozorila odlicna
analiza Andreja Skerlepa,
z naslovom Komunikacija
v druzbi, druzba v
komunikaciji (1997).
Skerlep je v njej izjemno
skrbno in sistematicno
predstavil dva klasika
sodobne misli, Niklasa
Luhmanna in Jiirgena
Habermasa. Poleg tega,
da aktualizira posamezne
vidike njunih velikih teorij
in da nas podrobno
seznanja s konkretnimi
problematizacijami,

pa gre tej knjigi tudi
priznanje, da sproza
poglobljeno refleksijo o
Sirsih problemih (velikih)
teorij druzbe.

“VELIKE” SOCIOLOSKE

TEORIJE

DANES 199



Andrej Pinfer

Se mogoce s sistemati¢no in celostno teorijo druzbe, kakrsno je
zasnoval Habermas, ustrezno slediti naglo rastoc¢i kompleksnosti
druzbenega zivljenja? Se je mogoce skoznjo lotevati prakti¢nih
mikroproblemov, s katerimi se sodobni ¢lovek srecuje v vsakdanjem
zivljenju? Je posamezniku druzbena stvarnost ob dobiri teoriji obvlad-
ljivejsa? Gre torej za vpradanje, kaj poceti s teorijo. Klju¢ do odgovorov
je brez dvoma odvisen od premisleka o vprasanju, ki si ga je zastavil
tudi Habermas sam (z njim je nedavno naslovil enega zanimivih
intervjujev): “Kaj zmorejo doseci teorije?” (Habermas 1994)
Habermasovi odgovori na ta in druga vprasanja, ki se podobno
razpirajo, bi se na razli¢nih stopnjah njegovega teoretskega razvoja
glasili drugace; njegovo pojmovanje teorije se je od zgodnjih do
poznih del neskrito preobrazilo. Eden odloc¢ilnih dejavnikov je bil
brez dvoma situacijski kontekst, v katerem je razvijal teoretsko misel,
kaijti po eni strani ga je vpenjal v uveljavljene predpostavke, po
drugi pa je prav skozenj razkrival nove moZznosti svojih zamisli.
Ceprav je to Ze skoraj obrabljena biografska navedba, velja vendarle
omeniti, da se Habermasova akademska pot zacenja v Frankfurtu;
prikljucitev tej Soli ga je namrec trajno zvezala s specifi¢nim
razumevanjem teorije: s kriti¢no teorijo. Temeljni vir za razumevanje
frankfurtskega kroga je bilo Horkheimerjevo razlikovanje med
tradicionalno in kriti¢no teorijo, s katerim je razmejil tako specificne
cilje kot tudi konstitutivne metode raziskovanja. Medtem ko je bilo
za tradicionalno teorijo po Horkheimerju znacilno, da “razume
druzbeno genezo problemov, stvarne situacije, v katerih se znanost
uporablja ali katerih ciljem naj bi sluZila, kot zunanjo njej sami”;
je na drugi strani predmet kriti¢ne teorije predstavljala druzba kot
totaliteta, druzba “proizvajalcev lastnega zgodovinskega nacina
Zivljenja” (Horkheimer, 1973: 244). Kriti¢na teorija je bila zasnovana
kot pristop, s katerim bi na podlagi ugotovljenih protislovnosti in
zgodovinskih korenin obstojecih ideologij, ki ne sluzijo vec interesom
vseh, pac pa le nekaterim, in z normiranjem idealnih konceptov
obnavljali umne in svobodne druzbene razmere. Habermas je bil
takSemu pristopu, ki si je za zgled postavljal predvsem Marxovo
kritiko politicne ekonomije, naklonjen, toda po drugi strani se je
postopoma in sistematic¢no osamosvajal izpod Adornove in
Horkheimerjeve (predvsem negativne) dedidcine: “V Frankfurtu
smo bili tedaj tako obrobni, da smo morali iti korak za korakom, ¢e
smo zeleli ponovno osvojiti nekatere dimenzije.” (Habermas 1992: 193)
Habermas je postopoma izgrajeval svojo razli¢ico kriti¢ne teorije,
korak za korakom je vstopal tudi v odmevne polemike, najprej
nasproti Karlu Popperju in Hansu Albertu, kasneje proti Gadamerju,
Luhmannu, Derridaju in drugim. Pomembno je upostevati, da je
Habermasov opus sistemati¢no, in tudi polemicno rasel v neposred-
nem, kriticnem razmerju s ¢asom. A ¢e se je po eni strani odzival na
aktualne druzbene probleme, je po drugi strani iskal in razpiral
prostor za teoretska razmisljanja tudi, ko se je to zdela donkihotska

200

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

naloga. Ce je bilo v nekem obdobju mogoce govoriti o precej$njem
zaupanju, ki so ga uzivale druzboslovne teorije — Julius Gould je
recimo zapisal: “Sociologija tako reko¢ ne potrebuje nikogar, ki bi jo
branil. (...) Sedaj smo vsi sociologi, in profesionalni sociologi se lahko
soncijo v zarkih intelektualne mode.” (Gould, 1965: 9) —, je bilo
kasneje precej drugace. “Sociologija je obti¢ala v krizi teorije,”

je ocenil na primer Luhmann (1995: xIv). Se najmanj pa je bila
velikim teorijam v zadnjem ¢asu naklonjena postmoderna misel,

ki je odklanjala “velike pripovedi” in spodjedala temeljna obeleZzja
racionalnosti. Kljub popularnosti takSnega razmisljanja je Habermas
zapolnjeval mesto domnevno razsulih resitev in kazal na $e vedno
neiz¢rpane moznosti moderne. Kot slikovito komentira Andrej
Skerlep (1997), “Habermas je napravil s svojim velikanskim
teoretskim naporom herojsko gesto, ki zadrzuje popoln kolaps
aktualne socialne filozofije bodisi v topi estetski iracionalizem
poststrukturalistov bodisi v hladno in dehumanizirano administrativnho
racionalnost funkcionalistov.” (1997: 286)

V nadaljevanju bom najprej prikazal spremembe in dileme v
Habermasovem razumevanju kriti¢ne teorije, kot se odrazajo v
njegovem ustvarjanju, in sicer od zgodnjega ustvarjanja in teorije
komunikativnega delovanja do kasnejih del. Klju¢no obeleZje tega
premika je dejstvo, da zamisel o epistemoloski utemeljitvi teorije
druzbe zamenja poudarek, ki ga Habermas namenja komuniciranju.
V tem smislu je Se posebej pomembno, kako je konceptualiziran
odnos med teoretsko in empiri¢no ravnjo, med katerima se gibljejo
njegove teoretizacije. Poseben primer, prek katerega je mogoce
preucevati spremembe v tem odnosu, je prikazan v tretjem delu, in
sicer razvoj Habermasovega pojmovanja javnosti. Vendar se zdi, da je
ozko razumljeno razmerje med teoretskim in empiri¢nim premalo za
odgovor na vprasanje, kaj zmorejo doseci teorije. Nekatere
implikacije tega razmisleka za iskanje odgovora na izhodis¢no
vprasanje pa so razclenjene v sklepnem delu besedila.

II.

Habermas je v zgodnjih delih teoretski projekt formuliral kot
poskus oblikovanja teorije druzbe s prakticnim namenom in z
zgodovinskim ozirom. “Edino vedenje, ki zmore resni¢no usmerjati
delovanje, vedenje, ki se osvobodi zgolj cloveskih interesov in je
utemeljeno na Idejah — z drugimi besedami, vedenje, ki je privzelo
teoretsko drzo.” (Habermas, 1987: 301) Njegovo pojmovanje
kriticne teorije se je v tej prvi fazi razvilo v iskanju struktur razli¢nih
teoretskih pristopov. Kot sam poudarja, “tedaj [je] bil preprican,
da se mora projekt kriticne teorije druzbe dokazati predvsem iz
metodologije in epistemologije.” (1990: xiv) Teoretsko poseganje
na prakti¢no raven, na raven druzbenega Zivljenja obstojecih
kolektivitet, je v duhu prve generacije kriticne teorije povezoval
zinherentno Zeljo posameznika, da se osvobodi omejitev, ki mu jih

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 20]



Andrej Pinfer

postavljajo druzbene okolis¢ine. Vsako iskreno prizadevanje kriti¢ne
teorije je bilo zanj nujno vezano na “nekaj kot emancipatori¢ni
interes”, na neko stalisce, ki je zraslo iz omejujoce izkusnje s ¢im,
kar je cloveskega izvora in bi bilo treba odpraviti (1992: 194).

V tem stremenju, v sistemati¢ni pravilnosti, da se ljudje Zelijo
znebiti tistega, kar jih po nepotrebnem omejuje, je prepoznal
nekontingentno, v sleherno druzbo najgloblje ukoreninjeno
podmeno spoznavnega procesa.

Podobno je opredelili Se dva druga tipa predpostavk spoznavnih
procesov ali kognitivnih interesov, vse tri tipe pa je tudi vmestil v
lo¢ene domene clovekovega zivljenja: v delo, simboli¢no interakcijo in
mod. Vsaki od teh domen in pripadajocih interesov je pripisal razlicno
znanstveno tradicijo. V Knowledge and Human Interest je povezavo
med spoznavnimi interesi in metodoloskimi uresnicitvami opredelil po
vzorcu: “Empiri¢no-analiti¢ne znanosti vkljucujejo tehnicni kognitivni
interes; historicno-hermenevti¢ne znanosti vkljucujejo prakticni
kognitivni interes; kriti¢no naravnane znanosti pa vkljucujejo
emancipatoricen kognitivni interes.” (Habermas, 1987: 308)

Ideja te zamisli je bila poiskati epistemolosko podlago za nepo-
sredno primerjavo (izravnava) razli¢nih raziskovalnih pristopov, v
katerih Habermas sicer ni nasSel nastavkov za vzajemno dopolnjevanje.
Se posebej ostro kritiko je pri tem naslavljal na racun naturalizma
kot oblike empiri¢no-analiticnega pristopa v druzboslovju
(ali scientizmu, kot ga je tudi imenoval), ki mu je oc¢ital izklju¢no
in hegemonsko obravnavanje znanstvene metodologije.

Hkrati je skusal tudi pokazati primerljive slabosti hermenevti¢ne
analize in zavrnil moZnost, da bi jim bilo mogoce priznati ekskluzivno
pristojnost nad metodologijo spoznavanja. Vendar pa, Ceprav je
kriti¢na teorija nasploh tradicionalno ostro nastopala proti temu,

kar je Habermas imenoval “empiri¢no-analiticne znanosti”,

in ¢eprav se je Habermas po drugi strani zapletel v naporno
polemiko z Gadamerjem, njegove povezave empiri¢no-analiti¢nih
znanosti s tehni¢nim in hermenevti¢nih s prakti¢nim interesom ne
gre razumeti kot izraz brezpogojne izlocitve. Jedro njegove zamisli
je bilo predvsem v tem, da sopostavi razlicne spoznavne pristope,
razli¢ne oblike pridobivanja znanja in da odnosov med njimi ne
doloc¢ina podlagi meril, ki opredeljujejo en specifi¢en pristop,

pac pa, da obrne primerjavo navzven. Tako “empiri¢no-analiticnemu”
kot tudi hermenevti¢nemu pristopu je ocital predpostavko o eks-
kluzivizmu, o univerzaliziranju lastnih spoznavnih metod in od tod
izvirajo¢em “hegemonskem” odnosu do drugih pristopov. Vrednost
spoznavnega procesa je postavil v odvisnost od izhodis¢nega
interesa, ki ga je vodil, ne od uporabljenega metodoloskega aparata.
S tem je aktualiziral tezo o metodoloskem pluralizmu oziroma,

kot jo je sam poimenoval, o dvojnosti druzboslovnih znanosti

(cf. Habermas, 1990); trdil je, da “druzbene znanosti morajo trpeti
nasprotja razli¢nih pristopov pod isto streho, kajti sama raziskovalna

202

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

praksa prisili v refleksijo o razmerju med analiti¢nimi in hermenev-
ticnimi metodologijami v njih.” (1990: 3)

Kaj naj bi potemtakem zmogla (oziroma morala) dosec¢i kriticna
teorija, kot jo je pojmoval Habermas? Dryzek (1995: 99) povzema
njene cilje s temi koraki: najprej je treba razumeti ideolosko izkrivljen
polozaj posameznika ali skupine, zatem raziskati silnice, ki so
povzrocile taksen polozaj, in nazadnje je treba pokazati, da je
mogoce te silnice preobrniti tako, da se jih posameznik ali skupina
zave. “Verifikacija kriticnega druzboslovja torej ne poteka prek
poskusov ali prek interpretativne verjetnosti, temvec prek dejanj
obcinstva, ki se je po preudarku odlocilo, da je teorija ponudila dobro
razlago za vzroke njihovega trpljenja in da je ucinkovito pokazala,
kako se jih znebiti.” (Dryzek, 1995: 99) Habermasa so v tem smislu
zanimali predvsem “formativni procesi”, v sredisce je postavljal
pojem samorefleksivnosti, kar naj bi na ravni druzbenih znanosti
pomenilo premik meje (ki je hkrati tudi vir omejenosti) znanstvene
analize do tocke, s katere postaneta mogoca racionalizacija in
obvladovanje posledic druzbenega delovanja; do tocke torej, ki sega
onstran golega opisovanja in pojasnjevanja vzrokov druzbenega
delovanja. Model, ki ga je Habermas ponujal za prototip takega
razumevanja, je freudovska psihoanaliza. Zmoznosti refleksivnega
teoretskega preucevanja so bile po Habermasovem mnenju Se
premalo izkori¢ene; zato je v razumevanje teorije vpisoval zlasti
iskanje novega in razpiranje obstojecih s skozi kritiko. Teoretsko delo
naj bi odkrilo smernice formativnega procesa in jih, ko je naloga
uspesno opravljena, hkrati z njihovim pripoznanjem vrnilo nazaj vanj
(Habermas 1987: 354). Pogoje za uspesnost (in nujnost) taksne
refleksije je videl v skladnosti taksnih postopkov z oblikovanjem
¢lovekove vrste nasploh (1990: 198); s tem argumentom je tudi
upraviceval staliSce, da je treba na mesto, kjer se je razsirila filozofija
znanosti, postaviti epistemologijo.

Kot je ocenil Richard Bernstein (1985: 15), je Habermas v
obstojeci “intelektualni klimi”, za katero je bila znacilna zlasti prevlada
“pozitivizma” in “historicizma”, dovolj prepricljivo pokazal, da je
kriticna teorija, kakrsno je poskusal teoretsko izoblikovati, potrebna,
z zamislimi je tudi dokazoval, da je uresnicljiva, vendar pa iz teh
nastavkov dejansko ni razvil oziroma konkretiziral “znanstvenega
raziskovalnega programa.” Projekt kriti¢ne teorije, ki ga je skusal
sistemati¢no izpopolniti in ga hkrati po svoje osamosvojiti izpod
Adornovega in Horkheimerjevega izrocila, je bil v tem smislu izpo-
stavljen povsem enakemu ocitku, kot ga je sam naslavljal na to
izrocilo, ko je poudaril, da je kriti¢na teorija prve generacije “iskala
zatocisce v abstraktni kritiki instrumentalnega razuma, le v omejenem
obsegu pa prispevala k empiri¢ni analizi prekomerno kompleksne
stvarnosti nase druzbe.” (Habermas 1992: 56)

Ce se je po eni strani izkazalo, da je bil “subjekt” Habermasove
kriticne analize v prvem obdobju zgo/j znanstvena skupnost v SirSem

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 203



Andrej Pinfer

pomenu ne pa posamezniki in druzbene kolektivitete, ko bi dejan-
sko smeli reci, da so neposredno obcutili posledice materializacije,
denimo, tehni¢nega kognitivnega interesa, in da njegova teorija
pravzaprav ni uspela uresniciti emancipatori¢nega kognitivnega
interesa, ki naj bijo vodil, se je poloZzaj kasneje obrnil. Habermas je v
precejdni meri razresil neugodno razmerje med teorijo in empiri¢no
stvarnostjo s tem, ko se je lotil problematike komunikacijskih procesov.
Obrat je izpeljal v teoriji komunikativnega delovanja. Vjedru te
teorije je bila misel, da je potrebno razgrniti ozadne pogoje in skupne
sposobnosti, ki na ravni vsakdanjega jezika omogocajo vzajemno
sporazumevanje. Njegov teoretski problem je torej bil, kako
konceptualizirati jezikovno kompetenco in prakso, da bis tem
pojasnili zmoznosti, ki jih vkljucuje jezik, in sicer zmoZznosti za
usklajevanje in usmerjanje druzbenih odnosov med posamezniki, ki
dolocajo pomen. Komunikativno delovanje je najprej razmejil od
strateSkega delovanja, kjer je pomembna zgolj dosega zelenega cilja,
in ga obenem povezal z zahtevami po veljavnosti. “Pojem komuni-
kativhega delovanja se nanasa na interakcijo najmanj dveh govora in
delovanja sposobnih subjektov, ki vzpostavljata medosebne odnose.
Akterja poizkusata doseci sporazum o situaciji delovanja, inne o
nacrtu delovanja, zato da bi delovanja sporazumno koordinirala.
Osrednji pojem je interpretacija, ki se nanasa v prvi vrsti na dogo-
varjanje o definicijah situacije, na temelju katerih se lahko oblikuje
konsenz.” (Habermas; cit. §kerlep 1997:172)

Z osrednjo konceptualno diferenciacijo, ki jo je uvedel s teorijo
komunikativnega delovanja, z razmejitvijo med Zivljenjskim svetom
in sistemom, je Habermas pokazal, da je teorija komuniciranja
najtesneje prepletena s teorijo druzbe. Kot dokazuje Skerlep (1997),
je tudi ta izpopolnjen, dvopolni model druzbe Se vedno izrazito
idealno-tipski, zato se lahko v nekaterih vidikih izkaZe kot problema-
ticen, Ce bi ga Zeleli dosledno aplicirati na empiri¢no stvarnost,
vendar pa je mogoce Stevilne pojme, ki jih razvija teorija komuni-
kativnega delovanja, neposredno prenesti v empiri¢no motivirano
druzbeno raziskovanje, kot s konkretnimi primeri raziskav dokazuje
Dryzek (1995).

Po drugi strani dejstvo, da so metodoloska in epistemoloska
vprasanja, ki se jih je Habermas loteval v zgodnjih delih, zamenjala
vprasanja v zvezi s komunikacijskimi procesi, ne pomeni, da je s tem
usahnil Habermasov emancipatoricen interes. Ce je v zgodnjih delih
s tem pojmom izrecno opredelil osrednji motiv kriti¢ne teorije, lahko
njegove razseznosti v teoriji komunikativhega delovanja razkrivamo
skozi problematiko racionalnosti, skozi njegovo razumevanje
moderne kot nedokoncanega projekta. Habermas iS¢e razloge za to,
da se ne odpovemo izrocilu moderne, grobo receno, v preteZno
neizkoriS¢enih moznostih racionalizacije. V nasprotju s sklepi v
Adornovi in Horkheimerjevi Dialektiki razsvetljenstva je Habermas
poudarjal, da nezadovoljstvo z moderno ne izhaja iz koncepta

204

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

racionalizacije kot takega, pac pa iz dejstva, da ga razumemo v
omejenem pomenu. Ce bi uspeli vzpostaviti razli¢ne dimenzije
racionalnosti, bi zagotovo povrnili optimizem v ideal in pricakovanja
modernizma. Kot je Habermas Se posebej poudaril, je kategorija
racionalnosti neizogibna za koherenco kriti¢ne teorije in njeno
razumevanje druzbenega delovanja; “teorija racionalnosti, s katero
naj bi moderno razumevanje sveta ugotovilo lastno univerzalnost
(ki jo) zmore prispevati filozofija (...) v delitvi dela z rekonstruktiv-
nimi znanostmi”, naj bi prisla do “temeljev racionalnosti izkustva in
presoje, delovanja in vzajemnega razumevanja v jeziku” (Habermas,
1988: 399). Taksno predstavo racionalnosti je uskladil tudi z nespre-
menjenim “ozadnim ciljem svojega dela, (namre¢) z rehabilitacijo
ideje, da obstaja univerzalistiCen smisel racionalnosti, ki zadeva
moralno-prakti¢no dimenzijo, smisel, ki bo, ¢e se pravilno razgrne,
pomagal odkriti ‘enostranskost’ tehni¢ne racionalizacije in tudi
omogocil boljse razumevanje potenciala za razum, ki je uteleSen v
samih oblikah druzbene reprodukcije.” (White, 1988: 27)
Habermasovo razumevanje vloge in dosega se potemtakem
korenito spremeni tedaj, ko skusa zgodnjo teoretsko misel, za katero
je bila bistvena ideja, da je treba teorijo druzbe utemeljiti in ubraniti
skozi epistemologijo, preliti v empiri¢no podprto teorijo. Pri tej
spremembi vprasanja druzbenega komuniciranja in jezika zamenjajo
in nadomestijo zanimanje za epistemologijo. Habermas obrata ne
skriva; v komentarjih izrecno navaja tudirazloge zanj: “Ukvarjanje z
analiticno filozofijo, in prav tako tudi spor o pozitivizmu, sta tedaj
okrepila moje dvome o tem, ¢e mar niso iz Hegla izpeljani koncepti
totalitete, resnice in teorije pomenili pretezko hipoteko za teorijo
druzbe, ki bi morala zadovoljiti tudi empiri¢nim zahtevam.” (Habermas,
1992: 150) Ta njegov prelom zaznamuje tudi reformulacija tega, kar
je poprej imenoval emancipatori¢ni kognitivni interes, a ker to mesto
zaradi osredis¢enja koncepta racionalnosti ne postane povsem
izpraznjeno, preobrat ne pomeni tudi sestopa v pesimizem; ali vdajo
postmodernizmu. Toda celo optimizem je zdaj utemeljen drugace;
vezan je predvsem na moznosti za dosego soglasja skozi druzbeno
komuniciranje. Kot nedavno (1998: 139) omeni tudi sam, je motiv
vsaj delno tudi v tem, da danes ni vec tistega naivnega zaupanja v
znanost in tehnologijo, kakor je prevladovalo v Sestdesetih in kasneje.
V nasprotju s Habermasom pa je vendarle mogoce reci, da prav
taksne razmere kvecjemu povecajo potrebo po pozornosti in skrbi
za Studij metodologije znanosti, kajti tocka, ko se teorija o druzbi
preti sprevrniti v sociologijo znanosti, prav gotovo kli¢e po novi
“herojski gesti”, podobni, kot je bila Habermasova.

II1.

Poseben zgled omenjenega obrata in mnoge njegove implikacije
je mogoce razmeroma natan¢no spremljati v (pre)oblikovanju
Habermasovega pojmovanja koncepta javnosti. Njegovo prvo vecje

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 205



Andrej Pinfer

delo, v katerem se je izCrpno ukvarjal s tem pojmom, Strukturne
spremembe javnosti(1989), je nastalo v zgodnjem obdobju, kasnejsi
popravki in revizije, zlasti zadnja v delu Between Facts and Norms
(1996), pa so nastajale skladno z razvojem njegove kasnejse
teoretski misli.

Habermasovo zgodovinsko razclenitev strukturnih sprememb
javnosti je napajala potreba, da bi lociral filozofske vire in uokviril
prakti¢ne izvore sodobnih pojmovanj drzavne oblasti, ustavnih norm in
racionalnosti. Javnost je predstavil kot socialno kategorijo, kot zdruzbo
zasebnikov, ki so se na podlagi razsvetljensko koncipiranih medosebnih
odnosov in argumentiranega rezoniranja ukvarjali z delovanjem oblasti.
Zvezanaje bila predvsem z “nacelom kritike in nadzora” drzavnih
oblasti; prvo stvarno opredmetenje te predstave, zlasti nacela publi-
citete in javnega rezoniranja zasebnikov o zadevah skupnega interesa,
pa je odkril v meScanski javnosti iz konca 17. in zacetka 18. stoletja;
njeno kasnejSe uteledenje je prepoznal v tako imenovanem “liberalnem
modelu javnosti”, vpisanem v preambulah prvih sodobnih ustav, se
praviv modelu, “ki je jamc¢il za druzbo kot stero zasebne avtonomije;
njej nasproti za javno oblast, ki je omejena zgolj na nekaj funkcij; in
hkrati med obema, za sfero zasebnikov, zbranih v publikum, ki kot
drzavljani posredujejo drzavi potrebe civilne druzbe in s tem—v
skladu z idejo liberalnega modela — v mediju javnosti vodijo politi¢no
avtoriteto v racionalnost. “ (Habermas, 1989: 297)

Za razmere v sodobni drzavi se mu takSen model, model, ki uvaja
nacelo kritike in nadzora javnosti nad oblastjo, ni zdel vec veljaven,
kvecdjemu poucen (1989: 298); imenoval ga je tudi “drzavnopravna
fikcija” (1989: 263, 266, 267), za katero ni najti korelata v stvarnih
druzbenih procesih. Strukturo javnega mnenja v sodobnih
demokracijah je razclenil na dve ravni, na “dve politi¢no relevantni
komunikacijski obmodji: na eni strani sistem neformalnih, osebnih,
nejavnih mnenj, na drugi strani sistem formalnih, institucionalno
avtoriziranih mnenj” (1989: 268). Na prvi, neformalni ravni je pre-
poznaval zgolj tako imenovane “kulturne samoumevnosti, ki jih
lahko kot neke vrste usedline zgodovine pristevamo k tipu prvin-
skega ‘opinion’, ki se je po socialnopsiholoski strukturi komajda kaj
spremenil, namre¢ ‘predsodku’.” (1989: 269) Na drugi strani pa je
videl “mnenja, ki v razmeroma ozkem obtoku mimo mnozZice
prebivalstva krozijo med velikim politi¢nim tiskom, rezonirajoco
publicistiko nasploh, in svetujocimi, vplivajo¢imi, sklepajoc¢imi organi
s politi¢nimi ali politi¢no relevantnimi kompetencami” (1989: 270).
TeZzava teh “privilegiranih, kvazi-javnih mnen;j” je po Habermasu ta,
da “ne izpolnjujejo pogojev javnega rezoniranja po liberalnem
modelu”; ¢etudi naslavljajo siroko publiko. Med obema ravnema je
prepoznaval “stalno povezavo, za katero skrbijo mnozi¢ni mediji, in
sicer s tisto demonstrativno ali manipulativno razvito publiciteto, s
pomodjo katere si skupine, ki so udelezene pri politicnem izvajanju
in uravnavanju oblasti, pri mediatizirani publiki prizadevajo za

206

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

plebiscitarno pokornost.” (Habermas, 1989: 270)

V nasprotju s tem se lahko javno mnenje v strogem pomenu
besede vzpostavile, ¢e sta obe komunikacijski obmocji posredovani
z ono drugo, kriticno publiciteto. (Habermas 1989: 271)

Vendar Habermas koncepta “kriti¢ne publicitete”, ki ga je ostro
razmejil od “manipulativne publicitete”, ni Zelel normirati na racun
slednje; cetudi je menil, da je ta “s svojo manipulativnostjo nacelo
publicitete oropala nedolznosti” (1994b: 30). Ali, kot je zapisal:
“Javno mnenje dobi drugacen pomen glede na to, ali se ga uporablja
kot kriti¢no instanco v razmerju do normativno zapovedane
publicitete izvajanja politicne in socialne oblasti ali pa ¢e rabi kot
receptivna instanca v razmerju do demonstrativno in manipulativno
raz§irjene publicitete za osebe in institucije, potrodne dobrine in
programe. (...) Ne prvi ne drugi vidik publicitete in javnega mnenja
nista v razmerju normiranega in fakti¢nega. (...) Funkciji publicitete,
kriti¢na in manipulativna, sta namrec jasno lo¢eni.” (Habermas 1989:
259) Toda kot nosilce kriticne publicitete si je lahko zamisljal le
“interno demokratizirana zdruZenja in stranke” (1994b: 31).
Preprican je bil (1989: 231), da je bila ideja nekdanje politicne
javnosti, se pravi “racionalizacija vladavine v mediju javnega rezoni-
ranja zasebnikov”, uresnicljiva le Se kot “racionalizacija socialnega in
politi¢nega izvajanja oblasti pod vzajemnim nadzorom tekmujocih
organizacij, ki so tako po notranjem ustroju kot v ob¢evanju z drzavo
in med seboj same primorane k javnosti. Samo vzporedno z
napredovanjem take racionalizacije se lahko spet, kot neko¢ v
podobi mesc¢anske publike zasebnikov, oblikuje politicna javnost —
namrec “druzba, ki presega periodi¢no ali sporadi¢no izbiranje in
glasovanje za drzavne organe in obstaja v koherentnem in
permanentnem integracijskem procesu”. (Habermas, 1989: 231)

Habermas kasneje ne govori ve¢ o eni sami javnosti, temvec
uposteva raznolikost in pestrost oblik zdruZevanja na ravni
zivljenjskega sveta in medosebnih odnosov med ¢lani druzbe.

Z razclenjevanjem sodobnega Zivljenja namrec ni ve¢ mogoce
pricakovati, da bi mogli posamezniki, zdruzeni v eno samo reflek-
tirajoco zdruzbo, iz¢rpno zajeti vse druzbene procese, mogoce pa je
po drugi strani predpostaviti, da vsi ti odnosi postanejo predmet
presojanja vec razli¢nih zdruzb. Habermas pri tem ohranja dimenzijo
splosnosti oziroma obcosti, ki jo je v ospredje postavljal z zgodnjo
konceptualizacijo, in sicer v povezavi med preudarnim oblikovanjem
skupne volje ter postavljanjem zahtev v javnem govoru, kaijti slednje
morajo biti zasnovane kot splosne, da lahko upajo na pripoznanje za
veljavne. Toda Habermasov model javnosti in mnozi¢nega komuni-
ciranje, kot ga je razvijal v povezavi s teorijo komunikativhega
delovanja, je bil problematicen na tocki, ko je komunikativno
sporazumevanje izmaknil sferi sistemskega, in posledi¢no, na primer,
politicnega delovanja (glej Skerlep, 1997). To veliko vrzel je zapolnil
s teorijo diskurzivne demokracije (Habermas, 1996).

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

207



Andrej Pinfer

V delu Between Facts and Norms (1996) se je z novim pristopom
vrnil k starim vprasanjem; idealisticno podobo rezonirajoce javnosti
je zamenjal za bolj realisti¢no in jo vpel v stvarnost parlamentarnih
demokracij. Osrednjo idejo o povezanosti ravni in obmocij komuni-
kativnega delovanja je izrazil s tem, da je javnost raz¢lenil na dve
ravni: po Fraserjevi (1992) je povzel koncept Sibke javnosti kot tiste,
ki je nosilec oblikovanja mnenj in predstavlja $irSo politicno in
neenovito socialno kategorijo, v kateri so zajete “med seboj prekriva-
joCe se javnosti, ki imajo preto¢ne ¢asovne, socialne in substantivne
meje” (1996: 307); drugo raven pa v njegovem novem modelu
tvorijo tako imenovane institucionalizirane javnosti parlamentarnih
teles. Demokrati¢na politika je odvisna od “dotoka neformalnih
javnih mnenj, ki se v idealnem pomenu razvijejo v strukturah
nesprevrnjene politicne javne sfere” (308). Toda ta razvoj sedaj ni
vec vpet v podajanje racionalnih argumentov, ki tekmujejo po
vsebinskih kvalitetah, zlasti vecji resni¢nosti, pa¢ pa si ga je Habermas
zamislil (1996: 358-359) kot uvajanje prednostnih tematik, ki morajo
“loviti pozornost”, ob pogoju, da za to obstajajo strukturne moznosti
in “zadostne priloznosti”. Neformalizirane mreze, v katerih se odvijajo
procesi oblikovanja mnenj, “lahko prispevke (o temah) dramatizirajo,
jih predstavijo tako uc¢inkovito, da se jih lotijo tudi mnoZzi¢na obcila.
TaksSne teme doseZejo §irSo javnost in posledicno zavzamejo mesto
na javni agendi’ le skozi kontroverzne predstavitve v ob¢ilih.” (1996:
381)

Vodilna vprasanja, kakor jih je Ze sam oblikoval — npr. kako
pokazati, kako je “konfliktne druzbene zadeve sploh mogoce
regulirati racionalno, tj. v skupnem interesu prizadetih”; “zakaj je
vkljucevanje v medij javnih argumentacij in pogajanj ustrezno za
racionalno oblikovanje volje”; “katere pogoje komuniciranja izpolniti,
¢e naj rezultati veljajo za racionalne” (Habermas, 1994b: 35, 36) — so
ostala, pomembno pa je, da daje njegovo novo teoretsko ogrodje
podlago za druga¢no razumevanje moderne. Ce je v Strukturnih
spremembah _javnosti zamisel o moderni druzbi vezana na kriticni
nadzor nad oblastjo in na argumentativno presojanje politicnih
odlocitev, je Habermasova kasnej$a predstava o javnosti bistveno
bolj usmerjena v sodelovanje pri “diskurzivnem oblikovanju skupne
volje” oziroma pri politicnih odlocitvah; v sodelovanje, ki ni zgolj
aklamacijsko in ki bi potrjevalo vnaprej oblikovane in togo ponujene
moznosti, temvec bi opozarjalo na nova problemati¢na vprasanja, ki
bi si zasluZila javno pozornost,in jih poudarjalo.

Iv.

Habermas je znal vselej vzpostaviti in tudi ohraniti teoretsko
napetost do drugih sodobnih teoretskih tradicij. Eno klju¢nih obeleZij
Habermasovega dela je tako Zivost idej in konceptualizacij, ki so
vznikale iz polemik z drugimi avtorji in se brez zadrzkov postavljale
na prizoris¢a perecih dilem. Toda Zivljenje v teoretskem diskurzu,

208

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

odziv drugih na ponujene ideje, je zgolj ena od razseZnosti, prek
katerih lahko presojamo rezultate teorij. Ce Zelimo ugotoviti, kaj
zmorejo dosedi teorije, je treba formulirati merila za presojanje.
Specifi¢nost velikih teorij druzbe, med katere se uvrsca tudi delo
Jurgena Habermasa, zlasti njihovo poseganje na vec¢ ravni in tipov
implikacij (epistemoloske, konceptualne, normativne, prakticne),
napeljuje na to, da je treba tudi merila, s katerimi jih presojamo,
zasnovati kompleksno. Do taksnega sklepa je nedavno prisel Andrej
Skerlep (1997) skozi analizo in kriti¢no nadgraditvijo dveh velikih
teoretskih sistemov, ki sta se razvila v zadnjem ¢asu in se ¢vrsto
uveljavila v druzboslovnem raziskovanju, tj. teoriji druzbe Niklasa
Luhmanna in Jiirgena Habermasa. Skerlep zaobjame njuno teoretsko
delo kot celoto in skusa na podlagi njunih sistemskih pomanjkljivosti,
napak in nedoslednosti ustvarjalno razviti nove nastavke za teorijo
druzbe.

Izvirno in upostevanija vredno izhodisce, ki ga Skerlep razvija,
je epistemoloski premislek, da je treba za presojo kompleksnih
“teoretskih arhitektonik” upostevati preplet razli¢nih meril; v Studiji
predstavlja tri nacela, s katerimi ocenjuje izbrani teoriji druzbe: nacelo
korespondence, konsenza in koherence. Prvo omenjeno nacelo
govori o skladnosti teoretskih propozicij s posameznimi preverljivimi
pojavi, ki jih pojasnjujejo in iz njih izhajajo; govori o tem, kako
stvarne ali nestvarne so obravnavane teorije; govori o “veljavnosti”
ob¢ih sodb. Teorijo je mogoce na podlagi taksnega merila zavrniti
kot neveljavno, “kadar je mogoce pokazati na partikularno situacijo
oz. indikator, ki logi¢no spada v obmocje semanti¢ne deskripcije
obce sodbe, vendar pa z njo ne korespondira.” (1997: 10) Drugo
nacelo, ki ga Skerlep vkljucuje med merila za presojanje teorij, je
nacelo konsenza; izpostavlja usklajenost sodb med posameznimi
teorijami. Po Skerlepovem mnenju je z upostevanjem takega merila
mogoce resiti nekatere probleme v zvezi z opazovanjem druzbene
stvarnosti. Medtem ko so, ali Zelijo biti, pri nacelu korespondence
sodbe ovrednotene glede na pojavno stvarnost, je pri nacelu konsenza
Ze vsteta percepcija te stvarnosti, poseben poudarek pa je namenjen
vlogi znanstvene skupnosti. Skerlep se tu naslanja na epistemologijo
Humberta Maturane, ki je podobne zamisli razvil v radikalnem
konstruktivizmu. Ce sta prvi dve naceli, ki ju Skerlep uporablja,
orientirani navzven, je tretje omenjeno nacelo, nacelo koherence,
obrnjeno navznoter; teoretske kompozicije skusa presojati po
lastnostih, ki jih zastavljajo njej lastne sodbe same. Po Skerlepovem
mnenju to nacelo vstopa na mestu, kjer teoreti¢nih sodb zaradi
njihove prepletenosti ni mogoce dobro empiri¢no preverjati. Zato
mora biti teorija, ¢e jo Zelimo sprejeti, “koherentna, to pomeni, da
morajo biti sodbe, ki jo sestavljajo, v medsebojnih odnosih znotraj
teoretskega sistema neprotislovne.” (1997: 11)

Posamezni koncepti, ki jih je kot merila za presojanje teorij
predstavil Skerlep, v njegovi kompoziciji niso obremenjeni s

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

209



Andrej Pinfer

teorijami resnice, s katerimi so obi¢ajno povezani in iz katerih
izhajajo. S tem se je mogoce do neke mere izogniti razpravi o
njihovih filozofskih predpostavkah, ali natanc¢neje: pri pojmu
koherence ne najdemo razprave o dilemah idealizma, realizma in
konstruktivizma; ob pojmu konsenza niso vpeljane razprave,

ki jih odpirata sociologija in zgodovina znanosti; pri vprasanju
korespondence pa ne ontoloske in metafizi¢ne razprave, ki izvirajo
Se iz Casov anti¢ne misli. Ceprav ti vidiki niso vec kot zgolj povezani
z osrednjim namenom Skerlepove analize, je prav na tej tocki
mogoce videti dolocene tezave, saj bi za podrobnejSo izpeljavo
potrebovali prav osvetlitev epistemoloskih pogojev zdruZzitve
razli¢nih meril. Brez analize teh pogojev bi denimo sodba, da
korespondenca Ze predpostavlja nacelo koherence, ker pojavni
svet ni nekoherenten, ali da po drugi strani sodba, da tudi koherenca
ze predpostavlja konsenz v jezikovne tradicije, predstavljala nepre-
mostljiv problem. V tem smislu bi bilo izvirno zamisel, ki jo je Skerlep
predstavil, mogoce Se dograditi.

Ocitno je, da tako koncipirana zastavitev Ze predpostavlja, da se z
njeno pomocjo presojajo kompleksne teoretske konstrukcije. Po
drugi strani pa je tudijasno, da je prav zaradi tega, ker so v presojanje
vkljucena tri v osnovi razhajajoca se merila, sprejemljivost teorij
definirana s precej vecjo mero tolerance. S tem, ko je posameznim
merilom odvzeta njihova samostojnost in se jih zdruZi v sestavljen
zbir, se pogoji sprejemljivega razsirijo onstran tistih, ki jih v svoji
posameznosti zahtevajo, saj prav zato, ker zajamejo vec “prostora”,
redefinirajo odnose med robnimi kriteriji. Medtem ko je v filozofiji
druzbenih znanosti obicajno, da so posamezna merila podana lo¢eno,
za naceli korespondence in konsenza (in ustrezni teoriji resnice) pa
Se prav posebej velja, da nastopata kot ostri nasprotji in da njuna
zdruZitev ni videti mogoca, je po drugi strani Skerlepova izvirna ideja
zdruZziti lo¢ena nacela in jih medsebojno dopolnjevati in nadgrajevati.
Poskus je upostevanja vreden predvsem zato, ker si prizadeva, da bi
epistemoloska merila za presojanje teorij, ki se v osnovi napajajo pri
formalno-logi¢nih prvinah (ujemanje a z a’; skladnosta z b), prestavili
na podrocje specifi¢nih znacilnosti kompleksnih teorij druzbe.

Habermasova teorija druzbe je nedvomo primer takSne kompleksne
konstrukcije, toda Skerlep v analizi ne pokaZe, na kak$en nacin ta
teorija sama zahteva kompleksno strukturiranje meril za presojanje.
Po drugi strani pa je vsekakor treba najti nacin, kako tak$na merila
zdruziti, e Zelimo plodno razviti takSno shemo. Dokler ne vemo,
kaksna so razmerja med merili, nam umanjka pomembna informacija
glede tega, katero merilo druge(ga) nadgrajuje in katero je mogoce
nadgraditi.

Odprto ostaja Se eno vprasanje, namre¢ vprasanje o razmerju
med veljavnostjo in relevantnostjo. Gre za dilemo, ki jo izpostavlja
prav uvodoma zarisana razmejitev med Zivljenjem dane teorije v
aktualnih polemikah in po drugi strani Zivljenjem, ki ga teorija

210

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

vdahne pojavni stvarnosti. Teorija je morda pravilna, a ¢e ne odpira
vprasanj, ki jih vsaj v nekem smislu potrebujemo, nam kaj malo
pomaga. Ker je po drugi strani nemogoce s teorijo opisati vse,
kar v okolju obstaja, Se posebej ne, ¢e gre za tako kompleksno
problematiko, kot jo Zeli zajeti teorija druZzbe, je izbor zajetih vidikov
vselej izbor na podlagi neke predstave o relevantnosti. Razmerje
med veljavnostjo in relevantnostjo ni vselej najbolj jasno, morda je
prav zato v konceptu relevantnosti implicirana neka specifi¢na
dimenzija normativnosti; normiranja smeri pozornosti. Po drugi strani
pa je tezko reci, da so normativne razseznosti teoretske kompozicije
povsem onstran meril za presojanje teoretskih propozicij. Se posebej,
¢e jemljemo v obravnavo teoretskega pristopa raziskovalni program
kot 8irsi okvir, v katerem lahko zazivi teoretska misel, kaze norma-
tivni vidik, ki iz njega izhaja, resno upostevati. Kot pravi Stephen
White, “zdi se smiselno, da je eno sprejemljivo merilo za presojanje
splosne primernosti raziskovalnega programa tudi vprasanje, kako
dobro njegove normativne implikacije vzdrzijo, ¢e jih preu¢imo s
svojimi najbolj reflektivnimi moralnimi sodbami.” (White, 1989: 7)
Toda vprasanje zadeva, ali s sodbo o normativnih implikacijah teorij
nadomestiti ali dopolniti presojo o veljavnosti. V sklepni ugotovitvi
Skerlepove knjige tako srecamo dilemo, ki razkriva problemati¢nost
omenjene razlike: Ceprav se v podrobnejsi analizi pokaze, da teoriji
Luhmanna in Habermasa ne zadovoljita trem postavljenim kriterijem
veljavnosti (Se posebej ne nacelu koherence), ju zaradi njune
relevantnosti vendarle ne moremo obravnavati kot neveljavni (1997:
272). Sklepna ocena, ki jo v $tudiji podaja Skerlep, celo napeljuje na
sklep, da je vprasanje relevantnosti pomembnejse od veljavnosti.
Ker bi bila morebitna izbira med tem, da bodisi pozabimo na
pogoje veljavnosti za dano teorijo, ali pa¢ med tem, da se odrecemo
relevantnosti in aktualnosti vprasanj, ki jih odpira ali celo resuje,
kruta, kaZe iskati tudi $e kakSen drugacen izhod. Ce se namre¢
Habermasov opus vzame kot celovit teoretski projekt, je razhajanje
stalis¢ do tudi najbolj klju¢nih problemov kot posledica teoretskih
sprememb zelo ocitno, najdemo celo ostra nasprotja med njimi.
Najve¢, kar je mogoce storiti, je, da razumevanje Habermasa kot
teoretskega pristopa ali kompleksnega teoretskega sistema zamenjamo
za niz problematizacij in teoretizacij, ki razmeroma samostojno
naslavljajo in razmisljajo o lo¢enih vprasanjih sodobne druzbe.
Ideja o takSnem presojanju Habermasovega dela je seveda v nespre-
jemljivem nasprotju z njegovimi zgodnjimi teoretskimi ambicijami; in
to seveda zelo prozorno implicira razbitje temeljev tiste herojske
geste, ki povezuje Habermasove napore pri izgrajevanju ene
odlocilnih velikih teorij kot okopa modernizma. Toda: kako sicer
razumeti njegov zadrzanejsi odgovor (1994: 114), v katerem je Se
posebej poudaril, da se teoretsko ves ¢as ukvarja z ‘razstavljenimi’,
lo¢enimi problemi, ki jih je mogoce najti tu in tam v znanstvenem
diskurzu; da s posredovanji prispeva na tem in onem teoretskem

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 21]



Andrej Pinfer

podrodju; da ne more in ne mara imeti mnenja o vsem mogocem;
ter da predvsem “ne razlaga vsega sveta z eno samo tezo” in da

“ne sili vsega v en sam teoretski okvir, niti ne zdruzuje vsega v
temeljne koncepte kaksne holisticne nad-teorije”. S taksnim stalis¢em
je v zameno za jasno predpostavko o zmotljivosti teoretskega dela
skrhal neproblematizirano vez med teorijo in prakso; po drugi strani
pa je Se vedno skladno z njegovo neskrito zavzetostjo, s katero se
kriticno loteva prakti¢nih in politi¢nih vprasanj, kot so na primer
vprasanja o azilu v Nemciji, o nemskem povratku k normalnosti,
ovlogi intelektualcev itd. Se ve¢, Habermasova nedavna formulacija
o vlogi in zmoZnostih teorije se izvrstno ujema z vlogo javnega
intelektualca. In ta Habermasu odli¢no pristoji.

Ni se mogoce izogniti prepoznanju, da je druzba za posameznika
kompleksna, komaj obvladljiva in tezZko pregledna. Srecuje se s
Stevilnimi problemi, skusa si razresiti nejasnosti, hkrati pa se zeli v
njej uspesno samouresnicevati. Vsaj neke vrste oporo lahko poisce
pri teorijah druZzbe, ki se namenjajo pojasnjevati njeno delovanje in
ustroj. Toda o tem, ali dejansko nic¢ ni bolj prakti¢nega kot dobra
teorija, so mnenja razli¢na. Ce si 7e znamo razkriti spoznavne odlike
kaksne privla¢ne teorije, potem nam zamol¢i, kako to preliti na
vsakdanjo raven. Ali pa obratno, ¢e Ze ponuja doloc¢ene uc¢inkovitosti,
potem je vsebinsko sporna ali nedosledna. Izraz teorija zbuja mesane
obcutke. “V vsakem primeru je dobro, da od teorij ne pricakujemo
vecd, kot zmorejo doseci—in to je dovolj malo.” (Habermas 1994:
100) Toda v tem razmi$ljanju ni vpisan pesimizem, ampak ravno
nasprotno. Kot tudi pravi Habermas: “Ce bi bil defetizem upravicen,
bi bil primoran izbrati drugacen literarni zanr, na primer, dnevnik
helenisti¢nega pisca, ki zgolj dokumentira neizpolnjene obljube
izginjajoce kulture za prihodnje generacije.” (1996: xliii) In kaj
natanc¢no je to, kar po njegovem mnenju zmorejo teorije? “V najbolj-
Sem primeru nas zmorejo napraviti bolj obcutljive za ambivalentnosti
razvoja: prispevajo lahko k nasi sposobnosti, da miselno zapopademo
prihajajoce negotovosti (...) Odprejo nam lahko o¢i za dileme, ki se
jim ne bomo mogli izogniti in na katere se moramo pripraviti.” (1994:
116-117)

LITERATURA:

BERNSTEIN, Richard, ur. (1985): Habermas and Modernity, Cambridge, Polity
Press.

DRYZEK, John S. (1995): “Critical Theory as a Research Program” v: White, ur.
The Cambridge Companion to Habermas, Cambridge, Cambridge
University Press.

FRASER, Nancy, (1992): “Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the
Critique of Actually Existing Democracy”, v: Calhoun, ur. Habermas
and the Public Sphere. Cambridge: MIT.

GOULD, Julius (1965): “In Defence of Sociology”, v: GOULD, J. (ur.): Penguin
Survey of the Social Sciences 1965, Hammondsworth, Penguin.

212

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?

HABERMAS, Jiirgen (1987/1968): Knowledge and Human Interest, Cambridge,
Polity Press.

HABERMAS, Jiirgen (1989/1962): Strukturne spremembe javnosti, Ljubljana:
SKuC.

HABERMAS, Jiirgen (1990/1970): On the Logic of the Social Sciences,
Cambridge, Polity Press.

HABERMAS, Jiirgen (1992): Autonomy and Solidarity, London: Verso.

HABERMAS, Jiirgen (1994/1991): The future as past, Cambridge, Polity Press.

HABERMAS, Jiirgen (1994b): “Predgovor k novi izdaji (1990) Strukturnih
sprememb javnosti”, v Javnost/The Public, 1 (1-2): 23-42.

HABERMAS, Jiirgen (1996/1992): Between Facts and Norms: Contribution to a
Discourse Theory of Law and Democracy, Cambridge, Polity Press.

HABERMAS, Jiirgen (1998/1995): A Berlin Republic: Writings on Germany,
Cambridge, Polity Press.

HORKHEIMER, Max (1973): Critical theory. London: Allen and Unwin Press.

LUHMANN, Niklas (1995): Social Systems, Stanford, Stanford University Press.

SKERLEP, Andrej (1997): Komunikacija v druzbi, druzba v komunikaciji: analiza
druzbenega konteksta komunikacije prek Studije Luhmannove in
Habermasove teorije druzbe, Ljubljana, Fakulteta za druzbene vede.

WHITE, Stephen L. (1989): The Recent Work of Jirgen Habermas, Cambridge,
Cambridge University Press.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 213






Peter Stankovic¢

Sociologija za novo tisocletje?

Teoretska sinteza Jeffreya C. Alexandra

1. UVOD

V prispevku bomo poskusili predstaviti nekaj temeljnih znacilnosti
teoretskih prispevkov sodobnega ameriskega sociologa Jeffreyja C.
Alexandra, ki danes ne velja zgolj za verjetno najpomembnejsega
ameriSkega teoretika, ampak tudi za enega klju¢nih zagovornikov
izredno odmevnega projekta teoretske sinteze v socioloski teoriji.
Alexander v zadnjih dveh desetletjih, ki v socioloski teoriji sicer
predstavljata predvsem izreden ponoven vzpon evropskega
teoretiziranja (Habermas, Bourdieu, Giddens, poststrukturalizem itd.),
s svojim delom na nek nacin reSuje amerisko “¢ast”, po drugi strani
paje ta njegov nekoliko drugacen kulturni kontekst pogosto razlog,
da ostaja v evropski sociologiji kar nekoliko spregledan. To velja tudi
za Slovenijo, kjer razen prevodov nekaj krajsih odlomkov iz njegovih
del e ni bilo resnejsega poskusa nekoliko bolj sistemati¢no predstaviti
njegove koncepte.! To luknjo v nasem teoretskem prostoru bomo
poskusali vsaj za silo zakrpati s tem besedilom, seveda pa bomo v
njem lahko le nakazali na vso Sirino Aleksandrove misli, ki je v tako
kratkem tekstu nikakor ni mo¢ zaobjeti.

V prvivrsti se bomo osredotocili na Alexandrov projekt teoretske
sinteze, ki sicer prestavlja le dolocen segment njegovih teoretskih
prispevkov, a je vseeno toliko pomemben, da lahko zatrdimo, da na
nekem najsplo$nejSem nivoju osmislja bolj ali manj vse druge
segmente njegovega dela. Da pa bilahko ustrezno razumeli ta
Alexandrov projekt, moramo vsaj na hitro omeniti intelektualni
kontekst, v katerem je nastal. V skladu s tem bomo najprej

I ManjSa izjema je kratka
predstavitev tega avtorja v
Kompendiju socioloskih
teorij (ur.: Adam, 1995),
ki jo je napisala Dana
Mesner-Andolsek.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 215



Peter Stankovi&

predstavili danes aktualno prizadevanje za teoretsko sintezo razli¢nih
socioloskih tradicij, v nadaljevanju pa bomo poskusili predstaviti
razloge, ki so pripeljali Alexandra do prepric¢anja, da je ravno neo-

Junkcionalisticnarevitalizacija Parsonsa najustreznejSe izhodisce za

taksno sintezo.

Ta kratek pregled nekaterih bistvenih segmentov Alexandrovega
dela bomo sklenili s poskusom kriticnega ovrednotenja njegovega
modela multidimenzionalne sociologije, ki ga izpelje iz omenjenih
nastavkov. Tu bomo zastopali tezo, da Alexander sicer ponuja
mnogo zanimivih teoretskih resitev, da pa kljub temu njegova
teoretska sinteza ne dosega ciljev, ki si jih je zadal.

2. SODOBNA SOCIOLOSKA TEORIJA: POMEN
TEORETSKE SINTEZE

Ce bi poskusili poudariti eno samo, najpomembnejso znacilnost
sodobne socioloske teorije, bi verjetno lahko poudarili prizadevanje
za teoretsko sintezo kot morda tisti osrednji metateoretski trend, ki
predstavlja skupni imenovalec velikega dela sodobnega socioloskega
teoretiziranja. Pisanje mnogih sociologov, ki se resneje spoprijemajo
zrazmiSljanjem o druzbenih pojavih na tej abstraktni ravni, namrec¢ v
zadnjih dveh desetletjih zaznamuje predvsem Zelja po preseganju
enostranskih pojasnjevalnih modelov, ki so prevladovali v sociologiji
vsaj v ¢asu reakcije na dominantno vlogo Parsonsovih idej (Sestdeseta
in sedemdeseta leta), ¢e Ze ne skozi vso njeno zgodovino. Motiv za
takSen premik teoretskega fokusa je ociten: izkazalo se je, da
teoretski nastavki (npr. klasi¢ni funkcionalizem, etnometodologija,
fenomenologija, strukturalisticni marksizem itd.), ki se osredotocajo
predvsem na en pol druzbene dinamike, kljub Stevilnim izjemnim
uvidom prevec izgubljajo na “drugi strani”. Zanemarjanje drugega
pola druzbene resni¢nosti namrec ni sporno zgolj iz nekih nacelnih
razlogov, ker tako spregledujemo pomemben segment sveta, ki ga
hoc¢emo razumeti, ampak predvsem zato, ker sta ta dva omenjena
pola v resni¢nem svetu nelocljivo povezana in jih torej ne moremo
umetno locevati, ne da bi se pri tem usodno oddaljili od predmeta
raziskovanja. In katera sta ta dva pola druzbene resni¢nosti?

Z dokajsnjo mero poenostavljanja, ki je na tem omejenem prostoru
verjetno nujna, lahko oznac¢imo zgodovino socioloskih teorij (do
nastopa omenjenih poskusov teoretske sinteze) kot boj med dvema
perspektivama. Na eni strani so teorije, ki tako ali drugace izhajajo iz
staliS¢a, da ima pol druzbenih strukturdoloceno objektivno lastnost, ki
se jo ne da zvesti na lastnosti posameznih akterjev. Se vec: te strukture
bistveno determinirajo delovanje posameznikov, to pa pomeni, da se
mora sociologija pri svojem Studiju osredotociti prav nanje. Taksno
razmisljanje je s preformulacijo Comtovega pozitivizma utemeljil
Durkheim (Giddens, 1995: 144-146) z metodoloskim postulatom o

216

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Sociologija za novo tisocletje?

druzbenih dejstvih kot o pojavih sui generis. Mehanizem, ki omogoca
prednost druzbenih struktur pred posamezniki, je pri razli¢nih avtorjih
razumljen na Stevilne nacine, toda verjetno je najbolj izdelan Parsonsov
koncept, kjer je v srediScu socializacija, ki prenasa kulturne vzorce na
personalno raven skozi posredovanje v/og. Najpomembnejse
socioloske teorije, ki bi jih lahko uvrstili v kategorijo strukturalnih
pristopov, so funkcionalizem, konfliktna teorija, strukturalizem in
nekatere smeri marksizma (npr. Althusser).

Drugi, v kreativnosti clovekovega delovanja utemeljen pristop,
pa izhjaja iz pomena posameznikov in njihove vloge pri ustvarjanju
druzbenega sveta. To razumevanje temelji na prepricanju, da je
posebna lastnost cloveskih bitij, po kateri se razlikujemo od Zivali,
konstruktiven, interpretativen odnos do sveta okoli nas. V tem smislu
druzbeni svet ni neodvisna, zunanja entiteta, ki povsem determinira
¢lovesko vedenje, ampak je sam produkt kreativnih interpretacij, ki
jih akterji uporabljajo v procesu medsebojnih interakcij. Glede na to
druzba ne more biti ni¢ eksternega, prisilnega, tako kot je naravni
svet okoli nas, ampak je mreza druzbeno konstruiranih pomenov.
Da bi dojeli druzbo, se moramo torej obrniti k tem pomenom in
procesom, v katerih nastajajo, to pomeni (vsaj pri zacetniku te smeri,
Maxu Webru), da se moramo pri analizi osredotociti na posameznikove
subjektivne interpretacije. Pomembne;jsi predstavniki te smeri
razmiSljanja so Max Weber (zgolj do neke mere), simboli¢ni interak-
cionisti (predvsem Blumer, dosti manj zacetnik te smeri, Herbert
Mead), Alfred Schutz, George Homans, etnometodologi itd.

Ne da bi se spuscali v nepotrebno dlakocepljenje o tem, kam
kateri od avtorjev res spada in koliko so bili ti avtoriji res pristranski
prirazlagah (to so sicer teme, o katerih je bilo in prav gotovo tudi
Se bo veliko povedanega), lahko torej ugotovimo, da so sociologi
pred nastopom velikega obrata k teoretski sintezi in integraciji
praviloma oblikovali svoje teorije znotraj (zgolj) enega od dveh
metateoretskih nacel: bodisi so izhajali iz primata struktur bodisi
iz kreativnih posameznikov.

To pa se je izkazalo za problem. Pokazalo se je namre¢, da vsaka
teorija, ki, pa ¢eprav iz zgolj metodoloskih razlogov, pojasnjevanje
utemeljuje v enem polu druzbene resnic¢nosti, ze po definiciji ne
samo izgublja drugi pol, ampak navadno tudi konca v spornem
ontologiziranju tistega pola, iz katerega izhaja. Glede na to nas torej
ne sme presenetiti dejstvo, da so se Ze v Sestdesetih letih priceli
pojavljati pozivi k bolj integralnemu oblikovanju teorij, ki bi bolj
doslednoupostevale oba pola druzbene realnosti, tako mikro kot
makro nivo, tako princip kreativnosti akterjev kot emergentne
znacilnosti druzbenih struktur. Najpomembnejse delo te vrste je
verjetno Druzbena konstrukcija realnostiPetra Bergerja in Thomasa
Luckmanna (izslo leta 1967).

Prizadevanje za teoretsko integracijo razli¢nih konceptov in za
sintezo do nedavno ostro nasprotujocih si teorij pa je dokonc¢no

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

217



Peter Stankovi&

preplavilo sociologijo konec sedemdesetih let. Vseh avtorjev, ki so
se znasli v tem toku, ne bi bilo smiselno navajati, kerjih je enostavno
prevec. Najbolj odmevno delo, ki je v skladu z novim duhom klicalo
po preseganju starih konfliktov v oblikovanje neke nove, bolj
sinteti¢ne teorije, so bila v programskem smislu prav gotovo
Giddensova Nova pravila socioloske metode (glej 1989; v originalu
je knjiga iz8la leta 1976). Anthony Giddens je v tem delu predstavil
videnje zgodovine socioloske misli kot dolgega boja med omenjenima
perspektivama, na konec katerega je postavil strukturacijsko teorijo
kot tisti analiti¢ni nastavek, ki z upostevanjem spoznanj obeh tradicij
ustrezno presega njune pristranskosti. Eden od pomembnejsih
prispevkov avtorja, s katerim se bomo ukvarjali v nadaljevanju,
Jeffreyja C. Alexandra, je v tem kontekstu ta, da je pokazal na
spornost taksnih relativno linearnih interpretacij socioloske teorije.

S tem je, kljub doloc¢eni nedorecenosti, odprl vrata bolj diferencirani
razpravi o pomenu teoretske sinteze za sociolosko teoretiziranje.

3. JEFFREY C. ALEXANDER: NOVO TEORETSKO
GIBANJE

Alexander na osnovi odli¢nega poznavanja socioloske klasike
pokaze, kako zgodovine socioloske misli ne moremo razumeti v
nekem povsem shemati¢nem smislu, ¢es da so bile teorije vse do
sodobnega obrata k zanimanju za teoretsko sintezo povsem eno-
stranske in glede na to tudi bolj ali manj neprimerne. Po njegovem
prepricanju je namrec Sele burna teoretska reakcija na dominacijo
Parsonsovega funkcionalizma, ki se je pojavila proti koncu Sestdesetih
let (etnometodologija, strukturalni funkcionalizem, fenomenoloska
sociologija, teorija menjave, novejse verzije simbolicnega interakcio-
nizma itd.), pomenila resni¢no enostransko, redukcionisti¢no
teoretiziranje. Dela socioloskih klasikov (Marx, Durkheim, Weber in
Parsons) glede na to ne predstavljajo zgolj nekih povsem korektnih
teoretskih nastavkov, ki jih ne odnasa bistveno v taksne ali drugac¢ne
redukcionizme, ampak celo prepricljive in v marsikaterih segmentih
Se vedno zelo uporabne poskuse teoretske sinteze (Alexander,
1988; glej tudi Alexander, 1982, in Alexander, 1983). Alexander
sicer priznava, da omenjeni avtorji niso uspeli povsem dosledno
uravnoteziti pojasnjevalnih shem, tako da vendarle ostaja Se dosti
dela za sodobne sociologe, ki naj bi to nalogo dokoncali, kljub temu
pavztraja, da imamo predvsem pri Webru, Durkheimu in Parsonsu
opravka s prepricljivimi in presenetljivo temeljitimi poskusi
teoretske sinteze.

Ta trditev seveda poleg upravicene kritike pretiranega
shematizma v interpretaciji zgodovine socioloske misli v precej$nji
meri postavlja pod vprasaj samo novostsodobnega prizadevanja
za teoretsko sintezo. V luci te odmevne Alexandrove interpretacije

218

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Sociologija za novo tisoclefje?

se namrec izkaZze prizadevanje za teoretsko sintezo zgolj kot neke
vrste povratek (po dveh desetletjih bolj enopomenskih teoretskih
konstruktov) k Ze vzpostavljeni ravni teoretiziranja. Vendar pa
Alexander po drugi strani na nekih drugih mestih vendarle priznava
realnost cepitve socioloske teorije tudi v ¢asu pred reakcijo na
Parsonsa (na primer: 1998: 96). Prav tako gre ravno njemu zasluga
za artikulacijo sintagme novo teoretsko gibanje, s katero dokaj
vehementno oznacuje rez s sociologijo pred obratom k prizadevanju
za teoretsko sintezo in integracijo, to vendarle implicira neko radikalno
novost tega projekta. Ali, kakor pravi sam:” MlajSa generacija socio-
logov je oblikovala agendo povsem drugacne vrste. Cetudi med
teoretiki mlajSe generacije obstajajo bistvene razlike, med njimi
ostaja temeljni princip, o katerem se vsi strinjajo: niti mikro, niti
makro teorije niso zadovoljive, struktura in delovanje morata biti
medsebojno prepletena.” (Alexander, 1998: 163) Po njegovem
prepric¢anju je torej ravno prizadevanje za oblikovanje uravnote-
zenih, integriranih teorij o druzbenem svetu tista specificnost, ki
zdruzuje sodobno sociolosko teoretiziranje, kljub vsej notranji razno-
likosti, v novo teoretsko gibanje, ki oznacuje sociologijo nasih ¢asov.
Kljub doloceni nedorec¢enosti razmerja med trditvijo, da teoretska
sinteza v sociologiji ni ni¢ radikalno novega, in tezo o novem teoretskem
gibanju lahko ugotovimo, da je Alexander v pomembni meri prispeval
k preseganju pretiranega shematizma pri razumevanju zgodovine
socioloske misli. Poleg tega so njegovi odmevni spisi 0 “novem
teoretskem gibanju” v pomembni meri pripomogli k utrditvi prepri-
¢anja znotraj socioloske skupnosti o tem, da je bistvena znacilnost
sodobne socioloske teorije prizadevanje za teoretsko sintezo, to je
potem verjetno povratno vplivalo na se vecjo osredotocenost na ta
problem. V tem smislu danes ugotavljamo, da je teoretsko gibanje,
ki is¢e kompleksne in hkrati uravnoteZene razlage, na ravni abstrakt-
nega socioloskega teoretiziranja osrednje zanimanje sodobne
socioloske teorije. Tudi Alexandrove lastne vizije sodobne sociologije
ne moremo ustrezno razumeti izven tega okvirja.

4. NEOFUNKCIONALISTICNA REVIZIJA PARSONSA

Alexandrov specifi¢ni poudarek pri iskanju analiticnega okvirja,
ki bi presegel problemati¢ne teoretske redukcionizme, je ta, da po
njegovem prepricanju delo slovitega ameriSkega sociologa s sredine
tega stoletja, Talcotta Parsonsa, kljub vsem kritikam, ki jih je doZivelo
predvsem v Sestdesetih in sedemdesetih letih, Se vedno predstavlja
najustreznejsi referencni okvir za taksen sinteti¢en oziroma integra-
tiven projekt. Alexander sicer sprejema vecino teh kritik kot upravi-
¢enih, vendar tudi vztraja, da v osnovi ne spremenijo dejstva,
da se je Parsons s svojimi konceptualizacijami doslej najbolj priblizal
idealu prepricljive in mnogostranske razlage fenomena druzbenega.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

219



Peter Stankovic

2 Ceprav se v zadnjem
casu odpoveduje
vezanosti na to teoretsko
solo. Glej na primer:
Alexander, 1997: 5, 12 in
13, ter Ritzer, 1996: 95.

3 Na primer Paul B.
Colomy, Samuel N.
Eisenstadt, Neil Smelser,
itd.

1V anglescini: “Cultural
dopes”. To sintagmo so
potem nekateri sodobni
kulturologi prekrstili v Se
bolj nazorno frazo,
“Cultural dupes”
(kulturni bebci).

V skladu s tem je Alexandrov napotek ta, da enostavno korigiramo
Parsonsa na tistih mestih, kjer se je izkazal za neustreznega, v osnovi
pa vendarle ohranimo njegove klju¢ne analiti¢ne nastavke. Glede na
to teoretsko izhodisce velja Alexander za neofunkcionalista.*

Neofunkcionalisti¢ni projekt je torej Alexander v sodelovanju z
nekaterimi drugimi pomembnejsimi ameriSkimi sociologi® zasnoval
na priznanju in upostevanju mnogih upravicenih kritik, ki so jih na
Parsonsa naslavljali njegovi kritiki predvsem v Sestdesetih in sedem-
desetih letih. Izhajajoc¢ iz teh kritik Alexander pravi, da Parsonsov
projekt teoretske sinteze ni uspel predvsem zato, ker je ta avtor
pomanjkljivo konceptualiziral bistveno znacilnost posameznikovega
delovanja, njegovo kontingenc¢no naravo. “Ceprav je Parsons
konceptualiziral mikro-makro povezavo bolj pretanjeno, kot je bila
kdaj prej, pa je to storil omejeno. Problem je bil v tem, da je kljub
upostevanju individuuma zanemaril kontingentnost. (...) Parsons
je (sicer) imel prav glede tega, da sociologija ne bi mogla obstajati,
Ce bi za topiko mikro analize postavljala analiticne individuume.
Vendar pa se je motil v misli, da je sam koncept kontingence mogoce
nadomestiti zgolj z relativno socializiranim, konkretnim individuumom.
Res, da je odkrival socialno psihologijo, ki je umanjkala pri Durkheimu,
ampak to mikro analizo je uporabil le za to, da bi trdno koreninil
socialno v individualnem.” (Alexander, 1995: 284)

Kot receno, je Jeffrey C. Alexander kljub temu in drugim ocitkom,
ki jih je tudi sam naslavljal na Parsonsa, preprican, da je analiticna
shema tega velikega klasika socioloske misli vendarle najustreznejse
izhodisce za razmisljanje o druzbenih pojavih. Seveda pa je glede na
to potrebno najprej korigirati Parsonsove nastavke povsod tam, kjer
so se izkazali za pomanjkljive in pristranske. Ker je razmerje do
Parsonsa bistveno za razumevanje neofunkcionalizma, si najprej
poglejmo nekaj klju¢nih kritik Parsonsa, za katere Alexander in drugi
avtorji te Sole menijo, da so upravicene in da jih je torej potrebno pri
nadaljnjem teoretiziranju znotraj funkcionalisti¢nih parametrov resno
upostevati.

Alexander v ¢lanku “Neofunctionalism Today: Reconstructing a
Theoretical Tradition” (Alexander, 1998) izpostavlja za neofunkcio-
nalisti¢ni projekt konstitutivne kriticne poglede na Parsonsovo delo.
Ker je vseh nastetih prevec za nase omejeno zanimanje, izpostavimo
le nekaj najpomembnejsih. Kot smo Ze omenili, se Alexandru zdi pri
Parsonsu zelo sporno, da ni uspel v razpravo vnesti nocije kontingence.
To “¢rno skrinjico” cloveskega delovanja je po njegovem mnenju
nujno odpreti z uporabo doloc¢enih konceptov, ki pojasnjujejo
menjavo, interpretacijo in pragmati¢ne izkusnje. (ibid.: 68) Prav tako
neofunkcionalisti (glej Sciulli, 1986 in 1988; povzeto po Alexander,
1998: 68) ostro kritizirajo pretiran Parsonsov poudarek na socializaciji,
ki reducira ljudi na “kulturne odvisnike”.* Nadalje Alexander opozatja
na Parsonsovo mesanje analizi¢ne sheme AGIL in dejanske druzbene
diferenciacije, to ga vodi k stati¢cnemu pogledu na svet (ibid.):

220 “VELIK E”

SOCIOLOSKE

TEORIJE DANES



Sociologija za novo tisocletje?

podobna je tudi Luhmannova kritika, da Parsons reducira druzbeno
dinamiko na sistemsko analizo skozi postvarjeno stiridelno (AGIL)
tabelo. (ibid.) Poleg tega je pomemben tudi prispevek Goulda in
Colomyja, ki pravita, da so funkcionalni modeli, ki izhajajo iz
organicisticnih teorij, nujni, a hkrati obvezno nezadostni. Pri
konceptualizaciji druzbenih procesov je po njunem prepric¢anju
potrebno uporabiti tudi druge modele razvoja, kajti Parsonsova
shema lahko v najboljSem primeru pojasni “glavni trend”, ne pa tudi
dejanskih razvojnih prebojev. (ibid.: 69) Po mnenju ameriskih
neofunkcionalistov je namre¢ videnje druzbene evolucije kot zgolj
progresivne funkcionalne diferenciacije precej problemati¢no.
(glej Colomy, 1995) Alexander tudi pravi, da so neofunkcionalisti
priznali Parsonsovo implicitno ideolosko pristranskost, implicitni
konservativizem. Holton in Turner tako na primer opozarjata na
moznost, da je Parsons bolj ali manj edini pomembni socioloski
teoretik, ki je prakti¢no brez zadrzkov slavil modernost, zato ker
prihaja iz dezele, ki ni dozivela unicujocih posledic prehoda iz
fevdalizma v kapitalizem (Alexander, 1998: 70). Poleg tega pa
neofunkcionalisti priznavajo, da Parsonsov model zgodovine
zvrhom v sodobni pluralni ameriski druzbi odraza tipi¢ne liberalno-
demokratske vrednote. (ibid.)

Da bi presegli te slabosti Parsonsovega dela, so se neofunkcio-
nalisti z Alexandrom na ¢elu obrnili k nekaterim drugim teoretskim
usmeritvam, ki bi z druga¢nimi koncepti in poudarki lahko dopolnile
pomankljivosti Parsonsove teorije. V tem smislu Alexander v samo
sredisc¢e neofunkcionalistinega projekta postavlja dve zahtevi.
Prvi¢, neofunkcionalisti naj stopijo v intenziven dialog s sociolosko
klasiko, in to predvsem z avtorji, iz katerih je Parsons najvec ¢rpal
(Durkheim, Weber itd.). Pri teh avtorjih lahko podrobna analiza
pokaZze, dajih je Parsons v dolo¢enih segmentih neustrezno razumel,
to lahko koristi pri korigiranju pomanjkljivih ali celo napacnih
Parsonsovih teoretskih izhodiS¢. (Alexander, 1988: 72) Prav tako
morajo neofunkcionalisti po Alexandrovem prepric¢anju posvetiti
veliko pozornosti tistim avtorjem (predvsem Karla Marxa),
kijih je Parsons zaradi taksnih ali drugac¢nih razlogov namenoma
spregledoval. Po Alexandru lahko namrec tudi te spregledane
teoretske tradicije veliko pripomorejo k ustreznejsemu, neredukcio-
nisticnemu pristopu k socioloski analizi. (ibid.)

In drugic¢, neofunkcionalisti naj Zze na samem zacetku projekta
stopijo tudi v dialog z mikrosociolosko tradicijo. Po Alexandrovem
prepricanju so namre¢ lahko koncepti in spoznanja, ki so jih razvili
sociologi te tradicijie (na primer Mead, Goffman, Husserl, Schutz,
zgodnji Garfinkel itd.), nadvse koristni pri preseganju normativne
makro pristranskosti Parsonsa. (Alexander, 1998: 72—73) S spoznanji
o kontingencnosti reda, o procesualnosti nastajanja pomenov v
interakcijah lahko ta tradicija v pomembni meri dostavi Ze izdelana
razumevanja in koncepte o natanko tistih segmentih druzbene

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 22]



Peter Stankovi&

dinamike, ki Parsonsu zaradi makro fokusa polzijo skozi prste.

Ali, kakor pravi Alexander: “Ker Parsons ni priznal problema
kontingenc¢nosti delovanja, ni presenetljivo, da njegov odnos do
mikrosocioloske tradicije ni nikoli Sel prek ceremonialnih opazk o
tem, koliko se spoznanja te tradicije priblizujejo njegovim.

V nasprotju s tem je za neofunkcionalizem priznanje razlike med
mikrosociologijo in ortodoksno (parsonsovsko) tradicijo bistvenega
pomena, saj se lahko Sele s tem prva vzpostavi kot mnozica
teoretskih resursov, ki lahko pomagajo neofunkcionalizmu preseci
slabosti ortodoksije.” (ibid.: 73)

Tema dvema zahtevama po dialogu z nefunkcionalisticnimi
teoretskimi tradicijami pa Alexander v programskem spisu dodaja e
zahtevo po nenehnem sprotnem preverjanju vseh novih konceptov,
ki pa ne sme biti, kakor se je dogajalo v klasi¢cnem funkcionalizmu,
usmerjeno k afirmiranju ene, vseobsegajoce konceptualne sheme,
kajti takSna strategija pripusc¢a malo kriti¢nih odstopanj. Po Alexan-
drovem prepric¢anju mora biti empiri¢no raziskovanje avtonomno,
se pravi zgolj ohlapno vezano na osnovno teoretsko logiko te 3ole,
saj se tako odpira prostor tudi za spoznanja, ki ne potrjujejo
predpostavke ortodoksije. (ibid.)

5. ALEXANDROVA MULTIDIMENZIONALNA
SOCIOLOGIJA

Alexandrov teoretski program, ki smo ga tukaj predstavili v
najbolj grobih obrisih, torej izhaja iz predpostavke, da Parsons, ki je
pod udarom stevilnih kritik v sedemdesetih letih prakti¢no izginil iz
sociologije kot relevantna teoretska referenca, kljub pomanjkljivostim
predstavlja najustreznejsi konceptualni okvir za oblikovanje analiticne
sheme v druzbi. Glede na mnoge luknje v Parsonsovi teoriji je
seveda na prvem mestu neofunkcionalisticne rekonstrukcije funk-
cionalizma ravno naloga korekcije teh pristranskih nastavkov,

a to Se ne pomeni, da se domet te teoretske usmeritve s tem konca.
Alexander namrec, upostevajo¢ omenjene pomanjkljivosti Parsonsa,
oblikuje nekaj dokaj inovativnih splosnih napotkov za neofunkcio-
nalisti¢no teoretiziranje, ki jih bomo tu povzeli po Ritzerju (1996: 124).

Prvi¢, neofunkcionalizem operira z opisnim modelom druZzbe,
po katerem je ta sestavljena iz elementov, ki z interakcijo oblikujejo
doloc¢ene stabilne vzorce, ti pa potem omogocajo sistemu, da se
izdiferencira iz okolja. Razli¢ni deli sistema so med seboj sicer
povezani, vendar medsebojnih interakcij nikakor ne dolo¢a neko
presegajoco silo. V tem smislu neofunkcionalizem zavraca vsak
monokavzalni determinizem in je kot teorija odprt in pluralisticen. (ibid.)

Drugic¢, neofunkcionalizem posveca enako mero pozornosti tako
redu kot delovanju. Na ta nacin poskusa Alexander presec¢i omenjeno
nagnjenost klasi¢nega funkcionalizma k precej ekskluzivhemu

222

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Sociologija za novo tisocletje?

fokusu na makro razmerja (druzbene strukture, norme, kultura itd.) in
na njihov doprinos k redu. Kot smo Ze omenili, se poskusa Alexander
znaslanjanjem na koncepte, ki so bili razviti v mikrosociologiji,
osredotociti v enaki meri tudi na mikro relacije, predvsem seveda na
delovanje. Pri tem je pomembno tudi to, da se neofunkcionalizem ne
osredotoca zgolj na racionalno delovanje, ampak uposteva kot
pomemben dejavnik tudi ekspresivno delovanje. (ibid.)

Tretji¢, neofunkcionalizem sicer ohranja tipi¢no strukturalno-
funkcionalisti¢no zanimanje za druzbeno integracijo, vendar ne
v smislu obstojecega dejstva, temvec realne moznosti.
Neofunkcionalizem glede na to priznava deviantnost in socialno
kontrolo kot realnost druzbenih sistemov, to pomeni, da ga, podobno
kot klasi¢ne funkcionaliste, zanima druzbeni ekvilibrij. Razlika je v
tem, da druzbeni ekvilibrij pri neofunkcionalistih ni razumljen kot
nekaj danega, ampak zgolj kot referencna tocka za funkcionalno
analizo, kjer se Sele poskusa dognati, kateri so tisti procesi, ki
prispevajo k temu ekvilibriju. (ibid.)

Cetrti¢, neofunkcionalizem sprejema tradicionalno Parsonsovo
lo¢evanje med posameznikom, kulturo in socialnim sistemom. Poleg
tega, da so ti koncepti kljuc¢ni za delovanje druzbene strukture, vodi
interpenetracija med sistemi po mnenju neofunkcionalistov k tenziji,
ki je nenehen vir druzbenih sprememb in druzbene kontrole. (ibid.)

Peti¢, neofunkcionalizem se osredotoc¢a na druzbene spremembe
v procesih diferenciacije znotraj sistemov kulture, posameznika in
socialnih sistemov. V tem smislu so druZbene spremembe razumljene
ne kot proizvajalke konformnosti in druzbene harmonije, ampak kot
vir individuacije na eni strani in institucionalizacije na drugi. (ibid.)

In koncno, Sesti¢, Alexander trdi, da neofunkcionalizem implicira
neodvisnost konceptualiziranja in teoretiziranja od drugih ravni
socioloske analize. (ibid.)

Pri teh programskih smernicah verjetno takoj pade v oci, da se je
na tem nasplosnejSem nivoju tezko ne strinjati z Alexandrom. Nacela,
ki jih predstavlja, so korektna in pokrivajo prakti¢no vsa podocja
druzbenega, ki bi morala zanimati sociologe. Vprasanje, ki se seveda
takoj postavi, pa je tole: v kaksni meri je Alexander v delu uspel ta
splosna nacela operacionalizirati? Teza, ki jo bomo zagovarjali, je, da
Alexander pri operacionalizaciji teh nacel ni bil pretirano uspesen.

Problema sta predvsem dva. Najprej je potrebno opozoriti, da
Alexander na zelo redkih mestih ponuja kaksne bolj izdelane,
vsebinske nastavke za konkretno sociolosko analizo. Za zdaj namre¢
Se ni uspel predstaviti nicesar, kar bi vsaj priblizno spominjalo na
koherenten pojasnjevalni teoretski sistem, ki bi vseboval niz pojmov
in konceptov, postavljenih v mrezo jasnih medsebojnih relacij.
Trditve tako ostajajo na nivoju velike splosnosti in nacelnega poziva-
nja k zdruzevanju razli¢nih ravni analize v kombinaciji z uposteva-
njem spoznanj razli¢nih socioloskih teoretskih tradicij. Alexander se s
tem sicer izogne problemom, ki se pojavijo na primer Giddensu, ko

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 223



Peter Stankovi&

hoce podobno eklekti¢ne nastavke konkretizirati v set smiselnih
teoretskih premis, ampak cena, ki jo placa, je velika: teorija je bolj
podobna mnozici nekih nacelnih izrekov, ne pa teoriji, ki bi imela
jasne pojasnjevalne kapacitete. Glede na to lahko sklenemo, da je na
tem nivoju Alexandrovo delo kot teorija nedoreceno, eklekticno,
nejasno in presplosno. V tem smislu ne more biti presenetljivo, da se
mnogim kritikom spri¢o Alexandrovega eklekticisticnega nabiranja
konceptov po razli¢nih tradicijah socioloske analize postavlja tudi
vprasanje, koliko ima neofunkcionalizem, kot ga razume Alexander,
Ze na tem najsplosnejSem nivoju, v sebi sploh Se kaj
funkcionalisticnega. (Turner in Maryanski, 1995)

Po naSem prepricanju je to vprasanje vsekakor smiselno, kaijti
Alexandrovo izposojanje teoretskih resitev pri zelo razli¢nih Solah
socioloskega teoretiziranja je resnicno zelo ekstenzivno. Zelo
verjetno je, da bi se Alexander soocil s paradoksi, ki jih prinasa taksno
neselektivno sprehajanje skozi razli¢ne koncepte, na tocki, ko bi
oblikoval bolj dorecene nastavke za sociolosko analizo, ker pa se
tega projekta (Se) ni lotil, moramo njegove ideje pac jemati taksne,
kot so. Na tem nivoju pa se nam kaze, da Alexander vendarle skusa
ohraniti nekaj specifi¢no funkcionalisti¢nih poudarkov; to je zanimivo
za nas v kontekstu vprasanja teoretske sinteze, ki je predmet nasega
zanimanja.

Jeffrey C. Alexander je namrec oblikoval, izhajajoc iz postavk, ki
smo jih navedli Ze na prejdnjih straneh, model multidimenzionalne
sociologije, ki naj bi s Sirino zajela vse ravni druzbene analize. Za nas
je pomembno dejstvo, da Alexander kljub nacrtovani Sirini modela
pripisuje analiti¢ni primat kolektivno-normativhemu nivoju, kar je po
naSem mnenju drugi problem njegove operacionalizacije abstraktnih
nacel, ki jih je postavil: kljub gore¢emu prizadevanju za teoretsko
sintezo in integracijo domneva, da je en (makro) nivo druzbene
dinamike okvir za analizo drugega (mikro). Poglejmo.

Alexander splosni okvir za analizo druzbenih relacij najprej loci
na 8tiri sfere skozi dve osi. Prva se nanasa na problem redain je
organizirana vzdolZ mikro-makro kontinuuma druzbene realnosti.
Alexander razume red na kolektivnem (makro) nivoju kot nekaj,
kar nastane zunaj posameznika, kar ima kolektivni znacaj, na
individualnem (mikro) nivoju pa red nastaja kot posledica pogajan;

v interakcijah med posamezniki. (Ritzer, 1996: 362) Druga os se
nana$a na problem delovanjain je organizirana vzdolz
materialisticno-idealisticnega kontinuuma. Na materialni strani je
delovanje instrumentalno in racionalno, na idealisti¢ni strani pa je
normativno, neracionalno in afektivno. (ibid.)

S krizanjem teh dveh osi dobimo abstraktno analiticno shemo s
Stirimi polji. Sfera materialnih strukturobstaja v kolektivnem in
predstavlja podrocje racionalnega in instrumentalnega delovanja,
sfera racionalnega delovanja obstaja v individualnem in prav tako
predstavlja podrodje racionalnega in instrumentalnega delovanja

224 “VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Sociologija za novo tisocletje?

(tokrat posameznikov), sfera norm potem obstaja v kolektivnem in
predstavlja polje normativno-idealisticnega delovanja, sfera
voluntaristicnega delovanja pa obstaja na individualnem in tudi
vsebuje nomativno-idealisticne komponente. (glej Ritzer, 1996: 363)
S taksno razdelitvijo dobi torej Alexander precej Siroko shemo, ki
precej neortodoksno ucinkovito zajema polje druzbenega. Ta shema
pa mu ne rabi toliko za opis kompleksnosti druzbenih procesov kot
takih, temvec kot napotek za analizo. Ta moment je za nas bistven,
kajti zdi se, da je Alexander izdelal Stiridelno shemo samo zato,

da bi utemeljil analiticni primat enega od teh stirih nivojev.

Po njegovem prepric¢anju je namrec socioloska analiza, ki izhaja iz
mikro nivojev, “teoretska napaka”, saj ne more pojasniti sui generis
narave kolektivnih fenomenov in se v tem smislu konca v popolni
naklju¢nosti in nepredvidljivosti. (ibid.: 362-363)

Izhajajoc iz tega prepricanja, Alexander predlaga, da se socioloska
analiza za¢ne na kolektivno-normativnhem nivoju (sfera norm), kajti
samo taksen pristop naj bi omogocil uvid v presecisce kolektivhega
reda in individualnega voluntarizma, torej v tisto tocko, kjer druzbeno
kot tako nastaja. Glede na to mora biti torej sfera norm (dediscina
Parsonsa je tu ve¢ kot ocitna) po Alexandru klju¢ni segment zanimanja
sociologov. Po njegovem prepricanju ta nastavek seveda ne izkljucuje
analize drugih treh konceptualnih polj, ki jih predstavlja, je pa
pomembno, da pricnemo analizo pri normabh, saj je, kot smo videli,
za sociologijo mikro perspektiva kot izhodiS¢e neustrezna, prednost
pred makro sfero materialnih struktur pa ima analiza norm po Alexandru
zato, ker so viri reda v druzbi internalizirani in ne eksternalizirani kot
neke oprijemljive materialne strukture. (ibid.) Osredotocanje na
norme tako po Alexandru omogoca razumevanje reda (kije v
posameznikih ponotranjen) in voluntaristicnega delovanja (saj so
norme v njegovem modelu del neinstrumentalnega pola delovanja).

Po Alexandru moramo torej zavrniti mikrosocioloske perspektive,
saj ne morejo pojasniti, kako nastaja druzbeni red, zato se zatekajo
k poskusom tihotapljenja razli¢nih nadindividualnih fenomenov
v mikro teorije, kar je seveda nesmiselno (ibid.: 363-364).

Sicer tudi makro perspektive niso brez sibkih tock, Se posebej
glede “izpogajanega” reda, ki nastaja v interakciji med posamezniki
(ibid.), vendar je to po njegovem mnenju manjse zlo, ki ga pac
moramo vzeti na znanje.

6. NEUSPESNA TEORETSKA SINTEZA?

Pri povedanem je zanimivo iz perspektive naSega zanimanja za
teoretsko sintezo dejstvo, da se je Alexander s temi razvijanji precej
oddaljil od deklariranega zanimanja za teoretsko sintezo. Njegov
model multidimenzionalne sociologije namrec v praksi pusca dosti
manj prostora mikrosocioloskim perspektivam, kot avtor zahteva na

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

225



Peter Stankovi&

5 Podoben potencial smo
identificirali tudi pri
Luhmannu, ki zamenjuje
koncept subjekt:objekt z
diferenco sistem:okolje.
Glej: Stankovic, 1997.

nacelnem nivoju. V programu Alexander sicer pravi, da se socioloska
analiza ne sme ustaviti pri analizi sfere norm, temve¢ mora po
ustrezni konceptualizaciji tega polja nadaljevati z analizo tudi drugih
polj druzbenega, toda to po nasem mnenju ni dovolj. Taksna smer
analize ne more biti ni¢ drugega kot to, kar je Margaret Archer
poimenovala zlitje navzdol (Archer, 1995), se pravi teoretska
strategija, ki pojasnjuje mikro dinamiko skozi prizmo njenih makro
okvirjev. Glede na to je ocitno, da Alexandru umanjka ze na tem
splosnem programskem nivoju razumevanje obratnih procesov,
mikro-k-makro, prav tako pa tudi vpliv materialnih struktur na
normativno sfero. Izhajajoc¢ iz tega lahko torej izigramo Alexandrovo
nacelno retoriko o pomenu teoretske sinteze nasproti njegovim
lastnim nastavkom: ¢e je projekt teoretske sinteze in integracije res
klju¢na naloga sodobne sociologije, zakaj potem Alexander izhaja iz
tako omejenih postavk, ki se Ze v naprej obsojajo na redukcionizem?

Ce povzamemo, lahko torej ugotovimo, da se v Alexandrovem
delu kaze doloc¢ena napetost med dvema zahtevama, ki jima hoce
na vsak nacin ugoditi, pa mu ne uspe ravno najbolje. Najprej poskusa
oblikovati prepricljivo sintezo razli¢nih teoretskih nastavkov v
kombinaciji z integracijo razli¢nih ravni analize (mikro in makro),
pritem pa se, drugic, Zeli naslanjati predvsem na (sicer modificirane)
Parsonsove koncepte. Ker pa je v samem temelju Parsonsovega
razmiSljanja (sicer resda ne povsem dogmaticen) fokus na kulturo,
klju¢ni moment druzbene integracije, se pravi na tipi¢ni makro
okvir celotne druzbene dinamike, je Alexander pred nacelno
dilemo z dvema moznostma: ali naj razgradi Parsonsovo teorijo
z uvajanjem mikro korektivov do te mere, da ne bo od nje ostalo
ni¢ prepoznavnega, ali pa naj ohrani nekatere klju¢ne Parsonsove
poudarke za ceno dokaj vprasljivega poskusa teoretske sinteze.

Kot smo videli, se je Alexander odlocil za slednjo moZznost,

ki je sicer povsem legitimna, vendar vseeno dovolj enostranska,
da njegovo delo na tej ravni uvrstimo pod rubriko neuspelih
teoretskih sintez.

Pritem velja omeniti, da Alexandrovo sledenje Parsonsovim
napotkom v zadnjem c¢asu, ko se oddaljuje od neofunkcionalizma in
razvija nove reditve, dobiva Se izrazitejSe poteze. Tukaj mislimo
predvsem na vedno bolj poudarjeno zanimanje za kulturokot
referenc¢ni okvir normativne sfere, ki pa je za Alexandra zanimiv
predvsem kot moznost preseganja celotne mreze konceptov, ki
izhajajo iz novoveskega analiticnega para subjektivizma in objekti-
vizma (Alexander, 1998: 211 in 214; Alexander, 1994a). Tukaj torej
vidimo razmisljanje, ki nadaljuje tradicijo Parsonsovih resitev, po
drugi strani pa moramo biti vendarle previdni, saj z nakazovanjem
pomena preseganja diskurza, vezanega tako za subjektivizem kot
objektivizem, Alexander odpira polje novih moZznosti, ki potencialno
pomenijo vzpostavitev diskusije o problemu teoretske sinteze na
nekem povsem novem nivoju.’ To pa bi lahko bilo zelo zanimivo.

226 “VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Sociologija za novo tisocletje?

Alexandrov temeljni argument je ta, da sodobne mikrosocioloske
tradicije izhajajo iz nocije “kreativnih akterjev” zaradi tipi¢no zahod-
njaske ideoloske pristranskosti, ki ima posameznika za najvisjo
vrednoto. (Alexander, 1998: 217, 218) Po njegovem mnenju je
tak3na miselna strategija zgolj slavljenje narativnega diskurza, ki je
temelj demokracije. Namesto tega bi veljalo po njegovem prepricanju
dekonstruirati posameznika kot avtonomno bitje, kajti s tem bi hkrati
odpadla tudi druzbena struktura kot nekajposameznikom zunanjega.
Alexander namesto tega konceptualnega para (posameznik:
struktura kot derivat novoveske filozofije subjekta) ponudi koncept
kulture, ki jo razume kot del posameznikovega notranjega okolja.
(ibid.: 221) Ocitno gre tu za neke precej zanimive teoretske resitve,
vendar moramo pri tem nemudoma opozoriti, da imamo opravka z
nekimi Se povsem novimi analiticnimi premiki, ki jih avtor verjetno
Se ni ¢isto dokoncno domislil. Glede na to smo se tukaj ustavili zgolj
toliko, da nakazemo, da Alexander vendarle teoretskega projekta
(3e) ni koncal z nekoliko nerodnim kombiniranjem prizadevanja za
revizijo Parsonsa in hkrati za teoretsko sintezo. V tem smislu seveda
velja sklep, ki ga bomo naredili, zgolj za njegov neofunkcionalisti¢ni
projekt.

Kot smo Ze nakazali, je po naSem prepricanju klju¢ni problem
Alexandrovega neofunkcionalizma neustrezna operacionalizacija
sicer korektnih splosnih nacel. Alexander tako v delu ponudi celo
serijo zelo privlac¢nih napotkov o pomenu teoretske sinteze in
integracije, o nujnosti korigiranja enostranskih Parsonsovih poudarkov
s spoznanji mikrosocioloske tradicije in podobno, potem pa pri teh
splosnih nacelih bolj ali manj ostane, v tistih redkih segmentih, kjer to
splosnost presega z nekimi bolj konkretnimi napotki za analizo, pa
postavi s presenetljivo ostrim zanikovanjem pomena mikro analize
in izpostavljanjem analiticnega primata analize sfere normativnega
pod vprasaj vecino splosnih nacel. Glede na to razumemo Alexan-
drovo delo v tej fazi kot sicer mestoma zanimivo, a vendarle v osnovi
neuspelo v oblikovanju teoretske sinteze. Na ta nacin se Alexander
uvrsca med tiste sociologe (Bourdieu, Habermas, Archerjeva in
Luhmann), ki kljub nacelnemu prizadevanju za teoretsko sintezo
ne uspejo oblikovati prepricljivo uravnotezenih in integriranih
kompleksnih teoretskih nastavkov; odnasa jih v analiti¢no
pristranskost v korist struktur in makro relacij.

LITERATURA:

ADAM, F. (urednik) (1995): Kompendij socioloskih teorij. Ljubljana: SOU.

ALEXANDER, ]. C. (1982): Positivism, Pesuppositions and Current Controversies.

London in Hen ley: Routledge & Kegan Paul.

ALEXANDER, J. C. (1982a): Antinomies of Classical Thought: Marx and
Durkheim. Berkeley: University of California Press.

ALEXANDER, ]. C., (1983): The Classical Attempt at Theoretical Synthesis: Max

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

227



Peter Stankovi&

Weber. Berkeley: University of California Press.

ALEXANDER, ]. C., (1988): Action and its Environments. Toward a New
Synthesis. New York: Columbia University Press.

ALEXANDER, ]. C. in SZTOMPKA, P. (1990): Rethinking Progress: Movements,
Forces, and Ideas at the End of the 20" Century. Boston: Unwin
Hyman.

ALEXANDER, ]. C. in SEIDMAN, S. (ur.) (1994): Culture and Society:
Contemporary Debates. Cambridge: Cambridge University Press.

ALEXANDER, ]. C. (1994a): “Analytic Debates: Understanding the Relative
Authonomy of Culture”, v: Alexander, J. C. in Seidman, S. (ur.),
Culture and Society. Contemporary Debates. Cambridge: Cambridge
University Press.

ALEXANDER, J. C. (1995): “Od redukcije k povezavi: pregled razprave o mikro-
makro povezavi”, v: ADAM, F. (ur.), Kompendij socioloskih teorij.
Ljubljana: SOU.

ALEXANDER, ]. C. (1998): Neofunctionalism and After. Malden in Oxford:
Blackwell Publishers.

ARCHER, M. S. (1995): Realist Social Theory: The Morphogenetic Approach.
Cambridge: Cambridge University Press.

COLOMY, P. B., (1995): “Recent Developments in the Functionalist Approach to
Change”, v: McQuire, D. (ur.), Readings in Contemporary Sociological
Theory. Englewood Cliffs: Prentice Hall.

GIDDENS, A. (1989): Nova pravila socioloske metode. Ljubljana: Filozofska
Jfakulteta in SKUC.

GIDDENS, A. (1995): The Constitution of Society. Cambridge: Polity Press.

SEIDMAN, S. (1998): Contested Knowledge. Social Theory in the Postmodern
Era. Malden in Oxford: Blackwell Publishers Ltd..

STANKOVIC, P. (1997): “Razmislek o Luhmannovi sistemski teoriji v konteksti
problema delovanja”, Druzboslovne razprave 24-25, vol. XIII. Ljubljana:
Istitut za druzbene vede.

TURNER, J. H. in MARYANSKI, A. R. (1995): “Is Neofunctionalism Really
Functional?”, v: McQuire, D. (ur.): Readings in Contemporary
Sociological Theory. From Modernity to Postmodernity. Englewood
Cliffs: Prentice Hall.

228

“VELIKE"

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Gregor Tomc

Znanost o Cloveku

Uvod

Kmalu bo minilo 200 let, odkar je Auguste Comte konstituiral
sociologijo, da bi raziskoval vprasanja reda in miru v ‘pozitivni’ dobi
lovestva. Ceprav njegova razmisljanja danes ucinkujejo pretirano
naivno in optimisti¢no, je Comte v nekem pogledu Se vedno
aktualen. Druzboslovje je Se vedno ‘mehka’ znanost, v kateri se
znanstveniki pogosto zadovoljujemo z izrekanjem stalis¢. Sedanje
stanje ‘ljudskega druzboslovija’ Se najlazje opiSemo kot miroljubno
koeksistenco med seboj nekompatibilnih, najveckrat tudi nefalsifi-
kabilnih druzboslovnih teorij.

Prvo tezavo druzboslovja vidimo v tem, da gre za poskus racionalne
refleksije socialnega Zivljenja, ki sicer gnezdi v custvenem vredno-
tenju sebe, drugih in drugega, torej v morali. Prav v tem dejstvu, da
gre ves ¢as za znanstveno refleksijo moralnega dozivljanja ¢loveka,
leZi osnovna zagata druzboslovja, saj Custva pojavnosti ne klasificirajo
na resni¢no in neresni¢no. Zaradi tega mora imeti druzboslovec ves
¢as v mislih, da raziskuje interakcije (oblike delovanj), ne presoja pa
same vsebine moralnih vrednotenj, s katerimi so te interakcije
preplavljene. Dodatna tezava je Se v tem, da je razlikovanje teh
dveh ravni zgolj abstraktno-analiticno, in posledi¢no kontaminacija
misljenja s Custvi Se toliko verjetnejsa. Zaradi tega je moraliziranje v
druzboslovju tako pogosto, pa tudi za nas nekaj tako samoumevnega.
Prav zaradi tega nam ucinkuje izrekanje mnenj pogosto ze kar kot
druzboslovna znanost. Kontaminacija z moralo in posledi¢ni zdrs v
druzbeno vrednotenje esejisticnega pisanja je torej prvi kljucni

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

229



Gregor Tomc

problem na poti druzboslovne znanosti.

Drugi klju¢ni problem vidimo v prevladi abstraktnega misljenja v
sodobnih modernih skupnostih. Oblikovali smo visoko abstrakten
jezik, ki je priro¢en za misljenje impersonalnih odnosov med
abstraktnimi entitetami, v katerih je ¢lovek lahko le Se pasiven
izvrsevalec vlog Druzbe, Kulture, Sistema in Drzave. Zaradi specifi¢ne
narave modernega jezika se nam izgublja iz zavesti — ki jo vzpostav-
ljamo in ohranjujemo le z jezikovno prakso — spoznanje, da druzba
(in njena ekstenzija drzava) gnezdi v nasi konkretni druzabnosti, Se
natancneje, da je proizvod nasih kulturnih vrednotenj v dusevnosti
mozganov. Ilustracijo taksnega kulturnega razvoja pojma zelo
nazorno ilustrira Raymond Williams, ki sledi genezo angleskega
pojma ‘society’. Latinski koren socius je povsem konkreten — tisti,

s katerim se druzim. V angleski skupnosti se pojem pojavi sredi 14.
stoletja in se uporablja v dveh pomenskih zvezah: obc¢ega (na
primer: zaradi interesov se druZzijo) ali konkretnega odnosa med
ljudmi (na primer: ve¢ mi je tvoja druzba). V 18. stoletju pa se
uveljavi Se abstraktnejSa raba (na primer: vsaka druzba se mora bolj
bati revnih kot bogatih ¢lanov). Pojem druzba se uporablja kot
objekt, modernemu ¢loveku omogoca, da razvije povsem drugacen
odnos (in misli taksne trditve, kot je na primer: ljudje so odtujeni od
druzbe) (1983: 291-295). S tem pa postajamo vse manj dovzetni za
misljenje konkretne, osebne ravni druzabnega zivljenja. Moderen
clovek je intuitiven durkheimovec, ki tudi, kadar se zaveda pasti
abstraktnega jezika, vanjo vedno znova zaide, ker ga abstraktno
misljenje v postvarelost uspava. Drugo tezavo druzboslovja vidimo
torej v tem, da nam velike teZave povzroc¢a misljenje osebne
konstrukcije druzbene realnosti, na kateri bi morala temeljiti vsaka
znanstvena refleksija tega pojava.

Tretja tezava se navezuje na prvi dve. Abstraktni pojmi se kmalu
spremenijo iz pomagal misljenja o pojavnem svetu v abstraktno
pojavnost sveta samo. Z habitualizirano abstraktno jezikovno rabo
nam postane povsem brez refleksije jasno, da obstaja nekaksen
druzbeni in kulturni svet z objektivnimi lastnostmi. Na konkretni
ravni opazovanja je jasno, da se clovekova druzabnost in dusevno
klasificiranje sveta (primarnega, bioloskega in gregarnega) z obcutenji,
Custvovanji in misljenji odvija v dometu njegovega zaznavanja,
ki ga dozivlja kot totaliteto, kot vse, kar je. Na analiti¢ni ravni pa nato
to totaliteto razmeji z abstraktnimi pojmi klasificiranja. V znanosti ima
to za posledico, da tako vzpostavljene meje svetov (primarni,
bioloski in druzbeni) in podsvetov (kot nam jih narekujejo meje
posameznih disciplin, v druzboslovju na primer sociologije, antropo-
logije, psihologije, ekonomije itd.) ljubosumno $¢itimo pred ‘vsiljived’
iz drugih disciplin. S konvencijo arbitrarno postavljene meje se
postopno preoblikujejo v resni¢ne meje realnega sveta. TeZava pa je
v tem, ker se pojavni svet ne ravna skladno s predstavami nase
konvencionalne sistematizacije. Na zalost je Stvarnik svet in cloveka

230

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

v njem ustvaril precej nesistematicno in povrsno, ne da bijasno
razmejil njegovo biologijo pod pasom, psihologijo na obmocju srca in
sociologijo v glavi.

Cetrta tezava druzboslovja je — v primerjavi z naravoslovijem —
neprimerno kompleksnejsi predmet raziskovanja. Cloveski Zivljenjski
svet se oblikuje v interkaciji kulturne dusevnosti v mozganih (kjer v
nezavednem, zavestnem in samozavedajoc¢em dozivljamo obcutenja,
¢ustvovanja in misljenja) in oblik prilas¢anja drugih, drugega in
samega sebe v interakcijah z drugimi. Nekateri so prav zaradi taksne
kompleksnosti predmeta raziskovanja prepricani, da druzboslovije
nikoli ne bo postalo znanost. Sami pa smo prav nasprotno prepricani,
da se 3ele danes prvi¢ pojavlja moznost razvoja druzboslovija kot
celovitega znanstvenega raziskovanja in da se ta moznost ponuja
prav s kognitivno znanostjo.

Vsebine in oblike druzabnosti

Za zacetno izhodidce nasega razmisljanja nam bo sluZzilo razliko-
vanje iz formalne sociologije, predvsem kot ga je razvijal Georg
Simmel. Gre za distinkcijo dveh ravni druzboslovne analize, za
razlikovanje oblik in vsebin (1993).

Vsa visje razvita bitja, prav gotovo pa vsi primati, nekdanji
hominidi in ljudje, razvijajo v dusevnosti kulturne vsebine, s katerimi
gregarno naravo preoblikujejo v druzabno socialnost. Kot smo videli
Ze v prejsnjem poglaviju, se ta druzabnost, ki gnezdi v moralnem
vrednotenju, oplaja e z bolj arhai¢nimi estetskimi vsebinami, s
prvimi ljudmi pa tudi z ekspanzijo vedenj v misljenju. Glede na te tri
temeljne kulturne vsebine doZzivljanja sveta lahko opredelimo tudi
pripadajoce estetske, moralne in vedenjske socialne forme. Seveda
gre le za idealnotipsko razlikovanje. V razli¢nih skupnostih ljudi so se
iz specifi¢nih oblik vzajemnosti in izklju¢evanja oblikovale specificne
podvsebine in podoblike. S pomocjo kopice vsebin in podvsebin v
dusevnosti postanemo ljudje kompulzivni klasifikatorji pojavnega
sveta, ki vse relevantne ¢utne dotoke v mozgane interpretiramo za
potrebe svojega delovanja. V modernih skupnostih so trije znacilni
primeri podvsebin: umetnost kot prekrivanje estetskega in sporo-
¢ilnega; ideologija, tudi religijska, kot prekrivanje eticnega in
znanstvenega; in drzava kot prekrivanje eti¢nega in nacionalnega.
Pripadajoca socialna forma umetnosti je na primer muzej, ideologije
politi¢na stranka in drzave ohranjevanje etni¢nih mej. Pripadajoca
kulturna vsebina, ki jih generira, je v elitni kulturi, denimo, vzvisenost,
v stranki moc in v drzavi sebic¢nost.

Seveda pa vsebin in oblik ne kaZze rigidno razlo¢evati. Nastajajo v
interakciji: moralne vrednotne vsebine v duSevnosti so se oblikovale
iz potrebe po vedji kompleksnosti gregarnih odnosov nasih daljnih
prednikov. Z razvojem moralne kompleksnosti so tudi same oblike

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 23]



Gregor Tomc

postajale sestavni del dusevnih vsebin, tako da je resni¢no
razloCevanje obeh ravni nemogoce. Vsebine vedno predpostavljajo
oblike, so formalizirane; medtem ko se oblike nikoli ne manifestirajo
vsebinsko prazne, brez substantivnih usmeritev k delovanju.

Z druzabnostjo torej razumemo enega (dialog jaza z menoj)
ali ve¢ posameznikov (dialog z drugimi), ki stopajo v interakcije,
ki imajo vsebino in obliko. DruZzba pa je abstraktno misljenje
druzabnosti v pripadniku skupnosti, ki ga vodi k temu, da pripisuje
oblikam in vsebinam njim lastno delovanje.

Druzabnost je stvar posameznikov kot generatorjev vsebinskih
oblik v dusevnosti. Seveda pa iz trditve, da so posamezniki primarna in
bioloska realnost, v kateri gnezdi druzabnost na nezavedni ravni, $e ne
moremo sklepati, da je misljenje o implikacijah njihovih interakcij ¢ista
spekulacija, refleksija nerealnega. Kulturne vsebine v dusevnosti niso
nerealne ali morda manj realne, ampak predstavljajo materialno
realnost drugacnega reda. Za nas obstajajo na razlicne nacine:

—lahko so zgolj subjektivne, domena posameznika, in kot taksne
za druge povsem enigmatic¢ne (vse moje psihicno dozivljanje je te
vrste in drugi lahko o njem sklepajo le posredno, kot nekaksni
intuitivni ‘behavioristi’, iz mojih navzven opaznih delovanj);

—lahko so konvencionalne v tem smislu, da jih prepoznavamo z
vzajemno simbolno tipizacijo (ko sam ponotranjim neke vsebine in
spoznam podobne druge, ki so ponotranjili podobne vsebine,
oblikujem z njimi skupino, na primer mladinsko subkulturo);

—lahko so konkretne, ko sami sebe prepoznavamo v primarnih
vzajemnih stikih z drugimi (na primer igranje druzinskih vlog, ki v
veliki meri gnezdijo v nasi gregarni, nezavedni naravi);

—lahko pa so tudi popolnoma abstraktne (na primer doZivljanje
pripadnosti anonimni kolektiviteti clovestva ali ‘nadnaravnemu’ bitju,
ki je proizvod jezika, ki se je disociiral od reference v vsakdanji
pojavnosti).

Kdaj lahko torej re¢emo, da vsebinska oblika druzabnosti obstaja?
Ceprav je odgovor tezavnejsi kot v primarni ali biologki realnosti, je
vsaj na nacelni ravni jasen. Ce dugevnost obstaja zaradi delovanja,
potem iz tega sledi, da so vsebinske oblike v dusevnosti tudi zaradi
nasega ucinkovitejSega poseganja v okolje. Vsebinske oblike
obstajajo, kadar u¢inkujejo na nase delovanje. Obstajajo pa tako
dolgo, dokler koristijo posamezniku pri interakcijah s seboj, z drugimi
in drugim. Seveda pa je treba opozoriti, da koristi na ravni kulture ne
moremo vec razumeti biolosko redukcionisti¢no, kot koristi za
preZivetje posameznika. Clovek kot kulturno ustvarjalno bitje sicer
Se vedno gnezdi v bioloski naravi, ni pa z njo ve¢ doloc¢en. Povezava
koristnosti s prezivetjem se razrahlja in kontaminira z dejavniki
kulture — s posameznikovo subjektivno specifi¢nostjo, konvencijami
skupnosti, konkretnimi primarnimi relacijami in tudi najbolj
anonimnimi, abstraktnimi afiliacijami.

232

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

Clovekove ekstenzije v svet

Vsaka skupnost se odlikuje po spletu specifi¢nih vsebinskih
oblik, s katerimi ljudje interpretiramo pojavni svet in v njem
delujemo. Na materialno dimenzijo tega pojava je opozoril McLuhan
(1963). Tehnologija je zanj podaljsek clovekovega bioloskega
organizma, tudi zivénega sistema. V mislih ima na primer avto,
radio, televizijo in racunalnik. McLuhan opozarja na to, da sama
tehnologija (oblika), ne glede na sporocilo (vsebina), vpliva na nase
doZivljanje sveta (razlaga) in nas dela drugac¢ne v nasih posegih v
okolje (delovanje).

Poleg materialnih vsebinskih oblik moramo opozoriti Se na
dusevne, ki prav tako pogojujejo nase ekstenzije v okolje.

Ena klju¢nih dusevnih vsebinskih oblik je prav gotovo igra,

kije v ozadju vsega nasega estetskega (na primer: petje in ples),

in miselnega (na primer: branje) delovanja. V naravi igre je, da
predstavlja simulacijo. Ta se v igri doseZze z disociacijo doZzivljanja,
delovanja in implikacij delovanja. Dozivljanje je pristno, delovanje
pa ima implikacije zgolj v svetu igre, ne tudi v vsakdanjem Zivljenju.
Zato nas lahko v umetniSkem delu (ki je oblika estetske igre)
pretrese tragi¢na vsebina, a v tem Se vedno uzivamo. Druga klju¢na
dusevna vsebinska oblika je jezik. Z jezikom vzpostavljamo zavestno
raven osebe, ki stopa v odnose s seboj, z drugimi in z drugim tako,
da postavlja vprasanja in prejema odgovore. Z jezikom vzpostav-
ljamo instanco zavesti, ki lahko vodi nadzorovan dialog z ravnijo
nezavedne kulture (na primer: samo oblikovanje govora je nezavedno,
medtem ko je za njegov rezultat zazeleno, da je zavesten, na primer
v obliki nekega spoznanja), pa tudi z biolosko naravo (na primer
psihosomatsko ucinkovanje: zavesten vpliv, v nekem omejenem
obsegu, seveda, na delovanje organizma).

Ce je clovekova bioloska realnost bolj ali manj (bolj ali manj
zaraditega, ker obstajajo pomembne bioloske razlike kot posledica
adaptacije na okolje, denimo med Eskimi in Grmicariji itd.) univerzalna,
pa tega nikakor ne moremo trditi za njegovo kulturno realnost.
Obstajajo pomembne razlike v materialnih in dusevnih vsebinskih
oblikah, ki jih imajo na razpolago razli¢ni pripadniki skupnosti
(na primer glede na starost ali spol, pa tudi glede na kulturne razlike,
na primer po izobrazbi ali poklicu), pomembne so tudi razlike med
skupnostmi (na primer razlike v razvitosti vsebinskih oblik med
arhai¢no in moderno skupnostjo, ko gre tako za kvalitativno razliko
v tradiciji vsebin kot v samih oblikah, ki jih ima oseba na razpolago).
V bioloskih kategorijah so razlike lahko pomembne, vendar jih
njihova utelesenost blazi in legitimira. V kulturnih razlikah se razlike
v razpolaganju hitreje prevedejo v nelegitimna, z vidika osebe
problemati¢na razlikovanja. V razlikah med skupnostmi pa je razliko-
vanje tako veliko, da se vzpostavita in ohranjujeta paralelna svetova

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

233



Gregor Tomc

vsebinskih oblik, v primeru stika pa je prekrivanje zato manj verjetno
in ga zamenja asimilacija kulturno manj razvite skupnosti.

Univerzalna Kultura obstaja samo v abstraktnem, k pretiranemu
posplosevanju nagnjenem misljenju. V resnici se ljudje med seboj na
zelo razli¢ne nacine razlikujemo v dozivljanju okolja (nase predstave
o kulturni realnosti) in posledi¢no tudi po delovanju v okolju.
Zaradirazlik v opremljenosti z vsebinskimi oblikami imamo na voljo
razli¢na socialna sidriS¢a druzabnosti. Otrok jih ima neprimerno manj
kot odrasla oseba, zato je od starSev in drugih odraslih odvisen.

Mlad ¢lovek jih ima Ze pomembno ve¢, vendar jih zaradi specifik
telesa drugace dozivlja in je v odnosu do odraslih zelo verjetno
uporen. Zenske imajo pomembno druga¢na sidrisca od mogkih

in se od njih razlikujejo tako po doZivljanju sveta kot po delovanju

v njem. Nagnjene so k temu, da pripisujejo vecji pomen moralnemu
druzabnemu delovanju (na primer odnosom v druZzini ali na delovnhem
mestu). Arhai¢na oseba razvija moralen odnos s primarnim svetom
(magic¢no dozivljanje sveta) in je modernemu, k racionalnemu
misljenju nagnjenemu cloveku le 3e tezko razumljiva. Otroski svet,
svet mladih, svet zensk in svet arhai¢nega ¢loveka so primeri
dejanskih kulturnih svetov, ki se vzpostavljajo in ohranjujejo s
konkretnim delovanjem ljudi, ne pa s participacijo neki abstraktni,
Univerzalni Kulturi.

Ker kulturna realnost obstaja le prek nase kognicije v dusevnosti,
to pomeni, da so razlike v kulturni realnosti dejanske razlike.

Za vsakogar od nas kot neponovljivo bitje je svet, v katerem Zivimo,
najprej enkraten. Za vsakogar od nas kot druzabno bitje je svet
podoben glede na vsebinske oblike, ki jih delimo z drugimi pripadniki
skupnosti. Ker Zivi otrok v otroskem svetu, opazuje svet odraslih od
zunaj. Podobno opazuje intelektualec svet delavcev ali domorodec
svet sodobnega Evropejca.

Nobene znanstvene pozicije ni, ki bi nam omogocala zapopasti
kulturo, na katero se vsi nasteti sklicujejo in skladno z njo delujejo.
Tak3na kultura je sveti Gral modernega druzboslovca.

Clovekove socialne ekstenzije v pojavni svet gnezdijo v njegovi
gregarni bioloski naravi, ki pa je vedno tematizirana na specificne
kulturne nacine. Vzemimo za ilustracijo tri primere konstrukcije
socialnosti (od konkretne druzabnosti do abstraktnejsih oblik
druzbenosti) v duSevnosti razli¢nih ljudi.

Najprej si oglejmo razliko med arhai¢nim in modernim ¢lovekom.
Socialni svet arhaika je v vecji meri odvisen od njegove bioloske
narave in konkretnih odnosov z drugimi, medtem ko postaja
moderneZ vse bolj avtonomen v odnosu do drugih in se oddaljuje od
bioloske narave, v kateri sicer gnezdi. Arhaikov socialni svet je tudi
obseznejsi (ne le zaradi preseznih custvovanj, ki delajo dozivljanje
sveta vecdimenzionalno, ampak tudi zaradi sicerSnje vecje moralne
senzibilnosti) in pomembnejsi za osebno konstrukcijo. Drug znacilen
primer razlike v socialnem dozivljanju predstavlja razlika med

234

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

spoloma. Bioloske razlike med spoloma pogojujejo razlike v
kulturnem doZivljanju sveta — moski so bolj nagnjeni k miselnemu
dozivljanju sveta, so agresivnejsi in zaznavno manj senzibilni od
zensk, ki so nagnjene k bolj custvenemu dozivljanju sveta, so
spravljivejSe in zaznavno senzibilnejSe od moskih. Gre za zapleteno
interakcijo, v kateri fizi¢ne lastnosti telesa in mozganov sooblikujejo
dusevnost, ta pa povratno ucinkuje na nase telesno obcutenje v
trajnem odnosu soodvisnosti vse do nase smrti. Meja med biologijo
in kulturo, med prirojenim in priuc¢enim, med naravnim in umetnim,
in kar je Se podobnih dihotomij, je pri cloveku skratka skrajno
zabrisana in tezko dolocljiva. Vendar pa iz tega Se ne moremo
sklepati, da bioloskega vpliva, v nasem konkretnem primeru vpliva
spola, ni in da ga lahko enostavno odmislimo kot epifenomenskega.
Za tretjo ilustracijo vzemimo $e drugo biolosko dimenzijo socialne
stratifikacije, starost. Zaradi hormonskih in nevronskih posebnosti,

v katerih gnezdijo specifi¢na kulturna doZzivljanja, ljudje v razli¢nih
fazah Zivljenjskega cikla svet socialnih pojavov zaznavamo razlicno.
Ker je socialni svet kulturno konstruiran v dusevnosti osebe,

zanas tudi v resnici je razlicen in generira razli¢ne taktike in strategije
socialnega delovanja. Sociokulturne razlike, ki gnezdijo v bioloskih
razlikah, zaradi tega pogosto uc¢inkujejo kot nepremostljive

(denimo otroci vs. odrasl) in nesprejemljive (denimo mladi vs. odrasli).
V prvem primeru so se odrasli naucili drugac¢nost otrok zaradi njihove
odvisnosti dozivljati kot simpati¢no, medtem ko drugac¢nost mladost-
nikov, ki se pogosto izraza z generacijskim konfliktom, doZivljajo
najveckrat kot ogrozujoco (Tomc, 2000).

Navedli smo le tri primere tega, kako osebnostni kazalci (v nasem
primeru zavestna vs. samozavedajoca oseba, zenske in moski ter
mladi in odrasli) vplivajo na nase doZivljanje in s tem na konstrukcijo
socialnega sveta. Podobnih kazalcev, bolj ali manj relevantnih, bi
lahko navedli Se celo kopico —denimo razredni poloZzaj, poklic,
rezidencialni status ipd. Vsak od njih na sebi lasten nacin pogojuje
nase socialno doZzivljanje. Iz tega lahko sklepamo, da oseba v
interakcije z drugimi prinasa vedno samosvoje reprezentacije
socialnega sveta, ki se Sele v procesu vzajemnega prepoznavanja
skupnih socialnih sidris¢ medsebojno prilagajajo in usklajujejo.
Druzba ni nekaj, kar bi obstajalo zunaj nas in nas pogojevalo ali celo
dolocalo, ampak je nekaj, kar sami konstruiramo in iS¢emo v drugih.
Zmoznost empatije pa nas ves ¢as dela dovzetne za to, da —sicer le
posredno — sklepamo o tem procesu socialne konstrukcije tudi pri
drugih. V druzabnih interakcijah pa nato, z uveljavljanjem socialnih
reprezentacij in s sprejemanjem predstav o reprezentacijah drugih,
vzpostavljamo predstavo o druzbenosti. Vendar pa implicitni konsenz
o skupnosti ne zahteva, da imamo vsi pripadniki o tem enake
predpostavke. Iz vsakdanje izkusnje v sodobnih kompleksnih
skupnostih tudi zelo dobro vemo, da ni niti priblizno tako. V predstavo
o skupnosti investiramo tudi zelo razli¢ne reprezentacije, osebe z

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

235



Gregor Tomc

manj razvitim abstraktnim misljenjem pa se denimo sploh niso
zmozne dvigniti z ravni druzabnosti. Predstava o skupnosti
pavendar vztraja, ¢e ne iz drugega razloga pa zato, ker kot intuitivni,
vsakdanji druzboslovci samoumevno predpostavljamo, da imajo
drugi predstave, ki so podobne nasim, in jih nato pri njih na nacin
samouresnicujoce prerokbe tudi prepoznavamo.

Nekoliko shematsko si lahko zamislimo ravni mozganskega
procesiranja ter obnasanja, ki v njih gnezdi, takole:

Predzavedno Avtomati¢no (fizicno-kemijska raven)
Nezavedno Gregarno (instinktivna raven)
Zavestno Socialno (interaktivna raven)
Samozavedajoce  Osebno (avtonomna raven)

Navpicne povezave mozganskih ravni procesiranja so
emergentne asociacije, vodoravne povezave s tipi obnasanja pa
reduktivne asociacije. To denimo pomeni, da je med predzavedno
tizi¢no-kemijsko ravnijo delovanja in nezavedno instinktivno ravnijo
emergenten preskok, ki ga legitimno ni mogoce pojasniti na nizji
ravni, torej z redukcijo. Ali drug primer: interaktivno socialno obnasanje
je mogoce reduktivno razloZiti z zavestnim kognitivnim procesira-
njem kulturnih vsebin v ¢lovekovih mozganih.

Iz sheme izhaja Se eno razlikovanje (zavestno vs. samozavedajoce
procesiranje), ki ima po naSem misljenju pomembne implikacije za
nase razumevanje modernega cloveka. Arhaicni ljudje so bili zavestna
bitja, ki so s pomocjo jezika vzpostavljali socialni svet. Ali drugace
povedano: s pomodjo jezika so lahko ucinkovito in nadzorovano
uporabljali kulturne vsebine nezavedne duSevnosti pri konstrukciji
socialnih ekstenzij. S habitualizacijo so del rutinskega, ponavljajocega
se socialnega delovanja dozivljali kot strukturirano delovanje in
oblikovali razli¢ne socialne pojave, od tistih, ki ocitno gnezdijo v
bioloski naravi (na primer druzina), do tistih, v katerih je gregarna
narava bolj prikrita in je vsaka redukcija nelegitimna (denimo
skupnost).

Proces oblikovanja socialnega sveta pa Se v nicemer ne implicira
geneze samozavedajoce osebe. Sicer je res, da vse reprezentacije
socialnih pojavov dozivljamo v sebi, vendar to $e ne pomeni,
da te interpretacije tudi nadzorujemo na ravni samozavedajoce
osebe. Z veliko mero gotovosti lahko trdimo, da arhai¢na oseba
Se ni reflektirala svoje socialnosti. Do tega pride Sele z modernostjo,
ko ¢lovek razpolaga z osebnim prostorom. Socialne reprezentacije
postanejo samo Se en predmet nadzorovanega doZivljanja.

Med zavestnim in samozavedajo¢im procesiranjem je emergenten

236

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

preskok. Arhaik je potopljen v plemensko skupnost, medtem ko
moderna oseba sicer v socialnem Zivljenju gnezdi, vendar
vzpostavlja do te ravni avtonomen odnos. Specifi¢na lastnost, ki
moderneza definira, torej ni vec socialnost, ampak nereduktibilna,
emergentna, samozavedajoca osebnost. Osebna avtonomija gnezdi
v socialni interaktivnosti, raven nize v gregarni instinktivnosti

in Se raven nize v fizikalno-kemijskih avtomatizmih, pri ¢emer
samozavedajoce ravni ne moremo reducirati na zavestno, zavestne
na nezavedno in nezavedne na predzavedno.

Ce je odnos med kulturno nezavednim in zavestjo definiral
arhai¢nega ¢loveka, se moderni ¢lovek vzpostavlja v odnosu med
socialno in osebno ravnijo ¢loveka, torej med zavestno in samoza-
vedajoco dusevnostjo. Ker je osebna raven dusevnosti za zdaj
hierarhi¢no najvisja emergetna raven nase kulture, iz tega med
drugim izhaja, da je socialnost, ki jo poganja zavest, hierarhi¢no
stopnjo nize, le Se sekundarna lastnost modernega cloveka. Ali
drugace povedano: delovanje moderneza v socialnosti gnezdi,
vendar ta ves ¢as do nje vzpostavlja osebno distanco. Do skupnosti
lahko, skratka, vzpostavlja distanciran zavesten odnos. Nekateri
pojavi tako imenovane postmodernosti kazejo na prav taksno stanje:
denimo osredotoc¢enost na lastno kariero in materialni standard na
racun druZine in otrok. Kariera in standard sta kazalca osebnega
statusa, medtem ko predstavljajo otroci delovanje v interesu skupnosti.

Instanca osebne kulture se v ¢loveski zgodovini dokon¢no sprozi
v klasi¢ni grski civilizaciji in usodno vpliva na kasnejsi kulturni razvoj
v mediteranskem prostoru. Prav iz perspektive avtonomije ¢loveka,
ki se zaveda osebnega prostora in ga predpostavlja v vsem
dozivljanju, moramo opazovati in razlagati nekatere znacilne
pojave od renesancne do vklju¢no sodobne kapitalisticne skupnosti.
Porast deviantnosti, od osebne ekscentri¢nosti individualizma do
narkomanskih subkultur in organiziranega kriminala, se lahko samo
druzbosloveu, ki je e omejen z opazovanjem cloveka, potopljenega
v vrednotni svet skupnosti, kaze kot nekaksna ‘socialna patologija’.
V resnici gre kvedjemu za ‘osebnostno patologijo’ cloveka. Po
misljenju klasi¢nega druzboslovca je patologija posledica pomanjkljive
socializacije v skupnost, po naSem misljenju pa je posledica uspesne
avtonomizacije osebe. Gre za star spor v modernem druzboslovju
med (recimo jim) atomisti Hobbesovega kova, ki izhajajo v razlagi
iz avtonomije delovanja posameznika, in na drugi strani organicisti
Heglovega kova, ki samoumevno izhajajo iz prevlade Absolutne
ideje skupnosti. Ceprav so druzboslovci znanstvene discipline
izoblikovali v modernosti, pa so se, zanimivo, ves ¢as izrazito nagibali
k tradicionalnemu razumevanju predmodernega ¢loveka. Pogosto so
stalis¢e prilagajali v toku osebnega miselnega razvoja (to, mimogrede,
ponazarja vpliv starostne dimenzije razlikovanja na oblike kognitiv-
nega dozivljanja): tako se je denimo Marx v mladostni, ustvarjalnejsi
fazi, nagibal k nominalizmu (¢lovek je merilo vsega in s svojim

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

237



Gregor Tomc

delovanjem oblikuje zgodovino), na stara leta pa se je oklenil
organicisticnega determizma in opazoval zgodovinski razvoj
predvsem kot interakcijo postvarelih materialnih proizvajalnih
sil in proizvodnih odnosov.

Iz naSe teoretske perspektive se v analizi modernosti nagibamo
k nominalizmu: klju¢no obelezje modernosti je prav avtonomna
oseba, ki sicer gnezdi v socialnem kontekstu, vendar z vnaprejsnjo,
‘vgrajeno’ distanco. To specifiko predvlade osebnosti najveckrat
zanemarjamo prav zaradi tega, ker je tako ocitna. Vzemimo za
ilustracijo dva primera. Privla¢nost med spoloma lahko na bioloski
ravni nezavedne kulture opazujemo na ravni reprodukcije, telesnih
spolnih atributov, orgazma ipd. Na ravni zavestnega bitja v socialni
skupnosti se spolnost oblikuje skozi moralna pravila, neformalne in
formalne vrednostne orientacije. Ker ¢lovek teh orientacij ni znal
umestiti v osebni prostor in do njih vzpostaviti distance, je pravila
spolnega obnasanja doZzivljal kot usodo, danost, pogosto tudi kot
nekaj od boga danega. (Druzboslovec, ki socialnost Se vedno
razume na ta nacin, je dal takSnemu doZivljanju znanstveno
legitimnost v obliki moralnih norm skupnosti, ki jih pripadnik hoces
noces internalizira in potem ravna skladno s spolnimi vlogami.)
Sele v modernosti postane klju¢no osebno doZivljanje spolnosti —
oseba se spolno odloca glede na svoja ljubezenska Custva,
ne pa vec¢ primarno glede na pri¢akovanja pomembnih drugih
(na primer starSev, sorodnikov itd). Drug primer je umetnost.
V arhaic¢ni skupnosti vizualne upodobitve posameznika po pravilu
zanemarjajo njegove enkratne zunanje znacilnosti. Upodobitve so
anonimno kolektivne, saj ustvarjalec ne razpolaga z nedvoumno
zavestjo o enkratnosti in posledi¢no tudi o neponovljivosti drugih.
Od klasi¢ne Greije dalje pa postaja upodabljanje osebnih znacilnosti
cloveka vse bolj samoumevno. V sodobnih kapitalisti¢nih skupnostih
privede ta proces do tega, da ustvarjalec ne upodablja vec zgolj
enkratnih pojavov, ampak poskusa to poceti tudi na Cisto sebi lasten,
neponovljiv nacin. Visoka stopnja samopodpisanosti umetniskega
stila je postala v naSem razumevanju umetnosti samoumevna.
Za to ustvarjalnost seveda Se vedno velja, da nastaja v neki dobi,
vendar pa se, skladno z distanciacijo osebe od skupnosti, razvija v
nasprotju z njo. Kot receno se tudi drugi kot potrodniki te umetnosti
prilagajamo takSnemu razumevanju — tisto, kar ni dovolj osebno
distancirano, radi interpretiramo kot neustvarjalno in komercialno
ter s tem kot neumetnisko.

Druzboslovje in kognitivna znanost
Druzboslovije se je zdaj, kolikor nam je znano, vkljuc¢evalo v

kognitivno znanost, ne da bi raziskovalci reflektirali obremenjujoco
dediscino, ki jim sluZi za izhodis¢e. V taksni obliki pa se po nasem

238

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

misljenju ni mogoce ustvarjalno vkljucevati v nastajajoco znanost o
cloveku.

Vzemimo za primer Eviatarja Zerubavela (1997), ki je do sedaj
morda najbolj ambiciozno in elaborirano opredelil podrocje, ki ga
imenuje kognitivna sociologija. Kognitivna sociologija je zanj ocitno
zelo eklekti¢na druzboslovna disciplina, saj se Zerubavel naslanjana
tako raznolike avtorje, kot so Emile Durkheim, Karl Mannheim,

G. H. Mead in Alfred Shutz (1997: 6). Navdihuje se skratka tako pri
izrazitih organicistih kot pri bolj nominalisticno usmerjenih teoretikih.
Na enem ekstremu kontinuuma je Durkheim, za katerega je clovek
lahko le Zrtev iluzije, da sam ustvarja tisto, kar je zunaj njega

(na primer zakon, moralo, verovanje, obicaje ali celo modo).
Druzbena dejstva so izven posameznika in delujejo nanj kot

prisila. Ni ¢udno, da je Evans-Pritchard za Durkheima rekel,

daje iz druzbe naredil boga. Na drugem ekstremu pa navaja Meada,
ki izhaja iz pomena simboli¢ne interakcije (ko se vidimo, kot nas
vidijo drugi), dialoga jaza z menoj, posameznikove enkratnosti in
staliS¢a skupnosti v njem. Druzba je po tem videnju nekaj, kar se
Sele vzpostavlja in ohranjuje v mojem odnosu do pomembnih
drugih in generaliziranega drugega v meni (Tomc, 1994: 18-206).
Gre skratka za teoretska pristopa, ki se med seboj zelo razlikujeta,
tako po razumevanju osnovnega procesa (pri Durkheimu je na
primer evolucionizem, pri Meadu pa nekaj, kar bi lahko morda
imenovali osebna konstrukcija realnosti) kot po razumevanju
osnovne enote delovanja (pri Durkheimu na primer nadosebna
druzbena dejstva, pri Meadu je klju¢na prav oseba).

In ker ima njegova sociologija toliko razli¢nih ocetov, ostajajo
tudi otroci nepriznani. Kaj lahko na primer kognitivna znanost spozna
od sociologije? Ce sledimo Zerubavelu, predvsem to, da ljudje ne
razmiSljamo le kot posamezniki. To misel podkrepi tudi s citatom iz
Mannheima (1997: 8):

“Ni ¢lovek na splosno tisti, ki misli, celo izolirani posamezniki
niso tisti, ki mislijo. Mislijo ljudje v dolo¢enih skupinah, ki so razvili
dolocen stil migljenja. (...) Ce se natan¢no izraZamo, je napacno trditi,
da misli posameznik. Pravilneje je vztrajati pri tem, da sodeluje v
nadaljnjem premisljanju tega, kar so drugi mislili pred njim.”

Misel je na prvi pogled samoumevna. V poklicni sociolodki
skupnosti se z njo vzpostavlja mejo do drugih ved o ¢loveku, predvsem
do psihologije. Druzba ni zgolj agregacija posameznikov, ampak
‘nekaj vec. Idealno bi bilo seveda, ¢e bi bilo to ‘nekaj ve¢ ljudje
nasploh, ki jih omenja Mannheim. Vendar se avtor, in z njim vecina
sociologov, zaveda organicisti¢nih implikacij taksne trditve in se
skusnjavi prepovedanega sadeza upre. Vendar: ¢e ne mislijo ljudje
nasploh, ali to implicira, da mislijo konkretni posamezniki? Na ta
nacin bivvedo skozi stranska vrata vpeljali psihologizem, a to bi bilo
nesprejemljivo z vidika ohranjevanja mej sociologije kot posebne
znanosti. Ce ne misli celota in ¢e ne misli enota, ali potem ne misli

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

239



Gregor Tomc

nihc¢e? Seveda ne, saj bi na ta nacin — domnevno — izenacili cloveske
in zivalske skupnosti. 1zhod v silije, da re¢emo, tako kot Mannheim,
da misli posameznik v skupini. In potem iz tega trivialnega opazanja
(ki pa, ¢e smo cisto natancni, ni nujno resni¢no — Robinzon Crusoe na
samotnem otoku ni mislil v skupini) izpelje po nasem misljenju
pretiran sklep, da ne mislimo konkretni posamezniki, ampak vedno
le sodelujemo v razmisljanju ljudi, ki so bili pred nami. Nas sociolog
skratka trdi, da konkreten posameznik ne misli, ker je njegovo
misljenje pogojeno z misljenjem drugih. Vendar pa eno ne izhaja iz
drugega. To je priblizno tako, kot ¢e bi na primer trdili, da levinja ne
upleni antilope, ker je prilovu sodeloval trop.

Posameznik, in samo posameznik, je tisti, ki misli (pa tudi obcuti
in ¢ustvuje), res pa je, da nikoli ne izolirano od stalis¢ drugih ljudi, ki
jih je internaliziral v dusevnosti kot kulturne orientacije.

Samo konstatacija pogojenosti nasega dozivljanja z ‘druzbo’ in
Stevilne zanimive ilustracije tega ‘odnosa’ so po nasem misljenju Se
premalo za to, da bi neko raziskovanje lahko poimenovali kognitivno
druzboslovje. Pred tem moramo odgovoriti e na nekaj klju¢nih
vprasan;j: kje (v mozganih), kako (kultura v duSevnosti) in kaj
(vzpostavljanje socialnosti) se v doZivljanju sploh dogaja. Sele nato
bomo po nasem misljenju lahko govorili o ustvarjalnem vkljucevanju
v kognitivno znanstveno raziskovanje.

Vendar je, kot re¢eno, v sodobni sociologiji primarna Se vedno
obramba mej vede, ne pa sodelovanje v skupni znanosti o ¢loveku.
Cena, ki jo za to placuje Zerubavel, je socioloski organicizem. Ker se
odpove delovanju posameznika, za¢ne v njegovi teoriji strasiti duh
druzbe. Za ilustracijo navajam le dva primera. Na primer (1997: 14):

“Navsezadnje je druzba tista, ki doloca, kaj pojmujemo kot
‘razumno’ ali ‘nesmiselno’; in to ponavadi pocne z izvajanjem tihe
prisile, ki jo redko celo opazimo, razen kadar se ji skuSamo upreti.”

Ali pa (1997: 51):

“S pomocdjo razli¢nih oblik osredotocanja, ki jih internaliziramo
kot del svoje ‘opti¢ne’ socializacije, druzba v bistvu nadzira to, katere
misli nam sploh ‘padejo’ na pamet.”

Ucenje kulture (proces v dusevnosti) in druzba (postvarela
posledica tega ucenja) sta kokos in jajce, oseba pa akter, ki proces
in stanje ustvarjata in na ta nac¢in hkrati vzpostavljata tudi sebe.

Po klasi¢ni socioloski razlagi je oseba nemocno bitje, odvisno od
starSev, oceta socializacije in matere druzbe. Vendar pa je po naSem
misljenju ta predstava napacna. Otrok je tisti, ki ju vzpostavlja in
ohranjuje s tem, ko vzpostavlja in ohranjuje samega sebe.

Pri Zerubavelu pa je po nasem misljenju obravnavanje obeh
pojavov, posameznika in druzbe, vec kot ocitno. Ce je v prvem
primeru iz dejstva, da misljenje posameznika poteka v agregaciji
mislecev, sklepal, da sploh ne misli, je v drugem primeru konstruktu
naSega misljenja-druzbi-pripisal, da na nas izvaja pritisk in nas nadzira.
Posameznik ne misli in ne deluje, druzba pac. Ker pripise delovanje

240

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

‘duhu’ druzbe, ga odrece cloveku kot akterju. Zerubavel ilustrira
domnevni druzbeni nadzor naSega doZzivljanja sveta s Stevilnimi
primeri. Tako o nasi ¢utni zaznavi ugotavlja (1997: 7):

“Zaznava umetniSkih del kot ‘postimpresionisti¢nih’ ali
‘primitivnih’ ima zelo malo opravka z nasimi cuti in je v celoti odvisna
od neosebnih, socialnih kategorij, v katere tipi¢no silimo naSe osebne
izkusnje. Poleg tega pomeni tudi zapaZanje tega, da mislimo o
Stevilnih stvareh, ki jih osebno nismo izkusili. (...) Skratka, sveta ne
izkusam le osebno, ampak tudi neosebno, z dusevnim ¢lanstvom v
razli¢nih socialnih skupnostih.”

Vzemimo za ilustracijo druzbenosti oz. neosebnosti nase zaznave
Se en zanimiv primer (1997: 76-78):

“Povsem jasno je, da na primer ‘pomen’ finske drzavne himne ni
v njenih dejanskih zvokih, ampak v mentalnih povezavah, ki jih
evocirajo v nekaterih poslu$alcih, ¢lanih dolocene miselne skupnosti.
(...) Radi pozabljamo, da na primer v Tuniziji ali Afganistanu finska
drzavna himna ne evocira nobene od povezav in podob, ki jih tako
ucinkovito evocira na Finskem.”

Tezavo Zerubavelovega misljenja vidimo v umetni delitvi
osebnega in drugega. Delitev na ¢ute posameznika in na neosebne
kategorije, v katere klasificira izkustvo, je zgolj abstraktno-analiti¢no
razlikovanje. Ne pa morda lastnost pojavnega sveta. Tudi ‘neosebno’
lahko namrec obstaja le v duSevnosti osebe. Zaradi tega so cuti
vedno posredovani s kulturo skupnosti v dusevnosti. Nikoli niso
izolirano individualni. DruZba ne obstaja ‘tam zunaj’, ampak je lahko
posredovana le z naso kulturo ¢utov v dusevnosti. Tako ‘Cutno
konkretno’ kot ‘druzbeno abstraktno’ se dogajata v isti instanci, v
kompleksnem, simultanem procesu vzajemnega ucinkovanja v
delujoci osebi. Med temi ravnmi pojavnosti ni nobenih lo¢nic, Se
manj prepadov.

Drug primer, ki ga navaja avtor, pa je primer jezika (1997: 7):

“Medtem, ko bi me sama zaznava neizogibno omejila na izklju¢no
¢utno izkustvo sveta, mi jezik dovoljuje konceptualno procesiranje
realnosti in s tem obhajanje mojih ¢utov. V izrazitem kontrastu z
absolutno osebno naravo ¢utne zaznave je jezik visoko neoseben.”

Nas$ ugovor je podoben kot v prejSnjem primeru: delitev na
osebne Cute in neosebni jezik je umetna delitev. Na eni strani je tudi
nasa zaznava kulturno posredovana, je vedno stvar interpretacije
sveta (na primer nase usmerjanje pozornosti). Odkar pa obstaja
jezikovna kompetentnost v dusevnosti, se oba v posamezniku
pojavljata hkrati in v specificnem vzajemnem prezemanju. Za
¢loveka, ki je na primer slep od rojstva, je vsa vidna simbolna
metaforika jezika, ki v nasem jeziku prevladuje, zgolj abstraktna,
medtem ko je za ¢loveka z vidom samoumevna, vendar pa zaradi
tega nic bolj cutno ‘neposredna’. Ko jaz recem: ‘Vidim’ (in s tem
mislim: ‘Razumem”), zdruZujem ¢utno zaznavo in misljenje v
totaliteto dozivljanja (na primer vidim in razumem, da fotografija ni

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES 24]



Gregor Tomc

primerna, ker je premalo osvetljena). Od rojstva slepa oseba lahko to
le razume.

Delitev na osebne ¢ute in neosebni jezik je po naSem misljenju
torej umetna delitev. Iz domnevno neosebne narave jezika pa
izpelje Zerubavel Se en daljnoseZen sklep (1997: 8):

“Neosebna narava jezika nam omogoca, da transcendiramo naso
subjektivnost in komuniciramo z drugimi.”

Ali to pomeni, da druga bitja, ki ne poznajo jezika, med seboj ne
komunicirajo? In kar je na tem mestu Se pomembnejse: ali to
pomeni, da smo ljudje monade subjektivnosti, ki se v dejanju
komunikacije subjektivnosti odrekamo? Odgovor na to drugo
vprasanje je po Zerubavelu ocitno pritrdilen (1997: 8):

“S tem, ko kognitivna sociologija v bistvu zanika kognitivni
individualizem, zanemarja notranji, osebni svet posameznikov in se v
glavnem omejuje na neosebne socialne miselne pokrajine, ki so jim
skupne.”

Druzbene konvencije od zunaj nadzorujejo osebni svet
posameznika. V tem organicizmu ostaja nejasno, zakaj avtor to
instanco, ki domnevno obstaja nad posameznikom, Se vedno pojmuje
intersubjektivno. Ce je namre¢ prepad med ravnijo subjektivnega in
socialnega tako velik in odlocilen, potem ne gre za intersubjektivnost,
ampak za neko novo pojavnost sui generis, ki zasluzi posebno
loc¢eno poimenovanje. Na primer kolektivna zavest ali pa socialna
objektivnost sveta.

Lahko bi nastevali Se druge primere, vendar za naSe namere
zadostuje, saj Zerubavel brez izjeme afirmira obstoj posebne socialne
realnosti, ki se vzpostavlja na nadosebni ravni. To mu tudi omogoci,
da izpelje trodelno delitev sveta (1997: 9):

“Ta intersubjektivni, socialni svet je dokaj drugacen od subjektivne-
ga sveta posameznikov in tudi od objektivnega sveta narave in logike.”

Nasa pozicija, ki jo zagovarjamo v pricujo¢em delu, pa je drugacna:
obstajajo razlicne pojavne ravni sveta, od primarnega do bioloskega
in kulturnega, ki si ga ziva bitja (med drugim tudiljudje) prisvajamo
na razli¢ne nacine. Bitja s kulturo so tudi bitja z dusevnostjo. Medtem
ko primarni in bioloski svet obstajata tudi ne glede na dusevnost
(Ceprav o tem ne znamo nicesar povedati, ker je vse nase dozivljanje
dusevno posredovano), pa svet socialnih pojavov generira Sele
kultura v dusevnosti. Nikakrsne individualne in intersubjektivne
realnosti ni, je le osebna interpretacija ¢esa kot subjektivnega ali
objektivnega. Objektivni svet logike, o katerem govori avtor, se
lahko vzpostavlja in ohranjuje le z nasim konkretnim, individualnim
misljenjem.

Kaj lahko kognitivna sociologija, kot jo razume prevladujoce
druzboslovje, ponudi kognitivni znanosti? Zerubavel pravi, da
kognitivni znanstveniki ignorirajo kognitivno sociologijo (1997: 5),
Ceprav ne poznajo odgovorov na Stevilna vprasanja, ki jih postavlja

(1997: 1):

242

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

“Zakajjemo sardine, in ne zlatih ribic, race, ne pa papige? Zakaj z
dodajanjem sira hamburgerju dobimo ‘cheeseburger’, medtem ko z
dodajanjem kecapa ne dobimo ‘kecapburgerja’”? In zakaj se Francozom
polzi manj verjetno upirajo kot Americ¢anom? In po isti logiki, kako je
prislo do tega, da je zlato za nas dragocenejse od vode? Kako ugoto-
vimo, katere stvari, izrecene na sestanku, moramo vkljuciti v zapisnik,
katere pa so ‘off the record’ in jih uradno zanemarimo? In kako si
‘zapomnimo’ stvari, ki so se zgodile dolgo preden smo se rodili?”

Res, sama dobra vpradanja, na katere kognitivni znanstveniki ne
poznajo odgovorov. Vendar pa velja natan¢no enako tudi za kognitivne
sociologe. Iz Zerubavelove knjige ni povsem jasno, kaj je tisto, kar
lahko kognitivna sociologija moderni znanosti o dusevnosti ponudi.
Morda kopico —sicer zanimivih — ilustracij skupinske pogojenosti
naSega dozivljanja? A to vendar ni tako sporno. Sporno je, kako ta

proces poteka. Knjiga ponuja tudi trditev, da ¢loveka doloc¢a DruZzba.

Atoje vendar povsem nejasno. Zanimivo bi bilo izvedeti, kako
Druzba to poc¢ne. A o tem ne izvemo nicesar. Razen, ¢e kot odgovor
ne Steje, Ce za vse ‘krivimo’ socializacijo. To se nam ne zdi eksplana-
torno zanimivo, ker v bistvu le preloZi iskanje odgovora. Ce namrec
vse naprtimo na socializacijo, se zastavi vprasanje: kako domnevni
‘socializacijski’ dotoki v moZzgane vplivajo na nase kulturne vsebine v
dusevnosti? V katerih predelih mozganov? Itd. Prav tovrstna vprasanja
pa so tista, na katera se bo moralo v prihodnje osredotocati tudi
kognitivno druzboslovno raziskovanje, ¢e bo hotelo preseci raven
tega, kar bi Churchland imenoval ljudsko druzboslovie.

V nacelu se lahko le strinjamo z Zerubavelom, ko na koncu knjige
poziva k zdruzitvi razli¢nih ravni raziskovanja ¢lovekove dusevnosti
(1997: 113):

“Vendar pa bi moral biti kon¢ni cilj razvoj integrativnega,
vecravenskega pristopa k kogniciji, ki nas motri kot posameznike,
¢loveska bitja, in druzbena bitja. Ker kognitivni individualizem
naslavlja le prvo od teh treh ravni in se kognitivni univerzalizem
v bistvu omejuje na drugo raven, sta oba sama zase po obsegu
dokaj omejena. Ko se posebej osredotoca na tretjo, vimesno raven,
kognitivna sociologija pomaga Siriti obseg, izogiba pa se tudi
reduktivnim tendencam, ki ponavadi spremljajo oba ekstremna
pristopa. Na koncu pa bo lahko le znanost, ki naslavlja vse tri ravni,
ponudila resni¢no iz¢rpen opis nasega misljenja.”

Tezava s to trditvijo je po nasem misljenju v tem, kot je bilo ze
receno, ker so razlike med tremi ravnmi zgolj abstraktno-analiticna
pomagala nasega misljenja, medtem ko so implikacije razlikovanja
treh ravni za miSljenje v treh disciplinarnih obmodjih ¢isto konkretne.
Gre za tezavo, o kateri se je v druzboslovju Ze razmisljalo.

Devereux je na primer iskal izhod iz razkoraka med holisti¢nim
druzboslovijem in nominalisticnim psihologizmom razumevanja
¢loveka. Elaboriral je komplementaristicni metodoloski pristop,
ki ne izkljucuje nobene veljavne teorije, ampak jih le zdruzuje v

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

243



Gregor Tomc

pluralnem diskurzu. Tako na primer ¢loveka proucuje kot izolirano
bitje s psiholoskimi znacilnostmi individua, kasneje pa Se kot nosilca
socialne vloge v druzini. Oba pristopa sta enako legitimna, le da se v
prvem primeru osredoto¢amo na psiho posameznika, v drugem
primeru pa na sistemske vidike kulture in druzbe (Tomc, 1994: 23).

Prva tezava tega pristopa, ki ga — e se ne motimo — zagovarja
tudi Zerubavel, je v tem, da diskurza nista nikoli v resnici lo¢ena.
Psihologizem namrec¢ implicitno marginalizira pomen skupnosti,
medtem ko sociologizem obravnava dusevnost kot rezidualno,
epifenomensko kategorijo. Dvojni diskurz, ki ga zagovarja Devereux,
je torej dvojen le navidezno. V resnici gre za dva paralelna monologa,
ki lahko bodisi ostaneta locena bodisi se sinteza konca s prevlado
enega. V sociologiji je znacilen Parsonsov poskus zdruzitve Durkhei-
movega organicizma in Webrovega metodoloskega nominalizma, ki
se je koncal z redukcijo osebe na igralca druzbenih vlog, torej s
psevdonominalizmom.

Ce torej tako delitev na discipline kot paralelni diskurz ne zado-
stujeta, potrebujemo novo paradigmo, ki zdruZzuje vse tri ravni v nov,
enovit pristop z drugac¢nim pogledom na ¢loveka. Prav za tovrsten
poskus nam je Slo v pricujo¢em delu. Kako skratka premostiti
obstojeci prepad med posameznikom in druzbo ter oblikovati nov
pristop k raziskovanju ¢loveka?

Druzboslovje prihodnosti

Po naSem razumevanju je druzba duseven pojav, ki ga je treba
iskati in raziskovati najprej v moZzganih. Socialne ekstenzije oblikujemo
ljudje s kulturo v dusevnosti. Vsebino te kulture lahko idealnotipsko
lo¢imo na obcutenja, custvovanja in misljenja, ki dajejo nasim socialnim
ekstenzijam specifi¢na kulturna obelezja in generirajo rasto¢o
kompleksnost njenih povezav. Oblikujejo se estetska, moralna in
vedenjska delovanja (ter njihove Stevilne kombinacije), ki na neki
ravni kulturnega razvoja oblikujejo tri klju¢ne oblike emergetnega
ustvarjalnega delovanja —umetnost, etiko in znanost. Ni¢ kulturnega
in socialnega ni izven osebe.

Kognitivno druzboslovje prihodnosti bo po nasem prepric¢anju
torej raziskovalo oblikovanje kulturnih vsebin v nasi dusevnosti,
vsebin, s katerimi vzpostavljamo in ohranjamo socialni svet. Ta
socialni svet je lahko le ‘moj socialni svet'. Res pa je, da v duSevnosti
prepoznavam tudi vsebine, ki jih doZivljam kot ‘druge’, vendar pa
tudi te obstajajo le v ‘mojem socialnem svetu’. V¢asih lahko ‘moje’
dozivljam kot ‘tuje’ (boZje, nacionalno, razredno itd.), vendar pa
gre v tem primeru le za postvarelo dozivljanje, na kakrSnega rado
pristaja tudi druzboslovje (delno, kot smo videli, iz ¢isto pragmati¢ne
zelje po ohranjevanju mej do drugih disciplin, delno pa tudi zaradi
inherentne obremenjenosti z ljudskim druzboslovjem).

244

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

Predmet taksSnega raziskovanja ne bo ve¢ ne posameznik ne
skupina, ampak Sesti ¢ut kulture v dusevnosti. Poleg laboratorijskega
opazovanja delujocih mozganov bodo druzboslovci prihodnosti po
nasem misljenju uporabljali vsaj Se eno obliko empiri¢nega razisko-
vanja, ki danes Se ni v navadi, racunalnisko oblikovanje umetnih
druzbenih situacij. Povezava teh dveh pristopov se nam zdi smiselna
zaradi tega, ker gre za dve ravni med seboj povezanega procesa:

—z raziskovanjem delujo¢ih moZzganov pridemo do kulturnih
vrednot, kot se oblikujejo v dusevnosti;

—z ra¢unalniskimi simulacijami doZivljanja in delovanja akterjev z
danimi kulturnimi orientacijami pa lahko opazujemo interakcijsko
raven tega procesa.

Se pred nedavnim je prevladovalo mislienje, da vedji del mozganov
ne sluzi nicemur, da je neke vrste rezerven ‘back-up’ sistem nasega
delovanja. Danes vemo, da se v resnici v njih procesirajo zapletene
kulturne informacije, ki so osnova nasega kompleksnega socialnega
Zivljenja. Naloga kognitivne znanosti je po nasem misljenju med
drugim prav v tem, da si pridobimo natanc¢nejSe razumevanje teh
procesov. Ko bomo dobili jasnejso predstavo o elementih, ki
sestavljajo kulturo v dudevnosti, bomo lahko oblikovali dovolj
natan¢ne kulturne kazalce, s katerimi akterji vstopajo v interakcije s
seboj in z drugimi. Predvidevati bo treba tudi nacine, s katerimi se
kulturni kazalci v interakcijskih situacijah v osebi modificirajo. Na ta
nacin bomo potem oblikovali umetne druzbene svetove.

Na eni strani se vse bolj uveljavlja konekcionisti¢cno modeliranje
kognicije in socialnega delovanja (Read in Miller, 1998). Gre predvsem
za uporabo paralelnih feedback, delno pa tudi feedforward modelov
za tako razli¢ne pojave, kot so socialna zaznava, reprezentacija
socialnih kategorij in stereotipov, pojav osebnosti, socialna dinamika,
samoorganizacija socialnih sistemoyv itd.

Na tem mestu pa si nekoliko podrobneje oglejmo neko drugo
obliko modeliranja, kot jo uresnicujeta Epstein in Axtell (19906).
Najprej opozarjata na znane tezave druzbenih znanosti: nadzorovan
eksperiment je tezko izvesti (tezko je prevesti hipoteze o odnosih
med posameznimi odnosi na raven makroskopskih pravilnosti);
predstava o racionalnem akterju vecine druzboslovceyv je dale¢ od
vsakdanje resni¢nosti; neupravicen je tudi prenos poudarka iz
druzbenega ravnotezja na dinamiko (1996: 1-2).

Da bi presegla tovrstne omejitve standardnega druzboslovija,
sta se odlocila za racunalnisko tehniko modeliranja, ki temelji na
posamezniku. Nekatera stanja posameznikovega Zivljenja sta
tiksirala (spol, stopnja presnove, vid itd.), medtem ko so se nekatera
druga z interkacijo spreminjala (ekonomske preference, bogastvo,
kulturna identiteta, zdravje itd.). Poleg tega sta Epstein in Axtell
opredelila Se okolje (topografija obnovljivih resursov, komunika-
cijsko omrezje) ter pravila (posameznikov do okolja, znotraj okolja
in med njimi) (1996: 5-6). Na ta nacin sta modelirala razli¢ne socialne

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

245



Gregor Tomc

situacije, od vzorcev gibanja, zbiranja resursov, spolne reprodukcije,
spopadanja, kulturne izmenjave, trgovanja, dedovanja, kreditiranja,
onesnazevanja, u¢enja imunosti in Sirjenja bolezni (1996: 14).

Iz interakcij posameznikov so se oblikovale emergentne strukture,
agregacije vzorcev na makro ravni, od spodaj navzgor, kot procesi
samoorganiziranja (1996: 33). Avtorja po nasem misljenju prepricljivo
ilustrirata, da Sele takSen pristop omogoca pravo interdisciplinarno
raziskovanje —na primer, kako oblika lastniske pravice vpliva na
biolosko evolucijo (1996: 66-68).

Vzemimo za primer pokrajino s sladkornim trsjem. Ko sta dala
avtorja posameznikom pravilo, naj si poiscejo prazen prostor in
pozanjejo sladkor, so se vzpostavili razli¢ni temeljni principi:
nosilnost okolja; nesimetri¢na distribucija bogastva; koherentne
skupine v obliki valov, ki se gibljejo v smereh, ki so sicer posamez-
nikom nedostopne; in bioloske procese, kot sta hibernacija in
migracija (begunci). To, kar najbolj preseneca, je generativna
zadostnost enostavnih lokanih pravil. Ce avtorja teh pravil ne bi
eksplicirala, bile tezko uganili, kaj je pravzaprav oblikovalo
emergentne strukture. Ali ni nekaj podobno enostavnega na delu,
se sprasujeta avtorja, tudi v primeru borze ali politi¢nega sistema
(1996: 51-52)? 1z razli¢nih primerov umetnih druZzb izpeljeta
Epstein in Axtell zahtevo po drugacni, generativni druzboslovni
znanosti. Njej cilj bo oblikovanje zacetnih mikrospecifikacij, ki
zadostujejo za generiranje relevantnih makrostruktur. Vpradanje
PO njunem prepricanju ni ve¢: ali znamo strukturo razloziti, ampak
alijo znamo pridelati (1996: 177).

Pri vsaki konstrukciji umetne druzbe moramo upostevati stiri
ravni pojavnega sveta: primarni in bioloski svet, kulturne lastnosti
in zavest. Sovpadanje teh ravni pa se vedno odvija Se v doloc¢eni
kontingencni situaciji. Najvecje tezave pri modeliranju umetnih
druzb vidimo na ravni kulture in zavesti.

Epstein in Axtell se pri koncipiranju kulturnih atributov zgledujeta
pri Dawkinsovi memski teoriji. Predpostavljata, da se akterji rodijo
s strukturo kulturnih kromosomov’, ki si jih zamisljata kot trak nicel in
enic (1996: 72). TeZzavo te konceptualizacije vidimo v tem, ker
kultura po definiciji ni nekaj prirojenega, ampak pridobljenega.
Avtorja pa, kot je videti, pojmujeta kulturo drugace: kot tisti del
prirojenega repertoarja, ki se lahko v okolju modificira.

Kultura je nekaj, kar se glede na kontekst primarnega in bioloskega
sveta pogojen in glede na situacijski kontekst naklju¢en nacin
oblikuje v doZzivljanju in delovanju posameznika. V vsakem posa-
mezniku ima zato delno specifi¢no vsebino in je razlicno kompleksna,
razlikuje se tudi glede na preostale ravni pojavnega sveta (na primer
glede na starost ali spol v bioloskem svetu). Z bolj sofisticiranimi
kulturnimi lastnostmi dudevnosti bo morda nekoc postalo mogoce
testirati tudi bolj kompleksne hipoteze: na primer o nastanku
religijskih kulturnih vsebin s selitvijo jezika iz socialnega v naravni

246

“VELIKE”

SOCIOLOSKE TEORIJE DANES



Znanost o ¢loveku

prostor; rekonstrukcija skupnosti hominidov iz poznavanja njihove
tehnologije, okolja in velikosti skupnosti) ali morda rekonstrukcija
dialoga jaza z menoj v dudevnosti predjezikovnih otrok itd.

Ne moremo se strinjati s trditvijo Epsteina in Axtella, da je izhodisce
modeliranja posameznik, ko jim dasta pravila obna8anja, pozeneta
sistem v ¢asu in opazujeta emergenco socialnih struktur (1996: 16). Po
nasem miSljenju je njun ‘metodoloski individualizem’ primer nedopust-
nega redukcionizma. Problem vidimo v tem, ker se posamezniki
enostavno ne rodijo z nekimi kulturnimi vrednotami. Kulturne vrednote
in socialni svet se sicer oblikujejo v posamezniku, vendar interaktivno.
Proces ucenja kulture v dusevnosti poteka v zacaranem krogu:
izgradnje osebe, kar je le drugo ime za generiranje skupnosti, kar je le
drugo ime za izgradnjo osebe itd. Potemtakem ne gre ne za indivi-
dualizem ne za holizem, pa tudi ne za procese od spodaj navzgor ali
od zgoraj navzdol. Gre za totaliteto obojega, ki jo bo neko¢ morda
mogoce zajeti le z racunalnisko simulacijo umetnih socialnih situacij.

Dodatno tezavo konstrukcije umetnih druzb pa vidimo Se v Cetrti
ravni, ki jo je treba upostevati, v zavesti. Zavest in samozavedanje
predstavljata le vrh ledene gore nezavedne kulture. Z njima ¢lovek
nadzorovano vodi dialog ter na ta nacin tudi zavestno nadzoruje
proces konstrukcije druzbenega sveta. Ko gre za ¢loveske skupnosti,
ostanemo skratka ‘prekratki’, ¢e upostevamo le ‘intergeneracijske’
kolaboracije posameznikov, ki ne doZzivljajo kolektivnih pojavov
(1996: 159-160). Zaradi zavestne ravni doZivljanja sveta ima lahko
oseba sicer popolnoma napacne predstave o ‘kolektivnih pojavih’
(na primer o delovanju trga), a je to ne ovira pri zavestnem
poseganju (na primer intervencionizem), kar ima sicer v veliki meri
neintencionalne posledice (gospodarska recesija), vendar patov
ni¢emer ne spremeni osnovnega dejstva (pomen zavestnega
poseganja v naSem vsakdanjem delovanju).

Na tem mestu lahko nae razmisljanje kon¢amo. Ne ponujamo
novih odgovorov na stara vprasanja znotraj obstojecih paradigem,
ampak si prizadevamo oblikovati nova vprasanja in drugac¢ne
odgovore iz perspektive nastajajoce kognitivne druzboslovne
paradigme. Koncajmo torej na zacetku: s potrebo po novem druzbo-
slovju, ki si bo za predmet raziskovanja vzelo Sesti ¢ut kulture v
dusevnosti nasih mozganov.

LITERATURA:

EPSTEIN, Joshua M., in AXTELL, Robert, (1996): Growing Atrtificial Societies.
Social Sciences From the Bottom Up. Brooking Institution Press in The
MIT Press, Washington D.C., Cambridge.

MCLUHANN, Marshall (1964): Understanding Media. The Extensions of Man.
Routledge & Kegan Paul Ltd., London.

READ, Stephen J., in Lynn C. MILLER (ur.) (1998): Connectionist Models of
Social Reasoning and Social Behaviour. Lawrence Erlbaum Associates,
London.

“VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE

DANES

247



Gregor Tomc

SIMMEL, Georg (1993): Temeljna vprasanja sociologije. Individuum in druZzba.
Studia humanitatis, Ljubljana.

TOMC, Gregor (1994): Profano. Kultura v modernem svetu. KRT, Ljubljana;

TOMC, Gregor (2000): Sesti ¢ut. Ali kako je, e si kognitivni druzboslovec.
Znanstveno in publicisticno sredisce, Ljubljana (pred objavo).

WILLIAMS, Raymond (1983): Keywords. A Vocabulary of Culture and Society.
Fontana Press, Hammersmith.

ZERUBAVEL, Eviatar (1997): Social Mindscapes: An Invitation to Cognitive

Sociology. Harvard University Press, Cambridge, Massachusells in
London.

248 “VELIKE” SOCIOLOSKE TEORIJE DANES






Tematski blok “Slovenija?” je intelektualno “zagrevanje” za temaitsko
Stevilko, ki bo v naslednjem letu kriticno analizirala desetletnico
osamosvojitve. Ob tej priloZnosti vas vabimo k sodelovanju.



Darko Strajn

“Detradicionalizacija” in
tranzicija Slovenija v luci
nekaterih Giddensovih kategorij

“Skratka, znanost in tehnologija ne moreta ostati zunaj
demokrati¢nih procesov.”

Anthony Giddens, The Third Way, str. 59

Anthony Giddens, ki je danes vodilni britanski sociolog, je s svojo
najprej leta 1998 izdano in potem Se veckrat ponatisnjeno knjigo o
“tretji poti” naredil intelektualni “salto mortale” iz obmocdja socioloskih
konceptov, torej iz obmodja “stroke”, v obmocije politicnega.
Namesto samega diagnosticiranja, klasificiranja in pojasnjevanja
druzbenih pojavov ter konceptov in metod, s katerimi te pojave
zaznamo, je predlozil projekcijo politi¢ne alternative, v kateri skusa
nakazati mozno resitev nasprotja med prostim kapitalisti¢nim trgom
in sistemom socialne drzave. Koliko je model tretje poti politicno
perspektiven in realisticen, je lahko posebno vprasanje, toda
Giddensov poizkus je indikativen tudi s staliS¢a vpraSanja o vlogi
intelektualcev v politiki. Ce je namrec v obdobju po drugi svetovni
vojni med tistimi druzboslovci in humanisti, ki se niso zaprli v slono-
kosceni stolp, ki so se torej politicno angazirali, prevladovala poantirana
kriti¢na drza (zlasti npr. na eksistencialisticni ali/in marksisti¢ni
podlagi), Giddens zdaj nakazuje druga¢no drzo. Bralcu Tretje potije
nemara razvidno predvsem iz Giddensove obravnave obnove civilne
druzbe, da je drza pozitivnega politicnega angazmaja, ki se kaze v
dokaj pragmati¢nih predlogih konstrukcije druzbenih razmerij,
skladna s samim konceptom take druzbe. Jasno, da je Giddensova

SLOVENIJA?

251



Darko Strajn

knjiga predmet tudi takSnih obravnayv, ki so vse kaj drugega kot
strokovne, kar je razumljivo tudi glede na to, da avtor ne skriva svoje
politicne opredelitve za socialdemokracijo, ki ji svojo alternativo
ponuja za vsebino njene prenove. Kot taksno knjigo in sploh samo
zamisel tretje poti seveda mnogi tudi odklanjajo, vendar pa je avtorju
treba priznati, da se je vendarle skusal odzvati na fukuyamovski
refren o koncu alternativ. Tu nas toliko ne zanimajo mnoga kontin-
gentna teoretska in politi¢na vprasanja, ki se sprozajo ob vprasanju
“tretje poti”, ampak naj pripomnimo samo to, da je razmeroma
enostavno politi¢no besedilo, ki pa je kljub temu zasnovano na
socioloskih dognanijih, treba brati iz konteksta Giddensovih socio-
loskih koncepcij. Teoretske nastavke, s katerih je interveniral v
politi¢ni kontekst, najdemo v njegovem daljSem ¢lanku iz 1. 1994
Living in the Post-Traditional Society.

Druzba refleksivnosti

Ne da bi trdili, da gre za kategorije, ki naj bi bile edine veljavne,
lahko vendarle trdimo, da so bolj ali manj znacilne za evropsko
postmoderno sociologijo. To ne nazadnje ilustrira Se dejstvo, da je
Giddens razvijal svoje koncepcije v sodelovanju npr. z Ulrichom
Beckom in v znanstvenem dialogu z Bourdieujem, z dvema drugima
osrednjima figurama na podrodju sodobne sociologije, da ne govorimo
o Stevilnih interdisciplinarnih navezavah. Potemtakem so Giddensove
socioloske teorije, ¢e ne drugace pa vsaj z epistemoloskega stalisc¢a,
lahko zanimive za aplikacijo pri interpretaciji pojavov, s katerimi se
soocamo tudi v primeru Slovenije in njene “tranzicije”.

Ce je Giddensova osnovna zasluga opredelitev sodobne druZzbe
kot druzbe refleksivnosti, torej druzbe, kjer na vsaki ravni v kon-
strukciji druzbenega delujejo znanja, izvedena iz abstraktnih
sistemov, potem lahko ugotovimo, da gre za sociologijo, ki je v svoje
koncepte vracunala vsebovanost znanstvenih in torej tudi tehnoloskih
momentov v konstrukciji druzbe. Ali $e bolj natan¢no: Giddensova
sociologija je v svojem razvitju teoretski spoprijem s fenomenom
druzbe, katere reprodukcija je povsem prepletena z reprodukcijo
znanja. Koncept refleksivnosti seveda uc¢inkuje Ze v samem pojmu
“druzba”, ki ni samo nevprasljiva oznaka nedvomno obstojece
cloveske skupnosti, ampak je vedno hkrati konstrukcija, ki “deluje”
navsezadnje zato, ker jo ¢lani druzbe jemljejo za realno.

V okviru svojega ukvarjanja z vprasanji druzbenih transformacij
v kontekstu globalizacije je Giddens razvil tudi koncept post-
tradicionalne druzbe. Le-ta je nasledek transformativnega procesa,
ki ga Giddens poimenuje “detradicionalizacija’. Zakaj tak termin?
Mar ne gre za pleonazem, ki pravzaprav oznacuje “modernizacijo”?
V Giddensovi razlagi se pojasni, da gre za razliko v pomenu, glede na
vrednostne predznake, ki so jih taki pojmi imeli v novejsi zgodovini.

252 SLOVENIJA?



"Detradicionalizacija” in tranzicija

Giddens se torej poslovi od opozicije “modernega in tradicionalnega”,
ki je kar nekaj ¢asa utemeljevala klju¢ne koncepte sociologije. Ali kot
o tem pravi antropolog Eric R. Wolf:

“V nasprotju s prvotnim kriti¢nim stalis¢em sociologije do delovanja
druzbe v 19. stoletju je postala ‘modernizacijska teorija’ orodje
povelic¢evanja druzb, ki naj bi bile moderne, in grajanja tistih, ki naj bi
take Sele postale ... In predvsem, ko je svet razdelila na moderne
druzbe, druzbe na prehodu in tradicionalne druzbe, je v resnici
onemogocila razumevanje razmerij med njimi.” (Wolf, 1998, str. 37)

V dobi postmodernizma, ki je med drugim tudi ¢as razpada vere
v progresijo druzbenega razvoja, je pojem modernizacije razumljiv
Ze v svoji posredovanosti, torej iz zgodovine, v kateri je igral svojo
vlogo tudiv ideoloskih sistemih in je potemtakem v mreZzi
refleksivnosti uc¢inkoval na druzbene pojave. Novi pojem, torej
pojem “detradicionalizacije”, intervenira prav v razmerje med
modernizacijo in tistim, kar je bilo predmet njenega spreminjeval-
nega ucinkovanja, namrec tradicija. S tega gledisca avtor v besedilu
iz1.1994 Zivetje v post-tradicionalni druzbitudi retematizira sam
koncept tradicije:

“Tradicija, bom dejal, je povezana s spominom, posebej s tistim,
ki ga je Maurice Halbwachs imenoval za ‘kolektivni spomin’; (tradicija)
vkljucuje ritual, povezana je s tem, kar bomo poimenovali formuiski
pojem resnice(formulaic notion of truth), ima ‘varuhe’ (guardians) in
ima, drugace kot obicaji, obvezovalno moc¢ s kombinirano moralno ali
emocionalno vsebino.” (Giddens, 1996, str. 15)

Giddens torej definira koncept tradicije pravzaprav v dekon-
struktivhem postopku, ko ga sooca s transformativnim ucinkom
sil “detradicionalizacije”. V tem pogledu Giddens ugotavlja, da
“... povezava med ritualom in formulsko resnico daje tradicijam
njihove lastnosti izkljucevanj” (ibid, str. 33). Zato so tradicije podlage
zarazloCevanje “drugega”: “Tradicija je tako medij identitete”

(str. 34). Skratka, lahko bi rekli, da Giddens predpostavlja, da preko
procesa detradicionalizacije ali “evakuacije tradicije’ prispemo
do oblike druzbe, ki jo opredeljuje kot post-tradicionalno druzbo.
Ta je po njegovem prva oblika globalne druzbe. Moderna razdira
tradicijo, ampak kot je mogoce razumeti, hkrati tudi ustvarja prostor
za reformulacijo tradicije. Vendar pa je v kontekstu “refleksivnosti”,
ki se intenzivira z nastopom globalizacije, kot Giddens zelo poudarja,
tradicije treba diskurzivno upraviciti. Ta polozaj tradicije omogoca
“pripravljenost za vstopanje v dialog”, ¢e ne “nasprotno, tradicija
postane fundamentalizem”, ki ga je po Giddensu mogoce dojeti
kot “zastopanje formulske resnice ne glede na posledice” (str. 56).
Tu pus¢amo ob strani njegove nadaljnje premisleke, ki dajejo izhodisca,
med drugim za razumevanje konfliktnosti v mednarodnih odnosih
v obdobju post-komunizma. Vendar pa lahko razumemo, da po
Giddensu post-tradicionalna druzba postaja dominantna oblika druzbe:
“Post-tradicionalna druzba je neki konec; vendar pa je tudi

SLOVENIJA?

253



Darko Strajn

zacetek, izvirno novi druzbeni univerzum delovanja in izkusnje.
Kaksen tip druzbenega reda ali kaksen red lahko postane?

Kot sem Ze dejal, je globalna druzba, ne v pomenu svetovne druzbe,
ampak v pomenu ‘nedolocenega prostora’. To je druzbeni red, kjer
je druzbene vezi prej treba nareditikot pa podedovati iz preteklosti.
Na osebni ravni in na ve¢ kolektivnih ravneh je to tezko in naporno
podjetje, ampak hkrati tisto, ki obljublja velika povracila. (Ta red) je
razsredisCen glede na avtoritete, je pa ponovno osrediscen glede na
priloznosti in dileme, ker je usmerjen na nove oblike vzajemne
odvisnosti.” (str. 63)

Prevlada tradicionalne politi¢cne kulture

Socioloska slika Slovenije se je precej razlikovala od vtisa, ki bi ga
lahko kdo dobil, ko je opazoval zivahna druzbena dogajanja recimo 1.
1989, ko je bilo javno Zivljenje prepredeno z gibanji za demokracijo
ali gibanji civilne druzbe. V vsekakor kompleksnem dogajanju se je
pripetil pospesek k detradicionalizaciji, ki pa je posredno, hkrati z
implementacijo politicne demokracije, ozivil tradicionalizem.

Le-ta je predelal in reformuliral tisto, kar naj bi bilo narodna tradicija.
Za ilustracijo vzemimo ugotovitev Janeza Kolenca, ki je povzel
obseZne raziskave javnega mnenja, vrednot ipd.:

“Analiza nekaterih agentov politi¢ne socializacije kaze, da se je
na Slovenskem ohranila in prevladuje tradicionalna politi¢na kultura,
za katero so znacilne egocentri¢ne osebnostne, socialne, politi¢ne in
narodne znacajske poteze in orientacije.” (Kolenc, 1993, str. 232)

V nadaljevanju nam Kolenc predoci obsiren seznam orientacij,
ki temeljijo na omenjenih vzorcih politi¢ne kulture, med njimi npr.
patriarhalne drZe, teZnje k uniformnosti v nac¢inu zivljenja in
mentaliteti, konservativnost, segregativnost v odnosu do drugih itd.
Za okvir tega zapisa je zanimivo Kolencevo ugotavljanje, ki je
generalizacija empiri¢nih raziskovanj, da je konservativnost, namre¢
v smislu obrnjenosti v preteklost, verovanje v trdnost in celo svetost
nekaterih vrednot, podlaga za to, da se

“... krepijo emocionalne, evalvativne in moralne prvine oseb-
nostnega, socialnega, politicnega in narodnega znacaja na racun
kognitivnih prvin in zato v politicnem Zivljenju uspeva neracionalno,
neznanstveno in nekomunikativno misljenje in delovanje. Skozi
taksne oblike delovanja pa se utrjujejo ozka mentalna obzorja,
druzbena stati¢nost, neprilagodljivost na novosti in spremembe, stare
navade in obicaji.” (ibid, str. 232/233)

Ta del slovenske politicne kulture verjetno Se predstavlja podlago
vrste kulturnih in posledi¢no politicnih drz, ki ovirajo investiranje
“slovenske razlike” v globalni kontekst. Z gledisca te komponente
slovenske politicne kulture se neizogibni vplivi globalnosti kazejo
kot “vdori tujega” ali kot “velika nevarnost” za identiteto, kakor je v

254 SLOVENIJA?



"Detradicionalizacija” in tranzicija

njenem kontekstu pac razumljena. Dejstvo, da je bila Slovenija v ¢asu,
ko je bila modernizacija v najvec¢jem zamahu, del socialisticnega
sistema, je pripomoglo k temu, da se je tradicionalizem Se bolj ohranil:

“Paradoksno se je drzavni socializem, ki je samega sebe videl kot
najvaznejso revolucionarno silo v zgodovini, izkazal za veliko bolj
naklonjenega tradiciji kot kapitalizem.” (Giddens, 1996, str. 51)

Proces detradicionalizacije je, kot smo na kratko nakazali, prav-
zaprav forma vkljucevanja razlicnih druzb v procese globalizacije, ki so
vsekakor danes strukturno determinirajoci dejavniki za vsako deZzelo.
V okviru detradicionalizacije se elementi tradicije ohranjajo skozi
diskurzivne utemeljitve svojih “varuhov”; tradicija se zdaj ohranja
kot “izumljena tradicija” (kot bi rekli s Habsbawmom). Hkrati v
procesih detradicionalizacije delujejo mehanizmi izkoreninjenja
(disembedding) tradicij, ki prehajajo v eklekti¢ne povezave s
povsem raznorodnimi tradicijami. Druzbe, ki so zmoZzne v teh
procesih rekonstruirati svojo identiteto v odprtem dialogu z “drugimi”,
ki so navsezadnje zmozne splosno dostopnemu znanju dodajati
lastno invencijo, bodo torej igrale aktivnejso vlogo v globalnem
kontekstu. V dolo¢enem smislu seveda ni nevazno, kako in po ¢em
je dolocena druzba dolodljiva kot posebna entiteta. Ce so predpo-
stavke za potek detradicionalizacije druzbe neugodne, bo ta proces
pocasnejsi, druzba bo ne nazadnje tudi gospodarsko zaostajala, kajti
detradicionalizacija prinasa tudi vklju¢enost v globalno ekonomijo.
Ta je brez dvoma kapitalisticna, vendar pa za zdaj mimo Giddensove
zamisli “tretje poti” ni nobene resne alternative, ki bilahko z njo
kakor koli tekmovala ali jo zamenjala s ¢im drugim.

Problematiko Slovenije, ki se kaZe v njeni sorazmerno veliki
ujetosti v tradicijo oziroma v priseganju in zaklinjanju na skupke
vrednot, navad in obicajev, ki se nam predstavljajo, kot da so
tradicija, kar se, denimo, izreka v diskurzu nasih “varuhov” tradicije,
recimo kot pretirana skrb za identiteto, je torej mogoce opredeliti
tudi skozi pojem detradicionalizacije. Po Giddensu je jasno, da je le-ta
zaznavna skozi dialog, ki ga neka dana druzba opravlja v globalnem
kontekstu. Seveda tu ne gre samo za “dialog” v smislu politicnega ali
kulturnega sodelovanja, ampak za vklju¢enost v vsakrsne izmenjave
s svetom v Sirokem spektru. Ce se izrazimo v kategorijah Talcota
Parsonsa, diferenciranostiin adaptivne kapacitete druzbe, je
Slovenija iz vrste razlogov, ki jih tu ne moremo analizirati, sorazmerno
stati¢na druzba, ali morda natan¢neje, zavirana druzba. Prodiranje
tradicionalizma v sfero politike in kulture, z vsebovano domnevno
kmecko mentaliteto, za katero so globalizem, nove tehnologije in
spremenjene ekonomske paradigme postindustrializma povsem
nedoumljive in v nasproti z zdravo pametjo, vsekakor vpliva na
neoptimalno distribucijo virov investiranja v prihodnost.

Detradicionalizacija je v Giddensovi formulaciji jasno prevec
kompleksen proces, da bi ga bilo mogoce v celoti upravljati. Vendar
pa ga je mogoce pospesiti ali zavirati z dolocenimi strateskimi

SLOVENIJA? 255



Darko Strajn

investicijami (kajpak ne samo s finan¢nimi) v klju¢na podrocja
reprodukcije druzbe. Problematika ravni znanja v druzbi je tu
vsekakor srediS¢nega pomena. Visja povprecna raven izobrazenosti
je dejavnik detradicionalizacije. Na drugi strani so vlaganja v znanost,
ki v socioloskem pogledu povecujejo vlogo in pomen ekspertov v
druzbi. Ekspertnost, ki v zadnjem ¢asu v kontekstu ekoloskih in
eti¢no oznacenih problemov znanosti in tehnologije vse bolj
prevzema vlogo udelezenke v demokrati¢cnem razpravljanju, je
mehanizem stopnjevanja refleksivnosti druzbe; refleksivnost nadalje
spet u¢inkuje na stopnjo inventivnosti, ki je v post-tradicionalni
druzbi pomemben dejavnik tako v socialnem in kulturnem kot tudi
gospodarskem sektorju. Seveda na nobenega od teh dejavnikov ni
mogoce vplivati voluntaristi¢no in zelo na hitro, pa tudi prevec
enostranska investicija lahko prinese tezave. Znan primer je npr.
Juzna Koreja, kjer so izredno veliko investirali v razvoj znanja in so
posledi¢no tudi zabeleZzili hiter gospodarski vzpon. Hkrati pa niso nic¢
storili za demontazo tradicionalnega paternalizma in zaradi
razbohotene korupcije v razmerju med druZzinsko posedovanimi
gospodarskimi konglomerati in nepotisticno drzavo je dezela zasla v
krizo. Hkrati se je glede na visoko udelezbo znanja v industriji
pokazala sorazmerno veliko prenizka stopnja inventivnosti. Nemara
je prav to primer tipi¢ne modernizacije, ki je ni zadosti spremljal
proces detradicionalizacije.

LITERATURA:

GIDDENS, Anthony (1996): In Defence of Sociology. Polity Press, Cornwall.

GIDDENS, Anthony (1998): The Third Way. Polity Press, Cornwall.

KOLENC, Janez: Politicna kultura Slovencev. Zalozba Karantanija, Ljubljana.

WOLF, R. Eric, (1998): Evropa in ljudstva brez zgodovine I. Studia humanitatis,
Ljubljana.

256 SLOVENIJA?



Irena Sumi

Slovensko narod(nost)no vprasanje:

akademska tradicija ali ideologija?”

Na nivoju razli¢nih javnosti, denimo znotraj politinega diskurza,
bilahko rekli, da je poseben znak javnih (re)prezentacij t. i. narodnega
manjSinstva na Slovenskem med drugim splosno razberljiva signali-
zacija o neproblemati¢nosti te tematike, ki gre z roko v roki s
ponasanjem z visoko (“nad evropskim standardom”) pravno zascito
in prepri¢anjem o popolni, zgledni demokrati¢nosti, ki da obvladuje
manjsinsko Zivljenje v Sloveniji. Toda medtem ko je take predstave
—3Se vedno znotraj presoje politi¢nega diskurza — moc gledati na
primer kot (sicer podkomuniciran in nedomiselno izkoris¢an politi¢ni
in ideoloski) vidik kontinuuma politi¢ne kulture na Slovenskem, kot
eno od demokrati¢nih tradicij Slovencev, kot nacelni zgodovinski
odnos politi¢no formiranega slovenstva do jezikovno in kulturno
drugacnih, se taista nezdvomljenost kaZe kot manko in restrikcija,
kadar gre za strokovni, druzboslovni, analitski diskurz. Z drugimi
besedami: nejasno ostaja, zakaj monopolni strokovni govor, ki ga
reprezentira tradicija t. i. slovenskega narod(nost)nega vprasanja,
(e vedno) tako popolnoma koroborira politicnega, da se postavlja
celo vprasanje, ali ga morda celo ne generira.

Nadaljnja o¢itna posebnost te tradicije je, da je zavarovana z
izjemno politi¢no mocjo. Ta moc je toliksna, da je diskurz o t. i.
narod(nost)nih manjsinah, ki so tako rekoc izklju¢ni predmet tega
specialisticnega znanja, v javnostih vseh vrst v zadnjih nekaj
desetletjih v Sloveniji tako pozitivistiCen in afirmativen, da ga gre
obravnavati kot svojevrsten fenomen, zanimiv za druzboslovno
analizo: vzdrzuje pa ga specialisti¢no znanje, ki se samo predstavlja
kot druzboslovna analiza. Taka konstelacija predvsem bolj kot kaka

* Besedilo je nastalo kot
del doktorske disertacije in
je za to objavo le
neznatno prirejeno. Pri
izboru gradiva za
pricujoci pregled sem se v
glavnem ravnala po
Bibliografiji objav Instituta
za narodnostna vprasanja,
ki jo je zbral in objavil
Janez Stergar (1995).
Kolegoma prof. Janezu
Stergarju in prof. dr.
Miranu Komacu se tudi
zahvaljujem za prebiranje
rokopisa in zelo tehine
pripombe.

SLOVENIJA?

257



Irena Sumi

druga odpira vrsto eti¢nih vprasanj—zacensi s prvim: ¢igavo naracijo
producira analitik?

Vztrajno koprodukcijo teh dveh diskurzov, politicnega in
strokovnega, najprej izpricujeta ze njuni tesno prepleteni zgodovini.
Mocna politicna zavarovanost narodnomanjsinske teme izvira Se iz
¢asa po prvi svetovni vojni, ko so Slovenci oziroma elite — nosilke
projekta slovenskega nacionalizma — podobno kot drugje v Evropi
politi¢ni okvir razpadlega srednjeveskega fevdalnega imperija
zamenjale za ¢lanstvo v nacionalni (“narodno” definirani) drzavni
skupnosti. Stergar (1995: 4) npr. zgodnjo generativno plast kom-
plementarnega strokovnega diskurza identificira v takih proizvodih
zgodnjega nacionalizma, kot sta program Zedinjene Slovenijeiz leta
1848 in Kozlerjev zemljevid (1853). — Na samem zacetku nasega
stoletja, leta 1905, pa se je po zgledu ¢eskih narodnobuditeljskih
krogov oblikoval praski krog slovenskih studentov —radikalnih
nacionalistov, ki so z mnogimi akcijami opozarjali na “narodnostno
ogrozene” dele slovenstva (ibid.). —

Vsaj dva ¢lana tega Studentskega kluba, Lavo Cermelj in Vinko
Zorman, sta bila odloc¢ilna pobudnika in dolgoletna ¢lana leta 1925
ustanovljenega Manjsinskega instituta, ki je svoje strokovne
tematike ¢rpal predvsem iz prepricanja, da je

po prvi svetovni vojni ... tretjina Slovencev ostala izven meja
Slovenije. Manjsinski institut v Ljubljani je raziskoval polozaj Slovencev
v sosednjih drzavah (Italiji, Avstriji in MadZzarski) in nemsko ter
madzarsko manjsino v Sloveniji in zbiral dokumentacijo in literaturo
o manjsinskih vprasanjih (Stergar 1995: ibid.)

Popolno sozvodje med strokovnim programom in interesi
nacionalisti¢ne politike je izkazoval tudi delovni program instituta,
ki si je za prednostno nalogo zadal obdelave in grafi¢ne ponazoritve
“narodnostne situacije SirSega slovenskega ozemlja” v Jugoslaviji in
zunaj njenih meja “v znanstvene, informativne in propagandisti¢ne
namene” (Stergar 1995: 5). —V aprilu 1941, po fasisti¢ni okupaciji,
je institut prenehal delovati, leta 1944 pa je Izvrsni odbor
Osvobodilne frontena osvobojenem ozemlju v Rogu ustanovil
partizanski Znanstveni institut, ki je nekaj pozneje dobil tudi
Oddelek za mejna vprasanja: ko je bil ta institut leta 1948 razpuscen,
je na osnovi omenjenega oddelka nastal sedanji /nstitut za narod-
nostna vprasanja (Stergar 1995: 7-10), ki je ob razli¢nih drugih
ustanovah (ZRC SAZU, zlasti Institut za izseljenstvo, Geografski
oddelekin institut pri Filozofski fakulteti Univerze v Ljubljani,
zgodovinopisne visokosolske in raziskovalne ustanove in nekateri
drugi) Se dandanes poglavitni producent znanja v tradiciji slovenskih
etni¢nih Studij. Znacilno je, da se delokrog in tematike ves ¢as
obstoja instituta in njegovih predhodnikov ravnajo po kriteriju
nacionalistinega interesa (in od leta 1991, naj re¢emo z dosledno
legalisti¢no formulacijo, po nacionalnem interesu): prednostna, ¢e ne
malone izklju¢na predmeta obravnav sta bila in sta Se vedno

258 SLOVENIJA?



Slovensko narod(nost)no vprasanje: akademska tradicija ali ideologijo?

konstitutivni madzarska in italijanska narodna manjsina v Sloveniji na
eni strani in slovenske manjsinske populacije v Italiji, Avstriji in na
MadZarskem na drugi; v zadnjem casu, leta 1991, je bila kot podrocje
dela npr. nstituta za narodnostna vprasanja definirana tudit. i.
situacija Slovencev v bivsih jugoslovanskih republikah." Obcasne
obravnave dosega tudi romska problematika in v zadnjem ¢asu
politi¢no aktualna tematika t. i. staroavstrijske manjsine. Iz tega
repertoarja je razvidno, da se znotraj preucevanj t.i. slovenskega
narodnega in narodnostnih (t.j. manjsinskih) vprasanj za relevantno
Steje le problematika, ki je utrjena, zgodovinska, avtohtona, da ne
re¢emo primordialna, in ki jo kot tako v svojih temeljnih pravnih
aktih izrecno prepoznava tudi slovenska drzava.? V obeh diskurzih
je izenacevana s problematiko nacionalnih manjsin; razlika je nemara
v tem, da je v strokovnem diskurzu ta enacaj bolj ali manj impliciten
(da ne reCem samoumeven), v legalno normativnem pa ekspliciten.
Nosilci tradicije slovenskega narodnostnega vprasanja so svojo
vezanost na nacionalisti¢no politiko v preuc¢evanju etnicne
problematike v preteklosti izkazovali Se drugace. Znacilno je
tematsko in taksonomicno preklapljanje ali pravzaprav drsenje
osrednjih predmetov in topik. Tako npr. objave pred letom 1945
precej govorijo o cerkvenih razmerah med slovensko manj$ino zunaj
meja Jugoslavije ali pa se jim v celoti posvecajo (npr. Anonimus
1931; Cermelj 1936). Po letu 1945 je ta tematika prakti¢no izginila iz
strokovnih obravnav, ali pa se je omejila na kratke orise, ki tovrstno
evidenco sicer upostevajo kot diagnosticno za podeZzelsko slovenstvo
v zamejstvu, vsebinske in podatkovno napolnjene obravnave
pa so se ob vecdjem preselile na tisto, cemur moramo vsaj s stalis¢a
opazovalca iz takratne Slovenije reci reprezentacijsko obrobje,
zlasti v desnicarske medije in publikacije v zamejstvu in politi¢ni
emigraciji. Tako se je v pisanju po letu 1945 za dele slovenskega
zamejstva redno pojavljala trditev, da je bila slovensko zavedna
katoliska duhovscina bistvenega pomena za ohranjanje slovenscine
in slovenske zavednosti zlasti v ruralnih razmerah in pod pritiski
potuj¢evanja. Znacilna argumentacija uvaja razlikovanje med
cerkvenimi oblastmi kot ve¢inoma instrumentom “raznarodovanja”
in “preprosto duhovsc¢ino”, ki je sluZzila narodni stvari (prim. npr.
Novak in Zwitter 1945: 291; 381ff). — Hkrati se je seveda ta
diagnostika tudi podredila zapovedanemu “marksisticnemu”
pogledu in je torej celotna tematika ob vecjem potonila v okvir
obravnav politicnega konservatizma med manjsinci zunaj Slovenije,
njihovega “slogastva” oz. simpatiziranja s potujcevalci in sploh
pomanjkljive artikulacije “nacionalne zavesti” (za razvito tovrstno
argumentacijo gl. npr. Pleterski 1965). — Obenem je taksonomija
etni¢nega vztrajno drsela od zelo Sirokih k vedno ozjim kategorijam;
tako je npr. Cermelj konec tridesetih let (1939: 10) ugotavljajoc,
kako krivi¢ni in zavajajoci so bili drzavni popisi glede narodnostne
izreke v letih 1931 in 1936 v Julijski krajini in Beneski Sloveniji v

! Tedaj je bil Ministrstvu
za znanost in tehnologijo
RS prijavljen projekt
nosilke Vere Krzisnik
Bukic z naslovom PoloZaj
in vloga Slovencev v
jugoslovanskem prostoru;
s pogodbo je bil projekt, ki
Je tovrstno tematiko
uvedel, potrjen sredi
naslednjega leta (podatki
iz tajnistva Instituta za
narodnostna vprasanja).
Kasneje se je ta tematika
Sirila Se na Slovence v
Bosni in Srbiji.

2 Avtohtoni madZarsko in
italijansko manjsino kot
konstitutivni drzavni
populaciji navaja slovenska
ustava, Slovence na
Hrvaskem, “zlasti v Istri,
Gorskem Kotarju in
Medmurju” kot slovensko
manjsino pa eksplicitno
navaja Resolucija Drzav-
nega zbora RS iz leta
1996 (gl. op. 20; prim.
Jevnikar 1998: 21, 74).

SLOVENIJA?

259



Irena Sumi

Italiji, zapisal: “Kljub vsej raznarodovalni akciji smemo mirno trditi, da
zivi danes v Italiji Se vedno najmanj 600.000 Slovencev in Hrvatov, in
sicer narodno zavednih Jugoslovanov.”

Prav ta kategorija, “narodno zavedni Jugoslovani”, je bila v
literaturi narod(nost)nega vprasanja pred letom 1945 velikokrat
pomensko zaokroZena tako, da se je o Slovencih in Hrvatih govorilo
kot o Jugoslovanih (“Narodni dom je ime, ki ga mi, jugoslovanski
ljudje, dajemo ljudski hisi, zgradbi Slovanov, ki daje zatocisce
njihovim intelektualnim dejavnostim, Sportnim klubom, dobrodel-
nistvu, hranilnicam ...,” Anonimus 1927; prim. tudi npr. Cermelj
1936) ali pa kar Slovanih. — “Na§ narod” so bili Se leta 1933 brez
ostanka tudi gradis¢anski Hrvatje, od katerih je bilo npr. pricakovati,
da bodo skupaj z “Rabskimi Slovenci” kot “naraven most med nami
podpisal s psevdonimom Pavlovic, glede povojnih izjalovljenih
panslovanskih upanj zapisal Cermelj (1933: 102). — Ze takoj po letu
1945 so se tako inkluzivne kategorije okvalificirale in razdelile na
Slovence, Hrvate, gradis¢anske Hrvate itd. — Tudi cilj teh raziskav je
bil v ¢asu do druge svetovne vojne izrecna koroboracija
nacionalisti¢ne politike: kot je zapisal Cermelj (1933: 102), je zaradi
graditve “trdne vezi slovanstva”, ki mora postati “locilni zid med
Nemci in MadZari”, na severozahodu potrebno,

... da zvedjim zanimanjem sledimo kulturnemu in nacijonalnemu
[sic!] razvoju nasih najsevernejsih sonarodnjakov in da jih v njihovem
delu podpiramo in bodrimo. Zlasti mladina je poklicana, da se
seznani z zivljenjem in usodo nasih bratov zunaj drzavnih meja.

Cilj naj bo kon¢na zdruZitev vseh Jugoslovanov, do tega cilja pa naj
vodi geslo: “Kjer Jugoslovan, tam Jugoslavija” (poudarki izvirni).

Poudarek na jugoslovanstvu je, kot re¢eno, sosledno z razvojem
zgodovinskih dogodkov plahnel, tembolj pa se je po letu 1945
uveljavil neki drug akcent, ki je Ze impliciran v gornjem Cermeljevem
zapisu: problem “kulturnega in nacionalnega razvoja” in zlasti rasti in
razvoja “narodne in politi¢ne zavesti/zavednosti” (npr. Pleterski
1965) slovenskih manjsincev v sosednjih drzavah: na kratko bi ga
oznacili kot socialno developmentalisti¢no nocijo, ki je za produkcijo
studij slovenskega narod(nost)nega vprasanja bila (in kot bomo
lahko pokazali spodaj, Se vedno je) osrednjega pomena.

Povedati je namrec treba, da so bile Studije v tej tradiciji Se v
Sestdesetih in sedemdesetih letih v ogromni vecini zgodovinske,
socialnogeografske, demografske in domoznanske, prav vse pa so
uveljavljale premiso nekaksnega socialnega developmentalizma; v
uvodniku v prvo Stevilko revije Razprave in gradiva, publikacije
Instituta za narodnostna vprasanjav letu 1960, je npr. njen
urednik, Drago Druskovi¢, prevladujoca podrocja dela svojih
sodelavcev (in kontributorjev v volumen) oznacil takole (str. 7):

... prikaz izklju¢no teoretskega politicnega znacaja in politicne

prakse Se posebej, nadalje analizo s podrocja mednarodnega prava,

2600 SLOVENIJA?



Slovensko narod(nost)no vprasanje: akademska tradicija ali ideologija?

poglavije iz diplomatske zgodovine in splosne zgodovine, obravnavo
pozitivne zakonodaje, namenjene manjsini, in njene prakse, demo-
grafsko Studijo o ljudskem §tetju, dokumentacijo o narodnostno
politicnem prizadevanju manjSin v zvezi s pozitivno zakonodajo na
podrodju manjsinskega Solstva in ... s problemi zvezano gradivo
(zakonske osnutke za manjSinsko Solo in podatke o obmejnem
gibanju prebivalstva na temelju sporazuma med sosednjima drzavama).

Sele nekako od zacetka osemdesetih let so se pojavljale tudi
Studije o (normativni) dvojezi¢nosti v Solstvu, potem pa Se
sociolingvisti¢ni orisi in sociometri¢ne Studije s kvantitativnimi
metodami (anketiranje, vprasalniki) ter izrazito politoloske Studije
(volilni sistemi in rezultati, politi¢na kultura med elitami, zgodovina
strank, gibanj in drugih ustanov itd.). — Neka pomembna vmesna
zvrst pa se je skozi ves Cas, Ze od zacetkov v dvajsetih letih,
ukvarjala s pravno in politi¢no dokumentacijo o nacionalnih
manjsinah, z zgodovino in delom politi¢nih in kulturnih organizacij
med manjSinami ter pravnimi instituti med to ali ono manjsinsko
populacijo. Slednjo, in pa seveda sociometri¢ne Studije, je mogoce
gledati kot pretezno sinhronisti¢no zvrst med drugimi, ki so pretezno
historiografske; vsem pa je skupno neproblemati¢no izhodisce,
po katerem so nacionalne manjine realitetno populacijsko dejstvo
in zagotovljena kvantiteta, del naroda, ki Zivi zunaj mati¢ne drzave,
kot ob¢e uveljavljeni skrajni (in edini) pomenljivi perimeter
raziskovanja etni¢nega.

Na tem mestu smo dolzni trditve nekoliko okvalificirati.
Ni dvoma, da je mestoma taka metodologija povsem upravicena,
denimo, kadar gre za sociometri¢no raziskovanje populacij, katerih
¢lani so skozi demokrati¢ne politi¢ne institute samoizjavljeni in
zakonsko zasciteni kot pripadniki takih ali druga¢nih manjsin in
ki iz takega statusa vlecejo nekatere poglavitne Zivljenjske vire
(v kontekstu nacionalnih manjsin je npr. mogoce meriti “etni¢no
vitalnost”, prim. npr. Necak-Liik 1995; 1998: 7-10, torej upravljanje
take skupinske ideologije in vzdrzujoce jo prakse). V takem primeru
je jedrna kategorija raziskovanja, eksplicitno ali implicitno, obnasanje
in funkcioniranje takega statusa samega, torej nacini, kako je status
kot vir izkoriS¢an in sporocan ter kak3na so vsebinska polnjenja
njegovega pomena in socialno rezonantno manifestiranje. Realitetno
dejstvo namrec gotovo je, da je manjsinstvo tudi akterski samopripis.
—Toda raziskovalni smisel je povsem preobrnjen, kadar raziskovalec
tak pripis opazovancu kratkomalo pritakne kot samoumevnega, kot
“objektivno” kategorizacijo. Takrat se v celem izkaZe esencializirajoci
in ideologizirajoc¢i osrednji postulat socialnega developmentalizma,
uveljavljenega v preucevanju slovenskega narodnega vprasanja,
po katerem gre pri t. i. manjSinah za skupine, ki so zaradi odrezanosti
od mati¢nega naroda nekoliko zakasnile na univerzalnem zgodovin-
skem pohodu “narodnostnega napredka”, ta pa bo nujno pripeljal
do tocke razvitega nacionalizma oz. polne “narodne in politi¢ne

SLOVENIJA?

261



Irena Sumi

3 Medtem ko so drugi
stereotipni navedki
presplosni, da bi jih bilo
smiselno pripisovati
posameznim avtorjem (so
pa njihove generativne
plasti in situacijske
nalozbe prav gotovo snov
za posebno studijo), to
nacionalisticno
korpuskulo navajam iz
Makarovic 1995: 241.
Sestavek je znamenit in
kar prototipen v svoji
miticno nacionalisticni
drzi. — Za poglobljeno
kriticno oznako gl.
Knezevic-Hocevar 1997.

zavesti”, pac take, kakrSno ima “mati¢ni narod”: prav manko take
zavesti je namrec tisti ocitni deficit, ki manjSino kot tako pravzaprav
doloca.

V luci povedanega je mogoce postaviti, da se okvir takega
pojmovanja, ki je v bistvu razli¢ica in aplikacija nazora o primordial-
nem etnosu, najprej pomembno vzajemno informira z diskurzom
nacionalisticnega zgodovinopisja. Ta svojo analitsko legitimiteto
konstituira z razli¢nimi prijemi: zlasti z diahronim kolekcioniranjem
izbranih t. i. “kulturnih” znakov, ki da so (bili) diagnosti¢ni za
slovenstvo (“Slovence je skozi zgodovino ohranjala samobitna
kultura”; “kozolec je Ze stoletja izklju¢na slovenska posebnost”);
skozi lingvisti¢ni argument, ki naravne jezike razvrs¢a okrog
“krovnega,” “vrthovnega” umetnega jezika cisto tako, kot da so si
prviin drug “od vedno” vzajemni kriterij in homologni vidiki entitete
(“slovenscina se je od casov slovanske poselitve razvijala skozi
vrsto dialektalnih rab”); z diahrono racionirano “drzavotvorno”
zgodovino (“slovenska drzava je uresniceni tisocletni sen Slovencev”);
s konstrukcijo diahrone skupinskosti, npr. z retroaktivacijo smisla,
ki ga nosijo imaginirani in mitologizirani akterji (“Slovenci smo imeli
namrec v Trubarjevem c¢asu samo dve moZznosti: ali postati narod
ali pa izginiti”). — Temeljni trik perspektive nacionalisti¢ne
zgodovine je torej razvr¢anje diahronih in kontekstualno razno-
rodnih fenomenov ex aequo, tako da se konstruirajo velike mitske
monade: “slovenstvo,” “slovensc¢ina,” “narod”. Nepregledno mnozico
raznovrstnih in moc¢no razli¢nih, lokaliziranih kulturnih in jezikovnih
praks je npr. mogoce inkluzivno in za nazaj interpretirati in poenotiti
kot znake take entitete, vso zgodovinsko faktografijo pa nanizati in
predstaviti tako, kot da je bilo “zavedno slovenstvo” ali pa, denimo,
“slovenska drzava” od vedno notranji smisel in cilj zgodovinskega
procesa, katerega akter je miti¢no in dramatsko sinhronizirana
kolektiviteta: “mi.” Slednja je skupnost zivecih Slovencev hkrati z
vsemi krvnimi predniskimi linijami noter do pradavnine. Mizanscena
tega dogajanja je teritorij “zgodovinske slovenske poselitve” oziroma
univerzalizirano za vsako kontekstualizacijo skozi ¢as, “slovenskega
etni¢nega ozemlja”. Obrobja tega ozemlja so iz tega procesa na
nesrecen nacin izvzeta tako, da jim je bil odrecen prav ta “naravni”
razvoj, kar je situacija, ki jo je potrebno venomer dejavno korigirati. —
Afirmativnost in pozitivizem odnosa do manjsin na Slovenskem sta
potemtakem v luci teh preudarkov tako v politi¢cnem kot v strokov-
nem diskurzu tradicije narodnega vprasanja le navidezno permisivni in
libertarni potezi: v resnici se formirata po opisanih moc¢no restriktivnih
premisah nacionalisticne percepcije lastnih konstitutivnih kontinuitet,
saj je tako edino mogoce konstruirati (z Andersonom, 1983, bi rekli:
zamiSljati si) “narodnomanjsinsko” kolektiviteto, ki je oznacevana, naj
recemo s psihoanalitsko besedo, kot “spodleteli mi”.

Receno Se drugace, retrovizija, s katero se legitimira nacionalna
drzava, je hkrati tudi generativno polje z akademskim in politi¢nim

2602 SLOVENIJA?



Slovensko narod(nosfno vprasanje: akademska tradicija ali ideologija?

monopolizmom zavarovane produkcije klasi¢nih slovenskih etni¢nih
studij. Skladno s svojimi sredis¢nimi monadami (slovenstvo,
slovenscina, narod, narodna manjsina, slovensko etni¢no ozemlje)
“narodnostne” manjSine zunaj svojega drzavnega teritorija gleda
kot “odrezane ude narodnega telesa,” ki jih je v tak polozaj potisnila
vrsta “zgodovinskih krivic”. Zaradi teh manjsina, ki je definirana
neproblemati¢no, kot “objektivno” del slovenskega “naroda,”
podlega “potuj¢evanju,” “asimilaciji,” “izgubi jezika in kulture”

in “pomanjkanju slovenske zavednosti” (to je dejavnik, ki je hkrati
posledica in razlog “asimilacije”), “matica” pa mora “ob pomoci
zavednih elementov v manjsini” (ali pa obratno) to narodno
identitetno afazijo premagovati in si prizadevati za “rast slovenske
nacionalne zavesti”.

Ze leta 1946 je Se en znamenit sodelavec Oddelka za mejna
vprasanjatedanjega Znanstvenega instituta, Fran Zwitter, na
primeru Beneske Slovenije izdelal diagnozo take narodnostne
afazije. Potem ko ugotavlja splosno “prirodno in socialno” zaostalost
obmodja in zapiSe, da jo dodatno oteZuje Se okoliscina, da “se jim
kultura ne nudi v jeziku naroda”, Zwitter (1946: 11) ugotavlja:

Med to zaostalo ljudstvo so prisli med to [drugo svetovno] vojno
slovenski partizani. [...] Beneski Slovenci, ki so prejle govorili svoje
domace primitivno slovensko narecje, a jim je bila sicer neznana vsa
slovenska kultura in Zivljenje slovenskega naroda, so se seznanili z
gibanjem, ki jih je prebudilo iz njihove narodne nezavednosti,
politicne neaktivnosti in tope vdanosti v svoj polozaj, seznanili so se
s slovensko knjigo, pesmijo in mitingom. [...] Jugoslavijaje ...
postavila na londonski konferenci zahtevo po ozemlju beneskih
Slovencev. Ona zahteva njihovo prikljucitev na podlagi etni¢nega
nacela, ker je njihovo ozemlje ¢isto slovensko in ker Jugoslavija ne
more dopustiti, da bi oni ostali kakor doslej brez vseh dobrin
nacionalne kulture Se dalje v sistemu nacionalnega zatiranja in
socialne ter kulturne zaostalosti.

Ce naj ta argument prevedemo v prigodni logizem, sta restriktivni
premisi takega diskurza na prvi pogled dve, razloCeni: najprej
primordialna, ki ljudi razvrsti po objektivnem, skorajda bi rekli,
bioloskem kriteriju kot Slovence kljub temu, da ne kazejo kulturnih
znakov slovenstva (= neznana sta jim “vsa kultura in Zivljenje
slovenskega naroda”). Druga restrikcija je posledica prve in ji je
navidez komplicitna: Slovenec je lahko le ¢lovek s primordialnimi
etni¢nimi obeleZji (= ¢etudi ne pozna kulture in Zivljenja “svojega”
naroda in je njegova varianta nacionalnega jezika “primitivna”).

V resnici pa sta ti premisi travestija ena druge: to pomeni, da v resnici
tvorita tavtologijo: Slovenec je lahko samo tisti, ki je Slovenec,

to pa spet pomeni, da je arbiter definicije vedno politi¢na moc¢. —
Afirmativnost in sploh vsakr$na “monolitnost” v strokovni obravnavi
problematike narodnostnih manjsin sta bili torej gotovo znacilni za
bivai socialisti¢ni rezim v Sloveniji, za katerega je bila tematika

SLOVENIJA?

263



Irena Sumi

konstitutivhega pomena, tudi kot komplement federalisti¢ne
ideologije “bratstva in enotnosti;” zraven pa je predstavljala
zanesljivi, hvaleZzno enoznacni tematski rezervoar za sistemsko nujne
reafirmacije ideolodke “pravovernosti”.

V sedemdesetih letih je v slovenskih narodnostnih studijah (in
socasno v zadevnih politi¢nih stalis¢ih) prislo do korekcije opisanega
linearizma in progresivizma: to pa v glavnem skozi aksiom, da so
nacionalne manjsine “subjekt lastnega razvoja”. Primer zgodnjega
takega stalis¢a je npr. ubesedil Drago Druskovi¢ (1973: 40) v svojem
kratkem spisu o koroski nacionalni manjsini: potem ko daljsi pretres
ljudskih Stetij in vprasanja Stevil¢nosti manjsine ter problematike
Clena 7 Avstrijske drzavne pogodbe sklene z ugotovitvijo, da podoba
sodobne Koroske “nikakor ni ¢rnobela”; saj se morajo predsodkov
znebiti ne le “avstrijski sosedje”, temvec tudi Slovenci, zapiSe:

Gornji kratek pregled dejstev, kljub svoji fragmentarnosti,
potrjuje nekaj hipotez. Primer koroskih Slovencev potrjuje njihov
prehod od hipoteze k zakonitosti. Pri tem mislim na posebne poteze
nekaterih skupnosti, h katerim zaradi vrste znacilnosti lahko
pristejemo tudi koroske Slovence. Take skupnosti zaradi vrste
okolis¢in razvijejo lastne, individualne poteze, ne da bi pri tem
prerezale popkovino, ki jih veZe s celoto njihovega etni¢nega izvora,
z izvorno nacijo. V doloc¢enem smislu Korosci potrjujejo hipotezo,
po kateri so etni¢ne skupine pod dolo¢enimi pogoji vse prej kot
integrativne, “integrativne” v smislu asimilacije ali anihilacije svojega
narodnega znacaja, in da asimilatorne tendence, ki so se pojavile v
19. stoletju, ohranjajo svoj strateski znacaj tudi v drugi polovici
naSega stoletja (Druskovic¢ 1973: 40-1).

Novoodkrita subjektiviteta narodnostnih manjsin je imela svojo
politi¢no prebeseditev: (slovenska) manjsina je “most med narodi”,
zivi pa v “skupnem (slovenskem) kulturnem prostoru”. Slednji je bil
tudi (rekli bi, oportuna ali sinhronisti¢na) prebeseditev naciona-
listicno esencialisticnega “slovenskega etni¢nega (= histori¢nega
poselitvenega) teritorija”. Socasno se je preusmerila ost naciona-
listicnega diskurza o manjsinah. Ce je namre¢ tik po vojni, v letu
1946, Bogo Grafenauer lahko nereSeno “vprasanje [avstrijske]
Koroske” s staliS¢a “nas Slovencev” lahko radikalno postavil kot
“vprasanje zmage demokracije” (str. 91), se je v sedemdesetih in
osemdesetih politi¢ni diskurz v Sloveniji prevesal k defenzivnosti in
k precizacijam teoretsko zelo kompozitnega, samoupravnega
libertarizma o poloZzaju narodov in narodnosti (= manjsin):

Ena od bistvenih predpostavk razvoja socialisticnega samouprav-
ljanja je namre¢ tudi razvoj odnosov med narodi in narodnostmi
Jugoslavije na samoupravni podlagi. To pomeni, da enakopravnost
narodov in narodnosti ni zasnovana zgolj na spostovanju splosnih
demokrati¢nih ¢lovekovih pravic. Uresni¢evanje narodnostne
enakopravnosti in doseganje dejanske enakosti tece vzporedno in v
skladu s celovitimi druzbenimi prizadevanji za osvoboditev dela od

264 SLOVENIJA?



Slovensko narod(nostino vpradanje: akademska fradicija ali ideologija?”

kakrsnegakoli odtujevanja, izkoriS¢anja in podrejenosti. Narodnosti so
v tem okviru enakopraven subjekt, ki ob pomoci sirse druzbene
skupnosti uresnicujejo pravico do razvoja svojih narodnostnih
posebnosti, jezika in kulture (Liik 1980: 28).

Kardeljanski nazor, ki je pravico do kulturne idiosinkrazije in
afirmacije (primordialno pojmovane) etni¢ne razlicnosti enacil s
temeljnimi ¢clovekovimi pravicami in bistvom zgodovinskega
procesa Sirjenja demokrati¢nih svobos¢in, je v luci nekaterih
sodobnih polarizacijmed t. i. multikulturalizmom in postmodernimi
stalis¢i kakega Richarda Rortyja manj relikt socioloskega naivizma
svojega Casa kot pravzaprav anticipacija nekaterih zelo pomodnih
teoretizacij (prim. Jenkins 1995: 97ff; Billig 1995: 154ff; Taylor 1994;
Goldberg 1997).

Posebno elaborirano politolosko teoretizacijo manjSinske
skupinske subjektivitete je v okviru slovenskih etni¢nih studij razvil
Miran Komac (1990, 1990a); bila je med drugim laskavo, ¢etudi
nekolikanj zmedeno oznacena kot “Prehod na nacin raziskovanja, ki
temelji primarno na spoznanjih znanstvene discipline in je primerljiv
po metodah sodobne znanosti ... v poznih 80- tih letih”, ki da je
“podal tudi teoreticna izhodisca za raziskovanje narodnega
vprasanja” (Klopdic 1995: 1). — Osrednja tocka te teoretizacije je
postavka, da so nacionalne manjSine

... neke vrste idiosinkrati¢ni narodnostni organizem, katerega
razvojla] ... ne dolocajo samo zunanje, temvec tudi notranje, v
procesu dvotirne socializacije izoblikovane zakonitosti (Komac 1990:
3; 1990a: 256).

Narodno manj$ino, meni Komac, zaznamuje specifi¢na politi¢na
(sub)kultura, ki jo dolo¢a medsebojno prepletanje ... oziroma
vradc¢anje druge v drugo, dveh med seboj neodvisnih spremenljivk —
enotnega politicnega sistema in vsaj dveh razli¢nih (vecinske ter
manjsinske) narodnostnih identitet (Komac 1990a: 249), ti dve
spremenljivki pa tudi generirata okolis¢ine dvotirne socializacije na
individualni ravni. — Nacionalna manjsina je nadalje kot “specifi¢na
druzbena skupina” zgodovinska kategorija, ki se zgodovinsko tudi
razvija, nekako na trojnem sticiS¢u interiorizacije svojega neposred-
nega (vecinskega) kulturnega in politi¢nega okolja, odnosov na
relaciji manjSina-matica in lastnega notranjega razvoja (Komac 1990:
3ff). — Omenjeno narodnostno manjsinsko (sub)kulturo gre po
povedanem opredeliti kot

... taksno obliko politicnega vedenja pripadnikov manjsine,
znotraj katerega se narodnostna identiteta pojavlja kot dvosmerni
trajno obstojeci sindrom: a) na eni strani predstavlja boj za ohranjanje
in zagotavljanje kontinuitete narodnostne identitete temeljno
spodbudo in motiv politi¢nega delovanja pripadnikov manjsine,

b) na drugi strani pa narodnostna identiteta (Se posebej tisti elementi,
ki izvirajo iz zgodovinskega spomina in odnosov med vecinskim
narodom in manj$ino) uravnava, oblikuje in kanalizira smeri in oblike

SLOVENIJA?

265



Irena Sumi

4 Kakor prav gotovo kaze
tudi dejstvo, da nedavno,
leta 1996 v DrzZavnem
zboru RS sprejeta
Resolucija o polozaju
avtohtonih slovenskih
manjsin v sosednjih
drzavah in s tem
povezanimi nalogami
drzavnih in drugih
dejavnikov Republike
Slovenije (Ur. I. RS 19906,
VI/7, ss. 2946-2948)
vsebuje vse nastete
elemente: v prvem
poglavju ugotavija, da
‘obmocja sosednjih drzauv,
na katerih Zivijo avtohtone
slovenske manjsine,
sestavljajo skupaj z
Republiko Slovenijo
skupni slovenski kulturni
prostor”; nadalje, da so
“pripadniki avtohtonih
manjsin, zamejski
Slovenci ... dragocen most
sodelovanja in dobrega
sosedstva Republike
Slovenije in njenih
sosednjih drzav”; v
drugem poglavju pa
ugotavlja, da “Republika
Slovenija priznava
avtonomnost in politicno
subjektiviteto avtohtonih
manjsin v sosednjih
drzavah”. — Pri obliko-
vanju resolucije je
odlocilno sodeloval tudi
tim strokovnjakov Instituta
za narodnostna vprasanja
(prim. tudi Jevnikar
199820: [f), ki je zbral
in uredil tudi gradiva

s posveta, na katerem je
bil predlog resolucije
obravnavan (Jesih 1997).

politi¢nega delovanja — determinira psiholoske vidike politicnega
vedenja, vpliva na politi¢ne usmeritve in oblikuje politi¢ni slog
(Komac 1990a: 250).

Komacev sklep je, da so nacionalne manjsine resda del mati¢nih
narodov, ki Zivijo v sosednjih drzavah, vendar se zaradi prepletanja
etni¢nih prvin z vplivi/pritiski, ki prihajajo tako s strani vecinskega
naroda kot tudi s strani mati¢nega naroda (ti vplivi so gospodarski,
druzbeni, politi¢ni, ideoloski in kulturni), spreminjajo v razmeroma
samostojne narodnostne tvorbe (1990: 256).

Vendar oznaceni premik ni bistveno vplival na afirmativnost in
pozitivizem diskurza o manjsinah v slovenskih etni¢nih Studijah.
Jedro odmika od dotedanjega razvojnega linearizma gotovo
predstavlja (implicirano) spoznanje, da preprosti kavzalizem
“zgodovinskih krivic” kratkomalo ne zmore pojasniti nobenega
vidika druzbenega Zivljenja znotraj t. i. nacionalne manjsine: da je
torej interpretativni okvir “zgodovinskih krivic”, ki je manjsino kot
“ud narodovega telesa” “odrezal od matice”, morda sicer na nekaterih
diskurzivnih ravneh celo ubranljiv, ni pa posebej analitsko ploden,
in da pretres sosledij takih “krivic” navsezadnje ne producira
enoznac¢nih, v¢asih pa celo ne smiselnih rezultatov. — Prav lahko bi
tudi ugibali, da se je bolj kot za kake strokovne rabe tedaj kazala
potreba po prenovljenem izhodisc¢u za politicni dialog s sosednjimi
drzavami. Postavka o subjektiviteti in socialnokulturni idiosinkraziji
nacionalnih manjsin namre¢ sama na sebi sicer lahko izkaze
neposredno raziskovalno vrednost, vendar, kot receno, ni povzrocila
kakega bistvenega razmaha empiri¢nih Studij; se je pa morda
izkazala za uporabno kot deklarativen politicni temelj trojnega
odnosa med “matico”, “manjsino” in drzavo “gostiteljico”, v kateri
manj§ina Zivi.*

Ker torej prenovljeno gledanje ni pobudilo bistvene kvalitativne
rasti empiri¢nih Studij, slovenske narodnomanjsinske Studije svoj
predmet preucevanja, pripadnike narodnostnih manjsin, Se vedno
in vztrajno razreSujejo vsakega razpoznavnega akterstva, ki ga
zgolj implicirajo skozi obravnave, denimo, manjSinskega tiska ali
prisotnosti medijev iz “matice”; manjsinske kulturne tvornosti
(ki se, kot je znacilno, venomer ravna po nekaksnih folkloristicnih
vodilih, prim. Sumi 1995: 184ff), normativne dvojezi¢nosti ali
politi¢nih stalis¢, ki tozadevna mnenja, stalis¢a ali politike posa-
meznikov in formalnih organizacij posplosujejo kar na celotno
“manjsino”; na inhibirano, implicitno maso, ki kakor da enoznac¢no
stoji za temi reprezentacijami. Se ve¢, celo v (iziemno redkih)
Studijah, ki prinasajo in citirajo informatorska mnenja, akterji pravi-
loma niso oznaceni drugace kot kratkomalo “pripadniki manjsine”,
kakor da je ta socialni pripis za njihovo analitsko reprezentacijo
edini relevanten —in ¢isto kakor da je neposredovan odraz
nekaksne realitete.

266

SLOVENIJA?



Slovensko narod(nost)no vprasanje: akademska tradicija ali ideologijo?

Prav tako v slovenskih etni¢nih Studijah ni prislo do vkljucitve
v sodobni prevladujoci zahodni, zlasti anglofonski socioloski,
zgodovinski, sociolingvisti¢ni in socialnoantropoloski diskurz o
etni¢nosti in nacionalizmu (ki ga npr. Komac, 1990a: 247, bezno
uvaja skozi navajanje znamenitega Uvoda Fredrika Bartha iz leta
1969). Je pa prislo do Ze oznacene asimilacije njegovih simptomov v
govor o narodnostnih manj$inah: na nacin, ki je mestoma kar
karikatura zahodnega diskurza, se je v slovenskih manjsinskih
Studijah uveljavila taka raba terminologije, ki je analitske kategorije
npr. “etni¢ne skupine” (in celo “etnosa/etnije”), “etni¢nih meja” ter
“etni¢ne identitete”, kratkomalo izenacila s koncepti “narodne
manjsine”, “(krivi¢ne) drzavne meje” in “narodno zavednostjo” in jih
tudi rabi sinonimno; celotna problematika, narodnostno ali
manjsinsko vprasanje, pa je bila, kot reeno, izenacena z etni¢nimi
Studijami.

V okolisc¢inah takSnega udomacevanja t. i. nove paradigme,
nastale pretezno v okviru angloameriskega druzboslovja, ki je
preucevanje etni¢nosti in nacionalizma pravzaprav vzpostavilo kot
predmet analize, v slovenskih etni¢nih Studijah vztraja temeljni,
univerzalni problem: zaradi nepripravljenosti na tako identifikacijo
akterja, ki bi sistemati¢no preprecevala vnaprej$njo analitsko
kategorizacijo, so fenomeni, ki naj bi jih analiza opisovala,
nepovratno reificirani. Prav asimiliranje terminologije v obliki
mimikrije zahodnega diskurza, ne pa tudi prisvajanje njegovih
teoretskih vsebin, je bistveni diagnosti¢ni znak nadaljevanja
esencialisticnega razumevanja izklju¢nega predmeta slovenskih
etni¢nih Studij, nacionalnih manjsin, tudiv ¢as po letu 1991, ¢e naj ob
privedbi dolocene socioloske lahkovernosti racunamo na to lo¢nico
kot mejnik vsaj formalnega iznicenja ideoloske diskurzivne prisile.

Tako neprebojna kontinuiteta je navidez paradoksalna tudi zato,
ker je javnost, tudi strokovna, v Sloveniji ze desetletja preplavljena s
svarili pred etni¢nim in pred nacionalizmom: v socialisti¢nem rezimu
je bil (etni¢ni) nacionalizem negativni oponent tako “bratstva in
enotnosti” kot tudi “delavskega internacionalizma”; torej dvakratni
vrhovni sovraznik “oblasti delovnega ljudstva”, po letu 1990 pa so se
svarila mnozila zlasti zaradi dogodkov na Balkanu npr. v zvezah,
kakrsni sta “medetnicni konflikt” in “etni¢no ¢is¢enje”. Navsezadnje
ne gre pozabiti, da je vzpostavitev slovenske nacionalne drzave
spremljala na veliko nacinov artikulirana politi¢na in druzboslovna
skepsa, domaca in tuja, o “retrogradnosti” vzpostavljanja nacije po
etni¢nih mejah v ¢asu evropskih integrativnih procesov. —Se
dodaten, pa prav tako navidezen paradoks vztrajanja pri
esencialisticnem odnosu do etni¢nega so tudi trdni indici o na
Slovenskem obce razsirjeni ksenofobiji, ki vec¢inoma temelji v
tradicionalni zaprtosti nacionalnega prostora in razmeroma zelo
nizkem, pravzaprav kar neznatnem delezu imigracij iz jezikovno in
kulturno tujih prostorov.” Tovrstna ksenofobi¢nost je po vsem sodec

SLOVENIJA?

267



Irena Sumi

5 Obce znani so v tem
smislu zadevni rezultati
reprezentativnih raziskav
Slovensko javno mnenje
Instituta za druzbene vede
pri Fakulteti istega imena.
— Eno od vprasanj, ki ga
raziskava periodicno
preverja, zadeva tudi
sprejemljivost razlicnih
socialnih (sodno
kaznovanih, pijancev,
narkomanov, politicnih
ekstremistou,
homoseksualcev) in
etnicnih kategorij (ljudje
druge rase, Judje, Romi)
skozi vprasanje Koga ne
bi hoteli imeti za svojega
soseda? — Pri socialnih
kategorijah so v trendu
najmocnejsega porasta
od leta 1992 preko 1994,
1995 do 1998 narkomani,
pijanci, homoseksualci in
politicni skrajnezi, ki
mestoma dosegajo nad
70 %, pri etnicnih
kategorijah pa so bili
rezultati takile: za ljudi
druge rase v nastetih letih
39,5 % 283 %; 17,2 %;
21.1 %. Za Rome, 41,9 %;
54,8 %; 48,7 %; 53,5 %.
Za Jude pa 37,2 %,

20,7 %; 22,0 %; 24,8 %.
Medtem ko je mogoce te
rezultate primerjalno
interpretivati skozi razlicne
dejavnike, denimo
percepcijo akutnosti ali
relevantnosti implicirane
problematike, je posebno
slavo dozivel podatek, da
je le neznaten odstotek
tistih, ki si Juda ne bi
Zeleli za soseda, kakega
Juda tudi zZe v resnici
videl (Tos in sod. 1978).

6 Kot posebej zanimivo
tovrstno razpravo gl.
Mestrovic 1994.

tudi strukturirana: okoristimo se lahko z Billigovo (1995) sistemizacijo
tujosti in re¢emo, da so na Slovenskem uveljavljene in politi¢cno
zavarovane manjsine v tem diskurzu Vi, medtem ko so vse druge
kategorije “etni¢nih” tujosti v diskurzivni vlogi Njih: s tem se
trihotomija mi-vi-oni pac kaze kot radikalizirano esencializiranje, ne
liberalizacija diskurza. Konc¢no je mogoce trditvi v podporo navesti
prav poseben problem: (ne)pripravljenost slovenskega
nacionalnega prostora na “etni¢no globalizacijo”, na priseljevanje iz
nesosednih prostorov, ki Slovenijo v znatno vecjem obsegu kot do
sedaj nedvomno ¢aka v ne tako oddaljeni prihodnosti.

Naj povzamem: ne glede na kontinuirane, poudarjeno negativne
konotacije etni¢nega in nacional(isti®)nega v javnem prostoru
afirmativnost in pozitivizem strokovnih naziranj o legalno
prepoznanih nacionalnih manjsinah, ki so predstavljene kot modelne
“etni¢ne skupine”, med drugim koreninita tako v ob¢ih, ljudskih kot
tudi tradicionalnih strokovnih naziranjih, ki so ljudskim vzporedna in
ki socialno konstruiranost (Iastne, slovenske) etni¢nosti — in znotraj
nje “narodnostne” manjsinskosti — mitologizirajo kot neposredovan,
kontinuiran, organski zgodovinski proces, ki ima tudi decidirano
eticno nalozbo: slovenski nacionalizem je v tem kontekstu
predstavljen kot uresnicenje obcega principa pravi¢nosti. Navidezni
paradoks ni izklju¢na znacilnost slovenskega drzavnega prostora,
prej nasprotno: je obc¢a znacilnost ideologije nacionalne drzave in
bistven vidik njene doktrine o etni¢nem (prim. JuZni¢ 1993) oziroma
legalni zakoli¢enosti njenih pravil za rekrutacijo ¢lanstva. Znotraj te
ideologije so prizadevanja za premagovanje opisane socialne afazije
manjsincev (ki je tako ali drugace, bodisi kot “nerazvitost” bodisi kot
“idiosinkrati¢nost” njihov bistveni diagnosti¢ni znak) v nacionalisti¢ni
leksiki oznacena kot “narodno buditeljstvo”, “Cedermastvo”, kot stvar
osebnega in skupinskega heroizma, v bolj analitsko eleviranih rabah
pa kot ideologija “dobrega nacionalizma”.® — Dualizem dobrega in
slabega nacionalizma, kot lahko takoj re¢emo, ima posebno tradicijo
ter odmevne in pomenljive rabe in implikacije.

Orisani pogled na problematiko etni¢nost-nacionalnost-
manjSinskost torej v tradiciji slovenskega narod(nost)nega vprasanja
omogocata dve komplementarni, tesno soodvisni nazorski
preponderanci, ki vzpostavljata nacionalisticno organizacijo
perspektive: (1) princip linearnega razvrs¢anja fenomenov na
Casovni premici, ki predpostavlja kvalitativno gradacijo (“razvoj”,
vec¢inoma v pomenu “napredka”), in (2) komplementarna projekcija
v prihodnost, ki se izrecno nanasa na tako kvalitativno gradacijo.

Gre za princip organizacije perspektive “etni¢nega” (t. j. na nociji o
neprehodni, izvorni drugacnosti osnovanega) nacionalizma kot
druzbenega projekta, ki izbrano in ustrezno obdelano zgodovinsko
faktografijo za nazaj prepoznava kot kvalitativne skoke, “napredek”
v lastnem procesu razvoja; etni¢ni nacionalizem torej ne more prebiti
brez katere od variant linearnega socialnega developmentalizma.

268

SLOVENIJA?



Slovensko narod(nosfno vprasanje: akademska tradicija ali ideologija?

Ker nima konkretnega cilja ali konca, temvec se nenehno uresnicuje,
je nacionalizem tako reko¢ popoln ideoloski projekt, ne nepodoben
npr. konceptu “vojskujoce se cerkve” v katolicizmu. Cilj (“dobrega”)
etni¢nega nacionalizma, za razliko od nacionalizma “multietni¢nih”
nacij, npr. ZDA, je prav tako tesno analogen eshatoloski podobi
“zmagovite cerkve” in ga tudi dokaj podobno slika: mir, soZitje,
blagostanje; ovire na poti do tega zelenega stanja pa so predvsem
groznje “nacionalni biti” in celo “nacionalnemu obstoju”. Te nevar-
nosti sinajlazje utirajo pot skozi pretnje “jeziku” in “kulturi”; pri t.i.
“multietni¢nih” nacijah, kot je ZDA, je ta groznja dosledno uperjena
proti “demokraciji” (prim. Billig 1995: 94ff). — Belezimo, da se je
nacionalna (tedaj pa¢ v pomenu neprehodno razli¢na, etni¢na
oziroma “narodna”) substanca podobno demonstrirala tudi v sociali-
sti¢ni Jugoslaviji, kjer so v politichem govoru razli¢ni sovrazniki
ogrozali zlasti npr. “samoupravni socializem” in “pridobitve socia-
listi¢ne revolucije”, torej tudi manifestacije ali variante “demokracije”.
Taksna inhibicija nazorno kaZze na dejstvo, da sta nacija in demokracija
v modernem politi¢nem in ideoloskem govoru pomensko venomer
implicitno izenacevani na nacin sinonima, kot vidika ene entitete.

Na nivoju proizvodnje znanja je posebno restriktiven vidik takega
pozitivizma torej v tem, da “nacionalno manjsino” vzpostavlja kot
neprebojno kolektiviteto, ki se ji samoumevno, kot notranji smisel,
vpisuje (edino relevanten) socioloski pripis, ki je hkrati nezdvomljen
eti¢ni predznak: ohranjanje “narodnostne identitete” je samoumevna,
“dobra” vsebina in cilj celo analitskega procesa, ne le analitikov
vrednostni vpis v venomer zastrte, neopredeljene, inhibirane
konkretne akterje. Diskurz slovenskega narodnostnega vprasanja,
¢e naj si zdaj odgovorimo na zgoraj zastavljeno vprasanje, torej
vsekakor ne operira z naracijo kakega zivega, dejanskega akterja.
Analitsko stalis¢e, ki aksiomati¢no vracuna (dobri) nacionalizem (pri
nacionalnih manjSinah je ta mantra kajpada ohranjanje in rast jezika,
kulture in narodne zavednosti), na terenu’ namrec ne more zagledati
drugega kot bodisi svoj identi¢ni odsev, bodisi “asimilacijo” in “izgubo
jezika in kulture”: preprosto receno, to ne morejo biti elementi
dejanskega akterskega vedenja in (samo)razumevanja, temvec le
(samo)razumevanja miti¢no konstruirane zrtve (“slabega”, t. j. tujega
ali konkurenc¢nega) nacionalizma, ki ga motivirajo enoznac¢no
negativne ambicije in se obnasa kot nekakSen vsestranski in
neutrudljiv diabolus ex machina. —In kakor je Ze tak interpretativni
okvir sociolosko naiven, je pa vse prej kot politicno nedolzen: kadar
namrec interpretacija brie dejansko areno socialnega dogajanja,
areno akterskih interakcij, na njihovo mesto lahko vpisuje zgolj
ideoloski diskurz moci. Z drugimi besedami, preucevanje, v katerem
so akterjeva narava, samorazumevanje in interakcija znani vnaprej,
poizvedb pri akterjih pac¢ ne potrebuje; na njihovo mesto pa lahko
vpiSe zgolj in samo lasten predsodek, ker ¢esa drugega kratkomalo
nima na voljo.

7 Ce namre¢ do terena
sploh pride. V slovenski
raziskovalni in
univerzitetni sferi je
namrec povsem
sprejemljivo in celo
pravilo, da druzboslovni
“specialisti” za razlicne
cloveske skupnosti snov
za sadove svoje
specialisticne virtuoznosti
nabirajo malone
izkljucno za svojimi
pisalnimi mizami: pravilo,
ki mimo sporadicnega
anketiranja in druzZenja s
politicnimi reprezentanti
“manjsin” gotovo velja
tudi za ogromno vecino
raziskovalcev v slovenskih
etnicnih Studijah.

SLOVENIJA? 269



Irena Sumi

8 Za zelo aktualen in
luciden komentar o
sprevracanju “dobrega”
(etnicnega) nacionalizma
v “slabega”, virulentnega
prim. Juznic 1993.

9 Rotarjev vsebinski
kontekst je v tem spisu
sicer povsem drugacen,
vendar se v tem citatu
nanasa na formacijo
“podrocja spontane ali
samodejne razumljivosti”
kot “ideoloskega dispozi-
tiva”, ki doloca v bistvu
ljudska razumevanja.

10 Ali kot smo naznacili
zgoraj, gre mestoma celo
za trojni enacaj manjsina
= etnicna skupina = etnos.
Tako sinonimiziranje ima
lahko kar komicne ucinke
(npr. ko se docela resno
govori o “obeh etnosih na
avstrijskem Koroskem”,
Zavratnik-Zimic 1998) in
dobro ilustrira bistvo
esencializacije iz naslova
“‘dobrega nacionalizma”
in vsebinsko izpraznje-
nega udomacevanja
terminologije.

Tudi mimo aktualnih teZav z upravljanjem znanja so za
interiorizacijo od ideologije drzave razlo¢enega —ali vsaj ne
avtomati¢no pozitivisticnega — pogleda na etni¢no, “narodno” in
nacionalno na Slovenskem Se drugace neprijazni pogoji. Ogromno
vecino druzboslovnih in humanisti¢nih strok, njihovih tematik in
vsebin so v Sloveniji izoblikovale generacije, ki so projekt slovenskega
(in/ali jugoslovanskega) nacionalizma gledale in Zivele kot integralni
del projekta druzbene in prejkone tudi osebne liberacije in
emancipacije, pravzaprav ne glede na to, ali so posamezniki bili
“na liniji” zapovedanega “znanstvenega socializma” ali esa drugega.
Te generacije in vzgojenost, ki so jo Sirili na strokovni podmladek,
so samoumevnost ali zdravorazumskost (v pomenu commonsensical)
dobrega nacionalizma gledale kot eti¢no investicijo, torej kot
demokrati¢ni oziroma celo pravi¢nostni princip;? mogoce ga je celo
obravnavati, kot bi lahko rekli z Bracom Rotarjem (1997),° kot
manifestacijo “zdravorazumskega delirija”, v katerem se “videno
prilagaja merilom razumljivosti” in se “druzbene prakse ... skozi to
interpretativno predelavo spremenijo v ideoloske podobe”. — Stvar
seveda Se zdalec ni zgolj slovenski fenomen, nasprotno: kadar gre za
interiorizacijo (in socializacijo v) tovrsten nacionalizem, gre zlahka za
(ved)generacijsko vez najmanj Sirom po Evropi. Kot receno, tak
pogled mocno otezuje, ¢e ne celo preprecuje plodno analitsko
perspektivo, saj jo obremeni z ideoloskimi, ne fenomenoloskimi
presojami; te pa spekulativnega preizkusa ne vzdrzijo: zaradi
neprebojnega reificiranja in analitsko nevzdrznega kolektiviziranja
predmeta preucevanja, ki dejanskega akterja, njegove performance
in samorazumevanja ne potrebuje in vnaprej doloci naravo svoje
poizvedbe skozi enacaj manjsina = etni¢na skupina,' ga niti ne
vstevajo kot reden, neobhoden postopek.

Zaradi prenosa znanja znotraj tako obeleZzene kontinuitete v
slovenski raziskovalni sferi je druzboslovje najbrz najbolj prizadeto
podrodje znanja v Sloveniji. Nekonkurencnost etni¢nih studij, ki jo
zaznamuje teoretska in vsebinska afazija, v Sloveniji korenini
predvsem v dejstvu, da predmetnih debat in teoretizacij izven
Slovenije Se vedno “ni treba” poznati in vkljucevati, kajti trg znanja
Se ne premore narocnika, ki bi v vednosti o etni¢nosti in nacionalizmu
gledal svoj vitalni interes, in za katerega bi se bilo potrebno
(ali vredno) tako potruditi. Zaenkrat ima raziskovalno druzboslovije
zgolj skopega, vecinoma nezainteresiranega podpornika (ki pa
problematiko “nacionalnih manj$in” gleda enako pozitivisticno kot
izvajalec, saj se med seboj, kot moramo zakljuciti po povedanem,
vitalno informirata): drzavo, ki skozi birokratiziranje in postavljanje
arbitrarnih selekcijskih kriterijev in pravil na neki nacin simulira
trzenje znanja, vzdrzuje pa, ¢e naj si za trenutek privos¢imo zdrs v
nikakor ne zgolj metafori¢ni utilitarizem, le Zivotarjenje — v obliki in
pod diktatom nenehne rekreacije drzavne ideologije, pa ¢etudi bi
morda kdo hotel misliti, da je ta prisila zdaj dosti sublimnejsa, kot je

270

SLOVENIJA?



Slovensko narod(nosfno vprasanje: akademska tradicija ali ideologija?

11 o .
bila v t. i. polpretekli zgodovini. Nujni rezultat je slabo druzboslovie: Za sajno razvito
argumentacijo polozZaja

tako slabo, da celo drzavni birokrati, ki se z njegovimi nosilnimi in razumevanja xnanosti
premisami samoumevno strinjajo in ki ga po sili razmer administrirajo, znotraj razlicnih

nanj gledajo kot na brezperspektivno in neprofitno pocetje."! Za “obcinstev” v Sloveniji gl.
poklicnega analitika je situacija na mo¢ intrigantna: kaj se mora Rotar 1997.

zgoditi, da bo zacarani krog tega arhaiziranega koroboriranja pretrgan?

LITERATURA:

ANON (1927): The Position Of The Jugoslav Minority In Italy. Ljubljana:
National Minorities Institute.

ANON (1931): Cerkvene razmere v Julijski krajini. Ljubljana: Manjsinski
institut (rokopis).

AVSIC. Jaka (1946): Na§ prvi pohod v Benesko Slovenijo. Ljiubljana: Znanstveni
institut — oddelek za mejna vprasanja.

BARTH, Fredrik (ur.) (1970/1969)): Ethnic Groups And Boundaries. The social
organisation of culture difference. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget;
London: Allen & Unwin.

BILLIG, Michael (1995): Banal Nationalism. London: Sage.

CERMELJ, Lavo (Pavel Paviovic) (1933): Nasi onstran meje. Liubljana: Tiskarna
Merkur d.d.

CERMELJ, Lavo (1946): Venetian Slovenia. Ljubljana: Yugoslav Institute for
International Affairs.

GRAFENAUER, Bogo (1945): Koroski Slovenci v zgodovini. Ljubljana:
Znanstveni institut.

GRAFENAUER, Bogo (1946): Le developement national des Slovenes de
Carinthie. Ljubljana: Znanstveni institut — oddelek za mejna vprasanja.

JESIH, Boris (ur.) (1996): Manjsina kot subjekt. Zbornik referatov iz razprav.
Ljubljana: Drzavni zbor RS, Urad RS za Slovence po svetu in v
zamejstvu, Institut za narodnostna vprasanja.

JEVNIKAR, Ivo (1998): Slovenija in manjsine. Trst: Virgil Scek.

JUZNIC, Stane (1993): Identiteta. Ljubljana: FDV.

KOMAC, Miran (1990a): Proucevanje narodnostno manjsinske politicne
(sub)kulture.

KOMAC, Miran (1990): Politicna kultura, narodnostna identiteta, migracijski
procesi in etnorazvoj. Protislovja narodnostnega razvoja Slovencev v
Videmski pokrajini. Liubljana: FDV (doktorska disertacija).

LUK, Albina (1980): “ltalijanska in madZarska narodnost v Socialisticni
republiki Sloveniji”. V: ManjSine — most med narodi. Ljubljana:
Republiski komite za informiranje.

NECAK-LUK, Albina (1998): Medetni¢ni odnosi in etni¢na identiteta v
slovenskem etni¢nem prostoru. Izsledki projekta. Liubljana: INV.

NOVAK, Viktor in Fran ZWITTER (ur.) (1945): Oko Trsta. Beograd: Drzavni
izdavacki zavod Jugoslavije.

PLETERSKI, Janko (1965): “Narodna in politicna zavest na Koroskem”.
Ljubljana: Slovenska matica. Razprave in eseji 7.

STERGAR, Janez (1995): Seven Decades Of The Institute For Ethnic Studies /
Les sept décennies del’institut des études ethniques. Ljubljana: INV.

SUMI, Irena in Salvatore VENOSI (1995): Govoriti slovensko v Kanalski dolini.
Slovensko Solstvo od Marije Terezije do danes. Trst: Virgil Scek.

TOS, Niko in sodelavci (1998): Vrednote v prehodu 1. Slovensko javno mnenje
1968-1990. Ljubljana: FDV.

SLOVENIJA? 2/]






Sanja Fidler

Slovenski vozel

UvVoD

Kot je neskon¢no Stevilo znakov in njihov kombinacij, tako je
neskonc¢no tudi nacinov reprezentacije objektov oz. idej, ki se jih
posluZzuje oglagevanje. Ce velja za znak na splo$no, da je to nekaj,
kar stoji za nekoga namesto necesa v nekem pogledu,' lahko za znak
v oglasevanju danes reCemo, da je to prakti¢no karkoli, kar je
postavljeno za potencialnega potrosnika na mesto izdelka/ideje,
seveda vedno v pogledu zaZelenega nakupa/prepricanja, pri Cemer
se dogovor o povezanosti vsebine oglasevanja z njegovo formo
konstituira z vsakim oglasom znova. Oglasevanje, komercialno ali
nekomercialno (v prizadevanju za opaznost) izbirata znake in
podobe za reprezentacijo svojega ‘blaga’ iz istega repertoarja
zgodovinsko oz. kulturno ustvarjenih pomenskih simbolov — motiv
zadnje vecerje npr. je lahko uporabljen tako za reprezentacijo
nevarnosti kadilske razvade® kot za uzitek ob dobri hrani in napitku®
ali pa za sprostitev ob ve¢ernem listanju ¢asopisa,*, podoba
nosec¢nice tako za problemati¢nost poloZaja Zenske v druzbi® kot za
nujnost Sirjenja mobilne telefonije.® (Ne)komercialnost se v oglasih
ponavadi razkrije Sele s sloganom oz. z blagovno znamko.

Nekomercialnega oglasevanja (ki se ga v slovenskem prostoru
ravno ne tare) smo vajeni ali od drzave oz. njenih ministrstev —
predvsem glede varnosti na cestah, Skodljivosti kajenja, uzivanja
drog—ali od uveljavljenih mednarodnih ¢lovekoljubnih organizacij,
kot sta Unicef oz. Amnesty International. Oglas, ki ga bom analizirala,
v tem pogledu izstopa zaradi dveh razlogov. Prvije njegova za na$

1O Charlesu S. Peirceu
(1839-1914) v Williamson
1986: 89.

2 Jumbo plakat Ministrstva
za zdravstvo RS.

3 Korporativni TV — oglas
za Drogo, Portoroz
(udelezenke zadnje
vecerje so zenske).

4 Vecerov tiskani oglas,
1996.

> Oglas v Mladini, $t. 9,
marec 1999.

6 Oglas v seriji Mobitelovih
oglasov s sloganom “Eden
je premalo”.

SLOVENIJA?

273



Sanja Fidler

7 Mladina je s pricetkom
pomladi 1997 rezervirala
prvo notranjo stran za
oglase, katerih vsebina in
namen je po besedah
Katje Kobal, vodje
oglasnega trzenja pri
Mladini, izpostaviti
probleme sodobne druzbe,
cloveka in okolja,
probleme sedanjosti in
prihodnosti, do katerih ne
smemo in ne moremo
ostati ravnodusni. Oglasi
hocejo apelirati na
clovekovo zavest in ga
hkrati osvescati. Pripravili
so predlog tem po mesecih
in povabili znane
oglasevalske agencije in
oblikovalce k sodelovanju.
Tema v mesecu novembru
so bili samomori (elek-
tronska komunikacija,
november 1999).

prostor neobicajna, celo tabu tema — samomori na Slovenskem — in
drugi je narocnik, ki ni niti clovekoljubna niti vladna organizacija.
Oglas oz. proglas, kot mu pravijo pri Mladini, imenujem ga ‘Slovenski
vozel’, je bil objavljen v 44. Stevilki tednika Mladina, 2. novembra
1999.” Mojo pozornost je pritegnil najprej s svojo ‘minimalisti¢no’
¢rno-belo graficno podobo in nekak3nim zenovsko ‘izpraznjenim’
diskurzom, ki Sokira in pusti v Soku — brez nakazanega izhoda.

Oglas sestavlja popolnoma ¢rna stran, na sredini so risbe treh
parov belih vozlov, pod katerimi so njihova imena — preprosti,
napenjalni, ambulantni, odresilni, skrajSevalni, slovenski vozel —
in ni¢ drugega, ni slogana in ni identifikacije naroc¢nika, ni
‘nadaljevanja’. Prvih pet vozlov je, sklepam, poznanih specifi¢nim
skupinam ljudi (mogoce plezalcem, gorskim reSevalcem, jadralcem),
so kot lo¢eni oznacevalci nepomembni, vendar pomembni kot
‘predgovor’ zadnjemu vozlu, ki pa je dobro poznan vsakomur,
namrec zanki za obesanje. Oglas na neki nacin ‘vzame sapo’ in nas
pusti potisnjene v kot s silno neprijetno novo zavestjo o starem
problemu. Identificira nas kot samomorilni narod in nas umesti v
polozaj tako price kot udelezenca. Imena prvih petih vozlov
napovedujejo tudi satiri¢cnost oznake zadnjega, slovenskega vozla.
Vozli imajo namre¢ v [judskem repertoarju seveda svoja imena,
proglasitev oz. preimenovanje zanke za obesanje za slovenski
vozel pa je mogoce razumeti kot parodijo na obi¢ajno rabo atributa
‘slovenski’, ki smo ga vajeni predvsem v povezavi s pozitivnimi
lastnostmi slovenskega naroda, kot so pridnost, pokon¢nost,
neodvisnost, jezikovna edinstvenost.

V tem ¢lanku se bom posvetila vprasanju, zakaj oglas reprezentira
samomorilnost na Slovenskem ravno na tak in ne drugacen nacin,
kakSen pomen in konotacije imajo lahko uporabljeni znaki v
slovenskem kulturnem prostoru, zanimajo me nacini in sredstva, s
katerimi so reprezentirani objekti oz. ideje skozi oglasevanje kot
interpretacija stvarnosti, ter nacini interpretiranja te interpretirane
stvarnosti kot ustvarjalci pomenov in s tem reprodukcija (nove)
stvarnosti. Pri analizi si bom pomagala s teoreti¢nimi izsledki
proucevanja proizvodnje pomenov z oglasevalske strani v
mnozi¢nih medijih ter pri uporabnikih, ki vpeti v svoje kulturno
okolje, tudi sami proizvajajo pomene.

Zanka za obeSanje kot slovenski vozel

Oglas je v negativno medsebojno konotacijo postavil dve
pomembni prvini, slovenstvo—nekaj, kar je ‘na tej zemlji svetega’,
mit in vzviSena vrednota ter hkrati ogrozena vrsta, in Se posebno po
osamosvojitvi hvalezen vir konstruiranja ‘superidentitete’, ki
prezema prav vse pore politicnega Zivljenja, in prostovoljno smit,
proglaseno kot tipi¢no slovensko hotenje, oboje povezano v vozel,
ki kot tipi¢ni ¢loveski izdelek simbolizira od ¢loveka povzroceno
prepletenost, zapletenost, zavozlanost.

274

SLOVENIJA?



Slovenski vozel

Slovenstvo

Oglas se s tem, ko proglasi zanko za obesanje za slovenski vozel,
pridruzuje, sicer ‘skozi stranska vrata’, paleti kulturnih reprezentacij,
ki so po mnenju Vide Zei (1993: 115) pomembni soustvarjalci in
posredniki pri spreminjanju slovenske narodne identitete, ter so
sprotna in dejavna konstrukcija vsebine naroda, slovenske
‘slovenskosti’, saj delujejo kot sredstvo, ki posreduje, oblikuje, si
izmislja in potiska v ozadje ideje, ki so ze prisotne, in jih ponovno
reprezentira. Reprezentacije oz. nacini reprezentacije slovenskosti
50, $e posebno po osamosvojitvi, moc¢an narodotvoren dejavnik, saj
“Clani mnozice postanejo narod takrat, ko se s pomocjo medijev
spoznajo za narod, ko si zivo prestavljajo, da so narodotvorna
medijska sporocila namenjena njim, se v njih spoznajo in se z njimi
identificirajo” (Anderson 1983, v Zei 1993: 1218). “Narod je sam
svoja enkratna stvaritev, ki se reproducira kulturno in ideolosko ...
Pri predstavitvah slovenske narodne identitete ne gre toliko za
reprezentacijo ‘slovenskosti’ kot za slovenskost reprezentacije, ki
nam kaze, kako si Slovenci sami sebe zamisljamo, kaj noc¢emo biti,
katerim idejam ne pustimo dostopa v svoj prostor ...” (Zei 1993:
1216-1218). Oglas zastopa nasprotni pol slovenskosti kot tudi
slovenskosti reprezentacije in s tem zapolnjuje vrzel v konstruiranju
polnosti pomena slovenskosti, ki se sicer kaze kot odsotnost kri-
ti¢nosti. To lahko primerjam s predstavljanjem Evrope v zgodnjih
devetdesetih, oz. kot pravi Zeieva (1993: 1221): “odsotnost kri-
ti¢nosti do tiste druge, razlicne in drugacne Evrope, kjer sezigajo
Turke, koljejo AlZirce in ne privoscijo enakopravnosti etni¢nim
manjSinam, je politika reprezentacije, ... ki skusa ‘zasidrati’ neza-
Zeleno polnost pomena Evrope”. Ali pa Slovenije: slovenskost je tudi
TO, sporoca Slovenski vozel.

Mladina, kot Ze uveljavljen slovenski enfant terrible, s tem (in
takSnimi) oglasi po mojem mnenju z istimi sredstvi (reprezentacije
slovenskosti) postavlja nasproti pojmu slovenskosti iz zgodbe o
uspehu negativno zrcalo, grenki serum ‘resnice’, vendar pri tem,
menim, ne deluje razdiralno za kulturno reprodukcijo narodne
zavesti, temvec jo predvsem uporabi kot most do zavesti cloveka,
kar vsak Slovenec na prvem mestu je. V tem se bistveno razlikuje
od reprezentacij slovenskosti z (ideolosko) narodotvornim pridihom,
namrec¢ slovenskost uporablja kot sredstvo za reprezentacijo
problema in ne kot cilj reprezentacije, hkrati pa jo kot stranski
produkt kljub temu (samo)kriti¢no in z maniro ¢rnega humorja
tudi reprezentira.

Samomor

Samomorilnost ni na dnevnem redu razprav v slovenski javnosti,
lahko bi rekla, da ima status zanemarjene ali v ozadje potisnjene
slovenske ‘folklore’. Morda zaradi vpliva nikoli zares zatrte, po
osamosvojitvi pa okrepljene katoliske kulture Slovencev. “Samomor

SLOVENIJA? 2/5



Sanja Fidler

S hitp://www.who.org/
home/reports.html

9 http.//www.unicef.org/
pon96/insuicid.htm

19 nitp.//www.rochford.org/
suicide/resource/stats/

je vse od Avgustina naprej ostro obsojala v glavnem Cerkev, civilna
oblast pa je le uzakonjala njena stalisc¢a”
(Mil¢inski 1985: 213):

Hudi¢: “Z glavo zdaj gledas v pekel ... ker za greh ti je bil Bog
neusmiljen sodnik ... sam si sebi bil rabelj, sam si bil si sodnik, tudi
morilec sam.”

Janez Vajkard Valvazor 1682 (v Mil¢inski 1985: 215)

Ce je ostal (samomorilec) na mestu mrtev ali ¢e je umrl, ne da bi
se pokesal, naj ga konjederec zagrebe ... Ce pa je bil samomor sicer
poskusan, pa ... ostal nedokoncan, potem je zlocinca spraviti v
Zapor ...

Splosni zakon o zlocinu in njega kaznovanja iz leta 1787

(v Mil¢inski 1985: 217)

V pogovoru z UroSem Gori¢anom, tekstopiscem oglasa, ter pri
iskanju najnovejsih statisti¢nih podatkov o samomorilnosti na
Slovenskem sem ugotovila, da je v zadnjih letih spremljanje te
problematike upadlo. Spremljanje, ali pa tudi stopnja samomoril-
nosti? Svetovna zdravstvena organizacija WHO je na internetu
objavila svoja novejsa letna porocila,?® v katerih vsakokrat opozori na
samomor kot pomemben vzrok smrtnosti v kategoriji nasilnih smrti.
Natancnejsi dostopni podatki se nanasajo na leta 1991-1995, objavil
jihje Unicef’ na podlagi informacije WHO, po katerih je Slovenija
med Sestimi drzavami (Se Finska, Latvija, Litva, Nova Zelandija in
Ruska federacija) na svetu s priblizno 30 samomori na 100.000
prebivalcev, starih od 15 do 24 let, medtem ko je svetovno pov-
precje nekaj vec kot deset. Leta 1997 je WHO objavila, da se vsako
leto na svetu zgodi skoraj 800.000 samomorov, kar je povpre¢no
10,7 ljudi od 100.000 letno, kar pomeni en samomor na vsakih 40
sekund nekje na svetu.' Lahko re¢emo torej, da je samomor globalni
problem.

Kako hud pa mora biti problem, da si zasluzi uvrstitev na seznam
razprav v javnosti? Ali bolje, kateri problem je premalo hud, da bi ga
bilo vredno obravnavati? Morda ‘samo’ 300 namesto 600 samomorov
letno? Problem je ‘vreden’ razprave toliko, kolikor ga poznamo oz.
kakor nam je predstavljen, ali Se bolj neposredno, kakor se nam ga
mediji usmilijo uvrstiti na seznam relevantnih razprav. V teoriji je bilo
o tej funkciji medijev veliko napisanega, gre za funkcijo pred-
nostnega tematiziranja (‘agenda-setting’) (v Jowett in O’'Donnel
1992: 146), pri Cemer gre za privilegij oz. mo¢ medijev, da z
objavljanjem samo nekaterih (in ne tudi drugih) vsebin, in to samo
na neki izbran nacin, diktirajo za razpravo relevantne zadeve.

Samomorilnost, kot Ze receno, je na Slovenskem vse prej kot
priljubljena tema javnih razprav. Kako pa naj bi bila? Z najnovejSimi
statisticnimi podatki se lahko oskrbimo kvecjemu na psihiatri¢ni

2/6 SLOVENIJA?



Slovenski vozel

e ,
kliniki, kjer hranijo interne publikacije (in kamor verjetno slovenska Teze se ognejo
problemu alkoholizma, v

javnost ne zahaja ravno mnozi¢no k pou¢nemu branju), zato je Laterem Slovenci ravio

objava Slovenskega vozla toliko pomembnejsa, saj Mladina kot tako prednjacimo v

mnozi¢ni medij protagonisticno proglasa samomorilnost na svetovnem merilu, ki pa

Slovenskem kot obravnave vreden problem in s tem poskusa ga vecinoma obravnavajo
L . . . kot ‘ljubko’ razvado

korigirati prednostni seznam javnih razprav. Slovencev na nacin
Podatki v strokovni literaturi (Mil¢inski 1985: 217, Virant-Jaklic¢ pregloboko je pogledal v

1995) kaZejo na visoko stopnjo samomora v Sloveniji—v 100 letih se ~ kozarcek’.

je povecala za desetkrat. Samomor je torej fenomen, ki je pogostejsi

v Sloveniji kot v mnogih drugih drzavah sveta, je pa (v mojih o¢eh)

predvsem problem clovestva kot globalne druzbe oz. znotraj nje

¢loveka kot individualnega bitja, ki se odloci za zakljucek svojega

zivljenja v nekem intimnem trenutku. Tu mislim na samomor zaradi

obcutka brezizhodnosti in ne na samomor kot demonstrativho

dejanje (npr. javni samozazig) ali samomor kake skupine ali celo

figurativno —samomor celega naroda (npr. Slovenci delajo samomor

s sprejemanjem teh in teh zakonov ...).
Statistike torej operirajo s Stevilkami in odstotki, kazejo ma-

tematicno stanje in se razen suhoparnih statisticnih porocil le redko

prezentirajo v vsakdanjem javnem Zivljenju. Nalogo prezentacije

opravljajo mediji, ki pa stanje v skladu s svojimi ali naro¢nikovimi

interesi Ze reprezentirajo, ga z izborom doloc¢enih znakov in podob

(in ‘neizborom’ drugih) umescajo v kulturni kontekst prostora.

Slovenski mediji z neizborom teme samomorov posredno repre-

zentirajo samomorilnost kot neobstojec problem' in s tem pri-

spevajo k izolaciji zavedanja o problemu na zdravstvene ustanove

in prizadete posameznike. Slovenski vozel ne le informira o

samomorilnosti na Slovenskem, temvec jo za nas z Ze opisano

grafi¢no estetiko tudi reprezentira, in sicer na satiri¢no

(samo)kriti¢en, lahko bi rekla ‘mladinovski’ nacin, s tem ko jo

deklarira za nekaj slovenskega.

ANALIZA OGLASA IN KONTEKSTA

V analizi oglasa in njegovega konteksta se bom posvetila
vprasanju proizvodnje pomenov v oglasevanju kot eni od oblik
trznega komuniciranja, propagande oz. mnozi¢nega komuniciranja.
Najprej bom s pomodjo pristopa Judith Williamson (1978)
predstavila koncept oglasa (tudi druzbenega) kot potrosniskega
izdelka, umestila bom Slovenski vozel na kontinuum delovanja
sistemati¢ne propagande, ter v nadaljevanju raz¢lenila, kako svet
ogladevanja prispeva k proizvodnji pomenov v vsakdanjem Zivljenju
znadomescanjem neposredne izkusnje z znaki avtenti¢nosti
(Goldman in Papson 1996), v odvisnosti od nacinov tolmacenja
pomenov pri posameznikih, ki ‘potrosno’ ustvarjajo nove pomene
glede na vpetost v svoje kulturno okolje (du Gay in Hall 1997).

SLOVENIJA? 2//



Sanja Fidler

12 Agencija Luna.

Oglas kot potrosniski izdelek

Oglas je potrosniski izdelek! pravi Judith Williamson (1978).
Potrosniski izdelek je po njenem mnenju kar koli, kar lahko
ponudimo trgu v uporabo, pozornost ali nakup, naj bo to fizi¢ni
objekt, storitev, osebnost, kraj, organizacija ali ideja. Zaradi krize v
storitvenem sektorju, ki se nanasa na pomen javnih institucij in
funkcije ter strokovne prakse druzbenih storitev, Se posebno v
izobrazevanju in zdravstvu, se je v osemdesetih letih v kapita-
listi¢nih drzavah pojavil nov — humanitarni izdelek, na trg je
vstopila solidarnost. Pojavili so se oglasi, ki so pozivali k ¢loveko-
ljubnosti z nakupi izdelkov, s katerimi bo kupec pomagal k reSevanju
druzbenih problemov, skupen jim je bil apel na obc¢utek krivde
in slabe vesti, vse to pa je bilo dalec od resni¢nega delovanja
¢lovekoljubnih nevladnih organizacij (Williamson 1978: 188-190).
Koncept trga narekuje uporabo komercialnih metod komunikacije.
Vsako sporocilo si zeli doseci svoj cilj, ki je za komercialno
oglasevanje skupina potencialnih porabnikov izdelka ali blagovne
znamke in za nekomercialno vsakdo, ki je pripravljen slisati
in ‘kupiti’ idejo, odnos do problema, kriti¢no stalis¢e. Vsak medij
ima svoje obc¢instvo, ki je hkrati trzni segment za njegove medijske
vsebine.

Tudi drzava ima porabnike na trgu svoje ideologije. Resda
vladne oglasne akcije s clovekoljubno vsebino prispevajo k
boljsemu razumevanju vladne ideologije, vendar so povezane
tudi z opravicevanjem proracuna ter s politicnim prepricevanjem.
Novinar ¢asopisa La Vie Francaise (v Williamson 1978: 195) meni,
da gre v teh primerih tudi za zavajanje, saj ¢e komercialno
oglasevanje navaja k nakupu, potem v javnih zadevah navaja
k prepric¢evanju. S tem vlada podvoji svojo moc¢, ohranjuje pomen
svoje moci, k temu pa doda zavajajo¢o moc¢ komercialnih praks.
Poleg tega pa naj bi bilo oglasevanje v¢asih nacin za izogibanje
resni¢nim spremembam v administrativnem delovanju, ki bi bile
potrebne za resni¢no izboljSanje odnosov vlade z javnostjo.

Mladininega druzbenega oglasevanja ne morem uvrstiti niti
v nevladno ¢lovekoljubno delovanje niti v vladno prepricevanje,
gre za nekaksno druzbenopoliticno ‘kontraproglasevanje’,
saj se z razkrivanjem dotlej neizrecenih druzbenih (in politicnih)
problemov izmika in nasprotuje prevladujoc¢emu ideoloskemu
toku sporodil vecine ostalih medijev. Seveda pa je jasno, da upo-
rablja vse komercialne metode za dosego ucinka. Oglas (razen
oblikovalca'?) ni podpisan. Z oglasa se ne vidi, kdo nas opozarja na
samomore. Tegaintega nam ne govori minister za zdravje, slovenska
policija ali kandidat na volitvah, to si moramo povedati sami.
Menim, da je vsebina oglasa zato ucinkovitejsa, saj je v prvem
trenutku ne moremo povezati s kakr$nim koli drugim namenom,
ki bi se lahko skrival v ozadju. Oglas tako pridobi na prepricevalni
moci in avtenticnosti.

2/8 SLOVENIJA?



Slovenski vozel

Oglasevanje kot vseprisotna propaganda

Propaganda nima fundamentalnih metod, ima le fundamentalni
namen — pridobiti mnozice!

Joseph Goebbels (v Jowett in O’Donnel 1992: 214)

Kot pravita Jowett in O’'Donnel (1992: 2), je propaganda
sistematicno Sirjenje ali promoviranje nekih idej oz. ideologije med
ob¢instvo z nekim ciljem. Ena od oblik sistemati¢ne propagande so
oglasevalske kampanje. Cilj propagande je poskus ustvariti neko
perceptualno, kognitivno ali vedenjsko stanje med obcinstvom ali
vse troje hkrati, ki vpliva na oblikovanje stalis¢ kot kognitivno ali
Custveno reakcijo na predstavljeno idejo ali objekt. Ustvarjeno
staliS¢e vpliva na posameznikovo percepcijo, kar pa se ne dogaja v
vakuumu, saj je oblikovanje kognicij in stalis¢ kompleksen proces,
povezan s kulturnimi in osebnimi vrednotami (Jowett in O’Donnel
1992: 4-5).

Slovenski vozel deluje kot kontrapropaganda propagandi
molka o problemu samomorov in hkrati propagandi brezmadezne
slovenskosti. V prostor narodne zavesti, kakrsna se je kulturno
oblikovala do danes, vstopa kot nepovabljen gost, saj poziva k
oblikovanju stalis¢ do problema samomorilnosti, ki pa se kot
nepriljubljena in neprijetna komponenta slovenskosti ne razume
dobro z obstoje¢im konceptom slovenskosti. Ta namrec predstavlja
komponento identitete naroda, katere prevladujoca ‘pojasnila’ —
delavnost, majhnost, a pokoncnost, evropskost —imajo pozitivni
predznak in Se posebno po osamosvojitvi delujejo kot mit, ki po
mojem mnenju konkurira mitu ameriske demokracije, svobode
govora oz. ameriskim sanjam. TakSna slovenskost je vir konstruiranja
staliS¢ do samih sebe in ‘drugih’. In ker ljudje le stezka spreminjamo
svoja stalis¢a, mora propagandist svoje sporocilo povezovati z necim,
v kar ¢lovek Ze verjame. Temu re¢emo ‘sidro’, ker se uporabi za
‘privez’ novih stalisc ali vedenja (ibid: 22). Sidra se ustvarjajo skozi
interpretacije zgodovinskih pojavov, torej reprezentacij zgodovine,
ki je po mnenju Zeieve (1993) le ena izmed moZznih verzij pojava,
na katerega se nanasa. Verzij pa je vedno ve¢, mnogokrat so si celo
nasprotujoce, zato mora zgodovinopisje pri rekonstruiranju narodne
zgodovine izbirati in favorizirati eno od razli¢nih verzij (Zei 1993:
1218). Sidro v Slovenskem vozlu je ravno pojem slovenskosti,
navezovanje negativnih elementov na tako moc¢no sidro pa ima,
verjamem, mocan ucinek in je hkrati drzno dejanje z u¢inkom
hladnega tusa: neodvisni in pokon¢ni Slovenec hoce umreti!

Oglas je bil objavljen le enkrat, ‘ponovljivost’ pa vseeno ima,
in sicer v kontekstu z drugimi oglasi, ki so objavljeni zaporedoma
na prvinotranji strani in so posvec¢enimi izklju¢no druzbenim temam
(tudi s politicnim pridihom). Ta kontekst daje oglasu dodatni pomen,
sporoca, da gre za problem druzbe. Zato sporocila ne moremo
zamenjati npr. z obvestilom, da se takemu vozlu res rece Slovenski
vozel ali da je to umetniSka abstraktna stvaritev.

SLOVENIJA? 2/9



Sanja Fidler

13 Samomorov  z

obesanjem je v Sloveniji
verjetno vec kot polovica
(Virant-Jaklic 1995: 10).

Nacin prezentacije oglasa je konsistenten s preostalo vsebino
tednika, kriti¢nimi ¢lanki o politicnem dogajanju ter razkrivanjem
dogodkov, ki mecejo senco na ‘Castnost’ slovenskega naroda, kot je
na primer ravnanje s tujci, polozaj beguncev, in na posamezne
druzbene in politi¢ne akterje, njihovo politi¢cno nekonsistentnost,
vpletenost v sumljive dogodke, itd. Slovenski vozel pa neposredno
‘napada’ slovenskost v njeni najsubtilne;jsi in neubranljivi obliki, v
sami slovenskosti je seme smrti in samounicenja.

Mladina je v primeru Slovenskega vozla oglasevalec -
propagandist v svojem lastnem mediju. Kot sem Ze prej omenila,
ima v slovenski medijski sceni status ‘nemogocega otroka’ in temu
primerno tudi specifi¢no ob¢instvo, ki od Mladine ne pricakuje ni¢
manj in ni¢ drugega, kar mu ta Ze nudi. Zaradi svoje neposredne
radikalnosti v porocanju in izbora aktualnih tem pa so Mladinine
vsebine odmevne tudi preko meja njenega obcinstva in zato
posegajo v §irsi javni diskurz.

Reprezentacija
V reprezentacijah deluje ideologija skozi kompleksne kode in
strukture, da bi postavila svoj subjekt v zvezo z zazelenim
pomenom.
Peter Dahlgreen in Colin Sparks, 1992
(v Journalism and Popular Culture — Media, Culture and Society)

Charles S. Peirce (1935) je definiral znak kot nekaj, kar stoji za
nekoga namesto necesa v nekem pogledu (v Williamson 1986: 89).
Podoba ali znak mora biti podoben ali povezan s tem, kar prezentira,
ne da bi to sam bil, kajti sicer ne more stati namesto njega (ibid: 76).
Samomor v Mladininem oglasu pomeni samomor, ne pomeni samo-
mora z obeSanjem. Zanka za obeSanje je bila izbrana kot simbol,
ki se v slovenski kulturi najhitreje poveze s pomenom ‘samomor’."?
Tak simbol bi verjetno slabo prezentiral samomor npr. na Japonskem,
kjer se japonski harakiri opravi z bodalom.

Identifikacija

Pod zanko za obeSanje bilahko pisalo samomorilski vozel. V tem
primeru bi oglas dopuscal distanciranje od subjekta, ¢es to se mene
ne tice, saj vem, da je veliko samomorov na svetu in v Sloveniji,
vendar ‘slovenski’ atribut vozla zapre vse poti bega, izhoda ni, vozel
se ti¢e mene! Oglas ne ponuja odresitve, prisotna je odsotnost
kakrsnega koli znaka ali gesla, emblema ali institucije, ki bi nakazala
potizhoda; vsebina se intimno naveZze na posameznika, s tem ko
z0%i krog moznih kandidatov na skupino, ki ji bralec pripada. Ce bi bil
oglas objavljen npr. v glasilu italijanske narodnostne manjSine, bi se ta
ucinek izgubil, celo spremenil bi se pomen, ‘odresitev’ bi bila npr.: “v
kaksni drzavi zivimo!”; v nacionalisti¢cnem glasilu: “Seveda! Slovenci
se ubijajo, medtem ko Neslovenci dobro Zivijo na njihov racun”...

280 SLOVENIJA?



Slovenski vozel

Ker je vsak bralec najprej clovek (in verjetno Se marsikaj),
preden je Slovenec, menim, da se ta oglas v resnici ne omejuje
le na samomore v Sloveniji, temvec¢ ‘slovenskost’ predvsem izkoristi,
da ‘priveze’ bralca nase. Na ‘transnacionalnost’ pomena morda
kaZzejo tudi preostali vozli. Preprost vozel ni slovenski, ravno tako
ne ambulantni, preostali vozli niso znacilni za slovensko kulturo
‘vozlanja’, le zadnji, ki je nosilec sporocila o problemu (ki je pone-
kod na svetu Se bolj perec), dobi narodnost, ter na ta nacin prisili
k identifikaciji.

Vendar, ker je oglas le eden v seriji Mladininih oglasov, med njimi
so tudi taki, ki opozarjajo na ni¢evost opiranja na nacionalno
identiteto, je lahko v tem SirSem smislu pomen ‘slovenski’ tudi
samostojno sporocilo: “biti Slovenec ni dovolj in ni bistveno”.
Slovenskost tako deluje kot nasproten diskurz tistemu (sekundar-
nemu) v oglasih tipa ‘Slovenija moja dezela’, ki nam lansirajo
pomembnost in samozadostnost slovenske narodnosti. Pri tem
poudarek ni na sami narodnosti, temvec na tem, kako (mocno) svojo
narodno identiteto doZivljamo. Ce le-ta ne bi imela moci, ¢e ne bi bila
superiorna drugim druzbenim identitetam, tudi v oglasu ne bi imela
sporocilne moci. Menim, da je sporocilnost oglasa v tem trenutku,
ko je ‘slovenskost’ tako aktualna, ravno zaradi nje bolj provokativna,
kot je provokativna zaradi opozatjanja na tabu temo.

Ce poznas vzrok, lahko i§ces resitev, ¢e dobi$ vpraganje, lahko
das odgovor, Ce slisis trditev, lahko zavzames stalis¢e. Kaksen bi bil
ucinek, ¢e bi bila trditev vprasalna: “Slovenski vozel?” Odziv bi lahko
bil: “Ne, nikakor!” Nakazana bi bila smer resitve, kot v clovekoljubnih
oglasih, npr. za pomoc¢ otrokom tretjega sveta, ki sporocajo, da lahko
njihovi bralci nekaj storijo (O'Barr 1994: 93). Slovenski vozel le
informira o stanju, ne podaja drugih informacij, npr. vzrokov za
samomore. Le-te si pojasnjuje bralec sam iz svojega socialno
konstruiranega repertoarja moznih vzrokov.

Fantom avtenti¢nosti
“Where is the Life we have lost in living?
Where is the wisdom we have lost in knowledge?
Where is the knowledge we have lost in information?”
T. S. Eliot, Choruses from “The Rock”, 1934

Predmeti oglasevanja so v druzbenem oglasevanju sestavni del
vsakdanjega zivljenja, kar me napeljuje na misel, da bi ti oglasi Ze
zato morali delovati bolj naravno —avtenti¢no. Vendar, ker je izbira
znakov za reprezentacije vedno manj omejena s ‘kolektivnho pogodbo
o pravilih igre’ (verjetno polovico izdelkov na svetu zastopajo lepe
Zenske, romanti¢na narava in druZzinska srec¢a), si druzbeni oglasi
delijo isto (bojno) polje — podrocje oglasevanja —z vsemi drugimi
oglasi, kar pomeni, da si morajo enako prizadevati za opaznost,
oglasevalci morajo poznati iste principe dekodiranja pomenov

SLOVENIJA? 28]



Sanja Fidler

pri prejemnikih; saj z znaki, ki jih uporabljajo, konkurirajo na istem
terenu (ne)pozornosti prejemnikov. Slovenski vozel od vecine
oglasov lo¢i njegova minimalisticno-zenovska estetika, ¢rna
podlaga simbolizira temo, praznino, smrt, niz belih simbolov
vozlov z imeni pa jo satiri¢no eksplicira. Crno-bela grafika deluje
dokumentaristicno. Vozli so doma v mnogih kulturah, celo v mito-
ali razplete, gordijski pa se lahko kar preseka. Morda lahko v tej
lastnosti samega vozla —namrec lahko se ga razveze —is¢emo
skrito moznost izhoda.

Ceprav postmoderni kritiki, kot pravita Goldman in Papson
(1996), napovedujejo zaton avtenti¢nosti, so ravno znaki tisti,
ki jih oglasevalci spreminjajo v enega najbolj prepricevalnih nacinov
in motivov moderne druzbe. Oglasevalci se zavedajo pomena
avtenti¢nosti znakov, ki jih uporabljajo za posredovanje pomenov,
kaijti znaki avtenti¢nosti odsevajo svet, v katerem so postala
najpomembnej$a vprasanja identitete in osebnosti. Vprasanja
avtenti¢nosti imajo opraviti s tem, kar je resnic¢no, iskreno in ¢isto.
Izdelki, ki jih izbiramo, pa naj bi odrazali na$ znacaj in identiteto.
Zato morajo znaki na trgu, ki zaradi diferenciacije zahteva vedno
nove in spektakularnejSe znake, dajati videz resni¢nosti in postenosti.
Avtenti¢nost je skratka cenjena potrosniska roba v svetu, ki ima
vedno bolj cinicen in skepticen odnos do poplave podob raznih
‘resni¢nih’ prezentacij, saj kultura podob konstantno zamegljuje
pomen avtenti¢nosti. Videti je, kot bi borba za avtenti¢nost znakov
v potrosniskem svetu vzdrzevala obc¢utek samoizpolnitve pri ljudeh,
ki razocarani nad ponarejenim svetom dobrin vedno znova is¢ejo
svojo identiteto ter jo nahajajo in izgubljajo ravno v podobah avten-
ticnosti oglasov. Izgubo intenzivnosti Zivljenja, avtonomnosti in
resni¢ne izkusnje ljudi Goldman in Papson povezujeta z odtujenim
delom in kapitalisticnim svetom, masovno proizvodnjo dobrin,
ki je izgubila druzbeno-zgodovinske referente. To izgubo pa taisti
kapitalisticni svet skusa popraviti s produkcijo pomenov, ki jih
pripne k potrosniskemu izdelku. Neposredne, spontane, torej
avtenti¢ne izkusnje sveta so potisnjene na obrobje, z oglasevanjem
jih nadomestijo izkusnje, ki so oznacevalci clovekovega samovred-
notenja (Goldman in Papson 1996: 141-147).

Oglasi torej igrajo na clovekovo Zeljo po samoizpolnitvi, kije v
resnici avtenti¢nost sebe. V (pre)bogati ponudbi se mora oglasevanje
ves Cas prilagajati razmeram prezasicenosti ljudi, tako da iS¢e in
zapolnjuje niSe ter kreira nove. Potrosnja se povezuje z Zeljo po
samorealizaciji ljudi, po doseganju avtenticnosti izkusnje, ki je osnovna
‘hrana’ psiholoskega Zivljenja. Le-ta naj bi bila ljudem odvzeta z
odtujeno masovno proizvodnjo dobrin in podob ter vedno znova
obnavljana s spreminjajoc¢im se fantomom avtenti¢nosti, vse to z
namenom ohranjanja potro$nistva in pridobitnistva. Ce avtenti¢nost
izkusnje pomeni samoizpolnitev, potem zacasno povzrocen obcutek

282 SLOVENIJA?



Slovenski vozel

avtenti¢nosti lahko pomeni Zivotarjenje in kon¢no izguba avtenticnosti
psiholosko smirt. Oglasevanje je v tej igri obsojeno na vedno vnovicno
iskanje in ponujanje avtenti¢nosti in hkrati sprotno izgubljanje le-te.

Slovenski vozel operira z avtenti¢nostjo pojmov naroda in smrti,
le da ju ne ponuja kot substituta za bolj pristno avtenti¢nost —
obstojeca avtenti¢nost ni lepa, ne omogoca zadovoljstva, le
streznitev. Valuta avtenti¢nosti (Goldman in Papson 1996: 166)
je v Slovenskem vozlu Zivljenje samo oz. njegova vrednost, na
ogrozenost katere oglas opozarja. Valuta je tudi slovenskost, ki je
uporabljena kot sidriS¢e za navezovanje na nov problem.

Ne glede na dobronamernost oglasa pa je treba vedeti, da s
simboli in podobami avtenti¢nosti operira (in verjetno mora operirati)
tudi sam ¢asopis Mladina, s ¢imer vzdrzuje lastno identiteto in tudi
obstoj, s tem pa se prikljucuje konvoju potrosniskih izdelkov in
pomenov, ki se kupijo za denar. Za avtenti¢nostjo oglasa stoji
avtenti¢nost ¢asopisa, bralec silahko kupi avtenti¢nost z nakupom
Mladine.

Vendarle se Mladina v Slovenskem vozlu ne proklamira kot
oglasevalec. Prav lahko bi nekje v koticku z drobnim tiskom pisalo
‘Mladina opozarja’ ali ‘Mladina si ne zatiska o¢i’ ali ‘Mladina za Zivljenje’,
vendar bi oglasu s tem dodali nekaj, kar bi oglasu nekaj drugega
tudi odvzelo, del moci sporocilnosti bi se prenesel na sporocevalca,
oglas bi izgubil (po mojem mnenju ucinkovito) sporocilnost,
ker bi se porazdelila med vec¢ elementov.

Znak — vojscak

Pri oglaSevanju Ze davno ne gre vec za to, kaj je resni¢no in kaj
ne, kaj se zares dogaja — vse, kar je lahko (kdaj bilo) neposredna
izkusnja, se je umaknilo reprezentaciji te izkusnje, znaki izpodrivajo
svoje referente in postajajo nova realnost — spektakel Zivljenja,
nasproti kateremu dobi vsakdanje Zivljenje pridih dolgocasnosti in
navadnosti. Spektakel oropa vsakdan njegove polnosti, sistemi in
znaki vdirajo v diskurz vsakdanjega Zivljenja, dokler le-tega ne
prepoznamo le Se kot predelano verzijo skozi spektakularne podobe,
v ¢emer Goldman in Papson (1996: 166-167) vidita razvrednotenje
vsakdanjega Zivljenja.

Slovenski vozel se kot vsak drug oglas popolnoma umesc¢a v ta
spektakel reprezentacij zivljenja (vse je zivljenje, tudi smrt), vojna
znakov za diferenciacijo je tudi tu doloc¢ena z istim spektaklom, bitka
pa skusa biti dobljena z antispektakularnostjo (preprosta, ¢rno-bela
estetika, sporocanjska neposrednost), vrac¢anjem k referentu, bol;
avtenti¢no avtenticnostjo. Oglas je podvrzen istim zakonitostim
spektakla s tem, da jih tu zanika, kaze na ¢rno-belo realnost smrti v
zivopisanem spektaklu reprezentacij zivljenjskih vrednosti, s tem pa
se mu vendarle kot njegovo nasprotje nujno pridruZi, ali kot pravita
Goldman in Papson: “Resni¢nost, poudarjena s ¢rno-belim semioti¢nim
nasprotjem spektakularnosti, postane del spektakla” (ibid: 170).

SLOVENIJA? 283



Sanja Fidler

Samomor je v oglasu prikazan kot dejstvo, ki ne skusa vzbujati
empatije, temvec bolj druzbeno samokritiko. Podoba obeSenca
npr. bi verjetno vzbudila empatijo (¢e mu na prsih ne bi pisalo
‘Slovenec), vendar bi v njej prepoznali nekoga drugega, ki nijaz.
Slovenski vozel s svojo znakovno celoto tega ne dovoli, temvec
naslovi vsakogar posebej z nekaksno katkovsko brezizhodnostjo,
ki je videti nujna, ¢e naj doseze svoj namen, namre¢ nobenega
bralca pustiti neprizadetega.

Pomeni za nas

Pomene ‘za nas’ imenujem tiste pomene, ki se konstruirajo
v fazi proizvodnje, torej na strani oglasevalca v mozi¢nem mediju,
ki nam z oglasom Zeli posredovati zanj zaZeleno izku$njo. MnoZzi¢no
komuniciranje je po mnenju Wrighta Millsa (1965, v Vreg 1990: 37)
monopolna psiholosko-propagandna akcija, ki vpliva na manipulacijo
¢lovekovih (politi¢nih, ekonomskih, informacijskih in kulturnih)
potreb ter usmerja clovekovo politi¢no in ekonomsko vedenje ter
komunikativno delovanje, pri cemer mnozi¢ni mediji oblikujejo
novo, mnozi¢no kulturo, ki predstavlja ne le vsebinsko homoge-
nizirani kulturni produkt mnozi¢nih medijev, marve¢ tudi novi
nacin zivljenja potrosniske druzbe, kulturne vzorce, vrednote
in estetske kriterije ter kulturne artefakte mnoZzi¢ne druzbe
(Vreg 1990: 37-39). Po mnenju McDonalda (1960) je bila mno-
zi¢na kultura progresivna le na samem zacetku, ko Se niso stopili
na sceno eksperti za uc¢inkovitost in ljudje z denarjem — skupaj
z analitiki za reakcije mnozi¢nega avditorija (v Vreg 1990: 40).
Mnozi¢ni mediji, menita Lazarsfeld in Merton (1960), imajo med
drugim tudi (dis)funkcijo podeljevanja statusa — status podele
javnim problemom, osebam, organizacijam in socialnim gibanjem—
tako imajo v rokah pomembno druzbeno mo¢, ki jo izkoris¢ajo
tudi na podrodju proizvodnje in trgovine, ko priporocajo razne
proizvode mnoZzi¢nemu porabniku, pa tudi na podrocju kulture,
kjer ohranjajo in vsiljujejo kulturne stereotipe. Avtorja sta medijem
pripisala tudi narkoti¢no disfunkcijo, pri ¢emer gre za to, da se
clovek ob eksploziji informacij ne zaveda, da je to le njegov
drugotni stik s stvarnostjo, tako se vdaja zmotnemu prepricanju,
da je vedeti za dnevne probleme Ze tudi nekaj storiti v zvezi z njimi
(v Vreg 1990: 53—54). Radikalno $irjenje mnoZzi¢ne kulture v
mnozi¢nih medijih kapitalisti¢ne pridobitniske druzbe je dejansko
radikalna odtujitev ¢loveka od avtenti¢ne kulture, pravita Adorno
in Horkheimer (1974, v Vreg 1990: 198). Kultura ne postaja last
mnozic, marvec se dogaja nasprotno: mnozic¢ni potrosniki postajajo
objekti ‘kulturne industrije’. Potrodnja v tem smislu odreZe lastni jaz
tako kot potrosniska bolezen in jih spremeni v patoloske, razclo-
vecene “srecne robote” (Mills 1951, v du Gay in Hall 1997: 713).

284 SLOVENIJA?



Slovenski vozel

Pomeni od nas

Nasprotno Paul du Gay in Stuart Hall (1997: 715) menita,
daje tak pogled problematic¢en, ker ne dopusca prostora za
loveskega akterja. Clovek namrec doraica v razli¢nih okoljih,
ki cloveku podelijo vrsto stalis¢, vrednot in verovanj. Po teoriji
o ‘vedenju, ki iS¢e informacije’, delujejo na strani prejemnikov
samovarovalni procesi, kot so izbirno izpostavljanje, izbirna zaznava
in izbirno pomnjenje. Ljudje se delovanju mnozi¢nega komuniciranja
izpostavljajo glede na svoja staliS¢a in interese. Berejo, gledajo tiste
Casopise, ki izrazajo njihova politi¢na prepricanja in njihove kulturne
zahteve. V mejah stimulirane situacije zaznajo tisto, kar se prilega
potrebam, vrednotam, staliS¢em, ¢ustvom in preteklim izkuSnjam

(Vreg 1990: 66).

Stereotipi

Pomembno vlogo v organizaciji misljenja ljudi imajo tudi
stereotipi.

... vzorec stereotipov v centru nasih kodov v veliki meri doloca,
katero skupino dejstev bomo videli in v kaksni luci jih bomo videli

Lippmann 1922 (v Splichal 1997: 83)

Ker dostop ljudi do dejstev omejujejo mnoge ovire, se morajo
zana$ati na kulturno in individualno oblikovane stereotipe (Splichal
1997: 83), ki so po Lippmannu (1922) urejena in bolj ali manj
skladna slika sveta, ki so se ji prilagodile nase navade, nasi okusi, nase
sposobnosti, nase razvade in nasi upi. Morda niso slika popolnega
sveta, so pa slika moZznega sveta, ki smo se ji prilagodili. S pomocjo
stereotipov ljudje v svojih glavah ustvarijo psevdookolja in to je
osnova, na podlagi katere v druzbi tudi delujejo (v Splichal 1997: 205).

Pomeni v nas

Po mnenju simboli¢nih interakcionistov (v Vreg 1990: 86) ¢lovek
ne reagira na okolje preprosto kot na fizi¢no danost, temvec na
temelju svojih lastnih interpretacijskih sposobnosti. Ne Zivi samo v
prirodnem, ampak tudi v simbolnem svetu in simboli ga lahko prav
tako kot fizi¢ni draZljaji spodbude k delovanju. V ¢lovekovem stiku
z okoljem objekti dobijo pomene. S postopkom simboliziranja
ustvarimo (doslej Se neobstojece) objekte, to pomeni, da si kot
bioloski organizmi ustvarimo ‘umetno’, simbolno okolje. Kultura je
torej simbolni svet, ki ga oblikujejo ¢lani kakega druzbenega sistema
z rabo skupnih simbolov. Kultura zato nile ob¢evanje s fizicnim
okoljem, marvec¢ predvsem z okoljem simbolov. Posamezniki niso
pasivni sprejemalci vplivov okolja, marvec nanj tudi delujejo.

Ko reagirajo na simboli¢no okolje, tudi sami producirajo simbole.

Da se proces nastajanja pomena ne konca na vnaprej dolocenem
mestu, dokazuje tudi njegova odvisnost od tehnik kulturnega
posredovanja — designa, marketinga in oglasevanja (du Gay in
Hall 1997: 710). Z oglasom se ideja nekako Se enkrat rodi na ta svet,

SLOVENIJA? 285



Sanja Fidler

oglas pospremi izdelek/idejo v kulturno, psiholosko Zivljenje ljudi,
ki temu izdelku/ideji skozi ‘potrosnjo’ podelijo nove pomene.

K razumevanju reprodukcije pomena lahko pomaga tudi
Barthesova (1957) opredelitev mita. Mit ni definiran kot objekt
sporocila, ampak v nacinu, s katerim sporocilo ‘izgovori’.

Mit je nacin govora —vse, kar je posredovano v diskurzu, je lahko
mit. Vsak objekt na svetu lahko preide iz zaprtega, tihega obstajanja
v izreceno stanje, ki je odprto za apropriacijo z druzbene strani,

ki z druzbeno uporabo doda ¢istemu objektu neki dodatni pomen
(Barthes 1957: 109).

Vozel je vozel, zanka za obeSanje je zanka za obe3anje ljudi,
prav gotovo ni sama po sebi slovenska, vendar je lahko tudi to,

Ce ta pomen, ponujen v oglasu, sprejmemo. Zraven pa vse
konotacije, kot je negativna narava samomora, ki izhaja iz SirSega
konsenza o tem, kaj je samomor. V katoliski kulturi je to nekaj
negativnega, v druzbenopoliticnem smislu demografska katastrofa,

v drugac¢ni kulturi in drugem ¢asu, npr. na Japonskem, pa je samomor
tudi ¢astno dejanje.

Znaki imajo simbolno funkcijo, ¢e reprezentirajo, predstavljajo,
substituirajo ali ‘nadomescajo’ predmet, stanje, dogodek, itd.
(Schraf 1962, v Vreg 1990: 21). Simbol ima za vsakega ¢loveka tudi
pomensko vsebino, ki jo je clovek izoblikoval v svojem stiku z
okoljem (subjektivno dojemanje realnosti). V procesu simbolizacije
se pomenske vsebine posameznika vsakokrat Sele konstituirajo,
isti objekt ima lahko za razlicne posameznike povsem razlicne
pomene (Vreg 1990: 22). Simbol ‘slovenskost’ ima npr. drugacen
pomen za nacionalista kot za altruista, emigranta ali azilanta.

O nastanku predmetov glede na njihov pomen lahko govorimo
torej Sele tedaj, ko jih ljudje uporabijo v svojem delovanju (Vreg
1990: 23). Gre za moc kreativne oznacevalne prakse, ki uporabi
polisemic¢no kvaliteto dobrin in znakov, na katero je med drugim
pokazala analiza subkulture (du Gay in Hall 1997: 722), npr. punk
kulture, ki je dala nov identitetni pomen varnostnim zaponkam,
verigam, priceskam, ¢rni barvi.

Konstrukcija pomenov se zacne v proizvodnji, vkodira jih
proizvajalec (v nasem primeru kreator oglasa in oglasevalec),
ustvarjajo se v praksi regulacije in distribucije (objava v alternativnem
Casopisu za kriticno ob¢instvo) ter v potrosniski praksi (dekodiranje
pomenov pri bralcih Mladine), v odvisnosti od osebnostnih, sociali-
zacijskih dejavnikov. Du Gay in Hall (1997: 709) imenujeta ta proces
kulturni krogotok, v katerem se ustvarja pomen kulturnega teksta ali
artefakta.

SKLEP

Oglasi v mnozi¢nih medijih nam preko znakov in podob
posredujejo neko sliko ‘stvarnosti’, komercialni s pridobitniskim
namenom in nekomercialni z namenom spodbuditi nepridobitnisko

286 SLOVENIJA?



Slovenski vozel

dejavnost ali spremembo oz. zavzem stalis¢ do problema ali ideje.
Oboji operirajo s podobami avtenti¢nosti v borbi za diferenciacijo in
opaznost, pri ¢emer igrajo na ¢lovekovo potrebo po razlikovanju,
identificiranju in samoizpolnitvi. Vprasanje, ali oglasi zastopajo nekaj
resni¢nega, pristnega, pravega, v spektaklu oglasevanja niti ni vec
tako pomembno, pomembnejsi so nacini reprezentacije, ki skupaj
znacini tolmacenja pomenov reproducirajo novo stvarnost, ki
nenadoma postane edina stvarnost. Zato se tudi nekomercialni in
¢lovekoljubni oglasi vkljucujejo v isti oglasevalski spektakel, le
valuta, ki jo trzijo, ni denar, temvec participacija v obliki zavedanja
in zavzemanja ustreznih stalis¢ oz. akcije. Z drugimi besedami, kar je
pri komercialnem oglasevanju nakup kot posledica psiholoske
vpletenosti, je pri nekomercialnem druzbena akcija/zavest kot
posledica ravno tako psiholoske vpletenosti.

Clovekoljubni oglasi niso nujno e od dale¢ videti nepridobitniki,
zgolj s svojo naravnanostjo ne izstopajo iz okolja oglasevanja.
Paradoksalnost vidim v tem, da se je treba za cilj osvescanja ljudi o
zelo resnem problemu clovestva posluZziti manipulativnih prijemov,
poznanih iz pridobitniSke prakse, ki edina omogoca vsaj opaznost,
kaj Sele Zelen odziv — cilj torej opravicuje sredstva.

Ljudje dekodiramo pomene glede na svojo vpetost v kulturno
okolje, tako kot tudi znaki izhajajo iz dolocenega okolja glede na
druzbeni konsenz o pomenu znakov, ter glede na svojo inovativnost
priinterpretacijah, ki je najveckrat povezana zopet s potrebo po
diferenciaciji od sivega povpredja v iskanju avtenti¢nosti.

Seveda moramo najprej dobiti moZznost, pri tem pa nam sluzijo
mnozi¢ni mediji, ki ‘prijazno’ poskrbijo za poduk, kajje v tem
trenutku na dnevnem redu, ¢emu je vredno pripisovati pozornost
in na kaksen nacin.

Ceprav je problem samomorilnosti v Sloveniji statisti¢no
evidentiran, kar pomeni, da nadpovprecno Stevilo Slovencev
prostovoljno konca svoje Zivljenje, ni vseeno, kako oglas to stanje
za nas reprezentira, ¢e naj ucinkovito povzroci Zelen odziv.

KaksSen ucinek pa lahko doseZe oglas, ki opozori na problem
samomorilnosti? Taksen, kakrSnega si bo pojasnil vsak ‘gledalec’
oglasa sam. Vzrok samomora v oglasu ni ekspliciran, vzroke si pojasni
vsakdo sam. Morda bo Zena bolj kot obicajno prisluhnila mozu,
mati otroku, morda bomo molc¢ecega sodelavca povabili na kavo,
sosedovi starki pomagali po stopnicah, morda bo minister razpisal
sredstva za nacionalni program ... morda pa bomo rekli, ‘to ni moj
problem, s tem naj se ukvarjajo psihiatri’ ali ‘to se ne dogaja meni,
to delajo ONI —samomorilci’. Oglas Slovenski vozel slednje inter-
pretacije ne dopusti, kajti pod zanko bi lahko pisalo ‘samomorilni
vozel’, slovenskost pa bi bila implicirana v sloganu, npr. “Slovenija
konkurira za prvo mesto na lestvici ...”. S proglasitvijo zanke za
obesanje za Slovenski vozel je oglas izbrisal distanco do svojega
‘potrosnika’,

SLOVENIJA? 28/



Sanja Fidler

Ce je le-ta Slovenec. Deluje kot opomnik — na nekaj pomembnega
smo pozabili — se navezuje na obcutek odgovornosti do socloveka,
sonarodnjaka, ki postane ‘partner v zloc¢inu’ v malo druga¢nem
scenariju, kot trenutno prevladuje na temo slovenstva. Slovenstvo je
danes povezano z zgodbo o uspehu, mucenistvom pod bremenom
velikodusnosti do tujcev, predvsem je politi¢no eksploatiran atribut z
nezanemarljivim vplivom na drugo druzbeno Zivljenje, ki se kaze v
bolj ali manj izrazeni ksenofobiji v zaposlovalni, stanovanjski politiki,
medijskih interpretacijah navad Neslovencev, itd.

Slovenstvo je torej mit — ‘pokoncnost naroda’ — kot je mit
‘ameriske sanje’. Dejstvo, da je oglas objavljen v ¢asopisu, ki je Ze
sicer izkazal cinizem do povelicevanja narodni pripadnosti, obarva
prvino slovenskosti tudi v oglasu. Prej kot “tudi Slovenci imajo
tezave” najdem pomen “tu imate zdaj svoje slovenstvo”.

Pozitivni prispevek oglasa vidim predvsem v kontrapropagandi
propagandi molka o problemu samomorilnosti, konstruktivni uporabi
mita, stereotipa slovenskosti za opozorilo na socialno kriti¢no stanje,
streznitvenem ucinku glede samopomembnosti narodnosti in
kon¢no grafi¢ni in estetski dovrSenosti ter avtenticni reprezentaciji.

LITERATURA:

BARTHES, R. (1957): “Myth Today”, v Mythologies, 27. ponatis 1993, New York:
The Noonday Press (str. 109-159).

Du GAY, P, HALL, S. et al. (1997): Doing Cultural Studies — The Story of the
Sony Walkman. Slovenski prevod: Proizvodnja pomena v potrosnji:
primer Sonnyjevega walkmana. Teorija in praksa, let. 34, st. 4, 1997,
Ljubljana: FDV (str. 709-725).

GOLDMAN, R. in PAPSON, S. (1996): Sign Wars — The Cluttered Landscape of
Advertising. New York, London: The Guilford Press (str. 141-1806).

JOWETT, G. S. in O’'DONNEL, V. (1992): Propaganda and Persuasion, 2"
Edition. Newbury Park: Sage Publications.

MILCINSKI, L. (1985): Samomor in Slovenci. Ljubljana: Cankarjeva zaloZba.

O’BARR, W. (1994): Culture and the Ad: Exploring Otherness in the World of
Advertising, Representations of Others, part 2, Boulder, San Francisco,
Oxford: WestviewPress (str. 73-101).

SPLICHAL, S. (1997): Javno mnenje, Teoretski razvoj in spori v 20. stoletjut.
Ljubljana: FDV.

VIRANT-JAKLIC, M. (1995): Samomor in samomorilni poskus v Sloveniji v letu
1994, Ljubljana: KC Ljubljana, Univerzitetna psihiatricna klinika.

VREG, F. (1990): Demokraticno komuniciranje. Maribor: Obzorja.

ZEI V. (1993): “Narodna identiteta in javni prostor”. Teorija in praksa, letnik
XXX, st. 11-12, Ljubljana: FDV (str. 1214-1225).

WILLIAMSON, J. (1978): Decoding Advertisements. London, New York: Marion
Boyers.

WILLIAMSON, ]. (1986): Consuming Passions: The Dynamics of Popular
Culture. London, New York: Marion Boyers.

288 SLOVENIJA?



Arlo RoZman

Policijska brutalnost

UvVoD

Eden izmed problemov, ki pesti tudi naso drzavo, je neute-
meljeno in nasilno ravnanje policistov s civilnim prebivalstvom.
Najveckrat so zrtve policijske brutalnosti mladoletniki in mladi, ki ne
poznajo svojih pravic ali pa se policistov preprosto prevec bojijo.
Takih primerov policijskega nasilja je pri nas kar precej, javnost pa z
njimi sploh ni seznanjena. Mediji, oziroma oblast, ki medije poseduje,
se zelo trudijo, da bi policijo prikazovali v svetli luci, kot varuhe reda
in miru, ki branijo druge drzavljane pred naras¢ajo¢im kriminalom.

V dnevnem tisku in po televiziji so policisti prikazani kot heroji, ki
lovijo druzbeno nevarne osebke in delujejo izklju¢no za dobrobit
pravice. Poleg tega policistom pripisujejo Stevilne vrline in oseb-
nostne lastnosti, ki mejijo na popolnost. Take oddaje so ocitno
zavajanje javnosti, ker gledalcem predstavljajo lazno podobo sveta,
ki je v realnosti veliko bolj kruta in krivi¢na. Takih in podobnih
prispevkov, clankov in TV-serij je pri nas veliko, le redko pa je
javnost seznanjena tudi z drugo platjo medalje. V demokrati¢ni
druzbi mora biti javnost seznanjena tudi z vsemi nepravilnostmi,
slabostmi in napakami policistov, ne pa da tovrstne informacije
javnosti ostanejo prikrite. V tem ¢lanku bom skusal prikazati ta drugi
vidik, ki obravnava razne kritike policije, njenega delovanja in
vpletenosti v sistem. S tem bi rad dosegel, da bi mediji posvetili vec
pozornosti tej problematiki in na ta nacin izvedli pritisk na policiste,
ki so prekoracili svoje odgovornosti, kar bi hkrati vplivalo na
zmanjSanje policijskega nasilja.

SLOVENIJA?

289



Arlo Rozman

ZGODOVINA

Policijska dejavnost je ze od nekdaj pomenila groznjo ¢lovekovi
svobodi. Kot pravi Janez Pecar, znan slovenski kriminolog, je bila
policija dostikrat zlorabljena za uveljavljanje interesov elit, saj je
“opravljala nadzor nad neposlusnimi, sumljivimi, nevarnimi in
predvsem nizjimi druzbenimi plastmi. Zgodovina policijske
dejavnosti je polna neznank, v danasnjem ¢asu pa je njen nadzor
odtujen do skrajnosti, kar pomeni tudi neenakost v dosegljivosti
neposlusnih. Prav zato je Cestokrat opazna brezbriznost do policije,
kolikor ne Ze zavracanje ali celo sovrastvo” (Pecar, 1987, str. 961 )
Pecar navaja naslednje tri (dis)funkcije policije:

1. Policija kot sredstvo oblasti in razrednega boja: Klasiki marksizma
so gledali na policijo in druge mehanizme drzavne represije kot na
sredstvo v boju med razredi, na strani izkoriS¢evalcev in lastnikov
kapitala. Po Marxu in Engelsu je policija sredstvo nasilja v rokah
drzave, ki si lasti dominacijo nad delavskim razredom. Tudi dejansko
je policijska funkcija vedno sluzila komu na oblasti. Policija in represija
sta vedno zadevali predvsem “nevarne sloje”, upornike in disidente,
revne in stavkajoce, ter celo omejevali cele narode in se pogosto
postavljali v bran rasizma in pospesevali ksenofobijo. Kot pravi
DeMotte, je policija “dejavna roka establishmenta in prva linija za
obrambo drzave zoper katero koli izzivanje njene moci in ugleda ¢
(DeMotte, 1984, str. 155).

Politika ima med vsemi nadzornimi mehanizmi najvedji vpliv na
policijo in prav policija vedno najbolj obcuti pritiske politike, ceprav
marsikje to dejstvo neradi priznavajo.

2. Monopol nad dopustnim nasiljem: Nekonformizem,
neposlusnost, nespostovanje norm in deviantnost so okolis¢ine, ki
kar narekujejo legitimiziranje drzavnega monopola nad nasiljem. S
tem se dopusca tudi prisilno doseganje poslusnosti. To nasilje, ki je
sestavina nadzorovanja in socializacije, izvaja drzava s policijo in
kazenskim pravosodjem.

Drzava ne priznava pravice “biti drugacen” v vsakem oziru in
dopusca to pravico le do ravni “nemotecnosti”, ki pa je zelo pomicna.

Vsaka policijska dejavnost ze od nekdaj predstavlja distribuirano
javno (drzavno) moc. Vsaka stopnja razvoja v zgodovini je imela
glede rabe metod, obvladovanja razmer, zatiranja neposlusnosti in
vzdrzevanja reda svoje posebnosti, vecina pa je bila militantnih in
neizprosnih. Od starega veka prek inkvizicijskih postopkov do
mucenja v taborisc¢ih spoznavamo metode delovanja, ki so nasilne.
Nekatere so urejene s pravom (raba oroZzja, sredstev za nevtrali-
zacijo, kot so palica, solzilci, vodni curki itd.), druga pa ne. Cetudi so
dovoljena s pravom, pa poznamo prekoracitve in zlorabe pooblastil,
poleg tega pa tudi prenekatere namisljene situacije opravicujejo
marsikatero ukrepanje s silo, prisiljevanjem, zastraSevanjem itd.
Zdruzeni narodi so se s svojimi mehanizmi po raznih kongresih

290 SLOVENIJA?



Policijska brutalnost

druzbenega varstva dostikrat zaman trudili, da bi delovanje policije
zaradi njene politizacije spravili v okvire pravnega delovanja in
morebitnega deontoloskega kodeksa.

Mnogi njihovi poskusi so bili zaman. Policija se navadno ne obnasa
zoper drzavo in zato, ker je v njenih rokah, se ji pokorava, cetudi krsi
zakone. To se v zgodovini neprestano ponavlja in “drugace verjetno
tudi ne more biti, saj je policija prevec v rokah politi¢ne modi, ki ji
sluzi” (Pecar, 1987, str. 965).

3. Poslusnost — policizacija druzbe: Znano je, da nekatera splosna
pravila vedenja in ravnanja ljudi poznamo ne toliko po zapisanih
normah, kolikor bolj po posnemanju drugih, s katerimi Zivimo skupaj.
Vecino teh norm nadzoruje policija, gotovo pa tiste, ki zadevajo
varstvo premozenja, osebnosti, zivljenja in zdravja. Tako smo vsi
posamezniki bolj ali manj “policizirani” s poslusnostjo, ki jo drzavni
mehanizem nadzoruje in iS¢e njene deviante. Skozi celo zgodovino
preteklih dvesto let so bili ti mehanizmi kontrole tisti, ki so na
razlicne nacine vsiljevali poslusnost, sankcionirano z razli¢nimi
oblikami prisile. Skrb za vsiljevanje discipline s prizadejanjem bolecin
je tudi javno prevzela izklju¢no drzava, ki ima kot sredstvo svoje
kontrole na voljo policijo kot najstevilnejso in najpomembnejso
organizirano silo.

Skozi zgodovino so v policijo prihajali vojaki in mornatji z zelo
razli¢nimi lastnostmi in znacaji. Zgodovina policije je zato hkrati
zgodovina razli¢nih oblik stremustva, podkupljivosti, zlorabe mocdi,
nasilnosti nad civilisti, tekmovalnosti, prikrivanja, nezakonitosti in
drugih ekscesivnosti, kot na primer “placani politi¢ni umori v starem
Rimu” (Stead, 1977, str. 160). Vsa ta dejavnost je postala Se pri-
vlac¢nejsa, ko so jo zaceli placevati, ali pa je policiji omogocila prido-
bivanje materialnih prednosti. Gotovo pa so policijske dejavnosti
vedno najbolj korumpirale v zvezi s politiko, ko so stregle moc¢nim
posameznikom ali skupinam ter opuscale doslednost nadzorovanja,
ki ga ureja pravo. Se danes se v prenekaterih delih sveta dogaja,
da nijavne kontrole policijskega delovanja, in ta mehanizem deluje
po napotilih tistega, ki ima bodisi osebno bodisi politicno moc¢ nad njo.
Tisti, ki ima v rokah policijo kot sredstvo kontrole in prisiljevanja ljudi
k dolo¢enemu konformizmu, pa opravlja tudi nadzor nad njo ter jo
oblikuje po svojih zamislih. Literatura o problemih policije v pretek-
losti kaze, da je zgodovinsko znanje o njej Se vedno zelo pomanj-
kljivo, “zgodovinske raziskave pa so bezne in zaskrbljujoce glede na
to, kar bi morali vedeti” (Pisciotta, 1982, str. 537).

KAJ JE POLICIJSKA BRUTALNOST?

To, kar drzavljani razumejo pod pojmom “policijska brutalnost”,
je vsako ravnanje, ki jih po njihovi oceni obravnava z manj kot vsemi
pravicami in spoStovanjem, ki ga morajo biti delezni kot drzavljani v

SLOVENIJA? 29]



Arlo Rozman

demokrati¢nih druzbah. Kot pravi Reiss (1968), popularna predstava
o brutalnosti vkljucuje: 1. uporabo nesramnega in Zaljivega jezika;
2. ukaze, naj se odstranijo ali gredo domov; 3. ustavljanje in zasliSe-
vanje na cesti ter pregledovanje osebnih stvari in avtomobilov;
4. groznje o uporabi sile, ¢e ne bodo ubogali; 5. zbadanje s pendrekom
ali priblizevanje s pistolo; 6. sama uporaba fizi¢ne sile ali nasilja.
Glavna tezava je v tem, da vsaka od teh tock lahko dejansko krati
osnovne Clovekove pravice v demokrati¢ni drzavi, v drugih okoli-
$¢inah pa so lahko vse te tocke del popolnoma upravicene in nujne
policijske prakse.

Do policijske brutalnosti nedvomno prihaja, edino vprasanje je le,
v kolik$ni meri je prisotna in kje. Odvecna sila se dostikrat uporablja
pri aretacijah, ceprav je mnogokrat zelo tezko to¢no dolociti, kajje in
kaj ni odvecna sila. Kljub temu pa veliko stevilo posameznikov vidi
policijo kot zatiralce namesto zascitnike (Stahl 19606).

MERJENJE POLICIJSKE BRUTALNOSTI

Razli¢ni segmenti druzbe in skupine posameznikov si Zelijo
razli¢ne oblike policijskega ravnanja. Posamezniki, ki Se nikoli niso
imeli nezadovoljivega srecanja s policisti, vec¢inoma podpirajo
njihovo delovanje. Iz raziskovalne literature je razvidno, da so
najpomembnejsi rizi¢ni faktorji za prekomerno uporabo sile naslednji:
1. rasa (Locke 1967), 2. nizek socialni status (Reiss 1967), 3. prisotnost
drugih policistov (Croft 1987), 4. stopnja alkohola pri osumljencu in
policistu (Fogel 1987), 5. relativha mladost osumljenca in policista
(Garofalo 1989), 6. relativna neizkugenost policistov (Bayley 1987).
Geografska lokacija je povezana s stopnjo kriminala, zato je tudi
policijska brutalnost zelo visoka na obmocju getov in zelo majhna na
periferiji ali v poslovnih sredis¢ih. Cas tudi lahko predstavlja rizi¢ni
faktor za policijsko nasilje, saj rezultati Studij kaZejo, da do najvec
napadov pride med vikendi, med somrakom in zgodnjimi jutranjimi
urami ter med poletnimi meseci (LeBeau 1992).V nasprotju z
drugimi manjsinski skupinami velikokrat bolj obcutijo policijsko
brutalnost kot problem. Zanimivo je, da je prekomerna uporaba sile
vsaj dvakrat vedja, kot je zapisano v uradnih zapisnikih o uporabi sile.
Mozni razlog za to je, da terenski opazovalci Stejejo vec primerov
nizke stopnje uporabe sile, ki jih policija sploh ne zabeleZi. Rezultati
raziskave, ki sta jo leta 1987 izvedla Croft in Austin, kazejo, da tretjina
do polovica vseh porocil o uporabi sile vsebuje podatke o poskodbi
drzavljanov. Studije o prekomerni sili so se zanagale na tri pomembne
vire informacij: civilne pritozbe na policijski postopek, opazovanje
policijskega obnasanja in raziskave javnega mnenja. Podatkov o
civilnih pritozbah je najvec, saj jih hranijo na policiji, medtem ko je
drugih raziskav in Studij zelo malo, verjetno zaradi pomanjkanja ¢asa,
denarja in volje. Brooksova statistika (1965) opozarja na dejstvo, da

292 SLOVENIJA?



Policijska brutalnost

pride do civilne pritozbe le na priblizno 1000 aretacij. Druge raziskave
so odkrile, da pride v povprecju do 10 civilnih pritozb na 100 poli-
cistov letno (New York City Police Department 1986). Gallupova
raziskava leta 1991 pa je odkrila, da je 20 % anketirancev in 30 %
nebelih anketirancev odgovorilo, da poznajo koga, ki je bil fizicno
zlorabljen s strani policije.

Zelo malo Studij je sprasevalo ljudi o njihovih lastnih izkusnjah o
policijski uporabi sile. Avstralski kriminoloski institut je leta 1987
odkril, da 12,1-17 % Avstralcev osebno pozna koga, ki so ga udarili
policisti. V Londonu je Institut za policijske studije leta 1980 objavil
podatek, da je 22 % aretirancev obcutilo odvecno silo ali so bili
tepeni. Velika vecina je to grobo silo obcutila kot krivicno in neute-
meljeno (Smith in Gray 1983). Kar 38 % Londonc¢anov pa je policijo
obcutilo kot surovo, arogantno, grobo in nemogoco (Skogan 1990).
Uradna porocila vedno vkljucujejo prisotnost vratarjev ali posred-
nikov, ki odlo¢ajo o tem, ali je dolo¢en dogodek primeren za
zapisnik, zato uradni podatki vedno prikazujejo najmanjSo mozno
stopnjo policijskega nasilja. Mnoge postaje ne zbirajo rutinsko vseh
statistik o poskodbah drzavljanov in o okolis¢inah policijskega nasilja.
Vsaka policijska postaja bi morala to¢no vedeti, koliko ljudi je bilo
prizadetih ali poskodovanih v konfliktih s policijo in kako hudo so bili
poskodovani. Poleg tega pa bi vsi policisti morali prijaviti svojim
nadrejenim vse dogodke, v katerih so morali uporabiti silo proti
drzavljanom. Seveda pa je jasno, da lahko vsak policist take dogodke
enostavno zamolci. Zato je nujno potrebno izboljsati mehanizme
civilnih pritozb in omogociti civilistom dostop do vseh podatkov, ki
se nanasajo na pritozbeni mehanizem.

POLICIJSKA BRUTALNOST PO SVETU

Najprej je potrebno osvetliti dejstvo, da zelo malo drzav sploh ima
zeljo odkriti, koliko policijske brutalnosti je v njej. Informacije
o policijski brutalnosti na mednarodni ravni so odvisne od znacaja
drzav. Podatki so dostopni za demokrati¢ne drzave, kar pa ne velja za
avtoritarne drzave. To ustvari paradoks odprtosti: najve¢ dokazov o
policijski brutalnosti pride iz drzav, ki je imajo najmanj, najmanj zado-
voljive informacije pa prihajajo iz drzav, ki je imajo najvec. To dejstvo
potrjujejo tudi Stevilni begunci, ki so pobegnili pred raznimi oblikami
avtoritarne represije, ter natan¢na dokumentacija organizacij, kot so
Amnesty International in Americas Watch. V osemdesetih letih je
Amnesty International odkrila, da do policijskega mucenja zapornikov
prihaja v glavnem v nedemokrati¢nih drzavah, kot so Afrika, Juzna
Amerika, Srednji vzhod in Jugovzhodna Azija.

Avtoritarne drzave se ne imenujejo “policijske drzave” brez
razloga (Bailey 1985). Povezava med policijskimi zlorabami in
znacajem drzave je ve¢ kot semantic¢na, v smislu, da demokracija

SLOVENIJA? 293



Arlo Rozman

pomeni odsotnost represije vladnih agencij. “Trenutno so v svetu
drzave z najmanj policijske brutalnosti ekonomsko razvite demo-
krati¢ne drzave” (Humana 1983).

JAVNO MNENJE 0 POLICIJSKEM NASILJU

Javnost policijo zaznava zelo ambivalentno. Niederhoffer (1967)
je ugotovil, da je policist v nekem trenutku heroj, v drugem pa
posast, za ljudi s tezavami pomeni odresenika, kriminalnemu
osumljencu pa se kaze kot demon. Policija je po eni strani ljubljena in
obcudovana, po drugi pa osovrazena in strah vzbujajoca. Skoraj vse
bistvene javhomnenjske raziskave so pokazale, da vecina splosne
populacije podpira oz. je zadovoljna s svojo lokalno policijo. Tudi
danes so rezultati precej podobni, vendar je znano, da se mnenja o
policiji zelo razlikujejo glede na lastnosti drzavljanov (Murty 1990),
lastnosti njihovih sosesk (Mirande 1980) ter frekvenco in tip kontaktov
med drzavljani in policijo (Huang in Vaughn 1996). Tako so pripadniki
manjsinskih skupin in mladi ljudje bolj negativno naravnani do
policije kot stari ljudje ter pripadniki vecinskih rasnih skupin.

Eno prvih Studij o policijskem nasilju je leta 1970 zacel Westley,
ko je odvetnikom, ¢rncem in socialnim delavcem zastavil isto
vprasanje: “Kaj si mislite o policijski enoti X ?” Devet od dvajsetih
odvetnikov je odgovorilo, da je policija brutalna in neucinkovita, dva
od stirinajstih socialnih delavcev sta menila, da je policija agresivna in
brutalna, ter osem od petintrideset ¢rncev je zatrdilo, da policija
uporablja prevec nasilja. Westley je tako odkril majhno in mesano
skupino ljudi, ki je menila, da so policisti “neucinkoviti, brutalni,
skorumpirani in ignorantni” (Westley 1970).

Tudi Blumenthal je opravljal Studije na to temo in odkril, da
“revScina, diskriminacija in pomanjkanje sluzb prispeva k povecanju
nasilja, lastna vpletenost posameznikov v nasilje pa je povezana s
podporo nasilja kot nacinom socialne kontrole” (Blumenthal 1972).

Raziskavo je leta 1980 izvedel tudi Gallup in na vprasanje “Ali
menite, da v vasi soseski prihaja do policijske brutalnosti?” je 26 %
vprasanih odgovorilo — “Zelo veliko” (Komarnicki in Doble 1985).
Leta 1984 je Roper Poll vprasal izbran vzorec anketirancev, ali
menijo, da “je policijska brutalnost dandanes zelo velika groznja
drzavljanu, kot ste vi “(Komarnicki in Doble 1985). Kar 44 % vpra-
Sanih je cutilo, da policijska brutalnost pomeni “zelo resno” ali
“srednje resno” groznjo, in to visoko stevilko je treba obravnavati
kar se da resno. Po neki drugi raziskavi leta 1987 v New Yorku je
17 % vzorcne populacije izjavilo, da so bili v zadnjih petih letih
oni ali njihovi druzinski ¢lani prica prekomerne uporabe sile policije
(Winick 1987). Rasne razlike in percepcija policijske pretirane
uporabe sile so bile zopet osvetljene leta 1987, ko je New York
Times ponovno opravil raziskavo javnega mnenja. Vprasanje je bilo:

294 SLOVENIJA?



Policijska brutalnost

”Ali mislite, da policija v NY pogosto brutalno ravna s ¢rnsko
populacijo ?” “Da,” je odgovorilo 36 % belcev, 70 % ¢rncev in 46 %
JuZnoameric¢anov.

Javno mnenje ima lahko zelo pomembno vlogo pri druzbeni
kontroli, zlasti pri omejevanju policijske uporabe sile. Negativnho
javno mnenje o policiji povzrodi frustracije, cinizem in neodlo¢nost
policistov ter zmanj$a zaupanje v policijo. Poleg raziskav javnega
mnenja lahko sodbe o pomembnosti policijske brutalnosti ugoto-
vimo tudi iz njene vidnosti v medijih, popularni kulturi, politiki in
uradni skrbi.

VLOGA MEDIJEV

Individualni in druzbeni faktorji igrajo pomembno vlogo pri
oblikovanju osebnih prepri¢anj, zato je tezko asociirati specificno
vedenje s specificnim dogodkom ali dolo¢enim virom (Surette,
1992). Naravnanost do policije in mnenja o njeni prekomerni uporabi
sile izvirajo iz kompleksne interakcije mnogih sil, vklju¢no z mediji.
Vloga medijev (predvsem filmov in televizije) pri oblikovanju
prepricanj o policiji in vpliv medijev na stopnjo mladostniskega
kriminala je lahko tema obseZnih debat. Policisti verjamejo, da
mnoge televizijske nadaljevanke ustvarjajo vtis, kot da so policisti
superjunaki, ki so sposobni resiti vsak zlocin (Warr, 1980). Poleg tega
jim pripisujejo Stevilne vrline in osebnostne lastnosti popolnih ljudi,
za katere vemo, da v realnosti ne obstajajo. Tako je za medijsko
izdelani portret policista znacilno, da je posten, nepodkupljiv, dober
po sreu, spreten, iznajdljiv, vesten in uspesen policist, neizprosen v
boju z zlo¢inom, poleg tega pa Se vzoren drzavljan in skrben
druzinski ¢lan. Tako idealisti¢no so prikazani glavni junaki nestetih
TV-serij in filmov, ki jih v zadnjem ¢asu lahko gledamo pri nas, kot na
primer Komisar Rex, Policaji, Obalna straza na kolesih, Varuhi luke,
Novi nedotakljivi, Pod krinko, Policaji s srcem ... Pravica vedno
zmaga, je jasno sporocilo tovrstnih oddaj, ki se vedno sre¢no koncajo,
zlocinci pa koncajo za zapahi. Ta zmotna medijska slika je vzrok
temu, da gledalci pricakujejo od policistov prevec, vec kot ti zmorejo
(Arcuri 1977).

Nekateri drugi policisti pa so v medijih prikazani kot popolni
omejenci in sadisti, ki so nesposobni opravljati svoje osnovne naloge
(Culver 1978). Medijski portreti ilegalnih in vprasljivih policijskih
metod, kot na primer prekomerna uporaba sile, vodi k temu, da
obcinstvo vetjame, da so policisti brutalni in skorumpirani posamezniki.
Filmi in TV-oddaje o delu policistov, ki jih lahko gledamo pri nas, so
vec¢inoma ameriske in angleske produkcije. Ce se Ze slucajno zgodi,
da so po televiziji policisti prikazani v slabi ludi, gledalci dobijo vtis,
kot da se to dogaja v popolnoma drugem svetu. “To je Amerika,”
si mislijo — pri nas se take stvari, kot so korupcija in policijsko nasilje,

SLOVENIJA? 295



Arlo Rozman

ze ne dogajajo. Da bi se policisti agresivno znasali nad njihovim
nedolznim mladoletnikom, je za vecino starSev in starejsih obcanov
nekaj nemogocega in nepredstavljivega.

Kako bi si sploh lahko mislili kaj takega, ¢e mediji informacije o
tovrstnem dogajanju pri nas selektivno cenzurirajo oziroma jih sploh
ne objavljajo. Nerealna pric¢akovanja in tendenca k posplosevanju in
banaliziranju policijskih portretov je torej ena izmed opaznih
znacilnosti medijev (Haney, Manzolati 1981). K temu je treba
pripomniti, da sta za mnoge ljudi televizija in film edini vir informacij
o policijski aktivnosti (Dominick, 1973). U¢inki medijev na naravna-
nost do policije se razlikujejo glede na temo, medij in vsebino
sporocila (Surette 1992). Surette pravi, da casopisi vplivajo na
prepricanja o kriminalu, medtem ko televizija bolj vpliva na odnos do
kriminala. Na to razliko med vplivi tiskanih in elektronskih medijev je
potrebno biti pozoren tudi pri obravnavi percepcije policijske
brutalnosti v javnosti. Znano je, da incident Rodneyja Kinga v Los
Angelesu, ki je bil posnet na videokamero, verjetno ne biimel tako
velikega uc¢inka (izbruh neredov), ¢e bi bil obravnavan le v tisku,
vendar pa je na to temo potrebnih Se veliko raziskav, da bi odkrili,
kaksna je dejanska razlika.

Dober poligon za samostojno raziskovanje pa ponuja svetovni
splet ali World Wide Web. Na iskalniku Yahoo sem pod policijsko
brutalnostjo nasel 19 strani. Z navdusenjem sem sprejel odkritje, da
na svetu ze obstaja kar nekaj organizacij, ki se odprto borijo proti
policijskemu nasilju. Najbolj znane so COPWEB — Community of
police watchers’ earthwide beat, COPWATCH —javljanje brutalnosti,
FAIR — Fairness and acuracy in reporting, Project censored —
cenzurirane zgodbe, ter Unstoppable — aktivnosti za zmanjSanje
brutalnosti. Poleg teh organizacij pa je na voljo Se veliko resni¢nih
zgodb ljudi, ki so doziveli razlicne neprijetnosti s policisti. Nekatere
zgodbe so prav zastrasujoce, Se bolj grozljiv pa je podatek, da
cenzura uspesno funkcionira tudi na internetu, saj je kar nekaj strani
unicenih, namesto anti-policijskih informacij pa se prikaZe velik napis
CENSORED! Zanimivo je, da se je pred kratkim na internetu pojavila
tudi spletna stran z naslovom “The police terror in Slovenia”, najdete
pajo na naslovu http://www.geocities/Pentagon/Quarters/2155.
Lepo, da je Se kdo drug zaskrbljen nad tovrstnimi problemi.

POLICIJSKA BRUTALNOST V SLOVENIJI

Kot sem Ze navedel, tudi pri nas pogosto prihaja do kratenja
Cloveskih pravic in brutalnosti policije. Za ilustracijo navajam dva
primera. V prvem povzemam resni¢no zgodbo prijatelja, katerega
identiteta naj zaradi varnostnih razlogov ostane prikrita. To je nje-
gova zgodba, napisana v prvi osebi, ki se je odvijala pred znanim
ljubljanskim lokalom: “Okoli dvanajste ure zvecer so na kraj dogajanja

296 SLOVENIJA?



Policijska brutalnost

prisli policisti, verjetno zaradi hrupa mnozice. Zaceli so vsepoprek
legitimirati ljudi. Ko sta policista legitimirala mene, sem jima dejal, da
jima lahko takoj brez tezav pokazem osebno izkaznico, da pa ju
prosim, e se lahko legitimirata tudi sama. Na surovo zavrnitev sem
jima odvrnil, da sem seznanjen s svojimi pravicami in kazenskim
zakonikom in da sta se po sluzbeni dolznosti dolzna legitimirati tudi
sama. Mlad policist se je po tej izjavi razjezil, mi zvil roko na hrbet in
me odvedel po cesti navzgor do marice. Tam so od mene zahtevali,
naj izpraznim Zepe. Ker vem, da me brez utemelje-nega suma ne
smejo preiskati (tega ni bilo), sem jim to tudi povedal in jih vprasal,
¢esa me sumijo. Policist me je surovo potisnil ob marico, mi Se bolj zvil
roko ter mi grobo rekel, naj izpraznim Zepe. Ker sem se zbal za svojo
varnost in ustrasil nadaljnjih bolecin, sem jim izrocil vse stvari iz
zepov. Takrat sem jim tudi dejal, da so s tem krsili moje osebne
pravice. Med tem postopkom je bila prisotna tudi prica, ki lahko vse
te dogodke potrdi. Policisti so pri tem prekoracili svoja pooblastila,
saj so zavrnili mojo Zeljo po identifikaciji ter mi protizakonito prisilno
pregledali vsebino Zepov. Ko sem jim to povedal, so postali e bolj
grobi in mi govorili, naj bom raje tiho. Na moje ugovarjanje so me
vklenili, strpali v marico ter odpeljali na Trdinovo. Omeniti je treba,
da se do policistov nisem vedel nespodobno in da nikogar nisem
zalil. Policistov nisem oviral med postopkom ali jih ignoriral, temvec
sem jih le seznanjal s svojim pravicami, katere so bile krSene.

Na Trdinovi sem policiste veckrat vpra3al, ¢esa sem obtoZzen,
zakaj so me tja pripeljali in ali se lahko predstavijo. Na nobeno od teh
vprasanj nisem dobil odgovora. Policisti so se delali gluhe in mi
govorili, najbom tiho. Nato so me zaprli v celico. Ker je bila tam
popolna tema in ker sem moral nujno na WC, sem zacel najprej
trkati, nato tol¢i po vratih, da bi mi omogocili opravljanje potrebe.

Po ca. 15 minutah so mi odprli, me pustili na WC ter mi povedali, da
me bodo premestili na Povsetovo. Brez kakrsnihkoli pojasnil, ¢esa
sem obtoZzen, so me nato zaprli v marico za nadaljnjih 15 minut. Bil
sem ogorcen, in ker se dolgo ¢asa nismo nikamor premaknili, sem
zacel tol¢i po vratih. Ko so se odprla, je noter stopil policist in me
vklenjenega v lisice veckrat udaril. Najprej sem dobil par moc¢nih
klofut po glavi, ki sem si jo nato preventivno skril med kolena.
Sledilo je Se par krepkih udarcev s pestmi po hrbtu, nato pa je
policist stopil iz marice in zaloputnil vrata. Sledila je divja voZznja z
namernim sunkovitim zaviranjem. Na PovSetovi sem deZurnemu
policistu povedal, da so z mano zelo grdo ravnali, on pa je dejal, da to
ni v njegovi pristojnosti. No¢ sem prezivel v celici, zjutraj pa so me
brez obrazloZzitve spustili. Ker mi ni nihce rekel, da sem ¢esarkoli
obtozen, sem mislil, da je s tem zadeva zakljucena. Zaradi surovega
ravnanja policistov, prekoracitve njihovih pooblastil, arogantnega
obnasanja in krSenja mojih pravic sem resno razmisljal o pritozbi na
postopek, ki pa je na zalost nisem napisal. Preprican sem, da nisem
storil nicesar, kar ni v skladu z zakonom, e vedno pa se pocutim

SLOVENIJA? 29/



Arlo Rozman

ponizan in o§kodovan.”

Drugi grozljivi dogodek se je zgodil julija 1998 v Velenju. Gre za
tragi¢no prometno nesreco, v kateri je policijska marica zaprla pot
dvema motoristoma, ki sta oba umrla. Ta “prometna nesreca” je
vzbudila veliko ogorcenje javnosti. V medijih se je pojavilo nekaj
¢lankov o nesreci, vsi po vrsti pa so poskusali opraviciti policaje in
kriviti motorista. Tak primer je ¢lanek z naslovom “Tudi policajje
samo clovek”, ki je bil objavljen v Delu. Dodatno ogorcenje javnosti
pa so sprozile govorice, da je policijski avto nalas¢ zaprl pot moto-
ristoma, da bi ju ustavil. To pomeni, da so policaji v marici zakrivili
njuno smrt nalas¢. To paje umor in ni¢ drugega. V Velenju so potem,
ko se je vest razsirila, vrstniki obeh umorjenih motoristov pripravili
manjSe demonstracije, na katerih so protestirali proti policiji in jih
obtozili za umor. Policija je demonstrante seveda razgnala, kar
dokazuje, da je Slovenija demokrati¢na drzava, v kateri se spostujeta
svoboda govora in zbiranja.

Zanimivo pri vsem tem je, da policaji pri nas niso odgovarjali
Se za noben umor, ki so ga zagresili, in verjetno e dolgo ne bodo.

Lahko trdim, da mediji v naSem prostoru tematiko policijske
brutalnosti zelo slabo pokrivajo. V najbolj branem drzavnem
dnevnem ¢asopisu Delo za zadnjih 15 let nisem uspel zaslediti
objektivno kriti¢nega ¢lanka o policijski brutalnosti, razen nedavne
obravnave incidenta, ki se je zgodil na Zgaga rock festivalu, ko se je
vedje Stevilo policistov nasilno zneslo nad nedolznim in nemoc¢nim
obcinstvom. Ocitno je bilo tokrat v tem brutalnem policijskem
posredovanju (p)oskodovanih prevec ljudi, da bi se o tem molcalo,
vendar pa je neizpodbitno dejstvo, da se na splosno teme policijske
brutalnosti taktno izogiba vecina tiskanih medijev. Redka izjema je
Mladina, kjer je bilo objavljenih Ze kar nekaj ¢lankov na to temo.
Eden izmed njih je naslovljen “Recite policiji NE! “ in obravnava
varstvo pravic zasebnosti in osebnostnih pravic ob osebni preiskavi
(Mladina, november 1997). Drugi odkriti borec proti policijskem
nasilju v slovenskem medijskem prostoru pa je Radio Student,
ki z razli¢nimi oddajami, reportazami in intervjuji seznanja javnost z
resni¢nimi izbruhi policijskega nasilja. Tako se je Radio Student po
odmevni neslavni policijski intervenciji na letosnji Zgagi, ki je bila
kaplja ¢ez rob vsem nepravilnostim policije, odlocil za protiudarno
akcijo. Speljali so peticijo proti policijskemu nasilju z naslovom
“Clovesko dostojanstvo naj ima prednost pred pendrekom in
represijo”, v kateri so pozivali drzavljane, naj s svojim podpisom
podprejo odprti boj proti kratenju osnovnih ¢loveskih pravic.
Peticija je bila dokaj uspedna, saj so zbrali priblizno 17 000 podpisov.
To Stevilo jasno kaZze na nezadovoljstvo slovenske javnosti nad
delovanjem policistov. Taksni ¢lanki, oddaje, prispevki in peticije
imajo pomembno informativno funkcijo, saj obvescajo drzavljane
onjihovih pravicah ter pravicah policistov. Dobro bi bilo, ¢e bise
svojih pravic in pooblastil zavedali tudi policisti sami.

298 SLOVENIJA?



Policijska brutalnost

“SLABI” POLICAJI

Samo po sebi je umevno, da represivni aparat Ze desetletja krivdo
za neuspehe policijskega dela — od korupcijskih skandalov do
pritoZb o brutalnosti — vali na pescico slabih policistov. “Ce pa se
prevec osredotocamo na gnila jabolka, lahko kaj hitro pozabimo
na moznost, da je gnil cel sod, ki sedaj unicuje njegovo vsebino,”
pravi Locke.

Raziskave na to temo so pokazale, da policisti sami smatrajo
policijsko brutalnost kot eno izmed najmanj deviantnih dejanj, ki jo
enacijo s spanjem na delu, kot tudi eno izmed najbolj pogostih.

Vec kot 40 % policistov iz majhnega mesta Barker je leta 1978
priznalo, da so se kdaj vedli brutalno v ¢asu svoje kariere. Hunt je
ugotovil, da si “vecina mladih in novih policistov pridobi spostovanje
starejsih sodelavcev s tem, da se obnasajo agresivno ter da uporabijo
vso potrebno silo v dani situaciji” (Hunt 1985). Veliko policistov v
sebi kopici razne frustracije, ki jih povzrocajo zapleti na sodiscu,
politiki, neujeti zloc¢inci, dnevni tisk, druzbene elite, osebni problemi
ter mnoge druge tezave. Te frustracije se pocasi kopicijo in policist
jih sprosti tako, da svojo jezo znese nad osumljencem, tako da mu
zategne lisice, ga porine ob steno ali z njim fizi¢no obracuna.
Osumljenec, nad katerim policist znese svoj izbruh brutalnosti, je
nadomestek za vse tiste, s katerimi se policist nikoli ne bo mogel
sooditi ali direktno obracunati.

Pri tem je treba vedeti, da med policisti samimi obstaja preprosto
nenapisano pravilo molka: policist ne sme posredovati nasprotnih ali
negativnih informacij o svojih sodelavcih. Za policijo je znacilna
izjemna solidarnost med tistimi, ki stopijo v njihove vrste, tako da se
za njih druzba deli na “nas” in “njih”. Prav zaradi tega, ker se policisti
med sabo s¢itijo tudi takrat, ko zagresijo nedopustne napake, je zelo
tezko karkoli doseci preko pravosodnega sistema. Najveckrat take
tozbe proti policiji zapadejo s ¢asom ali pa jih ni mogoce dokazati
zaradi pomanjkanja informacij, ki jih seveda ni tezko prirediti ali
zbrisati. Zato je raziskovanje policijske brutalnosti izjemno tezka
naloga. Najveckrat so edine price ravno zrtev in policisti, ¢e pa
obstajajo slucajno Se druge, se v glavnem v strahu za svoje zdravje
bojijo nastopiti proti policiji. Tudi zdravnisko potrdilo o poskodbah
dostikrat ne zaleZe, saj te profesionalno premlatijo tako, da na telesu
ni vidnih hujsih poskodb. Seveda pa si policisti tudi na sodiscu
pomagajo zlaznimi pricanji ter pisanjem laznih ovadb.

Policijska kultura je Ze dolgo zanimiva tema za raziskovalce.
Pomembna na tem podrocju sta bila Reiss in Winick. Reiss je na
podlagi raziskave odkril, kako velika je dejanska stopnja neprijav-
ljanja prekomerne uporabe sile. Ta je bila leta 1967 kar 97 odstotna,
po Winickovi raziskavi leta 1987 pa 67 odstotna. Zelo nizko stevilo
tovrstnih prijav kaZe na strah drzavljanov pred represivnim aparatom,
ter na nepoznavanje svojih osnovnih pravic. Vendar pa tudi pri tistih,

SLOVENIJA? 290



Arlo Rozman

ki se odlocijo za prijavo, pravici velikokrat ni zadosc¢eno. V Los
Angelesu je recimo kar 38 % takih prijav oznacenih kot “neosnovane”,
kar pomeni, da so nevpleteni drzavljani ali policijske pri¢e na sodiscu
spodbili zgodbo oskodovanca. V Veliki Britaniji vec¢ kot polovico
pritozb proti policiji umaknejo oskodovanci sami (Fogel 1987).

Se en znan raziskovalec, ki se je ukvarjal s to tematiko, pa je Paul
Takagi. Raziskoval je uboje mesc¢anov, ki so jih povzrocili policisti.
Prav o takih primerih javnost praviloma ni obvescena, saj policija
in drugi drzavni organi o tem ne znajo ali nocejo govoriti. Takagi
opozarja na alarmantno povecanje stopnje smrtnosti moskih prebi-
valcev, povzrocene z “legalnimi intervencijami policijskih organov”.
Taki primeri se beleZijo kot “upraviceni umori” (justifiable homicide)
v okviru policijskih intervencij. Med mladimi polnoletniki so take
smrti najpogostejse, policija pa se izgovarja, da je vsa odgovornost
samo na zrtvi. Zanimivo je, da je “stopnja takih intervencij s smrtnim
izidom pri ¢rncih devet- do desetkrat visja kot pri belcih” (Takagi,
1974, str. 302). Med leti 1960 in 1968 so kalifornijski policisti ubili
1188 temnopoltih in 1253 belih moskih, in to v okroZju, v katerem
¢rnci predstavljajo le 10 odstotkov celotne populacije. Natancno
analizo takih primerov je opravil tudi Robin Gerald in ugotovil,
da je “od skupno 32 smrtnih primerov v Filadelfiji (28 temnopoltih)
mirliski oglednik v 30 primerih policiste oprostil vpletenosti v umor,
v preostalih dveh primerih pa so bili policisti oprosceni pred poroto”
(Robin, 1963, str. 226). Kadar policist ubije civilista, se to obravnava
kot “uporaba legalne sile”, kar daje vtis, da je bila uporaba sile
legitimna. Kadar pa pride do uboja policista, se to kvalificira kot
nasilje oziroma ilegalno dejanje. Iz tega je razvidno, “da ljudje
uporabljajo besede zelo selektivno, z namenom, da bi izzvali alarm”
(Sorel, 1950).

MOZNE RESITVE PROBLEMA

Do sedaj so se primeri policijske brutalnosti in prekoracitve
pooblastil razlagali kot primeri individualne deviance. Bayley pa
pravi, da se “sedaj brutalnost vedno bolj obravnava kot problem
institucionalne pomocdi in organizacijske odgovornosti” (Bayley,
1990). Z drugimi besedami, da se urediti z boljSo ureditvijo policijskih
sil. V demokrati¢nih drzavah policijska brutalnost pomeni neuspeh
individualne in institucionalne odgovornosti. V avtoritarnih drzavah
pa brutalnost v vecji meri podpira rezim.

Obstaja upanje, da se bo policija pokazala javnosti v bolj svetli
luci, ko bodo obcinski voditelji omogocili skupne obcinsko-policijske
dejavnosti, sodelovanje celotne krajevne skupnosti ter natanc¢nejsi
vpogled v policijske operacije. Ko drzavljani enkrat zacutijo, da imajo
direktno vlogo pri kontroliranju in usmerjanju policije, se tradicionalne
bariere med policijsko-drzavljanskimi odnosi podrejo.

300 SLOVENIJA?



Policijska brutalnost

Poleg boljse izbire in treninga policistov bi bilo nujno potrebno
razviti Se posebne izobrazevalne programe, usmerjene k zmanjse-
vanju nasilja med policisti. To je nujno potrebno, kajti raziskave so
pokazale, da so se tisti policisti, ki so dobili najve¢ pritozb na racun
svoje brutalnosti, izkazali tudi za najbolj produktivne. Tam kjer je
policijska brutalnost resen problem, so potrebne organizacijske in
strukturne spremembe v nacinu izvajanja njihovih operacij. Nujno
potrebno je izboljsati naravo in kvaliteto odnosov med policisti in
drzavljani, in to v dobro obeh.

SKLEP

Policija je s svojimi represivnimi in nerepresivnimi dejavnostmi
neizogiben del nadzorstva v tem stoletju. Tudi v bliznji prihodnosti
njena vloga gotovo ne bo manjsa kot doslej, saj razvoj tehnologije in
znanj ponuja vedno boljsa sredstva kontrole. MnoZzi¢ni mediji bi nujno
morali posvetiti ve¢ pozornosti tej aktualni problematiki, o kateri je
javno znanega bore malo. Policijska brutalnost je brez dvoma tudi pri
nas, vendar je kar se da prikrita, saj jo varuje spirala molka. Kriti¢no in
neodvisno porocanje medijev lahko prekine to spiralo molka in ustvari
medijski pritisk na policiste, ki prekoracijo svoje odgovornosti. To bi
vplivalo na zmanjSanje policijskega nasilja ter omogocilo boljse
poznavanje ustavnih pravic civilistov. Clovestvo se je Ze od nekdaj
upiralo omejevanju svobode, v sedanji demokrati¢ni druzbi pa bi
morala policija delovati kar se da pravi¢no in korektno.

Na zalost se zavedam dejstva, da je to le ideal, ki v realnosti nikoli
ni obstajal, prav tako kot je nemogoc obstoj policije brez njene
brutalnosti.

LITERATURA

PECAR, JANEZ (1987): "Policijska dejavnost — nekaj dilem skozi zgodovino”,
Teorija in praksa, Letnik 24, st. 7, Ljubljana.

DEMOTTE (1984): “Policing Manchester in the Ninteenth century”, Police
studies, Cincinnati.

STEAD, PJ. (1977): Pioneers in Policing, Patterson;

PISCIOTTA, A. (1982): “Police, Society and Social Control in America”, A
Metahistorical Review of the Literature, Criminal Justice Abstracts,
Hackensack.

TAKAGI, PAUL (1974): “A garrison state in ‘democratic’ society”, Crime and
Social Justice.

ROBIN, GERALD (1963): “Justifiable homicide by police officers”, The Journal of
Criminal Law, st. 54.

SOREL, G. (1950): Reflections on violence, Glencoe.

SURETTE, RAY (1990): The media and criminal justice public policy, Springfield.

WARR, M. (1980): “The accuracy of public beliefs about crime”, Social Forces.

ARCURI, A.F. (1977): “You can't take fingerprints off water”, Human relations.

CULVER, J.H. (1978): “Ielevision and the police”, Police studies, st. 7.

HANEY, C. in MANZOLATI, J. (1981): “Ielevision criminology: Network illusions

SLOVENIJA? 230]I



Arlo Rozman

of criminal justice realities”, Readings about the social animal, Freeman.
DOMINICK, J.R (1973): “Crime and law enforcement on prime-time television”,
Public opinion quarterly , $t. 37.
STAHL, DAVID (1966): The community and racial crisis, New York.
SMITH, DAVID in GRAY JEREMY: “Police and people in London”, vol. 2 ,”A
survey of londoners”, vol. 3, A survey of police officers, London.
SKOGAN, WESLEY (1990): Disorder and decline, New York free press.
LOCKE, HUBERT (1967): “Police brutality and civilian review boards”, Urban

law, st. 44.

REISS, ALBERT (1968): “Police brutality — Answers to key questions”, Transaction
5, 1968.

CROFT, ELIZABETH BENZ (1984): Police use of force in Rochester and Syracuse,
New York.

GAROFALO, JAMES (1989): Public opinion about crime: The attitudes of victims
and non-victims in selected cities, Washington D.C.

BAYLEY, DAVID H. (1987): Minorities and the police: Confrontation in America,
New York and Glencoe, Illinios Free Press.

BROOKS, T.R. (1965): “Police brutality”, New York Times Magazine

NIEDERHOFFER, ARTHUR (1967): Behind the shield: The police in the urban
society, Garden City, NY.

LEBEAU, J.L. (1992): Geography and policing, Springfield Illinois.

MURTY, KOMANDURI (1990): “The image of the police in the black Atlanta
communities”, Journal of police science and administration.

MIRANDE, A. (1980): “Fear of crime and fear of the police in a Chicano
community”, Sociology and social research.

HUANG, WILSON W.S. in VAUGHN, MICHAEL S. (1996): “Support and
confidence: Poblic attitudes toward the police”, A national opinion
survey, Oaks.

WESTLEY, WILLIAM (1951): The police: A sociological study of law, custom and
morality, University of Chicago.

GELLER, WILLIAM A. in TOCH HANS (1996): Police violence: understanding
and controlling police abuse of force, Yale University Press, London.

BLUMENTHAL, M. D. (1972): Justifying violence: Attitudes of american men,
Ann Arbor, University of Michigan Press.

HUMANA, CHARLES (1983): World human rights guide, London, Hutchionson;

ELDRIGE, JOHN (1944): Getting the message: News, truth and power, Routledge,
London.

302 SLOVENIJA?



e
e
M
Sl
-
.\

SN

TN

N
u

A
'
s P






Mitja Reichenberg

Med duhovi 4 ali osem
tock o sreci

Dusan Rutar: Freudovi duhovi 4. Filozof proti
kapitalizmu, samozalozba, Ljubljana 2000, 135
strani

Znanosti ni. Ni je ve¢. Odkar lahko prebiramo
Freudove duhove, je znanost postala popolnoma
nepotrebna. Lahko jo mirno zapakiramo in poslje-
mo na Mars, saj tam Se ni bila. Tja ji Se ni uspelo
priti. S tem preciznim obratom lahko uvrstimo
Setrto knjigo Freudovih duhov na etrtega konja
jezdecev apokalipse in z njimi odjahamo v simu-
lirano bodoc¢nost obritih menedzerjev in mobi-
telov, tja, kamor seze samo pero avtorja knjige, o
kateri bo tekla beseda.

Gospod doktor Rutar, povejte nam nekaj za
ali kot uvod v svojo cetrto knjigo Freudovih duhov.

Rutar: Poglejte! Obstajali so le trije pravi
dedici Freudove misli: Lacan, Deleuze, Derrida.
Obstajali so tudi psihologi, lacanovci in freudovci.
Ti Se vedno obstajajo. Kot vzvod in podpora
tehnoloskega izkoriS¢anja. Nikoli niso razumeli,
kaj pomeni praxis. Zato njihovo delovanje ni
moralno. Ne umejo interpretirati sveta, ki ga sou-
stvarjajo. Naj bomo zavoljo tega milostni z njimi?

Popolno sprenevedanie je sevedato, da duho-
vi ne obstajajo. Duhovi so. In so realni. Saj drzimo
vrokah Ze Cetrto knjigo o njih in to seveda pomeni,
da so. In da bodo, seveda. S tempom, s katerim
jih Rutar zapisuje, in od njihove dobre volje pa je
odvisno, koliko jih bomo za ¢asa nasega zivljenja
tukaj, na tej strani realnosti, uspeli prebrati. In ni
nakljucje, tako kot ne obstaja usoda, da se v knjigi
pogovarjata Rutar in Freud v enaintridesetih

recenzije

poglavjih novih dimenzij, kamor Se ¢lovekovo oko
ni seglo, e pa je Ze, pa vsaj ne tako globoko, da
bi srec¢alo duhove, ki tam vladajo. Spiritualnost?
Seveda. Koncept sodobnosti. Koncept priroc¢-
niske literature, lahko porece marsikateri mistik.
Pavendar - kaj je misticnega na Freudu, Rutariju,
Derridaju, Deleuzu, Lacanu? Vse. Predvsem to,
da so onkraj. Onkraj vedenja in percepcije bega-
joGega. Onkraj zelje. So Zelja sama. So arhiv.
Simptom in hkrati ukradene vile sojenice na nebu
bezedih simulakrov, znakov, kodnih zapisov, be-
sed. Onkraj. Mi lahko le stopimo za njimi v svet, ki
je onkraj. To pa je seveda edino svet duhov. Ne
navidezni svet priro¢nikov in diet. Svet, bolj res-
ni¢en od interneta in pralnih praskov, svet pol-
nocnih resnic, svet pravih, Zivih in resni¢nih
duhov. Freud-Rutarjevih ali Rutar-Freudovih. Pa¢
odvisno od tega, s katere strani smo pripotovali.

1. ZAZNAMOVANI

Gospod doktor Rutar, kako bi nam lahko
razlozili arhive, spomin, preganjavice preteklost,
sprave, opravicevanja in podobno?

Rutar: Clovek je bitje spomina. Je bitje arhi-
vov. Spominjanja. In konstruiranja, oblikovanja,
preoblikovanja in kreiranja. Spomin je paket,
posilika (con-signation). Nekdo ga je zapakiral.
Na primer na posti. A ¢e ga je zapakiral, ga lahko
tudi odpakira. Kje drugje. Lahko odpakira znake.
In s tem odpakira spomin. Ter realnost. In potem ni
vec ujetnik ¢arnih krogov. Kajti vprasanje o arhivih
nikakor ni vprasanje o preteklosti, pravi Derrida.
Pac pa je vprasanje prihodnosti. In o njej.

Kako pa je dandanes z uditelji in uditeljicami,
se raje sploh ne vprasajmo. Vprasanje je nelo-
gi¢no. Kaijti z njimi ni ni¢. Tako tudi ni ni¢ narobe.
Sicer pa je krasno zapisati in misliti takSne stavke,
ki imajo v sebi dvojne negacije. Ni¢ ni. Ni¢ je. Je
ni¢. Ni ni¢. Tako je tudi ni¢ narobe. Enostavno
povedano - z ucitelji in uciteljicami je ni¢. To, da
v Solah prevladujejo uciteljice in matere, je od-
vecéni podatek. Tudi devetletka je odvecni poda-
tek. Samo odpakiranje Platonove Akademije bi
postavilo stvari Sole nekako vsaj v prave smer-

%ﬁ&k@/{w 305



recenzije

nice. Toda to je iluzija brez primere. To je tako,
kot bi v spovednici brali pornografske revije.
Sprevrzeno. Vsekakor je bolj logi¢no, da se v
javnih hisah bere sveto pismo, saj vseskozi govori
o ljubezni in razdajanju. Tako kot v Soli. Ucitelji in
uciteljice pa zaradi izgube stoletnega kompasa
ne najdejo objekta Zelje in ljubezni. Zamenjujejo
ga z uc¢enci in u¢enkami ali sodelavci in sode-
lavkami. Ne. Objekt je zanemarjen. Imenuje se
znanje. Ampak ta zgodba sodi drugam.

2. CETRTA SVETOVNA VOJUNA

Nikoli prej, nikoli pozneje ni bolj nujno obleci
neprebojne jopice in si nadeti neprebojne celade,
zlesti v neprebojne hlace in natakniti neprebojne
rokavice, da o neprebojnih vratih, stenah in ocalih
sploh ne govorimo. Cas &etrte svetovne vojne ze
teCe in vsi, prav vsi smo tarce. Kdo strelja? Vsi.
Na vsakogar. Kje? Vsepovsod. Iz reklamnih ogla-
sov, radia, televizije, ¢asopisov. Ni prostora za
zakloni$¢a. Informacijska in kiberneti¢na vojna
e tede. Medij. Vojno polje. Vojno stanje. Zrtve na
vsakem koraku, da ne govorimo o velikanskih
izgubah na eni strani in bilijonskih dobi¢kih na
drugi strani. Tehnoelite. Vojna v vaSem stanovan-
ju. Grozljivo. Ljudje so se ze tako spremenili, da
so postali del te vojne. Clovek mina. Clovek krogla.
Clovek taréa. Clovek znak. In potem se enostav-
no, kot se za znake spodobi, izbriSe. Popravi.
Medijska kultura sestavlja in razbija svetove.
Ustvarja nove, kar tako pred nasimi o¢mi. In rusi
stare. Predvsem. Ti so nepotrebni, saj jim je po-
tekel njihov objektni ¢as. Zamenjati jih je potreb-
no z novimi, boljSimi, popolnejsimi, natan¢nej-
Simi, zmogljivejSimi, hitrejSimi. Prejsnji so za staro
Saro. Za na odpad. Tako kot z racunalniki, katerim
ljudje sluZijo. Sluzijo jim tako, da jim strezejo.
Tako, da jih kupujejo. Vsak vecer jin pred spanjem
Se pokrijejo, da se ne prehladijo. Lahko se celo
okuzijo in potem so mrtvi. Kot neko¢ kanarc¢ek v
pokriti kletki. Tako se krog spet sklene in Orwell
ne ve, ali je on napisal knjigo o Velikem bratu ali
mu je Veliki brat ukazal, naj jo napiSe, da bodo
ljudje mislili, da ne obstaja. Na koncu lahko le
ugotovimo, da Orwell ne obstaja. Veliki brat ga je
izbrisal. Tako, kot ga je ustvaril. In tudi Velikih

306 Citalnica

bratov je danes vse ve¢ in se zdruZujejo. Naj
vendar ze (ponovno) naredijo ¢loveka po svojem
okusu in ne meri. Sre¢nega. Naredijo naj ga na
drugi strani ekrana, v simuliranem svetu, v svetu
medija, v svetu moci, kapitala, v svetu kiber-
neti¢nih resnic in potegavscin. V svetu medijskih
lazi in perverznosti ...

Rutar: ... v svetu virtualnih in kiberneti¢nih
svetov, spektaklov, simuliranega znanja, tehno-
informacij, teledemokracije, podob, reprezentacij,
znakov in zdravih Zivljenjskih slogov. Naredijo
naj takega ¢loveka, ki bo do vrha in ez napolnjen
in prenapolnjen z informacijami, da si ne bi zazelel
filozofije in vednosti. Clovesko Zival naj preo-
brazijo v znak, ki bo dobro sluZil obcilom, kapitalu
in korporacijam.

Hvala, gospod doktor Rutar, da ste zakljugili
tako delikatno vprasanje ¢loveka kot obliko
srecnega bitja. Prav gotovo se strinjate z nami,
ko prikimamo ¢rednemu nagonu hipnotizirane
mnozice, ki sledi psihologom in pastoralcem v
taboris¢a Cetrte svetovne vojne, v medmrezne
medijske strelne jarke in jim skupaj mahamo v
slovo s figo v Zepu. Njihov interes za svet je brez
dvoma zreduciran na lepotne operacije predolgih
nosov in premajhnih prsi, odstranitev gub okoli
odiin strah pred duhovi. Torej nimajo kaj izgubiti.
Zares. Ali?

3. SISTEMI TEHNEMOV IN REDUKCIJA CLO-
VEKA

Spreminjamo se. Vsako jutro se spremenimo.
Odvisno od tega, kateri dan nam kaze koledar.
Ce je to ponedeliek, smo popolnoma drugadni
od torka. Seveda. Saj potem je Ze sreda, ko
zamenjamo gate in si ocistimo Cevlje, kajti ob
Cetrtkih so ponavadi sestanki. Petek pa je pri-
meren za spremembo frizure. Sobota je ¢as za
posebne spremembe. Popoldanske spremembe,
ko si nataknemo son¢na ocala in se sprehodimo
po okolici, da nas vidijo. Da se damo videti.
Opazovati. Sprememba nedelje. Zvonovi pokli-
éejo lazne farizeje k spokorenju za uboj Na-
zareCana, nekdo se celo opravicuje vimenu pre-



kopanih, umrlih in pozabljenih. Blef na najvisjih
obratih, opravicilo kot lepilni trak, ki naj bi zadrzal
Zemljo, da bi kon&no ali vsaj enkrat po pomoti
Sonce zaokrozilo okoli nje. Morda bi se pa ven-
darle vsaj za trenutek sploscila. Danes se zato
producira javno mnenje, ustvarjajo novice, delijo
kuharski, zakonski in psiholoski recepti za boljSe
zivlienje kar preko obgil. Da se laZje spremenimo.
Prilagodimo. V resnici se sploh ne spreminjamo
mi. Spreminja se le optika pogleda opazovanja
stvari, ki nas obkrozajo. Mrtvi so Se zmeraj mrtvi,
tudi v Kocevskem rogu ali na pokopaliséu v Spod-
njem Kaslju. Ali je svet res eden? Sta dva ali trije?

Gospod doktor Rutar, kako bi to komentirali?

Rutar: Clovek je v kompleksnem kibernet-
skem okolju vse bolj zreduciran na kar se da
preproste odgovore in reakcije. Od njega ne pri-
Gakujejo, da bo pameten, ampak preprost. Kot
tak je vse bolj privesek zapletenih strojnih siste-
mov in sistemov tehnemov. Imperativ absolutne
in neomejene funkcionalnosti tako ustvarja vse
bolj zapletene tehnosvetove, medtem ko se od
Sloveka pricakuje le Se to, da bo reagiral ¢im
hitreje, ¢im bolj razumljivo, preprosto, trivialno,
infantiino. Pravzaprav se vse ve¢ pri¢akuje od
naprav in vse manj od ljudi.

To je to. Svet je postal komicen izdelek. Lahko
ga narocite. Po telefonu. Kot pizzo. Kot vroco linijo
ali kot instant kosilo. Hvala lepa. Najbolje, da si
¢im prej nabavimo brisaco, ker bodo kmalu priceli
graditi hiperprostorsko medgalakti¢no obvoznico.
Morda jo celo Ze, pa zaradi javhega mnenja in
da se stvari ne bi spolitiziralo - kot tisti dogovor z
Vatikanom - mediji mol&ijo. Ukaz. Nekje od zgoraj.
Najverjetneje iz ladje na neverjetnostni pogon.

4. SPEKTAKELSKA USTVARJALNOST IN
APORIJE SPEKTAKLA

Gospod doktor Rutar, ob vsem tem bi Zeleli
vendar razumeti, da knjiga ...

Rutar: ... knjiga, ki jo imamo pred seboj, niko-
gar ne zanima. Ne more ga zanimati, ne sme ga

recenzije

zanimati. Ce bi koga zanimala, bi postalo jasno,
da bi bila napisana zaman, kajti njena vsebina
nasprotuje integriranemu spektaklu, kar pomeni,
da ne more biti integrirana. Torej Strli ven in je
dobra. Taka pa bo samo toliko ¢asa, dokler je
spektakel ne bo uspel z novimi prijemi integrirati.
Ko se bo to zgodilo, bosta pisec in knjiga dokoné-
no porazena in izgubljena. A morda se to vendar
ne bo zgodilo. Morda se niti ne more.

5. IMAGINARIJ TELESA

Telesna higiena. Ponujajo nam vse mogoce
izdelke, da bi jo dodelali, izpopolnili, da bi s telesa
ostranili najmanjse delce nevidnih bakterij, uma-
zanije. Da bi na koncu vsega s telesa odstranili
dotike, poglede, poZelenja, ljubezenske besede,
da bi ga odistili sleherne naslade in pregrehe.
Umivamo se, saj je CistoCa stvar morale, nekak-
Snega protokola. Telo mora imeti to¢no dolo¢en
vonij, da ga lahko uvrstimo v sistem ¢&istega. Cisto
pa gre z roko v roki z lepim. To pa se pripenja na
uspesno, pravilno, konceptualno, prijetno, har-
moni¢no, neproblemati¢no, moralno, pokrovi-
teljsko, mondeno. Skratka pravilno. DrZzava po-
trebuje takSne ljudi. Potrebuje zanesljive in
primerne, da bodo upravljali njene stroje. Da
bodo upravljali druga dista in umita bitja, da bodo
sledili ciliem odiSavljene drzave, ki ima v rokah
higieno v najvisjem pomenu besede. Curek mrzle
vode utrjuje. Kot v vojski. In drzava potrebuje
vojsko. Tisto z orozjem in tisto brez oroZja. Le
razuma ne. Razuma ne mores$ umiti s curkom
hladne vode. Ta se umije drugace. Vera v telesno
moc je vera v Sibkost duha. Za debelimi zidovi se
ponavadi skrivajo bojazljivci. Strahopetci, bitja
brez poguma. Umita in po¢esana. Higienizirana.
Napudrana in prezracena. Lepa bitja, ki ¢akajo
na ukaze, kako, kaj in kje naj se pojavijo. In kaj
naj recejo. Disciplinirana bitja, ki so Se malo prej
stala pod curkom hladne vode, bitja v svezih
srajcah in kostimih, s kovcki, z radunalniki, z
mobilnimi telefoni in priigranimi avtomobili viso-
kega razreda. Vojaki, ki se zavedajo distosti tele-
sa. A vendar pod drobnogledom tudi na ¢istem
telesu kar mrgoli mikrobov, ki so pa seveda svet
zase. Na milijone jih je. Vsepovsod. Na koZi, v

%ﬁ&kﬂ'{w 307



recenzije

laseh, pod nohti, za uSesi. Kako pa kaj zdravje?
Hvala, slabo.

6. DOMACI HAMBURGERJI
Gospod doktor Rutar, bi kaj spili? Bi pivo, ali ...

Rutar: Hvala. Bom kar Johna. S sodo,
prosim ...

Lahko govorimo le o razmerju med potrebami
in zeljami. Slednje se seveda prikrito reSuje na
najrazlicnejSe nacine, saj ne moremo in ne
smemo mimo dejstva, da zelja vodi vecino nasih
za Zivljenje potrebnih procesov. Zelje so prikriti
simptomi neizzivetih tesnob, ki se pa seveda dajo
zadovoljiti tudi s hrano. Jesti zdravo ni zmeraj
enako razumljeno. Odvisno od tega, ali govorimo
in mislimo na Eskime ali Afri¢ane. Zdrava hrana
za Eskime prav gotovo niso banane in ananas,
saj jim ne nudi dovolj kalorij za preZivetje. Tako
je seveda potrebno govoriti o “uravnotezeni pre-
hrani”, ki daje dovolj modi in pusti telesu, da se
razvija. Vsekakor gre tudi za del obredja, ko se
prehranjujemo. Gre za druzenje. Spogledovanije
za mizo. In na koncu, ¢isto na koncu gre tudi za
domacnost. Seveda za simulirano domacnost,
ker v kopalnici ne gojim prasicev za pe€enke, v
kleteh ne rastejo krompir in zelenjava, v avtu ne
nosijo domace kokoSi domacih jajc. Izdelke
enostavno kupimo, na njih pa je nalepka, da “je
domace”. Zdrava predelava, brez pesticidov,
hormonskih injekcij ali aditivov za kratko Zivljenje.
Verjamemo vto, kar pise. In piSe Se vec. V receptih
piSe, kdaj moramo kaj jesti. Zjutraj to, popoldan
ono, zvecer tretje. Da bomo zdravi, da ne bomo
drzavi v breme, da bomo lahko dolgo delali in
skrbeli za blaginjo poslancev, da nas bodo ti lahko
dolgo vlekli za nos, da bomo do sluzbe in nazaj
porabili dovolj bencina, da bosta potem pogrebni
zavod in zavarovalnica za nasim hrbtom sklepala
nove in nove pogodbe o zZivljenjskih zavarovanijih,
pokojninskem zavarovanju in ostali krami, ki polni
blagajne uspesnezev. Vrnitev k domadi hrani je
nujna. Kot vrnitev domov, Ceprav v simulirani svet
varnega otrostva, dale¢ od ponorelega sveta, k
loncem matere in ne Zene, k objemu oceta in ne

308 Citalnica

otrok, k pravljicam za lahko no¢ in ne dnevnim
strahotam ¢asopisja, k uspavankam in ne pogo-
vorom ob polnoci. Ker ti razkrivajo in ne prikrivajo,
ker bolijo in ne blazijo, ker vrtajo in rezejo in
pokajo in brcajo in tol¢ejo in grizejo. V mater-
nici Zivljenja, pripravljenega na smrt brez
hamburgerja in receptov stare mame za boljSi
jutri.

7.O HRANI'IN NUJNOSTI SPOLNE RAZLIKE

Nazaj k naravi! Prav. Toda h kateri? Ziveti z
naravo, je bil nekje zapisan slogan. Neumnost.
Danasnji ¢lovek bi ne prezivel v naravi niti dveh
popoldnevov. Izumrl bi. Neumnost brez primere
je klicati naravo, naj nas sprejme, objame in potesi
po celodnevnem treningu v sluzbi. Brez zveze.
Narava ima svoje zakonitosti in danasnji ¢lovek
si jih lahko le Se Zeli razumeti. Ni¢ drugega. In ni
slucaj, da je s hrano povezanih toliko tabujev.
Zenska je samo eden od njih. Prvo hranjenje je
hranjenje preko materinega telesa. In tega se
oditno nikoli ne da izbrisati. Kuhinja je stereotip,
v katerega sodi mati. Zena je njen surogat, na-
domestek, mlajSi nadomestek, ker je pac potreb-
no za moskega poskrbeti. Hranjenje je ob¢evanje
s partnerjem. V prvi fazi torej z materjo. Oblika
incesta, ki pa vendar pomaga ohranjati vrsto.
Hranimo se torej iz telesa za v telo. Stavek, da
gre ljubezen skozi Zzelodec, prav gotovo niiz trte
izvit. Zanimivo je nadaljnje vprasanje. Skozi Ze-
lodec kam? Prav tja. In tam ni ve¢ spolnih razlik.
Tam ni incesta. Tam se konca italijanska, fran-
coska in angleska kuhinja. Zenina in materina.
Tukaj moramo zapisati Se nekaj o uZzitku. Tako
kot je hrana uzitek, je seveda tudi spolna razlika
namenjena uzitku. Eno z drugim in obratno. Uzi-
tek pa je tako ali tako osnova za razvoj psiho-
analize. Kaj naj tukaj Se dodamo? Blaginjo na-
misljenih svetov.

Gospod doktor Rutar, kako bi lahko to ko-
mentirali?

Rutar: Spolno razliko bi na vsak nacin radi
izbrisali in odstranili kot nepomembno. To bi zlasti
rade naredile militantne feministke in drugi



zastopniki ter zastopnice zdravega razuma, Ki
verjamejo v integracije, globalizacije ter t. i. novo
ucenje. Mednje sodi tudi Bourdieu. Spolna razlika
je sevedataka, da je ni mogoce odpraviti; moskim
in Zenskam se pridruzujeta celo tretji in Cetrti spol.
V prihodnosti bo vse vec¢ kiberneti¢nih bitij, ki
bodo na nove nacine uveljavljala spolno razliko.
In se na novo udila.

Toda Zelje bodo ostale. In ostala bodo vpra-
Sanja, na katera lahko odgovori le duh. Pa ne
tisti iz svetilke, ki izpolnjuje ukaze in streze Zeljam,
ampak tisti, ki postavlja red v kaos in lu¢ v temo.
Prav obratno, kot so nam svet duhov prikazovali.
Svet demonov je svet edine prave realnosti, saj
so oni osvobojeni. Niso kiborgi, niso simulakri,
niso v embalaZzo vakuumsko pakirani keksi. So
resnicniin ne krsijo zakonov narave, tako kot jih
Sloveska bitja iz dneva v dan, iz minute v minuto,
iz sekunde v sekundo. Ko jim prisluhnemo, ni
vec spolnih razlik, temvec le in edino Zelja. Edino
preko njihiin z njimi se lahko povrnemo k nasemu
nastanku. Kajti nastali smo iz Zelje in ne iz po-
trebe. Potrebni prav gotovo nismo bili nikomur. In
Se danes nismo. Vse kar se potrebuje od nas, je
nas obstoj, ki pa naj v kar najmanjsi mozni meri
moti tok zgodovine, ki jo kreirajo stroji. In pa-
storalci, psihologi, smetarji, muzikologi in ka-
pitalci. Vse kar moramo narediti, je, da se zdravo
prehranjujemo in da jim verjamemo. Zlasti
slednje.

8. SCENARIJ OBLASTI

Gospod doktor Rutar, skozi knjigo nas peljete
kot popotnika v resni¢nih sanjah in nam kazete
svetove duhov, ki se rojevajo. Pa vendar ostajamo
nekako ujeti v karizmati¢ne pasti tostranstva, v
nerazumevanje nujnosti razpada in katastrofe,
nemocno lahko le ugotavlijamo procese Tanatosa
in krizarske pohode nove evangelizacije. Vemo,
da je inkvizicija ve¢na, toda kam so se poskrili
inkvizitorji, da jih ni mogoce vec imenovati? To je
tako, kot bi se borili zmlini na veter, pa vendar se
nekje melje Zito, saj obstaja moka. Ugotovili smo,
da obstaja kruh, obljubljeno je bilo S8 mnogo
medu in mleka. Pateti¢ni voditelji najvecjih drzav

recenzije

sveta se na skrivaj parijo s prostitutkami in
usluzbenkami. In iz tega nastaja svetovni pamflet.
Ujeti ostajamo v somraku lastne biti in ne moremo
ne naprej, ne nazaj. Je to pekel? Je imel to v
mislih Dante? Giordano Bruno ne odpusc¢a. Sedaj
tudi ni ¢as za odpuscanje. Ni ¢asa za spravo.
Sprava je lahko le onkraj. Tam pa so bog in
duhovi. Tukaj, na tej strani pa je le oblast.

Rutar: Obstaja scenarij oblasti, pravi Bau-
drillard. Scenarij oblasti je nacrt, v katerem je na
nenavaden nacin predvideno, kaj se bo dogajalo.
V natan¢no doloc¢eni prinodnosti. Ne v kateri koli,
ampak v tisti, v kateri se bo struktura oblasti
ohranila. Vse drugo se bo kajpak spremenilo. In
ljudje bodo verjeli, da se je svet spremenil na
bolje. Ne, ne gre za paranojo, ¢e$ da oblast
manipulira z ljudmi, ker je zlobna in pokvarjena,
ampak za nekaj drugega. Hujsega.

S tem ne moremo Ziveti. In prav to je poantain
varianta oblasti. Matrica, v kateri so vsi ljudje
srecni, je tako do popolnosti izdelana, da ne
prepusca napak. Enastavno povedano - napak
ni. Vse se nam lahko le zdi kot napaka, kot dru-
gacnost, prav kmalu bomo pa lahko le Se spo-
znali, da smo si neko stanje pac¢ napacno
predstavljali, interpretirali, nekaj spregledali in
daje napaka nastala v bistvu v nas samih. Oblast
ne more narediti napake, ker je do skrajnosti
predvidena. Vse je lahko le videti kot napaka, da
bi ustvarila videz napacnosti in pravilnosti. Na-
pake zgodovine niso napake oblasti, napake
cerkve ali komunizma, so le drobni zavihki po-
sameznikov, ki so spodrsnili na olupkih lastnega
nevédenja, zablod in nekonformizma. Giordana
so sicer zakurili, Belarmino je naredil sicer mozno
napako, vendar samo v o¢eh neukih, ki ne poz-
najo cerkvenih postav in zakonov. Tam ni naredil
napake. Heretiki niso ljudje. To so drva, s katerimi
se postopa tako, kot se postopa z drvmi. Nalagajo
se na ogenj. In tukaj ni prislo do napake. Ce pa
slucajno kdo ta 400 let stari dogodek danes
interpretira drugace, je potrebno pac z drobnim
kozmeti¢nim posegom popraviti dogodek v neki
zgodovini. Oblast se opravici, sorry, in beseda ni
konj. Pa je spet vse na svojem mestu. Zato pa je

%ﬁ&kﬂ'{w 309



recenzije

edina prava reSitev katastrofa in katastrofa je
resitev. Samo v to lahko Se verjamemo in upamo.
Ostane nam samo $e katastrofa. In ne Pandorina
skrinjicain ne pomladna lunain ne obredje, zelje
ali Zenska. Na koncu ostane simulirana realnost
neke nadaljevanke, v katero bolj verjamemo kot
v sosedov nov avto. Kaj ¢e sosed ne obstaja?
Kaj Ce je le stroj za medsosedske odnose? Ni¢
ne ostane. Ostane nic ...

Rutar: Ostane televizija.

P. S. Za nami je osem poglavij, imenovanih
poglavja o sreci. Avtor knjige nas popelje Se po
ostalih triindvajsetih poglavjih: Srce kot objekt
Tanatosa, Ljubezen kot Aufhebung, Palcki, veli-
kani, zenske in anarhisti, Eros in no¢ sveta, Jase
sredi ni¢esar, Dioniz, Apolon, Herkul, Selbst-
behauptung, O zaupanju, stavah in kontingenci,
Pripovedovalci zgodb, Realno kot problem,
Upodabljanje telesa in o vozlih, Kalos Thanatos,
Dojke, Dionizovo srce, Panmetrija, Cini¢ni ka-
pitalizem, Fenomen bistrega Hansa, Filozof
zmotljivosti, Gole besede, Krvno sorodstvo brez
poetike prostorov, Proti ultra-darwinistom in evo-
lucijskim psihologom, Bildungskultur in hiper-
refleksnost ter lluzija je konec ali o izginotju
zgodovine. V knjigi se avtor pogovarja s Freudom,
tako kot smo se mi pogovarijali z njim. Intimno.
Kot duhovi. V svetu realnega in resni¢nega. V
svetu brez prevar. V svetu brez. V svetu.

Ko pogledamo okoli sebe, vidimo za mizo
sedeCa moza. Freuda in Rutarja, kako klepetata.
In se vabita na pivo. Prvi kadi cigaro, drugi se
praska po bradi. Nato se prvi praska po bradiin
si drugi briSe ocala. Govorita priduseno in be-
sede, stavki se spajajo drug v drugega. Tudi
intonacija in hitrost govora se spajata. Samo z
natan¢nim pogledom lahko Se opazimo, kdaj
govori prvi, kdaj drugi. Neizurjeno uho bi mislilo,
da govori neprekinjeno le eden. Oba se zas-
mejita. Spros¢eno, galantno. OCcitno je v njiju
nekaj radosti: “An die Freude ...” si reCeta in
nazdravita s pivom. “An die Rute ...” se slisi ¢ez
trenutek in spet nazdravita. Smeh. Nato na-
daljujeta v isti intonaciji, z istimi kretnjami in z

310 Citalnica

istimi mislimi. Mi pa gledamo sedaj prvega, sedaj
drugega, posluSamo in opazujemo in ¢ez ¢as ne
vemo veg, kdo je kdo. Kdo je Drugi in kdo je prvi.
Kateri je duh? Sta sploh Se oba? Ali sta Eden. In
prav je tako.



Dusan Rutar

Konec in njegove
iluzije

Jean Baudrillard, The Illusion of the End,
Polity Press, Cambridge 1995

Na zacetku bi lahko postavili preprosto vpra-
Sanje: kaj bo na koncu? Odgovor bi bil lahko tudi
takle: konec je zavezan logiki razsvetljenstva. To
pomeni: morda se bodo ljudje disto na koncu
razsvetlili, spametovali, poboljsali ... Konec pa
lahko pomeni tudi destrukcijo, uni¢enje. Poglej-
mo, kaj o tem pove Baudrillard v delu, ki je pred
nami.

Za zacetek pojdimo nekoliko v preteklost in
zapisSimo: Rousseau je bil razsvetljenski filozof.
To sicer ne pove nicesar, toda naredil je velik
vpliv na Kanta. Ta je v umu prepoznal instanco,
ki ji je pripisal velik pomen. Instanca je brez-
kompromisni zakon. Zaradi njega je ¢lovek mo-
ralno bitje. Je lahko moralno bitje. So¢asno je
tudi svobodno bitje. Kant se je s tem ognil
“racionalizmu” in “empirizmu”. Clovek je z njim
postal cilj. Samemu sebi. Cisto na koncu je torej
Slovek. In kaj je pred tem?

Kljub temu da je morala nemorala, ljudje Se
naprej verjamejo v éudno linearnost, vimaginarni
napredek, razvoj sveta, v priblizevanje ne¢emu,
kar je le iluzija. Se vedno, tako kot so neko&
naivno verjeli v linearno razsvetljenstvo, ki bo v
prinodnosti prekvasilo vse ljudi v boljsa bitja. Toda
niti Kant niti Rousseau nista odgovorna za to.
Zivela sta v XVIII. stoletju.

V drugi polovici XX. stoletja je Baudrillard s
svojimi mislimi moc¢no vplival na ljudi. Zlasti pa je
vplival na razumevanje tega, kar se dogaja

recenzije

predvsem v Ameriki. Napisal je tudi knjigo z
naslovom Amerika. To knjigo moramo brati
skupajz delom, ki je pred nami. V njem Baudrillard
govori o logiki iluzij. Govori tudi o iluziji konca. To
kajpak pomeni, da konec ni realen, ampak je
iluzija, ali pa je sama ideja o koncu iluzija.
Spomnimo se avtorjev, ki so pred leti radodarno
ugotavljali, kako je priSel konec tega ali onega
(zgodovine, velikih zgodb, ideologijipd.). Zgodba
o koncu gotovo ni preprosta in lahko umljiva.

Razglasali so torej konec, toda spregledali so,
da je ¢lovek bitje iluzij. Ko je enih iluzij konec, se
pojavijo nove. Baudrillard natan¢no analizira prav
te nove iluzije, ki so nastale v ¢asu, ko so sicer
razglasili konec.

Baudrillard zato ni modni avtor in ni pesimistic-
ni kritik zahodnih kultur. Baudrillard je najprej
kreator novega besednjaka, s katerim je ustvaril
koncepte. Z njimi se bomo Se dolgo ukvarijali, ¢e
jih bomo hoteli razumeti.

V pri¢ujoGem delu se Baudrillard predstavi kot
avtor v pristno foucaultovskem ali celo deleu-
zovskem pomenu besede. Dogodki, pravi, so
ujeti v montaZzo, ki pa je danes popolnoma ne-
smiselna. Dale¢ od tega, da bi bil svet preprosto
pred nasimi oémi in bi se pocasi spreminjal na
bolje. Svet ni tak, kot je. Svet je montiran. Montaza
je zainteresirana in je podrejena razmerjem moci
0z. oblasti. Pomislimo za trenutek na serijo filmoyv,
ki so nastali v zadnjem Casu. Lahko bi jih ime-
novali baudrillardovski: Matrica, Kocka, Truma-
nova predstava, Lepoto po amerisko, Klub golih
pesti. Vsiti filmiimajo nekaj skupnega: ukvarjajo
se z idejo konca. Sem bi lahko pristeli Se film
Sedem.

S kaksnim koncem se ukvarjajo vsi nasteti
filmi? In kaj jih povezuje z Baudrillardom? Ukvar-
jajo se z idejo simulakrov, simuliranih svetov.
Seveda se ukvarjajo tudi z idejo simuliranega
konca. Ali je mogoce simulirati konec sveta? Da
bi ugotovili, kaj mu bo sledilo? Lahko. Klub golih
pesti se kon¢a natanko na tak nadin: simulirani
svet simulirano odstranijo. Glavna junaka pre-

%ﬁ&kﬂ'{w 311



recenzije

zivita. A kaj se bo dogajalo z njima, ko simu-
liranega sveta ne bo vec?

Svet, v katerem Zivimo, je nesporno prena-
si¢en z dogodki, ki simulirajo druge dogodke.
Dogodki se na nek nezasliSan nacin dogajajo
kar “sami”. Vtis je, da je ClovesSko bitje dokonéno
nepotrebno in nepomembno. Kot da je prislo do
nekaksnega konca, o katerem govori Baudrillard.
Je konec iluzija ali je iluzija konec?

V takem svetu je pomembna le Se aktualnost,
actualité, kot pravi Baudrillard (str. 16). Pomem-
bno je, da so ljudje vzburjeni, zasi¢eni, nenehno
na prezi, napolnjeni z adrenalinom, drugace pa
so popolnoma hladni, brezbrizni, cini¢ni. V tem
je nekaj paradoksnega. Verjamejo v vrednote,
so¢asno pa so povsem pozunanjeni, instrumen-
talizirani in ciniéni. Vstopajo v medsebojne od-
nose, a le kot ¢iste monade z lastnimi programi,
ki jih skuSajo realizirati.

Nenehno se nekaj dogaja. Zlasti pa se dogaja
tako, kot je prikazano na zacetku Kluba golih
pesti. Ljudje so Zrtve. To je bistveno, temeljno, je
izhodisce. Vsakdo ima dolo¢eno tezavo, edini
izhod pa vidi v t. i. pastoralnih self-help groups,
skupinah za samopomog, ki so v drugi polovici
XX. stoletja nasledile ameriSko humanisti¢no
psihologijo in psihoterapijo. Tam se ljudje igrajo
nekaksno trivialno in bizarno novo psihoterapijo.
A nemara je res najpomembneje, da se nenehno
kaj dogaja. Dogaja se z vrtoglavo naglico. Toda
kljub temu se moramo vprasati: zakaj se toliko
dogaja? Se morda dogaja natanko zato, da se
nekaj drugega ne bi zgodilo? Se dogaja zato,
ker se je ze nehalo dogajati in je dogajanje le Se
simulirano. In na koga naj bi dogajanje naredilo
vtis? Kako se bo simuliranje koncalo?

Kar se dogaja, je gotovo nenavadno. “Realni”
dogodki vse hitreje izginjajo, tako kot se tudivse
hitreje in za kratek Cas pojavljajo. Kot bi Ziveli
blizu ¢rne luknje, katere gravitacija nas nezadrzno
vleCe proti singularnosti, tj. v neskon¢nost. In ¢e
obstaja namera, je samo ena: stvari se dogajajo
natanko zato, da bi jih ¢imprej pozabili. Tako

312 Citalnica

Baudrillard (str. 19). V sodobnem svetu ni ve¢
spomina. Je le Se sprotno pozabljanje.

Dogodki zaradi tega ne potrebujejo interpre-
tacij. Ne potrebujejo teorij, ne potrebujejo kon-
ceptov, ne potrebujejo pomenoy, razlag. Nastal
je globok prepad: na eni strani so simulirani
dogodki, ¢isto drugje so interpretacije ali njihovi
ostanki. Posledic zato ni: dogodki nimajo no-
benega ucinka na ljudi. Kot bi obstajali vzroki
brez posledic. A vsaj en ucinek obstaja: ljudje so
vzburjeni in prezasi¢eni. To pa je tudi vse. Dodali
bi lahko le Se spektakel. Tudi ta je kajpak si-
muliran. Pastoralcem pa bo zaradi viktimizacije
sveta $lo vse bolje.

Dogodki so virtualni oz. kiberneti¢ni. Obstajajo
le zato, ker obstajajo obdila. Dogodki so njihovi
izdelki. Ljudje zato nimajo neposrednega do-
stopa do dogodkov, ampak imajo le posreden in
posredovan odnos, pravi Baudrillard. Med njimi
in dogodki so mediji, je vselej mreza, je montaza,
je razlaga. Ni interpretacije, ampak je zgolj struk-
tura, v kateri se dogodki pojavljajo kot utrinki v
zvezdni nocCi. Ljudje na primer ne prebirajo ori-
ginalnih avtorjev, ampak le njihove skrajSane in
prirejene interpretacije. Tako sedete v letalo,
vzamete v roke skrajSano verzijo Tolstoja in ga
preberete. Ko konc&ate, letalo ravno pristaja. Ob-
staja Tolstoj za enkratno rabo.

Vse je za enkratno uporabo. Tako pravi tudi
junak filma Klub golih pesti. Tudi prijatelji so za
enkratno uporabo. Kar je uporabno, zavrzemo
takoj po uporabi. Reprodukcija izdelkov je tako
najhitrejSa. Izdelek je namrec treba narediti, ga
prodati in uporabiti. Najbolje, ¢e samo enkrat.

Obcila, ki oblikujejo simulirane realnosti, so
brezno (abyss), so prazna (void) in neveljavna.
So posoda, ki se napolnjuje z vsakovrstnimi in
vsemi mogoc¢imi dogodki. Da bi bili ¢imprej po-
zabljeni. Kot da so obcila umetna maternica (iz-
raz uporabi Baudrillard, str. 20), v kateri nastajajo
dogodki, da bi prisli na dan kot za¢asna novica,
informacija ali podatek. Obcila se upravi¢eno
vedejo, kot da ustvarjajo dogodke. Res jih.



Ustvarjajo tudi ljudi in ustvarjajo svetove. Osup-
liivo. Brez obcil sveta ne bi bilo vec.

Obstajajo pa spominske luknje, obstaja spo-
min kot luknja. Ne obstaja spomin, spomin nam-
re¢ ni potreben. Obstajajo le fragmenti. Ce bi bil
spomin, bi bile tudi upoc¢asnitve in bi bile in-
terpretacije, ki ne bi bile fragmenti in ne bi bile
podatki. Cas bi zato tekel po&asneje, kajti in-
terpretacije potrebujejo upocasnitve.

Zivimo v postlinearnem svetu, ki nima nobe-
nega konca ves. Zivimo v svetu brez razvoja,
napredovanja. In ¢e ne obstaja razvoj, ne obstaja
toCka v prihodnosti, ki naj bi jo dosegli. Torej ne
obstaja konec. A saj ni nikoli obstajal.

Kljub temu so neko¢ razglasili konec zgo-
dovine. In Baudrillard je pripomnil: kot da je
zgodovina kdaj obstajala. Razglasali so konec
velikih zgodb. Vsevprek so razglasali konce. Bilo
je konec tega in onega, vsega mogocega. In ko
so razglasili konec, se je pogled usmeril v glo-
balno ¢is¢enje sveta. Vse, kar je, se na novo ureja,
reciklira, nastaja Novi metastati¢ni svetovni red.
Kot bi hoteli popraviti zgodovino, jo zlos¢iti,
spolirati in na novo ustvariti. Tokrat brez napak,
simptomov in zapletov. V tem je nekaj totalitar-
nega. Celote namre¢ nastajajo le z izklju¢evan-
jem. Vprasanje je zato ocitno: kdo bo tokrat
izklju¢en? Za koga nastaja globalni svet?

Toda da bi bila realnost, pravi Baudrillard,
moramo zadostiti trem pogojem. Ce jim ne za-
dostimo, se zgodi, kar se je Ze zgodilo: zapustili
smo zgodovino, zapustili smo realnost, vstopili
smo v hiperrealnost, ki pa ne pozna zgodo-
vinskega Razuma. Hitrost, s katero smo Zziveli, je
presegla kriticno mejo, zato nas je odneslo stran.
Tako kot v centrifugi.

Trije pogoji, o katerih govori Baudrillard, so
tile.

Prvié. Obstajati mora upoc¢asnitev. Obstajati
mora pocasnost. Ne prevelika, seveda, a tudi
premajhna ne. Obstajati mora dolo¢ena hitrost,

recenzije

zaradi katere se stvari dogajajo, procesi po-
tekajo. Ne prehitro in ne prepodcasi.

Drugié. Obstajati mora dolo¢ena razdalja. Ne
prevelika in ne premajhna. Obstaja celo pravsnja
razdalja, distanca. (Navsezadnje obstaja cela
tradicija filozofske in druge misli, ki se ji je po-
svecala in se ji posveca Se danes.) Zaradi nje
imamo odnos do sveta. Imamo dolo¢en odnos,
ki pogojuje svet. Ta je, ko smo od njega nekoliko
distancirani, odtujeni. Sveta torej ni. Ce nimamo
do njega dolo¢enega odnosa, dolo¢ene distance.

Tretjic. Obstajati mora dolo¢ena mera svobo-
de, osvobojenosti, nedolo¢enosti, nedolocljivosti,
negotovosti. Ne gre za to, da bi se ljudje po-
polnoma osvobodili in bi lahko delali, “kar bi
hoteli”, ampak za to, da dobijo voljo do modi,
voljo do Zivljenja, ki je volja do preboja, spre-
membe, upora in protesta. Kant je s svobodo
povezoval tudi zakon gistega uma in neko mejno
izkusnjo, ki bi ji lahko rekli tudi konéna. Ta izkusnja
je eti¢na, je izkusnja svobode in podrejenosti
vrhovnemu zakonu. Nesporno je, da za ¢lovesko
bitje obstaja konec, ki ni fizicna smrt.

Realnost je torej zavezana razdalji, svobodi,
nedologljivosti, upo&asnitvam. Ce vsega tega ni,
ne moremo govoriti o realnosti. V tem primeru
govorimo le o simulirani realnosti, ki ni eticna.

V sodobnem kiberneti¢nem in simuliranem
hiperrealnem svetu pa se je zgodil obrat. Hitrost
je postala prevelika, distanca je izginila, osvo-
bodili smo se “prevel”. V kibernetiCnem svetu
tako le Se igramo vloge, ki jih »je treba« igrati. Do
njih nimamo nobenega odnosa veg, ni¢ nam ne
pomenijo. Zato pa smo se popolnoma necen-
zurirano in “svobodno” prepustili logiki virtualnih
hipersvetov, v katerih kot Cisti zasebniki ali in-
dividuumi delamo, kar zelimo in ho¢emo, pri cemer
Zelimo in ho¢emo, kar moramo Zeleti in hoteti.
Tako osvobojeni Zivimo v iluziji neskonénega
napredovanja in razvoja; oblikujemo in preo-
blikujemo svoje identitete. Pred nami je le Se
ravna cesta, kakrsno najdemo tudi na naslovnici
Baudrillardove knjige, o kateri govorimo. In ta

%ﬁ&kﬂ'{w 313



recenzije

ravna cesta je iluzija, kot je iluzija tudi obzorje, h
kateremu hiti.

Vsakdanja realnost je izginila, namesto nje
se je oblikovala &ista, neomadezevana, digita-
lizirana, spolirana hiperrealnost. Ta je popolna,
dolo¢ena in dolodljiva, saturirana, nasic¢ena, je
brez svobode, distance. Price smo popolni in
totalni diseminaciji, kot pravi Baudrillard, neskon¢-
nemu cirkuliranju vsega in vseh. Jezik so razbili
na majhne komunikacijske enote, ki jih je mogoce
binarno digitalizirati in vnasati v racunalnik. Po-
men je zaradi tega izginil. Clovek v hipersvetu ni
vec jezikavo bitje, ampak je postal komunici-
rajoCe kiberneti¢no in do konca psihologizirano
bitje, hiperprilagojeno hiperbitje. Razdeljen na
sposobnosti, lastnosti, znac¢ilnosti in druge mer-
liive kvalitete je postal enoznacen, doloc¢en,
staticen, fleksibilen, neskonéno prilagodiljiv.

V hipersvetu je postala celo teorija obsoletna,
zastarela, neuporabna in popolnoma odvec.
Ni¢esar ve¢ namrec ni, kar bi Se bilo mogoce
reflektirati, pojasniti, artikulirati, interpretirati. V
hipersvetu obstajajo le Se simulacije, ki pa so
vselej ze pojasnjene in »reflektirane«. Seveda
so tudi reducirane in enoznacne. So neposredno
uporabne in »konkretne«, koristne. So natanko
take, kot jih potrebuje neskonéno pragmaticni
kapitalizem.

Ta je proizvedel toliko izdelkov, da se je real-
nost pogreznila vase kot érna luknja. Ko go-
vorijo o globalizaciji, govorijo natanko o logiki
érne luknje: konéno bo vse in, ni¢ ne bo moglo
pobegniti, kajti gravitacijska sila ¢rne luknje je
preprosto neskonéna. Cas se bo ustavil, prostor
bo preprosto izginil.

Vstopili smo v obdobje resentimenta in ob-
zalovanja, nadaljuje Baudrillard (str. 22). Vse je
mogode reciklirati. Vse se reciklira. Obracamo se
nazaj, saj prihodnosti ni vedé. Recikliramo
preteklost, da bi vsaj Se nekaj bilo. To, kar bo, bo
revidirana preteklost. Digitalizirana, ocis¢ena
preteklost, iz katere bodo pobrali velike dogodke
(francosko revolucijo, Deklaracijo o ¢lovekovih

314 Citalnica

pravicah idr.) in jih spremenili v nove dogodke.
Odstranili bodo, ¢esar se nenehno bojijo: ne-
gotovost in moznost revolucije.

Globalizacija sveta je zaradi tega le globalna
cirkulacija. Je neskonéno krozenije in recikliranje
vsega, kar je, in vsega, kar je bilo. Kaj se bo torej
dogajalo? Razen krozenja in recikliranja bo-
mo imeli tudi komuniciranje. In kdo bo ko-
municiral ter s kom?

V spekulativnem svetu, v katerem zivimo, je
stopnja energije, ki jo lahko pripiSemo ljudskim
mnozicam, enaka nicli. Demokracije je hrbtna
stran tega dogajanja. Zato govorimo o spekulaciji.
Trgi obstajajo zato, da so spekulacije mogoce.
Akumulacije davno ni vec.

Zato pa obstaja beatifikacija, dodaja Bau-
drillard (str. 36). Dogaja se beatifikacija sveta.
Pape?Z je hkrati zastopnik globalizacije in bea-
tifikacije sveta. Tako kot se Siri ekonomija in
postaja spekulativna, se Siri tudi boZji red. Kaj se
torej dogaja? Baudrillard se po odgovor obrne k
Heglu: Zivljenje tega, kar je mrtvo (str. 37).

Globalnired je zlo. Zlo je zato, ker red nastaja
tako, da so stvari in dogodki in relacije vse bolj
transparentni. V resnici sicer niso transparentni,
ker so kaoti¢ni; transparentnost moramo razumeti
drugace.

V globalnem svetu so dogodki reducirani na
sebe: dogodki so dogodki. So brez pomena, in
so brez presezkov. Nive¢ dvoumnosti: to je tran-
sparentnost. Ta je kot virus: Siri se povsod. Vse
naj bo nedvoumno. Transparentnost je zlo. Ni
varnejSega kraja za zlo, kot so kraji, ki so, kar so,
in so vsem na oceh. Zlo ni ve¢ skrito, prikrito in
maskirano. Zlo je tu, pred nami. Povsod okrog nas
je. Stvari so postale kot iz stekla: zlahka vidimo
skoznje. In skoznje zremo nekam Onkraj, zato so
mnozijo Garalci, Sarlatani in drugi interpreti usode,
prihodnosti, ki je ni, in Zla, le da tega ne vedo.

Zlo ni kakor steklo, pravi Baudrillard (str. 40),
ampak je transparentno na nadin, ki nam jemlje



sapo. Transparentnost je virus, ki je povsod.
Zaradi tega ga ne moremo najtina enem samem
kraju. Ne obstaja ve¢ patoloSko, nenormalno,
deviantno. V nekem smislu je vse, kar je, de-
viantno. To je transparentnost zla. Stvari so iz-
gubile pomen in prav ta odsotnost pomena je
zlo, ki se je pritaknilo stvarem, dogodkom, re-
lacijam. Nenehni pozivi ljudem, naj bodo Se bolj
ustvarjalni, kreativni, drugac¢ni in nenavadni, je
le Sirjenje zla, je odstranjevanje ovir, ki sicer
blokirajo zlo.

Zlo je danes v fazi dokoncne diseminacije,
zakljuci Baudrillard (str. 40). Svet se zaradi tega
ne bo podrl, saj je Ze implodiral; zgodilo se bo
nekaj hujSega: deimunizacija (ibid.). Nobe-
nega odpora ne bo ve¢, nobenega boja, upora
in protesta. V globalnem svetu bodo vsi in. Se
slabse: upor, protest in odpor bodo postali za-
S¢itne znamke prihodnjega »demokrati¢negax«
sveta. Vsi se bodo upirali, vsi bodo protestirali,
vsi se bodo Sli odpor. Le da se bo vse skupaj
postavilo na glavo: ne bodo se vec upirali gos-
podarjem, nasilju ali nepravi¢nostim, saj teh ne
bo ved. Upirali se bodo neki potencialni moznosti,
upirali se bodo, da se ne bo zgodilo nekaj stras-
nega, groznega.

Disidentov in upornikov ne bo veé. Ze lep éas
jih ni ve¢. Neko¢ so bili. Potem so bodisi umrli
bodisi odsli v vlade in na oblast. Razcepa zato ni
vec. Ni¢ vec ni razlik, razkolov, protislovij, na-
petosti. Beatifikacija sveta je v polnem zamahu.
Nikogar vec ni, ki bi zastopal razcepljenost sveta.
A saj tudi razcepljenega sveta ni vec.

Epidemija konsenza (izraz je Baudrillar-
dov) ga je sesula. Danes smo pri¢e globalnemu
strinjanju glede Vsega. Pri¢e smo strinjanju glede
tega, da Vse zares obstaja in je mogoce, price
smo strinjanju glede vsake reci, ki se zgodi.
Strinjanje je kot nekaksno vnaprejsnje dovoljenje,
da se sme zgoditi vse, kar se sploh lahko. Nikoli
ne bo nih¢e protestiral, pa¢ v smislu vsakdo ima
pravico delati, kar hoce. Epidemija konsenza bo
ponovno napisala Deklaracijo o ¢lovekovih pra-
vicah. Konsenz se bo $iril, pravice pa tudi. Vsakdo

recenzije

bo imel svojo resnico, svoje mnenje, svoje ve-
denje, svoje predenje. Globalni svet bo prijazen,
zato ne bo smel nihce biti neprijazen, osoren ali
nevljuden.

Cemu se bodo torej ljudje upirali v prihodnjem
svetu?

Upirali se bodo moznosti razcepa.Klub golih
pesti je zato nenavaden film: glavni junak se
konc&no razcepi (v resnici je film nadaljevanje filma
Sedem), vendar zaradi tega izgine svet. Kot bi
lahko imeli samo eno (razcep ali svet), ne pa
obojega. Verjetno je, da bo v prihodnosti ¢lovek
imel svet, razcep pa bo dokoncéno izginil. Konec
se je zato Ze zgodil. Sedaj smo onkraj njega.

%ﬁ&kﬂ'{w 315



recenzije

Bojan Korenini

Individualnost
potrosnje medijskih
vsebin?

Tamar Liebs in James Curran (ur.), Media,
Ritual and Identity, Routledge, London, 1998,
265 strani

Elihu Katz, kateremu je posvecen zbornik
Media, Ritual and Identity, je Studentom komu-
nikologije najbolj znan po dvostopenjskem
modelu komuniciranja, ki ga je skupaj s Paulom
Lazarsfeldom leta 1955 objavil v knjigi Personal
Influence. V tem zgodnjem delu je Katz, v okviru
preucevanja komunikacijskega toka, izpostavil
vpletenost posameznikov v mreze medosebnih
odnosov in njihovo posrednisko viogo med mno-
zicnimi mediji in prejemniki sporocil.

V Katzovem zgodnjem obdobju je bilo v os-
predje postavljeno zlasti preucevanje disemina-
cije medijskih sporocil in v tem smislu vloga
interpersonalne komunikacije znotraj relativno
majhnih skupin, v zadnjih nekaj letih pa je njegov
teoretski interes usmerjen predvsem v preu-
Cevanije integrativne funkcije mnoZzi¢nih medijev
na nivoju vecjih druzbenih skupin. V jedru
Katzovega preucevanja je vprasanje nacinov, na
katere produkcija in potrosnja medijskih vsebin
sluZita kot vezivo med razli¢nimi druzbenimi sku-
pinami. Prav to vprasanje pa je tudi izhodis¢e
zbornika Media, Ritual and Identity, posvecenega
Elihuju Katzu, ki ga lahko Stejemo med klasike
komunikoloSke teorije.

Prva in oCitno najpomembnejsa tocka, okoli
katere se strukturirajo teksti v zborniku, je preu-
Gevanje medijskih dogodkov, dogodkov, ki zmotijo
rutino vsakdanjega Zivljenja in se dolgotrajno
vtisnejo v spomin: smrt princese Diane, papeZev

316 Citalnica

obisk na Poljskem, pretepanje Rodneyja Kinga ...

Ze po hitrem pregledu kazala knjige se nam
nehote zastavi vpraSanje, zakaj naj bi v okviru
preucevanja mnozi¢nih medijev posebno po-
zornost posvecali prav takSnim medijskim vse-
binam, saj so te v primerjavi z drugimi tipi oddaj
(teksti v zborniku se nanasajo zlasti na televizijo)
prej iziema kot pravilo. Eden od razlogov je, da
so ti dogodki hkrati na programu ve¢ TV-postajin
da dosezejo vec obcinstva kot katere koli druge
oddaje (Dayan, Katz, 1992). Se pomembne;jsi
razlog za preucevanje pa je, da ti dogodki afir-
mirajo skupne vrednote, dramatizirajo simbole
in kulturne kode, legitimirajo druzbene institucije
ter vzbujajo obdutek skupnosti, kot v zborniku
ugotavljata Curran in Liebes (1998). Lahko bi
rekli, da so na ta nac¢in medijski dogodki ritual z
mnozi¢no udelezbo.

Vendar pa v povezavi z medijskimi dogodki
termina ritual ne moremo razumeti le na nacin
priro¢ne retori¢ne figure. Razumeti ga moramo v
smislu vpliva medijskih dogodkov na druzbeno
integracijo, konstruiranja in potrjevanja druzbe-
nih identitet ..., v smislu procesa, preko katerega
se potrjujejo temeljne druzbene vrednote in kodi.
Medijski dogodki vklju¢ujejo poseben nacin na-
rativiziranja, ki osmislja druzbo preko selektivne
izbire med razpoloZljivimi interpretativnimi okviri;
izbira tega pa hkrati vkljucuje tudi neko definicijo
druzbe in njen ideal (Curran, Liebes, 1998).

Kulturno okolje, ki se na ta nacin vzpostavlja,
Alexander in Jacobs (1998) analizirata preko
semioti¢nega pristopa, kot sistem, ki ga lahko
razdelimo v globoke strukture (deep structures)
in zaCasne strukture (temporal structures). Pritem
se globoke strukture nanaSajo na skupne se-
mioti¢ne sisteme, preko katerih javni akter;ji
govorijo o dogodkih in preko katerih gledalci
interpretirajo komunicirano vsebino. Globoke
strukture zagotavljajo binarne kategorije: pra-
viéno - krivi¢no, posteno - neposteno ... Zacasne
strukture pa se nanasajo na set skupnih nara-
tivnih okvirov, preko katerih javni akterji zacrtujejo
svojo pot in pot drugih v realnem histori¢nem
Gasu. Ta delitev je Alexandru in Jacobsu temel
za analizo narativne strukture, ki v njuni obravnavi
sestoji iz zapleta, seta likov in Zanra. Zaplet se



nanasa na selekcijo, razvrstitev, evalvacijo in
pripisovanje razlicnega statusa dogodkom. Na-
rativni zaplet je lahko precej fluiden in kom-
pleksen, lahko se poveze s preteklimi dogodki
ali pa s predvidevanjem prihodnjih dogodkov. V
teh zapletih se v medijskih dogodkih liki orga-
nizirajo glede na binarne opozicije na relaciji
junaki-antijunaki. Narativno strukturo pa karak-
terizira dolo¢en zanr, ki predstavlja vez med liki
in dogodkom ter naratorjem in gledalcem. Kot v
analizi primera ugotavljata avtorja, je medijski
dogodek pretepanja Rodneyja Kinga, ki je bil v
svojem prvotnem narativnem zapletu prikazan
kot policijskio nasilje, karakteriziral romanti¢ni
zanr, ob katerem se je afro-ameriska skupnost
prepoznalav vliogi junaka ter na dogodek gledala
preko interpretativnih okvirov, izvirajocih iz Casa
suZenjstva.

Analiti¢no orodje, ki ga v zborniku razvijeta
Alexander in Jacobs, bi bilo zelo zanimivo upo-
rabiti tudi za obravnavo medijskih dogodkov v
Sloveniji.

Avtorji v zborniku obravnavajo medijske do-
godke Se iz mnogih razli¢nih perspektiv. Tamar
Liebes jih obravnava z vidika demokrati¢nih pro-
cesov, James Carey pa preucuje televizijske
prenose javnih zasliSanj kot rituale sramote, de-
gradacije in ekskomunikacije. Prispevki ponujajo
precej lucidno in detajlno analizo fenomena me-
dijskih dogodkov, vendar pa menim, da njihovi
obravnavi uide bistveno vpraSanje: kaj je v
medijskih dogodkih specificno medijskega, kaj
je tisto, kar jih razlo¢uje od podobnih dogodkov v
predtelevizijskem ¢asu; poleg tega seveda, da
so medijski dogodki mnogo bolj ‘mnoziéni’.

S tem razlikovanjem so povezana Se druga
vprasanja, na katera teksti v zborniku prav tako
ne odgovorijo. Ce se na primer osredotodimo na
samo prisostvovanje dogodku, kar je bistven
moment vsakega rituala, ugotovimo, da so med
obema nac¢inoma spremljanja dogodkov bistvene
razlike. V zacetnem obdobju razvoja televizije so
se v povezavi s samo rabo medija pojavile do-
lo¢ene negotovosti, ki so jih v Angliji strnili v
prakti¢no vprasanje, ali naj gledalec ob gledaniju
televizijskega prenosa dvornih ceremonij sname
klobuk z glave ali ne (Scannell, 1995: 153). Kak-

recenzije

Sne so torej specificnosti medijskega dogodka
kot rituala z vidika gledalca? KakSne so rabe
medijskih dogodkov pri gledalcih? Katere nove
dimenzije je v te dogodke vnesla tehnologija
samega medija? ...

V drugi glavnitocki, okoli katere so strukturirani
teksti, se zbornik glede teoretskih pristopov precej
pribliza cultural studies. Ponovno gre za inte-
grativno funkcijo medijskih vsebin, to¢neje - za
potrosnjo medijskih tekstov v povezavi z iden-
titeto in integracijo malih skupin.

Podobno temo sta v knjigi Exports of meaning
(1993) Ze obravnavala Liebes in Katz. Opozorila
sta narazli¢ne interpretacije televizijskih prikazov.
V raziskavi sta namre¢ ugotovila, da skupine, ki
prihajajo iz razli¢nih kulturnih okolij, precej raz-
licno interpretirajo televizijske vsebine. Ko sta,
na primer, od respondentov zahtevala, da opiSejo
vsebino nekega dolo¢enega nadaljevanija serije
Dallas, sta ugotovila, da so se Judje iz Rusije
bolj osredotocali na ideoloske dimenzije in glavne
motive junakov, Judje iz kibutzov so poudarijali
zlasti osebnostne razlike junakov, maroski Judje
pa so v ospredje postavljali linearni potek zgodbe
in premagovanje druzbenih ovir. Preko razlik v
interpretacijah sta Liebes in Katz dokazala, da
kulturne razlike, predhodnaizkustva ..., torej tisto,
¢emur bi lahko rekli ‘pribor za razumevanije spo-
rocCil’, zagotavljajo dolo¢eno stopnjo upora proti
kolonizaciji z reprezentacijami, posredovanimi
preko mnozi¢nih medijev.

Iz podobnih teoretskih izhodiS¢ izhaja tudi
Lary Gross. V ¢lanku, objavlienem v zborniku
Media, Ritual and Identity, se na eni strani ukvarja
z vprasanjem reprezentacij marginalnih druz-
benih skupin v mnozi¢nih medijih in z vprasanjem
nacina medijskega vklju¢evanja in razlo¢evanja
vecine od teh skupin ter z vprasanjem posledic,
ki jih imajo tovrstne reprezentacije na samopo-
dobo pripadnikov marginalnih skupin, na drugi
strani pa obravnava mikrostrategije konsumpcije
medijskih vsebin med pripadniki marginalnih
skupin; konsumpcije vsebin, ki so sicer namen-
jene mnozi¢nemu obcinstvu. Na primeru CBS-
ove serije Cagney and Lacey prikaze, kako je
skupina lezbijk prilagodila ‘branje’ te serije za
svoje lastne potrebe. Kljub temu, da obe glavni

%ﬁ&kﬂ'{w 317



recenzije

junakinji te serije precejjasno kazeta svojo hete-
roseksualno usmeritev, je omenjena skupina
vsebino serije interpretirala, kot da sta glavni
junakinji lezbijki. Pripadnice skupine so izjavljale,
da je prav iz te prilagoditve izviral velik del njiho-
vega gledalskega uzitka.

Ce sta Liebes in Katz dokazala neko mero
sposobnosti obdinstva, da se upira kolonizaciji
preko reprezentacij, nam Grossov ¢lanek prikaze,
da se posamezne skupine zaradi (sub)kulturnih
razlik ne le pasivno upirajo dominantnemu nacinu
branja, temvec se lahko zavestno izmikajo zelenim
interpretacijam in aktivno prilagajajo in transformi-
rajo medijske ‘tekste’ za lastne potrebe ter alterna-
tivne interpretacije celo uporabljajo za vzdrzevanje
skupinske identitete. S tem je Gross dokazal, da
lahko isti medijski teksti, ki na splosni druzbeni
ravni povzro¢ajo simbolno izni¢enje, s prilaga-
janjem in transformacijo branj sluZijo kot kohezivni
element med pripadniki marginalnih skupin.

V zborniku lahko najdemo Se vrsto zanimivih
Slankov. Daniel Dayan obravnava koncept dia-
sporiénega komuniciranja, ki se nanasa na viogo
medijev v ustvarjanju novih skupnosti, James
Curran se ukvarja s krizo javnega komuniciranja
in z vprasanji globalizacije, Sonia Livingstone
pa preucuje povezave med mediji in gledalci in
se pritem osredotodi zlasti na Studije recepcije.

Ceprav se knjiga izogne nekaterim vprasan-
jem, ki bi jih od takSnega dela lahko pri¢akovali,
zbornik Media, Ritual and Identity najverjetneje
ne sodi med tista teoretska dela, ki po prvem
navduseniju bralcev ob izidu zaprasena obleZijo
na policah univerzitetnih knjiznic.

LITERATURA:

DAYAN, D., KATZ, E., (1992): Media Events:
the Live Broadcasting of History, Harward Uni-
versity Press;

KATZ, E., LAZARSFELD, P. (1995): Personal
Influence, The Part Played by People in the Flow
of Mass Communication, Free Press;

KATZ E., LIEBES, T, (1993): Exports of Meaning,
Polity Press;

SCANNELL, P. (1995): “Public Service Broad-
casting and Modern Public Life”, v Culture and
Power, Sage.

318 Citalnica









POVZETKI

Janez Senk
K FILOZOFIJI ERNSTA CASSIRERJA
/Povzetek/

Sodobna teorija znanosti je domena analiti¢ne
filozofije in le redko se vzpostavi zveza med njo in
kontinentalno filozofijo. Vendar pa bi lahko sedaj
recepcija Cassirerjeve (novokantovske) teorije zna-
nosti “kriti¢nega idealizma” sluzila prav temu, da
se v spomin ponovno prikli¢ejo povezave med ana-
liti¢nim in kontinentalnim miselnim izroc¢ilom.
Kljub temu se je do sedaj ve¢jo pozornost posvecalo
samo Filozofiji simbolnih form. Druga Cassirerjeva
dela, kot na primer Pojem substance in pojem funk-
cije, so bila medtem iz te recepcije ve¢inoma izvzeta.
Vendar pa bi se lahko podrobnejse preucevanje teh
del, v katerih je poskusal razviti obsirno teorijo
znanstvenega tvorjenja pojmov, izkazalo za po-
mebno, Se posebej, ¢e pritrdimo njegovemu mnenju,
da klasi¢ni logiki filozofsko ni uspelo ustrezno dou-
meti dejstva moderne znanosti. V svojem ¢lanku
sem zato hotel v tem smislu opozoriti na pomen
njegovih del.

Kljuéni pojmi: Cassirer, Filozofija (teorija) zna-
nosti, novokantovstvo, relativnostna teorija, logika.

Saso Dolenc
PROBLEMI INTERPRETACIJE KVANTNE FIZIKE
/Povzetek/

Clanek poskusa opredeliti bistvene posebnosti
kvantnega sveta (superpozicija stanj, kvantna pre-
pletenost ...), ki jih klasi¢na fizika ne more pojasniti.
Formuliran je tudi problem meritve kot nujna po-
sledica ortodoksne (Dirac-von Neumannove) inter-
pretacije kvantne mehanike in linearnosti kvantne
dinamike ter prikazano nekaj aktualnih predlogov
za njegovo razresitev.

Kljuéni pojmi: filozofija fizike, interpretacije
kvantne mehanike, problem meritve, kvantna
prepletenost.

Luka Omladi¢

LJUBEZEN DO NARAVE SKOZI “EKOLOSKI
PARADOKS”

/Povzetek/

Ljubezen do narave je vselej izklju¢ujoca: dolocene
vidike narave skoraj univerzalno ljubimo, druge
(naravne ujme, bolezni itd.) pa iz te ljubezni iz-
klju¢ujemo. Za radikalne ekoloske filozofije je tak
pogled antropocentristi¢en in terjajo nediskrimi-
natoren odnos do narave v celoti. Vendar pa se to
stalisce iztece v “ekoloski paradoks”: vseobsezna
ekologka ljubezen do narave bodisi izkljucuje vsa-
krsen afekt, in torej ni ve¢ ljubezen, bodisi del narave
vseeno izkljucuje — namre¢ ¢loveka kot skodljivca,
unicevalca narave. Nasproti temu s pomocjo Kan-
tove Kritike presodne mocipostavljamo tezo, da je
izklju¢evanje pozitivni in nujni pogoj ljubezni do
narave.

Klju¢ni pojmi: narava, ljubezen, globoka eko-
logija, Kant, Naess.

Vesna Klop¢ic¢
BITI CLOVEK V SOBIVANJU Z NARAVO
/Povzetek/

Srecanje ¢loveka s trpljenjem ali smrtjo vsaj raz-
vitejsih zivali je dogodek, ki nas globoko pretrese.
V socutju do trpecega bitja se meja med jazom in
bitjem izbrisuje, ‘njegovo’ trpljenje postaja ‘moje’
trpljenje. Ob tem se nam neizogibno zastavi vpra-
Sanje o intrinsi¢ni vrednosti Zivali in drugih Zivih
bitij, kar bo razprlo Sirok spekter zanimivih pro-
blemov. Odgovor na vprasanje o intrinsi¢ni vred-
nosti bo zahteval od nas dolo¢eno — morda celo zelo
radikalno — eti¢no drzo do Zivali oziroma narave
sploh, iskanje odgovora pa nas bo pripeljalo do
samega izvornega vprasanja o lastnem smislu
bivanja v svetu, do razmisljanja o skrivnosti zivljenja
in smrti. Panteizem, budizem in kr§¢anstvo pred-
stavljajo ob tem tri zelo razli¢ne in zanimive smernice.

Kljuéni pojmi: narava, intrinsi¢na vrednost, od-
resenje, budizem, panteizem, kr$canstvo.

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

321



Katarina Majerhold
MODA IN NARAVA 2
/Povzetek/

V pri¢ujocem ¢lanku smo si zadali pokazati
zvezo med modo in naravo oz. natan¢neje pokazati,
da vznik lepote, manekenke in sodobne femme
fatale lahko pripisujemo zanikanju pojma narav-
nega in narave. Manekenska lepota je nekaj izde-
lanega in hkrati v sebi vsebuje nevarnost, kolikor je
lepota tista, ki prikriva nevarno Zensko naravo
(njene vodene obline in burno, vroc¢ekrvno seksual-
nost). Nase pojmovanje manekenske lepote bolj ali
manj izvira iz starega Egipta in antike. Pri nasem
podjetju smo se opirali na Charlesa Darwina in
predvsem na Camille Paglia.

Kljuéni pojmi: lepota, narava, moda, Camille
Paglia, Charles Darwin.

Tomaz Krpic¢

OD CILJNO ORIENTIRANE SINTEZE SOCIO-
LOSKIH TEORIJ] K PROCESIRANJU SINTEZE
SOCIOLOSKIH TEORIJ

/Povzetek/

V samem jedru metodoloske razprave o moz-
nosti poenotenja socioloskih teorij tiho ¢epi misel
o evoluciji druzboslovnih teorij. Verjetno lahko danes
vidimo v poskusu vsebinske sinteze sociologkih
teorij enega zadnjih otokov klasi¢nega evolucio-
nizma. Dejstvo, da po dveh desetletjih neutrudnega
iskanja skupnega imenovalca teorij (na primer:
povezovanja mikro in makro nivoja, delovanja in
strukture ...) $e nismo nasli prepric¢ljivega modela
sprejemljivega, za ve¢ji del socioloske skupnosti,
govori v prid avtorjeve teze, da se je potrebno taks-
nemu iskanju sinteze socioloskih teorij odpovedati.

Avtor meni, da imamo na splo$no na voljo troje:
1) lahko bodisi opustimo vsako iskanje enotne
socioloske teorije; 2) bodisi pois¢emo strukturno
matriko socioloskega predmeta in metod; 3) lahko
pa zamenjamo evolucionisti¢ni princip iskanja sin-
teze s procesiranjem socioloskega znanja. Proce-
siranje znanja predpostavlja: 1) sodelovanje ve¢jega
dela socioloske skupnosti; 2) polemika mora te¢i v
kriti¢nem tonu; 3) kritika mora rezultirati v objek-
tivnosti dobljene sinteze; 4) rezultat je le trenutno
veljaven, relevantnost je lahko postavljena pod
vprasaj; 5) upostevati moramo vrednotno kontek-

stualnost trenutnih kriterijev sinteze; 6) zavedati
se moramo, da je ideja o sintezi socioloskega znanja
najprej in predvsem vrednota.

Kljuéni pojmi: sinteza socioloskih teorij, nara-
tivni evolucionizem, protislovje v sintezi.

Franc Mali

DRUZBENA SISTEMSKA TEORIJA IN NJENI
KRITIKI

/Povzetek/

Prispevek se ukvarja z nekaterimi najbolj po-
gostimi kritikami druZbeno sistemske teorije
Niklasa Luhmanna, katerim sledijo avtorji razli¢nih
teoretskih in disciplinarnih provinienc pri nas. Gre
za kritiko druzbene sistemske teorije kot teorije
abstraktne spekulacije, antihumanizma, ideolos-
kega konzervativizma, druzbenega kaosa in frag-
mentacije ter neohegeljanske metafizike. Na osnovi
preucitve Luhmannovih teoretskih izvajanj, ki jih
je ta podal v vseh svojih najpomembnejsih delih,
Se posebej v “Gesellschaft der Gesellschaft”, ki je
bilo njegovo zadnje in tudi najobseznejse delo ter
nekaksni opus magnum, so o¢itki na njegov racun
zavrnjeni. Podana je ocena, da je odlika Luhmanno-
vega dela natancna teoretska rekonstrukcija vsak-
danje druZbene realnosti, da s svojo konsekventno
izpeljano teorijo nastopa kot druzbeno angaZiran
mislec, da je presegel tradicionalni substanciona-
listi¢ni tip misljenja in da njegova teorija funkcio-
nalne druzbene diferenciacije lahko veliko pove tudi
o problemu druzbene integracije.

Klju¢ni pojmi: sistemska teorija, Luhmann,
druzbena diferenciacija.

Matej Makarovic¢

NACRTNOST IN ACENTRICNOST: KOORDI-
NACIJA KOMPLEKSNIH DRUZB PO PARSONSU,
LUHMANNU IN HABERMASU

/Povzetek/

Avtor obravnava vprasanje koordinacije komp-
leksnih modernih druzb z vidika socioloskih teorij
Parsonsa, Luhmanna in Habermasa. Koordinacijo
obravnava z vidika centralnosti in acentri¢nosti in
z vidika nacrtnosti in nenacrtnosti. Vsi omenjeni
sociologi zavracajo utilitarizem, zavedajo pa se, da

322

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



so mnogi vidiki moderne druzbe koordinirani nena-
¢rtno acentri¢no, to $e posebno poudarja Luhmann
v zvezi z relacijami med funkcionalnimi podsistemi.
Slednji daje v primeri s Habermasom in Parsonsom
tudi bistveno manjsi pomen nenacrtno centralnim
podlagam pri koordinaciji moderne druzbe. Vsi
obravnavajo nacrtnosti v koordinacijo druzbe kot
pomemben evolucijski dosezek, zavedajo pa se tudi
omejitev na¢rtno centralnega modela v kompleksni
funkcionalno diferencirani druzbi. Vsi nudijo na-
stavke za analizo modela, ki bi zdruZeval naértnost
in acentri¢nost, vendar ga podrobneje obdeluje le
Habermas, ¢igar analiza pa trpi za nekaterimi res-
nimi pomanjkljivostmi. Clanek sklene ugotovitev,
da lahko v delih vseh treh sociologov ugotovimo
podlage za sklepanje, da zahteva koordinacija mo-
dernih druzb po eni strani vec acentri¢nih, po drugi
pa vec nacrtnih oblik.

Klju¢ni pojmi: koordinacija, moderna druzba,
socioloska teorija, nacrtnost, acentri¢nost, Parsons,
Luhmann, Habermas.

Andrej Pinter
KAJ ZMOREJO DOSECI TEORIJE DRUZBE?
/Povzetek/

Eden najvidnejsih avtorjev, ki se s “herojsko
gesto”, kakor je mogoce opisati njegov teoretski
opus, upira rastoemu nezaupanju v teorijo in
spodjedanju njenega pomena, je nedvomno Jiirgen
Habermas. Njegovo sistemati¢no in hkrati kriti¢no,
celo polemi¢no, teoretsko delo je ponudilo mnogo
vplivnih resitev za perece probleme v teoriji druzbe.
Toda vprasanje, ki se med drugim postavlja ob
Habermasovem nepreglednem opusu, je vprasanje
o tem, kaj zmorejo teorije druzbe dose¢i. Pri tem se
ni mogoce izogniti spremembam v Habermasovem
pojmovanju kriti¢ne teorije. V sredi$ce pozornosti
tako stopa zlasti razmerje med teoretsko in empi-
ri¢no ravnjo, na katero posegajo teoretske kom-
pozicije. Clanek prikazuje te razseznosti s Haber-
masovim pojmovanjem kriti¢ne teorije ter tudi s
primerom, s pojmom javnosti, ki je doZivel precejsne
spremembe v Habermasovem delu. Clanek prikazuje
tudi izvirna merila, ki jih je nedavno razvil Andrej
Skerlep za presojanje teorij druzbe, pri tem pa
problematizira razmerja med posameznimi merili
in izpostavlja vprasanje o odnosu med veljavnostjo
in relevantnostjo. V sklepnem delu je iz Haberma-

sovih nedavnih ocen izpeljano stalidce, da se njegova
teoretska kompozicija ne razume kot teoretski
sistem, temve¢ kot zbir relativno samostojnih teo-
retskih regitev za prakti¢ne in teoretske probleme.

Klju¢ni pojmi: Habermas, §1<er]ep, teorije druzbe,
kriti¢na teorija, javnost.

Peter Stankovic
SOCIOLOGIJA ZA NOVO TISOCLETJE?
/Povzetek/

Alexandrov neofunkcionalisti¢ni projekt teo-
retske sinteze velja v sodobni socioloski teoriji za
enega zanimivejsih poskusov integriranja razli¢nih
sociologkih tradicij in ravni analize v novo, nere-
dukcionisti¢no celoto. V ¢lanku so predstavljene
klju¢ne znacilnosti Alexandrovega projekta, kot
izhodisCe stoji projekt teoretske sinteze v socioloski
teoriji nasploh, v nadaljevanju pa so predstavljeni
razlogi, ki so Alexandra pripeljali do prepricanja, da
je revitalizacija dela Talcotta Parsonsa, ob hkratnem
upostevanju mnogih upravicenih kritik njegovega
dela, tisti referen¢ni okvir, ki odpira moZnosti naj-
ustreznejse teoretske sinteze. Kratek pregled neka-
terih bistvenih segmentov Alexandrovega dela je
zaokrozen s poskusom kriti¢nega ovrednotenja mo-
dela multidimenzionalne sociologije, ki ga Alexander
izpelje iz omenjenih nastavkov. Tu je predstavljena
teza, da Alexander sicer ponuja mnogo zanimivih
teoretskih resitev, da pa kljub temu njegova teo-
retska sinteza ne dosega ciljev, ki si jih je avtor zadal.

Kljuéni pojmi: Jeffrey C. Alexander, teoretska
sinteza, socioloska teorija, Talcott Parsons, neo-
funkcionalizem, delovanje, druzbene strukture,
kultura.

Gregor Tomc
ZNANOST O CLOVEKU
/Povzetek/

Clanek se ukvarja z moZnim novim koncep-
tualnim okvirom kognitivne druzbene znanosti.
Avtor opredeli disciplino kot raziskovanje sredstev,
s katerimi se kulturne vsebine — kot medij gene-
riranja in ohranjanja nasih druzbenih svetov —
generirajo v naSem umu. Predvidevajo se nove
druzbene znanosti, ki temeljijo na kombiniranju

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

323



opazovanj delovanja mozgan z razli¢nimi meto-
dami skeniranja, in ra¢unalniskih simulacij umet-
nih druzbenih situacij, predvsem s konekcionis-
ti¢nimi modeli. Oboje bo prispevalo k laboratorijski
druzbeni znanosti prihodnosti.

Klju¢ni pojmi: kognitivna znanost, sociologija.

Darko Strajn
“DETRADICIONALIZACIJA” IN TRANZICIJA
/Povzetek/

Posamezne druzbe (t. j. bodisi drzave bodisi na-
cije) v sodobnih sociologkih teorijah opredeljujemo
kot kompleksne sisteme. Seveda vsaka od posa-
meznih teorij postavlja svoje kategorialne aparate,
se opira na razli¢ne interdisciplinarne povezave,
razlicne metodologije dolo¢anja pojavov itd.
Anthony Giddens, ki je kot ob¢asni svetovalec bri-
tanskega premiera Tonyja Blaira svojemu ned-
vomno velikemu intelektualnemu vplivu pridal e
akcent politi¢ne vplivnosti, je za nas lahko zelo
zanimiv, saj se v vrsti svojih besedil ukvarja prav
z vpradanji dolocitve druzbenih transformacij v
povezavi s procesi modernizacije in globalizacije. V
tem prispevku nas toliko ne zanima Giddensov
predlog politi¢nega projekta socialdemokratske pri-
hodnosti pod naslovom “Tretja pot”, ampak vrsta
kategorij, ki jih je razvil v svoji obravnavi tako
imenovane post-tradicionalne druzbe. Ne da bi nam
8lo za kakrsno koli dokon¢no “diagnozo” stanja v
Sloveniji glede na te kategorije, bomo skusali vsaj
hipoteti¢no odgovoriti, kako je mogoce okarak-
terizirati skupnost, ki si samo sebe zamislja kot
Slovenijo, predvsem glede na procese detradicio-
nalizacije. 1z tega hipoteti¢nega odgovora lahko sledi
ugotavljanje tistih notranjih strukturnih deter-
minant, ki opredeljujejo slovensko druzbo, kakrsna
je, in to, kar si ta druzba “o sami sebi predstavlja,
daje”. Nadalje pa je, denimo, mogoce sklepati tudi
v Parsonsovih kategorijah diferenciranostiin adap-
tivne kapacitete druzbe (upostevaje dolocene indi-
katorje politi¢ne kulture) o pozicioniranosti Slo-
venije v kontekstu globalizacije. Le-ta se navezuje
na procese modernizacije in je eden izmed agensov
“detradicionalizacije”.

Kljuéni pojmi: sociologija, kultura, tradicija, glo-
balizacija, modernizacija.

Sanja Fidler
SLOVENSKI VOZEL
/Povzetek/

Kot je neskonéno $tevilo znakov in njihovih
kombinacij, tako je neskonéno tudi na¢inov repre-
zentacije objektov oz. idej v oglasevanju. Vprasanje,
ali oglasi zastopajo nekaj resni¢nega, pristnega,
pravega, v spektaklu oglasevanja niti ni ve¢ tako
pomembno, kot je pomemben nacin reprezentacij,
ki skupaj z nacini tolmacenja pomenov na strani
potrosnikov reproducira novo stvarnost, ki nena-
doma postane edina razpolozljiva stvarnost. Tako
komercialno kot nekomercialno oglasevanje izbirata
znake in podobe za reprezentacijo svojega ‘blaga’
iz istega repertoarja pomenskih simbolov, med kate-
rimi imajo posebno mesto in mo¢ simboli iz na-
rodove kulturne zakladnice zgodovinsko ustvarjenih
identitetnih vzorcev. Clanek skozi analizo druz-
benega oglasa na temo samomorilnosti na Slo-
venskem preucuje nacine in sredstva, s katerimi so
reprezentirani objekti oz. ideje skozi oglasevanje kot
interpretacija stvarnosti ter nacini interpretiranja
te interpretirane stvarnosti kot ustvarjalci novih
pomenov in s tem reprodukcija (nove) stvarnosti.

Kljuéni pojmi: druZbeno oglasevanje, reprezen-
tacija, proizvodnja pomenov, potrosnja pomenov,
avtenticnost, nacionalna identiteta, samomor.

Arlo Rozman
POLICIJSKA BRUTALNOST
/Povzetek/

Policijska brutalnost je Ze od nekdaj groznja
¢lovekovi svobodi. Se danes v prenekaterih delih
sveta ni javne kontrole policijskega delovanja, saj
ta mehanizem deluje po napotilih tistega, ki ima
bodisi osebno bodisi politi¢no mo¢ nad njo. Tisti,
ki ima v rokah policijo kot sredstvo kontrole in
prisiljevanja ljudi k dolo¢enemu konformizmu, pa
opravlja tudi nadzor nad njo ter jo oblikuje po svojih
zamislih. Policija je bila dostikrat zlorabljena za
uveljavljanje interesov elit, pri tem pa se je pogosto
obnasala brutalno in uporabljala odve¢no silo. Prav
zato veliko posameznikov vidi policijo kot zatiralce
namesto za$¢itnike. Mediji informacije o tovrstnem
dogajanju selektivno cenzurirajo, med policisti sa-
mimi pa velja nenapisano pravilo molka. Vse to pa
ustvari lazno sliko realnosti, saj mora biti javnost

324

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



v demokrati¢ni druzbi seznanjena tudi z vsemi
nepravilnostmi, slabostmi in napakami policistov.
V tem ¢lanku je prikazan ta drugi vidik, ki obrav-
nava razne kritike policije, njenega delovanja in
vpletenosti v sistem.

Kljuéni pojmi: policijska brutalnost, mediji, pra-
vilo molka, slabi policaji, oblast, moc, dopustno
nasilje.

ABSTRACTS

Luka Omladic

LOVE OF NATURE THROUGH “ECOLOGY
PARADOX”

/Abstract/

Love of nature is always exclusive: certain
aspects of nature are almost universally loved,
whereas others (natural disasters, diseases etc.) are
universally hated. Radical ecological philosophies
consider this view anthropocentric and demand
equal undiscriminating attitude towards nature
as a whole. Nevertheless, this position leads to the
“ecological paradox”: all-embracing neutral love
either excludes any kind of affection and thereby
ceases to be love, or still excludes one part of nature
—man as a destroyer of pure nature. With reference
to Kant’s Critique of Judgement, the author claims
that exclusion is a positive and necessary condition
for any love of nature.

Keywords: nature, love, deep ecology, Kant,
Naess.

Franc Mali

THE SOCIAL SYSTEM THEORY AND ITS
CRITICS

/Abstract/

The article deals with different forms of criticism
of Luhmann’s theory, which are common among
Slovene authors. This criticism is based on the
assumptions that the modern social system theory
is a theory of antihumanism, ideological con-
servatism, abstract speculation and neo-Hegelian
metaphysics. Based on the analysis of Luhmann’s

main theoretical works, the article rejects this kind
of criticism. It argues that the modern social
system theory is distinguished by the following
characteristics: it is an accurate theoretical recon-
struction of the entire social reality, Luhmann’s
theoretical conclusions are to be assessed as socially
engaged theory, it has surpassed conventional
substantialist thought, and, finally, it is a theory
of social integration.

Keywords: system theory, Luhmann, social
differentiation.

Peter Stankovic
SOCIOLOGY FOR THE NEW MILLENIUM¢?
/Abstract/

The neo-functionalist project of theoretical
sythesis that has been developed by Jeffrey C.
Alexander, is in contemporary sociological theory
regarded as one of the most interesting attempts
at integrating different sociological traditions as
well as different levels of analysis. The article
presents some basic characteristics of this project.
It begins with a short presentation of the problem
of theoretical synthesis in contemporary socio-
logical theory, and continues with Alexander’s own
solution to this problem, which is grounded in his
conviction that the theory developed by Talcott
Parsons, in spite of its shortcomings - which should
be corrected - represents the most adequate theo-
retical framework for sociological theoretical
synthesis. Article concludes with a critical overview
of Alexander’s propositions and argues that he has
not succeed in establishing a convincing theory
that would correspond with his initial intentions.

Keywords: Jeffrey C. Alexander, theoretical
synthesis, sociological theory; Talcott Parsons, neo-
functionalism, human action, social structures,
culture.

Andrej Pinter

WHAT CAN THEORIES OF SOCIETY ACCOM-
PLISH¢

/Abstract/

Jurgen Habermas is undoubtedly one of the most
prominent contemporary thinkers, who counters

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

325



the growing distrust in theory and undermining of
its importance, with an »heroic gestures, as his
theoretical work could be described. His systematic
and critical, even polemical theoretical work offered
many influential solutions to acute problems of
social theory. But the question that emerges from
Habermas’s enormous opus is a question about
what can theories of society achieve. Contem-
plation of this question from the standpoint of
Habermas’s theoretical approach is impossible
without a recourse to changes in his understanding
of critical theory. The focus of attention is therefore
relationships between the theoretical and empirical
level as grasped by given theories. This article
follows the changes from his early to late writings,
as well as gives a notable example, namely the
notion of the public which has undergone signi-
ficant changes in Habermas’s writings. The article
also presents innovative criteria for estimates of
social theories, as proposed by Andrej Skerlep,
critically discusses the relationships between indi-
vidual criteria and questions the relation between
validity and relevance. It concludes with a stand
derived from Habermas's recent writings that his
theoretical composition should be understood not
as a theoretical system but as an assemblage of
relatively autonomous theoretical solutions to
practical and theoretical problems.

Keywords: Habermas, §1<erlep, theories of so-
ciety; critical theory, the public.

Matej Makarovi¢

PLANNING AND ACENTRALITY: CO-ORDI-
NATION OF COMPLEX SOCIETIES ACCORDING
TO PARSONS, LUHMANN AND HABERMAS

/Abstract/

The author discusses the issue of co-ordination
of modern societies from the aspect of sociological
theories by Parsons, Luhmann, and Habermas. He
deals with co-ordination from the aspect of its
centrality or acentrality and its planning or non-
planning. All mentioned sociologists reject
utilitarianism, although they are aware that many
aspects of the modern society are co-ordinated in
an unplanned acentric way, which is especially
stressed by Luhmann in connection with relations
between functional sub-systems. Unlike Habermas

and Parsons, Luhmann attaches significantly less
importance to the planned central bases of a modern
society. They all believe that planning in the co-
ordination of the society is an important evo-
lutionary achievement, but are also aware of the
limitations of the planned central model in a
complex and functionally differentiated society.
They all provide some clues for the analysis of the
model which would combine both planning and
acentrality. However, only Habermas discusses
such a model in detail, although his analysis suffers
from some serious deficiencies. The article concludes
with the statement that according to the works
of all three sociologists, co-ordination of modern
societies requires both more acentric and planned
forms.

Keywords: co-ordination, modern society; so-
ciological theory, planning, acentrality, Parsons,
Luhmann, Habermas.

Gregor Tomc

THE SCIENCE OF MAN
/Abstract/

The paper deals with a possible new conceptual
framework of cognitive social science. The author
defines the discipline as research of means by which
cultural contents — as media generating and
maintaining our social worlds - are created in our
minds. A new social sciences is foreseen, based on
acombination of the observation of the functioning
of the brain with various methods of scanning,
and computer simulations of artificial social
situations based primarily on connectionist models.
Both will contribute towards a laboratory social
science of the future.

Keywords: cognitive science, sociology.

326

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



Janez Senk
ZUR PHILOSOPHIE VON ERNST CASSIRER
/Zusammenfassung/

Die zeitgendssische Wissenschaftstheorie ist
eine Doméne der analytischen Philosophie, und nur
selten werden Beziehungen zur kontinentalen
Philosophie hergestellt. Nun kénnte aber die
Rezeption Cassirers (neukantianischer) Wissen-
schaftstheorie des “kritischen Idealismus” dazu
dienen, die Verbindung zwischen der analytischen
und kontinentalen philosophischen Tradition
erneut in Erinnerung zu rufen, nur stand aber bis
jetzt bei der Rezeption vor allem die Philosophie der
symbolischen Formen im Vordergrund, wahrend
viele andere Arbeiten Cassirers, wie z.B. der
Substanzbegriff und der Funktionsbegriff, kaum
Beachtung fanden. Es konnten sich aber als
bedeutend erweisen, gerade diese seine Arbeiten
eingehender zu analysieren, in denen er den Versuch
zur Ausarbeitung einer umfassenden Theorie zur
wissenschaftlichen Begriffsbildung unternommen
hat, vor allem dann, wenn man seinen Standpunkt
teilt, wonach die klassische Logik an der Aufgabe
gescheitert ist, das Faktum der modernen Wissen-
schaften im philosophischen Sinne zutreffend zu
erfassen. Ziel des Autors ist es somit, in dem Artikel
genau unter dem geschilderten Gesichtspunkt auf
die Bedeutung der Werke von Cassirer hinzuweisen.

Schliisselworter: Cassirer, Philosophie (Theorie)
der Wissenschaft, Neukantianismus, Relativitéts-
theorie, Logik.

Saso Dolenc

INTERPRETATIONSPROBLEME DER QUANTEN-
PHYSIK

/Zusammenfassung/

Der Artikel versucht auf die grundsitzlichen
Charakteristiken der Quantenphysik (wie die
Superposition, Komplementaritit, etc.) einzugehen,
die die klassische Physik nicht erkldren kann. Der
Artikel kommt auch auf die Problematik der Messung
als zwingende Folge der orthodoxen Interpretation
(gemal Dirac und von Neumann) der Quanten-

mechanik und der linearen Quantendynamik zu
sprechen und stellt einige aktuelle Vorschldge zur
Losung dieser Frage vor.

Schlisselworter: Philosophie der Physik, Inter-
pretation der Quantenmechanik, Problematik der
Messung, Komplementaritét.

Luka Omladic¢

DIE LIEBE ZUR NATUR UND DAS “OKOLO-
GISCHE PARADOX”

/Zusammenfassung/

Die Liebe zur Natur ist immer exklusiv:
bestimmte Aspekte der Natur werden im Allgemeinen
geliebt, wahrend andere (wie Naturkatastrophen
oder Krankheiten) aus dieser Liebe ausgeschlossen
werden. Fiir radikale Umweltphilosophen ist eine
solche Betrachtungsweise rein anthropozentrisch
und verlangt somit nach einer nichtdiskrimi-
nierenden Beziehung zur Natur in Génze. Jedoch
fuhrt dieser Standpunkt zum sog. “ckologischen
Paradox”, da eine allumfassende Liebe zur Natur
entweder jegliche Affektion ausschliefSt, weshalb
man nicht mehr von einer Liebe zur Natur sprechen
kann, oder da sie dennoch einen Teil der Natur
ausschliefSt - ndmlich den Menschen als Schadling
und Umweltzerstérer. Dem wird mittels Kants
Kritik der Urteilskraft die These gegentibergestellt,
dafd gerade dieses Ausschliefben eine positive und
unumgangliche Bedingung fir die Liebe zur Natur
ist.

Schliisselworter: Natur, Liebe, fundamentaler
Umweltschutz, Kant, Naess.

Vesna Klop¢i¢

DIE MENSCHLICHE EXISTENZ IM EINKLANG
MIT DER NATUR

/Zusammenfassung/

Die Konfrontation mit den Leiden oder dem Tod
zumindest hoher entwickelter Tiere bewegt ein
jeden Menschen tief. Im menschlichen Mitleid mit
dem leidenden Geschopf schwinden die Grenzen
zwischen dem Ich und dem Geschdopf, dessen Leiden
zu “unsere” Leiden werden. Hierbei stellt sich
unausweichlich die Frage nach dem intrinsischen
Wert von Tieren und anderer Lebewesen, was eine

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

327



weites Spektrum an offenen Fragen hervorruft. Die
Antwort auf die Frage nach dem intrinsischen Wert
verlangt vom einzelnen eine bestimmte - vielleicht
sogar radikale - ethische Haltung Tieren bzw. der
Natur im Allgemeinen gegentiber. Des Weiteren
fihrt die Beantwortung dieser Frage zwangslaufig
zur urspringlichsten Frage nach dem Sinn der
menschlichen Existenz auf der Welt, zur Reflexion
tiber das Geheimnis von Leben und Tod. Diesbeztiglich
stellen der Phanteismus, Buddhismus sowie das
Christentum einen Ausgangspunkt fr von Grund
aus verschiedene, aber interessante Interpretations-
ansitze dar.

Schltsselworter: Natur, intrinsischer Wert,
Erlosung, Buddhismus, Phanteismus, Christentum.

Katarina Majerhold
MODE UND NATUR 2
/Zusammenfassung/

Der vorliegende Artikel hat zum Ziel, auf die
Beziehung zwischen der Mode und der Natur hin-
zuweisen bzw. hervorzuheben, dalb die immer
grofler werdende Bedeutung von Schonheit,
Mannequins und zeitgendssischer Femme fatales
auf die Verneinung des Nattirlichen und der Natur
zuriickzufithren sind. Bei der Schénheit, wie sie von
den Mannequins verkorpert wird, handelt es sich
um ein Produkt, das zugleich aber auch jene Gefahr
in sich birgt, da es gerade die weibliche Schonheit
ist, die die gefahrliche Natur der Frau verbirgt (ihre
gestalteten weiblichen Rundungen sowie ihre
phantasievolle und heilbliitige Sexualitdt).
Anschliefend weist die Autorin darauf hin, daf’ die
menschliche Vorstellung tber die weibliche
Schénheit zum Grofteil aus dem alten Agypten
und der Antike stammt. Die Autorin stiitzt sich in
ihrem Artikel auf die Erkenntnisse von Charles
Darwin und vor allem von Camille Paglia.

Schliisselworter: Schénheit, Natur, Mode, Camille
Paglia, Charles Darwin.

Tomaz Krpic¢

VON EINER ZIELORIENTIERTEN SYNTHESE
SOZIOLOGISCHER THEORIEN ZU EINER ENT-
WICKLUNG DER SYNTHESE SOZIOLOGISCHER
THEORIEN

/Zusammenfassung/

Der eigentliche Kern, der den methodologischen
Abhandlungen tiber die Méglichkeiten einer Verein-
heitlichung der soziologischen Theorien zu Grunde
liegt, ist die Vorstellung von einer evolutions-
bedingten Entwicklung der gesellschaftswissen-
schaftlichen Theorien. Und man darf auch davon
ausgehen, dall der Versuch einer inhaltlichen
Synthese der soziologischen Theorien eine der letzten
Statten der klassischen Evolutionslehre darstellt. Die
Tatsache aber, dalb nach zwei Jahrzehnten des uner-
midlichen Suchens nach einem gemeinsamen Aus-
gangspunkt der verschiedenster Theorien (wie die
Verbindung der Mikro- und Makroebene, der Vor-
gehensweise und der Struktur, etc.) noch immer kein
tiberzeugendes Modell gefunden werden konnte, das
fiir den Grofteil der Soziologen akzeptabel witre,
spricht indes fur die These des Autors, dalb man sich
von der Suche nach einer solchen Synthese verschie-
dener soziologischer Theorien verabschieden miisse.

Der Autor vertritt die Meinung, dafd die Soziologie
die Wahl zwischen folgenden drei Alternativen treffen
miisse: 1. Die Suche nach einer einheitlichen sozio-
logischen Theorie wird eingestellt. 2. Man beschrankt
sich auf die Suche nach einer strukturellen Matrize,
die den soziologischen Gegenstanden und Methoden
zu Grunde liegt, oder, 3., das auf der Evolutionslehre
basierende Suchprinzip wird durch eine Analyse der
Weiterentwicklung des soziologischen Wissens
ersetzt. Letzteres setzt aber wiederum voraus, dafb
1. die Zusammenarbeit des grofiten Teils der Sozio-
logen gewahrleistet ist, 2. eine kritische Diskussion
gefithrt wird, 3. die Kritik in einer aus der Realitat
gewonnen Synthese resultieren mufb, 4. das Ergebnis
nur zeitlich begrenzt giiltig ist und dessen Relevanz
jederzeit in Frage gestellt werden kann, 5. die den
augenblicklichen Synthesekriterien zu Grunde
liegende Wertesysteme bertcksichtigt werden und
dal man sich 6. dessen bewulit sein muf, dafl} es
sich bei der Synthese des soziologischen Wissens
vorerst und vor allem um eine Wertvorstellung handelt.

Schltisselworter: Synthese soziologischer Theorien,
narrative Evolutionstheorie, Gegensédtze in der
Synthese.

328

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



Franc Mali

DIE SYSTEMTHEORIE DER GESELLSCHAFT
UND IHRE KRITIKER

/Zusammenfassung/

Der Artikel beschaftigt sich mit einigen der von
Nikolas Luhmann an meist getibten Kritiken an
der Systemtheorie der Gesellschaft, die in Slowenien
von Autoren verschiedenster theoretischer und
disziplindrer Provenienz geteilt werden. Hierbei
handelt es sich um eine Kritik an der Systemtheorie
der Gesellschaft, die als abstrakte Spekulation,
Antihumanismus, ideologischer Konservatismus,
gesellschaftliches Chaos und Defragmentierung
sowie als neohegelsche Metaphysik verstanden
wird. Aufgrund der Analyse Luhmanns theore-
tischer Ausfithrungen, die er in all seinen be-
deutendsten Werken dargelegt hat, vor allem in “Die
Gesellschaft der Gesellschaft”, das sein letztes und
auch bedeutendsten Werk ist und somit als sein
Opus magnum bezeichnet werden kann, kénnen
die an ihm getibten Kritiken zurlickgewiesen
werden. Der Autor vertritt den Standpunkt, dalb es
sich bei Luhmanns Werke vor allem um eine
detaillierte Rekonstruktion der alltdglichen ge-
sellschaftlichen Realitdt handelt, dab Luhmann
aufgrund seiner konsequent durchdachten Theorie
als sozial engagierter Denker zu betrachten ist, daB
er sich tiber die traditionelle substantialistischen
Denkweise hinweggesetzt hat und dal seine
Theorie tber die funktionelle gesellschaftliche
Differenzierung auch eine grofSe Aussagekraft hin-
sichtlich des Problems der gesellschaftlichen Inte-
gration hat.

Schlisselworter: Systemtheorie, Luhmann,
gesellschaftliche Differenzierung.

Matej Makarovi¢

PLANMASSIGKEIT UND AZENTRALITAT: DIE
KOORDINATION KOMPLEXER GESELLSCHAFTEN
NACH PARSONS, LUHMANN UND HABERMAS

/Zusammenfassung/

Der Autor befafSt sich im vorliegenden Artikel
vom Standpunkt gesellschaftswissenschaftlicher
Theorien von Parsons, Luhmann und Habermas
mit der Koordinierung komplexer moderner
Gesellschaften. Der Autor beschaftigt sich mit dieser
Frage vom Standpunkt der Zentralitit und

Azentralitdt sowie vom Standpunkt der Plan- und
Unplanmaéfigkeit. Alle drei genannten Soziologen
lehnen den Utilitarismus ab, wobei sie sich aber
dessen bewufSt sind, daf’ eine Vielzahl von Aspekten
der modernen Gesellschaft unplanméfig und
azentral koordiniert werden, was insbesondere von
Luhmann in Verbindung mit den Beziehungen
zwischen funktionellen Untersystemen hervor-
gehoben wird. Im Gegensatz zu Habermas und
Parsons mifit Luhmann den unplanméifigen
zentralen Hintergriinden bei der Koordinierung der
modernen Gesellschaft eine wesentlich geringere
Bedeutung zu. Indes beurteilen alle drei Soziologen
die planmafige Koordinierung in der Gesellschaft
als bedeutenden evolutiondre Leistung, wobei sie
sich aber auch den Einschrdnkungen des plan-
méfigen zentralen Modells in einer komplexen und
funktionell differenzierten Gesellschaft bewuft
sind. Parsons, Luhmann und Habermas ist auch
gemeinsam, dalS sie Ansitze zur Analyse eines
Modells ausgearbeitet haben, das die Planmafigkeit
und Azentralitdt integrieren wirde. Jedoch ist
Habermas der einzige unter ihnen, der dieses Modell
detaillierter ausgearbeitet hat, dessen Analyse dafiir
aber einige gravierende Mangel aufweist. Der Autor
kommt zum SchluB, dal in den Werken der
behandelten Soziologen Grundlagen gefunden
werden kénnen, aufgrund derer die Schluffolgerung
gezogen werden kann, dalb bei der Koordination
moderner Gesellschaften sowohl mehrere azentrale
als auch planméBige Aspekte berticksichtigt werden
missen.

Schlisselworter:  Koordinierung, moderne
Gesellschaft, soziologische Theorie, Planmafigkeit,
Azentralitit, Parsons, Luhmann, Habermas.

Andrej Pinter

WOZU SIND GESELLSCHAFTSTHEORIEN
FAHIG:

/Zusammenfassung/

Einer der bedeutendsten Autoren, der sich
mittels einer “heroische Geste”, wie man sein
theoretisches Opus beschreiben kénnte, dem
ansteigenden Miltrauen in die Theorie und der
Aushohlung ihrer Bedeutung entgegentritt, ist
unumstritten Jurgen Habermas. Sein systema-
tisches und gleichzeitig auch kritisches, zuweilen
sogar polemisches, theoretisches Werk beinhaltete

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

329



viele einflufreiche Losungen fiir brennende Fragen
in der Gesellschaftstheorie. Hierbei stellt sich jedoch
die Frage, auch angesichts des untbersichtlichen
Opus Habermas, wozu die Gesellschaftstheorien
fahig sind, wobei die Verdnderungen in seiner
Auffassung hinsichtlich der kritischen Theorie nicht
umgegangen werden kénnen. Im Mittelpunkt des
Interesses tritt somit vor allem die Beziehung
zwischen der Theorie und der Empirie, in die die
theoretischen Kompositionen eingreifen. Im Artikel
werden diese Ausmafie unter Zuhilfenahme der
Auffassung Habermas tiber kritische Theorien sowie
mittels eines Beispiels, dem Begriff der
Offentlichkeit, dargestellt, der im Werk Habermas
eine erhebliche Verdnderung erfahren hat. Des
Weiteren werden im Artikel auch MafSstdbe zur
Beurteilung der Gesellschaftstheorien dargestellt,
die kiirzlich von Andrej Skerlep zur Beurteilung der
Gesellschaftstheorien ausgearbeitet wurden, wobei
Skerlep die Beziehungen zwischen den einzelne
MaDstében problematisiert und sich eingehender
mir der Frage nach der Relation zwischen der
Gltigkeit und der Relevanz befafbt. Abschliefend
wird aus den jingsten Feststellungen Habermas
die SchluBfolgerung gezogen, daf sein Werk nicht
als ein theoretisches System, sondern als Sammlung
relativ selbstdndiger theoretischer Lésungsvor-
schlége ftir praktische und theoretische Problem-
stellungen verstanden werden mub.

Schlusselworter: Habermas, 5!<er]ep, Gesell-
schaftstheorie, kritische Theorie, Offentlichkeit.

Peter Stankovic¢

EINE SOZIOLOGIE FUR DAS NEUE JAHR-
TAUSEND¢

/Zusammenfassung/

Das neofunktionalistische Projekt einer theo-
retischen Synthese von Jeffrey C. Alexander z&hlt
in der zeitgendssischen soziologischen Theorie zu
einem der interessantesten Versuche, verschiedene
soziologische Traditionen und verschiedene Niveaus
der Analyse in eine neue, nichtreduktionistische
Einheit zu vereinigen. Im Artikel werden die
wesentlichen Eigenschaften dieses Projekts vor-
gestellt, wobei im Ausgangspunkt das Projekt der
theoretischen Synthese in der soziologischen
Theorie selbst steht. Hierauf werden jene Griinde
angeftihrt, die Alexander davon tiberzeugt haben,
dald die Aufarbeitung des Werks von Talcott Parsons

unter gleichzeitiger Berticksichtigung vieler der an
seinem Werk gerechtfertigt getibten Kritiken jenen
referentiellen Rahmen bildet, der es im hochst-
moglichen Mafbe erméglicht, entsprechende theo-
retische Synthesen auszuarbeiten. Die kurze
Ubersicht {iber einige der bedeutendsten Segmente
in Alexanders Werk wird dadurch vervollstandigt,
dafd das Model einer multidimensionalen Soziologie
kritisch bewertet wird, das Alexander auf Grundlage
der genannten Ausgangspunkte ausgearbeitet hat.
Diesbeztiglich wird die These angefiihrt, dafs
Alexander eine Vielzahl von interessanten theo-
retischen Losungsvorschldge erarbeitet hat, dafs
aber dennoch seine theoretische Synthese nicht die
von ihm selbst gesetzten Ziele erreicht.

Schlusselworter: Jeffrey C. Alexander, theo-
retische Synthese, soziologische Theorie, Talcott

Parsons, Neofunktionalismus, Arbeitsweise,
Gesellschaftsstrukturen, Kultur.
Gregor Tomc
DIE WISSENSCHAFT VOM MENSCHEN
/Zusammenfassung/

Im vorliegende Artikel steht ein neuer méglicher
konzeptueller Rahmen der kognitiven Gesellschafts-
wissenschaft im Vordergrund. Der Autor definiert
den Begriff Disziplin als Erforschung der Mittel,
mittels derer sich kulturelle Inhalte - gleichsam
einem Medium zur Generierung und zur Bewa-
hrung gesellschaftlicher Welten - in der mensch-
lichen Ratio generieren. Tomc geht davon aus, dafb
neue Wissenschaften entstehen werden, die auf
dem Zusammenspiel der Erforschung der
menschlichen Gehirns durch verschiedene Unter-
suchungsmethoden und Computersimulationen
verschiedener kiinstlich hervorgerufenen gesellschaft-
lichen Situationen beruhen werden, vor allem den
konektionistischen Modellen, wobei beide in Zukunft
einen bedeutenden Beitrag zur laboratoriellen
Gesellschaftswissenschaft leisten werden.

Schliisselworter:
Soziologie.

kognitive Wissenschaft,

330

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



Darko Strajn
“DETRADITIONALISERUNG” UND TRANSITION
/Zusammenfassung/

Moderne Gesellschaften (hierbei handelt es sich
sowohl um Staaten als auch um Nationen) werden
in den zeitgendssischen soziologischen Theorien als
komplexe Systeme definiert. Es ist verstandlich,
dal} jede dieser Theorien ihre eigenen kategorischen
Mechanismen aufstellt und sich auch auf
verschiedenartige interdisziplindre Relationen,
diverse Methodologien zur Bestimmung ver-
schiedener Erscheinungsformen, etc. bezieht.
Anthony Giddens, der zeitweilig als Berater des
britischen Premierministers Tony Blair fungierte und
somit seinem zweifelsfrei groflem intellektuellen
Einflufy auch eine politische Note gab, kénnte von
Uberaus grofbem Interesse sein, da er sich in einer
Vielzahl von Schriften mit dem Problem der Besti-
mmung von Transformationsprozessen in der
Gesellschaft in Verbindung mit den Moderni-
sierungs- und Globalisierungsprozessen auseinan-
dersetzt. In dem Artikel steht nicht so sehr Giddens
politisches Konzept des sog. “dritten Wegs” im
Vordergrund, der den Sozialdemokratien den Weg
in die Zukunft weisen soll, sondern eine Reihe von
Kategorien, die er in seinen Abhandlungen zur sog.
posttraditionellen Gesellschaft behandelt hat. In
diesem Zusammenhang handelt es sich in erster
Linie nicht um irgendeine endgultige “Bestands-
aufnahme” der Situation in Slowenien unter beson-
derer Berticksichtigung dieser Kategorien. Vielmehr
soll auf theoretischer Basis der Versuch unter-
nommen werden, wie vor allem in Hinblick auf die
Detraditionalisierungs-Prozesse eine Gemeinschaft
charakterisiert werden kann, die sich selbst als
Slowenien bezeichnet. Aufgrund dieser hypo-
thetischen Fragestellung kénnen strukturimanente
Determinanten definiert werden, die die slowe-
nische Gesellschaft in ihrem jetzigen Zustand sowie
die Vorstellung tiber sich selbst definieren. Des
Weiteren kénnen z.B. auch mit Hilfe der Kategorien
Parsons Differenziertheit und adaptive Kapazitit
der Gesellschaft (unter Berticksichtigung bestimmter
Indikatoren der politischen Kultur) auch Riick-
schltsse auf die Position Sloweniens im Rahmen
der Globalisierung gezogen werden, wobei sich diese
auf den Modernisierungsprozefs bezieht, der somit
auch zu einem der Agenzien der “Detraditio-
nalisierung” zu zdhlen ist.

Schliisselworter: Soziologie, Kultur, Tradition,
Globalisierung, Modernisierung.

Sonja Fidler
DER SLOWENISCHE KNOTEN
/Zusammenfassung/

So wie es eine Unmenge von Zeichen und deren
Kombinationen gibt, so existieren auch unendlich
viele Praktiken, wie Gegenstdnde bzw. Ideen in der
Werbebranche dargestellt werden kénnen. Die Frage,
ob einzelne Werbungen im dem von der Werbe-
branche veranstalteten Spektakel etwas Existentes,
Echtes oder Wahres représentieren, ist ldngst nicht
mehr so bedeutend wie die Art der Prasentation, die
gemeinsam mit dem Verbraucher, der deren
Bedeutung auf unterschiedliche Art und Weise
interpretieren kann, eine neue Realitdt generiert,
die unversehens zur einzig verfligbaren Realitat
mutiert. Sowohl die kommerzielle als auch nicht
kommerzielle Werbung schopfen ihre Symbole und
Bilder zur Présentation “ihrer” Ware aus derselben
Quelle von Symbolen, wobei besondere Bedeutung
und Macht den Symbolen aus dem nationalen
Kulturgut zukommt, das aus der historisch
bedingte Bildung von Identitdtsmustern hervor-
gegangen ist. Anhand einer Analyse von ver6ffen-
tlichten Anzeigen zum Thema Selbstmord in
Slowenien untersucht die Autorin die Methoden
und Mittel, durch die Gegenstdnde bzw. Vor-
stellungen in der Werbung représentiert werden.
Sie kommt zum Schluf}, daf’ es sich hierbei um
eine Interpretation der Realitdt sowie um verschie-
dene Interpretationsmoglichkeiten dieser schon
interpretierten Realitdt als Generator neuer
Bedeutungen und somit um die Reproduktion einer
(neuen) Realitdt handelt.

Schltisselworter: gesellschaftsrelevante Werbung,
Représentation, Produktion von Bedeutungen,
Konsum von Bedeutungen, Authentizitét, nationale
Identitét, Selbstmord.

Arlo RoZzman
POLIZEIBRUTALITAT
/Zusammenfassung/

Polizeiliche Ubergriffe stellten schon von je her
eine Gefahr fiir die menschliche Freiheit dar, und

POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN

331



selbst heute existiert in vielen Teilen der Welt keine
offentliche Kontrolle tiber die Polizei, da die
Kontrollmechanismen jenen Kreisen unterliegen,
die entweder auf persénlichem oder politischem
Wege die Macht tiber die Polizei austiben. Jene Kreise,
die die Kontrolle Gber die Polizei als Kontrollmittel
verwenden, um die Bewohner zu einem bestimmten
Konformismus zu notigen, haben auch gleichzeitig
die Kontrolle tiber die Polizei und ihrer Organi-
siertheit inne, wobei letztere der Willkiir der
erwdhnten Kreisen unterworfen ist. Die Polizei
wurde hiufig zur Umsetzung der Interessen einer
engen Elite miflbraucht, wobei sie vorwiegend
brutal vorgegangen ist und unnétig von Gewalt
Gebrauch gemacht hat, weswegen die Polizei von
vielen nicht als Helfer sondern als Unterdrticker
betrachtet wird. In den Medien werden Informa-
tionen tiber polizeiliche Ubergriffe selektiert und
zensuriert, wihrend sich die Polizeibeamten an das
ungeschrieben Gesetz des Schweigens halten. Dies
hat zur Folge, daB in der Offentlichkeit ein
unzutreffendes Bild der Realitédt dargestellt wird,
da in einer demokratischen Gesellschaft die Offen-
tlichkeit auch tber alle UnregelmaBigkeiten,
Schwéchen und Fehler der Polizei in Kenntnis
gesetzt werden mufd. Im Artikel, der sich mit ver-
schiedenen Kritiken gegentiber der Polizei, ihrer Arbeit
und ihrer Position im System auseinandersetzt,
steht insbesondere der letztgenannte Aspekt im
Vordergrund.

Schliisselworter: Folizeibrutalitdt, Medien, Gesetz
des Schweigens, schlechte Polizisten, Obrigkeit,
Macht, zuldssige Gewaltanwendung.

332 POVZETKI-ABSTRACTS-ZUSAMMENFASSUNGEN



	vsebina
	vsebina stran 1
	vsebina stran 2

	Uvod: Darij Zadnikar: Salonska ekologija
	INTERVJU: TERRY EAGLETON
	Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek: Intervju s Terryjem Eagletonom

	FILOZOFIJA NARAVE
	Ernst Cassirer: Relativnostna teorija in problem realnosti
	Janez Senk: K filozofiji Ernsta Cassirerja
	Saso Dolenc: Problemi interpretacije kvantne fizike
	Superpozicija kvantnih stanj
	Problem meritve
	Ortodoksna interpretacija kvantne mehanike
	Kvantna prepletenost
	Predlogi razre{itve problema meritve

	Luka Omladic: Ljubezen do narave skozi “ekoloski paradoks”
	Vesna Klopcic Biti clovek – v sobivanju z naravo
	UVOD
	CLOVEK KOT POMANJKLJIVO BITJE
	MOZNOST KONCNE IZPOLNITVE: MIT ALI REALNOST?
	BITI V SVETU – SOBIVANJE Z NARAVO
	NARAVA IN CLOVEKOVO ODRESENJE
	POST SCRIPTUM
	LITERATURA

	Katarina Majerhold: Moda in narava 2
	LITERATURA:


	IMMANUEL WALLERSTEIN
	Immanuel Wallerstein: Rasisticni albatros: druzboslovje, Jörg Haider in Widerstand
	1. Svetovni sistem po letu 1989
	2. Svetovni sistem po letu 1945
	3. Svetovni sistem po letu 1492
	4. Svetovni sistem po letu 2000

	Milan Balazic: Psihoanaliza, strukturalizem in utopija
	I.
	II.
	III.
	LITERATURA:

	Bozidar Debenjak: Ali lahko izbiramo zgodovinske moznosti?
	Sedem tez
	I. Zgodovina ima svoj samotek
	II. Ali imamo se petdeset let casa?
	III. Kancek upanja


	Rastko Mocnik: Antisistemska gibanja ob izteku sistema
	Tanja Rener: Teze k Utopistikam: o svobodi in negotovosti
	O svobodi…
	… in negotovosti
	LITERATURA

	Darij Zadnikar Vpadi iz Utopije

	VELIKE SOCIOLOSKE TEORIJE
	Tomaz Krpic: Od ciljno orientirane sinteze socioloskih teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih teorij
	Uvod
	Narativni evolucionizem
	Protislovje v sintezi
	Empirija kot vzrok sinteze socioloskih teorij
	Sklep
	LITERATURA

	Franc Mali: Druzbena sistemska teorija in njeni kritiki
	DRUZBENI SISTEM, SUBJEKT IN SAMOREFERENCA
	TEORETSKA SPEKULACIJA, DRUZBENA ANGAZIRANOST IN KRITIKA ESHATOLOGIJE
	IMAGINARNA IN REALNA ENOTNOST MODERNIH DRUZB
	LITERATURA

	Matej Makarovic: Nacrtnost in acentricnost: Koordinacija kompleksnih druzb po Parsonsu, Luhmannu in Habermasu
	1. Nenacrtno acentricni model
	2. Nenacrtno centralni model
	3. Nacrtno centralni model
	4. Nacrtno acentricni model
	5. Sklep
	LITERATURA

	Andrej Pinter: Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?
	I.
	II.
	III.
	IV.
	LITERATURA

	Peter Stankovic: Sociologija za novo tisocletje? Teoretska sinteza Jeffreya C. Alexandra
	1. UVOD
	2. SODOBNA SOCIOLOSKA TEORIJA: POMEN TEORETSKE SINTEZE
	3. JEFFREY C. ALEXANDER: NOVO TEORETSKO GIBANJE
	4. NEOFUNKCIONALISTICNA REVIZIJA PARSONSA
	5. ALEXANDROVA MULTIDIMENZIONALNA SOCIOLOGIJA
	6. NEUSPESNA TEORETSKA SINTEZA?
	LITERATURA

	Gregor Tomc: Znanost o cloveku
	Uvod
	Vsebine in oblike druzabnosti
	Clovekove ekstenzije v svet
	Druzboslovje in kognitivna znanost
	Druzboslovje prihodnosti
	LITERATURA


	SLOVENIJA?
	Darko Strajn: “Detradicionalizacija” in tranzicija Slovenija v luci nekaterih Giddensovih kategorij
	Druzba refleksivnosti
	Prevlada tradicionalne politicne kulture
	LITERATURA

	Irena Sumi: Slovensko narod(nost)no vprasanje: akademska tradicija ali ideologija?
	LITERATURA

	Sanja Fidler: Slovenski vozel
	UVOD
	Zanka za obe{anje kot slovenski vozel
	Slovenstvo
	Samomor

	ANALIZA OGLASA IN KONTEKSTA
	Oglas kot potrosniski izdelek
	Oglasevanje kot vseprisotna propaganda
	Reprezentacija
	Identifikacija
	Znak – vojscak
	Pomeni za nas
	Pomeni od nas
	Stereotipi
	Pomeni v nas

	SKLEP
	LITERATURA

	Arlo Rozman: Policijska brutalnost
	UVOD
	ZGODOVINA
	KAJ JE POLICIJSKA BRUTALNOST?
	MERJENJE POLICIJSKE BRUTALNOSTI
	POLICIJSKA BRUTALNOST PO SVETU
	JAVNO MNENJE O POLICIJSKEM NASILJU
	VLOGA MEDIJEV
	POLICIJSKA BRUTALNOST V SLOVENIJI
	“SLABI” POLICAJI
	MOZNE RESITVE PROBLEMA
	SKLEP
	LITERATURA


	CITALNICA
	r e c e n z i j e
	Mitja Reichenberg: Med duhovi 4 ali osem tock o sreci
	1. ZAZNAMOVANI
	2. CETRTA SVETOVNA VOJNA
	3. SISTEMI TEHNEMOV IN REDUKCIJA CLOVEKA
	4. SPEKTAKELSKA USTVARJALNOST IN APORIJE SPEKTAKLA
	5. IMAGINARIJ TELESA
	6. DOMACI HAMBURGERJI
	7. O HRANI IN NUJNOSTI SPOLNE RAZLIKE
	8. SCENARIJ OBLASTI

	Dusan Rutar: Konec in njegove iluzije
	Bojan Korenini: Individualnost potrosnje medijskih vsebin?
	LITERATURA



	POVZETKI - ABSTRACTS - ZUSAMMENFASSUNGEN
	POVZETKI
	Janez Senk: K FILOZOFIJI ERNSTA CASSIRERJA
	Saso Dolenc: PROBLEMI INTERPRETACIJE KVANTNE FIZIKE
	Luka Omladic: LJUBEZEN DO NARAVE SKOZI "EKOLOSKI PARADOKS"
	Vesna Klopcic: BITI CLOVEK V SOBIVANJU Z NARAVO
	Katarina Majerhold: MODA IN NARAVA 2
	Tomaz Krpic: OD CILJNO ORIENTIRANE SINTEZE SOCIOLOSKIH TEORIJ K PROCESIRANJU SINTEZE SOCIOLOSKIH TEORIJ
	Franc Mali: DRUZBENA SISSISTEMSKA TEORIJA IN NJENI KRITIKI
	Matej Makarovic: NAÈRTNOST IN ACENTRIÈNOST: KOORDINACIJA KOMPLEKSNIH DRUZB PO PARSONSU, LUHMANNU IN HABERMASU
	Andrej Pinter: KAJ ZMOREJO DOSECI TEORIJE DRUZBE?
	Peter Stankovic: SOCIOLOGIJA ZA NOVO TISOCLETJE?
	Gregor Tomc ZNANOST O CLOVEKU
	Darko Strajn: "DETRADICIONALIZACIJ" IN TRANZICIJA
	Sanja Fidler: SLOVENSKI VOZEL
	Arlo Rozman: POLICIJSKA BRUTALNOST

	ABSTRACTS
	Luka Omladic: LOVE OF NATURE THROUGH "ECOLOGY PARADOX"
	Franc Mali: THE SOCIAL SYSTEM THEORY AND ITS CRITICS
	Peter Stankovic: SOCIOLOGY FOR THE NEW MILLENIUM?
	Andrej Pinter WHAT CAN THEORIES OF SOCIETY ACCOMPLISH?
	Matej Makarovic: PLANNING AND ACENTRALITY: CO-ORDI-NATION OF COMPLEX SOCIETIES ACCORDING TO PARSONS, LUHMANN AND HABERMAS
	Gregor Tomc: THE SCIENCE OF MAN

	ZUSSAMENFASSUNG
	Janez Senk: ZUR PHILOSOPHIE VON ERNST CASSIRER
	Saso Dolenc: INTERPRETATIONSPROBLEME DER QUANTEN- PHYSIK
	Luka Omladic: DIE LIEBE ZUR NATUR UND DAS "ÖKOLOGISCHE PARADOX"
	Vesna Klopcic: DIE MENSCHLICHE EXISTENZ IM EINKLANG MIT DER NATUR
	Katarina Majerhold: MODE UND NATUR 2
	Tomaz Krpic: VON EINER ZIELORIENTIERTEN SYNTHESE SOZIOLOGISCHER THEORIEN ZU EINER ENTWICKLUNG DER SYNTHESE SOZIOLOGISCHER THE
	Franc Mali: DIE SYSTEMTHEORIE DER GESELLSCHAFT UND IHRE KRITIKER
	Matej Makarovic: PLANMÄssIGKEIT UND AZENTRALITÄT: DIE KOORDINATION KOMPLEXER GESELLSCHAFTEN NACH PARSONS, LUHMANN UND HABERMA
	Andrej Pinter: WOZU SIND GESELLSCHAFTSTHEORIEN FÄHIG?
	Peter Stankovc: EINE SOZIOLOGIE FÜR DAS NEUE JAHR- TAUSEND?
	Gregor Tomc: DIE WISSENSCHAFT VOM MENSCHEN
	Darko Strajn: "DETRADITIONALISERUNGl" UND TRANSITION Schlüsselwörter: Soziologie, Kultur, Tradition,
	Sonja Fidler: DER SLOWENISCHE KNOTEN
	Arlo Rozman: POLIZEIBRUTALITÄT



