


Revijo subvencionirajo Ministrstvo za znanost in tehnologijo RS in Ministrstvo za kulturo RS.
Po mnenju Ministrstva za kulturo RS, {t. 415-96/98 – mb/sp, {teje revija med proizvode,

za katere se pla~uje 5-odstotni davek od prometa proizvodov.



3

vsebina

Darij Zadnikar 5 SALONSKA EKOLOGIJA

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek 9 INTERVJU S TERRYJEM EAGLETONOM

Ernst Cassirer 27 RELATIVNOSTNA TEORIJA IN PROBLEM
REALNOSTI

Janez Šenk 39 K FILOZOFIJI ERNSTA CASSIRERJA
Sa{o Dolenc 43 PROBLEMI INTERPRETACIJE KVANTNE

FIZIKE
Luka Omladi~ 55 LJUBEZEN DO NARAVE SKOZI “EKOLOŠKI

PARADOKS”
Vesna Klop~i~ 65 BITI ̂ LOVEK – V SOBIVANJU

Z NARAVO
Katarina Majerhold 85 MODA IN NARAVA 2

Immanuel Wallerstein 99 RASISTI^NI ALBATROS: DRU@BOSLOVJE,
JÖRG HAIDER IN WIDERSTAND

Milan Bala`ic 119 PSIHOANALIZA, STRUKTURALIZEM
IN UTOPIJA

Bo`idar Debenjak 139 ALI LAHKO IZBIRAMO ZGODOVINSKE
MO@NOSTI?

Rastko Mo~nik 145 ANTISISTEMSKA GIBANJA OB IZTEKU
SISTEMA

Tanja Rener 149 TEZE K UTOPISTIKAM: O SVOBODI
IN NEGOTOVOSTI

Darij Zadnikar 157 VPADI IZ UTOPIJE

Toma` Krpi~ 163 OD CILJNO ORIENTIRANE SINTEZE
SOCIOLOŠKIH TEORIJ K PROCESIRANJU
SINTEZE SOCIOLOŠKIH TEORIJ

Franc Mali 175 DRU@BENA SISTEMSKA TEORIJA
IN NJENI KRITIKI

IMMANUEL WALLERSTEIN

FILOZOFIJA NARAVE

INTERVJU: TERRY EAGLETON

“VELIKE” SOCIOLOŠKE TEORIJE DANES



4

recenzije

305

Mitja Reichenberg, MED DUHOVI 4 ALI OSEM TO^K O SRE^I
Du{an Rutar, KONEC IN NJEGOVE ILUZIJE

Bojan Korenini, INDIVIDUALNOST POTRO[NJE MEDIJSKIH VSEBIN?

povzetki

abstracts

zusammenfassungen

319

Matej Makarovi~ 187 NA^RTNOST IN ACENTRI^NOST:
KOORDINACIJA KOMPLEKSNIH DRU@B PO
PARSONSU, LUHMANNU IN HABERMASU

Andrej Pinter 199 KAJ ZMOREJO DOSE^I TEORIJE DRU@BE?
Peter Stankovi~ 215 SOCIOLOGIJA ZA NOVO TISO^LETJE?

Gregor Tomc 229 ZNANOST O ̂ LOVEKU

Darko Štrajn 251 “DETRADICIONALIZACIJA” IN TRANZICIJA
Irena Šumi 257 SLOVENSKO NAROD(NOST)NO

VPRAŠANJE: AKADEMSKA TRADICIJA ALI
IDEOLOGIJA?

Sanja Fidler 273 SLOVENSKI VOZEL
Arlo Ro`man 289 POLICIJSKA BRUTALNOST

SLOVENIJA?

Čitalnica



5

^e pogledamo na desetletno parlamentarno zgodovino Slovenije – poleg vseh
bizarnosti – izstopajo kot primer popolnega neuspeha Zeleni Slovenije. Stranka, ki je imela
{iroko podporo v dru`benih gibanjih osemdesetih let, se je pustila zlahka zmanipulirati v
nacionalisti~ni in antikomunisti~ni diskurz desnice in je s~asoma postala njen odve~en
privesek.

Ekodiskurz desnice se zadovoljuje ob podobi “neomade`evane” de`ele, “devi{ke” narave,
“~istega” okolja. “Neomade`evana”, “~ista” in “devi{ka” so atributi, ki jo katoli{ka teologija
pripisuje Mariji, materi Jezusa. Katoli{ka teologija ima tiso~letne spekulativne te`ave, ko
posku{a to “devi{kost” zdru`iti z drugim, prav tako visoko ~islanim, atributom `enske, t. j.
njenim “materinstvom”. Zgodovina cerkvenih shizem je tudi zgodovina poskusov re{itve tega
paradoksa. Katoli{ka cerkev po drugi strani svoje poslanstvo ~uvajke “nedoumljivega” hrani s
produkcijo tak{nih paradoksov (“o~e-sin”, “greh”, “brezmade`no spo~etje” itd.). Zbeganost in
dvom naj bi v katoli~anu zasejala ob~utek krivde, ki ga `ene, da se olaj{a v okrilju
in{titucije. Biti “prava” `enska lahko pomeni le dvoje: biti nedol`na ali pa mati. Pomemben
in ve~ji del dejanskega ̀ enskega ̀ ivljenja pa je izklju~en iz te fantazmagorije tako, da je
realna ̀ enska praviloma neudejanjena in je zgolj pomanjkljivi del, ki je obsojen na to, da
zapolni smisel gospodarja. Njeno ~a{~enje je predpogoj njenega podrejanja.

Danes se nam “mati” narava, ki se je stoletja razdajala svojim otrokom in bila na voljo
gospodarjem, ka`e v svoji utrujeni, iz~rpani, uni~eni in zlomljeni podobi. Njena mladostna
devi{kost se je izgubila v mitski preteklosti, po kateri ne smemo spra{evati (“Mati, kako je
bilo, ko si izgubila nedol`nost?”). O~evidno je, da katoli{ki imaginarij “neomade`evane
matere” narave ne zado{~a ekolo{kemu gibanju. Proizvede lahko le ob~asne ob~utke krivde,
ki jih lahko kapitalizira katera koli stranka ali dobrodelno dru{tvo. Zato so Zeleni postali na
slovenskem strankarskem prizori{~u odve~. Pokopala jih ni njihova radikalnost, ampak
realpoliti~ni scenarij. V resnici se to ni zgodilo le v Sloveniji: v desetletju stopnjujo~ega
degradiranja planeta so “zelene” stranke izginile iz ve~ine parlamentov, njihove programe
pa so “realisti~no” priredile ostale akterke oblastnih bojev.

Deradikalizacija oz. “normalizacija” ekolo{kega gibanja je potekala z vklju~evanjem
izpostavljenih akterjev v akademski, strankarski in eko-podjetni{ki sistem. To je pomenilo
konec zagona ekolo{kega gibanja osemdesetih. Sistem je bil sposoben absorbirati radikalne
in potencialno nevarne energije ali pa jih spraviti pod nadzor in v “sprejemljive” okvire.
Samo po sebi to ni slabo: v akademskih krogih je ekolo{ka tematika dobila svoj ustrezen
prostor in dosegla pomembne rezultate; zakonodaje razli~nih dr`av so sprejele nove okoljske
normative; industrijski tehnolo{ki napredek je vklju~il ekolo{ke smotre in parametre. “Mati
narava” pa kar hira, sistemsko “normalni” in neradikalni kozmeti~ni popravki no~ejo
priklicati njene bujne mladosti.

Kdo se lahko temu upre, ~e ni mno`i~nega dru`benega gibanja, ki zagovarja radikalen
program? Dru`bena gibanja so razpadla, ko so njihovi izpostavljeni akterji hiteli grabiti nov

Salonska ekologija



6

sistemski kola~: nekomu ministrstva in uradni{ke kariere, kdor je zamudil ta vlak, je lahko
ob podpori prvih odprl akademske projekte, ~e pa ni bil temu ve{~, pa se je lahko {el ekolo{ki
biznis: od ekoturizma do skrivanja odpadkov. Zadnje nevarne posameznike je pacifizirala
ideja nevladnih organizacij. Zraslo je toliko okoljskih nevladnih organizacij, kolikor je bilo
posameznikov, ki so bili sposobni prijavljati se na razpise ministrstev in mednarodnih
fundacij. Uspe{ni posamezniki so si najeli pisarno in kupili ra~unalnik, kar je predpogoj
vsakega NGOja. Na leto so organizirali kak{no okroglo mizo, povabili uradnike in
akademike, natisnili kak{en zbornik ali li~no zgibanko. S ~isto akademskega stali{~a so bile
narejene zelo solidne stvari. Uradnikom so svetovali marsikaj, kar je dr`avni aparat sprejel
v dobro “~iste” de`ele.

Medtem pa se tempo degradacije planeta ni bistveno zmanj{al. Paradr`avne oziroma
nevladne organizacije so vtoliko odvisne od finan~nih podpor, da zmorejo le ste`ka
oblikovati radikalne kriti~ne programe in zahteve. Kdo bo le ugriznil v roko, ki te hrani?
Nobena od teh si ne drzne napasti multinacionalk, ki poslujejo na osnovi uni~evanja
naravnih, dru`benih in kulturnih resursov. Tako je pri nas k obnovi zdravega okolja ve~
prispeval propad industrije in izpad jugoslovanskega tr`i{~a kot pa na~rtna okoljska politika.
Povrh vsega smo pri~a novemu kapitalskemu ciklusu, ki v svoj globalni vrtinec zajema tudi
`epne dr`avice in zadnje “brezmade`ne” oaze.

Govoriti o patologijah kapitalizma je pri nas huj{i greh kot dvomiti v brezmade`no
spo~etje. Slednje bo spravilo v slabo voljo zgolj desni, medtem ko bo prvo ujezilo {e liberalno-
podjetni{ki blok. Verska toleranca dovoljuje celo dvom v samo vero, medtem ko je
kapitalizem onkraj vsakega dvoma kot nekak{en newtonski zakon ali descartovski cogitans.
Izob~enec ni verski heretik ali brezbo`ec, temve~ tisti, ki si upa podvomiti v racionalnost
kapitalske logike in meni, da je telos tr`nih zakonov uni~evalni kaos in ne ravnote`je.
Brez tega dvoma seveda ni mo`no razumeti in se upreti temeljni “logiki” degradacije
planeta. Ekolo{ka problematika bo morala prerasti okvire barantanja med ministrstvi in
strankami, akademska spoznanja bodo morala postati argumentacije ogro`enih in
zgro`enih, nevladne organizacije se bodo morale obrniti od svoje paradr`avne funkcije in
obrniti k mobilizaciji dejansko ogro`enih skupnosti. Potreben je nov zagonski ciklus, ki bo
ekolo{ko gibanje iztrgal slu`nosti sistemskim okvirom, ga oblikoval kot bazi~no dru`beno
gibanje (grassroot movement), ki je sposobno oblikovati radikalno politi~no kulturo.

Strankarski sistem je do te mere patolo{ki, da ni mogo~e pri~akovati zrelega in
konsenzualnega re{evanja resnih problemov. Nedolgo tega so se zru{ile italijanske stranke,
ko se je pokazala njihova povezava z mafijo. Ko smo se potola`ili, da gre za ju`nja{ko
specifiko, se je v Nem~iji reda in zakonitosti razkrila milijonska korupcija vladajo~e politi~ne
elite. Danes je moral zaradi domnevne podkupljivosti odstopiti izraelski predsednik. Ne gre
za osamljene primere, temve~ za sistem povezave (legalnih ali ilegalnih) ekonomskih in
politi~nih elit. Demokracije preprosto ne moremo ena~iti s strankarskim sistemom.

V tej fazi so edini mo`ni korektiv bazi~na gibanja in nova politi~na kultura, ki se
izmikajo sirenam uradni{kih privilegijev, podjetni{kih podkupnin in medijskih manipulacij.
V Sloveniji smo {e ~isto na za~etku: kljub 22. ~lenu ustave malokoga motijo prizadevanja
politikov, da nas podredijo Natu, ki ni zgolj globalna hegemonisti~na organizacija razvitega
Severa, temve~ tudi do okolja kriminalna korporacija, ki stresa svoj radioaktivni tovor nekaj
deset kilometrov od slovenske obale.

Darij Zadnikar







9

Terry Eagleton ima profesuro Thomas Warton na Univerzi v Oxfordu od leta 1991 in je
~astni ~lan na Saint Catherine’s College v Oxfordu. Je ~astni doktor na National University of
Ireland, na Univerzi Santiago, ~astni profesor na Univerzi Dalien na Kitajskem, ~astni
gostujo~i profesor na Univerzi v Londonu in Keelu. Rojen je bil leta 1943, izobra`eval se je
na Trinity College in pri 21 letih postal najmlaj{i izvoljeni predavatelj od 18. stoletja na Jesus
College v  Cambridgeu. Njegova dela so prevedena v {tevilne tuje jezike, med njimi tudi v
arab{~ino, malaj{~ino, hinduj{~ino, kitaj{~ino, katalon{~ino, korej{~ino, ru{~ino,
bolgar{~ino, romun{~ino, srb{~ino in v druge evropske jezike.

Eagleton je bil gostujo~i predavatelj in gostujo~i profesor po razli~nih de`elah sveta, med
njimi  na Kitajskem, v Koreji, Kanadi, Avstraliji, Ju`ni Afriki, na Japonskem, na Nigeriji,
Maleziji, Egiptu, Maroku, Sloveniji, na Hrva{kem in drugod po Evropi. Napisal je scenarij za
film Dereka Jarmana šWittgenstein’, bil je kulturni svetovalec Laburisti~ne stranke, njegove
oddaje so gledane po svetu, pi{e v {tevilne strokovne revije. Izdal je naslednje avtorske knjige:

Nova leva cerkev (1967)
Shakespeare in dru`ba (1967)
Eksili in emigranti (1970)
Telo kot jezik (1970)
Miti oblasti: {tudija o Brontëjevih (1973)
Kritika in ideologija (1976)
Marksizem in literarna kritika (1976)
Walter Benjamin (1981)
Posilstvo Klarise (1983)
Literarna teorija: Uvod (1984)
Funkcija kritike (1984)
Shakespeare (1985)
Nesmisel (1986)
Ideologija estetike (1990)
Ideologija: Uvod (1992)
Heathcliff in velika lakota (1995)
Marksisti~na literarna teorija (1995)
Iluzije postmodernizma (1996)
Nori Janez in {kof (1998)
Resnica o Irskem (1999)
Znanstveniki in uporniki v 19. stoletju na Irskem (1999)
Ideja kulture (2000)

Intervju s Terryjem Eagletonom

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



10

DARJA:  Po tem kar ste v svojem `ivljenju
napisali in naredili, bi vas bilo mogo~e
ozna~iti kot praktika visoke teorije in tudi
kot nekoga, ki intervenira politi~no. Kateri
so bili va{i uspe{ni politi~ni posegi? Kako bi
ocenili kontinuiteto in diskontinuiteto med
va{imi teoretskimi raziskavami in prakti~-
nim politi~nim anga`majem?

EAGLETON: Torej, mojih uspe{nih
politi~nih posegov je bilo stra{ansko malo.
Kar pa zadeva visoko teorijo, tisto z veliko
za~etnico, mislim na dela Michela Foucaulta,
Jacquesa Derridaja, Louisa Althusserja, lahko
re~emo, da je njen trenutek minil, ~eprav {e
vedno ̀ ivimo od njenega vpliva in z njo
po~enjamo zanimive re~i. Zame je bila precej
pomembna v prvi polovici osemdesetih let.

Ko sem pisal spremno besedo k ponovni
izdaji moje knjige Literary Theory: An
Introduction šLiterarna teorija: Uvod’, s katero
sem ̀ elel posodobiti za~etno diskusijo, me je
kar presunilo, kako malo se je bilo zgodilo v
teoriji, kako malo stvari je dosegalo monu-
mentalni status ustanovnih o~etov in mater
obdobja Julije Kristeve, na primer. Toda tega
manka ne moremo razlo`iti z ob`alovanja
vrednim padcem ~love{kega razuma vse
odtlej.  Teorija seveda ̀ ene vsakogar k
razmisleku o njegovih ali njenih lastnih zgodo-
vinskih pogojih, ob tem pa ne postavlja
vpra{anja o svojih lastnih zgodovinskih pogojih.
Tudi zato se lahko vpra{amo, zakaj in kako se
je teorija pojavila? Tako lahko njen vzpon
pove`emo s specifi~nimi zgodovinskimi
pogoji dogodkov v letu 1968. Dejansko gre
za bolj globoko povezavo, kakor pa bi jo bili
pripravljeni priznati celo prej omenjeni
teoretiki.

^e pogledate, kaj se dogaja zdaj, dandanes
v Veliki Britaniji teorija ni tako popularna.
Mislim pa, da je bil vrhunec tega ̀ e dose`en.
Res je, da v teoriji prevladujejo postkolonia-
lizem, postmodernizem in nekatere oblike
feminizma. Le malo ljudi danes pi{e o semiotiki
ali fenomenologiji. To je dobro, saj ima tisto,
kar zaposluje ljudi, ki se ukvarjajo s postkolo-

nializmom ali postmodernizmom, precej ve~
prakti~ne vsebine in vsebuje bolj sodobne
teme kot prej. Zaradi tega bi bilo napa~no, kot
to po~ne dolo~en teoreticizem, postavljati
skupaj postkolonializem ali feminizem s
fenomenologijo ali semiotiko. Slednji sta jasno
in popolnoma intelektualni zadevi prav tam,
kjer prvi nista.

Isto~asno je imel odmik od ~iste teorije tudi
slabo stran, ker ga je spremljal premik k
nekak{nemu pragmatizmu oziroma malodane
profesionalni anti-teoriji. Pragmatizem je
teoretsko spo{tovanja vredna in intelektualno
zanimiva zvrst antiteorije, ~e pa upo{tevate
dela Richarda Rortyja, ni filistrska opozicija
teoriji.

Vseeno pa menim, da trenutno stanje lahko
razumemo kot novo politi~no situacijo, ki je
nadomestila prej{njo, v kateri sta, ~eprav
razli~ni, revolucionarna politika in visoka teorija
hodili z roko v roki.

Od takrat, ko je bila visoka teorija na
vrhuncu, so tudi prilo`nosti za politi~ne
posege. Vendar levica pomanjkanja takih
prilo`nosti ne bi smela razumeti tako, kot da je
zanj kriva sama. Ne bi se smela posipati s
pepelom in govoriti “ne delamo dovolj”. V
osnovi vendarle ne gre za na{o odgovornost;
gre za odgovornost zgodovinskega trenutka,
zaradi katerega je prilo`nosti za u~inkovit
politi~en poseg tako malo. Menim, da moramo
pobegniti od voluntarizma, ki trdi, da trenutka
intervencije ni zato, ker nam primanjkuje volje
in mo~i za njo. To ne bi bila materialisti~na
analiza. Razumeti moramo, da so obdobja, ki so
za nas dobra, in obdobja, ki so za nas slaba.
Razumeti moramo, da je ~as, ko teorija neizo-
gibno sko~i dlje kot politi~na praksa, in da je
~as, na primer obdobje zgodnjih bolj{evikov,
ko je morala teorija te~i zelo hitro, da je
dohitevala prakso. Prav zato so odnosi med
teorijo in prakso zgodovinsko spremenljivi.

Glede odnosa med politi~nim delovanjem
na eni strani ter bolj posrednim na drugi, sem
pri sebi uspel najti nekak{no skladnost  med
obema v politi~nem gledali{~u, ki na Irskem
vsekakor ima tradicijo, je nekak{en prostor, ki

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



11

je v metropolitanskih dru`bah precej o`ji.
Na neki to~ki sem bil nekaj ~asa tudi svetovalec
za kulturo britanskih laburistov, {e vedno pa
sem do neke mere vpleten v irske politi~ne
zadeve.

NIK:  Navkljub nasprotovanju, ki je v
vzhodni Evropi sledilo koncu socializma, je
najbolj presenetljivo v razvoju teorije to, da
je marksizem pre`ivel, {e vedno ima neko
veljavnost. Lahko bi celo trdili, da je postal
mo~nej{i. Del trde metamarksisti~ne teorije je
zdaj videti obskuren, ~e ga primerjamo z bolj
prakti~nimi marksisti~nimi posegi. Poleg
tega pa je padec Berlinskega zidu dokon~no
diskreditiral stalinizem. Stalinizem kot
negacija socializma in trenutni silni napad
neoliberalizma na regijo podpirata veljavnost
vizije o bolj ustrezno emancipirani socialis-
ti~ni dru`bi in znotraj nje veljavnost ve~ine
marksisti~nih tez.

EAGLETON: Ker je Derrida vedno pisal o
ne~em zanj marginalnem, je bil mogo~e padec
Berlinskega zidu razlog, da je za~el pisati o
marksizmu. Ko je bil marksizem z Althusserjem
in drugimi prevladujo~a zvrst teorije, se je
Derrida nanj nana{al zgolj zelo kriti~no in
posredno. Ko pa ni bilo ve~ moderno biti
marksist, je v marksizmu nenadoma odkril
nekatere vrednosti.

To bi bil lahko majhen in slikovit primer o
trenutnem stanju marksizma. Vendar pa je to,
kar se je zgodilo z zru{enjem vzhodne Evrope
– ~eprav ne tudi tisto, kar je temu sledilo –
ustrezalo temu, kar je glasno zahteval velik del
skrajne levice ̀ e dosti pred dogodki na Trgu
nebe{kega miru. Kajti apologeti neoliberalizma
in nasprotniki marksistov pogosto pozabljajo,
da je bilo za razlago vzpona s stalinizmom
ozna~enih dru`b, kaj je bilo z njimi narobe,
kako bi jih lahko zru{ili in za nujnost le-tega,
potrebno poiskati zgodovinski in materialisti~ni
diskurz, tega pa je bilo mogo~e poiskati prav v
razli~nih elementih marksizma; v trockisti~nem
izro~ilu, v Frankfurtski {oli, v razli~nim vrstah
zahodnega marksizma, ki so bili nepopustljivo

kriti~ni do stalinizma. Toda njihova kritika ni
bila liberalne narave. Pojav stalinizma so raje
razlagali z nastankom socializma v posebnih
okoli{~inah, na primer, ~e je bil vzpostavljen
od zgoraj oziroma vsiljen.

Po drugi strani pa morajo biti marksisti
realisti~ni in priznati, da marksizem prestaja
najve~jo krizo doslej. Priznati morajo, da je
neoliberalizem globalno prevladujo~ in da ni
takoj{njih obetov za njegov politi~en konec.
To me ne sili v revizionisti~no ali reformisti~no
pozicijo, menim pa, da moramo za~eti s
politiko etike. Ta se za~ne z realizmom
in ne z optimizmom ali pesimizmom.
Še ve~, diskusija, ki jo moramo {ele spro`iti,
je, kaj sploh razumemo z besedo marksizem.
Ko ljudje re~ejo “marksizem je mrtev” ali
“ne, ni mrtev” ali “mogo~e je mrtev le na pol”,
predpostavljajo, da vsi vemo, o ~em govorimo.
Dejansko pa gre za zelo pome{ano vre~o idej,
od katerih nekatere sploh niso specifi~no
marksisti~ne.

Marksisti si mnoga prepri~anja delijo z dru-
gimi radikalci. Upal bi si celo re~i, da je ve~ina
posebno politi~nih prepri~anj, h katerim
stremijo marksisti, tak{na, da za njih sploh ni
treba biti marksist. Za mene bi bil dober primer
Raymond Williams, ki sebe vsaj ve~inoma ~asa
ni imel za  marksista. Toda to sploh ni bilo
pomembno, saj je bilo tisto, v kar je verjel, ~e
govorimo politi~no, kot levi~arski socialist,
dovolj blizu, tako da je bilo lahko vseeno.

Tu ne gre zgolj za anekdoti~no ponazoritev
tega problema. Prav zato bi bilo moje vpra{anje
“kak{no razliko vzpostavlja marksizem?”,
kak{no razliko postavlja na levici? Zame je
pomembno,  da bi bili ljudje vsaj v nekem
pomenu socialisti. Ne pa toliko, da bi bili
marksisti. Seveda sem sam marksist, toda to se
mi ne zdi toliko pomembno kot dolo~ena dr`a
ali dolo~ena praksa proti neoliberalnemu
kapitalizmu. Ker sta bili dr`a in praksa vedno
razli~ni, menim, da marksizem {e vedno ni in
tudi ne bi iz~rpal izro~ila levice.

NIK: ^e so, kot predlagate sami, prepri-
~anja marksistov in nemarksistov pogosto

Intervju s Terryjem Eagletonom

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



12

konvergentna, ali je mo`no isto re~i za
odnos med marksisti in anarhisti?

EAGLETON: Da. Kot se je pogosto
poudarjalo – Marxova temeljna vizija je zaradi
zna~ilnih razlogov precej anarhisti~na. Vseeno
pa se je s I. in II. Internacionalo za~ela dolga
zgodovina konflikta med anarhisti in marksisti.
Po drugi strani pa so vsaj v najmo~nej{i fazi
britanskega mirovnega gibanja delovali zelo
skupaj.

Kakor koli, bolj relevantno je vpra{anje
odnosa med marksizmom in tako imenovanimi
novimi dru`benimi gibanji, kot sta feminizem
in ekologija. To nas pripelje nazaj k vpra{anju,
kaj marksizem za sebe trdi, da je. ̂ e torej trdi,
da je totalizirajo~a filozofija, neobhodno
zabrede v konflikt z drugimi oblikami politi~ne
misli. Toda o marksizmu nikoli nisem razmi{ljal
kot o totalizirajo~i filozofiji. Marksizem je velika
zgodba, vendar zagotovo zgolj ena velika
zgodba, in izbira ni med veliko zgodbo in
mnogimi malimi zgodbami. Kajti lahko obstaja
ve~ velikih zgodb in Marx ima samo eno izmed
njih. Tako torej marksizem govori o konfliktu,
ki ga je povzro~il proces materialne produkcije,
feminizem pa kot druga velika zgodba govori
o spolni reprodukciji in z njo povezanih
zadevah. Zato ne mislim, da je med njima
tekmovanje.

Marksizem je dejansko skromen predlog in
se je vedno motil o sebi, kadar je menil, da je
njegov domet ve~ji kot je. Toda marksizem
nam pripoveduje posebno zgodbo in ko jo
enkrat pove in ko je sklenjena, nima marksizem
prav nobenega razloga ve~ za obstoj.

NIK: Ko `e omenjamo mo`no simbiozo
med anarhisti, marksisti in nemarksisti,
se moram spomniti Bakuninove kritike
marksizma in njegove tendence k avant-
gardizmu, ki povzdigne specializirano in
odtujeno elito ...

EAGLETON:  Rekel bi, da tu problem ni v
marksistih, temve~ v leninistih.  Ko govorimo
o problemih partijske organizacije, o avant-

gardizmu, dejansko govorimo o problemih
revolucionarne strategije, o kateri sta tako Marx
kot Engels imela zelo malo za povedati.

To, na kar sem se skliceval prej, je bila
razlika med pogledi na svet, kjer marksizem
in feminizem ne tekmujeta. Tako tudi nobeden
od obeh ni del neke vi{je bolj enotne vizije,
saj govorita o razli~nih zgodovinah.  O~itno
pa oba tvorita strate{ka zavezni{tva in v tem
procesu se {ele za~ne{ spra{evati, ali bi bil
avantgardist ali pa bolj razsredi{~en. Tu
govorim o strategiji, ki se razlikuje od tistega,
o ~emer sem govoril prej.

Naj poskusim takole: V Zdru`enih dr`avah
Amerike, kjer predavam, je nekaj feministk,
s katerimi lahko govorim, in nekaj, s katerimi,
vsaj kot socialist, ne morem. Tiste, s katerimi
govorim, dopu{~ajo, da obstaja odnos med
`enskim gibanjem  in drugimi oblikami radi-
kalne politike. Tiste, s katerimi ne morem
govoriti, pa bi lahko bile, ne glede na to,
da se ukvarjajo z ̀ enskim vpra{anjem, tudi
ljubiteljice Ala Gora, kar verjetno tudi so.

DARJA: Poglavitna razlika med ameri{kimi
in evropskimi feministkami je v tem, da je
za evropski feminizem zna~ilneje, da ga
njegove pripadnice praviloma ne vidijo
lo~enega od drugih levi~arskih politi~nih
idej, medtem ko je v ZDA to pogosteje.

EAGLETON: Seveda, in protislovja tistih,
ki marksizem razumejo, kot da obstaja
“mo{ki” marksizem, feministkam prepre~ujejo
zavezni{tva. Vendar v ZDA niso sami krivi,
da ne razumejo tega protislovja.  Nimajo
tradicije intenzivne zgodovine razrednih
bojev kot kontekst, v okviru katerega bi se
protislovja pojavila bolj jasno, predvsem pa
ne v zadnjem ~asu. Torej, ~e jih kritiziramo,
to ni isto, kot ~e bi jih moralno obsojali.

Toda, da se povrnem k vpra{anju o simbiozi,
dolgoro~no glede tega nisem stra{no pesimis-
ti~en. Mo~no se mi dozdeva, da je vsak
pameten radikalni ekolog neizogibno
antikapitalisti~en. Mogo~e to zveni malce
preve~ samodejno, vseeno pa bi bilo zelo

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



13

te`ko odpirati ekolo{ke probleme in ne priti
do vpra{anj o nadzoru lastni{tva,  dominaciji,
ekonomski neenakosti in podobno. Obstaja
dolo~ena to~ka, kjer nas lahko, ~e teh povezav
ne naredimo, obto`ijo nepo{tenosti. In med
drugim obstajajo socialisti tudi zato, da lahko
ekologom re~ejo: “V redu, toda ~e dejansko
`elite re{iti svoje probleme, boste morali na~eti
vpra{anja lastni{tva in neenakosti.” Enako pa
ekologi obstajajo zato, da re~ejo socialistom:
“Poglejte probleme narave, ne spremljajte le
problemov kulture.”

Videti je, kot da globalni dnevni red levici
dolo~a njenega. To vedno bolj povezuje
razli~na vpra{anja in tako tudi ve~a mo`nosti
zavezni{tva, na primer med ekologi in
socialisti.

NIK: Simbioza je projekt, ki smo mu
lahko samo naklonjeni, vseeno pa je lahko
nekako problemati~na, ~e na eni strani
obstajajo subjekti, ki trdijo, da imajo
absolutno znanje o svetu, in na drugi tisti,
ki ~esa takega ne trdijo.

EAGLETON: Strinjam se, da je to lahko
problem, toda pesimist nisem zato, ker so, ~e
vzamemo celoto, antiabsolutisti zmagali v
razpravah. Dandanes je izjemno te`ko izrekati
resni~nostne trditve znanstvene narave.
Spomniti pa se moramo tudi, da je levica dobila
kar nekaj razprav na tem podro~ju. Na primer,
dandanes ne boste niti na{li veliko konzerva-
tivcev, ki bi zagovarjali mnenje, da je njihovo
branje tekstov povsem neobremenjeno,
medtem ko naj bi bilo na{e obremenjeno.
Podro~je, v katerem smo spro`ili pomembno
kritiko, so upadajo~e domi{ljave epistemo-
lo{ke trditve razli~nih vrst.

Zdaj je problem, kako se izogniti enako
te`avnim relativisti~nim in skepti~nim pozicijam
postmoderne razli~nosti, ki so se razpasle, kot
da bi bile edini odgovor na dolo~eno zvrst
absolutizma. Dejansko pa so druga plat iste
medalje. Ta vrsta postmoderne skepse je kot
razo~arani metafizik, ki pravi, no, ~e ni ene
resnice, potem nobena sploh ne obstaja.

In zdaj {e nekaj o vpra{anju strategije,
njenem razmerju do nekak{nega kognitivnega
avantgardizma, veri v to, da veste, kaj je
najbolje za zgodovino. Zelo bi bil presene~en,
~e bi tovrstni kognitivni avantgardizem {e
enkrat dvignil glavo. Levica potrebuje veliko
~asa, da se nau~i lekcij. Na primer, dolgo so se
nekatere feministke razburjale, da je mo{ka
levica popolnoma ignorirala njihove prispevke.
Sam menim, da je {lo za nepo{tenost in da so
za razburjenje nekaterih feministk obstajali
politi~ni razlogi. Hkrati je ta vpra{anja spro`ila
levica, ~etudi bole~e, neustrezno in nepopolno.

Zdaj ni ~as, da bi zagovarjali avantgardizem,
toda vseeno bom perverzno zanj zastavil
besedo. Postmoderna levica ne razlikuje med
avantgardo in elito. Vendar pa obstaja razlika
med konceptom elit kot ljudi, ki so preprosto
privilegirani in vzvi{eni do drugih ter imajo
dolo~en privilegiran dostop do resnice, in
konceptom avantgardizma, ki pravi: poglejte,
za mobilizacijo bomo potrebovali avantgardo,
upamo pa, da imamo ljudi za sabo in da nam
bodo sledili. Obstajamo samo zato, da jih
mobiliziramo in ko bo to opravljeno, na{ obstoj
dobesedno ne bo ve~ potreben. Seveda pri
bolj{evikih na primer ni bilo tako. Voja{ka
prispodoba avantgarde, ki potem preide v
kulturno in politi~no polje, je seveda brez
pomena, razen ~e za seboj nima{ cele vojske.
Pri velikem delu postmoderne teorije je
opaziti dolo~eno cenenost, saj so presli{ali te
koncepte in trdijo, da je avantgardizem prav
zato za~el pomeniti vzvi{ene trditve ali
nadrejeno avtoriteto. Kakr{ni koli so ̀ e zlo~ini
in napake leninizma, dejansko se je moral
soo~iti z revolucionarno potencialnim
polo`ajem, v katerem so bile organizacijske
ideje neizogibno omejene na zelo redke ljudi,
sociolo{ko vzeto, na manj{ino evropskim
vplivom odprte inteligence. Potrebno je videti
materialne pogoje tega avantgardizma, kar pa
ne pomeni nujno odobravanja, temve~ vsaj to,
da ga ne odpravi{ kot naivnega.

NIK: Toda ali ni ravno va{ opis polo`aja,
v katerem so se zna{li Lenin in bolj{eviki,

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N

Intervju s Terryjem Eagletonom



14

prav tak kakor njihov, saj so se legitimizirali
kot edini na prizori{~u?

EAGLETON: Absolutno. In tu se pojavi
vpra{anje Antonia Gramscija, ki ga ve~ina
dana{nje levice razume kot nekak{no mehko
alternativo avantgardizmu. Gre za delo ~loveka
raznolikega in nenavadnega pisanja, ki je verjel
v revolucionarno partijo, kakor koli ̀ e se je
razlikoval ob bolj{evikov. Gramsci spro`i
vpra{anje, kaj storiti, katero strategijo uporabiti
v dru`bi, kjer vrednota ni to, da lahko dr`avo
prevzame{ samo preko neposrednega napada
nanjo.  Kot je Lenin razumel, je v carski Rusiji
relativno pomanjkanje civilne dru`be omo-
go~ilo spro`itev revolucije. Taisto relativno
pomanjkanje je tudi botrovalo tako te`avnemu
vztrajanju pri revoluciji, potem ko se je zgodila.
Gramsci na prizori{~e vstopa, ko ima civilna
dru`ba zelo veliko mo~. To pa pod vpra{aj
postavlja prav bolj{evi{ki model revolucije.

Rad bi, da razlikujemo pomembno in nujno
kritiko avantgardizma od tiste vrste popular-
nega postmodernizma, ki dejansko trdi, da
nih~e ne more ve~ nobenemu ni~esar
dopovedati. Obstaja razlika med nujno kritiko
absolutnih trditev oblasti, ki je skoraj vedno
represivna, in oblastjo samo. ̂ e oblast re~e, da
smo vsi gibanje delavskega razreda, ali pa, da
so do nje te`ko pri{li s preizku{njo in izku{njo,
jo moramo poslu{ati, ~eprav ne nekriti~no.
Menim, da je politi~no zelo nevarno vse skupaj
zavre~i kot nekak{nega otroka oblasti s
porodno vodo avtoritarnosti vred, kar pa se
vedno bolj dogaja v nekak{nih la`no demokra-
ti~nih populisti~nih dejanjih postmodernistov.

NIK: Mislim, da gre tu za to~ko, kjer del
postmoderne teorije, ki se spogleduje z
anarhizmom, sku{a pozabiti, da dolo~eni
deli anarhizma dejansko niso proti avtoriteti
per se, temve~ proti avtoriteti, ki se ne more
upravi~iti.

EAGLETON: Se strinjam, lahko pa tudi
re~em, da je oblast krasna re~, in da je nikoli
ne morem dobiti dovolj per se (besedna igra –

op. p.). Ljudje, ki govorijo, da je oblast grozna,
so ponavadi tisti, ki jo imajo. To si lahko
privo{~ijo ...

DARJA: ... isto~asno pa trdijo, da je
nimajo ...

EAGLETON: ... seveda. Oblast je imenitna
zadeva, ~e jo uporabljamo za dolo~ene
razsvetljene namene. V tem pomenu je
analogija z anarhizmom veljavna. Rekel bi,
da je ta vrsta postmodernizma nekaj, kar sem
prej imenoval kot premi{ljeno navidezno
protislovje – libertarni pesimizem.

S poststrukturalizmom in njegovim
u~inkom se je pripravljala nova ideologija.
To pa ohranja emancipatori~ni impulz dolo-
~enega libertinizma ali anarhizma, hkrati pa je
tudi izjemno cini~na do mo`nosti, da bi do
emancipacije sploh kdaj pri{lo. Tako se je
vzpostavila dolo~ena poststrukturalisti~na
senzibilnost, ko se ne odpove{ ne radikalnosti,
ne utopi~ni emancipaciji, ne lebde~emu
ozna~evalcu ali sanjam o oblasti onstran mo~i,
niti snu o spolni hibridnosti ali pluralnosti,
temve~ si dale~ prepameten, da bi si pred-
stavljal, da je vsaj trenutno vse to mo~ uresni~iti.
Tako lahko v poznej{i fazi francoske tradicije
poststrukturalizma najdete ~astivredno liber-
tarno izro~ilo, ki pa se je v okoli{~inah post-
osemin{estdesetih let premestila bodisi v
tekstualnost, oblike utopije in podobno.

DARJA: Pomemben del kriti~nega
spoprijema s poststrukturalizmom in post-
modernizmom je bila tudi va{a kritika
njihove zavrnitve ideologije kot konceptual-
nega orodja. Hkrati z ideologijo so takrat iz
akademskih razprav in iz javnega spomina
sku{ali nekako izbrisati tudi dva druga
pojma: civilna dru`ba in dr`ava.V srednji in
vzhodni Evropi so pojem civilne dru`be
redefinirali tako, da je civilna dru`ba vse,
kar se ne da umestiti v politi~ne stranke, kar
je zmanj{alo njegov politi~ni potencial.
Koncept dr`ave se je reduciral na njegovo
neoliberalno razumevanje. Dr`ava naj bi

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



15

izgubila pomen, ~e{ da svetovni red omogo~a
neposredno razmerje med trgom in racio-
nalnim individuom. Konec devetdesetih
so se z novimi razpravami o civilni dru`bi
in pomembnosti dr`ave stvari spremenile.
V teh razpravah je tudi pojem ideologije
postal bolj pomemben, tako pa tudi va{e
delo na njem.

EAGLETON: Popolnoma ironi~no in bizarno
je, da je pojem ideologije za~enjal postajati
nepopularen prav v trenutku, ko je ideologija
sama zbezljala po vsem svetu. Pomanjkanje
zanimanja za ideologijo je bilo ̀ alosten znak
zna~ilne nepovezanosti intelektualcev s tistim,
kar se je prav takrat dogajalo okrog njih.
Zanimivo vpra{anje, ki bi ga bilo dobro {e
enkrat postaviti, je, zakaj in kdaj je bila ideo-
logija v pravem pomenu besede mo~nej{a in
prodornej{a kot ̀ e dolgo ne in zakaj se jo je
inteligenca prav takrat odlo~ila zavre~i v korist
pojmov kot sta diskurz in oblast.

Mislim, da moje delo ni postavilo ideologije
nazaj na dnevni red. Ne glede na vse pa se je
pojem ideologije spet nekoliko vrnil v na{a
zanimanja.  Bolj ko so oblike fundamentalizma
nezanikljivo ideolo{ke, na primer rasizem,
nadoblast, nacionalizem najslab{e vrste, bolj ko
so osrednje politi~no, globalno, manj je za
dolo~en tip poststrukturalisti~nih intelektualcev
verjetno, da lahko {e vedno vztrajajo na
opustitvi pojma ideologije. Potrebujemo ga kot
koncept. Razprave, v katerih se trdi, da
ideologijo lahko uporablja{ samo s konceptom
absolutne resnice, pa jemljem kot {e en
simptom distanciranosti intelektualcev od
realnega sveta.

Mislim, da je termin civilna dru`ba postal
pre{irok. Podobno kot koncept ideologije, ki je
pri{el na slab glas zato, ker je bolehal za
ekspanzionizmom. O~itno ima pojem civilne
dru`be pri Marxu in, predpostavljam, tudi pri
Heglu precej ve~ specifi~ne ostrine. Gramsci
ga je rabil nekako druga~e in bolj raz{irjeno. ̂ e
se zdi, da tak{ni pojmi posku{ajo povedati vse,
jih bodo nadomestili s termini diskurz ali oblast,
ki pa so ̀ e postali preve~ raztegljivi.

Kar pa zadeva dr`avo, se je vedno te`ko
izogniti njenemu podcenjevanju ali precenje-
vanju. Dr`ava je eden od resni~no dvoumnih
pojavov. Seveda, z Leninovo Dr`avo in
revolucijo v mislih bi si upal zagovarjati, da bi
moral biti termin dr`ava precej bolj domiselen,
kot je bil doslej.

NIK: Vpra{anje kognitivnega absolutizma
bi `elel povezati z va{im teoretskim delom,
za katerega se zdi, da v njem obstaja
napetost. Namre~, va{e teoretsko delo je
ekspliciten izziv ideji, da bi lahko imelo
status posebnega znanja/védenja, lo~enega
od {ir{ega dru`benega in politi~nega
konteksta, v katerega je postavljeno. Vseeno
prav odlika tak{nega kriti~nega po~etja
teorijo kot celoto implicitno vra~a v polo`aj
specializirane in privilegirane celote znanj
ter v stanje, ki je prav s tem utemeljeno in
zato `ivljenjsko zainteresirano za
nadaljevanje delitve dela ...

EAGLETON: Delitev dela za Marxa ni
vedno negativna stvar. Seveda je negativna v
pomenu odtujitve, toda delitev vklju~uje, kot
po Marxu kapitalizem tako ali tako po~enja,
tudi obogatitev in razli~nost. Specializacija je za
Marxa vidik na{e ~love{kosti v primerjavi z
na{im predmodernim polo`ajem. Tako
menim, da to, kar je narobe, ni kot neko~
specializacija sposobnosti, temve~ njihova
razlo~itev. Marksizem ne pravi, da bi morala
biti teorija praksa. To so lo~ene dejavnosti.
Vseeno pa res postulira, da bi morale biti
povezane.

^e bi lahko teoretizirali brez ob~utka krivde
in ne da bi morali za potrditev na{ih teoreti-
ziranj spoznanje takoj vpre~i v prakso, menim,
da bi bilo to znamenje emancipiranega stanja.
To je del sodobnih problemov, da ne moremo,
kot je rekel Berthold Brecht, razmi{ljati, kot da
bi {lo za ~utno naslado, da nismo v stanju, ko bi
bilo razmi{ljanje u`itek.

K zahtevam prakse usmerjena leva instru-
mentalizacija misli in teorije je po eni strani
absolutno nujna kot protiute` neodgovornemu

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N

Intervju s Terryjem Eagletonom



16

teoreticizmu, po drugi pa je tudi {koda, da
moramo to sploh po~eti. Mogo~e {e kdaj
pridemo v polo`aj, ko na{ih teorij, sanj ali
fantazij ne bo treba zagovarjati pred sodi{~em
utilitarnosti. Ampak zdaj nismo v takem
polo`aju. Zato se mi v tem smislu v
poststrukturalizmu zdi narobe to, da ni toliko
napa~en kot le prezgoden. Meni, da vse lahko
stori zdaj, na primer s stavkom: “Naj zdaj
zaple{e ozna~evalec, znebimo se
uporabnosti.”

Imate prav in to je teoretska izjava o tem,
kako se spodkopava teorijo. Teorijo lahko
spodkopavamo, tako kot diskurz lahko vpra{a
samega sebe le znotraj samega sebe. To je
lahko zelo prikladen na~in, kako poganjati
stvari naprej, kar se je v veliki meri s teorijo
zgodilo.

Teorija je trenutek, ko si prisiljen v nov
na~in premisleka o tem, kar po~enja{, ker to,
kar dela{, nekako ni bilo pravilno, ali pa tako
ne more{ ve~ naprej. Trenutek teorije nastopi,
ko je praksa nenadoma potisnjena nazaj vase
in mora dose~i novo samozavedanje. To pa
pogosto onemogo~a kot tudi omogo~a. Oboje
pa lahko vodi k temu, da naredi{ kaj
druga~nega, da spremeni{ prakso ali pa
postane nova racionalnost: ~e{, vrnimo se in
naredimo vse {e enkrat, toda trenutno bomo o
tem teoretizirali.

Mogo~e je to preve~ cini~no. Ampak delno
je bila institucionalizacija teorije zgodba o
pravkar povedanem. Teorija lahko priskrbi
novo ̀ ivljenje establishmentu, katerega je
domnevno postavljala pod vpra{aj.
Dekonstrukcija se za~ne z Derridajem in z
dekonstrukcijo razli~nih institucij, kon~a pa se
tako, da si prizadeva obdr`ati na povr{ini
ustanove, kakr{na je na primer univerza Yale.

NIK: Še eno vpra{anje, ki se na podoben
na~in nana{a na va{e delo romanopisca,
pisca gledali{kih iger, scenarista in na va{o
literarno kritiko. Prav odlika samega dejanja
vklju~itve v literaturo in kanon ga razgla{a na
na~in, ki je nevarno blizu poziciji Mathewa
Arnolda ali F. R. Leavisa, za kraj odre{itve ....

EAGLETON: To ni neznana kritika.
Dejansko ne verjamem v literaturo kot
znamenje odre{itve, mislim pa, da je bilo moje
ukvarjanje z literaturo zelo kanoni~no.

Edino opravi~ilo, ki ga ob tem lahko dam,
ne glede na to, da tako Rolling Stonesi kot
Shekespeare potrebujejo radikalno kritiko, je,
da se je moje delo pojavilo pred tistim, ~emur
bi zdaj rekli kulturne {tudije, pa ~eprav me je
u~il Raymond Williams, ki jih je pomagal
vzpostaviti. Rekel bi le, in vem, da bo zvenelo
velikopotezno (v smehu),  to delo prepu{~am
vam mladim!

Toda, kot re~eno, nisem se dovolj ukvarjal
ne z zunajkanoni~nim  ne z mediji izven
literature. Po drugi strani pa menim, da je
razprava o kanoni~nosti mogo~e postala
nekak{en feti{: mo`no bi bilo imeti popolnoma
nekanoni~en u~ni na~rt z reakcionarnim
na~inom pou~evanja in obravnave. S tem pa
no~em re~i, da kanon ni pomembna tema,
ampak le govorim o njegovih omejitvah.1

NIK: V Sloveniji posebej, na splo{no pa
tudi v biv{i Jugoslaviji, vpra{anja literature
in kulture te`ko lo~ujejo od vpra{anja o
nacionalizmu ...

EAGLETON: Domnevam, da je literatura z
veliko za~etnico vedno ozna~evalec ne~esa,
nekaj drugega kot ona sama. V 18. stoletju je
bila tudi zadeva uglajene dru`be, omikanega
govora in vljudnosti ali plemstva. Pozneje,

1 Gre za rabo v okviru t. i. polemike o literarnem
kanonu, ki od 80-ih let naprej predvsem v anglo-
saksonskih de`elah zaposluje del tamkaj{nje literarne
in sociolo{ke kritike, vezana pa je na t.i. post-
modernisti~no kritiko {olskih u~nih na~rtov in
izobra`evalnih vsebin za pridobitev znanja o
“zgodovini nacionalne literature”. Tem o~itajo
razredno, spolno in rasno izklju~evanje dolo~enih
avtorjev in avtoric, ob tem pa v kon~ni instanci
proizvedejo razmere “brez meril”. Glej na primer
avtorje: Gerald Graff v Professing English, Barbara
Herrnstein Smith, Paul de Man, John Guillory in {e
koga; v Franciji se je v okviru koncepta teorije
kulturnega kapitala s tem ukvarjal Pierre Bourdieu
(op. p.).

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



17

zgodovinsko bli`e pogojem, ki ste jih opisali,
pa postane ozna~evalec nacije, enotnosti,
kulturne avtenti~nosti. Literatura je vrsta
funkcije, ki se reciklira na razli~ne na~ine.
Na mojih predavanjih v Sloveniji sem o njej
govoril kot o nadomestku za religijo, kot o
sekularni teleologiji. Kot sem posku{al
povedati na enem od mojih tukaj{njih
predavanj, v nacionalizmu je nekaj resni~no
kulturnega, v pomenu, da se na primer ne
ubada z industrijskim bojem. ̂ e ljudje
seveda ho~ejo pisati romane o tem boju ali
razvijati kulturo industrijskega boja, je
to ~isto v redu.

Toda v odnosu med nacionalizmom in
literaturo imamo opravka z nenavadno in
netipi~no vrsto politike, s kulturo v jedru, v
kateri je razmerje med pisanjem in politiko
notranje. Pravim netipi~no zato, ker sem doslej
zagovarjal, da je politika kot taka v temelju
nekaj bolj univerzalnega.

Ni pa netipi~na v pomenu, da je bil doslej
nacionalizem dale~ najuspe{nej{e politi~no
gibanje modernosti, vsekakor bolj kot na
primer socializem. Mogo~e so nacionalizmi
tako uspe{ni zaradi tipa politike, ki povezuje
kulturne eksistence in identitete ljudstev v
dobrem in slabem. Nacionalizem je tako
protisloven pojav ne glede na to, ~e mu
priznavamo izjemno politi~no mo~. Zato ni
naklju~no, da naj bi bili literatura in umetnost v
slu`bi tak{ne vrste politi~nega ideala, brez nje
bi bili nezadostni.

Tega ne bi mogli re~i za “podporo lakote”
( famine relief) ali za “dr`avljanske pravice”.
Ta dva napredujeta kar dobro brez te vrste
kulturnega sestava. Toda, kot je lepo povzel
Ernest Gellner, nacionalizem je izum pesnikov.
Lahko vam povem {e en primer; neki oficir
britanske vojske je po tem, ko so Britanci ̀ e
postrelili upornike, o nacionalisti~ni vstaji leta
1916 v Dublinu rekel: “Uspelo nam je, da se je
Irska znebila drugorazrednih pesnikov; morali
bi nam biti hvale`ni!”

Je ob nacionalizmu {e kak{na druga
politika, ki  je v svojem bistvu tako literarna?
Precej nenavaden pojav, bi rekel.  In kot sem

dokazoval, nekaj nujno abstraktnega in
instrumentalnega je v zvezi s politi~nim.

DARJA: Razmerje med  nacionalizmom
in literaturo nas pripelje tudi do vpra{anja
odnosa med pripovedjo in zgodovino, torej
med javnim in osebnim pripovedovanjem
in uradno, zapisano zgodovino. Ali menite,
da obstajajo razlike med narativizacijo v
tako imenovanih metropolah ter v biv{ih
“notranjih” in “zunanjih” kolonijah, pa
tudi, kak{ne so razlike med zgodovinami
metropol in kolonij?

EAGLETON: Malce sem ̀ e sit
posplo{evanja, predpostavljam pa, da
konvencionalno pravimo “linearni ~as je vedno
na Cezarjevi strani”, ali da je linearna zgodba
metropolitanska, bolj imperialna. V primeru
kolonije, Irske na primer, lahko pripoved
pove`emo z na~inom, s katerim so neko~
ozna~ili Beckettovo delo “^akajo~ na Godota”:
kot igro, v kateri se ni~ ne zgodi dvakrat; od
tod bolj cikli~en pogled na zgodovino. Vseeno
pa sem malce skepti~en do takih preve~
rigidnih razlikovanj. Na primer, visoki
modernizem razkosa linearno zgodbo, in ko se
to zgodi, je to gotov znak, da se je nekaj
zgodilo nekemu smislu zgodovine. Takoj, ko
nekdo za~ne brati romane, ki se razdelijo na
kateri koli to~ki pri premiku nazaj, naprej in
vstran, menim, da gre vedno za ve~ kot le
estetski fenomen. To je znak druga~nega
razumevanja zgodovine ali te`ave pri
nadaljevanju realisti~ne pripovedi zgodovine.
Mogo~e so bila preve~ poudarjena nasprotja,
kot so linearno vs. cikli~no, ali razpr{eno ali
rekursivno; s tem, da so linearno pripisovali
strani demonov, cikli~no pa strani angelov.

Tak{na razlikovanja kar kli~ejo po
dekonstrukciji. Obstajajo politi~no
konzervativne rabe cikli~nega ~asa, W.B.
Yeates na primer, obstajajo pa tudi napredne in
razsvetljene rabe linearnih zgodb. Ideja, da
imajo posebne vrste estetske forme prazen
politi~en pomen, je zame vedno sumljiva. Zdi
se mi, da so oblike vedno ambivalentne, glede

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N

Intervju s Terryjem Eagletonom



18

na okoli{~ine jim lahko podelimo razli~ne
politi~ne vrednosti.

Nekateri avantgardisti govorijo, kot da je
bila realisti~na pripoved ena sama grozna
napaka in da se od Defoea do Dostojevskega
ne bi smelo nikoli ni~ zgoditi. To se mi zdi
nekako neskromna trditev, ki je zelo
nezgodovinska. Potrebno si je spet
predstavljati, kako je dolo~ena vrsta dinami~ne
realisti~ne pripovedi lahko napredna za
nekoga, ki je odra{~al ob dieti pastirske pesmi,
elegije in tragedije.  Po drugi strani pa je
resnica irskega leposlovja ta, da ga ni posebej
zanimal linearni pripovedni model. Za to je
treba poznati zgodovinske okoli{~ine. Tipi~no
je bilo, da se niso videli na na~in, kot da se
premikajo naprej skozi ~as, niso poznali
zmagoslavne ideologije napredka.

DARJA: ̂ e kolonialne subjekte
ozna~imo za tiste “brez zgodovine”, kot
dehistorizirane, razzgodovinjene, potem
njihova historizacija postane nujno politi~no
dejanje in problem zgodovine je nujno
povezan z vpra{anjem politi~nega poten-
ciala. Mislim na to, da zgodovina lahko
ponekod odpre mo`nost za historizacijo
tistih podro~ij, ki so bila “brez zgodovine”
in oropana javnega pripovedovanja.

EAGLETON: Menim, da levica dela preve~
zgodovine. Prav kar se ti~e levega historicizma,
sem nekoliko hereti~en. Nikoli nisem dejansko
razumel predpostavk nekaterih radikalcev o
tem, da je samo “zgodovinjenje” ̀ e
avtomati~no radikalno, dale~ od tega. Ena
prevladujo~ih oblik evropskega historicizma,
od Burkea, Spenglerja do Oakshota, je trdno na
desnici. Številni radikalci, novi historicisti (New
historicists) in drugi predpostavljajo, da si ̀ e
opravil posel, ko si enkrat “do`ivel” fenomen
znotraj histori~nega konteksta. Nikakor ne. Še
ve~, to bi pomenilo, da so vsi sovra`niki levice
ahistori~ni. Toda niso. To je karikatura, vsi niso
formalisti. Literarni in kulturni establishment je
danes voljan sprejeti dolo~eno mero
historicizma in ni razloga, da ga ne bi!

Zato moramo biti previdni glede domneve
o historicizmu kot inherentno radikalnem
pojmu. Ne glede na vse, in da se povrnem k
va{emu vpra{anju, kar pravite je res, toda v
tistem pomenu, da kolonizirani ljudje nimajo
zgodovine, temve~ je njihova zgodovina
funkcija zgodovine nekoga drugega. Gre za
odnos zarotni{kega, mogo~e antagonisti~nega
tipa, do zgodovine, katere sredi{~e je drugje.
Tu obstaja zgodovina, ki pa je nekako
preme{~ena. Po drugi strani pa menim, da, ~e
gremo tu predale~, lahko pride do dolo~ene
vrste politi~nega fatalizma: potem smo v
brez~asnem dehistoriziranem obmo~ju –
medtem ko so “na{i gospodarji tisti, ki
zgodovino imajo”.

Toda vse se vedno dogaja na kooperativen
in zarotni{ki na~in, mar ne! Ta revolucija
nacionalizma je med drugim tudi poizkus imeti
lastno zgodovino. Zamisel, da bi bila kdaj koli
lo~ena in samovsebujo~a, bi bila tako napa~na
kot si na primer nekateri zgodovinarji
zami{ljajo, da bi bilo nekatere zgodovinske
dogodke, zgodovino delavskega gibanja na
primer, mogo~e preu~evati neodvisno od
razredne zgodovine na splo{no, ali pa kot si
nekatere struje feminizma zami{ljajo, da je
mogo~e razvijati ̀ enske {tudije kot nekaj
izoliranega in avtonomnega. ̂ esa naj ne bi
ob~utili kot vir in gibalo lastne zgodovine?
Tak{ni ob~utki niso le povezani s “kolonialnimi
okoli{~inami”, dale~ od tega. Del izku{nje
modernizma in postmodernizma je v
udoma~itvi tega ob~utka v metropolitanskih
dru`bah, ko “imperij vrne udarec”. Zato so
izku{nje razsredi{~enosti, nemo~i in pasivnosti
v veliki meri tudi izku{nje metropole.

Prav v tem pogledu je James Joyce zelo
zanimiv, saj sta Ulysses in njegov Dublin polna
inercije, imobilnosti ter cikli~nega vra~anja.
V nekem pomenu gre za roman kolonialne
prestolnice. Gre pa tudi za del evropskega
modernizma, ki govori o zna~ilnih re~eh
`ivljenja v srcu metropole tudi danes.

Dandanes ni treba ̀ iveti na periferiji, da bi
zaznali ob~utek nemo~i ali pomanjkanje
dogajanja. V zgodnej{i fazi bur`oazne

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



19

ideologije se je dalo ob~utiti, da ustvarja{ svojo
zgodovino. Zdaj pa je vse podleglo monopolni
kapitalisti~ni fazi, ko je videti, da prevladujo~o
izku{njo dolo~a nekdo od zunaj. To pa je
okoli{~ina, ki ne u~inkuje le na “domorodce”
iz kolonij!

DARJA: Tudi v Sloveniji postaja vse
aktualnej{e vpra{anje, kako se na primer
Judje  spominjajo holokavsta. Nekateri
poudarjajo, da jim uradna zgodovina kot
pre`ivelim tabori{~nikom ni dopu{~ala
pravice do spominjanja in govorjenja. Tako
si torej niso dovolili razmi{ljati o sebi kot o
pre`ivelih. Nekateri procesi ljudem lahko
dopustijo spominjanje, posebej tam, kjer je
spomin tabuiziran, mitologiziran ali pa
popolnoma zbrisan, ali pa spominjanje
prepovedo.

EAGLETON: Obstajajo razli~ne zgodovine
in razli~ni na~ini spominjanja, ki v~asih pridejo
v konflikt. Nekateri poudarjajo, da je spomin
na holokavst v ZDA nastal nedavno. Na
dolo~eni to~ki, zaradi posebnih politi~nih
razlogov, za~nejo konstruirati zgodbo, za~nejo
se spominjati.

Ob~utka brezzgodovinskosti le no~em
potencirati do to~ke nekak{nega kulta ̀ rtve. V
ZDA dandanes ni ni~ bolj moderno kot biti
`rtev. ̂ e nisi ̀ rtev, si nih~e. Seveda obstajajo
dejanske ̀ rtve, ljudje, ki so res ̀ rtve. Toda
mogo~e na benjaminovski na~in zbrkljanih,
nanizanih in razli~nih delih zgodovine, ne bi
smeli bolj podcenjevati ~love{ke iznajdljivosti
kot pa tega, da nas razgali.

NIK: V obdobju socializma so nas bolj ali
manj konstantno spominjali in presojali po
dejanjih prej{njih generacij, na{a vloga v
prihodnosti je bila odra{~ati kot zaupanja
vredni branilci socializma kot so bili
partizani z uporom proti nacistom v
narodnoosvobodilni vojni. Tako je temeljno
emancipatori~na zgodba na generacijah, ki
so ji sledile, postala mrtva te`a: obljuba
prihodnosti le`i v ponavljajo~i se uresni~itvi

~astne preteklosti. (Dandanes je polo`aj
obrnjen, vlogo partizanov so prevzeli
antikomunisti~ni kolaboranti nacistov.)
Enostranski pogled na zgodovinsko zgodbo
pozablja na~in, s katerim se nekatere zgodbe
za~nejo kot napredne in zaklju~ijo kot
konzervativne ter obratno. Spomniti se
moram tudi pravo~asnih opa`anj Aijaza
Ahmada o tem, kako dolo~ene domnevno
napredne zgodbe – postmoderne kolonialne
– postanejo vzorec, s katerim metropola
dejansko periferiji posebej diktira dolo~en
kulturni red, na splo{no pa politi~nega in
ekonomskega. Tako lahko zgodbe, ki so v
okviru metropol temeljno emancipatori~ne,
postanejo moralno vpra{ljive.

EAGLETON:  Da, vse je odvisno od
konteksta. Mogo~e je to za levico {e en razlog,
da ni preve~ nekriti~no afirmativna do ideje
zgodovine. Zgodovino Marx imenuje “môra, ki
kot breme pritiska na ̀ ive”. Najbolj pristno
nepopustljiv zgodovinar od mislecev zato, na
drugi ravni, zgodovino razume kot breme, ki
ga je treba odstraniti – “Mrtvi naj pokopljejo
mrtve!”

To je Marxova modernisti~na plat, mar ne?
Toda zgodovina je nekaj, kar je treba potegniti
od spodaj. Zato, da bo{ ustvaril nekaj drugega,
mora{ pospraviti prostor. O~itno se zaveda, da
je zgodovina tudi to, iz ~esar smo narejeni in
vse, kar lahko ustvarimo prese`nega, je treba
ustvariti s ko{~ki delov, ki so nam na voljo.
Marx z idejo o zgodovinskem kontinuumu v
18. Brumairu Ludvika Bonaparta to izrazi na
zelo ̀ ivahen in ponosen na~in: “Zgodovina se
ponavlja dvakrat, prvi~ kot tragedija, drugi~ kot
farsa”. Poka`e torej na pojma ponavljanje in
cikli~no. To po~ne zato, ker si zami{lja nekaj,
~emur pravi poezija prihodnosti, ki se ne bi
ravnala po aktualni zgodovini. Marx ni poveli-
~eval tistega, kar se je doslej zgodilo kot
zgodovina. Zanj se zgodovina {e sploh ni
za~ela, {e vedno je ujeta v tak{no ali druga~no
obliko pomanjkanja ali zatiranja.

Prav tako menim, da {e ne moremo
govoriti o pravi zgodovini, vsaj ne v Marxovem

Intervju s Terryjem Eagletonom

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



20

pomenu, ker smo {e vedno pri tem, da bi jo
pravzaprav zagnali v tek.

DARJA: Naj zgodovino pove`em z
vpra{anjem spomina. Nekateri trdijo, da
je vpra{anje spomina dodobra pretreslo
dru`boslovne in humanisti~ne znanosti.
@e desetletje znanstveniki omenjajo t. i.
“narativni obrat” v dru`benih znanostih.
Ukvarjanje s spominom se je v svoji sedanji
obliki, za~en{i z zgodovinarji holokavsta,
razpredlo in razselilo tudi na druge skupine
ljudi: hendikepirane, `enske, temnopolte ipd.
V tem pogledu lahko govorimo o celem
procesu narativizacije potla~enega spomina.

Je spomin v tem smislu lahko potencial
za dru`beno delovanje, spremembe?

EAGLETON: No, glede ideje spomina bi
znova za~el nekoliko skepti~no, kot sem to
storil ob vpra{anju zgodovine. Vpra{anje
“spomina” je imelo dolo~eno pomembnost v
novej{ih {tudijah. Po Freudu smo ljudje “`ivali
amnezije”, tako funkcioniramo. Tudi Nietzsche
je bil tega mnenja. Tisto, kar nam je naravno, je
pozabljanje, potla~itev. Po Freudu je
spominjanje neke vrste pozabljanje
pozabljanja. Za Freuda je to pozitivno in ne
negativno, je pogoj, ki omogo~a subjektiviteto.
Nezasli{ani paradoks subjektivnosti je v tem,
da govorimo in delujemo, kot to po~nemo
relativno koherentno, prav po zaslugi vztrajne
in nujne potla~itve veliko tistega, kar vstopa v
na{e formiranje. Brez te potla~itve celo ne bi
bili zmo`ni govoriti. Po mojem mnenju je to
filozofsko modernisti~en na~in mi{ljenja in
hkrati tak{en, ki je bil, ~etudi na razli~en na~in,
skupen Nietzscheju in Freudu.

Tako Nietzscheju kot Marxu pomeni
zgodovina neizrekljivo zgodbo trpljenja in
prelivanja krvi. Na zelo drasti~en na~in je
Nietzsche videl ustvarjalno delovanje kot tisto,
ki vse to docela preudarno potla~i. Ne le, da
smo amnezi~ne ̀ ivali, temve~ smo amnezi~ne
`ivali po svoji volji. In tisti, ki ostajajo v
morbidnih objemih zgodovine, bodo verjetno
tam tudi propadli.

Z misleci kot je Benjamin pa dobimo neko
celo politiko spominjanja, cel obred
spominjanja. Vendar menim, da moramo to
vzeti skupaj z modernisti~nim poudarjanjem
pozabljanja kot strukturnega in za nas
konstitutivnega, in ne preprosto kot
ob`alovanja vredno nezgodo.

Poleg tega smo se od Freuda in {e posebno
iz njegovega koncepta “nachträglichkeit”
nau~ili, da je spomin vedno ena od razli~ic,
monta`a, izbor zgodovine, ki je opravljen iz
sedanjosti, prilagojen sedanjim zahtevam.
Tako je na nek na~in vedno sporen. Za seboj
spotoma sestavljamo svoje preteklosti. @ivimo
naprej, vendar se spominjamo ali vemo za
nazaj v skladu z na{imi sedanjimi zahtevami.
Menim, da se mora katero koli uspe{no delo na
politi~nem spominu, ki se nadaljuje, spominjati
teh kvalifikacij spomina.

DARJA: V va{em delu o veliki lakoti na
Irskem se ukvarjate tudi z vpra{anjem
spominjanja in pozabljanja. Ali lahko za
na{e bralke in bralce poveste kaj o tem
zanimivem delu?

EAGLETON: Lakota na Irskem je bila
globoko travmati~en dogodek za Irsko, ki je bil
do neke mere ubla`en z dejstvom, da je veliko
`rtev od{lo in za~elo ̀ iveti na novo ter zelo
hitro pozabilo nanjo. Irci so bili zelo uspe{ni v
pozabljanju lakote. Zanje je bil to eden od
na~inov, da se ne bi ujeli v nostalgi~ne objeme
preteklosti, iz katerih se ne bi mogli izviti.

To je bil na~in boja proti mo`ni nevrozi
tistih, ki ne morejo drugega, kot se spominjati.
Ti pa so, kot pravi Freud, le druga plat onih, ki
se sploh ne morejo spominjati. Prevedeno v
politi~no terminologijo bi to pomenilo, da sta
tradicija in modernost le dva vidika iste stvari.
In nikjer ni to bolj o~itno kot v postkolonialni
dru`bi, kakr{na je Irska.

Na Irskem se vpra{anja glede lakote vrtijo
okrog tega, ali naj bi se je sploh spominjali, ali
pa ne bi tak{no spominjanje pomagalo Iri, in ali
ne bi z lakoto hranili mnogo bolestno
{ovinisti~nih spominov, ki se namenoma

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



21

ohranjajo pri ̀ ivljenju zaradi sedanjih politi~nih
ciljev? To je ~isto drug sklop vpra{anj kot pa so
tista, ki jih je odprl holokavst.

V nekem smislu je bila lakota nekaj, kar so
Irci morali pustiti za seboj. In za seboj so jo
pustili skupaj s svojim jezikom, kajti ve~ina
umrlih ljudi je govorila irsko. Irci so med lakoto
izgubili velik del svoje nacionalne identitete.
Po drugi strani pa jih je ta internacionalizirala,
ker so se izseljevali iz Irske, za kar se lahko
“zahvalijo” Angle`em.

Na Irskem danes nekateri ljudje ostro
nasprotujejo spominjanju na lakoto. Denimo
mladi, ki niso vsi reakcionarji, temve~ tudi
ljudje, ki menijo, da je pretirano govorjenje o
lakoti le morbidna nostalgija. Temu pravijo
la`no juna{tvo in kult ̀ rtve.

Ne strinjam se z njimi. Menim, da je prav
in primerno, da imamo danes na Irskem
nacionalni spomenik in muzej, posve~ena
lakoti. Vendar pa je bil vse do zadnjega tre-
nutka prisoten dvom o udele`bi predsednice
Mary Robinson na otvoritvi. Pri{la je in to je bila
zelo politi~na odlo~itev. Toda govorila je o
sodobnih lakotah in jih povezala z Irsko.

Obstaja na~in spominjanja preteklosti, ki ga
je mogo~e uporabiti za ustvarjanje prihodnosti
in obstaja na~in spominjanja, ki lahko pripelje
do “konca zgodovine”. Najve~ja mora bi bila,
~e bi iz preteklosti hkrati izbrisali tudi
prihodnost, da bi kot zlate ribice ̀ iveli v ~isti
sedanjosti. Raymond Williams je neko~
opozoril, da je dru`ba, ki ̀ ivi le s svojo sedanjo
izku{njo, resni~no revna. Ampak poudarja tudi
to, da je tradicija, kot sam pravi, neprekinjeno
izbiranje in ponovno izbiranje prednikov.

Med ukvarjanjem z Irsko sem se jasno
zavedel, da smo ujeti med nekak{nim
imobilizirajo~im kultom spominjanja na eni in
skrajno nezrelo modernizacijo, kot jo ponazarja
koncept “keltskega tigra” na drugi strani.
Morda med njima ni enostavne srednje poti.
Vendar pa so tisti, ki ne morejo drugega kot
spominjati se, in drugi, ki se sploh ne morejo
spominjati, grozljivi dvoj~ki. Obstajajo tudi
mo~ne napetosti med tradicionalisti na eni in
modernisti na drugi strani. A modernizem se le

bori s {e vedno relativno mo~nim tradicio-
nalizmom. V irski politiki velja izrek: “No~emo
nazaj na kmetijo, a smo tudi zelo sumni~avi
glede tega, da bi jezdili keltskega tigra.”

NIK: Te`ko je razmi{ljati o Irski, ~e si ne
postavimo tudi vpra{anj o Severni Irski.
^eprav je tam mirovni proces zastal, pa
obstajajo analize, ~e{ da bi lahko bila ena
od pridobitev mirovnega procesa rekon-
stituiranje politike na razredni namesto
na verski ali etni~ni osnovi, potem ko bi,
domnevno unionisti~ne in nacionalisti~ne
formacije s tesnimi zvezami z delavskim
razredom ugotovile, da imajo veliko skup-
nega. Seveda, drugo vpra{anje pa je, kako bi
tak{ne transformacije v Severni Irski
povratno vplivale v Republiki. Obstaja
domneva, da bi bila ena od posledic mirov-
nega procesa, v smislu bolj samozavestne
Severne Irske, tudi ve~ji pritisk v smeri
decentralizacije v Republiki ...

EAGLETON: Zelo primerno vpra{anje za
nekoga, ki, kot jaz, ̀ ivi v Dublinu, kajti na splo{no
v Republiki Irski o tem vpra{anju ne ̀ elijo ni~
vedeti. Resni~no, Republika v tem pogledu
bele`i ob`alovanja vreden spisek dejanj.

V mirovnem procesu je bilo ̀ e veliko
vzponov in padcev in bodo tudi v prihodnje,
toda ~e na polo`aj pogledamo geopoliti~no, bi
rekel, da je videti obetaven. Problemi v
Severni Irski imajo dolgo zgodovino, ampak v
resnici zadevajo vrsto obse`nih geopoliti~nih
dejavnikov, kot so propad industrije na tem
obmo~ju, splo{ni propad britanskega imperija,
katerega del je, devolucijska politika v Britaniji,
presenetljiv vzpon Republike Irske iz ruralne v
moderno dr`avo, njene povezave z Evropo,
irsko-ameri{ke povezave z Republiko. Menim,
da vsi ti dejavniki v ozadju dolo~ajo potek
kon~nega propada severnoirske dr`ave.
Seveda, nekateri unionisti bodo do konca
vztrajali na okopih, medtem ko so drugi ̀ e
naredili velike premike. Dosti pripadnikov
organizacije Sinn Feinn, ki se je postavljalo s
svojim socializmom, je zdaj razkrilo svoje

Intervju s Terryjem Eagletonom

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



22

prave barve malome{~anskih nacionalistov.
Podobno kot mnogi drugi boji, celo

podobno kot nekateri boji v biv{i Jugoslaviji, je
ta na Severnem Irskem izjemen, ker je hkrati
tako intenziven, tako vztrajen in je potekal vseh
zadnjih trideset let, pa vendar je po drugi strani
`e zastarel, arhai~en in prese`en, je “posmrtno
`ivljenje” province. Seveda gre jutri lahko ̀ e
vse narobe, ampak dvomim, da se bo povrnil k
oboro`enemu boju. Kdor koli bi to storil, bi
izgubil toliko politi~ne kredibilnosti, da bi bilo
kaj takega skoraj isto kot politi~ni samomor.

Zato menim, da bo na dolgi rok mirovni
proces uspel. Glede transformacij, ki ste jih
omenili, pa menim, da so le-te mo`ne. Toda v
resnici tega {e nih~e ne ve. Nastopilo je
alarmantno in vznemirljivo obdobje, v katerem
se improvizirajo povsem nove razmere. In
nih~e res ne ve, kam bodo pripeljale nove
institucije. To je delno namerno, kajti del Sinn
Feinna ho~e, da bi njegovi grass-roots pri-
padniki verjeli, da jih bo pripeljal zelo dale~,
unionisti oziroma protestanti pa ̀ elijo
prepri~ati svoje ljudi, da temu ne bo tako.
V teh razmerah torej obstaja neka vgrajena
negotovost. Doslej so bili na Irskem pozivi k
razredni enotnosti,  pozivi, ki imajo zelo
ugledno tradicijo, vzemimo Jamesa Connolyja,
zelo abstraktni in neu~inkoviti, kajti vladajo~i
razred se zelo dobro zaveda, koga oz. komu
“deliti in vladati”. Toda res impresiven je na~in,
kako so bili nekateri ulsterski protestanti, zlasti
tisti, ki bi raje kot nadaljnjo zvezo z Britanijo
hoteli neodvisni Ulster, v svoji politiki
presenetljivo levi~arski. Videti je, da
prakticirajo tisto vrsto politike delavskega
razreda, glede katere Sinn Feinn  redko stori
kaj ve~ kot to, da o njej samo govori.

Prav tako se moramo tudi spomniti, da se je
situacija glede Republike Irske zdaj zasukala.
Sever je vedno, celo v pogledih nekaterih
levi~arjev, veljal za modernega, naprednega in
industrijskega, jug pa za primer teokratske
zaostalosti. Zdaj pa sever slabi, je sekta{ki,
medtem ko jug jezdi “keltskega tigra” in mu
gre precej dobro, delno tudi po zaslugi
povezav z Evropsko skupnostjo.

Kar zadeva va{e vpra{anje glede {ir{ih
povratnih u~inkov mirovnega procesa v
Republiki, govorjenje o “keltskem tigru”
pomeni, da bo morala Republika Irska {e kar
nekaj ~asa opravljati retoriko modernizacije.
Del tega bodo prizadevanja, da se razbre-
menijo svoje politi~ne zgodovine, ker take v
Bruslju ne sprejemajo ugodno, ni privla~na za
investicije in tako naprej. Vseeno pa so nove
politi~ne institucije, katerih prihodnost je v tem
trenutku nedolo~ljiva, kot ste namignili,  v
stanju pripravljenosti in bodo po mojem
mnenju znova vstopile v igro.

Strinjam se, da bi lahko nastopil proces
decentralizacije in da bi veliko ljudi v Republiki
Irski na tem vztrajalo. Resni~no, Republika
Irska je ena najbolj centraliziranih dr`av v
Evropski skupnosti in kli~e k devoluciji.
Devolucija seveda poteka tudi v Veliki Britaniji,
in tako bi nove institucije lahko pospe{ile te
procese tudi tam.

NIK: Devolucija je ena najpomembnej{ih
zna~ilnosti Blairove Britanije. Kako vi kot
nekdo, ki se ume{~a na levico, ocenjujete
Blaira? In kaj menite o sami devoluciji?
Obstaja velika zaskrbljenost glede mo`nih
posledic, zaradi vzpona {kotskega ali
vali`anskega nacionalizma, malo pa je bilo
re~enega glede vpra{anja angle{kega
nacionalizma kot hegemonskega v Britaniji.
Domnevam, da je eden manj pomembnih,
vendar zgovornih indikatorjev tak{ne
hegemonije relativna lagodnost, s katero se
zamenjujeta izraza angle{ki in britanski.

EAGLETON: Bojim se, da o Blairu, razen
standardne levi~arske kritike, ne morem
povedati ni~ novega. Upam, da je jasno, da
tisto, kar je pri njem narobe, ni to, da ni
socialist, saj smo to vsi tako ali tako ̀ e vedeli.
Toda, ni niti socialdemokrat, vsaj ne v katerem
koli pomenljivem in spo{tovanja vrednem
pomenu tega izraza. Zanimivo bi bilo videti,
ali ni morda zelo naklonjen zmernemu po-
pu{~anju evolucijsko razuzdanim silam, ki jih
je nekoliko te`ko krotiti. In domnevam, da

Nikolai Jeffs, Darja Zavir{ek

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N



23

nekateri malce cini~no pri~akujejo, da bo
zabredel v kake ve~je te`ave, kot se vodi-
teljem kapitalisti~nih gospodarstev obi~ajno
pripeti, ne glede na to, kako spretni so.

Blairizem, ~e govorimo globalno, je videti
prav dolgo~asno predvidljiv fenomen. Precej
dolgo sem bil v laburisti~ni stranki. Ve~ina
nedavnih voditeljev stranke, ki se jih spomin-
jam, so bili tisti, ki so se posku{ali znebiti svojih
socialisti~nih na~el, a jim je spodletelo. Edina
razlika pri Blairu je ta, da je uspel, ker je pri{el v
pravem trenutku, da se ta projekt izpelje. Je
produkt tistih ~asov: kar so prej{nji laburisti~ni
voditelji posku{ali, je njemu uspelo.

O angle{kem nacionalizmu zato menim,
da zavest o njem nara{~a, {e vedno je pritajen,
vendar menim,  da se bo pojavil kot bolj
pomembna tema. ̂ e, kot jaz, ̀ ivi{ na kelt-
skem obrobju, je zanimivo opazovati, kako je
tam angle{ki nacionalizem precej bolj opazen.
Irski republikanci ne govorijo o nacionalizmu,
ker opa`ajo, da so tudi unionisti nacionalisti,
bodisi angle{ki bodisi britanski. Menim, da
distanciranje in kriti~na perspektiva z robov,
ob tem, da ti robovi postajajo precej bolj vidni,
lahko prispevata k razkrinkavanju tiste nevidne
barve vsakdanjega ̀ ivljenja, ki je angle{ki
nacionalizem, ki pa ga je zelo te`ko izostriti.

DARJA: @ivimo v svetu novih tehnologij,
globalnega komuniciranja, novega
svetovnega reda, drugih globalizacijskih
fenomenov. Ali menite, da na nek na~in
lahko govorimo o tem, da smo pred novim
“epistemolo{kim prelomom”, ~e uporabim
analogijo z deli Michela Foucaulta, predvsem
tam, kjer je analiziral evropsko moderno kot
enega od tak{nih epistemolo{kih prelomov?

EAGLETON: Michel Foucault je {el nekako
iz mode. Zanimivo je pogledati, kako se to
dogaja: kaj neki se je zgodilo, denimo, z Lévi-
Straussom, ki je bil svoj ~as tako dominanten,
zdaj pa ni~ ...

Zdi se mi, da je bil Foucault v nekem
trenutku zelo pomemben. In cini~no bi lahko
rekli, da je bil zelo uporaben za tiste, ki so

hoteli biti politi~no radikalni, ne da bi bili
marksisti, ker je levici, ki je bila vedno bolj
razo~arana nad klasi~nim marksizmom,
omogo~il perfektno pozicijo. Vendar se
spra{ujem, ali se ni ta proces zdaj pomaknil
naprej do to~ke, ko celo radikalizem v
Foucaultovem stilu ni ve~ tako popularen kot
je bil, ker ni povsem ugla{en z dobo, saj je bil
pomemben pisec v 70-tih in zgodnjih 80-tih
letih. Foucault je tako veliko prispeval k
postmodernisti~ni misli, je vitalna os med
Nietzschejem in postmodernizmom, v taki
meri, da se je dolo~ena vrsta nietzschejanstva
popularizirala prek postmodernizma. Toda za
Foucaulta je bila zna~ilna tudi izrazita militant-
nost, ta pa je, kot ka`e, oslabela, in to je
znamenje na{ega ~asa.

Vidite, ~e bi hoteli uporabiti Foucaulta na
na~in kot ga predlagate vi, potem se moramo
vpra{ati, kaj bi pomenila fraza “epistemologija
trga”?  Kaj trgi vedo in ~esa ne vedo? Kako trgi
stojijo kognitivno, kajti trg je poleg mnogih
drugih stvari kognitivni instrument,
mehanizem. Kako stojijo v razmerju do
totalizirajo~e vednosti? Zdi se, da imamo v tem
primeru opraviti, v epistemolo{kem pomenu,
z nekak{no vednostjo, ki je hkrati detota-
lizirana ter grozljivo mogo~na in vseprodorna.
Na{a tradicionalna epistemolo{ka shema
totaliziranja pa je implicirala, da imamo mo~
vsaj kognitivno in morebiti tudi politi~no. Zdi
se, da je trg to vrsto mo~i obdr`al, vendar na
osnovi druga~nega, netotalizirajo~ega modela.
Kar zadeva epistemolo{ke prelome, bomo
verjetno morali ve~ pozornosti posvetiti
vpra{anju, kaj se zgodi s samo kognicijo, ko
va{i modeli zanjo vedno bolj postajajo modeli
tr`enja, namesto klasi~nih modelov
reprezentacije ali pomena.Vzemimo le en
primer. Trg znova poudarja idejo tihe vednosti.
Na primer, o virih, potencialih, razpolo`lji-
vostih. Zato moramo opraviti {e ve~ dela na
podro~ju epistemologije trga in prav tako tudi
politike trga. In kolikor gre za epistemolo{ke
prelome, je to tisto, kar bi morali po~eti.

Prevedla Goran Tenze in Marjan Kokot

Intervju s Terryjem Eagletonom

I N T E R V J U:  T E R R Y  E A G L E T O N









27

Ernst Cassirer

Relativnostna teorija in problem

realnosti*

Sku{ali smo pokazati, da novi pojem narave in predmeta, ki ga
vzpostavi relativnostna teorija, temelji v sami formi fizikalnega mi{ljenja
in da to formo zgolj zaklju~i in jo pojasni. Fizikalno mi{ljenje stremi k
temu, da v ~isti objektivnosti dolo~i in izrazi zgolj predmet narave:
vendar pa pri tem nujno hkrati izrazi tudi samo sebe, svoj lastni zakon in
svoj lastni princip. V tem se spet potrjuje tisti “antropomorfizem” vseh
na{ih pojmov narave, na katerega je rad nakazoval Goethe s svojo
starostno modrostjo. “Vsa filozofija o naravi ostaja vendarle zgolj antro-
pomorfizem, to pomeni, ~lovek, eno s samim seboj, prena{a na vse,
kar ni on sam, to svojo enost, ga vanjo vpotegne, ga naredi za eno s
samim sabo [...] Najsi na naravi opazujemo, merimo, ra~unamo, tehtamo
itn., kakor nam drago, to je vendarle zgolj na{a mera in so na{e ute`i,
kakor je ~lovek mera vseh re~i ...” Vendar pa glede na vse predhodne
obravnave tega “antropomorfizma” samega ne gre razumeti v nekem
omejenem psiholo{kem smislu, temve~ v nekem splo{nem kriti~no-
transcendentalnem smislu. Planck je kot karakteristi~no zna~ilnost
razvoja sistema teoreti~ne fizike izpostavil napredujo~o emancipacijo
od antropomorfnih elementov, katere cilj je po mo`nosti popolna lo~itev
sistema fizike od individualne osebnosti fizika.1 Vendar pa sedaj po-
stanejo del prav tega “objektivnega”, od vse naklju~nosti individualnega

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

* Prevedeno iz: Ernst Cassirer, Zur Einstein´schen Relativitätstheorie –
Erkenntnistheoretische Betrachtungen, Bruno Cassirer Verlag, Berlin 1921.
1 Max Planck, Osem predavanj o teoreti~ni fiziki [Acht Vorlesungen über
theoretische Physik], Leipzig, 1910, str. 7.



28

Ernst Cassirer

zornega kota in individualne osebnosti osvobojenega sistema, tisti
splo{ni sistemski pogoji, na katerih temelji svojevrstnost fizikalne
problematike kot tak{ne. Izklju~ita se ~utna neposrednost in ~utna
razlo~itev [Besonderung] posami~nih zaznavnih kvalitet; toda ravno ta
izklju~itev je mogo~a zaradi pojmov ~asa in prostora, {tevila in velikosti
[Größe: veli~ine]. Fizika v njih dolo~a najsplo{nej{o vsebino dejanskosti,
ker in kolikor ti ozna~ujejo smer fizikalnega dojemanja [Auffassung]

kot takega, tako reko~ formo izvorne fizikalne apercepcije. Pri obli-
kovanju relativnostne teorije se nam je to medsebojno razmerje po-
trjevalo vsepovsod. Relativnostni princip vsebuje hkrati objektivni in
subjektivni, kakor tudi predmetni in metodi~ni smisel. “Postulat abso-
lutnega sveta”, ki ga ta princip po neki izjavi Minkowskega vklju~uje v
sebi, je konec koncev postulat absolutne metode. Splo{na relativnost
vseh krajev, ~asov in meril mora biti zadnja beseda fizike, saj tvori
relativizacija, razpustitev predmetov narave v ~isto merskih odnosih
jedro fizikalnega postopka, temeljno spoznavno funkcijo fizike.

^e pa se v tem smislu razume, kako vsebina relativnostne zatrditve
po notranji konsekventnosti in po nujnosti izhaja iz same forme fizike,
je potem v njej hkrati izpostavljena tudi neka dolo~ena kriti~na omejitev
te zatrditve. Najsi je postulat relativnosti {e tako naj~istej{i, najsplo{nej{i
in najostrej{i izraz fizikalnega pojma predmeta, pa prav ta pojem
fizikalnega predmeta, s stali{~a splo{ne spoznavne kritike, nikakor ne
sovpade z dejanskostjo nasploh. Napredek spoznavnoteoretske analize
se potrjuje prav s tem, ko se predpostavka enostavnosti in enoli~nosti
pojma dejanskosti ~edalje bolj spoznava za zmotno. Vsaka izvorna
usmeritev spoznanja, vsako tolma~enje, kateremu to podreja pojave,
da bi jih povzelo v enotnosti nekega teoretskega sklopa ali v dolo~eni
smiselni celoti, vklju~uje v sebi neko posebno razumevanje in upo-
dobitev [Fassung und Formung] pojma dejanskosti. Kar se tu izka`e,
niso zgolj karakteristi~ni pojmovni razlo~ki med samimi znanstvenimi
predmeti – lo~itev “matemati~nega” od “fizikalnega”, “fizikalnega” od
“kemijskega”, “kemijskega” od “biolo{kega” predmeta; temve~ je
celota teoretskoznanstvenega spoznanja na tem mestu zoperstavljena
drugim upodobitvam in osmislitvam samostojnega tipa in s samostojno
zakonitostjo – kot sta eti~na in estetska “forma”. Kar se poka`e za
nalogo neke zares splo{ne spoznavne kritike, je to, da te mnogoterosti,
tega bogastva in raznolikosti form spoznanja ter razumevanja sveta ne
nivelira in je ne zbija v neko ~isto abstraktno enotnost, temve~ da jo
pusti tak{no, kakr{na je. Šele ko se upremo tej sku{njavi, da `elimo
celokupnost form, ki se nam tu izkazujejo, zbiti v neko poslednjo
metafizi~no enotnost, v enotnost in enostavnost absolutnega “temelja
sveta” in jo nato izpeljevati iz njega, nam postane dostopna njihova
resni~no konkretna vsebina in njihova konkretna polnost. Sedaj si
kakopak nobena posami~na forma ne more lastiti tega, da bi v sebi
zaobjemala in v popolnosti ter adekvatno izra`ala “dejanskost” kot tako,
“absolutno” realnost. Nasprotno je misel o neki tak{ni poslednji ne-
dvoumni dejanskosti, ~e sploh, dojemljiva zgolj kot ideja: kot naloga

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



29

neke totalitete dolo~itev, pri kateri je soudele`ena vsaka posebna
spoznavna in zavestna funkcija, svojim posebnostim primerno in znotraj
njenih dolo~enih omejitev. ̂ e se vztraja na tem celotnem nazoru, se ̀ e
znotraj samega ~istega pojma narave izka`e mo`nost razlikovanj med
nastavki, od katerih si sme vsak lastiti zase neko dolo~eno pravilnost in
karakteristi~no veljavnost. Goethejeva “narava” ni istovetna Newtonovi
– ker so v njuni izvirni podobi [Gestaltung] vladala povsem razli~na
oblikovna na~ela [Formprinzipien], razli~ne vrste sinteze, duhovnega
in miselnega pregleda nad pojavi. Tam, kjer obstajajo tak{ne razlike v
temeljnih usmeritvah opazovanj, se tudi rezultatov opazovanj ne da
brez nadaljnjega vzporejati med sabo in meriti drugega na drugem.
Naivni realizem obi~ajnega svetovnega nazora, kakor tudi realizem
dogmati~ne metafizike, seveda vedno znova zapade tej napaki. Iz
celote mogo~ih pojmov dejanskosti izlo~i enega samega in ga postavi
za normo ter vzor vseh drugih. S tem se dolo~eni nujni oblikovni vidiki
[Formgesichtspunkt], s katerih sku{amo presojati, opazovati in razumeti
svet pojavov, preobrazijo v re~i, v bit kratkomalo. Ali sedaj to zadnjo bit
opredelimo kot “materijo” ali “`ivljenje”, kot “naravo” ali pa kot
“zgodovino”: to nas nazadnje vselej pripelje k okrnjenemu pogledu na
svet, saj se zdijo dolo~ene duhovne funkcije [geistige Funktionen], ki
sou~inkujejo pri njegovem nastajanju, iz njega izklju~ene, nasprotno
pa druge enostransko poudarjene in favorizirane.

Naloga sistemati~ne filozofije, ki dale~ presega nalogo spoznavne
teorije, je osvoboditi sliko sveta od te enostranskosti. Zajeti mora celoto
simbolnih form, iz katere rabe za nas izhaja pojem neke v sebi raz~lenjene
dejanskosti – po kateri se za nas lo~ijo in v dolo~eni izoblikovanosti
[Gestaltung] stojijo nasproti subjekt in objekt ter jaz in svet – in vsakemu
posami~nemu v tej celokupnosti dodeliti njegovo trdno mesto. ^e si
zamislimo to nalogo kot re{eno, bi posebnim pojmovnim in spoznavnim
formam, kot tudi splo{nim formam teoreti~nega, eti~nega, estetskega in
religioznega razumevanja sveta, s tem {ele zagotovili njihov prav in ozna~ili
njihove omejitve. Vsaka posebna forma bi se seveda v tem dojemanju
relativizirala nasproti drugi; ker pa je prav ta relativizacija povsem
vzajemna, ker nobena posami~na forma ve~, temve~ zgolj sistematska
totaliteta [systematische Allheit] vseh njih lahko velja za izraz “resnice” in
“dejanskosti”, bi se tako omejitev, ki se s tem poka`e, na drugi strani
izkazala za povsem imanentno omejitev; tak{no, ki se odpravi, takoj ko
posami~no spet nave`emo na celoto in opazujemo v zvezi s celoto.

Vendar pa splo{nemu problemu, ki smo ga tu na~eli, na tem mestu
ne bomo sledili naprej, temve~ ga bomo zgolj uporabili za to, da bi
glede nanj ozna~ili omejitve, ki se dr`e vsakega, tudi najbolj splo{nega
fizikalnega spra{evanja, ker nujno temeljijo na pojmu in bistvu tega
spra{evanja. Vsa fizika obravnava pojave z vidika in ob predpostavki
njihove merljivosti. Sestavo [Gefüge] biti in dogajanja sku{a na koncu
razpustiti v ~isti sestavi, v redu {tevil. Prav relativnostna teorija je {e
najostreje izrazila to temeljno tendenco fizikalnega mi{ljenja. Postopek
vsake fizikalne “pojasnitve” dogajanja v naravi po njej sestoji in se

Relativnostna teorija in problem realnosti

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



30

iz~rpa v tem, da se vsaki to~ki prostorsko ~asovnega kontinuuma
dodelijo {tiri {tevila x

1
, x

2
, x

3
, x

4
, ki jim ne priti~e nikakr{en neposredni

fizikalni pomen, temve~ slu`ijo zgolj temu, da to~ke kontinuuma “na
dolo~en, toda arbitraren na~in numerirajo”.2 Ideal, s katerim se je za~ela
znanstvena fizika pri Pitagori in pitagorejcih, s tem pride do svojega
sklepa: vse kvalitete, tudi te ~istega prostora in ~istega ~asa, se pretvorijo
v ~iste {tevilske vrednosti. Temeljna logi~na zahteva, ki je vsebovana v
pojmu {tevil in ki temu pojmu daje njegov pravi pe~at, se zdi s tem v
neki neprekosljivi meri izpolnjen: vse ~utne in nazorne neistovrstnosti
potonejo v ~isti istovrstnosti. Klasi~na mehanika in fizika je ta imanentni
cilj oblikovanja pojmov sku{ala dose~i s tem, da je mnogoterosti ~utno
danega navezovala na homogeni prostor evklidske geometrije in na
homogeni absolutno enakomeren ~as. Vse razlike v ~utnih zaznavanjih
so bile s tem zvedene na razlike med gibanji: vse mogo~e vsebinske
raznoterosti so se razpustile v goli raznoterosti prostorskih in ~asovnih
to~k. Toda ideal stroge istovrstnosti tu toliko {e ni bil dose`en, kolikor
sta si {e vedno nasproti stali dve temeljni obliki homogenega, ~ista
prostorska forma in ~ista ~asovna forma. Relativnostna teorija v svojem
razvoju prodira tudi prek tega nasprotja; v enotnosti {tevilskih dolo~il
ne sku{a odpraviti samo razlike v ~utnih zaznavanjih, temve~ tudi razliko
med prostorskim in ~asovnim dolo~ilom. Posebnost vsakega “dogodka”
se izrazi s {tirimi {tevili x

1
, x

2
, x

3
, x

4
,  pri ~emer pa sama ta {tevila drugo

proti drugemu ne ka`ejo na nobene notranje razlike ve~, tako da torej
nekaterih med njimi x

1
, x

2
, x

3
 ni mogo~e zdru`iti v neki posebni skupini

“prostorskih” koordinat in jih postaviti nasproti “~asovni koordinati x
4
. S

tem se logi~no zdijo vse razlike, ki se v subjektivni zavesti dr`ijo
prostorskega in ~asovnega dojemanja, prav tako odstranjene in iz-
klju~ene, kakor recimo fizikalna definicija svetlobe in barve ni prevzela
ni~esar od subjektivnega vida.3 Sedaj niso ve~ zgolj prostorska in ~asovna
dolo~ila medsebojno zamenljiva, temve~ se zdi, da se nivelirajo tudi
vse notranje, za subjektivno zavest neodpravljive razlike samega ~asov-
nega, vse razlike med smermi, ki jih ozna~ujemo z besedami “pre-
teklost” in “prihodnost”. Smer v pretekost in v prihodnost se v formi, ki
jo tu prevzema pojem sveta, druga od druge ne razlikujeta ni~ druga~e
kot smer + in smer – v prostoru, ki jo lahko opredelimo po arbitrarni
dolo~itvi. Kar preostane, je zgolj “absolutni svet” Minkowskega: iz
dogajanja v tridimenzionalnem prostoru fizika na neki na~in postane
bit v tem {tiridimenzionalnem svetu, v katerem ~as kot spremenljivko
nadomesti imaginarna pot “svetlobe”.4

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Ernst Cassirer

2 Primerjaj A. Einstein, O posebni in splo{ni teoriji relativnosti [Über die
spezielle und die allgemeine Relativitätstheorie], (Sammlung Vieweg, 38.
zvezek) 2. izdaja, Braunschweig 1917, str. 64.
3 Podrobneje o tej zadnji to~ki primerjaj M. Planck, Bistvo svetlobe [Das Wesen
des Lichts], predavanje, Berlin 1920.
4 Primerjaj H. Minkowski, Prostor in ~as [Raum und Zeit], predavanje, Cöln, 1908,
str 62 ff. – (citirano po Lorentz, Einstein, Minkowski, “Na~elo relativnosti, zbirka
razprav”, Fortschritte der mathemat. Wissenschaft, 2. zvezek, Leipzig & Berlin 1914)
Primerjaj A. Einstein, O posebni in splo{ni teoriji relativnosti, str. 82 f.



31

S to preobrazbo ~asovne vrednosti v imaginarno {tevil~no vrednost se
zdi seveda izni~ena tudi vsa “dejanskost” in vsa tista kvalitativna dolo~enost,
ki jo poseduje ~as kot “forma notranje ~utnosti”, kot forma neposrednega
do`ivljanja. “Tok dogajanja”, ki psiholo{ko prvi tvori zavest in jo kot tak{no
tudi zaznamuje, obstane: pre{el je v absolutno togost matemati~ne formule
sveta. Od podobe ~asa, ki je lastna vsemu na{emu do ìvljanju kot tak{nemu
in katerega del je, kot njegov neodpravljiv in nujen dejavnik, v vseh svojih
vsebinskih dolo~ilih,5 v tej formuli ni ostalo ni~ ve~. A ~etudi se ta rezultat
prav s stali{~a tega do`ivljanja zdi {e tako paradoksen, je po drugi strani v
njem vendarle izra`en zgolj sam potek matemati~no-fizikalne objek-
tivizacije – ki pa ga, ~e naj ga spoznavnoteoretsko pravilno sodimo, ne gre
razumeti zgolj po njegovem rezultatu, temve~ prav kot potek, kot metodo.
V razpustitvi subjektivno do`ivetih kvalitet v ~isto objektivna numeri~na
dolo~ila, matemati~na fizika ni vezana znotraj nobenih dolo~enih meja. Po
svoji poti mora iti do kraja; ne sme se zaustaviti pred nobeno {e tako
izvorno in fundamentalno podobo zavesti: saj je njena specifi~na spoznavna
naloga prav to, da vse {tevno pretvori v ~isto {tevilo, vso kvaliteto v
kvantiteto, vse posebne podobe [Gestaltung] v splo{no razvrstitveno
shemo in to zaradi te pretvorbe {ele “dojeti” znanstveno. Filozofija bi se na
katerikoli to~ki zaman trudila upirati temu stremljenju in mu klicati “Non
plus ultra”. Njena naloga se mora nasprotno omejiti na to, da vtem, ko bi
ve~ kot dovolj pripoznala logi~ni pomen matemati~no-fizikalnega pojma
objekta, ta pomen hkrati dojame kot njegovo logi~no pogojenost. Vse
posebne fizikalne teorije, s tem pa tudi relativnostna teorija, svoj dolo~eni
smisel in vsebino dobijo {ele prek enotnega spoznavnega namena fizike
nasploh, ki je v njihovem ozadju. V trenutku, v katerem se`emo onkraj
podro~ja fizike, v katerem ne spremenimo sredstev, temve~ sam cilj
spoznanja, s tem tudi vsi posebni pojmi zadobijo nov okvir in upodobitev.
Vsak od teh pojmov pomeni nekaj drugega in to glede na splo{no “moda-
liteto” zavesti in spoznanja, znotraj katerih stoji in iz katerih se obravnava.
Mit in znanstveno spoznanje ter logi~na in estetska zavest so primeri
tovrstnih razli~nih modalitet. V~asih v teh razli~nih sferah naletimo na isto-
imenske, vendar pa nikakor ̀ e tudi sinonimne pojme. Pojmovna zveza, ki
jo splo{no ozna~ujemo kot “vzrok” in “posledica”, tudi miti~nemu mi{ljenju
ni tuja – vendar pa se tu specifi~no razlikuje od smisla, ki ga zadobi v
znanstvenem, {e posebej v matemati~no-fizikalnem mi{ljenju. Na podoben
na~in so vsi temeljni pojmi zavezani neki karakteristi~ni duhovni pomenski
premeni, ~e gredo skozi razli~na podro~ja duhovne obravnave. Tam kjer
spoznavna teorija odraza [Abbildtheorie der Erkenntnis] i{~e in terja
preprosto identiteto – vidi funkcionalna teorija spoznanja vseskozi
razli~nost, hkrati pa seveda vseskozi korelacijo posami~nih form.6

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Relativnostna teorija in problem realnosti

5 Primerjaj npr. B. J. Cohn, “Relativnost in idealizem” [“Relativität und
Idealismus”], Kant-Studien (XXI), 1916, str. 222, ff.
6 Zavedam se fragmentarnosti tega, na kar tu nakazujem: za dopolnitev tega in
podrobnej{o obrazlo`itev moram napotiti na poznej{e nadrobnej{e prikaze.
Primerjaj tudi E. Cassirer, “Goethe in matemati~na fizika” [“Goethe und die
mathematische Physik”], objavljeno v Idee und Gestalt, fünf Aufsätze, Berlin 1920.



32

Šele z uporabo tega na~ina obravnave na pojme prostora in ~asa
postane docela razumljivo, kaj to preoblikovanje, ki so ga ti pojmi prestali
v modernem fizikalnem spoznanju, pomeni za njihovo filozofsko
vsebino – in kaj glede na to ne more pomeniti. ^e naj se ne zagre{i
logi~na napaka ìåôÜâáóéò åéò Üëëï ãÝíïò vsebine fizikalnih sklepanj ni
mogo~e preprosto prevesti v jezik tak{nih podro~ij, katerih struktura
[Fügung] temelji na povsem druga~nem strukturnem principu. Tako
ostane tisto, kar sta prostor in ~as, kot neposredni vsebini do`ivljanja, in
kot kar se ponujata na{i psiholo{ki in fenomenolo{ki analizi, sprva
nedotaknjeno od njihove rabe tekom dolo~anja objekta in tekom
napredovanja objektivizirajo~ega pojmovnega spoznavanja. Z rela-
tivnostno teorijo se ta distanca med tema na~inoma opazovanja in
dojemanja samo {e pove~a in postane zato kot tak{na {e bolj o~itna;
nikakor pa je ni ta teorija {ele ustvarila. Nasprotno, jasno je, da smo
morali `e zato, da bi pri{li vsaj do prvih elementov matemati~no-
fizikalnega spoznanja in do matemati~no-fizikalnega predmeta, na
“subjektivnem” fenomenalnem prostoru in na “subjektivnem” feno-
menalnem ~asu izpeljati tisto karakteristi~no preobrazbo, ki v zadnji
konsekvenci vodi do rezultatov splo{ne teorije relativnosti. Tudi s stali{~a
strogega senzualizma se obi~ajno pripoznava to preobrazbo in to na-
sprotje med “fiziolo{kim” prostorom na{ega ~utnega zaznavanja in na{e
predstave ter ~istim “metri~nim” prostorom, ki ga postavljamo za temelj
geometriji. Slednji temelji na predpostavki enakovrednosti vseh krajev
in smeri, medtem ko je za prvega bistveno prav razlo~evanje med kraji
in smermi ter izpostavljanje enih nasproti drugim. Tipalni prostor
[Tastraum], kakor tudi vidni prostor, je anizotropen in nehomogen,
medtem ko je za metri~ni evklidski prostor zna~ilen prav postulat
izotropije in homogenosti. Fiziolo{ki ~as, ~e ga primerjamo z “metri~nim”,
ka`e enaka karakteristi~na odstopanja in pomenske razlike: kot Mach
poudari sam, je med neposrednim ~utnim zaznavanjem nekega trajanja
ter med merskim {tevilom potrebno tako strogo lo~evanje kot med
zaznavanjem toplote in temperaturo.7

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Ernst Cassirer

7 E. Mach, Spoznanje in zmota, skice k psihologiji raziskovanja [Erkenntnis
und Irrtum, Skizzen zur Psychologie der Forschung], Leipzig 1905, str. 331
ff., 415 ff. ^e psiholo{ki prostor ~utnih zaznavanj in predstav opredelimo, tako
kot Schlick (M. Schlick, Prostor in ~as v sodobni fiziki [Raum und Zeit in der
gegenwärtigen Physik], Berlin 1917, str. 51 ff.), kot prostor zora in mu fizikalni
prostor zoperstavimo kot pojmovno konstrukcijo, potem temu kot neki ~isto
terminolo{ki opredelitvi ni mogo~e ugovarjati: vendar pa se je takoj treba
varovati pred tem, da bi se raba besede “zor” zame{ala s Kantovo rabo, ki
temelji na povsem druga~nih predpostavkah. ^e Schlick v uvidu, da ima
objektivni fizikalni ~as tako malo opraviti z nazornim do`ivetjem trajanja, kot
tudi tridimenzionalni red objektivnega prostora z nazornim do`ivetjem opti~ne
ali hapti~ne razse`nosti, vidi “pravo jedro Kantovega nauka o subjektivnosti
~asa in prostora”, in ~e po drugi strani iz tega razlikovanja pobija Kantov pojem
“~istega zora” (primerjaj M. Schlick, Splo{ni nauk o spoznanju [Allgemeine
Erkenntnislehre], Berlin 1918, str. 297 ff.), potem je to posledica psiholo{ke
napa~ne presoje smisla in vsebine Kantovih pojmov. Prostor in ~as ~istega zora
za Kanta nikoli nista ob~uteni [empfunden: perceptivni] ali zaznani prostor ali



33

To nasprotje med subjektivnim “fenomenalnim” prostorom in sub-
jektivnim fenomenalnim ~asom na eni strani ter objektivno-mate-
mati~nim prostorom in objektivno-matemati~nim ~asom na drugi pride
{e posebej ostro na dan, ~e se pri obeh ozremo na neko njuno dolo~ilo,
ki se zdi na prvi pogled obema skupno. Obema obi~ajno priprisujemo
naravo stalnosti [Stetigkeit]: vendar pa, ~e si pogledamo pobli`e, v
obeh primerih pod tem razumemo nekaj povsem razli~nega. Ne samo,
da stalnost, ki jo ~asu in dogajanju v njem pripisujemo na podlagi forme
na{ega do`ivljanja, ne sovpade s tisto, ki jo definiramo v matemati~nih
pojmih, po dolo~enih konstruktivnih metodah analize, temve~ se
razlikujeta ravno v svojih bistvenih temeljnih momentih in temeljnih
pogojih. Do`ivljajska stalnost pravi, da nam je vsaka ~asovna vsebina
vedno podana zgolj na na~in dolo~enih karakteristi~nih “celot”
[“Ganzheit”], ki jih nikakor ni mogo~e razstaviti na zadnje preproste
“elemente” – analiti~na stalnost terja ravno razstavljanje na tak{ne
elemente. Prva jemlje ~as in trajanje kot “organske” enote, v katerih je
po aristotelski definiciji “celota pred delom”: druga v njiju vidi zgolj,
~etudi neskon~no, utele{enje niza [Inbegriff] delov, posebnih, med-
sebojno strogo zamejenih ~asovnih to~k. V enem primeru pomeni
kontinuiteta nastajanja tisti ̀ ivi tok, ki je na{i zavesti vedno podan zgolj
kot tok, kot prehod in ne kot diskretno razdeljen in razkosan na lo~ene
dele; v drugem se terja, da naj prav to razkosavanje nadaljujemo ~ez
vse meje empiri~nega dojemanja; da z lo~evanjem elementov ne
prenehamo tam, kjer z njim preneha ~utno zaznavanje, vezano na
povsem dolo~ene naklju~ne omejitve razlo~evalne zmo`nosti, temve~
da ji ~isto miselno sledimo naprej v neskon~nost. Kar matematik ime-
nuje “kontinuum”, zatorej nikoli ni ~ista do`ivljajska kvaliteta stalnosti –
saj ravno nobeno njeno nadaljnje “objektivno” pojmovno dolo~ilo niti
objektivna definicija nista mogo~i – temve~ je na njeno mesto postavil
neko ~isto pojmovno konstrukcijo. Tudi tu mora ravnati v skladu s
svojo metodo, po kateri se ravna vsepovsod: kvaliteto stalnosti mora
odpraviti v golem {tevilu, kar pomeni ravno v temeljni obliki in v
praobliki vse miselne diskrecije.8 Edini kontinuum, ki ga pozna in na

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Relativnostna teorija in problem realnosti

ob~uteni in zaznani ~as, temve~ Newtonov “matemati~ni prostor” in
“matemati~ni ~as”; kakor sta sama proizvedena s konstrukcijo, tvorita prav tako
tudi predpostavko in temelj vseh nadaljnjih matemati~no-fizikalnih konstrukcij.
“^isti zor” igra pri Kantu vlogo neke povsem dolo~ene temeljne metode
objektiviziranja in se na noben na~in ne ujema s “subjektivnim” t.j. psiholo{ko
do`ivetim [erlebbar] ~asom in psiholo{ko do`ivetim prostorom. Ko Kant govori
o subjektivnosti prostora in ~asa, pod tem nikoli ne razume do`ivljajske
subjektivnosti [Erlebnis-Subjektivität], temve~ njuno “transcendentalno”
subjektivost kot pogoj mo`nosti samega “objektivnega”, t.j. objektivizirajo~ega
izkustvenega spoznanja. (primerjaj tudi ustrezne Sellienove pripombe k
Schlicku: E. Sellien, Spoznavnoteoretski pomen relativnostne teorije [Die
erkenntnistheoretische Bedeutung der Relativitätstheorie], Kieler Inaug.-Diss.,
Berlin 1919, str. 19, 39.
8 Primerjaj E. Cassirer, “Kant in moderna matematika” [“Kant und die moderne
Mathematik”], Kant-Studien XII, 1901, str. 21.



34

katerega zvaja vse druge, je vedno zgolj kontinuum realnih {tevil –
kakor ga sku{a, kot je znano, strogo pojmovno in ob na~elni odpovedi
vsakemu sklicevanju na “zor” prostora in ~asa, vzpostaviti moderna
analiza in moderna teorija mno`ic. Tako obravnavani kontinuum – kot
je {e posebej poudarjal Henri Poincaré – ni ni~ drugega kot skupek
individuov, ki se jih misli znotraj nekega dolo~enega reda in ki so sicer
podani v neskon~nem {tevilu, med katerimi pa vsak stoji nasproti
drugemu zgolj kot nekaj lo~enega in zunanjega. Tu ne gre ve~ za
navadno pojmovanje, po katerem obstaja med elementi kontinuuma
neka vrsta “notranje vezi”, prek katere se povezujejo v celoto – tako da
naj npr. to~ka ne bi bila pred ~rto, temve~ ~rta pred to~ko. “Od znamenite
formule, po kateri naj bi bil kontinuum enotnost mnogoterosti, je
preostala – sklepa odtod Poincaré – samo {e mnogoterost; enotnost je
izginila. Analitiki imajo kljub temu pravico, da definirajo stalnost tako,
kot jo, kajti v vseh svojih sklepanjih, kolikor terjajo doslednost, imajo
vedno opravka samo s tem pojmom stalnosti. Toda ta okoli{~ina je
dovolj, da nas opozori, da je pravi matemati~ni kontinuum nekaj povsem
drugega kot kontinuum fizikov in metafizikov.”9  Kolikor je sama fizika
objektivizirajo~a znanost, ki deluje s pojmovnimi sredstvi matematike,
se zdaj seveda tudi fizi~ni kontinuum pojmuje tako, da se nave`e na
matemati~nega, na kontinuum ~istih {tevil, in se enozna~no uvrsti vanj.
Toda “metafizi~nega” kontinuuma ~iste in izvirne, “subjektivne” forme
do`ivljanja po tej poti nikoli ni mogo~e dojeti: saj je prav smer mate-
mati~ne obravnave tak{na, da se, namesto da bi vodila k tej formi,
nasprotno od nje ~edalje bolj oddaljuje. Kriti~na teorija spoznanja, ki ne
more izbirati med razli~nimi vrstami spoznanja, temve~ mora samo
ugotavljati, kaj vsako od njih “je” in kaj pomeni, ne more podati nobene
normativne odlo~itve glede nasprotnih vidikov, v katerih se ka`e
kontinuum, temve~ je njena naloga v tem, da oba vidika zameji, kolikor
je mogo~e dolo~no in jasno enega nasproti drugemu. Šele z neko tak{no
zamejitvijo je mogo~e dose~i po eni strani cilj fenomenolo{ke analize
~asa in prostora in po drugi cilj eksaktne utemeljitve matemati~ne analize
in njenih pomov prostora in ~asa. Neki moderni matemati~ni avtor tako
sklene svoje raziskave o kontinuumu. “V odgovor o~itku, da zor kon-
tinuuma ne vsebuje ni~ od logi~nih principov, ki smo se jih morali
poslu`iti ob eksaktni definiciji pojma reelnega {tevila, smo ra~un za to
polo`ili s tem, da sta si tisto, kar se ka`e v zornem kontinuumu, in
matemati~ni pojmovni svet tako tuja, da je treba zahtevo o njunem
vzajemnem kritju zavrniti kot absurdno. Kljub temu so te abstraktne
sheme, ki nam jih ponuja matematika, nujne, da bi bila eksaktna znanost
tak{nih predmetnih podro~ij, v katerih kontinuumi igrajo neko vlogo,
sploh mogo~a. V danem (fenomenalnem) trajanju ali razprostiranju ni
tak{ne eksaktne to~ke ~asa ali prostora, ki bi bila njun poslednji nedeljivi
element, temve~ je {ele um, ki pose`e skozi to danost, tisti, ki zmore

Ernst Cassirer

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

9 H. Poincaré, La Science et l´hypothése, Pariz, str. 30.



35

zajeti te ideje, ki se {ele na aritmeti~no-analiti~nem pojmu reelnega
{tevila, ki pripada ~isto formalni sferi, izkristalizirajo do svoje polne
opredeljenosti10.

^e imamo tak{no stanje stvari pred o~mi, tudi sklepanja, do katerih
prihaja relativnostna teorija s svojim dolo~evanjem {tiridimenzionalnega
prostorsko-~asovnega kontinuuma, izgubijo videz paradoksnosti – kajti
sedaj se izka`e, da so to le zadnje konsekvence in u~inki metodi~nih
osnovnih misli, na katerih sploh matemati~na analiza temelji. Vpra{anje
pa, katera neki od obeh prostorsko-~asovnih form, psiholo{ka ali fizi-
kalna, prostorska in ~asovna forma neposrednega do`ivljanja ali pa
posrednega pojmljenja in spoznavanja, sedaj izra`a in v sebi zajema
pravo [wahre] dejanskost, je za nas pravzaprav izgubilo vsak dolo~eni
smisel. Oba momenta sta, kot enako nepogre{ljiva in nujna, del kom-
pleksa, ki ga imenujemo na{ “svet” in ki ga imenujemo bit na{ega jaza
in bit re~i. Nobenemu od njiju se ne moremo odpovedati v prid drugemu
in ga izklju~iti iz tega kompleksa, temve~ lahko vsakemu zgolj dodelimo
dolo~eno mesto, ki mu priti~e v tej celoti. ̂ e pri tem fizik, ~igar naloga
je omejena na objektivizacijo, zagovarja prednost “objektivnega”
prostora in “objektivnega” ~asa pred “subjektivnim” prostorom in
“subjektivnim” ~asom in ~e psiholog ter metafizik, ki sta usmerjena na
totaliteto in neposrednost do`ivljanja, potegneta nasprotni sklep, je
tako v obeh sodbah izra`ena zgolj napa~na absolutizacija spoznavnih
norm, po katerih vsak od njih dolo~a in meri “dejanskost”. V katero
smer bo {lo to absolutiranje, ali “navzven” ali “navznoter”, je za ~isto
spoznavnoteoretsko sodbo vseeno. Za Newtona je nesporno, da je
absolutni in matemati~ni ~as, ki na sebi zaradi svoje narave mineva
enakomerno, hkrati tudi “pravi” ~as, medtem ko nam vsa empiri~no
podana ~asovna dolo~ila lahko dajo zgolj njegov bolj ali manj nepopoln
odraz; za Bergsona je ta Newtonov “pravi” ~as pojmovna fikcija in
abstrakcija, pregrada, ki stoji med na{im dojemanjem in izvirnim smislom
ter vsebino realnosti. Vendar pa se pri tem pozablja, da tudi to, kar se tu
imenuje realnost kot taka, za “duree réelle”, ni nikakr{en absolut, temve~
da pomeni zgolj neko drugo stali{~e zavesti, ki je nasprotno
matemati~no-fizikalnemu. V enem primeru sku{amo priti do enotne in
enozna~ne mere za vse objektivno dogajanje, v drugem gre za to, da
samo to dogajanje zajamemo v njegovi ~isto kvalitativni dolo~enosti, v
njegovi konkretni polnosti in njegovi subjektivni notrinskosti in vse-
binskosti. Oba vidika je mogo~e razumeti v njunem smislu in nujnosti:
zase noben ne zadostuje, da bi zaobjel dejansko celoto biti v idea-
listi~nem smislu, kot “biti za nas”. Treba se je navaditi, da se simboli, ki
jih vzameta za osnovo matematik in fizik v svojem zrenju zunanjega, in
ti, ki jih vzame psiholog v zrenju notranjega, razumejo kot simboli.
Dokler se to ne zgodi, resni~no filozofski zor, zrenje celote, {e ni do-

Relativnostna teorija in problem realnosti

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

10 H. Weyl, Prostor. Kontinuum. Kriti~ne raziskave o temeljih analize [Das
Kontinuum. Kritische Untersuchungen über die Grundlagen der Analyse],
Leipzig 1918, str 83, 71.



36

se`eno, temve~ je zgolj neko dolo~eno delno izkustvo, hipostazirano
do celote. S stali{~a matemati~ne fizike sedaj grozi nevarnost, da se
povsem izni~i celotna vsebina neposrednih kvalitet, ne le razlik v ~utnih
zaznavanjih, temve~ tudi prostorske in ~asovne zavesti: za metafizi~nega
psihologa se nasprotno vse dejansko prelije v to neposrednost, medtem
ko vsaka posredna pojmovna vednost ohranja zgolj vrednost arbitrarne
konvencije, vzpostavljene zavoljo na{ega delovanja. Nasprotno pa se
oba nazora prav v svoji absolutnosti ka`eta kot krnitvi polne vsebine
biti, t.j. polne vsebine form spoznanja jaza in sveta. Medtem ko sta
matematik in matemati~ni fizik v nevarnosti, da pustita resni~ni svet
neposredno sovpasti s svetom njegovih mer, pa metafizi~na obravnava
s tem, ko sku{a matematiko zo`iti na prakti~ne cilje, izgubi smisel za
njeno naj~istej{o in najglobljo ideelno vsebino. Na silo se zapira pred
tem, kar po Platonu tvori pravi pomen in pravo vrednost matemati~nega:
da namre~ “vsako od teh spoznanj pre~i{~uje in vzburja organ du{e, ki
se ob drugih zaposlitvah izgubi in zaslepi, toda pomembnej{a je njegova
ohranitev kot pa ohranitev tiso~ o~i: kajti samo skozenj je mogo~e
ugledati resnico”. In med obema tu podanima poloma obravnavanj so
{e mnogoteri pojmi resnice razli~nih konkretnih znanosti – s tem pa
tudi njihovi pojmi prostora in ~asa. Zgodovina, zato da bi vzpostavila
svoja ~asovna merila, brez metod objektivizirajo~ih znanosti ne more
shajati: kronologija temelji na astronomiji, prek nje pa na matematiki.
Toda zgodovinarjev ~as kljub temu na noben na~in ni identi~en s ~asom
matematika in fizika, temve~ nasproti slednjemu poseduje in ohranja
svojo lastno konkretno podobo. Znotraj zgodovine pride v pojmu ~asa
do novega, ~isto posebnega vzajemnega odnosa med “objektivno”
vsebino spoznanja in “subjektivno” vsebino do`ivljanja. Neko analogno
razmerje se nam poka`e tudi, ~e se ozremo na estetski pomen in
estetsko podobo forme prostora in ~asa. Predpostavka slikarstva so
objektivni zakoni perspektive, predpostavka arhitekture zakoni statike:
vendar pa oboji tu slu`ijo zgolj kot material, iz katerega se sedaj na
podlagi izvirnih umetni{kih zakonov forme razvije enotnost slike
[Bildeinheit] in enotnost arhitektonskega prostorskega lika. @e pita-
gorejci so tudi pri glasbi iskali in terjali povezanost s ~isto matematiko in
s ~istim {tevilom: vendar pa enotnost in ritmi~na raz~lemba neke
melodije kljub temu temeljita na povsem drugih na~elih oblikovanja
[Gestaltung], od tistih, s katerimi utemeljujemo ~as v smislu enotnosti
objektivnega fizikalnega dogajanja v naravi. Kaj prostor in ~as v resnici
sta – to bi bilo za nas v filozofskem pogledu gotovo {ele tedaj, ko bi
nam uspelo imeti popoln pregled nad tem obiljem njunih pomenskih
nians in ~e bi nam uspelo prepri~ati se o vsepre`emajo~nosti in
vseobse`nosti forme zakona, kateremu se podrejata in ga spo{tujeta.
Relativnostna teorija ne more pretendirati na re{itev te filozofske naloge;
saj je po svojem nastanku in po svoji znanstveni tendenci ̀ e od za~etka
naravnana na nek posami~en dolo~en motiv prostorsko-~asovnega
pojma ter z njim omejena. Kot fizikalna teorija razvija samo tisti pomen,
ki ga prostor in ~as posedujeta v sistemu na{ih empiri~no-fizikalnih

Ernst Cassirer

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



37F I L O Z O F I J A  N A R A V E

meritev. V tem pogledu ima tudi izklju~no fizika pravico do izrekanja
dokon~ne sodbe o njej. Odlo~ala pa bo v nadaljnjem teku svoje
zgodovine tudi o tem, ali podoba sveta, ki jo ponuja relativnostna teorija,
v svojih teoretskih podlagah trdno stoji in ali se bo eksperimentalno v
polnosti obnesla. Spoznavna teorija ne more anticipirati odlo~itve, ki jo
bo glede tega sprejela fizika: vendar pa sme ̀ e sedaj hvale`no prevzeti
nove pobude, ki so s to teorijo nastale znotraj splo{nega nauka o na~elih
fizike.

Prevedel Janez Šenk

Relativnostna teorija in problem realnosti





39

Sodobna teorija znanosti je predvsem domena analiti~ne filozofije
in le redko se vzpostavi zveza med njo in preostalo – predvsem
kontinentalno filozofijo. Ernst Cassirer je na drugi strani spadal med
filozofe, ki so ob prelomu prej{njega stoletja razvijali
(novokantovsko) filozofijo znanosti “kriti~nega idealizma”, ki pa se ji
po Cassirerjevi smrti prav znotraj sodobne kontinentalne filozofije
dolgo ni posve~alo dovolj pozornosti in se je zato k njej usmerjalo
kve~jemu z namigi “v bolj pou~enih” krogih. Svoj~as zelo odmevne
so bile na drugi strani Cassirerjeve razprave s filozofi Husserlom,
Russelom, Schlickom, Heideggerjem in Carnapom. In prav o razpravi
s Heideggerjem, do katere je pri{lo v okviru enotedenskega niza
predavanj leta 1929 v Davosu, se je tudi pozneje {e precej pogosto
pisalo. Jeseni lansko leto – ob sedemdeseti obletnici – je bilo tako v
Heidelbergu organizirano tudi zasedanje, na katerem naj bi se znova
podrobneje prou~il potek te razprave, na koncu katere je Cassirer –
vsaj pred sedemdesetimi leti – veljal za pora`enca.

Cassirer se je rodil 28. junija 1874 v Wroclavu. Po {tudiju prava,
nem{ke literature in filozofije, sprva v Berlinu, nato pa {e na
nekaterih drugih univerzah, je od leta 1896 {tudiral v Marburgu, kjer
je leta 1899 tudi promoviral pri Paulu Natorpu z disertacijo
Descartova kritika matemati~nega in naravoslovnoznanstvenega
spoznanja. ̂ eprav se obi~ajno skupaj z Natorpom in Hermannom
Cohenom uvr{~a med tri klju~ne predstavnike marbur{ke {ole
novokantovstva, pa v Marburgu nikoli ni predaval. Leta 1906 je
habilitiral v Berlinu in do leta 1919 tam predaval kot zasebni docent.

Janez Šenk

K filozofiji Ernsta Cassirerja

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

˜



40

Janez Šenk

Nato je postal profesor na univerzi v Hamburgu, kjer je tudi napisal
svoje osrednje delo Filozofija simbolnih form. Leta 1929 je postal
rektor te univerze (kot prvi judovski rektor kake nem{ke univerze)
in na tem polo`aju ostal leto dni. Leta 1932 je nato objavil {e
monografijo Filozofija razsvetljenstva (katere prevod je leta 1998
iz{el tudi v sloven{~ini v zbirki Claritas), ob Hitlerjevem prihodu na
oblast (1933) pa emigriral iz Nem~ije in se preselil na Švedsko.
Tam je do leta 1941 predaval na univerzi v Göteborgu in istega leta
dobil tudi {vedsko dr`avljanstvo, pozneje pa je kot gostujo~i profesor
predaval v ZDA na univerzah v Yalu in nazadnje na Univerzi
Columbia v New Yorku, kjer je 13. aprila 1945 tudi umrl.

V zadnjem ~asu nedvomno prihaja do renesanse preu~evanja
Cassirerjeve filozofije. Ta se je za~ela v Zdru`enih dr`avah, kjer
pravzaprav ukvarjanje z njegovo filozofijo nikoli ni povsem zamrlo,
z dolo~eno zamudo pa je nato zajelo tudi Nem~ijo. V sloven{~ino je
za zdaj prevedena samo ena njegova knjiga, o kateri pa sam avtor
spremne besede – Anton Stres – zapi{e, da “ni med najpomemb-
nej{imi in najbolj zna~ilnimi Cassirerjevimi deli”.

Kot njegovo osrednje delo zagotovo nastopa Filozofija
simbolnih form, ki jo tvorijo tri knjige: Jezik, Miti~no mi{ljenje in
Fenomenologija spoznanja.1 V njej, pa tudi v nekaterih drugih svojih
delih, je Cassirer sku{al iz Kantovih kritik razviti nekak{no “kritiko
kulture” v vseh njenih formah, pri ~emer je med razne produktivne
zmo`nosti ~loveka – mitolo{ko, estetsko in religiozno, uvrstil tudi
zmo`nost spoznanja. Pojem kulture naj bi omogo~al enotnost teh
form, saj ~lovek – kot bitje kulture – iz sveta zgolj pasivnih vtisov,
prek mitov, jezika in umetnosti, ustvarja svet ~istega duhovnega
izraza. V tem duhovnem svetu s svojim svobodnim delovanjem
nazadnje prestopi mejo podro~ja gole pojavnosti in dose`e v
eti~nem to~ko, ki je onkraj kon~nosti spoznavajo~ega razuma.
Predvsem v Kantovi prakti~ni filozofiji je torej Cassirer videl pripravo
na “prehod v mundus intelligibilis” in v neskon~nost.2

Nekateri moderni interpreti Cassirerjeve filozofije, kot je npr.
Mormann,3  zavra~ajo omejevanje (predvsem nem{kih filozofov),
na zgolj Filozofijo simbolnih form in poudarjajo velik pomen ter
aktualnost njegove filozofije znanosti in znotraj tega teorije
znanstvenega pojma in pojmovne graditve znanstvene dejanskosti,
kot osrednjih vidikov Cassirerjeve teorije znanosti.

Klju~na za nastanek Cassirerjeve teorije znanstvenega pojma je
njegova knjiga Pojem substance in pojem funkcije, ki je iz{la leta
1910. V njej Cassirer izhaja iz kritike tradicionalne aristotelske logike
(s ~imer je sicer naj{ir{e mi{ljena predvsem logika vsakdanjega
pogleda na svet), ki s svojim na~inom tvorjenja pojmov ne more
ustrezati zahtevam sodobne znanosti. Svoje korenine ima namre~ v
nepotrebni ontologiji substance, za katero je zna~ilno vzpostavljanje
zveze med substanco in njenimi akcidencami. Temu ustrezno so tudi
pojmi razumljeni kot skupki oznak in ~e nato neki predmet vsebuje

1 Srbski prevod: Filozofija
simboli~kih oblika je iz{el
leta 1985 pri zalo`bi
Knji`evna zajednica
Novog Sada.

2 To je bilo v Davosu tudi
eno od jeder spora s
Heideggerjem, ki je v svoji
interpretaciji Kanta
poudaril ~lovekovo
kon~nost. ^lovek naj bi
bil tako neskon~en zgolj v
svojem razumevanju in
ne produciranju. Vsi
filozofski pojmi, s katerimi
se zdi, da stopa onkraj
sveta pojavov: resnica,
svoboda, ve~nost, naj bi
v resnici kazali le na
omejitve uma; neskon~no
bitje, kot recimo bog, pa~
ne potrebuje filozofije
(niti kulture). Kant naj
bi bil zatorej vse kaj
drugega kot pa filozof
eti~nega poseganja po
neskon~nem. Nasprotno
naj bi se iz njegovega
pojma uma dalo razbrati,
da je ~lovek prepu{~en le
sebi. Tako z zatekanjem
v absolut kot tudi z
zatekanjem v svet re~i
naj bi zato ~lovek zgre{il
samega sebe.

3 Thomas Mormann, “Der
begriffliche Aufbau der
wissenschaftlichen
Wirklichkeit bei Cassirer”,
Logos, Zeitschrift für
systematische Philosophie,
Band 4, Heft 4, december
1997.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



41

te karakteristi~ne oznake ali zna~ilnosti, ga je potemtakem tudi
mogo~e uvrstiti pod ta pojem.

Slabost tak{ne teorije tvorjenja pojmov vidi Cassirer v tem, da je
mogo~e v nekem pojmu med sabo nevpra{ljivo zdru`iti povsem
poljubne oznake. Hkrati ostane neodgovorjeno tudi vpra{anje, zakaj
nekemu dolo~enemu pojmu sploh priti~ejo prav neke dolo~ene
oznake. S stali{~a klasi~ne logike je torej lahko neki pojem povsem
korektno dolo~en, ~etudi ta korektnost ne pove ni~esar o njegovem
specifi~nem spoznavnem u~inku in tega u~inka v nobenem smislu
tudi ne zagotavlja.

Ta slabost klasi~ne logike vodi v naivni realizem in v teorijo
odraza oz. odslikave [Abbildtheorie], po kateri so v pojmih
vsebovane oznake preprosto enozna~ne odslikave elementov,
ki pripadajo strukturi objektivnega sveta. Predpostavljene so torej
kot vnaprej dane, naloga definicije pojma pa se zato sestoji zgolj v
odslikavi nekih izvenlogi~nih elementov. V tem primeru gre za idejo
`e izdelanega in strukturiranega sveta oziroma za idejo vnaprej{nje
in nevpra{ljive skladnosti med kategorijami na{ega razuma in
objektivnega sveta.

Kriti~na teorija naj bi nasprotno razvijala tak{no logiko
predmetnega spoznanja, v osnovi katere je ideja, da nastajanje
znanstvenega izkustvenega spoznanja obvladujejo iste temeljne
sinteze, na katerih slonita tudi logika in matematika, in da nam {ele
te omogo~ijo, da sploh lahko govorimo o trdnem zakonitem redu
v pojavnosti.4 Naloga filozofije seveda ne more biti predpisovanje
znanostim, katere pojmovne forme smejo uporabljati, temve~ je to
po Cassirerju zgolj eksplikacija pojmovnosti realno obstoje~ih
znanosti, kakor se je ta razvijala v svoji zgodovini do danes.
Pojem funkcije naj bi bil sedaj, najbolj na grobo povedano, tak{na
Cassirerjeva temeljna sinteza. Poudarek naj ne bi bil ve~ na lastnostih
predmetov, ki naj bi se uvrstili pod skupen pojem. Znanstveni
pojem naj bi bil funkcionalen in za predmete, ki jih znanost uvrsti
pod tak funkcionalni pojem, bi se bilo povsem odve~ spra{evati,
ali sploh {e imajo kak{ne skupne lastnosti.

Sodobna znanost lahko shaja tudi brez tega. Pojmi so v njej
opredeljeni tudi samo prek golega razlikovanja med njihovimi
oznakami oziroma dolo~ili. V funkcionalnih pojmih empiri~ne
znanosti ne gre za to, da bi se iz neke celovitosti istovrstnih
vtisov izlu{~il tek, ki je skupen vsem predmetom. Zadostuje ̀ e
ugotavljanje o goli razli~nosti [Verschiedenheit: diferencialnost]
znotraj niza fenomenov, ugotavljanje principa nizanja
[Reihungsprinzip], iz katerega nato izhaja razli~nost.

Paradigma funkcionalnega matemati~nega pojma je na primer
Cassirerju pojem naravnega {tevila, katerega funkcionalna definicija
izhaja zgolj iz sistema Peanovih aksiomov. Znotraj fizike sta primer
tak{nega funkcionalnega pojmovnega nizanja veli~ini mase in
gibalne koli~ine, ki v neko funkcionalno zvezo me~eta skupaj na

K filozofiji Ernsta Cassirerja

4 Primerjaj E. Cassirer,
“Kant und die moderne
Mathematik”, Kantstudien
12, 149 (1907), str. 44/45.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



42

pogled povsem razli~ne fenomene, ki ne ka`ejo nobenih skupnih
lastnosti. Še bolj o~itno je to pri pojmu energije in dela, ki sploh ne
opisujeta ve~ nikakr{nih nazornih zna~ilnosti predmetov. V pojem
energije se lahko zato uvr{~ata potencialna in kineti~na energija,
~eprav s stali{~a vsakdanjega pogleda na svet ontolo{ko pripadata
povsem razli~nim kategorijam. Eno in drugo nista momenta istega
zato, ker bi zdru`evala kake skupne predmetne lastnosti, temve~
zato, ker nastopata kot ~lena iste kavzalne ena~be in sta zato s
stali{~a ~iste dolo~itve veli~ine medsebojno zamenljiva.5

Tudi iz knjige K Einsteinovi teoriji relativnosti,6 iz katere je na
tem mestu objavljen prevod zadnjega poglavja, bi bilo zato mogo~e
poudariti predvsem ugotovitev o koncu tak{nega “antropomorfizma”
v znanosti. Relativnostna teorija je preprosto uvr{~ena v tek
naravoslovnih znanosti od novega veka naprej, v katerem predmeti
raziskovanja izgubljajo svojo navidezno substancialnost in prehajajo v
povsem nenazoren funkcionalni sklop, jedro fizikalnega postopka in
temeljna spoznavna funkcija fizike pa je tako, kot zapi{e v enem
klju~nih stavkov te razprave, “v razpustitvi predmetov narave v ~isto
merskih odnosih”.

Znanost je sicer Cassirerju vse do konca veljala za osrednjo temo
njegovega mi{ljenja, nanjo pa je {e v svojem zadnjem velikem delu
Poskus o ~loveku [Versuch über den Menschen] gledal tudi
kot na najvi{jo in najzna~ilnej{o formo ~lovekovega mi{ljenja.7

Pri ukvarjanju z njegovo filozofijo tega ni mogo~e spregledati,
toliko bolj potrebno pa se je zato znebiti zakoreninjenega predsodka,
ki Cassirerja s tem razvrednoti kot zgolj predstavnika miselnosti
poznega 19. stoletja – naivno naklonjenega predvsem
(naravoslovnim) znanostim, in kot filozofa, ki je pripravljen staviti
kve~jemu na filozofijo, zmo`no sprave z znanostjo. V sodobni
filozofiji seveda ni mogo~e mimo zavesti o nezadostnosti golega
znanstvenega tolma~enja sveta, vendar pa ta ni zgolj privilegij
kontinentalne filozofije 20. stoletja. Nasprotno bi bilo prav zato
morda kon~no potrebno izre~i nezaupnico tak{nemu prehitremu
izrekanju nezaupnic. Mar ni torej tak strah pred nezadostnostjo danes
`e sam postal nezadosten?

5 Primerjaj E. Cassirer,
Substanzbegriff und
Funktionsbegriff,
Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt
1985, str. 264-265.

6 Hrva{ki prevod te knjige
je iz{el leta 1998 pri
zalo`bi Demetra, izvirno
nem{ko besedilo pa je
najbolj dostopno v knjigi
z naslovom Zur
modernen Physik, ki je
iz{la pri zalo`bi
Wissenschaftliche
Buchgesellschaft in kjer je
ta spis objavljen skupaj s
Cassirerjevo poznej{o
{tudijo z naslovom
Determinismus und
Indeterminismus in der
modernen Physik.

7 E. Cassirer, Versuch über
den Menschen, Einführung
in eine Philosophie der
Kultur, Meiner Verlag,
Hamburg 1996, str. 315.

Janez Šenk

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



43

Sa{o Dolenc

Problemi interpretacije kvantne fizike

Kvantna mehanika je fizikalna teorija, ki opisuje in napoveduje
obna{anje submikroskopskih sistemov kot so npr. atomi in elektroni.
Danes velja – poleg splo{ne teorije relativnosti – za eno najbolj
uspe{nih orodij obravnave in napovedovanja dogajanja v naravi.
^eprav ji po kriteriju funkcionalnosti ni kaj oporekati, so z njeno
interpretacijo {e vedno te`ave. Svet kvantne mehanike se po
svojem obna{anju namre~ bistveno razlikuje od na{ega vsakdanjega
sveta, ~eprav je makrosvet predmetov, ki nas obkro`ajo, tudi
sestavljen iz atomov in podobnih kvantnih delcev, za katere veljajo
pravila kvantnega sveta. Ameri{ki fizik Richard Feynman, ki je za
svoj prispevek h kvantni teoriji prejel Nobelovo nagrado, je ve~krat
posku{al predstaviti ~udnost kvantnega sveta {ir{i publiki, ki ni ravno
ve{~a vi{je matematike. V predavanju na Cornell University je leta
1964 razlagal:

“Elektroni v atomu se ne obna{ajo kot ute`i, ki visijo na
vzmeteh; tudi ne kot mali son~ni sistemi z majhnimi planeti, ki
kro`ijo okoli jedra v orbitah. Elektroni tudi niso nekak{ni oblaki
megle, ki obkro`ajo atomsko jedro; pravzaprav jih ne moremo
primerjati z ni~emer, kar smo `e kdaj videli! Vseeno pa je nekaj,
kar nam olaj{a njihovo obravnavo: elektroni se v dolo~enem oziru
obna{ajo povsem enako kot fotoni, kar pomeni, da so oboji malo
prismojeni, a oboji povsem na enak na~in.”

Preden se lotimo problemov, ki so povezani z interpretacijami
dogajanja v kvantnem svetu, si posku{ajmo najprej razjasniti, kaj je v
opisu kvantnega sveta sploh tako druga~no od tega, kar smo
navajeni iz vsakdanjega sveta. ̂ e bi fizike vpra{ali, po ~em se

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



44

Sa{o Dolenc

kvantna mehanika bistveno razlikuje od klasi~ne mehanike, bi se
odgovori verjetno vrteli okoli dveh ugotovitev:

• kvantni sistemi nikoli nimajo hkrati to~no dolo~enih vrednosti
vseh svojih dinami~nih spremenljivk in

• kvantni sistemi so lahko v “superpoziciji” oz. v ve~ razli~nih
stanjih hkrati.

Razli~ne interpretacije kvantne mehanike so predvsem poskusi,
kako razumeti ti dve posebnosti kvantnega sveta.

Superpozicija kvantnih stanj

Oglejmo si primer elektrona, preprostega kvantnega delca,
katerega ena od lastnosti je, da ima spin 1/2.1 Kaj to~no to pomeni,
za nas ne bo pomembno. Dovolj bo, ~e vemo, da vedno, ko spin
elektrona izmerimo v katerikoli smeri, dobimo le enega od dveh
mo`nih odgovorov: spin elektrona je obrnjen ali naprej ali nazaj v
smeri merjenja. Nas bo zanimala predvsem vrednost spina v navpi~ni
smeri (x-spin). Da bi si ~im la`je predstavljali, kaj se dogaja v
kvantnem svetu, si spin preprosto predstavljamo kot “obi~ajno”
lastnost delca, podobno kot ima makroskopski predmet npr.
dolo~eno barvo. Po analogiji z objekti makrosveta si zamislimo
spin gor, kot da je delec zelen, spin dol pa, kot da delec ni zelen.
To sta v obi~ajnem svetu dve izklju~ujo~i lastnosti. Intuitivno bi tako
lahko po analogiji sklepali, da ima elektron v dolo~enem trenutku
spin le navzgor ali pa navzdol, nikakor pa ne oboje hkrati, saj bi to v
prenesenem pomenu besede pomenilo, da je zelen in ne-zelen
hkrati. Vendar pa na{a intuitivna predstava za kvantne delce ne dr`i
povsem. So situacije, ko elektron (poimenujmo ga S kot sistem)
nima dolo~ene vrednosti spina v izbrani smeri. V tak{nem primeru
je S v stanju, ki ga imenujemo superpozicija stanj. Elektron je tako
hkrati zelen in ne-zelen, ~esar si seveda ne moremo prav dobro
predstavljati.

Da si pojem superpozicije stanj “udoma~imo”, si oglejmo
preprost poskus s fotoni, ki ga lahko izvedemo tudi doma, saj zanj ne
potrebujemo dragega laboratorija. Priskrbeti si moramo le ̀ arnico, ki
nam bo slu`ila za izvir fotonov svetlobe, in nekaj polarizacijskih
filtrov, ki so danes ̀ e povsem obi~ajna oprema vsakega amaterskega
fotografa. Polarizacijske filtre lahko izre`emo tudi iz posebnih o~al, ki
jih dobimo za gledanje tridimenzionalnih filmov. Podobno, kot smo
pri elektronu opazovali orientacijo njegovega spina, bomo sedaj pri
fotonih preu~evali njihovo polarizacijo. Polarizacijo si lahko v prvem
pribli`ku predstavljamo kot kazalec na fotonu, ki ka`e v neko smer,
vendar se moramo hkrati zavedati, da ima tak{na analogija zelo
omejeno veljavnost. Polarizacijski filter deluje na fotone podobno kot
re{etka, saj prepu{~a le tiste, ki so polarizirani v smeri, ki ustreza
orientaciji filtra. Filter, katerega orientacija je navpi~na, bo prepu{~al

1 Spin je vrtilna koli~ina
delca, ki ni posledica
vrtenja. Sprva so mislili,
da je spin posledica
sukanja delca okrog svoje
osi, a so `e kmalu
izra~unali, da bi se
morala po tej predstavi
povr{ina delca gibati
hitreje od svetlobe, to pa
ne gre. Spin danes
razumemo – podobno kot
maso in naboj – kot
notranjo lastnost delca.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



45

Problemi interpretacije kvantne fizike

le fotone, katerih lastnost je, da so navpi~no polarizirani. Ker ̀ arnica
oddaja fotone z razli~nimi polarizacijami, bo filter poskrbel, da bo
zaustavil vse fotone, katerih polarizacija ni enaka orientaciji filtra.

Sedaj za prvim filtrom namestimo {e drugega in ga usmerimo
enako, kot je usmerjen prvi filter. Na prepu{~enih fotonih se to ne bo
poznalo, saj bodo tisti fotoni, ki so uspeli priti skozi prvi filter, brez
te`av pri{li tudi skozi drugega, ker so polarizirani tako, da jih drugi
filter ne bo zadr`al. Kaj pa, ~e drugi filter glede na prvega zasukamo?
Intuitivno bi pri~akovali, da se bodo vsi fotoni, ki so pri{li skozi prvi
filter in so polarizirani vzporedno s smerjo prvega filtra, na drugem
filtru ustavili, ~e ta ne bo orientiran enako kot prvi filter. Vendar tega
pri poskusu ne opazimo. Vsi fotoni se v drugem filtru ustavijo le v
primeru, ~e je drugi filter zasukan to~no za 90° glede na prvega.
^e je kot zasuka manj{i, potem pride skozi oba filtra vseeno nekaj
fotonov, njihovo {tevilo pa je odvisno od kota zasuka drugega filtra:
manj{i ko je zasuk, ve~je {tevilo fotonov bo pri{lo skozi.2 Kako si
lahko razlo`imo ta pojav? ̂ e bi posku{ali polarizacijo fotonov opisati
kot kazalec, ki ka`e v neko smer, in polarizacijski filter kot re{etko, ki
prepu{~a le fotone, katerih kazalci so vzporedni re{etkam filtra,
prepustnosti dveh zaporednih zasukanih filtrov ne bi mogli razlo`iti.
Drugi filter bi moral po modelu kazalcev ustaviti vse fotone, ~e
re{etka drugega filtra ne bi bila vzporedna re{etki prvega filtra.

Da drugi filter prepusti fotone tudi v primeru, ko ni vzporeden
prvemu filtru, lahko pojasnimo le, ~e privzamemo, da se v stanju
fotona, ki je polariziran navpi~no in je pri{el skozi prvi filter, nekako
skrivajo tudi nekatera druga polarizacijska stanja. Fotoni, ki pridejo
skozi prvi filter, so res v stanju navpi~ne polarizacije, vendar lahko to
stanje kvantno opi{emo tudi kot superpozicijo dveh drugih stanj, ki
skupaj tvorita to stanje. Podobno kot lahko vsak vektor razstavimo
na ve~ komponent, katerih vektorska vsota je enaka izhodi{~nemu
vektorju, lahko tudi stanje fotona, ki opisuje stanje z dolo~eno
polarizacijo, razstavimo na dve stanji s polarizacijami usmerjenimi
v medsebojno pravokotni smeri. Foton, ki je polariziran navpi~no,
lahko tako opi{emo tudi kot foton, ki je v superpoziciji dveh
polarizacijskih stanj: stanja polariziranega vzporedno orientaciji
drugega filtra in stanja polariziranega pravokotno na orientacijo
drugega filtra. Na ta na~in lahko pojasnimo tudi, zakaj drugi filter
ustavi vse fotone le, ko je orientiran pravokotno glede na prvi filter:
navpi~no polarizirano stanje fotona, ki pride skozi prvi filter, ne
moremo razstaviti na dve pravokotni komponenti, katerih ena bi bila
pravokotna na izvorno stanje. Tak{ne superpozicije stanj ni, zato
noben od navpi~no polariziranih fotonov ne more skozi drugi
horizontalno polarizirani filter.

Kaj pa, ~e uvedemo {e tretji polarizacijski filter? ̂ e ga postavim
za navpi~no in horizontalno orientirana filtra, ki skupaj ne prepu{~ata
svetlobe, potem se ne bo ni~ spremenilo, saj do tretjega filtra ne bo
pri{el noben foton. ̂ e ga pa postavim vmes med prvi in drugi filter,

2 Intenziteta prepu{~ene
svetlobe (fotonov)
ima naslednjo kotno
odvisnost: I = I0 cos2(kot).

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



46

in ga zasukam za kot, ki je nekje vmes med orientacijo prvih dveh
prej postavljenih polarizatorjev, potem spet pride nekaj svetlobe
skozi, ~eprav sta prvi in drugi filter pravokotno orientirana. To lahko
pojasnimo le s pomo~jo hipoteze, da so fotoni v superpoziciji
polarizacijskih stanj.

Problem meritve

Vrnimo se sedaj nazaj k elektronu. Stanje kvantnega sistema
formalno opi{emo z vektorjem ali ̀ arkom v Hilbertovem prostoru.
Za na{e potrebe bo dovolj, ~e si Hilbertov prostor predstavljamo kot
nekaj podobnega obi~ajnemu vektorskemu prostoru. Stanje sistema
elektrona S, katerega lastnost je, da ima spin gor (mislimo si, da je
zelen), bomo to opisali z vektorjem ½S­ñ, sistem v stanju spin dol
(mislimo si, da ni-zelen) pa z vektorjem ½S¯ñ. Ko je sistem v super-
poziciji stanj spin gor in spin dol (mislimo si, da je v ~udnem stanju,
ko ni niti zelen niti ne-zelen oz. oboje), ga opi{emo z vektorjem,
ki je vsota vektorjev osnovnih stanj spina c

1
½S­ñ + c

2
½S¯ñ.3

V vektorskem prostoru velja pravilo, da je vsota vektorjev ali
produkt vektorja s {tevilom tudi vektor. Kot lahko vidimo,
je formalni opis superpozicije linearna kombinacija vektorjev stanj,
ki predstavljajo med seboj nezdru`ljive lastnosti sistema. Seveda
obstoji veliko razli~nih kombinacij stanj  ½S¯ñ in ½S­ñ.

^eprav je nenavadno, da sistem S nima dolo~ene vrednosti spina,
se lahko {e zmeraj nekako izma`emo, saj je elektron premajhen, da
bi ga lahko opazovali na na~in, kot opazujemo npr. ko{arkarsko ̀ ogo.
^e je ̀ e submikroskopski svet ~uden, mogo~e vsaj na{ obi~ajni
makrosvet, v katerem ̀ ivimo, ni oku`en s to prismojenostjo, kot bi
rekel Feynman. Morda se kvantnomehanska ~udnost izgubi, ko se
posku{a prevesti do velikosti celic, ̀ og in galaksij. Lahko bi rekli celo,
da se nekako mora skriti, saj v vsakdanjem svetu ne opazimo
predmetov, ki bi imeli ve~ nezdru`ljivih lastnosti hkrati.

Tu pa naletimo na problem. Razvoj kvantnomehanskega sistema
v ~asu opisuje Schrödingerjeva ena~ba. Za nas bo dovolj, ~e imamo
pred o~mi dve lastnosti te ena~be: (i) kadarkoli so preizkusili njene
napovedi za obna{anje delcev v mikrosvetu, se bile napovedi
pravilne in (tu pa nastopi problem) (ii) ~e veljajo njene napovedi
univerzalno, se mora ~udnost mikrosveta prenesti tudi na makrosvet.
Poskusimo to drugo lastnost pojasniti podrobneje.

Recimo, da imamo merilno napravo (M), ki lahko meri x-spin
posameznega elektrona. Ko elektron potuje skozi M, se kazalec na M
odkloni navzgor, ~e ima elektron spin gor, ali navzdol, ~e ima
elektron spin dol. Na za~etku poskusa je kazalec na sredini. Opi{imo
kvantno stanje sistema M, ko kazalec ka`e navzgor kot ½M­ñ  in
stanje, ko kazalec ka`e navzdol z ½M¯ñ. Sedaj si zamislimo, da
po{ljemo skozi merilno napravo M elektron S, ki je v superpoziciji

3 Parametra c1 in c2 sta
kompleksni {tevili, kar
pomeni, da ju lahko
zapi{emo v obliki
(a + i b), kjer je i
kvadratni koren iz –1.
Vsota njunih kvadratov je
vedno enaka 1.

Sa{o Dolenc

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



47

stanj spina gor in spina dol. Ker je S v stanju c
1
½S­ñ + c

2
½S¯ñ, bo po

Schrödingerjevi ena~bi interakcija med S in M povzro~ila, da bosta
oba po kon~ani meritvi v sestavljenem stanju c

1
½S­ñ½M­ + c

2
½S¯ñM¯,

kar je superpozicija sestavljenega stanja ½S­ñ½M­ñ, v katerem ima S
spin gor in kazalec naprave M ka`e navzgor, ter sestavljenega stanja
½S¯ñM¯ñ, kjer ima S spin dol, kazalec naprave M pa tudi ka`e navzdol.
V superpoziciji sestavljenih stanj tako nima samo elektron S
nedolo~ene vrednosti spina, ampak tudi kazalec na M ne ka`e v
nobeno dolo~eno smer, vendar v makrosvetu nikoli ne opazimo
kazalcev, ki bi kazali v ve~ strani hkrati.

To nezdru`ljivost napovedi Schrödingerjeve ena~be in vsakdanjega
izkustva je opazil ̀ e sam Schrödinger. Opisal jo je v slavnem primeru
z ma~ko. Njegov miselni poskus je potekal takole. Elektron S,
merilno napravo M in ma~ko zaprimo skupaj s stekleni~ko strupa v
{katlo. Kazalec na merilni napravi M pove`emo s stekleni~ko strupa
tako, da se bo stekleni~ka razbila in sprostila za ma~ko smrtonosni
strup v primeru, ko se bo kazalec odklonil navzdol. V primeru,
ko se bo kazalec odklonil navzgor, pa bo stekleni~ka ostala cela.
Vektor  ½C­ñ naj predstavlja ̀ ivo ma~ko, vektor ½C¯ñ pa mrtvo
ma~ko. Po izvedbi meritve bodo po napovedi Schrödingerjeve
ena~be sistemi S, M in ma~ka skupaj v sestavljenem stanju
c

1
½S­ñ½M­ñ½C­ñ + c

2
½S¯ñM¯ñ½C¯ñ, v katerem ma~ka ni ne ̀ iva ne

mrtva, ampak v superpoziciji ̀ ivega in mrtvega stanja hkrati.4

Tak{ne situacije v naravi seveda ne opazimo, vendar jo Schrödingerjeva
ena~ba napoveduje. Kje je torej meja med kvantnim svetom,
ki ga obvladuje Schrödingerjeva ena~ba, in klasi~nim svetom,
ki ne dopu{~a superpozicije stanj? Je to 100 atomov, miligram
snovi, zavest?

Ortodoksna interpretacija kvantne mehanike

Strogo formalno re~eno je problem meritve posledica spoja
ortodoksne (Dirac – von Neumannove) interpretacije kvantne
mehanike in linearnosti kvantne dinamike, ki jo opisuje
Schrödingerjeva ena~ba ~asovnega razvoja kvantnega stanja.
Ortodoksna interpretacija kvantne mehanike je nastala v zgodnjih
30-ih letih, ko sta  John von Neumann in Paul Dirac uvedla abstraktni
matemati~ni formalizem, ki je pod eno streho zajel vse takrat znane
formulacije pravil za obna{anje kvantnih delcev – predvsem
Schrödingerjevo valovno mehaniko in Heisenbergovo matri~no
mehaniko. Po Dirac-von Neumannovem abstraktnem formalizmu
imamo na eni strani dinami~no kvantno stanje, ki ga ozna~uje vektor
v Hilbertovem prostoru, na drugi strani pa stanje lastnosti sistema,
ki ga predstavljajo merljive fizikalne koli~ine. ̂ e vemo, kateri vektor
v Hilbertovem prostoru opisuje stanje sistema v nekem trenutku,
in poznamo sile, ki vplivajo na ta sistem, lahko s pomo~jo

4 Pri miselnem poskusu s
Schrödingerjevo ma~ko je
pomembno, da se
zavedamo, kako klju~ni
problem ma~ke ni, ali je
`iva ali mrtva, ampak, ali
je lahko oboje hkrati?

Problemi interpretacije kvantne fizike

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



48

chrödingerjeve ena~be napovemo natan~en razvoj sistema v
prihodnosti. Te`ava je le, kako povezati dinami~no stanje, opisano z
vektorjem, s stanjem lastnosti sistema, ki jih lahko merimo.

Da bi poudarili razliko med klasi~no in kvantno mehaniko, v
kvantni mehaniki obi~ajno agnosti~no govorimo o “observablah”,
namesto o dinami~nih spremenljivkah, ki implicirajo ~asovni razvoj
ves ~as dolo~enih vrednosti, kvantno mehaniko pa razumemo kot
teorijo, ki podaja le verjetnosti za rezultate meritev observabel. Vsaki
observabli (recimo ji R) v Hilbertovem prostoru ustreza mno`ica
medsebojno pravokotnih lastnih vektorjev ½r

i
ñ, ki v tem prostoru

tvorijo ortogonalno bazo. To pomeni, da lahko vektor stanja sistema
½sñ  zapi{emo kot linearno kombinacijo baznih vektorjev ½r

i
ñ, ki

ustrezajo dolo~eni observabli:

½sñ = c
1
½r

1
ñ + c

2
½r

2
ñ + K

Za vsako mo`no meritev vrednosti r
i
 observable R obstoji lastni

vektor ½S¯ñ. Merljive vrednosti r
i
 imenujemo lastne vrednosti

observable R, ustrezne vektorje ½r
i
ñ pa lastni vektorji ali lastna stanja

sistema. Verjetnost, da bomo observabli R izmerili vrednost r
i
, je

enaka ½c
i
½.2 V primeru elektrona sta lastni stanji observable x-spina

kar ½­ñ  in ½¯ñ. ̂ e je sistem elektrona v superpoziciji stanj, potem je
verjetnost, da bomo izmerili spin gor enaka ½c

1
½2, za spin dol pa ½c

2
½2.

^e vektor, ki opisuje sistem, ni vzporeden kateremu od baznih
oz. lastnih vektorjev observable ali – z drugimi besedami re~eno – ni
v lastnem stanju observable, observabli ne moremo jasno dolo~iti
vrednosti. Lahko ji pripi{emo le verjetnost, da bomo pri meritvi
izmerili vrednost observable, ki ustreza temu lastnemu stanju. Po
ortodoksni interpretaciji imajo observable natan~no dolo~eno
vrednost le, ~e je sistem v lastnem stanju te observable. Ta
interpretativna vez lastne vrednosti observable in lastnega stanja
vektorja ali kraj{e “e-e vez” (eigenvalue-eigenstate link) je temelj
ortodoksne interpretacije kvantne mehanike. Po e-e vezi vektor
stanja v vsakem trenutku sinhrono dolo~a verjetnost stanja lastnosti
sistema, pod ~emer razumemo verjetnost, da bomo za posamezne
lastnosti (dinami~ne spremenljivke) sistema te vrednosti v resnici
tudi izmerili, ~e se v tistem trenutku lotimo meritve. Kvantna
mehanika je tako po ortodoksni interpretaciji v svojem bistvu
statisti~na teorija, saj ni stanja kvantnega sistema, v katerem bi imele
vse dinami~ne spremenljivke dolo~ene oz. “ostre” vrednosti.

Dinamika kvantnomehanskega stanja je linearna in opisuje jo
Schrödingerjeva ena~ba. Po interakciji dveh kvantnih stanj, kar lahko
razumemo tudi kot primer meritve enega sistema nad drugim, stanje
skupnega sistema ni lastno stanje merjene observable v interakciji in
tudi ne lastno stanje merilne observable, ki jo uporabimo kot kazalec
na in{trumentu. Po ortodoksni interpretaciji tako merjena observabla
kot tudi kazalec merilne naprave nimata ostro dolo~enih vrednosti

Sa{o Dolenc

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



49

po interakciji, ki uskladi lego merilnega kazalca z vrednostjo merjene
observable. To je formalni opis problema meritve v kvantni
mehaniki. Najkraj{e bi jo lahko opisali s sklepom: ~e velja linearna
dinamika teorije in interpretativna e-e vez, potem se problemu
meritve ne moremo izogniti.

Da bi se izognil problemu meritve, je von Neumann predlagal
projekcijski postulat, ki povezuje svet merljivih koli~in in abstraktni
svet vektorjev v Hilbertovem prostoru. Projekcijski postulat pravi,
da sko~i vektor v Hilbertovem prostoru, ki opisuje stanje sistema,
takoj, ko izmerimo na sistemu vrednost neke observable, v lego,
ki ustreza lastnemu vektorju observable. Vektor stanja sistema se pri
meritvi projicira na lastni vektor observable. To seveda pomeni,
da ne moremo hkrati izmeriti vrednosti dveh koli~in sistema (stanja),
katerih lastni vektorji v Hilbertovem prostoru niso vzporedni.
Von Neumannov postulat temelji na predpostavki, ki se je zdela za
realisti~ni opis narave nujna. ̂ e izvedemo na sistemu zaporedoma
dve meritvi iste koli~ine, moramo obakrat dobiti enak rezultat, ~e le
ni sistema vmes kaj zmotilo.

Po projekcijskem postulatu meritev na kvantnem sistemu ni ve~
le pasivni od~itek vrednosti dolo~ene koli~ine sistema, ampak se ob
meritvi spremeni sam sistem. Le tako lahko dasta dve zaporedni
meritvi isti rezultat. Proces meritve se tako bistveno razlikuje od
drugih procesov v kvantnem svetu. Meritev je po projekcijskem
postulatu stohasti~na projekcija ali kolaps (skok) stanja v eno izmed
lastnih stanj merjene koli~ine. Slabost projekcijskega postulata je, da
imamo sedaj v igri dva lo~ena procesa: dinami~ni razvoj stanja, ki ga
opisuje Schrödingerjeva ena~ba, in {e nek drug nelinearen proces,
ki ob meritvi projicira stanje na smer lastnega vektorja meritve.

Von Neumannov projekcijski postulat deli svet tako na dva dela:
na opazovani sistem in na opazovalca. Schrödingerjeva ena~ba
napoveduje razvoj le za opazovani sistem, dokler ta ne pride v stik z
opazovalcem. Takrat se vklopi projekcijski postulat in nelinearno
spremeni stanje sistema. Von Neumann je celo pokazal, da rezultat
napovedi meritve na~eloma ni odvisen od tega, na katerem nivoju
potegnemo lo~nico med opazovanim sistemom in opazovalcem.
Pomembno je le, da svet razdelimo na dva dela. To je ortodoksni
na~in razre{itve problema meritve, ki povpre~nega laboratorijskega
fizika povsem zadovolji. Preden pa si ogledamo {e druge modernej{e
predloge razre{itve problema meritve, si oglejmo {e eno nenavadno
lastnost kvantnega sveta.

Kvantna prepletenost

Kvantna prepletenost (entanglement) je oznaka za stanje
kvantnega sistema v superpoziciji stanj, ki je sestavljen iz dveh
ali ve~ podsistemov, kot sta npr. par elektronov ali fotonov.

Problemi interpretacije kvantne fizike

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



50

V prepletenem stanju zaradi superpozicije ne moremo prirediti
dolo~enega kvantnega stanja vsakemu od posameznih podsistemov.
Vektor stanja v Hilbertovem prostoru lahko pripi{emo le celotnemu
prepletenemu stanju, ne pa posameznim delcem, ki prepleteno
stanje sestavljajo.

Oglejmo si primer sistema dveh elektronov. Eno od mo`nih stanj
takega sistema je, da sta oba elektrona vsak v svojem enodel~nem
~istem stanju.5 V tak{nem me{anem stanju enodel~nih ~istih stanj
vsakemu elektronu ustreza svoj vektor stanja in vsak elektron ima
svoje lastnosti, dolo~ene do mere, kot to dovoljuje kvantna
mehanika. Ni~ se ne spremeni, ~e si sedaj zamislimo statisti~no
me{anico tak{nih stanj. Vsak posamezen elektron v me{anici je v
dolo~enem stanju in ima svoje lastnosti dolo~ene, le mi zanje ({e)
ne vemo. V tem primeru so rezultati poskusa na tak{nem sistemu
povsem zdru`ljivi z idejo, da so posamezni delci v dolo~enem stanju
in tako posedujejo svoje lastnosti.

Z elektroni pa lahko tvorimo tudi kvantne superpozicije stanj in
kot bomo videli, so ravno ta prepletena stanja, kjer se elektroni
nahajajo v superpoziciji stanj, tista, ki imajo nenavadne lastnosti.
Najbolj preprost primer prepletenega stanja je primer dveh
elektronov (delcev s spinom 1/2), katerih skupni spin je 0.
^e takemu sistemu izmerimo smer spina prvega delca, potem
takoj vemo, da je smer spina drugega delca ravno nasprotna.
Vendar to ni najbolj pomembna lastnost prepletenega sistema.
Za prepleteno stanje je zna~ilno, da ni mogo~e dolo~iti kvantnega
stanja (tudi nam neznanega ne) vsakemu od posameznih delcev, ki
tvorijo prepleteno stanje. Z drugimi besedami povedano: prepleteni
posamezni delci nimajo dolo~enega lastnega enodel~nega stanja in
tako tudi svojih lastnosti ne, dokler ne izvedemo meritve, ki po
ortodoksni interpretaciji “sesuje” zamotano ~isto stanje superpozicije
v me{ano stanje enodel~nih ~istih stanj, ki so lastna stanja merjene
koli~ine.

Leta 1964 je John Bell pokazal, da lahko s pomo~jo prepletenosti
napove poskus, s katerim bi lahko napovedal merljivo razliko med
napovedmi kvantne mehanike in nekaterih konkuren~nih teorij, ki
tudi obravnavajo in interpretirajo dogajanje v mikrosvetu.6 Bell je
obravnaval sistem para dveh delcev s spinom 1/2, ki sta bila neko~
v interakciji, potem pa se je prostorska razdalja med njima ̀ e tako
pove~ala, da med izvedbo poskusa svetlobni signal ne more ve~
prepotovati celotne razdalje od enega do drugega delca. Posku{al je
opisati primer para in njegove interakcije z merilno napravo,
ki upo{teva predpostavke t.i. “lokalno-realisti~nih” teorij:

• separabilnost – ̂ e sta dva dinami~na sistema prostorsko
lo~ena, potem lahko vsakega opi{emo le z njegovimi lastnimi
lastnostmi, ki niso odvisne od lastnosti drugega sistema dale~ stran.

• lokalnost – Noben vpliv prvega sistema ne more neposredno
oz. hipno vplivati na drugi sistem, ki je prostorsko lo~en od prvega

5 ^e je sistem v ~istem
stanju, ga lahko opi{emo
z vektorjem oz. `arkom v
Hilbertovem prostoru.
Nasprotje ~istega stanja je
me{ano stanje, ki mu ne
ustreza le en sam vektor,
ampak ve~ razli~nih
vektorjev, ki imajo vsak
svojo verjetnost, da
ustrezajo opisu sistema v
me{anem stanju. ^e
imamo veliko skupino
delcev in jih opi{emo s
~istim stanjem, ki je
superpozicija stanj 1 in 2,
potem je vsak delec v
skupini v stanju
superpozicije (tej situaciji
ustreza en vektor v
Hilbertovem prostoru), kar
seveda ni enako, kot ~e
delce opi{emo z me{anim
stanjem, ki ustreza
situaciji, ko je nekaj
delcev skupine v stanju 1
in nekaj v stanju 2 (tej
situaciji ustrezata dva
vektorja v Hilbertovem
prostoru).

6 Za podrobnej{o obrav-
navo Bellovega teorema
glej: Dolenc S., Skrivnostni
svet kvantov, Kolaps,
marec 1998; (http://
www.kvarkadabra.net/
snov/teksti/
skrivnostni_svet_kvantov.htm).

Sa{o Dolenc

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



51

sistema. Meritev na prvem sistemu ne more spremeniti lastnosti
drugega sistema, ki je od prvega prostorsko lo~en. To na~elo v
poskusih izpolnijo tako, da se oprejo na posebno teorijo relativnosti,
ki pravi, da ni~ ne more potovati hitreje kot svetloba. Statisti~na
verjetnost napovedi npr. meritev spina prvega delca je lahko odvisna
le od lastnosti merilne naprave in lastnosti samega delca, ne pa od
meritve spina na drugem delcu, ki je dale~ stran.

Bell je uspel pokazati, da bodo dale lokalno-realisti~ne teorije
druga~ne statisti~ne napovedi za izvedbo poskusa s pari kvantnih
delcev v prepletenem stanju kot kvantna teorija. Napovedi kvantne
mehanike in lokalno-realisti~nih teorij so za~eli eksperimentalno
testirati v 70-ih, prvi veliki preboj pa je v za~etku 80-ih uspel Alainu
Aspectu s sodelavci iz Institut d´Optique iz Pariza. Aspectovi poskusi
so potrdili statisti~ne napovedi kvantne mehanike. Izvedeni so bili
sicer v razmerah, ki niso bile ravno idealne, a {e vedno dovolj dobre,
da je uspel poskus ve~ino fizikov prepri~ati, da narave ni mogo~e
opisati s pomo~jo lokalno-realisti~nih teorij.

V zadnjih letih je bilo storjenih {e nekaj pomembnih eksperi-
mentalnih korakov na tem podro~ju. Skupina Nicolasa Grisina iz
`enevske univerze je pred nekaj let potrdila napovedi kvantne
mehanike na prepletenih fotonih v medsebojni oddaljenosti ve~ kot
10 km. Ti poskusi so tako kot Aspectovi temeljili na statisti~nem
povpre~ju veliko ponovljenih meritev. Nasprotno pa so Daniel
Greenberger, Michael Horne in Anton Zeilinger (GHZ) leta 1989
pokazali, da je na~eloma mo`no razlo~iti napovedi kvantne
mehanike in lokalno-realisti~nih teorij tudi znotraj enega samega
poskusa, ~e namesto dveh obravnavamo tri ali ve~ delcev s spinom
1/2. V pristopu GHZ je pod dolo~enimi pogoji mo`en poskus, za
katerega lokalno-realisti~ne teorije z gotovostjo napovedujejo
rezultat “da”, kvantna mehanika pa rezultat “ne”. Zeilingerjeva
skupina je februarja 2000 v reviji Nature ̀ e poro~ala o prvih uspe{nih
meritvah, ki potrjujejo napovedi kvantne mehanike.7

Predlogi razre{itve problema meritve

Aktualne predloge za razre{itev oz. odpravo problema meritve
lahko razvrstimo v tri skupine:

(i) V prvi skupini so predlogi, ki sprejmejo ortodoksno
interpretacijo, a spremenijo linearno dinamiko teorije. Trenutno je v
igri ve~ predlogov spremembe dinamike, med katerimi ima morda
najve~ mo`nosti za uspeh predlog Ghirardija, Riminija in Webra, ki
mu pravijo tudi GRW teorija. V prvo skupino bi lahko uvrstili tudi
Penrosove predloge kvantne gravitacije …

(ii) Druga mo`nost je sprejetje linearne dinamike in zavrnitev
ortodoksne interpretacije. To so t.i. predlogi interpretacij kvantne
mehanike “brez sesutja” (no collapse), ki zavra~ajo predvsem von

7 Prepletenost igra
pomembno vlogo tudi
na podro~ju kvantne
informatike. Kvantni
ra~unalnik bi teoreti~no
lahko s pomo~jo
prepletenosti izvajal
dolo~ene ra~unske
operacije veliko hitreje
kot klasi~ni ra~unalniki.

Problemi interpretacije kvantne fizike

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



52

Neumannov projekcijski postulat. Sem spadajo npr. Bohmove
zgodnje teorije s skritimi spremenljivkami, Everettova interpretacija
relativnega stanja, popularno imenovana tudi interpretacija “ve~
svetov”, pa tudi modalna interpretacija …

(iii) Tretja skupina zajema predloge, ki sprejemajo tako
ortodoksno interpretacijo, kot tudi linearno dinamiko teorije, hkrati
pa posku{ajo pokazati, da lahko razliko med me{anico stanj, ki jih po
meritvi zahteva ortodoksna interpretacija, in ~istim stanjem, ki ga
predvidi linearna dinamika, zanemarimo za vse prakti~ne namene
(for all practical purposes – FAPP). Sem uvr{~amo teorije, ki trdijo,
da vektor stanja sploh ne opisuje posameznega kvantnega delca,
ampak le skupino (ensemble) enako pripravljenih delcev, kot tudi
teorije dekoherence (Zurek, Gell-Mann, Omn~s …), ki trdijo, da
stanje merilne naprave v superpoziciji (koherenci) zaradi vpliva
okolice na merilno napravo zelo hitro preneha biti v superpoziciji
(dekoherira). Vsako makroskopsko telo je namre~ v neprestanem
stiku s svojo okolico, zato postane njegovo kvantno stanje z okolico
zelo hitro prepleteno. Opis ma~ke v superpoziciji ̀ ivega in mrtvega
stanja bi morali tako preplesti {e s stanjem stekleni~ke strupa,
merilne naprave, {katle … Za tak{no prepleteno stanje pa kvantna
mehanika predvideva, da je vsaka meritev zgolj na njegovem delu
(recimo na ma~ki) brez hkratne meritve tudi na okolici, prakti~no
nelo~ljiva od meritve na me{anici stanj, ki ni v superpoziciji, zaradi
~esar superpozicije stanj v makrosvetu prakti~no nikoli ne moremo
opaziti. Pred kratkim sta Serge Haroche in Jean-Michel Raimond s
sodelavci na Ecole Normale Supérieure v Parizu izvedla poskus, v
katerem sta pojav dekoherence neposredno opazovala na skupini
fotonov.

Danes ima izmed vseh predlogov za razre{itev problema meritve
najve~ prista{ev prav predlog dekoherence – nekateri mu pravijo
kar “nova ortodoksnost” –, saj ne zahteva spreminjanja med fiziki
ustaljene “{olske” interpretacije teorije, ki jo lahko najdemo v ve~ini
u~benikov kvantne mehanike. Vendar kar nekaj uglednih teoretikov
v “odre{ujo~o” mo~ dekoherence ne verjame povsem, ker so
prepri~ani, da dekoherenca temeljnega problema kvantne meritve
pravzaprav sploh ne razre{i, ampak le pospravi pod preprogo.

*
V za~etku 20. stoletja so nove fizikalne teorije temeljito

spremenile klasi~ni pogled na naravo. S posebno teorijo relativnosti
je geometrija izgubila mesto apriorne vede in smiselno je postalo
spra{evanje po “pravi” geometriji sveta. S splo{no teorijo relativnosti
je geometrija postala ne le empiri~na, ampak tudi dinami~na, saj se
lahko spreminja v odvisnosti od porazdelitve mase in energije. Na
enak na~in, kot je relativnost spremenila razumevanje geometrije, je
kvantna mehanika na novo postavila obravnavo razmerja med
mo`nim in dejanskim v svetu. V klasi~ni fiziki (tu imamo v mislih vse

Sa{o Dolenc

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



53

teorije, ki niso kvantne) spremembe stanja sistema opi{emo z
zakoni, ki obravnavajo in napovedujejo ~asovni razvoj dejanskih
lastnosti sistema. V kvantni fiziki pa teorija ne napoveduje ne-
posredno dinamike dejanskih lastnosti sistema, ampak se dinami~no
spreminjajo mo`ne lastnosti sistema, ki jih opisuje vektor stanja v
Hilbertovem prostoru. V kvantnem svetu je torej na delu dvojna
dinamika: Schrödingerjeva dinamika, ki opisuje razvoj mo`nega,
dinamika tega, kar se dejansko spreminja skozi ~as, pa mora slediti
in se prilagajati razvoju strukture mo`nosti.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Problemi interpretacije kvantne fizike





55

Luka Omladi~

Ljubezen do narave skozi

“ekološki paradoks”

“Pa tudi o stvareh, Sokrat, ki so lahko videti sme{ne – kot so dlaka,
blato ali iztrebek ter o vsaki drugi stvari, ki je prezirljiva in
nepomembna, se spra{uje{, ~e zanje trdi{, da biva za vsako od njih
{e lo~ena ideja, ki je razli~na od stvari, ki jih jemljemo v roke.”1

Sokratovo frustracijo, kako ljubiti izme~ke v prelepem svetu idej,
poznajo tudi dana{nji ljubitelji narave. Eden najpogostej{ih o~itkov,
naslovljenih na sodobne ekologe, predvsem na privr`ence radikalne
ekolo{ke misli, deep ecology, ki terja absolutno pripoznanje pravice
do neposeganja  ~loveka v naravno bivanje vsega ̀ ivega (pa tudi
ne`ivega) v naravi, se glasi, ~e se ta pravica nana{a tudi na {kodljive
mikroorganizme, poplave in druga naravna “bitja”, ki ogro`ajo na{o
eksistenco. Povedano druga~e, lahko je ljubiti naravo, kadar jo
zastopajo kiti ali gorska jezera, te`e, ~e jo predstavljajo virusi ali
potresi. Obi~ajni odgovor deep ecology na ta o~itek, namre~, da je
temu “paradoksu” ljubezni do narave kriva napa~na perspektiva,
~lovekova “antropocentri~na” naravnanost, ki ni sposobna videti
organskega reda narave v celoti in stvari presoja le z vidika njihove
koristnosti, je prekratek vsaj v eni to~ki: ne pojasni, kako je to
~lovekovo odstopanje sploh mogo~e, ~e je tudi on (kot vse) v
izhodi{~u del organske celote narave. Ljubezen globoke ekologije
tako morda lahko vklju~uje viruse, ne more pa (v skrajnosti) ~loveka
{kodljivca. Katerokoli stali{~e ̀ e zavzamemo, “ekolo{ko” ali
“vsakdanje”, v naravi je vselej neka re~ preve~, re~, ki povzro~a,
da se ljubezenska izjava “Rad imam naravo!” prej ali slej popravi v
“Naravo imam rad, razen …”

1 Platon, Parmenid 130D,
PROBLEMI 7-8/1996,
str. 11.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



56

Luka Omladi~

Vendarle, ~e v prid nadaljnjega argumenta na eno stran postavimo
tako zami{ljeno (oziroma pri nekaterih ekolo{kih avtorjih kar realno)
absolutno pozicijo “celega” odnosa do narave, ki naj ne bi izklju~eval
ni~esar, na drugo pa popolnoma utilitarno razmerje do narave, ki bi
apriori izklju~evalo vsakr{no “estetsko” ali “afektirano” stali{~e do
nje, nam ostane nekak{en vmesni prostor sre~evanja z naravo.
Te`ko bi zanikali vsakdanjo izku{njo afektiranega ali estetskega
odnosa do narave; ~e je ta odnos vselej oku`en z izklju~itvijo, se
moramo vpra{ati, ali ni ta izklju~itev zanj konstitutivna in ali ne bi
“polna” ljubezen do narave pravzaprav zaprla do`ivetja lepega v
naravi.

Zdi se, da ljubezen do narave naleti na dve oviri, ko sku{a svoj
predmet zajeti v celoti. Naleti na nekaj “preve~”, na tujek, ki ga ni
mogo~e ljubiti (virus, potres, ~lovek …) in ki nas navdaja z afektom
odpora, gnusa, zavra~anja. Po drugi strani pa strategija zavrnitve teh
afektov kot pristransko-subjektivnih pripelje do druge te`ave:
~e je nesprejemljivo “subjektivno” ozna~iti neko posebno ̀ ivalico
za zoprno, mora seveda veljati tudi narobe. Tako se zahteva po
popolni ljubezni nevarno sprevra~a v zahtevo po izklju~itvi
vsakr{nega afekta, k temu, da naravi kot celoti, gledano “objektivno”,
nekaj manjka, namre~ razlog za ljubezen. (Pravzaprav gre za isto
situacijo, na katero je Newton [prek Clarka] opozoril Leibniza
v ostri razpravi o naravi prostora, namre~, ~e Boga kot “dodatka”
mehani~nemu vesolju ne potrebujemo [kot je trdil Leibniz],
izgubimo tudi razlog za ljubezen, tako do stvarstva kot do samega
zunajsvetnega stvarnika.) Newtonov “dodani Bog”, pa tudi kvazi
mitolo{ke utemeljtve, ki jih najdemo pri dolo~enih skrajnej{ih
ekolo{kih avtorjih (“mati narava” ekofeminizma ali “Gaja”, zemlja
kot ̀ ivo razumno bitje), tako pripadajo strategiji imaginarnega
dodatka, re{evanja globalne ljubezni do narave, ki je v skrajni
konsekvenci ne smemo ljubiti v posameznostih.

Ali obstaja pot iz te zagate? Jo morda lahko razpletemo,
~e jo polo`imo ob problem iz Kantove Kritike razsodne mo~i,
namre~ ob vpra{anje “odve~nosti” eksistence ob ob~utju lepega in
sublimnega, ~e ljubezen do narave formuliramo skozi kantovsko
estetiko? Tu potrebujemo kratek oris Kantovega problema.

 Prva izmed {tirih Kantovih dolo~itev (momentov) lepega je
opredelitev, da mora biti objekt, ki je lep, predmet predstave
brez interesa: “Okus je zmo`nost za presojanje predmeta ali
predstavnega na~ina s pomo~jo ugajanja ali neugajanja, brez vsakega
interesa. Predmet takega ugajanja se imenuje lep.”2  Brezinteresnost
je nujni pogoj, da lahko govorimo o lepem, pomeni pa, da nas ne
zanima eksistenca samega  objekta, temve~ presojamo refleksivno,
posredno, glede na na{o predstavo tega objekta.

Klju~no je za nas natan~no vpra{anje “odve~nosti” eksistence,
ki ga ̀ elimo navezati na izhodi{~ni problem ne~esa odve~nega v
ljubezni do narave. Preden ga podrobneje osvetlimo, pa moramo

2 Immanuel Kant, Kritika
razsodne mo~i, §5,
Zalo`ba ZRC, Ljubljana
1999, str. 51.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



57

Ljubezen do narave skozi “ekolo{ki paradoks”

prikazati nekaj ozadja, v ~em je sploh funkcija interesa pri razlo~itvi,
katera sodba je estetska in katera ne. Kantovo izhodi{~e je jasno:
pri estetski presoji “ne povezujemo predstave s pomo~jo razuma
z objektom, da bi ga spoznali, pa~ pa jo povezujemo s pomo~jo
upodobitvene mo~i (nemara povezane z razumom) s subjektom
in z njegovim ob~utjem ugodja ali neugodja”.3  To je zahteva po
nujni refleksivnosti tovrstne sodbe – sodba okusa je v nasprotju s
spoznavno “metasodbo”, ne nana{a se neposredno na predmet,
temve~ na ob~utje, ki spremlja dolo~eno predstavo. Vendar pa na
tej ravni (“kvalitativni”) obtajajo tri mogo~a razmerja predstav do
ob~utka ugodja ali neugodja, namre~ prijetno, dobro in lepo.
Da bi jih razlo~ili med sabo in ugotovili, katero izmed njih je lahko
podlaga sodbi o ob~em ugajanju – univerzalnost estetske sodbe je za
Kanta seveda nujna –, je potreben kriterij interesa, saj se le o tistem,
o ~emer se zavedam, da mi ugaja brez interesa, “lahko presoja le na
en na~in, in sicer, da mora ta stvar vsebovati razlog za ugajanje, ki
velja za vsakogar”.4  Samo ~e vem, da mi je nekaj ugajalo ne glede
na moje subjektivno hotenje, lahko predpostavljam, da bo ta zadeva
ugajala tudi drugim, razlo`i Kant ob prehodu na razgrnitev drugega
momenta sodbe okusa.

Prijetno bo kot tako zavrnjeno, saj ugajanje, ki ga zbuja, vklju~uje
interes. Kant najprej zahteva, da razve`emo povezavo, ki jo
nekak{no “splo{no mnenje” postavlja med ugajanje in ugodje,
mnenje, da je vse, kar ugaja, tudi prijetno. ̂ e bi to dr`alo, bi vse, kar
ugaja, ugajalo zaradi prijetnosti ob~utkov, ki bi jih zbujalo, razli~ne
vrste ugajanja pa bi se razlikovale le po svoji intenzivnosti in razmerju
do drugih ob~utkov. “Vtisi ~utov, ki dolo~ajo nagnjenje, ali na~ela
uma, ki dolo~ajo voljo, ali zgolj reflektirane forme zora, ki dolo~ajo
razsodno mo~”, bi vsi proizvajali golo ob~utje prijetnosti. Zares v tem
primeru ne bi mogli govoriti o presoji, temve~ le o “hedonisti~ni”
primerjavi med intenzivnostjo in dosegljivostjo razli~nih ugodij.5

Ko je razlika med ugajanjem in prijetnim vzpostavljena (natan~neje
re~eno, ko je zanikana njuna identiteta), lahko Kant ugotovi, da je
“jasno”, da do predmeta, o katerem sodim, da je prijeten, ~utim
interes, da mi zbuja po`elenje, “razmerje med njegovo eksistenco in
mojim stanjem, kolikor je le-to aficirano s  takim objektom.”6  Potreba
po presojanju tu odpade (ker je kriterij le koli~ina u`itka), prav tako
pa takih subjektivnih nagnjenj k temu ali onemu u`itku ni mogo~e
univerzalizirati.

Dobro v nasprotju s prijetnim (ki ugaja prek ~utov) ugaja
“prek uma, z golim pojmom”: deli se na koristno (dobro za …),
ki ugaja kot sredstvo in dobro na sebi. Oba modusa dobrega pa sta
v ne~em enaka prijetnemu: nanju se ve`e interes, saj je dobro vedno
objekt volje, kot sredstvo ali kot samo na sebi. Dobro in lepo pa se
razlikujeta {e v ne~em: da bi imeli nekaj za dobro, moramo vedeti,
“kak{na re~ naj bi ta predmet bil,” torej imeti njen pojem. Predmet,
o katerem sodimo, da je dober, je tak prav zato, ker pripada

3 Kritika razsodne mo~i,
§1, str. 43.

4 Kritika razsodne mo~i,
§6, str. 51.

5 Gre za nekak{no
Kantovo omejitev “na~ela
ugodja”, ki jo, sicer na
druga~en na~in, izrazi `e
v Kritiki prakti~nega uma.

6 Kritika razsodne mo~i,
§3, str. 46.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



58

dolo~enemu pojmu ali razredu stvari in ugaja prav kot njihov primer.
Druga~e je s sodbo o lepem, ki ugaja, ne da bi imeli dolo~en pojem
o njem, kar Kant ponazori s primeri “abstraktne” lepote (“ro`e,
proste risbe, poteze, ki se med seboj prepletajo brez namere,…
ne pomenijo ni~esar, niso odvisne od nobenega pojma, a vendarle
ugajajo.”) Lepo se tako razlikuje od dobrega, ker ne terja dolo~enega
pojma, po drugi strani pa od prijetnega, saj je refleksivno v nasprotju
s  prijetnim, ki v celoti temelji na ob~utku.

Osnovni  problem teh prvih odstavkov analitike lepega je
vpra{anje, kako razumeti Kantovo postavitev brezinteresnosti kot
kriterija za sodbo o lepem, ki pomeni natan~no nezainteresiranost
za eksistenco predmeta – prav prisotnost ali odsotnost “skrbi” za
dejansko eksistenco predmeta slu`i ocenitvi razli~nih ob~utij ugajanja
in dolo~itvi, katero izmed njih je lahko podlaga sodbi okusa. Kako
“pozitivno” razumeti ta Kantov “negativni” kriterij? “Kako ima lahko
sodba okusa za svoj predmet obi~ajen empiri~ni objekt ali dogodek –
vrtnico, kip ali glasbeno izvedbo – a je hkrati indiferentna do njegove
eksistence?” (Guyer )7,  ali “Kako lahko pri dojemanju lepega
eliminiramo ~utnost na{ih ~utov, ki so konec koncev na{ edini dostop
do lepega?” (Zupan~i~)8.

Preden preidemo na poskus, kako ta isti problem prenesti na
prvo te`avo z naravo, poglejmo troje mo`nih branj Kanta.
Prva interpretacija(v citiranem ~lanku jo navaja Zupan~i~eva)
je Sartrova in gradi na distinkciji med realnim fizi~nega obstoja
estetskega objekta (“realni so rezultati potez ~opi~a, napojenost
platna z barvami, zrnata struktura platna, glazura, ki jo nanesemo
prek barv”9 ) in irealnim prese`kom te “materije” umetni{kega dela,
ki je {ele zares estetski objekt. Izklju~itev eksistence naj bi se tako
nana{ala na razliko med fizi~nim predmeta in estetskim u~inkom
“prese`ka”, ki naj bi se pojavil {ele po razlo~itvi, “nezainteresiranosti”
za prvo. “Po tej interpretaciji se torej estetska sodba ne nana{a na
neki ‘realni’ eksponat, predmet, temve~ na tisto v tem predmetu,
kar ni izvedljivo, na njegov šeksisten~ni’ opis.”10

Nekoliko druga~no razlago ponuja P. Guyer, ki vpra{anje
eksistence v interesu razlaga prek navezave na njegovo zgodnej{o
argumentacijo v Kritiki ~istega uma. Eden bistvenih elementov
zavrnitve ontolo{kega dokaza za obstoj Boga v Dialektiki je trditev,
da bit ni realni predikat, da ne dodaja nobene nove lastnosti
objektu, ki mu je pripisana. “Resni~no ne vsebuje ni~ ve~, kot je
mo`no,” trdi Kant, saj bi v nasprotnem primeru pripisovanje
eksistence dodalo nov predikat in spremenilo identiteto objekta.
^eprav razlika med dejanskim in mo`nim objektom ne more biti
razlika v pojmu, pa nekako mora obstajati, saj je jasno, da je moje
finan~no stanje razli~no, ~e “posedujem” sto dejanskih ali sto mo`nih
tolarjev – a “razlika med mo`nim in dejanskim objektom ni v
notranjih lastnostih samega objekta, temve~ v mre`i vzro~nih
povezav in odvisnosti, katerih del je dejanski objekt, ne pa tudi

7 Paul Guyer, Kant and
the Claim of Taste,
Harvard University Press,
Cambridge Mass. 1979,
str. 191.

8 Alenka Zupan~i~, “O
lepem pri Kantu”,
Problemi 2/1991, str.152.

9 Sartre, L’imaginaire, op.
cit. Zupan~i~, “O lepem
pri Kantu”, str. 151.

10 Ibid.

Luka Omladi~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



59

mo`ni,”11  interpretira Kantovo razumevanje eksistence Guyer.
To mu v naslednjem koraku omogo~a, da vzpostavi analogijo
s Kritiko razsodne mo~i: “^e bi lahko pokazali, da je ugodje ob
prijetnem ali dobrem objektu odvisno od vzrokov in u~inkov
njegove eksistence in da ugodje ob lepem ni, bi lahko osmislili
razliko med golo predstavo in dejansko eksistenco. Morda bo to
razkrilo razliko med estetskim odzivom kot odnosom med objektom
in subjektovim ob~utjem ugodja ter drugimi oblikami ugodja, ki so
odvisne od vezi z eksistenco objekta.”12  ̂ eprav popolna analogija
med predstavo (kot predmetom refleksivne sodbe) in pojmom
mo`nega objekta ni mogo~a – ne nazadnje zato, ker predstava ni
pojem – , kakor ni mogo~a niti med pojmom dejanskega v Kritiki
~istega uma in eksistenco v tretji kritiki, pa Guyerju vseeno omogo~a
razvitje interpretacije. Eksistenco (interes zanjo), ki je prisotna pri
dobrem in prijetnem, naj bi razumeli prav kot mo`nost, da ugodje,
ki ga “povzro~ajo” dobri in prijetni objekti, vpnemo v mre`o kav-
zalnih povezav. Ugodju pri lepem, ki je “indiferentno do eksistence”,
pa nam ni treba pripisati nobenega posebnega objekta, niti ni nujno
izklju~ujo~e do interesa za nadaljnjo eksistenco svojega objekta
(kar je bil ugovor, ki smo ga ̀ e navedli, namre~, ali je interes za to,
da nekaj, kar je lepo, {e naprej obstaja, v nasprotju z zahtevo po
brezinteresnosti glede lepega); je preprosto “ugodje, ki ga lahko
~utimo ob goli percepciji ali kontemplaciji objekta, brez zahteve
po nadaljnjem prodiranju v njegov vzro~ni nexus – najsi bo na
kognitiven na~in prek presojanja o njegovi kavzalni zgodovini ali
kavzalnem potencialu, ali pa na prakti~en na~in, z zau`itjem,
uporabo, posedovanjem ali presojanjem o tovrstnih relacijah.”13

Na ta na~in – z razumetjem eksistence kot sodbe o kavzalnih relacijah
– se ta interpretacija izogne tudi te`avi, kaj storiti z “empiri~nim
preostankom” pri estetski sodbi, saj meni, da se interesu za eksistenco
izognemo tako, da se preprosto ustavimo pred nadaljnjim “prodiranjem”
v kavzalna razmerja.

Tretji tip razlage lahko izhaja iz  Lacana, predvsem iz njegovega
koncepta ~iste ̀ elje, s katerim je razlagal tudi Kantovo eti~no teorijo
oz. zahtevo po nepatolo{kosti volje v moralnem dejanju. ̂ e je
“navadna” ̀ elja vselej ̀ elja po ne~em, ̀ elja, ki je usmerjena na
dolo~en objekt, ki prek fantazme zasede mesto “transcendentalnega
objekta” ̀ elje, objekta a, Lacan dopu{~a, da se v dolo~enih posebnih
primerih ̀ elja realizira tudi v svoji ~isti, tako reko~ transcendentalni
obliki, torej brez tega, da bi bila usmerjena na konkreten objekt.
^ista ̀ elja nastopa ̀ e v Kantovi eti~ni teoriji (`elja, ki poganja ~isto,
nepatolo{ko dejanje, je lahko le ta ~ista ̀ elja), pa tudi, analogno,
v Kritiki presodne mo~i. Le da je tu vzpostavitev ~iste ̀ elje u~inek
lepega – ko naletimo na lepo, pride do “zloma objekta”, do zapre-
~enja, ki prepre~uje, da bi se lepemu pribli`ali, se ga polastili, ga u`ili.
V Lacanovi interpretaciji je torej problem, kako se “znebiti” eksistence,
re{en s tem, da ob estetskem do`ivljaju zaradi nastopa ̀ elje v ~istem

11 Guyer, str. 193.

12 Ibid.

13 Ibid, str. 195.

Ljubezen do narave skozi “ekolo{ki paradoks”

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



60

stanju partikularnega objekta preprosto ni ve~, je odpravljen, ker je
v ~isti ̀ elji odpravljen konkreten predmet po`elenja, saj kot njen
objekt nastopa goli objekt a. Mo~ te razlage je predvsem v tem, da
prepri~ljivo poka`e, kako je bi bilo mogo~e ugodje brez interesa, saj
je, kot smo ̀ e dejali, pozitivna opredelitev le-tega pri Kantu nejasna.

Povzemimo rezultat teh treh re{itev vpra{anja, kam z eksistenco
pri sodbi o lepem. Po prvi se eksistenca z razcepitvijo lepega objekta
na realni in irealni del prenese na prvega izmed obeh, drugi je ~isti
prese`ek brez realne eksistence in je zato lahko predmet sodbe brez
interesa. Lacanovska interpretacija tega razcepa ne terja, pa~ pa
odpravlja eksistenco objekta v celoti, saj po “dogodku” lepote ta
nekako postane odve~en, estetsko do`ivetje sublimira v ~isto ̀ eljo,
pri kateri ni ve~ po`elenja po konkretnem eksistirajo~em objektu.
To pomeni, da je tudi pri lepem prisoten “interes”, vendar je to
interes drugega reda, “~isti interes”, ki ne ustreza ve~ Kantovi
definiciji, po kateri je povezan s predstavo o eksistenci objekta –
Lacan torej v nekem smislu razcepi interes. Tretji poskus razlage
(Guyer) sku{a ohraniti tako enotnost objekta, kakor ga niti ne
“odpravlja” v celoti – s tem, da eksistence sploh ne razume kot
nekaj, kar bi pripadalo objektu, temve~ jo ve`e na njegova kavzalna
razmerja. Po tej interpretaciji je tako razcepljena eksistenca tista,
o kateri govori Kant v povezavi z interesom, je vezana na kavzalno
vpetost predmeta in lo~ena od gole ~utne eksistence objekta
estetske sodbe.

Na prvi pogled bi dejali, da glede razmerja ekologov do narave
dileme ni: njihova “ljubezen do narave” o~itno izra`a interes, pa~
interes za ohranitev narave, torej interes za njeno eksistenco –
vpra{anje, kak{ne posledice to prinese za estetsko komponento
tak{ne naravnanosti, pustimo za sedaj ob strani. Vendar pa ̀ e pri
ekologiji14  ne moremo govoriti o enotni usmeritvi; eden glavnih
toposov ekolo{ke literature je namre~ njena delitev na globoko
(deep) in plitvo (shallow) ekologijo ali konzervacionizem.
Slednja, ~e povzamemo z besedami Arneja Naessa, “o~eta” globoke
ekologije, pomeni “boj proti onesna`evanju in iz~rpavanju naravnih
virov. Glavni cilj: zdravje in blaginjo ljudi v razvitih de`elah.”15

@e iz definicije je mogo~e jasno razbrati Naessov o~itek (in sploh
glavni o~itek globoke ekologije plitvi) konzervacionizmu: naravo
varujete le zaradi svoje lastne koristi ali ogro`enosti; z drugimi
besedami, Naess o~ita “navadnemu” naravovarstveni{tvu, da je
njegova ljubezen do narave patolo{ka, o~ita mu ravno interes,
ki se skriva za njihovimi dejanji. Saj, nasprotno, globoko ekologijo
opredeljuje “zavrnitev podobe ~loveka-v-okolju in sprejetje
relacijske, vseobsegajo~e podobe /narave/,” iz ~esar sledi
“biosferi~ni egalitarizem,… aksiom enake pravice /vsega ̀ ivega/
`iveti in uspevati.”16  Vse ̀ ivo, narava v celoti, ima torej interes
eksistirati, interes, ki naj bi bil ontolo{ko “vi{e” od partikularnega
~lovekovega interesa, saj naj bi bila Narava kot celota bitje vi{jega

14 Besedo v celotnem eseju
uporabljamo v smislu
ekolo{ke teorije,
“ekozofije” (Arne Naess)
in ne mislimo na ekolo-
gijo kot panogo biologije
ali na “ekologijo” iz
spontanega javnega
govora.

15 A. Naess, The Shallow
and the Deep, Long-Range
Ecology Movement: A
Summary, v The Deep
Ecology Movement
Anthology, North Atlantic
Books, Berkely 1995, str. 3.

16 Ibid.

Luka Omladi~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



61

reda, superorganizem, proti ~loveku kot zgolj delu te organske
celote.

Kopja “dveh ekologij” se o~itno lomijo ob pojmu interesa, in to
prav v Kantovem pomenu, interesa, povezanega z eksistenco.
“Plitvi ekolog” (za radikalno ekologijo “vulgarno naravovarstveni{tvo”)
skrbi za naravo, ker je v njegovem interesu (ekonomskem,
estetskem, pre`ivetvenem), da ta eksistira; globoka ekologija prav
tako izra`a interes za eksistenco narave, vendar tako, da ob tem
hkrati zanika, da bi bil to njen lastni interes (ker gre za interes
Narave) – da bi bili globoki, “pravi” ekologi, se moramo ravno
odpovedati “antropocentrizmu” partikularnega ~love{kega interesa
v imenu interesa Narave.

Bi ta ~udni vozel lahko razpletli preko analogije s problemom
eksistence pri Kantovi analizi lepega?

Prva primerjava z analitiko lepega se ponuja, ~e v Kantovo
strukturo prevedemo o~itek globoke ekologije plitvi, torej o~itek
radikalne ekologije stali{~u, ki pravzaprav posnema najbolj vsakdanji
odnos do narave in okoljevarstveni{tva. Plitva ekologija bi tako
naravo jemala kot nekaj prijetnega (v naravo gremo zato, ker to
ugaja na{im ~utom, nas sprosti ipd.; v ta namen ustanavljamo
narodne parke, za{~itena obmo~ja …) ali kot nekaj dobrega,
vendar v prvem pomenu dobrega kot sredstvo (narava je dobra,
ker je pogoj na{ega obstoja, varujemo jo, da ohranimo sami sebe …).
Na{ paradoks oziroma omejitev je tu v tem, da “ljubezen do narave”
nikakor ne more biti vseobse`na, saj interes za njeno eksistenco jasno
omejuje interes za eksistenco samega sebe. Na isto omejitev v drugi
zvezi opozarja Kant  tam, kjer govori o sublimnem, o sublimni
estetiki narave:

“Drzni in groze~i skalni previsi, nevihtni oblaki, nakopi~eni na
nebu, ki se napovedujejo z bliski in grmenjem, vulkani v vsej svoji
ru{ilni mo~i, orkani in razdejanje, ki ga pu{~ajo za seboj, brezmejni
viharni ocean, visok slap mogo~ne reke ipd. – v primerjavi z njihovo
mo~jo postaja na{a zmo`nost, da se upiramo, nepomembna
malenkost. Toda bolj ko je pogled nanje stra{en, bolj privla~en
postaja, samo da smo pri tem na varnem.17

Povsem tuzemski, banalen pogoj, da lahko vznikne ob~utek
sublimnega, je, da moja fizi~na eksistenca ni ogro`ena. Vendar se tu,
kakor bomo videli, zgodi klju~en obrat: prav banalnost te omejitve
pri vsakdanjem, patolo{kem, “plitvem”, odnosu do narave, omogo~a,
da v njem vznikne nepatolo{ko razmerje. Zgornjega odstavka
namre~ ne smemo interpretirati v ironi~nem smislu, ~e{ “sublimno z
varnega fotelja”; ravno nasprotno, to, da pri teh ob~utjih ne gre za
mojo fizi~no eksistenco, omogo~a sublimacijo – da bi ta lahko
nastopila, mora biti na nek na~in postavljena proti “banalni
eksistenci”, vzpostaviti se mora kot razcep. Skratka, to, da sublimno
vznikne, ko sem na varnem, ni nekak{en naklju~ni pogoj ali
posledica moje slabosti, temve~ gre za konstitutiven pogoj:

17 Kritika razsodne mo~i,
§28, str. 101.

Ljubezen do narave skozi “ekolo{ki paradoks”

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



62

“Prav na ozadju nepremagljivosti njene mo~i sami kot naravna bitja
sicer spoznavamo svojo fizi~no nemo~, hkrati pa odkrivamo neko
zmo`nost, da presojamo sami sebe kot neodvisne od narave.
Ravno neizogibnost na{e nemo~i pripelje do o~i{~enja patolo{kih
elementov, ko “narava v na{i estetski sodbi ni presojana kot sublimna
zato, ker zbuja strah, ampak zato, ker prikli~e v nas na{o (ki ni narava),
da obravnavamo stvari, za katere skrbimo (dobrine, zdravje in
`ivljenje), kot majhne.”18  Ob~utje sublimnega nastopi kot zlom pato-
lo{kega odnosa do narave, vendar prav in {ele na njegovi podlagi.

Enako velja, kot smo videli, za lepo, ki se vzpostavi kot
paradoksni razcep (objekta, eksistence ali interesa) od patolo{kega
preostanka. ̂ e je o~itek globoke ekologije plitvi in vsakdanjemu
odnosu do narave v tem, da se artikulira le utilitarno, pa se moramo
vpra{ati, ali ni ravno tak obi~ajen odnos, ki je nujno izklju~ujo~, ki ne
more zajeti celote narave, pravzaprav edini, ki lahko proizvede
nepatolo{ko razmerje, ~eprav vselej partikularno, kot “dogodek”
(lepote, sublimnega).

Nasprotno pa strategija, ki jo ubira radikalna ekologija, ̀ e v naprej
postavlja dve zahtevi: prvi~, ekolo{ki egalitarizem – interes, ki ga
imamo do narave, mora biti distribuiran enako ~ez vsa bitja
(vklju~no s ~lovekom) – in drugi~, “~istost” tega interesa, ki naj ne bi
bil antropocentri~ni, ~lovekov interes, temve~ interes narave. Skoraj
odve~ je ugotovitev, da ta “brezinteresnost” nikakor ne more biti
brezinteresnost Kantovega tipa, niti v smislu prakti~nega uma,19

niti v smislu, kot ga obravnavamo tu. Klju~en problem je, kako in
kak{no pristno razmerje do narave sploh lahko podpira zastavitev,
ki patolo{ko “prepove” ̀ e v izhodi{~u? Namre~, ali bi ob izklju~itvi,
prepovedi subjektivnega interesa ̀ e pred izkustvom sploh lahko
pri{li do estetskega izkustva? Menim, da ne – skupna to~ka vseh
treh interpretacij vznika lepega je natan~no to, da se lepo ne pojavi
kot poseben objekt brezinteresnosti, v smislu, bi si “prepovedali”
interes in dobili lepo; nasprotno, v vseh treh interpretacijah lepo,
estetski dogodek vznikne prav iz patolo{kega, z razcepom, ki se
vpi{e vanj. Na analogen na~in vznikne iz banalne, patolo{ke
eksistence sublimno.

Mo`ni razcepi – objekta (realen/irealen), interesa (patolo{ki/~isti)
ali eksistence (kavzalna/nekavzalna) – so zares mogo~i le kot
(trenuten) dogodek zloma subjektove utilitarne, patolo{ke
naravnanosti, a le na podlagi le-te. ̂ e svoj odnos posku{amo
vnaprej fiksirati v domnevno subjektivno brezinteresnost, v
enakomerno distribuirano, “neantropocentri~no” (nadsubjektivno)
“ljubezen” do vsega naravnega, v resnici izgubimo temelj, na
katerem je estetsko razmerje mogo~e – do samega  razcepa objekta
ne more priti, ~e v izhodi{~u zanikamo “objektivnost”  naravnih bitij
(za ve~ino radikalnih ekolo{kih teorij naj bi bila prav relacija subjekt-
objekt “vir zla”, ki pripelje do instrumentalizacije in brezobzirnega
izkori{~anja narave).

18 Kritika razsodne mo~i,
§28, str. 102.

19 V Kritiki prakti~nega
uma moralno dejanje
nikakor ni tisto, ki je
“brez interesa” izvr{eno v
imenu vi{jega dobrega.

Luka Omladi~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



63

Omenjena branja Kanta podpirajo tezo o neizogibni, konstitutivni
funkciji “pristranske” ljubezni: v lacanovski interpretaciji, ki izhaja iz
razcepa interesa, do katerega pride ob nastopu ~iste ̀ elje, je posebej
poudarjeno, da razcep nastopi kot posledica in ne kot vzrok –
bistveno je, da ~ista ̀ elja v “~isti obliki” pravzaprav ne more obstajati,
pojavi se lahko le kot “zlom” navadne, patolo{ke ̀ elje.20   Na prvi
pogled bi sicer ekolo{kemu projektu lahko zadostila Guyerjeva
razlaga nastopa lepega, ki na neki na~in dopu{~a hkraten obstoj
brezinteresnosti in interesa, ki se nana{ata na dve “vzporedni” plasti
~utnosti. (Guyer meni, da se je mogo~e ustaviti pred prodiranjem v
kavzalno strukturo ~utnosti in na ta na~in, na njeni povr{ini, naleteti
na nekavzalno eksistenco.) Vendar tudi taka razlaga v resnici ne bi
mogla slu`iti utemeljitvi estetike globoke ekologije, saj le-ta odnos
kavzalnost/nekavzalnost narave razume ravno narobe: narava kot
gola kavzalnost je za ekologijo na povr{ini, in le to povr{ino vidi
redukcionisti~ni pogled moderne, “kartezijanske” znanosti; za
ekologe je treba ravno storiti korak globlje, se ne ustaviti, spoznati
resni~na globinska  razmerja v naravi, ki so seveda organska,
smotrna, inteligentna ipd.

Ob hipotezi ~iste brezinteresnosti brez patolo{kega preostanka
torej estetsko razmerje ne bi bilo mogo~e. Koristnost, “dobro za
nekaj”, ki jo ekologija zavra~a v imenu odpovedi antropocentrizmu,
naj bi zamenjal ekocentrizem, ko naj ne bi delovali v svojem
interesu, temve~ v interesu narave. Vendar zavra~anje koristnosti
{e ne pomeni nujno brezinteresnosti – kot poka`e Kant, “patolo{ka”
povezanost interesa s predmetom ne velja le za prijetno in koristno,
“ampak tudi za to, kar je dobro absolutno in v vseh pogledih, se
pravi, za moralno dobro, ki ga spremlja najvi{ji interes. Dobro je
namre~ objekt volje (se pravi, ̀ elelne zmo`nosti, dolo~ene z
umom). Hoteti neko stvar ali motriti njeno bivanje z ugajanjem,
se pravi, biti zanjo zainteresiran, pa je eno in isto.”21  V nekem smislu
je tu polo`aj le {e bolj pere~: najvi{je dobro predstavlja najvi{ji,
najmo~nej{i interes in mo`nost njegovega zloma, razcepa, ki bi
omogo~il estetsko, je le dodatno ote`ena. “^isti” ekolo{ki odnos do
narave bi bil strogo vzeto torej precej nenavaden: ~e gre za ljubezen
do narave, to ne bi bila ljubezen do ~esa lepega, dolo~enega cveta
vrtnice na primer, ne bi bila, ~e lahko temu tako re~emo, liri~na
ljubezen, ki je vselej vezana na dogodek lepote, temve~ hladna
“ljubezen” do moralno in metafizi~no najvi{jega … 22

Vendar pa na koncu koncev ni na{ namen, da bi ekologom o~itali,
da niso sposobni videti lepote narave;  ironija je nekje drugje: zdi se,
da paradoks, ki smo ga omenili v uvodu, da vseobse`na “ekolo{ka”
ljubezen do narave izklju~uje ~loveka, torej glavni o~itek, naslovljen
na ekologe, vendarle odigra svojo vlogo, ~etudi v obrnjeni obliki –
~eprav bi to ekologi morda zanikali, pa prav to neskladje, ta
“preve~”, ki sili iz narave, omogo~a “zlom objekta”, razcep v
absolutnem dobrem, in spro`i “ekolo{ko ljubezen” do narave.

20 Kot ugotovi Kant v
Kritiki prakti~nega uma,
celo nikoli ne vemo,
ali je bilo dejanje v
preteklosti zares ~isto,
brez primesi patologije.
^e analogija velja, bi
moralo podobno veljati
ob dogodku lepega …

21 Kant, Kritika razsodne
mo~i, §4, str. 49.

22 Kar se ti~e ljubezni
morda ni naklju~je, da se
Naess pogosto sklicuje
prav na “najhladnej{o”
ljubezen, amor intelec-
tualis, ki pa je ne razume
v njeni pravi spinozisti~ni
radikalnosti; ta “ljubezen”
namre~ ni ni~ drugega
kot zadnja forma abso-
lutnega racionalizma,
njegova nujna afirmacija:
“Ta umska ljubezen
nujno sledi iz narave
duha, ~e se po naravi
Boga opazuje kot ve~na
resnica. Ko bi bilo torej
dano, kar bi bilo tej
ljubezni nasprotno, bi
bilo to nasprotno resnici;
in potemtakem bi tisto,
kar bi moglo to ljubezen
odstraniti, storilo, da bi
bilo la`no, kar je
resni~no.” Spinoza,
Etika (5. knjiga, 37.
Propozicija), Slovenska
Matica, Ljubljana 1988,
str. 354.

Ljubezen do narave skozi “ekolo{ki paradoks”

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



64

Ljubezen do narave je vselej ekskluzivna; to, da nas narava
ogro`a, da je del njenega obstoja “preve~”, tako reko~ v rivalstvu
z nami (ne samo kot sublimno, ampak tudi kot “najni`je”, npr.
mikrobi …), sicer na videz prepre~uje, da bi jo ljubili kot tako
(v celoti): proizvaja patolo{ko “zainteresiranost”, ki je kot taka nujno
izklju~ujo~a. V pozitivnem smislu smo zainteresirani za eksistenco
“koristnih re~i” in v negativnem za neeksistenco “{kodljivih”. Ampak
{ele tak{en patolo{ki odnos lahko generira razmere, v katerih je
narava lahko lepa. Prav “neustreznost” narave, delna odve~nost
njene eksistence, povzro~i, da na drugi strani lahko pride do manka
eksistence, razcepa in nastopa estetskega do`ivetja narave.
(To najbolje ponazarja model sublimnega, kjer do`ivetje spro`ijo
prav sile, katerih eksistenca nam je v nekem smislu “odve~” – a ~e bi
bil na{ odnos indiferenten, ekocentri~no objektiven, ~e bi bil ves
obstoj narave “uravnote`en”, sublimno nikakor ne bi nastopilo.)
Lahko si sicer zamislimo modele, v katerih je eksistenca narave
homogena, brez prese`ka ali manka, ki bi ga povzro~al interes, in
prvo, kar ob tem pride na misel, je znanost. Seveda pa red znanosti
estetskega in ljube~ega razmerja do narave ne more (niti ne sme)
proizvesti, ~eprav je na~eloma prost patolo{kega interesa. Prav tak
pa bi bil tudi rezultat “~iste” ekolo{ke ljubezni do narave, ~e bi bila ta
mogo~a. Ironija je torej v tem, da se tudi za radikalno ekologijo
prostor ljubezni do narave odpre po dolo~eni izklju~itvi, le da ji
(v skrajnem primeru) niso odve~ne bakterije in potresi, ampak
~lovek. Za vse pa velja, da v nekem smislu naravo ljubimo prav zato,
ker ne maramo dolo~enih  “dlak, blata in iztrebkov”, ki jih tokrat
pomenijo virusi ali pa kar mi sami, odvisno od perspektive.

Luka Omladi~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



65

UVOD

Dan se je ravno preve{al v ve~er, ko smo se vozili po lokalni
hrva{ki cesti proti slovenskemu mejnemu prehodu. Za nekim
ovinkom se nam je na cesti razkril pretresljiv prizor: na cesti je pred
nami na boku v mukah brcala velika rjava ̀ ival. O~itno je imela
zlomljen tilnik, saj glave ni mogla ve~ dvigniti, s trupom pa se je
vedno znova in znova zaman naprezala, da bi {e enkrat za~utila tla
pod nogami in u{la iz smrtnega in tujega okolja ceste. Bil je srnjak.
Zapeljali smo na rob ceste, intenzivno razmi{ljajo~, kaj bi lahko storili
za to ubogo ̀ ival. Ker je srnjak mo~no brcal, ga nismo mogli niti
umakniti na rob ceste. Nemo~no smo z lu~mi utripali nasproti
voze~im voznikom in jih tako opozarjali na nevarnost, vendar se tem
skorajda ni zdelo vredno niti zmanj{ati hitrosti v bli`ini ranjene ̀ ivali.
“GSM” je imel izpraznjene baterije, pa {e {tevilke hrva{ke policije
nismo vedeli. Tako smo se nemo~ni in prizadeti odpravili iskat prvo
hi{o, od koder bi lahko poklicali policijo, ki bi trpe~i ̀ ivali zadala
milostni strel in jo umaknila s ceste. Prvi ~lovek, ki smo ga sre~ali ob
neki hi{i, nas je le nejevoljno naslovil na gostilno onstran ceste, tu pa
smo naleteli na druga~en odziv. Gostilni~ar se je novice razveselil in
rekel, da bodo srnjaka {li sami takoj iskat in zanj tudi poskrbeli. Ve se,
zakaj.

Ko smo se mol~e odpeljali naprej, sem imela ~as za samotno
razmi{ljanje. Smrt in trpljenje z nenavadno mo~jo prebujata ̀ ivljenje.
Napet sem imela sleherni ̀ iv~ni kon~i~, zato sem tudi lastno
eksistenco ob~utila z vso silovito mo~jo. Temu je sledila poznej{a

Vesna Klop~i~

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



66

racionalizacija silovitih ob~utij, ki pa je – kot ima razum nasploh to
grdo razvado – postavila {e ve~ vpra{anj, kot pa je na{la nanje
odgovorov: Zakaj sem ob~utila tak{no so~utje do te ̀ ivali? Ali zato,
ker nam je podobna? Kaj je so~utje? Zakaj so se drugi ljudje tako
druga~e odzvali na srnjakovo trpljenje? Ali so tudi oni ob~utili so~utje
ali pa so videli srnjaka le kot oviro oziroma prilo`nost v njihovih
lastnih interesih? Ali so so~utje izpodrinili interesi? Kje se intenzivnost
so~utja ustavi: ali v izbrisanju sebe v trpljenju drugega? Ali bi enako
ob~utila tudi do manj{ih ̀ ivali, npr. do je`ka, ̀ abe, metulja? Zakaj, ko
npr. trebim solato, lahko z odpadno vodo spustim v lijak tudi kak{no
mravljo ali pol`ka? Zakaj se vozim v avtu, ko na {ipi kon~a tako
veliko {tevilo mr~esa? Ali je to lenoba, lastna nedoslednost, ali
preprosto ~utim manj so~utja do teh “preprostej{ih” ̀ ivali? Kje najti
mejo med pre`ivetjem, udobjem, razumevanjem in ~utenjem? Ali
imajo “ni`e razvite” ̀ ivali manj{o inherentno vrednost od “vi{e
razvitih”? Kaj je inherentna vrednost? Zakaj umiramo? Zakaj trpljenje?
Zakaj ljubezen in so~utje do bli`njih in celo daljnih bitij, kar nam
zadaja toliko bole~in ob njihovem minevanju? Kako sprejeti
minevanje, smrt in trpljenje? Kaj je smisel ̀ ivljenja, sveta? Kaj je svet
in zakaj je svet? Zakaj ... zakaj ... zakaj ...?....?...????????

Kot bi pisatelj in filozof Jostein Gaarder: vsak vidi odgovore v
svojem ogledalu – v uganki. Vsi negujemo ta na{a ogledala, da bi
videli in spoznali ~im ve~, uzrli ko{~ek tistega, kar je na drugi strani.
Nedvomno nam prav vpra{anja o~istijo veliko prahu na ogledalih:
prebujajo nas, vodijo v neko temeljno odprtost do bivajo~ega, kjer
najdemo prostor, da se zavedamo lastne minljivosti in nevednosti.
Vendar morda tudi ne ̀ elimo predobro o~istiti svojega ogledala, kajti:
“^e bi ogledalo dodobra o~istili, bi videli {e veliko ve~. Vendar potem
ne bi ve~ videli samih sebe ...”1  Ali si to ̀ elimo?

^LOVEK KOT POMANJKLJIVO BITJE

^lovek ne more spremeniti dejstev oziroma danosti, v katerih se
je zna{el in katera ga dolo~ajo kot ~loveka. Bitja se na tem planetu
rojevajo v {tevilne oblike in nekateri smo se rodili kot ljudje – tega
na~ina bivanja si nismo izbrali sami oziroma povedano v eksisten-
cialisti~nem besednjaku, smo vanj “vr`eni”. Poleg tega, da smo se
zna{li v svoji ~love{kosti, pa smo se zna{li tudi v skrivnostnem svetu,
ki nas obdaja. Tudi to je dejstvo, ki nas dolo~a v na~inu na{e biti.
Vendar pa {ele ti dve dejstvi odpirata pred nami obzorje ne{tetih
mo`nosti. Dani so nam osnovni koraki, plesati se moramo nau~iti
sami. Ljudje smo namre~ hkrati edina bitja, ki ne le ̀ ivimo svojega
dejstva ~love{kosti, kot npr. krave ̀ ivijo svojo kravjost, temve~ se
lastne eksistence tudi zavedamo in jo raziskujemo. ̂ loveku smisel
v ̀ ivljenju ni dan, temve~ je zadan. To je hkrati tisti blagoslov in
prekletstvo, tista ̀ alost zaradi izgona iz nedol`nosti in nebe{kega raja

Vesna Klop~i~

1 Gaarder, Jostein:
V ogledalu, v uganki.
Zalo`ba Vale Novak,
zbirka Knjige iz Peglezna,
Ljubljana, 1998, str. 182.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



67

in hkrati slutnja morebitne sre~e, ki nas nemirno ̀ ene v svetu.
^lovek ̀ e po svoji naravi te`i h kon~ni vednosti, h kon~ni izpolnitvi
svoje biti, h kon~ni osmislitvi svojega ̀ ivljenja. @e dolgo obstaja
vpra{anje, ali je kaj takega sploh mogo~e. ̂ lovek navadno dosega le
dolo~eno stopnjo vedenja, posami~ne in delne osmislitve v svojem
`ivljenju in kratkotrajne ob~utke izpolnjenosti svojega bitja, ki pa
nimajo tistega predznaka absolutnosti, ki ga i{~emo. Vse na{e bitje je
ustvarjeno tako, kot da bi se venomer izmikalo svoji celovitosti, kot
da sta v njem prisotna le stalni manko in ̀ eja po izpolnitvi tega
manka. Res je, da nas prav ta manko ̀ ene k iskanju in udejanjanju
neizmernih mo`nosti, vendar pa ostaja “neka povsem preprosta in
popolnoma jasna resnica, nekoliko bedasta, toda resnica, ki jo te`ko
odkrijemo in {e te`e prena{amo: da ljudje umirajo in da niso sre~ni.”2

Posledice tega pa danes bolj kot kadarkoli prej ob~uti ne le ~lovek
sam, pa~ pa tudi vse sobivajo~e, ki ~loveka obdaja.

Klju~no vpra{anje, ki se zastavlja, je: Ali je ~lovek obsojen le na
trkanje na vrata lastne celovitosti in izpolnjenosti ali pa vendarle
obstaja mo`nost, da ta prag tudi prestopi? In ~e ta hipoteti~na mo`-
nost obstaja – kaj tedaj pomeni šnajti svojo celovitost in izpolnjenost’?

Vzrokov, ki so povezani z usodo ~lovekovega šmanka’, ne
manjka: ̀ e na telesni ravni je ~lovek izpostavljen {tevilnim boleznim,
po{kodbam, procesom propadanja, gro`nji smrti in kon~no seveda
tudi sami smrti. Trpljenje, ki je posledica tak{nih procesov, ni skupno
le ~loveku, temve~ je zakonitost celotnega ̀ ivega sveta. @elja po
zdravju in pre`ivetju je temeljno gibalo vsega ̀ ivljenja, tako zdravje
kot ̀ ivljenje pa sta na tem svetu ̀ al minljiva. Na ~ustveni ravni
povzro~ajo disharmonijo in neugodje ne le t.i. negativna ~ustva, kot
so jeza, sovra{tvo, ljubosumnost itd., temve~ celo t.i. pozitivna
~ustva. Na primer ljubezen sama obstaja le v svoji nepote{enosti –
“Drugi” je vedno korak pred mano in izpolnjenost v ljubezni je
iluzija. @e srednjeve{ki trubadurji so se intuitivno zavedali, da je
najmo~nej{a ljubezen le v hrepenenju. Razum ~loveka pa je tisti, ki
se ob prakti~nih problemih ̀ ivljenja ukvarja z iskanjem nekega
kon~nega spoznanja. Vendar prav pri iskanju popolne vednosti o
sebi in svetu postane, gledano v prispodobi, kot ka~a, ki grize lastni
rep. Prvi~ je razumevanje vedno vezano na jezik. Pojmovnost in
jezikovnost vzdr`ujeta interpretacijo sveta, ki jo imenujemo ~lo-
ve{ka. ̂ lovek z rojstvom v kulturo vedno vstopi v nek prostor
interpretacije, s pomo~jo katere gradimo na{o sliko sveta.
Jezikovnost je “mre`a”, v kateri je svet ulovljen, jezik pa vedno
nekaj, kar je dru`beno in zgodovinsko pogojeno. Zato hermenevti~ni
vidik jezika opozarja na relativnost vsakega spoznanja. ̂ lovek je
ulovljen v hermenevti~ni krog in ~e bi hotel dose~i popolno
spoznanje, bi moral izstopiti iz njega. Za razumsko dojemanje sveta
je zna~ilna tudi lo~itev subjekta od objekta, ki ga prou~uje: objekt je
nekaj lo~enega od subjekta, kar lahko analiziramo, si predstavljamo,
izpostavimo sodbi pojmov, vendar pa to dr`i le deloma. Descartes je

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

2 Camus, Albert: Kaligula.
Mladinska knjiga,
Ljubljana, 1984, str.13.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



68

bil tisti, ki je mislil, da je lo~itev misli od objekta, opazovalca od
opazovanega pogoj, da lahko spoznavamo svet v njegovi objek-
tivnosti. Vendar sta mit objektivnosti poru{ili ̀ e kvantna fizika in
v 20. stoletju sistemska teorija, ki pravita, da je opazovalec vedno del
opazovanega, in ~e gremo {e dlje, da je na~in gledanja na stvari
odvisen od tega, kdo sem jaz. Spoznanje torej ne more prestopiti
meje subjektivnega. Zavest ~loveka, res cogitans, ni neko nevtralno
gledi{~e, ~lovek ne more izstopiti iz sebe, da bi lahko stvari uzrl v
objektivni lu~i. Ali stoji ~loveku na poti do popolnega vedenja prav
lastna subjektivnost? Tretji~ pa bi bilo mogo~e dose~i celovito
vedenje ob predpostavki, da obstaja bog ali nekak{en inteligentni
princip, ki je ustvaril in vodi ta svet. Gre za vpra{anje, ali obstaja
poslednji vzrok vsega bivanja. Ob predpostavki, da je vir ̀ ivljenja
neka{no popolno bitje ali pa popolni princip, bi bilo na~eloma
mogo~e dose~i lastno celovitost ali izpolnjenje v trenutku, ko bi pri{li
do dolo~ene enosti s tak{nim bitjem ali principom – bodisi v tem
`ivljenju bodisi po smrti prek nesmrtne du{e. Plotin npr. in {e {tevilni
drugi mistiki pri~ujejo o mo`nosti tak{nega ne le spoznanja, temve~
tudi izkustva. Vendar pa nam le razumevanje na to vpra{anje
vsekakor ne more dati nedvomnega odgovora. Filozofsko se obstoja
boga ne da niti dokazati niti ovre~i. Argumentov in protiargumentov
je na obeh straneh dovolj. Razumevanje nas torej lahko vodi po
neznanih poteh in spra{uje o neskon~nih stvareh, vendar pa nam
odgovori, ki se opirajo le na razum, ne morejo pote{iti na{e lakote po
nedvomnem znanju.

MO@NOST KON^NE IZPOLNITVE: MIT ALI REALNOST?

^e bi ~lovek premagal ujetost v hermenevti~ni krog, ~e bi
presegel razliko med objektom in subjektom, ~e bi spoznal, “od kod
prihaja in kam gre”, ~e bi premagal strah, trpljenje in smrt, tedaj bi
ideja in ̀ elja po lastni celovitosti postala verjetno realnost. Šele ko bi
~lovek v vsej neizkrivljenosti zaznaval realnost, ko ne bi bilo v
napoto nobene osebnosti, ega ali jaza ve~ – torej subjektivnosti, ki bi
presojala stvari skozi steklo svojih “son~nih o~al”, bi ~lovek predrl
hermenevti~no ujetost in razliko med objektom in subjektom. In ~e
ni ve~ ega, jaza – kje je potem {e prostor za trpljenje, bole~ino in
smrt? Ali je potem le smrt tisto grenko zdravilo v ~lovekovem
`ivljenju, ki z izbrisom jaza omogo~i ~loveku, da vstopi v iskano
celovitost? Vendar ali ni tak{no razmi{ljanje absurdno – saj ob smrti ni
ve~ nobenega jaza, ki bi to celovitost sploh {e do`ivel. Ali pa
vendarle obstaja kaj takega kot “~ista zavest”, ki je onkraj smrti, skrita
v vsakem od nas, sega onkraj subjektivnosti in odseva “realnost”?
Vendar ali bi bil ~lovek, ko bi dosegel stanje “~iste zavesti”, sploh {e
~lovek? Kaj bi bilo {e ~love{kega na njem? Svoje ogledalo bi o~istil
do konca: videl bi vse, izgubil pa sebe.

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



69

Pa vendar, ali ne te`i ~lovek tudi v vsakdanjem ̀ ivljenju prav v
smeri tak{nega samopreseganja in celo samopozabe? Trenutki v
`ivljenju, ko smo najbolj “stopili iz sebe”, so bili za nas tudi najbolj
izpopolnjujo~i. Ko smo ljubili, ali si nismo ̀ eleli, da bi postali eno z
objektom, ki smo ga ljubili? Ko smo bili popolnoma predani svojemu
delu in kreativnosti, ali ni nastopil tedaj trenutek ti{ine in polnosti, ko
smo sami postali to delo in smo skorajda pozabili nase? Ko ob ve~eru
zremo v nepopisne barve zahajajo~ega sonca, ki se zrcalijo na
o`arjenih oblakih, koliko smo tedaj res {e “mi” – ali ne postanemo
sama ta o`arjena lepota, ki se le zrcali v nas? Smo mi, pa vendar
segamo onkraj sebe. In ~e pomislimo celo na hedonisti~ne trenutke
v svojem ̀ ivljenju: zadovoljstvo nam prinese tisti film, ki nam
popolnoma pritegne pozornost, tisti okus, v katerem se kar
“stopimo”, orgazem, v katerem eksplodira na{ jaz v neskon~nosti.
Tudi ni nikakr{na skrivnost, ki velja v etiki, da ~lovek dosega lastno
samouresni~enje toliko bolj, kolikor bolj se zavzema za druge, kolikor
bolj skrbi ne za svoj lastni jaz, temve~ za drugega, za tujo sre~o.
Ljudje po malem torej ̀ e oku{amo tisto bla`enost, po kateri
hrepenimo, vendar so to praviloma le be`ni trenutki izpolnjenosti v
na{ih ̀ ivljenjih, ki nam naredijo ̀ ivljenje lepo in vredno truda. Ali je
mogo~e te trenutke v svojem ̀ ivljenju ~im bolj podalj{ati?

Pomo~ pri odgovorih na ta vpra{anja nam dajo lahko razli~ni
svetovni nazori, ki na razli~ne na~ine odgovarjajo na vpra{anje
mo`nosti ~lovekove izpolnitve in celovitosti. Kr{~anstvo, budizem in
panteizem so npr. svetovni nazori, ki sku{ajo podati odgovore na to
ve~no ~lovekovo iskanje in so si v svojih odgovorih osupljivo razli~ni,
kljub vsemu pa odkrivamo njihovo sorodnost v bistveni to~ki, ki je
temeljni pogoj za doseganje celovitosti – kakr{nakoli naj ta ̀ e bo –
namre~ nenavezanost na lastni jaz, kar se dose`e prek vztrajnega in
zahtevnega kultiviranja razumevanja in ~utenja.

Budizem izhaja iz pojma praznine (sûnyatã?), ki je dojeta kot
maternica, ki rojeva vso realnost, kot ~ista zavest, ki je zasnova vseh
misli. Zato ni presenetljivo, ~e budizem pravi, da so miselne kon-
strukcije izvor na{ih iluzij in vodijo zato v trpljenje. Nobeno na{e
stali{~e ne more biti absolutno konsistentno in resni~no, saj so vsa
stali{~a le produkt misli. Besede so prazni dogovori, konvencije,
znaki, ki delujejo le v dolo~enem kontekstu. Ugasnitev misli je torej
klju~, ki omogo~a premagati tako ujetost v hermenevti~ni krog kot
tudi razliko med subjektom in objektom. Pojem “osebnosti, jaza” je
tako le plod nerazumevanja in nevednosti. Šele v stanju nirvane,
brezpogojnem in absolutnem stanju, se nam vse razodene v svoji
tak{nosti (tathatã) in praznini (sûnyatã?). Zavest nirvane, razsvet-
ljenega ~loveka, pa se v ̀ ivljenju odra`a v t.i. {tirih vzvi{enih stanjih
oziroma vodijo ta stanja v nirvano. Gre za stanja: neomajne ljubezni,
ki izhaja iz spoznanja, da je vse eno (v svoji praznosti); neomajnega
so~utja, ki se utelesi v idealu bodisatva (bodhisattva), ki je pri-
pravljen ̀ rtvovati lastni vstop v nirvano, da bi pomagal drugim

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



70

bitjem iz trpljenja; neskon~ne mirnosti in ravnodu{nosti, ki izhaja iz
nenavezanosti na lastni ego in omogo~a izkoreninjenje vseh potreb
in odvisnosti; in dobrohotnega in so~utnega veselja, ki izhaja iz
veselja zaradi sre~e drugih. Oboje, pravilno razumevanje in pravilno
~utenje – zdru`ena z intimno izku{njo spoznanja izvora lastne
zavesti, ki se nam razkrije kot popolna ti{ina in praznin – nam v
budizmu ka`e smernico, da dose`emo tisto, kar se zdi vsaj glede na
mnenje na{ega zdravega razuma nemogo~e: v samopozabi prese~i
lastno omejenost in s tem pridobiti svojo celovitost.

Dolo~ene vzporednice z budizmom najdemo tudi pri svetovnem
nazoru, ki ga lahko glede na osnovne zna~ilnosti imenujemo
panteizem. Vanj {tejemo danes tako {tevilne posameznike s svojim
lastnim izdelanim nazorom (Plotin, Spinoza, Schelling ...) kot tudi
nekatere svetovne religiozne ali filozofske sisteme, kot so npr.
daoizem, stoicizem .... Skupne zna~ilnosti panteizma pa dolo~ajo:
monizem (nauk o Enem), imanentizem (Eno je imanentno naravi,
univerzumu) in bo`anskost (imanentno Eno je bo`ansko)”.3

Tudi v panteizmu pogosto zasledimo poudarjanje pomena samo-
preseganja. Daoizem poudarja npr. pomen nedelovanja ali odsotnosti
delovanja, ki ne pomeni “ni~ ne delati”, temve~ delovati v sozvo~ju z
nepogojenim vedenjem. Tak{no delovanje je brezjazno, spontano
(tzu-jan), kar pomeni, da ne sme biti posredovano s pravili in na~eli.
Kljub na{i vzvi{eni inteligenci ljudje nimamo dostopa do velike
harmonije bo`anske Enosti. Na tej poti je pomembno stremljenje
po obvladovanju nasprotij, kar se lahko zgodi le ob odpovedi
diskurzivnemu mi{ljenju. Le delovanje “nedelovanje” tako vodi do
sre~e in harmonije v ̀ ivljenju, kajti ~lovek tedaj ne ̀ eli ve~ definirati,
posedovati ali kontrolirati pogojev za sre~o. Sre~a ni nekaj, kar bi si
mogli v ̀ ivljenju priboriti, temve~ nekaj, kar preprosto odkrijemo v
odsotnosti naprezanja v ̀ ivljenju. Vendar pa izhajajo korenine
kultiviranja razumevanja kot tudi kultiviranja ~utenja iz drugega vira
kot pri budizmu. Budizem trdi, da ne obstaja nikakr{no absolutno ali
bo`ansko Bitje, ki bi nam dolo~alo smisel ̀ ivljenja. Nasprotno pa
predpostavlja panteizem nekak{en zedinjujo~ princip, ki povezuje
vse, kar je, v bo`anski Enosti. Prav tako tudi predvideva nekak{no
bistvo ~loveka, bo`anski Jaz, ki je izvorni del tega zedinjujo~ega
principa. S tem pa nam panteizem odkriva mo`nost odgovora tudi na
zadnje klju~no vpra{anje ~loveka: “Od kod prihajamo in kam
gremo?” Daoisti govorijo o Dau, Plotin o Enem, Schelling o Bogu ...
Panteisti so torej monisti, ki verjamejo, da obstaja le eno Bitje in da so
vse forme realnosti bodisi njeni modusi bodisi z njim identi~ni.
Medtem ko vidijo nekateri ateisti~ni eksistencialisti, ki izhajajo iz
golega dejstva eksistence, v ̀ ivljenju skrajni nesmisel, ~e budizem
prek pojma praznine se`e onkraj smisla kot tudi nesmisla v ̀ ivljenju,
pa ima za panteiste ̀ ivljenje smisel v bo`anski Enosti. Bo`anska
Enost vsebuje tudi vrednostno komponento, ki odseva pravi~nost,
lepoto, ljubezen, dobroto itd., kar vodi do pomembnih eti~nih

3 Ur{i~, Marko: “Deus sive
Natura”, zbornik Poligrafi,
{tevilka 9/10, letnik 3,
1998. Zalo`ba Nova
revija.

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



71

posledic. Panteisti sku{ajo ̀ iveti v sozvo~ju s to bo`ansko Enostjo in
na~inom vrednosti, ki je povezan z njo. To se npr. lepo vidi v
daoizmu, kjer pomeni pravilno ravnati – ravnati v skladu z Daom,
Potjo, ki je zedinjujo~ princip. @iveti eti~no ̀ ivljenje in “dobro”
`ivljenje pomeni za panteista ̀ iveti v skladu s potjo, ki jo narekuje
absolutna Realnost. Vendar pa se za navadnega smrtnika pri
panteizmu zgodba ne izte~e v sre~ni konec. ̂ eprav bo`anska Enost
vsebuje dolo~ene vrednostne lastnosti, to {e vedno ni neki osebni
princip, ki bi mu bilo mar za vsakega posameznika. Zavedanje
obstoja tega principa vsakemu le omogo~i izbiro, ali bo ravnal v
skladu s principi te Enosti in odkrival svojo pravo naravo ali pa bo
deloval proti harmoniji Enosti  – od tega je odvisna posameznikova
sre~a ali trpljenje v ̀ ivljenju. Zato bi lahko tudi rekli, da je
panteisti~na etika deloma aristoteljanska, saj verjame v idejo, da
obstaja nekak{en telos ali cilj v ̀ ivljenju, ki se nana{a na nalogo
vsakega posameznika, da izpolni svojo bistveno naravo, ~e ho~e biti
sre~en. Sre~a namre~ ni nekaj, kar bi lahko prenesli v drugo ̀ ivljenje:
panteisti  osebno nesmrtnost zanikajo, nismo “mi” tisti, ki pre`ivimo.
Nekaj verjetno pre`ivi, del nas, ki je esenca ve~ne bo`anske Enosti.
Izginejo pa spomin, misli, ~ustva ... vse, kar nas dolo~a kot “nas”. In,
kar je morda najbolj osupljivo, v tem ne vidijo celo ni~esar stra{nega.
Ko odkrijemo svoje bistvo, nas to pripelje hkrati ̀ e onkraj sebe. To je
tudi na{e odre{enje na tem in onem svetu. Prilo`nost za odre{enje pa
je le ena – to ̀ ivljenje. Popravnih izpitov ni. Vendar ~eprav nimamo
te sre~e, da bi se dokopali do svojega bistva – ni~ hudega. Ob smrti
bomo vsi Eno.

Kdor Dau sledi,
z njim eno postane;
kdor Deju4  sledi,
z njim eno postane.
Kdor je pa Dao in De izgubil,
ta je z izgubo eno postal.5

Obstaja {e tretja smernica iskanja smisla in izpolnjenosti v
`ivljenju. To je smernica, ki je vsaj deklarativno najbolj zastopana v
zahodnem svetu – osebni monoteizem, kr{~anstvo. Tudi kr{~anstvo
ponuja klju~ do vpra{anja “Od kod prihajam in kam grem?”, vendar
pa druga~e kot panteisti~ni in {e bolj kot budisti~ni nazor. Bog me je
ustvaril, vendar pa se ob smrti ne vra~am “v” Boga, temve~ –
kr{~anstvo odgovarja na to vpra{anje topolo{ko – bodisi v pekel,
vice ali pa nebesa, ki so tri kvalitete bivanja po smrti: trpljenje,
o~i{~evanje in bla`enost. Kam bom po smrti pri{el, je odvisno od
tega, kako eti~no bom pre`ivel svoje ̀ ivljenje. Izjemno velik
poudarek daje kr{~anstvo pomenu razvijanja nesebi~ne ljubezni do
so~loveka in popolne predanosti Bogu. To je tisti klju~ v kr{~anstvu,
ki vodi ~loveka v o~i{~enje vseh grehov in k Bo`ji milosti. Dve

4 De dolo~a tisto, zaradi
~esar stvari so to, kar so.
Lahko bi rekli, da je to
inherentna kvaliteta stvari.

5 Klasiki Daoizma: Dao
de jing. Izrek 23, str. 85.
Slovenska matica,
Ljubljana, 1992.

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



72

najve~ji zapovedi v kr{~anstvu sta: “Ljubi Gospoda, svojega Boga, iz
vsega srca, iz vse du{e, z vsem mi{ljenjem in z vso mo~jo”6  ter “Ljubi
svojega bli`njega kakor samega sebe”7 . To je klju~ni temelj za vso
etiko. Tak{no darovanje in odpoved sebi zaradi Boga pa obrodi
velike sadove po smrti. Smrt za kr{~anstvo ne pomeni ve~ izni~enja
osebnosti, temve~ prej potrditev osebnosti. Osebna nesmrtnost
pomeni, da bom po smrti {e vedno ohranil svoj zemeljski jaz, tak,
kakr{nega sem navajen in ga poznam. Prav osebnost ~loveka je tisto,
kar je Bogu najbolj dragoceno. Bogu je mar prav za vsakega
posameznika v vsej njegovi edinstvenosti. Izro~ilo nam govori celo o
vstajenju tako duha kot telesa – ker je le eden {tevilnih kr{~anskih
misterijev. Kr{~anstvo pravi, da bo ~lovek po smrti ̀ el tisto, kar je
sejal v ̀ ivljenju, zato je ~lovek pred nalogo, da to ̀ ivljenje pre`ivi
~im bolj v skladu z vrednotami, ki nam jih narekujejo bo`je zapovedi.
To nas bo vodilo k temu, da bomo postajali Bogu vedno bolj podobni,
~eprav nikoli ne bomo mogli postati on. Le Kristusu je bilo dano,
da je lahko trdil: “Kdor je videl mene, je videl O~eta ... Jaz sem v
O~etu in O~e je v meni,”8  vendar pa zavzema Kristus prav zaradi
tega izjemno mesto v kr{~anstvu – kot bo`ji Sin, ki mu nih~e
ne more biti enak. Zaradi pomena izjemnosti vsakega individua
je pri kr{~anstvu kultivacija razumevanja “osvobojena” odpovedi
lastnim miselnim konceptom in lastnemu jazu, ki je po budisti~nem
izro~ilu vzrok iluzij o svetu.

Kr{~anstvo se s svojim naukom prav gotovo najbolj pribli`uje
sanjam o nesmrtnosti vsakega ~loveka. “Happy end” je ob
dolo~enem trudu vsakega posameznika v ̀ ivljenju zagotovljen.
Vendar pa je na drugi strani prav do tega ̀ ivljenja kr{~anstvo
neobetavno. Za kristjane na tem svetu ne more biti ne odre{enja ne
kon~ne izpolnitve lastne biti. @ivljenje na tem svetu je prej trpljenje
kot pa radost in Bog nam ni dal klju~a, kako se trpljenja re{iti, temve~
le, kako trpljenje sprejeti in prena{ati – s pri~akovanjem skoraj{njega
pla~ila v nebesih. ̂ e so nam ̀ e naklonjene ̀ ivljenjske okoli{~ine in
materialna blaginja, je ~lovek v primerjavi s popolnim Bogom velik
gre{nik, ki le ob kesanju rahlja jarem tega te`kega bremena. Razlika
med popolnim Bogom in nepopolnim ~lovekom je prevelika, da bi
si lahko ~lovek oddahnil na svoji poti in se odpo~il od grehov in
krivde. Tako je vse upanje uprto v prihodnost, v smrt in poslednjo
sodbo. ̂ im bolj se bomo osvobodili svojih grehov, tem ve~je pla~ilo
bomo u`ivali v nebesih. Zato je to ̀ ivljenje tudi vredno trpljenja.

^e se ozremo nazaj, lahko re~emo, da noben nazor ne izpolnjuje
naivnih svetnih ̀ elja ~loveka, ki si ̀ eli tako sre~o in izpolnitev na tem
svetu, kot tudi bla`eno ̀ ivljenje po smrti, ki bi se ga zavedal kot “on”.
Ateizem bi lahko morda pomenil prednost glede ̀ ivljenja samega –
saj mu na poti ne stojijo nobene eti~ne ovire, grehi in krivde, ki bi se
mu negativno obrestovale ob smrti. Vendar kljub temu ateisti niso
znani po tem, da bi v ̀ ivljenju resni~no u`ivali najve~jo sre~o:
svoboda in u`itki nikakor niso tisto klju~no zagotovilo za ~lovekovo

6 Sveto pismo Stare in
Nove zaveze: Mr, 12, 30.
Svetopisemska dru`ba
Slovenije, Ljubljana,
1997.

7 ibid. Mr, 12,31.

8 ibid. Jn 14,9-10.

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



73

izpolnjenost. Kr{~anstvo obljublja bla`enost po smrti, ~e bomo to
`ivljenje ̀ iveli skladno z bo`jimi zapovedmi, vendar pa ne ponuja
~loveku prave sre~e v tem ̀ ivljenju, prepojenim z grehom in krivdo.
@ivljenje {e ni narejeno za bla`enost – to nam slikovito dokazujejo
usode {tevilnih kr{~anskih svetnikov. Vsa njihova sre~a je bila ̀ e
“onstran”, zato so svoje trpljenje in samo`rtvovanje na svetu lahko
tudi prena{ali. Panteizem nam po drugi strani ka`e pot do sre~e na
tem svetu, vendar pa ve~ini od nas ni v{e~ ideja, da osebne nesmrt-
nosti ni. Stra{ljiv pa se nam zdi tudi budizem, ki pravi, da je odre{enje
ni~ ve~ in ni~ manj kot v “utrnitvi” jaza in izkustvu praznine.

V ~em je torej te`ava? Po eni strani nih~e ne mara trpljenja v
`ivljenju in ~e se odlo~imo za “happy end”, ki ga po smrti ponuja
kr{~anstvo, se odlo~imo tudi, da bomo nosili “kri`” v tem ̀ ivljenju.
Po drugi strani pa nam npr. budizem in panteizem ponujata bolj
izkustvene metode za doseganje odre{enja v ̀ ivljenju, vendar pa je
odre{enje vezano na to~ko, ki se je ve~ina ljudi raje izogiba kot kuge
– ljudje namre~ izjemno te`ko sprejmemo idejo o izbrisanju svoje
lastne osebnosti, lastnega jaza. Tisti, ki so to izkusili, pravijo, da je v
tem resni~na bla`enost. Vendar, kako naj jim to verjamemo? Raje se
zadovoljujemo z “varnimi” in kontroliranimi “izbrisi” osebnosti, ki jih
ponuja bodisi spolnost bodisi druge drobne hedonisti~ne radosti,
bodisi i{~emo uteho v sodobnem potro{ni{tvu, ki nam s svojo
produkcijo ̀ elja pri~ara ob~utek, da si je na tem svetu vredno za kaj
prizadevati. Bolj{e razli~ice nekak{ne samopozabe nam ponujajo
npr. znanstveno udejstvovanje, ljubezen do drugega in estetski
u`itki. To nas napoljnjuje z zadostno mero smisla v ̀ ivljenju, da se
nam ni treba odlo~ati za katerokoli od religij. Kajti klju~no vpra{anje
glede iskanja odre{itve v ̀ ivljenju ni: “Ali odre{itev obstaja?”, temve~:
“Ali si jo sploh ̀ elimo?”!!! Cena za to se zdi zelo visoka. Tako ve~ina
ljudi dela – zavestne ali nezavedne – kompromise med mo`nimi
re{itvami. Le redki so se pripravljeni spustiti v negotovo avanturo
raziskovanja zadnjih skrivnosti ̀ ivljenja brezkompromisno, kjer je
morebitni rezultat teh prizadevanj, ki bi ga lahko imenovali
“odre{enje”, popolnoma nepredstavljiv in meji na stra{ljivost.

BITI V SVETU – SOBIVANJE Z NARAVO

Vsako bivanje v svetu je hkrati tudi sobivanje. Ko se spra{ujemo,
kako najbolje ̀ iveti to na{e ̀ ivljenje, se ob tem sre~ujemo tudi s
so~lovekom, bogom in naravo. Narava postaja danes ~edalje po-
membnej{a tema na podro~ju etike: prvi~ v zgodovini se vodijo ostre
polemike o tem, ali ima tudi narava svoje pravice in inherentno
vrednost. To, da je tudi narava danes vstopila v “krog eti~nih ob-
jektov”, je zahtevalo svoj razvoj in ~as. Kako naj bi namre~ zahodni
~lovek eti~no razmi{ljal o naravi, ~e {e pred nekaj stoletji ni mogel
doumeti, da imajo svoje pravice in inherentno vrednost tudi su`nji,

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



74

`enske in ~rnci! Vsekakor pa potrebujemo za premike na{ega
mi{ljenja nekoliko trdo {olo: glede narave je polemika do`ivela svoj
pravi razcvet {ele v okviru zelo prakti~nega problema, ki grozi danes
na{emu celotnemu planetu – vstopili smo namre~ v obdobje eko-
lo{ke krize planeta, kar je o~itno plod neozave{~enega odnosa
~loveka do narave. Šele ko je ~lovek postal sam dovolj ogro`en
zaradi posledic svojega ravnanja, mu je uspelo prisluhniti tudi tistim,
ki so opozarjali ne le na pravice ~love{tva, temve~ tudi na pravice
same narave. Zato je danes treba izkoristiti ta razprt prostor tudi za
zelo radikalno vpra{anje, kot je: Ali je narava cilj v sebi? In ~e temu
pritrdimo – kak{ne eti~ne posledice iz tega sledijo?

^loveka vodijo v delovanje zelo razli~ni interesi. Pre`ivetje je
prva in nujna smiselna smernica v na{em ̀ ivljenju. In kolikor upo-
rabljamo druga bitja – tako rastline kot ̀ ivali – za hrano, jih s tem
spremenimo v sredstva za zadovoljevanje te na{e primarne potrebe.
Poleg pre`ivetja pa ima ~lovek tudi velik interes, da si ̀ ivljenje
naredi udobno in ga popestri z raznimi ugodji in u`itki. Medtem ko
pre`ivetje zahteva davek od narave prek “moram”, pa “veliki U”
(u`itek, udobje, ugodje) spremeni smer na{e porabe v “morem”:
~lovek ne ~rpa narave ve~ le toliko, kot mora, temve~ uni~uje, ~rpa
in onesna`uje veliko ve~, kot bi res potreboval. ̂ e je obravnavanje
narave kot sredstva za ~lovekovo pre`ivetje razumljivo in opra-
vi~ljivo, pa se pri ̀ elji za zadovoljevanjem “velikega U-ja” postavijo
ostra eti~na vpra{anja glede mere in upravi~enosti tak{nega po~etja.
Ta eti~na vpra{anja danes spretno zakriva in odriva strategija
ekonomije in marketinga, ki se sodobnemu ~loveku ka`e kot
obetavni up osmislitve “velikega U-ja”. Pomeni namre~ prefinjen
mehanizem, kako ̀ eljo po “velikem U-ju” na razne na~ine afirmirati
in definirati, ter ponuja {tevilne izbire, kako to ̀ eljo zadovoljevati.
^lovek tako ̀ ivi v stalnem manku, saj bi vedno lahko ̀ ivel {e malo
bolje, kakor ̀ ivi: “veliki U” je namre~ nenasiten. Prav smernica
dana{nje dru`be je tista, ki daje malo upanja, da bi ve~je {tevilo ljudi
za~elo razmi{ljati o tem, ali je narava tudi cilj v sebi. Edino u~inkovito
sredstvo za omejitev teh pretiranih ~lovekovih potreb je danes, kot
dobro ve Hans Jonas, strah pred posledicami na{ega ravnanja –
seveda ne v smislu skrbi za naravo, temve~ skrbi za lastno blaginjo.
Ekolo{ke posledice iz~rpanosti zemlje in onesna`enja so danes tisto
resno svarilo, ki prav od vsakogar zahteva razmi{ljanje o problemih
potro{ni{tva.

Kot antipol tej potro{ni{ki oziroma, kot pravijo strokovnjaki,
razvojni usmeritvi, pa se v ~edalje ve~ji meri uveljavlja tudi
ohranitvena smernica glede narave. ̂ lovek lahko dojema naravo
ne le kot komercialno vrednost, temve~ tudi zaradi njene lepote,
zgodovinskega, kulturnega in znanstvenega pomena. Tako narave
ne dojemamo ve~ zgolj kot “vrednosti”, temve~ tudi kot “vrednoto”.
To je danes ~edalje bolj popularno podro~je, ki se zrcali v turizmu in
nastanku podro~ij, kot je npr. varstvo narave in naravne dedi{~ine. Pri

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



75

tem je danes vedno bolj v modi “devi{ka” narava (ki jo ho~e obiskati
vedno ve~ ljudi, s ~imer ̀ al izgublja na svoji devi{kosti), tradicionalno
ohranjena naravna in kulturna krajina, habitati z veliko pestrostjo,
redke ̀ ivalske in rastlinske vrste ... Ta vidik ni usmerjen ve~ na
izrabljanje narave in razne ekonomske koristi, temve~ predvsem v
varovanje, negovanje in ohranjanje in sku{a med obojim zagotoviti
bolj ali manj uspe{no ravnote`je. Ob tem postane narava sredstvo
za zadovoljevanje bolj subtilnih ali – ~e sledimo hierarhiji potreb,
ki jo je utemeljil Maslowljev – vi{jih potreb, pri ~emer se kot stranski
produkt teh interesov ka`e kot pozitiven za naravo.

 Obstaja pa {e tretji vidik dojemanja narave, ki sku{a se~i
dobesedno onkraj ~loveka in se s tem odre~i antropocentri~ni
usmerjenosti: to je dojemanje narave kot “dobrega na sebi”. Ta vidik
lahko pojasnimo prek pojma inherentne vrednosti narave, ki so jo
nekateri globoki ekologi (Taylor, Devall, Sessions ...) pojasnili kot
vrednost, ki je neodvisna od zavedanja, interesa ali ob~udovanja
zavestnega bitja, t.j. ni odvisna od nekoga, ki poseduje zavest,
temve~ je objektivno tam. Iz tega izhaja tudi eti~na posledica, da
narava ni ve~ le sredstvo za doseganje ciljev, temve~ je cilj v sebi.
Tak{no biocentri~no stali{~e zagovarja v sodobni okoljski etiki smer,
ki se ji pravi globoka ekologija (Deep Ecology). Lahko da so za
varstvo narave zadostni tudi antropocentri~ni razlogi, vendar pa terja
pravo spo{tovanje in intimen odnos do narave od ~loveka {e ve~.

Razlogi, ki vodijo v spoznanje, da ima tudi narava inherentno
vrednost, so lahko razli~ni: prvi razlog je ekolo{ki in izhaja iz dejstva,
da se je v tem stoletju kon~no izkazalo, da narava ni ustvarjena le za
potrebe in interese ~loveka, sicer ne bi pri{lo do tak{ne ekolo{ke
krize. ̂ lovek se mora dojeti ne v lu~i, da je nekak{no “sredi{~e”
Zemlje, kot so neko~ menili, da je Zemlja sredi{~e vesolja, temve~ se
mora zavedati, da je le sestavni del potekajo~ega stvarstva. ̂ e
stopimo {e korak naprej, pridemo do Lovelockove hipoteze o Gaji,
ki opredeljuje Zemljo kot nekak{en samoregulativen sistem, kjer
smiselno potekajo vse interakcije med ̀ ivim in ne`ivim. Zemlja je
torej ̀ iv organizem, kjer je ~lovek le eden njenih {tevilnih sestavnih
delov. In ~e ho~e ~lovek pre`iveti, se mora podrediti neuni~ljivim
zakonom narave oziroma ~e izhajamo iz Gaje, se mora podrediti
zahtevam celotnega organizma, sicer bo celoten organizem postal
nekak{na rakasta tvorba, ki bo svojo motnjo bodisi izpljunil iz sebe
bodisi bo sam propadel. Drugi razlog je lahko globoko zakoreninjen
v panteisti~nem dojemanju sveta. Lovelock Gaje {e ni dojemal kot
bo`ansko, pa~ pa bi jo tako dojemali panteisti, saj je vse, kar je, del
vseobsegajo~e bo`anske Enosti. Numinozno ob~utje je tisto, ki
panteistom narekuje etiko. In ~e se svet dojema kot prostor svetega,
ker izhaja iz bo`anske Enosti, potem je bo`anska Enost tista, ki je
nosilec vrednosti, ne ~lovek. ̂ lovek je le del te vseobsegajo~e
celote, ki vklju~uje tudi naravo. Nadaljnji razlog lahko poraja
ontolo{ko razmi{ljanje, ki temelji na ~udenju: “... zakaj je sploh

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



76

bivajo~e in ne raj{i Ni~?”9, se je spra{eval Heidegger. ̂ eprav ne
vemo, zakaj  bivajo~e je, pa kljub temu ~utimo, da je smiselno, da
“nekaj je in ni raje ni~” – sicer bi vse bilo pa~ “Ni~”. In prav ta “nekaj
je” dolo~a vrednost bivanja. To, da bivajo~e je, je dobro. O tem nam
razlo~no govori na{a intuicija. Zato pusti bivajo~e biti! Tudi estetsko
ob~utje narave je lahko razlog, da ji pripi{em inherentno vrednost.
^eprav je estetsko do`ivljanje narave mnogokrat posredovano z
razli~nimi dru`benimi merili (npr. cenjenje tistega, kar je redko,
izjemno po obliki, “devi{ko” itd.), pa lahko ~loveka vodi tudi do
dojemanja veli~ine celote, kjer se nam narava razkrije kot popolna
harmonija. Naravi v tak{nem trenutku dojemanja ni mogo~e ni~esar
odvzeti in ni~esar dodati. Je vzvi{ena popolnost v sebi. Obstaja pa {e
zadnji razlog, morda najpomembnej{i za veliko ljudi: gre za spo-
sobnost ~loveka, da dojema naravo prek so~utja. V so~utju mi je mar
za nekoga, ne da bi bili v ozadju kakr{nikoli interesi. So~utje nam
razkriva afirmacijo ̀ ivljenja – sre~i in zadovoljstvu damo prednost
pred trpljenjem, ̀ ivljenju prednost pred smrtjo. Sposobnost so~u-
tenja drugega nam da prilo`nost, da se pribli`amo njegovi biti, ki se
nam razkrije kot vredna ̀ ivljenja in zadovoljstva. Ta vidik nas
zavezuje k altruisti~ni etiki in vodi v ob~utje enosti z vsem bivajo~im.
To je vidik, kjer se ~lovek ne odpoveduje svoji ~love{kosti, pa jo
vendarle presega. So~utje vedno te`i k samopreseganju. To pa je
mogo~e le na podlagi podobnosti med ̀ ivimi bitji. ̂ e bi bila narava
tako zelo druga~na od mene, ne bi mogel razviti do nje odnosa
so~utja. Del nas je tudi narava sama, s katero delimo so~utje ob
trpljenju in umiranju.

Vendar se s priznanjem inherentne vrednosti narave te`ave ne
kon~ajo, temve~ {ele za~nejo. Pojem inherentne kvalitete nas vodi
do zahtevne eti~ne problematike, ki odpira obzorje zelo te`kih
vpra{anj? ̂ e se strinjamo s tem, da je vsako ̀ ivo bitje cilj v sebi in
dobro na sebi – kako potem to vpliva na ~lovekov odnos do ̀ ivali in
rastlin? Ali je ̀ ivljenje ~loveka vredno toliko kot ̀ ivljenje drugih ̀ ivih
bitij, ~e ne celo ne`ive narave? Ali je potem ̀ ivljenje npr. tigra, ki
napade otroka, vredno toliko kot ̀ ivljenje ~loveka, ali zato trpeti
pike komarjev ali stenic, le da jih ne bomo ubili, ker so vredni toliko
kot mi, ali je, ~e gremo {e na skrajnej{i primer, ̀ ivljenje virusa AIDS
enako dragoceno kot na{e ̀ ivljenje? In ~eprav temu tudi pritrdimo –
kako potem sploh ̀ iveti? ̂ e ̀ ivali ̀ e ne ubijem zavestno, koliko jih
pohodim ̀ e, ko grem na sprehod, ko se vozim z avtom itd. ̂ lovek
se soo~a z dvema odgovoroma: da ima vsa narava enako inherentno
vrednost kot ~lovek, kar zagovarjajo predvsem globoki ekologi, ki
uvajajo pojem biolo{kega egalitarizma, ali pa da je inherentna
vrednost porazdeljena med bivajo~im hierarhi~no, kar bi vodilo do
sklepa, da ima ~lovek ve~jo inherentno vrednost kot druga ̀ iva bitja.
Oglejmo si prakti~ne posledice tako prvega kot drugega stali{~a.

^e bi hoteli dosledno upo{tevati na~elo egalitarizma, bi morali
korenito spremeniti svoje ̀ ivljenje – tako v prakti~nem kot tudi

9 Heidegger, Martin:
Izbrane razprave, Kaj je
metafizika? Cankarjeva
Zalo`ba, Ljubljana, 1967,
str.135.

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



77

duhovnem pogledu. Pot nam ka`e lahko npr. religiozna veja, ki se
imenuje d`ainizem, ki temelji na prakticiranju popolnega nenasilja.
Popolno so~utje do vsega bivajo~ega jih vodi po poti izjemne
koncentracije, ki je usmerjena na te`njo, da ne bi prizadeli nobenega
`ivega bitja. D`ainisti~ni modreci so goli in skrbno preverjajo vsako
mesto, kamor stopijo ali sedejo, da ne bi po{kodovali nobene ̀ ivali.
Tak{en na~in ̀ ivljenja zahteva izjemno veliko ~asa in pozornosti,
da se izognemo vsakemu morebitnemu nasilju nad ̀ ivimi bitji.
Hrana, ki je ne ubijemo, je lahko sestavljena le iz sadja. Sporna so
lahko tudi semena, ki so nosilec ̀ ivljenja. @iveti na skrajno nenasilen
na~in bi bilo morda {e mogo~e, vendar pa bi zahtevalo od ~loveka
skrajni ̀ ivljenjski napor. Ali ̀ ivijo tudi globoki ekologi na tak{en
na~in? Dosledni egalitarizem bi moral spremeniti tudi odnos do smrti.
^e je vsako ̀ ivljenje enako dragoceno, potem je pravzaprav vseeno,
kdo umre. Vseeno je, ali umre moj otrok ali pa tiger, ki ga ho~e
po`reti. Nekdo pa~ mora. Ko bo pri{el tak{en trenutek v ̀ ivljenju,
bom prostovoljno sprejel smrt, ~e bo ̀ e pri{la. Ali pa celo, ~e gremo
korak dlje: ~e npr. vidimo, da bo nekdo povozil ̀ abo, lahko
`rtvujemo sebe, da bi re{ili ̀ abo. Vendar pa bi bilo tak{no stali{~e
zopet sporno, saj bi gre{ili prav proti sami egalitarnosti: ~e bi ̀ rtvovali
sebe namesto ̀ abe, bi se mi zdela ̀ aba v tem primeru vredna ve~
kot jaz.

Problem egalitarizma je v sami logiki ̀ ivljenja: ni mu naklonjena.
Resnica ̀ ivljenja je neizprosna: ̀ ivljenje ni ustvarjeno za resni~no
enakost. Tisto resnico, ki jo je ~lovek najbolj vzvi{eno afirmiral s
svojim pojmom inherentne vrednosti: da je dobro, da ̀ ivljenje je, in
da je vsako ̀ ivljenje cilj v sebi, dobro na sebi,  potrjuje in hkrati vodi
v protislovje prav ̀ elja vsakega ̀ ivljenja, da ̀ ivi. @iveti je dobro, je
vredno in vsi smo si enaki tudi v tem, da ho~emo ̀ iveti – ta enakost
pa je stra{na enakost. ̂ lovek je edino bitje na tem planetu, ki mora
to spoznanje tudi nositi s seboj. In ~e bi po eni strani bodisi zaradi
so~utja bodisi zaradi ob~utka svetosti ̀ ivljenja ali {e ~esa ̀ eleli
bivajo~emu pomagati ̀ iveti ali pa ga pustiti ̀ iveti, pa naredijo
zahteve na{ega bivanja to ̀ eljo za nedosledno. Prav so~utje do
narave nas vodi do bistvene informacije o njej: da si vse ̀ ivljenje ̀ eli
`iveti in da mu smrt in minevanje (bolezen itd.) povzro~ajo trpljenje.
Zato se lahko v tej perspektivi poka`e ~lovek kot nekak{en po`re{ni
parazit na Zemlji, ki uni~uje, uporablja in spreminja vso naravo in
bitja v njej. ̂ e izhajamo iz nekak{ne prvobitne devi{kosti narave, je
krivda ~loveka neizbrisna. Ne le da si ~lovek jemlje potrebni dele` za
pre`ivetje, kot si ga jemljejo druga ̀ iva bitja, jemlje si namre~ veliko
ve~, kot res potrebuje. Šele ~e bi se izpolnila iluzija raja, kjer naj bi
vsi ̀ iveli kot mladi in nesmrtni, nih~e ne bi nikogar jedel in vsi bi bili
sre~ni ..., bi bil lahko ideal egalitarnosti dose`en. Realnost ima ̀ al
druga~no podobo. Stali{~e egalitarizma nas prav gotovo prisili k ~im
ve~jemu pribli`evanju temu neuresni~ljivemu idealu, vendar pa
prav zaradi neuresni~ljivosti pu{~a v ̀ ivljenju zelo grenak priokus.

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



78

In vpra{anje je, ali je smiselno govoriti o teoriji, ki je v praksi ne
moremo udejaniti.

Veliko prijaznej{e je seveda razmi{ljati o tem, da ima ~lovek ve~jo
inherentno vrednost kot druga ̀ iva bitja, ki je podeljena ̀ ivljenju
glede na stopnjo zavesti. Tak{no stali{~e je za ̀ ivljenje vzdr`no in
nas spodbuja k odgovornemu ravnanju do drugih ̀ ivih bitij, hkrati pa
nam ne nalaga bremena ve~ne krivde. Ob~utek, da ima ~lovek ve~jo
inherentno vrednost kot druga ̀ iva bitja, nam daje pravico, da dobro
`ivimo, vendar pa nam hkrati ne daje pravice, da drugo ̀ ivljenje
zlorabljamo. Tak{no stali{~e se ujema z logiko na{ega ̀ ivljenja:
upravi~eno je posekati drevo, da bi si npr. naredili hi{o (to danes sicer
delajo za nas drugi), vendar pa bi dojemali kot neeti~no ravnanje,
~e bi nekdo sekal drevesa le za lastno zabavo. Tak{no stali{~e ima
lahko sicer zelo gibljive meje – od zelo asketskega ̀ ivljenja do bolj
udobnega. Klju~ni pojem ob tem je pojem “podobnosti” – bitja, s
katerimi smo si bolj podobni, s katerimi lahko na globljih ravneh
so~ustvujemo, dojemamo kot bitja z ve~jo inherentno vrednostjo za
nas kot druga. Z zavestjo srnjaka, ki je trpel na cesti, sem lahko veliko
bolj so~utila kot z zavestjo, ki jo dojemam na primer pri mravlji.
Morda mi res ne bo popolnoma vseeno, ~e mravljo pohodim,
vsekakor pa ob tem ne bom do`ivela ~ustvenega {oka. Tak{no
stali{~e pu{~a tudi mo`nost, da se odlo~im npr. za vegetarijansko
prehrano, ne da bi ob tem imela slabo vest – zavedanje rastlin mi je
toliko tuje, da z njimi ne morem vzpostaviti pravega so~utja. Še
vedno pa ~utim do rastlin spo{tovanje – ne le zato, ker so lepe,
temve~ tudi zato, ker ~utim sámo njihovo ̀ ivljenje kot vrednoto.
Kljub temu se mi morda zdi upravi~eno, da pred ̀ ivljenjem rastline
dam prednost tudi svojim razli~nim, ne le pre`ivetvenim, temve~
tudi npr. estetskim interesom, ki rastlino spremenijo sredstvo:
odtrgam jo, da jo postavim v vazo itd. Mejo si mora vsakdo tu
postaviti sam, prav pa je, da se o njej vedno znova spra{ujemo.

NARAVA IN ^LOVEKOVO ODREŠENJE

Ob koncu se nam zastavlja tudi vpra{anje povezave med
~lovekovim iskanjem celovitosti in izpolnjenosti oz. “odre{enja” in
njegovim odnosom do narave: Ali je mogo~e do`iveti svojo
izpolnitev na tem svetu, ne da bi pred njim “zatisnili ~ute in duri
zapahnili ...”10  – ali je torej odre{enje samozadostno ali pa nanj vpliva
tudi na{ odnos do narave? In ~e je pri odre{enju pomemben tudi na{
odnos do narave – kak{no vlogo igra pri tem priznavanje, da ima
narava intrinsi~no vrednost?

Budisti~na temeljna resnica o svetu je, da je ̀ ivljenje trpljenje,
kar vklju~uje vsa ̀ iva bitja. Trpljenje do`ivljamo, ker je vse rezultat
okoli{~in in vzrokov, ki se venomer spreminjajo. Pantha rhei, bi
rekel Heraklit. Kot se spreminjajo okoli{~ine, je tudi ~lovekova

10 Klasiki daoizma: Dao
de Jing (56) (prevedla
Maja Mil~inski): Slovenska
matica, Ljubljana, 1992,
str. 135.

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



79

eksistenca zajeta v to strujanje in minevanje. Bitja ̀ elijo najti v tem
minevanju nekak{no konstanto. Mislijo, da bi mogla biti tak{na
stalnica del eksistence. Posku{ajo najti sebe, svoj Jaz tam, kjer ga ni,
in s tem upajo, da se bodo lahko izognili trpljenju – delo pa je
Sizifovo. @elja po ̀ ivljenju vodi bitja v proces {tevilnih ponovnih
rojstev, vendar pa svojega izpolnjenja nikoli ne dose`ejo. Tako te`i
budist po preseganju samsare (samsãra), nenehnega toka bivanja, ki
te~e iz ̀ ivljenja v ̀ ivljenje, kar dose`e v brezjaznem stanju nirvane,
ki pomeni “ugasnitev, utrnitev” vseh ̀ elja in s tem tudi bivanja v
samsari.

Ko budist “utrne” svoj jaz, vstopi tudi v notranji proces postajanja,
ki odseva pojavni svet. Svet vidi v njegovi tak{nosti in nepopa-
~enosti, hkrati pa se ostreje zaveda trpljenja, povezanega s svetom.
Tako se v budistovem prizadevanju na poti odre{enja skriva dvo-
rezen me~: ko se re{i svojega lastnega jaza, “dobi na ple~a” ves svet.
Dokler bo obstajal ta svet z vsem svojim nenehnim postajanjem, do
tedaj bo na svetu trpljenje. Budistova pre~i{~ena zavest sprejema to
trpljenje sveta v neskon~nem so~utju, zaradi katerega je pripravljen
vstop v bla`eno stanje nirvane prelo`iti, da bi drugim bitjem pomagal
iz tega trpljenja. Tak{na vzvi{ena bitja imenujejo budisti bodisatve
(bodhisattva). Le ~lovek je tista oblika bivajo~ega, ki je sposobna
prese~i dejstvo trpljenja in smrti, ki ga prina{a na{a eksistenca v
svetu – prav z odpovedjo navezanosti na ̀ ivljenje oz. z odpovedjo
`elji po samem ̀ ivljenju. Dokler se bitja ne reinkarnirajo v ~love{ko
obliko, do tedaj ne morejo dose~i svojega odre{enja. In ~e celo
ve~ina ljudi ni sposobna priti do potrebnega uvida v ̀ ivljenju, da bi si
za`eleli stopiti na pot odre{enja in s tem tudi spremeniti svoj odnos
do ̀ ivljenja in smrti, kaj {ele ̀ ivali in preostala narava! Volja narave do
`ivljenja je neizmerna – ali bo narava zato vedno trpela zaradi smrti in
vsega minevanja? Dokler bo torej obstajala narava z vsemi svojimi
oblikami ̀ ivljenja, svet ne bo odre{en. Ali bodisatva torej ne more biti
odre{en, dokler bo obstajala narava?

S tak{nimi problemi se gotovo ne sre~uje kr{~anstvo. Narava igra
pri kr{~anstvu zelo drobno vlogo, lahko bi rekli, da vlogo statista:11

narava je tu, nemo prisotna, pa vendar le zato, da postanejo bolje
vidni glavni igralci – ljudje. Vsa pozornost, vse pri~akovanje in vsa
etika so usmerjeni izklju~no na ~loveka – v Svetem pismu je naravi
posve~enih le nekaj stavkov. Ta manko nam vsekakor ne daje
ob~utka, da je tema odnosa ~loveka do narave v kr{~anstvu ovita {e
v skrivnost, temve~ je to le jasno sporo~ilo: druga ̀ iva bitja prav-
zaprav niso resni~no pomembna v drami stvarjenja in odre{enja.

“Bodita rodovitna in mno`ita se, napolnita Zemljo in si jo pod-
vrzita; gospodujta ribam v morju in pticam na nebu ter vsem ̀ ivalim,
ki se gibljejo po Zemlji!”12,  beremo v prvi Mojzesovi knjigi. In v tem
duhu beremo nekoliko naprej: “Vse ̀ ivali zemlje in vse ptice neba
naj se vas bojijo in trepetajo pred vami. Tudi vse, kar se giblje po
Zemlji, in vse ribe morja, vse to bodi v va{i oblasti. Vse, kar se giblje

11 V Slovarju tujk Franceta
Verbinca beremo: statist
(iz lat. stare stati) kdor
igra (na odru, filmu)
nepomembne, najve~krat
neme vloge ...

12 Sveto pismo: 1Mz
(1,28).  Svetopisemska
dru`ba Slovenije,
Ljubljana, 1997.

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



80

in ̀ ivi, naj vam bo za ̀ ive`, tudi vse zelene rastline vam dajem.”13

Narava je ~loveku dana le kot sredstvo za ̀ ivljenje na tem svetu –
vrednostni prepad med naravo in ~lovekom je neznanski. Zato tudi
ni presenetljivo, da je ena glavnih kritik okoljskih etikov prav kr{~an-
stvo, ki naj bi s svojim odnosom do narave bistveno pripomoglo k
oblikovanju zahodnega brezobzirno izkori{~evalskega ravnanja do
narave, katerega rezultat je tudi ekolo{ka kriza. Vendar pa najdemo v
Svetem pismu dva stavka, ki sta klju~ni re{ilni bilki za vse naravi
naklonjene kristjane in sta lahko hkrati tudi obramba na ostro kritiko
okoljskih etikov: “Glejta, dajem vama vse zelenje s semenom, ki
raste po vsej Zemlji, in vse sadno drevje, katerega sadje nosi seme.
Naj vama bo v hrano”,14 pi{e na za~etku Svetega pisma. Prav tako
najdemo nekoliko naprej tudi mesto, ki govori o tem, da je Bog
postavil ~loveka v rajski vrt tudi zato, “da bi ga obdeloval in varo-
val”.15 Prvi stavek bi bil lahko podlaga za zagovarjanje teze, da Bog
ne ̀ eli, da ~lovek ubija ̀ ivali – iz ~esar bi lahko izpeljali etiko nena-
silja do drugih ̀ ivih bitij. Po drugi strani pa naj bi ~lovek svoj “vrt” ne
le izrabljal, temve~ tudi negoval in ga vzel v varstvo, za{~ito, skrb.

Dejstvo ostaja, da lahko kr{~anski odnos do narave interpretiramo
tako v izkori{~evalski kot v naravovarstveni smeri. Kristus nam glede
narave ni zapustil nobenih “Bo`jih zapovedi”, ki bi nas nedvoumno
vodile po dolo~eni eti~ni poti. @al pa se zdita zadnja dva spodbudna
stavka iz Svetega pisma bolj izjema kot pravilo: Ali ni tudi sam Kristus
jedel vsaj rib, ~eprav je Kristus prispeval izjemen dele` v prid
izkoreninjanju krvavih klavnih daritev v ~ast Bogu Izraelcev. In – ali
ni bil ~lovek iz rajskega vrta, za katerega naj bi skrbel, izgnan? Ali je ta
novi “vrt”, ki ni rajski, {e vedno vreden varovanja in negovanja? Ali ni
to tisti svet, od katerega se je Bog obrnil? Svet ni prostor za odre{en-
je, je le prostor za trpljenje. Bistvo kr{~anskega nauka je prav v tem,
da nam ka`e pot, kako dose~i odre{enje po smrti – ali je mogo~e, da
je pri tem narava izob~ena in zavr`ena od Boga? Ali je narava le
svetna, brez du{e, brez posmrtnega ̀ ivljenja in zato “pogubljena”?

Zelo elegantno potujejo prek ̀ ivljenja panteisti. Njihov stoi~ni
odnos do ̀ ivljenja jih brani pred velikimi nihanji ~ustev ob nav-
zo~nosti trpljenja v ̀ ivljenju. Naloga panteista je, da odkrije svojo
pravo naravo in sre~a izhaja iz na~ina ̀ ivljenja, ki bi ga vsi ̀ eleli
`iveti, ~e bi razumeli svojo pravo naravo kot ~love{ka bitja. In sre~a
je tudi nekaj, kar si lahko priborimo le v tem ̀ ivljenju. S tem je
panteizem nazor, ki je naravnan v tosvetnost, v “tukaj in zdaj” in ki
gradi na pozitivni vrednosti ̀ ivljenja. Vsakemu ~loveku je dan tudi
njegov posebni, lastni potencial in odre{enje ter sre~a je v tem, da
razvijamo lastne zmo`nosti in postanemo to, kar smo. Konec koncev
pa smo vsi le del ve~ne vseobsegajo~e bo`anske Enosti. Izjemna
vloga ~loveka v tej Enosti je v tem, da je edinemu med vsemi
oblikami, ki izhajajo iz Enosti, dana zmo`nost, da se bo`anske
Enosti zaveda in odkrije svoje naravne mesto v njej, kar ga v ̀ ivljenju
obdari s sre~o in spokojnostjo – kar pa vsekakor ni majhno “pla~ilo”.

13 ibid, 1Mz (9, 2-3).

14 ibid, 1Mz (1,29).

15 ibid, 1Mz (2, 15).

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



81

V ̀ ivljenju je to spoznanje vir sre~e, miru in spokojnosti, ob zatonu
`ivljenja pa nam omogo~a, da smrti ne ob`alujemo.

Prav to spoznanje, da smo vsi del bo`anske Enosti, pa dolo~a tudi
odnos panteistov do drugih ̀ ivih bitij. Merilo vrednosti tako ni ve~
~lovek, temve~ bo`anska Enost, s ~imer je zadan klju~ni udarec
~lovekovi superiornosti. Vsa ̀ iva bitja so izraz te Enosti in vsa so,
gledano v tej perspektivi, enakovredna, ~eprav so druga~na. Vendar
prav zato, ker spo{tujemo in ljubimo bo`ansko Enost, spo{tujemo in
ljubimo tudi vse njene izraze. Tako kot ~lovek imajo tudi vsa druga
bitja svojo lastno notranjo vrednost (te), ki jo na svoj na~in izpol-
njujejo. Neumestno je govoriti o ve~ji ali manj{i inherentni vrednosti
– smo le druga~ni in vsak po svoje izpolnjuje lastno ̀ ivljenjsko pot.
Trpljenje in smrt sta del procesa, ki izhaja iz bo`anske Enosti – zakaj
bi bilo bo`ansko le tisto, kar nas radosti in je v o~eh ~loveka lepo in
prijetno. Bitja umirajo, bo`anska Enost pa ostaja. Smrt je povratek k
izvoru, minevanje in trpljenje pa sta del procesa smrti. Tako dobita
trpljenje in smrt tudi svojo svetlo podobo v drami ̀ ivljenja. Ko
~lovek spozna svoj te, med smrtjo in ̀ ivljenjem ni velike razlike:
~lovek mora le voljno sprejeti to, kar mu podarja bo`anska Enost.
Narava pa, z vsemi bitji v njej, se o svojem te-ju ne more in se ji
niti ni treba spra{evati: je poosebljen te, bi lahko rekli. V najslab{em
primeru, pa bo Eno postala “z izgubo”.16

Trije svetovni nazori nam ponujajo tri razli~ne mogo~e re{itve na
vpra{anje, v kak{ni povezavi sta ~lovekovo odre{enje in na{ odnos
do narave. V kratkem povzetku bi lahko rekli, da lahko izbiramo med
zavezanostjo so~utju, ki na{e odre{enje ~e ̀ e ne onemogo~i, pa vsaj
odlo`i; med tem, da narave ne dojemamo kot pomemben element
pri doseganju svojega odre{enja; in med tem, da je na{e odre{enje
prav v prepoznanju enotnega principa, ki vodi tako naravo kot tudi
ljudi pri iskanju in izpolnjevanju svojih ̀ ivljenjskih poti. Odlo~itev,
katera pot je “prava” ali katera pot je “najbolj{a”, je prepu{~ena
vsakemu posamezniku. In te tri alternative so lahko za vsakogar
izmed nas izziv ali pa tudi pomo~ – da odkrijemo svojo, druga~no pot
pri iskanju odre{enja, ~e si ga seveda ̀ elimo, in tudi iskanju svojega
odnosa do narave.

POST SCRIPTUM

“Tukajle, na tem hribu, ob koncu dneva, bo{ torej plesal svoji smrti.
In v poslednjem plesu bo{ pripovedoval o boju, o bitkah, ki si jih dobil,
pa o tistih, ki si jih izgubil; pripovedoval bo{, kako zbegan si bil in hkrati
vesel, ko si sre~al svojo mo~; pripovedoval bo{ o skrivnostih in ~ude-
sih, ki si si jih nabral. In tvoja smrt bo sedela tukajle in te gledala.

In zahajajo~e sonce bo sijalo nate, ne da bi te ̀ galo, tako kot je
sijalo danes. Veter bo mehak in blag in vrh tvojega hriba bo drhtel. Ko
bo{ odplesal zadnji korak, bo{ pogledal v sonce, zakaj nikdar ve~ ga

16 Prim. pesem v
seminarju na str. 7.

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



82

poslej ne bo{ videl, ne buden ne sanjajo~, in tedaj bo tvoja smrt
pokazala na jug: na prostranstvo.”17

@ivljenje in smrt. Lepota, skrivnost, pri~akovanje in bole~ina.
Kako ju ̀ iveti, kako ju razumeti? Ni lepote enega brez prisotnosti
drugega, tako blizu pa vendarle tako dale~.

Kak{en paradoks se mi zdi ̀ ivljenje! Po eni strani ~rpam ljubezen
do ̀ ivljenja in sveta prav iz naro~ja smrti. Ko se vsak dan vedno
znova zavedam be`nosti pogleda, ki ga lovim v ta svet, mi le-to
vstaja pred o~mi kot izjemno drago in dragoceno. Ko zve~er kot
to~ka zavesti in ljubezni zrem v spokojno obli~je mojega sina, naredi
smrt, ki mi mnogokrat {epeta v uho, ta trenutek tako poln lepote in
hkrati ̀ alosti, da vse ̀ ivljenje okoli mene ̀ ari v nepopisnih barvah.
Kako bom lahko kdaj ne ob`alovala tistega trenutka, ko bom {e
zadnji~ zrla v to zlato sonce, v to zeleno naravo, v to obli~je ljubljenih
bitij? In kako bi lahko tako ljubila, ~e ne bi bilo zraven {epeta smrti?

Po drugi strani se zavedam “sebe”, ki ̀ ivim in ob~utim to
`ivljenje, vendar kak{na skrivnost se odpira pred mano, ko ~utim, da
hrepenim po samopozabi. Umreti ̀ e v tem ̀ ivljenju. S ~udenjem
~loveka navdaja prav to, da pomeni tak{no spoznanje in izkustvo za
~loveka najvi{jo sre~o in bla`enost – nekaj, ~esar si sodobni ~lovek, ki
je navezan na svojo identiteto, ki jo pogojujejo spomin in misli, sploh
ne more predstavljati. ̂ lovek najde smisel svojega ̀ ivljenja tem bolj,
kolikor sebe izgublja. Ali je jaz res zgolj iluzija? Ali pa se bo moje
izpolnjenje dovr{ilo, ko se bom kot kapljica zdru`ila z neskon~nim
morjem – Z Enim ali z Brahmanom ali z Bogom ...?

In na koncu se odpre pred mano {e zadnji in morda najve~ji
paradoks ̀ ivljenja, ki je vezan na skrivnost trpljenja: povezava med
potjo odre{enja in so~utjem. ̂ eprav re~e ~lovek odre{enju svoj “da”
in se v bla`enosti umika iz trpljenja, ima toliko ve~ so~utja do drugih
`ivih bitij. ̂ lovek tedaj postaja zrcalo sveta, ki odseva tudi trpljenje.
Trpljenja pa je na svetu, kot vemo – nemalo. Ne vem, zakaj trpljenje,
vendar pa vsekakor vem, da zelo boli. Sama ga ne morem sprejemati
niti stoi~no niti ga ne morem zadosti racionalizirati, da bi mi misli o
vseh mogo~ih opravi~ilih za vzroke trpljenja ubla`ile do`ivljanje
trpljenja v vsej polnosti in bole~ini. Zato zase vem: dokler bo na tem
skrivnostnem, ~udovitem in hkrati ̀ alostnem in oto`nem svetu
trpljenje, do tedaj moja du{a ne bo odre{ena. Dokler bo na cesti v
bole~ini le`al srnjak, do tedaj ne bom mogla spokojno polo`iti svoje
glave na pernico smrti.

LITERATURA:

BELL, MICHAEL MAYERFELD (1998): An Invitation to Environmental Sociology.
Pine Forge Press, Thousand Oaks, London, New Delhi.

CALLICOTT, BAIRD J., AMES, ROGER T. (ur.) (1989): Nature in Asian Traditions
of Thought: Essays in Environmental Philosophy. State University of
New York Press.

17 Carlos Castaneda:
Potovanje v Ixtlan. Gnosis
&Quatro, Ljubljana, 1995,
str. 147.

Vesna Klop~i~

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



83

Dhammapada: besede modrosti (prev. Primo` Pe~enko): Mladinska knjiga,
Ljubljana, 1990.

ELLIOT, ROBERT (ur.) (1995): Environmental Ethics. Oxford University Press,
New York.

GAARDER, JOSTEIN (1998): V ogledalu, v uganki. Zalo`ba Vale Novak, zbirka
Knjige iz Peglezna, Ljubljana.

Klasiki daoizma: Dao de Jing, Zhuang Zi, Lie Zi (prev. Maja Mil~inski).
Slovenska matica, Ljubljana, 1992.

LEVINE, MICHAEL P. (1994): Pantheism: A non-theistic concept of deity.
Routhledge, London.

MIL^INSKI, MAJA (1995): Med religijo  in filozofijo. TRIAS WTC, Ljubljana.
Panteizem. Revija Poligrafi, {tevilka 9/10, letnik 3, 1998. Nova revija,
Ljubljana, 1998.

Sveto pismo (Slovenski standardni prevod iz izvirnih jezikov). Svetopisemska
dru`ba Slovenije, Ljubljana, 1997.

TAYLOR, PAUL W.: Respect for Nature.

Biti ~lovek – v sobivanju z naravo

F I L O Z O F I J A  N A R A V E





85

Katarina Majerhold

Moda in narava 2

1. V prvem eseju Moda in narava smo se lotili obdelave vseh
treh glavnih vidikov mode:

a) estetskega, dru`benega, tehnolo{kega in ekolo{kega izzivanja;
b) manekenk in
c) Kapitala.

Filozofsko pa smo se usmerili zlasti na Kapital. Pokazali smo, da
Kapital kot temeljno gibalo modnega univerzuma v sebi nosi tako
destruktivno kot kreativno silo. Zakaj? Ugotovili smo, da je bistvo
mode nenehno proizvajanje novega, ~eprav vsaka sezona vedno
znova predstavlja tisto, kar je lepo in inventivno, kar je “hip in kul”.
Tako se je delovanje modnega univerzuma izkazalo kot “svojsko
nesmiselno”, celo morda feti{isti~no obredno uni~evanje izdelkov
prej{nje sezone, kar ustreza Nietzschejevemu pojmovanju narave
kot apolini~no-dionizi~ni nagon: Apolon naj bi bil “~udovita bo`anska
podoba principum individuations”, “bog individuacije in meja”.
Apoloni~na meja lo~uje posestva, pokrajine, ideje in osebe. Zahodna
individuacija je apolini~na. Apolon je integracija in zveza zahodne
osebnosti, jasno izoblikovana oblika kiparske natan~nosti. Dionizi~no
pa je nasprotje apolini~nemu. Dionizi~no je tista primarna sila,
iz katere se vse poraja in se vanjo vse vra~a. Na{ bole~i minljivi
pratemelj, ki uni~uje meje, teritorije, oblike in nam govori Silenovo
modrost: Najbolje bi nam bilo, ko nas ne bi bilo, drugo najbolj{e pa je
kmalu umreti. “Apolon premaga trpljenje individuma s sijajnim
poveli~evanjem ve~nosti pojava, tu lepota zmaga nad trpljenjem,
nelo~ljivim delom ̀ ivljenja, in bole~ina je nekako la`no odstranjena

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



86

Katarina Majerhold

iz narave. V dionizi~nosti (...) nam ista narava govori (...): Bodite,
kakr{na sem jaz! V nenehni menjavi pojavov, ve~no te`e~a k
bivanju, pramati, ki se ve~no zadovoljuje v menjavi pojavov!”1

Narava kot razsipnica in aristokratka, kar je od nekdaj veljajo tudi
za modo.

2. To pot pa smo si zadali pokazati povezavo med naravo in
`ensko, manekenko in njeno lepoto. Pokazali bomo, da manekenka
kot ustrezanje meram gr{kega kipa, torej kot estetski izdelek, ki
ponuja ~isti estetski u`itek, prav s tem prikriva svojo šnevarno’
naravo. Ta nevarnost sestoji po eni strani iz tako imenovanega
(~utnega) u`itka, ki naj bi ga ponujalo ̀ ensko telo, po drugi strani pa
~utne raznorodnosti, neurejenosti, neenakosti in magi~ne
seksipilnosti narave, ki jo povezujemo z ̀ ensko. Prav zato ne bomo
nikoli do`iveli, da bi na modno brv stopila katerakoli druga ̀ enska
kot vrhunski model. Model lepote, ki se danes propagira v modi, je
model, ki se v grobem v zahodni kulturi ni spremenil, odkar se je
pred skoraj tri tiso~ leti v stari Gr~iji rodila na{a civilizacija. Pri na{em
izvajanju se bomo opirali na misli ameri{ke literarne in umetnostne
kriti~arke Camille Paglia, na mit o Gorgoni oziroma Meduzi in na
Charlesa Darwina, s katerim bomo tudi za~eli.

Darwin je v svojem delu o Izvoru ~loveku precej prostora
namenil tudi lepoti kot spolni selekciji. Tako kot je naravna selekcija
povezana s pre`ivetjem posameznika v naravi, je z njo posredno
povezana tudi lepota. “V zgodnjem primordialnem obdobju ni bilo
barantanja, kajti to implicira zmo`nost napovedovanja. Prav tako
`enske niso vrednotili zgolj kot uporabno su`njo ali obremenjujo~o
zver. ̂ e je bilo mo{kemu in ̀ enski dovoljeno uprabiti mo`nost
izbire, se nista izbrala na podlagi mentalne o~arljivosti, imetja ali
socialnega statusa, temve~ skoraj vedno na podlagi zunanjosti.”2

Lep{i mo{ki ali ̀ enske pa so imeli ve~jo izbiro pri nasprotnem spolu,
pravzaprav je bila njihova prednost banalno v tem, da so prvi izbirali
in tako izbrali za pre`ivetje najmo~nej{e, najbolj iznajdljive in zdrave.
Prav ti najmo~nej{i posamezniki pa so jim zagotovili ugodno
eksistenco in mo~no, zdravo potomstvo. Spolna selekcija tako
pomeni selekcijo tistih, ki so bili po tak{nem ali druga~nem merilu
neke skupine ne-`eljeni. In da je bila lepota dejansko pomembna
pri izbiranju partnerjev, dobimo po Darwinu dokaze z vzpostavitvijo
kasnej{e medplemenske zamenjave ̀ ensk, godnih za mo`itev
(na to {e posebej kasneje opozori Claude Levi-Strauss). Br` ko se
pojavita zamenjava in barantanje, se lepota ̀ enske izpostavi kot
njen glavni izborni kriterij – lep{e ̀ enske šse prodajo za vi{jo ceno’,
gredo torej bogatej{emu mo{kemu kot tiste manj lepe. In kaj je
lepo? Lepota je povezana s pretiravanjem, poveli~evanjem dolo~ene
telesne ali obrazne lastnosti (lastnosti, ki izstopa iz povpre~ja.
Lepo predstavlja tisto, kar je v manj{ini) in najprej je povezana
s pohabljanjem, da bi dobili ali kar najbolj poudarili to šlepo’ lastnost.
Npr. stari Huni so imeli navado, da so dojen~kom s povojem ~im bolj

1 Friderich Nietzsche:
Rojstvo tragedije iz duha
glasbe, Karantanija 1987,
Ljubljana, str. 95.

2 Charles Darwin: The
Descent of Man, poglavje
20, str. 7, http:// www.
infidels.org/library/
histori...s_darwin/
descent_of_man/
chapter_20.html)

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



87

Moda in narava 2

pritisnili nos k obrazu, da bi poudarili podobnost z naravno kon-
stalacijo nekaterih dojen~kov, otrok, odraslih. Še nedavno so na
Japonskem ̀ e tako majhna stopala obvezovali, da bi bila {e manj{a.
V nekaterih plemenih velja za lepo, ~e ima ̀ enska uhane v u{esih,
nosu in jeziku. Lepota je tako ne glede na svojo privla~nost, ki jo
zbuja pri nasprotnem spolu, povezana z bole~ino in s pohabljanjem
in to bi lahko rekli tudi za sodobno zahodno kulturo. Kaj niso huj{anje,
liposukcija in plasti~ne operacije, s katerimi ̀ enske poudarijo
privilegirane naravne lastnosti, tudi bole~ina in pohabljanje
naravnega obraza?!

Pa obstaja neko univerzalno merilo, kaj je lepo? “Prav gotovo dr`i,
da ni nekega univerzalnega merila lepote v odnosu do ~lovekovega
telesa. Vendar pa je mogo~e, da so dolo~eni okusi s~asoma postali
vrojeni, ~eprav za to nimamo nobenega dokaza; in ~etudi bi bilo
tako, ima vsaka rasa svoj notranji ideal lepote.”3  Lepota ̀ enske je
torej vedno povezana z idealno podobo, prepri~anjem dolo~ene
kulture, ki je po Darwinu utele{ena v kipih in spomenikih neke
kulture. “Tako vidimo, kako mo~no se razli~ne rase razlikujejo v
svojem okusu za lepo. Za vsak narod, ki je bil dovolj napreden, da je
postavil oltarje svojih bogov ali svojih bo`anskih vladarjev, velja, da
so si kiparji brez dvoma prizadevali izraziti njihove najvi{je ideale
lepote in veli~ine. Glede na to bi bilo v mislih dobro primerjati
gr{kega Jupitra ali Apolona z egip~anskimi ali asirskimi kipi (...)”4

Morda je prav Darwinova misel o primerjavi gr{kega Apolona z
asirskimi in egip~anskimi kipi Paglio napeljala na raziskovanje
zahodnega apolini~nega ideala lepote, ki ima korenine v egip~anski
eleganci. Pojem egip~anske elegance pa pomeni kondenzacijo,
simplifikacijo in redukcijo obilnosti ne~esa ali nekoga.

Vendar pa se Paglia ne strinja popolnoma z Darwinovo
tezo o lepoti kot tr`ni vrednosti, ~eprav bomo videli, da se pri
utemeljevanju svoje teze o lepoti kot umetni{kem izumu nasproti
naravi mo~no opira na njegovo tezo o naravi kot bestialni, krvolo~ni,
potratni in sebi~ni sili. “Hladna lepota femme fatale je {e ena
transformacija thonijske grdote. @ivali ̀ enskega spola so navadno
manj lepe od ̀ ivali mo{kega spola. Pusto perje pti~je matere je
kamufla`a, ki varuje gnezdo pred roparicami. Mo{ke ptice so bitja
spektakularnega razkazovanja, tako perja kot postavljanja, ki je
deloma namenjeno delanju vtisa na samice in podjarmljanju
tekmecev, deloma pa odvra~anju sovra`nikov iz gnezda.
Pri ljudeh je mo{ko razkazovanje zgolj skrajnost, ̀ enska je prvi~
postala razko{no lep objekt. Zakaj? @enska ni obo`evana zgolj zato,
da bi se pove~ala njena tr`na vrednost, kot bi to demistifikajo~e
ozna~il marksizem, temve~ zato, da si zagotovi za`elenost. Zavest je
iz vseh nas naredila strahopetce. @ivali ne ~utijo spolnega strahu,
ker niso racionalna bitja.”5

Za ljudi je po Pagli problemati~na spolnost. Za kaj sploh gre v
spolnosti? Za boj med spoloma, za sluz in kri (ob razdevi~enju), za

3 Ibid., str. 19.

4 Ibid., poglavje 19, str.
18.

5 Camille Paglia:
“Spolnost in nasilje ali
narava in dru`ba”, v:
Mo{ke fantazije, Slovensko
mladinsko gledali{~e v
Ljubljani 1998, str. 113.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E



88

agresijo ob bok u`itku. Znanstveniki pravijo: da bi lahko pri{lo do
uspe{nega izlitja sperme, mora biti pri vsakem spolnem aktu
prisotna dolo~ena sila, prisila in bole~ina. Spremljajo~i u`itek, ki ga
~utimo, je zgolj nekak{en endomorfin, ki otopi bole~ino.

Spolnost se ka`e kot to~ka, v kateri se sekata kultura in narava,
~e ~loveka opredelimo kot zoon politikon. ̂ lovekovo ̀ ivljenje
kot politi~no, dru`beno bitje je sestavljeno iz pravil, definicij in
socializacijskih na~el. Tisti del ~lovekovega ̀ ivljenja, ki lahko tako
reko~ vsak dan sproti poru{i ta ustaljena pravila, je njegova spolnost
(pa tudi izredne naravne ali dru`bene razmere, kot je potres ali
vojna). A pravzaprav so ̀ e v sami spolnosti omenjene destruktivne
sile potresa ali vojne, kajti skozi spolnost se ka`e narava taka, kot je,
in s tem tudi na{a narava. Ta je narave Paglia ozna~i darwinisti~no –
v naravi vlada temeljno pomanjkanje, ki posameznike vodi v boj za
obstanek, v boj za prevlado ali voljo do mo~i, ~eprav po drugi strani
ta boj hkrati usmerjata temeljna nebrzdana sebi~nost in amoralnost
bitij. Tudi ~e gledamo spolnost zgolj z biolo{kega vidika, ta ne
pomeni le pozitivno proizvajanje genetskih novosti, ki jih narekujejo
spremembe v okolju, ~e naj imamo prednost pred drugimi
posamezniki, ampak prav tako pomeni oviro za oblikovanje dru`be,
saj posamezniki, ki se spolno razmno`ujejo, niso genetsko enaki in
torej tekmujejo z razli~nimi investicijskimi strategijami. Skratka,
kakorkoli pogledamo skozi spolnost, se izkazuje: “Raz~love~ena
brutalnost biologije in geologije, darvinisti~na potrata in prelivanje
krvi, nesnaga, gniloba.”6  Zato v naravi povsod, kamorkoli obrnemo
pogled, brizga kri in od vsepovsod zaudarja vonj po gnilobi raz-
padajo~ega. Nastanek rasizma, {ovinizma in nacionalizma smiselno
izhaja iz na{e telesne narave; izbruhi vulkanov, epidemij in nasilja
pa so sestavni del narave, {e ve~ – nujni za njeno perpetualno
delovanje, saj kakor poka`e de Sade: ~e eden prvih zakonov narave
ne bi bilo uni~enje vseh bitij, bi kajpada lahko verjel, da s tem, ko
sodelujem pri tem uni~evanju, ̀ alim nedoumljivo naravo; ker pa ni
nobenega procesa v naravi, ki ne bi dokazoval, da je uni~enje za
naravo nujno in da lahko ustvarja, le ~e tudi uni~uje, potem sleherno
bitje, ki se predaja uni~enju, kajpada posnema naravo; (...) torej
slu`imo njenim ciljem tem bolje, ~im ve~ uni~ujemo.”7  Uni~enje,
razkrajanje, smrad, gniloba in u`itek ob bok uni~evanju izhaja iz tega,
da narava na ta na~in osmi{ljuje in povezuje dve temeljni nasprotji:
kreacijo in destrukcijo. @ivljenje in boj za obstanek nastajata kot
smiselna zgolj ob lu~i uni~enja in smrti, ̀ ivljenje samo po sebi sploh ni
vrednota. Paglia nenehno opozarja na to drugo plat narave: tisto, kar
vidijo in kamor se usmerjajo na{e o~i – listje in hro{~ek, tulipani in
srnjaki, ̀ ubore~i poto~ek itn. – pomeni le povr{ino krogle, majhen del
prete`no velike šnotranjosti’, ki je njeno drobovje ali kakor ga imenuje
thonijsko. Thonijsko je tista preto~na, mehka, sluzasta šsnov’,
iz katere se vse dviga in vanjo ponovno steka. Thonijsko je zelo blizu
dionizi~nemu, ki so ga povezovali z vinom, mlekom in medom.

6 Ibid., str. 104.

7 Markiz de Sade: Juliette
in Justine, DZS, Ljubljana
1987, str. 115.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Katarina Majerhold



89

Kolikor spolnost pomeni nasilje, ru{ilnost in u`itek, pa hkrati
pomeni tudi akt kreacije. Narava se ka`e ambivalentno kot
skopuhinja in razsipnica in njena sposobnost šustvarjanja’, ki se pri
~loveku ka`e kot sposobnost spolnosti, je prav ta nezmagljiva
narava v ~loveku. Spolnost je tista spolzka to~ka v dru`benem bitju,
ki je ne bo nikoli dokon~no obvladal, premagal in zapopadel, ker ne
bo nikoli dokon~no zapopadel in obvladal narave.

Mo{ki pa spolnost do`ivlja druga~e kot ̀ enske. Mo{ki ob
spolnosti do`ivijo umanjkanje svoje vitalne energije, spolnost je
nekak{no izsu{evanje mo{ke energije, ki ga izvaja ̀ enska polnost.
“Za mo{ke je vsak akt spolnega odnosa vrnitev k materi in
kapitulacija pred njo. Za mo{ke je spolnost boj z identiteto.
V spolnosti mo{kega spet zau`ije in izvr`e zobata sila, ki ga je rodila,
`enski zmaj narave.”8  Nasprotno pa se dogaja z ̀ ensko, ki ima
identiteto ves ~as. To, da je ̀ enska osredi{~ena v svoji temni,
skrivnostni notranjosti, ji daje stabilnost identitete: ̀ enska ̀ e je,
medtem ko mora mo{ki {ele postati. In to postane s svojimi
mogo~nimi projekti, izumi (tehnolo{kih) naprav in sprejetjem teh
dose`kov med drugimi mo{kimi. Mo{ki so se povezali med seboj in
kot obrambo pred ̀ ensko izna{li kulturo. “Kultura neba je bila najbolj
prefinjen korak tega procesa, kajti njegova premestitev ustvarjalnega
lokusa z zemlje na nebo je premik od magije trebuha k magiji
glave.”9

Na{a dru`ba, umetnost in znanost so se razvile kot odgovor na
strah, ki ga v ~loveku zbuja narava. Tako dru`ba kot umetnost in
znanost temeljijo na iluziji, na iluziji lastne mo~i, ki lahko parira naravi.
Razvili so obrambne mehanizme, s katerimi ji prepre~ujejo, da bi se
vrinila mednje: umetnost jo zapira ven tako, da ji nameni ritualni
prostor (oder-platno-papir), na katerem sicer šdivja’ , vendar nam
sedaj ne more {kodovati. Umetnost je red. Toda red ni nujno
pravi~en, prijazen ali ~udovit. Dru`ba jo iz sebe izklju~uje tako,
da razvija prostor racionalne politike in komunikacije. Tudi dru`ba
je red, strogo urejen in simboliziran sistem, po katerem se ravnamo
ljudje v dru`bi. “Znanost je metoda logi~ne operacije narave.
Z demonstriranjem snovnosti naravnih sil in njihove pogoste
predvidljivosti je zmanj{ala ~love{ki strah v zvezi s kozmosom.
Toda znanost mora v tej igri vedno hiteti za ̀ ogo. Narava prekr{i
lastna pravila, kadar se ji zaho~e.”10  Narava se kot nedoumljiva in
nezajezljiva struktura nasproti dru`bi kot urejeni in hierarhizirani
strukturi postavlja kot grozljiva, a hkrati fascinantna sila. “@rtve
orkana ali ciklona nagonsko govorijo o šbesu’ matere Narave (...).
Narava ve~no igra pasijanso.”11

Naravo kot besene~o in histeri~no ̀ en{~e so od nekdaj
povezovali z ̀ ensko. Paglia na nekem mestu v svoji knjigi Spolne
persone dokazuje organsko, prvobitno povezavo med ̀ ensko in
naravo: “Predpostavila sem, da je tabu, ki ovija ̀ ensko, upravi~en
in da neslavna šne~istost’ menstruacije ne izvira iz krvi, temve~ iz

8 Camille Paglia:
“Spolnost in nasilje ali
narava in dru`ba”, v:
Mo{ke fantazije, Slovensko
mladinsko gledali{~e v
Ljubljani 1998., str. 111.

9 Ibid., str. 107.

10 Ibid., str. 103.

11 Ibid., str. 135 – 136.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Moda in narava 2



90

materni~ne sluzi v tej krvi. Prvobitno mo~virje je napolnjeno z
menstrualnim šbeljakom’, je mla~na matrica narave, v kateri mrgolijo
alge in bakterije.”12  Kako je to pravilno zaslutil ̀ e de Sade, vidimo
tudi v enem njegovih zapisov: “(…) ̀ elel bi si, da meni na ~ast odpre
to jamo nujnosti, tako da ji zadnjica smrdi po dreku, pi~ka pa po
mo~virju.”13  A Paglia nadaljuje {e s podrobnej{im dokazovanjem
med ̀ enskim telesom (njenimi spolnimi organi) in naravo:
“Imamo celo jed, ki simbolizira to mo~virje: surovo meso {koljke.
(…) Školjka je mikrokozmos ̀ enske hygra physis. Estetsko in
fiziolo{ko gledano je tako mote~a kot menstrualna sluz. (…).
@ivljenje izvira iz morja. Na{e telo je sestavljeno iz devetdesetih
odstotkov vode in mo`ganov, zgo{~enega slanega po`elenja.
@ensko telo oddaja vonj morja. Ferenczi pravi: šIzlo~ki iz genitalij
samic najvi{jih sesalcev in ~loveka (…) imajo, sode~ po opisu vseh
fiziologov, zna~ilen vonj po ribah (vonj slanika); ta vonj vagine
prihaja iz iste substance (…), kot ga imamo pri razpadanju rib.
Prepri~ana sem, da imajo surove {koljke isto kunilingualno zna~ilnost,
ki je mnogim odvratna. Jesti {koljko, {e sve`e prineseno iz morja,
komaj mrtvo, je barbarsko ljubezensko dejanje potopitve v mater
naravo in njeno hladno slano morje.”14

A to je le en vidik dokaza o zvezi med ̀ ensko in naravo. Drugi
pomemben vidik je poskus inkomunirazibilnosti narave in spolnosti,
ki so jo mo{ki poskusili zajeziti z šzapiranjem’ v njegovo šnotranjost,
misel in z materializacijo le-te v dr`avi, produkciji (umetni{kih in
tehni~nih) objektov in lepoti. Osredoto~ili se bomo predvsem na
slednjo, ~eprav bomo videli, da je tudi sama posredno povezana z
mislijo in dr`avo. Paglia i{~e dokaz svoje teze o lepoti skozi umetnost
in umetni{ke objekte. Po njej moramo izvor zahodne lepote in sploh
zahodne kulture iskati v Egiptu. “(...) {ele v Egiptu je umetnost
prelomila svojo zasu`njenost z naravo. Visoka umetnost je
neutilitarna. To pomeni, da umetni{ki objekt kljub ohranjanju svoje
ritualnosti ni ve~ orodje ne~esa drugega. Lepota je licenca za ̀ ivljenje
umetni{kega objekta. Objekt ̀ ivi svoje lastno šbo`je’ ̀ ivljenje.
Lepota je svetloba umetni{kega objekta, ki izvira iz njegove notranjosti.
Zanjo vemo z o~mi. Lepota je na{ pobeg od mesne ovojnice, ki je
na{ zapor.”15  Vsak umetni{ki objekt, ki je lep, pa je obenem tudi
spolni objekt. Z umetni{kim objektom je denimo kipar uokviril
fluktuirajo~o in spolno vsebino narave v dolo~eni formi; ta forma
pa je bila taka, da je obenem posnemala njeno vsebino in se tako
polastila njene mo~i, hkrati pa z njenim uokvirjanjem zgradila
varovalo pred njo. Prizadevali si bomo pokazati, da je manekenka oz.
famme fatale prav tako kot vsak drug umetni{ki objekt izdelana in
izumljena. In toliko kot je vsebina manekenke realna spolna ̀ enska,
pretvorjena v golo formo, tako je manekenka spolni objekt, ki ka`e
dva obraza. Paglia pravi, da je spolni objekt kot manekenka ritualna
oblika vsiljena naravi. In ta se je, kakor je bilo ̀ e re~eno, za~ela v
Egiptu z doprsnim kipom egip~anske kraljice Nefretete.

12 Camille Paglia: Sexual
Personae, Vintage Books,
New York 1992, str. 92.

13 Markiz de Sade: 120
dana Sodome, str. 209.

14 Camille Paglia: Sexual
Personae, Vintage Books,
New York 1992,
str. 92 – 93.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Katarina Majerhold



91

Poglejmo si doprsni kip kraljice Nefretete: na ozkem vratu po~iva
ogromna glava. Velika polna usta, izbo~ene li~nice, pod dolgim
lokom ~rnih obrvi so na {iroko odprte velike o~i, ki gledajo z jasnim,
svetlim, celo predirnim, vendar nepremi~nim pogledom, o~i obroblja
~rna barva, visoko ~elo, na glavi pa velika kapa. Vsa te`a dr`avni{kih
opravil in ~asti sedaj le`i na glavi Nefretete, ki predstavlja matema-
ti~no urejen ~love{ki kozmos. A predstavljeni kip Nefretete je dale~
od prave podobe kraljice, ki {e zdale~ ni bila tako urejena, propor-
cionalna in opazna. Tak{no so jo priredili mo{ki in kiparji, ki so hoteli
njeno dejansko vlogo kraljice in ̀ enske v svojem vrhovno vladarskem
polo`aju pokazati kot vladavino novega ~love{kega obdobja, ki
temelji na razumu/ideji, hierarhiji in eleganci. Kip Nefretete je zmes
mo{kih in ̀ enskih psihi~nih in fizi~nih lastnosti. Camille Paglia lepo
poka`e, kaj se je zgodilo z Nefretete kot estetskim objektom:
“Nefretete je ritualizirana zahodna osebnost, ravna stvar. (...). Njen
obraz je obraz manekenke, stati~en, pozerski in samodokazujo~.
Njena vednost je tako modna kot sve~eni{ka. Moderna manekenka
v izlo`bi ali na modni brvi je androgina, saj je ̀ enskost utele{ena kot
mo{ka abstrakcija. (...). Kot kraljica in manekenka je Nefretete tako
izpostavljena kot vklju~ena, obraz in maska. Je gola, vendar
oboro`ena, izku{ena, vendar ritualno ~ista. Seksualno nedotakljiva,
ker je breztelesna: njenega torza ni; njene polne ustnice vabijo,
vendar ostajajo mo~no stisnjene. Njena popolnost je zgolj za
gledanje, ne za uporabo. (...). Nefretetin obraz je sonce zavesti,
ki se dviga nad novim obzorjem, okvir ali matemati~na forma
~love{ke zmage nad naravo.”16

Medtem ko mati narava dodaja in mno`i, je Nefretete ~isto
deljenje. Vidno je bila zreducirana na raven njene esence.
Nefretete kot estetski objekt je v celoti prirejena in podrejena
mo{kim izumljenim konceptom reda, geometrije, organizacije in
odmika od ~utnosti. Lepe ideje, ki so ve~ne, dobre in resni~ne, naj
zamrznejo, ustavijo nenehno spreminjanje, in podiranje tistega,
kar je ustvarjeno. Pod obnebjem sprememb naj bo ve~nost.

Preden nadaljujemo, pa je pomembno {e enkrat opozoriti,
na kar je pravilno opozorila Paglia: vsak umetni{ki spolni objekt
izra`a binarnost in je sklad nasprotij mo{kosti in ̀ enskosti, miru in
besnenja, praznine in polnosti, miline in sile.

Da gre za dejanski premik z šzemlje na nebo’ v pojmovanju
`enske, sveta in dru`be, vidimo tudi skozi primerjavo Nefretete z
Willendorfsko Venero, majhnim kipcem, izdelanim 30.000 let pr. n. {t.
O~itno razliko med obema umetni{kima objektoma vidimo v tem, da
je Willendorfska Venera vsa telo, medtem ko je Nefretete vsa glava:
kipec prikazuje debelo zama{~eno ̀ ensko, ki je po vseh standardih
grda in brez o~i. Brez o~i pa je zaradi prepri~anja takratnega ~loveka,
da narave, ~etudi jo lahko vidimo, ne moremo nikoli do konca
spoznati, kaj {ele spreminjati in ji narekovati tempo. Narava je v
svojem bistvu temna, skrivajo~a se. Zato je bila umetnost v kameni

15 Ibid., str. 57.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Moda in narava 2



92

dobi magija, ritualno napro{anje za to, kar so ̀ eleli, npr. bogat
pridelek. Kipec Venere pa je bil prav tako model (za) figurice Velike
matere, rojevalke in uni~evalke. ̂ e morda ne veste, je ̀ enska v
prvih mitologijah predstavljala boginjo mater, ki si je izbirala ljubimce
zgolj iz ~istega u`itka in jih odvrgla, ko se ji je zahotelo. Takrat je {e
veljala za tisto, ki potrebuje mo{kega (kot) oplojevalca, bila je
popolnoma samozadostna. Mo{ki so jo obo`evali kot naravo, ki jim
daje ̀ ivljenje, hkrati pa dojemali kot sadisti~no u`ivalko. @enska je
bila v mo{kih o~eh grozljivi zmaj narave, ki bruha peklenski ogenj
u`itka in smrti.

Tega na prvi pogled vsekakor ne zasledimo v modernih opisih
lepotic. Poglejmo si, kako je prikazana ̀ enska v enem izmed de
Sadovih del: “Bila je svetlolasa, za svoja leta zelo visoka, pravi model
za slikanje, z ne`nimi lici in z najlep{imi o~mi, njena celotna osebnost
je iz`arevala skladnost in milino, kar jo je delalo zanimivo in skrajno
privla~no.”17  In {e drugi opis: “Adelaida (...) majhna, tanka, skrajno
suha in slabotna, pre~udovitih svetlih las, kar si jih mogel videti.
Izraz zainteresiranosti in so~utja, ki si ga lahko opazil v njenem
celotnem bitju, in {e posebej na njenih licih, je dajalo vtis, kot da je
nekak{na junakinja iz romana. Imela je modre, nenavadno velike o~i,
ki so izra`ale ne`nost in srame`ljivost. Dolge in tanke obrvi (...) so
krasile malo povzdignjeno ~elo, ki je iz`arevalo tako o~arljivost kot
plemenitost. O njej bi lahko rekli, da je pravi hram spodobnosti.”18

Tukaj imamo celo paleto lepih telesnih zna~ilnosti, ki jih najve~krat
povezujemo z besedami milina, dare`ljivost, ~istost, ne`nost,
spodobnost, urejenost, nedol`nost, nepokvarjenost, naivnost
in celo otro{kost.

Motili pa bi se, ~e tudi v modernem mo{kem pogledu na ̀ ensko
(lepoto) ne bi videli groze, ki se domnevno skriva v njej. Tako Rilke
govori o lepi ̀ enski in o lepoti kot ne~em stra{nem. “Kajti lepota je
le strahotnega ravno {e znosni za~etek in ob~udujemo jo, ker se ji
sploh ne zdi vredno, da bi nas pokon~ala,”19 pravi v svoji prvi
Devinski elegiji. Kaj je tisto v estetskem objektu, kar šstra{i’? Na to
opozori Paglina razlaga Mone Lise. “Mona Lisa stoji pred pokrajino
golih skal in vode. Oddaljeni ka~ji meander reke predstavlja
nedoumljivost njenega hladnega demoni~nega srca. Njeno telo
predstavlja stabilno ̀ ensko delto, perceptualno piramido z misti~nim
o~esom na vrhu. Toda ozadje slike je varljivo in neskladno.
Neprimerne horizontalne linije, ki jih redkokdo takoj opazi, nas
neopazno dezorientirajo. Predstavljajo neusklajene nivoje arhetip-
skega sveta brez zakona ali pravice. Sloviti nasme{ek Mone Lise so
ozke ustnice, ki se postopoma izgubljajo in stapljajo s senco. Njen
izraz je, kakor njene izbuhle o~i, ovit v meglo. Jaj~asta glava z mo~no
populjenimi obrvmi deluje kot blazina na bujnih samoobjetih itali-
janskih prsih. Kaj razmi{lja Mona Lisa? Seveda ni~. Njena praznina je
njena gro`nja in na{ strah. Je Zevs, Leda in jajce, zdru`eno v enem,
{e eno hermafroditsko bo`anstvo, ki je samozadovoljno tako,

16 Ibid., str.70.
17 Markiz de Sade: 120
dana Sodome, Aleph,
^a~ak 1981, str. 87.

18 Ibid., str. 24 – 25.

19 Rainer Maria Rilke:
Pesmi, MK, Ljubljana

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Katarina Majerhold



93

da zgolj je.”20  Da Vincijeva slika prikazuje mogo~nost, nepredvid-
ljivost, nedoumljivost, izpraznjenost, nepredirnost, ritualno ~istost in
iz~i{~enost narave v obliki ̀ enske, kot je Mona Lisa. Grozljivost, ki jo
izkazuje ta lepota, je njena hladnost, indiferentnost in tiha odlo~nost
ali viharnost, za katero velja, da vsakogar, ki se znajde na njeni poti,
uni~i. Mo~ lepote se skriva ravno v tem, da se pojavlja kot nekaj
privla~nega, miroljubnega, kot nekaj, k ~emur bi radi iztegnili roke
in se dotaknili, hkrati pa ne da slutiti, da v ozadju skriva tudi svoj
mra~ni in uni~ujo~i obraz.

Paglia pravi, da najlep{a ̀ enska, ki se prikazuje kot popolni mir in
trdnost, v sebi vedno nosi potencial spremembe v Gorgono. Narava
je zdaj mirna, nenadoma pa izbruhne v divji bes, ki uni~uje vse okoli
nje. Te`ko, ~e ne ̀ e skoraj nemogo~e, je predreti vanjo in ugotoviti
njene nepredvidljive ekstremne ritme. “Femme fatale se lahko
pojavi kot meduzja mati ali frigidna nimfa, maskirana v briljantni lesk
apolini~nega visokega glamurja. Njena hladna nedostopnost
namiguje, fascinira in uni~uje. Meduza ni nevroti~na, ~e je sploh kaj,
je psihopatka, kar pomeni, da poseduje amoralno brez~utnost, mirno
brez~utnost do trpljenja tistih, ki jih vabi in hladnokrvno opazuje,
medtem ko preverja svojo mo~. Misti~nost femme fatale ni mogo~e
v popolnosti prevesti v mo{ke pojme”.

Lepota, ki si jo je izmislil mo{ki, je na~in, kako ̀ ensko – naravo
“o~istiti” vse njene ̀ e zgoraj predstavljene nevarnosti. Z idejo
skladnega, ~istega, lahko bi rekli celo dolgo~asnega obraza, ki z
nobenim odklonom ne pritegne na{ega pogleda, razen seveda ravno
s tistim, da na njem ni nobenega odklona, so se hoteli spretno izogniti
`enski kot materi-ljubici-po`iralki. Lepota je koncept uroka narave
in njene divjosti. Skozi lepoto manekenke kot estetskega objekta naj
bi mo{ki lahko ~isto in nepotvorjeno u`ival v ̀ enski. Toda to u`ivanje
nikoli ne bi bilo telesno, marve~ zgolj v duhu. S tem ko se je mo{ki
osredoto~il na postavnost ̀ enske in iz nje naredil lep objekt, se je
mo{ki boril, da bi fiksiral in ustalil grozljivi tok narave. Zato je
manekenka šsuper`enska’, bolj ̀ enska od vseh ̀ ensk, vendar
umetna in nerealna, ideal, h kateremu moramo te`iti, vendar ga
nikoli ne dose~i. Zato lahko sli{ite, kako se tudi manekenka prito`uje
nad svojim videzom. Tudi ona sama nikoli ni popolna. @enska kot
manekenka, ki nosi modne obleke, je zgolj “pozunanjenje ̀ enskine
d(a)emoni~ne nevidnosti, njene genitalne skrivnosti. (...). Mo{kemu
omogo~i delovanje s tem, da poudari v{e~nost tistega, ~esar se
boji.”21

Lepota je torej zreduciran in prirejen pogled – pogled, ki pa
vendar ni zasnovan na povr{ini, temve~ v misli. S prirejenim
pogledom, prirejenim o~esom (ki ga dojemajo lahko tudi objektiv
fotoaparata, kamere ali znanstvene sonde), ~lovek preiskuje naravo
in ̀ ensko. To oko, ki se je rodilo v Egiptu, svoj razvoj nadaljevalo
skozi gr{ko in rimsko kulturo in ki je v srednjem veku malce upadlo,
pa je svoj ponovni vrh doseglo v zgodnji renesansi in modernizmu,

1985, str. 35.
20 Camille Paglia: Sexual
Personae, Vintage Books,
New York 1991, str. 154.

21 Camille Paglia:
“Spolnost in nasilje ali
narava in dru`ba”, v:
Mo{ke fantazije, Slovensko
mladinsko gledali{~e v

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Moda in narava 2



94

za katera je zna~ilno, da se povsem osredoto~ata na oko – pogled
gledalca. Zlasti v renesansi je oko postalo sredi{~e vidnega sveta.
Vidni svet je bil urejen po meri gledalca, tako kot je bil univerzum
narejen po meri boga. Po izumu fotoaparata in kamere v dvajsetem
stoletju pa dobesedno dobimo postavitev gledalca na mesto boga.
“Jaz oko. Mehansko oko. Jaz, stroj-mehanizem, ti ka`em svet na
na~in, ki ga samo jaz lahko vidim. Danes se osvobajam ~love{ke
imobiliziranosti. Jaz prou~ujem in se odmikam od objektov. Jaz se
plazim pod njimi. Jaz se gibljem vzdol` brvi skupaj z dirjajo~imi konji.
Jaz padam in vstajam skupaj s padajo~imi in vstajajo~imi telesi. To
sem jaz, stroj-mehanizem, manevriram v kaoti~nih gibih, snemam gib
za gibom v najbolj kompleksnih kombinacijah.”22  Zahodno
spoznanje temelji na pogledu-misli, katerega gonilna sila v ozadju je
mo{ka spolna sla in mo{ka spolnost, ki kontrolira in nadzoruje izliv
njihove vitalne sile. Videti je vedeti, vedeti pa kontrolirati.

In tudi dana{nji ustvarjalci modnega sveta so ugotovili resnico
ozadja mo{ke potrebe po lepi in ljubki ̀ enski, kar vidimo na modnih
brveh. A ~e so trenutno modne brvi polne najrazli~nej{ih samosvojih,
zanimivih, neskladnih, ~e ne v~asih ̀ e kar grdih obrazov, je to zgolj
zaradi popestritve vsakdanjega šurnika’ lepote. Tako na modnih
stezah zadnja leta brstijo raznovrstnost, nekak{en nered in naravna
seksipilnost. Manekenke, ki se danes sprehajajo po modni stezi, po
vsej verjetnosti niti ne poznate ali prepoznate kot manekenko.
Najuspe{nej{e so Britanka Erin O’Connor, ki je tudi obraz modne hi{e
Versace, Karen Elson, ki pozira za hi{o Chanel, in Ehrin Cummings, ki
predstavlja italijansko hi{o Gucci. Potem so tukaj {e Audrey Marnay,
Ewa Witkowska, Magie Riser, Natalia Semanova in {tevilne druge.
Njihovi obrazi in telesa ne izra`ajo vrhunske skladnosti in proporcio-
nalnosti. Karin Menny zapi{e v svojem ~lanku: “Manekenski svet se
ob novem tiso~letju spu{~a z vi{av in prvi~ v zgodovini namesto
popolnosti ~asti resni~no zemeljsko lepoto. Raznoliko, druga~no,
z napakami in pomanjkljivostmi vred.”23  Vendar pa moramo biti ob
tej izjavi previdni, saj jo zlahka narobe razumemo.
To ne pomeni, da se sedaj vsemu prepu{~amo in da je vse lepo.
Ne, {e vedno ostajamo na ravni ideje o lepoti. Dana{nje manekenke
se vzpostavljajo glede na supermodele. Ideja š~iste’ in matemati~ne
lepote, ki jo utele{ajo supermodeli, je ta, ki utemeljuje drugo ne tako
proporcionalno lepoto, temelje~o prav na izstopajo~ih posebnostih.
A vrednost prve nasproti drugi se banalno pozna ̀ e v ceni: npr.
za Naomi Campbell morajo kreatorji od{teti od 5-krat do 10-krat
ve~ kot npr. za Erin O’Connor. To pri~a, da je prva zvezdnica, velika
osebnost v šshow bussinesu’, druga pa, kakorkoli se ̀ e sli{i kruto,
zgolj zamenljiva lutka, na katero obesimo obleko. Poleg tega pa
poznavalci trdijo, da izvira njihovo kraljevanje na modnih brveh
zaradi na{e zdolgo~asenosti in upora proti muhavosti, aroganci in
zahtevnosti šzvezdnic’. Toda to je zgolj fraza in govori se ̀ e, da ni
dale~ ~as, ko bomo lahko ponovno gledali vsem znane supermodele.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Ljubljani 1998., str. 129.
22 John Berger: Ways of
seeing, British
Broadcasting Corporation
and Penguin Books,
London 1972, str. 35.

23 Karin Menny: “Nove
lepotice”, v: Glamur {t. 23,
Ljubljana 1998, str. 119.

Katarina Majerhold



95

Vedeti moramo namre~, da modni svet konstituira predvsem to, kar
sem napisala v prej{njem ~lanku: “Perfektnost kroja in tehnike
{ivanja, ki naj ustvarita brez~asno popolnost, ni ni~ drugega kakor
prenos (mrtvega) platonskega ideala ̀ enskega telesa iz sveta idej na
raven skrojene obleke. To lahko doka`emo tako, da svojo pozornost
usmerimo na telesne in obrazne proporce manekenk, za katere se
izka`e, da ustrezajo meram gr{kih kipov. Visoka moda povezuje ̀ ivo
telo z anorgansko naravo. (…) Feti{izem, ki temelji na seksualnem
apelu anorganskega sveta, je njegova ̀ ivljenjska sila.”24

V zahodnem svetu bodo ve~no obstajali ̀ enski in mo{ki
stereotipi. ̂ lovek nikoli ni (bil) tak{en, kot naj bi šnaravno, telesno’
bil, temve~ je (bil) od nekdaj izdelana maska, ki ustreza mo{kemu
pogledu na svet. Ne slepimo se; ~e obstaja zahodna osebnost, so
prav stereotipi tisto, kar smo. Za mo{kega tako ̀ enska nikoli ni
tak{na, kakr{na je, ampak jo dojema zgolj skozi lik spolne persone,
socialne maske – kot femme fatale, prostitutko ali zakonsko ̀ eno in
za ̀ ensko mo{ki ni nikoli tak, kot je, ampak ga vedno dojema skozi
spolno persono – kot don juana, ma~a ali zakonskega mo`a.

Zahodna osebnost je proces napornega miselnega izgrajevanja,
v njej pa se prepletajo misel, agresija in spolnost. Trd boj med
mo{kim in ̀ ensko je eroti~ni boj med dvema maskama. In prav zato
ne bomo nikoli do`iveli, da bi na modno stezo stopila ̀ enska kot
narav(n)a.

LITERATURA:

BERGER, JOHN (1972): Ways of Seeing, British Broadcasting Corporation and
Penguin Books, London.

DARWIN, CHARLES: The descent of Man, http// www. infidels.org/library/
histori...s_darwin/descent_of_man/

MAJERHOLD, KATARINA (1999): “Moda in narava”, Razgledi {t. 20, Ljubljana.
MENNY, KARIN (1998): “Nove lepotice”, v: Glamur {t. 23, Ljubljana.
NIETZSCHE, FRIEDRICH (1987): Rojstvo glasbe iz duha tragedije, Karantanija,

Ljubljana.
PAGLIA, CAMILLE (1998): “Spolnost in nasilje ali umetnost in dru`ba”, v:

Mo{ke fantazije, Slovensko mladinsko gledali{~e, Ljubljana.
PAGLIA, CAMILLE (1991): Sexual Personae, Vintage Books, New York.
RILKE, RAINER MARIA (1985): Pesmi, MK, Ljubljana.
MARKIZ DE SADE (1981): 120 dana Sodome, Aleph, ^a~ak.

24 Katarina Majerhold:
“Moda in narava”,
Razgledi {t. 20, 27.11.
1999, str. 15.

F I L O Z O F I J A  N A R A V E

Moda in narava 2







14. februarja 2000 je Mladi forum Združene liste priredil okroglo mizo
“Smisel, možnost in meje utopij”. Povod je bil natis knjige Immanuela
Wallersteina “Utopistike”. Pričujoči blok izraža pestro paleto idej, ki jih
je sprožila knjiga. Pozneje nam je avtor prijazno odstopil besedilo
svojega predavanje, ki ga je imel na Dunaju. Wallersteinovo
predavanje, pa tudi večino drugih prispevkov druži angažirana
refleksija dejanskosti – teorija, ki je ušla iz akademskih kabinetov.



99

Immanuel Wallerstein

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje,

Jörg Haider in Widerstand

Predavanje iz serije “O nujnosti odve~nega – dru`bene vede in
dru`ba” na Dunajski univerzi 9. marca 2000

“God save thee, ancient Mariner
From the fiends that plague thee thus! –
Why look’st thou so?” – “With my crossbow
I shot the albatross.”

Samuel Taylor Coleridge
The Rime of the Ancient Mariner, ll. 79 – 82

V Coleridgeovi Pesmi starega mornarja vetrovi po`enejo
zablodelo ladjo v obmo~je skrajno neprijaznega podnebja.
Mornarjem je v tola`bo edinole albatros, s katerim delijo hrano.
Coleridgeov mornar ga  iz neznanega vzroka – morda iz ~iste
arogance – ustreli z lokom. Posledica tega je trpljenje vseh na ladji.
Bogovi so kaznovali hudodelstvo. Mornarju ostali obesijo albatrosa
okrog vratu. Na ta na~in simbol prijateljstva postane simbol krivde in
sramote. Mornar je edini, ki pre`ivi potovanje. Preostanek ̀ ivljenja
pre`ivel obseden s svojim dejanjem. @ivi albatros je drugi, ki se nam
odpre v tujih, daljnih de`elah. Mrtvi albatros, ki nam visi okrog vratu,
je na{a dedi{~ina arogance, na{ rasizem. Obsedeni smo z njim in ne
najdemo miru.

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



100

Pred ve~ kot letom dni so me prosili, da bi pri{el na Dunaj in
predaval o “Dru`benih vedah v obdobju tranzicije”. Govoril naj bi v
kontekstu serije z naslovom “O nujnosti odve~nega – dru`bene vede
in dru`ba”. Z veseljem sem se odzval povabilu. Verjel sem, da
prihajam na Dunaj, ki je odigral nadvse pomembno vlogo pri
izgradnji svetovnega dru`boslovja, {e zlasti v obdobju Traum und
Wirklichkeit, 1870 – 1930. Dunaj je bil dom Sigmunda Freuda, ki je
bil po mojem mnenju na podro~ju dru`benih ved najpomembnej{a
figura dvajsetega stoletja. Pravzaprav je bil Dunaj njegov dom vse do
trenutka, ko ga je nacizem prisilil, da je zbe`al v London, kjer je {e
istega leta umrl. V pomembnem obdobju svojega ̀ ivljenja sta na
Dunaju ̀ ivela tudi Joseph Alois Schumpeter in Karl Polanyi.
Njuni politi~ni prepri~anji sta bili sicer diametralno nasprotni, vendar
sta bila po mojem mnenju najpomembnej{a politi~na ekonomista
dvajsetega stoletja, ki pa nikoli nista bila dele`na zaslu`enega
priznanja in slave. In kon~no je bil na Dunaju doma tudi moj u~itelj
Paul Lazarsfeld, ~igar kombiniranje politi~no orientiranega
raziskovanja in pionirskih metodolo{kih inovacij se je za~elo z delom
Brezposelni iz Marienthala, {tudijo, ki jo je naredil skupaj z Marie
Jahoda in Hansom Zeiselom. Na tak Dunaj sem torej prihajal.

Potem pa so, kot veste, pri{le zadnje avstrijske volitve in z njimi
njihova vse prej kot neizogibna posledica – vklju~itev Svobodnja{ke
stranke Avstrije (FPÖ) v vlado. Ostale dr`ave ~lanice Evropske unije
(EU) so ostro reagirale na to spremembo re`ima in suspendirale
bilateralne odnose z Avstrijo. Moral sem preudariti, ~e si {e ̀ elim
iti tja, in priznam, da sem se obotavljal. Da sem danes vendarle tu,
obstajata dva razloga. Prvi razlog je, da sem ̀ elel potrditi svojo soli-
darnost z drugo Avstrijo, ki se je, odkar je nova vlada pri{la na oblast,
tako vidno manifestirala. Drugi, {e pomembnej{i razlog pa je, da sem
pri{el prevzet svojo odgovornost kot sociolog. Vsi smo ustrelili
albatrosa. Vsem nam visi za vratom. In z vso svojo du{o in umom se
moramo boriti za spokoritev, za rekonstrukcijo, za ustvaritev novega
zgodovinskega sistema, takega, ki se bo dvignil nad rasizem, ki
modernemu svetu zadaja tako  globoke in zlo~este rane. Svojemu
predavanju sem zato dal druga~en naslov. Ta se zdaj glasi: “Rasisti~ni
albatros: dru`bene vede, Jörg Haider in Widerstand (odpor)”.

Kar zadeva dogajanje v Avstriji, so dejstva navidez zelo preprosta.
Avstrijo je dolgo zaporedje mandatov vodila nacionalna koalicija
dveh najve~jih sredinskih strank, Socialdemokratske stranke Avstrije
(SPÖ) in Avstrijske ljudske stranke (ÖVP). Prva je bila levosredinska,
druga pa desnosredinska in kr{~anskodemokratska. Skupno {tevilo
njunih glasov, ki je bilo nekaj ~asa popolnoma prevladujo~e, je v
devetdesetih letih upadlo. Na volitvah leta 1999 je FPÖ po {tevilu
glasov prvi~ pristala na drugem mestu in prehitela ÖVP, pa ~etudi
le za nekaj sto glasov. Dogovarjanje med obema sredinskima stran-
kama o oblikovanju {e ene nacionalne koalicije je propadlo in ÖVP je
ponudila partnerstvo FPÖ. Ta odlo~itev ÖVP je v Avstriji vznemirila

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



101

{tevilne ljudi vklju~no s predsednikom Klestilom. Vendar pa je ÖVP
vztrajala in vlada je bila formirana.

Odlo~itev je vznemirila in – treba je dodati – presenetila tudi
politi~ne voditelje dr`av ~lanic Evropske unije. Kolektivno so se
odlo~ili, da bodo suspendirali bilateralne odnose z Avstrijo in EU je
kljub nekaterim glasovom, ki so se spra{evali o modrosti tak{nega
po~etja, vztrajala pri svoji odlo~itvi. Po drugi strani pa je akcija EU
vznejevoljila {tevilne Avstrijce in to ne le tistih, ki so podpirali
oblikovanje te vlade, temve~ tudi mnogo njenih nasprotnikov.
Slednji so trdili, da EU pretirava z oceno nevarnosti, ki naj bi jo
predstavljala vklju~itev FPÖ v vlado. “Haider ni Hitler” je bila skupna
formulacija tega stali{~a. Spet drugi so trdili, da je Haiderjeve
ekvivalente mogo~e najti v vseh dr`avah EU in celo v nekaterih
vladah. O~itali so, da je torej od EU hinavsko, da je postopala, kot je
postopala. Nekateri Avstrijci (pa tudi nekateri Evropejci) pa so sploh
trdili, da bi bila edina primerna akcija EU ta, da bi ~akala in opazovala
ter se {ele v primeru, da bi nova avstrijska vlada eventualno storila
kaj, kar bi zaslu`ilo sankcije, odlo~ila za ukrepanje. Isto~asno pa se je
znotraj same Avstrije rodil Widerstand, ki {e vedno traja.

Predmet moje analize ne bo FPÖ kot stranka, kot tudi ne tisto,
kar predstavlja, temve~ ostra reakcija EU na vklju~itev te stranke v
avstrijsko vlado, avstrijska nasprotna reakcija ter Widerstand. Tako
reakcijo kot tudi nasprotno reakcijo je mogo~e razumeti edino na ta
na~in, da pod drobnogled na{e analize ne vzamemo same Avstrije,
temve~ svetovni sistem kot celoto, njegove realnosti in tisto, kar so
nam o teh realnostih pripovedovali dru`boslovci. Zatorej predlagam,
da si ta {ir{i kontekst ogledamo v {tirih ~asovnih okvirjih: moderni
svetovni sistem po letu 1989; moderni svetovni sistem po letu 1945;
moderni svetovni sistem po letu 1492; ter moderni svetovni sistem
po letu 2000. To so seveda simboli~ni datumi, vendar igrajo simboli v
tem primeru zelo pomembno vlogo. Pomagajo nam obravnavati
tako realnosti kot tudi percepcijo teh realnosti. Upam, da mi bo s tem
po~etjem uspelo izraziti solidarnost z avstrijskim Widerstand-om ter
prevzeti moralno in intelektualno odgovornost dru`boslovca.

1. Svetovni sistem po letu 1989

Leta 1989 se je sesul tako imenovani socialisti~ni blok narodov.
De`ele vzhodnega dela Srednje Evrope, ki jih je du{ila Bre`njeva
doktrina ({e bolj pa Jaltski sporazum), so u~inkovito izterjale
politi~no neodvisnost od Sovjetske zveze in za~ele razgrajevati
vsaka svoj leninisti~ni sistem. V dveh letih je razpadla tudi sama
Komunisti~na partija Sovjetske zveze, razpadla pa je tudi ZSSR in
sicer na svojih petnajst konstitutivnih enot. Usoda vzhodnoazijskih
komunisti~nih dr`av in Kube je bila sicer druga~na, vendar to nima
nobene zveze s posledicami, ki so jih imela vzhodnoevropska

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



102

dogajanja na geopolitiko svetovnega sistema.
Po letu 1989 je bil biv{im komunisti~nim de`elam namenjen velik

del svetovne pozornosti. Zvrstilo se je ne{teto dru`boslovnih
posvetovanj na temo tako imenovane tranzicije, tako da dandanes ̀ e
govorimo o “tranzitologiji”. Na podro~ju nekdanje Jugoslavije in v
Zakavkazju pa je pri{lo do ve~jega {tevila okrutnih dr`avljanskih
vojn, v katere so se v ve~ primerih aktivno vme{ale zunanje sile.
Številni dru`boslovci so v naslovih analiz tega nasilja uporabljali izraz
“etni~no ~i{~enje”, ki naj bi bilo posledica dolgotrajnega medetni~nega
sovra{tva. Celo v dr`avah, kot so ̂ e{ka, Mad`arska in Baltske dr`ave,
kjer so se izognili huj{im oblikam nasilja, je pri{lo do dogodkov, ki so
neprijetno spominjali na o`ivljanje medetni~nih napetosti. Isto~asno
so podobne ve~je in manj{e dr`avljanske vojne divjale na {tevilnih
lokacijah v Afriki pa tudi v Indoneziji, ~e omenimo samo najbolj
o~itne primere.

V panevropskem svetu (s tem izrazom bom ozna~eval Zahodno
Evropo plus Severno Ameriko ter Avstralazijo, ne pa vzhodnega dela
Srednje Evrope) se je analiza teh dr`avljanskih vojn osredoto~ila na
domnevne slabosti civilnih dru`b v teh dr`avah in na nizko raven skrbi
za ~lovekove pravice, ki so jo pokazale v preteklosti. Kdor je
seznanjen s pisanjem zahodnoevropskih ~asopisov, nikakor ni mogel
spregledati, v kako veliki meri je bila pozornost, ki so jo namenjali tako
imenovanemu postkomunisti~nemu svetu, pravzaprav osredoto~ena
na “problem”. Ta “problem” je bil de facto definiran kot odsotnost
vi{jega nivoja modernosti, ki naj bi bil zna~ilen za panevropski svet.

Hkrati pa je enako presenetljivo, kako malo pozornosti so ~asniki,
politiki, {e posebej pa dru`boslovci namenili spremembam, ki so se
od leta 1989 zgodile v samem panevropskem svetu. Politi~ni re`imi,
ki so svojo nacionalno logiko gradili na dejstvu, da so vpleteni v
“hladno vojno”, so nenadoma ugotovili, da so strukture, ki so jih
vzdr`evali {tirideset let, postale nesmiselne tako v o~eh volivcev
kot tudi samih politikov. Zakaj bi Italija morala imeti petstrankarski
sistem (z njegovimi tangentopoli), zasnovan na permanentni ve~ini
kr{~anske demokracije, ~e hladne vojne ni ve~? Kaj naj {e dr`i skupaj
golisti~no stranko v Franciji ali celo kr{~ansko-demokratsko unijo v
Nem~iji? Zakaj bi morala republikansko stranko v Ameriki {e vedno
omejevati “bilateralna zunanja politika”? In posledica teh dvomov?
Vse velike konzervativne stranke panevropskega sveta se sesuvajo,
ker jih spodkopava delitev na nove skrajne`e ekonomskega libera-
lizma in zagovornike bolj socialnega konzervativizma, ki pa se spet
delijo na tiste, ki bi radi, da bi dr`ava prepre~ila moralno propadanje
svojih dr`avljanov, in tiste, ki bi ̀ eleli ohraniti paternalisti~no skrb
za socialno varnost. In vse te frakcije se borijo med seboj sredi pri-
vr`encev, ki se bojijo, da bodo v zme{njavi resno ogro`eni njihovi
dohodki in njihov dru`beni polo`aj.

Kaj pa levosredinske stranke, ki same sebe v glavnem imenujejo
socialdemokratske? Tudi te so v te`avah. Propad komunizma je bil

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



103

pravzaprav le vrhunec nara{~ajo~ega razo~aranja nad staro levico v
vseh treh njenih razli~icah – kot komunisti~ne partije,
socialdemokratske stranke ali narodnoosvobodilnega gibanja –
razo~aranja, ki ga je dramati~no naznanila svetovna revolucija leta
1968. To razo~aranje je bilo – ne preve~ paradoksalno – prav
posledica politi~nega uspeha teh gibanj in njihovega prevzema
oblasti v dr`avah {irom sveta. Ko so ta gibanja pri{la na oblast, se je
namre~ izkazalo, da niso sposobna izpolniti svoje zgodovinske
obljube, to je, da bodo v primeru, da se kdaj dokopljejo do dr`avne
oblasti, s preobrazbo stare zgradila novo enakopravnej{o in bolj
demokrati~no dru`bo.

V Zahodni Evropi je stara levica pomenila predvsem socialde-
mokrate. Od leta 1968, {e bolj pa od leta 1989 se dogaja, da ljudje
sicer volijo te stranke, vendar nih~e ne ple{e po cestah, ~e zmagajo
na volitvah. Nih~e ne pri~akuje od njih, da bodo naredile revolucijo,
{e tak{ne mirne ne. Še najbolj razo~arani pa so njihovi voditelji, ki so
se zna{li v situaciji, ko so prisiljeni govoriti jezik sredine. Z razo~ara-
njem nad strankami stare levice pa je pri{lo tudi do odvrnitve od
samih dr`avnih struktur. Dr`avljani so nekdaj svoje dr`ave prena{ali
in celo hvalili kot potencialne nosilke dru`bene preobrazbe.
Zdaj so na njih za~eli gledati predvsem kot na nosilke korupcije in
neustrezne uporabe sile; ni~ ve~ kot na branik dr`avljanskih pravic,
temve~ kot na dr`avljansko breme.

Iz tega opisa je razvidno, da je Avstrija zgolj {e en primer
splo{nega panevropskega vzorca. ̂ ému naj v post-komunisti~nem
obdobju slu`i nacionalna koalicija? In ~emu sploh voliti stranke, ki jih
zanima predvsem Proporz? V tem kontekstu je 3. oktobra 1999 FPÖ
dobila svojih 26,9 % glasov. To je dale~ najvi{ji odstotek glasov, ki ga
je kdajkoli dobila kak{na skrajno desna stranka v katerikoli evropski
de`eli po letu 1945. Leta 1995 je v Franciji Le Penova Nacionalna
fronta dobila 15 %, pa je bil ̀ e to {ok. Vendar sta tedaj obe najve~ji
konzervativni stranki zavrnili podporo Nacionalne fronte na
kakr{nikoli ravni. Ko pa so bili na regionalnih volitvah leta1998
rezultati tak{ni, da bi v {tevilnih regijah konzervativni stranki imeli
ve~ino le ob podpori izvoljenih kandidatov Nacionalne fronte, je pet
regionalnih vodij ignoriralo direktive svojih strank in si zagotovilo
podporo Nacionalne fronte v svojih regionalnih vladah. Ti vodje so
bili nemudoma izklju~eni iz obeh najve~jih konzervativnih strank,
RPR in UDR. Po drugi strani pa je v Italiji Berlusconi oblikoval vlado s
pomo~jo Finija in njegove Nacionalne alianse, stranke, podobne
Haiderjevi, vendar s to razliko, da se je Fini pred volitvami izrecno
odpovedal njeni neofa{isti~ni preteklosti.

Zakaj so potemtakem ~lanice EU zavzele, kot menijo {tevilni
Avstrijci, tako strogo stali{~e v zvezi z dogajanjem v Avstriji? Odgovor
je pravzaprav zelo preprost. Prav zato, ker njihove de`ele niso tako
zelo razli~ne od Avstrije, jih je bilo vse strah, da se bodo morale v
bli`nji bodo~nosti tudi same soo~iti s podobnimi odlo~itvami in da se

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



104

bodo tudi same zna{le v sku{njavi, da bi ravnale po vzoru ÖVP.
Dr`ave EU so torej tako silovito reagirale zato, ker jih je bilo strah
samih sebe. Hkrati pa je bilo avstrijsko nerazumevanje dejstva,
da je Avstrija tokrat res prekora~ila mejo, ki so si jo postavile vse
zahodnoevropske de`ele – pa ne leta 1999, temve~ ̀ e leta
1945 – vzrok avstrijske nasprotne reakcije. Naj na tem mestu karseda
iz~rpno pojasnim svoje stali{~e. Odobravam odlo~itev EU o prekinitvi
bilateralnih odnosov z Avstrijo. ̂ e tega ne bi storila, bi nas kaj lahko
preplavila ideolo{ka plima, ki bi razkrojila Zahodno Evropo. Strinjam
pa se, da je odlo~itvi EU botrovala dobr{na mera hinav{~ine ali {e
bolje, samoprevare. Da bi nam postalo jasno, zakaj je temu tako, si
moramo pobli`e ogledati svetovni sistem, pa ne po letu 1989,
temve~ po letu 1945.

Preden pa se tega lotim, bi rad povedal besedo ali dve o svetovnem
dru`boslovju po letu 1989. Stanje je obupno. Ne glede na politi~no
usmeritev vsi govorijo le {e o globalizaciji, kot da je to kaj ve~ kot le
retori~ni pripomo~ek v boju za stopnjo neoviranosti pretoka preko
dr`avnih meja, ki nenehno poteka znotraj kapitalisti~ne svetovne
ekonomije. To je le pesek v o~i. Prav tako so pesek v o~i neskon~ne
litanije o etni~nem nasilju, za kar so odgovorni tako dru`boslovci kot
tudi borci za ~lovekove pravice. Etni~no nasilje prav gotovo je
strahotna in stra{ljiva realnost, prav gotovo pa ni domena manj
sre~nih, manj modrih in manj civiliziranih drugih. Je nadvse normalna
posledica poglabljajo~e se neenakosti znotraj na{ega svetovnega
sistema, ki je ni mogo~e odpraviti niti z moralisti~nim opominjanjem
niti s poseganjem ~istih in naprednih na obmo~ja, ki jih kontrolirajo
ne~isti in zaostali. Svetovno dru`boslovje nam ni ponudilo nobenega
uporabnega orodja za analizo dogajanj znotraj svetovnega sistema po
letu 1989, s tem pa tudi nobenega uporabnega orodja za razumevanje
sodobne avstrijske stvarnosti.

2. Svetovni sistem po letu 1945

Leta 1945 se je kon~ala izku{nja z nacizmom in njegovimi
strahotami. Antisemitizma si ni izmislil Hitler, niti si ga niso izmislili
Nemci. Antisemitizem je bil dolgo ~asa najmo~nej{i evropski notranji
izraz globoko zakoreninjenega rasizma evropskega sveta, v svoji
moderni razli~ici pa je bil na evropski sceni navzo~ ̀ e najmanj sto let.
^e s tega vidika primerjamo Berlin in Pariz iz leta 1900, se Berlin ne
odre`e slab{e. Dejavni antisemitizem je bil prisoten vedno in povsod,
celo med drugo svetovno vojno in celo v Zdru`enih dr`avah.

Zakaj so bili – vsaj po letu 1945 – vsi tako obsedeni z nacizmom?
Odgovor je na dlani in ga je nemogo~e spregledati. Razlog je
Endlösung (dokon~na re{itev). Pred letom 1945 je bil skorajda
vsakdo v panevropskem svetu odkrito in veselo antisemitsko
nastrojen, vendar si skorajda nih~e ni ̀ elel, da bi se to kon~alo z

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



105

Endlösungom. Hitlerjeva dokon~na re{itev je popolnoma zgre{ila
poanto rasizma znotraj kapitalisti~ne svetovne ekonomije. Cilj
rasizma namre~ ni izklju~evanje ljudi, kaj {ele njihovo iztrebljanje.
Cilj rasizma je obdr`ati ljudi znotraj sistema in to kot podljudi, ki jih je
mo`no ekonomsko izkori{~ati in uporabljati kot politi~ne gre{ne
kozle. Pod nacizmom pa se je zgodilo tisto, ~emur Francozi pravijo
dérapage – spodrsljaj, kiks, izguba nadzora. Ali pa je morda duh u{el
iz steklenice.

Rasist je treba biti vse tja do dokon~ne re{itve, naprej pa ne.
To je bila vedno tvegana igra in dérapages so se dogajali ̀ e prej,
vendar nikoli v tako velikem merilu, nikoli na tako osrednjem
prizori{~u svetovnega sistema in nikoli nikoli na tako viden na~in.
Zavezni{ke ~ete, ki so leta 1945 vdrle v koncentracijska tabori{~a,
so bile resni~no pretresene na osebni ravni. Panevropski svet je bil
koletivno primoran vzpostaviti odnos z duhom, ki je u{el iz
steklenice. To je storil tako, da je prepovedal javno rabo rasizma,
{e zlasti pa javno rabo antisemitizma. Ta je postal tabu jezik.

Dru`boslovci so se pridru`ili igri. Po letu 1945 je iz{la cela vrsta
knjig, ki so napadale smiselnost koncepta rase1  in oznanjale
nezakonitost podmene, da so katerekoli trenutno izmerljive razlike
med dru`benimi skupinami rezultat prirojenih genetskih zna~ilnosti.
Spomin na holokavst si je utrl pot v {olske programe. Nemci so se
sprva obotavljivo, potem pa z dobr{no mero moralnega poguma
lotili analize svoje lastne krivde, da bi na ta na~in zmanj{ali svojo
sramoto. Po letu 1989 so se jim brez dvoma nekolikanj obotavljivo
pridru`ile {e druge dr`ave panevropskega sveta. Zaveznici Francija
in Nizozemska sta za~eli priznavati svoj dele` krivde, ker sta dovolili,
da je do dérapage sploh pri{lo in ker je pri tem dogajanju dejavno
sodelovalo kar nekaj njunih dr`avljanov. Eden od razlogov, da je EU
tako ostro reagirala na Heiderja, je bil ta, da Avstrija kot dr`ava ni
hotela prevzeti svojega dele`a krivde, temve~ je vztrajala na stali{~u,
da je bila predvsem ̀ rtev. Morda si ve~ina Avstrijcev res ni ̀ elela
Anschlussa (priklju~itve), ~eprav je temu te`ko verjeti, ~e ~lovek
gleda posnetke navdu{enih mno`ic na Dunaju. Pomembneje je, da
so bili po Anschlussu v Tretjem Reichu vsi ne`idovski prebivalci
tretirani kot Nemci in da jih je bila ve~ina nad tem navdu{ena.

     Spoznanje, da je rasizem propadel, ker je {el predale~,
je imelo v panevropskem svetu po letu 1945 dve va`ni posledici.
Prvi~, dr`ave tega sveta so se trudile poudarjati svoje notranje vrline,
ki jih krasijo kot integrativne nacije, neomade`evane z rasisti~nim
zatiranjem, kot dr`ave svobode, ki se zoperstavljajo Sovjetski zvezi,
temu “imperiju zla”, ~igar rasizem je zdaj postal redna tema zahodne
propagande. Posledica tega truda so bile razli~ne sociopoliti~ne
akcije: odlo~itev Vrhovnega sodi{~a Zdru`enih dr`av iz leta 1954
o protizakonitosti rasne segregacije; Izraelu naklonjena politika
celotnega panevropskega sveta; in celo novo poudarjanje
ekumenizma znotraj zahodnokr{~anskega sveta (pa tudi izum

1 UNESCO je sponzoriral
celo serijo tak{nih knjig.

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



106

ideje o obstoju skupne judovsko-kr{~anske dedi{~ine).
Druga, prav tako pomembna posledica pa je bil pojav potrebe

po tem, da bi se o~i{~enemu rasizmu vrnilo njegovo izvorno funkcijo,
to je, da zadr`uje ljudi znotraj sistema, vendar kot podljudi. ̂ e Judov
ni bilo ve~ mogo~e obravnavati na tak na~in, katolikov v protestant-
skih de`elah pa tudi ne, se je bilo pa~ treba ozreti drugam. Obdobje
po letu 1945 je bilo vsaj sprva obdobje neverjetne ekonomske
ekspanzije in hkrati neverjetne demografske transformacije, saj je
{tevilo rojstev v panevropskem svetu drasti~no upadlo. Ta svet je
potreboval vse ve~ delavcev, proizvajal pa jih je manj kot kdajkoli
prej. Tako se je za~elo obdobje, ki ga Nemci previdno imenujejo
obdobje gastarbajterjev.

Kdo so bili gastarbajterji? Mediteranci v nemediteranskih de`elah,
Latinoameri~ani in Azijci v Severni Ameriki, Zahodnji Indijci v Severni
Ameriki in Zahodi Evropi, Afri~ani in Ju`noazijci v Evropi. Po letu
1989 pa tudi osebe iz dr`av nekdanjega vzhodnega bloka, ki
prihajajo v Zahodno Evropo. Vsi ti priseljenci so pri{li v velikem
{tevilu, ker so hoteli priti in ker so z lahkoto na{li delo, saj so jih
panevropske de`ele obupno potrebovale za svoj razcvet. Vendar so
skoraj v vseh primerih pri{li kot osebe z dna – v ekonomskem,
socialnem in politi~nem smislu.

Ko je v sedemdesetih letih svetovna ekonomija vstopila v
dolgotrajno kondratjevsko b-fazo in je prvi~ po letu 1945 nezaposle-
nost narasla, so priseljenci postali priro~ni gre{ni kozli. Sile skrajne
desnice, ki so bile po letu 1945 nezakonite in marginalne, so
nenadoma za~ele dvigati glavo, v~asih pod okriljem konzervativnih
strank, v~asih pa kot samostojne strukture (in so kot take za~ele
zajedati ne samo volilno telo konzervativnih, temve~ tudi levosre-
dinskih delavskih strank). V devetdesetih so iz razlogov, o katerih
sem ̀ e govoril, te stranke torej postale resnej{i dejavnik.

Velike stranke niso prav dobro vedele, kako obravnavati to
o`ivljanje bolj ali manj odkrito rasisti~nih strank. Grabila jih je panika,
da bo duh znova u{el iz steklenice in ogrozil socialno spokojnost
njihovih dr`av. Nekateri so trdili, da bi bilo te skrajno desne sile
mogo~e spodnesti s kooptiranjem njihovih protiimigrantskih tem v
rahlo izprani obliki. Drugi so govorili, da te sile predstavljajo virus, ki
ga je treba ~imprej izolirati. Vse te diskusije poznate, saj pravkar
potekajo v Avstriji.

In ̀ e spet nam dru`boslovci niso kaj prida pomagali. Fenomen
nacizma so posku{ali analizirati kot nekak{no posebnost nem{ke
zgodovinske situacije, namesto da bi uvideli, da se je ves svetovni
sistem ̀ e dolgo igral z ognjem in da je bilo samo vpra{anje ~asa,
kdaj bo kje kaj zagorelo. Dru`boslovci so razgla{ali svojo moralnost
(h kateri se bomo v kratkem {e vrnili) in podeljevali odvezo
panevropskemu svetu zaradi njegove trenutne navidez nerasisti~ne
retorike, dejansko pa je bil panevropski rasizem po letu 1945
prav tako virulenten kot pred letom 1933 ali pred letom 1945.

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



107

Ene objekte sovra{tva in strahu so enostavno zamenjali z drugimi.
Mar si “spopada civilizacij”, koncepta, o katerem se dandanes kre{e
toliko mnenj, ni izmislil dru`boslovec?

     Dejansko ima celo denunciacija Avstrije s strani EU, pa najsi jo
{e tako odobravam, priokus rasizma. Kaj pravzaprav sporo~a EU?
Sporo~a, da so Haiderji mo`ni in morda celo normalni zunaj
panevropskega sveta, morda celo v tako bli`njih de`elah, kot sta
Slovenija ali Mad`arska. Nedopustni, nezamisljivi pa so znotraj
civilizirane Evrope. Mi Evropejci moramo braniti svojo moralno
superiornost, Avstrija pa grozi, da nam bo to onemogo~ila. Res je:
Avstrija dejansko grozi, da nam bo to onemogo~ila in Avstrija se na
nek na~in dejansko mora umakniti s svoje trenutne nevzdr`ne
pozicije. Vendar pa temelji, na katerih je zasnovana obto`ba EU,
nikakor niso moralno neopore~ni. Same univerzalisti~ne vrednote
Zahodne Evrope so namre~ globoko pre`ete s kroni~nim, konsti-
tutivnim rasizmom panevropskega sveta.

Da bi to razumeli in da bi razumeli, zakaj dru`boslovju tega ni
uspelo demaskirati, si moramo pobli`e ogledati zgodbo sodobnega
svetovnega sistema po letu 1492.

3. Svetovni sistem po letu 1492

Ko so se Evropejci izkrcali v Ameriki in razglasili, da so jo osvojili,
so naleteli na domorodce, ki so jim bili skrajno tuji. Nekateri so bili
organizirani v dokaj preproste lovske in nabiralni{ke sisteme. Drugi
pa so bili organizirani v kompleksne in dognane svetovne imperije.
Vendar v obeh primerih niti njihovo oro`je niti njihova pridobljena
fiziolo{ka imunost (oziroma njeno pomanjkanje) nista omogo~ila tem
ljudstvom, da bi se uspe{no uprla zavojevalcem. Zato so se Evropejci
morali odlo~iti, kako bodo ravnali s temi ljudstvi. Med Evropejci so bili
tudi tak{ni, ki so si (v {tevilnih primerih prvi~ v ̀ ivljenju) prisvojili
ogromna prostranstva, ki so jih ̀ eleli ~im hitreje izkoristiti, pri tem pa
so bili pripravljeni zasu`njevati in izkori{~ati domorodce. V opravi~ilo
so navajali, da so domorodci barbari, ki ne zaslu`ijo drugega kot
mukotrpno su`enjstvo.

Vendar pa so bili zraven tudi kr{~anski misionarji, ki so bili hkrati
zgro`eni nad ne~love{kim ravnanjem conquistadores z domorodci
in trdno prepri~ani o mo`nosti in pomembnosti pridobivanja domo-
rodskih du{ za kr{~ansko odre{enje. Taka oseba je bil Bartolomé de
las Casas, ~igar strast in bojevitost sta leta 1550 dosegli vrhunec v
sloviti in ̀ e zdavnaj klasi~ni diskusiji o naravi “drugega”. @e leta 1547
je za cesarja Karla V (in vse ostale) napisal kratek povzetek, v
katerem je precej detajlno opisal grozote, ki se dogajajo v Ameriki.
Zaklju~il je takole:

“Kristjani so pobili in uni~ili ne{teto plemenitih du{ iz preprostega
razloga, da bi se dokopali do zlata, da bi v kratkem ~asu neizmerno

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



108

obogateli in da bi se povzpeli na visoke polo`aje, ki ne priti~ejo
njihovemu stanu. (… ) Do teh tako poni`nih, tako potrpe`ljivih in tako
zlahka pokorljivih ljudi ne ka`ejo nobenega spo{tovanja, nobenega
so~utja, nobene uvidevnosti … Z njimi ne ravnajo kot z ̀ ivalmi (Bog
daj, da bi z njimi ravnali tako dobro in bili do njih tako uvidevni, kot so
do ̀ ivali); z njimi ravnajo slab{e kot z ̀ ivalmi, slab{e kot z gnojem.”2

Las Casas je bil prav gotovo strasten, kri`arsko nastrojen branitelj
pravic ljudstev. Bil je, to je vsekakor vredno omeniti, tudi prvi {kof v
kraju Chiapas, kjer je dandanes sede` neozapatovcev in kjer se je {e
vedno treba boriti za isto stvar kot pred petsto leti Las Casas – za
pravico domorodcev do njihovega dostojanstva in do njihove zemlje.
Dandanes tem ljudem ne gre kaj dosti bolje kot v ~asu Las Casasa.
Nekateri bi zato radi Las Casasa in druge neosholasti~ne {panske
teologe, filozofe in juriste uvrstili med predhodnike Grotiusa in
“resni~nih utemeljiteljev modernih ~lovekovih pravic”.3

Cesarja so Las Casasovi argumenti sprva prepri~ali in postavil ga je
za svojega indijanskega protektorja. S~asoma pa so ga za~eli obhajati
dvomi, zato je leta 1550 v Vallodalidu sklical posebno hunto sodnikov,
da bi na to temo sli{al debato med Las Casasom in Juanom Ginásom
de Sepúlvedo, ki je bil prav tako njegov svetovalec. Neomajni Las
Casasov nasprotnik Sepúlveda je navedel {tiri razloge za tak{no
ravnanje z Indijanci, kakr{nemu je Las Casas tako ostro nasprotoval:
Indijanci so barbari, zato je naravno, da se podredijo bolj civiliziranim
ljudstvom. ̂ astijo malike in jim ̀ rtvujejo ljudi, to pa opravi~uje
intervencijo, ki naj prepre~i kr{enje naravnega zakona. Intervencija
je upravi~ena, saj re{uje nedol`na ̀ ivljenja. Intervencija bo pospe{ila
kr{~ansko evangelizacijo. Ti argumenti zvenijo neverjetno sodobno.
Le termin kr{~anstvo je treba nadomestiti s terminom demokracija.

Tem argumentom se je Las Casas uprl z naslednjimi trditvami:
nobeno ljudstvo nikoli ne sme biti prisiljeno v podrejenost drugemu
ljudstvu zaradi svoje domnevne kulturne inferiornosti. Ljudi se ne
sme kaznovati zaradi zlo~inov, za katere niso vedeli, da so zlo~ini.
Re{evanje nedol`nih ljudi je moralno upravi~eno, ~e pri tem drugim
ne povzro~imo {e ve~je {kode. In kr{~anstva ni mogo~e {iriti z
me~em. Tudi ti argumenti zvenijo neverjetno sodobno.

Zaradi vsega tega so nekateri menili, da bi bilo treba Las Casasa
obravnavati kot poslednjega predstavnika Comunerov, tega premalo
prou~enega prvega velikega dru`benoprotestnega gibanja, ki se je
dogajalo v Španiji v prvi polovici {estnajstega stoletja, gibanja, ki je
bilo hkrati demokrati~no in komunitarno. Implikacije Las Casasovih
trditev so postavljale pod vpra{aj same temelje {panskega imperija
in najverjetneje je bil prav to razlog, da je Karel V Las Casasu odtegnil
svojo podporo.4  Dejansko je Las Casas v svoji razpravi o konceptu
barbara vztrajal, da je “vsakdo sposoben najti barbara, ki mu bo
dominiral” in s tem spomnil Špance na to, kako so njih same neko~
tretirali Rimljani.5  Drugi pa so spet trdili, da Las Casas dejansko ni bil
ni~ drugega kot teoretik “prijazne” kolonizacije, reformator, ki je “do

2 Bartolomé de las Casas:
Kratko poro~ilo o uni~e-
nju Indijancev, str. 52,
La Découverte 1996
(1547), Pariz.

3 Angel Losada: “Ponencia
sobre Fray Bartolomé de
las Casas” v Las Casas in
politika ~lovekovih pravic
(Institut d’Etudes Politique
d’Aix & Instituto de
Cultura Hispánica,
Aix-en-Provence, 12., 13.
in 14. oktobra 1974),
Gardanne: Imp.
Esmenjaud, 1976, str. 22.

4 Glej Vidal Abril Castello:
“Bartolomé de las Casas,
poslednji Comunero” v
Las Casas in politika
~lovekovih pravic, op. cit.

5 Henry Mechoulan: “O
pojmovanju barbarskega
pri Las Casasu”, Las Casas
in politika ~lovekovih
pravic, op. cit., str. 179.

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



109

konca svojega ̀ ivljenja neutrudno ponujal nadomestne re{itve
problemov kolonialnega sistema, ki je temeljil na encomiendi.”6

V zvezi z véliko debato pred hunto v Vallodalidu pa je fascinantno
to, da nih~e prav dobro ne ve, kako se je hunta odlo~ila. V dolo~e-
nem smislu je to zna~ilno za sodobni svetovni sistem. Smo se kdaj
odlo~ili? Se sploh lahko odlo~imo? Je bil Las Casas, ta protirasist, ta
branilec zati-ranih hkrati tudi ~lovek, ki si je prizadeval instituciona-
lizirati “prijazno” kolonizacijo? Bi kdo kdaj smel, bi si kdo lahko sploh
kdaj dovolil {iriti evangelij z me~em? Na ta vpra{anja nikoli nismo
dobili odgovorov, ki bi bili logi~no tako konsistentni ali pa politi~no
tako prepri~ljivi, da bi zaklju~ili vse diskusije. Mogo~e tak{ni odgovori
ne obstajajo.

V obdobju po Las Casasu smo ustvarili kapitalisti~no svetovno
ekonomijo, ki se je s~asoma raz{irila po vsej zemeljski obli, pri tem
pa je vedno in v vsakem trenutku upravi~evala svoje na rasizmu
temelje~e hierarhije. In seveda je imela vedno na razpolago tudi
potrebno {tevilo oseb, ki so si prizadevale bla`iti najbolj grobe
poteze tega rasizma in treba je priznati, da jim je to v dolo~eni meri
tudi uspelo. Vendar pa so se vedno dogajali masakri in pred dokon~no
re{itvijo so ̀ e bile dokon~ne re{itve, morda manj birokratsko,
sistemati~no in u~inkovito na~rtovane, zagotovo pa manj javne.

Ah, boste rekli, pa saj se je potem kmalu zgodila francoska
revolucija s svojo Deklaracijo o ~lovekovih pravicah. No, v redu,
ampak ni v redu! Francoska revolucija je prav gotovo utelesila
protest proti hierarhiji, privilegijem in zatiranju, ki je temeljil na
egalitarnem univerzalizmu. Simboli~na gesta tega protesta je bila
odprava naziva “gospod”, ki ga je nadomestil naziv “dr`avljan”.
A prav tu je k(l)e~, kot bi rekel Shakespeare. Koncept dr`avljana naj bi
bil namre~ inkluziven. V svojih vladah naj bi imeli besedo vsi dr`avljani
in ne le pe{~ica aristokratov. K(l)e~ je v tem, da mora nekdo, ~e ho~e
vklju~iti vse, ki so v skupini, najprej dolo~iti, kdo so njeni ~lani. Iz tega
pa neizbe`no sledi, da obstajajo tudi osebe, ki niso ~lani.

Koncept dr`avljana neizogibno izklju~uje natanko toliko, kot
vklju~uje. Dejansko je bil izklju~evalni naboj dr`avljanstva v dveh
stoletjih po francoski revoluciji prav tako pomemben kot njegov
vklju~evalni naboj. Ko je slavni Dunaj~an Karl Lueger leta 1883 rekel:
“Smo ljudje, kristjani, Avstrijci,”7  je ponujal definicijo meja dr`avljanstva,
definicijo, ki so jo volivci odobravali, cesar pa ne. Lueger ni bil
pripravljen vklju~iti mad`arskih @idov ,8 ki so bili zanj prav tak{ni tujci
kot tuji kapitalisti, ki jih je ravno tako o`igosal. Je bil to, kot trdijo
{tevilni ljudje, ̀ e protifa{izem ali pa je {lo za “prera~unani ekstre-
mizem”, kot bi nam rad dopovedal John Boyer?9  Dandanes nekateri
zastavljajo isto vpra{anje v zvezi z Jörgom Haiderjem. Le kak{no
korist bomo imeli od tak{nega ali druga~nega odgovora? Politi~ni
rezultat je prakti~no identi~en.

V tistem obdobju moderne zgodovine, ko je francoska revolucija
vsem nam zapu{~ala v dedi{~ino to minsko polje koncepta

6 Alain Milhou:
“Kr{~anski radikalizem in
politi~na utopija” v Las
Casas in politika ~loveko-
vih pravic, op. cit., str. 166.

7 Helmut Andics: Svet
Ringstrasse, Dunaj 1867 –
1887. Luegerjev vzpon.
Dunaj: Mladina in narod,
1983, str. 271.

8 Lueger je o`igosal tudi
`idovske socialiste,
`idovski liberalizem in
`idovske prostozidarje.

9 John W. Boyer: Politi~ni
radikalizem na Dunaju v
zadnjem obdobju
monarhije: za~etki
kr{~anskega socialnega
gibanja, 1848 – 1897,
University of Chicago
Press, Chicago 1981,
str. xii

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



110

dr`avljana, je svet znanja do`ivljal velikansko preobrazbo. Ta je bila
posledica uspe{ne sekularizacije znanja, ki je bila priborjena z
lo~itvijo filozofije od teologije, to pa je bil proces, ki je trajal nekaj
stoletij. Vendar je zdaj {lo za ve~ kot zgolj sekularizacijo znanja.
Nekako v drugi polovici osemnajstega stoletja sta bila termina
znanost in filozofija, ki sta se, ~e ̀ e nista bila sinonima, do tedaj vsaj v
veliki meri pomensko prekrivala, na novo definirana kot ontolo{ko
nasprotna. Dve kulturi, ta edinstvena zna~ilnost struktur znanja
modernega svetovnega sistema, sta bili sprejeti kot opredeljujo~i
razcep znanja. Temu razcepu je sledila intelektualna in institucio-
nalna lo~itev na iskanje resnice (podro~je znanosti) na eni strani in na
iskanje dobrega in lepega (podro~je filozofije oziroma humanisti~nih
ved / Geisteswissenschaften) na drugi. Mislim, da ta fundamentalni
prelom pojasnjuje nadaljnje oblike razvoja dru`boslovja pa tudi
njegovo nezmo`nost, da bi spregovorilo konstitutivnemu rasizmu
kapitalisti~ne svetovne ekonomije. Tej zgodbi se nameravam
posvetiti v nadaljevanju.

Dve véliki kulturni volili francoske revolucije sta bili ideji, da so
politi~ne spremembe nekaj normalnega in da nosilec suverenosti ni
ne vladar niti skupina uglednikov, temve~ ljudstvo.10  Druga ideja je
bila preprosto izraz logike koncepta dr`avljana. Obe ideji sta bili v
svojih implikacijah skrajno radikalni in ne propad jakobinskega
re`ima niti konec njegovega naslednika napoleonskega re`ima nista
mogla prepre~iti, da se ne bi raz{irili po vsem svetovnem sistemu in
bili univerzalno sprejeti. Tisti, ki so bili na oblasti, so se morali soo~iti s
to novo geokulturno realnostjo. ̂ e so politi~ne spremembe postale
nekaj normalnega, je bilo treba ugotoviti, kako sistem deluje, da bi
bilo mogo~e bolje nadzorovati proces. To je bil temeljni impulz za
institucionalni nastanek dru`benih ved, tiste veje znanja, ki se trudi
interpretirati dru`bena dejanja, dru`bene spremembe in dru`bene
strukture.

Ne gre, da bi na tem mestu analizirali institucionalno zgodovino
dru`boslovja. To nalogo je jedrnato opravilo poro~ilo mednarodne
komisije, ki sem ji predsedoval. Naslov poro~ila je Odpreti dru`bene
vede.11  Na tem mestu bi rad spregovoril le o dveh stvareh: o mestu
dru`boslovja sredi dveh kultur in o vlogi, ki jo je dru`boslovje
odigralo pri razumevanju rasizma.

Kulturi sta si razdelili podro~ja znanja na na~in, ki se nam danes
zdi samoumeven, ~eprav v sedemnajstem stoletju in {e prej temu ni
bilo tako. Znanost si je prisvojila svet narave kot svoje ekskluzivno
podro~je. Humanistika pa si je kot svoje ekskluzivno podro~je
prisvojila svet idej, kulturno produkcijo ter intelektualno spekulacijo.
Ko pa je pri{lo na vrsto podro~je dru`benih realnosti, sta se zanj
po{teno spoprijeli. Vsaka od njiju je trdila, da to podro~je dejansko
pripada njej. Ko so se v devetnajstem stoletju dru`bene vede za~ele
institucionalizirati znotraj ponovno rojevajo~ega se univerzitetnega
sistema, jih je raztrgala ta epistemolo{ka debata, ta prepir o metodi.

10 Glej moje delo
“Francoska revolucija kot
svetovnozgodovinski
dogodek” v Raz-misliti
dru`boslovje, Cambridge:
Polity Press 1991,
str. 7 –22.

11 Odpreti dru`bene vede:
poro~ilo Gulbenkianove
komisije o restrukturiranju
dru`benih ved, Stanford:
Stanford University Press,
1996.

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



111

Dru`bene vede so se zna{le v nasprotnih taborih, pri ~emer se jih je
nekaj (zdaj imenovanih discipline) vsaj sprva mo~no nagibalo k
idiografi~nemu, humanisti~nemu taboru (zgodovina, antropologija,
orientalistika), medtem ko so se druge mo~no nagibale k nomote-
ti~nemu, znanstvenemu taboru (ekonomija, sociologija, politologija).
Posledica, ki je pomembna za problematiko, ki jo obravnavamo, je
bila ta, da so bile dru`bene vede mo~no razdeljene glede vpra{anja,
ali naj se ukvarjajo zgolj z iskanjem resnice ali pa tudi z iskanjem
dobrega. Te dileme dru`bene vede niso nikoli razre{ile.

Presenetljivo pri dru`boslovnem znanju je, da se celo devetnajsto
stoletje in {e vse do leta 1945 dru`bene vede rasizma nikoli niso
lotile neposredno. Še posredno ̀ al bore malokrat. Za~nimo z zgodovino,
to edino moderno dru`boslovno znanostjo, ki je kot ime in koncept
obstajala ̀ e dolgo pred devetnajstim stoletjem. Zgodovina je v
devetnajstem stoletju do`ivela tako imenovano znanstveno revolucijo,
katere osrednja figura je bil Leopold von Ranke. Ranke je, kot vsi
veste, vztrajal, da morajo zgodovinarji pisati zgodovino tako, kot se je
v resnici zgodila. To pa je pomenilo, da je treba preteklost rekon-
struirati s pomo~jo materialov, ki izvirajo iz ~asa, ki ga prou~ujemo.
Nastali so arhivi, ta skladi{~a pisnih pri~evanj o preteklosti, dokumen-
tov, ki jih je bilo treba kriti~no analizirati kot vire.

Sklenil sem ignorirati kasnej{o kritiko tega pristopa, ~e{ da nas
neizbe`no omejuje na {tudij skorajda izklju~no politi~ne in
diplomatske zgodovine, saj se poslu`uje pisanja oseb, ki so bile
povezane z dr`avami in njihovimi vladarji. Prav tako sem se odlo~il
ignorirati dejstvo, da je vztrajanje pri arhivih kot temeljnem viru
podatkov zgodovino nasilno potisnilo v preteklost, katere ~asovne
meje je definirala stopnja, do katere so bile dr`ave pripravljene
u~enjakom dovoliti uporabljati njihove arhive. Naj mi bo dovoljeno
vztrajati pri enem samem elementu zgodovine, vsaj tak{ne, kakr{no
so prakticirali pred letom 1945. Zgodovina je bila zgolj zgodovina
tako imenovanih zgodovinskih narodov. Dejansko je morala biti, ~e
upo{tevamo metode, ki so bile v rabi.

V avstroogrski monarhiji pa tudi drugod koncept zgodovinskega
naroda ni bil zgolj u~enja{ki koncept; bil je politi~no oro`je. Bilo je
jasno, kdo in kaj so zgodovinski narodi. To so narodi, locirani v
mo~nih, modernih dr`avah, ki lahko svoje zgodovinarje pla~ujejo
in prisiljujejo, da pi{ejo o njih. Še celo v {estdesetih letih je H. R.
Trevor-Roper postavil neverjetno trditev, da Afrika nima zgodovine.
A vpra{ajmo se, koliko je bilo v devetnajstem stoletju na dunajski
univerzi predavanj na temo slovenske zgodovine? in koliko jih je
pravzaprav danes? Sam termin zgodovinski narod vsaja rasisti~no
kategorijo v samo srce zgodovinske prakse. Potemtakem ni nobeno
naklju~je, da najmanj 95 % svetovne zgodovinske produkcije pred
letom 1945 predstavlja zgodovina petih zgodovinskih narodov/aren:
Velike Britanije, Francije, Zdru`enih dr`av, Nem~ij (namenoma sem
se odlo~il za to formulacijo) in Italij. Preostalih 5 % pa v glavnem

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



112

predstavlja zgodovina manj mo~nih evropskih dr`av, kot so
Nizozemska, Švedska in Španija. Dodati je treba, da je bil majhen
odstotek napisan tudi o evropskem srednjem veku ter o obeh tako
imenovanih zibelkah moderne Evrope: o stari Gr~iji in o starem
Rimu. Ni~esar pa o stari Perziji in celo ni~esar o starem Egiptu. So
zgodovinarji, ki so konstruirali zgodovino Nem~ij, prispevali kaj
koristnega k javni debati, ki so jo Karl Lueger in ostali spro`ili na
Dunaju v zadnji tretjini devetnajstega stoletja? Mislim, da ne.

Se je drugim dru`benim vedam godilo kaj bolje? Ekonomisti so bili
zaposleni s konstruiranjem univerzalnih teorij na temo homo
economicus. Adam Smith nam je v svoji sloviti formulaciji povedal,
da si vsi ljudje prizadevajo “trgovati, me{etariti in kup~evati.” Edini
namen njegove knjige Bogastvo narodov je, da bi nas (in britansko
vlado) prepri~al, da je treba temu naravnemu nagnjenju, ki je skupno
vsem ljudem, odstraniti vse ovire. Ko je Ricardo razvijal svojo teorijo
mednarodne trgovine, zasnovano na konceptu komparativne
prednosti, je za ilustracijo uporabil hipoteti~en primer, v katerega je
vstavil konkretni imeni Anglije in Portugalske. Ni pa nam povedal, da
je primer vzet iz resni~ne zgodovine, pa tudi tega nam ni pojasnil, v
kolik{ni meri je Britanija to tako imenovano komparativno prednost
vsilila {ibkej{i portugalski dr`avi.12

 Ja, nekateri ekonomisti so pa~ vztrajali, da procesi v nedavni
angle{ki zgodovini pa~ ne morejo biti ilustracija univerzalnih zakonov.
Gustav von Schmoller je vodil kar celo gibanje, Staatswissenschaften,
ki si je prizadevalo historizirati ekonomsko analizo.13  Napad na to
herezijo je vodil dunajski ekonomist Karl Menger in s~asoma mu jo je
navzlic podpori, ki jo je bila prej u`ivala znotraj pruskega univerzi-
tetnega sistema, tudi dejansko uspelo zru{iti. Še ostrej{o kritiko
klasi~ne ekonomije, kot je bila Schmollerjeva, si je privo{~il Karl
Polanyi v svoji knjigi Velika transformacija, ki jo je napisal v Angliji,
potem ko je leta 1936 zapustil Dunaj. Vendar ekonomisti ne berejo
Polanyija. Ekonomisti se, ~e se le da, ne ukvarjajo s politi~no
ekonomijo in eden obse`nej{ih poskusov obravnavanja rasizma,
ki se ga je kdaj lotil kak mainstream ekonomist, vsebuje diskusijo o
rasizmu kot tr`ni izbiri.14

Prezir, ki ga mainstream ekonomisti ~utijo do analiziranja
kakr{nekoli situacije izven parametrov ceteris paribus, zagotavlja,
da ekonomsko obna{anje, ki se ne pokorava normam trga, kot
ekonomisti opredeljujejo te norme, ni vredno analiziranja, {e manj
pa, da bi ga kdo jemal resno kot mo`no alternativno ekonomsko
obna{anje. Fingirana politi~na nedol`nost, ki sledi iz tak{nih
predpostavk, onemogo~a analizo ekonomskih virov in posledic
rasisti~nih gibanj. Ta tema je na ta na~in enostavno izbrisana iz sfere
znanstvene analize. Še slab{e pa je, da je po tej logiki dobr{en del
politi~nega obna{anja, ki ga je mogo~e analizirati kot rasizem
oziroma Widerstand proti rasizmu, v ekonomskem smislu iracionalno
obna{anje.

12 Glej S. Sideri: Trgovanje
in mo~: Neformalni
kolonializem v angle{ko-
portugalskih odnosih,
Rotterdam: Rotterdam
Univ. Press, 1970.

13 Glej Ulf Strohmayer:
“Odrinjena, odlo`ena ali
pa morda opu{~ena
sredina: Še en pogled na
idiografsko-nomoteti~no
distinkcijo v nem{kem
dru`boslovju,” Review,
XX, 3/4, Poletje/jesen
1997, str. 279 – 344.

14 Glej Gary S. Becker:
Ekonomija diskriminacije,
druga izdaja, Chicago:
Univ. of Chicago Press
1971.

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



113

Tudi politologi nam niso kaj dosti pomagali. @e zelo zgodaj so se
osredoto~ili na ustavne teme, kar izvira iz njihove zgodovinske
navezanosti na pravne fakultete, to pa je analizo rasizma spremenilo
v stvar formalne zakonodaje. Ju`na Afrika s svojim apartheidom je
bila rasisti~na, ker je formalne diskriminacije vtaknila v svoj pravni
sistem. Francija ni bila rasisti~na, ker ni imela tovrstne uzakonjene
diskriminacije – vsaj v metropoli ne. Razen analiziranja ustav so
politologi pred letom 1945 razvili nekaj, kar so imenovali {tudij
“primerjalnega vladanja”. In katere so bile vlade, ki so jih primerjali?
Na{e stare znanke seveda, vlade petih najve~jih panevropskih de`el:
Velike Britanije, Francije, Zdru`enih dr`av, Nem~ije in Italije. Nobena
druga ni bila vredna {tudija, saj nobena ni bila resni~no civilizirana, {e
tista ~udna zverina avstroogrska monarhija ne, se bojim.

No ja, so se pa vsaj sociologi, o katerih je {el glas, da znotraj
univerzitetnega sistema predstavljajo samo srce radikalizma, bolje
odrezali. Ja, kaj pa {e! Bili so najslab{i od vseh. Pred letom 1945 sta
obstajali dve vrsti sociologov. Tisti, ki so – zlasti v Zdru`enih dr`avah
– eksplicitno zagovarjali koncept superiornosti bele rase. In tisti, ki so
pri{li iz okolja socialnega dela ali religiozne aktivnosti, pa so se zato
trudili opisovati spodnje sloje prebivalstva velikih urbanih sredi{~ in
tolma~iti njihovo “deviantnost”. Opisi so bili sicer pokroviteljski,
vendar dobronamerni, prav nih~e pa ni podvomil o predpostavki, da
je dolo~eno obna{anje deviantno in da ga je treba popraviti tako, da
bo ustrezalo normam srednjega razreda. Ker pa so bili v ve~ini
primerov in ne samo v Zdru`enih dr`avah spodnji razredi etni~no
razli~ni od srednjih razredov, je rasisti~na platforma te skupine
sociologov o~itna, ~etudi je sami niso prepoznali.

Najslab{e pri vsem tem pa je, da so vse {tiri temeljne discipline –
zgodovina, ekonomija, politologija in sociologija – analizirale zgolj
panevropski svet, ki naj bi bil svet modernosti in civiliziranosti.
V svojih univerzalizmih so predpostavljale hierarhije modernega
svetovnega sistema. Analiza zunajevropskega sveta je bila dodeljena
posebnim disciplinam: antropologija naj bi se ukvarjala z barbarskimi
“ljudstvi brez zgodovine”, orientalske {tudije pa z nezahodnimi
“visokimi civilizacijami”, ki pa niso bile sposobne napredovati do
modernosti brez evropske intervencije in reorganizacije njihove
dru`bene dinamike. Etnografija je izrecno zavra~ala histori~nost
svojih “plemen”; bila so nespremenljiva, vsaj pred “kulturnim
stikom”. Orientalske {tudije pa so zgodovine svojih visokih civilizacij
obravnavale kot “zamrznjene”.

Zunajevropski svet je predstavljal “tradicijo”; panevropski svet je
predstavljal modernost, evolucijo, napredek. Bilo je šZahod proti
ostalim’. Dejstvo je, da je za analiziranje modernega sveta dru`bo-
slovje izumilo ne ene, ampak kar tri discipline, ki opisujejo zako-
nitosti sedanjega ~asa: ekonomijo, politologijo in sociologijo.
Za analiziranje zunajevropskega sveta pa ne le, da ni bila potrebna
zgodovina, temve~ tudi ne trojni pristop, ki ga je zahteval

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



114

panevropski svet. “Diferenciacija” dru`bene aktivnosti na razli~na
podro~ja – na trg, na dr`avo, na civilno dru`bo – naj bi bila namre~
dose`ek modernosti, pravzaprav njeno bistvo. Zaradi lo~itve znanosti
in filozofije ni bilo nikogar, ki bi opozoril tiste, ki so se s tem ukvarjali,
da gre zgolj za podmeno liberalne ideologije, ne pa za verodostojen
prikaz dru`bene realnosti. Ni~ ~udnega, da nam dru`boslovje ni
moglo pomagati razumeti nacizma. Pa tudi evolucija, ki jo je do`ivelo
po letu 1945, nam kljub nekolikanj korigiranemu cilju ni bila kaj dosti
v pomo~ pri razumevanju Haiderja. Še najmanj pa je bilo sposobno
pojasniti Widerstand, razen kot {e eno deviantno aktivnost, s katero
bi ~lovek na rahlo pokroviteljski na~in lahko morda celo simpatiziral.

Dru`boslovci so bili tako zaposleni z bitkami, iz katerih se je
rojeval moderni svetovni sistem, da niso utegnili bojevati bitk
obstoje~ega svetovnega sistema. Prizadevanja za nevtralnost
izobra`enstva so predstavljala boj proti Cerkvi (in, po izpeljavi, proti
dr`avam) in njenemu (njihovemu) pritisku na izobra`ence. Ko je
Weber govoril o od~aranosti sveta, je govoril v teolo{kem jeziku,
~eprav je dejansko napadal pruski nacionalizem. Šele ko je pri{lo do
strahotnega uni~enja me{~anskih vrednot, ki ga je povzro~ila prva
svetovna vojna, se je Weber v svojem slovitem govoru “Znanost kot
poklic”, ki ga je imel pred {tudenti na münchenski univerzi, za~el
spominjati, da se dru`boslovje ne more lo~iti od na~inov, na katere je
svet vedno za~aran:

“Pred nami ne le`i cveto~e poletje, temve~ polarna no~ s svojo
ledeno temo in trdoto, ne glede na to, katera skupina bo tam zunaj
danes triumfirala. Kjer ni ni~esar, ne izgubi svojih pravic le cesar,
temve~ tudi proletarec. Kdo od tistih, ki jih je pomlad navidez tako
razko{no obsula s cvetjem, bo {e ̀ iv, ko se bo ta no~ enkrat kon~ala?”15

4. Svetovni sistem po letu 2000

Veliko {tevilo glasov, ki jih je dobila FPÖ, in ostra reakcija EU sta
opozorilni, ~eprav ne prvi znamenji na{e trenutne krize. Zgodil se je
premik od nekak{nega temeljnega optimizma, od globokega
prepri~anja, da bodo stvari konec koncev {le na bolje, do temeljnega
strahu, da temu mogo~e ne bo tako, in segel do bogatega dela sveta.
V Avstriji, v Zahodni Evropi pa tudi v Zdru`enih dr`avah je zaupanje
v sredinski racionalni reformizem, ki stvari premika po~asi, vendar
vedno v pravo smer, nadomestil skepticizem do vseh obljub
sredinskih politi~nih sil, ne glede na to, ali se imenujejo levosredinske
ali pa desnosredinske. Sredinskega konsenza, ki ga je izoblikovala
liberalna ideologija devetnajstega stoletja, ni ve~. Do temeljev ga je
pretreslo leto 1968, pokopalo pa leto1989.

Vstopili smo v dolgo obdobje kaoti~ne preobrazbe svetovnega
sistema, katerega del smo. Izid je popolnoma nepredvidljiv.
Po drugi strani pa nanj lahko vplivamo. To je sporo~ilo znanosti o

15 "Znanost kot poklic” v
H. H. Gerth & C. Wright
Mills, ur.: Iz Maxa Webra:
Sociolo{ki eseji, New York:
Oxford Univ. Press 1946,
str. 128.

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



115

kompleksnosti.16  To je sporo~ilo, ki bi ga dandanes moralo
posredovati dru`boslovje.17  To je kontekst, v katerega moramo
umestiti Jörga Haiderja in Widerstand.

V svetovnem sistemu, ki se sesuva, ker so se njegove strukturne
mo`nosti prilagajanja iz~rpale, tisti, ki imajo mo~ in privilegije, ne
bodo stali kri`em rok in ne delali ni~esar. Organizirali se bodo in
nadomestili sedanji svetovni sistem z nekim drugim, ki bo ravno tako
hierarhi~en in neegalitaren, pa ~eprav bo temeljil na druga~nih
na~elih. Za take ljudi je Jörg Haider demagog in nevaren ~lovek.
Sodobno stvarnost razume tako slabo, da se ne zaveda niti tega,
da bodo morali Avstrijci, ~e bodo hoteli ohraniti sedanji ̀ ivljenjski
standard, v naslednjih 25 – 50 letih podvojiti, potrojiti ali celo
po~etveriti vsakoletno {tevilo priseljencev samo zato, da bodo
ohranjali zadostno {tevilo delavcev, ki bodo zagotavljali pokojnine
za starajo~o se avstrijsko populacijo.18  Nevarnost, da bo demagogija
panevropski svet {e hitreje potisnila v celo vrsto destruktivnih
dr`avljanskih vojn, je o~itna. Na obzorju se zarisujeta Bosna in
Ruanda. Voditelji EU to vidijo. Predsednik Klestil tudi. Vodstvo ÖVP
pa o~itno ne.

Medtem pa se dogaja Widerstand. Sredi vse te strukturne krize
kapitalisti~ne svetovne ekonomije predstavlja sile transformacije,
ki so druga~ne od sil FPÖ, pa tudi od sil vodstva EU. Toda, ali dobro
vedo, kaj je tisto, kar ho~ejo? Njihove predstave so bolj meglene.
Tu bi dru`boslovje lahko precej pomagalo, vendar le dru`boslovje, ki
zavra~a lo~evanje iskanja resnice in iskanja dobrega, le dru`boslovje,
ki je sposobno prese~i razkol med obema kulturama, in le dru`bo-
slovje, ki je zmo`no v polni meri inkorporirati stalnost negotovosti in
u`ivati v mo`nostih, ki jih tak{na negotovost ponuja ~love{ki
ustvarjalnosti in neki novi substancialni racionalnosti (materielle
Rationalität Maxa Webra).

Obupno se moramo namre~ potruditi in raziskati alternativne
mo`nosti za bolj substancialno racionalen zgodovinski sistem, ki bo
nadomestil norega in umirajo~ega, v katerem ̀ ivimo. Obupno se
moramo potruditi in odkriti globoke korenine rasisti~ne privilegi-
ranosti, ki pre`ema obstoje~i svetovni sistem in vse njegove
institucije, vklju~no s strukturami znanja in celo vklju~no s silami
samega Widerstanda. @ivimo sredi hitrih sprememb. Je to tako slabo?
V prihajajo~ih desetletjih bomo imeli precej nereda in precej sprememb.
Ja, tudi Dunaj se bo spremenil. Ampak, saj je bilo sprememb vedno
ve~, kot se jih spominjamo, in bile so hitrej{e, kot si predstavljamo.
Dru`boslovje nas je med drugim razo~aralo tudi s svojim razumeva-
njem preteklosti. Ponudilo nam je napa~no sliko nekega tradicio-
nalnega sveta, ki se je premikal joj! tako po~asi. Tak{en svet v resnici
nikoli ni obstajal. Tudi zdaj ne obstaja, ne v Avstriji ne kje drugje.
Sredi vse te velikanske negotovosti glede tega, kam gremo, si
moramo prizadevati v preteklostih, ki si jih zdaj izmi{ljamo, poiskati,
kar je dobrega in lepega, in to vgraditi v na{e prihodnosti. Ustvariti

16 Glej predvsem Ilya
Prigogine: Konec
zanesljivosti, New York:
Free Press, 1997.

17 To sem posku{al storiti
v dveh svojih novej{ih
delih: Utopistika ali
zgodovinske izbire za
enaindvajseto stoletje,
New York: New Press,
1998; T. K. Hopkins &
I. Wallerstein: Obdobje
tranzicije: trajektorija
svetovnega sistema
1945 –2025, London:
Zed Press, 1996.

18 Glej poro~ilo z
naslovom: “Nadomestna
migracija: je to re{itev za
upadajo~e in starajo~e se
populacije?”, ki ga bo v
marcu 2000 izdal
Populacijski oddelek
Zdru`enih narodov.
Avstrija v poro~ilu ni
omenjena. Pa~ pa
poro~ilo trdi, da bi
morala Nem~ija, ~e bi
hotela ohranjati {tevilo
delazmo`ne populacije
na ravni iz leta 1995,
vsako leto dovoliti vstop
najmanj 500.000 priseljen-
cem in to od danes pa vse
do leta 2050.

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



116

moramo ̀ ivljenju prijaznej{i svet. Uporabiti moramo svojo domi{ljijo.
Lahko za~nemo kar z izkoreninjanjem globokih rasizmov, ki se
skrivajo v nas samih.

Med velikimi {tudentskimi nemiri leta 1968 je vodja {tudentov
Daniel Cohn-Bendit, Dany le Rouge, naredil takti~no napako, ko je
mimogrede obiskal Nem~ijo. Ker je bil nem{ki in ne francoski
dr`avljan, mu je de Gaullova vlada smela prepre~iti vrnitev v Francijo
in mu jo tudi je. Zato so v Parizu {tudentje {li na ulice in protestirali
pod geslom “Vsi smo nem{ki @idje; vsi smo palestinski Arabci”.
To je bilo dobro geslo, ki bi ga lahko vzeli za svojega mi vsi.
Lahko pa bi z nekaj poni`nosti dodali tudi “Vsi smo Jörg Haider”.
^e se ho~emo boriti proti Jörgom Haiderjem tega sveta, to pa se
moramo, moramo najprej pogledati navznoter. Naj navedem
neznaten, vendar zgovoren primer. Ko je bila formirana nova
avstrijska vlada, je izraelska vlada v znak protesta korektno odpoklicala
svojega veleposlanika. Le mesec dni kasneje je izraelski kneset
spravil predsednika vlade Baraka v hude te`ave s sprejetjem predloga,
da je za kakr{enkoli referendum o umiku z Golanske planote
potrebna “specialna ve~ina”, kar v kodiranem jeziku pomeni ukrep,
ki arabskim dr`avljanom Izraela jemlje pravico do glasovanja o tem
vpra{anju. Eden glavnih predlagateljev je bil Natan Sharansky s svojo
stranko, ki jo v glavnem sestavljajo emigranti iz Sovjetske zveze, tisti
sloviti sovjetski desident Natan Sharanski, ki je protestiral proti
tamkaj{njemu de facto antisemitizmu vladne politike. Boj proti
rasizmu je nedeljiv. Ne more biti posebnih pravil za Avstrijo, posebnih
za Izreal, posebnih za ZSSR in posebnih za Zdru`ene dr`ave.

Dovolite mi, da povem {e eno anekdoto, tak{no bolj nenavadno.
V predsedni{kem tekmovanju, ki pravkar poteka v Zdru`enih
dr`avah, so bile za republikance med najpomembnej{imi preliminar-
nimi volitvami tiste v Ju`ni Karolini. V predvolilnem tekmovanju si je
George W. Bush sku{al zagotoviti mo~no podporo tako imenovane
kr{~anske desnice z govorom na Bob Jones University, ki velja za
opori{~e teh sil. Problem je v tem, da je Bob Jones University znana
po dveh stvareh: po razglasitvi pape`a za Antikrista (univerza je
fundamentalisti~na protestantska institucija) in po dejstvu, da svojim
{tudentom prepoveduje, da bi se sestajali z osebami druge rase. Vsa
stvar se je v kratkem mo~no spolitizirala in spravila v zadrego Georga
W. Busha, ki je rekel, da ob`aluje, ker proti tema dvema stali{~ema
(zagrizeni protikatolicizem in zavra~anje medrasnih zmenkov) ni
spregovoril, ko je bil na doti~ni univerzi.

Anekdota se ne ukvarja z Bushevo zadrego, ~eprav slednja govori
o tabujih, ki so se uveljavili po letu 1945. Zanimiva pri vsej stvari je
reakcija predsednika univerze Boba Jonesa III v polemi~ni televizijski
oddaji pred o~mi naj{ir{e javnosti. Bob Jones III je namre~ gostoval
na CNN-u v oddaji Larryja Kinga. Prvo vpra{anje, ki ga je Larry King
zastavil Bobu Jonesu III, je bilo, zakaj njegova univerza prepoveduje
medrasne zmenke. Odgovor je bil, da so na univerzi proti filozofiji

Immanuel Wallerstein

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



117

“enega sveta”, kjer ni nobenih razlik. Larry King je pripomnil, da se
mu zdi, da je nasprotovanje enemu svetu eno, nasprotovanje
zmenku dveh mladih ljudi pa nekaj povsem drugega. Bob Jones je
najprej nekaj me~kal, potem pa je zatrdil, da niti on niti njegova
univerza nista rasisti~na (véliki tabu) in da je univerza ravno tistega
dne to pravilo ukinila, saj tako ali tako ni bilo bistvenega pomena za
njihov cilj, ki je seveda promocija kr{~anstva. Lahko bi torej sklepali,
da javen protest nekatere rasiste prisili, da se pred o~mi javnosti
umaknejo s svojih pozicij – vsaj takti~no. To bi bila lahko lekcija
konzervativnim silam, ki jih preganjajo moraste sanje o proti njim
naperjeni ofenzivi skrajne desnice. Dejstvo pa je, da vsemu
taktiziranju navkljub rasizem vztraja in vztraja.

Okrog vratu nam visi albatros. Demon je, ki nas trpin~i.
Widerstand je moralna dol`nost. Vendar se brez analize ni mogo~e
inteligentno in koristno upirati, zato je moralna in intelektualna
funkcija dru`benih ved, da pomagajo in to analizo preskrbijo.
Toda tako, kot bomo vsi morali vlo`iti ogromno napora v to, da bomo
izkoreninili rasizem, ki je prisoten v vsakem izmed nas, bodo morali
tudi dru`boslovci vlo`iti ogromno napora v to, da bodo razmislili
(unthink) staro dru`boslovje, ki nas je pohabilo in namesto njega
ustvarili neko novo, koristnej{e dru`boslovje. S tem se vra~am k
prvotnemu naslovu tega besedila: “Dru`bene vede v obdobju
tranzicije.” V tak{nem obdobju ima lahko vsak od nas neizmeren
vpliv na to, kar se dogaja. V obdobjih strukturalnih bifurkacij fluktuacije
podivjajo, pri ~emer imajo lahko ̀ e majhni potiski ogromne
posledice – ravno obratno kot v stabilnih obdobjih, ko imajo veliki
potiski v najbolj{em primeru neznatne posledice.To je za nas
prilo`nost in hkrati moralni pritisk. ̂ e po kon~ani tranziciji svet ne
bo – in prav mogo~e je, da ne bo – o~itno bolj{i, kot je zdaj, bomo
lahko krivili edinole sami sebe. Kdo smo ti “mi”? Ti “mi” smo ~lani
Widerstanda. Ti “mi” smo dru`boslovci. “Mi” smo vsi navadni,
dostojni ljudje.

Prevedel Andrej Jereb

Rasisti~ni albatros: dru`boslovje, Jörg Haider in Widerstand

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N





119

Milan Bala`ic

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I.

Z utopijo naj bi bilo podobno kot s Freudovo postavko o sanjah,
ki nas uvajajo v prihodnost in ka`ejo realizacijo ̀ elje, a kaj, ko je ta
prihodnost oblikovana po sliki preteklosti. Da bi se ~lovek
“normalno” odzival na realnost, mora biti nekoliko nevrotika in
nekoliko psihotika: pri nevrozi sledi za~etni poslu{nosti poznej{i
poskus bega pred zunanjo realnostjo – nevroza realnosti sicer ne
utaji, vendar pa no~e o njej ni~esar vedeti. Pri psihozi pa za~etnemu
begu sledi aktivna predelava realnosti oz. njena sprememba.
Utopi~nost se nam tako ̀ e takoj zapi{e na stran psihoze, ~eprav se
lahko ob plasiranju dolo~ene utopi~ne ideje prav tako oblikuje
fenomen “vere v vsemogo~nost misli” (Freud), zna~ilen za nevrotike,
kjer imamo opravka s precenjevanjem vpliva intelektualnih dejanj
na spreminjanje zunanjega sveta.

V polju dru`benega in politi~nega si v vsakem trenutku konkurirajo
razli~ni utopi~ni ideali, ki perpetuirajo dru`beno konfliktnost ali celo
destruktivnost. Relativno ustrezno, a manjkavo stopnjo dru`bene
integriranosti lahko  do dolo~ene mere opravljajo sfere religije,
filozofije, umetnosti in znanosti. Na teh  temelji {ibka mo`nost
ohranitve civilizacije. Freud jim dodaja {e razumno politiko, vendar
pa slednja ne more ponuditi ni~esar univerzalnega za prepre~itev
permanentno vztrajajo~ih konfliktnih dru`benih gibanj, pa naj
nastopa v skrajnih oblikah levega ali desnega totalitarizma ali
avtoritarizma Utopije, ali celo v zmernej{ih variantah konservativne

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



120

law-and-order dr`ave ali socialdemokratskih programov pravi~ne
delitve produktov, zadovoljitve biolo{kih potreb  in tehni~no
superiornej{ega izkori{~anja narave.

Freud kot “liberalec stare {ole” ni zastopal ne “levega” ne
“desnega” utopizma. O ustroju ruske revolucije je menil, da je bila
“izreden poskus” in “poslanica iz bolj{e prihodnosti”, toda to svoje
stali{~e je pozneje preoblikoval:

“Kljub vsemu nezadovoljstvu z zdaj{njo gospodarsko ureditvijo
sem vendarle opustil vsako upanje, da bo pot, po kateri so krenili
Sovjeti, pripeljala do izbolj{anja. Da, tak{no upanje je, ~e sem ga
sploh mogel gojiti, izginilo v desetletju sovjetske vladavine. Ostajam
liberalec stare {ole” (Jacoby, 1981: 158). Freud se {e dodatno  poda v
kritiko komunisti~nega utopizma – ~eprav je verjel v fantazmo, da
Sovjeti ̀ ivijo polno seksualno svobodo – z ugovoroma o nemo`nosti
izni~enja nagona smrti  in zoper {ablonizirane prijeme marksizma-
leninizma, divergentnega konceptu Nadjaza:

“Verjetno zagre{ijo tako imenovane  materialisti~ne koncepcije
zgodovine napako, ko podcenjujejo ta dejavnik. Odpravijo ga s
pripombo, da niso šideologije’ ljudi ni~ drugega kot rezultat in
nadzidava njihovih dejanskih ekonomskih razmer. To je sicer res,
a najbr` to ni vsa resnica. ̂ love{tvo pa~ nikoli ne ̀ ivi povsem v
sedanjosti; v ideologijah Nadjaza ̀ ivita naprej preteklost, tradicija
rase in ljudstva, ki se le po~asi umikata vplivom sedanjosti, novim
spremembam, in dokler delujeta prek Nadjaza, imata v ~lovekovem
`ivljenju mogo~no, od ekonomskih razmer neodvisno vlogo”
(Jacoby, 1981: 158 – 159).

Politolo{ko gledano Freud ni bil zadovoljen s kapitalisti~no
organizacijo dru`be, glede mo`nosti sprememb in uresni~enja
Utopije pa je prav zaradi mogo~nih sil ideologij Nadjaza vztrajal v dr`i
zmernega pesimista, ki pa z dolo~enim omejenim upanjem zavra~a
Reikovo “pesimisti~no zavra~anje bolj{e prihodnosti”. Upanje locira
v znanost, psihoanalizo in (kriti~ne) dru`bene vede. Za doseganje
bolj{ega ̀ ivljenja niso primerni vodniki nacionalizem, socializem ali
religija. Analiza utopi~nih elementov teh fenomenov ~loveka
pripelje do trezne, skepti~ne in razumne ocene fundamentalno
tragi~ne narave eksistence, kar pa odpre pot realizmu, racionalizmu
in reformam. Vendar pa to {e zdale~ ni blizu revoluciji Utopije, ki na
zastavi nosi kot svojo prvo programsko to~ko poleg osvojitve oblasti
odpravo zasebne lastnine:

“Z odvzetjem zasebne lastnine se odvzame ~love{ki ̀ elji po
agresiji neko orodje, nedvomno pomembno, toda vsekakor ne
najpomembnej{e. (…) ̂ e odpravimo osebno pravico do materialnih
dobrin, {e vedno ostane pooblastilo, ki izhaja iz spolnih odnosov, kar
lahko postane vir najmo~nej{ega sovra{tva med sicer izena~enimi
ljudmi” (Freud, 1970: 320 – 321). Zahodna kultura zahteva od
posameznika visoko stopnjo potla~evanja spolnega nagona, celo v
svoji najsvobodnej{i in najudobnej{ii varianti – ZDA: po vrnitvi iz

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



121

Amerike Freud Jonesu komentira svoje izkustvo Novega sveta:
“Amerika je napaka; velikanska napaka, pravzaprav, toda vseeno
napaka.” (Jones, 1985: II,49) Seksualna morala, kakor jo opredeljuje
ameri{ka dru`ba, se Freudu zdi skrajno priskutna, saj sam zagovarja
“veliko svobodnej{e spolno ̀ ivljenje”. Tak{na “kultura, ki pu{~a
tolikere udele`ence nezadovoljene in ki jih ̀ ene v upor, nima niti
mo`nosti, da se trajno obdr`i, niti si tega ne zaslu`i”.

Na tej to~ki nastopi slabo prikrit Freudov utopi~ni element,
ko skupaj s Schopenhauerjem zatrdi, da ve~ina ljudi ̀ ivi v peklu
na tem svetu, ne pa v nekak{nem onstranstvu, zato je namen
psihoanaliti~nih spoznanj, teorij in metod predvsem v tem, da se
ljudje “tega pekla ozavejo, da bi se ga lahko osvobodili” (Jacoby,
1981: 213). V za~etku tridesetih let si Freud dopisuje z Einsteinom,
povod, ki ju okupira, pa so utopi~ne mo`nosti za prepre~itev
bodo~ih vojn  – oba se imata za pacifista in ostra nasprotnika vojn.
Freud znova ble{~e~e poka`e, da ~lovekova pripravljenost za
vojevanje korenini v gonu smrti, toda ne da se spregledati mo`nosti,
da bi bile z razvojem civilizacije agresivnost in ru{ilne nagnjenosti vse
bolj predelane in inkorporirane v Nad-jaz. Kar pa se ti~e ohranjanja
demokracije, je Freud – desno od liberalizma – politi~no trdno
prepri~an o utemeljenosti delitve ljudi na voditelje in vladane, na
elito in plebs, saj to razgla{a za vrojeno in nespremenljivo neenakost
med ljudmi. Velika ve~ina ljudi potrebuje avtoritete, ki bi v njihovem
imenu odlo~ale, ti pa bi se jim podrejali. Vendar pa naj gre za
voditeljsko elito plemenitih ljudi, ki se ne bojijo resnice in znajo
racionalno odlo~ati: vladavina razuma nad nagonom smrti bi lahko
vzpostavila zdaj {e utopi~no skupnost ljudi, ki so podredili svojo
gonsko ̀ ivljenje “diktaturi razuma”.

Psihoanaliza psameznikov je pokazala, da imajo najzgodnej{i vtisi
v poznej{em ̀ ivljenju lahko prisiljujo~e u~inke – in Freud potegne
analogijo z najzgodnej{imi do`ivetji vsega ~love{tva, ki igrajo
izjemno pomembno vlogo v du{evnem ̀ ivljenju ljudstev v obliki
tradicije. Na delu je nekak{na podobnost med individualnimi in
kolektivnimi “vrnitvami potla~enega”: vsaka nova generacija mora
psihi~ne usedline pradobne dedi{~ine zgolj obuditi. Ve~ina Freudovih
u~encev te`i tradicije ni pripisovala tako pomembnega mesta in v
skladu s ~asom razpadanja viktorijanske morale ter bohemskega
Berlina dvajsetih let so pri~akovali hitre u~inke uresni~itve Utopije:
sprostitev seksualnih tabujev naj bi prinesla druga~no ̀ ivljenje brez
potla~itve in tesnobe, treba je le demontirati globoko zakoreninjena
patriarhalna avtoritarna razmerja me{~anske dru`be. Federn stavi na
razkroj psiholo{ke predpostavke me{~anskega gospostva, t.j.
razmerja o~e-sin. Zato zagovarja utopi~ni model dru`be, organizirane
v svete: ti naj razgradijo ogrodje dru`be, opirajo~e se na avtoritarno
razmerje o~e-sin, in rekonstituirajo nov etos bratovske zveze:

“Vse dosedanje organizacije so se organizirale od vodij navzdol;
razmerje med o~etom in sinom je dobilo v organizacijski piramidi

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



122

idealno ogrodje … Nova organizacija – organizacija svetov – izra{~a
iz mno`ice, iz baze navzgor; iz baze prejema impulze, njen nevidni
psiholo{ki sistem pa je razmerje med brati” (Federn, 1971: 416), s
~imer se uveljavi  “dru`ba brez o~eta”.

Zaradi podobnih utemeljitev pride v konflikte s Freudom tudi
Reich: medtem ko Freud razlaga protislovni razvoj posameznika od
oralne in analne do genitalne spolnosti kot celo vrsto travmati~nih
zarez, ki predvidevajo instanco Simbolnega, ponotranjenega Zakona
o~etovske Besede, Reich feti{izira genitalno obliko spolnosti kot
neposredno-naravno danost. Zato se mu kot poglaviten razlog za
zator “orgazmi~ne sposobnosti” ka`e ponotranjena dru`bena
represija – dru`inski, {olski, cerkveni in drugi ideolo{ki aparati
razredne dr`ave posamezniku vcepljajo strah pred spro{~enim
spolnim u`ivanjem.  ̂ lovek je po nekem naravnem jedru ~love{ke
strukture v bistvu dober, delaven, rad spro{~eno u`iva, toda vse to
mu prepre~uje odtujena dru`bena ureditev, ki si ustvari tak{ne
zna~aje, kot jih potrebuje za svoj obstoj. Freudov “nagon smrti” je po
Reichu proizvod kapitalisti~nega sistema in izgine v ~asu socialne
revolucije. Nezavedni libidinalni mehanizmi dr`ijo delavstvo v mejah
vladajo~e ideologije. Politi~ni interes vladajo~ih je usmerjen v
ohranitev represivne spolne morale in vzgoje. Utopi~no razse`nost
izni~i patriarhalni karakter: paradoksno dejstvo je namre~ v tem, da
zatiranje materialnih potreb, pomanjkanje kruha, delavstvo vodi v
revolt, medtem ko zatiranje spolnih potreb rezultira v pokornosti
posameznikov avtoriteti. Spremembe dru`benih razmerij, kakr{nakoli
pozitivna utopija, je v najtesnej{i povezavi  s spremembami   libidinalne
ekonomije.

Med Freudovimi u~enci, ki so  izdelovali teorije utopi~ne razse`nosti,
omenimo le {e Fenichela, ki ravno tako obsoja Freuda za teoretski
umik: nagon smrti, teorija primarnega mazohizma in samouni~enja,
prirojena agresivnost in zlo, ki naj bi ~loveku prepre~evala kulturno
preobrazbo in dru`bene reforme, vse to po Fenichelovem mnenju
premakne vzrok trpljenja posameznika od zunanjih vzrokov
potla~itev k notranji biolo{ki potrebi. Ne le vzgoja, ki so ji v me{~anskih
dru`bah postavljene preozke meje, predvsem  preobrazba seksualnosti
lahko preoblikuje dru`bene razmere: dokler seksualnost ne {kodi
dru`bi, je sprejemljivo vsakr{no seksualno obna{anje, kajti ni spolnost
tista, ki uni~uje, temve~ asketizem.  Šele liberalnej{a seksualna
morala zna razkleniti za~arani krog nevroti~ne bede, agresivnosti in
vojn ter pomagati k razumnej{emu in manj protislovnemu urejanju
dru`benih razmerij.

Kriti~na teorija dru`be se ̀ e zelo zgodaj spra{uje, ali morda poleg
dru`benozgodovinskega ne obstaja tudi psihi~ni termidor, ki od
znotraj prepre~uje posameznikom mo`no osvoboditev, kot da bi pri
mo`nostih realizacije utopi~nih potencialov {lo za neki “moment
samoizni~enja” (Selbstvernichtung). Z Adornom, Horkheimerjem in
Marcusejem pride v sredi{~e teoretskega razpravljanja paradoksen

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



123

pojav, da seksualna permisivnost ne ogro`a dru`benega gospostva,
temve~ postane klju~na poteza njegove uspe{ne reprodukcije. ̂ e
smo prej omenjali dru`ino kot najpomembnej{o vzgojno agenturo
me{~anskega reda, zdaj nastopi pomemben premik: dru`ina ~edalje
bolj izgublja svojo socializacijsko vlogo. Prej smo imeli opravka z
nevroti~nim posameznikom, podrejajo~im se o~etovskemu Idealu-
Jaza, ki je potla~eval svoje seksualne nagibe vsled “ideala” v funkciji
ponotranjenega moralnega Zakona. Zdaj pa na njegovo mesto stopa
narcisisti~ni posameznik, pri katerem sadomazohisti~ni Nadjaz
prevzame to~ko Ideala-Jaza. Ta premestitev rezultira v posamez-
nikovem povr{inskem “u`ivanju”, “ironi~ni” distanci do vsega,
socialni uspeh dosega s konformisti~nim prilagajanjem okolju, kjer je
prisiljen igrati dolo~ene “socialne vloge” in prera~unljivo izkori{~ati
intersubjektivna razmerja – hkrati pa se mu vsa ta dejavnost
sprevra~a v skrajno tesnobo in ob~utek izgube lastne identitete.

Zanimiva je pri tem vloga freudovskega pojma “nagona smrti”,
ki konstitutivno nenehno deluje kot klju~ni predmet disputa in
povzro~a konceptualne razcepe: v psihoanaliti~nem gibanju
povzro~i Freudova vpeljava tega pojma dolo~eno zdvomljenje nad
njim,  nato Reich in Fenichelov krog napadeta Mojstra zaradi te
transhistorizacije, ki onemogo~a kakr{nokoli pozitivno utopijo; le
nekaj pozneje se Fromm razo~arano odvra~a od Freuda in temeljni
o~itek mu je zopet “nagon smrti”. V {tiridesetih letih pride do razcepa
med Frommom in drugimi ~lani In{tituta predvsem zaradi razli~nih
razumevanj statusa Thanatosa. In kon~no sledi {e ovinkasti razkol
med Horkheimerjem in Adornom na eni strani in Marcusejem na
drugi – ponovno zato, ker Marcuse “revolucionarnej{e” ovrednoti,
kaj drugega kot Freudovo tematizacijo omenjenega nagona, o~itno
koordinatne osi velike ve~ine raznolikih interpretacij psihoana-
liti~nega podjetja.

Marcuse je pomenljivo vpleten v to zgodbo, ko mu Horkheimer
in Adorno tako reko~ podtakneta njima ̀ e nemo`no nalogo, ki pa ju
vendarle spodjeda: Marcuseju, ki nima skorajda nikakr{ne zveze s
psihoanaliti~nimi “spekulacijami” ameri{kega obdobja kriti~ne
teorije, zaupata delo na poskusu povezave Freuda in Marxa v
optimisti~ni utopi~ni orientaciji. Ne da bi slutila, da hudi~a izganjata z
belcebubom, se “racionalisti~ni“ Marcuse dejansko loti re{evanja
revolucionarnej{ih atributov Freuda, ki sta ga Horkheimer in Adorno
deziluzionirala v preroka somraka, Fromm pa ga je zavrgel kot mit.
V radikalni opciji utopi~nih dimenzij Marcuseju nagon smrti ne
pomeni prirojene prisile k agresivnosti: Freud “ni predpostavljal,
da bi ̀ iveli zato, da bi uni~evali. Nagon uni~enja deluje ali proti
`ivljenjskim nagonom ali v njihovi slu`bi; {e ve~, cilj nagona smrti ni
uni~evanje per se, temve~ umikanje potrebe po uni~evanju”
(Marcuse, 1965: 216). Tak{no teoretsko zajetje torej Thanatosa ne
prevaja v agresivnost: nagon smrti olaj{ajo~e utemeljuje v smislu
nenehnega umirjanja napetosti, t.j. ̀ ivljenja, ker izra{~a iz tal na~ela

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



124

Nirvane, izra`ajo~e ̀ eljo po mirnosti neorganske narave.  Zdi se mu,
da nagon smrti izgubi prevlado, ~e je posameznikovo ̀ ivljenje
osvobojeno s pomo~jo “nerepresivne reerotizacije” razmerij med
ljudmi in do narave. Ta kretnja pa v samem zametku zahteva
odpravo seksualnega tiranstva genitalij in projektno vrnitev k
“polimorfni perverznosti” otroka. Odtujeno delo se dviguje nad
postvarelostjo negenitalnih povr{in telesa in je zato lahko prese`eno
le s ponovno reerotizacijo celotnega telesa. Tako utemeljena dru`ba
bi ne bila ve~ represivna in bi opravila z zgodovinsko ukoreninjenim
“prese`kom” potla~itve, s tem pa osvobodila posameznika od
napetosti odtujenega dela. Posledica tovrstnega utopi~nega gibanja
bi se pokazala skozi “pacifikacijo eksistence”: estetizirana igra
zamenja mukotrpno delo, na~elo Nirvane – katerega potla~itve
povzro~ajo agresivnost in uni~evalskost – preneha gospodovati,
spopad med ̀ ivljenjem in smrtjo je tem manj{i, ko se ̀ ivljenje
pribli`a stanju zadovoljitve – zdru`itvi na~ela ugodja in na~ela
Nirvane.

Marcusejevo branje Freuda kot revolucionarnega utopista kajpada
ni naletelo na odobravanje  (nekdanjih) kolegov: Adorno in
Horkheimer obzirno mol~ita, Fromm pa v prelom vsuje {e nekoliko
popra – znova vzpostavlja neogiben spopad med seksualno
zadovoljitvijo in kulturo, in bolj freudovsko kot Freud pou~uje, da
“polimorfne perverznosti” ne bi prenesla niti ena od dejanskih
civilizacij. Popolnoma in neposredno zadovoljen posameznik bi,
perforiran z ̀ eljami in spodbudami, postal lahek plen politi~ne
manipulacije, kot je to prikazal Huxley v romanu Brave New World.
Marcuse sprejme Frommovo obto`bo, da je nihilist, s trditvijo, da je
nihilizem Velikega zavra~anja obstoje~ega morda edini pravi
humanizem. Iztek kriti~ne teorije tako obvladujeta dva modusa, dva
odgovora, dve teoretsko razli~ni branji freudovske psihoanalize: prvo
branje, Adorna in Horkheimerja, pesimisti~no ugotavlja nezmo`nost
takoj{njega nastopa “povsem Drugega” in preboja dialektike
razsvetljenstva, zato v umanjkanju prakti~nih pogojev realizacije
Utopije svobodnej{ega individua in dru`be zaupa teoriji kot poslednji
nosilki zavesti o mo`nosti spremembe; drugo, Marcusejevo, pa
prisega na revolucionarni praxis tu in zdaj, kjer Freud slu`i kot
metateoretska podlaga politi~nemu anga`maju.

Marcuse ~vrsto poudari, da nerealisti~nost utopi~nih propozicij ni
odraz utopi~nega zna~aja le-teh, temve~ kazalec mo~i sil, ki
prepre~ujejo uresni~itev. Ko Marcuse odgovarja na vpra{anje, kje se
lahko v okviru obstoje~ega vzpostavljajo hereti~ni utopi~ni elementi
(diskusija poteka s {tudenti in profesorji na univerzi sredi zavrelega
Zahodnega Berlina leta 1967), tipi~no zanj izpelje:

“Problem je torej, ali in kako so lahko znotraj obstoje~e dru`be
razvijani, kot ste poimenovali, hereti~ni elementi. Dejal bi, da so v
obstoje~i dru`bi {e luknje med prostori, v katerih je mogo~e
prakticirati te hereti~ne metode brez nesmiselnega ̀ rtvovanja, ki ne

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



125

koristi sami stvari kot stvari. To je mogo~e. Problem je zelo jasno
spoznal ̀ e Freud, ko je neko~ dejal, da bi psihoanaliza pravzaprav
morala vse paciente narediti za revolucionarje” (Marcuse, 1972: 27).
To je {e posebej pomembno zato, ker je konsumpcijska ekonomija
in politika korporativnega kapitalizma ustvarila “drugo naravo”
~loveka: libido in agresivnost je povezala z blagovno formo, s tem pa
vgradila v posameznika stabilizirajo~e in konservativne potrebe:
“kontrarevolucija, vsidrana v gonski strukturi”.

Uresni~evanje Utopije se pri~enja ̀ e na ravni govora, v kontekstu
metodi~nega ru{enja lingvisti~ne celote obstoje~ega reda: ~e npr.
najvi{jih funkcionarjev v dr`avi ne naslavljamo ve~ s “predsednik x”
ali “minister y”, marve~ s “prascem x” ali “svinjo y”, to ̀ aljivo
poimenovanje oblastnikom odvzema avreolo slu`enja narodu ali
zgolj skupnim interesom. Vladajo~i so s tem na novo dolo~eni:
politi~na lingvistika kot oro`je obstoje~ega Zakona in Reda se
sprevr`e v svoje nasprotje z razvojem lastnega jezika radikalne
opozicije. Druga distinktivna raven politi~nega anga`maja proti
statusu quo je dr`avljanska nepokor{~ina, ki pritiska v smeri
preoblikovanja posredne demokracije korporativnega kapitalizma v
neposredno demokracijo, v kateri volitve in predstavni{tvo ne slu`ijo
ve~ kot instituciji gospostva. Marcusejevi spisi na temo
permanentnega izziva Velikega zavra~anja prepoznavajo znamenja
dru`bene represije v najsubtilnej{ih izrazih tradicionalne kulture in
inspirirajo del {tudentskega gibanja, ki jih pripoznava kot filozofsko
osnovo svojega politi~nega delovanja. Njegove teze o integraciji
delavskega razreda v obstoje~e, o represivnem zna~aju dru`be in
politike, o smislu in cilju revolucionarnega prevrata, ki razkriva
`ari{~a odpora in oblike nasprotovanja, o povezavi opozicije Severa
in Juga, privilegiranih in deprivilegiranih, o novi levici, sposobni
razkleniti verigo izkori{~anja na njeni najmo~nej{i to~ki – vse to
Marcuse  pove`e s provokativno formulacijo iz “Konca utopije”,
namre~ da vodi “pot v socializem od znanosti k utopiji, in ne, kot je
to {e verjel Engels, od utopije k znanosti”. Utopijo bodo oblikovali
mo{ki in ̀ enske mirne vesti, humani, ne`ni in ob~utljivi, ki jih ne bo
ve~ sram samih sebe, ker – kot Marcuse vpotegne Nietzscheja –
“znamenje dose`ene svobode, to je, ne se ve~ sramovati samega
sebe”. “Nova senzibilnost” naj bi – izra`ajo~ vzpon Erosa nad
Thanatosom, ̀ ivljenja nad agresivnostjo in krivdo – postala politi~ni
dejavnik, dopolnjena z nastajanjem novega na~ela realnosti pa s
kreacijo “estetskega etosa” vzajemno dopolnjevala desublimirano
znanstveno inteligenco: pri~a smo formiranju “novega Subjekta” brez
inkorporacije instrumentalnosti, manipulacije in potla~evanja na~ela
ugodja, na solidarnem sodelovanju usmerjani organizaciji carstva
nujnosti in razvoju carstva svobode.

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



126

II.

Strukturalizem se v Franciji kot gibanje pojavi v zgodnjih
{estdesetih letih, ko se je del inteligence, dotlej pod izpri~anim
vplivom Sartrovega eksistencializma – kot Foucault zapi{e leta 1966
v tekstu z naslovom “Slovo od Sartra”:

“… nenadoma in brez vidnega razloga oddaljil od generacije
Sartra, Merleau-Pontyja, od generacije šLes Temps Modernes’, ki je
bila neko~ zakon na{emu mi{ljenju in zgled na{emu ̀ ivljenju, od
generacije, ki se je strastno zavzemala za ̀ ivljenje, za politiko, za
eksistenco, medtem ko prevzema na{o generacijo druga strast,
ki bi jo lahko imenovali strast sistema … Nasproti Sartrovemu
eksistencializmu, ki je postavljal v ospredje ~loveka kot subjekt,
slede~ kartezijanski tradiciji, je mlada generacija naravnost in odkrito
govorila o smrti ~loveka” (Foucault,1966a). K tej nastopni intonaciji
Foucault v svoji znameniti knjigi “Les mots et les choses” doda:

“^lovek izginja … v na{em ~asu lahko mislimo samo v praznini, ki
jo je pustil za sabo izginuli ~lovek … ̂ lovek je bil figura med dvema
na~inoma jezika: ~lovek je izmi{ljotina – arheologija na{ega mi{ljenja
zlahka doka`e nedavni nastanek in morda njegov skoraj{nji konec.”

Kot teoretske izvore francoskega strukturalisti~nega gibanja
lahko poleg najodlo~nej{ega vpliva Levi-Straussove strukturalne
antropologije in Lacanove psihoanalize detektiramo strukturalno
lingvistiko de Saussura in racionalisti~no epistemologijo Bachelarda in
Canguilhema. Odve~ je pripomniti, kako se ta naravnanost artikulira na
ozadju zatona Sartrovega in Heideggerjevega eksistencializma ter
neuspeha – po Husserlu optimisti~no zastavljene – fenomenologije.
Prehod od klasi~no-strukturalisti~ne “predfilozofske”  k poststruktu-
ralisti~ni “filozofski” fazi zaznamujejo {iroka prizadevanja, ki naj
razpadajo~o transcendentalno filozofijo nadomestijo s strogo znanstve-
nim sistemom, katerega aparaturi je lastna izklju~itev filozofskega
pojma ~loveka iz zgodovine in s tem od tod izhajajo~ih problemov
humanizma – od svobode do utopije. Zgodovina se pojasnjuje kot
proces transformacije struktur brez subjekta, pri ~emer gre za logi~no
vzporedje variant, imanentnih brez~asni strukturi kot matrici permutacij
svojih elementov. Ob tem je nemara zanimivo, da akterji “kriti~ne
teorije dru`be” –  ki sicer iz nekih drugih teoretskih izhodi{~ zagovar-
jajo tezo o “izginjanju subjekta” – napadejo strukturalizem, saj v njem
pripoznajo “napad na zgodovino”, medtem ko iz eksistencialisti~nega
tabora prihaja razvpita Sartrova kritika strukturalizma kot “zadnje
pregrade, ki jo me{~anska filozofija {e lahko postavi proti marksizmu”.

S pomo~jo dela na odpravljanju teoretskih deficitov klasi~nega
strukturalizma skozi imanentno kritiko samega strukturalizma  se
poudarki prena{ajo k analizi procesov, ki producirajo strukture kot
svoj u~inek: zdaj imamo opravka z nezavednimi strukturami kot
u~inkom, strdino ali naplavino represivnih stanj dru`benega in
politi~nega, ki z Druge scene obvladujejo subjektovo dejavnost.

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



127

Poleg glavnih imen poststrukturalizma – Althusser, Foucault,
Deleuze, Derrida in Kristeva – velja tu {e posebej omeniti
telquelovsko strukturalisti~no avantgardo, ki prihaja do izraza skozi
tekstualno prakso in intenco subverzije lingvisti~nega koda
me{~anskih razmerij. Najradikalnej{i del skupine Tel-Quel stoji na
pozicijah francoske nove levice, pri ~emer je osnovni namen njihove
dejavnosti – nove literarne prakse – spodbijanje “bur`oaznega
pisanja” z literaturo kot produktivno porabo, ki svoje proizvode/
tekste tro{i kot sredstvo delovanja dela v nenehnem spopadu z
bur`oaznim pisanjem, katerega temeljna zna~ilnost je gola “menjava
smisla”, ustrezajo~a menjavi blaga. Menijo, da ima v kapitalizmu
literarno delo zgolj funkcijo blaga, zato je vsa ustvarjalnost reducirana
na produkcijo menjalne vrednosti za trg:

“Recimo, da ima smisel pri govorici isto vlogo kot denar pri
kro`enju blaga. Prizadevanje, da bi demistificirali tisto, kar bur`oazija
tako pompozno imenuje ustvarjanje, je poslej potrebna naloga.
^e bomo delo dobro opravili, bomo videli, kako tesno je boj za
prisvojitev in kodifikacijo govorice povezan s socialnim (razrednim)
bojem” (Tel Quel, 1969). Vse to nedvomno ka`e na izdelavo poskusa,
s katerim bi premagali u~inke blagovnega feti{izma na podro~ju
literature in kulture nasploh:”skripturalna produkcija” kot revolucio-
narni vpis v teksturo me{~anskih razmerij zahteva opustitev eksi-
stencialisti~nega anga`maja – zanj ni te`ko ugotoviti tipi~no bur`o-
azne, neznanstvene, sentimentalne in utopi~no-moralisti~ne dr`e.

^e izhajamo iz plodnih doneskov poststrukturalizma, ne moremo
mimo Kristeve: simbolno kot nekaj stati~nega ohranja dani dru`beni
red, njegovo preoblikovanje ali revolucijo pa povzro~a “dotok
semioti~nega”. Ozna~evalna struktura tu nastopa kot korelat
dru`benega sistema in v tem socio-simbolnem redu je Simbolno
Kristeve prili~eno danemu  dru`benemu redu, “strjenemu sistemu”,
porojenemu po procesu semioti~ne dejavnosti. To prili~enje
ozna~evalne strukture dru`benemu sistemu spregleda odlo~ilno
dejstvo ozna~evalne strukture kot strukture spodrsljaja, t.j. da je
struktura lahko razbrana le na mestih, na katerih dru`benemu sistemu
spodrsne – ob podvzetju te konstelacije Lacan uprizori odgovor na
parolo z zidov maja 1968, ~e{ “strukture se nikoli ne spustijo na
cesto”, in pripomni, da “~e kaj dokazujejo majski dogodki, potem je
to prav sestop struktur na cesto” (Foucault, 1969: 104). Kristeva se
torej loteva omenjenega prili~enja na podlagi zvedbe ozna~evalca
podro~ju znaka: v umanjkanju ozna~evalne simbolne naddolo~enosti
se razmerja med Semioti~nim in Simbolnim dr`i zna~aj komplemen-
tarne imaginarne menjave, saj si pola vzajemno zapolnjujeta manko.
Simbolno daje Semioti~nemu dru`beno-zgodovinsko razse`nost,
Semioti~no pa daje Simbolnemu nagonski u`itek – v tem vzajemnem
dopolnjevanju velja po Kristevi vztrajati v vmesnem prostoru
razpetosti, s ~imer bi se enozna~no izognili psihoti~ni izklju~itvi
teti~nega na eni strani in potla~itvi semioti~nega na drugi.

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



128

Na dispozitivu uspelega sre~anja Semioti~nega in Simbolnega se
vrnitev Semioti~nega v Simbolnem dogaja po modelu vdora pred-
simbolnega sredi sociosimbolnega, ki v neizklju~itvi Simbolnega
nabije znake z dodatnimi nagonskimi potenciali. Na tak{no semioti~no
ekonomijo naj bi naleteli v prelomih socialne verige, v uporih, v
utopijah, v socialnih revolucijah: polje socialne revolucije pa je
znotraj  sebe znova razcepljeno na {e vedno feti{izirajo~e anarhisti~no
gibanje, ki ho~e neposredno-abstraktno negacijo sociosimbolnega
reda, ter pozitivno socialno revolucijo, ki nadome{~a en dru`beni red
z drugim, pri tem pa znova izrine ali potla~i predsimbolno nagonsko
energijo, tako da se to~ka uspelega sre~anja Semioti~no-Simbolno
vedno ̀ e odmika v utopi~ni imaginarij. Vztrajanje Kristeve v prostoru
kri`anja Semioti~nega in Simbolnega zastopa nihanje med imaginar-
nima poloma Revolucije kot udejanjene vrnitve Semioti~nega v
Simbolno in izkustvo nemo`nosti te Revolucije vsled nezvedljive
lo~enosti semioti~nega in sociosimbolnega reda. Ta padec Kristeve v
“politi~ni realizem” so nekateri komentatorji ovrednotili za pot “od
maoizma do Giscarda”.

Na tej to~ki “semioti~nega”/utopi~nega – “`ive ~lovekove
dejavnosti”, za katero naj bi bil po kritikah strukturalizem slep – se {e
posebej anga`ira Foucault, ki kot eno temeljnih nalog strukturalizma
postavlja to, “da se kon~noveljavno osvobodimo od humanizma in z
njim vred vseh tistih iluzij, ki so povezane s tem pojmom”. Foucault
v svoji kritiki humanisti~nega utopizma izhaja iz pozicije politi~nega
praxisa, stoje~ega pod znamenjem humanisti~ne reakcionarne
ideologije, “ki jo uporabljajo vsi re`imi na vzhodu in zahodu, da bi
pod firmo humanizma spravili v promet svoje slabo blago”. Druga~e
povedano, humanizem postavlja probleme, nezmo`en jih je razre{iti,
in obljublja njih razvozlanje, ~etudi segajo dale~ prek njegovega
obzorja:

“Vsi ti sr~ni vzdihi, vse te zahteve ~love{ke osebnosti, eksistence,
so abstraktni: se pravi, odtrgani od znanstvenega in tehni~nega sveta,
ki je na{ edini resni~ni svet. Tisto, zaradi ~esar sem proti humanizmu,
je prav okoli{~ina, da je samo {e varovalna stena, za katero se skriva
reakcionarna miselnost.” (Foucault, 1966a)

Zgodovina se za Foucaulta dogaja kot zaporedje diskurzivnih
praks, zato ne more biti obravnavana kot enkrat za vselej dogodena
celota dogodkov, marve~ kot arhiv izgovorjenih diskurzov {e naprej
delujo~ih v smeri prihodnosti (utopije) in vnazajsko transformirajo~ih
zgodovino. ̂ e to dr`i, potem je od raziskovanja skrivnostnih in
globljih relacij pomembnej{a povr{ina diskurzov, osvetljevanje
tistega, kar je nevidno zgolj zato, ker je preve~ vidno. K temu Levi-
Strauss pridoda kritiko zapopadenja zgodovinske plati znotraj
razse`nega terena histori~nega materializma:

“Rekli bi lahko, da ima dimenzija ~asa v njihovih o~eh presti`ni
pomen, kakor da utemeljuje diahronija posebno vrsto intelegibil-
nosti, ki je v primerjavi s tisto, ki jo prina{a sinhronija, ne samo

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



129

mo~nej{a, temve~ po svoji naravi tudi specifi~no ~love{ka” (Levi
Strauss, 1966:295). Da bi utemeljil tezo, da histori~ni materializem
zgodovini in iz nje izvedeni Utopiji pripisuje posebno misti~no
vrednost, poudari, da je pojmovanje zgodovine protislovno in v sebi
nosi dvojno antinomijo – “zgodovinsko dejstvo ni ni~ bolj dano kakor
druga dejstva; zgodovinar ga … konstituira z ekstrapolacijo, da bi se
izognil neskon~nemu vra~anju ”: pri vzpostavitvi in izboru
zgodovinskega dejstva je zgodovinar v svoji nameri razumljivo
prisiljen v odbiranje, rezanje, prikrajanje, ~e se no~e znajti v
popolnem kaosu ali izdelati vseobsegajo~e zgodovine z ni~nim
rezultatom. Strukturno funkcijo zgodovine omogo~a pribli`no isti
pomen neke podskupine dogodkov dolo~enega obdobja za
aktualne skupine posameznikov – podobno, kot bi utopija nosila
prihodnje imaginarne pomene za trenutne politi~ne zastavke. Oboje
`elijo spremeniti v zadnje zato~i{~e transcendentalnega humanizma:
kakor da ljudje, ki so se morali odre~i svojih preve~ nestalnih jazov,
lahko na ravni “mi” ponovno pridobijo iluzijo svobode.

Zgodovina odpira vsa vrata pod pogojem, da stopimo skoznja: to
pa pomeni sprejeti stali{~e, da so zakoni povsod, ali pa jih ni nikjer,
torej da so vse sfere realnosti tja do utopij strukturirane in podrejene
zakonom, da povsod vladajo nujna in zakonita razmerja, ki se jih da
eksaktno raziskovati in prikazovati. Izpod navideznega kaosa in
poljubnosti vladata nujnost in red: onstran empiri~nih dejstev
obstajajo preprostej{a razmerja, se pravi, opravka imamo z
utele{enjem dveh ravni realnosti: prva je “empiri~no-dejstvena”, v
kateri ni nobenih relevantnej{ih relacij, ~e pa ̀ e so, te niso logi~ne
narave (sem spada bogastvo razli~nih obi~ajev, institucij, mitov,
verovanj, utopij itd., skratka neka “razpr{enost brez reda”), {ele na
drugi, skriti ravni levi-straussovskega “kolektivnega nezavednega” –
obvladujo~ prvo raven – dominirajo enotnost, koherentnost in
intelegibilnost.

Foucault tisto za empiri~nim neredom poimenuje s terminom
“epistema”, epistemolo{ka celota, ki naj bi omogo~ala celotno znanje
dolo~enega ~asa, ki nastane nenadoma in izgine ravno tako
nepri~akovano in brez sledu:

“Zgodovina znanja je mogo~a zgolj, ~e se izhaja iz tistega, kar je
samemu znanju moderno, in to vsekakor ne v terminih vzajemnih
vplivov, temve~ v terminih koincidence in v terminih tistega a priori,
ki se konstituira v ~asu” (Foucault, 1966b: 221), torej ne gre za
nikakr{no sukcesivno postopnost pri nastajanju epistem, kajti v
razmerjih znotraj epistem prevladuje isto~asnost, enako kot v
odnosih med kvalitativno popolnoma razli~nimi epistemami ob
menjavanju ene z drugo ni nikakr{ne kontinuitete: ni preteklosti in
prihodnosti, ni zgodovine in utopije, razen znotraj ene episteme. Ker
so episteme med seboj povsem enakopravne, t.j. med njimi ni
nikakr{ne hierarhije in logi~ne ali empiri~ne povezanosti, Foucault to
diskontinuirano skokovitost opredeljuje z “epistemolo{kim rezom”,

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



130

ki je kombiniran s pojmi mutacije, prekinitve, vznika, praga itd., kjer
vsi po vrsti asociirajo nekaj nenadnega in nepredvidljivega. Epistema
se ne da razumeti s pomo~jo ne~esa,  kar bi bilo zunaj njih, saj je njih
imanenca in modifikacija sestavljena v povsem samosvojih na~elih
oganizacije: epistema je nekaj kompaktnega in homogenega ter
povezuje v trdno enotno celoto vse znanje dolo~enega ~asovnega
obdobja, ga omogo~a in strukturira.

Vzajemni vplivi, vse, kar je dinami~no, dru`beno, ideolo{ko in
utopi~no, so povr{inske manifestacije, pod katerimi insistira znanje
dolo~ene epohe,  dispozitiv, ki ga predstavlja epistema s svojo
nujnostjo in apriornostjo – obe ravni sta predmet prou~evanja dveh
razli~nih disciplin: s povr{insko ravnijo se ukvarja doksologija, z
epistemami pa arheologija. Arheolo{ka mre`a nujnosti je neprebojna,
trdna, ni~ ji ne more uiti, in ko je enkrat dana, iz nje logi~no in
neizogibno izhajajo celo najbolj nasprotne ideje – izka`e se, da
epistema ne le omogo~a izbor, marve~ vnaprej dolo~a vse smeri
mogo~ih miselnih poti dolo~enega obdobja, saj vnaprej vsebuje vse
mo`nosti konstituiranja sveta idej kot nekak{na formula logi~no-
matemati~nega reda. Posameznik je s svojimi zavzemanji kajpak
neizmuzljivo utopljen v mre`o nujnosti episteme, saj je kot tak zgolj
svojevrstna logi~na in nujna posledica epistemolo{kega polja:
plasti~ne prostorske metafore – polje, tla, mre`a, prostor itn. –
sugerirajo podrejeni status posameznika predpostavljeni celoti, dani
vnaprej, neogibni in nespremenljivi s stali{~a utopi~ne projektivne
subjektove akcije, pri ~emer posameznik lahko zgolj prehaja mre`o
v razli~nih smereh z razli~nimi idejami, ki pa so vse enako zavezane
determinantam brezosebne in anonimne mre`e nujnosti.

V poznej{ih delih Foucault nekoliko popusti, tako denimo
politi~na praksa – ki je bila pred tem zajeta v hipotezi nezmo`nosti
vplivanja na pojmovno arhitektoniko diskurza in omejena le na
malenkostno usmerjanje sistema pravil, s pomo~jo katerih se
dolo~eni diskurzi oblikujejo –  tu zadobi mo~ dolo~anja smisla in
oblike diskurza, s tem pa je sestavni del pogojev za nastanek in
delovanje diskurzivnih formacij. Diskurz zdaj ni ve~ neka zunaj-
~asovna forma, marve~ vseskozi zgodovinska diskurzivna praksa,
regulirana s celotnostjo episteme v ~asu in prostoru determiniranih
anonimnih zgodovinskih pravil, polja, ki ni usmerjeno na neki
individualni subjekt, na transcendentalni subjekt ali na kolektivno
zavest: gre za anonimno polje, katerega konfiguracija dolo~a mogo~e
mesto in utopije subjektov, ki govorijo. V foucaultovski problematiki
igra dominantno vlogo analiza diskurza gospostva s pretenzijo
proizvodnje smisla, pomena, projektov in razlogov – vse to kot
u~inkov represivnega diskurza, po katerih zakonitostih se ustvarjajo
ti smisli, pravilnost dikurzivne razpr{itve in produkcije pomena. Ko
se posamezni smisli izka`ejo za nesmisle in iluzije, se pri razgraditvi
diskurza postavi vpra{anje samega subjekta izjavljanja kot subjekta
represije in ideologije, ki ga represivni diskurz “modelira” s svojimi

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



131

prepovedmi, izklju~itvami, potla~itvami in prisvojitvami. Odgovor je
preprosto v tem, da razgraditev diskurza odkrije nezavedno
ideolo{kega subjekta, to~ko, iz katere govori, v topografiji diskurza
razli~ne z mestom, iz katerega misli, da govori, s ~imer se meri na
identiteto subjekta in njegovo zahtevo po doslednosti in enozna~-
nosti represivnega diskurza, v resnici v korenu razcepljenega in
govore~ega s fiktivnega mesta. Kon~no je doveden pod vpra{aj sam
predmet represivnega diskurza, po njem proizveden in sploh
mogo~, iluzoren in fiktiven, ki ga razgraditev demaskira kot predmet
ideologije, kot u~inek diskurzivnega polja dispozitiva vednosti-
oblasti.

Derrida zgornji Foucaultovi teorizaciji oporeka z ozna~bo
“strukturalisti~nega totalitarizma” (Derrida, 1967a: 88): sam ne
verjame v ostro prekinitev in v enotnost epistemolo{kega reza,
~eprav to dejstvo v ni~emer ne spodbija obstoja dispozitiva
“zahodne metafizike” kot celotne duhovne dejavnosti zahodnega
sveta. Kar je v tej dejavnosti videti kot novost, je prav pojavna iluzija,
ki svojo realnost dolguje nekemu onstran fenomena skritemu in
komaj vidnemu temelju: “najstarej{i temelj zahodne metafizike” je
“determiniran in zaklju~en sistem pojmovnih mo`nosti”, ker pa ga je
te`ko odkriti, od tod izhajajo “iluzije prekinitve, ~udesa novosti”
(Derrida, 1972: 169). ̂ e naj gremo {e korak naprej in zadevo
pojmovno preciziramo: Derrida se sicer ne strinja s Foucaultovo
popolno diskontinuiranostjo med epistemami, ne zavra~a pa kon-
cepta episteme, znotraj katerega se v smislu nekega “kolektivnega
nezavednega” najrazli~nej{e in nasprotujo~e si teorije zvajajo na isti
skupni imenovalec, pri Derridaju praviloma interpretiran kot
logocentrizem in fonologizem, katerih  gibanje ni neka zgodovinska
naklju~nost, marve~ nekaj “absolutno nujnega”.

Tudi Derrida sku{a v svojem sistemu gramatologije zajeti dve
ravni; prvo, v kateri vladajo naklju~nost, zgodovina in utopija, ter
drugo, ki kot ozadje ̀ elezne nujnosti dolo~a vse povr{inske mani-
festacije neke epohe: “Ontoteolo{ka ideja ~utnosti ali izkustva,
nasprotipostavljanje pasivnosti in aktivnosti, pomeni nekaj globoko
homogenega, ki se skriva pod razli~nostjo metafizi~nih sistemov”
(Derrida, 1967b: 401). Posamezni metafizi~ni sistemi so simptomi
skrite homogene “podzemne nujnosti”, zato se Derridaju postavlja
“utopi~no” vpra{anje izstopa iz zgodovinskih okvirov zahodne
metafizike, t.j. dekonstrukcije epohe logocentrizma in fonologizma
prek definiranja novih teoretskih instrumentov, med katerimi je
klju~ni termin “la differance”/razloka, ki je v opoziciji z osnovnim
pojmom zahodne metafizike, t.j. “la presence”/prisotnosti. O razloki
se da re~i – kot za boga negativne teologije – le to, kar ni, iredukti-
bilno in neizrekljivo, saj nam je {e vedno na voljo zgolj jezik zahodne
metafizike, vsled ~esar tudi razloka “ostaja metafizi~no ime in vsako
ime, ki ga dobi v na{em jeziku, je {e vedno, kolikor je ime,
metafizi~no po svoji naravi” (Derrida, 1972 :28).

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



132

Pri prebiranju statuiranja Utopije v (post)strukturalisti~nem
gibanju kajpada ne moremo mimo razvpitega “Anti-Ojdipa”
Deleuzeja in Guattarija. V izhodi{~e postavita telo, dejavnost libida in
nezavedno produkcijo ̀ elje, pojmovno opisane kot “stroj”, kot
strujanje in pretakanje. Model proizvodnje bi torej zajel nezavedno
proizvodnjo ̀ elje, ki kot tok pleplavlja telo brez organov, “naravno”
nepodru`bljeno materijo, da bi ga ̀ elja proizvedla, izpolnila z
vsebino, spremenila, razdelila in spojila, nezavedno pa je v to
namero vpeto kot “tok in stroj ̀ elje”, katere strujanja se povezujejo z
objekti, institucijami, drugimi telesi, z novimi stroji ̀ elje, proizvajajo~
nova razmerja, objekte, lastnosti in dru`bo. Vsako gospostvo se skozi
Nadjaz – ki ima vgrajeno nelagodje in strah v same ob~utke ugodja –
vpi{e v telo tla~enih. Incestuozna ̀ elja nikakor ni primarna ̀ elja, pa~
pa oblika, ki jo ̀ elja zadobi zaradi dru`bene represije: incest, kastracija
in o~etomor so torej dru`beno pogojena patologija ̀ elje, ko se njena
proizvodna sila znajde pred dru`beno-dru`inskimi pritiski.

Deleuze in Guattari prav po reichovsko zoperstavljata rado`ivo
nezavedno z revolucionarno ̀ eljo, svobodno seksualnost in telo
nasprotno zlohotni represiji dru`benega polja. Vsako {e tako
neznatno izra`anje ̀ elje spravlja pod vpra{aj obstoje~o ureditev in
dviguje v zrak celotne sektorje dru`benega. Zato v tradicionalni
perspektivi nobena dru`ba ne more prenesti izpostavljanja “resni~ne
`elje”,  saj le-ta ogro`a strukture eksploatacije, zasu`njevanja in
hierarhije. Dru`ba je prisiljena uporabiti mehanizme prepre~evanja
`elje in nenehno zagotavljati stanje, v katerem je represija ̀ elena.
@elja s seboj nosi utopi~no razse`nost, ker ho~e, kar ho~e; zato mora
biti ̀ elja v ogledalu krvoskrunstva osramo~ena, da se odre~e sebi v
imenu vi{jih interesov civilizacije, s tem odstranjajo~ nevarnost upora
in  revolucije, ki odlikuje ̀ eljo. Mo~i ̀ elje so tako privedene do
resignacije in kar je bilo prej v nezavednem aktivnega, agresivnega,
utopi~nega, umetni{kega, je zdaj zamenjano z reakcijami gospostva.

III.

Njega dni so se mnogi spra{evali, ali je Lacan strukturalist:
“V nekem prvem smislu prav gotovo je,” odgovarja J.-A. Miller in

nadaljuje: “Pojem strukture je dobil od Romana Jakobsona prek
Clauda Levi-Straussa, a tudi neposredno iz svojega dela z
Jakobsonom, ki ga zares lahko {tejemo za njegovega u~itelja in
prijatelja hkrati. (…) V nekem drugem smislu tudi, a radikalno, saj se
ukvarja s sti~i{~em strukture in subjekta, medtem ko za strukturaliste
samo vpra{anje subjekta ne obstoji, je zreducirano na ni~lo. Lacan pa
sku{a nasprotno razviti status subjekta, ki je zdru`ljiv z idejo
strukture” (J.-A. Miller, 1983: 23). Med strukturalizmom in lacanovsko
psihoanalizo bi tako lahko potegnili naslednjo diarezo:  medtem ko
Lacan obdeluje sti~i{~e ozna~evalne strukture in subjekta ̀ elje,

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



133

poststrukturalizem govori o subjektu, ki izginja, ki ga ni, ki je utopljen
v mre`o episteme in ga ta v vsem dolo~a – subjekt je posledica
episteme; ~e je lacanovska struktura antinomi~na, razpopolnjena,
asimetri~na, neuravnote`ena in naddolo~ena, poststrukturalizem
raziskuje strukturo, ki je koherentna in popolna, simetri~na in
uravnote`ena – strukturalisti~na struktura ima v nasprotju z
lacanovsko sredi{~e in {ele v poznej{i fazi se vlaga v napor uvedbe
razsredi{~ene strukture (predvsem Foucault in Derrida).

Nadalje: medtem ko je za lacanovsko strukturo zna~ilna razse`-
nost ozna~evalca in s tem simbolna naddolo~enost, poststruk-
turalizem argumentira v prid strukture kot sociosimbolnega reda,
komplementarne igre statike Simbolnega in procesualnosti
Semioti~nega (Kristeva) – ker vsi post-strukturalisti po vrsti
spregledajo odlo~ilni prelom med registroma Realnega in
Simbolnega, katerega u~inek je diskontinuiteta/razsredi{~enost
med Simbolnim in Imaginarnim, se jim izognitev Realnemu kot
nemogo~emu in odkrita podmena izena~itve Simbolnega z Realnim
le-to postavlja kot imaginarna in objektivna realnost; medtem ko
Lacan po freudovsko zavra~a mo`nost obstoja nekega “kolektivnega
nezavednega”, je le-to post-strukturalizmu eksplicitna predpostavka
itd. In nazadnje, toda najpomembnej{e, pri poststrukturalistih – tako
kot pri kriti~ni teoriji dru`be – utopi~ni razse`nosti ni odrejeno mesto
in ker Utopija ni locirana, se jim razpr{i po celotnem tekstu ali kot
“razloka” ali kot “povsem Drugo”, utopi~ni moment, ki ne more biti
posredovan z dejanskostjo prav na liniji heglovske lepodu{ni{ke
zgodbe. Pri Lacanu pa znanstvenega diskurza ne prizadeva preprost
manko, “toda manko manka je tudi manko” (J.-A. Miller):

“Manko manka pu{~a v slehernem znanstvenem diskurzu prostor
za spregled, za ideologijo, ki ga spremlja, ne da bi mu notranje
pripadala: v znanstvenem diskurzu kot takem ni utopi~nega
elementa. To bi lahko ponazorili z dvema prostoroma, ki sta drug nad
drugim, med njima pa ni nikakr{nega pre{itka (point de capiton),
drug ne more zdrsniti (lapsus) v drugega” (J.-A. Miller, 1981: 250).

Predale~ bi nas odvedlo nadaljnje utemeljevanje razlik, denimo, z
deleuze-guattarijevsko revolucionarno opredelitvijo ̀ elje – Lacan na
tej to~ki suho detektira zgodovinsko spodletelost “naturalisti~ne
sprostitve ̀ elje”, saj danes nimamo pred seboj ~loveka, ki je manj
obremenjen z zakoni in dol`nostmi, kot je bil ~lovek predlibertinske
dobe, celo ve~, s pojavom patolo{kega narcisizma, kjer socialni
Zakon kot Nadjaz pri~ne u`itek neposredno ukazovati, u`ivanje
postane v sodobni libertinski dobi obvezno:”sploh ni potreben
poseben politi~en re`im, da bi to, kar ni prepovedano, postalo
obvezno”.  @e od Freuda naprej ne moremo ra~unati na kaj ve~ kot
na obzorja “vzgoje za zavestno represijo”, na razum in zmernost,
dale~ od ~lovekove ̀ elje po izpolnitvi vseh ̀ elja in zavra~ajo~ iluzijo
o napredku ter novih utopijah. Lacan se v “Etiki psihoanalize” pribli`a
freudovskemu okviru “nelagodja v kulturi”, zrcaljenega v odnosu

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



134

med na~elom ugodja in na~elom realnosti, skoz soo~enje subjekta z
neustrezajo~o realnostjo:

“Freud niti za trenutek ne pomisli na to, da bi ustrezanje realnosti
prili~il kateremukoli dobremu. V Nelagodju v kulturi pravi – kultura,
civilizacija od subjekta zagotovo terja preve~. ̂ e ̀ e obstaja kaj, kar
se imenuje njegovo dobro in njegova sre~a, tedaj glede tega ni kaj
pri~akovati ne od mikrokozmosa, to se pravi od subjekta samega, ne
od makrokozmosa.” (Lacan, 1988: 37–38) Posameznik sicer najde
nekaj malega sre~e v slepilih, ki jih ponujajo ustvarjalci
Imaginarnega: moralisti, umetniki, oblikovalci, modni kreatorji itd.
To pa ne more spremeniti temeljnega dejstva, da je kultura s strani
posameznika osovra`ena, saj zahteva prevelike ̀ rtve.

Freud ni zavra~al utopi~nih mo`nosti nove ureditve ~love{kih
odnosov, ki bi – ~e se kultura odpove prisili in zatiranju gonov –
“izsu{ila” vire nezadovoljstva s kulturo: ~e bi uspelo zmanj{ati breme
gonskih ̀ rtev in ljudi spraviti s tistimi ̀ rtvami, ki so nujne, ali jih zanje
od{kodovati, potem bi se lahko brez ve~jih dru`benih konfliktov
predali pridobivanju dobrin in njihovemu u`ivanju. Morda bi ta
utopi~ni cilj dosegli s spremembo vzgoje novih generacij: temelj
kulture se namre~ opira na ~ezmerno represijo, s ~imer se subjekta
dr`ijo poteze potla~itve, utajitve realnosti in tola`ilne iluzije in
utopije, kar je posledica oviranega dostopa do racionalnosti in
prepovedanega svobodnega urjenja mi{ljenja pri otroku, ~igar
potenciali so z “vzgojo” zvedeni na “du{evno debilnost povpre~nega
odraslega”. Od tod zahteva po vzgoji na realnost brez iluzornih
podpor, ki bi posameznika pripravila za sprejem te`e ̀ ivljenja in
krute dejanskosti. Vzgoja k realnosti seveda ne meri na subjektovo
prilagoditev realnosti, saj je njeno tkivo stkano iz iluzij in utopij –
prevlada na~ela realnosti nad na~elom ugodja ne nosi mo`nosti
~lovekove zadovoljitve ali nekak{ne idealne harmonije med svetom
in ~lovekom. Freud vidi prihodnost kulture v sprejetju kastracije in
prekora~itve narcisizma, ohranjenega za ceno potla~itve, ob tem pa
kli~e na pomo~ razum – “glas razuma je tih, vendar ne odneha,
dokler ga ne sli{imo” – v svojih razpravah pa zavra~a vzgojo po meri
iluzori~ne realnosti in utopi~ne prihodnosti. ̂ eprav vsi te`ijo k sre~i,
intenzivnim u`itkom in izogibanju bole~ini po programu na~ela
ugodja, “je njegov program v sporu z vsem svetom. Sploh ni
izvedljiv, vse institucije vesoljstva mu nasprotujejo.” Iskanje u`itka in
izogibanje bole~ini si nasprotujeta: “Kdor ho~e u`itek, je ob~utljiv za
bole~ine, kdor pa si ho~e prizanesti z bole~ino, izgubi u`itek.” (Millot,
1983: 194) In medtem ko je kultura {e nekako u~inkovita pri
varovanju ~loveka pred “naravo”, pa se ji to o~itno ne posre~i pri
uravnavanju odnosov med ljudmi: posameznikov ne uspe obvarovati
pred trpljenjem, izhajajo~im iz skupnega ̀ ivljenja s podobniki v
sferah zasebnega/intimnega, civilni dru`bi in dr`avi.

Kastracijo subjekta Lacan zapi{e skozi dobro staro navado,
“zaradi katere ozna~evalec konec koncev ohranja zmerom isti smisel.

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



135

Ta smisel nam je dan z ob~utkom, ki ga ima vsakdo, da tvori del
svojega sveta, se pravi svoje male dru`ine in vsega, kar se vrti okoli
nje. Vsakdo med vami – govorim celo o levi~arjih – je bolj, kot si
misli, navezan na ta svet, in dobro bi bilo, ~e bi si pri{el na jasno o
obsegu te navezanosti. Opirate se na dolo~eno {tevilo predsodkov,
ki omejujejo obseg  va{ih uporov na ~im manj{i obseg, natanko na
obseg, znotraj katerega vas va{e upiranje ne spravlja v nobeno
negotovost, {e posebej v okviru va{ega svetovnega nazora, ki ostaja
povsem sferi~en” ( Lacan, 1985: 37). Skratka, v nasprotju z Utopijo,
tu Lacan elementarno meri na nekaj, kar je s seboj kot spoznanje
prinesla psihoanaliza, namre~, da politi~no in dru`beno ̀ ivljenje tvori
ponavljanje in ko si subjekti delajo iluzije “novega”, preprosto ne
opazijo, kako so ujeti v ozke meje, v zelo omejeno {tevilo, ki
ohranjajo vedno isti pomen. @ivljenje ljudi se odli~no prilagodi temu
“du{enju” in “izgubi svobodne volje”, vsebovane ̀ e v dejstvu
pristanka na poslu{anje, besede, ki je kot taka hipnoti~na. Pravo ime
za svobodo pa je psihoza: v polju dru`benega in politi~nega je
psihotik na kraju osamljenega individua pa~ “norec”, toda svo-
bodnjak, na kraju psihotika kot “norca”, ki mu sledijo mno`ice, pa
nemalokrat stoji Gospodar.

Lacanovo matrico {tirih diskurzov bi lahko brali kot shemo
glavnih tipov politi~nega diskurza prej{njega stoletja: “zmagoviti”
kapitalisti~ni diskurz Histeri~arke in dva poskusa njegove prevlade
prek diskurza Gospodarja v fa{izmu in diskurz Univerze v stalinizmu.
Dosedanje zgodovinske izku{nje nas navajajo k sklepu – ~eprav bi
se dalo skozi redukcionisti~no branje diskurza Analitika proizvesti
nekaj, kar bi nas spominjalo na “zadnjo” veliko Utopijo, izdelano pri
poznem Marcuseju (zagato, na kateri imanentno konstruira utopi~ni
model, zdaj lahko opi{emo z besednjakom neznosnega dejstva, da
subjekt be`i pred tem, da bi objet a, prese`no u`ivanje postalo
dejavnik) – da je polje dru`benega in politi~nega “obsojeno” na
blodenje med tremi politi~nimi diskurzi, med diskurzom paranoidnega
Gospodarja, vzpostavljajo~ega novo “harmoni~no” dru`beno vez
(utopija ljudske skupnosti, enakosti bratstva), diskurzom
obsesivnega Univerzitetnika, ki to dru`beno vez organizira in razdela
v sistem (utopija brezrazredne dru`be enakosti), in med diskurzom
Histeri~arke, ki proizvede simptom dru`bene vezi (obstoje~o
realnost kapitalisti~nega izkori{~anja in zgolj formalne enakosti).

Narobna stran (l’envers) diskurza Analitika glede na diskurz
Gospodarja kot temeljne dru`bene vezi je prav v tem, da mora
analitik vklju~iti, izpostaviti in poudariti to~ko “luknje v Drugem”,
aktivirati in razbiti iluzijo sss, “Drugega, ki ve”, ki “ima” objekt/razlog
`elje, da objekt izpade in se izka`e, kako tudi Drugi “ne ve”, da tudi
Drugi nima objet a. Analiti~ni posel bi lahko imenovali tudi
razutapljanje, ~e se utapljamo v utopijah: razdru`iti a od A, da se
izka`e Drugi-z-mankom, kar ima v polju politi~nega dolo~ene
osvobajajo~e u~inke. Nastop diskurza Analitika, kjer analitik vztraja

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



136

na mestu odpadka, razpusti preostale diskurze, kar pa je te`avno in
nehvale`no  delo, saj nadjazovski vzvi{eni lik Gospodarja osvobaja {e
u~inkovitej{e: nanj prelo`imo bremena svoje eksistence, mu
zaupamo re{itve, razvojne iluzije in utopije prihodnosti ter ga
predvsem – ljubimo.  Ljubezen je privilegirano podro~je prevare,
krog prevare, ki izzove razse`nost ljubezni do Drugega kot
gospodarja nad u`itkom polnega mesta Oblasti: gre za dva
vzporedna intersubjektivna toka prese`ne vrednosti in prese`nega
u`itka v dru`benem in politi~nem, kjer je {tevilnim subjektom
prese`ni u`itek odvzet, prese`na vrednost odtegnjena, da bi se obe
stekali h Gospodarju, ki v njih u`iva. Popravek: pri subjektih
odpoved u`itku, ki je namenjen Gospodarju, ustvari prese`ni u`itek,
od katerega pa ima zopet najve~ demokrati~no izvoljeni Gospodar.
To dru`beno pretakanje prese`nega u`itka in vrednosti omogo~a
gospostvo, ki vedno ̀ e sovpade z vedno znova specificirano obliko
neenakosti znotraj ekonomske “ekvivalentne” menjave in
politi~nega trgovanja s ~love{kim mesom.

Neodvisno od groteskne podobe nekega utopi~nega imaginar-
nega scenarija nas – po Lacanovih besedah – drama nacizma
opozarja na globoko maskirano strahotno obliko ̀ rtve oz. spravne
daritve: nikakr{en heglovsko-marksisti~ni smisel zgodovine –
“Zgodovina z velikim Z je tu natanko zato, da bi nam dala idejo, da
ima kakr{enkoli smisel ̀ e ” (Lacan, 1985: 39) z utopi~nim happy-
endom vred – ne more razlo`iti ponovne uveljavitve darovanja
`rtvenega objekta in neka zavesa zastira skrivnost u`itka, tega, da ga
tako reko~ ni, ki ga ne bi fascinirala ̀ rtev sama na sebi kot objekt
`elje, noben subjekt ̀ elje se ni sposoben upreti ve~nemu smislu
`rtve, kar pri~a o navzo~nosti ̀ elje Drugega, “tema~nega boga”. Po
grozotah Utopij 20. stoletja  lahko o smislu ali razvoju govori le {e
prepri~ani bedak, ki zamenjuje razvoj obvladovanja z razvojem. @elja
ostaja v legi utopi~ne razse`nosti – gre za polo`aj Oblasti, ki je vselej
enak:

“… to pa je polo`aj Aleksandra, ko je zasedel Perzepolis, Hitlerja,
ko je zasedel Pariz, to je tisti znameniti razglas: (predgovor ni
pomemben) Pri{el sem vas osvobodit tega ali onega, vseeno ~esa,
bistveno je naslednje: nadaljujte z delom, delo mora te~i naprej. Kar z
drugimi besedami pomeni: naj bo vsem popolnoma jasno, da ni
napo~ila niti najmanj{a prilo`nost za izra`anje kakr{nekoli ̀ elje.
Morala oblasti, upravljanja dobrin je naslednja: z ̀ eljami se oglasite
kdaj drugi~, naj kar lepo po~akajo.” (Lacan, 1988: 317)

Moderna utopistika kot temelj dru`bene spremembe zahteva
“oblikovanje novega Nadjaza” (Wallerstein): kapitalizem slavi pohlep
z dopolnilom dobrodelnosti kot daritve pohlepnih iz ob~utka krivde,
zato velja pohlep spraviti na vajeti morale ter dose~i, da “v na{e
nadjaze vklju~imo nasprotne vrednote” (Wallerstein, 1999: 61). Nova
iluzija: nezavednemu se pa~ ne da ukazovati in u~inkov vpliva na
drugi subjekt ne obvladujemo ni~ bolj od lastnega nezavednega.

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



137

Agresivnost Nadjaza je ali uperjena proti zunanjemu objektu ali proti
Jazu/samemu sebi, kar lahko subjekta pritira tja do samomora,
normalno stanje subjektove zavesti krivde pa lahko ozna~imo za
vztrajno napetost notranje nesre~e. Konstitucija Nadjaza {e naprej
ostaja najpomembnej{i problem razvoja kulture – problem spopada
med ̀ ivljenjskimi in smrtnimi pulzijami. Ob~utek krivde – sama sila
samozatiranja, samocenzure, ki je sposojena pri pulziji smrti, pri
subjektovi lastni agresivnosti – lahko postane za posameznika
neznosen, kultura pa ne daje nobenih zagotovil, da bo znala obvladati
razdiralne sile, saj ravno kultura ubira pota krepitve ob~utka krivde in
s tem (samo)uni~evalnih sil, ko s tem mehanizmom varuje skupnost.

Cena napredka je pla~ana z izgubo sre~e skozi krepitev ob~utka
krivde: tega pa ni mogo~e zaustaviti ali zdraviti z ljubeznijo do
drugega, z dobronamernostjo, dobroto, ker tu ne gre za sublimacijo,
temve~ za rezultat  idealizacije – v imenu iluzij in utopij pa ne
moremo zastaviti dobrih del. Ker civilizacija temelji na krepitvi
ob~utka krivde in {e ni na{la – razen morda nekaj malega pri {portu
in ekonomski tekmovalnosti – u~inkovitega na~ina za obvladovanje
agresivnih nagonov Nadjaza, v dru`bi nenehno insistira mo`nost
padca v nasilje, v politi~ne konflikte in vojne. Ob~utek krivde velja
po Freudu “uporabljati” s pomo~jo razuma, ki osmi{lja ̀ ivljenje, in
resnice, ki zavra~a utopije kot iluzije o napredku civilizacije; utopije
pa~ ne morejo biti v pomo~ ljudem, prej so simptom tega, kar je s
civilizacijo narobe. Morda  pride s~asoma do sprememb v civilizaciji,
ki bodo zmanj{ale prese`no potla~evanje, morda pa se bo treba
navaditi na misel, “da obstajajo dolo~ene te`ave, nerazdvojljivo
vezane na samo kulturo, ki se ne bodo umaknile pred nikakr{nimi
napori v smeri sprememb” (Jones, 1985: II, 336). Utopija je torej
iluzija, del na{e fantazmatike, projekcija na{ih ̀ elja v politi~no
Imaginarno – vzgojna utopija, utopija dru`be brez o~eta, utopija
spro{~enega seksualnega u`ivanja, utopija Velikega zavra~anja itd.,
utopija, ki prihaja iz “globin” revolucionarne ̀ elje ali “arheolo{ka”
utopija brez utopije in subjekta v (post)strukturalizmu, prodora
Semioti~nega v Simbolno, “transgresizma”, razloke – toda, ~e
zavrnemo utopi~no razse`nost mi{ljenja, najbr` zavrnemo tudi
mo`nost bolj{e prihodnosti.

LITERATURA:

ADORNO, Theodor W. (1955): Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft,
Suhrkamp, Frankfurt am Main.

BALA@IC, Milan (1995): Gospostvo, ZPS, Ljubljana.
DERRIDA, Jacques (1967a): L’Ecriture et la Difference, Seuil, Paris.
DERRIDA, Jacques (1967b): De la Grammatologie, Minuit, Paris.
DERRIDA, Jacques (1972): Marges, Minuit, Paris.
FEDERN, Paul (1971): “Zur Psychologie der Revolution”, v:  Psychoanalyse,

Marxismus und Sozialwissenschaft, W. Grauenhage.
FOUCAULT, Michel (1966a): La Quinzaine literaire, 5.

Psihoanaliza, strukturalizem in utopija

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



138

FOUCAULT, Michel (1966b): Les mots et les choses, Gallimard, Paris.
FOUCAULT, Michel (1969): “Qu’est-ce qu’un auteur”, Bulletin de la Soc.fr. de

Phil., 3.
FREUD, Sigmund (1970): “Nelagodnost u kulturi”, v: Odabrana dela Sigmunda

Frojda, knjiga peta: Iz kulture i umetnosti, Matica Srpska, Novi sad.
FREUD, Sigmund (1981): “Mojzes, njegovo ljudstvo in monoteisti~na religija”,

v: Psihoanaliza in kultura, DZS, Ljubljana.
FREUD, Sigmund (1987): Metapsiholo{ki spisi, ŠKUC-FF, Ljubljana.
JACKSON, J.-HALE, N.G. (1971): Putnam and Psychoanalysis: Letters Between

Putnam and Sigmund Freud, Cambridge, Mass.
JACOBY, Russell (1981): Dru`bena amnezija, CZ, Ljubljana.
JACOBY, Russell (1986): Potiskivanje psihoanalize, SIC UK SSO, Beograd.
JONES, Ernest (1985): @ivot i delo Sigmunda Frojda, I.-II., Matica Srpska, Novi Sad.
KRISTEVA, Julija (1974): La revolution du langage poetique, Paris.
LEVI-STRAUSS, Claude (1966): Divlja misao, Nolit, Beograd.
LACAN, Jacques (1985): “Seminar XX.: Še”, v: Problemi, Ljubljana.
LACAN, Jacques (1988): “Seminar VII.”: Etika psihoanalize, DE, Ljubljana.
MARCUSE, Herbert  (1965): Eros i  civilizacija, Naprijed, Zagreb.
MARCUSE, Herbert (1968a): “Die Idee des Fortschritts in Lichte der

Psychoanalyse”, v: Psychoanalyse und Politik, Frankfurt am Main.
MARCUSE, Herbert (1968b): “Repressive Toleranz”, v: Kritik der reinen

Toleranz, Frankfurt am Main.
MARCUSE, Herbert (1969): An Essay on Liberation, Beacon Press, Boston.
MARCUSE, Herbert (1972): Kraj utopije, Stvarnost, Zagreb.
MILLER, Jacques-Alain (1981): “Dejavnost strukture”, v: Psihoanaliza in

kultura, DZS, Ljubljana.
MILLER, Jacques-Alain (1983): “Pet predavanj o Lacanu v Caracasu”, v:

Gospostvo, vzgoja, analiza, Ljubljana.
MILLOT, Chaterine (1983): “Anti-pedagog Freud”, v: Gospostvo, vzgoja,

analiza, Ljubljana.
REICH, Wilhelm (1970): “Dialektischer Materialismus und Psychoanalyse”, v:

Psychoanalyse und Marxismus, H.-J.Landbuhler, Frankfurt am Main.
TEL QUEL (1969): Intervju, Tribuna, Ljubljana.
WALLERSTEIN, Immanuel (1999): Utopistike/Dedi{~ina sociologije, CF.,

Ljubljana.

Milan Bala`ic

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



139

Bo`idar Debenjak

Ali lahko izbiramo zgodovinske

mo`nosti?

Sedem tez

 I. Zgodovina ima svoj samotek

1. Kot {tevilni avtorji domneva tudi Wallerstein, da lahko (`e)
izbiramo zgodovinske mo`nosti. Po tej logiki ravnamo tudi v
vsakdanjem ̀ ivljenju: v politiki, ko volimo izmed ponujenega tisto
politi~no opcijo, od katere pri~akujemo najve~ pozitivnega ali vsaj
najmanj sen~nih plati, v pisanju in javnem nastopanju, ko sku{amo
vplivati s svojim argumentiranjem in/ali s svojim ravnanjem na potek
dogodkov; navsezadnje celo s svojim obna{anjem konzumentov, ko
zavra~amo izdelke s strupenimi stranskimi u~inki ipd. Toda kakorkoli
so te in druge strategije na{ega ̀ ivljenja v mnogo~em obetavne in
nujne, denimo kot odlaganje ekolo{ke katastrofe ali pa zaviranje
degeneracije politike, se nam vendarle zgodovina dogaja po neki
svoji imanentni logiki, ki je do danes nismo doumeli in se zato {e
vedno izmika na{emu vplivu.

Sredi novembra 1892 je Friedrich Engels objavil ~lanek Ameri{ke
predsedni{ke volitve1  in ga za~el z besedami:

“Stari svet je bil pod gospostvom fatuma, heimarmene,
neodvrnljive skrivnostne usode. Tako so Grki in Rimljani ozna~evali
tisto nepojmljivo vsemo~, ki je izni~evala vse ~love{ko hotenje in
stremljenje in storila, da je vsako ~love{ko dejanje peljalo do ~isto
drugih rezultatov od nameravanih, ono nezaustavljivo oblast

1 Die amerikanische
Präsidentenwahl, Vorwärts
Nr. 269, 16/11–1892,
MEW 22:334–6

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



140

[Gewalt], ki so jo zatem imenovali Previdnost, predestinacija itd.
Ta misteriozna oblast je postopoma zadobila pojmljivej{o obliko, in
za to se imamo zahvaliti gospostvu bur`oazije in kapitala, prvemu
razrednemu gospostvu, ki si je sku{alo priti na jasno o svojih lastnih
bivanjskih vzrokih in pogojih in s tem odprlo tudi vrata do poznanja o
neodvrnjivosti svojega lastnega prihajajo~ega propada. Usoda,
Previdnost – to zdaj vemo – so gospodarski pogoji, pod katerimi se
producira in menjava, in ti se danes strnjujejo v svetovnem trgu.”

Ta briljantna formulacija na svoji ravni pojasnjuje, kaj nas
obvladuje; toda br` ko ho~emo iz nje potegniti nadaljnji sklep, kako
vendar obvladati svojo zgodovino, se poka`e, da ni operativna.
Pripelje nas do tega, da vemo, da smo obvladovani od nujnosti
(usode, heimarmene, Previdnosti itn.), da gre pri tem za oblast
produkcijskega procesa nad producenti – nami, ljudmi – ki se ka`e
skozi diktat svetovnega trga, toda ta védeti (savoir) ne pomeni kaj
dosti za predvidenje in prepre~evanje (pour prévoir). Iz dana{nje
~asovne oddaljenosti lahko opa`amo tudi dolgi ritem, ki se je prvi~
zelo o~itno zvrtel v ~asu Engelsovega in Marxovega ̀ ivljenja, ne da
bi ga onadva lahko ̀ e prepoznala: kondratjevski ciklus, ki {e mnogo
o~itneje ka`e, da se nekaj dogaja z nami, ne da bi ~love{tvo znalo s
tem kakorkoli upravljati; dogaja se kot usoda. V ritmu 25–30 let gre s
produkcijskim procesom navzgor in navzdol.

Kondratjevski ciklusi dolo~ajo zgodovino; ne poznamo pa niti
njihovega vzroka – ~eprav je bilo posku{enih ve~ razlag, vklju~no s
to, da gre za pozitivni sunek inovacij in njegovo iz~rpanje, nobena
razlaga ni zadovoljiva – zato niso mogo~e kontrastrategije, analogne
anticikli~ni politiki pri obi~ajnih kriznih ciklusih, pri katerih gre za
konjunkturo; tam ekonomska politika zdaj “ogreva” konjunkturo,
zdaj jo “hladi”, s ~imer zmanj{uje amplitude konjunkturnih nihanj.
Kondratjevski ciklusi potekajo neodvisno celo od velikih tehnolo{kih
sprememb, torej procesov, ki spreminjajo parametre ̀ ivljenja,
tistega, kar sta Marx in Engels imenovala “socialne revolucije”. Prva
industrijska revolucija je tako potekala v ~asu kondratjevskega vala in
doline; tudi informati~na revolucija je tekla v ~asu doline in se
nadaljuje v ~asu vala.

In ker ne poznamo njihovega vzroka, ni bilo najdeno nobeno
anticikli~no sredstvo, ki bi ubla`ilo njihove amplitude. To pa je posebej
usodno, kar poka`e pogled na zgodovino zadnjih dveh stoletij.

2. Politi~ni pretresi niso nastajali kar tako, njihov ritem je povezan
s kondratjevskimi prelomnicami: za obdobje 1776–94 (z dvema
velikima me{~anskima revolucijama, ameri{ko in francosko)
predpostavljamo dolino, nato do 1813 predpostavljamo val, 1815–49
je znana dolina, ki jo za~enja restavracija in zaklju~i revolucija
1848/49, do vstopa v sedemdeseta sledi nov val, nato dolina, ko se
manchestrski kapitalizem transformira v monopolnega, v njej vrsta
evropskih vojn in zaostritve socialnega konflikta, nato prosperitetni

Bo`idar Debenj ak

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



141

val do prve svetovne vojne, nato usodna dolina 1914–45 z dvema
vojnama, revolucijami in fa{izmom, nato val do vstopa v
sedemdeseta, nato dolina do devetdesetih, v kateri se zlomijo tudi
“realni socializmi”. Povsod na prelomnicah, kjer valovnica pre~ka
imaginarno srednjo ~rto navzdol ali navzgor, imamo huj{e ali hude
socialne pretrese.

3. Zgodovina se nam v velikih razse`nostih torej dogaja kot
usoda, doleti nas, in nenadoma smo vpleteni v dogajanje, ki nas
postavi pred dejstva. To pa pomeni, da svoje zgodovine ne znamo
kakorkoli kontrolirati; na{a zgodovinska ladja plove {e brez krmila,
po meri usode. Edino, kar za silo znamo, je orientacija po zvezdah,
ugotovitev, kje na tej plovbi brez krmila smo. Na{a dejavnost je
reagiranje na okoli{~ine, ki nas dolo~ajo. Potreben bo {e hud napor
misli, da bo iznajdeno krmilo. Wallersteinova zasluga je, da podaja
dosti dobro diagnozo; toda kot pri mnogih boleznih, je tudi tu
diagnostika mnogo dlje od terapije. Seveda pa je vedno najto~nej{a
diagnoza tista, ki jo postavijo na prosekturi; zato bodimo zadovoljni z
manj to~no, a zadostno za koli~kaj uspe{no terapijo.

Za dodatno komplikacijo poskrbi to, da je globalizacija ekonomije
poru{ila ob~utljivo ravnote`je med politiko in ekonomijo, kakr{no je
obstajalo v ~asu, ko je vladavino zakona vzpostavljala nacionalna
dr`ava, nacionalna ekonomija pa je bila relativno avtonomen sistem
znotraj svetovne ekonomije. To stanje je ~as povozil, ravnote`ja med
globalno ekonomijo in zakonom pa nih~e ne zna vzpostaviti. Kdo
zdaj sploh {e skrbi za vladavino zakona? Ob prili~no brezzobih ali
vsaj hudo {krbastih svetovnih mehanizmih pa~ le administraciji v
Washingtonu in Bruslju, deloma z roko v roki, deloma druga proti
drugi. Ob tem svetovne korporacije segajo tudi po kompetencah, ki
pripadajo politiki. Kdor je imel o~i, si jih je pomel ob demonstracijah
v Seattlu: anarho scena na ulicah je pomagala razpravljavcem v
dvorani, da so zaenkrat odbili naskok globalnega managementa, ki si
je hotel vzeti {e zakon v lastne roke.

A kaj je globalni management drugega kot “personifikacija
kapitala”, ~e re~emo z Marxovimi besedami? In kaj drugega lahko
dela ta personifikacija, kot da skrbi za gladki tek in uspe{nost, a tako,
da obenem cementira oblast produkcijskega procesa nad
producenti? Vsa vpra{anja po smislu ̀ ivljenja in smislu po~etja
padejo pod kolesje te dominacije. Absurd, da se uspe{nost tega
managementa izkazuje z globalnim zmanj{evanjem zaposlenosti, da
se dobi~ek pove~uje tudi tako, da se eksternalizira tudi stro{ek za
odrabljeno delovno mo~ (“delovno silo”) ali pa se stro{ki dela
(mezda) potisnejo pod vsak {e sprejemljiv standard, spravlja v
za~udenje in osuplost vrsto ekonomistov, filozofu pa potrjuje, da ne
gre le za “krizo vrednot”, temve~ za petitio principii vsega sistema.

Francis Fukuyama je optimisti~no predvidel, da se kon~uje tisto,
kar je Hegel imenoval boj za pripoznanje; pri Heglu je vladavina

Ali lahko izbiramo zgodovinske mo`nosti?

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



142

zakona kon~ala ta boj, zakaj v zakonu, ki je enak za vse, je vsakdo
pripoznan. Fukuyama je to Heglovo idejo videl realizirano tudi na
svetovni sceni, ko pade boj za pripoznanje med dr`avami, ker
zavlada mednarodni zakon. Kako je s tem mednarodnim zakonom,
se je dalo slutiti iz dogajanja v Seattlu, ne samo iz {krbastega
uveljavljanja ~lovekovih pravic, iz katerega so iz znanih razlogov
izvzeti npr. Tibet, ̂ e~enija, Pakistan.

Toda priznavanje oblasti zakona se krha tudi v vsakdanjem
`ivljenju: mladi ljudje, mladostniki in mlaj{i polnoletniki, ki se dokazu-
jejo s strelnim oro`jem proti vrstnikom in vzgojnikom, mladi, ki med
seboj obra~unavajo v aktih nasilja, grozljiva dejanja asocialne objest-
nosti, kot je metanje skal z brvi ~ez avtoceste (v Nem~iji v februarju
dve mrtvi voznici!) – kaj je to drugega kot odpoved vladavini zakona?
In kaj drugega so {tevilna dejanja iz ob~utja no future?

II. Ali imamo {e petdeset let ~asa?

4. Optimisti~no je pri~akovanje, da se bo sedanji svetovni sistem
kon~al v petdesetih letih. Preoptimisti~no. Histori~ni svet je namre~
kon~en; nujna limitacija progresa so meje planeta; sistem, ki svoj
razvoj gradi na razlikah, bo nanje dokon~no naletel ̀ e prej; in ko se
zena~ijo razlike, progres, ki raste iz neenakosti, seveda ugasne.
Naravoslovni analogon povedanemu je teorija toplotne smrti.
Spoznanje o tem, da na{ planet nima ve~ mnogo {ans za razvoj na
razlikah (“center/centri” versus “periferija”), je v zraku; po svoje ga
je zabele`ila trivialna umetnost, ki ̀ e kar nekaj ~asa be`i v vesoljska
prostranstva in tam nahaja fantazijsko “periferijo”.

5. Na meje planeta opozarjajo {tevilna razmi{ljanja zadnjih
{tirideset let ali {e kako leto ve~: od znanih tez o mejah rasti in drugih
razmi{ljanj “rimskega kluba” do razmislekov o milenijski meji, ki jih
zadnjih trideset ali {tirideset let podpirajo razli~na kvantitativna
zajetja “pospe{enega razvoja”: ~e v kartezi~nem sistemu vnesemo
na absciso ~as, na ordinato pa katerikoli kvantitativni kazalec, pa naj
gre za dosegljivo brzino, za mo~ motorjev, za {tevilo informacij na
mesec, za polucijo okolja, za karkoli drugega, vedno dobimo ekspo-
nencialno krivuljo, ki postane okrog 2000 vzporedna z ordinato. To
je ~as, ko merljivi progres o~itno ̀ e buta ob meje planeta.

6. ̂ asa za iztek v smislu zena~itve razlik na planetu zmanjkuje;
ekolo{ke meje jemljejo mo`nost, da bi npr. Bolivija, Brazilija, Burkina
Faso in Burundi do~akale zena~itev z Belgijo in Britanijo.
Pripravljenosti za internalizacijo ekolo{kih stro{kov {e danes, pet po
dvanajsti, ni.

Zlove{~e pa je med drugim, da je globalizacija enkrat ̀ e potekala:
svet je bil globaliziran na kondratjevskem valu ob vstopu v dvajseto

Bo`idar Debenjak

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



143

stoletje; a zatem je sledila najstrahotnej{a kondratjevska dolina: z
dvema svetovnima vojnama, z razpadom svetovnega trga in s
totalitarnimi odgovori nanj.

Problemi, ki vpijejo po re{itvi, jo bodo dobili – toda, ali bo tak{na,
da bo eti~no vsaj zadovoljiva, je ̀ al ̀ e drugo vpra{anje. Svet bo na{el
ravnote`je – toda, kak{no bo? Kaj bo s ~lovekovo (posameznikovo)
svobodo, kaj s ~lovekovim dostojanstvom?

 III. Kan~ek upanja

7. Glavno upanje je, da nas bo udarilo samo toliko, da bomo {e
pre`iveli.

^love{tvo se u~i samo na ekstremnih izku{njah: za anticikli~no
politiko je potrebovalo ~rni torek 1929 in obra~un med New Dealom
in fa{izmom v vojni; za Nürnberg je potrebovalo Auschwitz, za
njegovo o`ivitev masakre v Ruandi in na Balkanu. Na kateri to~ki bo
nastala pripravljenost za internalizacijo stro{kov? @al se moramo
pustiti presenetiti.

Arthur Miller, ki je postal pisatelj, potem ko je njegov o~e
(milijonar z dobro stoje~o tekstilno tovarno) bankrotiral, ker je ~ez
no~ izgubil likvidna sredstva na borzi, ima o dana{njih nabuhlih
borznih te~ajih porazno mnenje, zelo podobno kot Allan Greenspan
ali pa prof. Mencinger. Ta balon bo po~il; kaj se bo tedaj sesulo, kdo
ve?

Toda ravno zato, ker je pripravljenost na iluzije tolik{na, je zdaj
tembolj ~as, ko moramo napeti sive celice; tudi tu velja Brechtov
izrek: “Mi{ljenje je nekaj, kar sledi te`avam in predhodi akciji.” Mimo
je ~as, ko je bila legitimna zahteva primum vivere, dein philosophari
– najprej ̀ iveti, potem filozofirati. Danes je treba temeljito in
neutegoma misliti in premisliti, da bi na{li re{itev za ̀ ivljenje.
@ivljenje je ogro`eno, ni pa {e izgubljeno – to je optimisti~ni stavek
teorije in njenega upanja, kot bi rekel Herbert Marcuse.

Ali lahko izbiramo zgodovinske mo`nosti?

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N





145

Rastko Mo~nik

Antisistemska gibanja

ob izteku sistema

V spisu “Krize: svetovna ekonomija, gibanja in ideologije”1

Wallerstein prevzema razlo~evanje, s katerim je Samir Amin2  na~ine
prehoda iz enega sistema v drug sistem razdelil na dve veliki skupini.
Do ene vrste prehoda pride z notranjim razkrojem obstoje~ega
sistema; Amin temu procesu pravi “dekadenca” in daje za zgled krizo
rimskega cesarstva, to je, prehod iz antike v fevdalizem. V drugo
vrsto sodijo “na~rtni” prehodi, ki jim Amin pravi “revolucije”;
taka prehoda sta bila, denimo, francoska ali oktobrska revolucija.
Glede na to, da se revolucionarni prehod iz kapitalizma v socializem
ni posre~il, Wallerstein meni, da bi za izhod iz kapitalizma nemara
bolj ustrezal model “razkroja obstoje~ega sistema”.

Neposredna posledica tega stali{~a je, da osvojitev dr`avne
oblasti ni ve~ neizbe`na faza pri prizadevanju za spremembo
sistema. ̂ e Aminovo razlo~evanje prevedemo v “politi~no strate{ko
besedi{~e”, potem lahko re~emo, da se lahko tisti, ki se zavzemajo
za spremembo sistema, organizirajo na dva na~ina: ali tako, da
prevzamejo politi~no oblast in delajo za spremembo sistema s
stali{~a “protisistemskega re`ima”, protisistemske dr`avne oblasti;
ali pa tako, da delujejo na zgodovinske procese kot gibanja, katerih
cilj ni, da bi osvojila politi~no oblast, ki pa kot “protisistemska
gibanja” neposredno pospe{ujejo procese razkrajanja starega sistema
in procese prehoda v nov sistem. Prvo vrsto antisistemske strategije
so uveljavljale komunisti~ne partije; druga antisistemska strategija
je iz{la iz kritike komunisti~ne “stare levice” in se je uveljavila z
revolucijo leta 1968 in s poznej{imi “novimi dru`benimi gibanji”.

1 Immanuel Wallerstein,
“Crises: The World-
Economy, the Movements,
and the Ideologies”, v:
Unthinking Social Sciences
/Odpremislimo dru`bene
vede/, Polity Press,
Cambridge, 1991 in 1995
(prva objava: 1983).

2 Samir Amin, “Revolution
ou decadence? La crise du
systeme imperialiste
contemporain et celle de
l’Empire romain” /
Revolucija ali dekadenca?
Kriza sodobnega imperia-
listi~nega sistema in kriza
rimskega imperija/, v:
Review, 4, 1, 1980.

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



146

Klasi~na revolucionarna levica komunisti~nega tipa je bila
prepri~ana, da je kapitalizem mogo~e odpraviti le s polo`aja dr`avne
politi~ne oblasti in da je potemtakem treba najprej “zavzeti”
kapitalisti~no dr`avo. Pokazalo pa se je, da kapitalizma ni mogo~e
odpraviti v okviru ene same dr`ave in niti ne v okviru bloka dr`av;
da je, narobe, dr`ava strukturna prvina v kapitalisti~nem sistemu, ki
je svetoven sistem. Protisistemski dr`avni re`imi potemtakem niso
mogli odpraviti kapitalizma; {e ve~: njihove dr`ave so delovale v
okviru kapitalisti~nega svetovnega sistema in so ga reproducirale.
Najve~, kar so lahko dosegli, je bilo, da so nadzorovali stopnjo
notranjega izkori{~anja in onemogo~ali, da bi doma~o delovno silo
izkori{~al “tuji” kapital; da so zagotavljali socialno varnost {irokim
mno`icam in zagotavljali precej{njo enakost med prebivalstvom.
To jim je bolj ali manj uspevalo, vse dokler je bilo gospodarsko
rast in splo{ni dru`beni razvoj mogo~e zagotavljati z “notranjimi
spodbudami”. Ko pa notranje pospe{evanje ni bilo ve~ zadosti in so
postali odlo~ilni “zunanji pospe{ki”3  (politi~no geslo je tedaj bilo
“vklju~evanje v svetovni trg”), so antisistemski re`imi hoteli {e
vnaprej varovati doma~o delovno silo pred izkori{~anjem
mednarodnega kapitala. Zato zunanjemu kapitalu niso dopustili
neposrednega stika z doma~im delom: niso dopustili neposrednih
tujih investicij, pa~ pa se je med doma~o delovno silo in kapital
vrinila dr`ava. Z drugimi besedami: dr`ave s protisistemskimi re`imi
so se zadol`evale. Zaradi visokih dru`benih stro{kov proizvodnje
(mno`i~en in visok dru`beni standard; ohranjanje visoke stopnje
zaposlenosti; proizvodna in splo{na dru`bena organizacija, ki nista bili
naravnani zgolj na “ekonomsko racionalnost”; itn.) protisistemske
dr`ave niso uspe{no izkoristile zunanjih posojil. Druga za drugo so
prihajale v krizo, vse manj so bile sposobne, da izpolnjujejo svoje
obljube {irokim slojem. Bolj ko so protisistemske dr`ave tonile v
krizo, bolj se je krepil ljudski odpor proti njim – in ti procesi so
naposled pripeljali do tako imenovanega “padca komunizma”.4  –
Pokazalo se je torej, da je bila dr`avna oblast nekak{na past za
klasi~na revolucionarna antisistemska prizadevanja.

Wallerstein zato predlaga, da bi poskusili s pospe{evanjem
notranjega razkroja, do katerega naj bi po njegovih izra~unih
tako in tako moralo priti v naslednjih petdesetih letih. Hkrati naj bi
antisistemska gibanja ̀ e v okvirih dekadence kapitalizma spro`ala
in pospe{evala procese, ki bi pripeljali do pozitivne alternative
kapitalizmu. Juri{a na dr`avo pa naj ne bi imela na programu.

A zdi se, da se dr`ave ni mogo~e tako zlahka znebiti. Na eni strani
bo dr`ava, dokler bo obstajal kapitalizem, reproducirala kapitalisti~ne
odnose; zato je pri~akovati, da bo omejevala ali celo onemogo~ala
antisistemska gibanja, ~e bodo dosegala pomembnej{e antisistemske
u~inke. Na drugi strani lahko domnevamo, da s koncem kapitalizma
ne bo tudi konec industrijske proizvodnje. Naju~inkovitej{i
mehanizem ali celo edini mehanizem za menjavo in cirkulacijo

3 Za razliko med
“avtocentrirano rastjo” in
rastjo, ki jo poganja
izvoz, gl.: Pierre-Noel
Giraud, L’inegalite du
monde. Economie du
monde contemporain
/Neenakost sveta.
Ekonomija sodobnega
sveta/, Gallimard, Pariz,
1996.

4 Za analizo antisistemske
strategije socialisti~nih
dr`av gl. med drugim:
Gyorgy Wiener, “The
change of epochs in world
history and the changes of
Eastern Europe”; Tamas
Krausz, “From history to
theory”; Susanne
Zimmermann, “Changes
in the world economy and
the transformation in
Eastern European
politics”; vse v: The Anti-
Capitalist Left on the Eve
of the 21th Century
/Antikapitalisti~na levica
na pragu 21. stoletja/,
Liberter, Budimpe{ta,
1996; Andrea Szego,
“World economic
dependence, indebtedness,
crisis”; Agnes Kapitany –
Gabor Kapitany, “Some
theses on šKadarism’”,
oboje v: Eszmelet –
Consciousness. Selected
essays from Eszmelet,
Eszmelet Alapitvany –
Labour Focus on Eastern
Europe, Budimpe{ta,
1997.

Rastko Mo~nik

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



147

dobrin v razmerah industrijske proizvodnje pa je trg; a ~e obstaja trg,
tedaj mora obstajati tudi dr`ava. Kakor ni kapitalizma brez dr`ave,
tako, se zdi, brez dr`ave tudi izhod iz kapitalizma ni mogo~.
V procesu konca kapitalizma bo dr`ava hkrati nasprotnik
antisistemskih gibanj in njihov zaveznik. Kako naj torej antisistemska
gibanja delujejo, ne da bi si posku{ala prisvojiti dr`avno oblast?

Idealni polo`aj, se zdi, bi bil tale:
 – na eni strani antisistemska gibanja, ki razkrajajo obstoje~i

sistem; ustvarjajo ni{e druga~nosti; spro`ajo ali pospe{ujejo
alternativne zgodovinske procese;

– a ta antisistemska gibanja delujejo v okviru antisistemske
dr`ave; t.j. dr`ave, ki pravzame nase protislovnost izhoda iz
kapitalizma; ki varuje pred katastrofami, skrbi za iztek sistema brez
dramati~nih lomov; ki, ~e lahko tako re~emo, skrbi za reprodukcijo
sistema brez sistemske reprodukcije.

Toda ta “idealni polo`aj” je bil v osemdesetih letih ̀ e “dejanski
polo`aj”. Takrat so razmeroma mo~na “nova dru`bena gibanja”
delovala v okviru protisistemske socialisti~ne dr`ave. Tisto, kar je po
logiki Wallersteinove analize tako reko~ idealen polo`aj za izhod iz
kapitalizma, je bilo v Sloveniji, deloma pa tudi v Jugoslaviji, v
osemdesetih ̀ e dose`eno. V osemdesetih letih smo bili potemtakem
tako reko~ v “idealnem” polo`aju, da za~nemo zgodovinsko
inovativno odgovarjati na iztekanje kapitalisti~nega svetovnega
sistema in da poi{~emo pozitivne alternative.

Te procese sta pretrgala dva nasprotna procesa, katerih uvelja-
vitev je tudi razlog, da je bila zapravljena prilo`nost, ki smo jo
ustvarili v osemdesetih letih. Ta procesa sta: prosistemska etatizacija
in prosistemska kolonizacija antisistemskih gibanj in alternativnega
dru`benega prostora, ki so ga ta gibanja ustvarila.

Prosistemska etatizacija, do katere je pri{lo v razmeroma kratkem
~asu med 1989 in 1991, je bila do neke mere “kontrarevolucija od
zgoraj”. Razlika je le v tem, da ni iz{la iz kak{nih “prosistemskih
gibanj”, ki bi najprej osvojila dr`avno oblast, potem pa bi dr`avo iz
antisistemske dr`ave preobrazila v prosistemsko dr`avo. Zgodilo se
je nekaj veliko preprostej{ega – in tudi zato se je lahko zgodilo v
tako kratkem ~asu: preusmerile so se vladajo~e skupine. “Re`im”,
ki je bil poprej antisistemski, je postal prosistemski. Znebil se je
socialne odgovornosti, ki je tako in tako ni bil sposoben udejanjati,
in si je namesto mno`i~ne blaginje priskrbel novo obliko legitimacije:
ve~strankarski sistem. Pri tem je uspe{no prevzel retoriko
antisistemskih gibanj, ki pa jo je vpel v nacionalisti~no ideologijo.
Nacionalizem so si sposodili pri kulturni{ki birokraciji, ki je bila poprej
podrejeni partner v re`imski koaliciji. Reartikulacija antisistemskih
politi~nih platform v nacionalisti~ni program je politi~no pomenila,
da je re`im v svoje vrste kooptiral nekdaj podrejene partnerje
(kulturni{ki establi{ment) in da je dopustil vzpon nekaterih svojih
ni`jih kadrov, delov uradni{tva ipd. Te plebejske skupine

Antisistemska gibanja ob izteku sistema

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



148

nekdanjega re`ima so nastopile z zagrizenim antikomunizmom in so
odlo~ilno pripomogle k razkroju ̀ e dose`ene ravni politi~ne kulture,
s~asoma pa tudi k uni~enju javnega prostora.5

Preusmeritev je potekala od zgoraj navzdol: najprej se je
vzpostavila prosistemska dr`avna oblast, ta si je ustanovila pravno-
politi~no podlago (privatizacija, denacionalizacija ipd., a tudi
vzpostavitev nacionalne dr`ave), s pravnimi sredstvi so potem
spro`ili proces preoblikovanja dru`benih odnosov. Poleg sprememb
v ekonomskih odnosih so morali spremeniti tudi druge dru`bene
odnose, denimo, odnose v javnosti in alternativne prostore
dru`benosti. Ta preobrazba je imela negativno ali destruktivno stran
(marginalizacija alternative in pozneje njeno pospe{eno uni~evanje)
in pozitivno ali kreativno stran. Pozitivna stran je bila vzpostavitev
“dru`bene baze” za prosistemski re`im. V tem okviru je bila ena
razse`nost ustvarjanje nacije za podlago nacionalni dr`avi; druga
razse`nost je bila “kolonizacija” alternative in njeno preobra`anje v
“civilno dru`bo”, ki naj bi servisirala prosistemsko dr`avo. Uni~evanje
alternative in njeno nadome{~anje s servisno “civilno dru`bo” o~itno
ne gre tako gladko, kot bi ustrezalo dr`avni oblasti. Br`kone se je
prav zato dr`avna oblast za~ela zbli`evati s katoli{ko cerkvijo in jo z
dr`avnimi mehanizmi (npr. s sporazumom z vodstvom katoli{ke
cerkve) krepiti kot “svojega” agenta v civilni dru`bi. S tem se seveda
spreminja tudi politi~na narava prosistemske dr`ave, na kar, denimo,
opozarja tudi Drnov{kova podpora Haiderju ali prehod v ve~inski
volilni sistem, ki ga forsira prete`ni del politi~nega razreda te dr`ave.

Zdi se, da se strategija prosistemske dr`ave odlo~a med raznimi
vrstami avtoritarizmov: med populisti~nim avtoritarizmom in
birokratsko-elitisti~nim avtoritarizmom; v okviru birokratsko-
elitisti~ne razli~ice pa med klerikalizmom in tehnokratizmom.
Zdi se torej, da so razlike v strategijah bolj razlike v vrsti legitimi-
zacijskega spektakla kakor v sami naravi re`ima. Prihodnji legitimi-
zacijski spektakel bi lahko bil tradicionalisti~en (populizem ali
klerikalizem, lahko tudi kak{na me{anica obeh) ali pa modernisti~en
(tehnokratski). Oboje pa bi bil le mehanizem dominacije politi~nega
razreda in centrov ekonomske mo~i, ki bodo br`kone vse bolj zunaj
dr`ave.

To so torej koordinate, v katerih bodo zelo verjetno v prihodnje
delovala antisistemska gibanja in ki bodo dolo~ale na{e soo~enje s
koncem kapitalizma in s prehodom v nov svetovni sistem.
Polo`aj je veliko manj ugoden, kakor je bil v osemdesetih letih.
Zato pa smo zgubili marsikatero iluzijo in se otresli nekdanje
naivnosti. Nemara bodo te “subjektivne” pridobitve odtehtale
“objektivno” nazadovanje?

5 Nekaj analiz tega
dogajanja sem zbral v
knjigi Extravagantia II.
Koliko fa{izma, Ljubljana,
1995. – Da so osemdeseta
leta klju~no obdobje, se
zaveda tudi sedanji
prosistemski re`im.
Pravkar so se (v okviru
predvolilne kampanje!)
lotili zgodovinske prein-
terpretacije tega obdobja:
s prispevki Bo`a Repeta
(“Slovenci /sic!/ v
osemdesetih”) v sobotni
prilogi Dela in z nada-
ljevanko “Demo(s)kracija”
Rosvite Pesek na
ljubljanski televiziji.

Rastko Mo~nik

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



149

Tanja Rener

Teze k Utopistikam: o svobodi

in negotovosti

O svobodi…

Naj za~nem z novim redom, ki se je zgodil na za~etku devet-
desetih. Pove~alo se je dvoje: verjamemo, da smo (bolj) svobodni, in
hkrati se je pove~alo prepri~anje, da je mogo~e prav malo, ~e sploh
kaj spremeniti tako na individualni kot na kolektivni ravni.

^e imamo svobodo, kako je pri{lo do tega, da med doneski
svobode ni ~love{ke sposobnosti predstavljanja bolj{ega sveta in ne
`elje po spremembi? Ali je mogo~a svoboda, ki bi ne bila  svoboda za
nekaj? Kak{na je svoboda, ki ne vzpodbuja imaginacije in tolerira
impotenco ljudi v stvareh, ki nas vse zadevajo?

Zakaj nam svet, v katerem ̀ ivimo, po{ilja tako kontradiktorne
signale? Pomembno je vedeti, kako nam uspeva ̀ iveti to kontra-
dikcijo, in zakaj je ve~ino ~asa sploh ne opa`amo in tudi,  ko jo,
nismo posebno zaskrbljeni? Kako to, da svoboda izgublja {e zadnje
konotacije politi~nosti?

Umetnost politi~nega je ravno v tem, da ukine omejitve dr`av-
ljanski svobodi, a tudi, da se vzpostavijo samo-omejitve. In tu smo se
ujeli. Geslo sodobnih svobodnih dru`b je: “Prepovedi so prepovedane”.
Od vseh oblik dr`avljanstva cveti predvsem eno, porabni{ko dr`av-
ljanstvo, ki ga izdatno podpira celotna ideolo{ka ma{inerija. Edina
velika zgodba, ki je ostala, je “accumulation of junk and more junk”
(Castoriadis, 1997: 4). Predvsem tej akumulaciji ne smejo biti postav-
ljene nikakr{ne omejitve.

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



150

Tri stvari se dogajajo:
– ni ovir porabni{ki po`re{nosti,
– sistemsko se vzpodbujajo konformnost, strah in negotovost,
– vzpodbuja se odpor, celo prezir do politi~nega (zmaga

antipolitike).
Utopistike so zato videti kot stvar premaknjenih sanja~ev, starih

nostalgikov, ljudi, ki so izgubili stik z realnostjo in tu in tam kakega
privilegiranega univerzitetnega profesorja, ki je tako vse troje hkrati.

Kak{ni smo ljudje, ki smo videti zadovoljni s svobodo, s katero
nimamo kaj po~eti?

Religiozna reformacija kot prvi evropski mno`i~ni “coming out”
svobode je sesula eno ̀ elezno kletko in omogo~ila kongregaciji
vernikov/ic, da sami zgradijo lastne kletke po svoji izbiri. Reformacija
je – kot vemo – privatizirala duhovno odre{enje in duhovno odre-
{enje je prvo javno dobro, ki ga moderna privatizira in deregulira
sredstva, s katerimi naj bo dose`eno.

Druga reformacija, ki jo ravno ̀ ivimo, dopolnjuje delo prve in
sicer tam, kjer je prva pustila delo nedokon~ano: zdaj gre za to, da se
osvobodimo vseh kletk, vseh barv in velikosti, druga~e re~eno, vseh
nadindividualnih instanc. Rde~a nit prve reformacije je individualna
svoboda, je izbira poti k odre{itvi preko lastnih del in delovanja.
Zastavek druge reformacije so ~lovekove pravice, torej pravice
slehernega individua, da uporablja pravico izbire o tem, kaj odre{enje
(ali sre~a ali karkoli ̀ e) sploh je in kako priti do njega. Druga
reformacija torej dela na skritem potencialu prve, to pa je rojstvo in
dominacija tega, ~emur Ernest Gellner pravi “modularni ~lovek”
(Gellner, 1996).

Gellner je vzel metaforo iz pohi{tvene industrije, lahko pa bi jo
vzeli iz industrije igra~ in bi govorili o lego ~loveku. Razlika med
starim in novim ~lovekom, pravi Gellner, je kot razlika med starim, iz
enega kosa narejenim, masivnim pohi{tvom in novim sestavljivim,
modularnim pohi{tvom.

Modularni ~lovek je sestavljiv, narejen iz modulov (kubusov),
ki ponujajo  (neomejene) mo`nosti kombinacij, prilagajanja,
odvzemanja in dodajanja. Modularni ~lovek je ~lovek brez esence,
oz. esence so pluralne, drobljive in nastajajo sproti kot rezultat
prilagajanja okoli{~inam in modi, vsekakor pa postavitve niso trajne.
Proces dodajanja in odvzemanja ni nikoli kon~an, nikoli ni mogo~e
re~i, da je modularna struktura dosegla svojo zadnjo formo. Modularni
~lovek je bitje z mobilnimi in zamenljivimi zna~ilnostmi in posel
lastnega “nastajanja in menjavanja” opravlja  samonalo`eno.
@ivljenje ̀ ivi kot “set of tasks to be performed”. (Bauman,1999: 159)
Vezi med modularnimi ljudmi niso rigidne, so ad hoc. Za dru`bo ima
to pomembne posledice: nastaja dru`ba, ki je hkrati “dobro
integrirana” (vsevprek pre{ita z mnogimi vezmi) in hkrati stalno
“prosta”, odprta vsem mogo~im novim kombinacijam, ki jih ne ovira
niti despotski tiran niti plemenski kolektivni nadzor niti mrtva roka

Tanja Rener

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



151

samo-reproducirajo~ih se dru`benih ritualov.  Da ni ritualov, postaja
novi ritual. Modularni ~lovek nastaja so~asno z  mre`no dru`bo,  ki ni
niti segmentarna, kot tradicionalne predmoderne dru`be niti klasi~no
razredna kot moderne. Na nek na~in so tudi dru`be modularne, cele
podsisteme (module) premikajo, odvzemajo, dodajajo in jih ne pre~i
kak velik notranji konflikt, tenzija, ki bi jim to prepre~evala. Nasprotno,
tenzije in ambivalence po`ira, predeluje, reciklira in iz njih dela nove
module (vire za sestavljanko). Moduliramo lahko brez fiksnih kodov
pravil, zato sta prisilna oblast dr`ave ali tirana in ritualni pritisk odve~,
postaneta redundantna. V mre`ni dru`bi modularnih ljudi postajata
integracija in nadzor deregulirani in privatizirani.

Je pa te`ava. Fleksibine in ad hoc vezi so negotove in tvegane, ker
ne more biti druga~e. Moduliranje in mre`nost se ves ~as dogajata na
prometnih kri`i{~ih, kjer nikoli ne ve{, od kod bo kaj priletelo. Gellner
pravi, da je cena modularizacije fragmentarnost, ki naredi vsako
dejavnost v resnici nedokon~ano in nepodprto s strani drugih, dejav-
nost se hladno in kalkulabilno presoja le kot ne/produktivnost u~inka
dejavnosti. Dejavnost nehuje biti del “kulture dejavnosti”, se pravi
skupnih naporov in poti, da do ne~esa pridemo (Gellner, 1997). Taka
odtujitev in od~aranje delovanja je za nekatere previsoka cena, zato
i{~ejo nadomestne skupnosti, pa naj bo v obliki nacionalne, religiozne,
evropske … ali kake druge konstruirane identitetne tvorbe.

Namesto alienacije, ki v marxovski optiki predpostavlja totalni
svet in totalnega ~loveka z idejo njegovega “generi~nega bistva”, je
bolje govoriti o “nepripetosti” in “brezdomstvu”. V mre`ni dru`bi
modularnih ljudi pade vsakr{na “totalnost”, ve~mre`na dru`ba  pa~
ne ponuja mo`nosti, da bi jo do`iveli kot totalno in modularni ljudje
tudi te`ko razvijajo samopercepcijo totalne osebe. Premik ~love{ke
generi~nosti iz delovanja v odnosnost, po~utja in ob~utja, {e zmeraj
pomeni, da ve~inoma ohranjamo neko elementarno ~love~nost
(recimo, potrebo po varnosti, sprejetosti, priznanju drugih ljudi …).
Zato pa postaja temeljni problem mre`ne dru`be modularnih ljudi
pripadnost (belonging). Gre za vsakdanji problem, ki redko najde
zadovoljivo re{itev, sploh pa ne trajne. Videti je, kot bi bili vsi,
povsod in zmeraj vsaj “delno razseljeni”. Nobeni socialni skupini ne
pripadamo polno, scela, vsaj kak{en modul vselej {trli ven.
Kar {trli, se modularno ve`e na druge {trle~e module. Vsako dejanje
samouvr{~anja je vselej predmet kontradiktornih centripetalnih ali
centrifugalnih sil. Vse oblike skupnosti so zato ranljive in fragmentarne,
moduli pa {ibko integrirani. Ni je skupine, v kateri bi bili “zares
doma”, to, kako smo, ima bolj zna~ilnosti “hotelske no~itve z
zajtrkom” kot zna~ilnosti “ve~ernega dru`inskega obeda”. In da bo
re~ {e bolj ironi~na: podro~je intime (dru`ina, skupni obed, toplina
doma), ki slu`i za metaforo celega pripadanja, je v resnici ̀ e dolgo
krhko in drobljivo za ve~ino modularnih ljudi in dvom je ̀ e vpisan:
ne pri~akujemo ve~, da bi partnerstvo, ljubezenska vez, ki vanjo
gremo sprva iluzorno “scela”, trajalo dolgo, kaj {ele ve~no.1

1 Tu bi veljalo premisliti
diado star{ – otrok,
ve~inoma mati – otrok kot
histori~no in teoretsko
prezrto ter socialno
politi~no
podsankcionirano
razmerje, ki je nemara
u{lo kataklizmi, kot se
zgodi pozabljenemu
divjaku ali opici iz
Kubrickove Odiseje 2001.

Teze k Utopistikam: o svobodi in negotovosti

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



152

Modularnost je pogoj in u~inek negotovosti. Ob~utje negotovosti
se nenehno sprehaja in projicira na relaciji zunaj-znotraj (in ima za to
vrsto prepri~ljivih empiri~nih evidenc). Tenzija se pogosto sku{a
umirjati s potrebo po simplifikaciji, po tem, da bi lu{~ili lupine
neobvladljive kaoti~nosti in pri{li do jasnih, enodimenzionalnih zvez,
recimo med ̀ eljami in mo`nostmi, da bi na{li enost sveta in svoje
mesto v njem. Spoznanje, da je ob koncu lu{~enja namesto stor`a
prazen prostor, je zagatno, za nekatere prehudo, zato ga nadomestijo
z drugim registrom, recimo z religiozno transcendenco ali s kakim
novodobnej{im fundamentalizmom.

… in negotovosti

Najbolj raz{irjeno in bole~o sodobno te`avo je mogo~e
imenovati negotovost. U~inek negotovosti je glavna prepreka
slehernemu kolektivnemu delovanju. Ljudje, ki se po~utijo negotove
in jih je strah prihodnosti, niso dovolj svobodni, da bi tvegali, tveganje
pa je predpostavka kolektivnega delovanja. Politi~ne in socialne
institucije, ki naj bi nudile oporo v negotovosti,  postajajo sterilne in
nemo~ne. V hitro globalizirajo~em se svetu se najpomembnej{i deli
mo~i nahajajo zunaj politike (in celo zunaj dr`av), te`ave so lokalne,
njihov vir pa globalen. V trenutku, ko politi~ne institucije (dr`ava)
priznajo prioriteto in superiornost tr`nih zakonitosti nad zakoni
polisa, se dr`avljan spremeni v porabni{kega feti{ista, porabniki/ce
pa zahtevajo ve~ in ve~ za{~ite kot porabniki/ce in izra`ajo vse manj
potreb po participaciji v upravljanju dr`ave. Politi~na indiferenca in
apatija dr`avljank in dr`avljanov na eni strani in na drugi dr`ava, ki se
umika svoji odgovornosti po zagotavljanju javne blaginje, sta morda
neprijetna, a vsekakor zakonska otroka sodobne civilne dru`be.

V liberalno demokratskih dr`avah ni koncentracijskih tabori{~ in
cenzorskih uradov in zapori, ~eprav polni kot nikoli doslej,2

praviloma ne vsebujejo politi~nih zapornikov. Svoboda misli,
izra`anja in zdru`evanja je najbr` dosegla svoje zgodovinske vi{ke,
kar naj bi posebej veljalo za nekdanje socialisti~ne dr`ave. Paradoks
je v tem, da z njimi nimamo kaj po~eti, natan~neje, imamo jih ravno
zato, ker z njimi nimamo kaj po~eti.

Bourdieu je v enem svojih zadnjih ~lankov spomnil, da je spo-
sobnost bodo~ih projekcij pogoj za vsakr{no racionalno delovanje
(Bourdieu, 1998).  Projekcijam bodo~nosti, utopistikam, stoji nasproti
“meteorologija”, pojmi kot “gospodarska recesija”, izguba trgov,
padec povpra{evanja,  evropska unija, racionalizacija …, ki so
meteorolo{ki zato, ker se prikazujejo kot meta instance, kot kate-
gorije zunaj vsakr{nega nadzora, kot sunki usode, ki je odlo~ena
nekje zunaj individualnih in kolektivnih obzorij. Z njimi je mogo~e
opravi~evati nezaposlenost, odpu{~anje, zni`evanje kakovosti
storitev in {e in {e. Ampak sporo~ilo je huj{e: skupno sporo~ilo

Tanja Rener

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N

2 “V Zdru`enih dr`avah
zgradijo vsak teden nov
zapor z mesti do 1000
zapornikov. Kalifornija
daje zdaj za zapore
toliko kot za {olstvo.”
(v “Pre`iveti v omre`ju”,
intervju z M. Castellsom,
Delo, Sobotna priloga,
8. april 2000:16)



153

globalnih meteorologov je, da je slehernik/ca potencialno redundanten,
odve~ in zamenljiv/a, zato je vsakdo ranljiv v vsakem socialnem
polo`aju, {e celo tisti, ki so danes privilegirani, so na dolgi rok vpra{ljivi.3

“Naravne dr`e” ljudi v vsakdanjem ̀ ivljenju so prete`no dveh
vrst, cini~ne in nihilisti~ne. @ivimo epizodno, ̀ ivljenjske epizode
iz`amemo do zadnje kaplje ne glede na posledice in ne glede na
druge ljudi. In se tako dajemo v zobe moralnim pridigarjem vseh vrst.
^esar moralni pridigarji, ki grmijo proti sodobnim dekadencam,
navadno ne omenjajo, je dejstvo, da gre za racionalna ravnanja ljudi,
ki prihodnost vidijo kot gro`njo. Pozabljamo tudi, da so svet, pa naj
bo videti {e tako meteorolo{ki, naredili ljudje, kakor tudi politi~no
ekonomijo negotovosti, ki jo ̀ ivimo kot vsakdanjo formo mentis.

Politi~na ekonomija negotovosti je set pravil, ki prepoveduje
pravila in jo proizvaja nadteritorialni finan~ni in trgovinski kapital
zoper lokalne politi~ne avtoritete (Bauman 1999: 173). Politi~ni
ekonomiji negotovosti gre za prohibicijo politi~nih pravil in regulacij
in za razoro`itev protekcionisti~nih (politi~nih) ovir, ki stojijo nasproti
finan~nemu kapitalu, da bi zares postal sans frontieres.

Politi~na ekonomija negotovosti je seveda odli~na za biznis.
Neprijetne, zastarele in drage instrumente discipliniranja je odpravila
ali naredila odve~ne in jih zamenjala ne toliko s foucaultovskimi
discipliniranimi krotkimi telesi, pa~ pa z zasebnimi in endemi~no
negotovimi individui, ki so nesposobni skupnega mi{ljenja in
predvsem delovanja, ker vanj vnaprej ne verjamejo in se ga boje.
Stari panoptikon in njegove sodobne high-tech in weightwatchers
verzije so postale preprosto odve~.

Prve ̀ rtve politi~ne ekonomije negotovosti so republikanske
politi~ne institucije.

Znano je, da globalizacija z eksteritorialno ekonomijo ne odpravlja,
nasprotno, pove~uje socialno neenakost. Nenavadno je, ugotavlja
Beck (1994), da je (post)moderna socialna struktura navkljub
enormnemu tehnolo{kemu razvoju popolnoma petrificirana, oz.
nazaduje4 . Poglablja se neenakost tako med bogatimi in revnimi
segmenti svetovnega prebivalstva kot znotraj posameznih dru`b.
A tu je nova te`ava; ne le, da se v absolutnem smislu pove~uje
segment “revnih”, kar je novega, je to, da postajajo trajno izklju~eni
iz vseh oblik dru`beno legitimirane ekonomske racionalnosti in
dru`beno koristnega dela, da so torej redundantni.

Ostali, ti, ki zaposlitev {e imajo, ve~insko ̀ e ̀ ivijo v razmerah
fleksibilne zaposlenosti. Fleksibilnost dela je  navaden evfemizem za
to, da delodajalci la`e odpu{~ajo delavce, lahko storijo tudi brez
nadomestil in od{kodnin. Fleksibilnost dela pomeni nara{~ajo~e
{tevilo del za dolo~en ~as, del po pogodbi, ki se obnavljajo (ali ne),
pogosto menjavanje del, zaradi ~esar stari za{~itni mehanizmi, kot so
sindikati, postajajo neustrezni in nemara celo odve~. Fleksibilnost
pomeni, da postajajo stare ̀ ivljenjske strategije investiranja ~asa in
energij v poglabljanje specializacij, ki naj zagotavljajo trdnost in

Teze k Utopistikam: o svobodi in negotovosti

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N

3 Martin in Schumann,
ekonomska eksperta pri
Spieglu sta izra~unala,
da bo 20% delovne sile
vklju~ene v ekonomijo 21.
stoletja, medtem ko bo
80% delovne sile odve~,
~e se bodo sedanji
makroekonomski trendi
nadaljevali. (Bauman,
1999: 20)

4 “Nazaduje” pravzaprav
ni ustrezen pojem;
raziskave v Franciji,
denimo, ka`ejo, da je
bila socialna enakost
pred stotimi leti vi{ja
od sedanje. (Bauman,
1999: 19)



154

varnost zaposlitve, nesmiselne. Skratka: fleksibilnost dela je
evfemizem za negotovost in strah.

Poglejmo nekaj podatkov, ki jih Bauman navaja iz Razvojnega
poro~ila Zdru`enih narodov za leto 1998. Globalna (svetovna)
poraba dobrin in storitev se je leta 1997 podvojila v primerjavi z
letom 1975 in po{esterila v primerjavi z 1950, 1 milijarda ljudi v letu
1997 ni mogla zadovoljiti niti najosnovnej{ih ̀ ivljenjskih potreb
(hrana, stanovanje, voda). Med 4,5 milijardami ljudi, ki ̀ ivijo v
de`elah v razvoju, trije od petih nimajo dostopa do osnovne infra-
strukture, ena tretjina jih nima pitne vode, ena petina jih sploh ne
uporablja sanitarnih in medicinskih storitev.  Ena petina vseh otrok do
{tirinajstega leta ima manj kot pet let kakr{nekoli izobrazbe in enako
{tevilo je permanentno podhranjenih. V 75 od 100 dr`av v razvoju je
dohodek per capita ni`ji, kot je bil pred desetimi in celo pred tride-
setimi leti. 120 miliojonov ljudi ̀ ivi z manj kot 1 dolarjem na dan.

V ZDA  16,5 % ljudi ̀ ivi pod pragom rev{~ine, ena petina odraslih
je nepismenih in 13 % prebivalstva ZDA ima pri~akovano ̀ ivljenjsko
dobo ni`jo od 60 let. (Bauman, 1999: 175 – 177)

Za kaj pravzaprav gre? Navedeni podatki so znani in dovolj
pogosto objavljani. Ne gre za to, da jih {e enkrat od`ebramo, ampak
je treba misliti na kognitivni okvir, v katerega padejo. Naj~e{~e je
vrednotna mapa ali kognitivni okvir, v katerega padejo slike o
svetovni rev{~ini, taka, da podobe spro`ijo ob`alovanje in so~utje do
tistih, ki so revnej{i od nas.5  Kognitivne forme ob`alovanja in so~utja
niso napa~ne po sebi, vpra{ljivo je to, kar spu{~ajo, ~esar ne vidijo, to
pa je pedago{ka forma tovrstnih sporo~il in interpelacij.

Neko~ so to mesto zasedale podobe pekla kot pedago{ke inter-
vencije ne le zoper poredne otroke, ampak vse, ki bi si drznili opo-
nirati. Danes so revni pedago{ko svarilo prestra{enemu porabniku/ci
bogatega sveta.  Na neki ravni so reve`i tisto, kar bi bogati ̀ eleli biti
(pa si ne drznejo poskusiti), namre~ osvobojeni/prosti negotovosti.
Kar spet ni ~isto res, revni morda res niso prestreljeni z mentalno
matriko negotovosti, a se jim ta vra~a v drugih oblikah, v oblikah
bolezni, drog in po~asnih smrti od podhranjenosti.

Podobe rev{~ine so produktivne zato, ker ne-revne socializirajo v
strah in jih vadijo v toleranci do poslab{evanja njihovih lastnih
`ivljenjskih razmer. Politi~na ekonomija negotovosti uporablja
rev{~ino kot pogoj lastnega obstoja in kot podlago humanitarne
skrbi, a ni~ drugega in ni~ ve~ kot to. Humanitarna skrb na osnovi
kr{enja ~lovekovih pravic ali na osnovi vzpostavljanja reda v kaoti~nih
situacijah se najpogosteje kanalizira v ne{kodljive karnevale dobro-
delnosti in ~love{ke solidarnosti.6

Vrnimo se na za~etek. Kako razumeti ve~anje individualne
svobode ob kolektivni impotenci? Teza, ki jo ponujamo, je, da so
mostovi med zasebnim in javnim poru{eni, ker so umanjkale
sposobnosti in {e bolj mo`nosti prevajanja med obema sferama
`ivljenja. Umetnost prevajanja med obema seveda ni umanjkala v

Tanja Rener

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N

5 Seveda ne gre pozabiti
na pogoste rasisti~ne
opreme ob`alovanja,
denimo, “saj so res reve`i,
ampak. ~e bi bili bolj
pridni, podjetni, manj
leni, ~e bi se bolj
umivali…”

6 Da o blagodejnem
zagonu voja{ke industrije,
pa tega, da se in vivo
preizku{ajo nove vrste
oro`ja do tega, da je tako
mogo~e v tretji svet ali na
Balkan rekrutirati lastno
mlade`, ki bi utegnila
povzro~ati probleme
doma, ne govorimo.



155

celoti. V~asih pride do izraza v karnevalih so~utja, v~asih v izbruhih
agresivnosti proti sovra`nikom oziroma tistim, ki jih skupnosti
prepoznajo kot zasebne sovra`nike, torej ljudi, ki dozdevno ogro`ajo
{e tisto malo zasebne varnosti, ki jo imajo in se najraje materializirajo
v beguncih, imigrantih, Romih … V~asih se kolektivna radost ujame
in sinhronizira, ~e npr. Slovenija premaga Ukrajino, ali ~e de`elo
obi{~e ta ali ona Esmeralda. Problem teh manifestacij skupnega
interesa je, da so karnevalske, da izbruhnejo in mrknejo kot kometi in
v ni~emer ne spreminjajo nadaljnjega vsakdanjega ̀ ivljenja.

To, ~esar ni, bi lahko imenovali agora. Agora je podro~je ̀ ivljenja,
ki ni ne javno ne zasebno, to~neje, ki je oboje hkrati. Je podro~je
sre~anja zasebnih problemov in vpra{anj na javen, kolektiven na~in,
torej ne kot narcisisti~ni u`itek ogledovanja sebe v drugem in tudi
ne kot iskanje skupinskih terapij, pa~ pa kot mo`nost upravljanja
dozdevno izoliranih zasebnih te`av tako, da bodo te potegnjene
iz privatnih trpljenj in postavljene na raven “javnega dobra” in
pravi~nej{e dru`be.

Individualna svoboda je lahko enako kot (~lovekove) pravice
samo rezultat kolektivnega delovanja. Danes se gibljemo k priva-
tizaciji sredstev za zagotavljanje individualne svobode. Huje,
gibljemo se tudi v smeri privatizacije utopij. Ve{~ine prevajanja
zasebnih v javne probleme so v nevarnosti, da bodo zatrte in
pozabljene. Zasebne te`ave se artikulirajo na na~ine, ki ote`ujejo
vsakr{ne aglomeracije in s tem mo`nosti, da postanejo politi~no
relevantne. Ni~ ni la`jega kot uni~iti zasebnost in zasebno moralnost
ljudi, ki ne mislijo na ni~ drugega kot na to, kako ohranjati in varovati
lastna zasebna ̀ ivljenja (Arendt, 1973).

Te`ava nas, ki ̀ ivimo v dru`bah svobodne negotovosti, je v tem,
da se nehujemo spra{evati o predpostavkah svetovnega sistema in o
klju~nih mehanizmih njegovega funkcioniranja. Zato Wallersteinove
Utopistike delujejo kot streznitvena spodbuda za mi{ljenje.7

LITERATURA:

ARENDT, H. (1973): The Origins of Totalitarianism, London, Andre Deutsch.
BAUMAN, Z. (1999): In Search of Politics, Cambridge, Polity Press.
BAUMAN, Z. (1998): Consumerism and the New Poor, Open University Press.
BAUMAN, Z. (1998): Globalisation: the Human Consequences, Cambridge,

Polity Press.
BECK, U. (1994): “The Reinvention of Politics”, v: Beck, Giddens, Lash (ur.):

Reflexive Modernization, Cambridge, Polity Press.
BOURDIEU, P. (1998): “Le neo-liberalisme, utopie d’une exploitation sans

limites”, v: Contre-feux, Paris, Liber Raisons d’ Agir.
CASTORIADIS, C. (1997): “Democracy as Procedure”, Constellations, No.1.
GELLNER, E. (1996): Conditions of Liberty, Civil Society and its Rivals, Penguin

Books.
LEONARD, P. (1997): Postmodern Welfare, Reconstructing an Emancipatory

Project, Sage.
WALLERSTEIN, I. (1999): Utopistike / Dedi{~ina sociologije, Cf*, Ljubljana.

Teze k Utopistikam: o svobodi in negotovosti

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N

7 Toliko bolj to velja
za dru`boslovce/ke, ki
delujemo v relativno
varnih zavetjih univerz.
Pa tudi polo`aj
akademskih institucij bi
veljalo premisliti in {e
zlasti polo`aj dru`-
boslovja v njih. Univerza
je vse bolj videti kot
strukturni geto, ki ne {teje
tako reko~ ni~, v kolikor
ne producira za lokalni
ali svetovni sistem
koristnih informacij.
Dober simptom univer-
zitetne “odve~nosti” je, da
je polna {tudentk, in da
se tudi profesorske vrste
polnijo z `enskami.
Feminizacija univerze je
znak tega, da alma mater
drsi na smeti{~e zgodo-
vine, oziroma tega, da ji
vse bolj ostaja le {e njena
“socialna” funkcija:
nadzor nad socialnim
moratorijem mladih
generacij.





157

Darij Zadnikar

Vpadi iz Utopije

Utopije od Platona, prek Moora in naprej so se pisale, ko so planet
{e prekrivale bele lise neznanega in vrzeli neznanja. V tem ~asu, ko
so redki posamezniki utopije uresni~evali, je bilo videti, da praviloma
peljejo tam, kamor niso bili namenjeni. Platon je pristal v su`enjstvu,
Kolumb je raju, ki ga je hotel osvojiti za najbolj katoli{ko kraljestvo,
pripeljal pekel. Utopi~ni potenciali ideologij so se spotikali v
nenameravane bodo~nosti.

Stvar se obrne, ko zmanjka belih lis, ko je odkrit in koloniziran {e
zadnji oto~ek, kjer bi lahko zgradili zami{ljeno. Šele zdaj se lahko trdi,
da sodijo utopije k nebulozam nevarnih zanesenjakov. Utopije
zgubijo svoje mesto, zaradi vseprisotnosti toposa.

Ta topos pa ni nikakr{na prisotnost realnega in treznega, ki bi
lahko pomenilo samoumevno pri~evanje resnice. Nasprotno: je
nenadzorovan vrtinec gospostva abstraktnega nad ̀ ivim, ki odpravlja
mo`nosti vzpostavljanja resnic. Temu svetu pravimo globalni svet.
Globalen je v tem, da uklenja svet heterogenega, multidiskurnega in
pisanega v prisilni jopi~ sistema ekonomskega, politi~nega in
tehnolo{kega poenotenja. Globalizacija je kulturna kolonizacija sveta
in vztrajno postavljanje le-tega kot znanega, samoumevnega in
preglednega. Rituali medijske propagande, ekonomskih
transnacionalnih monopolov, liberalno-demokratske politike in
tehnolo{ke nujnosti ustvarjajo planetarni topos tako, da vse, kar je
heterogeno, prikrijejo in odrinejo v podzemlje utopi~nega. (Nebesa
zami{ljanja utopi~nega so bila ̀ e pred tem pregnana v sfero skrajno
nevarnih patologij.) Blagovna in identitetna pisanost izpadeta iz sfere
heterogenega, ker ostajata zgolj povr{inski okras tipizirane forme, ki

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



158

se mora prilagajati globalnim samopostre`nim policam (Balkanska
modrost je to izrazila z rekom: “Isto sranje, drugo pakovanje.”).

Iz toposa medijev, korporacij, strank in tehni~nih standardov je
dejansko velika ve~ina raz-realiziranega sveta, njegovih kultur in
posami~nih sebstev potisnjena v podzemlje nezavednega,
subkulturnega, eksoti~nega, prezrtega, nemega itd. Nekdanje bele
lise, kamor se je neko~ {e dalo prispeti, so zdaj zamenjale ~rne lise,
od koder se naj ne bi prikazalo ni~, kar ne sovpada s toposom.

V bele lise so neko~ postavljali zami{ljene otoke, da bi spremenili
znani omejeni svet, dana{nje ~rne lise so rezultat znanega
neomejenega sveta sistemskih imperativov. Vzpostavljene so, da se
njihov svet ne bi spremenil. In revolucije so padale, ker so se zlomile
ob teh imperativih. ̂ rne lise niso mogle prese~i obstoje~ega, kot da
bi v resnici bile ~rne luknje.

Od Chiapasa do Seattla (upajmo pa, da tudi do Prage!) je videti,
da bazi~na (grassroot) gibanja udarijo v turbokapitalisti~ni simulaker
ne zato, da bi ga zru{ila (to bi bilo naivno), temve~ zato, da se
izmuznejo v medijem nevidno d`unglo heterogenega ̀ ivljenja. Kdo
je “subcomandante”, kdo so zakrinkani demonstranti, kaj v resnici
mislijo indiosi, kaj vle~e ljudi v tema~ne ulice velemestnih getov,
kak{ne vrednote in ̀ ivljenjske izku{nje se porajajo izza perspektiv
reklam, medijev in politikov?

Topos ni treba spreminjati takrat, ko ga ne moremo. Poskusimo se
mu izmuzniti in ̀ iveti mimo njega. Lahko si naberemo nove izku{nje
in jih medsebojno delimo. To ̀ ivljenje pa predpostavlja na{e vpade
iz sveta ~rnih lis. Ti mali pohodi nas krepijo bolj kot porazi revolucij.

Ideja revolucije se hrani na pri~akovanju kon~ne katastrofe in
zgodovinskega razpleta. Kaj pa, ~e tega ni in ne bo? Kaj pa, ~e gre le
za judovsko-kr{~anski arhetip? Bomo za dolge generacije ob~epeli v
pri~akovanju onostranstva? Katastrofa pa je tu, okoli nas: uni~evanje
planeta, kruto izkori{~anje in zloraba, totalni nadzor, zatiranje vsega,
kar resni~no ali pa dozdevno ogro`a liberalno kapitalisti~ni sistem,
nacionalisti~ne morije, izklju~evanje ne zgolj marginalnih, ampak tudi
marginaliziranje mnogih, ̀ ensk, neevropejcev ali neameri~anov,
tistih, ki v svojem delu nimajo vseskozi pred o~mi dobi~ka oz.
tatvine, tistih, ki so ustvarjalni zunaj establi{menta ritualizirane
Umetnosti in Znanosti … Katastrofa ni nujno nekaj kaoti~nega,
katastrofa je kod reda, samoumevnih institucij in kapitalskih razmerij,
ustvarjalnega prese`ka, ki je dovoljen v mejah marketin{kih pravil,
socializma kot stalinizma ali pa blairov{~ine … Katastrofa je diktatura
matematiziranega uma in modelizirane prihodnosti. Katastrofa je tu,
zakaj bi bila revolucija onkraj?

Pojavimo se od Nikoder ~rnih lis! Ne prosja~imo sistema in dr`ave!
Nismo dru`bena gibanja osemdesetih, ki so za svoje vodje izborila
uradni{ke stol~ke devetdesetih, za kar preostalim v tola`bo (in ljubi
mir) dajejo NGO-jevske dotacije. Dr`avne uradnike ne prosja~imo za
nekaj, kar ni njihovo – naj nam servisirajo, kar je na{e. Na{e ~rne lise

Darij Zadnikar

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



159

so opori{~a, iz katerih udarimo na plan zato, da v katastrofi~ni kod
reda vnesemo odre{ujo~i kaos. Iz urbanih getov, subkulturnih
neksusov in potla~ene periferije je treba vdreti v urbana sredi{~a, ki
so izgubila funkcijo komunikativnega civitasa in postala plen
podjetni{tva in potro{ni{ke mrzlice. Zakaj ustvarjati umetnost skrito
o~em ali zaprto izza gledali{kih blagajn? Je grafit vandalizem in
jumbo-plakat normalna scenografija mest in obcestnih pokrajin?
Prebarvajmo, preslikajmo, preoblikujmo jih v kola`e kaoti~nega in
heteronomnega! Politi~ne pamflete in mnenja, ali pa poezijo in
ljubezenske izjave berimo v mestnem vrve`u! Saj ne gre za to, da bi
nas vrve` ~rede razumel ali pa se nam ne nasmihal. Gre za to, da se
znebimo strahu in da vsakdo, ki se le za hip ustavi, ~udi ali pa ne
more razumeti, vsaj za hip izstopi iz ~rede in izkusi svobodo. Bodimo
Villon in Eulenspiegel, pa naj nas tokrat obesijo, ~e se upajo! S sabo
bomo imeli tudi me~. Mesto je na{e, kot je na{e tudi naropano blago,
ki nam ga prodajajo. Zato ne prosimo policije za ustvarjalno ̀ ivljenje:
urbane prostore zasedemo in ponovno civiliziramo (dekonzume-
rizacija), tiste, ki pa nas ho~ejo onemogo~iti, bo doletela vesela
pravica. Tam falange mrkih mili~arjev, tu razuzdano veselje karnevala.
Tam pendreki in solzilec, tu torte in brizgalne gnojnice. Potem pa
nazaj v ~rne lise, kjerkoli ̀ e so, od Kreuzberga do Metelkove ali pa
Balkana in megel Interneta. Rane se bodo zacelile, zamislili si bomo
{e kaj bolj sme{nega in nepri~akovanega. Zbezali bomo nestvor na
plan, ko ga bomo kresnili tam, kjer ga najbolj boli. Armade bomo
sme{ili, gospe in gospode popackali, medije dezinformirali, blagovne
znamke zlorabljali, ljudem v stiski pomagali, presitim kaj odnesli, na{i
Bo`i~ki pa bodo otroke res obdarovali … Za to ne rabimo ne Rde~e
armade ne Rde~ih brigad, ne bomb ne ubijanja. Le pamet, veselje,
odlo~nost in pogum za spopade s toposom, ki nas ho~e kot Gorgona
okamneti v sistemsko primerno obna{anje.

Utopija ne rabi programa in vodij. Ljudje naj se nau~ijo so/~utiti,
misliti in delovati. Ne gre za to, da bi bila enoten program in vodstvo
nekaj samo po sebi slabega, gre za to, da reakciji ne damo mo`nost,
da nas obglavi, gre za to, da ne izklju~imo mo`ne barvitosti sodelujo~ih.
Mno`ica sodelujo~ih v zasedanju toposa omogo~i fluidnost gibanja, ki
se ne ustavi ob vsaki policijski blokadi. Zdaj udarimo po korporaciji,
zdaj blokiramo tovarno za mu~enje ̀ ivali, zdaj bi hoteli otroci vedeti,
zakaj so njihove mame cele sobote in nedelje v slu`bi hipermarketov,
vedno {irimo kulturo solidarnosti, zdaj razpravljajmo o na{ih odnosih,
zdaj podirajmo prepreke hendikepiranim, zdaj preglasimo medijska
trobila, zdaj delimo bu{ke zaslu`nim …

Ti vpadi iz utopije niso nikakr{na velika ali kon~na Revolucija.
So revolucija vsakdanjega ̀ ivljenja posameznic in posameznikov.
So mo`nost izku{anja neupravljanega ̀ ivljenja, gojitev uporni{kega
poguma in ustvarjalnosti. Skozi to aktivnost si povrnemo dosto-
janstvo, ki so nam jo vzele roparske elite oblastnikov. Ne zapiramo
se v avtisti~ne subkulturne kro`ke, temve~ ponosno razkazujemo

Vpadi iz Utopije

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N



160

svojo nesistemskost oziroma svobodo in se zanjo odlo~no postavimo.
Topos (ideologija kapitalizma: mediji, politika, {olstvo, znanost,

kultura) nas ho~e potla~iti v temo neobstoje~ega, pomembna zmaga
je, da poka`emo, da smo tu. Utopija ni pred nami, ampak med nami.

Darij Zadnikar

I M M A N U E L  W A L L E R S T E I N







163

Toma` Krpi~

Od ciljno orientirane sinteze sociolo{kih

teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih

teorij

“Izprva misli{, da si na zelenem travniku bohotne domi{ljije. Na levi
in na desni cveto pisane, zapeljive cvetlice na tenkih stebelcih: teorije.
Zdaj pa zdaj odnese katero izmed njih, pa `e po`ene nova; to je
~udovito razko{je razlagajo~ega duha.”

Lewinsohn
@ivali od davnine do dana{njih dni

Uvod

Zadnjih dvajset let tega stoletja te~e v dru`boslovni skupnosti
polemi~na razprava o mo`nosti, ali bi lahko iz celotnega znanja, ki ga
premore sociolo{ka znanost, sociologi izdelali sintezo sociolo{kih
teorij. Skorajda vsak sociolog, ki kaj da nase, posku{a v spopadu
prispevati nekaj idej. Skupna zna~ilnost znanstvene razprave o
sintetiziranju dru`boslovnih teorij je, da ima vsak udele`enec svoje
predstave o tem, kako bi do tak{ne sinteze v dru`boslovnih
znanostih lahko pri{lo. Ne samo, da vsak v svojem poskusu poudarja
zanj najpomembnej{e kriterije, na podlagi katerih bi bilo cilj lahko
dose~i, ampak hkrati tudi šdivje’ polemizira in oporeka drugim
udele`encem. Nam, ki opazujemo bitko, se vsiljuje misel, da so kljub
visoki stopnji konsenza, ki vlada med polemizirajo~imi udele`enci
glede tega, da je nadvse nujno in tudi mogo~e poiskati sintezo,
udele`enci nekoliko pozabili na to, kaj sploh i{~ejo in kak{no ceno
bodo morali pla~ati, da dose`ejo cilj.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



164

Verjamemo, da v iskanju mislijo nadvse resno. In vendar se pri
tem nekoliko pretogo dr`ijo klasi~nih predstav akademske kulture in
enega njenih klju~nih kriterijev: biti vedno znova kriti~en do dela
kolegov, hkrati pa pri delu izkazati ~im vi{jo stopnjo inovativnosti,
je hvalevredna lastnost, ki naj bi vsakogar ponesla na Parnas
znanstvenega ~a{~enja. Toda ne smemo pozabiti, da znanstveni
proces ni namenjen iskanju kon~nih teorij, ampak je prej metodo-
lo{ko urejen proces iskanja odgovorov na vpra{anja. ̂ e bi se izrazili v
Webrovem jeziku, naj bi {lo pri znanstvenem delu predvsem in sploh
za ciljno racionalno delovanje, ne pa za ciljno vrednoto.

Ta esej ima namen opozoriti na to, da se bodo znanstveniki
verjetno morali odpovedati sintezi, kot cilju, ter jo zamenjati s sintezo
v raziskovalnem procesu. Hkrati pa se bodo morali soo~iti z
dejstvom, da en sam dru`boslovni teoretik nikdar ne bo mogel
postaviti ustrezne dru`boslovne teoretske sinteze, ki bi lahko imela
v dru`boslovni znanstveni skupnosti karakter objektivnosti in bi bila
sprejeta s konsenzom (vsaj relativnim).

Morda bodo sociologi in drugi dru`boslovni misleci izkoristili
prilo`nost, ki jim jo ponuja kriti~en premislek o mo`nosti sinteze,
in se pri tem nau~ili nekaj o skupinskem delu od naravoslovnih
kolegov, ki jim tak{en na~in dela ̀ e dolgo ni ve~ tuj. Edina sinteza,
ki bi bila vsaj pribli`no enakovredna ciljni sintezi, je mogo~a le kot
nekak{na matrika sociolo{kega znanstvenega jezika, pri uporabi
katere se moramo zvedati, da je lahko le metodolo{ki instrument,
s katerim si pomagamo pri raziskovanju specifi~nih dru`benih in
kulturnih fenomenov.1

Narativni evolucionizem

Prve znanstvene razlage o napredovanju dru`boslovnih teorij
lahko najdemo na prelomu iz prve v drugo polovico 19. stoletja, ko
so si dru`boslovne teorije {ele za~ele nabirati zalet za vzpon na
znanstveni vrh. Prav gotovo je bila najpomembnej{a strategija
mi{ljenja pri pojasnjevanju ~love{kega delovanja in razumevanja
okolice tistega obdobja ideja evolucije, zamisel o postopno usmer-
jenem linearnem napredovanju od ni`je k vi{ji razvojni stopnji.
Zanimivo pri zgodbi o vzniku modernega razumevanja pomena in
vloge sociolo{ke teorije je, da se je zgodovinsko gledano odvijala v
kontekstu dveh dru`benih fenomenov, ki jima danes zaradi po-
membnega vpliva na vzpon modernih dru`benih struktur pripisujemo
revolucionarni zna~aj. V mislih imamo francosko politi~no revolucijo
in industrijsko revolucijo zgodnjega kapitalizma (Giddens, 1982).
Kljub temu so se dru`boslovci tedaj raje zatekali k evolutivnim
razlagam dru`benih sprememb, ki so v jedru nosile idejo dru`benega
ravnote`ja in postopnih, na konsenzu temelje~ih sprememb. Morda
prav zaradi tega danes za dru`boslovno, {e posebej pa za sociolo{ko

1 Naj omenim le dva
primera, kjer bralec lahko
vidi, kaj imam v mislih:
poskus W. Wallacea, da bi
vzpostavil univerzalno
matriko sociolo{kih
znanosti z delno naslo-
nitvijo na naravoslovne
metode (Wallace, 1988),
in u~beni{ki tekst J. M.
Charona, v katerem
obravnava za sociologijo
klju~na vpra{anja in teme
(Charon, 1998).

Toma` Krpi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



165

teorijo velja, da v spreminjanju prete`no ni revolucionarna.
Dru`boslovni znanstveniki so prav tako kot vsi ljudje – ali pa

zaradi narave svojega dela {e prav posebej mo~no – dovzetni za duh
~asa, v katerem ̀ ivijo, zato nas ne ~udi, da so se pri pojasnjevanju
sprememb v dru`boslovnih znanostih zatekali k razli~nim
evolucionisti~nim analogijam.2 Eno prvih je prispeval za~etnik
sociolo{ke misli, ~lovek, kateremu se imamo sociologi zahvaliti, da se
danes veda, ki preu~uje dru`bene strukture in njene procese,
imenuje sociologija. August Comte je napredujo~e ~love{ko znanje
razdelil v tri faze: a) mitolo{ko, b) metafizi~no in c) pozitivisti~no
(Comte, 1989). Vsaki obliki znanja ustreza tudi zgodovinsko obdobje.
Kulminacijo naj bi znanje o/pri ~loveku doseglo v moderni dobi, ko
naj bi znanstvena misel dosegla vrh v pozitivisti~ni znanstveni
paradigmi. Vloga in polo`aj sociolo{ke znanosti v dru`bi naj bi bili
tedaj neprecenljivi. Naloga socialnega in`eniringa bi bilo
predvidevanje in usmerjanje delovanja celotne dru`be. Tak{nih
razmi{ljanj o napredovanju dru`boslovnega znanja je bilo kasneje {e
veliko. Poleg ideje napredka vsebujejo tudi predstave o dru`benem
krmiljenju. Do dana{njega dne je skoraj vsak sociolog, ki kaj da nase,
na svoj specifi~en na~in obdelal idejo napredovanja sociolo{ke
znanosti, ~eprav ne vedno tako eksplicitno, kakor Comte. Mislim, da
lahko brez pretiravanja re~emo, da se ideja napredka {e vedno
potihem dr`i dru`boslovnih teorij.

Evolucija je idealno tipski model razumevanja, spreminjanja,
napredovanja dru`boslovnih teorij. Pobli`e si oglejmo, katere so
najpomembnej{e predpostavke klasi~nega razumevanja teorije
evolucije. V evoluciji gre za linearno usmerjeni proces, kjer
postopoma napredujemo od za~etne k naslednji, vi{ji ravni. Pri
prehodu se zgodi kvalitativna sprememba v pozitivnem pomenu,
zato evolucijo radi izena~ujemo z napredkom. Pomembno je tudi
poudariti, da v procesu napredovanja nobene stopnje ne moremo
presko~iti. Evolucija je v bistvu deterministi~na. Preneseno v polje
dru`boslovnih teorij, bi lahko rekli, da teorije napredujejo postopno
zaradi intelektualnih inovacij, ki jih posamezni sociolo{ki teoretiki
prispevajo v zakladnico dru`benih teorij. Premik od individualisti~no
fenomenolo{kega razumevanja osebne zaloge vedenja posameznika
kot osrednjega koncepta v fenomenolo{ki sociologiji A. Scutza h
konceptu kognitivnih dru`benih skupnosti E. Zerubavela bi lahko
ozna~ili za evolutivni proces. Brez dvoma nam ideje Zerubavela
pomagajo, da vidimo nekatere dru`bene procese v povsem novi
lu~i. In zaradi tega se nam zdi njegovo delo usodno in s tega vidika
nujno potrebno za napredovanje primerjalne kulturologije.

Toda morda je to le iluzija, za katero smo {e posebej dovzetni,
ker sta v na{em vrednotnem sistemu kognitivna teorija in feno-
menologija opredeljeni pozitivno. Zato posebno vpra{anje v
delovanju evolucije sociolo{kih teorij predstavlja eshatolo{kost cilja
evolucijskega procesa, h kateremu so usmerjene spremembe.

2 Razumevanje pojma
evolucije, kakor je
prisotno v vsakdanjem
`ivljenju in prav pogosto
tudi v dru`boslovnih
znanostih, nima prav
velike zveze z
Darwinovim konceptom
razvoja vrst. Dru`boslovci
radi pripisujejo evoluciji
intencionalost.

Od ciljno orientirane sinteze sociolo{kih teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih teorij

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



166

Ker je izbira cilja vrednotno škontaminirana’, je evolucija vedno lahko
tar~a tistih kritikov, ki so pripombe utemeljevali na krepki
epistemolo{ki argumentaciji. In ~eprav so v drugi polovici tega
stoletja kritiki pobili ali pa vsaj  v temelju zamajali skoraj vsako
predpostavko evolucionizma v dru`boslovju,3 so kasneje mnogi {e
naprej trmasto vztrajali pri bolj ali manj predelanih modelih
evolucionizma. Zanimivo misel v tej polemiki je prispeval P.
Sztompka. ̂ eprav se zaveda problemati~nosti ideje evolucije in s
tem tudi napredka, se mu zdi ideja napredka preprosto preve~
pomembna, da bi se ji ~love{tvo lahko odpovedalo (Sztompka,
1993). Toda kaj sploh ostane od evolucionizma v primeru, ko se
odpovemo epistemolo{kim sestavinam. Na ̀ alost nam v rokah
ostanejo le {e vrednotni cilj. S slednjimi pa so kri`i in te`ave prav
posebne vrste. Vrednotni kriteriji niso enopomensko dolo~ljivi.
Na neki povsem trivialni ravni  sicer lahko najdemo vrednote, za
katere predpostavimo, da so univerzalne, vendar je to res lahko
le elementarna raven. @e pri tako enostavnem dejstvu, kot je
podalj{anje ~lovekove ̀ ivljenjske dobe, lahko tr~imo ob nepre-
hodnost razli~nosti, kaj {ele, ~e si predstavljamo divje polemizirajo~o
znanstveno skupnost. Na splo{no velja, da ima na~eloma lahko
vsakdo druga~ne predstave glede norm in vrednot. In te praviloma
ne izhajajo iz znanosti, ampak jih posameznik prinese s seboj iz
primarne socializacije.

Prav pri vpra{anju vrednotenja se pojavljajo vzporednice iskanja
enotnosti dru`boslovne teorije z evolucionizmom. ̂ eprav nobeden
od iskalcev sinteze teorij ne poudarja posebej, da pomeni sinteza
sociolo{kih teorij v njegovem opusu moment vrednotenja, pa lahko
to hitro razberemo iz konteksta razprav. Vzemimo na primer ~lanek
Jeffreyja in Giesena Od redukcije k povezavi. Avtorja se ob koncu
~lanka kar dvakrat obrneta na bralca s pro{njo, naj njunega zavze-
manja za sintezo sociolo{kih teorij ne vzame za zlonamerno (Jeffrey
in Giesen, 1995). Toda v resnici v mislih nimata šzavzemanja’, ampak
njuno lastno gotovost, da se mora sociologija resno in nemudoma
odlo~iti za sintetizacijo razli~nih jezikov, ki jih govorijo razli~ne
sociolo{ke teorije. A {e posebej bode v o~i tale zna~ilnost njune
razlage: z dokaj veliko gotovostjo ugotavljata sedanje razmere v
sociolo{ki teoriji. Ker k tej oceni dodata {e analizo klasikov sociolo{ke
teorije, se znajdeta v zna~ilnem modelu vsake evolucionisti~ne
teorije: preteklost, sedanjost in prihodnost.

Ideja napredka ostaja danes v delih sociologov {e naprej prisotna,
~eprav ne ve~ tako izrazito kakor v preteklosti. Le da se avtorji pri
tem zamejijo na podro~je sociologije in ne posku{ajo raztegovati
pomena sociolo{kega znanja na ob~e~love{ko raven. Prav tako
se pri tem dobro zavedajo, da gre za metodologijo, ki je ne velja
raztegovati, vsaj ne pretirano, prek lastnih meja. Zna~ilen primer
sodobnega razumevanja napredovanja dru`boslovnega znanja je
delo R. Wutnowa Meaning and Moral Order, v katerem avtor na

3 V polju dru`boslovne
epistemologije sta najpo-
membnej{i del prispevala
P. Feyerabend in T. S.
Kuhn. Prvi je spodbijal
idejo ~istega napredo-
vanja od starih teorij k
novim teorijam po poti
popolnega nadome{~anja
starih z novimi
(Feyerabend, 1978). Drugi
pa je opozoril na
revolucionarno spremi-
njanje znanstvenih
paradigem (Kuhn, 1970).

Toma` Krpi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



167

nekem mestu razlikuje tri zgodovinske faze v razvoju sociolo{kega
preu~evanja kulture: a) klasi~no obdobje (Marx, Weber, Durkheim),
b) neoklasi~no obdobje (Berger, Luckmann, Geertz, Bellah) in c)
neostrukturalizem (Douglas, Foucault, Habermas) (Wutnow, 1987).
Tak{no prikazovanje napredovanja sociolo{kih teorij bi lahko imenovali
narativni evolucionizem. Pomen izhaja iz pojasnjevalne vloge: je
metodolo{ki pripomo~ek, s katerim si sociologi pomagajo pri razlagi.

Razlog, zaradi katerega smo se toliko ~asa zadr`ali pri razlagi
evolucije sociolo{kih teorij, le`i v dejstvu, da je sinteza sociolo{kih
teorij posebna oblika evolucije dru`boslovnih teorij. Iz stanja
razdrobljenosti posameznih sociolo{kih teorij meri na njihovo skupno
enotnost. To je povsem razumljiva ̀ elja, ~e si pobli`e ogledate
raznovrstnost sociolo{kih teorij in podro~ij, na katerih cveto aplikacije
sociolo{kih teorij (glej npr. Smelser, 1994). Vendar so ̀ elje eno,
realnost pa mnogokrat nekaj povsem drugega, zato bomo sedaj
pobli`je pogledali, kje pre`ijo pasti na zagovornike sinteze
sociolo{kih teorij.

Protislovje v sintezi

^e se ̀ elimo poglobiti v problematiko sinteze sociolo{kih teorij, si
moramo najprej odgovoriti na vpra{anje: Kaj sploh je sinteza? Zelo
enostavno lahko sintezo opredelimo kot posebno obliko zdru`evanja
med seboj razli~nih elementov v neko novo, druga~no, obi~ajno vi{je
vrednoteno obliko. Sinteza poteka od bolj preprostega k mnogo bolj
zapleteni strukturi med elementi. Od bolj konkretnega k bolj
abstraktnemu. Elementi sinteze so v prvotnem stanju najmanj{i delci,
zato zanje predpostavimo, da so navznoter nedeljivi. Vsak na{ trud,
da bi jih zdrobili pod te`o analize, se odbije od trdne povr{ine.
Elementarni delci zdru`evanja so navznoter togi, le navzven omogo-
~ajo nekatere povezave z drugimi delci, to deloma izhaja iz lastnosti
samih elementarnih delcev. Prava sinteza zahteva od elementov, da
se v procesu zdru`evanja med seboj popolnoma zlijejo. Popolno
zlivanje elementov pripelje do nove strukture, ko ni mogo~e ugotoviti,
vsaj ne z enostavnim posegom analiti~nega mi{ljenja, kateri so bili
originalni elementi, ki so se v procesu sinteze zdru`ili. V nasprotnem
primeru bi imeli opraviti le z eklekti~nim zdru`evanjem elementov,
preprosta vsota elementov pa nam {e ne zagotavlja ̀ elene kvalitete
vi{je vrste. Le to lahko s seboj prinese le proces sinteti~nega zdru`e-
vanja elementov. Eklekti~no zdru`evanje elementov je lahko le prva
stopnja procesa, in kot taka pomeni zgolj šsoo~enje’ izbranih
elementov. Šele nato, ko so elementi sinteze dobro definirani, lahko
v naslednjem koraku sinteze resno ra~unamo na zlitje teorijskih
elementov.

Ker je na{e zanimanje povezano s sintezo sociolo{kih teorij,
se moramo najprej vpra{ati, kateri so osnovni elementi sinteze

Od ciljno orientirane sinteze sociolo{kih teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih teorij

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



168

sociolo{kih teorij? Mar so to teorije? Ne, saj vemo, da so sociolo{ke
teorije visoko kompleksne strukture. Vsaka sociolo{ka teorija v sebi
zdru`uje ve~je {tevilo teoretskih elementov. Seveda pri tem ne gre
za poljubno skupaj zmetane sestavine, ~etudi lahko konstrukcija
sociolo{ke teorije do neke mere podle`e smiselni izbiri elementov v
strokovnem diskurzu sociolo{ke znanstvene skupnosti (glej Weber,
1986). Teoretski elementi so med seboj v smiselnem odnosu, to
pomeni, da se raztezajo horizontalno, in tudi vertikalno. Od tod sledi,
da vsi elementi teorije niso enako pomembni za samo konstrukcijo
teorije. Lahko bi rekli, da so znanstveni pojmi razvr{~eni od najpo-
membnej{ih, le-ti sestavljajo jedro sociolo{ke teorije, k manj
pomembnim znanstvenim pojmom, ki obstajajo na robu znanstvene
teorije. ̂ e so prvi za obstoj sociolo{ke teorije nujni, za druge velja, da
so do neke mere pogre{ljivi in bi posamezna sociolo{ka teorija bolj
ali manj dobro shajala tudi brez njih.

^e ̀ elimo uspe{no opraviti sintezo sociolo{kih teorij, moramo
najprej, gledano idealno tipsko, poiskati vse elemente, ki tvorijo
posamezne sociolo{ke teorije. Sli{i se zelo zapleteno, {e posebej,
ker vemo, da so lahko dru`boslovne teorije neznosno komplicirane
strukture. In v resnici ve~ji del ~asa in naporov sociologi pri delu
namenjajo prav tak{nemu iskanju in prepoznavanju ter
interpretiranju elementov razli~nih sociolo{kih teorij. V sociolo{ki
znanstveni skupnosti velja dobro poznavanje in ustrezno referiranje
klasikov dru`boslovne teorije (predvsem Marx, Durkheim, Weber,
Simmel, Parsons) za skorajda sveto dejanje (Ritzer, 1992).4 Zavoljo
tega velja, da so sociolo{ke teorije ̀ e dobro urejeni smiselno
kognitivni vzorci in strukture in da imajo sociolo{ke teorije obi~ajno
jasno predstavljive cilje, ki se usmerjajo na smiselno pojasnjevanje
konkretnih dru`benih fenomenov. V vsakem trenutku, ki ga sociolog
prebije ob preu~evanju predmeta, je (potencialno) soo~en s celotno
zgodovino razvoja sociolo{kih teorij. ̂ e se izrazim figurativno, mu
mora biti zaradi tega zakladnica sociolo{kih teorij na ste`aj odprta.
Kot sociologu mu ne preostane drugega, kakor da se vedno znova
poglablja v preu~evanje razli~nih teorij ter jih posku{a ~im bolj
pravilno interpretirati. Za to poskrbi tudi izobra`evalni sistem,
ki ga šoskrbi’ ̀ e za {tudija z ustreznim kategorialnim aparatom
dru`boslovnih teorij in njihovih interpretacij ter ga hkrati podvr`e
bolj ali manj strogim kriterijem preverjanja pravilnega razumevanja
razli~nih {ol sociolo{ke teorije.

In pri tem bi tudi lahko ostalo, ~e ne bi teorije podlegale tudi
kriterijema resni~nost/neresni~nost in protislovnost/neprotislovnost.
Za neko teorijo lahko re~emo, da ustreza znanstvenemu namenu, ~e
v pozitivnem pomenu ustreza kriterijema. Prvi je kriterij interne
konsistentnosti, drugi pa je kriterij eksterne pojasnljivosti. Oglejmo si
najprej pobli`je prvi kriterij. Elementi, ki sestavljajo dru`beno teorijo,
med seboj ne smejo biti protislovni. ̂ e je teorija v sebi protislovna, je
nejasna, in ~e ̀ e pride do kontradiktornosti znotraj teorije, se jo

4 Mislim, da bi lahko z
lu~jo pri belem dnevu
iskali sociologa, ki {e
nikdar v akademski karieri
ni sodeloval v debati o
pomenu klasikov
sociolo{ke teorije.
J. Alexander navaja enega
od zanimivej{ih razlogov
za to, da sociologi vedno
znova razpravljajo o
prao~etih sociolo{ke
teorije. Klasi~ne teorije
pomenijo skupno zalogo
znanja, na podlagi katere
lahko sociologi gradijo
socialno interakcijo
(Alexander, 1996).

Toma` Krpi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



169

posku{a z ustreznimi metodolo{kimi prijemi izlo~iti ali vsaj omejiti in
s tem dose~i bolj{o pozicijo za doseganje kriterija zunanje uporabnosti.
Vi{ja stopnja jasnosti neke teorije praviloma omogo~a enostavnej{o
in jasno razlago konkretnega dru`benega ali kulturnega fenomena.
Enostavnost teorije pa s seboj prina{a visoko stopnjo abstraktnosti.
Ker je visoko notranjo neprotislovnost lahko dose~i le v primeru, ko
se zate~emo v okrilje visoke abstraktnosti, so sociolo{ke teorije same
po sebi zelo abstraktne, kar je lepo prikazal v delu ̀ e Simmel (1993).
Lep primer tak{ne visoko abstraktne teorije je Giddensov poskus
povezave med mikro in makro dru`benim nivojem. Ideja, da so
pravzaprav posamezniki tisti, ki aktivno konstruirajo dru`bo, nato pa
ta vzvratno deluje na posameznike in jih tako oblikuje (Giddens,
1989), je lepa definicija, ki pa sama na sebi ne prina{a ni~ novega.
Da bi vedeli, kaj natan~no je Giddens mislil s tem stavkom, bi morali
vzeti v roke {e vsaj nekaj njegovih del. Na ̀ alost je posledica visoke
stopnje abstraktnosti dru`benih teorij izguba uvida v realnost.5

Vendar je visoka abstraktnost teorij le ena od mo`nih strategij
zoper interno nekonsistentnost. Druga mo`nost je priznanje notranje
protislovnosti kot enega klju~nih elementov v konstruiranju
dru`benih teorij. Priznajmo, da je svet, ki ga preu~ujemo, protisloven,
zato je protislovna tudi teorija. Potemtakem lahko brez tveganja
stla~imo pod de`nik enotne teorije celo mno{tvo idej, in ~e se kje
pojavi interna nekonsistentnost, se lahko vedno izgovorimo na
naravno protislovnost. Tak{nim teorijam bomo rekli po`re{ne teorije,
saj le`i razlog za notranjo protislovnost v njihovi po`re{nosti, ker ̀ eli
na vsak na~in pojasniti ~im {ir{e polje dru`be ali kulture. Poglavitna
te`ava, ki šzraste’ iz po`re{nosti sociolo{kih teorij, pa je tale: zaradi
protislovnosti teorije je tak{no dru`boslovno teorijo te`je operacio-
nalizirati v konkretnem dru`benem ali kulturnem fenomenu. Na
robovih protislovnosti po`re{ne teorije izgubljajo stik z realnim
svetom (teorije migetljajo). Primer tak{ne teorije je Luhmannova
sistemska teorija (glej Luhmann, 1991a, 1991b).

Pri dru`beni teoriji, za katero menimo, da ne pojasnjuje ustrezno
nekega izbranega dru`benega fenomena, pa ~eprav je notranje
racionalno-logi~no neprotislovna, lahko izbiramo med dvema
skrajnostma. Lahko jo zamenjamo z drugo teorijo, za katero se
izka`e, da izbrani dru`beni fenomen pojasnjuje bolje. Lahko pa jo
popravimo v elementih, ki onemogo~ajo vpogled v izbrani dru`beni
fenomen. Slednja mo`nost pride v po{tev predvsem takrat, kadar
nimamo na voljo nobene teorije, ki bi bolje osvetlila na{ opazovani
dru`beni fenomen. Na voljo imamo dve poti. Sociologi se radi
odlo~ajo za popravljanje teorije na njenem robu. S tem ne pose`ejo
bistveno v samo jedro dru`boslovne teorije in spremembe ne morejo
resno ogroziti njenega obstoja. Zaradi neke posebne šsentimentalne’
privr`enosti se le redko kdaj odlo~ijo za ostre posege, saj bi s tem
ogrozili obstoj same teorije. V tem primeru se raje zate~ejo k uporabi
druge teorije.

5 Znanstvena teorija je
redukcija kompleksnosti
zunanjega sveta, v
zameno za znanje pa~
izgubimo nekaj realnosti.

Od ciljno orientirane sinteze sociolo{kih teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih teorij

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



170

Teorija, ki kaj da nase, je zaradi kriterijev interne konsistentnosti
in eksterne pojasnljivosti zna~ilno druga~na od drugih sociolo{kih
teorij. ̂ e ni, potem ne upravi~uje svojega obstoja. Specifi~nost
dru`bene teorije pa se pri zdru`evanju lahko izka`e tudi kot
negativna lastnost. Vpra{anje, na katerega mora odgovoriti vsakdo, ki
ho~e dose~i dobro sintezo dru`benih teorij, je, kako naj brez te`av
kvalitetno zdru`imo nekaj, kar je pravzaprav narejeno po principu
nezdru`ljivosti? Odgovor na to vpra{anje je lahko samo eden. Zelo
te`ko. ̂ e pa nam ̀ e uspe nekako zma{iti skupaj dve razli~ni teoriji,
in to je pravzaprav {e najmanj{i problem, ker lahko to storimo tudi na
silo po poti eklekticizma, potem tega vsekakor ne moremo storiti
brez negativnih stranskih u~inkov. Le ti s seboj prina{ajo tudi velike
teoretske stro{ke. Ali se bomo zaradi tega odpovedali sintezi, pa je
`e drugo vpra{anje. Slabost zdru`evanja sociolo{kih teorij nam
napoveduje, da se bomo morali idealno tipskemu razumevanju
sinteze teorij odpovedati. Zdi se nam nemogo~e, da bi se dve teoriji,
ki se imata za svoj obstoj zahvaliti principu razli~nosti, zdru`ili v
skupno zlitje enotnosti zaradi pravila, ki ga bomo na tem mestu prvi~
imenovali protislovje v sintezi.

Vztrajajmo {e malo na predpostavki, da je sinteza sociolo{kih
teorij mo`na. Ugotovili smo, da moramo, preden se kakorkoli lotimo
sinteze sociolo{kih teorij, res dodobra spoznati vse elemente, iz
katerih so teorije, kandidatke za sintezo, sestavljene: to je izredno
te`ko. Ne samo zavoljo izredne kompleksnosti sociolo{kih teorij,
ampak tudi zato, ker se jih v procesu interpretacije sociolo{ko misle~i
posameznik loteva po svoje in to nemudoma vpliva na njegovo
razumevanje sociolo{kih teorij. Poznati moramo njihove predpostavke,
vedeti, kateri elementi sestavljajo jedro teorij in kateri njihovo
periferijo, dobro poznati, katere dru`bene fenomene pojasnijo dobro
in katere slabo. Potem imamo na voljo tri mo`ne poti soo~enja
sintetizirajo~ih teorij.

Najprej si oglejmo primer, kjer sta si teoriji, namenjeni sintezi, v
elementih, ki ju sestavljajo, popolnoma razli~ni. Gre za dve povsem
razli~ni teoriji, ki si med seboj ne delita niti elementov, ki jih vsebujeta
periferiji. Teoriji sta idealni za sintezo, saj ustrezata principu protislovja
v sintezi, hkrati sta tudi notranje neprotislovni. Na{ naslednji primer
se ti~e dveh ali ve~ teorij, ki se stikata ali v celoti pokrivata na
podro~ju periferij. V tem primeru gre verjetno le za poseben primer
prej{nje situacije. Dobro sintezo lahko izvedemo v periferiji obeh
teorij, kako kvalitetna pa je, je odvisno od stopnje prekrivanja
periferij teorij. Toda ker v tem primeru pravzaprav sestavljamo
nekaj, kar je ̀ e po definiciji enako, je sinteza periferij dru`boslovnih
teorij trivialna. Posebna lastnost periferije sociolo{kih teorij je v tem,
da sprememba v njih povzro~i minimalne spremembe v samem
jedru sociolo{ke teorije. Tako bi nam uspe{na sinteza nemara ne dala
nobenega rezultata zunaj periferije, zdru`evanje jeder pa bi ostalo {e
naprej problemati~no. Tretja mo`nost govori o tem, kaj se zgodi, ~e

Toma` Krpi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



171

neka teorija vsebuje, pa ~eprav le v periferiji, celotno drugo teorijo. V
tem primeru lahko sintezo izvedemo idealno, ker so elementi ene
teorije ̀ e vsebovani v drugi. Toda ker primer ne zado{~a kriteriju
protislovja v sintezi, imamo pravzaprav opraviti z navadno redukcijo
in s prikrito sintezo.

Empirija kot vzrok sinteze sociolo{kih teorij

Ob vseh razpravah o nujnosti sinteze sociolo{kih teorij pa za~uda
ostaja ena od mo`nih razse`nosti povsem v ozadju. Vpra{ati bi se
morali, zakaj sploh potrebujemo enotno sociolo{ko teorijo, oziroma
ali nam slednja sploh lahko kako koristi? Ali bo sociolo{ka teorija
zaradi tega la`je napredovala in ali se bo razlaga empiri~nih
dru`benih fenomenov izbolj{ala. Lahko razumemo zagovornike in
njihovo vztrajanje pri pozitivnih aspektih sinteze. Te`ko si pred-
stavljamo, da bi bil kdo pripravljen resno zagovarjati znanstveni
projekt, ~eprav bi vedel, da bo rezultat na koncu klavrn. Vendar bi se
pri tem vendarle morali zavedati, da pravzaprav ne vemo natan~no,
kak{en bo rezultat sinteze dru`boslovnih teorij. Prihodnost lahko
samo slutimo.6 Zavedati bi se morali, da znanost praviloma vedno
zaostaja za predmetom preu~evanja. In v resnici avtorji, ki obrav-
navajo omenjeno tematiko, zelo slabo artikulirajo stranske u~inke
tak{nega poenotenja sociolo{ke znanosti. Obi~ajno imajo pred o~mi
le prednosti.

Odkar nekoliko spremljam dogajanja v zvezi z razvojem
metodologije v sociolo{kih teorijah, sem opazil zanimivo podrobnost,
ki se mi zdi ~edalje pomembnej{a. Najlep{e jo je izrazil Neil J. Smelser
v knjigi Sociology. Trdi namre~, da razmerje med teorijami in dejansko
rabo teh teorij pri raziskovanju dru`benih fenomenov ka`e na prav
poseben pojav, ki bi ga lahko imenovali empiri~na sinteza. Sociologi se
pri teoreti~nem delu radi nagibajo k zagovarjanju ene same teorije,
medtem ko na druge teorije gledajo z manj{im ali ve~jim nezaupa-
njem. Zakaj je tako, ni mogo~e pojasniti le z znanstvenimi mehanizmi
argumentiranja, ampak gre vsekakor deloma tudi za vrednotno
pristranost, ki ni~ hudega slute~ izhaja iz biografije vsakega posamez-
nega sociologa. In pri~akovali bi, da se bo ve~ina teoretikov, ki se
zaradi tega ali onega razloga spustijo na realna tla empiri~nega
raziskovanja, tja, kjer se dru`bena struktura dejansko odvija, {e naprej
dr`ala priljubljene teorije. Toda ne, zgodi se ravno nasprotno. Tisti
trenutek, ko se spustijo na realna tla dru`boslovnega raziskovanja, so
se za potrebe dobre pojasnitve konkretnega sociolo{kega fenomena
pripravljeni odpovedati š~istosti’ lastne teoretske misli (Smelser, 1994),
zate~ejo se k bolj pragmati~ni uporabi teorij. Pri tem jim je va`no
predvsem to, da dobro pojasnijo konkreten dru`beni fenomen.

@e vidim, kako se zagovornikom enotnosti sociolo{kih teorij
zasvetijo o~i, ko opazijo zelo nazoren primer uporabe sinteze

6 Nepripravljenost, v kateri
se je zna{la ve~ina
sociologov ob velikih
dru`benih spremembah
na vzhodu Evrope, bi
nam morala biti v poduk.

Od ciljno orientirane sinteze sociolo{kih teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih teorij

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



172

sociolo{ke teorije. Predstavljajo si, da bi lahko pomagali vsem tistim
sociologom, ki se lotevajo empiri~nih raziskav, in jim priskrbeli
univerzalno orodje za pojasnjevanje dru`benih fenomenov. ̂ e bi
slednje zanimal dolo~en pojav, bi enostavno segli po enotni teoriji in
jo napeli prek okvira izbranega fenomena, pa bi si s tem prihranili
veliko truda pri izbiri ustreznih teorij. Hkrati pa bi jih {e odre{ili
šnegativne metode’, ki jo pri tem uporabljajo. Kaj natan~no smo
mislili s pojmom ‘negativna metoda’? Pri negativni metodi ne gre
nujno za eklekticizem dru`boslovnih teorij. Gre prej za to, da se pri
aplikaciji sociolo{kih teorij na konkreten dru`beni fenomen preprosto
izbere {opek teorij, od katerih vsaka pojasni del fenomena. Sploh ni
nujno, da jih posku{amo med seboj teoretsko povezati. Socialni
špraktik’ se lahko pri delu zana{a na lastno intuicijo in zaupa svojim
izkustvom glede omenjenega dru`benega fenomena.7

Plemenita gesta, ni kaj. Le da ima manj{o šrazpoko’, skozi katero
plemenitost odteka. Namre~ ni nujno, da je metoda z vseh vetrov
zbranih razli~nih teorij slaba metoda. V~asih moramo pri raziskovanju
nekega dru`benega ali kulturnega fenomena reagirati zelo hitro, sicer
nam lahko pojav spolzi med prsti. Zgodi se, da enostavno nimamo
dovolj ~asa, da bi izdelali nov homogen metodolo{ki okvir, v katerem
bi potekalo raziskovanje. V sili so dobre tudi ad hoc teorije in ad hoc
metodologija. Nobenega posebnega razloga sicer ni, da ne bi porabili
kakega ̀ e pripravljenega metodolo{kega okvira, a ~e je poglavitni
razlog za eksterno sintezo nova dru`bena realnost, je verjetnost, da
bo metodolo{ki model popolnoma ustrezal, majhna. Osebno menim,
da se raziskovalec z dolgoletnimi izku{njami na specifi~nem
podro~ju empiri~nega raziskovanja morda ne bi zatekel k teoretski
sintezi, ampak bi si s pomo~jo lastnih izku{enj pomagal kar sam.

Sklep

Kaj lahko na koncu sklenemo iz teh nekaj pripomb na mo`nosti
sinteze sociolo{kih teorij? Zlahka lahko pritegnemo A. Giddensu, ki
se izra`a o bodo~nosti sociolo{ke znanosti v zna~ilnem
ambivalentnem slogu. Na eni strani sociologija te`i k sintetizaciji
kategorialnega aparata. V bodo~nosti lahko pri~akujemo vedno nove
zamisli, kako dose~i tak{no poenotenje. In vendarle si moramo, hote
ali ne, priznati, da bo sociologija vedno ena od tistih znanstvenih
disciplin, katere spoji bodo nenehno pokali po {ivih. Ne glede na to,
kako {irok okvir ji bomo posku{ali natakniti, vedno ji bo preozek
(Giddens, 1993).

Sinteza dru`boslovnih teorij: da ali ne? Mislim, da je odgovor na
tak{no vpra{anje zelo preprost. Seveda jo potrebujemo, le da ne
neke kon~ne. Sinteza sociolo{kih teorij mora postati proces v
znanstveni skupnosti. Zaradi tega smo lahko hvale`ni teoretikom, ki
so se pred dvema desetletjema za~eli ukvarjati s tem vpra{anjem, saj

7 Ne morem si kaj, da ne
bi na tem mestu opozoril
na eno od misli G.
Myrdala. Trdi, da se
struktura mi{ljenja
dru`boslovnega
raziskovalca razlikuje od
strukture mi{ljenja
obi~ajnega ~loveka le v
toliko, da je dru`boslovec
opremljen in usposobljen
uporabljati znanstvene
metode (Myrdal 1972).
Moja edina pripomba na
njegovo razmi{ljanje bi
bila naslednja:
dru`boslovec je lahko
opremljen z metodolo{kim
arzenalom, ni pa nujno.
Lahko se celo do neke
mere zavestno odpove
metodam (glej Feyerabend
1978).

Toma` Krpi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



173

so s tem odprli novo podro~je dru`boslovnega premisleka. Vendar se
bodo morali zavedati, da pravi razlogi za sintezo sociolo{kih teorij ne
le`ijo v naro~ju teorije, ampak jih moramo vedno znova iskati v
povezavi med teorijo in empiri~no stvarnostjo. Na drugi strani se
bodo morali sociologi, ki se lotevajo predvsem empiri~nega
raziskovanja, ozirati na delo kolegov, ki bodo poskrbeli, da bo sinteza
sociolo{kih teorij lahko upravi~evala svoj obstoj tudi na ravni teorije.

LITERATURA:

ALEXANDER, Jeffrey C. (1996): “The Centrality of the Classics”. V: Social Theory
& Sociology, ur. S. P. Turner, 21–38. Cambridge: Blackwell.

ALEXANDER, Jeffrey C., in Bernhard GIESEN (1996): “Od redukcije k povezavi:
pregled razprave o mikro-makro povezavi”. V: Kompendij sociolo{kih
teorij, ur. F. Adam, 271–292, Ljubljana: ŠOU.

CHARON, Joel M. (1998): Ten Questions: A Sociological Perspective. Belmont:
Wadsworth Publishing Company.

COMTE, Auguste (1989): Kurs pozitivne filozofije. Nik{i~: Univerzitetska rije~.
FEYERABEND, Paul (1978): Against Method. London: Redwood Burn Limited.
GIDDENS, Anthony (1982): Sociology: A Brief but Critical Introduction.

London: Macmillan.
GIDDENS, Anthony (1989): Nova pravila sociolo{ke metode. Studia

Humanitatis, FF-ŠKUC, Ljubljana.
GIDDENS, Anthony (1993): Social Theory and Modern Sociology. Cambridge:

Polity Press.
KUHN, Thomas S. (1970): The Structure of Scientific Revolutions. Chicago:

University of Chicago Press.
LEWINSOHN, Richard (1956): @ivali od davnine do dana{njih dni. Ljubljana:

Slovenski knji`ni zavod.
LUHMANN, Niklas (1991a): “Avtopoezis socialnih sistemov”. ^asopis za kritiko

znanosti, 140–141, 9–20.
LUHMANN, Niklas (1991b): “Pojem dru`be”. Teorija in praksa, 28, 10–11,

1175–1185.
MYRDAL, G. (1972): “Objektivnost v dru`boslovnem raziskovanju”. Teorija in

praksa, 3, 448–459.
RITZER, George (1992): Sociological Theory. New York: McGraw-Hill, Inc..
SIMMEL, Georg (1993): Temeljna vpra{anja sociologije. Ljubljana: Studia

Humanitatis, ŠKUC-FF.
SMELSER, Neil J. (1994): Sociology. Oxford: Blackwell.
SZTOMPKA, Piotr (1993): Sociology of Social Change. Oxford: Blackwell.
WALLACE, Walter L. (1988): “Toward a Disciplinary Matrix in Sociology”. V:

Neil J. Spencer: Handbook of Sociology, 23-76. Sage Publications,
Newbury Park.

WEBER, Max (1986): “Smisao švrijednosne nevtralnosti’ sociologijskih i
ekonomskih znanosti”. V: Metodologija dru{tvenih nauka, ur. A.
Maru{ic, 253–282. Zagreb: Globus.

WUTNOW, Robert (1987): Meaning and Moral Order. University of California
Press.

Od ciljno orientirane sinteze sociolo{kih teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih teorij

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S





175

Franc Mali

Dru`bena sistemska teorija

in njeni kritiki

V izhodi{~e obravnave postavljam tezo, da je bila sodobna
sistemska dru`bena teorija Niklasa Luhmanna, ki je v osemdesetih in
devetdesetih letih vzbudila {ir{e zanimanje ne samo v o`jih stro-
kovnih krogih sociologije, temve~ v dru`benih in humanisti~nih
znanostih nasploh, veliko kritike dele`na tudi na ra~un domnevne
teoretske spekulativnosti, antihumanizma, ideolo{kega konzer-
vativizma in neohegeljanske metafizike. Gre za kritiko, ki ima
razli~en teoretski, disciplinarni in tudi idejni izvir. Kljub vsej razli~nosti
imajo kritike moderne sistemske teorije skupni imenovalec. Iz kritike
posameznih delov te teorije izvajajo zaklju~ke (zavra~anja) celotne
teorije. V tem so torej prav tako nekonsistentne, kot je domnevno,
tako vsaj praviloma trdijo, nekonsistenten predmet njihovega
zavra~anja (sistemska teorija). Predvsem pa so v (negativnih) ocenah
pretenciozne, bistveno bolj, kot bi jim “dokazni material” sploh
dopu{~al.

Za razvoj teoretske sociolo{ke in dru`bene misli bi bilo sicer
izredno negativno, ~e bi tudi Luhmann – to je usoda nemalokaterega
sociolo{kega klasika pred njim – pridobil status avtorja, ki je znan po
tem, da za njega ves (sociolo{ki) svet trdi, da ga pozna, vendar se ni
{e nih~e resno potrudil, da bi ga bral. (^e sem nekoliko ironi~en, je
ob vsej mno`ici objavljenih in {e ne objavljenih spisov, ki jih je ta
sociolog zapustil, ta alternativa {e najbolj verjetna.) V tem oziru niso
sprejemljive niti nekriti~ne apologije niti posplo{ene kritike. @al se
zaradi naravnanosti teorije k univerzalnemu in holisti~nemu pojas-
njevanju dru`benih pojavov to zelo rado zgodi. V interpretacijah
sistemske dru`bene teorije se vse premalo upo{teva, da so temeljni

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



176

koncepti in kategorije nastali in se razvijali znotraj dinamike razis-
kovalnega programa, ki vklju~uje razli~ne argumentativne ravni
(ob~a sistemska teorija, temeljni sociolo{ki pojmi, posebne
sociologije), vsem je skupno preu~evanje ob~ega pojma dru`be.
Ali kot je Luhmann zapisal v predgovoru k zadnji knjigi “Gesellschaft
der Gesellschaft”, ki je opus magnum njegovega teoretskega dela:
“Pri sprejetju na leta1969 ustanovljeno Fakulteto za sociologijo v
Bielefeldu sem se soo~il z izzivom, kako poimenovati raziskovalni
projekt, pri katerem naj bi deloval. Moj projekt se je ̀ e takrat in
vedno tudi od takrat naprej glasil: teorija dru`be. ̂ as trajanja: 30 let.
Stro{ki: nobeni.” (N. Luhmann, 1997, str. 12)

Preden se ustavim ob najbolj pogostih tipih kritik na ra~un
Luhmannovih teoretskih dognanj in poka`em v njihov omejen
domet, moram dati {e eno pojasnilo. Za izhodi{~e razpravljanju sem
vzel nekaj najpogostej{ih ocen, ki so jih o sistemski dru`beni teoriji
izrekli posamezni kritiki omenjenega pristopa pri nas. Glede na
mno`ico razli~nih spisov v svetu, ki se z razli~nimi nameni in v
razli~nih kontekstih ukvarjajo s sodobnim sistemskim dru`benim
mi{ljenjem, se morda omejitev na slovenski prostor ne zdi najbolj
posre~ena. Pri nas sistemska dru`bena teorija {e vedno ni pritegnila
ve~je pozornosti. Vendar pa ̀ e samo dejstvo, da gre za avtorje z zelo
razli~nim teoretskim in disciplinarnim pedigrejem, dokazuje, da ni
navzo~a samo kot u~beni{ko gradivo, temve~ je tudi pri nas do`ivela
(kriti~ni) odziv v {ir{ih strokovnih krogih. Nenazadnje se ta prikaz,
pravzaprav soo~anje z zna~ilnimi krtikami sistemskega mi{ljenja
nana{a na razpravo, ki smo jo vodili na In{titutu za dru`bene vede ob
izdaji knjige Komunikacija v dru`bi, dru`ba v komunikaciji Andreja
[kerlepa. Komunikologu [kerlepu je treba priznati, da je, ne glede
na zavrnitev nekaterih pogledov v nadaljevanju moje razprave, do
sedaj v slovenskem jeziku {e najbolj iz~rpno predstavil osnovne
koncepte in misli Luhmannove sistemske dru`bene teorije.

DRU@BENI SISTEM, SUBJEKT IN SAMOREFERENCA

Zanimivo je, da kritiki sodobne dru`bene sistemske teorije, ki
Luhmannu sicer priznavajo velik doprinos k razumevanju formalnih
dru`benih komunikacij, ne morejo sprejeti njegove specifi~ne
teoretske konstrukcije razmerij med dru`bo (socialnim sistemom)
in posameznikom (psihi~nim sistemom). Za ta tip kritike je zna~ilno,
da v temeljnih sistemskih kategorijah, kot so “strukturalni spoj”,
“interpenetracija” in druge, katerih osnovni cilj je najti ustrezni model
pojasnitve nastanka dru`benega, zaznavajo formalno-logi~ni tip
protislovij. @e zgolj vztrajanje pri kriterijih formalne logike lahko vodi
pri ocenjevanju sistemske dru`bene teorije – Luhmann se expressis
verbis izreka za dialekti~ni na~in mi{ljenja, ne pa za klasi~no
aristotelsko logiko – k napa~nim razumevanjem; na primer k sklepu,

Franc Mali

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



177

da imamo opravek z “raz~love~enim pojmovanjem socialnih
sistemov” (A. [kerlep, 1997, str. 14), s “posamezniki kot … pasivnim
materialom socialnih sistemov” (A. [kerlep, 1997, str. 39) itd.

Luhmann je prakti~no v vseh temeljnih delih in tudi v nekaterih
neposrednih odgovorih na podobne kritike, ki jim sledijo tudi
posamezni avtorji pri nas, poudaril (glej npr. N. Luhmann, 1992), da
je ̀ e v pojasnitvi nastanka komunikacije kot osnove delovanja
vsakega dru`benega sistema posamezniku, ki je opredeljen kot
psihi~ni sistem, pripisana enakovredna vloga kot elementu
dru`benega. Psihi~ni in socialni sistemi so nastali po poti koevolucije.
Posameznik ne more nastati (in obstati) brez socialnih sistemov, velja
pa tudi obratno. “Koevolucija je privedla k skupnim pridobitvam, ki
jih izrabljajo tako socialni kot psihi~ni sistemi,” trdi Luhmann v Soziale
Systeme (N. Luhmann, 1985, str. 19), hkrati pa poudarja, da “dru`ba
ne ̀ ivi” (N. Luhmann, 1997, str. 26); s tem opozarja, da dru`be ne
moremo definirati kot mno`ico konkretnih ljudi. Dru`ba kot socialni
sistem obstaja torej iz komunikacij in iz komunikacij se porajajo
nove komunikacije. Luhmann s tak{nim pristopom ni le raz{iril
manevrskega prostora dru`boslovnemu raziskovanju, temve~ mu je
v odnosu do tradicionalnih sociolo{kih teorij dal tudi novo vsebino.
Zmo`nost abstrahiranja od posameznih empiri~nih podatkov, ki se
nana{ajo na konkretne individuume in njihove psihi~ne dispozicije,
raz{irja, ne pa o`i spoznavno obzorje dru`benih teorij. Z radikalno
dekonstrukcijo ve~ine do takrat samoumevno sprejetih sociolo{kih
pojmov individuuma, ~loveka, je postavil pod vpra{aj ideje, ki so
izhajale iz subjekta z veliko za~etnico. Ravno ta detronizacija
subjekta z veliko za~etnico je pogoj, da govorimo o humani, ~love{ki
dru`bi. Luhmann je idejo subjekta odpravil, da bi pokazal, da nih~e
ne more vsega videti, da nih~e ne more nastopati kot bog, kot
vsevedni um. Brez upo{tevanja tega epistemolo{kega izhodi{~a
Luhmannove teorije dru`be se nam njegov na~in obravnave razmerja
med dru`bo in posameznikom res lahko zazdi zamegljen in
problemati~en.

Enako velja za teoretsko figuro samoreference, ki naj bi, tako
Andrej [kerlep, “Luhmannovo teoretsko arhitektoniko neprijetno
zapletla.” (A. [kerlep, 1997, str. 48). Menim, da tudi sistemske
kategorije samoreference ni mogo~e presojati samo v lu~i formalnih
logi~nih kriterijev. S to kategorijo se je sodobna sistemska teorija
pribli`ala skrajnim mejam pojasnitve dru`benega, kjer ni ve~
prostora za resnico zdravega razuma, tudi ne za logi~no na~elo
“tertium non datur”, temve~ za paradoks in dialekti~no protislovje.
V tem ni kak{ne ve~je razlike med njo in drugimi neortodoksnimi
dru`benimi teorijami moderne. Res pa je, da zaradi ve~plastnosti, saj
se napaja iz bogate filozofske tradicije in tudi novej{ih naravoslovnih
spoznanj, pogosto vzbuja nerazumevanje in zavra~anje zlasti med
sociologi. To je v neki meri presenetljivo, ker tudi {tevilni drugi znani
sociolo{ki teoretiki, med drugim Immanuel Wallerstein v programu

Dru`bena sistemska teorija in njeni kritiki

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



178

odprtih znanosti, med klju~ne izzive, ki naj bi spodbudili novo
sociolo{ko perspektivo opazovanja dru`be, postavljajo kompleksne
naravoslovne {tudije samoreferen~nih (disipativnih) struktur. (I.
Wallerstein, 1999, Wallerstein, 2000).

Samoreferenca kot sebstvo, ki je nekaj drugega, vendar hkrati
istega, se nahaja tudi v jedru vseh drugih miselnih figur, ki jih upo-
rablja Luhmann, to pa so smisel, sistem, forma itd. Vse te figure so
figure refleksivne sociologije, ki z opazovanjem predmeta (dru`be)
pravzaprav tematizira samo sebe.

Refleksivna sociologija je {e vedno blizu hegeljanski dialektiki,
hkrati pa jo pomembno presega, kolikor v tej refleksiji, v veliki meri
oprti na rekonstruiran tip Guenterjeve operativne dialektike, ne
izra`a nobene strasti po ukinjanju razdvojenosti in razcepljenosti, ki
je gibalo teoretskega in prakti~nega razvoja. Glede na tak{no episte-
molo{ko dr`o sistemske sociolo{ke refleksije bi se te`ko strinjali s
kritiki, ki trdijo, da naj bi bil Luhmann, kljub stalnemu poudarjanju, da
je presegel nekdanji substancionalisti~ni na~in mi{ljenja, {e vedno
ostal ujet v spone Heglove ideje gibanja absolutnega duha. Na
tak{no kritiko filozofskih temeljev Luhmannove sociolo{ke teorije
lahko naletimo tudi pri nekaterih avtorjih pri nas, na primer pri Tinetu
Hribarju, ki pravi, da “problemati~nost ni Luhmannova zaprtost v
samoreferen~nost, marve~ podrejenost celotne sistemske teorije
novove{ki subjektiviteti. Luhmann ne presega Heglovega horizonta.
To pomeni, da se njegovi socialni sistemi obna{ajo kot nekaj
subjektivitetnostnega (ne subjektivisti~nega, kajti bistvo subjek-
tivitete je prav v tem, da je šonstran’ subjekta in objekta razlike med
njima, da je kot subjektiviteta subjektov obenem objektiviteta
objektov).” (T. Hribar, 1991, str. 203)

Menim, da je Luhmannovi sistemskoteoretski sociologiji uspelo
prese~i tradicionalne substancionalisti~ne redukcionizme predvsem
v navezavi na Guentherjevo operativno dialektiko (G. Guenther,
1959) in {e zlasti na Brownovo logiko diferenciacije (Spencer Brown,
G., 1971). Zato nem{ki sociolog, ~etudi ga lahko {tejemo za dedi~a
Heglove filozofske dedi{~ini, ni nikoli razumel kategorije enotnosti
ali subjektivitete kot samo sebi zadostno identiteto. Ker torej v
filozofiji modernega dru`benega sistemskega mi{ljenja ne gre za to,
da naj bi, tako kot v primeru absolutne ideje, “eno in isto samo sebe
razli~no oblikovalo” (G. W. F. Hegel, 1977, str. 21), lahko re~emo, da
spoznavnoteoretsko izhodi{~e Luhmannove teorije in njen kon~ni
smoter niso kategorije identitete in subjektivitete, temve~ kategorije
diference. Tudi po Brownovi logiki, ki izhaja iz skrajno formalnega
pojma opazovanja, je diferenca temeljni modus vsakega operiranja.
To opazovanje se vr{i vseskozi kot razlikovanje (distinction) in
ozna~evanje ene strani tega razlikovanega (indication). ̂ etudi je z
ozna~evanjem ene izmed strani te razlikovanosti (diference)
opazovanje zavezano perspektivi vsakokratne izbire, pa med
ozna~enim in neozna~enim ne obstaja odnos simetrije ali enostavne

Franc Mali

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



179

dualnosti – to je mo`no formulirati takole: “ ~e ne mo{ki, potem
`enska”, in obratno: “ ~e ne ̀ enska, potem mo{ki” – temve~
asimetrije. Ravno na osnovi tak{ne asimetrije, v kateri prestopanje iz
ozna~enega v neozna~eno vedno potegne za seboj tudi novo
uvajanje diferenciacije, navaja k sklepu, da Luhmann, ki je sledil
Guentherju in Spencerju Brownu, ni izhajal iz hegeljanskega modela
identitete diference in identitete, temve~ kve~jemu iz modela
diference identitete in diference. Da bi poudarila to razliko s
samogibanjem heglovskega duha, se refleksivna sociologija izogiba
celo pojmu “gibanja” (Bewegung) in na njegovo mesto postavlja
idejo operativnega kalkula razlikovanja, v katerem se ni~ ne giblje,
temve~ izvaja samo {e kalkulacije.

^e se torej vrnemo k vpra{anju, ali kategorija samoreference
zapleta ali razpleta teoretsko pojasnitev kategorije dru`benega,
potem se mi zdi potrebno poudariti, da je njen pomen dvojen.
Prvi~, na temelju kategorije samoreference lahko {ele spoznamo
paradoksno podstat vsakega, torej tudi dru`benega vedenja. Drugi~,
na temelju kategorije samoreference {ele lahko spoznavamo izo-
morfni zna~aj modernih dru`b. Govorimo namre~ o samoreferen-
~nem zna~aju celotnega dru`benega sistema in tudi vseh posa-
meznih delov. ̂ e samoreferenca torej nastopa kot eksplanans v
znanstvenih pojasnitvah sodobnih dru`benih pojavov, potem imamo
opravka s konsistentnim in koherentnim na~elom teoretskega
pojasnjevanja eksplananduma (dru`benih pojavov, ki so predmet
pojasnitve), in to je pogoj, da v na{em spoznanju dru`be
napredujemo. Zato se mi zdi neupravi~ena ocena, da kategorija
samoreference v teoretskem in epistemolo{kem pojasnjevanju
dru`be zadeve bolj zapleta kot pa ponuja neke koristne nastavke za
nadaljnje raziskovanje. Luhmannovi ideji reference gre zasluga, da je
v polju sociolo{ke teorije – kot vemo, se Luhmannova teorija ne
ukvarja zgolj z aporeti~nimi strukturami tekstualnosti, kot to na
primer velja za Derridajev dekonstruktivizem – potrdil pomen
paradoksne podstati dru`bene biti same. Zato si paradoksov,
protislovij, ambivalenc, bifurkacij ne umi{lja kot nekaj, kar je treba
kar se da hitro odpraviti in odstraniti, obi~ajno tako, da se jih
enostavno zameji v premise formalne logike, temve~ kot tisti
ustvarjalni potencial, ki spodbuja dru`beni razvoj in vodi k vedno
novim presenetljivih uvidom dru`be.

Luhmann v sklepnem delu Gesellschaft der Gesellschaft govori
celo o Paradoxie als Abschlussgedanken (N. Luhmann, 1997, str.
1081), to zveni seveda z vidika klasi~nih formalno logi~nih in
ontolo{ko fundiranih dru`benih misli subverzivno in nesprejemljivo.
Paradoks v prikriti formi, t. j. v “formi invizibilizacije in mistifikacije”,
je v o~eh sistemske dru`bene teorije gibalo (dru`benega) razvoja.
Sicer pa je ̀ e iz psihoanalize znano, da ima kategorija latence, ki jo je
Luhmann v analizi socialnih sistemov in epistemologije dru`benih
znanosti razvijal v smeri konceptov deparadoksacije, invizibilizacije,

Dru`bena sistemska teorija in njeni kritiki

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



180

samoreference in od Spencerja Browna prevzete kategorije ponov-
nega vstopa razlike v ̀ e razlikovano (re-entry), racionalni smisel.
Slepa pega opazovanja je osnova vsakemu delovanju dru`benih
sistemov. [ele na osnovi tak{ne slepe pege se samoreferen~no
delujo~ sistem, tudi in predvsem v formi samoopazovanja (pri
Luhmannu obstaja razlikovanje med sistemskim opazovanjem in
operiranjem), zavaruje pred tem, da bi pristal v goli tavtologiji in da
se ne bi sesedel v lastnem paradoksu samoutemeljevanja; skratka, da
kot gola tavtologija in paradoks ne prestopa nemo~no na enem in
istem mestu (ali pa – ~e gremo po regresivni poti k vpra{anju
nastanka samoreferen~nega sistema – ta sistem sploh ne nastane).
Vsako, ne samo sistemsko opazovanje, nosi breme lastne slepe
pege. To, kar se opazovanju odmika, ostaja vseskozi latentno
navzo~e in v tej latentnosti prepre~uje, da ne zapademo v vedno
nove blokade, ki imajo zna~aj tavtologij in paradoksov. Ker slepa
pega varuje opazovanje pred njegovo lastno otrplostjo,
odrevenelostjo, jo je Guenter Schulte ozna~il kar za “zdravilno
slepoto” (G. Schulte, 1993, str. 24).

TEORETSKA SPEKULACIJA, DRU@BENA
ANGA@IRANOST IN KRITIKA ESHATOLOGIJE

Ravno zaradi predhodne usmerjenosti k odkrivanju paradoksne
podstati moderne dru`be je mogo~e moderni sistemski teoriji
pripisati posebne vrste dru`beni anga`ma; pa naj zveni kritikom,
ki vidijo v njej predvsem odmaknjeno, ezoteri~no teoretsko spekula-
cijo, brez neposredne povezave z dru`beno prakso, poudarjanje te
lastnosti {e tako nesmiselno. Dru`beni anga`ma se ne opira na
prakti~ni politi~ni aktivizem, o ~emer govorijo tudi pri~evanja
najbli`jih intelektualnih sopotnikov (glej npr. R. Stichwech, 1999),
temve~ na konsekventno izpeljano teoretsko delo, ki na mesto
patosa netransparentne bli`ine postavlja jasno intelektualno distanco,
na mesto fundamentalizma znanstveni relativizem (vendar ne
agnosticizem), na mesto moraliziranja analizo dejanskega dru`-
benega stanja. Ob tem se je treba zavedati, da je dru`bena sistemska
teorija dale~ od tega, da bi, tako kot vrsta drugih poststrukturalisti~nih
dekonstrukcij, ostala zaprta v hermenevti~ni krog filozofskih diskusij.
Dru`bena sistemska teorija ne ostaja na ravni semanti~nih analiz,
temve~ jo zanimajo pojavi dru`bene realnosti kot taki.

Za Luhmanna nobena moderna, postfundamentalisti~na dru`bena
teorija ne more odgovoriti na temeljno vpra{anje nastanka in obstoja
dru`be zunaj te dru`be, temve~ samo znotraj dru`be same. Ker se
torej nahaja – recimo – v kro`nem razmerju do predmeta lastnega
raziskovanja, je njena mo~ spoznanja bistveno dolo~ena z njeno
zmo`nostjo, {e bolje, pripravljenostjo, da v perspektivo opazovanja
ne vklju~i nekih vnaprej{nih apriornih (ideolo{kih) premis. V ~asu

Franc Mali

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



181

postmoderne, ki ga ozna~ujejo procesi deontologizacije teoretskega
in realnega sveta, je za vse velike teorije zlasti pou~no sestopanje s
piedestala velikih idej (resnic). V zvezi s tem moramo biti skepti~ni
zlasti do tistih dru`benih teorij, ki v pojasnitvi dru`bene realnosti,
najve~krat z nekim umi{ljenim patosom dru`bene kriti~nosti in
emancipativnega naboja, operirajo z vnaprej{nimi sodbami, preden
so pojem dru`be sploh (teoretsko) tematizirali.

Ali sociolo{ka teoretska misel danes zmore storiti ta odlo~ilni
korak k deontologizaciji, demetafizikaciji in tudi dezideologizaciji,
brez nevarnosti, da bi zapadla v omejeni miselni pozitivizem? Vsaj od
Popperjeve kriti~ne analize teorij dru`benega historicizma naprej je
znano, da najve~jo nevarnost razvoju modernim dru`bam pred-
stavljajo pravzaprav tiste teorije, ki izhajajo iz predpostavke o nekem
vnaprej dolo~enem zgodovinskem razvoju. (K. Popper, 1957) V
tak{ni predstavi se skriva ideja, da je v ~love{ki zgodovini na~rtovan
smoter. Z njegovim odkritjem imamo klju~ prihodnosti v na{ih rokah.
Tak{na deifikacija zgodovinskih dru`benih zakonitosti, iz katere se
potem napajajo nasilni politi~ni prevrati, predstavlja samo zadnji ~len
v zaporedni verigi bog – narava – dru`ba. ̂ e so zgodnje natu-
ralisti~ne revolucije teolo{ki pojem boga nadomestile s pojmom
narave, vse drugo pa je ostalo isto, tako da na mesto bo`jih zakonov
nastopijo naravni zakoni, na mesto bo`je volje in mo~i naravna volja
in mo~, na mesto bo`jega telosa naravna selekcija, potem so tudi
teorije dru`benega historicizma zgodovinskemu dru`benemu
razvoju pridale atribut bo`anskosti. Absolutni primat tako dobijo
zakoni zgodovine, sile, skratka, vsemo~ in vsevednost
zgodovinskega determinizma.

Luhmann je zavrnil teleolo{kost in eshatolo{kost dru`benih teorij
historicizma, tako kot je zavrnil tudi ideje omejenega pozitivisti~nega
mi{ljenja. Zanj sta bila v dosedanjem sociolo{kem razvoju prev-
ladujo~a dva pristopa: v pozitivni sociologiji, od Comta naprej, vedno
znova pojavljajo~e se vpra{anje “kaj je dejstvo?” (Was ist der Fall?)
in v kriti~ni sociologiji, od Marxa naprej, vpra{anje “kaj ti~i za njim?”
(Was steckt dahinter?). V uvodnih metodolo{kih pripombah h knjigi
Gesellschaft der Gesellschaft se zavzema za dopolnitev obeh
pristopov (ne za popolno alternativo!): “^e bi ̀ eleli iskati alternativo
kriti~ni in pozitivni (“empiri~ni”) sociologiji, bi pri na{i nalogi ne pri{li
preve~ dale~. Ni nam potrebno izhajati iz zavra~anja (to ne bi poma-
galo). Izhajati moramo iz dopolnjevanja.” (N. Luhmann, 1997, str. 41)

Luhmann ni nikoli izra`al neke posebne ̀ elje, da bi imel svojo
dru`beno teorijo za antimarksizem. Dr`o antimarksista so mu pri-
pisovali avtorji, ki ga v glavnem sploh niso razumeli. Do Marxove
dru`bene teorije izra`a celo veliko mero simpatije, vendar ne v
odnosu do njenih (ideolo{kih) pri~akovanj glede revolucionarnih
dru`benih sprememb, temve~ v odnosu do dialekti~nih analiz
takratne me{~anske teorije politi~ne ekonomije. Ali kot pravi
Luhmann sam: “Marx je vedenje me{~anske politi~ne ekonomije

Dru`bena sistemska teorija in njeni kritiki

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



182

opisoval kot ideolo{ko vedenje, ki ne opazi tega, kar je opa`eno,
namre~: da naj bi rast trga temeljila na elementih samouni~evanja”
(N. Luhmann, 1993, str. 247).

Luhmann ostaja najostrej{i kritik eshatolo{kih vsebin v modernih
dru`benih teorijah. Tudi v zadnjem delu “Gesellschaft der
Gesellschaft” ni skoparil z argumenti, s katerimi je dokazoval, da
Habermasova dru`bena teorija predstavlja enega zadnjih, v
zgodovini dru`benih teorij pogosto navzo~ih poskusov utemeljiti
pojem dru`be normativno. Pravi, da je Habermas, namesto da bi
gojil ~asu primerno sociologijo, “`e danes pripravljen ~akati na um”
(N. Luhmann, 1997, str. 1148). Za Luhmanna je Habermasova
predpostavka, po kateri naj bi subjekti nastopali kot udele`enci
komunikacij, zgolj eden izmed ~asu neprimernih dru`boslovnih
poskusov pre`ivetja, ki z emancipativno preobleko te`i k
utopi~nemu.

^as je, da se ustavimo ob posebej pogostih o~itkih na ra~un
sistemskega dru`benega mi{ljenja, ~e{ da v najbolj{em primeru
pomeni brezplodno teoretsko spekulacijo, ki je predvsem sama sebi
namen, in zato nima nobene zveze s tem, kar se dogaja v resni~nosti.
Ni dvoma, da je Luhmann znan zaradi sociolo{kih teorij. Nesporno je
tudi, da njegova teorija spada v krog “grand theories”, ki praviloma
pozornosti ne usmerjajo k empiri~nim analizam posameznih
dru`benih pojavov in dogodkov. Vendar, ali ta holisti~na naravnanost
v preu~evanja, ki so jo tudi nekateri avtorji pri nas odpravili s
terminom “abstraktnost abstraktnosti” (M. Jogan, 1995, str. 62), tudi
`e upravi~uje sklepe, da ni v njenem miselnem krogu ni~esar, kar je
z vidika poznavanja problemov modernih dru`b relevantno? Menim,
da ni tako in da je sodobna sistemska dru`bena teorija ravno z
zmo`nostjo, da se odmakne od omejenega pojma konkretnosti,
sploh lahko prestopila skrajni rob pojasnjevanja in tematiziranja
fenomena dru`be, dru`benega in dru`benih znanosti. Pri tem se
me zdi prav tako klju~nega pomena, da zna~ilnost tega tipa
pojasnjevanja ni vezana na togi in omejeni tip deduktivizma. Prav
nasprotno. Ne gre samo za to, da se je Luhmann v temeljnem delu iz
devetdesetih let jasno opredelil za povezovanje, ne pa za lo~evanje
metodolo{kih na~el dveh do sedaj vsak sebi razvijajo~ih se socio-
lo{kih usmeritev, sociolo{kega pozitivizma in kriti~ne sociolo{ke
teorije. Gre tudi za to, da je Luhmann, ~e ga primerjamo s Parsonsom,
to pa dru`boslovci pri nas zelo radi po~nejo (prakti~no ni bilo nobene
razprave ali prikaza Luhmannove teorije, ne da bi pod lupo postavili
tudi njen odnos do predhodne teorije strukturnega funkcionalizma),
storil pomemben korak naprej od “analiti~nega realizma”, ki je
vsebovan v deduktivni logiki sheme AGIL.

Na osnovi navedenih argumentov se je zato te`ko strinjati z
oceno, da “Luhmann dru`be ne upo{teva kot konkretne zgodovin-
ske totalitete dialekti~no medsebojno povezanih sestavin, temve~
pride do dru`be (po deduktivni poti) iz pojma sistema” (M. Jogan,

Franc Mali

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



183

1995, str. 62). Luhmann je z mo~jo izrednega erudita zgradil celotno
arhitektoniko sistemske teorije. V sinhronih in diahronih presekih v
zapleteno dru`beno tkivo je uporabljal raznovrstno histori~no
gradivo. Zato postopka njegovega raziskovanja nikakor ni mogo~e
imeti za teorijo, ki izhaja iz modela deduktivne analize, temve~ prej
za obse`no fenomenolo{ko rekonstrukcijo vsakdanje dru`bene
realnosti. V kon~ni fazi ne smemo spregledati, da nabor delnih
dru`benih sistemov, ki so bili predmet njegove natan~ne elaboracije,
ne temelji na nobenem vnaprej{njem aksiomu, temve~ izhaja iz
realnih razvojnih zakonitosti dru`be. Glede tega je prav toliko
induktivist kot deduktivist. Lista posameznih sfer dru`benega
`ivljenja, ki jih je temeljito obdelal za ̀ ivljenja, sega na podro~je
gospodarstva, politike, prava, znanosti, mno`i~nih medijev, umet-
nosti, vzgoje, zdravstva, {porta, dru`ine itd. Veliko neobjavljenega
gradiva je tudi v njegovi zapu{~ini. To seveda ne pomeni, da pojem
delnega dru`benega sistema v njegovi teoriji fungira kot nekaj
povsem poljubnega, kot nekaj, kar je mogo~e “nalepiti” na vsako
stvar. V zvezi s tem je za vse preve~ povr{ne kritike njegove teorije
pou~no poznati njegovo misel, ki pravi, da se lahko vedno pojavijo
(izdiferencirajo) novi dru`beni komunikacijski kompleksi in da
potem vzvratno spreminjajo konfiguracijo razmerij v celotni dru`bi.
Procesi funkcionalne dru`bene diferenciacije niso igra ni~elne vsote,
saj lahko zgodovinske spremembe zadevajo sam princip dru`bene
diferenciacije. Luhmann pravi, da “diferenciacija spreminja tudi
socialni sistem, v katerem je, to pa spet lahko postane predmet
znanstvenega teoretiziranja. To je seveda mo`no le, kolikor
se vzpostavi ustrezna kompleksna teoretska organizacija.”
(N. Luhmann, 1990, str. 340)

Kot primer bi lahko omenili tehnolo{ki razvoj. Moderna tehno-
logija je najnovej{i rezultat intersistemskih resonanc in stabilizacije
interakcij med funkcijama delnih dru`benih sistemov ekonomije in
znanosti. Razvoj tehnologije gre – ~e uporabimo sistemski jezik –
v vedno intenzivnej{o funkcionalno izdiferencirano dru`beno
komunikacijo, ki se v odnosu do ̀ e obstoje~ih vrst delnih dru`benih
komunikacij pojavlja na vedno vi{ji ravni in vzvratno vpliva na
evolucijo celotne dru`be.

IMAGINARNA IN REALNA ENOTNOST MODERNIH
DRU@B

Na koncu je treba poudariti, da Luhmannovo zavra~anje ideje
imaginarne enotnosti modernih dru`b ne pomeni, da gre pri njem za
teorijo dru`benega kaosa, ~e{ da koncept dru`be ne ponuja nobenih
alternativ, temelje~ih na realnih mehanizmih dru`bene integracije.
Kritike moti specifi~ni pristop k problemu dru`bene integracije, ki ne
izhaja ve~ iz tradicionalnih predpostavk nadrejenih vrednotnih

Dru`bena sistemska teorija in njeni kritiki

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



184

orientacij, temve~ iz evolucionisti~nih kategorij strukturalnega spoja.
Nenavadno je, da v krogu teh (sociolo{kih) kritikov niso samo avtorji,
ki so zavezani tradicionalni Parsonsovi teoriji strukturnega funkcio-
nalizma, temve~ posamezni zagovorniki teorije dru`benega evolu-
cionizma. Vzemimo kot primer stali{~e Gerharda Preyera, ki je znan
tudi po tem, da je uredil zbornik prispevkov vodilnih dru`benih
evolucionistov (G. Preyer, 1998). Preyer pravi, da pojasnitev razvoja
modernih dru`b ne more ve~ temeljiti na modelu funkcionalne
diferenciacije delnih dru`benih sistemov. Politi~ne odlo~itve,
povezovanja na osnovi solidarnosti, ekonomska delovanja, moralne
sodbe in estetske prezentacije naj ne bi ve~ sledile “~isti sistemski
logiki”, temve~ naj bi se porajale v “conah interpenetracije” in
“intersistemskih komunikacijah”. Zato naj bi Luhmannova teorija
funkcionalne diferenciacije izgubila pojasnjevalno mo~.

Kritike Preyerjevega tipa, na katere naletimo tudi pri ve~ini
mlaj{ih sociologov pri nas, ki se v analizah dotikajo vpra{anja
Luhmannove sistemske teorije, hote ali nehote pozabljajo, da je
Luhmann pri obravnavi delovanja delnih dru`benih sistemov vedno
izhajal iz dveh klju~nih sistemskih kategorij: iz dru`beno komuni-
kacijskih kodov in iz programov, izpeljanih iz teh kodov. Razlikovanje
med kodi in programi na intrasistemski ravni je pomembno za pove-
zovanje med delnimi dru`benimi sistemi. Sistemske dru`bene teorije
ni mogo~e imeti samo za teorijo funkcionalne fragmentacije in
diferenciacije, temve~ tudi za teorijo dru`bene integracije.

Luhmann je v odnosu do drugih vodilnih sociolo{kih teoretikov
dru`bene diferenciacije izbolj{al tipologijo razli~nih oblik dru`bene
diferenciacije (glej ve~ o tem: U. Schimak,1996). Zanj obstoj funk-
cionalno ekvivalentnih oblik dru`bene diferenciacije ne prina{a za
razvoj modernih dru`b samo prednosti, temve~ vsebuje tudi celo
vrsto nevarnosti. Dru`bena specializacija ne vodi samo k ve~ji
u~inkovitosti, temve~ tudi k ve~ji ob~utljivosti celotne dru`be na
motnje v delovanju posameznih delov. @e iz tega razloga so
Luhmanna v vseh spisih zanimala vpra{anja povezovanja posa-
meznih delov v celotni dru`bi. Zanj se sicer vse, kar se dogaja v
delnih dru`benih sistemih, dogaja znotraj specifi~nih komunikacijskih
binarnih kodov (v tem pomenu so totalne konstrukcije), a to ne
izklju~uje vpliva zunanjih dejavnikov. Vzemimo primer delovanja
sistema znanosti. Njena temeljna oblika komunikacije je vedno
znova se pojavljajo~i tok publiciranja znanstvenih spoznanj. Ni pa
edina, saj je vsakomur, ki znanstveno deluje, jasno, da se v znanosti
dogaja {e kaj ve~ kot samo to, da pi{emo svoje in beremo tuje ~lanke
in knjige. Obstajajo tudi neformalne komunikacije, raznovrstne
oblike dela v znanstvenih laboratorijih itd. Obstoj teh empiri~nih
dejstev ni v nasprotju s tezo o publicistiki kot osnovni obliki znan-
stvene komunikacije. V znanstvenem raziskovanju zbrano gradivo
se namre~ {ele mora nahajati v funkciji doseganja znanstvenega
rezultata in javne predstavitve.

Franc Mali

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



185

Ker so komunikacijski kodi premalo strukturirani, da bi lahko
sami po sebi oblikovali specifi~ne sistemske komunikacije, se
obdajo s specifi~nimi programskimi strukturami. Programi so porok
operacionalizacije kodov. ̂ e zadevo ponovno ilustriramo na primeru
znanosti, potem gre pri metodologiji znanstvenega raziskovanja (v
odnosu do komunikacijskega koda resnice ima zna~aj programa) za
to, da ta v prakti~nem postopku raziskovanja postavlja kriterije, ki
vodijo k potencialnim znanstvenim odkritjem in znanstveni resnici.
Podobne primere bi lahko navajali tudi za druge delne dru`bene
sisteme.

Z vidika intersistemskega dru`benega povezovanja je pomemb-
no, da programi, ki obdajajo kode, skrbijo za operacionalizacijo teh
kodov, hkrati pa vsebujejo {tevilne elemente, ki so vneseni od zunaj.
@e samo to dejstvo ka`e, da iz Luhmannove sistemske perspektive
opazovanja ni bil nikoli izvzet problem povezovanja posameznih
delov dru`be, kar je osnova za to, da na ravni celotne dru`be sploh
lahko govorimo o integraciji. Luhmann pravi, da “na osnovi diferen-
ciacije kodov in programov dru`beni sistem dose`e mo`nost, da
sploh lahko deluje isto~asno kot zaprt in odprt sistem”. (N. Luhmann,
1986, str. 91)

Zdi se, da se tudi posamezni kritiki koncepta funkcionalne
dru`bene diferenciacije pri nas ne zavedajo v zadostni meri pomena
diferenciacijske sheme kod: program, ki igra pomembno vlogo tako
na nivoju intra-kot tudi inter-sistemskih dru`benih komunikacij.
Koncept funkcionalne dru`bene diferenciacije namre~ ne vodi samo
k na~elu vzporednosti, temve~ tudi k na~elu multiplega prekrivanja
raznovrstnih perspektiv. Zato v sistemski dru`beni teoriji tudi ni
nikoli govora o absolutni, temve~ samo o relativni avtonomiji dru`-
benih sistemov. Kritiki sistemske dru`bene teorije prav tako
pozabljajo, da vloga koordinativnih dru`benih mehanizmov ni
reducirana zgolj na raven stvarnih prisil (Sachzwaenge), temve~ da
izhaja tudi iz kategorije dru`bene (samo)refleksije. Dru`bena
(samo)refleksija pomeni, da v sodobnih dru`bah sistemi razumevajo
sami sebe kot ustrezno okolje drugim sistemom. Na tej osnovi potem
zavestno omejujejo sami sebe na ra~un odpiranja nujnih mo`nosti
drugih delnih sistemov.

Najbr` ni treba posebej ponavljati, da dru`beni odnosi pri nas {e
niso dosegli te stopnje razvitosti in nekateri delni sistemi dru`be
(primer: politika), ~etudi bi to od njih najprej pri~akovali (smo dr`ava
v tranziciji), sledijo vse prej kot logiki (samo)refleksivnega omeje-
vanja. Morda je tudi to razlog, da v Luhmannovi sistemski dru`beni
teoriji pri nas ne uspemo odkriti njenih prednosti, ko gre za
pojasnjevanje problema dru`bene integracije in intersistemske
interpenetracije.

Dru`bena sistemska teorija in njeni kritiki

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



186

LITERATURA:

GUENTHER, G. (1959): Idee und Grundriss einer nicht-Aristotelischen Logik.
Hamburg: Verlag von Felix Meiner.

HEGEL, G. W. F. (1977): Phaenomenologie des Geistes. Frankfurt/M: Surkamp
Verlag. (3. Auflage).

HRIBAR, T. (1991): Teorija znanosti in organizacija raziskovanja. Ljubljana:
Znanstvena knji`nica FDV.

JOGAN, M. (1995): Sodobne smeri v sociolo{ki teoriji. Ljubljana: Znanstvena
knji`nica.

LUHMANN, N. (1992): “Wer Kennt Wil Martens? Eine Anmerkung zum Problem
der Emergenz sozialer Systeme”. Koelner Zeitschrift fuer Soziologie und
Sozialpsychologie, Jhsg. 44, str. 139–42.

LUHMANN, N. (1986): Oekologische Kommunikation. Opladen: Westdeutscher
Verlag.

LUHMANN, N. (1985): Soziale Systeme. Frankfurt/M: Suhrkamp Verlag.
LUHMANN, N. (1997): Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp

Verlag.
LUHMANN, N. (1993): šWas ist der Fall?’ und šWas steckt dahinter?’ Die zwei

Soziologien und die Gesellschaftstheorie, Zeitschrift fuer Soziologie,
Jshg. 22, str. 245–260.

POPPER, K. (1957): The Poverty of Historicism. London: Routledge.
PREYER, G. (1998): Strukturelle Evolution und Weltsystem – Theorien,

Sozialstruktur und evolutionaere Entwicklungen. Frankfurt/M.:
Suhrkamp Verlag.

SCHIMANK, U. (1996): Theorien gesellschaftlicher Differenzierung. Opladen:
Leske + Budrich Verlag.

SCHULTE, G. (1993): Der blinde Fleck in Luhmanns Systemtheorie. Frankfurt/
M.: Campus Verlag.

STICHWECH, R. (1999): Niklas Luhmann – Wirkungen eines Theoretikers.
Gedenkcolloquium der Universitaet Bielefeld am 8. Dezember 1998,
(Hrsg.) Rudolf Stichwech. Bamberg: Difo-Druck GmbH Verlag.

SPENCER BROWN, G. (1971): Laws of Form. London: Allen & Unwin.
[KERLEP, A. (1997): Komunikacija v dru`bi, dru`ba v komunikaciji. Ljubljana:

Znanstvena knji`nica FDV.
WALLERSTEIN, I. (1999): Utopistike ali izbire zgodovinskih mo`nosti 21. stoletja

– Dedi{~ina sociologije. Ljubljana: Zalo`ba Cf.
WALLERSTEIN, I. (2000): Kako odpreti dru`bene vede. Ljubljana: Zalo`ba Cf.

Franc Mali

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



187

Nacionalna identiteta ni zapisana v genih, ampak v diskurzu

Vpra{anje koordinacije med razli~nimi elementi, ki sestavljajo
kompleksno moderno dru`bo, je zna~ilen makrosociolo{ki problem,
s katerim se sociologija ukvarja ̀ e od svojih za~etkov. Temeljito so
ga, seveda vsak po svoje, obravnavali ̀ e sociolo{ki klasiki, kot so
Spencer, Marx, Durkheim in Weber.

V novej{i sociologiji obstaja seveda mno`ica avtorjev z bolj ali manj
relevantimi prispevki na tem podro~ju. Ta obse`nost nas sili k selekciji,
zato se bomo v besedilu osredoto~ili le na tri zna~ilne avtorje, ki so v
veliki meri zaznamovali sociologijo druge polovice dvajsetega stoletja:
Talcotta Parsonsa, Niklasa Luhmanna in Jürgena Habermasa.

^eprav je med njimi Parsons nekoliko starej{i avtor, je za nas zelo
pomemben kot vez med klasi~no sociologijo ter sodobnimi
sistemsko-kibernetsko obarvanimi makrosociolo{kimi pristopi.
Luhmann nas zanima predvsem zaradi radikalizacije razmi{ljanj o
dru`beni funkcionalni diferenciaciji, oprtih na teorijo samoreferen-
~nih sistemov. Habermas je zanimiv kot nadaljevalec “kriti~ne”
tradicije v sociologiji, dopolnjene s poskusom sinteze nekaterih
drugih klasi~nih sociolo{kih pristopov, {e posebno pa zaradi
poudarka na razmerju med sistemom in ̀ ivljenjskim svetom.

Pri obravnavi koordinacije kompleksne moderne dru`be z vidika
teorij omenjenih avtorjev se nameravamo omejiti na dve dimenziji:
centralnost in na~rtnost. Glede na to lahko lo~imo {tiri idealnotipske
modele koordinacije dru`benega sistema: (1) nena~rtno acentri~ni,
(2) nena~rtno centralni, (3) na~rtno centralni in (4) na~rtno
acentri~ni. (Za aplikacijo tega modela na primeru teorij sociolo{kih
klasikov glej: Makarovi~, 1997.)

Matej Makarovi~

Na~rtnost in acentri~nost:

Koordinacija kompleksnih dru`b po

Parsonsu, Luhmannu in Habermasu*

* Ta ~lanek je nastal na
podlagi izvle~ka gradiva,
pripravljenega za enega
od poglavij moje doktorske
disertacije, k nekaterim
razmi{ljanjem pa so me
spodbudile tudi razprave
na seminarju v okviru
Centra za teoretsko
sociologijo na In{titutu za
dru`bene vede.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



188

Matej Makarovi~

Temeljna teza, ki jo bomo sku{ali utemeljiti, je, da lahko v
omenjenih teoretskih modelih ugotovimo evolucijski razvoj
dru`bene koordinacije (1) od bolj centralnih k bolj acentri~nim
oblikam in (2) od bolj nena~rtnih k bolj na~rtnim oblikam.

1. Nena~rtno acentri~ni model
Nena~rtno acentri~na koordinacija pomeni prepustitev uskla-

jevanja (evolucijski) spontanosti. Z variabilnostjo se pojavljajo
razli~ne opcije, ki so podvr`ene selekciji, in nobene osrednje
instance (sistema ali akterja) ni, ki bi na~rtno koordinirala delovanje
celote. Najbolj zna~ilno lahko to ponazorimo z idealnotipskim
svobodnim trgom, ki deluje kot “nevidna roka”. Naj~istej{i izraz tega
modela najdemo v utilitaristi~nih teorijah o spontanem redu,
v klasi~ni sociologiji pa ga dobro ponazarja Spencerjev model
“industrijske dru`be” (Spencer 1876-96).

Parsonsov teoreti~ni model je v veliki meri zgrajen prav na kritiki
utilitarizma, ki jo je sistemati~no predstavil v svojem delu The
Structure of Social Action (Parsons, 1949; Gould, 1991: 85).
S konceptom voluntaristi~nega delovanja je ~isti nena~rtno acentri~ni
model vpel v {ir{i okvir: dru`bo sicer ustvarjajo posamezni akterji, ki
zasledujejo svoje cilje, vendar so – vklju~no s temi cilji – vpeti v {ir{i
vrednotno-normativni sistem, ki tvori podlago delovanju
(glej: Parsons, 1949: 44; 1951; 1991: 15 in dalje).

Parsons v veliki meri sledi Durkheimu (1933) in njegovi kritiki
Spencerja, vendar pa se z ve~jim upo{tevanjem akterjevega
delovanja in njegovih subjektivnih pomenov (glej: Parsons, 1949: 46
in dalje) pribli`a tudi Webru. Tudi glede odnosa do nena~rtno
acentri~nega modela se Parsons oddalji od durkheimovskega
pogleda. V nasprotju z Durkheimom, ki je precej skepti~en do
tekmovalnih modelov, kakr{en je svobodni trg, in vidi prihodnost
predvsem v (neo)korporativizmu (Durkheim, 1933a; Mimica, 1988),
se Parsons bolj ukvarja z vpra{anjem, kako tekmovalno obarvane
modele (npr. tr`no ekonomijo) povezati z ustreznimi vrednotno-
normativnimi okviri. Tudi ~e posamezen podsistem zahteva
uravnavanje po nena~rtno-acentri~nem na~elu, je tekmovalnost in
mo`na konfliktnost, ki izhaja iz tega, postavljena v okvir samega
funkcionalnega podsistema in njegove notranje kibernetske
urejenosti (glej npr.: Parsons in Smelser (1956) o ekonomiji in
Parsons (1969) o politiki).1  Tudi ta podsistem kot celota pa je
ume{~en v – kibernetsko urejeno – {ir{o dru`bo. Posebno
pomembna je v tej zvezi kibernetska umestitev nekaterih na~rtnih
in centralnih vidikov nad najbolj izrazito nena~rtno-acentri~ne
(npr. politika je kibernetsko nad ekonomijo, generalizirane kulturne
vrednote so nad vsem drugim ipd.). ̂ eprav se posami~ni podsistemi
v moderni dru`bi izrazito funkcionalno diferencirajo, se med njimi
ohrani usklajevanje prek interpenetracije in “dvojne menjave”.
Simbolni mediji (na ravni dru`be denar, mo~, vpliv in zavezanost

1 Parsons obravnava
dru`bo kot sistem
delovanja, ki ga
analiti~no deli na {tiri
podsisteme, izmed katerih
vsak opravlja eno od
nujno potrebnih funkcij
za sistem kot celoto. To so
adaptacija (ekonomija),
doseganje ciljev (politika),
integracija (societalna
skupnost) in latendno
vzdr`evanje kulturnih
vzorcev. Podsistem,
zadol`en za adaptacijo,
je energetsko mo~nej{i, a
hkrati informacijsko
{ibkej{i, vsak naslednji od
navedenih podsistemov pa
ima manj energije in ve~
informacij. Informacijsko
najmo~nej{i in energetsko
naj{ibkej{i je torej
podsistem, zadol`en za
vzdr`evanje kulturnih
vzorcev, kar ga tudi
uvr{~a na vrh dru`bene
kibernetske hierarhije.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



189

vrednotam) so sicer lastni posami~nim podsistemom, vendar igrajo
tudi posredni{ko vlogo med njimi (glej npr.: Parsons, 1967: 348–349).

Tudi Habermasovo odklanjanje utilitarizma je vsaj deloma
sorodno Parsonsovemu. Izhodi{~e, iz katerega je izpeljana dru`ba,
je zanj ̀ ivljenjski svet, ki ga tvorijo skupni kulturni pomeni in
medsebojno razumevanje (glej npr. Habermas 1987: 126–131).
Utilitaristi~no zasledovanje lastnih ciljev namesto te`nje po
razumevanju je za Habermasa zna~ilnost “strate{kega delovanja”
v okviru t. i. sistema, ki ga postavlja kot nasprotni pol ̀ ivljenjskemu
svetu (glej npr. Habermas 1979: 40–41). Acentri~no-nena~rtni
model, v katerem posamezni elementi ne te`ijo k na~rtovanju
medsebojne koordinacije, temve~ zasledujejo kve~jemu lastne cilje,
je tako po Habermasu predvsem zna~ilna sestavina sistema, in ne
`ivljenjskega sveta. Potreba po medsebojnem sporazumevanju med
akterji je v tak{nem sistemu odpravljena tako, da “generalizirane
oblike komunikacije” nadomestimo s krmilnimi mediji, kot sta denar
in mo~. Njuna uporaba namre~ sama po sebi ne zahteva vsaki~ znova
argumentacije in sporazumevanja med akterji, kot velja za iskanje
konsenza v ̀ ivljenjskem svetu (glej npr. Habermas; 1987: 390).

Kljub kriti~nosti do sistema pa Habermas (v nasprotju npr. z
Marxom) ne zahteva njegove odprave, saj ob visoki kompleksnosti
dru`be zanj tudi ne more ponuditi realisti~ne alternative za
koordinacijo dru`be, temve~ zagovarja kve~jemu njegovo
omejevanje. Tako poudarja, da problem moderne kompleksne
dru`be ni sama lo~itev sistema od ̀ ivljenjskega sveta, temve~
kolonizacija ̀ ivljenjskega sveta od sistema (ibid. 327–355).

^eprav pripisuje Luhmann – v primeri s Parsonsom in
Habermasom – bistveno manj{o vlogo vrednotno-normativnemu
konsenzu v koordinaciji moderne dru`be (Luhmann 1995: 123–124),
tudi sam zavra~a utilitaristi~na izhodi{~a. Primarno izhodi{~e za
vzpostavitev dru`benega reda po njegovem namre~ ne more biti
vpra{anje (egoisti~nega) lastnega interesa posami~nega akterja
(le-to je lahko {ele izpeljano), temve~ kve~jemu vpra{anje, ali bo
posami~na komunikacija sprejeta ali ne (ibid. 112).

(Acentri~no-nena~rtno) tekmovanje je za Luhmanna pomembno
za delovanje nekaterih (pod)sistemov, npr. ekonomije in politike,
vendar “le kot dodatna usmeritev, ne pa kot edina podlaga za
izpolnjevanje funkcije” (ibid.: 383). Tekmovanje se mora tako
dopolnjevati s sodelovanjem. Poleg tega ima tudi sama ekonomija
izrazito (vsaj v neki meri na~rtno) centralno podlago v smislu
“monetarne centralizacije” (glej: Luhmann 1989: 52).

Vendar pa se nena~rtno acentri~ni model pri Luhmannu, celo kot
prevladujo~, pojavi na drugi ravni: v odnosu med samoreferen~nimi
funkcionalnimi podsistemi. Ker vsak sistem deluje na podlagi lastne
notranje logike in opazuje sebe in svoje okolje iz perspektive, ki je
pogojena izklju~no z njegovo lastno notranjo logiko, se vsaj na prvi
pogled zdi, da sta tako na~rtnost kot centralnost na ravni dru`be kot

Na~rtnost in acentri~nost: Koordinacija kompleksnih dru`b po Parsonsu, Luhmannu in Habermasu

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



190

celote izklju~eni. S tem je dru`ba kot celota prepu{~ena predvsem
“slepi” evoluciji, kar za samega Luhmanna ni poseben problem, saj
pravi, da evolucija “zadostuje za pre`ivetje” (Luhmann, 1995: 477).

2. Nena~rtno centralni model
Drugi model v na{i shemi je nena~rtno centralen. Na pomen tega

vidika je v sociologiji jasno opozoril ̀ e Durkheim, ki je v kritiki
Spencerjevega (nena~rtno acentri~nega) modela pokazal na
“nepogodbene elemente pogodbe”. Najzna~ilnej{a sestavina
nena~rtno centralnega modela so tiste kulturne vrednote, ki
zavezujejo celotno dru`bo in hkrati niso oblikovane z na~rtnim
delovanjem sistema in akterja.

Parsons temu vidiku, v veliki meri po Durkheimovem zgledu,
pripisuje precej{en pomen. Koordinacijo dru`be omogo~a neko
raven vrednotnega konsenza. Parsons obravnava vrednote kot
stukturno sestavino dru`be, ki ustreza funkcionalnemu podsistemu
latentnega vzdr`evanja vzorcev (funkcija L v okviru AGIL sheme).
Podsistemi s funkcijo L so v sistemu s kibernetskega vidika najvi{je,
to pomeni, da so informacijsko najmo~nej{i in energetsko naj{ibkej{i.
Kultura zato seveda ne “deluje”, temve~ z informacijami usmerja
delovanje v celotnem dru`benem sistemu. Zaradi njenega kiber-
netskega polo`aja Parsons primerja to sfero z geni, ki z informacijami
oblikujejo in usmerjajo energetsko mo~nej{e organske sisteme,
vendar sami prakti~no nimajo energije.

Kibernetska hierarhija z jasno oblikovanim (nena~rtno-
centralnim) vrhom se lahko zdi elegantna re{itev za problem
koordinacije, ki pa bi hkrati tudi v veliki meri blokirala potenciale
na~rtnosti in acentri~nosti. Vendar se pomen tak{nega vrha hierarhije
v moderni dru`bi mo~no relativizira; tega se vsaj v dolo~eni meri
zaveda ̀ e sam Parsons, ko bolj ali manj izrecno omenja tri procese,
povezane z modernizacijo:

1. Vrednotna generalizacija je edini na~in za zagotavljanje
inkluzije izdiferenciranih enot v dru`beni sistem. Kulturne
vrednote morajo v moderni dru`bi postati splo{ne, ohlapnej{e
in bolj abstraktne, da lahko zagotovijo koordinacijo razli~nih
izdiferenciranih funkcionalnih enot, ki lahko v veliki meri
delujejo po lastni logiki (glej: Parsons, 1991: 36).

2. Notranja funkcionalna diferenciacija podsistemov s funkcijo L.
Kot drugi podsistemi so tudi ti podvr`eni nadaljnji funkcionalni
diferenciaciji, npr. na znanost, umetnost, moralo in religijo (glej:
Parsons in Platt, 1974: 16–17). ̂ eprav se tudi med njihovimi
sestavnimi deli {e vedno, vsaj posredno, ohranja kibernetska
hierarhija, se sfera L sama vsaj do neke mere razsredi{~i.

3. Pluralizacija podsistemov s funkcijo L je prav tako del
modernizacije. Parsons jo ponazarja na primer z religioznim
pluralizmom v ZDA. Pluralizacija je v skrajni instanci nasprotna
na~elu centralne koordinacije, vendar ni popolna in se ne

Matej Makarovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



191

nana{a na vsa podro~ja v “L” podsistemih. Pluralizem religij
lahko kompenziramo npr. z Bellahovim konceptom civilne
religije (glej Parsons, 1977: 295); znanosti lahko kljub
razcepljenosti na razli~ne paradigme ostaja skupna zavezanost
k iskanju resnice ipd. Kljub temu pa pluralizacija na splo{no
prispeva k relativizaciji nena~rtno-centralnega modela.

^eprav se Parsons zaveda teh procesov, v njih ne vidi posebno
resnih problemov. Kibernetska hierarhija se kljub funkcionalni
diferenciranosti moderne dru`be ohranja, vrednote, ki so v njenem
vrhu, ~eprav bolj posredno in bolj posplo{eno {e vedno pre`emajo
delovanja v vseh podsistemih dru`be. Neposredno usmerjanje se
nadomesti z interpenetracijo med informacijsko in energetsko
mo~nej{imi podsistemi.

V nasprotju s Parsonsom vidi Habermas v moderni dru`bi ve~
razlogov za skrb. V njegovem konceptu je to, kar ozna~ujemo kot
nena~rtno centralni model, pomembna sestavina ̀ ivljenjskega sveta.
Zavezanost ljudi dolo~enim skupnim kulturnim pomenom v social-
nem svetu, ki ga jemljejo kot samoumevnega (glej npr. Habermas,
1987: 126 in dalje), je namre~ centralna in hkrati ne more biti na~rten
produkt katerega koli sistema ali akterja.

Ta vidik ̀ ivljenjskega sveta se v moderni dru`bi sicer ohranja,
ne more pa ve~ igrati osrednje vloge v koordinaciji. Po eni strani se
sam ̀ ivljenjski svet racionalizira, to bomo z vidika na{ega modela
obravnavali v nadaljevanju, po drugi strani pa tudi ne zado{~a ve~ za
koordinacijo vse kompleksnosti moderne dru`be. Zato se razvije
“sistem” (to sta predvsem ekonomija, ki temelji na mediju denarja,
in politika, ki temelji na mediju mo~i), ki se, kot smo ̀ e omenili,
v veliki meri osamosvoji od ̀ ivljenjskega sveta. Vendar pa pri tem
ne gre le za normalno funkcionalno diferenciacijo, temve~ prihaja
tudi do dediferenciacije v obliki vdiranja sistemskih elementov v
`ivljenjski svet, kar Habermas (1987: 376) ozna~uje kot kolonizacijo.
Koordinativni potencial ̀ ivljenjskega sveta, v nekem smislu pa tudi
sam ̀ ivljenjski svet, sta torej resno ogro`ena.

Luhmann gre v analizi moderne dru`be {e dlje, a pri tem ne deli
Habermasove zaskrbljenosti. Funkcionalno diferenciacijo radikalizira
s samorefen~nostjo nastalih podsistemov. Nena~rtno centralna
kulturna sfera tako izgubi nadzor nad drugimi podsistemi. Vrednotni
konsenz za celotno dru`bo se nadomesti z logiko samoreferen~nih
operacij posami~nih funkcionalnih podsistemov (Luhmann, 1991;
1995: 123 in dalje). Kulturne vrednote lahko na posami~ni
(pod)sistem vplivajo le toliko, kolikor jih ta lahko opazuje z vidika
notranje logike.

Luhmann tako prakti~no odpravlja Parsonsovo kibernetsko
hierarhijo, relativizira pa tudi Habermasovo kolonizacijo. Samo-
referen~nost lahko namre~ velja tako za ̀ ivljenjski svet kot za sistem:
med obema obstaja mo~na medsebojna odvisnost in vplivanje, hkrati

Na~rtnost in acentri~nost: Koordinacija kompleksnih dru`b po Parsonsu, Luhmannu in Habermasu

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



192

pa tudi operativna zaprtost, ki blokira vstop druga~ne logike.
^eprav poudarja Luhmann pri samoreferen~nih podsistemih odprtost
in zaprtost, je morda poudarek na slednji vendarle nekoliko pretiran;
to bomo deloma obravnavali v nadaljevanju. Vsekakor pa je
Luhmannov koncept za nas pomemben predvsem, ker najbolj
eksplicitno odpira perspektive koordinacije proti acentri~nosti.

3. Na~rtno centralni model
Na~rtno centralni model predpostavlja obstoj osrednje instance,

ki lahko opazuje dru`beni sistem kot celoto in vanj posega tako,
da uresni~uje zastavljeni na~rt o prihodnjem stanju tega sistema.

Luhmann (1995: 198–201) omenja “zmo`nost kolektivnega
delovanja” pri dolo~enih, a ne vseh, socialnih sistemih kot
pomemben evolucijski dose`ek. Seveda kolektivno delovanje
predpostavlja skupno na~rtnost. Zgodovinsko se na~rtno-centralni
model najbolj izrazito izoblikuje, ko se izdiferencirata politi~ni
podsistem in dr`ava (glej tudi: Habermas, 1987: 170).

Tudi v Parsonsovi teoreti~ni shemi se ta model okvirno ujema z
“vodstvom” in “birokracijo” kot sestavinama politi~nega podsistema,
ki za dru`bo kot celoto opravlja funkcijo doseganja kolektivnih ciljev
(G) (glej: Parsons, 1969: 340–342). Za Habermasa sta (na~rtno –
centralna) politika in dr`ava, vsaj v kolikor funkcionirata na podlagi
krmilnega medija mo~i, del “sistema”.

Vnos na~rtnosti se pomembno odra`a v naravi dru`benih norm.
Parsons – v nasprotju z Durkheimom – jasneje razlikuje med
vrednotami in normami, prve se izra`ajo prek drugih. Norme niso
postavljene avtomati~no, temve~ zahtevajo institucionalizacijo s
pomo~jo politi~nega podsistema (Parsons, 1967: 22 in dalje). V
zvezi s tem je pomemben tudi Luhmannov poudarek na zamenjavi
naravnega prava s pozitivnim (Luhmann, 1992: 129–131), podobno
pa ugotavlja Habermas glede diferenciacije med moralo in pravom,
ki vodi od predkonvencionalnega do postkonvencionalnega prava
(glej: Habermas, 1984: 257 in dalje; 1987: 174–175). Vsi trije avtorji
torej po svoje ugotavljajo premik k na~rtnosti centralnih norm,
saj te niso ve~ dane, temve~ postavljene.

Vendar pa ima na~rtno centralni model, izra`en prek dolo~enih
vidikov politi~nega podsistema in norm, ki jih ta na~rtno sprejema,
v moderni dru`bi vsaj dve vrsti pomembnih omejitev. Prvi tip
omejitev najdemo predvsem pri Parsonsu in Habermasu, drugega pa
najbolj izrazito pri Luhmannu:

1. Politika v moderni dru`bi potrebuje za delovanje tako dolo~ene
acentri~ne (pluralizem) kot dolo~ene nena~rtne vidike (npr. vezanost
na nekatere vrednote za zagotavljanje legitimnosti). Tako je, pred-
vsem zaradi potrebe po podpori javnosti in legitimnosti, v neki meri
odvisna tudi od kibernetsko vi{jih podsistemov (Parsons, 1977:
365-369) in od ̀ ivljenjskega sveta (Habermas). Slednji iz tega
izpeljuje tudi problem krize legitimnosti, npr. zaradi protislovja

Matej Makarovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



193

med zahtevami po (na~rtno – centralnem) zagotavljanju ve~je
enakosti in zahtevami po zagotavljanju delovanja trga v
ekonomskem podsistemu (glej: Habermas, 1987: 345 in dalje).

2. Luhmann (1992) s formulo “legitimacije prek postopka”
(ki je v bistvu v veliki meri izpeljana iz Webrove legalne legitimnosti)
bolj ali manj zanika omenjeni problem, saj lahko po njegovem
mnenju politi~ni podsistem s samoreferen~no logiko deluje
samolegitimizacijsko (glej tudi: Makarovi~ 1996: 250). Vendar pa
hkrati izpostavlja drugo omejitev: politi~ni podsistem v moderni
dru`bi te`ko na~rtno deluje kot centralna in{tanca, saj je le eden od
operativno zaprtih samoreferen~nih funkcionalnih podsistemov.
Zato so njegove mo`nosti opazovanja in dojemanja drugih
podsistemov ter poseganja vanje bistveno omejene z razli~nostjo
sistemskih logik (o politi~nem podsistemu glej Luhmann, 1990a).

^e predpostavimo, da je nekaj resnice v vsakem od – sicer
nasprotno postavljenih – vidikov, pridemo do zelo zna~ilnega
protislovja, ki je verjetno tudi klju~en problem na~rtno centralnega
usmerjanja moderne dru`be kot celote: pred politiko se lahko po eni
strani postavljajo velike zahteve, po drugi strani pa so njene resni~ne
koordinativne mo`nosti relativno majhne.

4. Na~rtno acentri~ni model
^e obravnavamo nena~rtno centralni model kot latentno podlago,

na kateri lahko do neke mere temeljijo drugi koordinacijski modeli,
na~rtno centralni in nena~rtno acentri~ni pa kot dva modela konkretne
koordinacije modernih dru`b, se postavi vpra{anje, ali je med
slednjima mo`na tudi “srednja pot”, npr. v obliki “pogajalskih
sistemov” ali “omre`ij” (glej: Willke, 1995: 109 in dalje).

Vsi trije obravnavani avtorji nudijo nastavke za tak{en “vmesni”
model, ki ga bomo skladno z na{o shemo imenovali na~rtno acentri~ni.
Gre za model, po katerem ve~ (delnih) sistemov in akterjev oblikuje
nekatere skupne cilje ali na~rt o usmerjanju {ir{ega sistema. Najbolj
zna~ilno se ta model izra`a v obliki (neokorporativisti~nih) usklaje-
vanj med razli~nimi kolektivnimi akterji, zlasti asociacijami.

Parsons izrecno omenja tak{en model, ko obravnava na~in
razporejanja resursov, ki je lahko tr`en (nena~rtno acentri~no),
centralnoplanski (na~rtno centralno) ali pogajalski (na~rtno acentri~no)
(glej: Parsons, 1967: 17). Podobno poleg tr`nega in birokratskega
omenja tudi asociacijsko strukturiranje socialnih kolektivitet (Parsons,
1991). Sfera asociacij, ki delujejo netr`no in nebirokratsko, je pri
Parsonsu prvenstveno vezana na moderno societalno skupnost, ki
naj bi zagotavljala integracijo na podlagi srednje poti med egoizmom,
ki bi uni~il solidarnost, in utopitvijo v skupnosti, ki bi uni~ila indivi-
dualno avtonomijo (glej: Parsons, 1977: 57–58). Posebno pozna
Parsonsova dela ka`ejo na pomen, ki ga je pripisoval moderni
societalni skupnosti, vendar ni konkretneje preu~il na~inov
usklajevanja med mno`ico asociacij, prav to pa je za integracijo

Na~rtnost in acentri~nost: Koordinacija kompleksnih dru`b po Parsonsu, Luhmannu in Habermasu

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



194

moderne dru`be prek societalne skupnosti pravzaprav bistveno.
Do neke mere mu je to verjetno prepre~evalo tudi prepri~anje v
“vodilnost” njegove lastne – ameri{ke – dru`be (glej Parsons 1991:
275) z zelo razvitim pluralizmom, vendar – v primerjavi z delom
Evrope – precej {ibkej{imi neokorporativisti~nimi aran`maji.

Habermas vidi “tretjo pot”, ki bi presegla enostranosti trga in
birokracije (oziroma sistema), v racionaliziranem ̀ ivljenjskem svetu,
ki temelji na komunikaciji, namenjeni medsebojnemu razumevanju,
to v Habermasovem izrazoslovju v resnici pomeni iskanje racionalno
utemeljenega dogovora ali konsenza (Habermas, 1979: 1 in dalje;
1984: 286 itd.). V primeri z nena~rtno centralnimi vidiki ̀ ivljenjskega
sveta, pri katerih lahko za medsebojno razumevanje zado{~a npr.
sklicevanje na ̀ e dane norme in tradicijo, je v racionaliziranem
`ivljenjskem svetu za medsebojno dogovarjanje potrebno
sklicevanje na univerzalno veljavne argumente glede objektivnega,
socialnega in subjektivnega sveta (o tem glej: Habermas, 1984:
99–100, 249 in dalje). V nasprotju s “sistemskim” nena~rtno
acentri~nim modelom v tem primeru ne gre za mno`ico akterjev z
lastnimi egoisti~nimi cilji, temve~ je cilj, tj. doseganje dogovora,
skupen. V nasprotju z na~rtno centralnim modelom pa cilja ne vsili
centralna in{tanca na podlagi mo~i, temve~ se razvija kve~jemu kot
dogovor med razli~nimi akterji na podlagi “generaliziranih oblik
komunikacije” (glej: Habermas, 1987: 390). Podobno Habermas
(v nasprotju z Webrom in Luhmannom, zato pa bolj sorodno
Durkheimu in Parsonsu) meni, da je tudi za legitimnost pravnih
norm bistvena njihova utemeljitev z vidika (racionaliziranega)
`ivljenjskega sveta (glej: Habermas, 1984: 263–265; 1987: 365;
1996). S tem je tudi v moderne pravne norme vne{en na~rtno
acentri~ni vidik kot nujen pogoj njihove legitimnosti.

Habermas (1985: 330–332; 1987: 232–241) Parsonsu o~ita, da ne
razlikuje dovolj med socialno (`ivljenjski svet) in funkcionalno ali
sistemsko integracijo, Luhmannu pa, da je socialno integracijo sploh
izlo~il kot “neprebavljivi ostanek”. Vendar bi lahko po drugi strani
kritizirali Habermasa zaradi pretiranega prepri~anja v koordinativne
potenciale ̀ ivljenjskega sveta, njegove idealizacije, preostrega
razmejevanja med sistemom in ̀ ivljenjskim svetom, dvomljivega
prepri~anja v doseganje konsenza ipd. (o tem glej npr. Burger, 1985:
xxvii; Layder, 1994: 198 in dalje; Willke, 1993: 97).

Na omejitve Habermasovega (na~rtno acentri~nega) modela nam
verjetno najbolje ka`e prav Luhmannova teorija samoreferen~nih
sistemov, ~eprav pri tem tudi sama zaide v dolo~eno enostranost.
^e samoreferen~ni sistemi razvijejo lastne logike delovanja in lastne
racionalnosti, ki tudi zamejujejo njihovo dojemanje okolja, se zdi
Habermasovo poudarjanje univerzalne racionalnosti in iskanja
konsenza v moderni dru`bi precej nerealisti~no, uporabno le v
omejenih delih dru`be.

^eprav Luhmannova teorija izklju~uje akterje, ne izklju~uje

Matej Makarovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



195

na~rtnosti. Samoreferen~ni sistemi namre~ ne delujejo naklju~no,
niti se avtomati~no ne odzivajo na zunanje impulze, temve~ so se
zmo`ni usmerjati glede na rezultate opazovanja sebe in okolja.
^eprav so operativno zaprti, so odvisni od svojega okolja in odprti za
dolo~ene vplive, ki pa jih seveda zaznajo na specifi~en na~in in prav
tako nanje tudi reagirajo. Politi~ni podsistem je lahko, na primer,
zelo ob~utljiv (in zato zelo odprt) za nekatera vpra{anja iz okolja,
ki se lahko potem odra`ajo kot “resonanca” v tem podsistemu
(glej: Luhmann, 1989: 15 in dalje; 1990a).

Vendar pa je na~rtnost, tudi v acentri~nem smislu, mo~no omejena.
Vsak sistem je zaradi lastne operativne zaprtosti in operativne
zaprtosti drugih podsistemov resno omejen najprej pri dojemanju
sistemov v svojem okolju, in s tem tudi pri morebitnem usklajevanju
z njimi, nato pa {e pri morebitnem poseganju vanje. Poleg tega
na~rtovanje tudi ̀ e samo po sebi pove~uje kompleksnost sistema in
povzro~a hiperkompleksnost. Tudi ~e bi namre~ na~rtovalec poznal
vso kompleknost sistema (kar niti ni mogo~e), bi ̀ e samo na~rtovanje
ustvarjalo novo (nena~rtovano) kompleksnost (Luhmann, 1990b;
1995: 469 in dalje).

^eprav Luhmann ne izklju~uje na~rtnosti, daje – predvsem zaradi
omejitev na~rtnosti – prednost evoluciji. Tveganju, ki izhaja iz
tak{nega prepu{~anja “slepim” variacijam in selekciji v moderni
kompleksni dru`bi, ne ponuja prave alternative. Njegova teorija je
zato za nas pomembnej{a zaradi ugotovitev o omejitvah na~rtno
acentri~ne koordinacije dru`be kot pa zaradi ugotovitev o poten-
cialih tak{ne koordinacije. Toda prav upo{tevanje teh omejitev je
lahko pomembno izhodi{~e za nadaljnje analize mo`nih na~rtno
acentri~nih modelov koordinacije. To nam potrjujejo tudi primeri
novej{ih avtorjev, kot so na primer Helmut Willke (1993; 1995;
1996), z idejami kontekstualnega usmerjanja in sistemskega diskurza,
Günter Teubner (1992), z razlago refleksivnega prava, Berndt Marin
(1992), ki preu~uje samorefen~ne pogajalske sisteme, in drugi.

5. Sklep
Okviren pregled treh teoreti~nih pogledov na dru`beno koordi-

nacijo glede na na{o dvodimenzionalno shemo se sklada z na{o
temeljno tezo.

Na najbolj za~etni evolucijski stopnji temelji dru`ba skoraj izklju~no
na nena~rtno acentri~nem modelu: na “danem” ̀ ivljenjskem svetu
(Habermas), na neposredni podrejenosti vse dru`be kibernetsko
najvi{jim vidikom kulture, tj. predvsem religiji (Parsons). Vnos
na~rtnosti je razmeroma zgodnja evolucijska pridobitev, najbolj
povezana z razvojem prvih dr`av in prevlado stratifikacijske
diferenciacije (Luhmann). Poudari se z vedno izrazitej{im izdiferen-
ciranjem doseganja ciljev in politike (glej: Parsons, 1991; Habermas,
1984: 48). Toda ~eprav je na~rtna (centralna) koordinacija razmeroma
zgoden evolucijski dose`ek, dose`e svoj vrh {ele z moderno

Na~rtnost in acentri~nost: Koordinacija kompleksnih dru`b po Parsonsu, Luhmannu in Habermasu

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



196

birokratsko dr`avo in s pozitivnim pravom, kar omenjajo vsi trije
avtorji. Vsi ({e posebno pa Luhmann) se zavedajo tudi omejitev
intervencijskega potenciala tak{ne dr`ave, ki izhaja iz drugega
pomembnega premika – k acentri~nosti.

Razvoj acentri~nosti je povezan z diferenciacijo dru`be. Tudi
zametki acentri~nosti se pojavijo razmeroma kmalu, vendar so
vezani predvsem na segmentarno diferenciranost enot, ki temeljijo
na pripisanem ~lanstvu (rodovi, dr`ave v mednarodnem prostoru
ipd.), {ele v moderni dru`bi pa postane acentri~nost vodilni na~in
koordinacije v nekaterih sferah posami~ne dru`be in se za~ne
nana{ati tako na (na~rtno oblikovane) segmentarne enote na podlagi
pridobljenega ~lanstva (podjetja, stranke, interesne skupine ipd.)2

kot na funkcionalne podsisteme, to upo{tevajo vsi trije avtorji. Tudi
nena~rtno acentri~na koordinacija postane tako v moderni dru`bi
pomembnej{a kot kadar koli prej.

Glede zdru`ljivosti obeh tako nastalih modelov in njune morebitne
nena~rtno centralne podlage se trije teoretski pristopi med seboj
precej razlikujejo. Vsi trije modeli koordinacije so najbolj zdru`ljivi z
vidika Parsonsove teorije, kjer logi~no dopolnjujejo drug drugega.
Habermas ugotavlja ve~ja protislovja: med sistemom in ̀ ivljenjskim
svetom, med kapitalizmom in demokracijo, to se izra`a tudi prek
“krize legitimnosti”, Luhmann pa najbolj izrazito opozarja na omejitve
– centralnosti in na~rtnosti – , ki izhajajo iz kompleksnosti dru`benih
podsistemov in njihove operativne zaprtosti, ter hkrati zanika
posebno vlogo splo{nega (nadsistemskega) “vrednotnega konsenza”
kot nena~rtno-acentri~ne podlage.

Naslednje vpra{anje pa zadeva mo`nost sinteze med na~rtnostjo
in acentri~nostjo, ki se zdita, ~eprav ju obravnavamo kot samostojni
dimenziji, nekoliko protislovni na podoben na~in, kot ugotavlja
Willke (1995) za koherentnost in avtonomijo ali, slede~ Etzioniju, za
nadzor in konsenz. Tak{na sinteza je mogo~a v obliki ~etrtega –
na~rtno acentri~nega – modela, ki pa je pri Parsonsu, Luhmannu in
Habermasu sicer nakazan, a {e zdale~ ne podrobneje razdelan.
Parsonsova teorija nam nudi nastavke predvsem v poudarku na
asociacijah in mo~ni societalni skupnosti, Luhmannova pa predvsem
v potencialu sistemov za opazovanje in sprejemanje tujih referenc
(ob samoreferenci). [e najbolj izrecno se je tega problema lotil
Habermas s poudarkom na razvoju komunikativne racionalnosti in
iskanju konsenza, vendar njegove re{itve trpijo za ̀ e omenjenimi
pomanjkljivostmi.

Obravnavani avtorji nam torej ne dajejo kon~nih odgovorov o
mo`ni sintezi na~rtnega in acentri~nega modela, dajejo pa nam
podlago, na kateri je vredno graditi nadaljnja razmi{ljanja o iskanju
novih – na~rtno acentri~nih – poti v koordinaciji kompleksno
diferenciranih modernih dru`b.

Matej Makarovi~

2 Tu je za nas pomembno
Parsonsovo razlikovanje
med pridobljenim in
pripisanim. Na~elo
pridobljenega ~lanstva
namre~ vna{a v sistem
pomembne elemente
na~rtnosti na ravni
oblikovanja posami~nih
dru`benih enot. @al nam
prostor ne dopu{~a
nadaljnje razdelave tega
vidika.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



197

LITERATURA:

BURGER, H. (1985): Subjektnocentrirana filozofija in komunikativna
intersubjektivnost v: Habermas, J.: Filozofski diskurz moderne, Globus,
Zagreb.

DURKHEIM, E. (1933): The Division of Labour in Society, The Free Press,
New York.

DURKHEIM, E. (1933a): Preface to the Second Edition: Some Notes on
Occupational Groups v: The Division of Labour in Society, The Free
Press, New York, str. 1–31.

GOULD, M. (1991): The Structure of Social Action: At least sixty years ahead of
its time v: Robertson, R.; Turner, B. S. (ur.): Talcott Parsons: Theorist of
Modernity, Sage Publications, London; Newbury Park; New Delhi, str.
85–107.

HABERMAS, J. (1979): Communication and the Evolution of Society, Beacon
Press, Boston.

HABERMAS, J. (1984): The Theory of Communicative Action, Vol. 1: Reason and
Rationalization of Society. Polity Press, Cambridge.

HABERMAS, J. (1985): Filozofski diskurz moderne, Globus, Zagreb.
HABERMAS, J. (1987): The Theory of Communicative Action, vol. 2: Lifeworld

and System: A Critique of Functionalist Reason, Polity Press, Cambridge.
HABERMAS, J. (1996): Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse

Theory of Law and Democracy, Polity Press, Cambridge.
LAYDER, D. (1994): Understanding Social Theory, Sage Publications, London;

Thousand Oaks; New Delhi.
LUHMANN, N. (1989): Ecological Communication, Polity Press, Cambridge;
LUHMANN, N. (1990a): Political Theory in the Welfare State, Walter de Gruyter,

Berlin; New York.
LUHMANN, N. (1990b): Essays on Self-Reference, Columbia University Press,

New York.
LUHMANN, N. (1991): Pojem dru`be, Teorija in praksa, 10–11, str. 1175–1185.
LUHMANN, N. (1992): Legitimacija kroz proceduru, Naprijed, Zagreb.
LUHMANN, N. (1995): Social Systems, Stanford University Press, Stanford.
MAKAROVI^, M. (1996): Politika v postkomunisti~ni modernizaciji z vidika

sistemske teorije, Teorija in praksa, 33, 2, str. 248–260.
MAKAROVI^, M. (1997): Sociolo{ki klasiki o dru`beni regulaciji v: Adam, F.;

Podmenik, D. (ur.): Razvojna in intervencijska vloga dr`ave, In{titut za
dru`bene vede, Ljubljana, str. 4–11.

MARIN, B. (1992): Contracting without contracts: Economic policy concertation
by autopoietic regimes beyond law? v: Teubner, G.; Febbrajo, A. (ur.):
State, Law, and Economy as Autopoietic Systems, Dott. A. Giuffre
Editore, Milano, str. 295–349.

MIMICA, A. (1988): Sociologija, solidarizam in korporativizam, Ideje, 18, 1,
str. 5–38.

PARSONS, T. (1949): The Structure of Social Action, The Free Press, Glencoe.
PARSONS, T. (1951): The Social System, The Free Press, Glencoe.
PARSONS, T.; SMELSER. N. (1956): Economy and Society, Routledge and Kegan

Paul, London.
PARSONS, T. (1967): Sociological Theory and Modern Society, The Free Press,

New York.
PARSONS, T. (1969): Politics and Social Structure, The Free Press, New York.
PARSONS, T.; PLATT, R. (1974): The American University, Harvard University

Press, Cambridge.
PARSONS, T. (1977): Social Systems and the Evolution of Action Theory, The

Free Press, New York.
PARSONS, T. (1991): Dru{tva, Biblioteka August Cesarec. Zagreb.
SPENCER, H. (1876–96): The Principles of Sociology, Greenwood Press

Publishers, Hampshire.

Na~rtnost in acentri~nost: Koordinacija kompleksnih dru`b po Parsonsu, Luhmannu in Habermasu

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



198

TEUBNER, G. (1992): Social order from legislative noise? Autopoietic closure as
a problem for legal regulation v: Teubner, G.; Febbrajo, A. (ur.): State,
Law, and Economy as Autopoietic Systems, Dott. A. Giuffre Editore,
Milano, str. 609–649.

WILLKE, H. (1993): Sistemska teorija razvitih dru`b, Fakulteta za dru`bene
vede, Ljubljana.

WILLKE, H. (1995): Systemtheorie III: Steurungstheorie, Gustav Fischer Verlag,
Stuttgart.

WILLKE, H. (1996): Systemtheorie II: Interventionstheorie, Lucius & Lucius,
Stuttgart.

Matej Makarovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



199

Andrej Pinter

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

I.
Habermasov ustvarjalni opus je izraz neizmerne privr`enosti

teoretskemu mi{ljenju. Tak{na sodba bi utegnila izzveneti kot
zgolj spo{tljivo skomigovanje z rameni ob dobesedno nepregledni
koli~ini tega opusa in ob dejstvu, da ne gre spregledati ve~ desetletij
njegove intelektualne prisotnosti, a to ni njen namen. Razlog je
preprost. Pomen in vloga teorije sta v Habermasovem pojmovanju
bistvo spoznavne in tudi prakti~ne dejavnosti. O~iten namen
njegovega prizadevanja je vseskozi, da bi s teoretsko mislijo
vzpostavil prenovil razumevanje sodobne dru`be in {e posebej tudi,
da bi s teoretsko refleksijo razkril neizkori{~ene dru`bene potenciale
in hkrati pokazal na dru`bene protislovnosti in zastranitve. Pojem
dru`ba v tem smislu nastopa kar najbolj splo{no; in posledice tega so,
da Habermasove teoretizacije zajemajo izjemno kompleksen
konceptualni prostor, da zajemajo prepletajo~e se vidike in
razse`nosti, odpirajo probleme na mnogih ravneh in sku{ajo celostno
osmi{ljati sodobni dru`beni razvoj. Vsekakor ni prav veliko primerov,
ki bi bili po sistemati~nosti in kompleksnosti podobni delu Jürgena
Habermasa.1

Ob tako plodni teoretski beri, kot jo nudi Habermas, se seveda
odpirajo mnoga vpra{anja glede ciljev, pomena in rezultatov
teoretske refleksije. Kaj je mogo~e od teorije pri~akovati? Je danes

1 Na to in mnoge druge
zna~ilnosti
Habermasovega
prizadevanja je pred
kratkim opozorila odli~na
analiza Andreja Škerlepa,
z naslovom Komunikacija
v dru`bi, dru`ba v
komunikaciji (1997).
Škerlep je v njej izjemno
skrbno in sistemati~no
predstavil dva klasika
sodobne misli, Niklasa
Luhmanna in Jürgena
Habermasa. Poleg tega,
da aktualizira posamezne
vidike njunih velikih teorij
in da nas podrobno
seznanja s konkretnimi
problematizacijami,
pa gre tej knjigi tudi
priznanje, da spro`a
poglobljeno refleksijo o
{ir{ih problemih (velikih)
teorij dru`be.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S

Ampak mora nam biti omogo~eno pisati teorijo ...
Jürgen Habermas (1992: 90)



200

{e mogo~e s sistemati~no in celostno teorijo dru`be, kakr{no je
zasnoval Habermas, ustrezno slediti naglo rasto~i kompleksnosti
dru`benega ̀ ivljenja? Se je mogo~e skoznjo lotevati prakti~nih
mikroproblemov, s katerimi se sodobni ~lovek sre~uje v vsakdanjem
`ivljenju? Je posamezniku dru`bena stvarnost ob dobri teoriji obvlad-
ljivej{a? Gre torej za vpra{anje, kaj po~eti s teorijo. Klju~ do odgovorov
je brez dvoma odvisen od premisleka o vpra{anju, ki si ga je zastavil
tudi Habermas sam (z njim je nedavno naslovil enega zanimivih
intervjujev): “Kaj zmorejo dose~i teorije?” (Habermas 1994)

Habermasovi odgovori na ta in druga vpra{anja, ki se podobno
razpirajo, bi se na razli~nih stopnjah njegovega teoretskega razvoja
glasili druga~e; njegovo pojmovanje teorije se je od zgodnjih do
poznih del neskrito preobrazilo. Eden odlo~ilnih dejavnikov je bil
brez dvoma situacijski kontekst, v katerem je razvijal teoretsko misel,
kajti po eni strani ga je vpenjal v uveljavljene predpostavke, po
drugi pa je prav skozenj razkrival nove mo`nosti svojih zamisli.
^eprav je to ̀ e skoraj obrabljena biografska navedba, velja vendarle
omeniti, da se Habermasova akademska pot za~enja v Frankfurtu;
priklju~itev tej {oli ga je namre~ trajno zvezala s specifi~nim
razumevanjem teorije: s kriti~no teorijo. Temeljni vir za razumevanje
frankfurtskega kroga je bilo Horkheimerjevo razlikovanje med
tradicionalno in kriti~no teorijo, s katerim je razmejil tako specifi~ne
cilje kot tudi konstitutivne metode raziskovanja. Medtem ko je bilo
za tradicionalno teorijo po Horkheimerju zna~ilno, da “razume
dru`beno genezo problemov, stvarne situacije, v katerih se znanost
uporablja ali katerih ciljem naj bi slu`ila, kot zunanjo njej sami”;
je na drugi strani predmet kriti~ne teorije predstavljala dru`ba kot
totaliteta, dru`ba “proizvajalcev lastnega zgodovinskega na~ina
`ivljenja” (Horkheimer, 1973: 244). Kriti~na teorija je bila zasnovana
kot pristop, s katerim bi na podlagi ugotovljenih protislovnosti in
zgodovinskih korenin obstoje~ih ideologij, ki ne slu`ijo ve~ interesom
vseh, pa~ pa le nekaterim, in z normiranjem idealnih konceptov
obnavljali umne in svobodne dru`bene razmere. Habermas je bil
tak{emu pristopu, ki si je za zgled postavljal predvsem Marxovo
kritiko politi~ne ekonomije, naklonjen, toda po drugi strani se je
postopoma in sistemati~no osamosvajal izpod Adornove in
Horkheimerjeve (predvsem negativne) dedi{~ine: “V Frankfurtu
smo bili tedaj tako obrobni, da smo morali iti korak za korakom, ~e
smo ̀ eleli ponovno osvojiti nekatere dimenzije.” (Habermas 1992: 193)

Habermas je postopoma izgrajeval svojo razli~ico kriti~ne teorije,
korak za korakom je vstopal tudi v odmevne polemike, najprej
nasproti Karlu Popperju in Hansu Albertu, kasneje proti Gadamerju,
Luhmannu, Derridaju in drugim. Pomembno je upo{tevati, da je
Habermasov opus sistemati~no, in tudi polemi~no rasel v neposred-
nem, kriti~nem razmerju s ~asom. A ~e se je po eni strani odzival na
aktualne dru`bene probleme, je po drugi strani iskal in razpiral
prostor za teoretska razmi{ljanja tudi, ko se je to zdela donkihotska

Andrej Pinter

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



201

naloga. ̂ e je bilo v nekem obdobju mogo~e govoriti o precej{njem
zaupanju, ki so ga u`ivale dru`boslovne teorije – Julius Gould je
recimo zapisal: “Sociologija tako reko~ ne potrebuje nikogar, ki bi jo
branil. (...) Sedaj smo vsi sociologi, in profesionalni sociologi se lahko
son~ijo v ̀ arkih intelektualne mode.” (Gould, 1965: 9) –, je bilo
kasneje precej druga~e. “Sociologija je obti~ala v krizi teorije,”
je ocenil na primer Luhmann (1995: xlv). Še najmanj pa je bila
velikim teorijam v zadnjem ~asu naklonjena postmoderna misel,
ki je odklanjala “velike pripovedi” in spodjedala temeljna obele`ja
racionalnosti. Kljub popularnosti tak{nega razmi{ljanja je Habermas
zapolnjeval mesto domnevno razsulih re{itev in kazal na {e vedno
neiz~rpane mo`nosti moderne. Kot slikovito komentira Andrej
Škerlep (1997), “Habermas je napravil s svojim velikanskim
teoretskim naporom herojsko gesto, ki zadr`uje popoln kolaps
aktualne socialne filozofije bodisi v topi estetski iracionalizem
poststrukturalistov bodisi v hladno in dehumanizirano administrativno
racionalnost funkcionalistov.” (1997: 286)

V nadaljevanju bom najprej prikazal spremembe in dileme v
Habermasovem razumevanju kriti~ne teorije, kot se odra`ajo v
njegovem ustvarjanju, in sicer od zgodnjega ustvarjanja in teorije
komunikativnega delovanja do kasnej{ih del. Klju~no obele`je tega
premika je dejstvo, da zamisel o epistemolo{ki utemeljitvi teorije
dru`be zamenja poudarek, ki ga Habermas namenja komuniciranju.
V tem smislu je {e posebej pomembno, kako je konceptualiziran
odnos med teoretsko in empiri~no ravnjo, med katerima se gibljejo
njegove teoretizacije. Poseben primer, prek katerega je mogo~e
preu~evati spremembe v tem odnosu, je prikazan v tretjem delu, in
sicer razvoj Habermasovega pojmovanja javnosti. Vendar se zdi, da je
ozko razumljeno razmerje med teoretskim in empiri~nim premalo za
odgovor na vpra{anje, kaj zmorejo dose~i teorije. Nekatere
implikacije tega razmisleka za iskanje odgovora na izhodi{~no
vpra{anje pa so raz~lenjene v sklepnem delu besedila.

II.
Habermas je v zgodnjih delih teoretski projekt formuliral kot

poskus oblikovanja teorije dru`be s prakti~nim namenom in z
zgodovinskim ozirom. “Edino vedenje, ki zmore resni~no usmerjati
delovanje, vedenje, ki se osvobodi zgolj ~love{kih interesov in je
utemeljeno na Idejah – z drugimi besedami, vedenje, ki je privzelo
teoretsko dr`o.” (Habermas, 1987: 301) Njegovo pojmovanje
kriti~ne teorije se je v tej prvi fazi razvilo v iskanju struktur razli~nih
teoretskih pristopov. Kot sam poudarja, “tedaj [je] bil prepri~an,
da se mora projekt kriti~ne teorije dru`be dokazati predvsem iz
metodologije in epistemologije.” (1990: xiv) Teoretsko poseganje
na prakti~no raven, na raven dru`benega ̀ ivljenja obstoje~ih
kolektivitet, je v duhu prve generacije kriti~ne teorije povezoval
z inherentno ̀ eljo posameznika, da se osvobodi omejitev, ki mu jih

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



202

postavljajo dru`bene okoli{~ine. Vsako iskreno prizadevanje kriti~ne
teorije je bilo zanj nujno vezano na “nekaj kot emancipatori~ni
interes”, na neko stali{~e, ki je zraslo iz omejujo~e izku{nje s ~im,
kar je ~love{kega izvora in bi bilo treba odpraviti (1992: 194).
V tem stremenju, v sistemati~ni pravilnosti, da se ljudje ̀ elijo
znebiti tistega, kar jih po nepotrebnem omejuje, je prepoznal
nekontingentno, v sleherno dru`bo najgloblje ukoreninjeno
podmeno spoznavnega procesa.

Podobno je opredelili {e dva druga tipa predpostavk spoznavnih
procesov ali kognitivnih interesov, vse tri tipe pa je tudi vmestil v
lo~ene domene ~lovekovega ̀ ivljenja: v delo, simboli~no interakcijo in
mo~. Vsaki od teh domen in pripadajo~ih interesov je pripisal razli~no
znanstveno tradicijo. V Knowledge and Human Interest  je povezavo
med spoznavnimi interesi in metodolo{kimi uresni~itvami opredelil po
vzorcu: “Empiri~no-analiti~ne znanosti vklju~ujejo tehni~ni kognitivni
interes; histori~no-hermenevti~ne znanosti vklju~ujejo prakti~ni
kognitivni interes; kriti~no naravnane znanosti pa vklju~ujejo
emancipatori~en kognitivni interes.” (Habermas, 1987: 308)

Ideja te zamisli je bila poiskati epistemolo{ko podlago za nepo-
sredno primerjavo (izravnava) razli~nih raziskovalnih pristopov, v
katerih Habermas sicer ni na{el nastavkov za vzajemno dopolnjevanje.
Še posebej ostro kritiko je pri tem naslavljal na ra~un naturalizma
kot oblike empiri~no-analiti~nega pristopa v dru`boslovju
(ali scientizmu, kot ga je tudi imenoval), ki mu je o~ital izklju~no
in hegemonsko obravnavanje znanstvene metodologije.
Hkrati je sku{al tudi pokazati primerljive slabosti hermenevti~ne
analize in zavrnil mo`nost, da bi jim bilo mogo~e priznati ekskluzivno
pristojnost nad metodologijo spoznavanja. Vendar pa, ~eprav je
kriti~na teorija nasploh tradicionalno ostro nastopala proti temu,
kar je Habermas imenoval “empiri~no-analiti~ne znanosti”,
in ~eprav se je Habermas po drugi strani zapletel v naporno
polemiko z Gadamerjem, njegove povezave empiri~no-analiti~nih
znanosti s tehni~nim in hermenevti~nih s prakti~nim interesom ne
gre razumeti kot izraz brezpogojne izlo~itve. Jedro njegove zamisli
je bilo predvsem v tem, da sopostavi razli~ne spoznavne pristope,
razli~ne oblike pridobivanja znanja in da odnosov med njimi ne
dolo~i na podlagi meril, ki opredeljujejo en specifi~en pristop,
pa~ pa, da obrne primerjavo navzven. Tako “empiri~no-analiti~nemu”
kot tudi hermenevti~nemu pristopu je o~ital predpostavko o eks-
kluzivizmu, o univerzaliziranju lastnih spoznavnih metod in od tod
izvirajo~em “hegemonskem” odnosu do drugih pristopov. Vrednost
spoznavnega procesa je postavil v odvisnost od izhodi{~nega
interesa, ki ga je vodil, ne od uporabljenega metodolo{kega aparata.
S tem je aktualiziral tezo o metodolo{kem pluralizmu oziroma,
kot jo je sam poimenoval, o dvojnosti dru`boslovnih znanosti
(cf. Habermas, 1990); trdil je, da “dru`bene znanosti morajo trpeti
nasprotja razli~nih pristopov pod isto streho, kajti sama raziskovalna

Andrej Pinter

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



203

praksa prisili v refleksijo o razmerju med analiti~nimi in hermenev-
ti~nimi metodologijami v njih.” (1990: 3)

Kaj naj bi potemtakem zmogla (oziroma morala) dose~i kriti~na
teorija, kot jo je pojmoval Habermas? Dryzek (1995: 99) povzema
njene cilje s temi koraki: najprej je treba razumeti ideolo{ko izkrivljen
polo`aj posameznika ali skupine, zatem raziskati silnice, ki so
povzro~ile tak{en polo`aj, in nazadnje je treba pokazati, da je
mogo~e te silnice preobrniti tako, da se jih posameznik ali skupina
zave. “Verifikacija kriti~nega dru`boslovja torej ne poteka prek
poskusov ali prek interpretativne verjetnosti, temve~ prek dejanj
ob~instva, ki se je po preudarku odlo~ilo, da je teorija ponudila dobro
razlago za vzroke njihovega trpljenja in da je u~inkovito pokazala,
kako se jih znebiti.” (Dryzek, 1995: 99) Habermasa so v tem smislu
zanimali predvsem “formativni procesi”, v sredi{~e je postavljal
pojem samorefleksivnosti, kar naj bi na ravni dru`benih znanosti
pomenilo premik meje (ki je hkrati tudi vir omejenosti) znanstvene
analize do to~ke, s katere postaneta mogo~a racionalizacija in
obvladovanje posledic dru`benega delovanja; do to~ke torej, ki sega
onstran golega opisovanja in pojasnjevanja vzrokov dru`benega
delovanja. Model, ki ga je Habermas ponujal za prototip takega
razumevanja, je freudovska psihoanaliza. Zmo`nosti refleksivnega
teoretskega preu~evanja so bile po Habermasovem mnenju {e
premalo izkori{~ene; zato je v razumevanje teorije vpisoval zlasti
iskanje novega in razpiranje obstoje~ih s skozi kritiko. Teoretsko delo
naj bi odkrilo smernice formativnega procesa in jih, ko je naloga
uspe{no opravljena, hkrati z njihovim pripoznanjem vrnilo nazaj vanj
(Habermas 1987: 354). Pogoje za uspe{nost (in nujnost) tak{ne
refleksije je videl v skladnosti tak{nih postopkov z oblikovanjem
~lovekove vrste nasploh (1990: 198); s tem argumentom je tudi
upravi~eval stali{~e, da je treba na mesto, kjer se je raz{irila filozofija
znanosti, postaviti epistemologijo.

Kot je ocenil Richard Bernstein (1985: 15), je Habermas v
obstoje~i “intelektualni klimi”, za katero je bila zna~ilna zlasti prevlada
“pozitivizma” in “historicizma”, dovolj prepri~ljivo pokazal, da je
kriti~na teorija, kakr{no je posku{al teoretsko izoblikovati, potrebna;
z zamislimi je tudi dokazoval, da je uresni~ljiva, vendar pa iz teh
nastavkov dejansko ni razvil oziroma konkretiziral “znanstvenega
raziskovalnega programa.” Projekt kriti~ne teorije, ki ga je sku{al
sistemati~no izpopolniti in ga hkrati po svoje osamosvojiti izpod
Adornovega in Horkheimerjevega izro~ila, je bil v tem smislu izpo-
stavljen povsem enakemu o~itku, kot ga je sam naslavljal na to
izro~ilo, ko je poudaril, da je kriti~na teorija prve generacije “iskala
zato~i{~e v abstraktni kritiki instrumentalnega razuma, le v omejenem
obsegu pa prispevala k empiri~ni analizi prekomerno kompleksne
stvarnosti na{e dru`be.” (Habermas 1992: 56)

^e se je po eni strani izkazalo, da je bil “subjekt” Habermasove
kriti~ne analize v prvem obdobju zgolj znanstvena skupnost v {ir{em

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



204

pomenu ne pa posamezniki in dru`bene kolektivitete, ko bi dejan-
sko smeli re~i, da so neposredno ob~utili posledice materializacije,
denimo, tehni~nega kognitivnega interesa, in da njegova teorija
pravzaprav ni uspela uresni~iti emancipatori~nega kognitivnega
interesa, ki naj bi jo vodil, se je polo`aj kasneje obrnil. Habermas je v
precej{ni meri razre{il neugodno razmerje med teorijo in empiri~no
stvarnostjo s tem, ko se je lotil problematike komunikacijskih procesov.
Obrat je izpeljal v teoriji komunikativnega delovanja. V jedru te
teorije je bila misel, da je potrebno razgrniti ozadne pogoje in skupne
sposobnosti, ki na ravni vsakdanjega jezika omogo~ajo vzajemno
sporazumevanje. Njegov teoretski problem je torej bil, kako
konceptualizirati jezikovno kompetenco in prakso, da bi s tem
pojasnili zmo`nosti, ki jih vklju~uje jezik, in sicer zmo`nosti za
usklajevanje in usmerjanje dru`benih odnosov med posamezniki, ki
dolo~ajo pomen. Komunikativno delovanje je najprej razmejil od
strate{kega delovanja, kjer je pomembna zgolj dosega ̀ elenega cilja,
in ga obenem povezal z zahtevami po veljavnosti. “Pojem komuni-
kativnega delovanja se nana{a na interakcijo najmanj dveh govora in
delovanja sposobnih subjektov, ki vzpostavljata medosebne odnose.
Akterja poizku{ata dose~i sporazum o situaciji delovanja, in ne o
na~rtu delovanja, zato da bi delovanja sporazumno koordinirala.
Osrednji pojem je interpretacija, ki se nana{a v prvi vrsti na dogo-
varjanje o definicijah situacije, na temelju katerih se lahko oblikuje
konsenz.” (Habermas; cit. Škerlep 1997: 172)

Z osrednjo konceptualno diferenciacijo, ki jo je uvedel s teorijo
komunikativnega delovanja, z razmejitvijo med ̀ ivljenjskim svetom
in sistemom, je Habermas pokazal, da je teorija komuniciranja
najtesneje prepletena s teorijo dru`be. Kot dokazuje Škerlep (1997),
je tudi ta izpopolnjen, dvopolni model dru`be {e vedno izrazito
idealno-tipski, zato se lahko v nekaterih vidikih izka`e kot problema-
ti~en, ~e bi ga ̀ eleli dosledno aplicirati na empiri~no stvarnost,
vendar pa je mogo~e {tevilne pojme, ki jih razvija teorija komuni-
kativnega delovanja, neposredno prenesti v empiri~no motivirano
dru`beno raziskovanje, kot s konkretnimi primeri raziskav dokazuje
Dryzek (1995).

Po drugi strani dejstvo, da so metodolo{ka in epistemolo{ka
vpra{anja, ki se jih je Habermas loteval v zgodnjih delih, zamenjala
vpra{anja v zvezi s komunikacijskimi procesi, ne pomeni, da je s tem
usahnil Habermasov emancipatori~en interes. ̂ e je v zgodnjih delih
s tem pojmom izrecno opredelil osrednji motiv kriti~ne teorije, lahko
njegove razse`nosti v teoriji komunikativnega delovanja razkrivamo
skozi problematiko racionalnosti, skozi njegovo razumevanje
moderne kot nedokon~anega projekta. Habermas i{~e razloge za to,
da se ne odpovemo izro~ilu moderne, grobo re~eno, v prete`no
neizkori{~enih mo`nostih racionalizacije. V nasprotju s sklepi v
Adornovi in Horkheimerjevi Dialektiki razsvetljenstva je Habermas
poudarjal, da nezadovoljstvo z moderno ne izhaja iz koncepta

Andrej Pinter

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



205

racionalizacije kot takega, pa~ pa iz dejstva, da ga razumemo v
omejenem pomenu. ̂ e bi uspeli vzpostaviti razli~ne dimenzije
racionalnosti, bi zagotovo povrnili optimizem v ideal in pri~akovanja
modernizma. Kot je Habermas {e posebej poudaril, je kategorija
racionalnosti neizogibna za koherenco kriti~ne teorije in njeno
razumevanje dru`benega delovanja; “teorija racionalnosti, s katero
naj bi moderno razumevanje sveta ugotovilo lastno univerzalnost
(ki jo) zmore prispevati filozofija (...) v delitvi dela z rekonstruktiv-
nimi znanostmi”, naj bi pri{la do “temeljev racionalnosti izkustva in
presoje, delovanja in vzajemnega razumevanja v jeziku” (Habermas,
1988: 399). Tak{no predstavo racionalnosti je uskladil tudi z nespre-
menjenim “ozadnim ciljem svojega dela, (namre~) z rehabilitacijo
ideje, da obstaja univerzalisti~en smisel racionalnosti, ki zadeva
moralno-prakti~no dimenzijo, smisel, ki bo, ~e se pravilno razgrne,
pomagal odkriti šenostranskost’ tehni~ne racionalizacije in tudi
omogo~il bolj{e razumevanje potenciala za razum, ki je utele{en v
samih oblikah dru`bene reprodukcije.” (White, 1988: 27)

Habermasovo razumevanje vloge in dosega se potemtakem
korenito spremeni tedaj, ko sku{a zgodnjo teoretsko misel, za katero
je bila bistvena ideja, da je treba teorijo dru`be utemeljiti in ubraniti
skozi epistemologijo, preliti v empiri~no podprto teorijo. Pri tej
spremembi vpra{anja dru`benega komuniciranja in jezika zamenjajo
in nadomestijo zanimanje za epistemologijo. Habermas obrata ne
skriva; v komentarjih izrecno navaja tudi razloge zanj: “Ukvarjanje z
analiti~no filozofijo, in prav tako tudi spor o pozitivizmu, sta tedaj
okrepila moje dvome o tem, ~e mar niso iz Hegla izpeljani koncepti
totalitete, resnice in teorije pomenili prete`ko hipoteko za teorijo
dru`be, ki bi morala zadovoljiti tudi empiri~nim zahtevam.” (Habermas,
1992: 150) Ta njegov prelom zaznamuje tudi reformulacija tega, kar
je poprej imenoval emancipatori~ni kognitivni interes, a ker to mesto
zaradi osredi{~enja koncepta racionalnosti ne postane povsem
izpraznjeno, preobrat ne pomeni tudi sestopa v pesimizem; ali vdajo
postmodernizmu. Toda celo optimizem je zdaj utemeljen druga~e;
vezan je predvsem na mo`nosti za dosego soglasja skozi dru`beno
komuniciranje. Kot nedavno (1998: 139) omeni tudi sam, je motiv
vsaj delno tudi v tem, da danes ni ve~ tistega naivnega zaupanja v
znanost in tehnologijo, kakor je prevladovalo v {estdesetih in kasneje.
V nasprotju s Habermasom pa je vendarle mogo~e re~i, da prav
tak{ne razmere kve~jemu pove~ajo potrebo po pozornosti in skrbi
za {tudij metodologije znanosti, kajti to~ka, ko se teorija o dru`bi
preti sprevrniti v sociologijo znanosti, prav gotovo kli~e po novi
“herojski gesti”, podobni, kot je bila Habermasova.

III.
Poseben zgled omenjenega obrata in mnoge njegove implikacije

je mogo~e razmeroma natan~no spremljati v (pre)oblikovanju
Habermasovega pojmovanja koncepta javnosti. Njegovo prvo ve~je

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



206

delo, v katerem se je iz~rpno ukvarjal s tem pojmom, Strukturne
spremembe javnosti (1989), je nastalo v zgodnjem obdobju, kasnej{i
popravki in revizije, zlasti zadnja v delu Between Facts and Norms
(1996), pa so nastajale skladno z razvojem njegove kasnej{e
teoretski misli.

Habermasovo zgodovinsko raz~lenitev strukturnih sprememb
javnosti je napajala potreba, da bi lociral filozofske vire in uokviril
prakti~ne izvore sodobnih pojmovanj dr`avne oblasti, ustavnih norm in
racionalnosti. Javnost je predstavil kot socialno kategorijo, kot zdru`bo
zasebnikov, ki so se na podlagi razsvetljensko koncipiranih medosebnih
odnosov in argumentiranega rezoniranja ukvarjali z delovanjem oblasti.
Zvezana je bila predvsem z “na~elom kritike in nadzora” dr`avnih
oblasti; prvo stvarno opredmetenje te predstave, zlasti na~ela publi-
citete in javnega rezoniranja zasebnikov o zadevah skupnega interesa,
pa je odkril v me{~anski javnosti iz konca 17. in za~etka 18. stoletja;
njeno kasnej{e utele{enje je prepoznal v tako imenovanem “liberalnem
modelu javnosti”, vpisanem v preambulah prvih sodobnih ustav, se
pravi v modelu, “ki je jam~il za dru`bo kot sfero zasebne avtonomije;
njej nasproti za javno oblast, ki je omejena zgolj na nekaj funkcij; in
hkrati med obema, za sfero zasebnikov, zbranih v publikum, ki kot
dr`avljani posredujejo dr`avi potrebe civilne dru`be in s tem – v
skladu z idejo liberalnega modela – v mediju javnosti vodijo politi~no
avtoriteto v racionalnost. “ (Habermas, 1989: 297)

Za razmere v sodobni dr`avi se mu tak{en model, model, ki uvaja
na~elo kritike in nadzora javnosti nad oblastjo, ni zdel ve~ veljaven,
kve~jemu pou~en (1989: 298); imenoval ga je tudi “dr`avnopravna
fikcija”  (1989: 263, 266, 267), za katero ni najti korelata v stvarnih
dru`benih procesih. Strukturo javnega mnenja v sodobnih
demokracijah je raz~lenil na dve ravni, na “dve politi~no relevantni
komunikacijski obmo~ji: na eni strani sistem neformalnih, osebnih,
nejavnih mnenj, na drugi strani sistem formalnih, institucionalno
avtoriziranih mnenj” (1989: 268). Na prvi, neformalni ravni je pre-
poznaval zgolj tako imenovane “kulturne samoumevnosti, ki jih
lahko kot neke vrste usedline zgodovine pri{tevamo k tipu prvin-
skega šopinion’, ki se je po socialnopsiholo{ki strukturi komajda kaj
spremenil, namre~ špredsodku’.” (1989: 269) Na drugi strani pa je
videl “mnenja, ki v razmeroma ozkem obtoku mimo mno`ice
prebivalstva kro`ijo med velikim politi~nim tiskom, rezonirajo~o
publicistiko nasploh, in svetujo~imi, vplivajo~imi, sklepajo~imi organi
s politi~nimi ali politi~no relevantnimi kompetencami” (1989: 270).
Te`ava teh “privilegiranih, kvazi-javnih mnenj” je po Habermasu ta,
da “ne izpolnjujejo pogojev javnega rezoniranja po liberalnem
modelu”, ~etudi naslavljajo {iroko publiko. Med obema ravnema je
prepoznaval “stalno povezavo, za katero skrbijo mno`i~ni mediji, in
sicer s tisto demonstrativno ali manipulativno razvito publiciteto, s
pomo~jo katere si skupine, ki so udele`ene pri politi~nem izvajanju
in uravnavanju oblasti, pri mediatizirani publiki prizadevajo za

Andrej Pinter

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



207

plebiscitarno pokornost.” (Habermas, 1989: 270)
V nasprotju s tem se lahko javno mnenje v strogem pomenu

besede vzpostavi le, ~e sta obe komunikacijski obmo~ji posredovani
z ono drugo, kriti~no publiciteto. (Habermas 1989: 271)

Vendar Habermas koncepta “kriti~ne publicitete”, ki ga je ostro
razmejil od “manipulativne publicitete”, ni ̀ elel normirati na ra~un
slednje; ~etudi je menil, da je ta “s svojo manipulativnostjo na~elo
publicitete oropala nedol`nosti” (1994b: 30). Ali, kot je zapisal:
“Javno mnenje dobi druga~en pomen glede na to, ali se ga uporablja
kot kriti~no instanco v razmerju do normativno zapovedane
publicitete izvajanja politi~ne in socialne oblasti ali pa ~e rabi kot
receptivna instanca v razmerju do demonstrativno in manipulativno
raz{irjene publicitete za osebe in institucije, potro{ne dobrine in
programe. (...) Ne prvi ne drugi vidik publicitete in javnega mnenja
nista v razmerju normiranega in fakti~nega. (...) Funkciji publicitete,
kriti~na in manipulativna, sta namre~ jasno lo~eni.” (Habermas 1989:
259) Toda kot nosilce kriti~ne publicitete si je lahko zami{ljal le
“interno demokratizirana zdru`enja in stranke” (1994b: 31).
Prepri~an je bil (1989: 231), da je bila ideja nekdanje politi~ne
javnosti, se pravi “racionalizacija vladavine v mediju javnega rezoni-
ranja zasebnikov”, uresni~ljiva le {e kot “racionalizacija socialnega in
politi~nega izvajanja oblasti pod vzajemnim nadzorom tekmujo~ih
organizacij, ki so tako po notranjem ustroju kot v ob~evanju z dr`avo
in med seboj same primorane k javnosti. Samo vzporedno z
napredovanjem take racionalizacije se lahko spet, kot neko~ v
podobi me{~anske publike zasebnikov, oblikuje politi~na javnost –
namre~ “dru`ba, ki presega periodi~no ali sporadi~no izbiranje in
glasovanje za dr`avne organe in obstaja v koherentnem in
permanentnem integracijskem procesu”. (Habermas, 1989: 231)

Habermas kasneje ne govori ve~ o eni sami javnosti, temve~
upo{teva raznolikost in pestrost oblik zdru`evanja na ravni
`ivljenjskega sveta in medosebnih odnosov med ~lani dru`be.
Z raz~lenjevanjem sodobnega ̀ ivljenja namre~ ni ve~ mogo~e
pri~akovati, da bi mogli posamezniki, zdru`eni v eno samo reflek-
tirajo~o zdru`bo, iz~rpno zajeti vse dru`bene procese, mogo~e pa je
po drugi strani predpostaviti, da vsi ti odnosi postanejo predmet
presojanja ve~ razli~nih zdru`b. Habermas pri tem ohranja dimenzijo
splo{nosti oziroma ob~osti, ki jo je v ospredje postavljal z zgodnjo
konceptualizacijo, in sicer v povezavi med preudarnim oblikovanjem
skupne volje ter postavljanjem zahtev v javnem govoru, kajti slednje
morajo biti zasnovane kot splo{ne, da lahko upajo na pripoznanje za
veljavne. Toda Habermasov model javnosti in mno`i~nega komuni-
ciranje, kot ga je razvijal v povezavi s teorijo komunikativnega
delovanja, je bil problemati~en na to~ki, ko je komunikativno
sporazumevanje izmaknil sferi sistemskega, in posledi~no, na primer,
politi~nega delovanja (glej Škerlep, 1997). To veliko vrzel je zapolnil
s teorijo diskurzivne demokracije (Habermas, 1996).

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



208

V delu Between Facts and Norms (1996) se je z novim pristopom
vrnil k starim vpra{anjem; idealisti~no podobo rezonirajo~e javnosti
je zamenjal za bolj realisti~no in jo vpel v stvarnost parlamentarnih
demokracij. Osrednjo idejo o povezanosti ravni in obmo~ij komuni-
kativnega delovanja je izrazil s tem, da je javnost raz~lenil na dve
ravni: po Fraserjevi (1992) je povzel koncept {ibke javnosti kot tiste,
ki je nosilec oblikovanja mnenj in predstavlja {ir{o politi~no in
neenovito socialno kategorijo, v kateri so zajete “med seboj prekriva-
jo~e se javnosti, ki imajo preto~ne ~asovne, socialne in substantivne
meje” (1996: 307); drugo raven pa v njegovem novem modelu
tvorijo tako imenovane institucionalizirane javnosti parlamentarnih
teles. Demokrati~na politika je odvisna od “dotoka neformalnih
javnih mnenj, ki se v idealnem pomenu razvijejo v strukturah
nesprevrnjene politi~ne javne sfere” (308). Toda ta razvoj sedaj ni
ve~ vpet v podajanje racionalnih argumentov, ki tekmujejo po
vsebinskih kvalitetah, zlasti ve~ji resni~nosti, pa~ pa si ga je Habermas
zamislil (1996: 358–359) kot uvajanje prednostnih tematik, ki morajo
“loviti pozornost”, ob pogoju, da za to obstajajo strukturne mo`nosti
in “zadostne prilo`nosti”. Neformalizirane mre`e, v katerih se odvijajo
procesi oblikovanja mnenj, “lahko prispevke (o temah) dramatizirajo,
jih predstavijo tako u~inkovito, da se jih lotijo tudi mno`i~na ob~ila.
Tak{ne teme dose`ejo {ir{o javnost in posledi~no zavzamejo mesto
na šjavni agendi’ le skozi kontroverzne predstavitve v ob~ilih.” (1996:
381)

Vodilna vpra{anja, kakor jih je ̀ e sam oblikoval – npr. kako
pokazati, kako je “konfliktne dru`bene zadeve sploh mogo~e
regulirati racionalno, tj. v skupnem interesu prizadetih”; “zakaj je
vklju~evanje v medij javnih argumentacij in pogajanj ustrezno za
racionalno oblikovanje volje”; “katere pogoje komuniciranja izpolniti,
~e naj rezultati veljajo za racionalne” (Habermas, 1994b: 35, 36) – so
ostala, pomembno pa je, da daje njegovo novo teoretsko ogrodje
podlago za druga~no razumevanje moderne. ̂ e je v Strukturnih
spremembah javnosti zamisel o moderni dru`bi vezana na kriti~ni
nadzor nad oblastjo in na argumentativno presojanje politi~nih
odlo~itev, je Habermasova kasnej{a predstava o javnosti bistveno
bolj usmerjena v sodelovanje pri “diskurzivnem oblikovanju skupne
volje” oziroma pri politi~nih odlo~itvah; v sodelovanje, ki ni zgolj
aklamacijsko in ki bi potrjevalo vnaprej oblikovane in togo ponujene
mo`nosti, temve~ bi opozarjalo na nova problemati~na vpra{anja, ki
bi si zaslu`ila javno pozornost,in jih poudarjalo.

IV.
Habermas je znal vselej vzpostaviti in tudi ohraniti teoretsko

napetost do drugih sodobnih teoretskih tradicij. Eno klju~nih obele`ij
Habermasovega dela je tako ̀ ivost idej in konceptualizacij, ki so
vznikale iz polemik z drugimi avtorji in se brez zadr`kov postavljale
na prizori{~a pere~ih dilem. Toda ̀ ivljenje v teoretskem diskurzu,

Andrej Pinter

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



209

odziv drugih na ponujene ideje, je zgolj ena od razse`nosti, prek
katerih lahko presojamo rezultate teorij. ̂ e ̀ elimo ugotoviti, kaj
zmorejo dose~i teorije, je treba formulirati merila za presojanje.
Specifi~nost velikih teorij dru`be, med katere se uvr{~a tudi delo
Jürgena Habermasa, zlasti njihovo poseganje na ve~ ravni in tipov
implikacij (epistemolo{ke, konceptualne, normativne, prakti~ne),
napeljuje na to, da je treba tudi merila, s katerimi jih presojamo,
zasnovati kompleksno. Do tak{nega sklepa je nedavno pri{el Andrej
Škerlep (1997) skozi analizo in kriti~no nadgraditvijo dveh velikih
teoretskih sistemov, ki sta se razvila v zadnjem ~asu in se ~vrsto
uveljavila v dru`boslovnem raziskovanju, tj. teoriji dru`be Niklasa
Luhmanna in Jürgena Habermasa. Škerlep zaobjame njuno teoretsko
delo kot celoto in sku{a na podlagi njunih sistemskih pomanjkljivosti,
napak in nedoslednosti ustvarjalno razviti nove nastavke za teorijo
dru`be.

Izvirno in upo{tevanja vredno izhodi{~e, ki ga Škerlep razvija,
je epistemolo{ki premislek, da je treba za presojo kompleksnih
“teoretskih arhitektonik” upo{tevati preplet razli~nih meril; v {tudiji
predstavlja tri na~ela, s katerimi ocenjuje izbrani teoriji dru`be: na~elo
korespondence, konsenza in koherence. Prvo omenjeno na~elo
govori o skladnosti teoretskih propozicij s posameznimi preverljivimi
pojavi, ki jih pojasnjujejo in iz njih izhajajo; govori o tem, kako
stvarne ali nestvarne so obravnavane teorije; govori o “veljavnosti”
ob~ih sodb. Teorijo je mogo~e na podlagi tak{nega merila zavrniti
kot neveljavno, “kadar je mogo~e pokazati na partikularno situacijo
oz. indikator, ki logi~no spada v obmo~je semanti~ne deskripcije
ob~e sodbe, vendar pa z njo ne korespondira.” (1997: 10) Drugo
na~elo, ki ga Škerlep vklju~uje med merila za presojanje teorij, je
na~elo konsenza; izpostavlja usklajenost sodb med posameznimi
teorijami. Po Škerlepovem mnenju je z upo{tevanjem takega merila
mogo~e re{iti nekatere probleme v zvezi z opazovanjem dru`bene
stvarnosti. Medtem ko so, ali ̀ elijo biti, pri na~elu korespondence
sodbe ovrednotene glede na pojavno stvarnost, je pri na~elu konsenza
`e v{teta percepcija te stvarnosti, poseben poudarek pa je namenjen
vlogi znanstvene skupnosti. Škerlep se tu naslanja na epistemologijo
Humberta Maturane, ki je podobne zamisli razvil v radikalnem
konstruktivizmu. ̂ e sta prvi dve na~eli, ki ju Škerlep uporablja,
orientirani navzven, je tretje omenjeno na~elo, na~elo koherence,
obrnjeno navznoter; teoretske kompozicije sku{a presojati po
lastnostih, ki jih zastavljajo njej lastne sodbe same. Po Škerlepovem
mnenju to na~elo vstopa na mestu, kjer teoreti~nih sodb zaradi
njihove prepletenosti ni mogo~e dobro empiri~no preverjati. Zato
mora biti teorija, ~e jo ̀ elimo sprejeti, “koherentna, to pomeni, da
morajo biti sodbe, ki jo sestavljajo, v medsebojnih odnosih znotraj
teoretskega sistema neprotislovne.” (1997: 11)

Posamezni koncepti, ki jih je kot merila za presojanje teorij
predstavil Škerlep, v njegovi kompoziciji niso obremenjeni s

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



210

teorijami resnice, s katerimi so obi~ajno povezani in iz katerih
izhajajo. S tem se je mogo~e do neke mere izogniti razpravi o
njihovih filozofskih predpostavkah, ali natan~neje: pri pojmu
koherence ne najdemo razprave o dilemah idealizma, realizma in
konstruktivizma; ob pojmu konsenza niso vpeljane razprave,
ki jih odpirata sociologija in zgodovina znanosti; pri vpra{anju
korespondence pa ne ontolo{ke in metafizi~ne razprave, ki izvirajo
{e iz ~asov anti~ne misli. ̂ eprav ti vidiki niso ve~ kot zgolj povezani
z osrednjim namenom Škerlepove analize, je prav na tej to~ki
mogo~e videti dolo~ene te`ave, saj bi za podrobnej{o izpeljavo
potrebovali prav osvetlitev epistemolo{kih pogojev zdru`itve
razli~nih meril. Brez analize teh pogojev bi denimo sodba, da
korespondenca ̀ e predpostavlja na~elo koherence, ker pojavni
svet ni nekoherenten, ali da po drugi strani sodba, da tudi koherenca
`e predpostavlja konsenz v jezikovne tradicije, predstavljala nepre-
mostljiv problem. V tem smislu bi bilo izvirno zamisel, ki jo je Škerlep
predstavil, mogo~e {e dograditi.

O~itno je, da tako koncipirana zastavitev ̀ e predpostavlja, da se z
njeno pomo~jo presojajo kompleksne teoretske konstrukcije. Po
drugi strani pa je tudi jasno, da je prav zaradi tega, ker so v presojanje
vklju~ena tri v osnovi razhajajo~a se merila, sprejemljivost teorij
definirana s precej ve~jo mero tolerance. S tem, ko je posameznim
merilom odvzeta njihova samostojnost in se jih zdru`i v sestavljen
zbir, se pogoji sprejemljivega raz{irijo onstran tistih, ki jih v svoji
posameznosti zahtevajo, saj prav zato, ker zajamejo ve~ “prostora”,
redefinirajo odnose med robnimi kriteriji. Medtem ko je v filozofiji
dru`benih znanosti obi~ajno, da so posamezna merila podana lo~eno,
za na~eli korespondence in konsenza (in ustrezni teoriji resnice) pa
{e prav posebej velja, da nastopata kot ostri nasprotji in da njuna
zdru`itev ni videti mogo~a, je po drugi strani Škerlepova izvirna ideja
zdru`iti lo~ena na~ela in jih medsebojno dopolnjevati in nadgrajevati.
Poskus je upo{tevanja vreden predvsem zato, ker si prizadeva, da bi
epistemolo{ka merila za presojanje teorij, ki se v osnovi napajajo pri
formalno-logi~nih prvinah (ujemanje a z a’; skladnost a z b), prestavili
na podro~je specifi~nih zna~ilnosti kompleksnih teorij dru`be.

Habermasova teorija dru`be je nedvomo primer tak{ne kompleksne
konstrukcije, toda Škerlep v analizi ne poka`e, na kak{en na~in ta
teorija sama zahteva kompleksno strukturiranje meril za presojanje.
Po drugi strani pa je vsekakor treba najti na~in, kako tak{na merila
zdru`iti, ~e ̀ elimo plodno razviti tak{no shemo. Dokler ne vemo,
kak{na so razmerja med merili, nam umanjka pomembna informacija
glede tega, katero merilo druge(ga) nadgrajuje in katero je mogo~e
nadgraditi.

Odprto ostaja {e eno vpra{anje, namre~ vpra{anje o razmerju
med veljavnostjo in relevantnostjo. Gre za dilemo, ki jo izpostavlja
prav uvodoma zarisana razmejitev med ̀ ivljenjem dane teorije v
aktualnih polemikah in po drugi strani ̀ ivljenjem, ki ga teorija

Andrej Pinter

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



211

vdahne pojavni stvarnosti. Teorija je morda pravilna, a ~e ne odpira
vpra{anj, ki jih vsaj v nekem smislu potrebujemo, nam kaj malo
pomaga. Ker je po drugi strani nemogo~e s teorijo opisati vse,
kar v okolju obstaja, {e posebej ne, ~e gre za tako kompleksno
problematiko, kot jo ̀ eli zajeti teorija dru`be, je izbor zajetih vidikov
vselej izbor na podlagi neke predstave o relevantnosti. Razmerje
med veljavnostjo in relevantnostjo ni vselej najbolj jasno, morda je
prav zato v konceptu relevantnosti implicirana neka specifi~na
dimenzija normativnosti; normiranja smeri pozornosti. Po drugi strani
pa je te`ko re~i, da so normativne razse`nosti teoretske kompozicije
povsem onstran meril za presojanje teoretskih propozicij. Še posebej,
~e jemljemo v obravnavo teoretskega pristopa raziskovalni program
kot {ir{i okvir, v katerem lahko za`ivi teoretska misel, ka`e norma-
tivni vidik, ki iz njega izhaja, resno upo{tevati. Kot pravi Stephen
White, “zdi se smiselno, da je eno sprejemljivo merilo za presojanje
splo{ne primernosti raziskovalnega programa tudi vpra{anje, kako
dobro njegove normativne implikacije vzdr`ijo, ~e jih preu~imo s
svojimi najbolj reflektivnimi moralnimi sodbami.” (White, 1989: 7)
Toda vpra{anje zadeva, ali s sodbo o normativnih implikacijah teorij
nadomestiti ali dopolniti presojo o veljavnosti. V sklepni ugotovitvi
Škerlepove knjige tako sre~amo dilemo, ki razkriva problemati~nost
omenjene razlike: ~eprav se v podrobnej{i analizi poka`e, da teoriji
Luhmanna in Habermasa ne zadovoljita trem postavljenim kriterijem
veljavnosti ({e posebej ne na~elu koherence), ju zaradi njune
relevantnosti vendarle ne moremo obravnavati kot neveljavni (1997:
272). Sklepna ocena, ki jo v {tudiji podaja Škerlep, celo napeljuje na
sklep, da je vpra{anje relevantnosti pomembnej{e od veljavnosti.

Ker bi bila morebitna izbira med tem, da bodisi pozabimo na
pogoje veljavnosti za dano teorijo, ali pa~ med tem, da se odre~emo
relevantnosti in aktualnosti vpra{anj, ki jih odpira ali celo re{uje,
kruta, ka`e iskati tudi {e kak{en druga~en izhod. ̂ e se namre~
Habermasov opus vzame kot celovit teoretski projekt, je razhajanje
stali{~ do tudi najbolj klju~nih problemov kot posledica teoretskih
sprememb zelo o~itno, najdemo celo ostra nasprotja med njimi.
Najve~, kar je mogo~e storiti, je, da razumevanje Habermasa kot
teoretskega pristopa ali kompleksnega teoretskega sistema zamenjamo
za niz problematizacij in teoretizacij, ki razmeroma samostojno
naslavljajo in razmi{ljajo o lo~enih vpra{anjih sodobne dru`be.
Ideja o tak{nem presojanju Habermasovega dela je seveda v nespre-
jemljivem nasprotju z njegovimi zgodnjimi teoretskimi ambicijami; in
to seveda zelo prozorno implicira razbitje temeljev tiste herojske
geste, ki povezuje Habermasove napore pri izgrajevanju ene
odlo~ilnih velikih teorij kot okopa modernizma. Toda: kako sicer
razumeti njegov zadr`anej{i odgovor (1994: 114), v katerem je {e
posebej poudaril, da se teoretsko ves ~as ukvarja z šrazstavljenimi’,
lo~enimi problemi, ki jih je mogo~e najti tu in tam v znanstvenem
diskurzu; da s posredovanji prispeva na tem in onem teoretskem

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



212

podro~ju; da ne more in ne mara imeti mnenja o vsem mogo~em;
ter da predvsem “ne razlaga vsega sveta z eno samo tezo” in da
“ne sili vsega v en sam teoretski okvir, niti ne zdru`uje vsega v
temeljne koncepte kak{ne holisti~ne nad-teorije”. S tak{nim stali{~em
je v zameno za jasno predpostavko o zmotljivosti teoretskega dela
skrhal neproblematizirano vez med teorijo in prakso; po drugi strani
pa je {e vedno skladno z njegovo neskrito zavzetostjo, s katero se
kriti~no loteva prakti~nih in politi~nih vpra{anj, kot so na primer
vpra{anja o azilu v Nem~iji, o nem{kem povratku k normalnosti,
o vlogi intelektualcev itd. Še ve~, Habermasova nedavna formulacija
o vlogi in zmo`nostih teorije se izvrstno ujema z vlogo javnega
intelektualca. In ta Habermasu odli~no pristoji.

Ni se mogo~e izogniti prepoznanju, da je dru`ba za posameznika
kompleksna, komaj obvladljiva in te`ko pregledna. Sre~uje se s
{tevilnimi problemi, sku{a si razre{iti nejasnosti, hkrati pa se ̀ eli v
njej uspe{no samouresni~evati. Vsaj neke vrste oporo lahko poi{~e
pri teorijah dru`be, ki se namenjajo pojasnjevati njeno delovanje in
ustroj. Toda o tem, ali dejansko ni~ ni bolj prakti~nega kot dobra
teorija, so mnenja razli~na. ̂ e si ̀ e znamo razkriti spoznavne odlike
kak{ne privla~ne teorije, potem nam zamol~i, kako to preliti na
vsakdanjo raven. Ali pa obratno, ~e ̀ e ponuja dolo~ene u~inkovitosti,
potem je vsebinsko sporna ali nedosledna. Izraz teorija zbuja me{ane
ob~utke. “V vsakem primeru je dobro, da od teorij ne pri~akujemo
ve~, kot zmorejo dose~i – in to je dovolj malo.” (Habermas 1994:
100) Toda v tem razmi{ljanju ni vpisan pesimizem, ampak ravno
nasprotno. Kot tudi pravi Habermas: “^e bi bil defetizem upravi~en,
bi bil primoran izbrati druga~en literarni ̀ anr, na primer, dnevnik
helenisti~nega pisca, ki zgolj dokumentira neizpolnjene obljube
izginjajo~e kulture za prihodnje generacije.” (1996: xliii) In kaj
natan~no je to, kar po njegovem mnenju zmorejo teorije? “V najbolj-
{em primeru nas zmorejo napraviti bolj ob~utljive za ambivalentnosti
razvoja: prispevajo lahko k na{i sposobnosti, da miselno zapopademo
prihajajo~e negotovosti (...) Odprejo nam lahko o~i za dileme, ki se
jim ne bomo mogli izogniti in na katere se moramo pripraviti.” (1994:
116-117)

LITERATURA:

BERNSTEIN, Richard, ur. (1985): Habermas and Modernity, Cambridge, Polity
Press.

DRYZEK, John S. (1995): “Critical Theory as a Research Program” v: White, ur.
The Cambridge Companion to Habermas, Cambridge, Cambridge
University Press.

FRASER, Nancy, (1992): “Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the
Critique of Actually Existing Democracy”, v: Calhoun, ur. Habermas
and the Public Sphere. Cambridge: MIT.

GOULD, Julius (1965): “In Defence of Sociology”, v: GOULD, J. (ur.): Penguin
Survey of the Social Sciences 1965, Hammondsworth, Penguin.

Andrej Pinter

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



213

HABERMAS, Jürgen (1987/1968): Knowledge and Human Interest, Cambridge,
Polity Press.

HABERMAS, Jürgen (1989/1962): Strukturne spremembe javnosti, Ljubljana:
ŠKUC.

HABERMAS, Jürgen (1990/1970): On the Logic of the Social Sciences,
Cambridge, Polity Press.

HABERMAS, Jürgen (1992): Autonomy and Solidarity, London: Verso.
HABERMAS, Jürgen (1994/1991): The future as past, Cambridge, Polity Press.
HABERMAS, Jürgen (1994b): “Predgovor k novi izdaji (1990) Strukturnih

sprememb javnosti”, v Javnost/The Public, 1 (1-2): 23–42.
HABERMAS, Jürgen (1996/1992): Between Facts and Norms: Contribution to a

Discourse Theory of Law and Democracy, Cambridge, Polity Press.
HABERMAS, Jürgen (1998/1995): A Berlin Republic: Writings on Germany,

Cambridge, Polity Press.
HORKHEIMER, Max (1973): Critical theory. London: Allen and Unwin Press.
LUHMANN, Niklas (1995): Social Systems, Stanford, Stanford University Press.
ŠKERLEP, Andrej (1997): Komunikacija v dru`bi, dru`ba v komunikaciji: analiza

dru`benega konteksta komunikacije prek {tudije Luhmannove in
Habermasove teorije dru`be, Ljubljana, Fakulteta za dru`bene vede.

WHITE, Stephen L. (1989): The Recent Work of Jürgen Habermas, Cambridge,
Cambridge University Press.

Kaj zmorejo dose~i teorije dru`be?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S





215

Peter Stankovi~

Sociologija za novo tiso~letje?

Teoretska sinteza Jeffreya C. Alexandra

1. UVOD

V prispevku bomo poskusili predstaviti nekaj temeljnih zna~ilnosti
teoretskih prispevkov sodobnega ameri{kega sociologa Jeffreyja C.
Alexandra, ki danes ne velja zgolj za verjetno najpomembnej{ega
ameri{kega teoretika, ampak tudi za enega klju~nih zagovornikov
izredno odmevnega projekta teoretske sinteze v sociolo{ki teoriji.
Alexander v zadnjih dveh desetletjih, ki v sociolo{ki teoriji sicer
predstavljata predvsem izreden ponoven vzpon evropskega
teoretiziranja (Habermas, Bourdieu, Giddens, poststrukturalizem itd.),
s svojim delom na nek na~in re{uje ameri{ko “~ast”, po drugi strani
pa je ta njegov nekoliko druga~en kulturni kontekst pogosto razlog,
da ostaja v evropski sociologiji kar nekoliko spregledan. To velja tudi
za Slovenijo, kjer razen prevodov nekaj kraj{ih odlomkov iz njegovih
del {e ni bilo resnej{ega poskusa nekoliko bolj sistemati~no predstaviti
njegove koncepte.1 To luknjo v na{em teoretskem prostoru bomo
posku{ali vsaj za silo zakrpati s tem besedilom, seveda pa bomo v
njem lahko le nakazali na vso {irino Aleksandrove misli, ki je v tako
kratkem tekstu nikakor ni mo~ zaobjeti.

V prvi vrsti se bomo osredoto~ili na Alexandrov projekt teoretske
sinteze, ki sicer prestavlja le dolo~en segment njegovih teoretskih
prispevkov, a je vseeno toliko pomemben, da lahko zatrdimo, da na
nekem najsplo{nej{em nivoju osmi{lja bolj ali manj vse druge
segmente njegovega dela. Da pa bi lahko ustrezno razumeli ta
Alexandrov projekt, moramo vsaj na hitro omeniti intelektualni
kontekst, v katerem je nastal. V skladu s tem bomo najprej

1 Manj{a izjema je kratka
predstavitev tega avtorja v
Kompendiju sociolo{kih
teorij (ur.: Adam, 1995),
ki jo je napisala Dana
Mesner-Andol{ek.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



216

predstavili danes aktualno prizadevanje za teoretsko sintezo razli~nih
sociolo{kih tradicij, v nadaljevanju pa bomo poskusili predstaviti
razloge, ki so pripeljali Alexandra do prepri~anja, da je ravno neo-
funkcionalisti~na revitalizacija Parsonsa najustreznej{e izhodi{~e za
tak{no sintezo.
Ta kratek pregled nekaterih bistvenih segmentov Alexandrovega
dela bomo sklenili s poskusom kriti~nega ovrednotenja njegovega
modela multidimenzionalne sociologije, ki ga izpelje iz omenjenih
nastavkov. Tu bomo zastopali tezo, da Alexander sicer ponuja
mnogo zanimivih teoretskih re{itev, da pa kljub temu njegova
teoretska sinteza ne dosega ciljev, ki si jih je zadal.

2. SODOBNA SOCIOLOŠKA TEORIJA: POMEN
TEORETSKE SINTEZE

^e bi poskusili poudariti eno samo, najpomembnej{o zna~ilnost
sodobne sociolo{ke teorije, bi verjetno lahko poudarili prizadevanje
za teoretsko sintezo kot morda tisti osrednji metateoretski trend, ki
predstavlja skupni imenovalec velikega dela sodobnega sociolo{kega
teoretiziranja. Pisanje mnogih sociologov, ki se resneje spoprijemajo
z razmi{ljanjem o dru`benih pojavih na tej abstraktni ravni, namre~ v
zadnjih dveh desetletjih zaznamuje predvsem ̀ elja po preseganju
enostranskih pojasnjevalnih modelov, ki so prevladovali v sociologiji
vsaj v ~asu reakcije na dominantno vlogo Parsonsovih idej ({estdeseta
in sedemdeseta leta), ~e ̀ e ne skozi vso njeno zgodovino. Motiv za
tak{en premik teoretskega fokusa je o~iten: izkazalo se je, da
teoretski nastavki (npr. klasi~ni funkcionalizem, etnometodologija,
fenomenologija, strukturalisti~ni marksizem itd.), ki se osredoto~ajo
predvsem na en pol dru`bene dinamike, kljub {tevilnim izjemnim
uvidom preve~ izgubljajo na “drugi strani”. Zanemarjanje drugega
pola dru`bene resni~nosti namre~ ni sporno zgolj iz nekih na~elnih
razlogov, ker tako spregledujemo pomemben segment sveta, ki ga
ho~emo razumeti, ampak predvsem zato, ker sta ta dva omenjena
pola v resni~nem svetu nelo~ljivo povezana in jih torej ne moremo
umetno lo~evati, ne da bi se pri tem usodno oddaljili od predmeta
raziskovanja. In katera sta ta dva pola dru`bene resni~nosti?

Z dokaj{njo mero poenostavljanja, ki je na tem omejenem prostoru
verjetno nujna, lahko ozna~imo zgodovino sociolo{kih teorij (do
nastopa omenjenih poskusov teoretske sinteze) kot boj med dvema
perspektivama. Na eni strani so teorije, ki tako ali druga~e izhajajo iz
stali{~a, da ima pol dru`benih struktur dolo~eno objektivno lastnost, ki
se jo ne da zvesti na lastnosti posameznih akterjev. Še ve~: te strukture
bistveno determinirajo delovanje posameznikov, to pa pomeni, da se
mora sociologija pri svojem {tudiju osredoto~iti prav nanje. Tak{no
razmi{ljanje je s preformulacijo Comtovega pozitivizma utemeljil
Durkheim (Giddens, 1995: 144–146) z metodolo{kim postulatom o

Peter Stankovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



217

dru`benih dejstvih kot o pojavih sui generis. Mehanizem, ki omogo~a
prednost dru`benih struktur pred posamezniki, je pri razli~nih avtorjih
razumljen na {tevilne na~ine, toda verjetno je najbolj izdelan Parsonsov
koncept, kjer je v sredi{~u socializacija, ki prena{a kulturne vzorce na
personalno raven skozi posredovanje vlog. Najpomembnej{e
sociolo{ke teorije, ki bi jih lahko uvrstili v kategorijo strukturalnih
pristopov, so funkcionalizem, konfliktna teorija, strukturalizem in
nekatere smeri marksizma (npr. Althusser).

Drugi, v kreativnosti ~lovekovega delovanja utemeljen pristop,
pa izhjaja iz pomena posameznikov in njihove vloge pri ustvarjanju
dru`benega sveta. To razumevanje temelji na prepri~anju, da je
posebna lastnost ~love{kih bitij, po kateri se razlikujemo od ̀ ivali,
konstruktiven, interpretativen odnos do sveta okoli nas. V tem smislu
dru`beni svet ni neodvisna, zunanja entiteta, ki povsem determinira
~love{ko vedenje, ampak je sam produkt kreativnih interpretacij, ki
jih akterji uporabljajo v procesu medsebojnih interakcij. Glede na to
dru`ba ne more biti ni~ eksternega, prisilnega, tako kot je naravni
svet okoli nas, ampak je mre`a dru`beno konstruiranih pomenov.
Da bi dojeli dru`bo, se moramo torej obrniti k tem pomenom in
procesom, v katerih nastajajo, to pomeni (vsaj pri za~etniku te smeri,
Maxu Webru), da se moramo pri analizi osredoto~iti na posameznikove
subjektivne interpretacije. Pomembnej{i predstavniki te smeri
razmi{ljanja so Max Weber (zgolj do neke mere), simboli~ni interak-
cionisti (predvsem Blumer, dosti manj za~etnik te smeri, Herbert
Mead), Alfred Schutz, George Homans, etnometodologi itd.

Ne da bi se spu{~ali v nepotrebno dlakocepljenje o tem, kam
kateri od avtorjev res spada in koliko so bili ti avtorji res pristranski
pri razlagah (to so sicer teme, o katerih je bilo in prav gotovo tudi
{e bo veliko povedanega), lahko torej ugotovimo, da so sociologi
pred nastopom velikega obrata k teoretski sintezi in integraciji
praviloma oblikovali svoje teorije znotraj (zgolj) enega od dveh
metateoretskih na~el: bodisi so izhajali iz primata struktur bodisi
iz kreativnih posameznikov.

To pa se je izkazalo za problem. Pokazalo se je namre~, da vsaka
teorija, ki, pa ~eprav iz zgolj metodolo{kih razlogov, pojasnjevanje
utemeljuje v enem polu dru`bene resni~nosti, ̀ e po definiciji ne
samo izgublja drugi pol, ampak navadno tudi kon~a v spornem
ontologiziranju tistega pola, iz katerega izhaja. Glede na to nas torej
ne sme presenetiti dejstvo, da so se ̀ e v {estdesetih letih pri~eli
pojavljati pozivi k bolj integralnemu oblikovanju teorij, ki bi bolj
dosledno upo{tevale oba pola dru`bene realnosti, tako mikro kot
makro nivo, tako princip kreativnosti akterjev kot emergentne
zna~ilnosti dru`benih struktur. Najpomembnej{e delo te vrste je
verjetno Dru`bena konstrukcija realnosti Petra Bergerja in Thomasa
Luckmanna (iz{lo leta 1967).

Prizadevanje za teoretsko integracijo razli~nih konceptov in za
sintezo do nedavno ostro nasprotujo~ih si teorij pa je dokon~no

Sociologija za novo tiso~letje?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



218

preplavilo sociologijo konec sedemdesetih let. Vseh avtorjev, ki so
se zna{li v tem toku, ne bi bilo smiselno navajati,  ker jih je enostavno
preve~. Najbolj odmevno delo, ki je v skladu z novim duhom klicalo
po preseganju starih konfliktov v oblikovanje neke nove, bolj
sinteti~ne teorije, so bila v programskem smislu prav gotovo
Giddensova Nova pravila sociolo{ke metode (glej 1989; v originalu
je knjiga iz{la leta 1976). Anthony Giddens je v tem delu predstavil
videnje zgodovine sociolo{ke misli kot dolgega boja med omenjenima
perspektivama, na konec katerega je postavil strukturacijsko teorijo
kot tisti analiti~ni nastavek, ki z upo{tevanjem spoznanj obeh tradicij
ustrezno presega njune pristranskosti. Eden od pomembnej{ih
prispevkov avtorja, s katerim se bomo ukvarjali v nadaljevanju,
Jeffreyja C. Alexandra, je v tem kontekstu ta, da je pokazal na
spornost tak{nih relativno linearnih interpretacij sociolo{ke teorije.
S tem je, kljub dolo~eni nedore~enosti, odprl vrata bolj diferencirani
razpravi o pomenu teoretske sinteze za sociolo{ko teoretiziranje.

3. JEFFREY C. ALEXANDER: NOVO TEORETSKO
GIBANJE

Alexander na osnovi odli~nega poznavanja sociolo{ke klasike
poka`e, kako zgodovine sociolo{ke misli ne moremo razumeti v
nekem povsem shemati~nem smislu, ~e{ da so bile teorije vse do
sodobnega obrata k zanimanju za teoretsko sintezo povsem eno-
stranske in glede na to tudi bolj ali manj neprimerne. Po njegovem
prepri~anju je namre~ {ele burna teoretska reakcija na dominacijo
Parsonsovega funkcionalizma, ki se je pojavila proti koncu {estdesetih
let (etnometodologija, strukturalni funkcionalizem, fenomenolo{ka
sociologija, teorija menjave, novej{e verzije simboli~nega interakcio-
nizma itd.), pomenila resni~no enostransko, redukcionisti~no
teoretiziranje. Dela sociolo{kih klasikov (Marx, Durkheim, Weber in
Parsons) glede na to ne predstavljajo zgolj nekih povsem korektnih
teoretskih nastavkov, ki jih ne odna{a bistveno v tak{ne ali druga~ne
redukcionizme, ampak celo prepri~ljive in v marsikaterih segmentih
{e vedno zelo uporabne poskuse teoretske sinteze (Alexander,
1988; glej tudi Alexander, 1982, in Alexander, 1983). Alexander
sicer priznava, da omenjeni avtorji niso uspeli povsem dosledno
uravnote`iti pojasnjevalnih shem, tako da vendarle ostaja {e dosti
dela za sodobne sociologe, ki naj bi to nalogo dokon~ali, kljub temu
pa vztraja, da imamo predvsem pri Webru, Durkheimu in Parsonsu
opravka s prepri~ljivimi in presenetljivo temeljitimi poskusi
teoretske sinteze.

Ta trditev seveda poleg upravi~ene kritike pretiranega
shematizma v interpretaciji zgodovine sociolo{ke misli v precej{nji
meri postavlja pod vpra{aj samo novost sodobnega prizadevanja
za teoretsko sintezo. V lu~i te odmevne Alexandrove interpretacije

Peter Stankovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



219

se namre~ izka`e prizadevanje za teoretsko sintezo zgolj kot neke
vrste povratek (po dveh desetletjih bolj enopomenskih teoretskih
konstruktov) k ̀ e vzpostavljeni ravni teoretiziranja. Vendar pa
Alexander po drugi strani na nekih drugih mestih vendarle priznava
realnost cepitve sociolo{ke teorije tudi v ~asu pred reakcijo na
Parsonsa (na primer: 1998: 96). Prav tako gre ravno njemu zasluga
za artikulacijo sintagme novo teoretsko gibanje, s katero dokaj
vehementno ozna~uje rez s sociologijo pred obratom k prizadevanju
za teoretsko sintezo in integracijo, to vendarle implicira neko radikalno
novost tega projekta. Ali, kakor pravi sam:” Mlaj{a generacija socio-
logov je oblikovala agendo povsem druga~ne vrste. ̂ etudi med
teoretiki mlaj{e generacije obstajajo bistvene razlike, med njimi
ostaja temeljni princip, o katerem se vsi strinjajo: niti mikro, niti
makro teorije niso zadovoljive, struktura in delovanje morata biti
medsebojno prepletena.” (Alexander, 1998: 163) Po njegovem
prepri~anju je torej ravno prizadevanje za oblikovanje uravnote-
`enih, integriranih teorij o dru`benem svetu tista specifi~nost, ki
zdru`uje sodobno sociolo{ko teoretiziranje, kljub vsej notranji razno-
likosti, v novo teoretsko gibanje, ki ozna~uje sociologijo na{ih ~asov.

Kljub dolo~eni nedore~enosti razmerja med trditvijo, da teoretska
sinteza v sociologiji ni ni~ radikalno novega, in tezo o novem teoretskem
gibanju lahko ugotovimo, da je Alexander v pomembni meri prispeval
k preseganju pretiranega shematizma pri razumevanju zgodovine
sociolo{ke misli. Poleg tega so njegovi odmevni spisi o “novem
teoretskem gibanju” v pomembni meri pripomogli k utrditvi prepri-
~anja znotraj sociolo{ke skupnosti o tem, da je bistvena zna~ilnost
sodobne sociolo{ke teorije prizadevanje za teoretsko sintezo, to je
potem verjetno povratno vplivalo na {e ve~jo osredoto~enost na ta
problem. V tem smislu danes ugotavljamo, da je teoretsko gibanje,
ki i{~e kompleksne in hkrati uravnote`ene razlage, na ravni abstrakt-
nega sociolo{kega teoretiziranja osrednje zanimanje sodobne
sociolo{ke teorije. Tudi Alexandrove lastne vizije sodobne sociologije
ne moremo ustrezno razumeti izven tega okvirja.

4. NEOFUNKCIONALISTI^NA REVIZIJA PARSONSA

Alexandrov specifi~ni poudarek pri iskanju analiti~nega okvirja,
ki bi presegel problemati~ne teoretske redukcionizme, je ta, da po
njegovem prepri~anju delo slovitega ameri{kega sociologa s sredine
tega stoletja, Talcotta Parsonsa, kljub vsem kritikam, ki jih je do`ivelo
predvsem v {estdesetih in sedemdesetih letih, {e vedno predstavlja
najustreznej{i referen~ni okvir za tak{en sinteti~en oziroma integra-
tiven projekt. Alexander sicer sprejema ve~ino teh kritik kot upravi-
~enih, vendar tudi vztraja, da v osnovi ne spremenijo dejstva,
da se je Parsons s svojimi konceptualizacijami doslej najbolj pribli`al
idealu prepri~ljive in mnogostranske razlage fenomena dru`benega.

Sociologija za novo tiso~letje?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



220

V skladu s tem je Alexandrov napotek ta, da enostavno korigiramo
Parsonsa na tistih mestih, kjer se je izkazal za neustreznega, v osnovi
pa vendarle ohranimo njegove klju~ne analiti~ne nastavke. Glede na
to teoretsko izhodi{~e velja Alexander za neofunkcionalista.2

Neofunkcionalisti~ni projekt je torej Alexander v sodelovanju z
nekaterimi drugimi pomembnej{imi ameri{kimi sociologi3  zasnoval
na priznanju in upo{tevanju mnogih upravi~enih kritik, ki so jih na
Parsonsa naslavljali njegovi kritiki predvsem v {estdesetih in sedem-
desetih letih. Izhajajo~ iz teh kritik Alexander pravi, da Parsonsov
projekt teoretske sinteze ni uspel predvsem zato, ker je ta avtor
pomanjkljivo konceptualiziral bistveno zna~ilnost posameznikovega
delovanja, njegovo kontingen~no naravo. “^eprav je Parsons
konceptualiziral mikro-makro povezavo bolj pretanjeno, kot je bila
kdaj prej, pa je to storil omejeno. Problem je bil v tem, da je kljub
upo{tevanju individuuma zanemaril kontingentnost. (...) Parsons
je (sicer) imel prav glede tega, da sociologija ne bi mogla obstajati,
~e bi za topiko mikro analize postavljala analiti~ne individuume.
Vendar pa se je motil v misli, da je sam koncept kontingence mogo~e
nadomestiti zgolj z relativno socializiranim, konkretnim individuumom.
Res, da je odkrival socialno psihologijo, ki je umanjkala pri Durkheimu,
ampak to mikro analizo je uporabil le za to, da bi trdno koreninil
socialno v individualnem.” (Alexander, 1995: 284)

Kot re~eno, je Jeffrey C. Alexander kljub temu in drugim o~itkom,
ki jih je tudi sam naslavljal na Parsonsa, prepri~an, da je analiti~na
shema tega velikega klasika sociolo{ke misli vendarle najustreznej{e
izhodi{~e za razmi{ljanje o dru`benih pojavih. Seveda pa je glede na
to potrebno najprej korigirati Parsonsove nastavke povsod tam, kjer
so se izkazali za pomanjkljive in pristranske. Ker je razmerje do
Parsonsa bistveno za razumevanje neofunkcionalizma, si najprej
poglejmo nekaj klju~nih kritik Parsonsa, za katere Alexander in drugi
avtorji te {ole menijo, da so upravi~ene in da jih je torej potrebno pri
nadaljnjem teoretiziranju znotraj funkcionalisti~nih parametrov resno
upo{tevati.

Alexander v ~lanku “Neofunctionalism Today: Reconstructing a
Theoretical Tradition” (Alexander, 1998) izpostavlja za neofunkcio-
nalisti~ni projekt konstitutivne kriti~ne poglede na Parsonsovo delo.
Ker je vseh na{tetih preve~ za na{e omejeno zanimanje, izpostavimo
le nekaj najpomembnej{ih. Kot smo ̀ e omenili, se Alexandru zdi pri
Parsonsu zelo sporno, da ni uspel v razpravo vnesti nocije kontingence.
To “~rno skrinjico” ~love{kega delovanja je po njegovem mnenju
nujno odpreti z uporabo dolo~enih konceptov, ki pojasnjujejo
menjavo, interpretacijo in pragmati~ne izku{nje. (ibid.: 68) Prav tako
neofunkcionalisti (glej Sciulli, 1986 in 1988; povzeto po Alexander,
1998: 68) ostro kritizirajo pretiran Parsonsov poudarek na socializaciji,
ki reducira ljudi na “kulturne odvisnike”.4  Nadalje Alexander opozarja
na Parsonsovo me{anje analizi~ne sheme AGIL in dejanske dru`bene
diferenciacije, to ga vodi k stati~nemu pogledu na svet (ibid.):

2 ^eprav se v zadnjem
~asu odpoveduje
vezanosti na to teoretsko
{olo. Glej na primer:
Alexander, 1997: 5, 12 in
13, ter Ritzer, 1996: 95.

3 Na primer Paul B.
Colomy, Samuel N.
Eisenstadt, Neil Smelser,
itd.

4 V angle{~ini: “Cultural
dopes”. To sintagmo so
potem nekateri sodobni
kulturologi prekrstili v {e
bolj nazorno frazo,
“Cultural dupes”
(kulturni bebci).

Peter Stankovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



221

podobna je tudi Luhmannova kritika, da Parsons reducira dru`beno
dinamiko na sistemsko analizo skozi postvarjeno {tiridelno (AGIL)
tabelo. (ibid.) Poleg tega je pomemben tudi prispevek Goulda in
Colomyja, ki pravita, da so funkcionalni modeli, ki izhajajo iz
organicisti~nih teorij, nujni, a hkrati obvezno nezadostni. Pri
konceptualizaciji dru`benih procesov je po njunem prepri~anju
potrebno uporabiti tudi druge modele razvoja, kajti Parsonsova
shema lahko v najbolj{em primeru pojasni “glavni trend”, ne pa tudi
dejanskih razvojnih prebojev. (ibid.: 69) Po mnenju ameri{kih
neofunkcionalistov je namre~ videnje dru`bene evolucije kot zgolj
progresivne funkcionalne diferenciacije precej problemati~no.
(glej Colomy, 1995) Alexander tudi pravi, da so neofunkcionalisti
priznali Parsonsovo implicitno ideolo{ko pristranskost, implicitni
konservativizem. Holton in Turner tako na primer opozarjata na
mo`nost, da je Parsons bolj ali manj edini pomembni sociolo{ki
teoretik, ki je prakti~no brez zadr`kov slavil modernost, zato ker
prihaja iz de`ele, ki ni do`ivela uni~ujo~ih posledic prehoda iz
fevdalizma v kapitalizem (Alexander, 1998: 70). Poleg tega pa
neofunkcionalisti priznavajo, da Parsonsov model zgodovine
z vrhom v sodobni pluralni ameri{ki dru`bi odra`a tipi~ne liberalno-
demokratske vrednote. (ibid.)

Da bi presegli te slabosti Parsonsovega dela, so se neofunkcio-
nalisti z Alexandrom na ~elu obrnili k nekaterim drugim teoretskim
usmeritvam, ki bi z druga~nimi koncepti in poudarki lahko dopolnile
pomankljivosti Parsonsove teorije. V tem smislu Alexander v samo
sredi{~e neofunkcionalisti~nega projekta postavlja dve zahtevi.
Prvi~, neofunkcionalisti naj stopijo v intenziven dialog s sociolo{ko
klasiko, in to predvsem z avtorji, iz katerih je Parsons najve~ ~rpal
(Durkheim, Weber itd.). Pri teh avtorjih lahko podrobna analiza
poka`e, da jih je Parsons v dolo~enih segmentih neustrezno razumel,
to lahko koristi pri korigiranju pomanjkljivih ali celo napa~nih
Parsonsovih teoretskih izhodi{~. (Alexander, 1988: 72) Prav tako
morajo neofunkcionalisti po Alexandrovem prepri~anju posvetiti
veliko pozornosti tistim avtorjem (predvsem Karla Marxa),
ki jih je Parsons zaradi tak{nih ali druga~nih razlogov namenoma
spregledoval. Po Alexandru lahko namre~ tudi te spregledane
teoretske tradicije veliko pripomorejo k ustreznej{emu, neredukcio-
nisti~nemu pristopu k sociolo{ki analizi. (ibid.)

In drugi~, neofunkcionalisti naj ̀ e na samem za~etku projekta
stopijo tudi v dialog z mikrosociolo{ko tradicijo. Po Alexandrovem
prepri~anju so namre~ lahko koncepti in spoznanja, ki so jih razvili
sociologi te tradicijie (na primer Mead, Goffman, Husserl, Schutz,
zgodnji Garfinkel itd.), nadvse koristni pri preseganju normativne
makro pristranskosti Parsonsa. (Alexander, 1998: 72–73) S spoznanji
o kontingen~nosti reda, o procesualnosti nastajanja pomenov v
interakcijah lahko ta tradicija v pomembni meri dostavi ̀ e izdelana
razumevanja in koncepte o natanko tistih segmentih dru`bene

Sociologija za novo tiso~letje?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



222

dinamike, ki Parsonsu zaradi makro fokusa polzijo skozi prste.
Ali, kakor pravi Alexander: “Ker Parsons ni priznal problema
kontingen~nosti delovanja, ni presenetljivo, da njegov odnos do
mikrosociolo{ke tradicije ni nikoli {el prek ceremonialnih opazk o
tem, koliko se spoznanja te tradicije pribli`ujejo njegovim.
V nasprotju s tem je za neofunkcionalizem priznanje razlike med
mikrosociologijo in ortodoksno (parsonsovsko) tradicijo bistvenega
pomena, saj se lahko {ele s tem prva vzpostavi kot mno`ica
teoretskih resursov, ki lahko pomagajo neofunkcionalizmu prese~i
slabosti ortodoksije.” (ibid.: 73)

Tema dvema zahtevama po dialogu z nefunkcionalisti~nimi
teoretskimi tradicijami pa Alexander v programskem spisu dodaja {e
zahtevo po nenehnem sprotnem preverjanju vseh novih konceptov,
ki pa ne sme biti, kakor se je dogajalo v klasi~nem funkcionalizmu,
usmerjeno k afirmiranju ene, vseobsegajo~e konceptualne sheme,
kajti tak{na strategija pripu{~a malo kriti~nih odstopanj. Po Alexan-
drovem prepri~anju mora biti empiri~no raziskovanje avtonomno,
se pravi zgolj ohlapno vezano na osnovno teoretsko logiko te {ole,
saj se tako odpira prostor tudi za spoznanja, ki ne potrjujejo
predpostavke ortodoksije. (ibid.)

5. ALEXANDROVA MULTIDIMENZIONALNA
SOCIOLOGIJA

Alexandrov teoretski program, ki smo ga tukaj predstavili v
najbolj grobih obrisih, torej izhaja iz predpostavke, da Parsons, ki je
pod udarom {tevilnih kritik v sedemdesetih letih prakti~no izginil iz
sociologije kot relevantna teoretska referenca, kljub pomanjkljivostim
predstavlja najustreznej{i konceptualni okvir za oblikovanje analiti~ne
sheme v dru`bi. Glede na mnoge luknje v Parsonsovi teoriji je
seveda na prvem mestu neofunkcionalisti~ne rekonstrukcije funk-
cionalizma ravno naloga korekcije teh pristranskih nastavkov,
a to {e ne pomeni, da se domet te teoretske usmeritve s tem kon~a.
Alexander namre~, upo{tevajo~ omenjene pomanjkljivosti Parsonsa,
oblikuje nekaj dokaj inovativnih splo{nih napotkov za neofunkcio-
nalisti~no teoretiziranje, ki jih bomo tu povzeli po Ritzerju (1996: 124).

Prvi~, neofunkcionalizem operira z opisnim modelom dru`be,
po katerem je ta sestavljena iz elementov, ki z interakcijo oblikujejo
dolo~ene stabilne vzorce, ti pa potem omogo~ajo sistemu, da se
izdiferencira iz okolja. Razli~ni deli sistema so med seboj sicer
povezani, vendar medsebojnih interakcij nikakor ne dolo~a neko
presegajo~o silo. V tem smislu neofunkcionalizem zavra~a vsak
monokavzalni determinizem in je kot teorija odprt in pluralisti~en. (ibid.)

Drugi~, neofunkcionalizem posve~a enako mero pozornosti tako
redu kot delovanju. Na ta na~in posku{a Alexander prese~i omenjeno
nagnjenost klasi~nega funkcionalizma k precej ekskluzivnemu

Peter Stankovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



223

fokusu na makro razmerja (dru`bene strukture, norme, kultura itd.) in
na njihov doprinos k redu. Kot smo ̀ e omenili, se posku{a Alexander
z naslanjanjem na koncepte, ki so bili razviti v mikrosociologiji,
osredoto~iti v enaki meri tudi na mikro relacije, predvsem seveda na
delovanje. Pri tem je pomembno tudi to, da se neofunkcionalizem ne
osredoto~a zgolj na racionalno delovanje, ampak upo{teva kot
pomemben dejavnik tudi ekspresivno delovanje. (ibid.)

Tretji~, neofunkcionalizem sicer ohranja tipi~no strukturalno-
funkcionalisti~no zanimanje za dru`beno integracijo, vendar ne
v smislu obstoje~ega dejstva, temve~ realne mo`nosti.
Neofunkcionalizem glede na to priznava deviantnost in socialno
kontrolo kot realnost dru`benih sistemov, to pomeni, da ga, podobno
kot klasi~ne funkcionaliste, zanima dru`beni ekvilibrij. Razlika je v
tem, da dru`beni ekvilibrij pri neofunkcionalistih ni razumljen kot
nekaj danega, ampak zgolj kot referen~na to~ka za funkcionalno
analizo, kjer se {ele posku{a dognati, kateri so tisti procesi, ki
prispevajo k temu ekvilibriju. (ibid.)

^etrti~, neofunkcionalizem sprejema tradicionalno Parsonsovo
lo~evanje med posameznikom, kulturo in socialnim sistemom. Poleg
tega, da so ti koncepti klju~ni za delovanje dru`bene strukture, vodi
interpenetracija med sistemi po mnenju neofunkcionalistov k tenziji,
ki je nenehen vir dru`benih sprememb in dru`bene kontrole. (ibid.)

Peti~, neofunkcionalizem se osredoto~a na dru`bene spremembe
v procesih diferenciacije znotraj sistemov kulture, posameznika in
socialnih sistemov. V tem smislu so dru`bene spremembe razumljene
ne kot proizvajalke konformnosti in dru`bene harmonije, ampak kot
vir individuacije na eni strani in institucionalizacije na drugi. (ibid.)

In kon~no, {esti~, Alexander trdi, da neofunkcionalizem implicira
neodvisnost konceptualiziranja in teoretiziranja od drugih ravni
sociolo{ke analize. (ibid.)

Pri teh programskih smernicah verjetno takoj pade v o~i, da se je
na tem nasplo{nej{em nivoju te`ko ne strinjati z Alexandrom. Na~ela,
ki jih predstavlja, so korektna in pokrivajo prakti~no vsa podo~ja
dru`benega, ki bi morala zanimati sociologe. Vpra{anje, ki se seveda
takoj postavi, pa je tole: v kak{ni meri je Alexander v delu uspel ta
splo{na na~ela operacionalizirati? Teza, ki jo bomo zagovarjali, je, da
Alexander pri operacionalizaciji teh na~el ni bil pretirano uspe{en.

Problema sta predvsem dva. Najprej je potrebno opozoriti, da
Alexander na zelo redkih mestih ponuja kak{ne bolj izdelane,
vsebinske nastavke za konkretno sociolo{ko analizo. Za zdaj namre~
{e ni uspel predstaviti ni~esar, kar bi vsaj pribli`no spominjalo na
koherenten pojasnjevalni teoretski sistem, ki bi vseboval niz pojmov
in konceptov, postavljenih v mre`o jasnih medsebojnih relacij.
Trditve tako ostajajo na nivoju velike splo{nosti in na~elnega poziva-
nja k zdru`evanju razli~nih ravni analize v kombinaciji z upo{teva-
njem spoznanj razli~nih sociolo{kih teoretskih tradicij. Alexander se s
tem sicer izogne problemom, ki se pojavijo na primer Giddensu, ko

Sociologija za novo tiso~letje?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



224

ho~e podobno eklekti~ne nastavke konkretizirati v set smiselnih
teoretskih premis, ampak cena, ki jo pla~a, je velika: teorija je bolj
podobna mno`ici nekih na~elnih izrekov, ne pa teoriji, ki bi imela
jasne pojasnjevalne kapacitete. Glede na to lahko sklenemo, da je na
tem nivoju Alexandrovo delo kot teorija nedore~eno, eklekti~no,
nejasno in presplo{no. V tem smislu ne more biti presenetljivo, da se
mnogim kritikom spri~o Alexandrovega eklekticisti~nega nabiranja
konceptov po razli~nih tradicijah sociolo{ke analize postavlja tudi
vpra{anje, koliko ima neofunkcionalizem, kot ga razume Alexander,
`e na tem najsplo{nej{em nivoju, v sebi sploh {e kaj
funkcionalisti~nega. (Turner in Maryanski, 1995)

Po na{em prepri~anju je to vpra{anje vsekakor smiselno, kajti
Alexandrovo izposojanje teoretskih re{itev pri zelo razli~nih {olah
sociolo{kega teoretiziranja je resni~no zelo ekstenzivno. Zelo
verjetno je, da bi se Alexander soo~il s paradoksi, ki jih prina{a tak{no
neselektivno sprehajanje skozi razli~ne koncepte, na to~ki, ko bi
oblikoval bolj dore~ene nastavke za sociolo{ko analizo, ker pa se
tega projekta ({e) ni lotil, moramo njegove ideje pa~ jemati tak{ne,
kot so. Na tem nivoju pa se nam ka`e, da Alexander vendarle sku{a
ohraniti nekaj specifi~no funkcionalisti~nih poudarkov; to je zanimivo
za nas v kontekstu vpra{anja teoretske sinteze, ki je predmet na{ega
zanimanja.

Jeffrey C. Alexander je namre~ oblikoval, izhajajo~ iz postavk, ki
smo jih navedli ̀ e na prej{njih straneh, model multidimenzionalne
sociologije, ki naj bi s {irino zajela vse ravni dru`bene analize. Za nas
je pomembno dejstvo, da Alexander kljub na~rtovani {irini modela
pripisuje analiti~ni primat kolektivno-normativnemu nivoju, kar je po
na{em mnenju drugi problem njegove operacionalizacije abstraktnih
na~el, ki jih je postavil: kljub gore~emu prizadevanju za teoretsko
sintezo in integracijo domneva, da je en (makro) nivo dru`bene
dinamike okvir za analizo drugega (mikro).  Poglejmo.

Alexander splo{ni okvir za analizo dru`benih relacij najprej lo~i
na {tiri sfere skozi dve osi. Prva se nana{a na problem reda in je
organizirana vzdol` mikro-makro kontinuuma dru`bene realnosti.
Alexander razume red na kolektivnem (makro) nivoju kot nekaj,
kar nastane zunaj posameznika, kar ima kolektivni zna~aj, na
individualnem (mikro) nivoju pa red nastaja kot posledica pogajanj
v interakcijah med posamezniki. (Ritzer, 1996: 362) Druga os se
nana{a na problem delovanja in je organizirana vzdol`
materialisti~no-idealisti~nega kontinuuma. Na materialni strani je
delovanje instrumentalno in racionalno, na idealisti~ni strani pa je
normativno, neracionalno in afektivno. (ibid.)

S kri`anjem teh dveh osi dobimo abstraktno analiti~no shemo s
{tirimi polji. Sfera materialnih struktur obstaja v kolektivnem in
predstavlja podro~je racionalnega in instrumentalnega delovanja,
sfera racionalnega delovanja obstaja v individualnem in prav tako
predstavlja podro~je racionalnega in instrumentalnega delovanja

Peter Stankovi~

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



225

(tokrat posameznikov), sfera norm potem obstaja v kolektivnem in
predstavlja polje normativno-idealisti~nega delovanja, sfera
voluntaristi~nega delovanja pa obstaja na individualnem in tudi
vsebuje nomativno-idealisti~ne komponente. (glej Ritzer, 1996: 363)
S tak{no razdelitvijo dobi torej Alexander precej {iroko shemo, ki
precej neortodoksno u~inkovito zajema polje dru`benega. Ta shema
pa mu ne rabi toliko za opis kompleksnosti dru`benih procesov kot
takih, temve~ kot napotek za analizo. Ta moment je za nas bistven,
kajti zdi se, da je Alexander izdelal {tiridelno shemo samo zato,
da bi utemeljil analiti~ni primat enega od teh {tirih nivojev.
Po njegovem prepri~anju je namre~ sociolo{ka analiza, ki izhaja iz
mikro nivojev, “teoretska napaka”, saj ne more pojasniti sui generis
narave kolektivnih fenomenov in se v tem smislu kon~a v popolni
naklju~nosti in nepredvidljivosti. (ibid.: 362–363)

Izhajajo~ iz tega prepri~anja, Alexander predlaga, da se sociolo{ka
analiza za~ne na kolektivno-normativnem nivoju (sfera norm), kajti
samo tak{en pristop naj bi omogo~il uvid v prese~i{~e kolektivnega
reda in individualnega  voluntarizma, torej v tisto to~ko, kjer dru`beno
kot tako nastaja. Glede na to mora biti torej sfera norm (dedi{~ina
Parsonsa je tu ve~ kot o~itna) po Alexandru klju~ni segment zanimanja
sociologov. Po njegovem prepri~anju ta nastavek seveda ne izklju~uje
analize drugih treh konceptualnih polj, ki jih predstavlja, je pa
pomembno, da pri~nemo analizo pri normah, saj je, kot smo videli,
za sociologijo mikro perspektiva kot izhodi{~e neustrezna, prednost
pred makro sfero materialnih struktur pa ima analiza norm po Alexandru
zato, ker so viri reda v dru`bi internalizirani in ne eksternalizirani kot
neke oprijemljive materialne strukture. (ibid.) Osredoto~anje na
norme tako po Alexandru omogo~a razumevanje reda (ki je v
posameznikih ponotranjen) in voluntaristi~nega delovanja (saj so
norme v njegovem modelu del neinstrumentalnega pola delovanja).

Po Alexandru moramo torej zavrniti mikrosociolo{ke perspektive,
saj ne morejo pojasniti, kako nastaja dru`beni red, zato se zatekajo
k poskusom tihotapljenja razli~nih nadindividualnih fenomenov
v mikro teorije, kar je seveda nesmiselno (ibid.: 363–364).
Sicer tudi makro perspektive niso brez {ibkih to~k, {e posebej
glede “izpogajanega” reda, ki nastaja v interakciji med posamezniki
(ibid.), vendar je to po njegovem mnenju manj{e zlo, ki ga pa~
moramo vzeti na znanje.

6. NEUSPEŠNA TEORETSKA SINTEZA?

Pri povedanem je zanimivo iz perspektive na{ega zanimanja za
teoretsko sintezo dejstvo, da se je Alexander s temi razvijanji precej
oddaljil od deklariranega zanimanja za teoretsko sintezo. Njegov
model multidimenzionalne sociologije namre~ v praksi pu{~a dosti
manj prostora mikrosociolo{kim perspektivam, kot avtor zahteva na

Sociologija za novo tiso~letje?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



226

na~elnem nivoju. V programu Alexander sicer pravi, da se sociolo{ka
analiza ne sme ustaviti pri analizi sfere norm, temve~ mora po
ustrezni konceptualizaciji tega polja nadaljevati z analizo tudi drugih
polj dru`benega, toda to po na{em mnenju ni dovolj. Tak{na smer
analize ne more biti ni~ drugega kot to, kar je Margaret Archer
poimenovala zlitje navzdol (Archer, 1995), se pravi teoretska
strategija, ki pojasnjuje mikro dinamiko skozi prizmo njenih makro
okvirjev. Glede na to je o~itno, da Alexandru umanjka ̀ e na tem
splo{nem programskem nivoju razumevanje obratnih procesov,
mikro-k-makro, prav tako pa tudi vpliv materialnih struktur na
normativno sfero. Izhajajo~ iz tega lahko torej izigramo Alexandrovo
na~elno retoriko o pomenu teoretske sinteze nasproti njegovim
lastnim nastavkom: ~e je projekt teoretske sinteze in integracije res
klju~na naloga sodobne sociologije, zakaj potem Alexander izhaja iz
tako omejenih postavk, ki se ̀ e v naprej obsojajo na redukcionizem?

^e povzamemo, lahko torej ugotovimo, da se v Alexandrovem
delu ka`e dolo~ena napetost med dvema zahtevama, ki jima ho~e
na vsak na~in ugoditi, pa mu ne uspe ravno najbolje. Najprej posku{a
oblikovati prepri~ljivo sintezo razli~nih teoretskih nastavkov v
kombinaciji z integracijo razli~nih ravni analize (mikro in makro),
pri tem pa se, drugi~, ̀ eli naslanjati predvsem na (sicer modificirane)
Parsonsove koncepte. Ker pa je v samem temelju Parsonsovega
razmi{ljanja (sicer resda ne povsem dogmati~en) fokus na kulturo,
klju~ni moment dru`bene integracije, se pravi na tipi~ni makro
okvir celotne dru`bene dinamike, je Alexander pred na~elno
dilemo z dvema mo`nostma: ali naj razgradi Parsonsovo teorijo
z uvajanjem mikro korektivov do te mere, da ne bo od nje ostalo
ni~ prepoznavnega, ali pa naj ohrani nekatere klju~ne Parsonsove
poudarke za ceno dokaj vpra{ljivega poskusa teoretske sinteze.
Kot smo videli, se je Alexander odlo~il za slednjo mo`nost,
ki je sicer povsem legitimna, vendar vseeno dovolj enostranska,
da njegovo delo na tej ravni uvrstimo pod rubriko neuspelih
teoretskih sintez.

Pri tem velja omeniti, da Alexandrovo sledenje Parsonsovim
napotkom v zadnjem ~asu, ko se oddaljuje od neofunkcionalizma in
razvija nove re{itve, dobiva {e izrazitej{e poteze. Tukaj mislimo
predvsem na vedno bolj poudarjeno zanimanje za kulturo kot
referen~ni okvir normativne sfere, ki pa je za Alexandra zanimiv
predvsem kot mo`nost preseganja celotne mre`e konceptov, ki
izhajajo iz novove{kega analiti~nega para subjektivizma in objekti-
vizma (Alexander, 1998: 211 in 214; Alexander, 1994a). Tukaj torej
vidimo razmi{ljanje, ki nadaljuje tradicijo Parsonsovih re{itev, po
drugi strani pa moramo biti vendarle previdni, saj z nakazovanjem
pomena preseganja diskurza, vezanega tako za subjektivizem kot
objektivizem, Alexander odpira polje novih mo`nosti, ki potencialno
pomenijo vzpostavitev diskusije o problemu teoretske sinteze na
nekem povsem novem nivoju.5  To pa bi lahko bilo zelo zanimivo.

Peter Stankovi~

5 Podoben potencial smo
identificirali tudi pri
Luhmannu, ki zamenjuje
koncept subjekt:objekt z
diferenco sistem:okolje.
Glej: Stankovi~, 1997.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



227

Alexandrov temeljni argument je ta, da sodobne mikrosociolo{ke
tradicije izhajajo iz nocije “kreativnih akterjev” zaradi tipi~no zahod-
nja{ke ideolo{ke pristranskosti, ki ima posameznika za najvi{jo
vrednoto. (Alexander, 1998: 217, 218) Po njegovem mnenju je
tak{na miselna strategija zgolj slavljenje narativnega diskurza, ki je
temelj demokracije. Namesto tega bi veljalo po njegovem prepri~anju
dekonstruirati posameznika kot avtonomno bitje, kajti s tem bi hkrati
odpadla tudi dru`bena struktura kot nekaj posameznikom zunanjega.
Alexander namesto tega konceptualnega para (posameznik:
struktura kot derivat novove{ke filozofije subjekta) ponudi koncept
kulture, ki jo razume kot del posameznikovega notranjega okolja.
(ibid.: 221) O~itno gre tu za neke precej zanimive teoretske re{itve,
vendar moramo pri tem nemudoma opozoriti, da imamo opravka z
nekimi {e povsem novimi analiti~nimi premiki, ki jih avtor verjetno
{e ni ~isto dokon~no domislil. Glede na to smo se tukaj ustavili zgolj
toliko, da naka`emo, da Alexander vendarle teoretskega projekta
({e) ni kon~al z nekoliko nerodnim kombiniranjem prizadevanja za
revizijo Parsonsa in hkrati za teoretsko sintezo. V tem smislu seveda
velja sklep, ki ga bomo naredili, zgolj za njegov neofunkcionalisti~ni
projekt.

Kot smo ̀ e nakazali, je po na{em prepri~anju klju~ni problem
Alexandrovega neofunkcionalizma neustrezna operacionalizacija
sicer korektnih splo{nih na~el. Alexander tako v delu ponudi celo
serijo zelo privla~nih napotkov o pomenu teoretske sinteze in
integracije, o nujnosti korigiranja enostranskih Parsonsovih poudarkov
s spoznanji mikrosociolo{ke tradicije in podobno, potem pa pri teh
splo{nih na~elih bolj ali manj ostane, v tistih redkih segmentih, kjer to
splo{nost presega z nekimi bolj konkretnimi napotki za analizo, pa
postavi s presenetljivo ostrim zanikovanjem pomena mikro analize
in izpostavljanjem analiti~nega primata analize sfere normativnega
pod vpra{aj ve~ino splo{nih na~el. Glede na to razumemo Alexan-
drovo delo v tej fazi kot sicer mestoma zanimivo, a vendarle v osnovi
neuspelo v oblikovanju teoretske sinteze. Na ta na~in se Alexander
uvr{~a med tiste sociologe (Bourdieu, Habermas, Archerjeva in
Luhmann), ki kljub na~elnemu prizadevanju za teoretsko sintezo
ne uspejo oblikovati prepri~ljivo uravnote`enih in integriranih
kompleksnih teoretskih nastavkov; odna{a jih v analiti~no
pristranskost v korist struktur in makro relacij.

LITERATURA:

ADAM, F. (urednik) (1995): Kompendij sociolo{kih teorij. Ljubljana: ŠOU.
ALEXANDER, J. C. (1982): Positivism, Pesuppositions and Current Controversies.

London in Hen ley: Routledge & Kegan Paul.
ALEXANDER, J. C. (1982a): Antinomies of Classical Thought: Marx and

Durkheim. Berkeley: University of California Press.
ALEXANDER, J. C., (1983): The Classical Attempt at Theoretical Synthesis: Max

Sociologija za novo tiso~letje?

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



228

Weber. Berkeley: University of California Press.
ALEXANDER, J. C., (1988): Action and its Environments. Toward a New

Synthesis. New York: Columbia University Press.
ALEXANDER, J. C. in SZTOMPKA, P. (1990): Rethinking Progress: Movements,

Forces, and Ideas at the End of the 20th Century. Boston: Unwin
Hyman.

ALEXANDER, J. C. in SEIDMAN, S. (ur.) (1994): Culture and Society:
Contemporary Debates. Cambridge: Cambridge University Press.

ALEXANDER, J. C. (1994a): “Analytic Debates: Understanding the Relative
Authonomy of Culture”, v: Alexander, J. C. in Seidman, S. (ur.),
Culture and Society. Contemporary Debates. Cambridge: Cambridge
University Press.

ALEXANDER, J. C. (1995): “Od redukcije k povezavi: pregled razprave o mikro-
makro povezavi”, v: ADAM, F. (ur.), Kompendij sociolo{kih teorij.
Ljubljana:  ŠOU.

ALEXANDER, J. C. (1998): Neofunctionalism and After. Malden in Oxford:
Blackwell Publishers.

ARCHER, M. S. (1995): Realist Social Theory: The Morphogenetic Approach.
Cambridge: Cambridge University Press.

COLOMY, P. B., (1995): “Recent Developments in the Functionalist Approach to
Change”, v: McQuire, D. (ur.), Readings in Contemporary Sociological
Theory. Englewood Cliffs: Prentice Hall.

GIDDENS, A. (1989): Nova pravila sociolo{ke metode. Ljubljana: Filozofska
fakulteta in ŠKUC.

GIDDENS, A. (1995): The Constitution of Society. Cambridge: Polity Press.
SEIDMAN, S. (1998): Contested Knowledge. Social Theory in the Postmodern

Era. Malden in Oxford: Blackwell Publishers Ltd..
STANKOVI^, P. (1997): “Razmislek o Luhmannovi sistemski teoriji v kontekstu

problema delovanja”, Dru`boslovne razprave 24–25, vol. XIII. Ljubljana:
I{titut za dru`bene vede.

TURNER, J. H. in MARYANSKI, A. R. (1995): “Is Neofunctionalism Really
Functional?”, v: McQuire, D. (ur.): Readings in Contemporary
Sociological Theory. From Modernity to Postmodernity. Englewood
Cliffs: Prentice Hall.

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S

Peter Stankovi~



229

Gregor Tomc

Znanost o ~loveku

Uvod

Kmalu bo minilo 200 let, odkar je Auguste Comte konstituiral
sociologijo, da bi raziskoval vpra{anja reda in miru v špozitivni’ dobi
~love{tva. ̂ eprav njegova razmi{ljanja danes u~inkujejo pretirano
naivno in optimisti~no, je Comte v nekem pogledu {e vedno
aktualen. Dru`boslovje je {e vedno šmehka’ znanost, v kateri se
znanstveniki pogosto zadovoljujemo z izrekanjem stali{~. Sedanje
stanje šljudskega dru`boslovja’ {e najla`je opi{emo kot miroljubno
koeksistenco med seboj nekompatibilnih, najve~krat tudi nefalsifi-
kabilnih dru`boslovnih teorij.

Prvo te`avo dru`boslovja vidimo v tem, da gre za poskus racionalne
refleksije socialnega ̀ ivljenja, ki sicer gnezdi v ~ustvenem vredno-
tenju sebe, drugih in drugega, torej v morali. Prav v tem dejstvu, da
gre ves ~as za znanstveno refleksijo moralnega do`ivljanja ~loveka,
le`i osnovna zagata dru`boslovja, saj ~ustva pojavnosti ne klasificirajo
na resni~no in neresni~no. Zaradi tega mora imeti dru`boslovec ves
~as v mislih, da raziskuje interakcije (oblike delovanj), ne presoja pa
same vsebine moralnih vrednotenj, s katerimi so te interakcije
preplavljene. Dodatna te`ava je {e v tem, da je razlikovanje teh
dveh ravni zgolj abstraktno-analiti~no, in posledi~no kontaminacija
mi{ljenja s ~ustvi {e toliko verjetnej{a. Zaradi tega je moraliziranje v
dru`boslovju tako pogosto, pa tudi za nas nekaj tako samoumevnega.
Prav zaradi tega nam u~inkuje izrekanje mnenj pogosto ̀ e kar kot
dru`boslovna znanost. Kontaminacija z moralo in posledi~ni zdrs v
dru`beno vrednotenje esejisti~nega pisanja je torej prvi klju~ni

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



230

Gregor Tomc

problem na poti dru`boslovne znanosti.
Drugi klju~ni problem vidimo v prevladi abstraktnega mi{ljenja v

sodobnih modernih skupnostih. Oblikovali smo visoko abstrakten
jezik, ki je priro~en za mi{ljenje impersonalnih odnosov med
abstraktnimi entitetami, v katerih je ~lovek lahko le {e pasiven
izvr{evalec vlog Dru`be,  Kulture, Sistema in Dr`ave. Zaradi specifi~ne
narave modernega jezika se nam izgublja iz zavesti –  ki jo vzpostav-
ljamo in ohranjujemo le z jezikovno prakso – spoznanje, da dru`ba
(in njena ekstenzija dr`ava) gnezdi v na{i konkretni dru`abnosti, {e
natan~neje, da je proizvod na{ih kulturnih vrednotenj v du{evnosti
mo`ganov. Ilustracijo tak{nega kulturnega razvoja pojma zelo
nazorno ilustrira Raymond Williams, ki sledi genezo angle{kega
pojma šsociety’. Latinski koren socius je povsem konkreten – tisti,
s katerim se dru`im. V angle{ki skupnosti se pojem pojavi sredi 14.
stoletja in se uporablja v dveh pomenskih zvezah: ob~ega (na
primer: zaradi interesov se dru`ijo) ali konkretnega odnosa med
ljudmi (na primer: v{e~ mi je tvoja dru`ba). V 18. stoletju pa se
uveljavi {e abstraktnej{a raba (na primer: vsaka dru`ba se mora bolj
bati revnih kot bogatih ~lanov). Pojem dru`ba se uporablja kot
objekt, modernemu ~loveku omogo~a, da razvije povsem druga~en
odnos (in misli tak{ne trditve, kot je na primer: ljudje so odtujeni od
dru`be) (1983: 291–295).  S tem pa postajamo vse manj dovzetni za
mi{ljenje konkretne, osebne ravni dru`abnega ̀ ivljenja. Moderen
~lovek je intuitiven durkheimovec, ki tudi, kadar se zaveda pasti
abstraktnega jezika, vanjo vedno znova zaide, ker ga abstraktno
mi{ljenje v postvarelost uspava. Drugo te`avo dru`boslovja vidimo
torej v tem, da nam velike te`ave povzro~a mi{ljenje osebne
konstrukcije dru`bene realnosti, na kateri bi morala temeljiti vsaka
znanstvena refleksija tega pojava.

Tretja te`ava se navezuje na prvi dve. Abstraktni pojmi se kmalu
spremenijo iz pomagal mi{ljenja o pojavnem svetu v abstraktno
pojavnost sveta samo. Z habitualizirano abstraktno jezikovno rabo
nam postane povsem brez refleksije jasno, da obstaja nekak{en
dru`beni in kulturni svet z objektivnimi lastnostmi. Na konkretni
ravni opazovanja je jasno, da se ~lovekova dru`abnost in du{evno
klasificiranje sveta (primarnega, biolo{kega in gregarnega) z ob~utenji,
~ustvovanji  in mi{ljenji odvija v dometu njegovega zaznavanja,
ki ga do`ivlja kot totaliteto, kot vse, kar je. Na analiti~ni ravni pa nato
to totaliteto razmeji z abstraktnimi pojmi klasificiranja. V znanosti ima
to za posledico, da tako vzpostavljene meje svetov (primarni,
biolo{ki in dru`beni) in podsvetov (kot nam jih narekujejo meje
posameznih disciplin, v dru`boslovju na primer sociologije, antropo-
logije, psihologije, ekonomije itd.) ljubosumno {~itimo pred švsiljivci’
iz drugih disciplin. S konvencijo arbitrarno postavljene meje se
postopno preoblikujejo v resni~ne meje realnega sveta. Te`ava pa je
v tem, ker se pojavni svet ne ravna skladno s predstavami na{e
konvencionalne sistematizacije. Na ̀ alost je Stvarnik svet in ~loveka

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



231

Znanost o ~loveku

v njem ustvaril precej nesistemati~no in povr{no, ne da bi jasno
razmejil njegovo biologijo pod pasom, psihologijo na obmo~ju srca in
sociologijo v glavi.

^etrta te`ava dru`boslovja je – v primerjavi z naravoslovjem –
neprimerno kompleksnej{i predmet raziskovanja. ̂ love{ki ̀ ivljenjski
svet se oblikuje v interkaciji kulturne du{evnosti v mo`ganih (kjer v
nezavednem, zavestnem in samozavedajo~em do`ivljamo ob~utenja,
~ustvovanja in mi{ljenja) in oblik prila{~anja drugih, drugega in
samega sebe v interakcijah z drugimi. Nekateri so prav zaradi tak{ne
kompleksnosti predmeta raziskovanja prepri~ani, da dru`boslovje
nikoli ne bo postalo znanost. Sami pa smo prav nasprotno prepri~ani,
da se {ele danes prvi~ pojavlja mo`nost razvoja dru`boslovja kot
celovitega znanstvenega raziskovanja in da se ta mo`nost ponuja
prav s kognitivno znanostjo.

Vsebine in oblike dru`abnosti

Za za~etno izhodi{~e na{ega razmi{ljanja nam bo slu`ilo razliko-
vanje iz formalne sociologije, predvsem kot ga je razvijal Georg
Simmel. Gre za distinkcijo dveh ravni dru`boslovne analize, za
razlikovanje oblik in vsebin (1993).

Vsa vi{je razvita bitja, prav gotovo pa vsi primati, nekdanji
hominidi in ljudje, razvijajo v du{evnosti kulturne vsebine, s katerimi
gregarno naravo preoblikujejo v dru`abno socialnost. Kot smo videli
`e v prej{njem poglavju, se ta dru`abnost, ki gnezdi v moralnem
vrednotenju, oplaja {e z bolj arhai~nimi estetskimi vsebinami, s
prvimi ljudmi pa tudi z ekspanzijo vedenj v mi{ljenju. Glede na te tri
temeljne kulturne vsebine do`ivljanja sveta lahko opredelimo tudi
pripadajo~e estetske, moralne in vedenjske socialne forme. Seveda
gre le za idealnotipsko razlikovanje. V razli~nih skupnostih ljudi so se
iz specifi~nih oblik vzajemnosti in izklju~evanja oblikovale specifi~ne
podvsebine in podoblike. S pomo~jo kopice vsebin in podvsebin v
du{evnosti postanemo ljudje kompulzivni klasifikatorji pojavnega
sveta, ki vse relevantne ~utne dotoke v mo`gane interpretiramo za
potrebe svojega delovanja. V modernih skupnostih so trije zna~ilni
primeri podvsebin: umetnost kot prekrivanje estetskega in sporo-
~ilnega; ideologija, tudi religijska, kot prekrivanje eti~nega in
znanstvenega; in dr`ava kot prekrivanje eti~nega in nacionalnega.
Pripadajo~a socialna forma umetnosti je na primer muzej, ideologije
politi~na stranka in dr`ave ohranjevanje etni~nih mej. Pripadajo~a
kulturna vsebina, ki jih generira, je v elitni kulturi, denimo, vzvi{enost,
v stranki mo~ in v dr`avi sebi~nost.

Seveda pa vsebin in oblik ne ka`e rigidno razlo~evati. Nastajajo v
interakciji: moralne vrednotne vsebine v du{evnosti so se oblikovale
iz potrebe po ve~ji kompleksnosti gregarnih odnosov na{ih daljnih
prednikov. Z razvojem moralne kompleksnosti so tudi same oblike

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



232

postajale sestavni del du{evnih vsebin, tako da je resni~no
razlo~evanje obeh ravni nemogo~e. Vsebine vedno predpostavljajo
oblike, so formalizirane; medtem ko se oblike nikoli ne manifestirajo
vsebinsko prazne, brez substantivnih usmeritev k delovanju.

Z dru`abnostjo torej razumemo enega (dialog  jaza z menoj)
ali ve~ posameznikov (dialog z drugimi), ki stopajo v interakcije,
ki imajo vsebino in obliko. Dru`ba pa je abstraktno mi{ljenje
dru`abnosti v pripadniku skupnosti, ki ga vodi k temu, da pripisuje
oblikam in vsebinam njim lastno delovanje.

Dru`abnost je stvar posameznikov kot generatorjev vsebinskih
oblik v du{evnosti. Seveda pa iz trditve, da so posamezniki primarna in
biolo{ka realnost, v kateri gnezdi dru`abnost na nezavedni ravni, {e ne
moremo sklepati, da je mi{ljenje o implikacijah njihovih interakcij ~ista
spekulacija, refleksija nerealnega. Kulturne vsebine v du{evnosti niso
nerealne ali morda manj realne, ampak predstavljajo materialno
realnost druga~nega reda. Za nas obstajajo na razli~ne na~ine:

– lahko so zgolj subjektivne, domena posameznika, in kot tak{ne
za druge povsem enigmati~ne (vse moje psihi~no do`ivljanje je te
vrste in drugi lahko o njem sklepajo le posredno, kot nekak{ni
intuitivni šbehavioristi’, iz mojih navzven opaznih delovanj);

– lahko so konvencionalne v tem smislu, da jih prepoznavamo z
vzajemno simbolno tipizacijo (ko sam ponotranjim neke vsebine in
spoznam podobne druge, ki so ponotranjili podobne vsebine,
oblikujem z njimi skupino, na primer mladinsko subkulturo);

– lahko so konkretne, ko sami sebe prepoznavamo v primarnih
vzajemnih stikih z drugimi (na primer igranje dru`inskih vlog, ki v
veliki meri gnezdijo v na{i gregarni, nezavedni naravi);

– lahko pa so tudi popolnoma abstraktne (na primer do`ivljanje
pripadnosti anonimni kolektiviteti ~love{tva ali šnadnaravnemu’ bitju,
ki je proizvod jezika, ki se je disociiral od reference v vsakdanji
pojavnosti).

Kdaj lahko torej re~emo, da vsebinska oblika dru`abnosti obstaja?
^eprav je odgovor te`avnej{i kot v primarni ali biolo{ki realnosti, je
vsaj na na~elni ravni jasen. ̂ e du{evnost obstaja zaradi delovanja,
potem iz tega sledi, da so vsebinske oblike v du{evnosti tudi zaradi
na{ega u~inkovitej{ega poseganja v okolje. Vsebinske oblike
obstajajo, kadar u~inkujejo na na{e delovanje. Obstajajo pa tako
dolgo, dokler koristijo posamezniku pri interakcijah s seboj, z drugimi
in drugim. Seveda pa je treba opozoriti, da koristi na ravni kulture ne
moremo ve~ razumeti biolo{ko redukcionisti~no, kot koristi za
pre`ivetje posameznika. ̂ lovek kot kulturno ustvarjalno bitje sicer
{e vedno gnezdi v biolo{ki naravi, ni pa z njo ve~ dolo~en. Povezava
koristnosti s pre`ivetjem se razrahlja in kontaminira  z dejavniki
kulture – s posameznikovo subjektivno specifi~nostjo, konvencijami
skupnosti, konkretnimi primarnimi relacijami in tudi najbolj
anonimnimi, abstraktnimi afiliacijami.

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



233

^lovekove ekstenzije v svet

Vsaka skupnost se odlikuje po spletu specifi~nih vsebinskih
oblik, s katerimi ljudje interpretiramo pojavni svet in v njem
delujemo. Na materialno dimenzijo tega pojava je opozoril McLuhan
(1963). Tehnologija je zanj podalj{ek ~lovekovega biolo{kega
organizma, tudi ̀ iv~nega sistema. V mislih ima na primer avto,
radio, televizijo in ra~unalnik. McLuhan opozarja na to, da sama
tehnologija (oblika), ne glede na sporo~ilo (vsebina), vpliva na na{e
do`ivljanje sveta (razlaga) in nas dela druga~ne v na{ih posegih v
okolje (delovanje).

Poleg materialnih vsebinskih oblik moramo opozoriti {e na
du{evne, ki prav tako pogojujejo na{e ekstenzije v okolje.
Ena klju~nih du{evnih vsebinskih oblik je prav gotovo igra,
ki je v ozadju vsega na{ega estetskega (na primer: petje in ples),
~ustvenega (na primer: otro{ko v`ivljanje v domi{ljijske svetove)
in miselnega (na primer: branje) delovanja. V naravi igre je, da
predstavlja simulacijo. Ta se v igri dose`e z disociacijo do`ivljanja,
delovanja in implikacij delovanja. Do`ivljanje je pristno, delovanje
pa ima implikacije zgolj v svetu igre, ne tudi v vsakdanjem ̀ ivljenju.
Zato nas lahko v umetni{kem delu (ki je oblika estetske igre)
pretrese tragi~na vsebina, a v tem {e vedno u`ivamo. Druga klju~na
du{evna vsebinska oblika je jezik. Z jezikom vzpostavljamo zavestno
raven osebe, ki stopa v odnose s seboj, z drugimi in z drugim tako,
da  postavlja vpra{anja in prejema odgovore. Z jezikom vzpostav-
ljamo instanco zavesti, ki lahko vodi nadzorovan dialog z ravnijo
nezavedne kulture (na primer: samo oblikovanje govora je nezavedno,
medtem ko je za njegov rezultat za`eleno, da je zavesten, na primer
v obliki nekega spoznanja), pa tudi z biolo{ko naravo (na primer
psihosomatsko u~inkovanje: zavesten vpliv, v nekem  omejenem
obsegu, seveda,  na delovanje organizma).

^e je ~lovekova biolo{ka realnost bolj ali manj (bolj ali manj
zaradi tega, ker obstajajo pomembne biolo{ke razlike kot posledica
adaptacije na okolje, denimo med Eskimi in Grmi~arji itd.) univerzalna,
pa tega nikakor ne moremo trditi za njegovo kulturno realnost.
Obstajajo pomembne razlike v materialnih in du{evnih vsebinskih
oblikah, ki jih imajo na razpolago razli~ni pripadniki skupnosti
(na primer glede na starost ali spol, pa tudi glede na kulturne razlike,
na primer po izobrazbi ali poklicu), pomembne so tudi razlike med
skupnostmi (na primer razlike v razvitosti vsebinskih oblik med
arhai~no in moderno skupnostjo, ko gre tako za kvalitativno razliko
v tradiciji vsebin kot v samih oblikah, ki jih ima oseba na razpolago).
V biolo{kih kategorijah so razlike lahko pomembne, vendar jih
njihova utele{enost bla`i in legitimira. V kulturnih razlikah se razlike
v razpolaganju hitreje prevedejo v nelegitimna, z vidika osebe
problemati~na razlikovanja. V razlikah med skupnostmi pa je razliko-
vanje tako veliko, da se vzpostavita in ohranjujeta paralelna svetova

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



234

vsebinskih oblik, v primeru stika pa je prekrivanje zato manj verjetno
in ga  zamenja asimilacija kulturno manj razvite skupnosti.

Univerzalna Kultura obstaja samo v abstraktnem, k pretiranemu
posplo{evanju nagnjenem mi{ljenju. V resnici se ljudje med seboj na
zelo razli~ne na~ine razlikujemo v do`ivljanju okolja (na{e predstave
o kulturni realnosti) in posledi~no tudi po  delovanju v okolju.
Zaradi razlik v opremljenosti z vsebinskimi oblikami imamo na voljo
razli~na socialna sidri{~a dru`abnosti. Otrok jih ima neprimerno manj
kot odrasla oseba, zato je od star{ev in drugih odraslih odvisen.
Mlad ~lovek jih ima ̀ e pomembno ve~, vendar jih zaradi specifik
telesa druga~e do`ivlja in je v odnosu do odraslih zelo verjetno
uporen. @enske imajo pomembno druga~na sidri{~a od mo{kih
in se od njih razlikujejo tako po do`ivljanju sveta kot po delovanju
v njem. Nagnjene so k temu, da pripisujejo ve~ji pomen moralnemu
dru`abnemu delovanju (na primer odnosom v dru`ini ali na delovnem
mestu). Arhai~na oseba razvija moralen odnos s primarnim svetom
(magi~no do`ivljanje sveta) in je modernemu, k racionalnemu
mi{ljenju nagnjenemu ~loveku le {e te`ko razumljiva. Otro{ki svet,
svet mladih, svet ̀ ensk in svet arhai~nega ~loveka so primeri
dejanskih kulturnih svetov, ki se vzpostavljajo in ohranjujejo s
konkretnim delovanjem ljudi, ne pa s participacijo neki abstraktni,
Univerzalni Kulturi.

Ker kulturna realnost obstaja le prek na{e kognicije v du{evnosti,
to pomeni, da so razlike v kulturni realnosti dejanske razlike.
Za vsakogar od nas kot neponovljivo bitje je svet, v katerem ̀ ivimo,
najprej enkraten. Za vsakogar od nas kot dru`abno bitje je svet
podoben glede na vsebinske oblike, ki jih delimo z drugimi pripadniki
skupnosti. Ker ̀ ivi otrok v otro{kem svetu, opazuje svet odraslih od
zunaj. Podobno opazuje intelektualec svet delavcev ali domorodec
svet sodobnega Evropejca.

Nobene znanstvene pozicije ni, ki bi nam omogo~ala zapopasti
kulturo, na katero se vsi na{teti sklicujejo in skladno z njo delujejo.
Tak{na kultura je sveti Gral modernega dru`boslovca.

^lovekove socialne ekstenzije v pojavni svet gnezdijo v njegovi
gregarni biolo{ki naravi, ki pa je vedno tematizirana na specifi~ne
kulturne na~ine. Vzemimo za ilustracijo tri primere konstrukcije
socialnosti (od konkretne dru`abnosti do abstraktnej{ih oblik
dru`benosti) v du{evnosti razli~nih ljudi.

Najprej si oglejmo razliko med arhai~nim in modernim ~lovekom.
Socialni svet arhaika je v ve~ji meri odvisen od njegove biolo{ke
narave in konkretnih odnosov z drugimi, medtem ko postaja
moderne` vse bolj avtonomen v odnosu do drugih in se oddaljuje od
biolo{ke narave, v kateri sicer gnezdi. Arhaikov socialni svet je tudi
obse`nej{i (ne le zaradi prese`nih ~ustvovanj, ki delajo do`ivljanje
sveta ve~dimenzionalno, ampak tudi zaradi sicer{nje ve~je moralne
senzibilnosti) in pomembnej{i za osebno konstrukcijo.  Drug zna~ilen
primer razlike v socialnem do`ivljanju predstavlja razlika med

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



235

spoloma. Biolo{ke razlike med spoloma pogojujejo razlike v
kulturnem do`ivljanju sveta – mo{ki so bolj nagnjeni k miselnemu
do`ivljanju sveta, so agresivnej{i in zaznavno manj senzibilni od
`ensk, ki so nagnjene k bolj ~ustvenemu do`ivljanju sveta, so
spravljivej{e in zaznavno senzibilnej{e od mo{kih. Gre za zapleteno
interakcijo, v kateri fizi~ne lastnosti telesa in mo`ganov sooblikujejo
du{evnost, ta pa povratno u~inkuje na na{e telesno ob~utenje v
trajnem odnosu soodvisnosti vse do na{e smrti. Meja med biologijo
in kulturo, med prirojenim in priu~enim, med naravnim in umetnim,
in kar je {e podobnih dihotomij, je pri ~loveku skratka skrajno
zabrisana in te`ko dolo~ljiva. Vendar pa iz tega {e ne moremo
sklepati, da biolo{kega vpliva, v na{em konkretnem primeru vpliva
spola, ni in da ga lahko enostavno odmislimo kot epifenomenskega.
Za tretjo ilustracijo vzemimo {e drugo biolo{ko dimenzijo socialne
stratifikacije, starost. Zaradi hormonskih in nevronskih posebnosti,
v katerih gnezdijo specifi~na kulturna do`ivljanja, ljudje v razli~nih
fazah ̀ ivljenjskega cikla svet socialnih pojavov zaznavamo razli~no.
Ker je socialni svet kulturno konstruiran v du{evnosti osebe,
za nas tudi v resnici je razli~en in generira razli~ne taktike in strategije
socialnega delovanja. Sociokulturne razlike, ki gnezdijo v biolo{kih
razlikah, zaradi tega pogosto u~inkujejo kot nepremostljive
(denimo otroci vs. odrasli) in nesprejemljive (denimo mladi vs. odrasli).
V prvem primeru so se odrasli nau~ili druga~nost otrok zaradi njihove
odvisnosti do`ivljati kot simpati~no, medtem ko druga~nost mladost-
nikov, ki se pogosto izra`a z generacijskim konfliktom, do`ivljajo
najve~krat kot ogro`ujo~o (Tomc, 2000).

Navedli smo le tri primere tega, kako osebnostni kazalci (v na{em
primeru zavestna vs. samozavedajo~a oseba, ̀ enske in mo{ki ter
mladi in odrasli) vplivajo na na{e do`ivljanje in s tem na konstrukcijo
socialnega sveta. Podobnih kazalcev, bolj ali manj relevantnih, bi
lahko navedli {e celo kopico – denimo razredni polo`aj, poklic,
rezidencialni status ipd. Vsak od njih na sebi lasten na~in  pogojuje
na{e socialno do`ivljanje. Iz tega lahko sklepamo, da oseba v
interakcije z drugimi prina{a vedno samosvoje reprezentacije
socialnega sveta, ki se {ele v procesu vzajemnega prepoznavanja
skupnih socialnih sidri{~ medsebojno prilagajajo in usklajujejo.
Dru`ba ni nekaj, kar bi obstajalo zunaj nas in nas pogojevalo ali celo
dolo~alo, ampak je nekaj, kar sami konstruiramo in i{~emo v drugih.
Zmo`nost empatije pa nas ves ~as dela dovzetne za to, da – sicer le
posredno – sklepamo o tem procesu socialne konstrukcije tudi pri
drugih. V dru`abnih interakcijah pa nato, z uveljavljanjem socialnih
reprezentacij in s sprejemanjem predstav o reprezentacijah drugih,
vzpostavljamo predstavo o dru`benosti. Vendar pa implicitni konsenz
o skupnosti ne zahteva, da imamo vsi pripadniki o tem enake
predpostavke. Iz vsakdanje izku{nje v sodobnih kompleksnih
skupnostih tudi zelo dobro vemo, da ni niti pribli`no tako. V predstavo
o skupnosti investiramo tudi zelo razli~ne reprezentacije, osebe z

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



236

manj razvitim abstraktnim mi{ljenjem pa se denimo sploh niso
zmo`ne dvigniti z ravni dru`abnosti. Predstava o skupnosti
pa vendar vztraja, ~e ne iz drugega razloga pa zato, ker kot intuitivni,
vsakdanji dru`boslovci samoumevno predpostavljamo, da imajo
drugi predstave, ki so podobne na{im, in jih nato pri njih na na~in
samouresni~ujo~e prerokbe tudi prepoznavamo.

Nekoliko shematsko si lahko zamislimo ravni mo`ganskega
procesiranja ter obna{anja, ki v njih gnezdi, takole:

Predzavedno Avtomati~no (fizi~no-kemijska raven)

Nezavedno Gregarno                    (instinktivna raven)

Zavestno Socialno                       (interaktivna raven)

Samozavedajo~e Osebno                         (avtonomna raven)

Navpi~ne povezave mo`ganskih ravni procesiranja so
emergentne asociacije, vodoravne povezave  s tipi obna{anja pa
reduktivne asociacije. To denimo pomeni, da je med predzavedno
fizi~no-kemijsko ravnijo delovanja in nezavedno instinktivno ravnijo
emergenten preskok, ki ga legitimno ni mogo~e pojasniti na ni`ji
ravni, torej z redukcijo. Ali drug primer: interaktivno socialno obna{anje
je mogo~e reduktivno razlo`iti z zavestnim kognitivnim procesira-
njem kulturnih vsebin v ~lovekovih mo`ganih.

Iz sheme izhaja {e eno razlikovanje (zavestno vs. samozavedajo~e
procesiranje), ki ima po na{em mi{ljenju pomembne implikacije za
na{e razumevanje modernega ~loveka. Arhai~ni ljudje so bili zavestna
bitja, ki so s pomo~jo jezika vzpostavljali socialni svet. Ali druga~e
povedano: s pomo~jo jezika so lahko u~inkovito in nadzorovano
uporabljali kulturne vsebine nezavedne du{evnosti pri konstrukciji
socialnih ekstenzij. S habitualizacijo so del rutinskega, ponavljajo~ega
se socialnega delovanja do`ivljali kot strukturirano delovanje in
oblikovali razli~ne socialne pojave, od tistih, ki o~itno gnezdijo v
biolo{ki naravi (na primer dru`ina), do tistih, v katerih je gregarna
narava bolj prikrita in je vsaka redukcija nelegitimna  (denimo
skupnost).

Proces oblikovanja socialnega sveta pa {e v ni~emer ne implicira
geneze samozavedajo~e osebe. Sicer je res, da vse reprezentacije
socialnih pojavov do`ivljamo v sebi, vendar to {e ne pomeni,
da  te interpretacije tudi nadzorujemo na ravni samozavedajo~e
osebe. Z veliko mero gotovosti lahko trdimo, da arhai~na oseba
{e ni reflektirala svoje socialnosti. Do tega pride {ele z modernostjo,
ko ~lovek razpolaga z osebnim prostorom. Socialne reprezentacije
postanejo samo {e en predmet nadzorovanega do`ivljanja.
Med zavestnim in samozavedajo~im procesiranjem je emergenten

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



237

preskok. Arhaik je potopljen v plemensko skupnost, medtem ko
moderna oseba sicer v socialnem ̀ ivljenju gnezdi, vendar
vzpostavlja do te ravni avtonomen odnos. Specifi~na lastnost, ki
moderne`a definira, torej ni ve~ socialnost, ampak nereduktibilna,
emergentna, samozavedajo~a osebnost. Osebna avtonomija gnezdi
v socialni interaktivnosti, raven ni`e v gregarni instinktivnosti
in {e raven ni`e v fizikalno-kemijskih avtomatizmih, pri ~emer
samozavedajo~e ravni ne moremo reducirati na zavestno, zavestne
na nezavedno in nezavedne na predzavedno.

^e je odnos med kulturno nezavednim in zavestjo definiral
arhai~nega ~loveka, se moderni ~lovek vzpostavlja v odnosu med
socialno in osebno ravnijo ~loveka, torej med zavestno in samoza-
vedajo~o du{evnostjo. Ker je osebna raven du{evnosti za zdaj
hierarhi~no najvi{ja emergetna raven na{e kulture, iz tega med
drugim izhaja, da je socialnost, ki jo poganja zavest, hierarhi~no
stopnjo ni`e, le {e sekundarna lastnost modernega ~loveka. Ali
druga~e povedano: delovanje moderne`a v  socialnosti gnezdi,
vendar ta ves ~as do nje vzpostavlja osebno distanco. Do skupnosti
lahko, skratka, vzpostavlja distanciran zavesten odnos. Nekateri
pojavi tako imenovane postmodernosti ka`ejo na prav tak{no stanje:
denimo osredoto~enost na lastno kariero in materialni standard na
ra~un dru`ine in otrok. Kariera in standard sta kazalca osebnega
statusa, medtem ko predstavljajo otroci delovanje v interesu skupnosti.

Instanca osebne kulture se v ~love{ki zgodovini dokon~no spro`i
v klasi~ni gr{ki civilizaciji in usodno vpliva na kasnej{i kulturni razvoj
v mediteranskem prostoru. Prav iz perspektive avtonomije ~loveka,
ki se zaveda osebnega prostora in ga predpostavlja v vsem
do`ivljanju, moramo opazovati in razlagati nekatere zna~ilne
pojave od renesan~ne do vklju~no sodobne kapitalisti~ne skupnosti.
Porast deviantnosti, od  osebne ekscentri~nosti individualizma do
narkomanskih subkultur in organiziranega kriminala, se lahko samo
dru`boslovcu, ki je {e omejen z  opazovanjem ~loveka, potopljenega
v vrednotni svet skupnosti, ka`e kot nekak{na šsocialna patologija’.
V resnici gre kve~jemu za šosebnostno patologijo’ ~loveka.  Po
mi{ljenju klasi~nega dru`boslovca je patologija posledica pomanjkljive
socializacije v skupnost, po na{em mi{ljenju pa je posledica uspe{ne
avtonomizacije osebe. Gre za star spor v modernem dru`boslovju
med (recimo jim) atomisti Hobbesovega kova, ki izhajajo v razlagi
iz avtonomije delovanja posameznika, in na drugi strani organicisti
Heglovega kova, ki samoumevno izhajajo iz prevlade Absolutne
ideje skupnosti. ̂ eprav so dru`boslovci znanstvene discipline
izoblikovali v modernosti, pa so se, zanimivo, ves ~as izrazito nagibali
k tradicionalnemu razumevanju predmodernega ~loveka. Pogosto so
stali{~e prilagajali v toku osebnega miselnega razvoja (to, mimogrede,
ponazarja vpliv starostne dimenzije razlikovanja na oblike kognitiv-
nega do`ivljanja): tako se je denimo Marx v mladostni, ustvarjalnej{i
fazi, nagibal k nominalizmu (~lovek je merilo vsega in s svojim

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



238

delovanjem oblikuje zgodovino), na stara leta pa se je oklenil
organicisti~nega determizma in opazoval zgodovinski razvoj
predvsem kot interakcijo postvarelih  materialnih proizvajalnih
sil in proizvodnih odnosov.

Iz na{e teoretske perspektive se v analizi modernosti nagibamo
k nominalizmu: klju~no obele`je modernosti je prav avtonomna
oseba, ki sicer gnezdi v socialnem kontekstu, vendar z vnaprej{njo,
švgrajeno’ distanco. To specifiko predvlade osebnosti najve~krat
zanemarjamo prav zaradi tega, ker je tako o~itna. Vzemimo za
ilustracijo dva primera. Privla~nost med spoloma lahko na biolo{ki
ravni nezavedne kulture opazujemo na ravni reprodukcije, telesnih
spolnih atributov, orgazma ipd.  Na ravni zavestnega bitja v socialni
skupnosti se spolnost oblikuje skozi moralna pravila, neformalne in
formalne vrednostne orientacije. Ker ~lovek teh orientacij ni znal
umestiti v osebni prostor in do njih vzpostaviti distance, je pravila
spolnega obna{anja do`ivljal kot usodo, danost, pogosto tudi kot
nekaj od boga danega.  (Dru`boslovec, ki socialnost {e vedno
razume na ta na~in, je dal tak{nemu do`ivljanju znanstveno
legitimnost v obliki moralnih norm skupnosti, ki jih pripadnik ho~e{
no~e{ internalizira in potem ravna skladno s spolnimi vlogami.)
Šele v modernosti postane klju~no osebno do`ivljanje spolnosti –
oseba se spolno odlo~a glede na svoja ljubezenska ~ustva,
ne pa ve~ primarno glede na pri~akovanja pomembnih drugih
(na primer star{ev,  sorodnikov itd). Drug primer je umetnost.
V arhai~ni skupnosti vizualne upodobitve posameznika po pravilu
zanemarjajo njegove enkratne zunanje zna~ilnosti. Upodobitve so
anonimno kolektivne, saj ustvarjalec ne razpolaga z nedvoumno
zavestjo o enkratnosti in posledi~no tudi o neponovljivosti drugih.
Od klasi~ne Gr~ije dalje pa postaja upodabljanje osebnih zna~ilnosti
~loveka vse bolj samoumevno. V sodobnih kapitalisti~nih skupnostih
privede ta proces do tega, da ustvarjalec ne upodablja ve~ zgolj
enkratnih pojavov, ampak posku{a to po~eti tudi na ~isto sebi lasten,
neponovljiv na~in. Visoka stopnja samopodpisanosti umetni{kega
stila je postala v na{em razumevanju umetnosti samoumevna.
Za to ustvarjalnost seveda {e vedno velja, da nastaja v neki dobi,
vendar pa se, skladno z distanciacijo osebe od skupnosti, razvija v
nasprotju z njo. Kot re~eno se tudi drugi kot potro{niki te umetnosti
prilagajamo tak{nemu razumevanju – tisto, kar ni dovolj osebno
distancirano, radi interpretiramo kot neustvarjalno in komercialno
ter s tem kot neumetni{ko.

Dru`boslovje in kognitivna znanost

Dru`boslovje se je zdaj, kolikor nam je znano, vklju~evalo v
kognitivno znanost, ne da bi raziskovalci reflektirali obremenjujo~o
dedi{~ino, ki jim slu`i za izhodi{~e. V tak{ni obliki pa se po na{em

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



239

mi{ljenju ni mogo~e  ustvarjalno vklju~evati v nastajajo~o znanost o
~loveku.

Vzemimo za primer Eviatarja Zerubavela (1997), ki je do sedaj
morda najbolj ambiciozno in elaborirano opredelil podro~je, ki ga
imenuje kognitivna sociologija. Kognitivna sociologija je zanj o~itno
zelo eklekti~na dru`boslovna disciplina, saj se Zerubavel  naslanja na
tako raznolike avtorje, kot so Emile Durkheim, Karl Mannheim,
G. H. Mead in Alfred Shutz (1997: 6). Navdihuje se skratka tako pri
izrazitih organicistih kot pri bolj nominalisti~no usmerjenih teoretikih.
Na enem ekstremu kontinuuma je Durkheim, za katerega je ~lovek
lahko le ̀ rtev iluzije, da sam ustvarja tisto, kar je zunaj njega
(na primer zakon, moralo, verovanje, obi~aje ali celo modo).
Dru`bena dejstva so izven posameznika in delujejo nanj kot
prisila. Ni ~udno, da je Evans-Pritchard za Durkheima rekel,
da je iz dru`be naredil boga. Na drugem ekstremu pa navaja Meada,
ki izhaja iz pomena simboli~ne interakcije (ko se vidimo, kot nas
vidijo drugi), dialoga jaza z menoj, posameznikove enkratnosti in
stali{~a skupnosti v njem.  Dru`ba je po tem videnju nekaj, kar se
{ele vzpostavlja in ohranjuje v mojem odnosu do pomembnih
drugih in generaliziranega drugega v meni (Tomc, 1994: 18–26).
Gre skratka za teoretska pristopa, ki se med seboj zelo razlikujeta,
tako po razumevanju osnovnega procesa (pri Durkheimu je na
primer evolucionizem, pri Meadu pa nekaj, kar bi lahko morda
imenovali osebna konstrukcija realnosti) kot po razumevanju
osnovne enote delovanja (pri Durkheimu na primer nadosebna
dru`bena dejstva, pri Meadu je klju~na prav oseba).

In ker ima njegova sociologija toliko razli~nih o~etov, ostajajo
tudi otroci nepriznani. Kaj lahko na primer kognitivna znanost spozna
od sociologije?  ̂ e sledimo Zerubavelu, predvsem to, da ljudje ne
razmi{ljamo le kot posamezniki. To misel podkrepi tudi s citatom iz
Mannheima (1997: 8):

“Ni ~lovek na splo{no tisti, ki misli,  celo izolirani posamezniki
niso tisti, ki mislijo. Mislijo ljudje v dolo~enih skupinah, ki so razvili
dolo~en stil mi{ljenja. (...) ̂ e se natan~no izra`amo, je napa~no trditi,
da misli posameznik. Pravilneje je vztrajati pri tem, da sodeluje v
nadaljnjem premi{ljanju tega, kar so drugi mislili pred njim.”

Misel je na prvi pogled samoumevna. V poklicni sociolo{ki
skupnosti se z njo vzpostavlja mejo do drugih ved o ~loveku, predvsem
do psihologije. Dru`ba ni zgolj agregacija posameznikov, ampak
šnekaj ve~’. Idealno bi bilo seveda, ~e bi bilo to šnekaj ve~’ ljudje
nasploh, ki jih omenja Mannheim. Vendar se avtor, in z njim ve~ina
sociologov, zaveda organicisti~nih implikacij tak{ne trditve in se
sku{njavi prepovedanega sade`a upre. Vendar: ~e ne mislijo ljudje
nasploh, ali to implicira, da mislijo konkretni posamezniki? Na ta
na~in bi v vedo  skozi stranska vrata vpeljali psihologizem, a to bi bilo
nesprejemljivo z vidika ohranjevanja mej sociologije kot posebne
znanosti. ̂ e ne misli celota in ~e ne misli enota, ali potem ne misli

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



240

nih~e? Seveda ne, saj bi na ta na~in – domnevno – izena~ili ~love{ke
in ̀ ivalske skupnosti.  Izhod v sili je, da re~emo, tako kot Mannheim,
da misli posameznik v skupini. In potem iz tega trivialnega opa`anja
(ki pa, ~e smo ~isto natan~ni, ni nujno resni~no – Robinzon Crusoe na
samotnem otoku ni mislil v skupini) izpelje po na{em mi{ljenju
pretiran sklep, da ne mislimo konkretni posamezniki, ampak vedno
le sodelujemo v razmi{ljanju ljudi, ki so bili pred nami. Na{ sociolog
skratka trdi, da konkreten posameznik ne misli, ker je njegovo
mi{ljenje pogojeno z mi{ljenjem drugih. Vendar pa eno ne izhaja iz
drugega. To je pribli`no tako, kot ~e bi na primer trdili, da levinja ne
upleni antilope, ker je pri lovu sodeloval trop.

Posameznik, in samo posameznik, je tisti, ki misli (pa tudi ob~uti
in ~ustvuje), res pa je, da nikoli ne izolirano od stali{~ drugih ljudi, ki
jih je internaliziral v du{evnosti kot kulturne orientacije.

Samo konstatacija  pogojenosti na{ega do`ivljanja z šdru`bo’ in
{tevilne zanimive ilustracije tega šodnosa’ so po na{em mi{ljenju {e
premalo za to, da bi neko raziskovanje lahko poimenovali kognitivno
dru`boslovje. Pred tem moramo odgovoriti {e na nekaj klju~nih
vpra{anj: kje (v mo`ganih), kako (kultura v du{evnosti) in kaj
(vzpostavljanje socialnosti) se v do`ivljanju sploh dogaja. Šele nato
bomo po na{em mi{ljenju lahko govorili o ustvarjalnem vklju~evanju
v kognitivno znanstveno raziskovanje.

Vendar je, kot re~eno, v sodobni sociologiji primarna {e vedno
obramba mej vede, ne pa sodelovanje v skupni znanosti o ~loveku.
Cena, ki jo za to pla~uje Zerubavel, je sociolo{ki organicizem. Ker se
odpove delovanju posameznika, za~ne v njegovi teoriji stra{iti  duh
dru`be. Za ilustracijo navajam le dva primera. Na primer (1997: 14):

“Navsezadnje je dru`ba tista, ki dolo~a, kaj pojmujemo kot
šrazumno’ ali šnesmiselno’, in to ponavadi po~ne z izvajanjem tihe
prisile, ki jo redko celo opazimo, razen kadar se ji sku{amo upreti.”

Ali pa (1997: 51):
 “S pomo~jo razli~nih oblik osredoto~anja, ki jih internaliziramo

kot del svoje šopti~ne’ socializacije, dru`ba v bistvu nadzira to, katere
misli nam sploh špadejo’ na pamet.”

U~enje kulture (proces v du{evnosti) in dru`ba (postvarela
posledica tega u~enja) sta koko{ in jajce, oseba pa akter, ki proces
in stanje ustvarjata in na ta na~in hkrati vzpostavljata tudi sebe.
Po klasi~ni sociolo{ki razlagi je oseba  nemo~no  bitje, odvisno od
star{ev, o~eta socializacije in matere dru`be. Vendar pa je po na{em
mi{ljenju ta predstava napa~na. Otrok je tisti, ki ju vzpostavlja in
ohranjuje s tem, ko vzpostavlja in ohranjuje samega sebe.

Pri Zerubavelu pa je po na{em mi{ljenju obravnavanje obeh
pojavov, posameznika in dru`be, ve~ kot o~itno. ̂ e je v prvem
primeru iz dejstva, da mi{ljenje posameznika poteka v agregaciji
mislecev, sklepal, da sploh ne misli, je v drugem primeru konstruktu
na{ega mi{ljenja-dru`bi-pripisal, da na nas izvaja pritisk in nas nadzira.
Posameznik ne misli in ne deluje, dru`ba pa~. Ker pripi{e delovanje

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



241

šduhu’ dru`be, ga odre~e ~loveku kot akterju. Zerubavel ilustrira
domnevni dru`beni nadzor na{ega do`ivljanja sveta s {tevilnimi
primeri. Tako o na{i ~utni zaznavi ugotavlja (1997: 7):

“Zaznava umetni{kih del kot špostimpresionisti~nih’ ali
šprimitivnih’ ima zelo malo opravka z na{imi ~uti in je v celoti odvisna
od neosebnih, socialnih kategorij, v katere tipi~no silimo na{e osebne
izku{nje. Poleg tega pomeni tudi zapa`anje tega, da mislimo o
{tevilnih stvareh, ki jih osebno nismo izkusili. (...) Skratka, sveta ne
izku{am le osebno, ampak tudi neosebno, z du{evnim ~lanstvom v
razli~nih socialnih skupnostih.”

Vzemimo za ilustracijo dru`benosti oz. neosebnosti na{e zaznave
{e en zanimiv primer (1997: 76–78):

“Povsem jasno je, da na primer špomen’ finske dr`avne himne ni
v njenih dejanskih zvokih, ampak v mentalnih povezavah, ki jih
evocirajo v nekaterih poslu{alcih, ~lanih dolo~ene miselne skupnosti.
(...) Radi pozabljamo, da na primer v Tuniziji ali Afganistanu finska
dr`avna himna ne evocira nobene od povezav in podob, ki jih tako
u~inkovito evocira na Finskem.”

Te`avo Zerubavelovega mi{ljenja vidimo v umetni delitvi
osebnega in drugega. Delitev na ~ute  posameznika in na neosebne
kategorije, v katere klasificira izkustvo, je zgolj abstraktno-analiti~no
razlikovanje. Ne pa morda lastnost pojavnega sveta. Tudi šneosebno’
lahko namre~ obstaja le v du{evnosti osebe. Zaradi tega so ~uti
vedno posredovani s kulturo skupnosti v du{evnosti. Nikoli niso
izolirano individualni. Dru`ba ne obstaja štam zunaj’, ampak je lahko
posredovana le z na{o kulturo ~utov v du{evnosti. Tako š~utno
konkretno’ kot šdru`beno abstraktno’ se dogajata v isti instanci, v
kompleksnem, simultanem procesu vzajemnega u~inkovanja v
delujo~i osebi. Med temi ravnmi pojavnosti ni nobenih lo~nic, {e
manj prepadov.

Drug primer, ki ga navaja avtor, pa je primer jezika (1997: 7):
“Medtem, ko bi me sama zaznava neizogibno omejila na izklju~no

~utno izkustvo sveta, mi jezik dovoljuje konceptualno procesiranje
realnosti in s tem obhajanje mojih ~utov. V izrazitem kontrastu z
absolutno osebno naravo ~utne zaznave je jezik visoko neoseben.”

Na{ ugovor je podoben kot v prej{njem primeru: delitev na
osebne ~ute in neosebni jezik je umetna delitev. Na eni strani je tudi
na{a zaznava kulturno posredovana, je vedno stvar interpretacije
sveta (na primer na{e usmerjanje pozornosti). Odkar pa obstaja
jezikovna kompetentnost v du{evnosti, se oba v posamezniku
pojavljata hkrati in v specifi~nem vzajemnem pre`emanju. Za
~loveka, ki je na primer slep od rojstva, je vsa vidna simbolna
metaforika jezika, ki v na{em jeziku prevladuje, zgolj abstraktna,
medtem ko je za ~loveka z vidom samoumevna, vendar pa zaradi
tega ni~ bolj ~utno šneposredna’. Ko jaz re~em: šVidim’ (in s tem
mislim: šRazumem’), zdru`ujem ~utno zaznavo  in mi{ljenje v
totaliteto do`ivljanja (na primer vidim in razumem, da fotografija ni

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



242

primerna, ker je premalo osvetljena). Od rojstva slepa oseba lahko to
le razume.

Delitev na osebne ~ute in neosebni jezik je po na{em mi{ljenju
torej umetna delitev. Iz domnevno neosebne narave jezika pa
izpelje Zerubavel {e en daljnose`en sklep (1997: 8):

“Neosebna narava jezika nam omogo~a, da transcendiramo na{o
subjektivnost in komuniciramo z drugimi.”

Ali to pomeni, da druga bitja, ki ne poznajo jezika, med seboj ne
komunicirajo? In kar je na tem mestu {e pomembnej{e: ali to
pomeni, da smo ljudje monade subjektivnosti, ki se v dejanju
komunikacije subjektivnosti odrekamo? Odgovor na to drugo
vpra{anje je po Zerubavelu o~itno pritrdilen (1997: 8):

“S tem, ko kognitivna sociologija v bistvu zanika kognitivni
individualizem, zanemarja notranji, osebni svet posameznikov in se v
glavnem omejuje na neosebne socialne miselne pokrajine, ki so jim
skupne.”

Dru`bene konvencije od zunaj  nadzorujejo osebni svet
posameznika. V tem organicizmu ostaja nejasno, zakaj  avtor to
instanco, ki domnevno obstaja nad posameznikom, {e vedno pojmuje
intersubjektivno. ̂ e je namre~ prepad med ravnijo subjektivnega  in
socialnega tako velik in odlo~ilen, potem ne gre za intersubjektivnost,
ampak za neko novo pojavnost sui generis, ki zaslu`i posebno,
lo~eno  poimenovanje. Na primer kolektivna zavest ali pa socialna
objektivnost sveta.

Lahko bi na{tevali {e druge primere, vendar za na{e namere
zadostuje, saj Zerubavel brez izjeme afirmira obstoj posebne socialne
realnosti, ki se vzpostavlja na nadosebni ravni. To mu tudi omogo~i,
da izpelje trodelno delitev sveta (1997: 9):

 “Ta intersubjektivni, socialni svet je dokaj druga~en od subjektivne-
ga sveta posameznikov in tudi od objektivnega sveta narave in logike.”

Na{a pozicija, ki jo zagovarjamo v pri~ujo~em delu, pa je druga~na:
obstajajo razli~ne pojavne ravni sveta, od primarnega do biolo{kega
in kulturnega, ki si ga ̀ iva bitja  (med drugim tudi ljudje) prisvajamo
na razli~ne na~ine. Bitja s kulturo so tudi bitja z du{evnostjo. Medtem
ko primarni in biolo{ki svet obstajata tudi ne glede na du{evnost
(~eprav o tem ne znamo ni~esar povedati, ker je vse na{e do`ivljanje
du{evno posredovano), pa svet socialnih pojavov generira {ele
kultura v du{evnosti. Nikakr{ne individualne in intersubjektivne
realnosti ni, je le osebna interpretacija ~esa kot subjektivnega ali
objektivnega. Objektivni svet logike, o katerem govori avtor, se
lahko vzpostavlja in ohranjuje le z na{im konkretnim, individualnim
mi{ljenjem.

Kaj lahko kognitivna sociologija, kot jo razume prevladujo~e
dru`boslovje, ponudi kognitivni znanosti? Zerubavel pravi, da
kognitivni znanstveniki ignorirajo kognitivno sociologijo (1997: 5),
~eprav ne poznajo odgovorov na {tevilna vpra{anja, ki jih postavlja
(1997: 1):

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



243

“Zakaj jemo sardine, in ne zlatih ribic, race, ne pa papige? Zakaj z
dodajanjem sira hamburgerju dobimo šcheeseburger’, medtem ko z
dodajanjem ke~apa ne dobimo ške~apburgerja’? In zakaj se Francozom
pol`i manj  verjetno upirajo kot Ameri~anom? In po isti logiki, kako je
pri{lo do tega, da je zlato za nas dragocenej{e od vode? Kako ugoto-
vimo, katere stvari, izre~ene na sestanku, moramo vklju~iti v zapisnik,
katere pa so šoff the record’ in jih uradno zanemarimo? In kako si
šzapomnimo’ stvari, ki so se zgodile dolgo preden smo se rodili?”

Res, sama dobra vpra{anja, na katere kognitivni znanstveniki ne
poznajo odgovorov. Vendar pa velja natan~no enako tudi za kognitivne
sociologe. Iz Zerubavelove knjige ni povsem jasno, kaj je tisto, kar
lahko kognitivna sociologija moderni znanosti o du{evnosti ponudi.
Morda kopico – sicer zanimivih – ilustracij skupinske pogojenosti
na{ega do`ivljanja?  A to vendar ni tako sporno. Sporno je, kako ta
proces poteka. Knjiga ponuja tudi trditev, da  ~loveka dolo~a Dru`ba.
A to je vendar povsem nejasno. Zanimivo bi bilo izvedeti, kako
Dru`ba to po~ne. A o tem ne izvemo ni~esar. Razen, ~e kot odgovor
ne {teje, ~e za vse škrivimo’ socializacijo. To se nam ne zdi eksplana-
torno zanimivo, ker v bistvu le prelo`i iskanje odgovora. ̂ e namre~
vse naprtimo na socializacijo, se zastavi vpra{anje: kako domnevni
šsocializacijski’ dotoki v mo`gane vplivajo na na{e kulturne vsebine v
du{evnosti?  V katerih predelih mo`ganov? Itd. Prav tovrstna vpra{anja
pa so tista, na katera se bo moralo v prihodnje osredoto~ati tudi
kognitivno dru`boslovno raziskovanje, ~e bo hotelo prese~i raven
tega, kar bi Churchland imenoval ljudsko dru`boslovje.

V na~elu se lahko le strinjamo z Zerubavelom, ko na koncu knjige
poziva k zdru`itvi razli~nih ravni raziskovanja ~lovekove du{evnosti
(1997: 113):

“Vendar pa bi moral biti kon~ni cilj razvoj integrativnega,
ve~ravenskega pristopa k kogniciji, ki nas motri kot posameznike,
~love{ka bitja, in dru`bena bitja. Ker kognitivni individualizem
naslavlja le prvo od teh treh ravni in se kognitivni univerzalizem
v bistvu omejuje na drugo raven,  sta oba sama zase po obsegu
dokaj omejena. Ko se posebej osredoto~a na tretjo, vmesno raven,
kognitivna sociologija pomaga {iriti obseg, izogiba pa se tudi
reduktivnim tendencam, ki ponavadi spremljajo oba ekstremna
pristopa. Na koncu pa bo lahko le znanost, ki naslavlja vse tri ravni,
ponudila resni~no iz~rpen opis na{ega mi{ljenja.”

Te`ava s to trditvijo je po na{em mi{ljenju v tem, kot je bilo ̀ e
re~eno,  ker so razlike med tremi ravnmi zgolj abstraktno-analiti~na
pomagala na{ega mi{ljenja, medtem ko so implikacije razlikovanja
treh ravni za mi{ljenje v treh disciplinarnih obmo~jih ~isto konkretne.
Gre za te`avo, o kateri se je v dru`boslovju ̀ e razmi{ljalo.

Devereux je na primer iskal izhod iz razkoraka med holisti~nim
dru`boslovjem in nominalisti~nim psihologizmom razumevanja
~loveka. Elaboriral je komplementaristi~ni  metodolo{ki pristop,
ki ne izklju~uje nobene veljavne teorije, ampak jih le zdru`uje v

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



244

pluralnem diskurzu. Tako na primer ~loveka prou~uje kot izolirano
bitje s psiholo{kimi zna~ilnostmi individua, kasneje pa {e kot nosilca
socialne vloge v dru`ini. Oba pristopa sta enako legitimna, le da se v
prvem primeru osredoto~amo na psiho posameznika, v drugem
primeru pa na sistemske vidike kulture in dru`be (Tomc, 1994: 23).

Prva te`ava tega pristopa, ki ga – ~e se ne motimo – zagovarja
tudi Zerubavel, je v tem, da diskurza nista nikoli v resnici lo~ena.
Psihologizem namre~ implicitno marginalizira pomen skupnosti,
medtem ko sociologizem obravnava du{evnost kot rezidualno,
epifenomensko kategorijo. Dvojni diskurz, ki ga zagovarja Devereux,
je torej dvojen le navidezno. V resnici gre za dva paralelna monologa,
ki lahko bodisi ostaneta lo~ena bodisi se sinteza kon~a s prevlado
enega. V sociologiji je zna~ilen Parsonsov poskus zdru`itve Durkhei-
movega organicizma in Webrovega metodolo{kega nominalizma, ki
se je kon~al z  redukcijo osebe na igralca dru`benih vlog, torej s
psevdonominalizmom.

^e torej tako delitev na discipline kot paralelni diskurz ne zado-
stujeta, potrebujemo novo paradigmo, ki zdru`uje vse tri ravni v nov,
enovit pristop z druga~nim pogledom na ~loveka. Prav za tovrsten
poskus nam je {lo v pri~ujo~em delu. Kako skratka premostiti
obstoje~i prepad med posameznikom in dru`bo ter oblikovati nov
pristop k raziskovanju ~loveka?

Dru`boslovje prihodnosti

Po na{em razumevanju je dru`ba du{even pojav, ki ga je treba
iskati in raziskovati najprej v mo`ganih. Socialne ekstenzije oblikujemo
ljudje s kulturo v du{evnosti. Vsebino te kulture lahko idealnotipsko
lo~imo na ob~utenja, ~ustvovanja in mi{ljenja, ki dajejo na{im socialnim
ekstenzijam specifi~na kulturna obele`ja in generirajo rasto~o
kompleksnost njenih povezav. Oblikujejo se estetska, moralna in
vedenjska delovanja (ter njihove {tevilne kombinacije), ki na neki
ravni kulturnega razvoja oblikujejo tri klju~ne oblike emergetnega
ustvarjalnega delovanja – umetnost, etiko in znanost. Ni~ kulturnega
in socialnega ni izven osebe.

Kognitivno dru`boslovje prihodnosti bo po na{em prepri~anju
torej raziskovalo oblikovanje kulturnih vsebin v na{i du{evnosti,
vsebin, s katerimi vzpostavljamo in ohranjamo socialni svet. Ta
socialni svet je lahko le šmoj socialni svet’. Res pa je, da v du{evnosti
prepoznavam tudi vsebine, ki jih do`ivljam kot šdruge’, vendar pa
tudi te obstajajo le v šmojem socialnem svetu’. V~asih  lahko šmoje’
do`ivljam kot štuje’ (bo`je, nacionalno, razredno itd.), vendar pa
gre v tem primeru le za postvarelo do`ivljanje, na kakr{nega rado
pristaja tudi dru`boslovje (delno, kot smo videli, iz ~isto pragmati~ne
`elje po ohranjevanju mej do drugih disciplin, delno pa tudi zaradi
inherentne obremenjenosti z ljudskim dru`boslovjem).

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



245

Predmet tak{nega raziskovanja ne bo ve~ ne posameznik ne
skupina, ampak {esti ~ut kulture v du{evnosti. Poleg laboratorijskega
opazovanja delujo~ih mo`ganov bodo  dru`boslovci prihodnosti po
na{em mi{ljenju uporabljali vsaj {e eno obliko empiri~nega razisko-
vanja, ki danes {e ni v navadi, ra~unalni{ko oblikovanje umetnih
dru`benih situacij. Povezava teh dveh pristopov se nam zdi smiselna
zaradi tega, ker gre za dve ravni med seboj povezanega procesa:

– z raziskovanjem delujo~ih mo`ganov pridemo do kulturnih
vrednot, kot se oblikujejo v du{evnosti;

– z ra~unalni{kimi simulacijami do`ivljanja in delovanja akterjev z
danimi kulturnimi orientacijami pa lahko opazujemo interakcijsko
raven tega procesa.

Še pred nedavnim je prevladovalo mi{ljenje, da ve~ji del mo`ganov
ne slu`i ni~emur, da je neke vrste rezerven šback-up’ sistem na{ega
delovanja. Danes vemo, da se v resnici v njih procesirajo zapletene
kulturne informacije, ki so osnova na{ega kompleksnega socialnega
`ivljenja. Naloga kognitivne znanosti je po na{em mi{ljenju med
drugim prav v tem, da si pridobimo natan~nej{e razumevanje teh
procesov. Ko bomo dobili jasnej{o predstavo o elementih, ki
sestavljajo  kulturo v du{evnosti, bomo lahko oblikovali  dovolj
natan~ne kulturne kazalce, s katerimi akterji vstopajo v interakcije s
seboj in z drugimi. Predvidevati bo treba tudi na~ine, s katerimi se
kulturni kazalci v interakcijskih situacijah v osebi modificirajo. Na ta
na~in bomo potem oblikovali umetne dru`bene svetove.

Na eni strani se vse bolj uveljavlja konekcionisti~no modeliranje
kognicije in socialnega delovanja (Read in Miller, 1998). Gre predvsem
za uporabo paralelnih feedback, delno pa tudi feedforward modelov
za tako razli~ne pojave, kot so socialna zaznava, reprezentacija
socialnih kategorij in stereotipov, pojav osebnosti, socialna dinamika,
samoorganizacija socialnih sistemov itd.

Na tem mestu pa si nekoliko podrobneje oglejmo neko drugo
obliko modeliranja, kot jo uresni~ujeta Epstein in Axtell (1996).
Najprej opozarjata na znane te`ave dru`benih znanosti: nadzorovan
eksperiment je te`ko izvesti (te`ko je prevesti hipoteze o odnosih
med posameznimi odnosi na raven makroskopskih pravilnosti);
predstava o racionalnem akterju ve~ine dru`boslovcev je dale~ od
vsakdanje resni~nosti; neupravi~en je tudi prenos poudarka iz
dru`benega ravnote`ja na dinamiko (1996: 1–2).

Da bi presegla tovrstne omejitve standardnega dru`boslovja,
sta se odlo~ila za ra~unalni{ko tehniko modeliranja, ki temelji na
posamezniku. Nekatera stanja  posameznikovega ̀ ivljenja sta
fiksirala (spol, stopnja presnove, vid itd.), medtem  ko so se nekatera
druga z interkacijo spreminjala  (ekonomske preference, bogastvo,
kulturna identiteta, zdravje itd.). Poleg tega sta Epstein in Axtell
opredelila {e okolje (topografija obnovljivih resursov, komunika-
cijsko omre`je) ter pravila (posameznikov do okolja, znotraj okolja
in med njimi) (1996: 5–6). Na ta na~in sta modelirala razli~ne socialne

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



246

situacije, od vzorcev gibanja, zbiranja resursov, spolne reprodukcije,
spopadanja, kulturne izmenjave, trgovanja, dedovanja, kreditiranja,
onesna`evanja, u~enja imunosti in {irjenja bolezni (1996: 14).
Iz interakcij posameznikov so se oblikovale emergentne strukture,
agregacije vzorcev na makro ravni, od spodaj navzgor, kot procesi
samoorganiziranja (1996: 33). Avtorja po na{em mi{ljenju prepri~ljivo
ilustrirata, da {ele tak{en pristop omogo~a pravo interdisciplinarno
raziskovanje – na primer, kako oblika lastni{ke pravice vpliva na
biolo{ko evolucijo (1996: 66–68).

Vzemimo za primer  pokrajino s sladkornim trsjem. Ko sta dala
avtorja posameznikom pravilo, naj si poi{~ejo prazen prostor in
po`anjejo sladkor, so se vzpostavili razli~ni temeljni principi:
nosilnost okolja; nesimetri~na  distribucija bogastva;  koherentne
skupine v obliki valov, ki se gibljejo v smereh, ki so sicer posamez-
nikom nedostopne; in biolo{ke procese, kot sta hibernacija in
migracija (begunci). To, kar najbolj presene~a, je  generativna
zadostnost enostavnih lokanih pravil. ̂ e avtorja teh pravil ne bi
eksplicirala, bi le te`ko uganili, kaj je pravzaprav oblikovalo
emergentne strukture. Ali ni nekaj podobno enostavnega na delu,
se spra{ujeta avtorja, tudi v primeru borze ali politi~nega sistema
(1996: 51–52)? Iz razli~nih primerov umetnih dru`b izpeljeta
Epstein in Axtell zahtevo po druga~ni, generativni dru`boslovni
znanosti. Njej cilj bo oblikovanje za~etnih mikrospecifikacij, ki
zadostujejo za generiranje relevantnih makrostruktur. Vpra{anje
po njunem prepri~anju ni ve~: ali znamo strukturo razlo`iti, ampak
ali jo znamo pridelati (1996: 177).

Pri vsaki konstrukciji umetne dru`be moramo upo{tevati {tiri
ravni pojavnega sveta: primarni in biolo{ki svet, kulturne lastnosti
in zavest. Sovpadanje teh ravni pa se vedno odvija {e v dolo~eni
kontingen~ni situaciji. Najve~je te`ave pri modeliranju umetnih
dru`b vidimo na ravni kulture in zavesti.

Epstein in Axtell  se pri koncipiranju kulturnih atributov zgledujeta
pri Dawkinsovi memski teoriji. Predpostavljata, da se akterji rodijo
s strukturo kulturnih škromosomov’, ki si jih zami{ljata kot trak ni~el in
enic (1996: 72). Te`avo te konceptualizacije vidimo v tem,  ker
kultura po definiciji ni nekaj prirojenega, ampak pridobljenega.
Avtorja pa, kot je videti, pojmujeta kulturo druga~e: kot tisti del
prirojenega repertoarja, ki se lahko v okolju modificira.

Kultura je nekaj, kar se glede na kontekst primarnega in biolo{kega
sveta pogojen in glede na situacijski kontekst naklju~en na~in
oblikuje v do`ivljanju in delovanju posameznika. V vsakem posa-
mezniku ima zato delno specifi~no vsebino in je razli~no kompleksna,
razlikuje se tudi glede na preostale ravni pojavnega sveta (na primer
glede na starost ali spol v biolo{kem svetu). Z bolj sofisticiranimi
kulturnimi lastnostmi du{evnosti bo morda neko~ postalo mogo~e
testirati tudi bolj kompleksne hipoteze: na primer o nastanku
religijskih kulturnih vsebin s selitvijo jezika iz socialnega v naravni

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



247

prostor; rekonstrukcija skupnosti hominidov iz poznavanja njihove
tehnologije, okolja in velikosti skupnosti) ali morda rekonstrukcija
dialoga jaza z menoj v du{evnosti predjezikovnih otrok itd.

Ne moremo se strinjati s trditvijo Epsteina in Axtella, da je izhodi{~e
modeliranja posameznik, ko jim dasta pravila obna{anja, po`eneta
sistem v ~asu in opazujeta emergenco socialnih struktur (1996: 16). Po
na{em mi{ljenju je njun šmetodolo{ki individualizem’ primer nedopust-
nega redukcionizma. Problem vidimo v tem, ker se posamezniki
enostavno ne rodijo z nekimi kulturnimi vrednotami. Kulturne vrednote
in socialni svet se sicer oblikujejo v posamezniku, vendar interaktivno.
Proces u~enja kulture v du{evnosti poteka v za~aranem krogu:
izgradnje osebe, kar je le drugo ime za generiranje skupnosti, kar je le
drugo ime za izgradnjo osebe itd. Potemtakem ne gre ne za indivi-
dualizem ne za holizem, pa tudi ne za procese od spodaj navzgor ali
od zgoraj navzdol. Gre za totaliteto obojega, ki jo bo neko~ morda
mogo~e zajeti le z ra~unalni{ko simulacijo umetnih socialnih situacij.

Dodatno te`avo konstrukcije umetnih dru`b pa vidimo {e v ~etrti
ravni, ki jo je treba upo{tevati, v zavesti. Zavest in samozavedanje
predstavljata le vrh ledene gore nezavedne kulture. Z njima ~lovek
nadzorovano vodi dialog ter na ta na~in tudi zavestno nadzoruje
proces konstrukcije dru`benega sveta. Ko gre za ~love{ke skupnosti,
ostanemo skratka šprekratki’,  ~e upo{tevamo le šintergeneracijske’
kolaboracije posameznikov, ki ne do`ivljajo kolektivnih pojavov
(1996: 159–160). Zaradi zavestne ravni do`ivljanja sveta ima lahko
oseba sicer popolnoma napa~ne predstave o školektivnih pojavih’
(na primer o delovanju trga), a je to ne ovira pri zavestnem
poseganju (na primer intervencionizem), kar ima sicer v veliki meri
neintencionalne  posledice (gospodarska recesija), vendar pa to v
ni~emer ne spremeni osnovnega dejstva (pomen zavestnega
poseganja v na{em vsakdanjem delovanju).

Na tem mestu lahko na{e razmi{ljanje kon~amo. Ne ponujamo
novih odgovorov na stara vpra{anja znotraj obstoje~ih paradigem,
ampak si prizadevamo oblikovati nova vpra{anja in druga~ne
odgovore iz perspektive nastajajo~e kognitivne dru`boslovne
paradigme. Kon~ajmo torej na za~etku: s potrebo po novem dru`bo-
slovju, ki si bo za predmet raziskovanja vzelo {esti ~ut kulture v
du{evnosti na{ih mo`ganov.

LITERATURA:

EPSTEIN, Joshua M., in AXTELL, Robert, (1996): Growing Artificial Societies.
Social Sciences From the Bottom Up. Brooking Institution Press in The
MIT Press, Washington D.C., Cambridge.

MCLUHANN, Marshall (1964): Understanding Media. The Extensions of Man.
Routledge & Kegan Paul Ltd., London.

READ, Stephen J.,  in Lynn C. MILLER (ur.) (1998): Connectionist Models of
Social Reasoning and Social Behaviour. Lawrence Erlbaum Associates,
London.

Znanost o ~loveku

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S



248

SIMMEL, Georg (1993): Temeljna vpra{anja sociologije. Individuum in dru`ba.
Studia humanitatis, Ljubljana.

TOMC, Gregor (1994): Profano. Kultura v modernem svetu. KRT, Ljubljana;
TOMC, Gregor (2000): Šesti ~ut. Ali kako je, ~e si kognitivni dru`boslovec.

Znanstveno in publicisti~no sredi{~e, Ljubljana (pred objavo).
WILLIAMS, Raymond (1983): Keywords. A Vocabulary of Culture and Society.

Fontana Press, Hammersmith.
ZERUBAVEL, Eviatar (1997): Social Mindscapes: An Invitation to Cognitive

Sociology. Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts in
London.

Gregor Tomc

“V E L I K E”  S O C I O L O [ K E  T E O R I J E  D A N E S





Tematski blok “Slovenija?” je intelektualno “zagrevanje” za tematsko
številko, ki bo v naslednjem letu kritično analizirala desetletnico
osamosvojitve. Ob tej priložnosti vas vabimo k sodelovanju.



251S L O V E N I J A ?

Darko Štrajn

“Detradicionalizacija” in

tranzicija Slovenija v lu~i

nekaterih Giddensovih kategorij

“Skratka, znanost in tehnologija ne moreta ostati zunaj
demokrati~nih procesov.”

Anthony Giddens, The Third Way, str. 59

Anthony Giddens, ki je danes vodilni britanski sociolog, je s svojo
najprej leta 1998 izdano in potem {e ve~krat ponatisnjeno knjigo o
“tretji poti” naredil intelektualni “salto mortale” iz obmo~ja sociolo{kih
konceptov, torej iz obmo~ja “stroke”, v obmo~je politi~nega.
Namesto samega diagnosticiranja, klasificiranja in pojasnjevanja
dru`benih pojavov ter konceptov in metod, s katerimi te pojave
zaznamo, je predlo`il projekcijo politi~ne alternative, v kateri sku{a
nakazati mo`no re{itev nasprotja med prostim kapitalisti~nim trgom
in sistemom socialne dr`ave. Koliko je model tretje poti politi~no
perspektiven in realisti~en, je lahko posebno vpra{anje, toda
Giddensov poizkus je indikativen tudi s stali{~a vpra{anja o vlogi
intelektualcev v politiki. ̂ e je namre~ v obdobju po drugi svetovni
vojni med tistimi dru`boslovci in humanisti, ki se niso zaprli v slono-
ko{~eni stolp, ki so se torej politi~no anga`irali, prevladovala poantirana
kriti~na dr`a (zlasti npr. na eksistencialisti~ni ali/in marksisti~ni
podlagi), Giddens zdaj nakazuje druga~no dr`o. Bralcu Tretje poti je
nemara razvidno predvsem iz Giddensove obravnave obnove civilne
dru`be, da je dr`a pozitivnega politi~nega anga`maja, ki se ka`e v
dokaj pragmati~nih predlogih konstrukcije dru`benih razmerij,
skladna s samim konceptom take dru`be. Jasno, da je Giddensova



252

knjiga predmet tudi tak{nih obravnav, ki so vse kaj drugega kot
strokovne, kar je razumljivo tudi glede na to, da avtor ne skriva svoje
politi~ne opredelitve za socialdemokracijo, ki ji svojo alternativo
ponuja za vsebino njene prenove. Kot tak{no knjigo in sploh samo
zamisel tretje poti seveda mnogi tudi odklanjajo, vendar pa je avtorju
treba priznati, da se je vendarle sku{al odzvati na fukuyamovski
refren o koncu alternativ. Tu nas toliko ne zanimajo mnoga kontin-
gentna teoretska in politi~na vpra{anja, ki se spro`ajo ob vpra{anju
“tretje poti”, ampak naj pripomnimo samo to, da je razmeroma
enostavno politi~no besedilo, ki pa je kljub temu zasnovano na
sociolo{kih dognanjih, treba brati iz konteksta Giddensovih socio-
lo{kih koncepcij. Teoretske nastavke, s katerih je interveniral v
politi~ni kontekst, najdemo v njegovem dalj{em ~lanku iz l. 1994
Living in the Post-Traditional Society.

Dru`ba refleksivnosti

Ne da bi trdili, da gre za kategorije, ki naj bi bile edine veljavne,
lahko vendarle trdimo, da so bolj ali manj zna~ilne za evropsko
postmoderno sociologijo. To ne nazadnje ilustrira {e dejstvo, da je
Giddens razvijal svoje koncepcije v sodelovanju npr. z Ulrichom
Beckom in v znanstvenem dialogu z Bourdieujem, z dvema drugima
osrednjima figurama na podro~ju sodobne sociologije, da ne govorimo
o {tevilnih interdisciplinarnih navezavah. Potemtakem so Giddensove
sociolo{ke teorije, ~e ne druga~e pa vsaj z epistemolo{kega stali{~a,
lahko zanimive za aplikacijo pri interpretaciji pojavov, s katerimi se
soo~amo tudi v primeru Slovenije in njene  “tranzicije”.

^e je Giddensova osnovna zasluga opredelitev sodobne dru`be
kot dru`be refleksivnosti, torej dru`be, kjer na vsaki ravni v kon-
strukciji dru`benega delujejo znanja, izvedena iz abstraktnih
sistemov, potem lahko ugotovimo, da gre za sociologijo, ki je v svoje
koncepte vra~unala vsebovanost znanstvenih in torej tudi tehnolo{kih
momentov v konstrukciji dru`be. Ali {e bolj natan~no: Giddensova
sociologija je v svojem razvitju teoretski spoprijem s fenomenom
dru`be, katere reprodukcija je povsem prepletena z reprodukcijo
znanja. Koncept refleksivnosti seveda u~inkuje ̀ e v samem pojmu
“dru`ba”, ki ni samo nevpra{ljiva oznaka nedvomno obstoje~e
~love{ke skupnosti, ampak je vedno hkrati konstrukcija, ki “deluje”
navsezadnje zato, ker jo ~lani dru`be jemljejo za realno.

V okviru svojega ukvarjanja z vpra{anji dru`benih transformacij
v kontekstu globalizacije je Giddens razvil tudi koncept post-
tradicionalne dru`be. Le-ta je nasledek transformativnega procesa,
ki ga Giddens poimenuje “detradicionalizacija”. Zakaj tak termin?
Mar ne gre za pleonazem, ki pravzaprav ozna~uje “modernizacijo”?
V Giddensovi razlagi se pojasni, da gre za razliko v pomenu, glede na
vrednostne predznake, ki so jih taki pojmi imeli v novej{i zgodovini.

Darko Štrajn

S L O V E N I J A ?



253

Giddens se torej poslovi od opozicije “modernega in tradicionalnega”,
ki je kar nekaj ~asa utemeljevala klju~ne koncepte sociologije. Ali kot
o tem pravi antropolog Eric R. Wolf:

“V nasprotju s prvotnim kriti~nim stali{~em sociologije do delovanja
dru`be v 19. stoletju je postala šmodernizacijska teorija’ orodje
poveli~evanja dru`b, ki naj bi bile moderne, in grajanja tistih, ki naj bi
take {ele postale ...  In predvsem, ko je svet razdelila na moderne
dru`be, dru`be na prehodu in tradicionalne dru`be, je v resnici
onemogo~ila razumevanje razmerij med njimi.” (Wolf, 1998, str. 37)

V dobi postmodernizma, ki je med drugim tudi ~as razpada vere
v progresijo dru`benega razvoja, je pojem modernizacije razumljiv
`e v svoji posredovanosti, torej iz zgodovine, v kateri je igral svojo
vlogo tudi v ideolo{kih sistemih in je potemtakem v mre`i
refleksivnosti u~inkoval na dru`bene pojave. Novi pojem, torej
pojem “detradicionalizacije”, intervenira prav v razmerje med
modernizacijo in tistim, kar je bilo predmet njenega spreminjeval-
nega u~inkovanja, namre~ tradicija. S tega gledi{~a avtor v besedilu
iz l. 1994 @ivetje v post-tradicionalni dru`bi tudi retematizira sam
koncept tradicije:

“Tradicija, bom dejal, je povezana s spominom, posebej s tistim,
ki ga je Maurice Halbwachs imenoval za školektivni spomin’; (tradicija)
vklju~uje ritual, povezana je s tem, kar bomo poimenovali formulski
pojem resnice (formulaic notion of truth), ima švaruhe’ (guardians) in
ima, druga~e kot obi~aji, obvezovalno mo~ s kombinirano moralno ali
emocionalno vsebino.” (Giddens, 1996, str. 15)

Giddens torej definira koncept tradicije pravzaprav v dekon-
struktivnem postopku, ko ga soo~a s transformativnim u~inkom
sil “detradicionalizacije”. V tem pogledu Giddens ugotavlja, da
“... povezava med ritualom in formulsko resnico daje tradicijam
njihove lastnosti izklju~evanj” (ibid, str. 33). Zato so tradicije podlage
za razlo~evanje “drugega”: “Tradicija je tako medij identitete”
(str. 34). Skratka, lahko bi rekli, da Giddens predpostavlja, da preko
procesa detradicionalizacije ali “evakuacije tradicije” prispemo
do oblike dru`be, ki jo opredeljuje kot post-tradicionalno dru`bo.
Ta je po njegovem prva oblika globalne dru`be. Moderna razdira
tradicijo, ampak kot je mogo~e razumeti, hkrati tudi ustvarja prostor
za reformulacijo tradicije. Vendar pa je v kontekstu “refleksivnosti”,
ki se intenzivira z nastopom globalizacije, kot Giddens zelo poudarja,
tradicije treba diskurzivno upravi~iti. Ta polo`aj tradicije omogo~a
“pripravljenost za vstopanje v dialog”, ~e ne  “nasprotno, tradicija
postane fundamentalizem”, ki ga je po Giddensu mogo~e dojeti
kot “zastopanje formulske resnice ne glede na posledice” (str. 56).
Tu pu{~amo ob strani njegove nadaljnje premisleke, ki dajejo izhodi{~a,
med drugim za razumevanje konfliktnosti v mednarodnih odnosih
v obdobju post-komunizma. Vendar pa lahko razumemo, da po
Giddensu post-tradicionalna dru`ba postaja dominantna oblika dru`be:

“Post-tradicionalna dru`ba je neki konec; vendar pa je tudi

S L O V E N I J A ?

“Detradicionalizacija” in tranzicija



254

za~etek, izvirno novi dru`beni univerzum delovanja in izku{nje.
Kak{en tip dru`benega reda ali kak{en red lahko postane?
Kot sem ̀ e dejal, je globalna dru`ba, ne v pomenu svetovne dru`be,
ampak v pomenu šnedolo~enega prostora’. To je dru`beni red, kjer
je dru`bene vezi prej treba narediti kot pa podedovati iz preteklosti.
Na osebni ravni in na ve~ kolektivnih ravneh je to te`ko in naporno
podjetje, ampak hkrati tisto, ki obljublja velika povra~ila. (Ta red) je
razsredi{~en glede na avtoritete, je pa ponovno osredi{~en glede na
prilo`nosti in dileme, ker je usmerjen na nove oblike vzajemne
odvisnosti.” (str. 63)

Prevlada tradicionalne politi~ne kulture

Sociolo{ka slika Slovenije se je precej razlikovala od vtisa, ki bi ga
lahko kdo dobil, ko je opazoval ̀ ivahna dru`bena dogajanja recimo l.
1989, ko je bilo javno ̀ ivljenje prepredeno z gibanji za demokracijo
ali gibanji civilne dru`be. V vsekakor kompleksnem dogajanju se je
pripetil pospe{ek k detradicionalizaciji, ki pa je posredno, hkrati z
implementacijo politi~ne demokracije, o`ivil tradicionalizem.
Le-ta je predelal in reformuliral tisto, kar naj bi bilo narodna tradicija.
Za ilustracijo vzemimo ugotovitev Janeza Kolenca, ki je povzel
obse`ne raziskave javnega mnenja, vrednot ipd.:

“Analiza nekaterih agentov politi~ne socializacije ka`e, da se je
na Slovenskem ohranila in prevladuje tradicionalna politi~na kultura,
za katero so zna~ilne egocentri~ne osebnostne, socialne, politi~ne in
narodne zna~ajske poteze in orientacije.” (Kolenc, 1993, str. 232)

V nadaljevanju nam Kolenc predo~i ob{iren seznam orientacij,
ki temeljijo na omenjenih vzorcih politi~ne kulture, med njimi npr.
patriarhalne dr`e, te`nje k uniformnosti v na~inu ̀ ivljenja in
mentaliteti, konservativnost, segregativnost v odnosu do drugih itd.
Za okvir tega zapisa je zanimivo Kolen~evo ugotavljanje, ki je
generalizacija empiri~nih raziskovanj, da je konservativnost, namre~
v smislu obrnjenosti v preteklost, verovanje v trdnost in celo svetost
nekaterih vrednot, podlaga za to, da se

 “... krepijo emocionalne, evalvativne in moralne prvine oseb-
nostnega, socialnega, politi~nega in narodnega zna~aja na ra~un
kognitivnih prvin in zato v politi~nem ̀ ivljenju uspeva neracionalno,
neznanstveno in nekomunikativno mi{ljenje in delovanje. Skozi
tak{ne oblike delovanja pa se utrjujejo ozka mentalna obzorja,
dru`bena stati~nost, neprilagodljivost na novosti in spremembe, stare
navade in obi~aji.” (ibid, str. 232/233)

Ta del slovenske politi~ne kulture verjetno {e predstavlja podlago
vrste kulturnih in posledi~no politi~nih dr`, ki ovirajo investiranje
“slovenske razlike” v globalni kontekst. Z gledi{~a te komponente
slovenske politi~ne kulture se neizogibni vplivi globalnosti ka`ejo
kot “vdori tujega” ali kot “velika nevarnost” za identiteto, kakor je v

Darko Štrajn

S L O V E N I J A ?



255

njenem kontekstu pa~ razumljena. Dejstvo, da je bila Slovenija v ~asu,
ko je bila modernizacija v najve~jem zamahu, del socialisti~nega
sistema, je pripomoglo k temu, da se je tradicionalizem {e bolj ohranil:

“Paradoksno se je dr`avni socializem, ki je samega sebe videl kot
najva`nej{o revolucionarno silo v zgodovini, izkazal za veliko bolj
naklonjenega tradiciji kot kapitalizem.” (Giddens, 1996, str. 51)

Proces detradicionalizacije je, kot smo na kratko nakazali, prav-
zaprav forma vklju~evanja razli~nih dru`b v procese globalizacije, ki so
vsekakor danes strukturno determinirajo~i dejavniki za vsako de`elo.
V okviru detradicionalizacije se elementi tradicije ohranjajo skozi
diskurzivne utemeljitve svojih “varuhov”; tradicija se zdaj ohranja
kot “izumljena tradicija” (kot bi rekli s Habsbawmom). Hkrati v
procesih detradicionalizacije delujejo mehanizmi  izkoreninjenja
(disembedding) tradicij, ki prehajajo v eklekti~ne povezave s
povsem raznorodnimi tradicijami. Dru`be, ki so zmo`ne v teh
procesih rekonstruirati svojo identiteto v odprtem dialogu z “drugimi”,
ki so navsezadnje zmo`ne splo{no dostopnemu znanju dodajati
lastno invencijo, bodo torej igrale aktivnej{o vlogo v globalnem
kontekstu. V dolo~enem smislu seveda ni neva`no, kako in po ~em
je dolo~ena dru`ba dolo~ljiva kot posebna entiteta. ̂ e so predpo-
stavke za potek detradicionalizacije dru`be neugodne, bo ta proces
po~asnej{i, dru`ba bo ne nazadnje tudi gospodarsko zaostajala, kajti
detradicionalizacija prina{a tudi vklju~enost v globalno ekonomijo.
Ta je brez dvoma kapitalisti~na, vendar pa za zdaj mimo Giddensove
zamisli “tretje poti” ni nobene resne alternative, ki bi lahko z njo
kakor koli tekmovala ali jo zamenjala s ~im drugim.

Problematiko Slovenije, ki se ka`e v njeni sorazmerno veliki
ujetosti v tradicijo oziroma v priseganju in zaklinjanju na skupke
vrednot, navad in obi~ajev, ki se nam predstavljajo, kot da so
tradicija, kar se, denimo, izreka v diskurzu na{ih “varuhov” tradicije,
recimo kot pretirana skrb za identiteto, je torej mogo~e opredeliti
tudi skozi pojem detradicionalizacije. Po Giddensu je jasno, da je le-ta
zaznavna skozi dialog, ki ga neka dana dru`ba opravlja v globalnem
kontekstu. Seveda tu ne gre samo za “dialog” v smislu politi~nega ali
kulturnega sodelovanja, ampak za vklju~enost v vsakr{ne izmenjave
s svetom v {irokem spektru. ̂ e se izrazimo v kategorijah Talcota
Parsonsa, diferenciranosti in adaptivne kapacitete dru`be, je
Slovenija iz vrste razlogov, ki jih tu ne moremo analizirati, sorazmerno
stati~na dru`ba, ali morda natan~neje, zavirana dru`ba. Prodiranje
tradicionalizma v sfero politike in kulture, z vsebovano domnevno
kme~ko mentaliteto, za katero so globalizem, nove tehnologije in
spremenjene ekonomske paradigme postindustrializma povsem
nedoumljive in v nasproti z zdravo pametjo, vsekakor vpliva na
neoptimalno distribucijo virov investiranja v prihodnost.

Detradicionalizacija je v Giddensovi formulaciji jasno preve~
kompleksen proces, da bi ga bilo mogo~e v celoti upravljati. Vendar
pa ga je mogo~e pospe{iti ali zavirati z dolo~enimi strate{kimi

S L O V E N I J A ?

“Detradicionalizacija” in tranzicija



256

investicijami (kajpak ne samo s finan~nimi) v klju~na podro~ja
reprodukcije dru`be. Problematika ravni znanja v dru`bi je tu
vsekakor sredi{~nega pomena. Vi{ja povpre~na raven izobra`enosti
je dejavnik detradicionalizacije. Na drugi strani so vlaganja v znanost,
ki v sociolo{kem pogledu pove~ujejo vlogo in pomen ekspertov v
dru`bi. Ekspertnost, ki v zadnjem ~asu v kontekstu ekolo{kih in
eti~no ozna~enih problemov znanosti in tehnologije vse bolj
prevzema vlogo udele`enke v demokrati~nem razpravljanju, je
mehanizem stopnjevanja refleksivnosti dru`be; refleksivnost nadalje
spet u~inkuje na stopnjo inventivnosti, ki je v post-tradicionalni
dru`bi pomemben dejavnik tako v socialnem in kulturnem kot tudi
gospodarskem sektorju. Seveda na nobenega od teh dejavnikov ni
mogo~e vplivati voluntaristi~no in zelo na hitro, pa tudi preve~
enostranska investicija lahko prinese te`ave. Znan primer je npr.
Ju`na Koreja, kjer so izredno veliko investirali v razvoj znanja in so
posledi~no tudi zabele`ili hiter gospodarski vzpon. Hkrati pa niso ni~
storili za demonta`o tradicionalnega paternalizma in zaradi
razbohotene korupcije v razmerju med dru`insko posedovanimi
gospodarskimi konglomerati in nepotisti~no dr`avo je de`ela za{la v
krizo. Hkrati se je glede na visoko udele`bo znanja v industriji
pokazala sorazmerno veliko prenizka stopnja inventivnosti. Nemara
je prav to primer tipi~ne modernizacije, ki je ni zadosti spremljal
proces detradicionalizacije.

LITERATURA:

GIDDENS, Anthony (1996): In Defence of Sociology. Polity Press, Cornwall.
GIDDENS, Anthony (1998): The Third Way. Polity Press, Cornwall.
KOLENC, Janez: Politi~na kultura Slovencev. Zalo`ba Karantanija, Ljubljana.
WOLF, R. Eric, (1998): Evropa in ljudstva brez zgodovine I. Studia humanitatis,

Ljubljana.

Darko Štrajn

S L O V E N I J A ?



257

Na nivoju razli~nih javnosti, denimo znotraj politi~nega diskurza,
bi lahko rekli, da je poseben znak javnih (re)prezentacij t. i. narodnega
manj{instva na Slovenskem med drugim splo{no razberljiva signali-
zacija o neproblemati~nosti te tematike, ki gre z roko v roki s
pona{anjem z visoko (“nad evropskim standardom”) pravno za{~ito
in prepri~anjem o popolni, zgledni demokrati~nosti, ki da obvladuje
manj{insko ̀ ivljenje v Sloveniji. Toda medtem ko je take predstave
– {e vedno znotraj presoje politi~nega diskurza – mo~ gledati na
primer kot (sicer podkomuniciran in nedomiselno izkori{~an politi~ni
in ideolo{ki) vidik kontinuuma politi~ne kulture na Slovenskem, kot
eno od demokrati~nih tradicij Slovencev, kot na~elni zgodovinski
odnos politi~no formiranega slovenstva do jezikovno in kulturno
druga~nih, se taista nezdvomljenost ka`e kot manko in restrikcija,
kadar gre za strokovni, dru`boslovni, analitski diskurz. Z drugimi
besedami: nejasno ostaja, zakaj monopolni strokovni govor, ki ga
reprezentira tradicija t. i. slovenskega narod(nost)nega vpra{anja,
({e vedno) tako popolnoma koroborira politi~nega, da se postavlja
celo vpra{anje, ali ga morda celo ne generira.

Nadaljnja o~itna posebnost te tradicije je, da je zavarovana z
izjemno politi~no mo~jo. Ta mo~ je tolik{na, da je diskurz o t. i.
narod(nost)nih manj{inah, ki so tako reko~ izklju~ni predmet tega
specialisti~nega znanja, v javnostih vseh vrst v zadnjih nekaj
desetletjih v Sloveniji tako pozitivisti~en in afirmativen, da ga gre
obravnavati kot svojevrsten fenomen, zanimiv za dru`boslovno
analizo: vzdr`uje pa ga specialisti~no znanje, ki se samo predstavlja
kot dru`boslovna analiza. Taka konstelacija predvsem bolj kot kaka

Irena Šumi

Slovensko narod(nost)no vpra{anje:

akademska tradicija ali ideologija?*

* Besedilo je nastalo kot
del doktorske disertacije in
je za to objavo le
neznatno prirejeno. Pri
izboru gradiva za
pri~ujo~i pregled sem se v
glavnem ravnala po
Bibliografiji objav In{tituta
za narodnostna vpra{anja,
ki jo je zbral in objavil
Janez Stergar (1995).
Kolegoma prof. Janezu
Stergarju in prof. dr.
Miranu Komacu se tudi
zahvaljujem za prebiranje
rokopisa in zelo tehtne
pripombe.

S L O V E N I J A ?



258

druga odpira vrsto eti~nih vpra{anj – za~en{i s prvim: ~igavo naracijo
producira analitik?

Vztrajno koprodukcijo teh dveh diskurzov, politi~nega in
strokovnega, najprej izpri~ujeta ̀ e njuni tesno prepleteni zgodovini.
Mo~na politi~na zavarovanost narodnomanj{inske teme izvira {e iz
~asa po prvi svetovni vojni, ko so Slovenci oziroma elite – nosilke
projekta slovenskega nacionalizma – podobno kot drugje v Evropi
politi~ni okvir razpadlega srednjeve{kega fevdalnega imperija
zamenjale za ~lanstvo v nacionalni (“narodno” definirani) dr`avni
skupnosti. Stergar (1995: 4) npr. zgodnjo generativno plast kom-
plementarnega strokovnega diskurza identificira v takih proizvodih
zgodnjega nacionalizma, kot sta program Zedinjene Slovenije iz leta
1848 in Kozlerjev zemljevid (1853). – Na samem za~etku na{ega
stoletja, leta 1905, pa se je po zgledu ~e{kih narodnobuditeljskih
krogov oblikoval pra{ki krog slovenskih {tudentov – radikalnih
nacionalistov, ki so z mnogimi akcijami opozarjali na “narodnostno
ogro`ene” dele slovenstva (ibid.). –
Vsaj dva ~lana tega {tudentskega kluba, Lavo ̂ ermelj in Vinko
Zorman, sta bila odlo~ilna pobudnika in dolgoletna ~lana leta 1925
ustanovljenega Manj{inskega instituta, ki je svoje strokovne
tematike ~rpal predvsem iz prepri~anja, da je

po prvi svetovni vojni … tretjina Slovencev ostala izven meja
Slovenije. Manj{inski institut v Ljubljani je raziskoval polo`aj Slovencev
v sosednjih dr`avah (Italiji, Avstriji in Mad`arski) in nem{ko ter
mad`arsko manj{ino v Sloveniji in zbiral dokumentacijo in literaturo
o manj{inskih vpra{anjih (Stergar 1995: ibid.)

Popolno sozvo~je med strokovnim programom in interesi
nacionalisti~ne politike je izkazoval tudi delovni program in{tituta,
ki si je za prednostno nalogo zadal obdelave in grafi~ne ponazoritve
“narodnostne situacije {ir{ega slovenskega ozemlja” v Jugoslaviji in
zunaj njenih meja “v znanstvene, informativne in propagandisti~ne
namene” (Stergar 1995: 5). – V aprilu 1941, po fa{isti~ni okupaciji,
je in{titut prenehal delovati, leta 1944 pa je Izvr{ni odbor
Osvobodilne fronte na osvobojenem ozemlju v Rogu ustanovil
partizanski Znanstveni in{titut, ki je nekaj pozneje dobil tudi
Oddelek za mejna vpra{anja: ko je bil ta in{titut leta 1948 razpu{~en,
je na osnovi omenjenega oddelka nastal sedanji In{titut za narod-
nostna vpra{anja (Stergar 1995: 7–10), ki je ob razli~nih drugih
ustanovah (ZRC SAZU, zlasti In{titut za izseljenstvo; Geografski
oddelek in in{titut pri Filozofski fakulteti Univerze v Ljubljani,
zgodovinopisne visoko{olske in raziskovalne ustanove in nekateri
drugi) {e dandanes poglavitni producent znanja v tradiciji slovenskih
etni~nih {tudij. Zna~ilno je, da se delokrog in tematike ves ~as
obstoja in{tituta in njegovih predhodnikov ravnajo po kriteriju
nacionalisti~nega interesa (in od leta 1991, naj re~emo z dosledno
legalisti~no formulacijo, po nacionalnem interesu): prednostna, ~e ne
malone izklju~na predmeta obravnav sta bila in sta {e vedno

Irena Šumi

S L O V E N I J A ?



259

konstitutivni mad`arska in italijanska narodna manj{ina v Sloveniji na
eni strani in slovenske manj{inske populacije v Italiji, Avstriji in na
Mad`arskem na drugi; v zadnjem ~asu, leta 1991, je bila kot podro~je
dela npr. In{tituta za narodnostna vpra{anja definirana tudi t. i.
situacija Slovencev v biv{ih jugoslovanskih republikah.1  Ob~asne
obravnave dosega tudi romska problematika in v zadnjem ~asu
politi~no aktualna tematika t. i. staroavstrijske manj{ine. Iz tega
repertoarja je razvidno, da se znotraj preu~evanj t.i. slovenskega
narodnega in narodnostnih (t.j. manj{inskih) vpra{anj za relevantno
{teje le problematika, ki je utrjena, zgodovinska, avtohtona, da ne
re~emo primordialna, in ki jo kot tako v svojih temeljnih pravnih
aktih izrecno prepoznava tudi slovenska dr`ava.2  V obeh diskurzih
je izena~evana s problematiko nacionalnih manj{in; razlika je nemara
v tem, da je v strokovnem diskurzu ta ena~aj bolj ali manj impliciten
(da ne re~em samoumeven), v legalno normativnem pa ekspliciten.

Nosilci tradicije slovenskega narodnostnega vpra{anja so svojo
vezanost na nacionalisti~no politiko v preu~evanju etni~ne
problematike v preteklosti izkazovali {e druga~e. Zna~ilno je
tematsko in taksonomi~no preklapljanje ali pravzaprav drsenje
osrednjih predmetov in topik. Tako npr. objave pred letom 1945
precej govorijo o cerkvenih razmerah med slovensko manj{ino zunaj
meja Jugoslavije ali pa se jim v celoti posve~ajo (npr. Anonimus
1931; ̂ ermelj 1936). Po letu 1945 je ta tematika prakti~no izginila iz
strokovnih obravnav, ali pa se je omejila na kratke orise, ki tovrstno
evidenco sicer upo{tevajo kot diagnosti~no za pode`elsko slovenstvo
v zamejstvu, vsebinske in podatkovno napolnjene obravnave
pa so se ob ve~jem preselile na tisto, ~emur moramo vsaj s stali{~a
opazovalca iz takratne Slovenije re~i reprezentacijsko obrobje,
zlasti v desni~arske medije in publikacije v zamejstvu in politi~ni
emigraciji. Tako se je v pisanju po letu 1945 za dele slovenskega
zamejstva redno pojavljala trditev, da je bila slovensko zavedna
katoli{ka duhov{~ina bistvenega pomena za ohranjanje sloven{~ine
in slovenske zavednosti zlasti v ruralnih razmerah in pod pritiski
potuj~evanja. Zna~ilna argumentacija uvaja razlikovanje med
cerkvenimi oblastmi kot ve~inoma instrumentom “raznarodovanja”
in “preprosto duhov{~ino”, ki je slu`ila narodni stvari (prim. npr.
Novak in Zwitter 1945: 291; 381ff). – Hkrati se je seveda ta
diagnostika tudi podredila zapovedanemu “marksisti~nemu”
pogledu in je torej celotna tematika ob ve~jem potonila v okvir
obravnav politi~nega konservatizma med manj{inci zunaj Slovenije,
njihovega “sloga{tva” oz. simpatiziranja s potuj~evalci in sploh
pomanjkljive artikulacije “nacionalne zavesti” (za razvito tovrstno
argumentacijo gl. npr. Pleterski 1965). – Obenem je taksonomija
etni~nega vztrajno drsela od zelo {irokih k vedno o`jim kategorijam;
tako je npr. ̂ ermelj konec tridesetih let (1939: 10) ugotavljajo~,
kako krivi~ni in zavajajo~i so bili dr`avni popisi glede narodnostne
izreke v letih 1931 in 1936 v Julijski krajini in Bene{ki Sloveniji v

1 Tedaj je bil Ministrstvu
za znanost in tehnologijo
RS prijavljen projekt
nosilke Vere Kr`i{nik
Buki} z naslovom Polo`aj
in vloga Slovencev v
jugoslovanskem prostoru;
s pogodbo je bil projekt, ki
je tovrstno tematiko
uvedel, potrjen sredi
naslednjega leta (podatki
iz tajni{tva In{tituta za
narodnostna vpra{anja).
Kasneje se je ta tematika
{irila {e na Slovence v
Bosni in Srbiji.

2 Avtohtoni mad`arsko in
italijansko manj{ino kot
konstitutivni dr`avni
populaciji navaja slovenska
ustava, Slovence na
Hrva{kem, “zlasti v Istri,
Gorskem Kotarju in
Medmurju” kot slovensko
manj{ino pa eksplicitno
navaja Resolucija Dr`av-
nega zbora RS iz leta
1996 (gl. op. 20; prim.
Jevnikar 1998: 21, 74).

S L O V E N I J A ?

Slovensko narod(nost)no vpra{anje: akademska tradicija ali ideologija?



260

Italiji, zapisal: “Kljub vsej raznarodovalni akciji smemo mirno trditi, da
`ivi danes v Italiji {e vedno najmanj 600.000 Slovencev in Hrvatov, in
sicer narodno zavednih Jugoslovanov.”

Prav ta kategorija, “narodno zavedni Jugoslovani”, je bila v
literaturi narod(nost)nega vpra{anja pred letom 1945 velikokrat
pomensko zaokro`ena tako, da se je o Slovencih in Hrvatih govorilo
kot o Jugoslovanih (“Narodni dom je ime, ki ga mi, jugoslovanski
ljudje, dajemo ljudski hi{i, zgradbi Slovanov, ki daje zato~i{~e
njihovim intelektualnim dejavnostim, {portnim klubom, dobrodel-
ni{tvu, hranilnicam …,” Anonimus 1927; prim. tudi npr. ̂ ermelj
1936) ali pa kar Slovanih. – “Na{ narod” so bili {e leta 1933 brez
ostanka tudi gradi{~anski Hrvatje, od katerih je bilo npr. pri~akovati,
da bodo skupaj z “Rabskimi Slovenci” kot “naraven most med nami
in Slovaki, med Jugoslavijo in ̂ e{koslova{ko,” kot je v knji`ici, ki jo je
podpisal s psevdonimom Pavlovi~, glede povojnih izjalovljenih
panslovanskih upanj zapisal ̂ ermelj (1933: 102). – @e takoj po letu
1945 so se tako inkluzivne kategorije okvalificirale in razdelile na
Slovence, Hrvate, gradi{~anske Hrvate itd. – Tudi cilj teh raziskav je
bil v ~asu do druge svetovne vojne izrecna koroboracija
nacionalisti~ne politike: kot je zapisal ̂ ermelj (1933: 102), je zaradi
graditve “trdne vezi slovanstva”, ki mora postati “lo~ilni zid med
Nemci in Mad`ari”, na severozahodu potrebno,

… da z ve~jim zanimanjem sledimo kulturnemu in nacijonalnemu
[sic!] razvoju na{ih najsevernej{ih sonarodnjakov in da jih v njihovem
delu podpiramo in bodrimo. Zlasti mladina je poklicana, da se
seznani z ̀ ivljenjem in usodo na{ih bratov zunaj dr`avnih meja.
Cilj naj bo kon~na zdru`itev vseh Jugoslovanov, do tega cilja pa naj
vodi geslo: “Kjer Jugoslovan, tam Jugoslavija” (poudarki izvirni).

Poudarek na jugoslovanstvu je, kot re~eno, sosledno z razvojem
zgodovinskih dogodkov plahnel, tembolj pa se je po letu 1945
uveljavil neki drug akcent, ki je ̀ e impliciran v gornjem ̂ ermeljevem
zapisu: problem “kulturnega in nacionalnega razvoja” in zlasti rasti in
razvoja “narodne in politi~ne zavesti/zavednosti” (npr. Pleterski
1965) slovenskih manj{incev v sosednjih dr`avah: na kratko bi ga
ozna~ili kot socialno developmentalisti~no nocijo, ki je za produkcijo
{tudij slovenskega narod(nost)nega vpra{anja bila (in kot bomo
lahko pokazali spodaj, {e vedno je) osrednjega pomena.

Povedati je namre~ treba, da so bile {tudije v tej tradiciji {e v
{estdesetih in sedemdesetih letih v ogromni ve~ini zgodovinske,
socialnogeografske, demografske in domoznanske, prav vse pa so
uveljavljale premiso nekak{nega socialnega developmentalizma; v
uvodniku v prvo {tevilko revije Razprave in gradiva, publikacije
In{tituta za narodnostna vpra{anja v letu 1960, je npr. njen
urednik, Drago Dru{kovi~, prevladujo~a podro~ja dela svojih
sodelavcev (in kontributorjev v volumen) ozna~il takole (str. 7):

… prikaz izklju~no teoretskega politi~nega zna~aja in politi~ne
prakse {e posebej, nadalje analizo s podro~ja mednarodnega prava,

S L O V E N I J A ?

Irena Šumi



261

poglavje iz diplomatske zgodovine in splo{ne zgodovine, obravnavo
pozitivne zakonodaje, namenjene manj{ini, in njene prakse, demo-
grafsko {tudijo o ljudskem {tetju, dokumentacijo o narodnostno
politi~nem prizadevanju manj{in v zvezi s pozitivno zakonodajo na
podro~ju manj{inskega {olstva in … s problemi zvezano gradivo
(zakonske osnutke za manj{insko {olo in podatke o obmejnem
gibanju prebivalstva na temelju sporazuma med sosednjima dr`avama).

Šele nekako od za~etka osemdesetih let so se pojavljale tudi
{tudije o (normativni) dvojezi~nosti v {olstvu, potem pa {e
sociolingvisti~ni orisi in sociometri~ne {tudije s kvantitativnimi
metodami (anketiranje, vpra{alniki) ter izrazito politolo{ke {tudije
(volilni sistemi in rezultati, politi~na kultura med elitami, zgodovina
strank, gibanj in drugih ustanov itd.). – Neka pomembna vmesna
zvrst pa se je skozi ves ~as, ̀ e od za~etkov v dvajsetih letih,
ukvarjala s pravno in politi~no dokumentacijo o nacionalnih
manj{inah, z zgodovino in delom politi~nih in kulturnih organizacij
med manj{inami ter pravnimi instituti med to ali ono manj{insko
populacijo. Slednjo, in pa seveda sociometri~ne {tudije, je mogo~e
gledati kot prete`no sinhronisti~no zvrst med drugimi, ki so prete`no
historiografske; vsem pa je skupno neproblemati~no izhodi{~e,
po katerem so nacionalne manj{ine realitetno populacijsko dejstvo
in zagotovljena kvantiteta, del naroda, ki ̀ ivi zunaj mati~ne dr`ave,
kot ob~e uveljavljeni skrajni (in edini) pomenljivi perimeter
raziskovanja etni~nega.

Na tem mestu smo dol`ni trditve nekoliko okvalificirati.
Ni dvoma, da je mestoma taka metodologija povsem upravi~ena,
denimo, kadar gre za sociometri~no raziskovanje populacij, katerih
~lani so skozi demokrati~ne politi~ne institute samoizjavljeni in
zakonsko za{~iteni kot pripadniki takih ali druga~nih manj{in in
ki iz takega statusa vle~ejo nekatere poglavitne ̀ ivljenjske vire
(v kontekstu nacionalnih manj{in je npr. mogo~e meriti “etni~no
vitalnost”, prim. npr. Ne}ak-Lük 1995; 1998: 7–10, torej upravljanje
take skupinske ideologije in vzdr`ujo~e jo prakse). V takem primeru
je jedrna kategorija raziskovanja, eksplicitno ali implicitno, obna{anje
in funkcioniranje takega statusa samega, torej na~ini, kako je status
kot vir izkori{~an in sporo~an ter kak{na so vsebinska polnjenja
njegovega pomena in socialno rezonantno manifestiranje. Realitetno
dejstvo namre~ gotovo je, da je manj{instvo tudi akterski samopripis.
– Toda raziskovalni smisel je povsem preobrnjen, kadar raziskovalec
tak pripis opazovancu kratkomalo pritakne kot samoumevnega, kot
“objektivno” kategorizacijo. Takrat se v celem izka`e esencializirajo~i
in ideologizirajo~i osrednji postulat socialnega developmentalizma,
uveljavljenega v preu~evanju slovenskega narodnega vpra{anja,
po katerem gre pri t. i. manj{inah za skupine, ki so zaradi odrezanosti
od mati~nega naroda nekoliko zakasnile na univerzalnem zgodovin-
skem pohodu “narodnostnega napredka”, ta pa bo nujno pripeljal
do to~ke razvitega nacionalizma oz. polne “narodne in politi~ne

S L O V E N I J A ?

Slovensko narod(nost)no vpra{anje: akademska tradicija ali ideologija?



262

zavesti”, pa~ take, kakr{no ima “mati~ni narod”: prav manko take
zavesti je namre~ tisti o~itni deficit, ki manj{ino kot tako pravzaprav
dolo~a.

V lu~i povedanega je mogo~e postaviti, da se okvir takega
pojmovanja, ki je v bistvu razli~ica in aplikacija nazora o primordial-
nem etnosu, najprej pomembno vzajemno informira z diskurzom
nacionalisti~nega zgodovinopisja. Ta svojo analitsko legitimiteto
konstituira z razli~nimi prijemi: zlasti z diahronim kolekcioniranjem
izbranih t. i. “kulturnih” znakov, ki da so (bili) diagnosti~ni za
slovenstvo (“Slovence je skozi zgodovino ohranjala samobitna
kultura”; “kozolec je ̀ e stoletja izklju~na slovenska posebnost”);
skozi lingvisti~ni argument, ki naravne jezike razvr{~a okrog
“krovnega,” “vrhovnega” umetnega jezika ~isto tako, kot da so si
prvi in drug “od vedno” vzajemni kriterij in homologni vidiki entitete
(“sloven{~ina se je od ~asov slovanske poselitve razvijala skozi
vrsto dialektalnih rab”); z diahrono racionirano “dr`avotvorno”
zgodovino (“slovenska dr`ava je uresni~eni tiso~letni sen Slovencev”);
s konstrukcijo diahrone skupinskosti, npr. z retroaktivacijo smisla,
ki ga nosijo imaginirani in mitologizirani akterji (“Slovenci smo imeli
namre~ v Trubarjevem ~asu samo dve mo`nosti: ali postati narod
ali pa izginiti”3 ). – Temeljni trik perspektive nacionalisti~ne
zgodovine je torej razvr{~anje diahronih in kontekstualno razno-
rodnih fenomenov ex aequo, tako da se konstruirajo velike mitske
monade: “slovenstvo,” “sloven{~ina,” “narod”. Nepregledno mno`ico
raznovrstnih in mo~no razli~nih, lokaliziranih kulturnih in jezikovnih
praks je npr. mogo~e inkluzivno in za nazaj interpretirati in poenotiti
kot znake take entitete, vso zgodovinsko faktografijo pa nanizati in
predstaviti tako, kot da je bilo “zavedno slovenstvo” ali pa, denimo,
“slovenska dr`ava” od vedno notranji smisel in cilj zgodovinskega
procesa, katerega akter je miti~no in dramatsko sinhronizirana
kolektiviteta: “mi.” Slednja je skupnost ̀ ive~ih Slovencev hkrati z
vsemi krvnimi predni{kimi linijami noter do pradavnine. Mizanscena
tega dogajanja je teritorij “zgodovinske slovenske poselitve” oziroma
univerzalizirano za vsako kontekstualizacijo skozi ~as, “slovenskega
etni~nega ozemlja”. Obrobja tega ozemlja so iz tega procesa na
nesre~en na~in izvzeta tako, da jim je bil odre~en prav ta “naravni”
razvoj, kar je situacija, ki jo je potrebno venomer dejavno korigirati. –
Afirmativnost in pozitivizem odnosa do manj{in na Slovenskem sta
potemtakem v lu~i teh preudarkov tako v politi~nem kot v strokov-
nem diskurzu tradicije narodnega vpra{anja le navidezno permisivni in
libertarni potezi: v resnici se formirata po opisanih mo~no restriktivnih
premisah nacionalisti~ne percepcije lastnih konstitutivnih kontinuitet,
saj je tako edino mogo~e konstruirati (z Andersonom, 1983, bi rekli:
zami{ljati si) “narodnomanj{insko” kolektiviteto, ki je ozna~evana, naj
re~emo s psihoanalitsko besedo, kot “spodleteli mi”.

Re~eno {e druga~e, retrovizija, s katero se legitimira nacionalna
dr`ava, je hkrati tudi generativno polje z akademskim in politi~nim

3 Medtem ko so drugi
stereotipni navedki
presplo{ni, da bi jih bilo
smiselno pripisovati
posameznim avtorjem (so
pa njihove generativne
plasti in situacijske
nalo`be prav gotovo snov
za posebno {tudijo), to
nacionalisti~no
korpuskulo navajam iz
Makarovi~ 1995: 241.
Sestavek je znamenit in
kar prototipen v svoji
miti~no nacionalisti~ni
dr`i. – Za poglobljeno
kriti~no oznako gl.
Kne`evi}-Ho~evar 1997.

S L O V E N I J A ?

Irena Šumi



263

monopolizmom zavarovane produkcije klasi~nih slovenskih etni~nih
{tudij. Skladno s svojimi sredi{~nimi monadami (slovenstvo,
sloven{~ina, narod, narodna manj{ina, slovensko etni~no ozemlje)
“narodnostne” manj{ine zunaj svojega dr`avnega teritorija gleda
kot “odrezane ude narodnega telesa,” ki jih je v tak polo`aj potisnila
vrsta “zgodovinskih krivic”. Zaradi teh manj{ina, ki je definirana
neproblemati~no, kot “objektivno” del slovenskega “naroda,”
podlega “potuj~evanju,” “asimilaciji,” “izgubi jezika in kulture”
in “pomanjkanju slovenske zavednosti” (to je dejavnik, ki je hkrati
posledica in razlog “asimilacije”), “matica” pa mora “ob pomo~i
zavednih elementov v manj{ini” (ali pa obratno) to narodno
identitetno afazijo premagovati in si prizadevati za “rast slovenske
nacionalne zavesti”.

@e leta 1946 je {e en znamenit sodelavec Oddelka za mejna
vpra{anja tedanjega Znanstvenega instituta, Fran Zwitter, na
primeru Bene{ke Slovenije izdelal diagnozo take narodnostne
afazije. Potem ko ugotavlja splo{no “prirodno in socialno” zaostalost
obmo~ja in zapi{e, da jo dodatno ote`uje {e okoli{~ina, da “se jim
kultura ne nudi v jeziku naroda”, Zwitter (1946: 11) ugotavlja:

Med to zaostalo ljudstvo so pri{li med to [drugo svetovno] vojno
slovenski partizani. […] Bene{ki Slovenci, ki so prej le govorili svoje
doma~e primitivno slovensko nare~je, a jim je bila sicer neznana vsa
slovenska kultura in ̀ ivljenje slovenskega naroda, so se seznanili z
gibanjem, ki jih je prebudilo iz njihove narodne nezavednosti,
politi~ne neaktivnosti in tope vdanosti v svoj polo`aj, seznanili so se
s slovensko knjigo, pesmijo in mitingom. […] Jugoslavija je …
postavila na londonski konferenci zahtevo po ozemlju bene{kih
Slovencev. Ona zahteva njihovo priklju~itev na podlagi etni~nega
na~ela, ker je njihovo ozemlje ~isto slovensko in ker Jugoslavija ne
more dopustiti, da bi oni ostali kakor doslej brez vseh dobrin
nacionalne kulture {e dalje v sistemu nacionalnega zatiranja in
socialne ter kulturne zaostalosti.

^e naj ta argument prevedemo v prigodni logizem, sta restriktivni
premisi takega diskurza na prvi pogled dve, razlo~eni: najprej
primordialna, ki ljudi razvrsti po objektivnem, skorajda bi rekli,
biolo{kem kriteriju kot Slovence kljub temu, da ne ka`ejo kulturnih
znakov slovenstva (= neznana sta jim “vsa kultura in ̀ ivljenje
slovenskega naroda”). Druga restrikcija je posledica prve in ji je
navidez komplicitna: Slovenec je lahko le ~lovek s primordialnimi
etni~nimi obele`ji (= ~etudi ne pozna kulture in ̀ ivljenja “svojega”
naroda in je njegova varianta nacionalnega jezika “primitivna”).
V resnici pa sta ti premisi travestija ena druge: to pomeni, da v resnici
tvorita tavtologijo: Slovenec je lahko samo tisti, ki je Slovenec,
to pa spet pomeni, da je arbiter definicije vedno politi~na mo~. –
Afirmativnost in sploh vsakr{na “monolitnost” v strokovni obravnavi
problematike narodnostnih manj{in sta bili torej gotovo zna~ilni za
biv{i socialisti~ni re`im v Sloveniji, za katerega je bila tematika

S L O V E N I J A ?

Slovensko narod(nost)no vpra{anje: akademska tradicija ali ideologija?



264

konstitutivnega pomena, tudi kot komplement federalisti~ne
ideologije “bratstva in enotnosti;” zraven pa je predstavljala
zanesljivi, hvale`no enozna~ni tematski rezervoar za sistemsko nujne
reafirmacije ideolo{ke “pravovernosti”.

V sedemdesetih letih je v slovenskih narodnostnih {tudijah (in
so~asno v zadevnih politi~nih stali{~ih) pri{lo do korekcije opisanega
linearizma in progresivizma: to pa v glavnem skozi aksiom, da so
nacionalne manj{ine “subjekt lastnega razvoja”. Primer zgodnjega
takega stali{~a je npr. ubesedil Drago Dru{kovi~ (1973: 40) v svojem
kratkem spisu o koro{ki nacionalni manj{ini: potem ko dalj{i pretres
ljudskih {tetij in vpra{anja {tevil~nosti manj{ine ter problematike
~lena 7 Avstrijske dr`avne pogodbe sklene z ugotovitvijo, da podoba
sodobne Koro{ke “nikakor ni ~rnobela”, saj se morajo predsodkov
znebiti ne le “avstrijski sosedje”, temve~ tudi Slovenci, zapi{e:

Gornji kratek pregled dejstev, kljub svoji fragmentarnosti,
potrjuje nekaj hipotez. Primer koro{kih Slovencev potrjuje njihov
prehod od hipoteze k zakonitosti. Pri tem mislim na posebne poteze
nekaterih skupnosti, h katerim zaradi vrste zna~ilnosti lahko
pri{tejemo tudi koro{ke Slovence. Take skupnosti zaradi vrste
okoli{~in razvijejo lastne, individualne poteze, ne da bi pri tem
prerezale popkovino, ki jih ve`e s celoto njihovega etni~nega izvora,
z izvorno nacijo. V dolo~enem smislu Koro{ci potrjujejo hipotezo,
po kateri so etni~ne skupine pod dolo~enimi pogoji vse prej kot
integrativne, “integrativne” v smislu asimilacije ali anihilacije svojega
narodnega zna~aja, in da asimilatorne tendence, ki so se pojavile v
19. stoletju, ohranjajo svoj strate{ki zna~aj tudi v drugi polovici
na{ega stoletja (Dru{kovi~ 1973: 40–1).

Novoodkrita subjektiviteta narodnostnih manj{in je imela svojo
politi~no prebeseditev: (slovenska) manj{ina je “most med narodi”,
`ivi pa v “skupnem (slovenskem) kulturnem prostoru”. Slednji je bil
tudi (rekli bi, oportuna ali sinhronisti~na) prebeseditev naciona-
listi~no esencialisti~nega “slovenskega etni~nega (= histori~nega
poselitvenega) teritorija”. So~asno se je preusmerila ost naciona-
listi~nega diskurza o manj{inah. ̂ e je namre~ tik po vojni, v letu
1946, Bogo Grafenauer lahko nere{eno “vpra{anje [avstrijske]

Koro{ke” s stali{~a “nas Slovencev” lahko radikalno postavil kot
“vpra{anje zmage demokracije” (str. 91), se je v sedemdesetih in
osemdesetih politi~ni diskurz v Sloveniji preve{al k defenzivnosti in
k precizacijam teoretsko zelo kompozitnega, samoupravnega
libertarizma o polo`aju narodov in narodnosti (= manj{in):

Ena od bistvenih predpostavk razvoja socialisti~nega samouprav-
ljanja je namre~ tudi razvoj odnosov med narodi in narodnostmi
Jugoslavije na samoupravni podlagi. To pomeni, da enakopravnost
narodov in narodnosti ni zasnovana zgolj na spo{tovanju splo{nih
demokrati~nih ~lovekovih pravic. Uresni~evanje narodnostne
enakopravnosti in doseganje dejanske enakosti te~e vzporedno in v
skladu s celovitimi dru`benimi prizadevanji za osvoboditev dela od

S L O V E N I J A ?

Irena Šumi



265

kakr{negakoli odtujevanja, izkori{~anja in podrejenosti. Narodnosti so
v tem okviru enakopraven subjekt, ki ob pomo~i {ir{e dru`bene
skupnosti uresni~ujejo pravico do razvoja svojih narodnostnih
posebnosti, jezika in kulture (Lük 1980: 28).

Kardeljanski nazor, ki je pravico do kulturne idiosinkrazije in
afirmacije (primordialno pojmovane) etni~ne razli~nosti ena~il s
temeljnimi ~lovekovimi pravicami in bistvom zgodovinskega
procesa {irjenja demokrati~nih svobo{~in, je v lu~i nekaterih
sodobnih polarizacij med t. i. multikulturalizmom in postmodernimi
stali{~i kakega Richarda Rortyja manj relikt sociolo{kega naivizma
svojega ~asa kot pravzaprav anticipacija nekaterih zelo pomodnih
teoretizacij (prim. Jenkins 1995: 97ff; Billig 1995: 154ff; Taylor 1994;
Goldberg 1997).

Posebno elaborirano politolo{ko teoretizacijo manj{inske
skupinske subjektivitete je v okviru slovenskih etni~nih {tudij razvil
Miran Komac (1990, 1990a); bila je med drugim laskavo, ~etudi
nekolikanj zmedeno ozna~ena kot “Prehod na na~in raziskovanja, ki
temelji primarno na spoznanjih znanstvene discipline in je primerljiv
po metodah sodobne znanosti … v poznih 80- tih letih”, ki da je
“podal tudi teoreti~na izhodi{~a za raziskovanje narodnega
vpra{anja” (Klop~i~ 1995: 1). – Osrednja to~ka te teoretizacije je
postavka, da so nacionalne manj{ine

… neke vrste idiosinkrati~ni narodnostni organizem, katerega
razvoj[a] … ne dolo~ajo samo zunanje, temve~ tudi notranje, v
procesu dvotirne socializacije izoblikovane zakonitosti (Komac 1990:
3; 1990a: 256).

Narodno manj{ino, meni Komac, zaznamuje specifi~na politi~na
(sub)kultura, ki jo dolo~a medsebojno prepletanje … oziroma
vra{~anje druge v drugo, dveh med seboj neodvisnih spremenljivk –
enotnega politi~nega sistema in vsaj dveh razli~nih (ve~inske ter
manj{inske) narodnostnih identitet (Komac 1990a: 249), ti dve
spremenljivki pa tudi generirata okoli{~ine dvotirne socializacije na
individualni ravni. – Nacionalna manj{ina je nadalje kot “specifi~na
dru`bena skupina” zgodovinska kategorija, ki se zgodovinsko tudi
razvija, nekako na trojnem sti~i{~u interiorizacije svojega neposred-
nega (ve~inskega) kulturnega in politi~nega okolja, odnosov na
relaciji manj{ina-matica in lastnega notranjega razvoja (Komac 1990:
3ff). – Omenjeno narodnostno manj{insko (sub)kulturo gre po
povedanem opredeliti kot

… tak{no obliko politi~nega vedenja pripadnikov manj{ine,
znotraj katerega se narodnostna identiteta pojavlja kot dvosmerni
trajno obstoje~i sindrom: a) na eni strani predstavlja boj za ohranjanje
in zagotavljanje kontinuitete narodnostne identitete temeljno
spodbudo in motiv politi~nega delovanja pripadnikov manj{ine,
b) na drugi strani pa narodnostna identiteta ({e posebej tisti elementi,
ki izvirajo iz zgodovinskega spomina in odnosov med ve~inskim
narodom in manj{ino) uravnava, oblikuje in kanalizira smeri in oblike

S L O V E N I J A ?

Slovensko narod(nost)no vpra{anje: akademska tradicija ali ideologija?*



266

politi~nega delovanja – determinira psiholo{ke vidike politi~nega
vedenja, vpliva na politi~ne usmeritve in oblikuje politi~ni slog
(Komac 1990a: 250).

Koma~ev sklep je, da so nacionalne manj{ine resda del mati~nih
narodov, ki ̀ ivijo v sosednjih dr`avah, vendar se zaradi prepletanja
etni~nih prvin z vplivi/pritiski, ki prihajajo tako s strani ve~inskega
naroda kot tudi s strani mati~nega naroda (ti vplivi so gospodarski,
dru`beni, politi~ni, ideolo{ki in kulturni), spreminjajo v razmeroma
samostojne narodnostne tvorbe (1990: 256).

Vendar ozna~eni premik ni bistveno vplival na afirmativnost in
pozitivizem diskurza o manj{inah v slovenskih etni~nih {tudijah.
Jedro odmika od dotedanjega razvojnega linearizma gotovo
predstavlja (implicirano) spoznanje, da preprosti kavzalizem
“zgodovinskih krivic” kratkomalo ne zmore pojasniti nobenega
vidika dru`benega ̀ ivljenja znotraj t. i. nacionalne manj{ine: da je
torej interpretativni okvir “zgodovinskih krivic”, ki je manj{ino kot
“ud narodovega telesa” “odrezal od matice”, morda sicer na nekaterih
diskurzivnih ravneh celo ubranljiv, ni pa posebej analitsko ploden,
in da pretres sosledij takih “krivic” navsezadnje ne producira
enozna~nih, v~asih pa celo ne smiselnih rezultatov. – Prav lahko bi
tudi ugibali, da se je bolj kot za kake strokovne rabe tedaj kazala
potreba po prenovljenem izhodi{~u za politi~ni dialog s sosednjimi
dr`avami. Postavka o subjektiviteti in socialnokulturni idiosinkraziji
nacionalnih manj{in namre~ sama na sebi sicer lahko izka`e
neposredno raziskovalno vrednost, vendar, kot re~eno, ni povzro~ila
kakega bistvenega razmaha empiri~nih {tudij; se je pa morda
izkazala za uporabno kot deklarativen politi~ni temelj trojnega
odnosa med “matico”, “manj{ino” in dr`avo “gostiteljico”, v kateri
manj{ina ̀ ivi.4

Ker torej prenovljeno gledanje ni pobudilo bistvene kvalitativne
rasti empiri~nih {tudij, slovenske narodnomanj{inske {tudije svoj
predmet preu~evanja, pripadnike narodnostnih manj{in, {e vedno
in vztrajno razre{ujejo vsakega razpoznavnega akterstva, ki ga
zgolj implicirajo skozi obravnave, denimo, manj{inskega tiska ali
prisotnosti medijev iz “matice”; manj{inske kulturne tvornosti
(ki se, kot je zna~ilno, venomer ravna po nekak{nih folkloristi~nih
vodilih, prim. Šumi 1995: 184ff), normativne dvojezi~nosti ali
politi~nih stali{~, ki tozadevna mnenja, stali{~a ali politike posa-
meznikov in formalnih organizacij posplo{ujejo kar na celotno
“manj{ino”; na inhibirano, implicitno maso, ki kakor da enozna~no
stoji za temi reprezentacijami. Še ve~, celo v (izjemno redkih)
{tudijah, ki prina{ajo in citirajo informatorska mnenja, akterji pravi-
loma niso ozna~eni druga~e kot kratkomalo “pripadniki manj{ine”,
kakor da je ta socialni pripis za njihovo analitsko reprezentacijo
edini relevanten – in ~isto kakor da je neposredovan odraz
nekak{ne realitete.

4 Kakor prav gotovo ka`e
tudi dejstvo, da nedavno,
leta 1996 v Dr`avnem
zboru RS sprejeta
Resolucija o polo`aju
avtohtonih slovenskih
manj{in v sosednjih
dr`avah in s tem
povezanimi nalogami
dr`avnih in drugih
dejavnikov Republike
Slovenije (Ur. l. RS 1996,
VI/7, ss. 2946–2948)
vsebuje vse na{tete
elemente: v prvem
poglavju ugotavlja, da
“obmo~ja sosednjih dr`av,
na katerih `ivijo avtohtone
slovenske manj{ine,
sestavljajo skupaj z
Republiko Slovenijo
skupni slovenski kulturni
prostor”; nadalje, da so
“pripadniki avtohtonih
manj{in, zamejski
Slovenci … dragocen most
sodelovanja in dobrega
sosedstva Republike
Slovenije in njenih
sosednjih dr`av”; v
drugem poglavju pa
ugotavlja, da “Republika
Slovenija priznava
avtonomnost in politi~no
subjektiviteto avtohtonih
manj{in v sosednjih
dr`avah”. – Pri obliko-
vanju resolucije je
odlo~ilno sodeloval tudi
tim strokovnjakov In{tituta
za narodnostna vpra{anja
(prim. tudi Jevnikar
199820: ff), ki je zbral
in uredil tudi gradiva
s posveta, na katerem je
bil predlog resolucije
obravnavan (Jesih 1997).

S L O V E N I J A ?

Irena Šumi



267

Prav tako v slovenskih etni~nih {tudijah ni pri{lo do vklju~itve
v sodobni prevladujo~i zahodni, zlasti anglofonski sociolo{ki,
zgodovinski, sociolingvisti~ni in socialnoantropolo{ki diskurz o
etni~nosti in nacionalizmu (ki ga npr. Komac, 1990a: 247, be`no
uvaja skozi navajanje znamenitega Uvoda Fredrika Bartha iz leta
1969). Je pa pri{lo do ̀ e ozna~ene asimilacije njegovih simptomov v
govor o narodnostnih manj{inah: na na~in, ki je mestoma kar
karikatura zahodnega diskurza, se je v slovenskih manj{inskih
{tudijah uveljavila taka raba terminologije, ki je analitske kategorije
npr. “etni~ne skupine” (in celo “etnosa/etnije”), “etni~nih meja” ter
“etni~ne identitete”, kratkomalo izena~ila s koncepti “narodne
manj{ine”, “(krivi~ne) dr`avne meje” in “narodno zavednostjo” in jih
tudi rabi sinonimno; celotna problematika, narodnostno ali
manj{insko vpra{anje, pa je bila, kot re~eno, izena~ena z etni~nimi
{tudijami.

V okoli{~inah tak{nega udoma~evanja t. i. nove paradigme,
nastale prete`no v okviru angloameri{kega dru`boslovja, ki je
preu~evanje etni~nosti in nacionalizma pravzaprav vzpostavilo kot
predmet analize, v slovenskih etni~nih {tudijah vztraja temeljni,
univerzalni problem: zaradi nepripravljenosti na tako identifikacijo
akterja, ki bi sistemati~no prepre~evala vnaprej{njo analitsko
kategorizacijo, so fenomeni, ki naj bi jih analiza opisovala,
nepovratno reificirani. Prav asimiliranje terminologije v obliki
mimikrije zahodnega diskurza, ne pa tudi prisvajanje njegovih
teoretskih vsebin, je bistveni diagnosti~ni znak nadaljevanja
esencialisti~nega razumevanja izklju~nega predmeta slovenskih
etni~nih {tudij, nacionalnih manj{in, tudi v ~as po letu 1991, ~e naj ob
privedbi dolo~ene sociolo{ke lahkovernosti ra~unamo na to lo~nico
kot mejnik vsaj formalnega izni~enja ideolo{ke diskurzivne prisile.

Tako neprebojna kontinuiteta je navidez paradoksalna tudi zato,
ker je javnost, tudi strokovna, v Sloveniji ̀ e desetletja preplavljena s
svarili pred etni~nim in pred nacionalizmom: v socialisti~nem re`imu
je bil (etni~ni) nacionalizem negativni oponent tako “bratstva in
enotnosti” kot tudi “delavskega internacionalizma”, torej dvakratni
vrhovni sovra`nik “oblasti delovnega ljudstva”, po letu 1990 pa so se
svarila mno`ila zlasti zaradi dogodkov na Balkanu npr. v zvezah,
kakr{ni sta “medetni~ni konflikt” in “etni~no ~i{~enje”. Navsezadnje
ne gre pozabiti, da je vzpostavitev slovenske nacionalne dr`ave
spremljala na veliko na~inov artikulirana politi~na in dru`boslovna
skepsa, doma~a in tuja, o “retrogradnosti” vzpostavljanja nacije po
etni~nih mejah v ~asu evropskih integrativnih procesov. – Še
dodaten, pa prav tako navidezen paradoks vztrajanja pri
esencialisti~nem odnosu do etni~nega so tudi trdni indici o na
Slovenskem ob~e raz{irjeni ksenofobiji, ki ve~inoma temelji v
tradicionalni zaprtosti nacionalnega prostora in razmeroma zelo
nizkem, pravzaprav kar neznatnem dele`u imigracij iz jezikovno in
kulturno tujih prostorov.5  Tovrstna ksenofobi~nost je po vsem sode~

S L O V E N I J A ?

Slovensko narod(nost)no vpra{anje: akademska tradicija ali ideologija?



268

tudi strukturirana: okoristimo se lahko z Billigovo (1995) sistemizacijo
tujosti in re~emo, da so na Slovenskem uveljavljene in politi~no
zavarovane manj{ine v tem diskurzu Vi, medtem ko so vse druge
kategorije “etni~nih” tujosti v diskurzivni vlogi Njih: s tem se
trihotomija mi-vi-oni pa~ ka`e kot radikalizirano esencializiranje, ne
liberalizacija diskurza. Kon~no je mogo~e trditvi v podporo navesti
prav poseben problem: (ne)pripravljenost slovenskega
nacionalnega prostora na “etni~no globalizacijo”, na priseljevanje iz
nesosednih prostorov, ki Slovenijo v znatno ve~jem obsegu kot do
sedaj nedvomno ~aka v ne tako oddaljeni prihodnosti.

Naj povzamem: ne glede na kontinuirane, poudarjeno negativne
konotacije etni~nega in nacional(isti~)nega v javnem prostoru
afirmativnost in pozitivizem strokovnih naziranj o legalno
prepoznanih nacionalnih manj{inah, ki so predstavljene kot modelne
“etni~ne skupine”, med drugim koreninita tako v ob~ih, ljudskih kot
tudi tradicionalnih strokovnih naziranjih, ki so ljudskim vzporedna in
ki socialno konstruiranost (lastne, slovenske) etni~nosti – in znotraj
nje “narodnostne” manj{inskosti – mitologizirajo kot neposredovan,
kontinuiran, organski zgodovinski proces, ki ima tudi decidirano
eti~no nalo`bo: slovenski nacionalizem je v tem kontekstu
predstavljen kot uresni~enje ob~ega principa pravi~nosti. Navidezni
paradoks ni izklju~na zna~ilnost slovenskega dr`avnega prostora,
prej nasprotno: je ob~a zna~ilnost ideologije nacionalne dr`ave in
bistven vidik njene doktrine o etni~nem (prim. Ju`ni~ 1993) oziroma
legalni zakoli~enosti njenih pravil za rekrutacijo ~lanstva. Znotraj te
ideologije so prizadevanja za premagovanje opisane socialne afazije
manj{incev (ki je tako ali druga~e, bodisi kot “nerazvitost” bodisi kot
“idiosinkrati~nost” njihov bistveni diagnosti~ni znak) v nacionalisti~ni
leksiki ozna~ena kot “narodno buditeljstvo”, “~ederma{tvo”, kot stvar
osebnega in skupinskega heroizma; v bolj analitsko eleviranih rabah
pa kot ideologija “dobrega nacionalizma”.6  – Dualizem dobrega in
slabega nacionalizma, kot lahko takoj re~emo, ima posebno tradicijo
ter odmevne in pomenljive rabe in implikacije.

Orisani pogled na problematiko etni~nost-nacionalnost-
manj{inskost torej v tradiciji slovenskega narod(nost)nega vpra{anja
omogo~ata dve komplementarni, tesno soodvisni nazorski
preponderanci, ki vzpostavljata nacionalisti~no organizacijo
perspektive: (1) princip linearnega razvr{~anja fenomenov na
~asovni premici, ki predpostavlja kvalitativno gradacijo (“razvoj”,
ve~inoma v pomenu “napredka”), in (2) komplementarna projekcija
v prihodnost, ki se izrecno nana{a na tako kvalitativno gradacijo.
Gre za princip organizacije perspektive “etni~nega” (t. j. na nociji o
neprehodni, izvorni druga~nosti osnovanega) nacionalizma kot
dru`benega projekta, ki izbrano in ustrezno obdelano zgodovinsko
faktografijo za nazaj prepoznava kot kvalitativne skoke, “napredek”
v lastnem procesu razvoja; etni~ni nacionalizem torej ne more prebiti
brez katere od variant linearnega socialnega developmentalizma.

5 Ob~e znani so v tem
smislu zadevni rezultati
reprezentativnih raziskav
Slovensko javno mnenje
In{tituta za dru`bene vede
pri Fakulteti istega imena.
– Eno od vpra{anj, ki ga
raziskava periodi~no
preverja, zadeva tudi
sprejemljivost razli~nih
socialnih (sodno
kaznovanih, pijancev,
narkomanov, politi~nih
ekstremistov,
homoseksualcev) in
etni~nih kategorij (ljudje
druge rase, Judje, Romi)
skozi vpra{anje Koga ne
bi hoteli imeti za svojega
soseda? – Pri socialnih
kategorijah so v trendu
najmo~nej{ega porasta
od leta 1992 preko 1994,
1995 do 1998 narkomani,
pijanci, homoseksualci in
politi~ni skrajne`i, ki
mestoma dosegajo nad
70 %, pri etni~nih
kategorijah pa so bili
rezultati takile: za ljudi
druge rase v na{tetih letih
39,5 %; 28,3 %; 17,2 %;
21.1 %. Za Rome, 41,9 %;
54,8 %; 48,7 %; 53,5 %.
Za Jude pa 37,2 %,
20,7 %; 22,0 %; 24,8 %.
Medtem ko je mogo~e te
rezultate primerjalno
interpretirati skozi razli~ne
dejavnike, denimo
percepcijo akutnosti ali
relevantnosti implicirane
problematike, je posebno
slavo do`ivel podatek, da
je le neznaten odstotek
tistih, ki si Juda ne bi
`eleli za soseda, kakega
Juda tudi `e v resnici
videl (To{ in sod. 1978).

6 Kot posebej zanimivo
tovrstno razpravo gl.
Me{trovi} 1994.

S L O V E N I J A ?

Irena Šumi



269

Ker nima konkretnega cilja ali konca, temve~ se nenehno uresni~uje,
je nacionalizem tako reko~ popoln ideolo{ki projekt, ne nepodoben
npr. konceptu “vojskujo~e se cerkve” v katolicizmu. Cilj (“dobrega”)
etni~nega nacionalizma, za razliko od nacionalizma “multietni~nih”
nacij, npr. ZDA, je prav tako tesno analogen eshatolo{ki podobi
“zmagovite cerkve” in ga tudi dokaj podobno slika: mir, so`itje,
blagostanje; ovire na poti do tega ̀ elenega stanja pa so predvsem
gro`nje “nacionalni biti” in celo “nacionalnemu obstoju”. Te nevar-
nosti si najla`je utirajo pot skozi pretnje “jeziku” in “kulturi”; pri t.i.
“multietni~nih” nacijah, kot je ZDA, je ta gro`nja dosledno uperjena
proti “demokraciji” (prim. Billig 1995: 94ff). – Bele`imo, da se je
nacionalna (tedaj pa~ v pomenu neprehodno razli~na, etni~na
oziroma “narodna”) substanca podobno demonstrirala tudi v sociali-
sti~ni Jugoslaviji, kjer so v politi~nem govoru razli~ni sovra`niki
ogro`ali zlasti npr. “samoupravni socializem” in “pridobitve socia-
listi~ne revolucije”, torej tudi manifestacije ali variante “demokracije”.
Tak{na inhibicija nazorno ka`e na dejstvo, da sta nacija in demokracija
v modernem politi~nem in ideolo{kem govoru pomensko venomer
implicitno izena~evani na na~in sinonima, kot vidika ene entitete.

Na nivoju proizvodnje znanja je posebno restriktiven vidik takega
pozitivizma torej v tem, da “nacionalno manj{ino” vzpostavlja kot
neprebojno kolektiviteto, ki se ji samoumevno, kot notranji smisel,
vpisuje (edino relevanten) sociolo{ki pripis, ki je hkrati nezdvomljen
eti~ni predznak: ohranjanje “narodnostne identitete” je samoumevna,
“dobra” vsebina in cilj celo analitskega procesa, ne le analitikov
vrednostni vpis v venomer zastrte, neopredeljene, inhibirane
konkretne akterje. Diskurz slovenskega narodnostnega vpra{anja,
~e naj si zdaj odgovorimo na zgoraj zastavljeno vpra{anje, torej
vsekakor ne operira z naracijo kakega ̀ ivega, dejanskega akterja.
Analitsko stali{~e, ki aksiomati~no vra~una (dobri) nacionalizem (pri
nacionalnih manj{inah je ta mantra kajpada ohranjanje in rast jezika,
kulture in narodne zavednosti), na terenu7  namre~ ne more zagledati
drugega kot bodisi svoj identi~ni odsev, bodisi “asimilacijo” in “izgubo
jezika in kulture”: preprosto re~eno, to ne morejo biti elementi
dejanskega akterskega vedenja in (samo)razumevanja, temve~ le
(samo)razumevanja miti~no konstruirane ̀ rtve (“slabega”, t. j. tujega
ali konkuren~nega) nacionalizma, ki ga motivirajo enozna~no
negativne ambicije in se obna{a kot nekak{en vsestranski in
neutrudljiv diabolus ex machina. – In kakor je ̀ e tak interpretativni
okvir sociolo{ko naiven, je pa vse prej kot politi~no nedol`en: kadar
namre~ interpretacija bri{e dejansko areno socialnega dogajanja,
areno akterskih interakcij, na njihovo mesto lahko vpisuje zgolj
ideolo{ki diskurz mo~i. Z drugimi besedami, preu~evanje, v katerem
so akterjeva narava, samorazumevanje in interakcija znani vnaprej,
poizvedb pri akterjih pa~ ne potrebuje; na njihovo mesto pa lahko
vpi{e zgolj in samo lasten predsodek, ker ~esa drugega kratkomalo
nima na voljo.

7 ^e namre~ do terena
sploh pride. V slovenski
raziskovalni in
univerzitetni sferi je
namre~ povsem
sprejemljivo in celo
pravilo, da dru`boslovni
“specialisti” za razli~ne
~love{ke skupnosti snov
za sadove svoje
specialisti~ne virtuoznosti
nabirajo malone
izklju~no za svojimi
pisalnimi mizami: pravilo,
ki mimo sporadi~nega
anketiranja in dru`enja s
politi~nimi reprezentanti
“manj{in” gotovo velja
tudi za ogromno ve~ino
raziskovalcev v slovenskih
etni~nih {tudijah.

S L O V E N I J A ?

Slovensko narod(nost)no vpra{anje: akademska tradicija ali ideologija?



270

Tudi mimo aktualnih te`av z upravljanjem znanja so za
interiorizacijo od ideologije dr`ave razlo~enega – ali vsaj ne
avtomati~no pozitivisti~nega – pogleda na etni~no, “narodno” in
nacionalno na Slovenskem {e druga~e neprijazni pogoji. Ogromno
ve~ino dru`boslovnih in humanisti~nih strok, njihovih tematik in
vsebin so v Sloveniji izoblikovale generacije, ki so projekt slovenskega
(in/ali jugoslovanskega) nacionalizma gledale in ̀ ivele kot integralni
del projekta dru`bene in prejkone tudi osebne liberacije in
emancipacije, pravzaprav ne glede na to, ali so posamezniki bili
“na liniji” zapovedanega “znanstvenega socializma” ali ~esa drugega.
Te generacije in vzgojenost, ki so jo {irili na strokovni podmladek,
so samoumevnost ali zdravorazumskost (v pomenu commonsensical)
dobrega nacionalizma gledale kot eti~no investicijo, torej kot
demokrati~ni oziroma celo pravi~nostni princip;8  mogo~e ga je celo
obravnavati, kot bi lahko rekli z Bracom Rotarjem (1997),9  kot
manifestacijo “zdravorazumskega delirija”, v katerem se “videno
prilagaja merilom razumljivosti” in se “dru`bene prakse … skozi to
interpretativno predelavo spremenijo v ideolo{ke podobe”. – Stvar
seveda {e zdale~ ni zgolj slovenski fenomen, nasprotno: kadar gre za
interiorizacijo (in socializacijo v) tovrsten nacionalizem, gre zlahka za
(ve~)generacijsko vez najmanj {irom po Evropi. Kot re~eno, tak
pogled mo~no ote`uje, ~e ne celo prepre~uje plodno analitsko
perspektivo, saj jo obremeni z ideolo{kimi, ne fenomenolo{kimi
presojami; te pa spekulativnega preizkusa ne vzdr`ijo: zaradi
neprebojnega reificiranja in analitsko nevzdr`nega kolektiviziranja
predmeta preu~evanja, ki dejanskega akterja, njegove performance
in samorazumevanja ne potrebuje in vnaprej dolo~i naravo svoje
poizvedbe skozi ena~aj manj{ina = etni~na skupina,10  ga niti ne
v{tevajo kot reden, neobhoden postopek.

Zaradi prenosa znanja znotraj tako obele`ene kontinuitete v
slovenski raziskovalni sferi je dru`boslovje najbr` najbolj prizadeto
podro~je znanja v Sloveniji. Nekonkuren~nost etni~nih {tudij, ki jo
zaznamuje teoretska in vsebinska afazija, v Sloveniji korenini
predvsem v dejstvu, da predmetnih debat in teoretizacij izven
Slovenije {e vedno “ni treba” poznati in vklju~evati, kajti trg znanja
{e ne premore naro~nika, ki bi v vednosti o etni~nosti in nacionalizmu
gledal svoj vitalni interes, in za katerega bi se bilo potrebno
(ali vredno) tako potruditi. Zaenkrat ima raziskovalno dru`boslovje
zgolj skopega, ve~inoma nezainteresiranega podpornika (ki pa
problematiko “nacionalnih manj{in” gleda enako pozitivisti~no kot
izvajalec, saj se med seboj, kot moramo zaklju~iti po povedanem,
vitalno informirata): dr`avo, ki skozi birokratiziranje in postavljanje
arbitrarnih selekcijskih kriterijev in pravil na neki na~in simulira
tr`enje znanja, vzdr`uje pa, ~e naj si za trenutek privo{~imo zdrs v
nikakor ne zgolj metafori~ni utilitarizem, le ̀ ivotarjenje – v obliki in
pod diktatom nenehne rekreacije dr`avne ideologije, pa ~etudi bi
morda kdo hotel misliti, da je ta prisila zdaj dosti sublimnej{a, kot je

8 Za zelo aktualen in
luciden komentar o
sprevra~anju “dobrega”
(etni~nega) nacionalizma
v “slabega”, virulentnega
prim. Ju`ni~ 1993.

9 Rotarjev vsebinski
kontekst je v tem spisu
sicer povsem druga~en,
vendar se v tem citatu
nana{a na formacijo
“podro~ja spontane ali
samodejne razumljivosti”
kot “ideolo{kega dispozi-
tiva”, ki dolo~a v bistvu
ljudska razumevanja.

10 Ali kot smo nazna~ili
zgoraj, gre mestoma celo
za trojni ena~aj manj{ina
= etni~na skupina = etnos.
Tako sinonimiziranje ima
lahko kar komi~ne u~inke
(npr. ko se docela resno
govori o “obeh etnosih na
avstrijskem Koro{kem”,
Zavratnik-Zimic 1998) in
dobro ilustrira bistvo
esencializacije iz naslova
“dobrega nacionalizma”
in vsebinsko izpraznje-
nega udoma~evanja
terminologije.

S L O V E N I J A ?

Irena Šumi



271

bila v t. i. polpretekli zgodovini. Nujni rezultat je slabo dru`boslovje:
tako slabo, da celo dr`avni birokrati, ki se z njegovimi nosilnimi
premisami samoumevno strinjajo in ki ga po sili razmer administrirajo,
nanj gledajo kot na brezperspektivno in neprofitno po~etje.11  Za
poklicnega analitika je situacija na mo~ intrigantna: kaj se mora
zgoditi, da bo za~arani krog tega arhaiziranega koroboriranja pretrgan?

LITERATURA:

ANON (1927): The Position Of The Jugoslav Minority In Italy. Ljubljana:
National Minorities Institute.

ANON (1931): Cerkvene razmere v Julijski krajini. Ljubljana: Manj{inski
institut (rokopis).

AVŠI^, Jaka (1946): Na{ prvi pohod v Bene{ko Slovenijo. Ljubljana: Znanstveni
institut – oddelek za mejna vpra{anja.

BARTH, Fredrik (ur.) (1970[1969]): Ethnic Groups And Boundaries. The social
organisation of culture difference. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget;
London: Allen & Unwin.

BILLIG, Michael (1995): Banal Nationalism. London: Sage.
^ERMELJ, Lavo (Pavel Pavlovi~) (1933): Na{i onstran meje. Ljubljana: Tiskarna

Merkur d.d.
^ERMELJ, Lavo (1946): Venetian Slovenia. Ljubljana: Yugoslav Institute for

International Affairs.
GRAFENAUER, Bogo (1945): Koro{ki Slovenci v zgodovini. Ljubljana:

Znanstveni in{titut.
GRAFENAUER, Bogo (1946): Le developement national des Slovenes de

Carinthie. Ljubljana: Znanstveni in{titut – oddelek za mejna vpra{anja.
JESIH, Boris (ur.) (1996): Manj{ina kot subjekt. Zbornik referatov iz razprav.

Ljubljana: Dr`avni zbor RS, Urad RS za Slovence po svetu in v
zamejstvu, In{titut za narodnostna vpra{anja.

JEVNIKAR, Ivo (1998): Slovenija in manj{ine. Trst: Virgil Š~ek.
JU@NI^, Stane (1993): Identiteta. Ljubljana: FDV.
KOMAC, Miran (1990a): Prou~evanje narodnostno manj{inske politi~ne

(sub)kulture.
KOMAC, Miran (1990): Politi~na kultura, narodnostna identiteta, migracijski

procesi in etnorazvoj. Protislovja narodnostnega razvoja Slovencev v
Videmski pokrajini. Ljubljana: FDV (doktorska disertacija).

LÜK, Albina (1980): “Italijanska in mad`arska narodnost v Socialisti~ni
republiki Sloveniji”. V: Manj{ine – most med narodi. Ljubljana:
Republi{ki komite za informiranje.

NE]AK-LÜK, Albina (1998): Medetni~ni odnosi in etni~na identiteta v
slovenskem etni~nem prostoru. Izsledki projekta. Ljubljana: INV.

NOVAK, Viktor in Fran ZWITTER (ur.) (1945): Oko Trsta. Beograd: Dr`avni
izdava~ki zavod Jugoslavije.

PLETERSKI, Janko (1965): “Narodna in politi~na zavest na Koro{kem”.
Ljubljana: Slovenska matica. Razprave in eseji 7.

STERGAR, Janez (1995): Seven Decades Of The Institute For Ethnic Studies /
Les sept décennies del’institut des études ethniques. Ljubljana: INV.

ŠUMI, Irena in Salvatore VENOSI (1995): Govoriti slovensko v Kanalski dolini.
Slovensko {olstvo od Marije Terezije do danes. Trst: Virgil Š~ek.

TOŠ, Niko in sodelavci (1998): Vrednote v prehodu I. Slovensko javno mnenje
1968–1990. Ljubljana: FDV.

S L O V E N I J A ?

11 Za sijajno razvito
argumentacijo polo`aja
in razumevanja znanosti
znotraj razli~nih
“ob~instev” v Sloveniji gl.
Rotar 1997.

Slovensko narod(nost)no vpra{anje: akademska tradicija ali ideologija?





273S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler

Slovenski vozel

UVOD

Kot je neskon~no {tevilo znakov in njihov kombinacij, tako je
neskon~no tudi na~inov reprezentacije objektov oz. idej, ki se jih
poslu`uje ogla{evanje. ̂ e velja za znak na splo{no, da je to nekaj,
kar stoji za nekoga namesto ne~esa v nekem pogledu,1 lahko za znak
v ogla{evanju danes re~emo, da je to prakti~no karkoli, kar je
postavljeno za potencialnega potro{nika na mesto izdelka/ideje,
seveda vedno v pogledu za`elenega nakupa/prepri~anja, pri ~emer
se dogovor o povezanosti vsebine ogla{evanja z njegovo formo
konstituira z vsakim oglasom znova. Ogla{evanje, komercialno ali
nekomercialno (v prizadevanju za opaznost) izbirata znake in
podobe za reprezentacijo svojega šblaga’ iz istega repertoarja
zgodovinsko oz. kulturno ustvarjenih pomenskih simbolov – motiv
zadnje ve~erje npr. je lahko uporabljen tako za reprezentacijo
nevarnosti kadilske razvade2  kot za u`itek ob dobri hrani in napitku3

ali pa za sprostitev ob ve~ernem listanju ~asopisa,4, podoba
nose~nice tako za problemati~nost polo`aja ̀ enske v dru`bi5  kot za
nujnost {irjenja mobilne telefonije.6  (Ne)komercialnost se v oglasih
ponavadi razkrije {ele s sloganom oz. z blagovno znamko.

Nekomercialnega ogla{evanja (ki se ga v slovenskem prostoru
ravno ne tare) smo vajeni ali od dr`ave oz. njenih ministrstev –
predvsem glede varnosti na cestah, {kodljivosti kajenja, u`ivanja
drog – ali od uveljavljenih mednarodnih ~lovekoljubnih organizacij,
kot sta Unicef oz. Amnesty International. Oglas, ki ga bom analizirala,
v tem pogledu izstopa zaradi dveh razlogov. Prvi je  njegova za na{

1 O Charlesu S. Peirceu
(1839–1914) v Williamson
1986: 89.

2 Jumbo plakat Ministrstva
za zdravstvo RS.

3 Korporativni TV – oglas
za Drogo, Portoro`
(udele`enke zadnje
ve~erje so `enske).

4 Ve~erov tiskani oglas,
1996.

5 Oglas v Mladini, {t. 9,
marec 1999.

6 Oglas v seriji Mobitelovih
oglasov s sloganom “Eden
je premalo”.



274

prostor neobi~ajna, celo tabu tema – samomori na Slovenskem – in
drugi je naro~nik, ki ni niti ~lovekoljubna niti vladna organizacija.
Oglas oz. proglas, kot mu pravijo pri Mladini, imenujem ga šSlovenski
vozel’, je bil objavljen v 44. {tevilki tednika Mladina, 2. novembra
1999.7  Mojo pozornost je pritegnil najprej s svojo šminimalisti~no’
~rno-belo grafi~no podobo in nekak{nim zenovsko šizpraznjenim’
diskurzom, ki {okira in pusti v {oku – brez nakazanega izhoda.

Oglas sestavlja popolnoma ~rna stran, na sredini so risbe treh
parov belih vozlov, pod katerimi so njihova imena – preprosti,
napenjalni, ambulantni, odre{ilni, skraj{evalni, slovenski vozel –
in ni~ drugega, ni slogana in ni identifikacije naro~nika, ni
šnadaljevanja’. Prvih pet vozlov je, sklepam, poznanih specifi~nim
skupinam ljudi (mogo~e plezalcem, gorskim re{evalcem, jadralcem),
so kot lo~eni ozna~evalci nepomembni, vendar pomembni kot
špredgovor’ zadnjemu vozlu, ki pa je dobro poznan vsakomur,
namre~ zanki za obe{anje. Oglas na neki na~in švzame sapo’ in nas
pusti potisnjene v kot s silno neprijetno novo zavestjo o starem
problemu. Identificira nas kot samomorilni narod in nas umesti v
polo`aj tako pri~e kot udele`enca. Imena prvih petih vozlov
napovedujejo tudi satiri~nost oznake zadnjega, slovenskega vozla.
Vozli imajo namre~ v ljudskem repertoarju seveda svoja imena,
proglasitev oz. preimenovanje zanke za obe{anje za slovenski
vozel pa je mogo~e razumeti kot parodijo na obi~ajno rabo atributa
šslovenski’, ki smo ga vajeni predvsem v povezavi s pozitivnimi
lastnostmi slovenskega naroda, kot so pridnost, pokon~nost,
neodvisnost, jezikovna edinstvenost.

V tem ~lanku se bom posvetila vpra{anju, zakaj oglas reprezentira
samomorilnost na Slovenskem ravno na tak in ne druga~en na~in,
kak{en pomen in konotacije imajo lahko uporabljeni znaki v
slovenskem kulturnem prostoru, zanimajo me na~ini in sredstva, s
katerimi so reprezentirani objekti oz. ideje skozi ogla{evanje kot
interpretacija stvarnosti, ter na~ini interpretiranja te interpretirane
stvarnosti kot ustvarjalci pomenov in s tem reprodukcija (nove)
stvarnosti. Pri analizi si bom pomagala s teoreti~nimi izsledki
prou~evanja proizvodnje pomenov z ogla{evalske strani v
mno`i~nih medijih ter pri uporabnikih, ki vpeti v svoje kulturno
okolje, tudi sami proizvajajo pomene.

Zanka za obe{anje kot slovenski vozel
Oglas je v negativno medsebojno konotacijo postavil dve

pomembni prvini, slovenstvo – nekaj, kar je šna tej zemlji svetega’,
mit in vzvi{ena vrednota ter hkrati ogro`ena vrsta, in {e posebno po
osamosvojitvi hvale`en vir konstruiranja šsuperidentitete’, ki
pre`ema prav vse pore politi~nega ̀ ivljenja, in prostovoljno smrt,
progla{eno kot tipi~no slovensko hotenje, oboje povezano v vozel,
ki kot tipi~ni ~love{ki izdelek simbolizira od ~loveka povzro~eno
prepletenost, zapletenost, zavozlanost.

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler

7 Mladina je s pri~etkom
pomladi 1997 rezervirala
prvo notranjo stran za
oglase, katerih vsebina in
namen je po besedah
Katje Kobal, vodje
oglasnega tr`enja pri
Mladini, izpostaviti
probleme sodobne dru`be,
~loveka in okolja,
probleme sedanjosti in
prihodnosti, do katerih ne
smemo in ne moremo
ostati ravnodu{ni. Oglasi
ho~ejo apelirati na
~lovekovo zavest in ga
hkrati osve{~ati. Pripravili
so predlog tem po mesecih
in povabili znane
ogla{evalske agencije in
oblikovalce k sodelovanju.
Tema v mesecu novembru
so bili samomori (elek-
tronska komunikacija,
november 1999).



275

Slovenstvo
Oglas se s tem, ko proglasi zanko za obe{anje za slovenski vozel,

pridru`uje, sicer šskozi stranska vrata’, paleti kulturnih reprezentacij,
ki so po mnenju Vide Zei (1993: 115) pomembni soustvarjalci in
posredniki pri spreminjanju slovenske narodne identitete, ter so
sprotna in dejavna konstrukcija vsebine naroda, slovenske
šslovenskosti’, saj delujejo kot sredstvo, ki posreduje, oblikuje, si
izmi{lja in potiska v ozadje ideje, ki so ̀ e prisotne, in jih ponovno
reprezentira. Reprezentacije oz. na~ini reprezentacije slovenskosti
so, {e posebno po osamosvojitvi, mo~an narodotvoren dejavnik, saj
“~lani mno`ice postanejo narod takrat, ko se s pomo~jo medijev
spoznajo za narod, ko si ̀ ivo prestavljajo, da so narodotvorna
medijska sporo~ila namenjena njim, se v njih spoznajo in se z njimi
identificirajo” (Anderson 1983, v Zei 1993: 1218). “Narod je sam
svoja enkratna stvaritev, ki se reproducira kulturno in ideolo{ko …
Pri predstavitvah slovenske narodne identitete ne gre toliko za
reprezentacijo šslovenskosti’ kot za slovenskost reprezentacije, ki
nam ka`e, kako si Slovenci sami sebe zami{ljamo, kaj no~emo biti,
katerim idejam ne pustimo dostopa v svoj prostor …” (Zei 1993:
1216–1218). Oglas zastopa nasprotni pol slovenskosti kot tudi
slovenskosti reprezentacije in s tem zapolnjuje vrzel v konstruiranju
polnosti pomena slovenskosti, ki se sicer ka`e kot odsotnost kri-
ti~nosti. To lahko primerjam s predstavljanjem Evrope v zgodnjih
devetdesetih, oz. kot pravi Zeieva (1993: 1221): “odsotnost kri-
ti~nosti do tiste druge, razli~ne in druga~ne Evrope, kjer se`igajo
Turke, koljejo Al`irce in ne privo{~ijo enakopravnosti etni~nim
manj{inam, je politika reprezentacije, … ki sku{a šzasidrati’ neza-
`eleno polnost pomena Evrope”. Ali pa Slovenije: slovenskost je tudi
TO, sporo~a Slovenski vozel.

Mladina, kot ̀ e uveljavljen slovenski enfant terrible, s tem (in
tak{nimi) oglasi po mojem mnenju z istimi sredstvi (reprezentacije
slovenskosti) postavlja nasproti pojmu slovenskosti iz zgodbe o
uspehu negativno zrcalo, grenki serum šresnice’, vendar pri tem,
menim, ne deluje razdiralno za kulturno reprodukcijo narodne
zavesti, temve~ jo predvsem uporabi kot most do zavesti ~loveka,
kar vsak Slovenec na prvem mestu je. V tem se bistveno razlikuje
od reprezentacij slovenskosti z (ideolo{ko) narodotvornim pridihom,
namre~ slovenskost uporablja kot sredstvo za reprezentacijo
problema in ne kot cilj reprezentacije, hkrati pa jo kot stranski
produkt kljub temu (samo)kriti~no in z maniro ~rnega humorja
tudi reprezentira.

Samomor
Samomorilnost ni na dnevnem redu razprav v slovenski javnosti,

lahko bi rekla, da ima status zanemarjene ali v ozadje potisnjene
slovenske šfolklore’. Morda zaradi vpliva nikoli zares zatrte, po
osamosvojitvi pa okrepljene katoli{ke kulture Slovencev. “Samomor

S L O V E N I J A ?

Slovenski vozel



276

je vse od Avgu{tina naprej ostro obsojala v glavnem Cerkev, civilna
oblast pa je le uzakonjala njena stali{~a”

(Mil~inski 1985: 213):

Hudi~: “Z glavo zdaj gleda{ v pekel … ker za greh ti je bil Bog
neusmiljen sodnik … sam si sebi bil rabelj, sam si bil si sodnik, tudi
morilec sam.”

Janez Vajkard Valvazor 1682 (v Mil~inski 1985: 215)

^e je ostal (samomorilec) na mestu mrtev ali ~e je umrl, ne da bi
se pokesal, naj ga konjederec zagrebe … ̂ e pa je bil samomor sicer
posku{an, pa … ostal nedokon~an, potem je zlo~inca spraviti v
zapor …

Splo{ni zakon o zlo~inu in njega kaznovanja iz leta 1787
(v Mil~inski 1985: 217)

V pogovoru z Uro{em Gori~anom, tekstopiscem oglasa, ter pri
iskanju najnovej{ih statisti~nih podatkov o samomorilnosti na
Slovenskem sem ugotovila, da je v zadnjih letih spremljanje te
problematike upadlo. Spremljanje, ali pa tudi stopnja samomoril-
nosti? Svetovna zdravstvena organizacija WHO je na internetu
objavila svoja novej{a letna poro~ila,8 v katerih vsakokrat opozori na
samomor kot pomemben vzrok smrtnosti v kategoriji nasilnih smrti.
Natan~nej{i dostopni podatki se nana{ajo na leta 1991–1995, objavil
jih je Unicef9  na podlagi informacije WHO, po katerih je Slovenija
med {estimi dr`avami ({e Finska, Latvija, Litva, Nova Zelandija in
Ruska federacija)  na svetu s pribli`no 30 samomori na 100.000
prebivalcev, starih od 15 do 24 let, medtem ko je svetovno pov-
pre~je nekaj ve~ kot deset. Leta 1997 je WHO objavila, da se vsako
leto na svetu zgodi skoraj 800.000 samomorov, kar je povpre~no
10,7 ljudi od 100.000 letno, kar pomeni en samomor na vsakih 40
sekund nekje na svetu.10 Lahko re~emo torej, da je samomor globalni
problem.

Kako hud pa mora biti problem, da si zaslu`i uvrstitev na seznam
razprav v javnosti? Ali bolje, kateri problem je premalo hud, da bi ga
bilo vredno obravnavati? Morda šsamo’ 300 namesto 600 samomorov
letno? Problem je švreden’ razprave toliko, kolikor ga poznamo oz.
kakor nam je predstavljen, ali {e bolj neposredno, kakor se nam ga
mediji usmilijo uvrstiti na seznam relevantnih razprav. V teoriji je bilo
o tej funkciji medijev veliko napisanega, gre za funkcijo pred-
nostnega tematiziranja (šagenda-setting’) (v Jowett in O’Donnel
1992: 146), pri ~emer gre za privilegij oz. mo~  medijev, da z
objavljanjem samo nekaterih (in ne tudi drugih) vsebin, in to samo
na neki izbran na~in, diktirajo za razpravo relevantne zadeve.

Samomorilnost, kot ̀ e re~eno, je na Slovenskem vse prej kot
priljubljena tema javnih razprav. Kako pa naj bi bila? Z najnovej{imi
statisti~nimi podatki se lahko oskrbimo kve~jemu na psihiatri~ni

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler

8 http://www.who.org/
home/reports.html

9 http://www.unicef.org/
pon96/insuicid.htm

10 http://www.rochford.org/
suicide/resource/stats/



277

kliniki, kjer hranijo interne publikacije (in kamor verjetno slovenska
javnost ne zahaja ravno mno`i~no k pou~nemu branju), zato je
objava Slovenskega vozla toliko pomembnej{a, saj Mladina kot
mno`i~ni medij protagonisti~no progla{a samomorilnost na
Slovenskem kot obravnave vreden problem in s tem posku{a
korigirati prednostni seznam javnih razprav.

Podatki v strokovni literaturi (Mil~inski 1985: 217, Virant-Jakli~
1995) ka`ejo na visoko stopnjo samomora v Sloveniji – v 100 letih se
je pove~ala za desetkrat. Samomor je torej fenomen, ki je pogostej{i
v Sloveniji kot v mnogih drugih dr`avah sveta, je pa (v mojih o~eh)
predvsem problem ~love{tva kot globalne dru`be oz. znotraj nje
~loveka kot individualnega bitja, ki se odlo~i za zaklju~ek svojega
`ivljenja v nekem intimnem trenutku. Tu mislim na samomor zaradi
ob~utka brezizhodnosti in ne na samomor kot demonstrativno
dejanje (npr. javni samoza`ig) ali samomor kake skupine ali celo
figurativno – samomor celega naroda (npr. Slovenci delajo samomor
s sprejemanjem teh in teh zakonov …).

Statistike torej operirajo s {tevilkami in odstotki, ka`ejo ma-
temati~no stanje in se razen suhoparnih statisti~nih poro~il le redko
prezentirajo v vsakdanjem javnem ̀ ivljenju. Nalogo prezentacije
opravljajo mediji, ki pa stanje v skladu s svojimi ali naro~nikovimi
interesi ̀ e reprezentirajo, ga z izborom dolo~enih znakov in podob
(in šneizborom’ drugih) ume{~ajo v kulturni kontekst prostora.
Slovenski mediji z neizborom teme samomorov posredno repre-
zentirajo samomorilnost kot neobstoje~ problem11  in s tem pri-
spevajo k izolaciji zavedanja o problemu na zdravstvene ustanove
in prizadete posameznike. Slovenski vozel ne le informira o
samomorilnosti na Slovenskem, temve~ jo za nas z ̀ e opisano
grafi~no estetiko tudi reprezentira, in sicer na satiri~no
(samo)kriti~en, lahko bi rekla šmladinovski’ na~in, s tem ko jo
deklarira za nekaj slovenskega.

ANALIZA OGLASA IN KONTEKSTA

V analizi oglasa in njegovega konteksta se bom posvetila
vpra{anju proizvodnje pomenov v ogla{evanju kot eni od oblik
tr`nega komuniciranja, propagande oz. mno`i~nega komuniciranja.
Najprej bom s pomo~jo pristopa Judith Williamson (1978)
predstavila koncept oglasa (tudi dru`benega) kot potro{ni{kega
izdelka, umestila bom Slovenski vozel na kontinuum delovanja
sistemati~ne propagande, ter v nadaljevanju raz~lenila, kako svet
ogla{evanja prispeva k proizvodnji pomenov v vsakdanjem ̀ ivljenju
z nadome{~anjem neposredne izku{nje z znaki avtenti~nosti
(Goldman in Papson 1996), v odvisnosti od na~inov tolma~enja
pomenov pri posameznikih, ki špotro{no’ ustvarjajo nove pomene
glede na vpetost v svoje kulturno okolje (du Gay in Hall 1997).

S L O V E N I J A ?

Slovenski vozel

11 Te`e se ognejo
problemu alkoholizma, v
katerem Slovenci ravno
tako prednja~imo v
svetovnem merilu, ki pa
ga ve~inoma obravnavajo
kot šljubko’ razvado
Slovencev na na~in
špregloboko je pogledal v
kozar~ek’.



278

Oglas kot potro{ni{ki izdelek
Oglas je potro{ni{ki izdelek! pravi Judith Williamson (1978).

Potro{ni{ki izdelek je po njenem mnenju kar koli, kar lahko
ponudimo trgu v uporabo, pozornost ali nakup, naj bo to fizi~ni
objekt, storitev, osebnost, kraj, organizacija ali ideja. Zaradi krize v
storitvenem sektorju, ki se nana{a na pomen javnih institucij in
funkcije ter strokovne prakse dru`benih storitev, {e posebno v
izobra`evanju in zdravstvu, se je v osemdesetih letih v kapita-
listi~nih dr`avah pojavil nov – humanitarni izdelek, na trg je
vstopila solidarnost. Pojavili so se oglasi, ki so pozivali k ~loveko-
ljubnosti z nakupi izdelkov, s katerimi bo kupec pomagal k re{evanju
dru`benih problemov, skupen jim je bil apel na ob~utek krivde
in slabe vesti, vse to pa je bilo dale~ od resni~nega delovanja
~lovekoljubnih nevladnih organizacij (Williamson 1978: 188–190).
Koncept trga narekuje uporabo komercialnih metod komunikacije.
Vsako sporo~ilo si ̀ eli dose~i svoj cilj, ki je za komercialno
ogla{evanje skupina potencialnih porabnikov izdelka ali blagovne
znamke in za nekomercialno vsakdo, ki je pripravljen sli{ati
in škupiti’ idejo, odnos do problema, kriti~no stali{~e. Vsak medij
ima svoje ob~instvo, ki je hkrati tr`ni segment za njegove medijske
vsebine.

Tudi dr`ava ima porabnike na trgu svoje ideologije. Resda
vladne oglasne akcije s ~lovekoljubno vsebino prispevajo k
bolj{emu razumevanju vladne ideologije, vendar so povezane
tudi z opravi~evanjem prora~una ter s politi~nim prepri~evanjem.
Novinar ~asopisa La Vie Francaise (v Williamson 1978: 195) meni,
da gre v teh primerih tudi za zavajanje, saj ~e komercialno
ogla{evanje navaja k nakupu, potem v javnih zadevah navaja
k prepri~evanju. S tem vlada podvoji svojo mo~, ohranjuje pomen
svoje mo~i, k temu pa doda zavajajo~o mo~ komercialnih praks.
Poleg tega pa naj bi bilo ogla{evanje v~asih na~in za izogibanje
resni~nim spremembam v administrativnem delovanju, ki bi bile
potrebne za resni~no izbolj{anje odnosov vlade z javnostjo.

Mladininega dru`benega ogla{evanja ne morem uvrstiti niti
v nevladno ~lovekoljubno delovanje niti v vladno prepri~evanje,
gre za nekak{no dru`benopoliti~no škontraprogla{evanje’,
saj se z razkrivanjem dotlej neizre~enih dru`benih (in politi~nih)
problemov izmika in nasprotuje prevladujo~emu ideolo{kemu
toku sporo~il ve~ine ostalih medijev. Seveda pa je jasno, da upo-
rablja vse komercialne metode za dosego u~inka. Oglas (razen
oblikovalca12 ) ni podpisan. Z oglasa se ne vidi, kdo nas opozarja na
samomore. Tegaintega nam ne govori minister za zdravje, slovenska
policija ali kandidat na volitvah, to si moramo povedati sami.
Menim, da je vsebina oglasa zato u~inkovitej{a, saj je v prvem
trenutku ne moremo povezati s kakr{nim koli drugim namenom,
ki bi se lahko skrival v ozadju. Oglas tako pridobi na prepri~evalni
mo~i in avtenti~nosti.

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler

12 Agencija Luna.



279

Ogla{evanje kot vseprisotna propaganda
Propaganda nima fundamentalnih metod, ima le fundamentalni

namen – pridobiti mno`ice!
Joseph Goebbels (v Jowett in O’Donnel 1992: 214)
Kot pravita Jowett in O’Donnel (1992: 2), je propaganda

sistemati~no {irjenje ali promoviranje nekih idej oz. ideologije med
ob~instvo z nekim ciljem. Ena od oblik sistemati~ne propagande so
ogla{evalske kampanje. Cilj propagande je poskus ustvariti neko
perceptualno, kognitivno ali vedenjsko stanje med ob~instvom ali
vse troje hkrati, ki vpliva na oblikovanje stali{~ kot kognitivno ali
~ustveno reakcijo na predstavljeno idejo ali objekt. Ustvarjeno
stali{~e vpliva na posameznikovo percepcijo, kar pa se ne dogaja v
vakuumu, saj je oblikovanje kognicij in stali{~ kompleksen proces,
povezan s kulturnimi in osebnimi vrednotami (Jowett in O’Donnel
1992:  4–5).

Slovenski vozel deluje kot kontrapropaganda propagandi
molka o problemu samomorov in hkrati propagandi brezmade`ne
slovenskosti. V prostor narodne zavesti, kakr{na se je kulturno
oblikovala do danes, vstopa kot nepovabljen gost, saj poziva k
oblikovanju stali{~ do problema samomorilnosti, ki pa se kot
nepriljubljena in neprijetna komponenta slovenskosti ne razume
dobro z obstoje~im konceptom slovenskosti. Ta namre~ predstavlja
komponento identitete naroda, katere prevladujo~a špojasnila’ –
delavnost, majhnost, a pokon~nost, evropskost – imajo pozitivni
predznak in {e posebno po osamosvojitvi delujejo kot mit, ki po
mojem mnenju konkurira mitu ameri{ke demokracije, svobode
govora oz. ameri{kim sanjam. Tak{na slovenskost je vir konstruiranja
stali{~ do samih sebe in šdrugih’. In ker ljudje le ste`ka spreminjamo
svoja stali{~a, mora propagandist svoje sporo~ilo povezovati z ne~im,
v kar ~lovek ̀ e verjame. Temu re~emo šsidro’, ker se uporabi za
šprivez’ novih stali{~ ali vedenja (ibid: 22). Sidra se ustvarjajo skozi
interpretacije zgodovinskih pojavov, torej reprezentacij zgodovine,
ki je po mnenju Zeieve (1993) le ena izmed mo`nih verzij pojava,
na katerega se nana{a. Verzij pa je vedno ve~, mnogokrat so si celo
nasprotujo~e, zato mora zgodovinopisje pri rekonstruiranju narodne
zgodovine izbirati in favorizirati eno od razli~nih verzij (Zei 1993:
1218). Sidro v Slovenskem vozlu je ravno pojem slovenskosti,
navezovanje negativnih elementov na tako mo~no sidro pa ima,
verjamem, mo~an u~inek in je hkrati drzno dejanje z u~inkom
hladnega tu{a: neodvisni in pokon~ni Slovenec ho~e umreti!

Oglas je bil objavljen le enkrat, šponovljivost’ pa vseeno ima,
in sicer v kontekstu z drugimi oglasi, ki so objavljeni zaporedoma
na prvi notranji strani in so posve~enimi izklju~no dru`benim temam
(tudi s politi~nim pridihom). Ta kontekst daje oglasu dodatni pomen,
sporo~a, da gre za problem dru`be. Zato sporo~ila ne moremo
zamenjati npr. z obvestilom, da se takemu vozlu res re~e Slovenski
vozel ali da je to umetni{ka abstraktna stvaritev.

S L O V E N I J A ?

Slovenski vozel



280

Na~in prezentacije oglasa je konsistenten s preostalo vsebino
tednika, kriti~nimi ~lanki o politi~nem dogajanju ter razkrivanjem
dogodkov, ki me~ejo senco na š~astnost’ slovenskega naroda, kot je
na primer ravnanje s tujci, polo`aj beguncev, in na posamezne
dru`bene in politi~ne akterje, njihovo politi~no nekonsistentnost,
vpletenost v sumljive dogodke, itd. Slovenski vozel pa neposredno
šnapada’ slovenskost v njeni najsubtilnej{i in neubranljivi obliki, v
sami slovenskosti je seme smrti in samouni~enja.

Mladina je v primeru Slovenskega vozla ogla{evalec -
propagandist v svojem lastnem mediju. Kot sem ̀ e prej omenila,
ima v slovenski medijski sceni status šnemogo~ega otroka’ in temu
primerno tudi specifi~no ob~instvo, ki od Mladine ne pri~akuje ni~
manj in ni~ drugega, kar mu ta ̀ e nudi. Zaradi svoje neposredne
radikalnosti v poro~anju in izbora aktualnih tem pa so Mladinine
vsebine odmevne tudi preko meja njenega ob~instva in zato
posegajo v {ir{i javni diskurz.

Reprezentacija
V reprezentacijah deluje ideologija skozi kompleksne kode in

strukture, da bi postavila svoj subjekt v zvezo z za`elenim
pomenom.

Peter Dahlgreen in Colin Sparks, 1992
(v Journalism and Popular Culture – Media, Culture and Society)

Charles S. Peirce (1935) je definiral znak kot nekaj, kar stoji za
nekoga namesto ne~esa v nekem pogledu (v Williamson 1986: 89).
Podoba ali znak mora biti podoben ali povezan s tem, kar prezentira,
ne da bi to sam bil, kajti sicer ne more stati namesto njega (ibid: 76).
Samomor v Mladininem oglasu pomeni samomor, ne pomeni samo-
mora z obe{anjem. Zanka za obe{anje je bila izbrana kot simbol,
ki se v slovenski kulturi najhitreje pove`e s pomenom šsamomor’.13

Tak simbol bi verjetno slabo prezentiral samomor npr. na Japonskem,
kjer se japonski harakiri opravi z bodalom.

Identifikacija
Pod zanko za obe{anje bi lahko pisalo samomorilski vozel. V tem

primeru bi oglas dopu{~al distanciranje od subjekta, ~e{ to se mene
ne ti~e, saj vem, da je veliko samomorov na svetu in v Sloveniji,
vendar šslovenski’ atribut vozla zapre vse poti bega, izhoda ni, vozel
se ti~e mene! Oglas ne ponuja odre{itve, prisotna je odsotnost
kakr{nega koli znaka ali gesla, emblema ali institucije, ki bi nakazala
pot izhoda; vsebina se intimno nave`e na posameznika, s tem ko
zo`i krog mo`nih kandidatov na skupino, ki ji bralec pripada. ̂ e bi bil
oglas objavljen npr. v glasilu italijanske narodnostne manj{ine, bi se ta
u~inek izgubil, celo spremenil bi se pomen, šodre{itev’ bi bila npr.: “v
kak{ni dr`avi ̀ ivimo!”; v nacionalisti~nem glasilu: “Seveda! Slovenci
se ubijajo, medtem ko Neslovenci dobro ̀ ivijo na njihov ra~un”...

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler

13 Samomorov  z
obe{anjem je v Sloveniji
verjetno ve~ kot polovica
(Virant-Jakli~ 1995: 10).



281

Ker je vsak bralec najprej ~lovek (in verjetno {e marsikaj),
preden je Slovenec, menim, da se ta oglas v resnici ne omejuje
le na samomore v Sloveniji, temve~ šslovenskost’ predvsem izkoristi,
da šprive`e’ bralca nase. Na štransnacionalnost’ pomena morda
ka`ejo tudi preostali vozli. Preprost vozel ni slovenski, ravno tako
ne ambulantni, preostali vozli niso zna~ilni za slovensko kulturo
švozlanja’, le zadnji, ki je nosilec sporo~ila o problemu (ki je pone-
kod na svetu {e bolj pere~), dobi narodnost, ter na ta na~in prisili
k identifikaciji.

Vendar, ker je oglas le eden v seriji Mladininih oglasov, med njimi
so tudi taki, ki opozarjajo na ni~evost opiranja na nacionalno
identiteto, je lahko v tem {ir{em smislu pomen šslovenski’ tudi
samostojno sporo~ilo: “biti Slovenec ni dovolj in ni bistveno”.
Slovenskost tako deluje kot nasproten diskurz tistemu (sekundar-
nemu) v oglasih tipa šSlovenija moja de`ela’, ki nam lansirajo
pomembnost in samozadostnost slovenske narodnosti. Pri tem
poudarek ni na sami narodnosti, temve~ na tem, kako (mo~no) svojo
narodno identiteto do`ivljamo. ̂ e le-ta ne bi imela mo~i, ~e ne bi bila
superiorna drugim dru`benim identitetam, tudi v oglasu ne bi imela
sporo~ilne mo~i. Menim, da je sporo~ilnost oglasa v tem trenutku,
ko je šslovenskost’ tako aktualna, ravno zaradi nje bolj provokativna,
kot je provokativna zaradi opozarjanja na tabu temo.

^e pozna{ vzrok, lahko i{~e{ re{itev, ~e dobi{ vpra{anje, lahko
da{ odgovor, ~e sli{i{ trditev, lahko zavzame{ stali{~e. Kak{en bi bil
u~inek, ~e bi bila trditev vpra{alna: “Slovenski vozel?” Odziv bi lahko
bil: “Ne, nikakor!” Nakazana bi bila smer re{itve, kot v ~lovekoljubnih
oglasih, npr. za pomo~ otrokom tretjega sveta, ki sporo~ajo, da lahko
njihovi bralci nekaj storijo (O’Barr 1994: 93). Slovenski vozel le
informira o stanju, ne podaja drugih informacij, npr. vzrokov za
samomore.  Le-te si pojasnjuje bralec sam iz svojega socialno
konstruiranega repertoarja mo`nih vzrokov.

Fantom avtenti~nosti
“Where is the Life we have lost in living?
Where is the wisdom we have lost in knowledge?
Where is the knowledge we have lost in information?”

                     T. S. Eliot, Choruses from “The Rock”, 1934

Predmeti ogla{evanja so v dru`benem ogla{evanju sestavni del
vsakdanjega ̀ ivljenja, kar me napeljuje na misel, da bi ti oglasi ̀ e
zato morali delovati bolj naravno – avtenti~no. Vendar, ker  je izbira
znakov za reprezentacije vedno manj omejena s školektivno pogodbo
o pravilih igre’ (verjetno polovico izdelkov na svetu zastopajo lepe
`enske, romanti~na narava in dru`inska sre~a), si dru`beni oglasi
delijo isto (bojno) polje – podro~je ogla{evanja – z vsemi drugimi
oglasi, kar pomeni, da si morajo enako prizadevati za opaznost,
ogla{evalci morajo poznati iste principe dekodiranja pomenov

S L O V E N I J A ?

Slovenski vozel



282

pri prejemnikih, saj z znaki, ki jih uporabljajo, konkurirajo na istem
terenu (ne)pozornosti prejemnikov. Slovenski vozel od ve~ine
oglasov lo~i njegova minimalisti~no-zenovska estetika, ~rna
podlaga simbolizira temo, praznino, smrt, niz belih simbolov
vozlov z imeni pa jo satiri~no eksplicira. ̂ rno-bela grafika deluje
dokumentaristi~no. Vozli so doma v mnogih kulturah, celo v mito-
logiji jih najdemo. Vozel lahko simbolizira zaplet, lahko se zategne
ali razplete, gordijski pa se lahko kar preseka. Morda lahko v tej
lastnosti samega vozla – namre~ lahko se ga razve`e – i{~emo
skrito mo`nost izhoda.

^eprav postmoderni kritiki, kot pravita Goldman in Papson
(1996), napovedujejo zaton avtenti~nosti, so ravno znaki tisti,
ki jih ogla{evalci spreminjajo v enega najbolj prepri~evalnih na~inov
in motivov moderne dru`be. Ogla{evalci se zavedajo pomena
avtenti~nosti znakov, ki jih uporabljajo za posredovanje pomenov,
kajti znaki avtenti~nosti odsevajo svet, v katerem so postala
najpomembnej{a vpra{anja identitete in osebnosti. Vpra{anja
avtenti~nosti imajo opraviti s tem, kar je resni~no, iskreno in ~isto.
Izdelki, ki jih izbiramo, pa naj bi odra`ali na{ zna~aj in identiteto.
Zato morajo znaki na trgu, ki zaradi diferenciacije zahteva vedno
nove in spektakularnej{e znake, dajati videz resni~nosti in po{tenosti.
Avtenti~nost je skratka cenjena potro{ni{ka roba v svetu, ki ima
vedno bolj cini~en in skepti~en odnos do poplave podob raznih
šresni~nih’ prezentacij, saj kultura podob konstantno zamegljuje
pomen avtenti~nosti. Videti je, kot bi borba za avtenti~nost znakov
v potro{ni{kem svetu vzdr`evala ob~utek samoizpolnitve pri ljudeh,
ki razo~arani nad ponarejenim svetom dobrin vedno znova i{~ejo
svojo identiteto ter jo nahajajo in izgubljajo ravno v podobah avten-
ti~nosti oglasov. Izgubo intenzivnosti ̀ ivljenja, avtonomnosti in
resni~ne izku{nje ljudi Goldman in Papson povezujeta z odtujenim
delom in kapitalisti~nim svetom, masovno proizvodnjo dobrin,
ki je izgubila dru`beno-zgodovinske referente. To izgubo pa taisti
kapitalisti~ni svet sku{a popraviti s produkcijo pomenov, ki jih
pripne k potro{ni{kemu izdelku. Neposredne, spontane, torej
avtenti~ne izku{nje sveta so potisnjene na obrobje, z ogla{evanjem
jih nadomestijo izku{nje, ki so ozna~evalci ~lovekovega samovred-
notenja (Goldman in Papson 1996: 141–147).

Oglasi torej igrajo na ~lovekovo ̀ eljo po samoizpolnitvi, ki je v
resnici avtenti~nost sebe. V (pre)bogati ponudbi se mora ogla{evanje
ves ~as prilagajati razmeram prezasi~enosti ljudi, tako da i{~e in
zapolnjuje ni{e ter kreira nove. Potro{nja se povezuje z ̀ eljo po
samorealizaciji ljudi, po doseganju avtenti~nosti izku{nje, ki je osnovna
šhrana’ psiholo{kega ̀ ivljenja. Le-ta naj bi bila ljudem odvzeta z
odtujeno masovno proizvodnjo dobrin in podob ter vedno znova
obnavljana s spreminjajo~im se fantomom avtenti~nosti, vse to z
namenom ohranjanja potro{ni{tva in pridobitni{tva. ̂ e avtenti~nost
izku{nje pomeni samoizpolnitev, potem za~asno povzro~en ob~utek

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler



283

avtenti~nosti lahko pomeni ̀ ivotarjenje in kon~no izguba avtenti~nosti
psiholo{ko smrt. Ogla{evanje je v tej igri obsojeno na vedno vnovi~no
iskanje in ponujanje avtenti~nosti in hkrati sprotno izgubljanje le-te.

Slovenski vozel operira z avtenti~nostjo pojmov naroda in smrti,
le da ju ne ponuja kot substituta za bolj pristno avtenti~nost –
obstoje~a avtenti~nost ni lepa, ne omogo~a zadovoljstva, le
streznitev. Valuta avtenti~nosti (Goldman in Papson 1996: 166)
je v Slovenskem vozlu ̀ ivljenje samo oz. njegova vrednost, na
ogro`enost katere oglas opozarja. Valuta je tudi slovenskost, ki je
uporabljena kot sidri{~e za navezovanje na nov problem.

Ne glede na dobronamernost oglasa pa je treba vedeti, da s
simboli in podobami avtenti~nosti operira (in verjetno mora operirati)
tudi sam ~asopis Mladina, s ~imer vzdr`uje lastno identiteto in tudi
obstoj, s tem pa se priklju~uje konvoju potro{ni{kih izdelkov in
pomenov, ki se kupijo za denar. Za avtenti~nostjo oglasa stoji
avtenti~nost ~asopisa, bralec si lahko kupi avtenti~nost z nakupom
Mladine.

Vendarle se Mladina v Slovenskem vozlu ne proklamira kot
ogla{evalec. Prav lahko bi nekje v koti~ku z drobnim tiskom pisalo
šMladina opozarja’ ali šMladina si ne zatiska o~i’ ali šMladina za ̀ ivljenje’,
vendar bi oglasu s tem dodali nekaj, kar bi oglasu nekaj drugega
tudi odvzelo, del mo~i sporo~ilnosti bi se prenesel na sporo~evalca,
oglas bi izgubil (po mojem mnenju u~inkovito) sporo~ilnost,
ker bi se porazdelila med ve~ elementov.

Znak – voj{~ak
Pri ogla{evanju ̀ e davno ne gre ve~ za to, kaj je resni~no in kaj

ne, kaj se zares dogaja – vse, kar je lahko (kdaj bilo) neposredna
izku{nja, se je umaknilo reprezentaciji te izku{nje, znaki izpodrivajo
svoje referente in postajajo nova realnost – spektakel ̀ ivljenja,
nasproti kateremu dobi vsakdanje ̀ ivljenje pridih dolgo~asnosti in
navadnosti. Spektakel oropa vsakdan njegove polnosti, sistemi in
znaki vdirajo v diskurz vsakdanjega ̀ ivljenja, dokler le-tega ne
prepoznamo le {e kot predelano verzijo skozi spektakularne podobe,
v ~emer Goldman in Papson (1996: 166–167) vidita razvrednotenje
vsakdanjega ̀ ivljenja.

Slovenski vozel se kot vsak drug oglas popolnoma ume{~a v ta
spektakel reprezentacij ̀ ivljenja (vse je ̀ ivljenje, tudi smrt), vojna
znakov za diferenciacijo je tudi tu dolo~ena z istim spektaklom, bitka
pa sku{a biti dobljena z antispektakularnostjo (preprosta, ~rno-bela
estetika, sporo~anjska neposrednost), vra~anjem k referentu, bolj
avtenti~no avtenti~nostjo. Oglas je podvr`en istim zakonitostim
spektakla s tem, da jih tu zanika, ka`e na ~rno-belo realnost smrti v
`ivopisanem spektaklu reprezentacij ̀ ivljenjskih vrednosti, s tem pa
se mu vendarle kot njegovo nasprotje nujno pridru`i, ali kot pravita
Goldman in Papson: “Resni~nost, poudarjena s ~rno-belim semioti~nim
nasprotjem spektakularnosti,  postane del spektakla” (ibid: 170).

S L O V E N I J A ?

Slovenski vozel



284

Samomor je v oglasu prikazan kot dejstvo, ki ne sku{a vzbujati
empatije, temve~ bolj dru`beno samokritiko. Podoba obe{enca
npr. bi verjetno vzbudila empatijo (~e mu na prsih ne bi pisalo
šSlovenec’), vendar bi v njej prepoznali nekoga drugega, ki ni jaz.
Slovenski vozel s svojo znakovno celoto tega ne dovoli, temve~
naslovi vsakogar posebej z nekak{no kafkovsko brezizhodnostjo,
ki je videti nujna, ~e naj dose`e svoj namen, namre~ nobenega
bralca pustiti neprizadetega.

Pomeni za nas
Pomene šza nas’ imenujem tiste pomene, ki se konstruirajo

v fazi proizvodnje, torej na strani ogla{evalca v mo`i~nem mediju,
ki nam z oglasom ̀ eli posredovati zanj za`eleno izku{njo. Mno`i~no
komuniciranje je po mnenju Wrighta Millsa (1965, v Vreg 1990: 37)
monopolna psiholo{ko-propagandna akcija, ki vpliva na manipulacijo
~lovekovih (politi~nih, ekonomskih, informacijskih in kulturnih)
potreb ter usmerja ~lovekovo politi~no in ekonomsko vedenje ter
komunikativno delovanje, pri ~emer mno`i~ni mediji oblikujejo
novo, mno`i~no kulturo, ki predstavlja ne le vsebinsko homoge-
nizirani kulturni produkt mno`i~nih medijev, marve~ tudi novi
na~in ̀ ivljenja potro{ni{ke dru`be, kulturne vzorce, vrednote
in estetske kriterije ter kulturne artefakte mno`i~ne dru`be
(Vreg 1990: 37–39). Po mnenju McDonalda (1960) je bila mno-
`i~na kultura progresivna le na samem za~etku, ko {e niso stopili
na sceno eksperti za u~inkovitost in ljudje z denarjem – skupaj
z analitiki za reakcije mno`i~nega avditorija (v Vreg 1990: 40).
Mno`i~ni mediji, menita Lazarsfeld in Merton (1960), imajo med
drugim tudi (dis)funkcijo podeljevanja statusa – status podele
javnim problemom, osebam, organizacijam in socialnim gibanjem –
tako imajo v rokah pomembno dru`beno mo~, ki jo izkori{~ajo
tudi na podro~ju proizvodnje in trgovine, ko priporo~ajo razne
proizvode mno`i~nemu porabniku, pa tudi na podro~ju kulture,
kjer ohranjajo in vsiljujejo kulturne stereotipe. Avtorja sta medijem
pripisala tudi  narkoti~no disfunkcijo, pri ~emer gre za to, da se
~lovek ob eksploziji informacij ne zaveda, da je to le njegov
drugotni stik s stvarnostjo, tako se vdaja zmotnemu prepri~anju,
da je vedeti za dnevne probleme ̀ e tudi nekaj storiti v zvezi z njimi
(v Vreg 1990: 53–54). Radikalno {irjenje mno`i~ne kulture v
mno`i~nih medijih kapitalisti~ne pridobitni{ke dru`be je dejansko
radikalna odtujitev ~loveka od avtenti~ne kulture, pravita Adorno
in Horkheimer (1974, v Vreg 1990: 198). Kultura ne postaja last
mno`ic, marve~ se dogaja nasprotno: mno`i~ni potro{niki postajajo
objekti škulturne industrije’. Potro{nja v tem smislu odre`e lastni jaz
tako kot potro{ni{ka bolezen in jih spremeni v patolo{ke, raz~lo-
ve~ene “sre~ne robote” (Mills 1951, v du Gay in Hall 1997: 713).

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler



285

Pomeni od nas
Nasprotno Paul du Gay in Stuart Hall (1997: 715) menita,

da je tak pogled problemati~en, ker ne dopu{~a prostora za
~love{kega akterja. ̂ lovek namre~ dora{~a v razli~nih okoljih,
ki ~loveku podelijo vrsto stali{~, vrednot in verovanj. Po teoriji
o švedenju, ki i{~e informacije’, delujejo na strani prejemnikov
samovarovalni procesi, kot so izbirno izpostavljanje, izbirna zaznava
in izbirno pomnjenje. Ljudje se delovanju mno`i~nega komuniciranja
izpostavljajo glede na svoja stali{~a in interese. Berejo, gledajo tiste
~asopise, ki izra`ajo njihova politi~na prepri~anja in njihove kulturne
zahteve. V mejah stimulirane situacije zaznajo tisto, kar se prilega
potrebam, vrednotam, stali{~em, ~ustvom in preteklim izku{njam
(Vreg 1990: 66).

Stereotipi
Pomembno vlogo v organizaciji mi{ljenja ljudi imajo tudi

stereotipi.
… vzorec stereotipov v centru na{ih kodov v veliki meri dolo~a,

katero skupino dejstev bomo videli in v kak{ni lu~i jih bomo videli
Lippmann 1922 (v Splichal 1997: 83)
Ker dostop ljudi do dejstev omejujejo mnoge ovire, se morajo

zana{ati na kulturno in individualno oblikovane stereotipe (Splichal
1997: 83), ki so po Lippmannu (1922) urejena in bolj ali manj
skladna slika sveta, ki so se ji prilagodile na{e navade, na{i okusi, na{e
sposobnosti, na{e razvade in na{i upi. Morda niso slika popolnega
sveta, so pa slika mo`nega sveta, ki smo se ji prilagodili. S pomo~jo
stereotipov ljudje v svojih glavah ustvarijo psevdookolja in to je
osnova, na podlagi katere v dru`bi tudi delujejo (v Splichal 1997: 205).

Pomeni v nas
Po mnenju simboli~nih interakcionistov (v Vreg 1990: 86) ~lovek

ne reagira na okolje preprosto kot na fizi~no danost, temve~ na
temelju svojih lastnih interpretacijskih sposobnosti.  Ne ̀ ivi samo v
prirodnem, ampak tudi v simbolnem svetu in simboli ga lahko prav
tako kot fizi~ni dra`ljaji spodbude k delovanju. V ~lovekovem stiku
z okoljem objekti dobijo pomene. S postopkom simboliziranja
ustvarimo (doslej {e neobstoje~e) objekte, to pomeni, da si kot
biolo{ki organizmi ustvarimo šumetno’, simbolno okolje. Kultura je
torej simbolni svet, ki ga oblikujejo ~lani kakega dru`benega sistema
z rabo skupnih simbolov. Kultura zato ni le ob~evanje s fizi~nim
okoljem, marve~ predvsem z okoljem simbolov. Posamezniki niso
pasivni sprejemalci vplivov okolja, marve~ nanj tudi delujejo.
Ko reagirajo na simboli~no okolje, tudi sami producirajo simbole.

Da se proces nastajanja pomena ne kon~a na vnaprej dolo~enem
mestu, dokazuje tudi njegova odvisnost od tehnik kulturnega
posredovanja – designa, marketinga in ogla{evanja (du Gay in
Hall 1997: 710). Z oglasom se ideja nekako {e enkrat rodi na ta svet,

S L O V E N I J A ?

Slovenski vozel



286

oglas pospremi izdelek/idejo v kulturno, psiholo{ko ̀ ivljenje ljudi,
ki temu izdelku/ideji skozi špotro{njo’ podelijo nove pomene.

K razumevanju reprodukcije pomena lahko pomaga tudi
Barthesova (1957) opredelitev mita. Mit ni definiran kot objekt
sporo~ila, ampak v na~inu, s katerim sporo~ilo šizgovori’.
Mit je na~in govora – vse, kar je posredovano v diskurzu, je lahko
mit. Vsak objekt na svetu lahko preide iz zaprtega, tihega obstajanja
v izre~eno stanje, ki je odprto za apropriacijo z dru`bene strani,
ki z dru`beno uporabo doda ~istemu objektu neki dodatni pomen
(Barthes 1957: 109).

Vozel je vozel, zanka za obe{anje je zanka za obe{anje ljudi,
prav gotovo ni sama po sebi slovenska, vendar je lahko tudi to,
~e ta pomen, ponujen v oglasu, sprejmemo. Zraven pa vse
konotacije, kot je negativna narava samomora, ki izhaja iz {ir{ega
konsenza o tem, kaj je samomor. V katoli{ki kulturi je to nekaj
negativnega, v dru`benopoliti~nem smislu demografska katastrofa,
v druga~ni kulturi in drugem ~asu, npr. na Japonskem, pa je samomor
tudi ~astno dejanje.

Znaki imajo simbolno funkcijo, ~e reprezentirajo, predstavljajo,
substituirajo ali šnadome{~ajo’ predmet, stanje, dogodek, itd.
(Schraf 1962, v Vreg 1990: 21). Simbol ima za vsakega ~loveka tudi
pomensko vsebino, ki jo je ~lovek izoblikoval v svojem stiku z
okoljem (subjektivno dojemanje realnosti). V procesu simbolizacije
se pomenske vsebine posameznika vsakokrat {ele konstituirajo,
isti objekt ima lahko za razli~ne posameznike povsem razli~ne
pomene (Vreg 1990: 22). Simbol šslovenskost’ ima npr. druga~en
pomen za nacionalista kot za altruista, emigranta ali azilanta.
O nastanku predmetov glede na njihov pomen lahko govorimo
torej {ele tedaj, ko jih ljudje uporabijo v svojem delovanju (Vreg
1990: 23). Gre za mo~ kreativne ozna~evalne prakse, ki uporabi
polisemi~no kvaliteto dobrin in znakov, na katero je med drugim
pokazala analiza subkulture (du Gay in Hall 1997: 722), npr. punk
kulture, ki je dala nov identitetni pomen varnostnim zaponkam,
verigam, pri~eskam, ~rni barvi.

Konstrukcija pomenov se za~ne v proizvodnji, vkodira jih
proizvajalec (v na{em primeru kreator oglasa in ogla{evalec),
ustvarjajo se v praksi regulacije in distribucije (objava v alternativnem
~asopisu za kriti~no ob~instvo) ter v potro{ni{ki praksi (dekodiranje
pomenov pri bralcih Mladine), v odvisnosti od osebnostnih, sociali-
zacijskih dejavnikov. Du Gay in Hall (1997: 709) imenujeta ta proces
kulturni krogotok, v katerem se ustvarja pomen kulturnega teksta ali
artefakta.

SKLEP
Oglasi v mno`i~nih medijih nam preko znakov in podob

posredujejo neko sliko šstvarnosti’, komercialni s pridobitni{kim
namenom in nekomercialni z namenom spodbuditi nepridobitni{ko

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler



287

dejavnost ali spremembo oz. zavzem stali{~ do problema ali ideje.
Oboji operirajo s podobami avtenti~nosti v borbi za diferenciacijo in
opaznost, pri ~emer igrajo na ~lovekovo potrebo po razlikovanju,
identificiranju in samoizpolnitvi. Vpra{anje, ali oglasi zastopajo nekaj
resni~nega, pristnega, pravega, v spektaklu ogla{evanja niti ni ve~
tako pomembno, pomembnej{i so na~ini reprezentacije, ki skupaj
z na~ini tolma~enja pomenov reproducirajo novo stvarnost, ki
nenadoma postane edina stvarnost. Zato se tudi nekomercialni in
~lovekoljubni oglasi vklju~ujejo v isti ogla{evalski spektakel, le
valuta, ki jo tr`ijo, ni denar, temve~ participacija v obliki zavedanja
in zavzemanja ustreznih stali{~ oz. akcije. Z drugimi besedami, kar je
pri komercialnem ogla{evanju nakup kot posledica psiholo{ke
vpletenosti, je pri nekomercialnem dru`bena akcija/zavest kot
posledica ravno tako psiholo{ke vpletenosti.

^lovekoljubni oglasi niso nujno ̀ e od dale~ videti nepridobitni{ki,
zgolj s svojo naravnanostjo ne izstopajo iz okolja ogla{evanja.
Paradoksalnost vidim v tem, da se je treba za cilj osve{~anja ljudi o
zelo resnem problemu ~love{tva poslu`iti manipulativnih prijemov,
poznanih iz pridobitni{ke prakse, ki edina omogo~a vsaj opaznost,
kaj {ele ̀ elen odziv – cilj torej opravi~uje sredstva.

Ljudje dekodiramo pomene glede na svojo vpetost v kulturno
okolje, tako kot tudi znaki izhajajo iz dolo~enega okolja glede na
dru`beni konsenz o pomenu znakov, ter glede na svojo inovativnost
pri interpretacijah, ki je najve~krat povezana zopet s potrebo po
diferenciaciji od sivega povpre~ja v iskanju avtenti~nosti.

Seveda moramo najprej dobiti mo`nost, pri tem pa nam slu`ijo
mno`i~ni mediji, ki šprijazno’ poskrbijo za poduk, kaj je v tem
trenutku na dnevnem redu, ~emu je vredno pripisovati pozornost
in na kak{en na~in.

^eprav je problem samomorilnosti v Sloveniji statisti~no
evidentiran, kar pomeni, da nadpovpre~no {tevilo Slovencev
prostovoljno kon~a svoje ̀ ivljenje, ni vseeno, kako oglas to stanje
za nas reprezentira, ~e naj u~inkovito povzro~i ̀ elen odziv.
Kak{en u~inek pa lahko dose`e oglas, ki opozori na problem
samomorilnosti? Tak{en, kakr{nega si bo pojasnil vsak šgledalec’
oglasa sam. Vzrok samomora v oglasu ni ekspliciran, vzroke si pojasni
vsakdo sam. Morda bo ̀ ena bolj kot obi~ajno prisluhnila mo`u,
mati otroku, morda bomo mol~e~ega sodelavca povabili na kavo,
sosedovi starki pomagali po stopnicah, morda bo minister razpisal
sredstva za nacionalni program … morda pa bomo rekli, što ni moj
problem, s tem naj se ukvarjajo psihiatri’ ali što se ne dogaja meni,
to delajo ONI – samomorilci’. Oglas Slovenski vozel slednje inter-
pretacije ne dopusti, kajti pod zanko bi lahko pisalo šsamomorilni
vozel’, slovenskost pa bi bila implicirana v sloganu, npr. “Slovenija
konkurira za prvo mesto na lestvici …”. S proglasitvijo zanke za
obe{anje za Slovenski vozel je oglas izbrisal distanco do svojega
špotro{nika’,

S L O V E N I J A ?

Slovenski vozel



288

~e je le-ta Slovenec. Deluje kot opomnik – na nekaj pomembnega
smo pozabili – se navezuje na ob~utek odgovornosti do so~loveka,
sonarodnjaka, ki postane špartner v zlo~inu’ v malo druga~nem
scenariju, kot trenutno prevladuje na temo slovenstva. Slovenstvo je
danes povezano z zgodbo o uspehu, mu~eni{tvom pod bremenom
velikodu{nosti do tujcev, predvsem je politi~no eksploatiran atribut z
nezanemarljivim vplivom na drugo dru`beno ̀ ivljenje, ki se ka`e v
bolj ali manj izra`eni ksenofobiji v zaposlovalni, stanovanjski politiki,
medijskih interpretacijah navad Neslovencev, itd.

Slovenstvo je torej mit – špokon~nost naroda’ – kot je mit
šameri{ke sanje’. Dejstvo, da je oglas objavljen v ~asopisu, ki je ̀ e
sicer izkazal cinizem do poveli~evanja narodni pripadnosti, obarva
prvino slovenskosti tudi v oglasu. Prej kot “tudi Slovenci imajo
te`ave” najdem pomen “tu imate zdaj svoje slovenstvo”.

Pozitivni prispevek oglasa vidim predvsem v kontrapropagandi
propagandi molka o problemu samomorilnosti, konstruktivni uporabi
mita, stereotipa slovenskosti za opozorilo na socialno kriti~no stanje,
streznitvenem u~inku glede samopomembnosti narodnosti in
kon~no grafi~ni in estetski dovr{enosti ter avtenti~ni reprezentaciji.

LITERATURA:

BARTHES, R. (1957): “Myth Today”, v Mythologies, 27. ponatis 1993, New York:
The Noonday Press (str. 109–159).

Du GAY, P., HALL, S. et al. (1997): Doing Cultural Studies – The Story of the
Sony Walkman. Slovenski prevod: Proizvodnja pomena v potro{nji:
primer Sonnyjevega walkmana. Teorija in praksa, let. 34, {t. 4, 1997,
Ljubljana: FDV (str. 709–725).

GOLDMAN, R. in PAPSON, S. (1996): Sign Wars – The Cluttered Landscape of
Advertising. New York, London: The Guilford Press (str. 141–186).

JOWETT, G. S. in O’DONNEL, V. (1992): Propaganda and Persuasion, 2nd

Edition. Newbury Park: Sage Publications.
MIL^INSKI, L. (1985): Samomor in Slovenci. Ljubljana: Cankarjeva zalo`ba.
O’BARR, W. (1994): Culture and the Ad: Exploring Otherness in the World of

Advertising, Representations of Others, part 2, Boulder, San Francisco,
Oxford: WestviewPress (str. 73–101).

SPLICHAL, S. (1997): Javno mnenje, Teoretski razvoj in spori v 20. stoletju.
Ljubljana: FDV.

VIRANT-JAKLI~, M. (1995): Samomor in samomorilni poskus v Sloveniji v letu
1994, Ljubljana: KC Ljubljana, Univerzitetna psihiatri~na klinika.

VREG, F. (1990): Demokrati~no komuniciranje. Maribor: Obzorja.
ZEI, V. (1993): “Narodna identiteta in javni prostor”. Teorija in praksa, letnik

XXX, {t. 11–12, Ljubljana: FDV (str. 1214–1225).
WILLIAMSON, J. (1978): Decoding Advertisements. London, New York: Marion

Boyers.
WILLIAMSON, J. (1986): Consuming Passions: The Dynamics of Popular

Culture. London, New York: Marion Boyers.

S L O V E N I J A ?

Sanja Fidler



289S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man

Policijska brutalnost

UVOD

Eden izmed problemov, ki pesti tudi na{o dr`avo, je neute-
meljeno in nasilno ravnanje policistov s civilnim prebivalstvom.
Najve~krat so ̀ rtve policijske brutalnosti mladoletniki in mladi, ki ne
poznajo svojih pravic ali pa se policistov preprosto preve~ bojijo.
Takih primerov policijskega nasilja je pri nas kar precej, javnost pa z
njimi sploh ni seznanjena. Mediji, oziroma oblast, ki medije poseduje,
se zelo trudijo, da bi policijo prikazovali v svetli lu~i, kot varuhe reda
in miru, ki branijo druge dr`avljane pred nara{~ajo~im kriminalom.
V dnevnem tisku in po televiziji so policisti prikazani kot heroji, ki
lovijo dru`beno nevarne osebke in delujejo izklju~no za dobrobit
pravice. Poleg tega policistom pripisujejo {tevilne vrline in oseb-
nostne lastnosti, ki mejijo na popolnost. Take oddaje so o~itno
zavajanje javnosti, ker gledalcem predstavljajo la`no podobo sveta,
ki je v realnosti veliko bolj kruta in krivi~na.  Takih in podobnih
prispevkov, ~lankov in TV-serij je pri nas veliko, le redko pa je
javnost seznanjena tudi z drugo platjo medalje. V demokrati~ni
dru`bi mora biti javnost seznanjena tudi z vsemi nepravilnostmi,
slabostmi in napakami policistov, ne pa da tovrstne informacije
javnosti ostanejo prikrite. V tem ~lanku bom sku{al prikazati ta drugi
vidik, ki obravnava razne kritike policije, njenega delovanja in
vpletenosti v sistem. S tem bi rad dosegel, da bi mediji posvetili ve~
pozornosti tej problematiki in na ta na~in izvedli pritisk na policiste,
ki so prekora~ili svoje odgovornosti, kar bi hkrati vplivalo na
zmanj{anje policijskega nasilja.



290

ZGODOVINA

Policijska dejavnost je ̀ e od nekdaj pomenila gro`njo ~lovekovi
svobodi. Kot pravi Janez Pe~ar, znan slovenski kriminolog,  je bila
policija dostikrat zlorabljena za uveljavljanje interesov elit, saj je
“opravljala nadzor nad neposlu{nimi, sumljivimi, nevarnimi in
predvsem ni`jimi dru`benimi plastmi. Zgodovina policijske
dejavnosti je polna neznank, v dana{njem ~asu pa je njen nadzor
odtujen do skrajnosti, kar pomeni tudi neenakost v dosegljivosti
neposlu{nih. Prav zato je ~estokrat opazna brezbri`nost do policije,
kolikor ne ̀ e zavra~anje ali celo sovra{tvo” (Pe~ar, 1987, str. 961 )
Pe~ar navaja naslednje tri  (dis)funkcije policije:

1. Policija kot sredstvo oblasti in razrednega boja: Klasiki marksizma
so gledali na policijo in druge mehanizme dr`avne represije kot na
sredstvo v boju med razredi, na strani izkori{~evalcev in lastnikov
kapitala. Po Marxu in Engelsu je policija sredstvo nasilja v rokah
dr`ave, ki si lasti dominacijo nad delavskim razredom. Tudi dejansko
je policijska funkcija vedno slu`ila komu na oblasti. Policija in represija
sta vedno zadevali predvsem “nevarne sloje”, upornike in disidente,
revne in stavkajo~e, ter celo omejevali cele narode in se pogosto
postavljali v bran rasizma in pospe{evali ksenofobijo. Kot pravi
DeMotte, je policija “dejavna roka establishmenta in prva linija za
obrambo dr`ave zoper katero koli izzivanje njene mo~i in ugleda “
(DeMotte, 1984, str. 155).

Politika ima med vsemi nadzornimi mehanizmi najve~ji vpliv na
policijo in prav policija vedno najbolj ob~uti pritiske politike, ~eprav
marsikje to dejstvo neradi priznavajo.

2. Monopol nad dopustnim nasiljem: Nekonformizem,
neposlu{nost, nespo{tovanje norm in deviantnost so okoli{~ine, ki
kar narekujejo legitimiziranje dr`avnega monopola nad nasiljem. S
tem se dopu{~a tudi prisilno doseganje poslu{nosti. To nasilje, ki je
sestavina nadzorovanja in socializacije, izvaja dr`ava s policijo in
kazenskim pravosodjem.

Dr`ava ne priznava pravice “biti druga~en” v vsakem oziru in
dopu{~a to pravico le do ravni “nemote~nosti”, ki pa je zelo pomi~na.

Vsaka policijska dejavnost ̀ e od nekdaj predstavlja distribuirano
javno (dr`avno) mo~. Vsaka stopnja razvoja v zgodovini je imela
glede rabe metod, obvladovanja razmer, zatiranja neposlu{nosti in
vzdr`evanja reda svoje posebnosti, ve~ina pa je bila militantnih in
neizprosnih. Od starega veka prek inkvizicijskih postopkov do
mu~enja v tabori{~ih spoznavamo metode delovanja, ki so nasilne.
Nekatere so urejene s pravom (raba oro`ja, sredstev za nevtrali-
zacijo, kot so palica, solzilci, vodni curki itd.), druga pa ne. ̂ etudi so
dovoljena s pravom, pa poznamo prekora~itve in zlorabe pooblastil,
poleg tega pa tudi prenekatere nami{ljene situacije opravi~ujejo
marsikatero ukrepanje s silo, prisiljevanjem, zastra{evanjem itd.
Zdru`eni narodi so se s svojimi mehanizmi po raznih kongresih

S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man



291

dru`benega varstva dostikrat zaman trudili, da bi delovanje policije
zaradi njene politizacije spravili v okvire pravnega delovanja in
morebitnega deontolo{kega kodeksa.

Mnogi njihovi poskusi so bili zaman. Policija se navadno ne obna{a
zoper dr`avo in zato, ker je v njenih rokah, se ji pokorava, ~etudi kr{i
zakone. To se v zgodovini neprestano ponavlja in “druga~e verjetno
tudi ne more biti, saj je policija preve~ v rokah politi~ne mo~i, ki ji
slu`i” (Pe~ar, 1987, str. 965).

3. Poslu{nost – policizacija dru`be: Znano je, da nekatera splo{na
pravila vedenja in ravnanja ljudi  poznamo ne toliko po zapisanih
normah, kolikor bolj po posnemanju drugih, s katerimi ̀ ivimo skupaj.
Ve~ino teh norm nadzoruje policija, gotovo pa tiste, ki zadevajo
varstvo premo`enja, osebnosti, ̀ ivljenja in zdravja. Tako smo vsi
posamezniki bolj ali manj “policizirani” s poslu{nostjo, ki jo dr`avni
mehanizem nadzoruje in i{~e njene deviante. Skozi celo zgodovino
preteklih dvesto let so bili ti mehanizmi kontrole tisti, ki so na
razli~ne na~ine vsiljevali poslu{nost, sankcionirano z razli~nimi
oblikami prisile. Skrb za vsiljevanje discipline s prizadejanjem bole~in
je tudi javno prevzela izklju~no dr`ava, ki ima kot sredstvo svoje
kontrole na voljo policijo kot naj{tevilnej{o in najpomembnej{o
organizirano silo.

Skozi zgodovino so v policijo prihajali vojaki in mornarji z zelo
razli~nimi lastnostmi in zna~aji. Zgodovina policije je zato hkrati
zgodovina razli~nih oblik stremu{tva, podkupljivosti, zlorabe mo~i,
nasilnosti nad civilisti, tekmovalnosti, prikrivanja, nezakonitosti in
drugih ekscesivnosti, kot na primer “pla~ani politi~ni umori v starem
Rimu” (Stead, 1977, str. 160). Vsa ta dejavnost je postala {e pri-
vla~nej{a, ko so jo za~eli pla~evati, ali pa je policiji omogo~ila prido-
bivanje materialnih prednosti. Gotovo pa so policijske dejavnosti
vedno najbolj korumpirale v zvezi s politiko, ko so stregle mo~nim
posameznikom ali skupinam ter opu{~ale doslednost nadzorovanja,
ki ga ureja pravo. Še danes se v prenekaterih delih sveta dogaja,
da ni javne kontrole policijskega delovanja, in ta mehanizem deluje
po napotilih tistega, ki ima bodisi osebno bodisi politi~no mo~ nad njo.
Tisti, ki ima v rokah policijo kot sredstvo kontrole in prisiljevanja ljudi
k dolo~enemu konformizmu, pa opravlja tudi nadzor nad njo ter jo
oblikuje po svojih zamislih. Literatura o problemih policije v pretek-
losti ka`e, da je zgodovinsko znanje o njej {e vedno zelo pomanj-
kljivo, “zgodovinske raziskave pa so be`ne in zaskrbljujo~e glede na
to, kar bi morali vedeti” (Pisciotta, 1982, str. 537).

KAJ JE  POLICIJSKA BRUTALNOST?

To, kar dr`avljani razumejo pod pojmom “policijska brutalnost”,
je vsako ravnanje, ki jih po njihovi oceni obravnava z manj kot vsemi
pravicami in spo{tovanjem, ki ga morajo biti dele`ni kot dr`avljani v

S L O V E N I J A ?

Policijska brutalnost



292

demokrati~nih dru`bah. Kot pravi Reiss (1968), popularna predstava
o brutalnosti vklju~uje: 1. uporabo nesramnega in ̀ aljivega jezika;
2. ukaze, naj se odstranijo ali gredo domov; 3. ustavljanje in zasli{e-
vanje na cesti ter pregledovanje osebnih stvari in avtomobilov;
4. gro`nje o uporabi sile, ~e ne bodo ubogali; 5. zbadanje s pendrekom
ali pribli`evanje s pi{tolo; 6. sama uporaba fizi~ne sile ali nasilja.
Glavna te`ava je v tem, da vsaka od teh to~k lahko dejansko krati
osnovne ~lovekove pravice v demokrati~ni dr`avi, v drugih okoli-
{~inah pa so lahko vse te to~ke del popolnoma upravi~ene in nujne
policijske prakse.

Do policijske brutalnosti nedvomno prihaja, edino vpra{anje je le,
v kolik{ni meri je prisotna in kje. Odve~na sila se dostikrat uporablja
pri aretacijah, ~eprav je mnogokrat zelo te`ko to~no dolo~iti, kaj je in
kaj ni odve~na sila. Kljub temu pa veliko {tevilo posameznikov vidi
policijo kot zatiralce namesto za{~itnike (Stahl 1966).

MERJENJE POLICIJSKE BRUTALNOSTI

Razli~ni segmenti dru`be in skupine posameznikov si ̀ elijo
razli~ne oblike policijskega ravnanja. Posamezniki, ki {e nikoli niso
imeli nezadovoljivega sre~anja s policisti, ve~inoma podpirajo
njihovo delovanje. Iz raziskovalne literature je razvidno, da so
najpomembnej{i rizi~ni faktorji za prekomerno uporabo sile naslednji:
1. rasa (Locke 1967), 2. nizek socialni status (Reiss 1967), 3. prisotnost
drugih policistov (Croft 1987), 4. stopnja alkohola pri osumljencu in
policistu (Fogel 1987), 5. relativna mladost osumljenca in policista
(Garofalo 1989), 6. relativna neizku{enost policistov (Bayley 1987).
Geografska lokacija je povezana s stopnjo kriminala, zato je tudi
policijska brutalnost zelo visoka na obmo~ju getov in zelo majhna na
periferiji ali v poslovnih sredi{~ih. ̂ as tudi lahko predstavlja rizi~ni
faktor za policijsko nasilje, saj rezultati {tudij ka`ejo, da do najve~
napadov pride med vikendi, med somrakom in zgodnjimi jutranjimi
urami ter med poletnimi meseci (LeBeau 1992).V nasprotju z
drugimi manj{inski skupinami velikokrat bolj ob~utijo policijsko
brutalnost kot problem. Zanimivo je, da je prekomerna uporaba sile
vsaj dvakrat ve~ja, kot je zapisano v uradnih zapisnikih o uporabi sile.
Mo`ni razlog za to je, da terenski opazovalci {tejejo ve~ primerov
nizke stopnje uporabe sile, ki jih policija sploh ne zabele`i. Rezultati
raziskave, ki sta jo leta 1987 izvedla Croft in Austin, ka`ejo, da tretjina
do polovica vseh poro~il o uporabi sile vsebuje podatke o po{kodbi
dr`avljanov. Študije o prekomerni sili so se zana{ale na tri pomembne
vire informacij: civilne prito`be na policijski postopek, opazovanje
policijskega obna{anja in raziskave javnega mnenja. Podatkov o
civilnih prito`bah je najve~, saj jih hranijo na policiji, medtem ko je
drugih raziskav in {tudij zelo malo, verjetno zaradi pomanjkanja ~asa,
denarja in volje. Brooksova statistika (1965) opozarja na dejstvo, da

S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man



293

pride do civilne prito`be le na pribli`no 1000 aretacij. Druge raziskave
so odkrile, da pride v povpre~ju do 10 civilnih prito`b na 100 poli-
cistov letno (New York City Police Department 1986). Gallupova
raziskava leta 1991 pa je odkrila, da je 20 % anketirancev in 30 %
nebelih anketirancev odgovorilo, da poznajo koga, ki je bil fizi~no
zlorabljen s strani policije.

Zelo malo {tudij  je spra{evalo ljudi o njihovih lastnih izku{njah o
policijski uporabi sile. Avstralski kriminolo{ki in{titut je leta 1987
odkril, da 12,1–17 % Avstralcev osebno pozna koga, ki so ga udarili
policisti. V Londonu je In{titut za policijske {tudije leta 1980 objavil
podatek, da je 22 % aretirancev ob~utilo odve~no silo ali so bili
tepeni. Velika ve~ina je to grobo silo ob~utila kot krivi~no in neute-
meljeno (Smith in Gray 1983). Kar 38 % London~anov pa je policijo
ob~utilo kot surovo, arogantno, grobo in nemogo~o (Skogan 1990).
Uradna poro~ila vedno vklju~ujejo prisotnost vratarjev ali posred-
nikov, ki odlo~ajo o tem, ali je dolo~en dogodek primeren za
zapisnik, zato uradni podatki vedno prikazujejo najmanj{o mo`no
stopnjo policijskega nasilja. Mnoge postaje ne zbirajo rutinsko vseh
statistik o po{kodbah dr`avljanov in o okoli{~inah policijskega nasilja.
Vsaka policijska postaja bi morala to~no vedeti, koliko ljudi je bilo
prizadetih ali po{kodovanih v konfliktih s policijo in kako hudo so bili
po{kodovani. Poleg tega pa bi vsi policisti morali prijaviti svojim
nadrejenim vse dogodke, v katerih so morali uporabiti silo proti
dr`avljanom. Seveda pa je jasno, da lahko vsak policist take dogodke
enostavno zamol~i. Zato je nujno potrebno izbolj{ati mehanizme
civilnih prito`b in omogo~iti civilistom dostop do vseh podatkov, ki
se nana{ajo na prito`beni mehanizem.

POLICIJSKA BRUTALNOST PO SVETU

Najprej je potrebno osvetliti dejstvo, da zelo malo dr`av sploh ima
`eljo odkriti, koliko policijske brutalnosti je v njej. Informacije
o policijski brutalnosti na mednarodni ravni so odvisne od zna~aja
dr`av. Podatki so dostopni za demokrati~ne dr`ave, kar pa ne velja za
avtoritarne dr`ave. To ustvari paradoks odprtosti: najve~ dokazov o
policijski brutalnosti pride iz dr`av, ki je imajo najmanj, najmanj zado-
voljive informacije pa prihajajo iz dr`av, ki je imajo najve~. To dejstvo
potrjujejo tudi {tevilni begunci, ki so pobegnili pred raznimi oblikami
avtoritarne represije, ter natan~na dokumentacija organizacij, kot so
Amnesty International in Americas Watch. V osemdesetih letih je
Amnesty International odkrila, da do policijskega mu~enja zapornikov
prihaja v glavnem v nedemokrati~nih dr`avah, kot so Afrika, Ju`na
Amerika, Srednji vzhod in Jugovzhodna Azija.

Avtoritarne dr`ave se ne imenujejo “policijske dr`ave” brez
razloga (Bailey 1985). Povezava med policijskimi zlorabami in
zna~ajem dr`ave je ve~ kot semanti~na, v smislu, da demokracija

S L O V E N I J A ?

Policijska brutalnost



294

pomeni odsotnost represije vladnih agencij. “Trenutno so v svetu
dr`ave z najmanj policijske brutalnosti ekonomsko razvite demo-
krati~ne dr`ave” (Humana 1983).

JAVNO MNENJE O POLICIJSKEM NASILJU

Javnost policijo zaznava zelo ambivalentno. Niederhoffer (1967)
je ugotovil, da je policist v nekem trenutku heroj, v drugem pa
po{ast, za ljudi s te`avami pomeni odre{enika, kriminalnemu
osumljencu pa se ka`e kot demon. Policija je po eni strani ljubljena in
ob~udovana, po drugi pa osovra`ena in strah vzbujajo~a. Skoraj vse
bistvene javnomnenjske raziskave so pokazale, da ve~ina splo{ne
populacije podpira oz. je zadovoljna s svojo lokalno policijo. Tudi
danes so rezultati precej podobni, vendar je znano, da se mnenja o
policiji zelo razlikujejo glede na lastnosti dr`avljanov (Murty 1990),
lastnosti njihovih sosesk (Mirande 1980) ter frekvenco in tip kontaktov
med dr`avljani in policijo (Huang in Vaughn 1996). Tako so pripadniki
manj{inskih skupin in mladi ljudje bolj negativno naravnani do
policije kot stari ljudje ter pripadniki ve~inskih rasnih skupin.

Eno prvih {tudij o policijskem nasilju je leta 1970 za~el Westley,
ko je odvetnikom, ~rncem in socialnim delavcem zastavil isto
vpra{anje: “Kaj si mislite o policijski enoti X ?”  Devet od dvajsetih
odvetnikov je odgovorilo, da je policija brutalna in neu~inkovita, dva
od {tirinajstih socialnih delavcev sta menila, da je policija agresivna in
brutalna, ter osem od petintrideset ~rncev je zatrdilo, da policija
uporablja preve~ nasilja. Westley je tako odkril majhno in me{ano
skupino ljudi, ki je menila, da so policisti “neu~inkoviti, brutalni,
skorumpirani in ignorantni” (Westley 1970).

Tudi Blumenthal je opravljal {tudije na to temo in odkril, da
“rev{~ina, diskriminacija in pomanjkanje slu`b prispeva k pove~anju
nasilja, lastna vpletenost posameznikov v nasilje pa je povezana s
podporo nasilja kot na~inom socialne kontrole” (Blumenthal 1972).

Raziskavo je leta 1980 izvedel tudi Gallup in na vpra{anje “Ali
menite, da v va{i soseski prihaja do policijske brutalnosti?” je 26 %
vpra{anih odgovorilo – “Zelo veliko” (Komarnicki in Doble 1985).
Leta 1984 je Roper Poll vpra{al izbran vzorec anketirancev, ali
menijo, da “je policijska brutalnost dandanes   zelo velika gro`nja
dr`avljanu, kot ste vi “(Komarnicki in Doble 1985). Kar 44 % vpra-
{anih je ~utilo, da  policijska brutalnost pomeni “zelo resno” ali
“srednje resno” gro`njo, in to visoko {tevilko je treba obravnavati
kar se da resno. Po neki drugi raziskavi leta 1987 v New Yorku je
17 % vzor~ne populacije izjavilo, da so bili v zadnjih petih letih
oni ali njihovi dru`inski ~lani pri~a prekomerne uporabe sile policije
(Winick 1987). Rasne razlike in percepcija policijske pretirane
uporabe sile so bile zopet osvetljene leta 1987, ko je New York
Times ponovno opravil raziskavo javnega mnenja. Vpra{anje je bilo:

S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man



295

”Ali mislite, da policija v NY pogosto brutalno ravna s ~rnsko
populacijo ?” “Da,” je odgovorilo 36 % belcev, 70 % ~rncev in 46 %
Ju`noameri~anov.

Javno mnenje ima lahko zelo pomembno vlogo pri dru`beni
kontroli, zlasti pri omejevanju policijske uporabe sile. Negativno
javno mnenje o policiji povzro~i frustracije, cinizem in neodlo~nost
policistov ter zmanj{a zaupanje v policijo. Poleg raziskav javnega
mnenja lahko sodbe o pomembnosti policijske brutalnosti ugoto-
vimo tudi iz njene vidnosti v medijih, popularni kulturi, politiki in
uradni skrbi.

VLOGA MEDIJEV

Individualni in dru`beni faktorji igrajo pomembno vlogo pri
oblikovanju osebnih prepri~anj, zato je te`ko asociirati specifi~no
vedenje s specifi~nim dogodkom ali dolo~enim virom (Surette,
1992). Naravnanost do policije in mnenja o njeni prekomerni uporabi
sile izvirajo iz kompleksne interakcije mnogih sil, vklju~no z mediji.
Vloga medijev (predvsem filmov in televizije) pri oblikovanju
prepri~anj o policiji in vpliv medijev na stopnjo mladostni{kega
kriminala je lahko tema obse`nih debat. Policisti verjamejo, da
mnoge televizijske nadaljevanke ustvarjajo vtis, kot da so policisti
superjunaki, ki so sposobni re{iti vsak zlo~in (Warr, 1980). Poleg tega
jim pripisujejo {tevilne vrline in osebnostne lastnosti popolnih ljudi,
za katere vemo, da v realnosti ne obstajajo. Tako je za medijsko
izdelani portret policista zna~ilno, da je po{ten, nepodkupljiv, dober
po srcu, spreten, iznajdljiv, vesten in uspe{en policist, neizprosen v
boju z zlo~inom, poleg tega pa {e vzoren dr`avljan in skrben
dru`inski ~lan. Tako idealisti~no so prikazani glavni junaki ne{tetih
TV-serij in filmov, ki jih v zadnjem ~asu lahko gledamo pri nas, kot na
primer Komisar Rex, Policaji, Obalna stra`a na kolesih, Varuhi luke,
Novi nedotakljivi, Pod krinko, Policaji s srcem ... Pravica vedno
zmaga, je jasno sporo~ilo tovrstnih oddaj, ki se vedno sre~no kon~ajo,
zlo~inci pa kon~ajo za zapahi. Ta zmotna medijska slika je vzrok
temu, da gledalci pri~akujejo od policistov preve~, ve~ kot ti zmorejo
(Arcuri 1977).

Nekateri drugi policisti pa so v medijih prikazani kot popolni
omejenci in sadisti, ki so nesposobni opravljati svoje osnovne naloge
(Culver 1978). Medijski portreti ilegalnih in vpra{ljivih policijskih
metod, kot na primer prekomerna uporaba sile, vodi k temu, da
ob~instvo verjame, da so policisti brutalni in skorumpirani posamezniki.
Filmi in TV-oddaje o delu policistov, ki jih lahko gledamo pri nas, so
ve~inoma ameri{ke in angle{ke produkcije. ̂ e se ̀ e slu~ajno zgodi,
da so po televiziji policisti prikazani v slabi lu~i, gledalci dobijo vtis,
kot da se to dogaja v popolnoma drugem svetu. “To je Amerika,”
si mislijo – pri nas se take stvari, kot so korupcija in policijsko nasilje,

S L O V E N I J A ?

Policijska brutalnost



296

`e ne dogajajo. Da bi se policisti agresivno zna{ali nad njihovim
nedol`nim mladoletnikom, je za ve~ino star{ev in starej{ih ob~anov
nekaj nemogo~ega in nepredstavljivega.
Kako bi si sploh lahko mislili kaj takega, ~e mediji informacije o
tovrstnem dogajanju pri nas selektivno cenzurirajo oziroma jih sploh
ne objavljajo. Nerealna pri~akovanja in tendenca k posplo{evanju in
banaliziranju policijskih portretov je torej ena izmed opaznih
zna~ilnosti medijev (Haney, Manzolati 1981). K temu je treba
pripomniti, da sta za mnoge ljudi televizija in film edini vir informacij
o policijski aktivnosti (Dominick, 1973). U~inki medijev na naravna-
nost do policije se razlikujejo glede na temo, medij in vsebino
sporo~ila (Surette 1992). Surette pravi, da ~asopisi vplivajo na
prepri~anja o kriminalu, medtem ko televizija bolj vpliva na odnos do
kriminala. Na to razliko med vplivi tiskanih in elektronskih medijev je
potrebno biti pozoren tudi pri obravnavi percepcije policijske
brutalnosti v javnosti. Znano je, da incident Rodneyja Kinga v Los
Angelesu, ki je bil posnet na videokamero, verjetno ne bi imel tako
velikega u~inka (izbruh neredov), ~e bi bil obravnavan le v tisku,
vendar pa je na to temo potrebnih {e veliko raziskav, da bi odkrili,
kak{na je dejanska razlika.

Dober poligon za samostojno raziskovanje pa ponuja svetovni
splet ali World Wide Web. Na iskalniku Yahoo sem pod policijsko
brutalnostjo na{el 19 strani. Z navdu{enjem sem sprejel odkritje, da
na svetu ̀ e obstaja kar nekaj organizacij, ki se odprto borijo proti
policijskemu nasilju. Najbolj znane so COPWEB – Community of
police watchers’ earthwide beat, COPWATCH – javljanje brutalnosti,
FAIR – Fairness and acuracy in reporting, Project censored –
cenzurirane zgodbe, ter Unstoppable – aktivnosti za zmanj{anje
brutalnosti. Poleg teh organizacij pa je na voljo {e veliko resni~nih
zgodb ljudi, ki so do`iveli razli~ne neprijetnosti s policisti. Nekatere
zgodbe so prav zastra{ujo~e, {e bolj grozljiv pa je podatek, da
cenzura uspe{no funkcionira tudi na internetu, saj je kar nekaj strani
uni~enih, namesto anti-policijskih informacij pa se prika`e velik napis
CENSORED!  Zanimivo je, da se je pred kratkim na internetu pojavila
tudi spletna stran z naslovom “The police terror in Slovenia”, najdete
pa jo na naslovu http://www.geocities/Pentagon/Quarters/2155.
Lepo, da je {e kdo drug zaskrbljen nad tovrstnimi problemi.

POLICIJSKA BRUTALNOST V SLOVENIJI

Kot sem ̀ e navedel, tudi pri nas pogosto prihaja do kratenja
~love{kih pravic in brutalnosti  policije. Za ilustracijo navajam dva
primera. V prvem povzemam resni~no zgodbo prijatelja, katerega
identiteta naj zaradi varnostnih razlogov ostane prikrita. To je nje-
gova zgodba, napisana v prvi osebi, ki se je odvijala pred znanim
ljubljanskim lokalom: “Okoli dvanajste ure zve~er so na kraj dogajanja

S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man



297

pri{li policisti, verjetno zaradi hrupa mno`ice. Za~eli so vsepoprek
legitimirati ljudi. Ko sta policista legitimirala mene, sem jima dejal, da
jima lahko takoj brez te`av poka`em osebno izkaznico, da pa ju
prosim, ~e se lahko legitimirata tudi sama. Na surovo zavrnitev sem
jima odvrnil, da sem seznanjen s svojimi pravicami in kazenskim
zakonikom in da sta se po slu`beni dol`nosti dol`na legitimirati tudi
sama. Mlad policist se je po tej izjavi razjezil, mi zvil roko na hrbet in
me odvedel po cesti navzgor do marice. Tam so od mene zahtevali,
naj izpraznim ̀ epe. Ker vem, da me brez utemelje-nega suma ne
smejo preiskati (tega ni bilo), sem jim to tudi povedal in jih vpra{al,
~esa me sumijo. Policist me je surovo potisnil ob marico, mi {e bolj zvil
roko ter mi grobo rekel, naj izpraznim ̀ epe. Ker sem se zbal za svojo
varnost in ustra{il nadaljnjih bole~in, sem jim izro~il vse stvari iz
`epov. Takrat sem jim tudi dejal, da so s tem kr{ili moje osebne
pravice. Med tem postopkom je bila prisotna tudi pri~a, ki lahko vse
te dogodke potrdi. Policisti so pri tem prekora~ili svoja pooblastila,
saj so zavrnili mojo ̀ eljo po identifikaciji ter mi protizakonito prisilno
pregledali vsebino ̀ epov. Ko sem jim to povedal, so postali {e bolj
grobi in mi govorili, naj bom raje tiho. Na moje ugovarjanje so me
vklenili, strpali v marico ter odpeljali na Trdinovo. Omeniti je treba,
da se do policistov nisem vedel nespodobno in da nikogar nisem
`alil. Policistov nisem oviral med postopkom ali jih ignoriral, temve~
sem jih le seznanjal s svojim pravicami, katere so bile kr{ene.

 Na Trdinovi sem policiste ve~krat vpra{al, ~esa sem obto`en,
zakaj so me tja pripeljali in ali se lahko predstavijo. Na nobeno od teh
vpra{anj nisem dobil odgovora. Policisti so se delali gluhe in mi
govorili, naj bom tiho. Nato so me zaprli v celico. Ker je bila tam
popolna tema in ker sem moral nujno na WC, sem za~el najprej
trkati, nato tol~i po vratih, da bi mi omogo~ili opravljanje potrebe.
Po ca. 15 minutah so mi odprli, me pustili na WC ter mi povedali, da
me bodo premestili na Pov{etovo. Brez kakr{nihkoli pojasnil, ~esa
sem obto`en, so me nato zaprli v marico za nadaljnjih 15 minut. Bil
sem ogor~en, in ker se dolgo ~asa nismo nikamor premaknili, sem
za~el tol~i po vratih. Ko so se odprla, je noter stopil policist in me
vklenjenega v lisice ve~krat udaril. Najprej sem dobil par mo~nih
klofut po glavi, ki sem si jo nato preventivno skril med kolena.
Sledilo je {e par krepkih udarcev s pestmi po hrbtu, nato pa je
policist stopil iz marice in zaloputnil vrata. Sledila je divja vo`nja z
namernim sunkovitim zaviranjem. Na Pov{etovi sem de`urnemu
policistu povedal, da so z mano zelo grdo ravnali, on pa je dejal, da to
ni v njegovi pristojnosti. No~ sem pre`ivel v celici, zjutraj pa so me
brez obrazlo`itve spustili. Ker mi ni nih~e rekel, da sem ~esarkoli
obto`en, sem mislil, da je s tem zadeva zaklju~ena. Zaradi surovega
ravnanja policistov, prekora~itve njihovih pooblastil, arogantnega
obna{anja in kr{enja mojih pravic sem resno razmi{ljal o prito`bi na
postopek, ki pa je na ̀ alost nisem napisal. Prepri~an sem, da nisem
storil ni~esar, kar ni v skladu z zakonom, {e vedno pa se po~utim

S L O V E N I J A ?

Policijska brutalnost



298

poni`an in o{kodovan.”
Drugi grozljivi dogodek se je zgodil julija 1998 v Velenju. Gre za

tragi~no prometno nesre~o, v kateri je policijska marica zaprla pot
dvema motoristoma, ki sta oba umrla. Ta “prometna nesre~a” je
vzbudila veliko ogor~enje javnosti. V medijih se je pojavilo nekaj
~lankov o nesre~i, vsi po vrsti pa so posku{ali opravi~iti policaje in
kriviti motorista. Tak primer je ~lanek z naslovom “Tudi policaj je
samo ~lovek”, ki je bil objavljen v Delu. Dodatno ogor~enje javnosti
pa so spro`ile govorice, da je policijski avto nala{~ zaprl pot moto-
ristoma, da bi ju ustavil. To pomeni, da so policaji v marici zakrivili
njuno smrt nala{~. To pa je umor in ni~ drugega. V Velenju so potem,
ko se je vest raz{irila, vrstniki obeh umorjenih motoristov pripravili
manj{e demonstracije, na katerih so protestirali proti policiji in jih
obto`ili za umor. Policija je demonstrante seveda razgnala, kar
dokazuje, da je Slovenija demokrati~na dr`ava, v kateri se spo{tujeta
svoboda govora in zbiranja.

Zanimivo pri vsem tem je, da policaji pri nas niso odgovarjali
{e za noben umor, ki so ga zagre{ili, in verjetno {e dolgo ne bodo.

Lahko trdim, da mediji v na{em prostoru tematiko policijske
brutalnosti zelo slabo pokrivajo. V najbolj branem dr`avnem
dnevnem ~asopisu Delo za zadnjih 15 let nisem uspel zaslediti
objektivno kriti~nega ~lanka o policijski brutalnosti, razen nedavne
obravnave incidenta, ki se je zgodil na Zgaga rock festivalu, ko se je
ve~je {tevilo policistov nasilno zneslo nad nedol`nim in nemo~nim
ob~instvom. O~itno je bilo tokrat v tem brutalnem policijskem
posredovanju (p)o{kodovanih preve~ ljudi, da bi se o tem mol~alo,
vendar pa je neizpodbitno dejstvo, da se na splo{no teme policijske
brutalnosti taktno izogiba ve~ina tiskanih medijev.  Redka izjema je
Mladina, kjer je bilo objavljenih ̀ e kar nekaj ~lankov na to temo.
Eden izmed njih je naslovljen “Recite policiji NE! “ in obravnava
varstvo pravic zasebnosti in osebnostnih pravic ob osebni preiskavi
(Mladina, november 1997). Drugi odkriti borec proti policijskem
nasilju v slovenskem medijskem prostoru pa je Radio Študent,
ki z razli~nimi oddajami, reporta`ami in intervjuji seznanja javnost z
resni~nimi izbruhi policijskega nasilja. Tako se je Radio Študent po
odmevni neslavni policijski intervenciji na leto{nji Zgagi, ki je bila
kaplja ~ez rob vsem nepravilnostim policije, odlo~il za protiudarno
akcijo. Speljali so peticijo proti policijskemu nasilju z naslovom
“^love{ko dostojanstvo naj ima prednost pred pendrekom in
represijo”, v kateri so pozivali dr`avljane, naj s svojim podpisom
podprejo odprti boj proti kratenju osnovnih ~love{kih pravic.
Peticija je bila dokaj uspe{na, saj so zbrali pribli`no 17 000 podpisov.
To {tevilo jasno ka`e na nezadovoljstvo slovenske javnosti nad
delovanjem policistov.  Tak{ni ~lanki, oddaje, prispevki in peticije
imajo pomembno informativno funkcijo, saj obve{~ajo dr`avljane
o njihovih pravicah ter pravicah policistov. Dobro bi bilo, ~e bi se
svojih pravic in pooblastil zavedali tudi policisti sami.

S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man



299

“SLABI” POLICAJI

Samo po sebi je umevno, da represivni aparat ̀ e desetletja krivdo
za neuspehe policijskega dela – od korupcijskih {kandalov do
prito`b o brutalnosti – vali na pe{~ico slabih policistov. “^e pa se
preve~ osredoto~amo na gnila jabolka, lahko kaj hitro pozabimo
na mo`nost, da je gnil cel sod, ki sedaj uni~uje njegovo vsebino,”
pravi Locke.

Raziskave na to temo so pokazale, da policisti sami smatrajo
policijsko brutalnost kot eno izmed najmanj deviantnih dejanj, ki jo
ena~ijo s spanjem na delu, kot tudi eno izmed najbolj pogostih.
Ve~ kot 40 % policistov iz majhnega mesta Barker je leta 1978
priznalo, da so se kdaj vedli brutalno v ~asu svoje kariere. Hunt je
ugotovil, da si “ve~ina mladih in novih policistov pridobi spo{tovanje
starej{ih sodelavcev s tem, da se obna{ajo agresivno ter da uporabijo
vso potrebno silo v dani situaciji” (Hunt 1985).  Veliko policistov v
sebi kopi~i razne frustracije, ki jih povzro~ajo zapleti na sodi{~u,
politiki, neujeti zlo~inci, dnevni tisk, dru`bene elite, osebni problemi
ter mnoge druge te`ave. Te frustracije se po~asi kopi~ijo in policist
jih sprosti tako, da svojo jezo znese nad osumljencem, tako da mu
zategne lisice, ga porine ob steno ali z njim fizi~no obra~una.
Osumljenec, nad katerim policist znese svoj izbruh brutalnosti, je
nadomestek za vse tiste, s katerimi se policist nikoli ne bo mogel
soo~iti ali direktno obra~unati.

Pri tem je treba vedeti, da med policisti samimi obstaja preprosto
nenapisano pravilo molka: policist ne sme posredovati nasprotnih ali
negativnih informacij o svojih sodelavcih. Za policijo je zna~ilna
izjemna solidarnost med tistimi, ki stopijo v njihove vrste, tako da se
za njih dru`ba deli na “nas” in “njih”. Prav zaradi tega, ker se policisti
med sabo {~itijo tudi takrat, ko zagre{ijo nedopustne napake, je zelo
te`ko karkoli dose~i preko pravosodnega sistema. Najve~krat take
to`be proti policiji zapadejo s ~asom ali pa jih ni mogo~e dokazati
zaradi pomanjkanja informacij, ki jih seveda ni te`ko prirediti ali
zbrisati. Zato je raziskovanje policijske brutalnosti izjemno te`ka
naloga. Najve~krat so edine pri~e ravno ̀ rtev in policisti, ~e pa
obstajajo slu~ajno {e druge, se v glavnem v strahu za svoje zdravje
bojijo nastopiti proti policiji. Tudi zdravni{ko potrdilo o po{kodbah
dostikrat ne zale`e, saj te profesionalno premlatijo tako, da na telesu
ni vidnih huj{ih po{kodb. Seveda pa si policisti tudi na sodi{~u
pomagajo z la`nimi pri~anji ter pisanjem la`nih ovadb.

Policijska kultura je ̀ e dolgo zanimiva tema za raziskovalce.
Pomembna na tem podro~ju sta bila Reiss in Winick. Reiss je na
podlagi raziskave odkril, kako velika je dejanska stopnja neprijav-
ljanja prekomerne uporabe sile. Ta je bila leta 1967 kar 97 odstotna,
po Winickovi raziskavi leta 1987 pa 67 odstotna. Zelo nizko {tevilo
tovrstnih prijav ka`e na strah dr`avljanov pred represivnim aparatom,
ter na nepoznavanje svojih osnovnih pravic. Vendar pa tudi pri tistih,

S L O V E N I J A ?

Policijska brutalnost



300

ki se odlo~ijo za prijavo, pravici velikokrat ni zado{~eno. V Los
Angelesu je recimo kar 38 % takih prijav ozna~enih kot “neosnovane”,
kar pomeni, da so nevpleteni dr`avljani ali policijske pri~e na sodi{~u
spodbili zgodbo o{kodovanca. V Veliki Britaniji ve~ kot polovico
prito`b proti policiji umaknejo o{kodovanci sami (Fogel 1987).

Še en znan raziskovalec, ki se je ukvarjal s to tematiko, pa je Paul
Takagi. Raziskoval je uboje me{~anov, ki so jih povzro~ili policisti.
Prav o takih primerih javnost praviloma ni obve{~ena, saj policija
in drugi dr`avni organi o tem ne znajo ali no~ejo govoriti. Takagi
opozarja na alarmantno pove~anje stopnje smrtnosti mo{kih prebi-
valcev, povzro~ene z “legalnimi intervencijami policijskih organov”.
Taki primeri se bele`ijo kot “upravi~eni umori” (justifiable homicide)
v okviru policijskih intervencij. Med mladimi polnoletniki so take
smrti najpogostej{e, policija pa se izgovarja, da je vsa odgovornost
samo na ̀ rtvi. Zanimivo je, da je “stopnja takih intervencij s smrtnim
izidom pri ~rncih devet- do desetkrat vi{ja kot pri belcih” (Takagi,
1974, str. 302). Med leti 1960 in 1968 so kalifornijski policisti ubili
1188 temnopoltih in 1253 belih mo{kih, in to v okro`ju, v katerem
~rnci predstavljajo le 10 odstotkov celotne populacije. Natan~no
analizo takih primerov je opravil tudi Robin Gerald in ugotovil,
da je “od skupno 32 smrtnih primerov v Filadelfiji (28 temnopoltih)
mrli{ki oglednik v 30 primerih policiste oprostil vpletenosti v umor,
v preostalih dveh primerih pa so bili policisti opro{~eni pred poroto”
(Robin, 1963, str. 226). Kadar policist ubije civilista, se to obravnava
kot “uporaba legalne sile”, kar daje vtis, da je bila uporaba sile
legitimna. Kadar pa pride do uboja policista, se to kvalificira kot
nasilje oziroma ilegalno dejanje. Iz tega je razvidno, “da ljudje
uporabljajo besede zelo selektivno, z namenom, da bi izzvali alarm”
(Sorel, 1950).

MO@NE REŠITVE PROBLEMA

Do sedaj so se primeri policijske brutalnosti in prekora~itve
pooblastil razlagali kot primeri individualne deviance. Bayley pa
pravi, da se “sedaj  brutalnost vedno bolj obravnava kot  problem
institucionalne pomo~i in organizacijske odgovornosti” (Bayley,
1990). Z drugimi besedami, da se urediti z bolj{o ureditvijo policijskih
sil. V demokrati~nih dr`avah policijska brutalnost pomeni neuspeh
individualne in institucionalne odgovornosti. V avtoritarnih dr`avah
pa brutalnost v ve~ji meri podpira re`im.

Obstaja upanje, da se bo policija pokazala javnosti v bolj svetli
lu~i, ko bodo ob~inski voditelji omogo~ili skupne ob~insko-policijske
dejavnosti, sodelovanje celotne krajevne skupnosti ter natan~nej{i
vpogled v policijske operacije. Ko dr`avljani enkrat za~utijo, da imajo
direktno vlogo pri kontroliranju in usmerjanju policije, se tradicionalne
bariere med policijsko-dr`avljanskimi odnosi podrejo.

S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man



301

Poleg bolj{e izbire in treninga policistov bi bilo nujno potrebno
razviti {e posebne izobra`evalne programe, usmerjene k zmanj{e-
vanju nasilja med policisti. To je nujno potrebno, kajti raziskave so
pokazale, da so se tisti policisti, ki so dobili najve~ prito`b na ra~un
svoje brutalnosti, izkazali tudi za najbolj produktivne. Tam kjer je
policijska brutalnost resen problem, so potrebne organizacijske in
strukturne spremembe v na~inu izvajanja njihovih operacij. Nujno
potrebno je izbolj{ati naravo in kvaliteto odnosov med policisti in
dr`avljani, in to v dobro obeh.

SKLEP

Policija je s svojimi represivnimi in nerepresivnimi dejavnostmi
neizogiben del nadzorstva v tem stoletju. Tudi v bli`nji prihodnosti
njena vloga gotovo ne bo manj{a kot doslej, saj razvoj tehnologije in
znanj ponuja vedno bolj{a sredstva kontrole. Mno`i~ni mediji bi nujno
morali posvetiti ve~ pozornosti tej aktualni problematiki, o kateri je
javno znanega bore malo. Policijska brutalnost je brez dvoma tudi pri
nas, vendar je kar se da prikrita, saj jo varuje spirala molka. Kriti~no in
neodvisno poro~anje medijev lahko prekine to spiralo molka in ustvari
medijski pritisk na policiste, ki prekora~ijo svoje odgovornosti. To bi
vplivalo na zmanj{anje policijskega nasilja ter omogo~ilo bolj{e
poznavanje ustavnih pravic civilistov. ̂ love{tvo se je ̀ e od nekdaj
upiralo omejevanju svobode, v sedanji  demokrati~ni dru`bi pa bi
morala policija delovati kar se da pravi~no in korektno.

Na ̀ alost se zavedam dejstva, da je to le ideal, ki v realnosti nikoli
ni obstajal, prav tako kot je nemogo~ obstoj policije brez njene
brutalnosti.

LITERATURA

PE^AR, JANEZ (1987): ”Policijska dejavnost – nekaj dilem skozi zgodovino”,
Teorija in praksa, Letnik 24, {t. 7, Ljubljana.

DEMOTTE (1984): “Policing Manchester in the Ninteenth century”, Police
studies, Cincinnati.

STEAD, P.J. (1977): Pioneers in Policing, Patterson;
PISCIOTTA, A. (1982): “Police, Society and Social Control in America”,  A

Metahistorical Review of the Literature, Criminal Justice Abstracts,
Hackensack.

TAKAGI, PAUL (1974): “A garrison state in šdemocratic’ society”, Crime and
Social Justice.

ROBIN, GERALD (1963): “Justifiable homicide by police officers”, The Journal of
Criminal Law, {t. 54.

SOREL, G. (1950): Reflections on violence, Glencoe.
SURETTE, RAY (1990): The media and criminal justice public policy, Springfield.
WARR, M. (1980): “The accuracy of public beliefs about crime”, Social Forces.
ARCURI, A.F. (1977): “You can’t take fingerprints off water”, Human relations.
CULVER, J.H. (1978): “Television and the police”, Police studies, {t. 7.
HANEY, C. in MANZOLATI, J. (1981): “Television criminology: Network illusions

S L O V E N I J A ?

Policijska brutalnost



302

of criminal justice realities”, Readings about the social animal, Freeman.
DOMINICK, J.R (1973): “Crime and law enforcement on prime-time television”,

Public opinion quarterly , {t. 37.
STAHL, DAVID (1966): The community and racial crisis, New York.
SMITH, DAVID in GRAY JEREMY: “Police and people in London”, vol. 2 ,”A

survey of londoners”, vol. 3, A survey of police officers, London.
SKOGAN, WESLEY (1990): Disorder and decline, New York free press.
LOCKE, HUBERT (1967): “Police brutality and civilian review boards”, Urban

law, {t. 44.
REISS, ALBERT (1968): “Police brutality – Answers to key questions”, Transaction

5, 1968.
CROFT, ELIZABETH BENZ (1984): Police use of force in Rochester and Syracuse,

New York.
GAROFALO, JAMES (1989): Public opinion about crime: The attitudes of victims

and non-victims in selected cities, Washington D.C.
BAYLEY, DAVID H. (1987): Minorities and the police: Confrontation in America,

New York and Glencoe, Illinios Free Press.
BROOKS, T.R. (1965): “Police brutality”, New York Times Magazine
NIEDERHOFFER, ARTHUR (1967): Behind the shield: The police in the urban

society, Garden City, NY.
LEBEAU, J.L. (1992): Geography and policing, Springfield Illinois.
MURTY, KOMANDURI (1990): “The image of the police in the black Atlanta

communities”, Journal of police science and administration.
MIRANDE, A. (1980): “Fear of crime and fear of the police in a Chicano

community”, Sociology and social research.
HUANG, WILSON W.S. in VAUGHN, MICHAEL S. (1996): “Support and

confidence: Poblic attitudes toward the police”, A national opinion
survey, Oaks.

WESTLEY, WILLIAM (1951): The police: A sociological study of law, custom and
morality, University of Chicago.

GELLER, WILLIAM A. in TOCH HANS (1996): Police violence: understanding
and controlling police abuse of force, Yale University Press, London.

BLUMENTHAL, M. D. (1972): Justifying violence: Attitudes of american men,
Ann Arbor, University of Michigan Press.

HUMANA, CHARLES (1983): World human rights guide, London, Hutchionson;
ELDRIGE, JOHN (1944): Getting the message: News, truth and power, Routledge,

London.

S L O V E N I J A ?

Arlo Ro`man







305Čitalnica

r e c e n z i j e

Mitja Reichenberg

Med duhovi 4 ali osem
to~k o sre~i

Du{an Rutar: Freudovi duhovi 4. Filozof proti
kapitalizmu, samozalo`ba, Ljubljana 2000, 135
strani

Znanosti ni. Ni je več. Odkar lahko prebiramo
Freudove duhove, je znanost postala popolnoma
nepotrebna. Lahko jo mirno zapakiramo in pošlje-
mo na Mars, saj tam še ni bila. Tja ji še ni uspelo
priti. S tem preciznim obratom lahko uvrstimo
četrto knjigo Freudovih duhov na četrtega konja
jezdecev apokalipse in z njimi odjahamo v simu-
lirano bodočnost obritih menedžerjev in mobi-
telov, tja, kamor seže samo pero avtorja knjige, o
kateri bo tekla beseda.

Gospod doktor Rutar, povejte nam nekaj za
ali kot uvod v svojo četrto knjigo Freudovih duhov.

Rutar: Poglejte! Obstajali so le trije pravi
dediči Freudove misli: Lacan, Deleuze, Derrida.
Obstajali so tudi psihologi, lacanovci in freudovci.
Ti še vedno obstajajo. Kot vzvod in podpora
tehnološkega izkoriščanja. Nikoli niso razumeli,
kaj pomeni praxis. Zato njihovo delovanje ni
moralno. Ne umejo interpretirati sveta, ki ga sou-
stvarjajo. Naj bomo zavoljo tega milostni z njimi?

Popolno sprenevedanje je seveda to, da duho-
vi ne obstajajo. Duhovi so. In so realni. Saj držimo
v rokah že četrto knjigo o njih in to seveda pomeni,
da so. In da bodo, seveda. S tempom, s katerim
jih Rutar zapisuje, in od njihove dobre volje pa je
odvisno, koliko jih bomo za časa našega življenja
tukaj, na tej strani realnosti, uspeli prebrati. In ni
naključje, tako kot ne obstaja usoda, da se v knjigi
pogovarjata Rutar in Freud v enaintridesetih

poglavjih novih dimenzij, kamor še človekovo oko
ni seglo, če pa je že, pa vsaj ne tako globoko, da
bi srečalo duhove, ki tam vladajo. Spiritualnost?
Seveda. Koncept sodobnosti. Koncept priroč-
niške literature, lahko poreče marsikateri mistik.
Pa vendar – kaj je mističnega na Freudu, Rutarju,
Derridaju, Deleuzu, Lacanu? Vse. Predvsem to,
da so onkraj. Onkraj vedenja in percepcije bega-
jočega. Onkraj želje. So želja sama. So arhiv.
Simptom in hkrati ukradene vile sojenice na nebu
bežečih simulakrov, znakov, kodnih zapisov, be-
sed. Onkraj. Mi lahko le stopimo za njimi v svet, ki
je onkraj. To pa je seveda edino svet duhov. Ne
navidezni svet priročnikov in diet. Svet, bolj res-
ničen od interneta in pralnih praškov, svet pol-
nočnih resnic, svet pravih, živih in resničnih
duhov. Freud-Rutarjevih ali Rutar-Freudovih. Pač
odvisno od tega, s katere strani smo pripotovali.

1.  ZAZNAMOVANI

Gospod doktor Rutar, kako bi nam lahko
razložili arhive, spomin, preganjavice preteklosti,
sprave, opravičevanja in podobno?

Rutar: Človek je bitje spomina. Je bitje arhi-
vov. Spominjanja. In konstruiranja, oblikovanja,
preoblikovanja in kreiranja. Spomin je paket,
pošiljka (con-signation). Nekdo ga je zapakiral.
Na primer na pošti. A če ga je zapakiral, ga lahko
tudi odpakira. Kje drugje. Lahko odpakira znake.
In s tem odpakira spomin. Ter realnost. In potem ni
več ujetnik čarnih krogov. Kajti vprašanje o arhivih
nikakor ni vprašanje o preteklosti, pravi Derrida.
Pač pa je vprašanje prihodnosti. In o njej.

Kako pa je dandanes z učitelji in učiteljicami,
se raje sploh ne vprašajmo. Vprašanje je nelo-
gično. Kajti z njimi ni nič. Tako tudi ni nič narobe.
Sicer pa je krasno zapisati in misliti takšne stavke,
ki imajo v sebi dvojne negacije. Nič ni. Nič je. Je
nič. Ni nič. Tako je tudi nič narobe. Enostavno
povedano – z učitelji in učiteljicami je nič. To, da
v šolah prevladujejo učiteljice in matere, je od-
večni podatek. Tudi devetletka je odvečni poda-
tek. Samo odpakiranje Platonove Akademije bi
postavilo stvari Šole nekako vsaj v prave smer-



306 Čitalnica

r e c e n z i j e

nice. Toda to je iluzija brez primere. To je tako,
kot bi v spovednici brali pornografske revije.
Sprevrženo. Vsekakor je bolj logično, da se v
javnih hišah bere sveto pismo, saj vseskozi govori
o ljubezni in razdajanju. Tako kot v šoli. Učitelji in
učiteljice pa zaradi izgube stoletnega kompasa
ne najdejo objekta želje in ljubezni. Zamenjujejo
ga z učenci in učenkami ali sodelavci in sode-
lavkami. Ne. Objekt je zanemarjen. Imenuje se
znanje. Ampak ta zgodba sodi drugam.

2. ČETRTA SVETOVNA VOJNA

Nikoli prej, nikoli pozneje ni bolj nujno obleči
neprebojne jopiče in si nadeti neprebojne čelade,
zlesti v neprebojne hlače in natakniti neprebojne
rokavice, da o neprebojnih vratih, stenah in očalih
sploh ne govorimo. Čas četrte svetovne vojne že
teče in vsi, prav vsi smo tarče. Kdo strelja? Vsi.
Na vsakogar. Kje? Vsepovsod. Iz reklamnih ogla-
sov, radia, televizije, časopisov. Ni prostora za
zaklonišča. Informacijska in kibernetična vojna
že teče. Medij. Vojno polje. Vojno stanje. Žrtve na
vsakem koraku, da ne govorimo o velikanskih
izgubah na eni strani in bilijonskih dobičkih na
drugi strani. Tehnoelite. Vojna v vašem stanovan-
ju. Grozljivo. Ljudje so se že tako spremenili, da
so postali del te vojne. Človek mina. Človek krogla.
Človek tarča. Človek znak. In potem se enostav-
no, kot se za znake spodobi, izbriše. Popravi.
Medijska kultura sestavlja in razbija svetove.
Ustvarja nove, kar tako pred našimi očmi. In ruši
stare. Predvsem. Ti so nepotrebni, saj jim je po-
tekel njihov objektni čas. Zamenjati jih je potreb-
no z novimi, boljšimi, popolnejšimi, natančnej-
šimi, zmogljivejšimi, hitrejšimi. Prejšnji so za staro
šaro. Za na odpad. Tako kot z računalniki, katerim
ljudje služijo. Služijo jim tako, da jim strežejo.
Tako, da jih kupujejo. Vsak večer jih pred spanjem
še pokrijejo, da se ne prehladijo. Lahko se celo
okužijo in potem so mrtvi. Kot nekoč kanarček v
pokriti kletki. Tako se krog spet sklene in Orwell
ne ve, ali je on napisal knjigo o Velikem bratu ali
mu je Veliki brat ukazal, naj jo napiše, da bodo
ljudje mislili, da ne obstaja. Na koncu lahko le
ugotovimo, da Orwell ne obstaja. Veliki brat ga je
izbrisal. Tako, kot ga je ustvaril. In tudi Velikih

bratov je danes vse več in se združujejo. Naj
vendar že (ponovno) naredijo človeka po svojem
okusu in ne meri. Srečnega. Naredijo naj ga na
drugi strani ekrana, v simuliranem svetu, v svetu
medija, v svetu moči, kapitala, v svetu kiber-
netičnih resnic in potegavščin. V svetu medijskih
laži in perverznosti ...

Rutar: … v svetu virtualnih in kibernetičnih
svetov, spektaklov, simuliranega znanja, tehno-
informacij, teledemokracije, podob, reprezentacij,
znakov in zdravih življenjskih slogov. Naredijo
naj takega človeka, ki bo do vrha in čez napolnjen
in prenapolnjen z informacijami, da si ne bi zaželel
filozofije in vednosti. Človeško žival naj preo-
brazijo v znak, ki bo dobro služil občilom, kapitalu
in korporacijam.

Hvala, gospod doktor Rutar, da ste zaključili
tako delikatno vprašanje človeka kot obliko
srečnega bitja. Prav gotovo se strinjate z nami,
ko prikimamo črednemu nagonu hipnotizirane
množice, ki sledi psihologom in pastoralcem v
taborišča četrte svetovne vojne, v medmrežne
medijske strelne jarke in jim skupaj mahamo v
slovo s figo v žepu. Njihov interes za svet je brez
dvoma zreduciran na lepotne operacije predolgih
nosov in premajhnih prsi, odstranitev gub okoli
oči in strah pred duhovi. Torej nimajo kaj izgubiti.
Zares. Ali?

3. SISTEMI TEHNEMOV IN REDUKCIJA ČLO-
VEKA

Spreminjamo se. Vsako jutro se spremenimo.
Odvisno od tega, kateri dan nam kaže koledar.
Če je to ponedeljek, smo popolnoma drugačni
od torka. Seveda. Saj potem je že sreda, ko
zamenjamo gate in si očistimo čevlje, kajti ob
četrtkih so ponavadi sestanki. Petek pa je pri-
meren za spremembo frizure. Sobota je čas za
posebne spremembe. Popoldanske spremembe,
ko si nataknemo sončna očala in se sprehodimo
po okolici, da nas vidijo. Da se damo videti.
Opazovati. Sprememba nedelje. Zvonovi pokli-
čejo lažne farizeje k spokorenju za uboj Na-
zarečana, nekdo se celo opravičuje v imenu pre-



307Čitalnica

r e c e n z i j e

kopanih, umrlih in pozabljenih. Blef na najvišjih
obratih, opravičilo kot lepilni trak, ki naj bi zadržal
Zemljo, da bi končno ali vsaj enkrat po pomoti
Sonce zaokrožilo okoli nje. Morda bi se pa ven-
darle vsaj za trenutek sploščila. Danes se zato
producira javno mnenje, ustvarjajo novice, delijo
kuharski, zakonski in psihološki recepti za boljše
življenje kar preko občil. Da se lažje spremenimo.
Prilagodimo. V resnici se sploh ne spreminjamo
mi. Spreminja se le optika pogleda opazovanja
stvari, ki nas obkrožajo. Mrtvi so še zmeraj mrtvi,
tudi v Kočevskem rogu ali na pokopališču v Spod-
njem Kašlju. Ali je svet res eden? Sta dva ali trije?

Gospod doktor Rutar, kako bi to komentirali?

Rutar: Človek je v kompleksnem kibernet-
skem okolju vse bolj zreduciran na kar se da
preproste odgovore in reakcije. Od njega ne pri-
čakujejo, da bo pameten, ampak preprost. Kot
tak je vse bolj privesek zapletenih strojnih siste-
mov in sistemov tehnemov. Imperativ absolutne
in neomejene funkcionalnosti tako ustvarja vse
bolj zapletene tehnosvetove, medtem ko se od
človeka pričakuje le še to, da bo reagiral čim
hitreje, čim bolj razumljivo, preprosto, trivialno,
infantilno. Pravzaprav se vse več pričakuje od
naprav in vse manj od ljudi.

To je to. Svet je postal komičen izdelek. Lahko
ga naročite. Po telefonu. Kot pizzo. Kot vročo linijo
ali kot instant kosilo. Hvala lepa. Najbolje, da si
čim prej nabavimo brisačo, ker bodo kmalu pričeli
graditi hiperprostorsko medgalaktično obvoznico.
Morda jo celo že, pa zaradi javnega mnenja in
da se stvari ne bi spolitiziralo – kot tisti dogovor z
Vatikanom – mediji molčijo. Ukaz. Nekje od zgoraj.
Najverjetneje iz ladje na neverjetnostni pogon.

4. SPEKTAKELSKA USTVARJALNOST IN
APORIJE SPEKTAKLA

Gospod doktor Rutar, ob vsem tem bi želeli
vendar razumeti, da knjiga ...

Rutar: ... knjiga, ki jo imamo pred seboj, niko-
gar ne zanima. Ne more ga zanimati, ne sme ga

zanimati. Če bi koga zanimala, bi postalo jasno,
da bi bila napisana zaman, kajti njena vsebina
nasprotuje integriranemu spektaklu, kar pomeni,
da ne more biti integrirana. Torej štrli ven in je
dobra. Taka pa bo samo toliko časa, dokler je
spektakel ne bo uspel z novimi prijemi integrirati.
Ko se bo to zgodilo, bosta pisec in knjiga dokonč-
no poražena in izgubljena. A morda se to vendar
ne bo zgodilo. Morda se niti ne more.

5. IMAGINARIJ TELESA

Telesna higiena. Ponujajo nam vse mogoče
izdelke, da bi jo dodelali, izpopolnili, da bi s telesa
ostranili najmanjše delce nevidnih bakterij, uma-
zanije. Da bi na koncu vsega s telesa odstranili
dotike, poglede, poželenja, ljubezenske besede,
da bi ga očistili sleherne naslade in pregrehe.
Umivamo se, saj je čistoča stvar morale, nekak-
šnega protokola. Telo mora imeti točno določen
vonj, da ga lahko uvrstimo v sistem čistega. Čisto
pa gre z roko v roki z lepim. To pa se pripenja na
uspešno, pravilno, konceptualno, prijetno, har-
monično, neproblematično, moralno, pokrovi-
teljsko, mondeno. Skratka pravilno. Država po-
trebuje takšne ljudi. Potrebuje zanesljive in
primerne, da bodo upravljali njene stroje. Da
bodo upravljali druga čista in umita bitja, da bodo
sledili ciljem odišavljene države, ki ima v rokah
higieno v najvišjem pomenu besede. Curek mrzle
vode utrjuje. Kot v vojski. In država potrebuje
vojsko. Tisto z orožjem in tisto brez orožja. Le
razuma ne. Razuma ne moreš umiti s curkom
hladne vode. Ta se umije drugače. Vera v telesno
moč je vera v šibkost duha. Za debelimi zidovi se
ponavadi skrivajo bojazljivci. Strahopetci, bitja
brez poguma. Umita in počesana. Higienizirana.
Napudrana in prezračena. Lepa bitja, ki čakajo
na ukaze, kako, kaj in kje naj se pojavijo. In kaj
naj rečejo. Disciplinirana bitja, ki so še malo prej
stala pod curkom hladne vode, bitja v svežih
srajcah in kostimih, s kovčki, z računalniki, z
mobilnimi telefoni in priigranimi avtomobili viso-
kega razreda. Vojaki, ki se zavedajo čistosti tele-
sa. A vendar pod drobnogledom tudi na čistem
telesu kar mrgoli mikrobov, ki so pa seveda svet
zase. Na milijone jih je. Vsepovsod. Na koži, v



308 Čitalnica

r e c e n z i j e

laseh, pod nohti, za ušesi. Kako pa kaj zdravje?
Hvala, slabo.

6. DOMAČI HAMBURGERJI

Gospod doktor Rutar, bi kaj spili? Bi pivo, ali ...

Rutar: Hvala. Bom kar Johna. S sodo,
prosim ...

Lahko govorimo le o razmerju med potrebami
in željami. Slednje se seveda prikrito rešuje na
najrazličnejše načine, saj ne moremo in ne
smemo mimo dejstva, da želja vodi večino naših
za življenje potrebnih procesov. Želje so prikriti
simptomi neizživetih tesnob, ki se pa seveda dajo
zadovoljiti tudi s hrano. Jesti zdravo ni zmeraj
enako razumljeno. Odvisno od tega, ali govorimo
in mislimo na Eskime ali Afričane. Zdrava hrana
za Eskime prav gotovo niso banane in ananas,
saj jim ne nudi dovolj kalorij za preživetje. Tako
je seveda potrebno govoriti o “uravnoteženi pre-
hrani”, ki daje dovolj moči in pusti telesu, da se
razvija. Vsekakor gre tudi za del obredja, ko se
prehranjujemo. Gre za druženje. Spogledovanje
za mizo. In na koncu, čisto na koncu gre tudi za
domačnost. Seveda za simulirano domačnost,
ker v kopalnici ne gojim prašičev za pečenke, v
kleteh ne rastejo krompir in zelenjava, v avtu ne
nosijo domače kokoši domačih jajc. Izdelke
enostavno kupimo, na njih pa je nalepka, da “je
domače”. Zdrava predelava, brez pesticidov,
hormonskih injekcij ali aditivov za kratko življenje.
Verjamemo v to, kar piše. In piše še več. V receptih
piše, kdaj moramo kaj jesti. Zjutraj to, popoldan
ono, zvečer tretje. Da bomo zdravi, da ne bomo
državi v breme, da bomo lahko dolgo delali in
skrbeli za blaginjo poslancev, da nas bodo ti lahko
dolgo vlekli za nos, da bomo do službe in nazaj
porabili dovolj bencina, da bosta potem pogrebni
zavod in zavarovalnica za našim hrbtom sklepala
nove in nove pogodbe o življenjskih zavarovanjih,
pokojninskem zavarovanju in ostali krami, ki polni
blagajne uspešnežev. Vrnitev k domači hrani je
nujna. Kot vrnitev domov, čeprav v simulirani svet
varnega otroštva, daleč od ponorelega sveta, k
loncem matere in ne žene, k objemu očeta in ne

otrok, k pravljicam za lahko noč in ne dnevnim
strahotam časopisja, k uspavankam in ne pogo-
vorom ob polnoči. Ker ti razkrivajo in ne prikrivajo,
ker bolijo in ne blažijo, ker vrtajo in režejo in
pokajo in brcajo in tolčejo in grizejo. V mater-
nici življenja, pripravljenega na smrt brez
hamburgerja in receptov stare mame za boljši
jutri.

7. O HRANI IN NUJNOSTI SPOLNE RAZLIKE

Nazaj k naravi! Prav. Toda h kateri? Živeti z
naravo, je bil nekje zapisan slogan. Neumnost.
Današnji človek bi ne preživel v naravi niti dveh
popoldnevov. Izumrl bi. Neumnost brez primere
je klicati naravo, naj nas sprejme, objame in poteši
po celodnevnem treningu v službi. Brez zveze.
Narava ima svoje zakonitosti in današnji človek
si jih lahko le še želi razumeti. Nič drugega. In ni
slučaj, da je s hrano povezanih toliko tabujev.
Ženska je samo eden od njih. Prvo hranjenje je
hranjenje preko materinega telesa. In tega se
očitno nikoli ne da izbrisati. Kuhinja je stereotip,
v katerega sodi mati. Žena je njen surogat, na-
domestek, mlajši nadomestek, ker je pač potreb-
no za moškega poskrbeti. Hranjenje je občevanje
s partnerjem. V prvi fazi torej z materjo. Oblika
incesta, ki pa vendar pomaga ohranjati vrsto.
Hranimo se torej iz telesa za v telo. Stavek, da
gre ljubezen skozi želodec, prav gotovo ni iz trte
izvit. Zanimivo je nadaljnje vprašanje. Skozi že-
lodec kam? Prav tja. In tam ni več spolnih razlik.
Tam ni incesta. Tam se konča italijanska, fran-
coska in angleška kuhinja. Ženina in materina.
Tukaj moramo zapisati še nekaj o užitku. Tako
kot je hrana užitek, je seveda tudi spolna razlika
namenjena užitku. Eno z drugim in obratno. Uži-
tek pa je tako ali tako osnova za razvoj psiho-
analize. Kaj naj tukaj še dodamo? Blaginjo na-
mišljenih svetov.

Gospod doktor Rutar, kako bi lahko to ko-
mentirali?

Rutar: Spolno razliko bi na vsak način radi
izbrisali in odstranili kot nepomembno. To bi zlasti
rade naredile militantne feministke in drugi



309Čitalnica

r e c e n z i j e

zastopniki ter zastopnice zdravega razuma, ki
verjamejo v integracije, globalizacije ter t. i. novo
učenje. Mednje sodi tudi Bourdieu. Spolna razlika
je seveda taka, da je ni mogoče odpraviti; moškim
in ženskam se pridružujeta celo tretji in četrti spol.
V prihodnosti bo vse več kibernetičnih bitij, ki
bodo na nove načine uveljavljala spolno razliko.
In se na novo učila.

Toda želje bodo ostale. In ostala bodo vpra-
šanja, na katera lahko odgovori le duh. Pa ne
tisti iz svetilke, ki izpolnjuje ukaze in streže željam,
ampak tisti, ki postavlja red v kaos in luč v temo.
Prav obratno, kot so nam svet duhov prikazovali.
Svet demonov je svet edine prave realnosti, saj
so oni osvobojeni. Niso kiborgi, niso simulakri,
niso v embalažo vakuumsko pakirani keksi. So
resnični in ne kršijo zakonov narave, tako kot jih
človeška bitja iz dneva v dan, iz minute v minuto,
iz sekunde v sekundo. Ko jim prisluhnemo, ni
več spolnih razlik, temveč le in edino želja. Edino
preko njih in z njimi se lahko povrnemo k našemu
nastanku. Kajti nastali smo iz želje in ne iz po-
trebe. Potrebni prav gotovo nismo bili nikomur. In
še danes nismo. Vse kar se potrebuje od nas, je
naš obstoj, ki pa naj v kar najmanjši možni meri
moti tok zgodovine, ki jo kreirajo stroji. In pa-
storalci, psihologi, smetarji, muzikologi in ka-
pitalci. Vse kar moramo narediti, je, da se zdravo
prehranjujemo in da jim verjamemo. Zlasti
slednje.

8. SCENARIJ OBLASTI

Gospod doktor Rutar, skozi knjigo nas peljete
kot popotnika v resničnih sanjah in nam kažete
svetove duhov, ki se rojevajo. Pa vendar ostajamo
nekako ujeti v karizmatične pasti tostranstva, v
nerazumevanje nujnosti razpada in katastrofe,
nemočno lahko le ugotavljamo procese Tanatosa
in križarske pohode nove evangelizacije. Vemo,
da je inkvizicija večna, toda kam so se poskrili
inkvizitorji, da jih ni mogoče več imenovati? To je
tako, kot bi se borili z mlini na veter, pa vendar se
nekje melje žito, saj obstaja moka. Ugotovili smo,
da obstaja kruh, obljubljeno je bilo še mnogo
medu in mleka. Patetični voditelji največjih držav

sveta se na skrivaj parijo s prostitutkami in
uslužbenkami. In iz tega nastaja svetovni pamflet.
Ujeti ostajamo v somraku lastne biti in ne moremo
ne naprej, ne nazaj. Je to pekel? Je imel to v
mislih Dante? Giordano Bruno ne odpušča. Sedaj
tudi ni čas za odpuščanje. Ni časa za spravo.
Sprava je lahko le onkraj. Tam pa so bog in
duhovi. Tukaj, na tej strani pa je le oblast.

Rutar: Obstaja scenarij oblasti, pravi Bau-
drillard. Scenarij oblasti je načrt, v katerem je na
nenavaden način predvideno, kaj se bo dogajalo.
V natančno določeni prihodnosti. Ne v kateri koli,
ampak v tisti, v kateri se bo struktura oblasti
ohranila. Vse drugo se bo kajpak spremenilo. In
ljudje bodo verjeli, da se je svet spremenil na
bolje. Ne, ne gre za paranojo, češ da oblast
manipulira z ljudmi, ker je zlobna in pokvarjena,
ampak za nekaj drugega. Hujšega.

S tem ne moremo živeti. In prav to je poanta in
varianta oblasti. Matrica, v kateri so vsi ljudje
srečni, je tako do popolnosti izdelana, da ne
prepušča napak. Enastavno povedano – napak
ni. Vse se nam lahko le zdi kot napaka, kot dru-
gačnost, prav kmalu bomo pa lahko le še spo-
znali, da smo si neko stanje pač napačno
predstavljali, interpretirali, nekaj spregledali in
da je napaka nastala v bistvu v nas samih. Oblast
ne more narediti napake, ker je do skrajnosti
predvidena. Vse je lahko le videti kot napaka, da
bi ustvarila videz napačnosti in pravilnosti. Na-
pake zgodovine niso napake oblasti, napake
cerkve ali komunizma, so le drobni zavihki po-
sameznikov, ki so spodrsnili na olupkih lastnega
nevédenja, zablod in nekonformizma. Giordana
so sicer zakurili, Belarmino je naredil sicer možno
napako, vendar samo v očeh neukih, ki ne poz-
najo cerkvenih postav in zakonov. Tam ni naredil
napake. Heretiki niso ljudje. To so drva, s katerimi
se postopa tako, kot se postopa z drvmi. Nalagajo
se na ogenj. In tukaj ni prišlo do napake. Če pa
slučajno kdo ta 400 let stari dogodek danes
interpretira drugače, je potrebno pač z drobnim
kozmetičnim posegom popraviti dogodek v neki
zgodovini. Oblast se opraviči, sorry, in beseda ni
konj. Pa je spet vse na svojem mestu. Zato pa je



310 Čitalnica

r e c e n z i j e

edina prava rešitev katastrofa in katastrofa je
rešitev. Samo v to lahko še verjamemo in upamo.
Ostane nam samo še katastrofa. In ne Pandorina
skrinjica in ne pomladna luna in ne obredje, želje
ali ženska. Na koncu ostane simulirana realnost
neke nadaljevanke, v katero bolj verjamemo kot
v sosedov nov avto. Kaj če sosed ne obstaja?
Kaj če je le stroj za medsosedske odnose? Nič
ne ostane. Ostane nič ...

Rutar: Ostane televizija.

P. S. Za nami je osem poglavij, imenovanih
poglavja o sreči. Avtor knjige nas popelje še po
ostalih triindvajsetih poglavjih: Srce kot objekt
Tanatosa,  Ljubezen kot Aufhebung, Palčki, veli-
kani, ženske in anarhisti, Eros in noč sveta, Jase
sredi ničesar, Dioniz, Apolon, Herkul, Selbst-
behauptung, O zaupanju, stavah in kontingenci,
Pripovedovalci zgodb, Realno kot problem,
Upodabljanje telesa in o vozlih, Kalos Thanatos,
Dojke, Dionizovo srce, Panmetrija, Cinični ka-
pitalizem, Fenomen bistrega Hansa, Filozof
zmotljivosti, Gole besede, Krvno sorodstvo brez
poetike prostorov, Proti ultra-darwinistom in evo-
lucijskim psihologom, Bildungskultur in hiper-
refleksnost ter Iluzija je konec ali o izginotju
zgodovine. V knjigi se avtor pogovarja s Freudom,
tako kot smo se mi pogovarjali z njim. Intimno.
Kot duhovi. V svetu realnega in resničnega. V
svetu brez prevar. V svetu brez. V svetu.

Ko pogledamo okoli sebe, vidimo za mizo
sedeča moža. Freuda in Rutarja, kako klepetata.
In se vabita na pivo. Prvi kadi cigaro, drugi se
praska po bradi. Nato se prvi praska po bradi in
si drugi briše očala. Govorita pridušeno in be-
sede, stavki se spajajo drug v drugega. Tudi
intonacija in hitrost govora se spajata. Samo z
natančnim pogledom lahko še opazimo, kdaj
govori prvi, kdaj drugi. Neizurjeno uho bi mislilo,
da govori neprekinjeno le eden. Oba se zas-
mejita. Sproščeno, galantno. Očitno je v njiju
nekaj radosti: “An die Freude ...” si rečeta in
nazdravita s pivom. “An die Rute ...” se sliši čez
trenutek in spet nazdravita. Smeh. Nato na-
daljujeta v isti intonaciji, z istimi kretnjami in z

istimi mislimi. Mi pa gledamo sedaj prvega, sedaj
drugega, poslušamo in opazujemo in čez čas ne
vemo več, kdo je kdo. Kdo je Drugi in kdo je prvi.
Kateri je duh? Sta sploh še oba? Ali sta Eden. In
prav je tako.



311Čitalnica

r e c e n z i j e

Du{an Rutar

Konec in njegove
iluzije

Jean Baudrillard, The Illusion of the End,
Polity Press,  Cambridge 1995

Na začetku bi lahko postavili preprosto vpra-
šanje: kaj bo na koncu? Odgovor bi bil lahko tudi
takle: konec je zavezan logiki razsvetljenstva. To
pomeni: morda se bodo ljudje čisto na koncu
razsvetlili, spametovali, poboljšali … Konec pa
lahko pomeni tudi destrukcijo, uničenje. Poglej-
mo, kaj o tem pove Baudrillard v delu, ki je pred
nami.

Za začetek pojdimo nekoliko v preteklost in
zapišimo: Rousseau je bil razsvetljenski filozof.
To sicer ne pove ničesar, toda naredil je velik
vpliv na Kanta. Ta je v umu prepoznal instanco,
ki ji je pripisal velik pomen. Instanca je brez-
kompromisni zakon. Zaradi njega je človek mo-
ralno bitje. Je lahko moralno bitje. Sočasno je
tudi svobodno bitje. Kant se je s tem ognil
“racionalizmu” in “empirizmu”. Človek je z njim
postal cilj. Samemu sebi. Čisto na koncu je torej
človek. In kaj je pred tem?

Kljub temu da je morala nemorala, ljudje še
naprej verjamejo v čudno linearnost, v imaginarni
napredek, razvoj sveta, v približevanje nečemu,
kar je le iluzija. Še vedno, tako kot so nekoč
naivno verjeli v linearno razsvetljenstvo, ki bo v
prihodnosti prekvasilo vse ljudi v boljša bitja. Toda
niti Kant niti Rousseau nista odgovorna za to.
Živela sta v XVIII. stoletju.

V drugi polovici XX. stoletja je Baudrillard s
svojimi mislimi močno vplival na ljudi. Zlasti pa je
vplival na razumevanje tega, kar se dogaja

predvsem v Ameriki. Napisal je tudi knjigo z
naslovom Amerika. To knjigo moramo brati
skupaj z delom, ki je pred nami. V njem Baudrillard
govori o logiki iluzij. Govori tudi o iluziji konca. To
kajpak pomeni, da konec ni realen, ampak je
iluzija, ali pa je sama ideja o koncu iluzija.
Spomnimo se avtorjev, ki so pred leti radodarno
ugotavljali, kako je prišel konec tega ali onega
(zgodovine, velikih zgodb, ideologij ipd.). Zgodba
o koncu gotovo ni preprosta in lahko umljiva.

Razglašali so torej konec, toda spregledali so,
da je človek bitje iluzij. Ko je enih iluzij konec, se
pojavijo nove. Baudrillard natančno analizira prav
te nove iluzije, ki so nastale v času, ko so sicer
razglasili konec.

Baudrillard zato ni modni avtor in ni pesimistič-
ni kritik zahodnih kultur. Baudrillard je najprej
kreator novega besednjaka, s katerim je ustvaril
koncepte. Z njimi se bomo še dolgo ukvarjali, če
jih bomo hoteli razumeti.

V pričujočem delu se Baudrillard predstavi kot
avtor v pristno foucaultovskem ali celo deleu-
zovskem pomenu besede. Dogodki, pravi, so
ujeti v montažo, ki pa je danes popolnoma ne-
smiselna. Daleč od tega, da bi bil svet preprosto
pred našimi očmi in bi se počasi spreminjal na
bolje. Svet ni tak, kot je. Svet je montiran. Montaža
je zainteresirana in je podrejena razmerjem moči
oz. oblasti. Pomislimo za trenutek na serijo filmov,
ki so nastali v zadnjem času. Lahko bi jih ime-
novali baudrillardovski: Matrica, Kocka, Truma-
nova predstava, Lepoto po ameriško, Klub golih
pesti. Vsi ti filmi imajo nekaj skupnega: ukvarjajo
se z idejo konca. Sem bi lahko prišteli še film
Sedem.

S kakšnim koncem se ukvarjajo vsi našteti
filmi? In kaj jih povezuje z Baudrillardom? Ukvar-
jajo se z idejo simulakrov, simuliranih svetov.
Seveda se ukvarjajo tudi z idejo simuliranega
konca. Ali je mogoče simulirati konec sveta? Da
bi ugotovili, kaj mu bo sledilo? Lahko. Klub golih
pesti se konča natanko na tak način: simulirani
svet simulirano odstranijo. Glavna junaka pre-



312 Čitalnica

r e c e n z i j e

živita. A kaj se bo dogajalo z njima, ko simu-
liranega sveta ne bo več?

Svet, v katerem živimo, je nesporno prena-
sičen z dogodki, ki simulirajo druge dogodke.
Dogodki se na nek nezaslišan način dogajajo
kar “sami”. Vtis je, da je človeško bitje dokončno
nepotrebno in nepomembno. Kot da je prišlo do
nekakšnega konca, o katerem govori Baudrillard.
Je konec iluzija ali je iluzija konec?

V takem svetu je pomembna le še aktualnost,
actualité, kot pravi Baudrillard (str. 16). Pomem-
bno je, da so ljudje vzburjeni, zasičeni, nenehno
na preži, napolnjeni z adrenalinom, drugače pa
so popolnoma hladni, brezbrižni, cinični. V tem
je nekaj paradoksnega. Verjamejo v vrednote,
sočasno pa so povsem pozunanjeni, instrumen-
talizirani in cinični. Vstopajo v medsebojne od-
nose, a le kot čiste monade z lastnimi programi,
ki jih skušajo realizirati.

Nenehno se nekaj dogaja. Zlasti pa se dogaja
tako, kot je prikazano na začetku Kluba golih
pesti. Ljudje so žrtve. To je bistveno, temeljno, je
izhodišče. Vsakdo ima določeno težavo, edini
izhod pa vidi v t. i. pastoralnih self-help groups,
skupinah za samopomoč, ki so v drugi polovici
XX. stoletja nasledile ameriško humanistično
psihologijo in psihoterapijo. Tam se ljudje igrajo
nekakšno trivialno in bizarno novo psihoterapijo.
A nemara je res najpomembneje, da se nenehno
kaj dogaja. Dogaja se z vrtoglavo naglico. Toda
kljub temu se moramo vprašati: zakaj se toliko
dogaja? Se morda dogaja natanko zato, da se
nekaj drugega ne bi zgodilo? Se dogaja zato,
ker se je že nehalo dogajati in je dogajanje le še
simulirano. In na koga naj bi dogajanje naredilo
vtis? Kako se bo simuliranje končalo?

Kar se dogaja, je gotovo nenavadno. “Realni”
dogodki vse hitreje izginjajo, tako kot se tudi vse
hitreje in za kratek čas pojavljajo. Kot bi živeli
blizu črne luknje, katere gravitacija nas nezadržno
vleče proti singularnosti, tj. v neskončnost. In če
obstaja namera, je samo ena: stvari se dogajajo
natanko zato, da bi jih čimprej pozabili. Tako

Baudrillard (str. 19). V sodobnem svetu ni več
spomina. Je le še sprotno pozabljanje.

Dogodki zaradi tega ne potrebujejo interpre-
tacij. Ne potrebujejo teorij, ne potrebujejo kon-
ceptov, ne potrebujejo pomenov, razlag. Nastal
je globok prepad: na eni strani so simulirani
dogodki, čisto drugje so interpretacije ali njihovi
ostanki. Posledic zato ni: dogodki nimajo no-
benega učinka na ljudi. Kot bi obstajali vzroki
brez posledic. A vsaj en učinek obstaja: ljudje so
vzburjeni in prezasičeni. To pa je tudi vse. Dodali
bi lahko le še spektakel. Tudi ta je kajpak si-
muliran. Pastoralcem pa bo zaradi viktimizacije
sveta šlo vse bolje.

Dogodki so virtualni oz. kibernetični. Obstajajo
le zato, ker obstajajo občila. Dogodki so njihovi
izdelki. Ljudje zato nimajo neposrednega do-
stopa do dogodkov, ampak imajo le posreden in
posredovan odnos, pravi Baudrillard. Med njimi
in dogodki so mediji, je vselej mreža, je montaža,
je razlaga. Ni interpretacije, ampak je zgolj struk-
tura, v kateri se dogodki pojavljajo kot utrinki v
zvezdni noči. Ljudje na primer ne prebirajo ori-
ginalnih avtorjev, ampak le njihove skrajšane in
prirejene interpretacije. Tako sedete v letalo,
vzamete v roke skrajšano verzijo Tolstoja in ga
preberete. Ko končate, letalo ravno pristaja. Ob-
staja Tolstoj za enkratno rabo.

Vse je za enkratno uporabo. Tako pravi tudi
junak filma Klub golih pesti. Tudi prijatelji so za
enkratno uporabo. Kar je uporabno, zavržemo
takoj po uporabi. Reprodukcija izdelkov je tako
najhitrejša. Izdelek je namreč treba narediti, ga
prodati in uporabiti. Najbolje, če samo enkrat.

Občila, ki oblikujejo simulirane realnosti, so
brezno (abyss), so prazna (void) in neveljavna.
So posoda, ki se napolnjuje z vsakovrstnimi in
vsemi mogočimi dogodki. Da bi bili čimprej po-
zabljeni. Kot da so občila umetna maternica (iz-
raz uporabi Baudrillard, str. 20), v kateri nastajajo
dogodki, da bi prišli na dan kot začasna novica,
informacija ali podatek. Občila se upravičeno
vedejo, kot da ustvarjajo dogodke. Res jih.



313Čitalnica

r e c e n z i j e

Ustvarjajo tudi ljudi in ustvarjajo svetove. Osup-
ljivo. Brez občil sveta ne bi bilo več.

Obstajajo pa spominske luknje, obstaja spo-
min kot luknja. Ne obstaja spomin, spomin nam-
reč ni potreben. Obstajajo le fragmenti. Če bi bil
spomin, bi bile tudi upočasnitve in bi bile in-
terpretacije, ki ne bi bile fragmenti in ne bi bile
podatki. Čas bi zato tekel počasneje, kajti in-
terpretacije potrebujejo upočasnitve.

Živimo v postlinearnem svetu, ki nima nobe-
nega konca več. Živimo v svetu brez razvoja,
napredovanja. In če ne obstaja razvoj, ne obstaja
točka v prihodnosti, ki naj bi jo dosegli. Torej ne
obstaja konec. A saj ni nikoli obstajal.

Kljub temu so nekoč razglasili konec zgo-
dovine. In Baudrillard je pripomnil: kot da je
zgodovina kdaj obstajala. Razglašali so konec
velikih zgodb. Vsevprek so razglašali konce. Bilo
je konec tega in onega, vsega mogočega. In ko
so razglasili konec, se je pogled usmeril v glo-
balno čiščenje sveta. Vse, kar je, se na novo ureja,
reciklira, nastaja Novi metastatični svetovni red.
Kot bi hoteli popraviti zgodovino, jo zloščiti,
spolirati in na novo ustvariti. Tokrat brez napak,
simptomov in zapletov. V tem je nekaj totalitar-
nega. Celote namreč nastajajo le z izključevan-
jem. Vprašanje je zato očitno: kdo bo tokrat
izključen? Za koga nastaja globalni svet?

Toda da bi bila realnost, pravi Baudrillard,
moramo zadostiti trem pogojem. Če jim ne za-
dostimo, se zgodi, kar se je že zgodilo: zapustili
smo zgodovino, zapustili smo realnost, vstopili
smo v hiperrealnost, ki pa ne pozna zgodo-
vinskega Razuma. Hitrost, s katero smo živeli, je
presegla kritično mejo, zato nas je odneslo stran.
Tako kot v centrifugi.

Trije pogoji, o katerih govori Baudrillard, so
tile.

Prvič. Obstajati mora upočasnitev. Obstajati
mora počasnost. Ne prevelika, seveda, a tudi
premajhna ne. Obstajati mora določena hitrost,

zaradi katere se stvari dogajajo, procesi po-
tekajo. Ne prehitro in ne prepočasi.

Drugič. Obstajati mora določena razdalja. Ne
prevelika in ne premajhna. Obstaja celo pravšnja
razdalja, distanca. (Navsezadnje obstaja cela
tradicija filozofske in druge misli, ki se ji je po-
svečala in se ji posveča še danes.) Zaradi nje
imamo odnos do sveta. Imamo določen odnos,
ki pogojuje svet. Ta je, ko smo od njega nekoliko
distancirani, odtujeni. Sveta torej ni. Če nimamo
do njega določenega odnosa, določene distance.

Tretjič. Obstajati mora določena mera svobo-
de, osvobojenosti, nedoločenosti, nedoločljivosti,
negotovosti. Ne gre za to, da bi se ljudje po-
polnoma osvobodili in bi lahko delali, “kar bi
hoteli”, ampak za to, da dobijo voljo do moči,
voljo do življenja, ki je volja do preboja, spre-
membe, upora in protesta. Kant je s svobodo
povezoval tudi zakon čistega uma in neko mejno
izkušnjo, ki bi ji lahko rekli tudi končna. Ta izkušnja
je etična, je izkušnja svobode in podrejenosti
vrhovnemu zakonu. Nesporno je, da za človeško
bitje obstaja konec, ki ni fizična smrt.

Realnost je torej zavezana razdalji, svobodi,
nedoločljivosti, upočasnitvam. Če vsega tega ni,
ne moremo govoriti o realnosti. V tem primeru
govorimo le o simulirani realnosti, ki ni etična.

V sodobnem kibernetičnem in simuliranem
hiperrealnem svetu pa se je zgodil obrat. Hitrost
je postala prevelika, distanca je izginila, osvo-
bodili smo se “preveč”. V kibernetičnem svetu
tako le še igramo vloge, ki jih »je treba« igrati. Do
njih nimamo nobenega odnosa več, nič nam ne
pomenijo. Zato pa smo se popolnoma necen-
zurirano in “svobodno” prepustili logiki virtualnih
hipersvetov, v katerih kot čisti zasebniki ali in-
dividuumi delamo, kar želimo in hočemo, pri čemer
želimo in hočemo, kar moramo želeti in hoteti.
Tako osvobojeni živimo v iluziji neskončnega
napredovanja in razvoja; oblikujemo in preo-
blikujemo svoje identitete. Pred nami je le še
ravna cesta, kakršno najdemo tudi na naslovnici
Baudrillardove knjige, o kateri govorimo. In ta



314 Čitalnica

r e c e n z i j e

ravna cesta je iluzija, kot je iluzija tudi obzorje, h
kateremu hiti.

Vsakdanja realnost je izginila, namesto nje
se je oblikovala čista, neomadeževana, digita-
lizirana, spolirana hiperrealnost. Ta je popolna,
določena in določljiva, saturirana, nasičena, je
brez svobode, distance. Priče smo popolni in
totalni diseminaciji, kot pravi Baudrillard, neskonč-
nemu cirkuliranju vsega in vseh. Jezik so razbili
na majhne komunikacijske enote, ki jih je mogoče
binarno digitalizirati in vnašati v računalnik. Po-
men je zaradi tega izginil. Človek v hipersvetu ni
več jezikavo bitje, ampak je postal komunici-
rajoče kibernetično in do konca psihologizirano
bitje, hiperprilagojeno hiperbitje. Razdeljen na
sposobnosti, lastnosti, značilnosti in druge mer-
ljive kvalitete je postal enoznačen, določen,
statičen, fleksibilen, neskončno prilagodljiv.

V hipersvetu je postala celo teorija obsoletna,
zastarela, neuporabna in popolnoma odveč.
Ničesar več namreč ni, kar bi še bilo mogoče
reflektirati, pojasniti, artikulirati, interpretirati. V
hipersvetu obstajajo le še simulacije, ki pa so
vselej že pojasnjene in »reflektirane«. Seveda
so tudi reducirane in enoznačne. So neposredno
uporabne in »konkretne«, koristne. So natanko
take, kot jih potrebuje neskončno pragmatični
kapitalizem.

Ta je proizvedel toliko izdelkov, da se je real-
nost pogreznila vase kot črna luknja. Ko go-
vorijo o globalizaciji, govorijo natanko o logiki
črne luknje: končno bo vse in, nič ne bo moglo
pobegniti, kajti gravitacijska sila črne luknje je
preprosto neskončna. Čas se bo ustavil, prostor
bo preprosto izginil.

Vstopili smo v obdobje resentimenta in ob-
žalovanja, nadaljuje Baudrillard (str. 22). Vse je
mogoče reciklirati. Vse se reciklira. Obračamo se
nazaj, saj prihodnosti ni več. Recikliramo
preteklost, da bi vsaj še nekaj bilo. To, kar bo, bo
revidirana preteklost. Digitalizirana, očiščena
preteklost, iz katere bodo pobrali velike dogodke
(francosko revolucijo, Deklaracijo o človekovih

pravicah idr.) in jih spremenili v nove dogodke.
Odstranili bodo, česar se nenehno bojijo: ne-
gotovost in možnost revolucije.

Globalizacija sveta je zaradi tega le globalna
cirkulacija. Je neskončno kroženje in recikliranje
vsega, kar je, in vsega, kar je bilo. Kaj se bo torej
dogajalo? Razen kroženja in recikliranja bo-
mo imeli tudi komuniciranje. In kdo bo ko-
municiral ter s kom?

V spekulativnem svetu, v katerem živimo, je
stopnja energije, ki jo lahko pripišemo ljudskim
množicam, enaka ničli. Demokracije je hrbtna
stran tega dogajanja. Zato govorimo o spekulaciji.
Trgi obstajajo zato, da so spekulacije mogoče.
Akumulacije davno ni več.

Zato pa obstaja beatifikacija, dodaja Bau-
drillard (str. 36). Dogaja se beatifikacija sveta.
Papež je hkrati zastopnik globalizacije in bea-
tifikacije sveta. Tako kot se širi ekonomija in
postaja spekulativna, se širi tudi božji red. Kaj se
torej dogaja? Baudrillard se po odgovor obrne k
Heglu: življenje tega, kar je mrtvo (str. 37).

Globalni red je zlo. Zlo je zato, ker red nastaja
tako, da so stvari in dogodki in relacije vse bolj
transparentni. V resnici sicer niso transparentni,
ker so kaotični; transparentnost moramo razumeti
drugače.

V globalnem svetu so dogodki reducirani na
sebe: dogodki so dogodki. So brez pomena, in
so brez presežkov. Ni več dvoumnosti: to je tran-
sparentnost. Ta je kot virus: širi se povsod. Vse
naj bo nedvoumno. Transparentnost je zlo. Ni
varnejšega kraja za zlo, kot so kraji, ki so, kar so,
in so vsem na očeh. Zlo ni več skrito, prikrito in
maskirano. Zlo je tu, pred nami. Povsod okrog nas
je. Stvari so postale kot iz stekla: zlahka vidimo
skoznje. In skoznje zremo nekam Onkraj, zato so
množijo čaralci, šarlatani in drugi interpreti usode,
prihodnosti, ki je ni, in Zla, le da tega ne vedo.

Zlo ni kakor steklo, pravi Baudrillard (str. 40),
ampak je transparentno na način, ki nam jemlje



315Čitalnica

r e c e n z i j e

sapo. Transparentnost je virus, ki je povsod.
Zaradi tega ga ne moremo najti na enem samem
kraju. Ne obstaja več patološko, nenormalno,
deviantno. V nekem smislu je vse, kar je, de-
viantno. To je transparentnost zla. Stvari so iz-
gubile pomen in prav ta odsotnost pomena je
zlo, ki se je pritaknilo stvarem, dogodkom, re-
lacijam. Nenehni pozivi ljudem, naj bodo še bolj
ustvarjalni, kreativni, drugačni in nenavadni, je
le širjenje zla, je odstranjevanje ovir, ki sicer
blokirajo zlo.

Zlo je danes v fazi dokončne diseminacije,
zaključi Baudrillard (str. 40). Svet se zaradi tega
ne bo podrl, saj je že implodiral; zgodilo se bo
nekaj hujšega: deimunizacija (ibid.). Nobe-
nega odpora ne bo več, nobenega boja, upora
in protesta. V globalnem svetu bodo vsi in. Še
slabše: upor, protest in odpor bodo postali za-
ščitne znamke prihodnjega »demokratičnega«
sveta. Vsi se bodo upirali, vsi bodo protestirali,
vsi se bodo šli odpor. Le da se bo vse skupaj
postavilo na glavo: ne bodo se več upirali gos-
podarjem, nasilju ali nepravičnostim, saj teh ne
bo več. Upirali se bodo neki potencialni možnosti,
upirali se bodo, da se ne bo zgodilo nekaj straš-
nega, groznega.

Disidentov in upornikov ne bo več. Že lep čas
jih ni več. Nekoč so bili. Potem so bodisi umrli
bodisi odšli v vlade in na oblast. Razcepa zato ni
več. Nič več ni razlik, razkolov, protislovij, na-
petosti. Beatifikacija sveta je v polnem zamahu.
Nikogar več ni, ki bi zastopal razcepljenost sveta.
A saj tudi razcepljenega sveta ni več.

Epidemija konsenza (izraz je Baudrillar-
dov) ga je sesula. Danes smo priče globalnemu
strinjanju glede Vsega. Priče smo strinjanju glede
tega, da Vse zares obstaja in je mogoče, priče
smo strinjanju glede vsake reči, ki se zgodi.
Strinjanje je kot nekakšno vnaprejšnje dovoljenje,
da se sme zgoditi vse, kar se sploh lahko. Nikoli
ne bo nihče protestiral, pač v smislu vsakdo ima
pravico delati, kar hoče. Epidemija konsenza bo
ponovno napisala Deklaracijo o človekovih pra-
vicah. Konsenz se bo širil, pravice pa tudi. Vsakdo

bo imel svojo resnico, svoje mnenje, svoje ve-
denje, svoje predenje. Globalni svet bo prijazen,
zato ne bo smel nihče biti neprijazen, osoren ali
nevljuden.

Čemu se bodo torej ljudje upirali v prihodnjem
svetu?

Upirali se bodo možnosti razcepa.Klub golih
pesti je zato nenavaden film: glavni junak se
končno razcepi (v resnici je film nadaljevanje filma
Sedem), vendar zaradi tega izgine svet. Kot bi
lahko imeli samo eno (razcep ali svet), ne pa
obojega. Verjetno je, da bo v prihodnosti človek
imel svet, razcep pa bo dokončno izginil. Konec
se je zato že zgodil. Sedaj smo onkraj njega.



316 Čitalnica

r e c e n z i j e

Bojan Korenini

Individualnost
potro{nje medijskih
vsebin?

Tamar Liebs in James Curran (ur.), Media,
Ritual and Identity, Routledge, London, 1998,
265 strani

Elihu Katz, kateremu je posvečen zbornik
Media, Ritual and Identity, je študentom komu-
nikologije najbolj znan po dvostopenjskem
modelu komuniciranja, ki ga je skupaj s Paulom
Lazarsfeldom leta 1955 objavil v knjigi Personal
Influence. V tem zgodnjem delu je Katz, v okviru
preučevanja komunikacijskega toka, izpostavil
vpletenost posameznikov v mreže medosebnih
odnosov in njihovo posredniško vlogo med mno-
žičnimi mediji in prejemniki sporočil.

V Katzovem zgodnjem obdobju je bilo v os-
predje postavljeno zlasti preučevanje disemina-
cije medijskih sporočil in v tem smislu vloga
interpersonalne komunikacije znotraj relativno
majhnih skupin, v zadnjih nekaj letih pa je njegov
teoretski interes usmerjen predvsem v preu-
čevanje integrativne funkcije množičnih medijev
na nivoju večjih družbenih skupin. V jedru
Katzovega preučevanja je vprašanje načinov, na
katere produkcija in potrošnja medijskih vsebin
služita kot vezivo med različnimi družbenimi sku-
pinami. Prav to vprašanje pa je tudi izhodišče
zbornika Media, Ritual and Identity, posvečenega
Elihuju Katzu, ki ga lahko štejemo med klasike
komunikološke teorije.

Prva in očitno najpomembnejša točka, okoli
katere se strukturirajo teksti v zborniku, je preu-
čevanje medijskih dogodkov, dogodkov, ki zmotijo
rutino vsakdanjega življenja in se dolgotrajno
vtisnejo v spomin: smrt princese Diane, papežev

obisk na Poljskem, pretepanje Rodneyja Kinga …
Že po hitrem pregledu kazala knjige se nam

nehote zastavi vprašanje, zakaj naj bi v okviru
preučevanja množičnih medijev posebno po-
zornost posvečali prav takšnim medijskim vse-
binam, saj so te v primerjavi z drugimi tipi oddaj
(teksti v zborniku se nanašajo zlasti na televizijo)
prej izjema kot pravilo. Eden od razlogov je, da
so ti dogodki hkrati na programu več TV-postaj in
da dosežejo več občinstva kot katere koli druge
oddaje (Dayan, Katz, 1992). Še pomembnejši
razlog za preučevanje pa je, da ti dogodki afir-
mirajo skupne vrednote, dramatizirajo simbole
in kulturne kode, legitimirajo družbene institucije
ter vzbujajo občutek skupnosti, kot v zborniku
ugotavljata Curran in Liebes (1998). Lahko bi
rekli, da so na ta način medijski dogodki ritual z
množično udeležbo.

Vendar pa v povezavi z medijskimi dogodki
termina ritual ne moremo razumeti le na način
priročne retorične figure. Razumeti ga moramo v
smislu vpliva medijskih dogodkov na družbeno
integracijo, konstruiranja in potrjevanja družbe-
nih identitet …, v smislu procesa, preko katerega
se potrjujejo temeljne družbene vrednote in kodi.
Medijski dogodki vključujejo poseben način na-
rativiziranja, ki osmišlja družbo preko selektivne
izbire med razpoložljivimi interpretativnimi okviri;
izbira tega pa hkrati vključuje tudi neko definicijo
družbe in njen ideal (Curran, Liebes, 1998).

Kulturno okolje, ki se na ta način vzpostavlja,
Alexander in Jacobs (1998) analizirata preko
semiotičnega pristopa, kot sistem, ki ga lahko
razdelimo v globoke strukture (deep structures)
in začasne strukture (temporal structures). Pri tem
se globoke strukture nanašajo na skupne se-
miotične sisteme, preko katerih javni akterji
govorijo o dogodkih in preko katerih gledalci
interpretirajo komunicirano vsebino. Globoke
strukture zagotavljajo binarne kategorije: pra-
vično – krivično, pošteno – nepošteno … Začasne
strukture pa se nanašajo na set skupnih nara-
tivnih okvirov, preko katerih javni akterji začrtujejo
svojo pot in pot drugih v realnem historičnem
času. Ta delitev je Alexandru in Jacobsu temelj
za analizo narativne strukture, ki v njuni obravnavi
sestoji iz zapleta, seta likov in žanra. Zaplet se



317Čitalnica

r e c e n z i j e

nanaša na selekcijo, razvrstitev, evalvacijo in
pripisovanje različnega statusa dogodkom. Na-
rativni zaplet je lahko precej fluiden in kom-
pleksen, lahko se poveže s preteklimi dogodki
ali pa s predvidevanjem prihodnjih dogodkov. V
teh zapletih se v medijskih dogodkih liki orga-
nizirajo glede na binarne opozicije na relaciji
junaki–antijunaki. Narativno strukturo pa karak-
terizira določen žanr, ki predstavlja vez med liki
in dogodkom ter naratorjem in gledalcem. Kot v
analizi primera ugotavljata avtorja, je medijski
dogodek pretepanja Rodneyja Kinga, ki je bil v
svojem prvotnem narativnem zapletu prikazan
kot policijskio nasilje, karakteriziral romantični
žanr, ob katerem se je afro-ameriška skupnost
prepoznala v vlogi junaka ter na dogodek gledala
preko interpretativnih okvirov, izvirajočih iz časa
suženjstva.

Analitično orodje, ki ga v zborniku razvijeta
Alexander in Jacobs, bi bilo zelo zanimivo upo-
rabiti tudi za obravnavo medijskih dogodkov v
Sloveniji.

Avtorji v zborniku obravnavajo medijske do-
godke še iz mnogih različnih perspektiv. Tamar
Liebes jih obravnava z vidika demokratičnih pro-
cesov, James Carey pa preučuje televizijske
prenose javnih zaslišanj kot rituale sramote, de-
gradacije in ekskomunikacije. Prispevki ponujajo
precej lucidno in detajlno analizo fenomena me-
dijskih dogodkov, vendar pa menim, da njihovi
obravnavi uide bistveno vprašanje: kaj je v
medijskih dogodkih specifično medijskega, kaj
je tisto, kar jih razločuje od podobnih dogodkov v
predtelevizijskem času; poleg tega seveda, da
so medijski dogodki mnogo bolj ‘množični’.

S tem razlikovanjem so povezana še druga
vprašanja, na katera teksti v zborniku prav tako
ne odgovorijo. Če se na primer osredotočimo na
samo prisostvovanje dogodku, kar je bistven
moment vsakega rituala, ugotovimo, da so med
obema načinoma spremljanja dogodkov bistvene
razlike. V začetnem obdobju razvoja televizije so
se v povezavi s samo rabo medija pojavile do-
ločene negotovosti, ki so jih v Angliji strnili v
praktično vprašanje, ali naj gledalec ob gledanju
televizijskega prenosa dvornih ceremonij sname
klobuk z glave ali ne (Scannell, 1995: 153). Kak-

šne so torej specifičnosti medijskega dogodka
kot rituala z vidika gledalca? Kakšne so rabe
medijskih dogodkov pri gledalcih? Katere nove
dimenzije je v te dogodke vnesla tehnologija
samega medija? …

V drugi glavni točki, okoli katere so strukturirani
teksti, se zbornik glede teoretskih pristopov precej
približa cultural studies. Ponovno gre za inte-
grativno funkcijo medijskih vsebin, točneje – za
potrošnjo medijskih tekstov v povezavi z iden-
titeto in integracijo malih skupin.

Podobno temo sta v knjigi Exports of meaning
(1993) že obravnavala Liebes in Katz. Opozorila
sta na različne interpretacije televizijskih prikazov.
V raziskavi sta namreč ugotovila, da skupine, ki
prihajajo iz različnih kulturnih okolij, precej raz-
lično interpretirajo televizijske vsebine. Ko sta,
na primer, od respondentov zahtevala, da opišejo
vsebino nekega določenega nadaljevanja serije
Dallas, sta ugotovila, da so se Judje iz Rusije
bolj osredotočali na ideološke dimenzije in glavne
motive junakov, Judje iz kibutzov so poudarjali
zlasti osebnostne razlike junakov, maroški Judje
pa so v ospredje postavljali linearni potek zgodbe
in premagovanje družbenih ovir. Preko razlik v
interpretacijah sta Liebes in Katz dokazala, da
kulturne razlike, predhodna izkustva …, torej tisto,
čemur bi lahko rekli ‘pribor za razumevanje spo-
ročil’, zagotavljajo določeno stopnjo upora proti
kolonizaciji z reprezentacijami, posredovanimi
preko množičnih medijev.

Iz podobnih teoretskih izhodišč izhaja tudi
Lary Gross. V članku, objavljenem v zborniku
Media, Ritual and Identity, se na eni strani ukvarja
z vprašanjem reprezentacij marginalnih druž-
benih skupin v množičnih medijih in z vprašanjem
načina medijskega vključevanja in razločevanja
večine od teh skupin ter z vprašanjem posledic,
ki jih imajo tovrstne reprezentacije na samopo-
dobo pripadnikov marginalnih skupin, na drugi
strani pa obravnava mikrostrategije konsumpcije
medijskih vsebin med pripadniki marginalnih
skupin; konsumpcije vsebin, ki so sicer namen-
jene množičnemu občinstvu. Na primeru CBS-
ove serije Cagney and Lacey prikaže, kako je
skupina lezbijk prilagodila ‘branje’ te serije za
svoje lastne potrebe. Kljub temu, da obe glavni



318 Čitalnica

r e c e n z i j e

junakinji te serije precej jasno kažeta svojo hete-
roseksualno usmeritev, je omenjena skupina
vsebino serije interpretirala, kot da sta glavni
junakinji lezbijki. Pripadnice skupine so izjavljale,
da je prav iz te prilagoditve izviral velik del njiho-
vega gledalskega užitka.

Če sta Liebes in Katz dokazala neko mero
sposobnosti občinstva, da se upira kolonizaciji
preko reprezentacij, nam Grossov članek prikaže,
da se posamezne skupine zaradi (sub)kulturnih
razlik ne le pasivno upirajo dominantnemu načinu
branja, temveč se lahko zavestno izmikajo želenim
interpretacijam in aktivno prilagajajo in transformi-
rajo medijske ‘tekste’ za lastne potrebe ter alterna-
tivne interpretacije celo uporabljajo za vzdrževanje
skupinske identitete. S tem je Gross dokazal, da
lahko isti medijski teksti, ki na splošni družbeni
ravni povzročajo simbolno izničenje, s prilaga-
janjem in transformacijo branj služijo kot kohezivni
element med pripadniki marginalnih skupin.

V zborniku lahko najdemo še vrsto zanimivih
člankov. Daniel Dayan obravnava koncept dia-
sporičnega komuniciranja, ki se nanaša na vlogo
medijev v ustvarjanju novih skupnosti, James
Curran se ukvarja s krizo javnega komuniciranja
in z vprašanji globalizacije, Sonia Livingstone
pa preučuje povezave med mediji in gledalci in
se pri tem osredotoči zlasti na študije recepcije.

Čeprav se knjiga izogne nekaterim vprašan-
jem, ki bi jih od takšnega dela lahko pričakovali,
zbornik Media, Ritual and Identity najverjetneje
ne sodi med tista teoretska dela, ki po prvem
navdušenju bralcev ob izidu zaprašena obležijo
na policah univerzitetnih knjižnic.

LITERATURA:
DAYAN, D., KATZ, E., (1992): Media Events:

the Live Broadcasting of History, Harward Uni-
versity Press;

KATZ, E., LAZARSFELD, P. (1995): Personal
Influence, The Part Played by People in the Flow
of Mass Communication, Free Press;

KATZ, E., LIEBES, T., (1993): Exports of Meaning,
Polity Press;

SCANNELL, P. (1995): “Public Service Broad-
casting and Modern Public Life”, v Culture and
Power, Sage.







321

POVZETKI

Janez Šenk
K FILOZOFIJI ERNSTA CASSIRERJA
/Povzetek/

Sodobna teorija znanosti je domena analiti~ne
filozofije in le redko se vzpostavi zveza med njo in
kontinentalno filozofijo. Vendar pa bi lahko sedaj
recepcija Cassirerjeve (novokantovske) teorije zna-
nosti “kriti~nega idealizma” slu`ila prav temu, da
se v spomin ponovno prikli~ejo povezave med ana-
liti~nim in kontinentalnim miselnim izro~ilom.
Kljub temu se je do sedaj ve~jo pozornost posve~alo
samo Filozofiji simbolnih form. Druga Cassirerjeva
dela, kot na primer Pojem substance in pojem funk-
cije, so bila medtem iz te recepcije ve~inoma izvzeta.
Vendar pa bi se lahko podrobnej{e preu~evanje teh
del, v katerih je posku{al razviti ob{irno teorijo
znanstvenega tvorjenja pojmov, izkazalo za po-
mebno, {e posebej, ~e pritrdimo njegovemu mnenju,
da klasi~ni logiki filozofsko ni uspelo ustrezno dou-
meti dejstva moderne znanosti. V svojem ~lanku
sem zato hotel v tem smislu opozoriti na pomen
njegovih del.

Klju~ni pojmi: Cassirer, Filozofija (teorija) zna-
nosti, novokantovstvo, relativnostna teorija, logika.

Sa{o Dolenc
PROBLEMI INTERPRETACIJE KVANTNE FIZIKE
/Povzetek/

^lanek posku{a opredeliti bistvene posebnosti
kvantnega sveta (superpozicija stanj, kvantna pre-
pletenost …), ki jih klasi~na fizika ne more pojasniti.
Formuliran je tudi problem meritve kot nujna po-
sledica ortodoksne (Dirac-von Neumannove) inter-
pretacije kvantne mehanike in linearnosti kvantne
dinamike ter prikazano nekaj aktualnih predlogov
za njegovo razre{itev.

Klju~ni pojmi: filozofija fizike, interpretacije
kvantne mehanike, problem meritve, kvantna
prepletenost.

Luka Omladi~
LJUBEZEN DO NARAVE SKOZI “EKOLOŠKI

PARADOKS”
/Povzetek/

Ljubezen do narave je vselej izklju~ujo~a: dolo~ene
vidike narave skoraj univerzalno ljubimo, druge
(naravne ujme, bolezni itd.) pa iz te ljubezni iz-
klju~ujemo. Za radikalne ekolo{ke filozofije je tak
pogled antropocentristi~en in terjajo nediskrimi-
natoren odnos do narave v celoti. Vendar pa se to
stali{~e izte~e v “ekolo{ki paradoks”: vseobse`na
ekolo{ka ljubezen do narave bodisi izklju~uje vsa-
kr{en afekt, in torej ni ve~ ljubezen, bodisi del narave
vseeno izklju~uje – namre~ ~loveka kot {kodljivca,
uni~evalca narave. Nasproti temu s pomo~jo Kan-
tove Kritike presodne mo~i postavljamo tezo, da je
izklju~evanje pozitivni in nujni pogoj ljubezni do
narave.

Klju~ni pojmi: narava, ljubezen, globoka eko-
logija, Kant, Naess.

Vesna Klop~i~
BITI ČLOVEK V SOBIVANJU Z NARAVO
/Povzetek/

Sre~anje ~loveka s trpljenjem ali smrtjo vsaj raz-
vitej{ih `ivali je dogodek, ki nas globoko pretrese.
V so~utju do trpe~ega bitja se meja med jazom in
bitjem izbrisuje, šnjegovo’ trpljenje postaja šmoje’
trpljenje. Ob tem se nam neizogibno zastavi vpra-
{anje o intrinsi~ni vrednosti `ivali in drugih `ivih
bitij, kar bo razprlo {irok spekter zanimivih pro-
blemov. Odgovor na vpra{anje o intrinsi~ni vred-
nosti bo zahteval od nas dolo~eno – morda celo zelo
radikalno – eti~no dr`o do `ivali oziroma narave
sploh, iskanje odgovora pa nas bo pripeljalo do
samega izvornega vpra{anja o lastnem smislu
bivanja v svetu, do razmi{ljanja o skrivnosti ̀ ivljenja
in smrti. Panteizem, budizem in kr{~anstvo pred-
stavljajo ob tem tri zelo razli~ne in zanimive smernice.

Klju~ni pojmi: narava, intrinsi~na vrednost, od-
re{enje, budizem, panteizem, kr{~anstvo.

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



322

Katarina Majerhold
MODA IN NARAVA 2
/Povzetek/

V pri~ujo~em ~lanku smo si zadali pokazati
zvezo med modo in naravo oz. natan~neje pokazati,
da vznik lepote, manekenke in sodobne femme
fatale lahko pripisujemo zanikanju pojma narav-
nega in narave. Manekenska lepota je nekaj izde-
lanega in hkrati v sebi vsebuje nevarnost, kolikor je
lepota tista, ki prikriva nevarno `ensko naravo
(njene vodene obline in burno, vro~ekrvno seksual-
nost). Na{e pojmovanje manekenske lepote bolj ali
manj izvira iz starega Egipta in antike. Pri na{em
podjetju smo se opirali na Charlesa Darwina in
predvsem na Camille Paglia.

Klju~ni pojmi: lepota, narava, moda, Camille
Paglia, Charles Darwin.

Toma` Krpi~
OD CILJNO ORIENTIRANE SINTEZE SOCIO-

LOŠKIH TEORIJ K PROCESIRANJU SINTEZE
SOCIOLOŠKIH TEORIJ

/Povzetek/

V samem jedru metodolo{ke razprave o mo`-
nosti poenotenja sociolo{kih teorij tiho ~epi misel
o evoluciji dru`boslovnih teorij. Verjetno lahko danes
vidimo v poskusu vsebinske sinteze sociolo{kih
teorij enega zadnjih otokov klasi~nega evolucio-
nizma. Dejstvo, da po dveh desetletjih neutrudnega
iskanja skupnega imenovalca teorij (na primer:
povezovanja mikro in makro nivoja, delovanja in
strukture ...) {e nismo na{li prepri~ljivega modela
sprejemljivega, za ve~ji del sociolo{ke skupnosti,
govori v prid avtorjeve teze, da se je potrebno tak{-
nemu iskanju sinteze sociolo{kih teorij odpovedati.

Avtor meni, da imamo na splo{no na voljo troje:
1) lahko bodisi opustimo vsako iskanje enotne
sociolo{ke teorije; 2) bodisi poi{~emo strukturno
matriko sociolo{kega predmeta in metod; 3) lahko
pa zamenjamo evolucionisti~ni princip iskanja sin-
teze s procesiranjem sociolo{kega znanja. Proce-
siranje znanja predpostavlja: 1) sodelovanje ve~jega
dela sociolo{ke skupnosti; 2) polemika mora te~i v
kriti~nem tonu; 3) kritika mora rezultirati v objek-
tivnosti dobljene sinteze; 4) rezultat je le trenutno
veljaven, relevantnost je lahko postavljena pod
vpra{aj; 5) upo{tevati moramo vrednotno kontek-

stualnost trenutnih kriterijev sinteze; 6) zavedati
se moramo, da je ideja o sintezi sociolo{kega znanja
najprej in predvsem vrednota.

Klju~ni pojmi: sinteza sociolo{kih teorij, nara-
tivni evolucionizem, protislovje v sintezi.

Franc Mali
DRUŽBENA SISTEMSKA TEORIJA IN NJENI

KRITIKI
/Povzetek/

Prispevek se ukvarja z nekaterimi najbolj po-
gostimi kritikami dru`beno sistemske teorije
Niklasa Luhmanna, katerim sledijo avtorji razli~nih
teoretskih in disciplinarnih provinienc pri nas. Gre
za kritiko dru`bene sistemske teorije kot teorije
abstraktne spekulacije, antihumanizma, ideolo{-
kega konzervativizma, dru`benega kaosa in frag-
mentacije ter neohegeljanske metafizike. Na osnovi
preu~itve Luhmannovih  teoretskih izvajanj, ki jih
je ta podal v vseh svojih najpomembnej{ih delih,
{e posebej   v “Gesellschaft der Gesellschaft”, ki je
bilo njegovo zadnje in tudi najobse`nej{e delo ter
nekak{ni opus magnum, so o~itki na njegov ra~un
zavrnjeni. Podana je ocena, da  je odlika Luhmanno-
vega dela  natan~na teoretska rekonstrukcija vsak-
danje dru`bene realnosti, da s svojo konsekventno
izpeljano teorijo nastopa kot dru`beno anga`iran
mislec, da je presegel tradicionalni substanciona-
listi~ni tip mi{ljenja in da njegova teorija funkcio-
nalne dru`bene diferenciacije  lahko veliko pove tudi
o problemu dru`bene integracije.

Klju~ni pojmi: sistemska teorija, Luhmann,
dru`bena diferenciacija.

Matej Makarovi~
NAČRTNOST IN ACENTRIČNOST: KOORDI-

NACIJA KOMPLEKSNIH DRUŽB PO PARSONSU,
LUHMANNU IN HABERMASU

/Povzetek/

Avtor obravnava vpra{anje koordinacije komp-
leksnih modernih dru`b z vidika sociolo{kih teorij
Parsonsa, Luhmanna in Habermasa. Koordinacijo
obravnava z vidika centralnosti in acentri~nosti in
z vidika na~rtnosti in nena~rtnosti. Vsi omenjeni
sociologi zavra~ajo utilitarizem, zavedajo pa se, da

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



323

so mnogi vidiki moderne dru`be koordinirani nena-
~rtno acentri~no, to {e posebno poudarja Luhmann
v zvezi z relacijami med funkcionalnimi podsistemi.
Slednji daje v primeri s Habermasom in Parsonsom
tudi bistveno manj{i pomen nena~rtno centralnim
podlagam pri koordinaciji moderne dru`be. Vsi
obravnavajo na~rtnosti v koordinacijo dru`be kot
pomemben evolucijski dose`ek, zavedajo pa se tudi
omejitev na~rtno centralnega modela v kompleksni
funkcionalno diferencirani dru`bi. Vsi nudijo na-
stavke za analizo modela, ki bi zdru`eval na~rtnost
in acentri~nost, vendar ga podrobneje obdeluje le
Habermas, ~igar analiza pa trpi za nekaterimi res-
nimi pomanjkljivostmi. ̂ lanek sklene ugotovitev,
da lahko v delih vseh treh sociologov ugotovimo
podlage za sklepanje, da zahteva koordinacija mo-
dernih dru`b po eni strani ve~ acentri~nih, po drugi
pa ve~ na~rtnih oblik.

Klju~ni pojmi: koordinacija, moderna dru`ba,
sociolo{ka teorija, na~rtnost, acentri~nost, Parsons,
Luhmann, Habermas.

Andrej Pinter
KAJ ZMOREJO DOSEČI TEORIJE DRUŽBE?
/Povzetek/

Eden najvidnej{ih avtorjev, ki se s “herojsko
gesto”, kakor je mogo~e opisati njegov teoretski
opus, upira rasto~emu nezaupanju v teorijo in
spodjedanju njenega pomena, je nedvomno Jürgen
Habermas. Njegovo sistemati~no in hkrati kriti~no,
celo polemi~no, teoretsko delo je ponudilo mnogo
vplivnih re{itev za pere~e probleme v teoriji dru`be.
Toda vpra{anje, ki se med drugim postavlja ob
Habermasovem nepreglednem opusu, je vpra{anje
o tem, kaj zmorejo teorije dru`be dose~i. Pri tem se
ni mogo~e izogniti spremembam v Habermasovem
pojmovanju kriti~ne teorije. V sredi{~e pozornosti
tako stopa zlasti razmerje med teoretsko in empi-
ri~no ravnjo, na katero posegajo teoretske kom-
pozicije. ^lanek prikazuje te razse`nosti s Haber-
masovim pojmovanjem kriti~ne teorije ter tudi s
primerom, s pojmom javnosti, ki je do`ivel precej{ne
spremembe v Habermasovem delu. ̂ lanek prikazuje
tudi izvirna merila, ki jih je nedavno razvil Andrej
Škerlep za presojanje teorij dru`be, pri tem pa
problematizira razmerja med posameznimi merili
in izpostavlja vpra{anje o odnosu med veljavnostjo
in relevantnostjo. V sklepnem delu je iz Haberma-

sovih nedavnih ocen izpeljano stali{~e, da se njegova
teoretska kompozicija ne razume kot teoretski
sistem, temve~ kot zbir relativno samostojnih teo-
retskih re{itev za prakti~ne in teoretske probleme.

Klju~ni pojmi: Habermas, Škerlep, teorije dru`be,
kriti~na teorija, javnost.

Peter Stankovi~
SOCIOLOGIJA ZA NOVO TISOČLETJE?
/Povzetek/

Alexandrov neofunkcionalisti~ni projekt teo-
retske sinteze velja v sodobni sociolo{ki teoriji za
enega zanimivej{ih poskusov integriranja razli~nih
sociolo{kih tradicij in ravni analize v novo, nere-
dukcionisti~no celoto. V ~lanku so predstavljene
klju~ne zna~ilnosti Alexandrovega projekta, kot
izhodi{~e stoji projekt teoretske sinteze v sociolo{ki
teoriji nasploh, v nadaljevanju pa so predstavljeni
razlogi, ki so Alexandra pripeljali do prepri~anja, da
je revitalizacija dela Talcotta Parsonsa, ob hkratnem
upo{tevanju mnogih upravi~enih kritik njegovega
dela, tisti referen~ni okvir, ki odpira mo`nosti naj-
ustreznej{e teoretske sinteze. Kratek pregled neka-
terih bistvenih segmentov Alexandrovega dela je
zaokro`en s poskusom kriti~nega ovrednotenja mo-
dela multidimenzionalne sociologije, ki ga Alexander
izpelje iz omenjenih nastavkov. Tu je predstavljena
teza, da Alexander sicer ponuja mnogo zanimivih
teoretskih re{itev, da pa kljub temu njegova teo-
retska sinteza ne dosega ciljev, ki si jih je avtor zadal.

Klju~ni pojmi: Jeffrey C. Alexander, teoretska
sinteza, sociolo{ka teorija, Talcott Parsons, neo-
funkcionalizem, delovanje, dru`bene strukture,
kultura.

Gregor Tomc
ZNANOST O ČLOVEKU
/Povzetek/

^lanek se ukvarja z mo`nim novim koncep-
tualnim okvirom kognitivne dru`bene znanosti.
Avtor opredeli disciplino kot raziskovanje sredstev,
s katerimi se kulturne vsebine – kot medij gene-
riranja in ohranjanja na{ih dru`benih svetov –
generirajo v na{em umu. Predvidevajo se nove
dru`bene znanosti, ki temeljijo na kombiniranju

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



324 P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N

opazovanj delovanja mo`gan z razli~nimi meto-
dami skeniranja, in ra~unalni{kih simulacij umet-
nih dru`benih situacij, predvsem s konekcionis-
ti~nimi modeli. Oboje bo prispevalo k laboratorijski
dru`beni znanosti prihodnosti.

Klju~ni pojmi: kognitivna znanost, sociologija.

Darko Štrajn
“DETRADICIONALIZACIJA” IN TRANZICIJA
/Povzetek/

Posamezne dru`be (t. j. bodisi dr`ave bodisi na-
cije) v sodobnih sociolo{kih teorijah opredeljujemo
kot kompleksne sisteme. Seveda vsaka od posa-
meznih teorij postavlja svoje kategorialne aparate,
se opira na razli~ne interdisciplinarne povezave,
razli~ne metodologije dolo~anja pojavov itd.
Anthony Giddens, ki je kot ob~asni svetovalec bri-
tanskega premiera Tonyja Blaira svojemu ned-
vomno velikemu intelektualnemu vplivu pridal {e
akcent politi~ne vplivnosti, je za nas lahko zelo
zanimiv, saj se v vrsti svojih besedil ukvarja prav
z vpra{anji dolo~itve dru`benih transformacij v
povezavi s procesi modernizacije in globalizacije. V
tem prispevku nas toliko ne zanima Giddensov
predlog politi~nega projekta socialdemokratske pri-
hodnosti pod naslovom “Tretja pot”, ampak vrsta
kategorij, ki jih je razvil v svoji obravnavi tako
imenovane post-tradicionalne dru`be. Ne da bi nam
{lo za kakr{no koli dokon~no “diagnozo” stanja v
Sloveniji glede na te kategorije, bomo sku{ali vsaj
hipoteti~no odgovoriti, kako je mogo~e okarak-
terizirati skupnost, ki si samo sebe zami{lja kot
Slovenijo, predvsem glede na procese detradicio-
nalizacije. Iz tega hipoteti~nega odgovora lahko sledi
ugotavljanje tistih notranjih strukturnih deter-
minant, ki opredeljujejo slovensko dru`bo, kakr{na
je, in to, kar si ta dru`ba “o sami sebi predstavlja,
da je”. Nadalje pa je, denimo, mogo~e sklepati tudi
v Parsonsovih kategorijah diferenciranosti in adap-
tivne kapacitete dru`be (upo{tevaje dolo~ene indi-
katorje politi~ne kulture) o pozicioniranosti Slo-
venije v kontekstu globalizacije. Le-ta se navezuje
na procese modernizacije in je eden izmed agensov
“detradicionalizacije”.

Klju~ni pojmi: sociologija, kultura, tradicija, glo-
balizacija, modernizacija.

Sanja Fidler
SLOVENSKI VOZEL
/Povzetek/

Kot je neskon~no {tevilo znakov in njihovih
kombinacij, tako je neskon~no tudi na~inov repre-
zentacije objektov oz. idej v ogla{evanju. Vpra{anje,
ali oglasi zastopajo nekaj resni~nega, pristnega,
pravega, v spektaklu ogla{evanja niti ni ve~ tako
pomembno, kot je pomemben na~in reprezentacij,
ki skupaj z na~ini tolma~enja pomenov na strani
potro{nikov reproducira novo stvarnost, ki nena-
doma postane edina razpolo`ljiva stvarnost.  Tako
komercialno kot nekomercialno ogla{evanje izbirata
znake in podobe za reprezentacijo svojega šblaga’
iz istega repertoarja pomenskih simbolov, med kate-
rimi imajo posebno mesto in mo~ simboli iz na-
rodove kulturne zakladnice zgodovinsko ustvarjenih
identitetnih vzorcev. ^lanek skozi analizo dru`-
benega oglasa na temo samomorilnosti na Slo-
venskem preu~uje na~ine in sredstva, s katerimi so
reprezentirani objekti oz. ideje skozi ogla{evanje kot
interpretacija stvarnosti ter na~ini interpretiranja
te interpretirane stvarnosti kot ustvarjalci novih
pomenov in s tem reprodukcija (nove) stvarnosti.

Klju~ni pojmi: dru`beno ogla{evanje, reprezen-
tacija, proizvodnja pomenov, potro{nja pomenov,
avtenti~nost, nacionalna identiteta, samomor.

Arlo Ro`man
POLICIJSKA BRUTALNOST
/Povzetek/

Policijska brutalnost je `e od nekdaj gro`nja
~lovekovi svobodi. Še danes v prenekaterih delih
sveta ni javne kontrole policijskega delovanja, saj
ta mehanizem deluje po napotilih tistega, ki ima
bodisi osebno bodisi politi~no mo~ nad njo. Tisti,
ki ima v rokah policijo kot sredstvo kontrole in
prisiljevanja ljudi k dolo~enemu konformizmu, pa
opravlja tudi nadzor nad njo ter jo oblikuje po svojih
zamislih. Policija je bila dostikrat zlorabljena za
uveljavljanje interesov elit, pri tem pa se je pogosto
obna{ala brutalno in uporabljala odve~no silo. Prav
zato veliko posameznikov vidi policijo kot zatiralce
namesto za{~itnike. Mediji informacije o tovrstnem
dogajanju selektivno cenzurirajo, med policisti sa-
mimi pa velja nenapisano pravilo molka. Vse to pa
ustvari la`no sliko realnosti, saj mora biti javnost



325P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N

Luka Omladi~
LOVE OF NATURE THROUGH “ECOLOGY

PARADOX”
/Abstract/

Love of nature is always exclusive: certain
aspects of nature are almost universally loved,
whereas others (natural disasters, diseases etc.) are
universally hated. Radical ecological philosophies
consider this view anthropocentric and demand
equal undiscriminating attitude towards nature
as a whole. Nevertheless, this position leads to the
“ecological paradox”: all-embracing neutral love
either excludes any kind of affection and thereby
ceases to be love, or still excludes one part of nature
– man as a destroyer of pure nature. With reference
to Kant’s Critique of Judgement, the author claims
that exclusion is a positive and necessary condition
for any love of nature.

Keywords: nature, love, deep ecology, Kant,
Naess.

Franc Mali
THE SOCIAL SYSTEM THEORY AND ITS

CRITICS
/Abstract/

The article deals with different forms of criticism
of Luhmann’s theory, which are common among
Slovene authors. This criticism is based on the
assumptions that the modern social system theory
is a theory of antihumanism, ideological con-
servatism, abstract speculation and neo-Hegelian
metaphysics. Based on the analysis of Luhmann’s

ABSTRACTS

v demokrati~ni dru`bi seznanjena tudi z vsemi
nepravilnostmi, slabostmi in napakami policistov.
V tem ~lanku je prikazan ta drugi vidik, ki obrav-
nava razne kritike policije, njenega delovanja in
vpletenosti v sistem.

Klju~ni pojmi: policijska brutalnost, mediji, pra-
vilo molka, slabi policaji, oblast, mo~, dopustno
nasilje.

main theoretical works, the article rejects this kind
of criticism. It argues that the modern social
system theory is distinguished by the following
characteristics: it is an accurate theoretical recon-
struction of the entire social reality, Luhmann’s
theoretical conclusions are to be assessed as socially
engaged theory, it has surpassed conventional
substantialist thought, and, finally, it is a theory
of social integration.

Keywords: system theory, Luhmann, social
differentiation.

Peter Stankovi~
SOCIOLOGY FOR THE NEW MILLENIUM?
/Abstract/

The neo-functionalist project of theoretical
sythesis that has been developed by Jeffrey C.
Alexander, is in contemporary sociological theory
regarded as one of the most interesting attempts
at integrating different sociological traditions as
well as different levels of analysis. The article
presents some basic characteristics of this project.
It begins with a short presentation of the problem
of theoretical synthesis in contemporary socio-
logical theory, and continues with Alexander’s own
solution to this problem, which is grounded in his
conviction that the theory developed by Talcott
Parsons, in spite of its shortcomings - which should
be corrected - represents the most adequate theo-
retical framework for sociological theoretical
synthesis. Article concludes with a critical overview
of Alexander’s propositions and argues that he has
not succeed in establishing a convincing theory
that would correspond with his initial intentions.

Keywords: Jeffrey C. Alexander, theoretical
synthesis, sociological theory, Talcott Parsons, neo-
functionalism, human action, social structures,
culture.

Andrej Pinter
WHAT CAN THEORIES OF SOCIETY ACCOM-

PLISH?
/Abstract/

Jürgen Habermas is undoubtedly one of the most
prominent contemporary thinkers, who counters



326

the growing distrust in theory and undermining of
its importance, with an »heroic gesture«, as his
theoretical work could be described. His systematic
and critical, even polemical theoretical work offered
many influential solutions to acute problems of
social theory. But the question that emerges from
Habermas’s enormous opus is a question about
what can theories of society achieve. Contem-
plation of this question from the standpoint of
Habermas’s theoretical approach is impossible
without a recourse to changes in his understanding
of critical theory. The focus of attention is therefore
relationships between the theoretical and empirical
level as grasped by given theories. This article
follows the changes from his early to late writings,
as well as gives a notable example, namely the
notion of the public which has undergone signi-
ficant changes in Habermas’s writings. The article
also presents innovative criteria for estimates of
social theories, as proposed by Andrej Škerlep,
critically discusses the relationships between indi-
vidual criteria and questions the relation between
validity and relevance. It concludes with a stand
derived from Habermas’s recent writings that his
theoretical composition should be understood not
as a theoretical system but as an assemblage of
relatively autonomous theoretical solutions to
practical and theoretical problems.

Keywords: Habermas, Škerlep, theories of so-
ciety, critical theory, the public.

Matej Makarovi~

PLANNING AND ACENTRALITY: CO-ORDI-
NATION OF COMPLEX SOCIETIES ACCORDING
TO PARSONS, LUHMANN AND HABERMAS

/Abstract/

The author discusses the issue of co-ordination
of modern societies from the aspect of sociological
theories by Parsons, Luhmann, and Habermas. He
deals with co-ordination from the aspect of its
centrality or acentrality and its planning or non-
planning. All mentioned sociologists reject
utilitarianism, although they are aware that many
aspects of the modern society are co-ordinated in
an unplanned acentric way, which is especially
stressed by Luhmann in connection with relations
between functional sub-systems. Unlike Habermas

and Parsons, Luhmann attaches significantly less
importance to the planned central bases of a modern
society. They all believe that planning in the co-
ordination of the society is an important evo-
lutionary achievement, but are also aware of the
limitations of the planned central model in a
complex and functionally differentiated society.
They all provide some clues for the analysis of the
model which would combine both planning and
acentrality. However, only Habermas discusses
such a model in detail, although his analysis suffers
from some serious deficiencies. The article concludes
with the statement that according to the works
of all three sociologists, co-ordination of modern
societies requires both more acentric and planned
forms.

Keywords: co-ordination, modern society, so-
ciological theory, planning, acentrality, Parsons,
Luhmann, Habermas.

Gregor Tomc

THE SCIENCE OF MAN
/Abstract/

The paper deals with a possible new conceptual
framework of cognitive social science. The author
defines the discipline as research of means by which
cultural contents – as media generating and
maintaining our social worlds - are created in our
minds. A new social sciences is foreseen, based on
a combination of the observation of the functioning
of the brain with various methods of scanning,
and computer simulations of artificial social
situations based primarily on connectionist models.
Both will contribute towards a laboratory social
science of the future.

Keywords: cognitive science, sociology.

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



327

Janez Šenk
ZUR PHILOSOPHIE VON ERNST CASSIRER
/Zusammenfassung/

Die zeitgenössische Wissenschaftstheorie ist
eine Domäne der analytischen Philosophie, und nur
selten werden Beziehungen zur kontinentalen
Philosophie hergestellt. Nun könnte aber die
Rezeption Cassirers (neukantianischer) Wissen-
schaftstheorie des “kritischen Idealismus” dazu
dienen, die Verbindung zwischen der analytischen
und kontinentalen philosophischen Tradition
erneut in Erinnerung zu rufen, nur stand aber bis
jetzt bei der Rezeption vor allem die Philosophie der
symbolischen Formen im Vordergrund, während
viele andere Arbeiten Cassirers, wie z.B. der
Substanzbegriff und der Funktionsbegriff, kaum
Beachtung fanden. Es könnten sich aber als
bedeutend erweisen, gerade diese seine Arbeiten
eingehender zu analysieren, in denen er den Versuch
zur Ausarbeitung einer umfassenden Theorie zur
wissenschaftlichen Begriffsbildung unternommen
hat, vor allem dann, wenn man seinen Standpunkt
teilt, wonach die klassische Logik an der Aufgabe
gescheitert ist, das Faktum der modernen Wissen-
schaften im philosophischen Sinne zutreffend zu
erfassen. Ziel des Autors ist es somit, in dem Artikel
genau unter dem geschilderten Gesichtspunkt auf
die Bedeutung der Werke von Cassirer hinzuweisen.

Schlüsselwörter: Cassirer, Philosophie (Theorie)
der Wissenschaft, Neukantianismus, Relativitäts-
theorie, Logik.

Sa{o Dolenc
INTERPRETATIONSPROBLEME DER QUANTEN-

PHYSIK
/Zusammenfassung/

Der Artikel versucht auf die grundsätzlichen
Charakteristiken der Quantenphysik (wie die
Superposition, Komplementarität, etc.) einzugehen,
die die klassische Physik nicht erklären kann. Der
Artikel kommt auch auf die Problematik der Messung
als zwingende Folge der orthodoxen Interpretation
(gemäß Dirac und von Neumann) der Quanten-

mechanik und der linearen Quantendynamik zu
sprechen und stellt einige aktuelle Vorschläge zur
Lösung dieser Frage vor.

Schlüsselwörter: Philosophie der Physik, Inter-
pretation der Quantenmechanik, Problematik der
Messung, Komplementarität.

Luka Omladi~
DIE LIEBE ZUR NATUR UND DAS “ÖKOLO-

GISCHE PARADOX”
/Zusammenfassung/

Die Liebe zur Natur ist immer exklusiv:
bestimmte Aspekte der Natur werden im Allgemeinen
geliebt, während andere (wie Naturkatastrophen
oder Krankheiten) aus dieser Liebe ausgeschlossen
werden. Für radikale Umweltphilosophen ist eine
solche Betrachtungsweise rein anthropozentrisch
und verlangt somit nach einer nichtdiskrimi-
nierenden Beziehung zur Natur in Gänze. Jedoch
führt dieser Standpunkt zum sog. “ökologischen
Paradox”, da eine allumfassende Liebe zur Natur
entweder jegliche Affektion ausschließt, weshalb
man nicht mehr von einer Liebe zur Natur sprechen
kann, oder da sie dennoch einen Teil der Natur
ausschließt - nämlich den Menschen als Schädling
und Umweltzerstörer. Dem wird mittels Kants
Kritik der Urteilskraft die These gegenübergestellt,
daß gerade dieses Ausschließen eine positive und
unumgängliche Bedingung für die Liebe zur Natur
ist.

Schlüsselwörter: Natur, Liebe, fundamentaler
Umweltschutz, Kant, Naess.

Vesna Klop~i~
DIE MENSCHLICHE EXISTENZ IM EINKLANG

MIT DER NATUR
/Zusammenfassung/

Die Konfrontation mit den Leiden oder dem Tod
zumindest höher entwickelter Tiere bewegt ein
jeden Menschen tief. Im menschlichen Mitleid mit
dem leidenden Geschöpf schwinden die Grenzen
zwischen dem Ich und dem Geschöpf, dessen Leiden
zu “unsere” Leiden werden. Hierbei stellt sich
unausweichlich die Frage nach dem intrinsischen
Wert von Tieren und anderer Lebewesen, was eine

ZUSSAMENFASSUNG

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



328

weites Spektrum an offenen Fragen hervorruft. Die
Antwort auf die Frage nach dem intrinsischen Wert
verlangt vom einzelnen eine bestimmte - vielleicht
sogar radikale - ethische Haltung Tieren bzw. der
Natur im Allgemeinen gegenüber. Des Weiteren
führt die Beantwortung dieser Frage zwangsläufig
zur ursprünglichsten Frage nach dem Sinn der
menschlichen Existenz auf der Welt, zur Reflexion
über das Geheimnis von Leben und Tod. Diesbezüglich
stellen der Phanteismus, Buddhismus sowie das
Christentum einen Ausgangspunkt für von Grund
aus verschiedene, aber interessante Interpretations-
ansätze dar.

Schlüsselwörter: Natur, intrinsischer Wert,
Erlösung, Buddhismus, Phanteismus, Christentum.

Katarina Majerhold
MODE UND NATUR 2
/Zusammenfassung/

Der vorliegende Artikel hat zum Ziel, auf die
Beziehung zwischen der Mode und der Natur hin-
zuweisen bzw. hervorzuheben, daß die immer
größer werdende Bedeutung von Schönheit,
Mannequins und zeitgenössischer Femme fatales
auf die Verneinung des Natürlichen und der Natur
zurückzuführen sind. Bei der Schönheit, wie sie von
den Mannequins verkörpert wird, handelt es sich
um ein Produkt, das zugleich aber auch jene Gefahr
in sich birgt, da es gerade die weibliche Schönheit
ist, die die gefährliche Natur der Frau verbirgt (ihre
gestalteten weiblichen Rundungen sowie ihre
phantasievolle und heißblütige Sexualität).
Anschließend weist die Autorin darauf hin, daß die
menschliche Vorstellung über die weibliche
Schönheit zum Großteil aus dem alten Ägypten
und der Antike stammt. Die Autorin stützt sich in
ihrem Artikel auf die Erkenntnisse von Charles
Darwin und vor allem von Camille Paglia.

Schlüsselwörter: Schönheit, Natur, Mode, Camille
Paglia, Charles Darwin.

Toma` Krpi~
VON EINER ZIELORIENTIERTEN SYNTHESE

SOZIOLOGISCHER THEORIEN ZU EINER ENT-
WICKLUNG DER SYNTHESE SOZIOLOGISCHER
THEORIEN

/Zusammenfassung/

Der eigentliche Kern, der den methodologischen
Abhandlungen über die Möglichkeiten einer Verein-
heitlichung der soziologischen Theorien zu Grunde
liegt, ist die Vorstellung von einer evolutions-
bedingten Entwicklung der gesellschaftswissen-
schaftlichen Theorien. Und man darf auch davon
ausgehen, daß der Versuch einer inhaltlichen
Synthese der soziologischen Theorien eine der letzten
Stätten der klassischen Evolutionslehre darstellt. Die
Tatsache aber, daß nach zwei Jahrzehnten des uner-
müdlichen Suchens nach einem gemeinsamen Aus-
gangspunkt der verschiedenster Theorien (wie die
Verbindung der Mikro- und Makroebene, der Vor-
gehensweise und der Struktur, etc.) noch immer kein
überzeugendes Modell gefunden werden konnte, das
für den Großteil der Soziologen akzeptabel wäre,
spricht indes für die These des Autors, daß man sich
von der Suche nach einer solchen Synthese verschie-
dener soziologischer Theorien verabschieden müsse.

Der Autor vertritt die Meinung, daß die Soziologie
die Wahl zwischen folgenden drei Alternativen treffen
müsse: 1. Die Suche nach einer einheitlichen sozio-
logischen Theorie wird eingestellt. 2. Man beschränkt
sich auf die Suche nach einer strukturellen Matrize,
die den soziologischen Gegenständen und Methoden
zu Grunde liegt, oder, 3., das auf der Evolutionslehre
basierende Suchprinzip wird durch eine Analyse der
Weiterentwicklung des soziologischen Wissens
ersetzt. Letzteres setzt aber wiederum voraus, daß
1. die Zusammenarbeit des größten Teils der Sozio-
logen gewährleistet ist, 2. eine kritische Diskussion
geführt wird, 3. die Kritik in einer aus der Realität
gewonnen Synthese resultieren muß, 4. das Ergebnis
nur zeitlich begrenzt gültig ist und dessen Relevanz
jederzeit in Frage gestellt werden kann, 5. die den
augenblicklichen Synthesekriterien zu Grunde
liegende Wertesysteme berücksichtigt werden und
daß man sich 6. dessen bewußt sein muß, daß es
sich bei der Synthese des soziologischen Wissens
vorerst und vor allem um eine Wertvorstellung handelt.

Schlüsselwörter: Synthese soziologischer Theorien,
narrative Evolutionstheorie, Gegensätze in der
Synthese.

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



329

Franc Mali
DIE SYSTEMTHEORIE DER GESELLSCHAFT

UND IHRE KRITIKER
/Zusammenfassung/

Der Artikel beschäftigt sich mit einigen der von
Nikolas Luhmann an meist geübten Kritiken an
der Systemtheorie der Gesellschaft, die in Slowenien
von Autoren verschiedenster theoretischer und
disziplinärer Provenienz geteilt werden. Hierbei
handelt es sich um eine Kritik an der Systemtheorie
der Gesellschaft, die als abstrakte Spekulation,
Antihumanismus, ideologischer Konservatismus,
gesellschaftliches Chaos und Defragmentierung
sowie als neohegelsche Metaphysik verstanden
wird. Aufgrund der Analyse Luhmanns theore-
tischer Ausführungen, die er in all seinen be-
deutendsten Werken dargelegt hat, vor allem in “Die
Gesellschaft der Gesellschaft”, das sein letztes und
auch bedeutendsten Werk ist und somit als sein
Opus magnum bezeichnet werden kann, können
die an ihm geübten Kritiken zurückgewiesen
werden. Der Autor vertritt den Standpunkt, daß es
sich bei Luhmanns Werke vor allem um eine
detaillierte Rekonstruktion der alltäglichen ge-
sellschaftlichen Realität handelt, daß Luhmann
aufgrund seiner konsequent durchdachten Theorie
als sozial engagierter Denker zu betrachten ist, daß
er sich über die traditionelle substantialistischen
Denkweise hinweggesetzt hat und daß seine
Theorie über die funktionelle gesellschaftliche
Differenzierung auch eine große Aussagekraft hin-
sichtlich des Problems der gesellschaftlichen Inte-
gration hat.

Schlüsselwörter: Systemtheorie, Luhmann,
gesellschaftliche Differenzierung.

Matej Makarovi~
PLANMÄßIGKEIT UND AZENTRALITÄT: DIE

KOORDINATION KOMPLEXER GESELLSCHAFTEN
NACH PARSONS, LUHMANN UND HABERMAS

/Zusammenfassung/

Der Autor befaßt sich im vorliegenden Artikel
vom Standpunkt gesellschaftswissenschaftlicher
Theorien von Parsons, Luhmann und Habermas
mit der Koordinierung komplexer moderner
Gesellschaften. Der Autor beschäftigt sich mit dieser
Frage vom Standpunkt der Zentralität und

Azentralität sowie vom Standpunkt der Plan- und
Unplanmäßigkeit. Alle drei genannten Soziologen
lehnen den Utilitarismus ab, wobei sie sich aber
dessen bewußt sind, daß eine Vielzahl von Aspekten
der modernen Gesellschaft unplanmäßig und
azentral koordiniert werden, was insbesondere von
Luhmann in Verbindung mit den Beziehungen
zwischen funktionellen Untersystemen hervor-
gehoben wird. Im Gegensatz zu Habermas und
Parsons mißt Luhmann den unplanmäßigen
zentralen Hintergründen bei der Koordinierung der
modernen Gesellschaft eine wesentlich geringere
Bedeutung zu. Indes beurteilen alle drei Soziologen
die planmäßige Koordinierung in der Gesellschaft
als bedeutenden evolutionäre Leistung, wobei sie
sich aber auch den Einschränkungen des plan-
mäßigen zentralen Modells in einer komplexen und
funktionell differenzierten Gesellschaft bewußt
sind. Parsons, Luhmann und Habermas ist auch
gemeinsam, daß sie Ansätze zur Analyse eines
Modells ausgearbeitet haben, das die Planmäßigkeit
und Azentralität integrieren würde. Jedoch ist
Habermas der einzige unter ihnen, der dieses Modell
detaillierter ausgearbeitet hat, dessen Analyse dafür
aber einige gravierende Mängel aufweist. Der Autor
kommt zum Schluß, daß in den Werken der
behandelten Soziologen Grundlagen gefunden
werden können, aufgrund derer die Schlußfolgerung
gezogen werden kann, daß bei der Koordination
moderner Gesellschaften sowohl mehrere azentrale
als auch planmäßige Aspekte berücksichtigt werden
müssen.

Schlüsselwörter: Koordinierung, moderne
Gesellschaft, soziologische Theorie, Planmäßigkeit,
Azentralität, Parsons, Luhmann, Habermas.

Andrej Pinter
WOZU SIND GESELLSCHAFTSTHEORIEN

FÄHIG?
/Zusammenfassung/

Einer der bedeutendsten Autoren, der sich
mittels einer “heroische Geste”, wie man sein
theoretisches Opus beschreiben könnte, dem
ansteigenden Mißtrauen in die Theorie und der
Aushöhlung ihrer Bedeutung entgegentritt, ist
unumstritten Jürgen Habermas. Sein systema-
tisches und gleichzeitig auch kritisches, zuweilen
sogar polemisches, theoretisches Werk beinhaltete

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



330

viele einflußreiche Lösungen für brennende Fragen
in der Gesellschaftstheorie. Hierbei stellt sich jedoch
die Frage, auch angesichts des unübersichtlichen
Opus Habermas, wozu die Gesellschaftstheorien
fähig sind, wobei die Veränderungen in seiner
Auffassung hinsichtlich der kritischen Theorie nicht
umgegangen werden können. Im Mittelpunkt des
Interesses tritt somit vor allem die Beziehung
zwischen der Theorie und der Empirie, in die die
theoretischen Kompositionen eingreifen. Im Artikel
werden diese Ausmaße unter Zuhilfenahme der
Auffassung Habermas über kritische Theorien sowie
mittels eines Beispiels, dem Begriff der
Öffentlichkeit, dargestellt, der im Werk Habermas
eine erhebliche Veränderung erfahren hat. Des
Weiteren werden im Artikel auch Maßstäbe zur
Beurteilung der Gesellschaftstheorien dargestellt,
die kürzlich von Andrej Škerlep zur Beurteilung der
Gesellschaftstheorien ausgearbeitet wurden, wobei
Škerlep die Beziehungen zwischen den einzelne
Maßstäben problematisiert und sich eingehender
mir der Frage nach der Relation zwischen der
Gültigkeit und der Relevanz befaßt. Abschließend
wird aus den jüngsten Feststellungen Habermas
die Schlußfolgerung gezogen, daß sein Werk nicht
als ein theoretisches System, sondern als Sammlung
relativ selbständiger theoretischer Lösungsvor-
schläge für praktische und theoretische Problem-
stellungen verstanden werden muß.

Schlüsselwörter: Habermas, Škerlep, Gesell-
schaftstheorie, kritische Theorie, Öffentlichkeit.

Peter Stankovi~
EINE SOZIOLOGIE FÜR DAS NEUE JAHR-

TAUSEND?
/Zusammenfassung/

Das neofunktionalistische Projekt einer theo-
retischen Synthese von Jeffrey C. Alexander zählt
in der zeitgenössischen soziologischen Theorie zu
einem der interessantesten Versuche, verschiedene
soziologische Traditionen und verschiedene Niveaus
der Analyse in eine neue, nichtreduktionistische
Einheit zu vereinigen. Im Artikel werden die
wesentlichen Eigenschaften dieses Projekts vor-
gestellt, wobei im Ausgangspunkt das Projekt der
theoretischen Synthese in der soziologischen
Theorie selbst steht. Hierauf werden jene Gründe
angeführt, die Alexander davon überzeugt haben,
daß die Aufarbeitung des Werks von Talcott Parsons

unter gleichzeitiger Berücksichtigung vieler der an
seinem Werk gerechtfertigt geübten Kritiken jenen
referentiellen Rahmen bildet, der es im höchst-
möglichen Maße ermöglicht, entsprechende theo-
retische Synthesen auszuarbeiten. Die kurze
Übersicht über einige der bedeutendsten Segmente
in Alexanders Werk wird dadurch vervollständigt,
daß das Model einer multidimensionalen Soziologie
kritisch bewertet wird, das Alexander auf Grundlage
der genannten Ausgangspunkte ausgearbeitet hat.
Diesbezüglich wird die These angeführt, daß
Alexander eine Vielzahl von interessanten theo-
retischen Lösungsvorschläge erarbeitet hat, daß
aber dennoch seine theoretische Synthese nicht die
von ihm selbst gesetzten Ziele erreicht.

Schlüsselwörter: Jeffrey C. Alexander, theo-
retische Synthese, soziologische Theorie, Talcott
Parsons, Neofunktionalismus, Arbeitsweise,
Gesellschaftsstrukturen, Kultur.

Gregor Tomc
DIE WISSENSCHAFT VOM MENSCHEN
/Zusammenfassung/

Im vorliegende Artikel steht ein neuer möglicher
konzeptueller Rahmen der kognitiven Gesellschafts-
wissenschaft im Vordergrund. Der Autor definiert
den Begriff Disziplin als Erforschung der Mittel,
mittels derer sich kulturelle Inhalte - gleichsam
einem Medium zur Generierung und zur Bewa-
hrung gesellschaftlicher Welten - in der mensch-
lichen Ratio generieren. Tomc geht davon aus, daß
neue Wissenschaften entstehen werden, die auf
dem Zusammenspiel der Erforschung der
menschlichen Gehirns durch verschiedene Unter-
suchungsmethoden und Computersimulationen
verschiedener künstlich hervorgerufenen gesellschaft-
lichen Situationen beruhen werden, vor allem den
konektionistischen Modellen, wobei beide in Zukunft
einen bedeutenden Beitrag zur laboratoriellen
Gesellschaftswissenschaft leisten werden.

Schlüsselwörter: kognitive Wissenschaft,
Soziologie.

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



331

Darko Štrajn
“DETRADITIONALISERUNG” UND TRANSITION
/Zusammenfassung/

Moderne Gesellschaften (hierbei handelt es sich
sowohl um Staaten als auch um Nationen) werden
in den zeitgenössischen soziologischen Theorien als
komplexe Systeme definiert. Es ist verständlich,
daß jede dieser Theorien ihre eigenen kategorischen
Mechanismen aufstellt und sich auch auf
verschiedenartige interdisziplinäre Relationen,
diverse Methodologien zur Bestimmung ver-
schiedener Erscheinungsformen, etc. bezieht.
Anthony Giddens, der zeitweilig als Berater des
britischen Premierministers Tony Blair fungierte und
somit seinem zweifelsfrei großem intellektuellen
Einfluß auch eine politische Note gab, könnte von
überaus großem Interesse sein, da er sich in einer
Vielzahl von Schriften mit dem Problem der Besti-
mmung von Transformationsprozessen in der
Gesellschaft in Verbindung mit den Moderni-
sierungs- und Globalisierungsprozessen auseinan-
dersetzt. In dem Artikel steht nicht so sehr Giddens
politisches Konzept des sog. “dritten Wegs” im
Vordergrund, der den Sozialdemokratien den Weg
in die Zukunft weisen soll, sondern eine Reihe von
Kategorien, die er in seinen Abhandlungen zur sog.
posttraditionellen Gesellschaft behandelt hat. In
diesem Zusammenhang handelt es sich in erster
Linie nicht um irgendeine endgültige “Bestands-
aufnahme” der Situation in Slowenien unter beson-
derer Berücksichtigung dieser Kategorien. Vielmehr
soll auf theoretischer Basis der Versuch unter-
nommen werden, wie vor allem in Hinblick auf die
Detraditionalisierungs-Prozesse eine Gemeinschaft
charakterisiert werden kann, die sich selbst als
Slowenien bezeichnet. Aufgrund dieser hypo-
thetischen Fragestellung können strukturimanente
Determinanten definiert werden, die die slowe-
nische Gesellschaft in ihrem jetzigen Zustand sowie
die Vorstellung über sich selbst definieren. Des
Weiteren können z.B. auch mit Hilfe der Kategorien
Parsons Differenziertheit und adaptive Kapazität
der Gesellschaft (unter Berücksichtigung bestimmter
Indikatoren der politischen Kultur) auch Rück-
schlüsse auf die Position Sloweniens im Rahmen
der Globalisierung gezogen werden, wobei sich diese
auf den Modernisierungsprozeß bezieht, der somit
auch zu einem der Agenzien der “Detraditio-
nalisierung” zu zählen ist.

Schlüsselwörter: Soziologie, Kultur, Tradition,
Globalisierung, Modernisierung.

Sonja Fidler
DER SLOWENISCHE KNOTEN
/Zusammenfassung/

So wie es eine Unmenge von Zeichen und deren
Kombinationen gibt, so existieren auch unendlich
viele Praktiken, wie Gegenstände bzw. Ideen in der
Werbebranche dargestellt werden können. Die Frage,
ob einzelne Werbungen im dem von der Werbe-
branche veranstalteten Spektakel etwas Existentes,
Echtes oder Wahres repräsentieren, ist längst nicht
mehr so bedeutend wie die Art der Präsentation, die
gemeinsam mit dem Verbraucher, der deren
Bedeutung auf unterschiedliche Art und Weise
interpretieren kann, eine neue Realität generiert,
die unversehens zur einzig verfügbaren Realität
mutiert. Sowohl die kommerzielle als auch nicht
kommerzielle Werbung schöpfen ihre Symbole und
Bilder zur Präsentation “ihrer” Ware aus derselben
Quelle von Symbolen, wobei besondere Bedeutung
und Macht den Symbolen aus dem nationalen
Kulturgut zukommt, das aus der historisch
bedingte Bildung von Identitätsmustern hervor-
gegangen ist. Anhand einer Analyse von veröffen-
tlichten Anzeigen zum Thema Selbstmord in
Slowenien untersucht die Autorin die Methoden
und Mittel, durch die Gegenstände bzw. Vor-
stellungen in der Werbung repräsentiert werden.
Sie kommt zum Schluß, daß es sich hierbei um
eine Interpretation der Realität sowie um verschie-
dene Interpretationsmöglichkeiten dieser schon
interpretierten Realität als Generator neuer
Bedeutungen und somit um die Reproduktion einer
(neuen) Realität handelt.

Schlüsselwörter: gesellschaftsrelevante Werbung,
Repräsentation, Produktion von Bedeutungen,
Konsum von Bedeutungen, Authentizität, nationale
Identität, Selbstmord.

Arlo Ro`man
POLIZEIBRUTALITÄT
/Zusammenfassung/

Polizeiliche Übergriffe stellten schon von je her
eine Gefahr für die menschliche Freiheit dar, und

P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N



332 P O V Z E T K I - A B S T R A C T S - Z U S A M M E N F A S S U N G E N

selbst heute existiert in vielen Teilen der Welt keine
öffentliche Kontrolle über die Polizei, da die
Kontrollmechanismen jenen Kreisen unterliegen,
die entweder auf persönlichem oder politischem
Wege die Macht über die Polizei ausüben. Jene Kreise,
die die Kontrolle über die Polizei als Kontrollmittel
verwenden, um die Bewohner zu einem bestimmten
Konformismus zu nötigen, haben auch gleichzeitig
die Kontrolle über die Polizei und ihrer Organi-
siertheit inne, wobei letztere der Willkür der
erwähnten Kreisen unterworfen ist. Die Polizei
wurde häufig zur Umsetzung der Interessen einer
engen Elite mißbraucht, wobei sie vorwiegend
brutal vorgegangen ist und unnötig von Gewalt
Gebrauch gemacht hat, weswegen die Polizei von
vielen nicht als Helfer sondern als Unterdrücker
betrachtet wird. In den Medien werden Informa-
tionen über polizeiliche Übergriffe selektiert und
zensuriert, während sich die Polizeibeamten an das
ungeschrieben Gesetz des Schweigens halten. Dies
hat zur Folge, daß in der Öffentlichkeit ein
unzutreffendes Bild der Realität dargestellt wird,
da in einer demokratischen Gesellschaft die Öffen-
tlichkeit auch über alle Unregelmäßigkeiten,
Schwächen und Fehler der Polizei in Kenntnis
gesetzt werden muß. Im Artikel, der sich mit ver-
schiedenen Kritiken gegenüber der Polizei, ihrer Arbeit
und ihrer Position im System auseinandersetzt,
steht insbesondere der letztgenannte Aspekt im
Vordergrund.

Schlüsselwörter: Polizeibrutalität, Medien, Gesetz
des Schweigens, schlechte Polizisten, Obrigkeit,
Macht, zulässige Gewaltanwendung.


	vsebina
	vsebina stran 1
	vsebina stran 2

	Uvod: Darij Zadnikar: Salonska ekologija
	INTERVJU: TERRY EAGLETON
	Nikolai Jeffs, Darja Zavirsek: Intervju s Terryjem Eagletonom

	FILOZOFIJA NARAVE
	Ernst Cassirer: Relativnostna teorija in problem realnosti
	Janez Senk: K filozofiji Ernsta Cassirerja
	Saso Dolenc: Problemi interpretacije kvantne fizike
	Superpozicija kvantnih stanj
	Problem meritve
	Ortodoksna interpretacija kvantne mehanike
	Kvantna prepletenost
	Predlogi razre{itve problema meritve

	Luka Omladic: Ljubezen do narave skozi “ekoloski paradoks”
	Vesna Klopcic Biti clovek – v sobivanju z naravo
	UVOD
	CLOVEK KOT POMANJKLJIVO BITJE
	MOZNOST KONCNE IZPOLNITVE: MIT ALI REALNOST?
	BITI V SVETU – SOBIVANJE Z NARAVO
	NARAVA IN CLOVEKOVO ODRESENJE
	POST SCRIPTUM
	LITERATURA

	Katarina Majerhold: Moda in narava 2
	LITERATURA:


	IMMANUEL WALLERSTEIN
	Immanuel Wallerstein: Rasisticni albatros: druzboslovje, Jörg Haider in Widerstand
	1. Svetovni sistem po letu 1989
	2. Svetovni sistem po letu 1945
	3. Svetovni sistem po letu 1492
	4. Svetovni sistem po letu 2000

	Milan Balazic: Psihoanaliza, strukturalizem in utopija
	I.
	II.
	III.
	LITERATURA:

	Bozidar Debenjak: Ali lahko izbiramo zgodovinske moznosti?
	Sedem tez
	I. Zgodovina ima svoj samotek
	II. Ali imamo se petdeset let casa?
	III. Kancek upanja


	Rastko Mocnik: Antisistemska gibanja ob izteku sistema
	Tanja Rener: Teze k Utopistikam: o svobodi in negotovosti
	O svobodi…
	… in negotovosti
	LITERATURA

	Darij Zadnikar Vpadi iz Utopije

	VELIKE SOCIOLOSKE TEORIJE
	Tomaz Krpic: Od ciljno orientirane sinteze socioloskih teorij k procesiranju sinteze sociolo{kih teorij
	Uvod
	Narativni evolucionizem
	Protislovje v sintezi
	Empirija kot vzrok sinteze socioloskih teorij
	Sklep
	LITERATURA

	Franc Mali: Druzbena sistemska teorija in njeni kritiki
	DRUZBENI SISTEM, SUBJEKT IN SAMOREFERENCA
	TEORETSKA SPEKULACIJA, DRUZBENA ANGAZIRANOST IN KRITIKA ESHATOLOGIJE
	IMAGINARNA IN REALNA ENOTNOST MODERNIH DRUZB
	LITERATURA

	Matej Makarovic: Nacrtnost in acentricnost: Koordinacija kompleksnih druzb po Parsonsu, Luhmannu in Habermasu
	1. Nenacrtno acentricni model
	2. Nenacrtno centralni model
	3. Nacrtno centralni model
	4. Nacrtno acentricni model
	5. Sklep
	LITERATURA

	Andrej Pinter: Kaj zmorejo doseci teorije druzbe?
	I.
	II.
	III.
	IV.
	LITERATURA

	Peter Stankovic: Sociologija za novo tisocletje? Teoretska sinteza Jeffreya C. Alexandra
	1. UVOD
	2. SODOBNA SOCIOLOSKA TEORIJA: POMEN TEORETSKE SINTEZE
	3. JEFFREY C. ALEXANDER: NOVO TEORETSKO GIBANJE
	4. NEOFUNKCIONALISTICNA REVIZIJA PARSONSA
	5. ALEXANDROVA MULTIDIMENZIONALNA SOCIOLOGIJA
	6. NEUSPESNA TEORETSKA SINTEZA?
	LITERATURA

	Gregor Tomc: Znanost o cloveku
	Uvod
	Vsebine in oblike druzabnosti
	Clovekove ekstenzije v svet
	Druzboslovje in kognitivna znanost
	Druzboslovje prihodnosti
	LITERATURA


	SLOVENIJA?
	Darko Strajn: “Detradicionalizacija” in tranzicija Slovenija v luci nekaterih Giddensovih kategorij
	Druzba refleksivnosti
	Prevlada tradicionalne politicne kulture
	LITERATURA

	Irena Sumi: Slovensko narod(nost)no vprasanje: akademska tradicija ali ideologija?
	LITERATURA

	Sanja Fidler: Slovenski vozel
	UVOD
	Zanka za obe{anje kot slovenski vozel
	Slovenstvo
	Samomor

	ANALIZA OGLASA IN KONTEKSTA
	Oglas kot potrosniski izdelek
	Oglasevanje kot vseprisotna propaganda
	Reprezentacija
	Identifikacija
	Znak – vojscak
	Pomeni za nas
	Pomeni od nas
	Stereotipi
	Pomeni v nas

	SKLEP
	LITERATURA

	Arlo Rozman: Policijska brutalnost
	UVOD
	ZGODOVINA
	KAJ JE POLICIJSKA BRUTALNOST?
	MERJENJE POLICIJSKE BRUTALNOSTI
	POLICIJSKA BRUTALNOST PO SVETU
	JAVNO MNENJE O POLICIJSKEM NASILJU
	VLOGA MEDIJEV
	POLICIJSKA BRUTALNOST V SLOVENIJI
	“SLABI” POLICAJI
	MOZNE RESITVE PROBLEMA
	SKLEP
	LITERATURA


	CITALNICA
	r e c e n z i j e
	Mitja Reichenberg: Med duhovi 4 ali osem tock o sreci
	1. ZAZNAMOVANI
	2. CETRTA SVETOVNA VOJNA
	3. SISTEMI TEHNEMOV IN REDUKCIJA CLOVEKA
	4. SPEKTAKELSKA USTVARJALNOST IN APORIJE SPEKTAKLA
	5. IMAGINARIJ TELESA
	6. DOMACI HAMBURGERJI
	7. O HRANI IN NUJNOSTI SPOLNE RAZLIKE
	8. SCENARIJ OBLASTI

	Dusan Rutar: Konec in njegove iluzije
	Bojan Korenini: Individualnost potrosnje medijskih vsebin?
	LITERATURA



	POVZETKI - ABSTRACTS - ZUSAMMENFASSUNGEN
	POVZETKI
	Janez Senk: K FILOZOFIJI ERNSTA CASSIRERJA
	Saso Dolenc: PROBLEMI INTERPRETACIJE KVANTNE FIZIKE
	Luka Omladic: LJUBEZEN DO NARAVE SKOZI "EKOLOSKI PARADOKS"
	Vesna Klopcic: BITI CLOVEK V SOBIVANJU Z NARAVO
	Katarina Majerhold: MODA IN NARAVA 2
	Tomaz Krpic: OD CILJNO ORIENTIRANE SINTEZE SOCIOLOSKIH TEORIJ K PROCESIRANJU SINTEZE SOCIOLOSKIH TEORIJ
	Franc Mali: DRUZBENA SISSISTEMSKA TEORIJA IN NJENI KRITIKI
	Matej Makarovic: NAÈRTNOST IN ACENTRIÈNOST: KOORDINACIJA KOMPLEKSNIH DRUZB PO PARSONSU, LUHMANNU IN HABERMASU
	Andrej Pinter: KAJ ZMOREJO DOSECI TEORIJE DRUZBE?
	Peter Stankovic: SOCIOLOGIJA ZA NOVO TISOCLETJE?
	Gregor Tomc ZNANOST O CLOVEKU
	Darko Strajn: "DETRADICIONALIZACIJ" IN TRANZICIJA
	Sanja Fidler: SLOVENSKI VOZEL
	Arlo Rozman: POLICIJSKA BRUTALNOST

	ABSTRACTS
	Luka Omladic: LOVE OF NATURE THROUGH "ECOLOGY PARADOX"
	Franc Mali: THE SOCIAL SYSTEM THEORY AND ITS CRITICS
	Peter Stankovic: SOCIOLOGY FOR THE NEW MILLENIUM?
	Andrej Pinter WHAT CAN THEORIES OF SOCIETY ACCOMPLISH?
	Matej Makarovic: PLANNING AND ACENTRALITY: CO-ORDI-NATION OF COMPLEX SOCIETIES ACCORDING TO PARSONS, LUHMANN AND HABERMAS
	Gregor Tomc: THE SCIENCE OF MAN

	ZUSSAMENFASSUNG
	Janez Senk: ZUR PHILOSOPHIE VON ERNST CASSIRER
	Saso Dolenc: INTERPRETATIONSPROBLEME DER QUANTEN- PHYSIK
	Luka Omladic: DIE LIEBE ZUR NATUR UND DAS "ÖKOLOGISCHE PARADOX"
	Vesna Klopcic: DIE MENSCHLICHE EXISTENZ IM EINKLANG MIT DER NATUR
	Katarina Majerhold: MODE UND NATUR 2
	Tomaz Krpic: VON EINER ZIELORIENTIERTEN SYNTHESE SOZIOLOGISCHER THEORIEN ZU EINER ENTWICKLUNG DER SYNTHESE SOZIOLOGISCHER THE
	Franc Mali: DIE SYSTEMTHEORIE DER GESELLSCHAFT UND IHRE KRITIKER
	Matej Makarovic: PLANMÄssIGKEIT UND AZENTRALITÄT: DIE KOORDINATION KOMPLEXER GESELLSCHAFTEN NACH PARSONS, LUHMANN UND HABERMA
	Andrej Pinter: WOZU SIND GESELLSCHAFTSTHEORIEN FÄHIG?
	Peter Stankovc: EINE SOZIOLOGIE FÜR DAS NEUE JAHR- TAUSEND?
	Gregor Tomc: DIE WISSENSCHAFT VOM MENSCHEN
	Darko Strajn: "DETRADITIONALISERUNGl" UND TRANSITION Schlüsselwörter: Soziologie, Kultur, Tradition,
	Sonja Fidler: DER SLOWENISCHE KNOTEN
	Arlo Rozman: POLIZEIBRUTALITÄT



