104 SODOBNA PEDAGOGIKA 3/2011 Klaus Prange

Klaus Prange

Sebstvo kot proces uéenja

Povzetek: Sebstvo (Selbst) se pojavlja v Stevilnih zvezah, ve¢inoma kot samoumevnost, ki ne vzbuja
pomislekov. Avtor v ¢lanku pokaze, kako se je semantika sebstva razvijala od 18. stoletja dalje in se
girila v razli¢nih disciplinah. Ceprav naj bi bil pomen tega pojma samoumeven, je zanj prej znadilna
pomenska praznina, ki je na pedagosSkem podro¢ju povezana s programsko-eticnimi zahtevami. Pri-
spevek tematizira razliko med programom in danostjo, pri ¢emer postane jasno, da sebstvo ni niti
samoumevno dano niti neposredno dostopno. Je rezultat procesa najdenja samega sebe, ki je v temelju
nedokonc¢an in neskonéen. Ta proces lahko pedagosko dojemamo kot ucenje, in sicer kot posredovanje
med samoreferenco in zunanjo referenco.

Kljuéne besede: uéenje, najdenje samega sebe, oblikovanje znacaja, samoreferenca, zunanja refe-
renca

UDK: 37.01

Izvirni znanstveni prispevek

Dr. Klaus Prange, zasluzni profesor, Univerza v Oldenburgu, Ammerldnder HeerstrafSe 114-118, D-26129

Oldenburg, Nemdija, e-naslov: klaus.prange@ewetel.net

SODOBNA PEDAGOGIKA 3/2011, 104-115



Sebstvo kot proces uéenja 105

Izhodisce razmisljanj o sebstvu (Selbst) — kot procesu uéenja kot delu uénega
procesa — je na prvi pogled videti zelo preprosto, tako reko¢ samoumevno. To je
tema, ki jo vsak dobro pozna ali bi jo vsaj moral poznati. Kaj naj bi namrec poznali
bolj kot samega sebe? Tisto, o ¢emer razmisljamo in kar si Zelimo, to, kar smo
doziveli in prestali, imamo bolj ali manj jasno pred oémi. Pojavlja se kot nekaj,
kar je neposredno oéitno, in ne kot nekaj, ¢esar bi se morali posebej uciti. Nase
sebstvo je pravzaprav podrocje, ki ga izmed vseh najbolje poznamo. Kdor se nameni
razpravljati o razvoju svetovnega podnebja ali moznostih konjunkturne ozivitve,
se mora najprej izkazati kot strokovnjak za ta vprasanja. A ko gre za nas, je vsak
Ze sam svoj strokovnjak. To bi lahko bil eden izmed razlogov, da je komajda na
voljo kak drug strokovni izraz, ki bi bil tako zelo priljubljen, predvsem v malodane
brezstevilnih razli¢icah sestavljenk s predpono samo-! v navezavi na vse, kar se
zdi kakor koli pomembno za ¢loveka.

Govorimo o samozavedanju in samoodloé¢anju, o samopodobi in samozaupanju,
v starejSih besedilih tudi o samorazumevanju in v zadnjem ¢asu o samopredstavitvi
in samovodenju. Nadalje ima vsak »samokoncept«, tj. predstavo o tem, kaj bi rad
postal in kaks$en bi rad bil videti v oéeh drugih. V pedagogiki vzgoja najpozneje od
Diesterwegovega dela »Izobrazevalni vodnik za nemske uditelje« (Wegweiser zur
Bildung fiir deutsche Lehrer) iz leta 1834 gradi na samodejavnosti in si jo postavlja
za cilj. Sebstva pa Adolph Diesterweg vsekakor ne obravnava le kot danost, temveé
kot program, in sicer s poudarkom, da je bilo uveljavljanje lastne volje dotlej pac se
sibko. Zato njegovo vodilo »Pomagaj si sam« (Selbst ist der Mann; Diesterweg 1957,
str. 70), ki je razli¢ica Kantove zahteve, naj uporabljamo svoj razum, ne da bi nas
kdo vodil (Kant 1783/1964, str. 53). Ta razsvetljenski moto se umeséa v obseZen
niz liberalnih emancipacijskih gibanj 18. in 19. stoletja, prostega trga, svobodne
izbire poklica in svobode obrti, protesta proti tradicionalni odvisnosti od drzave
in cerkve. Vmes so se Ze pojavile tudi teorije, ki so podprle zamisel, da svobodna
igra sil vzpostavi sprejemljivo ureditev, to pa pomeni: ne potrebujemo modrega
zakonodajalca, da bi na primer organizirali gospodarsko Zivljenje.

! Nem. predpona Selbst- je v slovenskih tvorjenkah predpona samo- (op. prev.).



106 SODOBNA PEDAGOGIKA 3/2011 Klaus Prange

To je bilo novo vodilo Adama Smitha, glavnega zagovornika trga, v njegovi
epohalni knjigi »Bogastvo narodov«iz leta 1776. To se sicer e ni imenovalo »samo-
uravnavanje, toda v bistvu je imel v mislih prav to. Od Adama Smitha je pot prek
Roberta Malthusa in angleskih liberalcev vodila k Charlesu Darwinu, ki je pod
geslom evolucije ves naravni red utemeljil kot neke vrste samouravnavanje in s tem
zadal smrtni udarec zamisli o ustvarjanju in usmerjanju od zunaj. V tem smislu
lahko evolucijsko teorijo razlagamo kot razsiritev in posplositev liberalnega trznega
principa na celotno ureditev Zivljenja. Vmes je ta zamisel o vzpostavitvi reda po
zakonu velikih stevil prodrla najprej v biologko in nato socialno teorijo evolucije
in postala del temeljnega znanja popolnoma razli¢nih disciplin.

Zamisel o samouravnavanju naravnih, socialnih in nazadnje tudi psihi¢nih
sistemov je tako reko¢ lebdela v zraku. Oznacuje konec stare Evrope in v SirSem
smislu vstop v novo dobo. Leta 1859, istega leta kot Darwinova knjiga »O izvoru
vrst«, je iz§la tudi prvovrstna uspesnica, spis Samuela Smilesa z naslovom
»Samopomoc« (Self-help). Na pobudo zadrug Schultze-Delitzsch in Raiffeisen je
bil slednji takoj preveden v nemséino (in tudi v Nemd¢iji dozivel velik uspeh), v
dolo¢eni meri kot navodilo malim podjetnikom, kako naj v lastni reziji organizirajo
podjetja. Postopoma je izraz »samopomoc« postal splosno sprejeto izhodisce, tudi
v pedagogiki, kjer je bila na primer vzgoja opredeljena kot pomo¢ za samopomoc.
Zgodovinsko gledano gre za posplositev izvirno pravnega pomena pojma samopomoci,
ko posameznik sam poisce pravico, ker policija in drzava nista poskrbeli za uve-
ljavitev njegove zakonite pravice. Danes sliSimo govoriti o samopomo¢i predvsem
v socialnopedagoskem kontekstu. Kaze se v §iroki ponudbi organizacij za medse-
bojno pomo¢ in samopomog.

V pedagogiki semantiko sebstva? posebej poudarjajo novejsi izobrazevalni pro-
grami. Strokovni in socialni kompetenci se je tako pridruzila Se osebna (Selbstkom-
petenz), o¢itno v tem smislu, da sta alfa in omega dostojnega in ¢asu primernega
Zivljenja v tem, da sami odlo¢amo o sebi, ne pa da o nas odlo¢ajo drugi. Navsezadnje
bi bil ta seznam preve¢ nepopoln, ¢e ne bi omenili tudi samouresni¢evanja, tako
reko¢ kot paspartu neodvisnega, samozavestnega in samoodgovornega nacina
Zivljenja. Te navedbe bi morale zados$¢ati za predstavitev pomena in daljnoseznosti
semantike sebstva. TeZnja se mi zdi popolnoma jasna.

V vseh teh zvezah in razli¢icah je beseda »sebstvo« skorajda brez izjeme po-
zitivno obarvana. Sebstvo ni le nekaj najbolj samoumevnega na svetu; samo po
sebi umevno je tudi nekaj dobrega, vsekakor bolje, kot ¢e bi nas usmerjal ali vodil
kdo drug. Kdor je za sebstvo, neposredno in v vseh navedenih kombinacijah, je
na pravi strani. Toda ob tak$nih samoumevnostih je treba spomniti na Heglove
besede, da ni vse, kar je znano, Ze tudi poznano. Nasprotno: prosta uporaba se-
mantike sebstva zastavlja v tej luci celo vrsto vprasanj. Prav neposredna blizina
in navidezna trdnost o nasem lastnem sebstvu ter samoumevnost, s katero go-
vorimo o njem, nam otezujejo ali onemogocajo, da bi morda celo lahko spoznali,
kaj je sebstvo.

2 Izraz »semantika sebstva« (Selbstsemantik) se nanasa tako na sebstvo kot na razli¢ne tvorjenke
s predpono samo- (op. prev.).



Sebstvo kot proces uéenja 107

Imamo preizkuseno sredstvo, s katerim lahko podrobneje pojasnimo na videz
popolnoma vsakdanjo in samoumevno stvar: tako, da jo odtujimo in tako reko¢
opazujemo iz nasprotne smeri ali vsaj s strani, s t. i. régard éloigné, tujim in od-
daljenim pogledom, kakr§nega je priporocal in gojil véliki sociolog in antropolog
Claude Lévi-Strauss. Z opazovanjem tujih kultur, sodobnih ali nastajajocih, se
razkrije posebnost nase lastne kulture. Kar zadeva sebstvo, se nam ni treba od-
praviti k Indijancem v brazilski pragozd ali h kateremu izmed kavkaskih gorskih
ljudstev, kot je storil Lévi-Strauss, saj je tudi v kulturi, ki tako kot nasa izpostavlja
lastni jaz, sliSati kriti¢ne, odklonilne in dvomece glasove.

Tako je Theodor Ballauff v svojem delu »Pedagogika kot nauk o vzgoji in
izobrazevanju« (Pddagogik als Bildungslehre) posumil, da sta »'sebstvo’ in umik
k ,samemu sebi‘ zgolj posledica dolgocasja: konstituiramo in konstruiramo ju
zato, da bi zaradi odsotnosti vseh stvarnih in socialnih nalog, vezi, obveznosti,
ciljev imeli neko Zivljenjsko vsebino. Kdor nima teh obveznosti ali se jim izmika,
si mora tak konstrukt preprosto ustvariti, saj mu ni¢ drugega kot ‘on sam’ sploh
ne preostane. Praznina sebstva je danes ve¢ kot oéitna, saj se povsod govori o
samouresni¢evanju.« (Ballauff 1989, str. 60)

Ballauf opozarja, da sklicevanje na sebstvo, kakrsno se dejansko kaze, pri-
kriva Ze nakazano razliko med sebstvom kot danostjo in sebstvom kot programom.
Sam razresSuje to razliko po programsko-etiéni plati: »Preprosta formulacija ‘Jaz
sem tisto, za ¢imer stojim in za kar odgovarjam’ izraza vse, kar je treba povedati
o ¢lovekovem sebstvu.« (Prav tam, str. 115) Ta formulacija bi lahko bila pravilna v
smislu, da sebstva ni mogoce misliti brez programsko-eti¢ne plati; vendar pa sama
izklju¢uje dejanske danosti, ki so neizogibno povezane z individualnim sebstvom.
V nasprotju s tem bomo poskus$ali v nadaljevanju obravnavati prav razliko med
programom in danostjo, in sicer s pedagoskega zornega kota ucenja. Iztoénica je
»najdenje samega sebe« (Selbstfindung), kar smo obravnavali Ze v kontekstu »etike
pedagogike« (prim. Prange 2010).

II.

Pomen izraza »najdenje samega sebe« lahko ponazorimo z opombami, za
katere se lahko zahvalimo Goetheju. Morda je to presenetljivo, in sicer zato, ker
je Goethe v mladih letih v himni »Prometej« zapel slavospev neodvisnemu, samo-
stojnemu, svobodnemu jazu. Slavna je uvodna vrstica »Kaj nisi samo vse dognalo
sveté plamtece srce?«. To se je vselej in povsem upraviéeno interpretiralo kot sijajno
pricevanje mladostniskega samouveljavljanja in sicer ni vse, kar je Goethe povedal
o tematiki sebstva, toda takrat ni bil ve¢ mlad, temveé Ze v zrelejsih letih.

Obstaja kratek Goethejev esej iz leta 1823 z naslovom »Pomembna spod-
buda z eno samo bistroumno besedo« (Bedeutende Fordernis durch ein einziges
geistreiches Wort). Z bistroumno besedo ima Goethe v mislih dobrodoslo pripombo
leipziskega psihiatra Johanna Christiana Heinrotha, ki je z naklonjenostjo pisal
o posebnosti Goethejevega k predmetom usmerjenega misljenja. V tem kontekstu
Goethe pravi: »Priznam, da mi je bila velika in tako pomembno zveneca naloga,



108 SODOBNA PEDAGOGIKA 3/2011 Klaus Prange

spoznaj samega sebe, od nekdaj sumljiva, kot zvijaca tajno povezanih svecenikov,
ki so zeleli zmesti ¢loveka z nedosegljivimi zahtevami in ga speljati pro¢ od dejav-
nosti v zunanjem svetu v goljufivo notranjo kontemplacijo. Clovek pozna samega
sebe le, ¢e pozna svet; sveta se zaveda le v samem sebi, samega sebe pa le v svetu.
Vsak nov predmet, ki si ga dobro ogledamo, v nas odpre nov organ zaznavanja.«
(Goethe 1823/1955, str. 38)

Moto »spoznaj samega sebe« poznamo iz grsko-rimske tradicije kot delfsko
napotilo: gnothi seauton, nosce te ipsum, tj. spoznaj samega sebe. Ta moto ali
topos je dedisc¢ina davne preteklosti in se je pozneje predvsem krséansko obarval
(pri Avgustinu in Abelardu), nazadnje pa dobil poseben poudarek v misticnem
odkrivanju in dozivljanju samega sebe in Boga, toda o tem zdaj ne bomo razprav-
ljali. Prav temu motu se je uprl Goethe. Njegovo misel bi lahko strnili takole:
do samega sebe, do svojega znacaja nimamo neposrednega dostopa, kakor da bi
Slo za objektivno danost, ki bi se nam lahko razkrila neposredno z opazovanjem
samega sebe. To vodi le do »goljufive kontemplacije«. To, kar smo, se nasprotno
pokaze Sele v nasem odnosu z drugimi in v stiku s stvarnostjo. Pokaze se v tem,
kar delamo in ¢esar ne naredimo, predvsem pa v tem, kaj zmoremo in znamo in
cesa ne. To misel je Goethe v prvem, didaktiénem delu svojega »Nauka o barvah«
(Zur Farbenlehre) leta 1810 izrazil Se takole: »Zaman poskuSamo opisati ¢lovekov
znacaj; nastejmo raje njegova ravnanja in dejanja in pred nami se bo zarisala po-
doba njegovega znacaja.« (Goethe 1810/1955, str. 315) To velja predvsem za tiste,
s katerimi imamo opravka in o katerih si ustvarimo mnenje, velja pa —in v tem je
prava poanta — tudi za nas same. Svojega lastnega znacaja ne poznamo nic drugace
kot znacaj drugih ljudi. Da bi videli, kdo smo, kaj je v nas in ¢esa smo sposobni,
pa tudi to, ¢esa nismo sposobni in kaj je za nas nedosegljivo, moramo tako rekoc
izhajati iz sebe, nekaj poskusiti in se necesa lotiti. Ni dovolj, da se opazujemo v
ogledalu in si na primer domisljamo, kako duhoviti smo. To se pokaze Sele, ¢e
nam uspe nasmejati druge ljudi. Sebe ne najdemo neposredno, temve¢ posredno
z dozivljanjem in uspesnim, pa tudi spodletelim ravnanjem. Goethe je sam sijajen
primer vsezivljenjske pripravljenosti za ucenje, za zmoznost nauciti se cesa novega
in se preuciti, in to veliko prej, preden je bilo o vsezivljenjskem uéenju sploh govora.
To je operativno pravilno razumljen smisel vodila »spoznaj samega sebe«. Kajti ¢e
ga ne bi bilo mogoce uresniciti, ga ne bi kar naprej ponavljali. Smisel dobi zgolj in
edino tako, da postane nase napotilo za uéenje in proces najdenja samega sebe.

V nadaljevanju bomo izhajali prav iz te misli: iz ucenja kot procesa najdenja
samega sebe.

Kako predstaviti najdenje samega sebe? Opremo se lahko na Herbartov namig
v delu »Estetska predstavitev sveta kot poslanstvo vzgoje« (Asthetische Darstellung
der Welt als Hauptgeschdft der Erziehung) iz leta 1804. Strogo vzeto je to vec kot
le namig; je pomemben odgovor na tako takrat kot tudi zdaj odlocilno vprasanje o
samoopredelitvi (Selbstbestimmung) subjekta. Sicer pa je bil to Herbartov odgovor
na zaneseno semantiko Jaza njegovega ucitelja Fichteja. V navedenem sestavku
je zapisal, da si mora vsaka vzgoja postaviti za cilj, da ucenci znajo »izbirati dobro
in zavracati zlo«. V tem je bistvo moralnosti. »To je oblikovanje znacaja, ali pa ga
nil« (Herbart 1804/1989, str. 261) Slisati je popolnoma konvencionalno in enako ali



Sebstvo kot proces uéenja 109

podobno navedbo bi lahko sligali tudi od mnogih drugih —in v resnici jo ponavljajo
do onemoglosti. Veliko pomembnejse so Herbartove besede o tem, kako pridobiti
ta znacaj in kako nastane, saj ga ne moremo vzeti za danega. Proces oblikovanja
znacaja temelji v tem, »da gojenec najde samega sebe« (prav tam). Rad bi se navezal
na to najdenje samega sebe. Ta formulacija odli¢no izrazi bistvo procesa ucenja v
povezavi z nami samimi. Ne gre za izolirano dejavnost, pa tudi ne za samodejav-
nost; nasprotno, dogaja se v polju socialnih odnosov ter v soo¢anju s temami in
vprasanji, ki se porajajo tako pri pouku kot v vsakdanjem Zivljenju nasploh. Ce se
izrazimo v jeziku nemskih idealistov, je odloéilno to, da proces najdenja samega
sebe ni enostransko ali v prvi vrsti spontano dejanje; ni nekaj, za kar bi se odloé¢ili
in s ¢éimer bi se »ustvarili« (griinden), kot je zapisal Kant v svojem antropoloskem
spisu iz leta 1798 (Kant 1798/1964, str. 636—637). Je predvsem kombinacija akcije
in reakcije, nekaj, kar se dogaja in oblikuje postopoma (prim. Prange 2004).

Prav v antitezi Kantu (in Fichteju) je mogoce razbrati, kaj je posebnega in
specificno pedagoskega v Herbartovem nauku o oblikovanju znacaja. Kako Kant
razume to dejanje samostvaritve (Selbstgriindung), lahko ugotovimo iz opisov, s
katerimi ilustrira to dejanje. Posameznik se po Kantu tako reko¢ »ustvari« tako,
kakor se ustanovi podjetje ali drzava. Danes smo morda v sku$njavi reéi: kakor
samostojni podjetnik posameznik (s. p.). To, kar Kant imenuje znacaj, temelji
na odlocitvi, ne na ucenju. Tistega, kar nas doloc¢a, ne pridobimo, ampak se zanj
odlo¢imo. Ne gre za najdenje, ampak za konstruktivno iznajdenje samega sebe,
sicer pa se po Kantu to komajda lahko zgodi »pred 30. letom« (Kant 1798/1964,
str. 637), ve¢inoma Sele s 40. letom. To je nadvse nenavadno, ¢e ne celo protislovno,
kajti o€itno je za stvaritev znacaja »kot absolutne enote notranjega principa nasega
moralnega nacina zivljenja« (prav tam) potrebna dolo¢ena znacéajska trdnost. Po-
vedano drugace: da lahko ustvarimo znacaj, ga moramo prej Ze nekako dobiti, in
za to, da ga dobimo, ga moramo ustvariti. Stvaritev o¢itno vkljucuje oboje: zacetek
in konec hkrati; kajti gre za »brezploden poskus [...], da bi fragmentarno postali
boljsi élovek [...]; en vtis izgine, medtem ko delamo na drugem.« (Prav tam)

Herbart ni imel z vsem tem kaj poceti. Kategorija odloéitve ni pristna pedagoska
kategorija, in sicer zato, ker naceloma izpodbija moznost, da bi potezo za potezo in
korak za korakom oblikovali ustrezno vedenje, najsi bo z navajanjem in urjenjem,
poucevanjem in opominjanjem ali pa zglednim vedenjem. Ni nas treba vzgajati,
vsaj ne v moralnem smislu, ¢e je bistvo moralnosti v dejanju odlocitve. Ker je to
oCitno precej nerealno, ¢e ne celo nezivljenjsko, za Herbarta v sredi$¢u moralnosti
ni kategorija odlocitve, temveé kategorija ucenja, na katerega se odzove in uéinkuje
vzgajanje na nacin estetske predstavitve. Seveda moralnosti Se ni v samem ucenju,
toda »razvoj v osebnost, ki se zaveda same sebe«, predhodi moralnim odloéitvam
(Herbart 1804/1989, str. 262). Odvisen je od ucenja, ki je lahko zgolj postopno
in neizogibno fragmentarno, ¢e uporabimo Kantovo formulacijo. »Ta razvoj [...]
mora nedvomno potekati v sami gojencevi dusevnosti in na podlagi njegove lastne
dejavnosti; nesmiselno bi bilo, ¢e bi vzgojitelj ob tem Zelel ustvariti posebno silo in
jo preliti v duso drugega. Toda Ze dano in njeni naravi nujno zvesto silo pripraviti
do tega, da se bo zagotovo in dovolj zanesljivo razvila, si mora vzgojitelj zastaviti
kot realen cilj tega, kar lahko doseze, izpolni, ustvari, uresniéi, izpelje; v tem mora
videti veliko nalogo svojih poskusov.« (Prav tam, str. 262—-263)



110 SODOBNA PEDAGOGIKA 3/2011 Klaus Prange

Izpostavimo naslednje tocke:

—  Razvoj v odrasc¢ajoéo osebnost, ki se zaveda same sebe, poteka v posameznikih
samih. Prevedeno v nas jezik to pomeni, da gre za proces ucenja.

—  Proces uéenja ni nekaj, na kar bi lahko vplivali po mehanskih vzro¢no-posle-
diénih zakonih.

—  Utenje tudi ni nekaj nedosegljivega. Ce bi to bilo res, vzgoja ne bi bila mogoéa.
Pedagoska vzro¢nost predpostavlja, da je nas vpliv mogo¢, vendar tako, da
je rezultat odvisen od individualnih posebnosti uéenja.

—  Vzgoja je poskus kombiniranja obojega: dejavnosti vzgajanja in odgovorov
ucenja. Obravnava pedagosko razliko med vzgajanjem in ucenjem (prim.
Prange 2005).

To, kar Herbarta razlikuje od Kanta in vseh drugih, tudi novejsih avtorjev,
ki se neupraviéenim vzgojnim zahtevam uprejo s posebnostjo subjekta, je razu-
mevanje razvojne strukture odraséanja. Oblikuje se v nikoli dokonéanih procesih
ucenja; ni niti dana vnaprej niti ustvarjena, temveé postopoma pridobljena.
Obliko tega izkupicka Herbart oznacuje kot najdenje samega sebe ali kot pravim
sam: je proces najdenja samega sebe. Najdenje samega sebe je torej na nas same
usmerjena oblika ucenja.

III.

Ta formulacija je najprej samo preoblikovana misel, da za samospoznanje
ni idealne poti, na katero bi morali le stopiti, ko bi se za to odlo¢ili. Nasprotno,
vodilo za proces najdenja samega sebe je to, da se ne poznamo. V neki razpravi o
tezavah razumevanja je Otto Friedrich Bollnow zapisal, da nihée ne pozna svojega
znacaja. To je v protislovju z vsem, kar smo uvodoma napisali o samozavedanju in
samospoznanju. Toda spomniti se moramo le na ugotovitve in izsledke globinske
psihologije ter na Freudov nauk o nezavednem, na procese potlacitve, transferja,
motiviranega pozabljanja, na naso dovzetnost za samoprevare in iluzije, o katerih
nas je temeljito pou¢il Nietzsche, ki dokazujejo, kako slabo in krhko je nase samo-
spoznanje. Ze pred Nietzschejem in Freudom nas je Arthur Schopenhauer opozoril
na naslednje: oéitno lahko hoéemo to in ono in pri tem praviloma tudi vemo, kaj
hocemo, toda ali lahko hoéemo Se hotenje sdmo? Od kod izvirajo nasa nagnjenja
in slepe pege, simpatije in odpori, preference in idiosinkrazije? Pojavijo se in
véasih tudi verjamemo, da smo odkrili njihov izvor. Vsekakor pa moramo vselej
rac¢unati z vsaj delno netransparentnostjo tega, kar dozivljamo kot svoje sebstvo.
Ne poznamo se popolnoma, ampak vselej le fragmentarno in zaéasno. In da bi to
odpravili, smo odvisni od uéenja.

Naj bodo te navedbe dovolj, da se bomo lahko v nadaljevanju dotaknili iz njih
izpeljanih sklepov. Najprej se moramo zato lotiti ucenja, ki je medij za najdenje
samega sebe. Naslednje vprasanje je: Ali je uéenje, nase lastno uéenje, tako trans-
parentno, da lahko z njim odpravimo netransparentnost nasega sebstva ali tega,



Sebstvo kot proces uéenja 111

kar imenujemo nase »sebstvo«? Dejstvo je, da se u¢imo, z vzgojnim uéinkovanjem
ali brez njega. Dejstvo je tudi, da je uéenje neizogibno, tako rekoé¢ samoumevno,
vsakokrat nase lastno ucenje. V procesu uéenja nas ne more nihée nadomestiti in
se uciti namesto nas. Vec¢inoma se sicer u¢imo od drugih in z drugimi, toda ven-
darle vsak sam zase. V tem smislu je ucenje vselej osebno, z njim pa je priblizno
tako kot s smrtjo in — ¢e uporabimo manj drasti¢en primer — prehranjevanjem.
Prehranjujemo se v skupnosti, a poskrbeti moramo za to, da dobimo svoj delez,
pa tudi obcutek, ali nam je jed vS§ec in nam tekne, je individualen in nezamenljiv,
ne socialen.

To velja tudi za danes tako pogosto favorizirano uc¢enje v skupinah. To, éesar
se posameznik naudi, doseZe in usvoji, mu sicer posredujejo drugi, vendar ucenje
ostaja individualno. Ce danes predvsem Solskopoliti¢ne razprave spodbujajo skupno
ucenje, to Se ne pomeni, da se vsi potem naucijo isto. Podobno na predavanju ali
med branjem, na gledaliski predstavi ali koncertu sicer vsi udelezenci zaznavajo
isto, toda njihove resniéne zaznave so popolnoma razli¢ne. Produkcija je socialna,
a to ne velja za recepcijo; slednja se spreminja z individualno pripravljenost;jo,
dovzetnostjo in priéakovanji. V zvezi z naso temo to pomeni: sebstvo v procesu
ucenja je trivialnost, in ne nekaj, kar Sele nastaja. Povedano Se drugade, v jeziku
sistemske teorije: za vsako uéenje je znacilna samoreferenca — ni je treba posebej
organizirati in pripravljati. Je resonanéno dno za vse tiste ukrepe, pricakovanja
in zahteve, ki jih pripisujemo vzgojni plati. Ce se izrazimo primerno abstraktno
in posploseno: vzgoja je transformacija zunanje reference (Fremdreferenz) v samo-
referenco (Selbstreferenz). Povedano konkretno: hoditi se uéimo s pomogdjo starsev,
z roko v njihovi roki, nato pa samostojno. Tako se uéimo tudi govoriti ter ocenje-
vati ljudi in situacije. Kulturno sporo¢ilo stoji naproti sebstvu najprej kot nekaj
zunanjega in ga usvojimo v selektivnem procesu, a vselej modo recipientis.

To je vsekakor popolnoma konvencionalen pogled na vzgojo in za mnoge sploh
ni na ravni danes moznih spoznanj in nazorov. Na podlagi fenomena samoreference
nekateri sklepajo na neuéinkovitost vzgojnih vplivov. Ker ni neposrednega, line-
arnega prehoda z zunanje reference k samoreferenci in ker otroci oziroma ucenci
tudi ne poslusajo in si ne pustijo niéesar reéi, vzgojna prizadevanja razglasijo ne
le za brezplodna, ampak celo za nepotrebna. Iztoénica za to izvira iz poznih Luh-
mannovih del in se glasi »autopoiesis«. Ta izposojenka iz starogrséine dobesedno
pomeni »samoprodukcija, samostvaritev« in je radikalizirana razli¢ica tega, kar
Ze pomeni beseda »samodejavnost«, s posebnim poudarkom, da nase znanje in
sposobnosti, elemente nase zavesti in nasega vedenja sami konstruiramo. Tako le
tisto, kar se pojavi v okviru takih konstrukeij, poznamo in razumemo. Vse drugo
je motnja, nejasna iritacija, nekaj brez pomena — kot ée bi pisali po vodi. V pod-
krepitev ni treba znova navajati veliko dokazov. Ta pojav je Ze zelo dolgo znan,
toda zdaj imamo zanj na videz prepriéljivo teorijo, ki je prav primerna za to, da nas
pomiri in da relativira, ée ne kar diskreditira, vzgojna prizadevanja. To naziranje
ustreza temu, kar je zapisal Niklas Luhmann v ¢lanku »Sistemi razumejo sisteme«
(Systeme verstehen Systeme): »V temelju ne gre za to, da uéitelji razumejo ucence.
Vzgoja v Soli je veliko bolj odvisna od tega, ali uéenci razumejo uéitelje.« (Luhmann
1986, str. 103) Iz nabora tistega, kar jim pokaZemo, re¢emo ali predstavimo, bodo



112 SODOBNA PEDAGOGIKA 3/2011 Klaus Prange

nekaj Ze dojeli in si izbrali; kaj bo to, pa je prepusceno autopoiesis. Ta se sama
uravnava in organizira. Skrb zaradi »neizogibne negotovosti vzgoje« tako postane
odlika svobode (Herbart 1831/1989, str. 138).

Kaksni deloma radikalni in po mojem mnenju zgreSeni sklepi so izpeljani iz
razlike med vzgojnim namenom in na samega sebe naravnanim ucenjem, lahko
ponazorimo z opombo uglednega strokovnega kolega Dieterja Lenzna, ki je le-to
navedel pred leti. Najdemo jo v sestavku, ki Ze v naslovu jedrnato izrazi novo
pedagosko usmeritev, in sicer »Profesionalno zivljenjsko spremstvo. Znanost o
vzgoji na poti k znanosti Zivljenja in humane ontogeneze« (Professionelle Lebensbe-
gleitung. Erziehungswissenschaft auf dem Weg zur Wissenschaft des Lebenslaufs
und der Humanontogenese). V tem sestavku Lenzen navaja: »Predstava, zasid-
rana v nasem zgodovinskem spominu, da mora med posameznikom in njegovim
okoljem stati tretja oseba (pedagog, ucitelj), ki mu posreduje svet, je dokazljivo
zgreSena.« (Lenzen 1997, str. 20) Zakaj? Ker moramo po Lenznu zavest »opisati kot
avtopoetic¢ni sistem, ki se sam konstituira in organizira.« (Prav tam) In nadalje:
»Procesi konstituiranja zavesti so procesi uc¢ecih se ¢loveskih organizmov, ki pri
tem sledijo svojim lastnim pravilom.« (Prav tam)

Ce gremo v skrajnost: uéitelji in tudi starsi so dobri uéitelji in dobri starsi,
¢e ne poucujejo in si ne domisljajo, da lahko drugim posredujejo nekaj doloénega,
nepoljubnega. Toda tudi po Lenznovem mnenju pedagogi vendarle niso popolnoma
nepotrebni. Njihova naloga naj bi bila vsaj Se v organiziranju u¢nih okolij, »kajti
posameznik vse Zivljenje potrebuje uc¢no okolje« (prav tam, str. 21). K temu velja
pripomniti, da so uéne spodbude tako ali tako del okolja. Cemu torej Se posebni
pedagogi, ¢e so tradicionalne naloge, tj. to okolje predstaviti in pojasniti v procesu
ucenja, predmet nesporazuma, in sicer zato, ker se avtopoeti¢ni uéenci tako ali
tako sami znajdejo? Sicer pa k okolju ucecih se sodijo predvsem njihovi starsi ter
bratje in sestre, nato pa njihovi ucitelji in predavatelji, ki svoje vedenje usmerjajo
tako, da lahko odrascajoci iz tega nekaj vzamejo zase.

V tej luci lahko recemo: teza o autopoiesis uéenja sodi k pretiravanjem in
posebnostim teorij. Iz relativne samostojnosti ucenja in sebstva v odnosu do
vzgajanja in zunanjih referenc se sklepa na utemeljitev iz samega sebe. Tako so
potem, predvsem pod geslom odgovornosti, dejansko razveljavljena namerna in
naértna vzgojna dejanja. Lenzen — pa ne samo on — v resnici niza argumente za
konec profesije. Vzgajanje in vzgojitelji so, ¢e to drzi, motec dejavnik za avtopoeti¢no
samoorganiziranje uéenja. Vendar to ne drzi.

Iv.

Zakaj ne? Za odgovor na to vprasanje se bom za konec $e enkrat vrnil k uvo-
doma omenjeni Goethejevi kritiki delfskega »gnothi seauton« — zahteve »spoznaj
samega sebe« (Goethe 1823/1955, str. 38). Konec citata pravi: »Clovek pozna sa-
mega sebe le, Ce pozna svet; sveta se zaveda le v samem sebi, samega sebe pa le
v svetu.« (Prav tam) Nato sledi stavek, ki bi ga lahko v resnici razglasili za glavni
stavek vse didaktike: »Vsak nov predmet, ki si ga dobro ogledamo, v nas odpre nov



Sebstvo kot proces uéenja 113

organ zaznavanja.« (Prav tam) Tega stavka sploh ni mogoce dovolj pogosto citirati.
Preveden v pusto in brezbarvno dikcijo novejsih teorij izraza dejstvo, da zunanja
referenca in samoreferenca sodita skupaj; ne predstavljata namreé alternative, pri
kateri bi se morali odlociti za eno ali drugo stran, ampak oblikujeta obe, medse-
bojno odvisni plati poznavanja sveta in ljudi, predstavitve sveta ob pomo¢i drugih
in uéenja od drugih, najsi nastopajo izrecno kot ucitelji, trenerji, instruktorji, uéni
spremljevalci ali prihajajo iz vrst prijateljev, pa tudi nasprotnikov. Vidimo tako,
da spremljamo tisto, kar vidijo in nam kazejo drugi, na kar nas opozorijo in nam
poskusajo pojasniti; razumemo, s tem ko poslusamo druge, toda vselej tako, da so
ta dejanja nekako povezana z nami. U¢iti se seveda moramo sami, toda to, kaj se
u¢imo, kaksno raven dosezemo in kako poglobljeno je nase znanje, je odvisno od
pozornosti, ki jo posveéamo drugim, torej »skupnemu pogledu na stvari«, kot pravi
Goethe v didaktiéni pesmi »Metamorfoza rastlin« (Metamorphose der Pflanzen).
Samozaupanje pridobimo s tem, ko zaupamo drugim in smo zaupanja delezni tudi
sami. Odgovornost zase prevzemamo s tem, ko drugi od nas pri¢akujejo odgovornost,
samostojno razmisljanje pa razvijamo tako, da prisluhnemo razmisljanju drugih.
To je imel v mislih Goethe, ko je govoril o vzbujanju novih organov zaznavanja
v nas. Ne oblikujemo jih preprosto sami, ampak nastanejo v pogovoru, stikih z
drugimi in kontekstu nasih socialnih in stvarnih izkus$enj. To je najdenje samega
sebe ob pomodi zunanje reference.

Iz vsega povedanega izhaja, da sebstva ne smemo pojmovati kot skupka ne-
spremenljivih lastnosti in tako rekoc kot konstanto, temvec kot naso gibljivo sredino
in nedokoncan ter neskoncen proces. Lahko ga oznac¢imo kot uéenje, s katerim
se znova in znova na novo uravnavamo, in to bodisi tako, da zaéenjamo na novo,
da bolj ali manj opazno spremenimo svoje razmisljanje, bodisi tako, da resneje
prelomimo s preteklostjo, a vselej tako, da med seboj posredujeta samoreferenca
in zunanja referenca. Uéenje se nikoli ne konca — v enaki meri je odvisno tako od
nas samih kot od zunanjih vplivov, in tisto, kar imenujemo sebstvo, je strogo vzeto
prej epizodnega znacaja, tako rekoé kot identiteta na preklic in s pridrzkom.

Literatura in viri

Ballauff, T. (1989). Pdadagogik als Bildungslehre. Weinheim: Dt. Studien-Verl.

Diesterweg, A. (1957). Wegweiser zur Bildung fiir deutsche Lehrer. Paderborn: Schoningh.

Goethe, J. W. (1810/1955). Zur Farbenlehre. V: Goethes Werke (Hamburger Ausgabe, zv. 13).
Hamburg: Wegner Verlag.

Goethe, J. W. (1823/1955). Bedeutende Fordernis durch ein einziges geistreiches Wort. V:
Goethes Werke (Hamburger Ausgabe, zv. 13). Hamburg: Wegner Verlag.

Herbart, J. F. (1804/1989). Die Asthetische Darstellung der Welt als das Hauptgeschaft
der Erziehung. V: K. Kehrbach in O. Fligel (ur.). Samtliche Werke (zv. 1). Aalen:
Scientia.

Herbart, J. F. (1831/1989). Kurze Enzyklopéadie der Philosophie. V: K. Kehrbach in O. Fliigel
(ur.). Samtliche Werke (zv. 1). Aalen: Scientia.



114 SODOBNA PEDAGOGIKA 3/2011 Klaus Prange

Kant, I. (1783/1964). Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung? V: W. Weischedel (ur.).
Werke in sechs Binden (zv. 6). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, 1. (1798/1964). Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. V: W. Weischedel (ur.). Werke
in sechs Bénden (zv. 6). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Lenzen, D. (1997). Professionelle Lebensbegleitung. Erziehungswissenschaft auf dem Weg
zur Wissenschaft des Lebenslaufs und der Humanontogenese. Erziehungswissen-
schaft, 8, §t. 15, str. 5-22.

Luhmann, N. (1986). Systeme verstehen Systeme. V: N. Luhmann in K. E. Schorr (ur.).
Zwischen Intransparenz und Verstehen. Fragen an die Pddagogik. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, str. 72-117.

Prange, K. (2004). Bildung oder Griindung? Zu Kants und Herbarts Lehre vom Charakter.
V: K. Klattenhoff (ur.). Zum aktuellen Erbe Herbarts. Ein Klassiker der Padagogik
nach der Jahrtausendwende. Oldenburg: Bibliotheks- und Informationssystem der
Universitat, str. 173-182.

Prange, K. (2005). Die Zeigestruktur der Erziehung. Grundriss der Operativen Pidagogik.
Paderborn: Schoningh.

Prange, K. (2010). Die Ethik der Pddagogik. Zur Normativitit erzieherischen Handelns.
Paderborn: Schéningh.

Klaus PRANGE, Ph.D. (University of Oldenburg, Germany)
THE SELF AS LEARNING PROCESS

Abstract: The concept of self (Selbst) tends to be presented in a variety of contexts, mostly without
much deliberation and as something self-evident. In this article, the author shows how the seman-
tics of the self have developed and spread through various disciplines since the eighteenth century.
Although the meaning of the notion is often assumed to be self-evident, the article argues that it is
in fact typified by an emptiness of meaning, which, in terms of pedagogy, is related to programmatic
and ethical requirements. It discusses the difference between the program and the given, making it
clear that the selfis neither self-evident nor directly accessible, and arguing that it is the consequence
of the process of finding oneself, which is by definition unfinished and infinite. It shows that this
process can be pedagogically conceived of as learning, or more specifically as the negotiation between
self-reference and external reference.

Keywords: learning, finding oneself, character formation, self-reference, external reference

Original scientific paper



