K problematiki hrepenenja v
slovenskem cankarjesloviju

Erwin Kostler

Wurlitzergasse 9/19, A-1160 Wien / Dunaj
erwin.koestler@chello.at

Pric¢ujoca razprava priklice v spomin nekaj najbolj izvirnih povojnih razisko-
valnih pristopov k problematiki hrepenenja in poudarja tiste tematske vidike, 0b
katerih je prisio do razhajanj s tradicionalnim, svetovnonazorsko usmerjenim
cankarjeslovjem

Kljucne besede: cankatjeslovie / slovenska knjizevnost / literarna zgodovina / Cankar, Ivan
/ literarna interpretacija / hrepenenje

Debate in spori o kanonizirani podobi avtorja in njegovega dela so
dolgo doloc¢ali pisanje o Ivanu Cankarju in cankatjeslovje v ozjem pomenu.
Kot je leta 1954 ugotovil Dusan Pirjevec, je $lo pred drugo svetovno vojno
v debatah predvsem za vprasanje, kateremu svetovnonazorskemu taboru
avtor pripada, medtem ko so se $ele povojna raziskovanja zacela lotevati
»konstruktivnejsih« problemov avtorjeve dusevne fiziognomije in njegove
druzbene vloge (Pirjevec, »Boj« 678). Zunanji povod za obsirno razpravo
»Boj za Cankarjevo podobo« je bila kritika takrat objavljene Kraigherjeve
monografije Ivan Cankar. Dejansko je Pirjevec v njej obravnaval nacel-
no vprasanje, ali je ideolosko usmerjena interpretacija Cankarjevega dela
sploh mozna. Povsod je namre¢ odkrival le miselne prvine (marksizma,
filozofskega idealizma, religioznosti), nikjer pa konsistentnega miselnega
sistema, ki bi mu bilo treba pristeti Cankarjevo misljenje (1110). Zato se
je Pirjevec osredotocil ravno na protislovnosti, ki bi jih ideoloska inter-
pretacija poskusila odpraviti v smislu dolocene ideje, s tem pa pripravljal
tla za novo branje Cankarjevih del proti toku takratnega cankarjeslovja. V
tem spisu Pirjevec istoveti Cankarjevo negacijo obstojece druzbe z negaci-
jo zakonitosti zivljenja samega, Kraigherjevi marksisti¢ni razlagi pa s tem
protipostavlja hrepenenje kot »edini etos« (686). Na ravni umetnine nasto-
pi hrepenenje po boljsem zivljenju, ki je dano vsem ljudem, kot lepota in
hrepenenje po njej (930-931).

Namen pricujocega prispevka ni celoten prikaz problematike hrepe-
nenja, kakor se odraza v slovenskem cankarjeslovju, torej tudi ne pregled
vseh stalis¢, ki so bila v literarnozgodovinskem diskutrzu kdaj relevantna.!

243

Primerjalna knjizevnost (Ljubljana) 35.3 (2012)



PKn, I

244

etnik 35, §t. 3, Ljubljana, december 2012

Prav tako ne bo podana nobena nova razlaga hrepenenja. Prej bi opozo-
ril na nekaj osnovnih koncepcij, ki so ob problematiki hrepenenja zazna-
movale povojni akademski diskurz o Cankarju (npr. dualizem, volja do
modi, novo zivljenje), saj so to hkrati tocke, na katerih je prislo do razha-
janj s tradicionalnim, svetovnonazorsko usmetjenim cankarjeslovjem in
do poskusov novih interpretacij onstran uveljavljenih ideoloskih dolo¢il.
Ideolosko branje Cankarja je bilo, po besedah Denisa Poniza, vgrajeno kar
»v osrednji, vodilni tok« slovenske literarne zgodovine (Poniz 9), in vemo,
da je v najvedji meri prispevalo k e danes veljavni predstavi o avtorju, ki je
paradni predstavnik slovenske kulture. Na ozadju najnovejsih poskusov,
radikalno zoziti Cankarjevo literarno delo na njegove eticne (religiozne)
razseznosti in ga spet vgraditi v sistem apriornih resnic (prim. Kostler,
»Cankarjeslovje«), torej ne bo odvec, ¢e si priklicemo v spomin nekaj iz-
virnih pristopov, ki so presegli obzotje biografsko in/ali svetvnonazorsko
usmerjene interpretacije in na katere se morda se lahko opiramo pri pribli-
zevanju avtorju in njegovi literaturi.

Po tradicionalni periodizaciji Cankarjevega dela je avtor s svojo vrnitvi-
jo z Dunaja vstopil v svoje zadnje (»roznisko«) obdobje, zaznamovano z
opaznimi tematskimi spremembami in z neko posebno introvertiranostjo
in izpovednostjo. Avtor je ublazil (ali sploh opustil) svojo druzbeno kriti-
ko in se posvecal bolj filozofskemu gledanju na ¢loveka; tako npr. France
Bernik v opombah k dvajseti knjigi Cankarjevega Zbranega dela ugotavlja,
da je stopila socialna in politicna resni¢nost v Cankarjevem »pripoved-
nistvu po letu 1910 v ozadje, kolikor se sploh ni umaknila iz njega«; avtor
kot publicist in javna oseba sicer Se naprej izraza svoje socialisticno pre-
pricanje v clankih in predavanjih; kot umetnik pa se je zacel ukvarjati s
temeljnjimi dilemami ¢loveske biti (Bernik, »Opombe« 3006).

Odkod ta sprememba in odkod bipolarnost med umetnikom in publici-
stom, ki naj bi se obe odrazali v Cankatrjevem poznem delu? V 1930-ih letih
je Izidor Cankar, izdajatelj Cankatjevih Zbranib spisov, govoril o religioznem
dozivljaju, ki da ga je Cankar imel leta 1909, ko je dva meseca prebil pri
svojem bratu duhovniku v Sarajevu, in ki da je povzrocil »preobrat« v nje-
govem misljenju (Cankar, »Uvod« XI1I). Ta dozivljaj naj bi zadel na izrazito
dualisticno predispozicijo avtotja in opravil z njegovo Ze tako od vsega za-
cetka ambivalentno drzo proti materialisticni filozofiji marksizma (VI; IX).
Za lzidotja je povsem jasno, da je avtor sam hrepenenje, kakor ga je obrav-
naval v pripovedi Milan in Milena (Cankar, »Uvod« 77 V), pojmoval izkljuc-
no v religioznem smislu: avtor »vztraja, kakor religija, pti svojem dualizmu
ter prenasa, kakor religija, poravnavo nasprotij v posmrtnost« (VII). Tako
preprican je (ali hoce prepricati) o teoloskem izvoru pojma hrepenenja pri
Cankarju, da se mu zdi vsako razkladanje o neki posebni teoriji hrepenenja



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

(4. vsako filozofsko perspektiviranje) odvec (Cankar, »Uvod« 76 XII).

Priznati je treba, da je bila Izidorjeva pripoved o religioznem preobra-
tu Cankarja hkrati metodoloski poskus, postaviti pojem hrepenenja pri
Cankarju na tla oprijemljive (v tem primeru teoloske) terminologije in s tem
pokazati nadaljnjim obravnavam pot iz strogega pozitivizma. Ne bomo pa
spregledali, da ta poskus v okviru prve integralne izdaje Cankarjevih del,
ki ima svojo tezo tudi v nadaljnjem poteku kanonizacije, ne more temeljiti
na konkretnih izjavah Ivana Cankarja (saj mesta, ki jih izdajatelj Cankar
navaja v svojih uvodih, lahko interpretiramo tudi drugace), in da se inhe-
rentna spekulativnost glede na dualisti¢cno predispozicijo pisateljeve oseb-
nosti zlahka razume tudi kot fikcijska prvina izdajateljevega pripovednega
konstrukta.”

Sam dualisti¢ni pripovedni model je sorazmerno uspesno vztrajal in
se je do neke mere, Cetudi z drugim ideoloskim predznakom, uveljavil
kot standardni model razlaganja Cankarjevega dela. Z dovolj jasno refe-
renco na Izidorja Cankarja ugotavlja npr. Joza Mahni¢ v petem zvezku
Zgodovine slovenskega slovstva elemente religioznega iracionalizma, ki naj bi
se pri Cankarju zaceli pojavljati nekako po letu 1909 (Sarajevo! E. K.), po-
stavi jih pa v okvir nereligioznega humanizma, ki naj bi zamenjal prej$njo
revolucionarno bojevitost avtorja, in ne pozabi omeniti, da je Cankar po
prepricanju ostal socialist (Mahni¢ 105). Pozni Cankarjev dualizem (raz-
klanost med telesom in duso, ali brez metafizike re¢eno: med stvarnostjo
in »vzori«) pa Mahni¢ pojmuje kot element Cankarjeve psihologije, s kate-
rim skusa pisatelj opredeliti bistvo erosa in (z njo v vezi) zlasti hrepenenja
(106). Ocitno gre tu za religiozno argumentacijo v dikciji materializma in
psihologije, ali z besedami Tarasa Kermaunerja: Mahni¢ »kombinira obe
ideolosko pozitivni, 'himnicni', optimisti¢ni razlagi Lepe 177de, katolisko in
marksisti¢no, Izidotjevo in Kraigherjevo — pa naj se zdi to $e tako ¢udno
ter nemogoce« (Kermauner, Cankatjeva 272).

Model preobrata se mdr. ponavlja tudi pri Francetu Berniku, ki mu
sicer ni do dokazovanja kateregakoli Cankarjevega religioznega dozivlja-
ja, saj v monografiji o Cankarju potrjuje pisateljev agnosticizem (Bernik,
Ivan Cankar 225). Zato pa Bernik ugotavlja avtorjev obrat k domovinski
ljubezni, ki da je zlasti z izkusnjo vojne postala njegova osrednja vrednota:
»V vojni odkrije [Cankar, op. E. K\] svoj skupinski jaz, svojo narodno
identiteto, in ta identiteta mu omogoca najglobljo zvezo s slovenstvom
in njegovo usodo« (224).> Za naso raziskavo pomembno pa je zlasti
Bernikovo pojmovanje hrepenenja kot »¢iste transcendence« (Bernik 98),
ki vnovic¢ pottjuje staro dualisticno razlago in jo privede do tocke, da med
Cankarjevo pripovedno prozo in publicistiko obstajajo notranje »idejno-
vsebinske razlikeq, ki se jih ne da razlagati iz uporabe razlicnih besedilnih

245



PKn, I

246

etnik 35, §t. 3, Ljubljana, december 2012

zvrsti (107). S tem zahteva Bernik komplementarno razmetje med prozo
in publicistiko, ki nacelno izklju¢uje medsebojne notranje vezi na idejni in
vsebinski ravni.*

Isti model preobrata je nenazadnje tudi podlaga najnovejsemu pripo-
vedovanju o Lyubezni in krivdi Ivana Cankarja, le da je cilj hrepenenja po tej
pripovedi ze kar v spreobrnitvi k Bogu dopadljivemu Zivljenju. Poleg tega
se osebnostni dualizem razume tako radikalno dobesedno, da je Cankarja
po mnenju avtorice »[b]olj kot narodna ali socialna tematika |...] vznemir-
jalo vprasanje spolne nemorale« (Avsenik Nabergoj, Ljubezen 372).5

Sicer ne manjka kritikov, ki so se nacelno uprli taksnemu notranjemu
dualizmu ali sploh razlaganju po religioznih ali idealisticnih vzorcih — uteg-
nili so pa iti predale¢ v nasprotno smer. Se v Elementih siovenske moderne
knjizevnosti (1980) Franca Zadravea npr. najdemo hrepenenje kot akcijski
motiv — hrepenenje proletariata po »svobodi, tj. boljsem zivljenju, v raz-
licnih odtenkih in ceprav Cankar $e malo niha med optimisti¢cno napoved-
jo nove druzbe (Zivljenje in smrt Petra Novljana) in mislijo o neizpolnljivosti
hrepenenja (Mino Zivljenja); beremo tudi o »tevolucionarnem tonu« v His7
Mariji Pomoinici, saj da je v ozadju te »melodije ¢lovekag, ki premaguje Zzival
v sebi, zelja po pocloveceni (neizkoris¢evalni) druzbi; o hrepenenju kot
narodotvnorni moci (v ¢ritici Epilgg); o hrepenenju kolektiva kot objektiv-
ni zgodovinski mo¢i (v predavanijih Shwvensko ljudstvo in slovenska kultura in
Trubar in Trubarjeve slavnosti) tex o Kurentu, v katerem se Cankar ze kar oseb-
no spremeni v »glasnika« kolektivnega hrepenenja. Celo hrepenenje v Le¢pi
Vidi Zadravec interpretira v smislu revolucionarnega aktivizma, ko pise,
da Cankar »vsekakor stoji za Dionizovim pojmovanjem 'novega zivljenja',
da mora namrec¢ nastopiti zdaj in tukaj« (48—49). Naj se zdi tak$na razla-
ga z danansnjega vidika $e tako pretirana in ideolo$ko enostranska, ima
vendar to prednost, da s Cankarjevo publicistiko uposteva tudi njegovo
lastno svetovnonazorsko pric¢evanje, ki ga je »dualisticno« cankarjeslovje
v svojem prizadevanju po narodno ali versko obvezni podobi avtorja kar
potisnilo ob stran.

Kaj je pravzaprav hrepenenje? Za otis idejnozgodovinskega uvrscanja
pojma bom tu na kratko povzel geslo »Sehnsucht« iz Historisches Wrterbuch
der Philosophie, ki sicer skicira zgodovino pojma v nemski filozofiji, in to
le do Hegla, katerega veljavnosti za slovenski prostor, kjer se hrepene-
nje kot idejnozgodovinski koncept pojavi v zvezi z romantiko (namre¢ v
Stritarjevi spremni besedi k izdaji Presernovih Poezzfiz 1. 18606), pa ni treba
posebej argumentirati.

Hrepenenje (Sehnsuch?) oznacuje visoko stopnjo pozelenja, ki je glede
svojega predmeta naceloma nedoloceno. V okviru judovsko-krscanske
predstave o kreaturni nepopolnosti cloveka (conditio humana) postane pojem



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

relevanten tudi znotraj filozofskih vprasanj (J. Béhme). Po Rousseaujevem
zgledu (kultura kot deficientno stanje, ¢lovek hrepeni po izgubljeni nara-
vi) se hrepenenje uveljavlja kot poetoloski termin (Schiller, A. W. Schle-
gel); ker je krs¢ansko pojmovanje neskoncnosti unicilo konc¢nost, je po
Schleglu poezija lahko odslej le $e poezija hrepenenja. Vedjo filozofsko
pozornost so hrepenenju (kot antropoloski kategoriji) posvecali Sele v
filozofiji idealizma, povecini v zvezi s filozofijo religije. Hrepenenje po
neskonc¢nem nastopi kot izvor vseh religij in umetnosti (Schleiermacher)
ter kot ustvarjalna mo¢ (Fichte, Schelling). Medtem ko Fichte v njem vidi
bivanjski princip narave (ki se ga ne da drugace eliminirati kot s padcem
v ne-bit), ga Schelling obravnava v zvezi s ¢lovekovo svobodo (ki sploh
ne more obstajati, ¢e je Bog samo dobro); po Schellingu narava nima svo-
jega izvora v Bogu, ampak v samem izvoru (oz. na samem dnu, Grund)
Bozje eksistence. V romantiki se hrepenenje razvije v ostednji »psiholoski,
pesniski in metafizi¢ni koncept; nastopi kot ¢isto hrepenenje, ki implici-
ra spomin na nekaj znanega, po ¢emer stremi dusa — iz tega stremljenja
pa izhaja »skoraj vse duhovno lepo in veliko« (F. Schlegel). V njem se
zgosti romanti¢na fascinacija za inkomenzurabilno; v neopredeljivosti in
neizpolnljivosti hrepenenja, ki reflektira prepri¢anje modernega subjekta
o nepreklicni izgubi, vidijo romantiki metafizi¢ni analogon svoje lastne
poetike, usmerjene k »progresivni univerzalni poezijic. S Heglovo kritiko
romantike za¢ne pojem hrepenenja izgubljati svoj pomen v filozofskem
diskurzu (Corbineau-Hoffmann 165-168).

Polemika proti romantiki — ta je nasprotnikom ze ob prelomu 18. v
19. stoletje veljala za reakcionarno, katolisko usmerjeno solo, ki bi rada
ozivila srednjevesko poezijo — se je pa nadaljevala $e v 20. stoletje (Behler
1081-1082). Po Friedrichu Nietzscheju so k romantiki nagnjeni tisti, ki
trpijo za obubozanjem zivljenja in iS¢ejo odresitev od samega sebe (bodisi
v umetnosti in spoznanju, bodisi v omami in blaznosti); zato kritizira ro-
manticno hrepenenje po odresitvi kot pasivni nihilizem brez ustvarjalne
moci za nove iluzije, ki bi bile potrebne, da bi clovek ne zapadel v resigna-
cijo (Wischke). Ravno Nietzschejeva filozofija, ali bolj natan¢no: nicejan-
stvo, je eden izmed pomembnih dejavnikov, ki so v ozadju vplivali tudi
na izoblikovanje pojma hrepenenje pri Cankarju. Pri tem je treba imeti
pred o¢mi, da so Nietzschejevo filozofijo — po prelomu stoletja so jo kar
istovetili s postumno kompilirano knjigo Der Wille zur Macht (Niemeyer)
— na Slovenskem mdr. imeli za skrajni izraz »germanske« filozofije in za-
hodne dekadence; temu so postavili nasproti nekaksen eticni korektiv z
rusko literaturo, predvsem s Tolstojem (Kos, Poskusi 132—133). Po ugo-
tovitvi Matevza Kosa pa tudi pri slovenskih modernistih o konkretnem
sklicevanju na Nietzscheja ne more biti govora, zvecine svojega odnosa

247



PKn,

248

letnik 35, §t. 3, Ljubljana, december 2012

do Nietzscheja niso tematizirali (131). Tudi kar se tice Cankarja, Kos ugo-
tavlja, da je bila tedanja literarna kritika »precej bolj zgovorna« od samega
avtorja (159), poleg tega pa je mozno, da je Cankar recipiral Nietzscheja
kot umetnika, ne kot filozofa (150).

Na zalost se Kosova kronolosko zasnovana raziskava nicejanstva pri
Cankarju konca ob pripovedi Kurent, tako da ni nobene izjave o pojmih voja
in mof; kakor se pojavljata v Cankarjevem istoimenskem proznem triptihu,
v kontekstu tedanjega nicejanstva.® Povojni poskusi opredeliti Cankarjev
pojem hrepenenja pa so vsekakor morali upostevati tisto za Cankarjev
¢as relevantno idejno ozadje, vsaj v kolikor se niso omejili na abstraktno
pojmovanje, ki temelji na brezcasnem dualizmu. Od Pirjevéevega »Boja za
Cankarjevo podobo«in predvsem od poznih sestdesetih let dalje, je tema-
tizacija hrepenenja sluzila tudi za refleksijo samega misljenja o knjizevnosti
glede na veljavne ideoloske premise tega misljenja in glede na druzbeno
funkcionalnost literature.

Razprava Janka Kosa»ldeja volje do moc¢i v Cankarjevih dramskih delih«
(1968) je pregled motivov volje do mo¢i in hrepenenja v Cankarjevem
dramskem opusu. Kos pojmuje temeljno nasprotje med voljo do moci in
hrepenenjem kot osnovno gibalo Cankatjeve dramatike (od Romanticnih
dus’ do Lepe Vide), posamezne drame pa opisuje kot postojanke v avtor-
jevem prizadevanju za resitev tega nasprotja, ki jo kon¢no tudi doseze v
Lepi Vidi. Kot prelomni se mu izkazejo Hlapei s tematizacijo nasprotja
med individualno (Jerman) in organizirano voljo do moéi (Zupnik), ki ji
Jermanovo nekonformisticno hrepenenje po resnic¢nosti ni kos; Jerman se
umakne v svoje hrepenenje, ki se mu pokaze kot edini prostor, v katerem
lahko zivi resni¢no zivljenje. S tem naj bi Cankar tudi opravil z idejo volje
do modi, v Lepi VVidi je ni vec¢. Z umikom v »romanti¢no nacelo absolutne-
ga hrepenenja, ki je v svoji vse stvarno zanikujoci vlogi pravzaprav nacelo
Ciste in absolutne negacije« (Kos 1218), pa da je Cankar le potrdil resnico,
da je ideja volje do mo¢i nezdruzljiva tako s slovensko kulturno tradicijo
kot s socialnopoliti¢nimi strukturami, »iz katerih ta tradicija rase« (1219).
V tej tradiciji se po Kosu volja do mo¢i zaradi odsotnosti kolektivnega
(organiziranega) ozadja ni mogla zasidrati; zato tudi individualna volja do
moci ne najde nobene utemeljitve.

Precej drugace razume hrepenenje Dusan Pirjevec v svoji razpravi
»Vprasanje o Cankarjevi literaturi« (1969), in sicer kot funkcijsko kate-
gotijo v literarni komunikaciji.” Pitjevec namre¢ obravnava problematiko
hrepenenja kot imanentno problematiko same literature v pluralnem kon-
tekstu moderne, ki se je ne da razlagati iz Cankarjeve druzbene angazira-
nosti niti iz avtorjevi osebnih lastnosti (Pirjevec, »Vprasanje« 152; 153—
157; 181). Pisateljeva avtorefleksivna samoopredelitev, kot jo Pirjevec



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

navaja iz razli¢nih mest iz Bele krizanteme, se nanasa prav na funkcijo, ki
jo avtor sam pripisuje svoji literaturi: privesti narod do spoznanja o svoji
resnici (159) in ga s tem predramiti v hrepenenje. Po tem naj bi bila lite-
ratura zmozna sproziti preoblikovanje samozavedanje naroda, ampak ne
le v notranjosti (159), temve¢ s konkretnim ciljem (spremembo socialno
zgodovinskega vedénja naroda, prihodnostjo), ki zahteva voljo do moci
(161-163).* Ker pa Cankar prikazuje le to, kar nasprotuje volji (majhnost,
malodu$nost, temo) in ne pokaze nobene poti v prihodnost (moc, luc),
ocitno izhaja iz posrednega ucinka literature preko recipientovega hrepe-
nenja, ki je »speca« volja do moci in ki naj ga literatura predrami. Zato tudi
prihodnost, zaradi usodne zavezanosti literature sedanjosti — sedanjost pa
Cankar na eni strani potrjuje (kot samo bivanje, kot bit), na drugi zanikuje
(kot nacin bivanja, ki ga je treba zamenjati) —, v literaturi ni prisotna, kvec-
jemu avtorjeva ideja o njej (170-171); sedanjosti (biti) zavezana literarna
umetnina prikriva nihilizem prihodnosti, ki bi drugace z bitjo iznicil tudi
umetnost (174-179). Z drugimi besedami: v trenutku, ko se umetnost udi-
nja konkretni volji, neha biti umetnost. Umetnost se »krogotoka volje do
moci« lahko udelezuje le kot poklic, obrt ali industrija, ne pa kot zaveza-
nost biti (179), ker bi s tem unicila samo sebe.

V nekaterih vidikih Pirjevcev opis hrepenenja spominja na pojmovanje
hrepenenja v eseju Uber den affirmativen Charakter der Kultnr (1937) Herberta
Marcuseja (gl. sp.). Vsekakor je upravicena ugotovitev, da je Cankar s svo-
jim razlikovanjem »med tem, kar vidijo zive o¢i in med tem, kar je vidno
le srcu« (179) odkril specifi¢no notranjo problematiko umetnosti v zgodo-
vinskem procesu moderne, ki se je na Slovenskem manifestirala v tem, da
je literatura doigrala svojo podedovano zgodovinsko vlogo — s pesniskim
jezikom legitimirati obstoj in nacionalna stremljenja Slovencev. To pomeni
konec idealiziranja literature kot narodotvornega elementa kakor tudi heroi-
ziranja umetniske drze nasproti druzbeni stvarnosti, tj. konec presernov-
ske strukture. Slovenska literarna veda pa te problematike ni obravnavala,
temvec jo je potisnila v pozabo, ker je Cankarja kar naprej obravnavala v
sklopu presernovske strukture in se drzala narodotvornih konceptov.

Cisto drugacen pristop do problema hrepenenja je izbral Taras Ker-
mauner v svoji Studiji Cankarjeva dramatika (1979). Na recepcijski ravni, ob
razlicnih in nasprotujocih si interpretacijah, ki jih je dozivela drama [ ¢pa
Vida, opozarja Kermauner na nacelno vecplastnost literature, ki omogoca
razli¢na in pri vsej medsebojni protislovnosti vendar enako resni¢na bra-
nja; zato tudi ni treba vnaprej zavredi interpretacije, ki hrepenenje pojmuje
kot teznjo k bogu, ¢eprav jo bo treba »vkljuciti v $irso razlago, v kateri
bo postala pogojna, delna, celo problemati¢na, ¢eprav v tekstu navzoca«
(Kermaunet, Cankarjeva 270).” Na ravni teksta samega pa ima Kermauner

249



PKn, I

250

etnik 35, §t. 3, Ljubljana, december 2012

enakovrednost v njem predstavljenih zivljenjskih poti za edinstven Can-
karjev pristop k ustvarjanju objektivitete, tj. k realisticnem prikazu. Ta plu-
ralizem je po Kermaunerju tudi povzrocil probleme pri pisanju drame, ker
se avtorju ni posrecilo objektivizirati posameznih poti in je tako zabredel
v protislovnost, saj vsaka subjektiviteta zahteva absolutno veljavnost. Iz
tega izvirajoCo napetost naj bi Cankar vsaj v drami Se zdrzal — ni je pa ve¢
v svojih poznejsi delih (275).

Ob neuresnicljivosti hrepenenja, ki se lahko izpolnjuje samo v smrti,
opozarja Kermauner na mitolosko veéplastnost same Lepe Vide, ki jo
identificira kot himero — pogansko bitje (vesc¢a) pod krscanskim slojem
(svetnica) — medtem ko kr$c¢anska mitologija pozna le eno ali drugo; zato
mu je vpradljiva sleherna eti¢na razseznost figure; sprico smrti nastopi
Vida zgolj kot »blazilna prevara«, v tem pa se odkriva nazor ki je »vse prej
kot krscanski« (286—287). Zaradi absolutnega (in zato religioznega) znaca-
ja hrepenenja'’ Kermauner v drami vendarle ugotavlja blizino (prakrs¢an-
sko nadahnjenih, op. E. K.) predstav o neposedovanju: svet absolutnosti
se namre¢ da vzpostaviti le s tem, da se ¢lovek odpove snovnosti in se
edinole posveti svoji teznji po transcendiranju samega sebe. Ker sta na
koncu zmerom le samoprevara in smrt, Kermauner zavrze poskus Izidorja
Cankarja, da bi Ivana prikazal kot etika in zagovornika posmrtnega zivlje-
nja (291-293). Tako vodi Kermaunerjeva pluralna interpretacija ravno ob
interpretaciji hrepenenja v polemiko s stalisci Izidorja Cankarja, njegov
lastni diskutz pa ima vendarle izrazito religiozno plat.

Studija Primoza Kozaka Temeljni konflikt Cankarjevih dram (1980) je ana-
liza Cankarjevih dram pod evolutivhim vidikom, ki ob rasti avtorjevega
intelektualnega horizonta in menjavanju njegovih idejnih premis skusa
slediti dozorevanju njegovega temeljnega vrednostnega sveta (Kozak
9). Izhodiscen za vse Cankarjeve drame mu je prelom med eksistenco
in njenimi vrednostnimi predpostavkami. Znotraj prelomljenega sveta, v
katerem se na obstoj fiksirani clovek konstituira le kot posameznik (168),
sta osnovni vprasanje clovekove integritete in pa vprasanje po integriteti
druzbenega prostora, v katerem naj ¢lovek najde svojo identiteto. Pri tem
Kozak identificira distanco posameznika do obce korumpiranosti kot no-
vost in osnovni premik v Cankarjevi dramatiki — saj iz te distance avtor
skozi radikalno kritiko obstojece druzbene strukture vzpostavi »novo,
vrednostno utemeljeno skupnost« v proletariatu (176), na drugi strani pa
najde formulacijo clovecnosti, ki uposteva ujetost cloveka v nesvobodne
razmere (kapitalisticnega oz. avtoritarnega sistema). To clovecnost naj bi
Cankar pripeljal do vrha v Jermanu, glavni osebi v Hiapeih, ki konco uvidi,
da ni obstoja izven sistema, proti kateremu se je uptl, in se odlodi proti
svoji pameti (avtenticnosti) in za obstoj (kruh) (181). V Lep: 1idi Kozak v



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

soglasju s svojim evolutivnim pristopom dosledno spoznava »trpljenje kot
edino pot do koné¢ne realizacije ¢loveske transcendentalne narave« (177);
clovek trpi, ker se neuspesno trudi za zdruzevanje obstoja (nesmiselnega
bivanja) in transcendence (duse) (166); dusa kot clovekova participacija
na transcendentalnem svetu pa je Kozaku isti moment avtenti¢nosti, kot
je bila pamet v Jermanovem primeru. Na tej tocki pa pojem hrepenenja
ostane malo negotov, kot da bi Kozak ob Lepi Iidi imel tezave izogibati se
metafizichemu pojmovanju hrepenenja. Bipolarnost namrec, ki se je npr.
pri Kosu pojavila kot antagonizem med voljo do moci in hrepenenjem in
ki jo je Kozak ob drugih igrah mogel prikazati kot antagonizem zivljenj-
skih nacel na ravni dramskih figur, se zdaj prenese na figure same, tako
da hrepenenje v bistvu ostane neopredeljeno: kot nenchni napor ¢loveka,
zdruziti svet s svojim vrednostnim sistemom (volja), je istovetno s trplje-
njem in s tem, kar Kozak imenuje ¢lovekova pot (165).

Na osnovne teze Ze omenjenega eseja Uber den affirmativen Charakter
der Kultur Herberta Marcuseja, klasicnega teksta kriticne teorije, se nana-
$ajo tudi nekatere razlage hrepenenja pri Cankarju (Pirjevec, »Vprasanje;
Pogacnik, »Problem«), zato bo koristno, ¢e te teze na kratko povzamem.
Marcuse v eseju raziskuje, kako je v mescanski kulturi prislo do locitve
»duhovno-dusevnega sveta kot samostojnega kraljestva vrednot od civi-
lizacije« (Marcuse 63) in kako se ta proces preoblikuje v afirmacijo tota-
litarizma. Odlocilna za ta razvoj (ki ima svoj zacetek v locitvi »nujnega«
od »lepega« v anti¢ni filozofiji) je ontoloska locitev idejnih od materialnih
vrednot, hkrati pa obet boljsega in dragocenejsega sveta, ki se bistveno
razlikuje od sveta vsakdanjega boja za obstancek in ki si ga vsak posamez-
nik lahko uresnic¢i »od znotraj«, ne da bi bilo treba spremeniti dejanskost.
Z. oblikovanjem trpljenja in zalosti kot vecnih sil sveta sicer umetnost
vedno spet razbija resignacijo vsakdanjika; lepota umetnosti s tem ni samo
kriva tolazba, ampak spusca tudi »resni¢no hrepenenje na dno mescanske-
ga zivljenja« (67). Ta lepota pa mora ostati nofranja lepota, njeno carstvo
je dusa, ki povelica resignacijo (71-706). Ker mesc¢anska druzba uresnicitev
svojih lastnih idealov tolerira samo v lepi umetnosti, ker ta ne obvezuje
k ni¢emur (in torej tudi ni prevratniska), ji je odkazala status rezervata
idealnosti, v katerem smejo ljudje biti delezni srece (82—85). Uporniska
ideja v umetnini zato zgolj opravicuje dejstvo, da je umetnost v sluzbi
bivajocega (89). V pogojih totalne mobilizacije v imenu monopolisticnega
kapitalizma (ki zavrze kulturo kot balast) se sicer zacenja proces samo-
ukinitve afirmativne kulture, vendar se kulturna reorganizacija v »heroi¢ni
realizem« avtoritarne drzave Se odvija v kulturi sami, saj tudi totalitarizem
uporablja duso za »heroi¢no« afirmacijo, prezira pa duh (oz. razum), kakor
je bila navada Ze v mescanski praksi; v tem je utemeljena sorodnost med

251



PKn, I

252

etnik 35, §t. 3, Ljubljana, december 2012

idealisticno notranjostjo (Imnerlichkeif) mescanske kulture in heroi¢no zu-
nanjostjo (Auferlichkeis) totalitarizma (93-94).

Dusan Pitjevec dialogizira prav z Marcusejvo tezo o opravicevalni
funkciji umetnosti, ko predpostavlja usodno zavezanost umetnosti biti,
bit pa diferencira od nacina bivanja, ki ga je treba spremeniti (Pirjevec,
»Vprasanje« 170—171). Ucinkovitost literature pri njem ne ostane nujno
»v notranjosti«, kot bi bilo tipi¢no za afirmativno kulturo, ker hrepenenje
kot komunikativna funkcija med avtorjem in recipientom posreduje tudi
prikrito (apelativno) vsebino lepote.'!

Nekoliko drugacno tezis¢e ima krajsi clanek Jozeta Pogacnika »Problem
'afirmativne kulture' v Cankarjevem delu« (1982). Cankarjev koncept hre-
penenja mu velja za izrazito nasprotje afirmativne kulture, ker je Cankar
poudatjal ravno duh (ne pa duse) in ker mu je $lo za premostitev »pre-
pada med duhovnim in stvarnim, ki jo je nasel tudi v klasi¢nih literar-
nih zgledih (Shakespeare, Goethe, Gogolj, Tolstoj) (Pogac¢nik, »Problem«
32)."* Ko je Josip Stritar v eseju k izdaji Presernovih Poegzj iz 1. 1866 ob
disharmoniji med idealom in resnicnostjo dal poeziji vzviseni status kot
podrocju pravih vrednot nasproti druzbeni stvarnosti (31), se je e mogel
zadovoljevati z locitvijo kulture od civilizacije, po kateri ostaja hrepenenje
stvar posameznika in njegove duse. Cankar pa (¢e tu malo poenostavim
Pogacnikovo nepregledno argumentacijo) se je ze znasel pred dilemo,
kako razviti u¢inkovito kritiko druzbene prakse, ne da bi se umetnost zato
zapisala aktivizmu. Kot avtor se je Cankar namre¢ umaknil zadnjim konse-
kvencam opredelitve umetnosti po ideoloskih namenih, ker je prevideval
njeno unicenje v totalitarnih razmerih (33). Zato naj bi utemeljitev svojih
spoznanj o kulturi in umetnosti iskal v etiki in estetiki.

Ob tem clanku, s katerim Pogacnik reagira na pravkar objavljeni izbor
iz Marcusejevega dela v stbohrvascini (30, op. pod ¢rto), je treba ugotoviti
vsaj, da je Pogac¢nik z njim izrecno tematiziral kulturoloski model, ki pri-
speva k razresitvi Cankarjevega »dualizma«: v druzbeni praksi utemeljeni
dualizem (lo¢itev idejnih od materialnih vrednot), ki ga je mescanska kul-
tura ponotranjila, se namrec¢ izkaze kot hrbtna stran utilitarnega misljenja,
ki umetnost tolerira samo, ¢e ta ostaja v svojem rezervatu, in s katerim
se je Cankar kot umetnik iz kot ¢lan civilne druzbe nacelno spopadal.
Tradicionalisticne interpretacije, ki postavljajo Cankarjevo pozno literar-
no delo pod znamenje nekega osebnostno motiviranega dualizma, kot bi
Cankarju konkretno $lo za afirmacijo neomadezevane (netelesne) literatu-
re nasproti umazani (telesni) materialni resni¢nosti, se s tega vidika zdijo
naravnost nemozne."

Kot povsem samosvoj pristop k problematiki hrepenenja je treba upo-
Stevati knjigo Tineta Hribatja Drama hrepenenja (od Cankarjeve do Seligove I gpe



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

Vide) (1983), katere obsirnejsa obravnava v okviru pri¢ujocega pregleda pa
izostane, ker v bistvu ne gre za prispevek k cankarjeslovju, ampak bolj za
prispevek k filozofskemu oblikovanju pojmov na podlagi fenomenoloskih
in psihoanaliti¢cnih (Lacanovih) kategorij."* Na ozadju Ze obravnavanih in-
terpretacij pa je vendar zanimivo, da Hribar razlocuje med »poezijo hre-
penenja« (ki sodi v sfero smrti absolutov) in »metafiziko stremljenja« (ki
pripada volji do moci) (Hribar, Drama 79); da sta stremljenje in hrepenenje
antipoda, ki »na kraju metafizike« zadobita skrajne oblike (»samovolja,
»reliezelinost«); in da mu primerjava med Cankarjevo in Seligovo Lepo
Vido predocuje tak razvoj, da se med nemocjo Cankarjeve in samovoljo
Seligove Vide zaradi njune skrajne zaostritve skoraj ne da ve¢ razloceva-
ti, Ceprav se druga od druge oddaljujeta (231). K vprasanju hrepenenja v
zvezi s problemom volje do moc¢i se je Hribar $e enkrat vrnil pet let pozne-
je v krajSem ¢lanku v Novi reviji (Hribar, »Cankar in Nietzsche«).

Ob prelomu tisocletja Vid Snoj v svojem ¢lanku »Smisli hrepenenja«
(2000) obravnava Cankarjevo »paradigmo« hrepenenja'® z ozirom na Novo
zavezo. Snoj pokaze, kako se zgodnji Cankar distancira od novoplato-
nisticnih idej, ki jih izprazni izvornega smisla, in izrecno odklanja vsako
metafiziko (Snoj 31).'® Hrepenenje najde svoje opravicilo v trpljenju in je
ontoloska prazna (34); njegov cilj ni v onstranstvu, ampak v izsanjanem
zivljenju, kakor to Snoj ilustrira ob Cankarjevi ¢rtici »Kristusova proce-
sija« (Rdeci prapor, 1907) (43)."" Do spremembe pa pride v romanu Novo
Zivfjenge (1. 1908, torej leto pred Cankarjevim bivanjem v Sarajevu), v kate-
rem se konca opravicevanje hrepenenja v trpljenju in se vzpostavlja nova
zavest, s katero se cankarsko hrepenenje pribliza tudi smislu hrepenenja
v novi zavezi. Prelom z eskapisticim hrepenenjem namre¢ prekinja ne-
nehno medsebojno menjavanje greha in kesanja ter sprozi novo zavest o
grehu, od katerega se ¢lovek lahko odkupi z novim (resni¢nim) zivljenjem
(45-46). V tem smislu Snoj interpretira tudi Cankarjeve avtobiografske
pripovedi, v patosu, ki ga prepoznava v nesorazmernosti med opisanim
neznatnim dejanjem in obc¢uteno tezo greha, pa ugleda simptom dusevne
patologije, ki pride $e bolj na dan v zgodbah o materi (46—47). Tega patosa
pa da ni razumeti kot pretirano ¢ustveno psihologiziranje ali moraliziranje,
ampak kot podkrepitev (v bistvu antropolosko pojmovane) neutemeljive
in zmerom h krivdi nagnjene cloveske narave. Zato je tudi v Podobah iz sanj
trpljenje izgubilo sleherno opravicevalno mo¢, ni odresitve, zZivljenje se
cloveku »preobraca v gole sanje« polne strahu in groze; hrepenenje je tudi
v Podobah hrepenenje o izsanjanem zivljenju, le da je kon¢na sodba Smirti
(v ¢rtici Konee) sodba za zivljenje (47-52). Snoj torej, ki obravnava hre-
penenje pri Cankarju z religioloskim interesom, pride do prav zanimivih
ugotovitev, ki Cankarja priblizajo eksistencialisti¢ni drzi. Razprava pa je

253



PKn, I

254

etnik 35, §t. 3, Ljubljana, december 2012

zanimiva ze zato, ker je, kolikor vem, edina, ki eksplicitno obravnava tudi
Podobe iz sanj z vidika hrepenenja.

Doslej zadnje vedje delo, ki se kriticno ukvatja s pojmom hrepenenja
pri Ivanu Cankarju, je knjiga Denisa Poniza lvan Cankar, Lepa 1ida (20006).
Poniz posveca precejsen del knjige diskusiji doslejs$njih interpretacij drame
(Poniz 24-59) in s tem utemeljuje deklarirani cilj svoje lastne raziskave: re-
interpretirati klasi¢ni tekst srednjeevropske moderne in odkriti »izgubljeno
"univerzalno snov'« (79), ki jo je tradicionalna (tj. ideolosko zozena) slo-
venska literarna veda zanemarila. Za svoj lastni pristop se iztecno sklicuje
na projekt Reinterpretacija in refonstrukcija slovenske dramatike (RSD) Tarasa
Kermaunerja, ki poleg klasi¢ne reinterpretacije dramskih del rekonstruira
$e hipoteti¢na prazna mesta v slovenski dramatiki (Kermauner, Napacni),
in pa na razpravo Dusana Pirjevca »Vprasanje o Cankarjevi literaturi (80).
Poniz v svoji reaktualizaciji diskurza o drami uposteva tudi vidik dramske
teorije (60-80), saj se mu ob dejstvu, da Lepa 1ida do danes sodi med
najmanj recipirana Cankarjeva besedila, zdijo tudi malostevilne uprizoritve
dela véasih prav vprasljive (7).

Po Ponizu drama, zgodovinsko gledano, ni ustrezala pricakovanjem
in zahtevam sodobne nacionalne skupnosti, ker si ta ni mogla pomagati
z delom, ki je raslo iz urbane srednjeevropske kulture; ta razpoka med
Cankarjem in njegovimi (slovenskimi, E. K.) bralci pa naj bi obstajala do
danes (17; 40). Poniz (po Pitjevcu) opozarja na vprasljivost interpreta-
cijskega pristopa, ki bi locil med mednarodnimi (fatalna zenska) in na-
cionalnimi prvinami (mati) v tekstu (96); med osebami v drami mu velja
prav pragmati¢na Milena za eno »najbolj modernih Zenskih oseb v vsej
Cankarjevi literaturi« (101). V drami tudi ne gre za spopad dveh principov
(fizike in metafizike), ampak za konsekvence, ki jih je Cankar potegnil iz
Hiapeer: da je aktivisticni ¢lovek »obsojen na polom in neuspeh, duhovni,
kakr$nega naj bi predstavljal ,novi’ Jerman, pa se $e ni izoblikoval do te
mere, da bi bil Cankar z njim povsem zadovoljen« (93-95). Z Vido naj bi
Cankar uveljavil lik hrepenenja, ki raste iz sebe in najde svojo dopolnitev
v poeziji; zato je tudi zavest o prekoseznosti zivljenja utemeljena v poeziji
(107-108).”

Nek nacelni spopad pa je vendar v tem, da Vida in Dolinar predstav-
ljata razli¢ni pojmovanji ¢asa — ta problem PoniZz obravnava v sklopu prob-
lema volje do moci. Dolinarja (¢e poskusim spraviti Ponizevo razvejano
argumentacijo na najmanjsi skupni imenovalec), ki skusa polniti globoko
obcuteno eksistencialno praznoto zivljenja z aktivizmom (in pooseblja li-
nearno razumevanje ¢asa v imenu napredka), postane ob Vidi strah, ker
mu kot miti¢no cikli¢no bitje predoc¢uje nemoznost izhoda iz hrepenenja,
pa je preslab in prestrahopeten, da bi nase vzel pot, katere edini cilj je smrt



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

(120-127). Ravno v cikli¢cnem razumevanju ¢asa Poniz odkriva tudi (pred)
ckstistencialisti¢cno vsebino Lepe 1ide. Trpljenje ni trpljenje »za«, ampak
trpljenje brez cilja. Novega zivljenja se ne doseze z voljo. Edino, kar hre-
penec¢emu cloveku ostane, da bi se izpolnil njegovo hrepenenje, je trenu-
tek smirti, ki izstopa iz bolecega cikla ¢asa.”” Po Ponizu je ravno ta trenutek
premostitve ali spajanja to- in onostranosti bivanja Cankarja ustvarjalno
vznemirjal, ker zivljenje v njem nastopa kot pravo zivljenje, v katerem je
odpadlo vse nebistveno; v jedru tega obcutenja pa »zeva praznina, ki je ne
more ni¢ zapolniti, praznina, ki je ostala za hrepenenjem, ko je le-to posta-
lo tako silno, da je pouzilo tistega, ki je zahrepenel« (136—137). S pozici-
oniranjem tematike hrepenenja v kontekstu ekstistencialisticne miselnosti
se je Poniz lotil tematike, ki je sicer bila naceta ze pri Kermaunerju, ki v
svoji eksplicitnosti pa vendar lahko velja kot nov element v interpretaciji
tega zadnjega Cankarjevega dramskega teksta. Vsekakor pa Ponizeva in-
terpretacija nadaljuje poskuse, Lepi I7di vniti tisto univerzalno razseznost
in epistemsko vrednost, ki ji v »multikulturalnem korpusu besedil, ki ga
je ustvarila srednjeevropska moderna ne le v velikih centrih, ampak tudi v
provinci (85), dejansko gre.

Kaj je torej hrepenenje pri Cankarju in ali se da iz vseh navedenih pristo-
pov k vprasanju izlusciti enoumen ali vsaj verjeten odgovor? Kakrsenkoli
odgovor ze bo: izhajal bo iz nacelne uporabnosti posameznih konceptov
za lastno priblizevanje avtorju — in ta avtor bo Se dalj casa zahteval po-
zornost raziskovalcev. Vse tu povzete razlage so se na tak ali drugacen
nacin opredelile do nihilizma, bodisi da so poudarile pasivnost hrepenenja
iz idejnozgodovinske perspektive na romantiko (Kos, Pogacnik), da so
hrepenenje postavile v kulturoloski kontekst, v katerem se bori literatura
proti samounicenju v kulturi, ki tezi k afirmaciji totalitarizma (Pirjevec,
Pogacnik), da so nihilizmu zoperstavile aktivho pojmovanje hrepenenja
(Kozak) ali pa hrepenenje sploh locirale v eksistencialisticnem razumeva-
nju, da je zivljenje oropan vsakr$ne moznosti olajsanja v ideji o smiselnosti
smrti (Kermauner, Snoj, Poniz). Nekateri so se tudi ukvarjali z vprasanji
recepcije (Pirjevec, Kermauner, Poniz). Vse te razlage druzi, da so pojav
hrepenenja postavile v $irsi idejnozgodovinski kontekst in da so se od-
povedale vsakrsni heroi¢ni razlagi, ki bi bila znacilna za tradicionalno, na
avtorjevo osebnost fiksirano pojmovanje avtorja. Najbolj uporabni pa se
mi zdijo pristopi, ki hrepenenje eksplicitno obravnavajo kot diskurzivno
kategorijo v kontekstu evropske moderne (predvsem Pirjevec, Poniz), ker
s tem pripisujejo pojmu hrepenenja epistemsko vrednost, hkrati pa dvig-
nejo interes cankarjeslovja na avtorju ustrezno raven. Boj za Cankarjevo
podobo, s katerim je Pirjevec opravil Ze pred skoraj Sestdesetimi leti, pa je
na akademski ravni dokonéno treba odloziti ad acta.

255



PKn, letnik 35, t. 3, Ljubljana, december 2012

256

OPOMBE

!'To sta v glavnem ze opravila Taras Kermauner in Denis Poniz, vendar velja vsaj opo-
zotiti na naslednja dela, ki v pri¢ujocem spisu niso obavnavana: Anton Slodnjak, Pregled
slovenskega slovstva, Ljubljana 1934, Bozo Vodusek, Ivan Cankar, Ljubljana 1937; Lojz Kraig-
her, Ivan Cankar, Ljubljana I, 11, 1954, 1958; Boris Merhar, [Opombe k 9. knjigi Izbranega
dela), Ljubljana 1957, 554-571; Anton Slodnjak, Zgodovina slovenskega slovstva, Klagenfurt/
Celovec 1968; Dusan Pirjevec, Hiapei, heroji, fjudje, Ljubljana 1968; Franc Zadravec, Zgodo-
vina slovenskega slovstva, 17, Maribor 1970; France Koblat, Shvenska dramatika, 11, Tjubljana
1973; Taras Kermauner, Radikalnost in gavrtost — slovenski kulturni arbetip, Ljubljana 1975;
Josip Vidmar, O Ivanu Cankarjn, Ljubljana 1976.

2 Podobno velja tudi za do onemoglosti poudatjeno zzpovednost Cankarjeve literature
(Kostler, Nachwort« 244). O narativnosti same znanstvene zvrsti besedila prim. Juvan
(2003); Koron (2003).

>V bistvu gre tu za teleolosko pripoved s sre¢nim koncem (po vzorcu izgubljenega
sina), na kar kaze tudi podmena, da naj bi se ta vrnitev in z njo izpolnitev Cankatjevega
umetniskega iskanja dovrsila ravno z zadnjo Cankatjevo knjigo (tako reko¢ kot avtorjevo
zadnjo zeljo). V nekem drugem horizontu se narativni model izpolnitve pojavi tudi kot
vrnitev k Bogu, ki jo je Ivan Pregelj pojmoval kot konec Cankarjevih svetovnonazorskih
zmot (Pregelj 83).

* Bernik je svoje tu navedene ugotovitve iz 1. 1987 ponovil v monografiji lvan Cankar
(Maribor: Littera, 2006, 140-141). Vprasanje pa je, ¢e je taka kategorialna razlika dejansko
sploh mozna. Kot protidokaz bi omenil le nadvse ocitno intertekstualnost med pripovedjo
»Melita« (Vofja in moé) in sporocilom »Nasi umetniki« (1910): lastnosti, ki jih Cankar v
sporocilu pripisuje slikarju Petru Zmitku se dajo skoraj dobesedno prenesti na Jakoba
Jerebicarja v »Meliti« (Kostler, »Nachwort« 247-248).

*Tu bi res le omenil avtori¢ino zadnjo knjigo, v kateti mdt. vzporeja mitoloski motiv
Lepe Vide s pojavom hrepenenja in skusnjave v svetovni literaturi (Avsenik Nabergoj,
Hrepenenye).

¢ Po Kosu je smiselno pti posameznih pojavih, ki jih je kritika pripisovala nepostedne-
mu vpliva Nietzschejeve filozofije, govoriti o posrednem vplivu vsepovsod prisotnega
nicejanstva (Kos, Poskusi 177).

" Pitjevec sam svojo razpravo oznacuje kot izpopolnitev tez, ki jih je postavil v svoji
studiji Hlapei, heroji, jindje (Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 1968). Studije same za pricujoco
razpravo nisem posebej pregledal, prim. pa npr. kratko obravnavo v Ponizevi studiji o Lepi
Vidi (Poniz 31-32).

8 Pirjevec poudarja, da mu ne gre za uporabo pojma v smislu dolo¢ene Nietzschejeve
ideje, temvec za strukturo, ki je »temeljna struktura novoveske evropske zgodovine« in ki
jo je mozno najti ze pri Descartesu; gre »za slovensko udelezbo pri splosnih strukturah
evropske novoveske zgodovine« (Pitjevec, »Vprasanje« 162; 163).

? Kermauner piSe, da so si bili interpreti glede vprasanja, kaj hrepenenje v Lepi 17di
sploh pomeni, »zelo negotovi in so si v razlagah celo povsem nasprotovali, to stanje pa da
se»vlece vse do danes« (Kermauner 269). V glavnem razlocuje dva interpretacijska modela:
1. hrepenenje tezi k bogu in je simbol za boga; 2. hrepenenje tezi k smrti in je prispodoba
za smrt.

1" Hrepenenje je »pet definitionem hrepenenje po absolutnem, religiozno in se zato
lahko konca le s smrtjo, z absolutnim koncem in dopolnitvijo« (Kermauner 290).

' Vetjetno bi se splacalo primerjati tu naceti diskurz o avtonomnosti literature s Sart-
rovim o literarnem angazmaju iz 1. 1948 (Qu'est-ce que la littérature?), po katerem svoboda
avtorja konstituira svobodo bralca in obratno (Sartre). Tudi Pirjevec v svojem prizadeva-



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

nju za avtonomnost literature izhaja iz koncepta, ki meri na druzbeno ucinkovitost same
literarne komunikacije.

2'Tudi v poudatjanju klasikov je treba videti kriticni moment zoper romantiko, ki gre
verjetno nazaj na Goethejevo istovetenje klasike z zdravjem in romantike z boleznijo (Beh-
ler 1082).

3 Prav k osebnemu dualizmu pa se vrne Joze Pogacnik v monografiji Shvenska 1epa
Viida ali hoja za rogo éudotvorno (1988), ko hrepenenje obravnava kot Cankarjev »Zivljenjski
nazor«, ki izvira iz bipolarnosti avtorjeve dusevne fiziognomije in je zaznamovan z na-
ras¢anjem in upadanjem nasprotij med idealisticno in materialisticno teznjo (Pogacnik,
Slovenska 125). V precejsnji meri Pogacnik polemizira s Pirjevecem in mu o¢ita, da je v svoji
kritiki Kraigherjeve monografije (1954!) teorijo hrepenenja »prehitro posplosil na celotne-
ga Cankarja«, pozabil pa, »da ima prav teorija hrepenenja célo vrsto kvalitetnih razliénih
stopenj, ki so posledica avtorjevih dozZivetij v razliénih Zivljenjskih obdobjih« (125). Po
Pogacnikovem mnenju je ta »deficit, s filozofskih aspektov,« poravnal Tine Hribar v svoji
studiji Drama hrepenenja (Hribar, Dramay (125, op. 17).

4 Denis Poniz piSe, da Hribar ni uposteval spoznanj literarnih ved in da literarni tekst
uporablja samo kot »pomozno dokazno gradivog, kar ga je pripeljalo do sklepov, ki jih je
z vidika literarne zgodovine (in v¢asih samega poznanja dramskega teksta) treba zavreci«
(Poniz 49)

15 Po Snoju Kosovelov koncept »lepe duse, ki je »dedi¢ cankarskega hrepenenjac, prica
o tem, da je »cankarsko hrepenenje postalo paradigma v slovenski literaturi« (Snoj 32). Na
pojem lepe duse pri Cankarju in pri Kosovelu opozarja tudi Matevz Kos (Kos, Poskusi 153;
167; 236-238).

16 Snoj ugotavlja, da se Cankar ze v epilogu k Iinjetam distancira od novoplatonizma,
kakor ga je spoznal mdr. pri Maeterlincku, in da sta Pitjevceva sklepa, da so metafizi¢ne ka-
tegorije »izgubile svojo cisto filozofsko funkcijo« in da »ne more simbolizem pri Cankatju
nikdar ohraniti svojega metafizi¢nega virag, ker ga simbolizem kot tak ni mogel, upravicena
(Pitjevec, Cankar evropska 395, 411; cit. po Snoj 31). Gl. tudi ugotovitev Jozeta Pogac¢nika
o izrazitem estetichem pomen liturgi¢ne metaforike in pojmovanja Boga za simbolisticno
estetiko, ki je »odvezala« simbole od metafizicne vsebine (Pogacnik, Slvenska 132).

17 Eskapisti¢cnemu hrepenenju je zivljenje »izsanjano zivljenjes, ki pa je »prazno bitig
zato je resnicnost hrepenenja »ontolosko prazna« (Snoj 34). Ob omenjeni ¢rtici je zanimiva
ugotovitev, da je Kristus hkrati objekt in subjekt hrepenenja (43), to namre¢ velja tudi za
lik Lepe Vide.

8V tem je videti odraz Kermaunerjevega opisa hrepenenja kot prevate. Da ¢loveka na
cilju pricakuje samo nic, je po Ponizu rezultat Cankarjevega ukvarjanja »s krizo evropskega
(literarnega) subjekta, ki doseze prav v ¢asu, ko Cankar snuje svoje delo, enega pomembnih
vrthuncev na premici med Kirkegaardom [sicl] in Sartrom oz. eksistencializmom.« (Poniz 13)

'S tem Cankar tematizira tudi problem (dramskega) junaka, ki ne propade ve¢ kot
heroj in ki ne more ve¢ biti vzor za podobno dejanje. V tem je tudi razlog za negativen
sprejem drame, ker narod »se ni mogel soociti, gledano zgodovinsko, s polozajem 'nesmi-
selne smrti' (Poniz 136).

LITERATURA

Avsenik Nabergoj, Irena. Ijubezen in krivda Ivana Cankarja. Ljubljana: Mladinska knjiga
2005.

— ——. Hrepenenje in skusnjava v svetu literature. Motiv 1epe 1ide. 1jubljana: Mladinska knjiga
2010.

257



PKn,

258

letnik 35, §t. 3, Ljubljana, december 2012

Behler, Ernst. »Romantik, das Romantische«. Historisches Warterbuch der Philosophie. 8. R-Se.
Izd. Joachim Ritter in Karlfried Griinder. Ur. Rudolf Eisler. Basel: Schwabe, 1992.
1076-1086.

Bernik, France. lvan Cankar. Monografska studija. jubljana: Drzavna zaloZzba Slovenije, 1987.

— ——.»Opombe k dvajseti knjigi«. Ivan Cankar, Zbrano delo. 20. 1"olja in moé; Iz Ottakringa v
Oberhollabrunn; Milan in Milena, Crtice 1911—1913. Ur. France Bernik. Ljubljana: Drzavna
zalozba Slovenije, 1974. 305-362.

Cankar, Izidor. Uvod«. Ivan Cankar, Zbrani spisi 16: Satiritni spisi (1909—1910); Kriticni in
polemicni spisi (1908—1912); Bela krizantemay 1V olja in moé; 1epa Vida. 12d. 1zidor Cankar.
Ljubljana: Nova zalozba, 1933. V-XIX.

— —— »Uvode. Ivan Cankar, Zbrani spisi 17: Crtice (1911—1913); Milan in Milena; Moje Zivljenje;
Gresnik Lenart. 12d. 1zidor Cankar. Ljubljana: Nova zalozba, 1934. V-XVI.

Corbineau-Hoffmann, Angelika. »Sehnsucht«. Historisches Wrterbuch der Philosophie. 9. Se—
Sp. Izd. Joachim Ritter in Karlfried Griinder. Ur. Rudolf Eisler. Basel: Schwabe, 1995.
165-168.

Hribar, Tine. Drama hrepenenja: Od Cankarjeve do Seligove 1epe Vide. 1jubljana: Mladinska
knjiga, 1983. (Zbirka kultura).

———.»Cankar in Nietzsche: hrepenenje in volja do moci«. Nova revija 7.78-79 (1988):
1700-1705.

Juvan, Marko. »O usodi 'velikega' Zanra«. Kako pisati literarno 3godovino danes? Ur. Darko
Dolinar in Marko Juvan. Ljubljana: ZRC SAZU, 2003. 17—48.

Kermauner, Taras. Cankarjeva dramatika. 1jubljana: [Samozalozba], 1979.

— ——. Napacni in pravi: Porajanje levice-desnice 3. 1jubljana: Slovenski gledaliski muzej, 2001.

Koron, Alenka. »Spet najdeni ¢as? K vprasanju pripovedi v literarnem zgodovinopisju«.
Kako pisati literarno 3godovino danes? Ur. Darko Dolinar in Marko Juvan. Ljubljana: ZRC
SAZU, 2003. 245-273.

Kos, Janko. »Ideja volje do mo¢i v Cankatjevih dramskih delih«. Sodobnost 16 (1968): 1202—
1219.

Kos, Matevz. Poskusi 3 Nietgschejem: Nietzsche in nicejanstvo v slovenski literaturi. 1jubljana:
Slovenska matica 2003.

Késtler, Erwin. »Cankarjeslovje, kam meris? Irena Avsenik Nabergoj: Ljubezen in krivda
Ivana Cankatja«. Primerjalna knjigevnost 30.2 (2007): 155-163.

— —— »Nachwort«. Ivan Cankar, Milan und Milena: Ergablungen. Ut. in prev. Erwin Kostler.
Klagenfurt/Celovec: Drava, 2011. 241-256.

Kozak, Primoz. Temeljni konflikt Cankarjevih dram. 1jubljana: Cankatjeva zalozba, 1980.

Mahnic¢, Joza. Zgodovina slovenskega slovstva 1. Obdobje moderne. Ur. Lino Legisa. Ljubljana:
Slovenska matica, 1964.

Marcuse, Herbert. »Uber den affirmativen Charakter der Kultur«. Marcuse, Herbert: Kultur
und Gesellschaft I. Frankfurt ob Majni.: Suhrkamp, 1965, 56-101.

Niemeyer, Christian. »Der Wille zur Macht«. Nieszsche-Lexikon. 1zd. Niemeyer, Christian.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2009, 395-400.

Pirjevec, Dusan. »Boj za Cankarjevo podobo«. Nasa sodobnost 2.7-8 (1954): 678—687; 2.10
(1954): 921-935; 2.11-12 (1954): 1109-1126.

— ——. Ivan Cankar in evropska literatura. 1jubljana: Cankarjeva zalozba, 1964.

— —— »Vprasanje o Cankarjevi literaturi«. Slavisticna revija 17.1 (1969): 150-182.

Pogacnik, Joze. »Problem 'afirmativne kulture' v Cankatjevem delu«. Jezik in slovstvo 28.2
(1982/83): 29-33.

— ——. Slovenska Lepa VVida ali hoja 3a rogo fudotvorno: Motiv Lepe 1ide v slovenski knjigevnosti.
Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 1988.

Poniz, Denis. Ivan Cankar, 1epa Vida: Poskus interpretacije. 1jubljana: Slovenski Gledaliski
muzej, 20006.



Erwin Késtler: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju

Pregelj, Ivan. »Ivan Cankar: Literaren uvod v 'Podobe iz sanj'«. Mentor 10.5-6 (1917-18):
78-85.

Sartre, Jean Paul. Was ist Literatur? Ur. in prev. Traugott Konig. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt, ©2006.

Snoj, Vid. »Smisli hrepenenja: literatura Ivana Cankarja in novozavezno krscéanstvoc.
Primerjalna knjizevnost 23.2 (2000): 27-57.

Wischke, Mirko. »Romantik«. Nietzsche-Lexikon. 1zd. Niemeyer, Christian. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2009. 308.

Zadravec, Franc. Elementi slovenske moderne knjigernosti. Murska Sobota: Pomurska zalozba,
1980.

Zur Problematik der Sehnsucht in der
slowenischen Cankarologie

Stichworter: Cankarologie / slowenische Literatur / Literaturwissenschaft / Cankar, Ivan
/ Literaturinterpretation / Sehnsucht

Die Kanonisierung von Ivan Cankars Werk war von Beginn an durch
Auseinandersetzungen um die weltanschauliche Zugehdorigkeit des Autors
geprigt. Obwohl Dusan Pirjevec schon 1954 auf die Unmdglichkeit
einer ideologisch konsistenten Interpretation dieses Werks hinwies,
hielt die offizidse Cankarologie an dem von lzidor Cankar geschaffe-
nen Narrativ der weltanschaulichen ,, Wende* fest und arbeitete sich an
dessen ideologischer Zurichtung ab. Kernpunkt dieses Narrativs ist ein
tief verwurzelter Dualismus beim Autor, der den Wandel vom offen-
siven Gesellschaftskritiker zum introvertierten Beschreiber seelischer
Grundzustinde im Namen einer ethischen (religiés oder national moti-
vierten) Bekenntnishaftigkeit erkldren und teleologisch begriinden soll.

Neben dieser offizidsen Darstellung etablierte sich jedoch eine
Forschung, die den Diskurs iiber Cankar auf eine strukturelle Ebene
brachte und die ideologischen Widerspriiche als konstitutiv fiir sein Werk
erachtet. Der vorliegende Artikel fokussiert auf jene Arbeiten, die die
Sehnsuchts-Problematik in Cankars Werk im diskursiven Kontext der
Moderne verorten, dem Begriff damit epistemische Wertigkeit zuwei-
sen und das Interesse der Cankarologie auf ein dem Autor angemessenes
Niveau bringen.

259



