RECENZIJE KNJIG m

Ana Pavli¢

Roland Barthes: Mitologije.
Ljubljana: Krtina, 2015.
210 strani (ISBN 978-961-260-086-0), 25 EUR

Premisleke Rolanda Barthesa (1915-1980), ki jih je med letoma 1954 in 1956 popisoval v
mesecnih kolumnah francoskega Easopisa Les Lettres nouvelles, je gnal ob&utek nestrpnosti zaradi
navidezne in vsiljene naravnosti zgodovinsko skonstruiranih dejstev in podob, ki so se mu kazala
v formah tiska, umetnosti in zdrave pameti. Takrat je Barthes med iskanjem ponavljanj, ki imajo
pomen, izpostavil, opisal in demistificiral triinpetdeset razli¢nih mitov; mitov ki burzoazno oziroma
me3&ansko kulturo transformirajo v univerzalno ter nam s tem dolo¢ajo smeri in meje nasih delovani.
Ko so leta 1957 Mitologije iz3le, jih je Barthes sestavil iz dveh delov; prvemu dely, ki ga sesta-
vljajo njegovi ze prej popisani (burzoazni) miti, je dodal drugi del knjige z naslovom Mit danes,
v katerih nam avtor predstavi teoretsko sistematizacijo zagetnih opisov, nas seznani z jasnejsim
metodolo3kim aparatom njegovega preucevanja ter nam nakaze nujnosti in pomanikljivosti mitolo-
$kega raziskovania. V svojem poskusu demistifikacije me$&anske norme, ki je za Rolanda Barthesa
predstavljala glavnega sovraznika, je avtor mite vsakdanjega Zivljenja iskal znotraj razli¢nih
tiskanih &lankov, med fotografijami v tednikih, na predstavah in razstavah, s &imer nam je dal ze v
prvem delu knjige slutiti to, kar je jasno (in veckrat) postuliral v kasnejsem teoreti¢nem zakljueku,
ti. da je mit lahko vse, kar je v pristojnosti diskurza (str. 165). Tako nas kot bralce ne presenecajo
pronicljivi orisi Sirokega odra me$&anskega spektakla in znakov, ki ga pomagajo ustvarjati in
ohranjati, ko nam Barthes predstavlja mitolosko v stvareh, ki se nam zdijo naravne, normalne ali
celo nepomembne. Avtor nam v prvem delu knjige ponuja drugaéen (mitologov) pogled na nam
dobro znan in na videz enoumen svet, svet kot ga poznamo; svet ogladevanja pralnih praskov in
detergentov; svet poudarjanja prodiranja posameznih sestavin lepotnih izdelkov v globino koze;
svet Rimljanov, ki v filmu nosijo frufru in se potijo, ker toliko mislijo; svet, v katerem pisatelji (nadljudje,
za razliko od navadnih ljudi) tudi na pogitnicah delajo; svet, v katerem kritika svoje nerazumevanije
povzdiguje na raven univerzalne percepcije (najprej smo skupaj nemoéni, da smo nato skupaj
inteligentni); svet univerzalnosti pravniske govorice, ki krepi oblast; svet ving, biftka in ocvrtega
krompircka, vse te slike tvorijo svet, ki mu je z uspe3no mistifikacijo (to je s prehodom iz Zgodovine
v Naravo) uspelo mei&ansko kulturo preobraziti v univerzalno (str. 15-165). Ceprav je od pisanja
Barthesa minilo Ze dobrih 3estdeset let, nam Mitologije kazejo (tudi) na dolgozZivost mitov, ki so
za ohranjanje posamezne ideologije (bolj) pomembni: marsovci, Elle in igrage nam tako 3e danes
usmerjajo in kaZejo meje nasih pravilnih (ne)delovani. Esej o mitu o marsovcih nam na primer (po)
kaze, da si malome3c¢anska ideologija zdravega razuma ni sposobna predstavljati Drugega in da
je zato kot taka vedno nagnjena k (razrednemu) antropomorfizmu (str. 41). Pojasnimo: &e bi bila
na$a zdravorazumska ideja o marsovcih in njihovih letegih kroznikih pravilna, bi bilo seveda tudi
nujno, da bi na Marsu obstajali ljudje, ki so podobni nam, z religijo, podobno nasi, in z zgodovi-
no znanosti, ki je podobna nasi, da bi sploh lahko iznasli medplanetarni leteci kroznik (str. 40).
Roland Barthes je v knjigi za najveéjo zakladnico mitologij razglasil francosko izdajo revije Elle,
za katero je na nekem mestu zapisal, da »ima v Franciji dolZnost, da druzbi polaga raéune za
njeno usposoblijenost« (str. 51), na drugem pa, da je »Elle éasopis o dragocenih regeh, njegova
naloga je namre¢ ta, da svojemu 3tevilnemu bralstvu, ve&inoma iz delavskega razreda, predstavi
sanje o tem, kaj je elegantno« (str. 111). »En roman - en otrok,« zapie Barthes, ko omenjena revija
na svoji naslovnici zbere sedemdeset romanopisk, ki so vse tudi matere, in nam tako razkrije, da
morajo zenske romane odtehtati z otroki, zato da izpolnijo enega izmed najbolj mo&nih mitov
nase dobe - mit o materinstvu (str. 51). Naslovnica Elle za Barthesa ni bila preseneéenie, saj je v
vsaki izdaiji revije opazil posebnost njihovega dvojnega prizadevania, ki Zenske osvobaja samo

DRUZBOSLOVNE RAZPRAVE, XXXIII (2017), 84 109



BOOK REVIEWS

znotraj trdno zaprtega gineceja, ki bo jasno razlogeval med Zensko in mosko naravo ter od prve
zahteval priznanje obveznosti svoje (zenske) narave (str. 52), ki je za vse zgodbe, ki jih pi3e Elle,
osnova za to, da lahko Zenske potem svobodno ljubijo, pisejo in zivijo. Ce nas Elle z miti, ki jih
predstavlja, vodi po poteh prave Zenskosti, nas igrage, s katerimi se igrajo otroci, na Zivljenje
pripravijo opremljene z izkunjo &loveka lastnika, uporabnika, in ne &loveka ustvarjalca. Barthes
namreé pravi, da v igraéah odrasli vidijo sebe, da igra¢e pomenijo nekaj podruzblienega in da
nas Ze kot ofroke vpeljujejo v svet funkij, ki sicer veljajo za odrasle. Ce mladim deklicam kot igrao
ponujamo puncko, za katero mora skrbeti, mladim fantom pa gasilske postaje, policijske avtomo-
bile in vojake, se ne moremo &uditi, da vzgajamo prihodnost, sestavljeno iz posnemalcey, in ne
konstruktorjev sveta (str. 93). Gotovo lahko zapisemo, da je prvi kljuéni prispevek Mitologij ta, da
nam je avtor s tem, ko jih je s pomog&jo demistifikacije iztrgal iz varnega okolja Narave, pokazal
tudi ideoloskost govorice mnozi¢ne kulture. Za njegov drugi kljuéni prispevek k razumevaniju in
analiziranju druzbe in vzrokov za (ne)delovanje posameznikov pa gotovo lahko 3tejemo njegovo
izgradnijo teoretiénih konceptualnih ogrodij za semiolosko demontazo mitologij. Prav temu je v
resnici posve&en zadnji del njegove knjige, v katerem se Barthes ukvarja tako s teorijo mitologij(e)
kot z vlogo mitologa, ki ga Barthes nikakor ne razume kot od mitologije izvzetega posameznikg;
po njegovem gre le za to, da se mitolog trudi, da izstopa iz Zgodovine, ki (bo) naturalizirana, kar
v osnovi delovanije mitologov (razkrivanje mitologij) opredeljuje kot a priori politiéno. Za mitologijo
kot teorijo Barthes pravi, da spada tako k semiologiji (kot delu formalne znanosti) kot tudi k ideologiji
(kot delu zgodovinske znanosti). Od semiologije, kot jo je razvil Ferdinand de Saussure (ki se je
sicer ukvarjal zgolj z enim semioloskim sistemom - jezikom), je Barthes prevzel tridimenzionalno
shemo ozna&evalca, oznadenca in znaka (kot asociativne vsote prvih dveh &lenov), s tem da je
poudaril pomembno razliko: mitoloski sistem sicer temelji na semiolo3ki shemi, ki je obstajala pred
njim (ali mit je semiolo3ki sistem drugega reda), saij tisto, kar je v prvem sistemu znaka (asociativna
vsota slike in pojma), v mitu postane preprost oznacenec (str. 170). Ideologija v mitologiji je tisto,
kar se nam v vsakdanjem Zivljenju kaze kot jasen mitski govor, ki pa je nemudoma transformiran v
naravnega, zato se nam nikoli ne dozdeva kot motiv, vedno kot razlog. Pojasnijuje in utemeljuje nam
svet, kot nam ga prikazuje. Barthes namreé pravi, da je govor, ki ga uporablja mit, depolitiziran
v takdnem smislu, da nam ne omogoca svobodnega soustvarjanja sveta in odnosov, ukinja nam
dialektiko in nas odvra&a od vsega, kar ni neposredno vidno (str. 195-196). Ali nam ni Roland
Barthes s tem, ko je popisoval mitolodko ozadje (ne)naravnosti v nasih odlogitvah in ukinjanje
vsakrdne politiénosti v nasem delovanju, pravzaprav pokazal, da se bo premislek o (alternativnih)
druzbenih prihodnostih moral zageti (tudi) na polju mitologije2 Od mita osvobojena govorica je
namreé zgolj politi€na govorica - v njej govorimo ne zato in tako, da ohranjamo sliko, temveé zato
in tako, da preoblikujemo na3o realnost.

110 DRUZBOSLOVNE RAZPRAVE, XXXIII (2017), 84



