
Anali za istrske in mediteranske študije
Annali di Studi istriani e mediterranei

Annals for Istrian and Mediterranean Studies
Series Historia et Sociologia, 34, 2024, 3

UDK 009                     Annales, Ser. hist. sociol., 34, 2024, 3, pp. 263-394, Koper 2024	  ISSN 1408-5348



KOPER 2024

Anali za istrske in mediteranske študije
Annali di Studi istriani e mediterranei

Annals for Istrian and Mediterranean Studies

Series Historia et Sociologia, 34, 2024, 3

UDK 009 							                              ISSN 1408-5348
e-ISSN 2591-1775



ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

ISSN 1408-5348	 UDK 009 	 Letnik 34, leto 2024, številka 3
e-ISSN 2591-1775

UREDNIŠKI ODBOR/
COMITATO DI REDAZIONE/

BOARD OF EDITORS: 

Roderick Bailey (UK), Gorazd Bajc, Simona Bergoč, Furio Bianco (IT), 
Aleksandr Cherkasov (RUS), Lucija Čok, Lovorka Čoralić (HR), Darko 
Darovec, Devan Jagodic (IT), Aleksej Kalc, Urška Lampe, Avgust Lešnik, 
John Jeffries Martin (USA), Robert Matijašić (HR), Darja Mihelič, Vesna 
Mikolič, Luciano Monzali (IT), Edward Muir (USA), Vojislav Pavlović 
(SRB), Peter Pirker (AUT), Claudio Povolo (IT), Marijan Premović (MNE), 
Andrej Rahten, Žiga Oman, Vida Rožac Darovec, Mateja Sedmak, 
Lenart Škof, Polona Tratnik, Boštjan Udovič, Marta Verginella, Špela 
Verovšek, Tomislav Vignjević, Paolo Wulzer (IT), Salvator Žitko

Glavni urednik/Redattore capo/
Editor in chief: Darko Darovec

Odgovorni urednik/Redattore 
responsabile/Responsible Editor: Salvator Žitko

Uredniki/Redattori/Editors: Urška Lampe, Boštjan Udovič, Žiga Oman, Veronika Kos 
Oblikovalec/Progetto grafico/

Graphic design: Dušan Podgornik , Darko Darovec
Tisk/Stampa/Print: Založništvo PADRE d.o.o.

Založnika/Editori/Published by: Zgodovinsko društvo za južno Primorsko - Koper / Società storica del 
Litorale - Capodistria© / Inštitut IRRIS za raziskave, razvoj in strategije 
družbe, kulture in okolja / Institute IRRIS for Research, Development 
and Strategies of Society, Culture and Environment / Istituto IRRIS di 
ricerca, sviluppo e strategie della società, cultura e ambiente©

Sedež uredništva/Sede della redazione/
Address of Editorial Board: 

SI-6000 Koper/Capodistria, Garibaldijeva/Via Garibaldi 18 
e-mail: annaleszdjp@gmail.com, internet: https://zdjp.si

Redakcija te številke je bila zaključena 30. 09. 2024.

Sofinancirajo/Supporto finanziario/
Financially supported by: 

Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko 
dejavnost Republike Slovenije (ARIS)

Annales - Series Historia et Sociologia izhaja štirikrat letno.

Maloprodajna cena tega zvezka je 11 EUR.

Naklada/Tiratura/Circulation: 300 izvodov/copie/copies

Revija Annales, Series Historia et Sociologia je vključena v naslednje podatkovne baze / La rivista Annales, Series 
Historia et Sociologia è inserita nei seguenti data base / Articles appearing in this journal are abstracted and indexed in: 
Clarivate Analytics (USA): Arts and Humanities Citation Index (A&HCI) in/and Current Contents / Arts & Humanities; 
IBZ, Internationale Bibliographie der Zeitschriftenliteratur (GER); Sociological Abstracts (USA); Referativnyi Zhurnal 

Viniti (RUS); European Reference Index for the Humanities and Social Sciences (ERIH PLUS); Elsevier B. V.: SCOPUS 
(NL); Directory of Open Access Journals (DOAJ).

To delo je objavljeno pod licenco / Quest'opera è distribuita con Licenza / This work is licensed under a 
Creative Commons BY-NC 4.0.

Navodila avtorjem in vsi članki v barvni verziji so prosto dostopni na spletni strani: https://zdjp.si.
Le norme redazionali e tutti gli articoli nella versione a colori sono disponibili gratuitamente sul sito: https://zdjp.si/it/.

The submission guidelines and all articles are freely available in color via website https://zdjp.si/en/.



ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro Llinares Planells: 
“Cuando un Valenciano va a Madrid 
es tenido por un bandolero”: 
Memoria y mitificación del 
bandolerismo del Reino de València 
(SS. XVII-XVIII) ..................................................... 263
“Quando un valenciano va a Madrid è 
considerato un banditer”: memoria e 
mitificazione del banditario del Regno 
di Valencia (SS. XVII–XVIII)
»Ko gre Valenčan v Madrid, 
ga imajo za bandita«: 
Spomin in mitifikacija banditizma 
v Kraljevini Valenciji 
(17.–18. stoletje)

Janko Trupej: 
The Portrayal of the Balkans in the 
Slovenian Translations of 
Karl May’s Orientzyklus ........................................ 283
La rappresentazione dei Balcani 
nelle traduzioni slovene dell’Orientzyklus 
di Karl May
Upodobitev Balkana v slovenskih 
prevodih serije Orientzyklus 
Karla Maya

Jasna Podreka: 
Why so Slow? Analysing the Systemic 
Regulation of Sexual Harassment 
and Violence in the 
Slovenian Academic Field .................................... 299
Perché così piano? Analisi della 
regolamentazione sistemica delle 
molestie e della violenza sessuale 
nel campo accademico sloveno
Zakaj tako počasi? Analiza sistemske 
ureditve spolnega nadlegovanja 
in nasilja v slovenskem akademskem polju

Rok Smrdelj, Mojca Suhovršnik & 
Milica Antić Gaber: Gender Regimes in 
Slovenian Academic Field: 
Defining Sexual Harassment and 
Violence in Internal Regulations ........................... 315
Regimi di genere nel campo 
accademico sloveno: definire 
le molestie sessuali e la violenza 
nei regolamenti interni
Spolni režimi v slovenskem 
akademskem polju: opredelitev 
spolnega nadlegovanja 
in nasilja v internih aktih

Lucija Dežan, Mateja Sedmak & Zorana Medarić: 
Overlooked Intersection of Gender and 
Racial/Ethnic Dimensions in 
Slovenian Academic Sexual Harassment & 
Violence Policies ................................................ 329
Intersezione trascurata tra genere 
e dimensioni razziali/etniche nelle 
politiche accademiche slovene 
sulle molestie e violenze sessuali
Prezrta intersekcionalnost spolnih 
in rasno-etničnih dimenzij 
v politikah proti spolnemu nadlegovanju 
in nasilju v slovenskem akademskem prostoru

Katja Filipčič & Manja Skočir: Regulation of 
Sexual Harassment in the Academic 
Environment – Between Legal Regulations 
and Ethical Codes ............................................... 343
Regolamentazione delle molestie sessuali 
nell’ambiente accademico – tra norme 
giuridiche e codici etici
Regulacija spolnega nadlegovanja v 
akademskem okolju – 
med pravnimi predpisi in 
etičnimi kodeksi

Anali za istrske in mediteranske študije - Annali di Studi istriani e mediterranei - Annals for Istrian and Mediterranean Studies

VSEBINA / INDICE GENERALE / CONTENTS

UDK 009                                  Volume 34, Koper 2024, issue 3                                  ISSN 1408-5348
e-ISSN 2591-1775



ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Anali za istrske in mediteranske študije - Annali di Studi istriani e mediterranei - Annals for Istrian and Mediterranean Studies

Marta Soler-Gallart & Mar Joanpere Foraster: 
The Struggles Against Gender Violence 
in Spanish Universities and 
How They Contributed to 
Changing Legislation ............................................ 357
La lotta contro la violenza di genere nelle 
università spagnole e come hanno 
contribuito a cambiare la legislazione
Boj proti spolnemu nasilju na španskih univerzah 
in njegov prispevek k spreminjanju zakonodaje

Mojca Kukanja Gabrijelčič & Doroteja Zavšek: 
Tiha pandemija: spolno nasilje med srednješolci 
in srednješolkami v Sloveniji ................................. 367
Pandemia silenziosa: violenza sessuale 
tra gli studenti e studentesse delle 
scuole superiori slovene
Silent Pandemic: Sexual Violence Among 
Slovenian High School Students

Jure Ramšak: EVROPA ZDAJ! (ali vsaj do 92’): 
jugoslovanska zgodovina slovenskega 
približevanja evropskim 
integracijam .......................................................... 381
EUROPA ADESSO! (o almeno entro il 1992): 
la storia jugoslava dell’avvicinamento 
sloveno alle integrazioni europee
EUROPE NOW! (or at Least by 1992): 
The Yugoslav History of Slovenia Moving 
Towards European Integrations

Kazalo k slikam na ovitku ..................................... 393
Indice delle foto di copertina ................................. 393
Index to images on the cover ................................. 393



263

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

received: 2024-11-23							                  DOI 10.19233/ASHS.2024.18

“CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”:
 MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL BANDOLERISMO DEL REINO DE VALENCIA 

(SS. XVII–XVIII)

Alejandro LLINARES PLANELLS
Universitat de les Illes Balears, Facultat de Filosofia i Lletres, Edifici Ramon Llull Cra, de Valldemossa Km. 7’5, 07122 Palma, Illes Balears, España 

e-mail: a.llinares@uib.cat

RESUMEN

Este artículo analiza la memoria y repercusión mediática del bandolerismo valenciano del XVII, un tema olvi-
dado por la historiografía española. Tras el declive del bandidaje catalán y antes del auge andaluz, los malhechores 
valencianos ocuparon un lugar hegemónico en la cultura popular hispánica. A través de diarios, romances de 
ciegos, crónicas, documentos judiciales y relatos de viajes, se evidencia cómo estos bandidos influenciaron la 
opinión pública y desafiaron al Estado. La repercusión del fenómeno propició que los valencianos se ganaran la 
fama de personas sanguinarias y vengativas, un estereotipo que acabó consolidándose en la literatura popular 
impresa del Barroco y la Ilustración. Ejemplos notables son Pere Andrés y Mateu Vicent Benet, cuyas historias se 
difundieron ampliamente, manteniendo viva su memoria hasta el siglo XIX.

Palabras claves: Reino de Valencia, bandolerismo, historia cultural, opinión pública, cultura popular, criminalidad, 
pliegos de cordel 

“QUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID È CONSIDERATO UN BANDITER”: 
MEMORIA E MITIFICAZIONE DEL BANDITARIO DEL REGNO DI VALENCIA 

(SS. XVII–XVIII) 

SINTESI

L’articolo analizza la memoria e la ripercussione mediatica del banditismo valenciano del XVII secolo, un tema 
dimenticato dalla storiografia spagnola. Dopo il declino del banditismo catalano e prima dell’ascesa del banditismo 
andaluso, i banditi valenciani occuparono un posto egemone nella cultura popolare ispanica. Attraverso diari, fogli 
volanti, cronache, documenti giudiziari e resoconti di viaggio, possiamo vedere come questi banditi influenzarono 
l’opinione pubblica e sfidarono lo Stato. Le ripercussioni di questo fenomeno portarono a vedere i valenciani come 
sanguinari e vendicativi, uno stereotipo che si consolidò in seguito nella letteratura popolare a stampa del Barocco 
e dell’Illuminismo. Esempi notevoli sono Pere Andrés e Mateu Vicent Benet, le cui storie circolarono ampiamente, 
mantenendo viva la loro memoria fino al XIX secolo.

Parole chiave: Regno di Valencia, banditismo, storia culturale, opinione pubblica, cultura popolare, criminalità, 
fogli volanti



264

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

INTRODUCCIÓN1

En su obra Gatherings from Spain (1846), el viajero y 
dibujante inglés Richard Ford (1796–1858) hacía alarde 
de su fina ironía al afirmar que: “una olla sin tocino sería 
tan sosa como un volumen sobre España sin bandidos” 
(Ford, 1974, 202). A mediado el siglo XIX, el inglés era 
consciente que la mayoría de las cuestiones relativas a 
los bandidos eran simples leyendas divulgadas por la 
literatura y la rumorología, pero estas encontraban:

mucho público en Inglaterra, donde existe gran 
afición a estos relatos auténticos de España, que 
les dan las nuevas y mejor informadas noticias 
sobre ella y que tan bien casan con la idea que 
ellos tienen formada de antemano. De aquí que 
los más populares sean aquellos autores que 
ponen el amor propio de su lector en la mejor 
armonía de sus propios conocimientos. Y esto 
explica la frecuencia con que se habla en los 
apuntes peninsulares. (Ford, 1974, 204–205)

En la centuria decimonónica, todo buen viajero 
que se preciase tenía que incluir en su relato, a su 
paso por España, a los salteadores y contrabandistas, 
especialmente a los andaluces (Soler, 2006a; 2006b, 
687–699). Igualmente, el escritor y poeta danés Hans 
Christian Andersen, en el diario sobre su paso por la 
Península Ibérica de 1862, también incide sobre esta 
cuestión. El viajero apunta que de camino a Madrid 
le acompañaron diferentes soldados armados para 
protegerle, pero que esta medida no era necesaria 
porque el país era totalmente seguro, tanto que “me 
invadió el deseo de ser testigo de un ligero encuentro 
con bandolero. Todo el país parece como si estuviera 
formado para ello […]” (Andersen, 1870, 183).2 En 
este sentido, Andersen señala que corría el rumor que 
otro célebre escritor moría de deseos por ser atacado 
por un salteador español y, por eso:

se dice que Alejandro Dumas envió a un conoci-
do jefe de ladrones un cheque por valor de mil 
francos, solicitándole, a cambio, que organizase 

1	 Este trabajo se enmarca en el proyecto de investigación: “Las barricadas del recuerdo. Historia y memoria de la Era de las revo-
luciones en España e Hispanoamérica (1776–1848)” (PID2020-120048GB) financiado por el Ministerio de Economía y Compe-
titividad del gobierno de España.

2	 Todas las traducciones son nuestras. Original: “I was suddenly seized with a desire to witness a slight encounter with banditti. The whole 
country seems as if formed for it […]”.

3	 Original: “Alexander Dumas is said to have sent a well- known robber-chief a check for a thousand francs, requesting him, in 
return, to arrange an attack upon his party, in which, however, no loss was to be sustained, and no danger to be run. The robber 
wrote back that the house was done away with, the business was no longer pursued; but he inclosed an acknowledgment for the 
check” (Andersen, 1870, 183).

4	 Muchos de los bandoleros del XIX que inspiraron obras románticas lucharon como guerrilleros en la Guerra del Francés (1808-1814) 
(López-Cordón, 1997, 7–22; Gómez Bravo, 2006, 665–685; Broers, 2010).

5	 En el siglo XIX hay una identificación del sud de Europa, concretamente de España e Italia, con el bandolerismo y la violencia. Se forma 
un tipo de masculinidad “bárbara” e “incivilizada” vinculada a los habitantes de estos territorios a través de las reflexiones de eruditos y 
viajeros del centro y norte del continente (Andreu, 2023, 126–144).

6	 La mitificación del bandolerismo andaluz es un proceso que se inicia antes del siglo XIX. Estamos preparando un trabajo sobre este tema.

una emboscada a su comitiva sin mayor prejuicio 
ni pérdida. El malhechor respondió que había 
cerrado el negocio, pero adjuntó un justificante 
del recibo del talón.3

Por lo tanto, la imagen de España durante el siglo 
XIX estuvo relacionada con la de los bandoleros, 
sobre todo en Andalucía, y estos personajes acabaron 
por pasar a formar parte de los mitos folclóricos del 
nacionalismo español. De esta manera, malhechores 
como Diego Corrientes, José María “El Tempranillo” o 
Los niños de Écija,4 entre otros, inspiraron novelas de 
autores románticos de la época y pasaron a la posteri-
dad (Andreu, 2016, 223–235).5

Pero, antes de que apareciese el tipo decimonónico 
del bandolero andaluz, existieron otros adscritos a 
diferentes territorios de la geografía peninsular. En el 
Siglo de Oro de la literatura castellana, el bandolero ca-
talán inspiró novelas y obras de teatro de autores como 
Cervantes, Lope de Vega o Tirso de Molina, entre otros 
(Cardinale, 2009). Por esta razón, a nivel mediático y 
cultural, aunque no se niega la existencia de bandoleris-
mos en otras zonas de la monarquía española, se habla 
-tal y como hiciera Joan Fuster- de un bandolerismo 
catalán del Barroco y de un bandidaje andaluz del 
romanticismo (Fuster, 1963).

Por lo tanto, se tiende a considerar que el bandole-
rismo catalán, a nivel cultural, coparía el imaginario de 
todo el siglo XVI -hasta la ejecución de Serrallonga en 
1634 o la Guerra dels Segadors (1640–1652)-, y desde 
finales del XVIII en adelante, cogería fuerza el bandidaje 
andaluz.6 Así pues, constatamos un vacío cronológico 
de unos 150 años en los que no se da ninguna expli-
cación, como si el recuerdo del caso catalán hubiese 
continuado ocupando todas las obras de teatro, novelas 
o romances hasta el auge del andaluz.

En este estudio demostraremos que, al menos, 
desde la década de 1640 hasta mediados del siglo 
XVIII, el bandolerismo del Reino de Valencia tomó el 
relevo del catalán a nivel mediático en la Monarquía 
hispánica. En consecuencia, en este trabajo nos 
centraremos en lo que hemos llamado bandolerismo 
valenciano del Barroco, cogiendo el término que 



265

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Joan Reglà utilizó para el caso catalán (Reglà, 1962). 
Hablamos de un bandidaje que dominó el Reino de 
Valencia hasta la Guerra de Sucesión (1701–1715) 
y que se caracteriza por la conformación de bandos 
nobiliarios o familiares y en la vendetta, elementos 
muy comunes de la Europa mediterránea de los siglos 
XVI y XVII (Torres, 1999, 397–442; Pomara Saveri-
no, 2015, 131–158; Povolo, 2015, 195–244; 2017, 
21–56; 2022, 933–972; Carroll, 2023).7 El tema, a 
nivel sociopolítico, ha sido tratado por diferentes 
historiadores: a partir de los trabajos de Sebastián 
García Martínez (García, 1980; 1991) -que bebían 
de los estudios de su maestro Joan Reglà y los de 
Braudel (Braudel, 1953, I, 1–73; II, 40–60) y que di-
ferenciaban entre bandolerismo popular, “los hijos de 
la miseria” y el aristócrata-, se han sucedido diversas 
investigaciones. Entre las más destacadas se tendría 
que mencionar la de James Casey, incluida en su libro 
The Kingdom of Valencia in the Seventeenth Century, 
donde muestra el bandolerismo valenciano como una 
forma remota de mafia (Casey, 1981, 237). Después 
de García y Casey, Lluís Guia, Amparo Felipo, Carmen 
Margarita Vila, Jorge Català, Sergio Urzainqui, Vicent 
Garés o nosotros mismos, hemos profundizado en 
diferentes aspectos del fenómeno (Felipo Orts, 1990, 
103–114; Guia Marín, 1994, 67–91; 2002, 287–315; 
Vila López, 1984; Català Sanz & Urzainqui Sánchez, 
2016; Urzainqui Sánchez, 2016; Català Sanz, 1996, 
155–172; Garés, 2022; 2023, 607–626; Llinares Pla-
nells, 2024a, 275–293).8

Con todo, y a pesar de que el tema del bandole-
rismo valenciano ha sido debidamente tratado por 
la historiografía, el apartado cultural, exceptuando 
algunas aportaciones puntuales,9 es un campo aún 
por explorar. Por lo cual, en este artículo, a partir 
de fuentes de diversa tipología como la literatura 
de viajes, crónicas, documentación judicial, dia-
rios personales o romances de ciegos, trataremos 
diferentes cuestiones como la violencia cotidiana 
y normalizada en el País Valenciano, el estereotipo 
que se creó en la época -que afirmaba que todos los 
valencianos eran bandoleros o diestros con las ar-
mas-, la repercusión del bandidaje en la literatura o 
el recuerdo e importancia de grandes malhechores 
en los pliegos de cordel de los siglos XVII y XVIII.

7	 Sobre el concepto de enemistad y monopolio de la violencia por parte del estado (Povolo, 2022, 933–972).
8	 Para un estado de la cuestión sobre el bandolerismo en la Corona de Aragón (Casals, 2019, 581–603).
9	 Estas se irán citando a lo largo del presente estudio. Para el caso italiano (Povolo, 2023, 613–640).
10	 Por ejemplo, en 1662 se inició una importante operación contra los fautores de diferentes bandas de salteadores, intentando encarcelar 

a muchos caballeros y eclesiásticos “per receptadors de bandolers y fomentadors de bandos” (por receptadores de bandoleros y fomen-
tadores de bandos). Se confeccionó un listado de 31 personas donde figuraban el señor de Carlet, el hijo del señor de Agres, el germano 
del Conde de Parcent, Don Vicent y Gaspar Vallterra y otras personalidades valencianas, a los que se les condenó al destierro fuera del 
Reino (Aierdi, 1999, 223), aunque, finalmente, no se llegó a consumar la pena.

11	 Sobre las autobiografías populares en la España de la Edad Moderna véase (Amelang, 2002).
12	 Original: “[…] trobant-se Valencia y son regne en lo estat tan desdichat com se trobava, en tants de bandolers y tantes morts com cada dia 

es feien per molt poca causa, ningú gosava atrevir-se a regonéixer als portals a ningú, ni a ningun coche ni galera ni càrrega, ni home ni 
dona, ni frare ni cappellà, perquè de contat era tenir, a la nit, una caravinada. Y així, cada hu procurava guardar la sua vida y no posar-se 
en qüentos, ab què tot redundava en perjuhí de la pobra ciutat […]” (Aierdi, 1999, not. 646).

UNA VIOLENCIA COTIDIANA Y NORMALIZADA

La relevancia del bandolerismo valenciano del Ba-
rroco ocasionó una violencia prácticamente cotidiana 
en zonas rurales y en las principales ciudades del reino. 
Por este motivo, la población sufrió directa o indirecta-
mente las consecuencias de los bandidos y los bandos, 
teniendo dificultad para mantener una posición neutral. 
Ya fuese por lugar de residencia, familia o señorío, 
muchas personas tuvieron que lidiar entre dos poderes: 
el oficial, encarnado en el monarca o el virrey y las 
instituciones propias del territorio, y el que ejercían 
las bandas de forajidos y sus protectores poderosos. 
Por consiguiente, la justicia entendió que, si se quería 
acabar con estos bandidos, se tenía que atacar a las 
personas que los sustentaban y defendían, exiliándolos 
a Castilla y a otras partes de la monarquía.10

A pesar de las medidas represivas, los diferentes virre-
yes manifestaron a menudo la falta de medios económicos 
para acabar con los bandidos y las bandas (Arxiu de la 
Corona de Aragó [ACA], Consejo de Aragón, Leg. 570, 
núm. 40). De este modo, la situación del Reino de Valen-
cia, en ciertos momentos del siglo XVI y sobre todo del 
XVII, llegó a ser crítica debido a que los robos, homicidios, 
extorsiones o asesinatos se apoderaron del territorio.

Es difícil acceder a los sentimientos y creencias de la 
población que vivió este ambiente de violencia prácti-
camente cada día. A pesar de eso, en el caso valenciano 
contamos con una rica literatura memorialística, es 
decir, diarios personales de diferentes personas de los 
siglos XVII y XVIII que nos pueden dar una idea (Escartí, 
1998).11 Así pues, el clérigo valenciano Joaquim Aierdi, 
se lamenta en su diario de que:

encontrándose Valencia y su reino en un es-
tado tan desdichado, por los bandoleros y las 
muertes que cada día se hacían por motivos 
banales, nadie osaba atreverse a reconocer 
en los portales a ninguna persona, ni a ningún 
coche, galera o cargas, ni hombre ni mujer, ni 
fraile ni cura, porque si esto pasaba, por la no-
che recibiría un carabinazo. Y así, cada persona 
miraba por su vida y procuraba no meterse 
en problemas, con lo que todo redundaba en 
perjuicio de la pobre ciudad.12



266

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

Otro eclesiástico, Vicent Torralba, afirmaba que no 
se podía vivir en Valencia a mediados del siglo XVII:

pues los bandoleros se habían apoderado 
de todo el Reino y se atrevían a entrar en las 
ciudades e iban a la Almoina y sacaban a los 
presos; y no había quién se atreviera a decir 
nada ni tampoco a preguntar quién lo ha hecho. 
Todos padecían estos hechos, […] no avía quién 
ejecutara a nadie, porque si se ordenaba ejecu-
tar, le tiraban un escopetazo y tenía que dejar 
de capturar para que no lo matasen, y todos 
vivían atemorizados.13 (Ferrando, 1995, 40)14

Todos los autores nos presentan un territorio 
oprimido por violencia y una población reservada 
y temerosa, ya que sus vidas estaban en juego prác-
ticamente a diario. Los tiroteos, asesinatos o raptos 
fueron lo normal en ciudades como Valencia durante 
los siglos XVI y XVII. En este sentido, en otro diario 
personal, el clérigo Ignasi Benavent, al igual que 
Aierdi, se queja abiertamente de la falta de justicia 
en la ciudad. Se denuncia una clara complicidad de 
los ministros de la ley con las bandas de forajidos 
y sus protectores, afirmando que muchos crímenes 
se quedaban sin castigo, que muchos presos eran 
liberados por los propios carceleros o que algunos 
malhechores recibían indultos o premios inmereci-
dos (Llinares Planells, 2024b, 51–76). En consecuen-
cia, algunos escritores son sumamente explícitos y 
se atreven a afirmar, en este tipo de escritos íntimos, 
que “lo poder estava de part dels delinqüents” [“el 
poder estaba de parte de los delincuentes”] (Aierdi, 
1999, not. 914) o que “se hallava esta ciudad y reyno 
tan aniquilada y oprimida por falta de justicia que 
todo era robos y muertes. Tanto que, en ser de no-
che, no havía quién, sin mucho peligro, se atreviere 
a salir de su casa” (Benavent, 2004, 40). Incluso, 
autores como Benavent llegan a decir que algunos 
virreyes, como el marqués de Camarasa (1659-1663) 
más que hacer valer la justicia del rey en el Reino de 
Valencia, favorecían a los bandoleros y a los nobles 
que los protegían (Benavent, 2004, 38).

A pesar de las críticas de estos autores a este 
tipo de crimen organizado y aunque la población 
seguramente vivía esta situación con temor, consi-
deramos que este contexto acabó siendo normali-
zando, hasta cierto punto, por los valencianos de la 
época. De esta forma, el diario de Joaquim Aierdi 
relata, por ejemplo, que a los niños, que se dedican 
a reproducir lo que oyen o ven, les gustaba jugar a 
recrear las hazañas de los bandidos (Aierdi, 1999, 
not. 690). De hecho, los malhechores, amparados 

13	 Original: “pues los bandolers se avien apoderat del tot lo Reyne y se atrevien ha entrar en la ciutat y anaven a la Almoyna y traïen los 
pressos; y no avia qui se’ls atrevís a dir paraula ni encara a preguntar qui hu a fet. Patíem grans treballs, […] avia que executar a ningú, 
perquè, si enviava la execució, li tiraven una escopetada y avia de dexar de cobrar perquè no el matassen, y tots estaven atemorizats”. 

14	 Sobre las opiniones de los autores de los diarios personales de la época (Llinares Planells, 2024b, 51–76).

bajo la protección de diferentes personalidades y 
familias poderosas, formaron parte de la vida so-
cial de los pueblos y ciudades valencianas (Aierdi, 
1999, not. 229).

Como decíamos, el bandolerismo valenciano 
tuvo una presencia notable en las ciudades, des-
mintiendo así el tópico de los salteadores que solo 
actúan en montañas y zonas despobladas, y, de 
facto, supusieron un poder paralelo al del rey en 
el territorio. Los principales bandidos valencianos, 
a diferencia de los criminales comunes, no intenta-
ron pasar desapercibidos: la mayoría de ellos eran 
conocidos por la población y estos sabían hacerse 
respetar. Además, también intentaron influir en la 
opinión pública. Si el rey o las instituciones oficiales 
del Reino de Valencia tuvieron a su servicio la pro-
paganda política y sabían cómo controlar diferentes 
parcelas sociales, culturales y sociales, por su parte, 
los bandoleros, aunque más humildes, también tu-
vieron sus herramientas de contrapoder a nivel me-
diático (Chartier & Espejo, 2012; Llinares Planells, 
2018a, 53–80). La justicia emitía bandos, cédulas o 
utilizaba el ritual punitivo de una ejecución pública 
para recordar a la vecindad quién tenía el poder y 
las consecuencias de transgredir las normas (Llina-
res Planells, 2017, 108–125; 2023a, 647–672). Pero 
de igual manera, cuando un reconocido bandolero 
realizaba un crimen, quería que se supiese su va-
lentía y que sus vecinos le temiesen, respetasen y 
admirasen por ello. Por lo tanto, no era extraño que 
algunos salteadores, cuando asesinaban a alguien, 
colgaran el cadáver en un sitio bien visible con una 
nota reivindicando la autoría de la muerte. Eso es lo 
que pasó el mayo de 1662 con un francés que fue 
asesinado por los bandoleros Antoni Vinyes y frare 
Cotanda. Muerto el francés, al cadáver le cortaron 
la lengua, los genitales y le colgaron un cartel con 
un rótulo que informaba que ese crimen se había 
ejecutado para desafiar a un rival y hacerse respetar 
(Aierdi, 1999, not. 220).

Además de los carteles puestos en los cuerpos 
de los asesinados, muchos bandoleros escribieron 
y situaron en lugares públicos -como la plaza del 
Mercado-, pasquines amenazantes o reivindicando 
la autoría de algún crimen. De este modo, el fraile 
bandido Josep Serra, conocido como “Caragol”, co-
locó un pasquín en Valencia, en 1679, avisando a la 
justicia que no hacía falta que buscaran a los autores 
de dos asesinatos que ocurrieron semanas antes, pues 
Serra los reivindicaba como propios, ya que los falle-
cidos habían denunciado a uno de los suyos (Aierdi, 
1999, not. 646). Asimismo, cuando una banda se 
enteraba de que la justicia tenía preso a un bandolero 



267

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

rival, también colocaba carteles en lugares públicos  
instando al virrey a que lo ejecutara y no tuviese pie-
dad con él (Aierdi, 1999, not. 479).

Recurrir a la colocación de pasquines y carteles 
parece que no fue excepcional para el bandolerismo 
valenciano del siglo XVII, aunque tengamos pocos 
datos al respecto. Sabemos que, en septiembre de 1647, 
en plena revuelta napolitana (1647–1648) (Burke, 1983, 
3–21) y catalana (1640–1652) (Simon i Tarrés, 2019), 
aparecieron colgados en algunas esquinas de la ciu-
dad de Valencia varios pasquines invitando al pueblo 
valenciano a rebelarse, tal y como había hecho Nápo-
les ese mismo año (ACA, Consejo de Aragón, Leg. 660, 
nº 63, s.f.):15

Esta clase de carteles, en un contexto de revuelta 
en el norte y al otro lado del Mediterráneo, alteró 
enormemente al virrey de Valencia, que informó in-
mediatamente al Consejo de Aragón.16 Seguidamente, 
publicó y pregonó un bando donde se ofrecía una 
recompensa económica a quien diera información 
sobre los autores de este pasquín o sobre las personas 
que los había fijado en las calles. Ahora bien, el virrey 
considera que los autores o responsables eran los 
bandoleros o los bandos de la ciudad. Afirma que, a 
mediados del siglo XVII y después de aplicar sus me-
didas represivas, el Reino se encontraba más sosegado 
que nunca. Por este motivo, las parcialidades y sus 
redes clientelares, aprovechando el contexto cercano 
de revueltas, intentaron, en teoría, que el pueblo se 
sublevase contra el virrey para así poder recuperar sus 
parcelas de poder (ACA, Consejo de Aragón, leg. 660, 
n.º 63, s.f.). Suposición que nunca se pudo corrobo-
rar, pero que demuestra este clima de lucha entre la 
justicia, la parajusticia y los “espacios sin derecho” 
(Mantecón Movellán, 2002, 43–75).17

15	 Transcribimos el original en catalán y la traducción que se hizo para el Consejo de Aragón en ese mismo año.
16	 Algunos bandoleros valencianos fueron reclutados para lugar contra los rebotados catalanes (Guia, 1980, 117–141).
17	 Es difícil englobar el bandolerismo de esta época en una de estas categorías, ya que, incluso, se puede interpretar como “infrajusticia” 

(Lenman & Parker, 1980).

La “constelación valenciana” y el carácter impetuoso 
de los valencianos

El clima de violencia generalizada y el poder 
de las parcialidades en el País Valenciano hizo 
que los habitantes de estas tierras tuvieran fama de 
vengativos, coléricos y personas extremadamente 
diestras en el uso de las armas. Este prejuicio se 
intenta explicar por razones físicas, geográficas o 
naturales en algunos tratados o cartas oficiales. Por 
este motivo, el fraile dominico Francesc Gavaldà, 
explica en el prólogo de su crónica sobre la peste 
de Valencia de 1647-1648 (Escartí, 2020), que, si 
bien la enfermedad causó muchas muertes por justo 
castigo divino, muchos más fueron:

los heridos de la parcialidad y séquito de 
los bandos (y no pocos los que murieron sin 
sacramentos, a manos de la vengança), pues 
apenas se conocían algunos que por si, por 
sus amigos o por la constelación valenciana 
que fácilmente cría y rebelve los humanos 
coléricos y sanguinos y enciende las volunta-
des, no necesitase de algún remedio: y los que 
libres se hallaban, no lo estaban del poder y 
amenaças de los infectos, que pretendían ser 
en todo dueños de las haziendas, árbitros de 
los tratos y contratos, señores absolutos de 
todo, castigando a los inobedientes con la 
muerte. (Gavaldà, 1651, prólogo)

Como vemos, Gavaldà menciona una “conste-
lación valenciana” que hace que sus habitantes se 
comporten de manera violenta. La fama de malhe-
chores que se ganaron los valencianos circuló por 
toda la monarquía durante el siglo XVII. Algunos 
escritores mezclan o relacionan este supuesto ca-
rácter impulsivo y violento con el hecho de que los 
valencianos sean justicieros. Dicho de otro modo, 
que tendrían un gran sentido del honor y la honra 
tal y como se entendía hasta la Ilustración (Gascón, 
2008, 635–648). Así pues, no es de extrañar que 
el historiador hispanoportugués Rodrigo Méndez 
de Silva, en su libro Población general de España, 
sus trofeos y crónicas heróycas (1645) defina a 
los vecinos del País Valenciano como “valientes y 
animosos, poco sufridores de injusticias” (Méndez 
Silva, 1645, 201). Estos estereotipos fueron reco-
gidos y divulgados por los viajeros franceses que 
visitaron España durante el siglo XVII. El caballero 
Bartolomé Joly, entre 1603 y 1604, ya señaló que 
el carácter de los valencianos es considerado:

Cert que·m tens molt espantat,
poble noble y valerós,
de què, rabiant com un gos,
no busques la llibertat.

Gran plaga tens que curar:
qui et governa, te atropella
y si hui sofrices sella, 
demà et voldran albardar.

No boveches, poble orat,
que, si busques bon govern,
Nàpols, Messima y Parlem,
bon exemple te an donat. 

Cierto que me tienes espantado,
pueblo noble y valeroso,
de que, rabiando como un perro,
no busques la libertad.

Gran plaga tienes que curar:
quien te gobierna te atropella,
y si hoy sufres silla,
mañana te querrán albardar. 

No bobees, pueblo loco,
que si buscas buen gobierno,
Nápoles, Mesina y Palermo,
buen exemplo te han dado.15



268

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

un poco ligero y menos remiso que los otros 
españoles. Son arrebatados, echando por poco 
mano a la espada y matan sin gran dificultad, 
con ventaja y a traición. Tan pronto como es 
de noche no se sale sin rondel y cota de malla, 
no habiendo ciudad en toda España donde se 
cometen más crímenes; todas las mañanas se 
encuentra algún muerto por la calle: con todo 
es, los otros españoles no los tienen como bue-
nos soldados […]. (Soler, 2006a, 45)

Por su parte, Des Essarts, apuntó, a su paso por el te-
rritorio valenciano en 1659, que ese reino está dividido 
en bandas enfrentadas entre ellas y que estas infunden 
temor y respeto, atreviéndose, incluso, a atentar contra 
los propios virreyes:

Hay aquí muchos bandoleros y todo este Reino 
generalmente está dividido en varias partidas […] 
Son aquí muy severos para los que llevan armas de 
fuego; y a menos de que vayan en compañía más 
fuerte que la de los alguaciles, se ven sometidos 
a buenas multas. Los jefes de las partidas son de 
tal modo temidos, que entran a menudo en las 
ciudades y hacen en ellas lo que quieren. Han aten-
tado a menudo contra las personas de los virreyes. 
(García Mercadal, 1952–1962, 690–691)

Pero, sin lugar a duda, el elemento de los valencia-
nos que más llamó la atención de los trotamundos del 
Barroco es que estos fueron, utilizando la terminología 
actual, los “sicarios” por antonomasia de la Monarquía. 
Los bandidos, como hemos explicado, le hicieron el 
trabajo sucio a las parcialidades nobiliarias o familiares 
a lo largo del Reino de Valencia (Català Sanz, 2018, 
343–355). Además, estos fueron contratados por otras 
personalidades de fuera de la capital del Turia para  
matar o extorsionar a alguien. De esta forma, la con-
densa de Aulnoy, en su visita a España en 1679, se hace 
eco desde Madrid de la fama de los malhechores de 
Valencia, pues según dejo constancia en su diario:

Es ordinario en este país (España) asesinar valién-
dose de varios individuos autorizados hasta por la 
costumbre, lo que no les acarrea graves perjuicios. 
Por ejemplo, cuando se prueba que un hombre ha 
dado una bofetada a otro o que le azotó en la cara 
con el sombrero, el pañuelo o el guante, o que le 
ha injuriado llamándole borracho o en términos 
que atacan a la virtud de su esposa, estas ofensas 
se vengan por el asesinato. […] Generalmente, para 
esas malas acciones se hacen venir hombres de 
Valencia, ciudad española en la que el populacho 
es de lo más perdido. No hay crímenes a los que no 
se comprometan resueltamente por dinero. Llevan 

18	 El subrayado es nuestro.

verduguillos y armas que sacan sin hacer el menor 
ruido. […] Con ellos hacen heridas mortales, porque 
profundizando mucho y no produciendo más que 
un agujero tan pequeño como el de un pinchazo 
de aguja, no sale sangre; apenas se puede ver el 
sitio en que se hizo la herida. Es imposible la cura y 
muere casi siempre quien recibió el pinchazo. (De 
l’Aulnoy, 1892, 173)

Sin embargo, los franceses no inventaron estos tópi-
cos, pues estos estaban inspirados en una realidad de-
mostrable. Los propios castellanos se encargaron también 
de divulgar la figura del bandolero valenciano que iban a 
la capital de la Monarquía a perpetrar un crimen a sueldo 
y después se volvía a su tierra, esperando a cobrar la parte 
acordada que aún le debían, como si se tratase de la mis-
ma Camorra napolitana o la Cosa Nostra siciliana. En este 
sentido, Álvarez de Colmenar, en Délices de l’Espagne et 
du Portugal (1715), explica perfectamente la visión que 
se tenía de los valencianos en Madrid a principios del 
siglo XVIII:

Los valencianos son de todos los pueblos de España 
los de mejor figura, pues mientras la mayoría de 
los españoles son pequeños, delgados y de color 
cetrino, ellos son altos, robustos, vigorosos, de buen 
color y agradable trato. Tienen inteligencia y no son 
tan holgazanes como los castellanos. Son buenos 
amigos, pero si se les ofende, se convierten en 
enemigos irreconciliables, por lo cual las muertes 
y asesinatos son tan frecuentes que cuando se oye 
un disparo se dice, Requiescat in pace, pues se 
supone que han matado a alguien. Hay entre ellos 
una clase de individuos a quien llaman guapos, los 
cuales conciertan la muerte de un hombre, a quien 
muchas veces no conocen, del mismo modo que si 
se tratase de un lote […]. (Juderías, 1912, 100)

Esta imagen pervivió, al menos, hasta mediados del 
siglo XVIII, gracias a la literatura y el teatro pero también 
a la labor de obras como la Enciclopedia de Zedler 
(1732–1754). Este texto remarca que los habitantes de 
Valencia son alegres y valientes, de buena conversación, 
pero, asimismo:

tienen un extraordinario amor por su libertad. 
Pero por lo demás no se les alaba mucho, ya que 
incluso en Madrid se dice de ellos que no se en-
cuentra ningún país en el mundo donde haya más 
ladrones, asesinos y sujetos semejantes; por eso, 
cuando un valenciano va a Madrid es tenido por 
un bandolero,18 es decir, por un bandido, ya que 
por dinero se prestan a toda clase de fechorías. Si 
alguien tiene algo contra alguien, se busca un tipo 
así. (Raposo Fernández, 2008, 94)



269

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Obviamente, todos estos no dejan de ser generaliza-
ciones y prejuicios sobre un territorio; tópicos regionales 
que calan en el imaginario colectivo, tal y como pasó 
con el bandolerismo catalán unas décadas antes (Llinares 
Planells, 2018a, 67–69). Aun así, estas ideas se fundamen-
tan en hechos reales, pues sabemos que el bandolerismo 
valenciano fue muy activo tanto dentro de su reino como 
fuera, dado que tenemos constancia que numerosos sal-
teadores de este territorio actuaron en diferentes lugares de 
Castilla, incluyendo en Madrid, incluso en parajes alejados 
como Granada, Sierra Morena o Extremadura, tal y como 
hizo el bandolero Josep Artús en 1666 (ACA, Consejo de 
Aragón, Leg. 0913, nº 042).

EL BANDOLERISMO VALENCIANO EN LA LITERATURA 
Y EL TEATRO POPULAR

Aunque la fuerza del bandolerismo valenciano en el 
siglo XVII es incuestionable –crónicas, escritores y viajeros 
de la época se encargaron de difundir aquella idea y, en 
cierta manera, mitificar al salteador de este territorio– la 
literatura y el teatro popular se ocuparon de que su recuer-
do perdurase en la memoria colectiva. De esta manera, 
el poeta catalán Francesc de la Torre i Sebil (1625–1681), 
diputado de la Generalitat valenciana por el brazo eclesiás-
tico a partir de 1660,19 escribió, en la segunda mitad del 
siglo XVII, un soneto hoy bastante desconocido, titulado A 
Valencia en tiempos que en ella sucedían muchas muertes 
por los bandos (De la Torre i Sebil, s. XVII, Biblioteca 
Nacional de España [BNE], Mss/8489). Este presenta una 
ciudad dominada por las armas, las muertes y la violencia 
de las parcialidades: 

Tráxica o hidrópica o sedienta,
donde el matar tan propio se asegura

que es milagro vida la que dura,
y es muerte natural la que es violenta;

la rosa en tu campaña es más sangrienta,
de susto en el jazmín es la blancura,

y el sol, quando a la noche se apresura,
no de costumbre de temor se ausenta.

Puñales son las ojas que produces,
Peligrosas tus calles son casi [desy]ertos,
Noches inventas del día entre las luces.

Más ¿quién señalará tus desaciertos,
si falta ya lugar para las cruces

y cruces faltan ya para los muertos?
(De la Torre i Sebil, s. XVII, BNE, Mss/8489, 313–314)

A pesar de que este soneto podemos enmarcarlo 
en las corrientes de la poesía “culta” del Barroco,20 
con un lenguaje refinado y metafórico, representa 

19	 Francesc de la Torre conocía la poética aragonesa y se movió en la órbita de los virreyes y personalidades relevantes de la política y la 
cultura valenciana de la época (Brown & Escartí, 1990, 59–117; Fasquel, 2005, 191–218).

20	 Existen otras poesías, aunque escasas, en catalán, sobre este tema, que circularon manuscritas en la época. No las incorporamos por no 
desviarnos del tema, pero dedicaremos un estudio monográfico a este tipo de piezas.

una excepción dentro de la norma. Es decir, el ban-
dolerismo valenciano del Barroco no inspiró muchas 
obras de autores del momento, como sí lo hiciera el 
catalán, a través de las plumas de Cervantes (Aladro, 
2013), Lope de Vega (García, 2012, 63–79) o Tirso de 
Molina (Jauralde, 1979, 243–251), o el andaluz del 
siglo XIX con las novelas románticas (Durán, 1995, 
47–67). No obstante, los bandidos valencianos sí 
que llamaron la atención de otros anónimos y fueron 
recordados gracias a la literatura y al teatro popular.

Determinados pliegos de cordel -textos pensados 
para ser recitados en voz alta en lugares públicos, 
normalmente por los ciegos (Gomis, 2015; Iglesias, 
2022)-, se inspiraron en diferentes malhechores va-
lencianos que delinquieron a mediados del siglo XVII 
hasta las primeras décadas del siglo XVIII. Por lo tanto, 
el salteador valenciano encarnó, mejor que ningún 
otro, el prototipo de bandido conocido popularmente 
como “guapo”, “jaque” o “valentón”, es decir, un 
“perdonavidas”, tal y como los describían los viajeros 
en las crónicas de la época. Hablamos de auténticas 
biografías o “autobiografías” criminales que tratan de 
explicar toda la vida del protagonista en cuestión, 
mostrando un lenguaje ambiguo hacia sus protago-
nistas: por un lado, se alaba su valentía, arrogancia 
y arrojo, y, por otro, se acaba lanzando una reflexión 
moralizante al final del texto, condenando los actos 
delictivos del bandido e instando a la población a no 
reproducirlos (Wilson & Kish, 1984, 141–162; Gilard, 
2009, 177–196). Estos documentos eran, en definitiva, 
una evolución o modificación, por una parte, de las 
jácaras y obras como la Carta del Escarramán a Melén-
dez (1612) de Quevedo (Gomis & Bonet, 2022), y, por 
otra, de la literatura patibularia y propagandística que 
existía en lugares como Cataluña (Llinares Planells, 
2017; 2018a, 53–80; 2023a, 647–672).

Los nombres de importantes bandidos como Pere 
Andrés, Miquel Escrivà, Mateu Vicent Benet, Jacint Ro-
vira o Baltasar Llorca, entre otros, inundaron las calles 
de las principales ciudades y pueblos de España desde 
mediados del siglo XVII hasta principios del siglo XIX. 
Por ejemplo, al inicio de cada poema de guapos, se 
intenta captar la atención del lector u oyente, enu-
merando una serie de bandidos conocidos a los que 
el protagonista supera por valentía. Asimismo, esto 
también supone una estrategia comercial, pues la ma-
yoría de los malhechores que se enumeran tenían un 
romance inspirado en su vida; y es muy probable que 
el impresor o ciego los tuviera en stock y los intentara 
vender en aquel mismo momento. Así pues, a lo largo 
de la segunda mitad del siglo XVII y del siglo XVIII, 
en estos listados de “bandoleros célebres” solían 



270

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

aparecer personajes valencianos.21 Pongamos el caso 
de la Relación y curioso romance, en que se declaran 
los arrojos y valentías de Don Miguel de Arenales, y 
el fin dichoso que tuvo,22 un texto anónimo del siglo 
XVIII que habla sobre un bandido castellano donde, al 
inicio de este, aparece reflejado que:

¡Pedro Ponce fue un gallina,
el Pelado, fue vergüenza,
Matheo Benet, lo respeto,

Corrales se colorea,
Escobedo, es un menguado,

Pedro Gil atrás queda,
Piquer, fue muy corta pala,

Ganchet, en guapo no entra,
Domingo Ribas es bava,
Miguel Aguilar no llega,

Romero fue un matamoscas,
Juan de Lara fue una dueña,

Pedro Andrés no tuvo manos,
ni Chovi el de Bergelea;

Leandro Escales, fue un niño,
Pedro Roxas no se cuenta,
ni Don Agustín Florencio,

ni el guapo Francisco Estevan;
no vale Martín Muñoz,

mosén Senent, qué aprovecha,
Peñalver fue un probrezuelo,

lo mismo Juan de Vera,
Rovira, fue un poco guapo,

el Mellado ya flaquea,
[…]

En este fragmento de un poema del siglo XVIII, 
se cita a 25 bandoleros, muchos de ellos sobrada-
mente conocidos y con romances muy famosos 
como Francisco Esteban o Martín Alonso. Figuran 
algunos salteadores aragoneses, castellanos y sobre 
todo andaluces y valencianos, pues, de este último 
reino aparecen un total de 11 bandoleros, más dos, 
Pedro Ponce y Martín Muñoz, que, aunque de origen 
castellano-murciano, desarrollaron una importante 
trayectoria delictiva en tierras valencianas. Hay 
criminales conocidos y que cuentan con poemas 
populares muy famosos en su época, como Mateu 
Benet, Pere Andrés, Rovira o Senent, pero de “Can-
chet”, “Pedro Gil”, “Cholvi”, “Leandro Escales”, 
“Miguel Aguilar” o “Domingo Ribas” no hemos 

21	 En el siglo XVIII también aparecen muchos andaluces, ya que, en la centuria ilustrada, empieza la mitificación del bandolero andaluz, 
antes de la transformación.

22	 Si no se indica lo contrario, los pliegos de cordel aquí citados se pueden consultar en la Cambridge Digital Library.
23	 Es posible que algunas de estas historias acaben apareciendo con el paso del tiempo por la catalogación y digitalizaciones de nuevos e 

importantes fondos de pliegos de cordel.
24	 Puede referirse a “Francesc Alcamí” o “Vicent Alcamí”, los dos de Sagunt y miembros de la cuadrilla de Oltra (Urzainqui Sánchez, 2016, 385).
25	 Nuevo romance, en que se declara la vida y pasmosos hechos de Don Francisco Alcañizes y Marcelo, pasmo de los valientes, rayo de los 

soberbios, y asombro de nuestros tiempos; al cual le degollaron por mandado de la Real Chancillería de Valladolid a 5 de Setiembre de 
este año 1716. Juan Bellot, Granada, Joseph Diaz Cayuelas [1711-1738], s.f, Biblioteca Serrano Morales [BSM], R. 22.379.

podido localizar ningún pliego de cordel. Aun así, 
todos estos fueron importantes jefes de cuadrillas 
de bandidos, que delinquieron desde mediados 
hasta final del siglo XVII en el Reino de Valencia 
(Urzainqui Sánchez, 2016, 377–640). Esta casuística 
nos indica que, probablemente, la mayoría de los 
salteadores valencianos de esa época tuvieron un 
romance popular inspirado en sus vidas, pero, tal y 
como suele ser habitual en un material tan frágil y 
quebradizo como este, no han llegado copias hasta 
la actualidad.23

Por otro lado, en diferentes impresos populares 
se recuerda al País Valenciano como la patria de 
los bandoleros de la Monarquía hispánica. En un 
poema sobre Don Francisco Alcañizes -un salteador 
sevillano ejecutado en Valladolid en 1716-, se cita a 
Alcamí, un malhechor que formó parte de la famosa 
gavilla de Macià Oltra en la década de 1680,24 y del 
que se dice “que en el valenciano Reyno, / saben 
bien que sus pistolas, / escarmiento a todos dieron.”25 
Igualmente, en una historia reimpresa y muy difundi-
da durante todo el siglo XVIII y XIX, Curioso y nuevo 
romance en que se refiere la historia de los vandidos 
que habitaron los montes de Toledo, ejecutando en 
ellos notables atrocidades; y los demás que verá el 
curioso lector, S. XVIII, s.f, s.l. s.imp., se reproduce 
el mito de los malhechores valencianos que sobre-
pasan la frontera de su reino, cometiendo toda clase 
de fechorías sin temer a las posibles consecuencias 
derivadas de sus actos:

En los montes de Toledo,
dentro de sus tierras viven,
veinte vandidos que son

los verdugos de la muerte;
caballeros valencianos,

de aquestos que al rey no temen,
que andan robando y matando,

a cuantos van a prenderles.

Asimismo, los pliegos de cordel también difundieron 
lo que Colmenar o la condensa de Aulnoy afirmaban 
en sus escritos, es decir, aquellos bandidos valencianos 
que robaban en las inmediaciones de Madrid y que eran 
contratados por diferentes personalidades de la capital 
de la Monarquía para que mataran o extorsionaran a 
una tercera persona. Esto aparece en la Curiosa Xácara, 
que haze relación de la vida, prisión y muerte y exemplar 



271

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

castigo que se executó en esta Corte en Juan Ramírez y 
Juan de Santiago, que fueron ajusticiados…S.a, 1685, 
Zaragoza, s.impr.,26 donde los protagonistas acometen 
diferentes crímenes con otros malhechores de origen 
valenciano. Por ejemplo, se señala que esta cuadrilla 
“tres hurtos considerables / en sola una noche hizieron, 
/ estos y los valencianos, / de más de quatro mil pe-
sos.” Pero el que mejor encarnó el papel del bandolero 
“sicario” fue el eclesiástico Vicent Senent. Este sujeto 
perpetró diferentes crímenes en Madrid y en Valencia, 
siendo un caso bastante conocido cuando, a finales de 
la década de 1670, fue contratado por Tomás Chiberti, 
un rico mercader genovés, beneficiado de la catedral 
de Tortosa y residente en Valencia, para que fuese a 
Madrid y matase a un caballero de la Casa y Corte, 
con quien había discutido anteriormente (Aierdi, 1999, 
not. 1031).27 Este hecho y otros son reproducidos en 
Xácara nueva de el valeroso mossén Senet, valenciano 
1682–1700, Zaragoza, Herederos de Diego Dormer 
impr.,28 que fue reeditado a lo largo del siglo XVIII.

Perot y Benet: el recuerdo de dos bandoleros del 
Barroco

Seguramente, el primer bandolero mediático en la 
Valencia del Barroco fue Pere Andrés, conocido popu-
larmente como “Perot”, natural de Muro de Alcoi, y que 
delinquió durante unos 24 años en diferentes lugares 
de Valencia y Castilla.29 El virrey de Valencia, Fernando 
Álvarez de Toledo, conde de Oropesa (1645–1650), des-
pués de capturarlo en Ontinyent en 1646, afirmó que: 
“cuias crueldades y latrocinios an tenido en nombre en 
toda España, cuya quadrilla ha llegado a penetrar hasta 
el centro de Castilla, confines de Andalucía, haciendo 
después mansión en el condado de Cocentaina y mar-
quesado de Guadaleste y amenaçada e inquita la buena 
de Gandía” (ACA, Consejo de Aragón, Leg. 0724, nº 
126).

Hablamos de uno de los criminales más requeridos 
por la justicia valenciana y castellana a mediados del 
siglo XVII. Pere Andrés fue un personaje reconocido y 
sus aventuras comenzaron a formar parte de la memoria 
colectiva de la población, tal y como recuerda el cronis-
ta castellano José Pellicer:

No se hablaba de otra cosa si no es un ban-
dolero que con nombre de Pedro Andrés (que 
es de otro que ha andado entre Valencia y 
Murcia) anda por la Mancha, y aún cerca de 
Ocaña. […] Unos dicen trae 30 hombres de a 
caballo con pistolas y una carabina, otros dicen 
que son 60 y otros los llegan a 80, cuentan de 
él cosas raras, y que no mata a nadie, sino quita 

26	 Ejemplar de la Biblioteca Diocesana del Seminari de Girona.
27	 Estamos finalizando un trabajo sobre la vida y delitos de este clérigo bandolero.
28	 Ejemplar ubicado en la Biblioteca Diocesana del Seminari de Girona.
29	 Estamos preparando un trabajo sobre este bandolero.

a los que encuentra parte del dinero, dejándoles 
lo bastante para donde dicen que es su viaje, 
que se aloja por lugares por su dinero, haciendo 
sus guardias y postas como en la guerra […] 
Cada uno añade o inventa a estas cosas lo que 
le agrada. Pero el consejo ha determinado salga 
en su busca para prenderle el alcalde don Juan 
de Lazarraga […]. (Pellicer, 1965, 223–224)

Finalmente, Perot, fue ejecutado en Valencia en 
1646, siendo colgado, descuartizado “su cabeza colo-
cada en el Portal de Quart, un cuarto en la plaza de 
Quart, otro cuarto en la villa de Muro, otro cuarto en 
la subida de Agres y otro cuarto en la Venta de Biar, en 
la raya de Castilla” (Pérez & Català, 1998, 234; Llinares 
Planells, 2017, 120). El propio rey Felipe IV (1621–1665) 
felicitó al virrey de Valencia por “el efecto de la prisión 
y castigo de muerte de Pedro Andrés, de que me dais 
quenta en misiva de 4 deste, viendo lo mucho que os 
desvelais en que se consiga la paz y extingan los bandos 
de ese reyno de que os doi las gracias y quedo muy 
servido […]” (AHN, Consejos, Leg. 2422, f. 49v).

Por lo tanto, solo con los datos ofrecidos podemos 
calificar a Pere Andrés de un bandido de leyenda, de 
esos que perduran en la memoria colectiva. En esta 
línea, Miguel Ángel Melón apunta que:

La imagen del bandido que acrisola la men-
talidad popular obedece a un estereotipo que 
inicia sus andanzas con un hecho, acaso for-
tuito, que lo saco del anonimato; a partir de ese 
instante, sus fechorías corren de boca en boca y 
son recogidas por viajeros, escritores y curiosos 
que las agigantan y plasman después en letra 
impresa, lo que desemboca en un proceso de 
mitificación que lo ubica en la frontera entre la 
historia y la leyenda. (Melón, 2023, 212)

Por este motivo, del proceso de mitificación y re-
cuerdo de Perot, además las habladurías, se encargaron 
los romances que sobre su vida inundaron la geografía 
española durante el siglo XVII y XVIII. Poco después de 
su muerte ya se imprimió el poema patibulario Nueva 
relación del exemplar castigo que se hizo en la persona 
de Pedro Andrés, capitán de vandoleros, en que se 
declaran los delitos, prisión y muerte que se le dio en la 
ciudad de Valencia, en 27 de octubre deste presente año 
1646, 1646, Madrid, Alonso de Paredes, que califica 
al protagonista de “el assombro de la Mancha […] / y 
aquel que a Sierra Morena, / la corona de claveles.” El 
mismo impresor estampó El Padre nuestro glossado que 
dixo Pedro Andrés, estando en el árbol de la justicia para 
espirar. Con otros dos glossas muy importantes para 



272

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

qualquiera pecador enmendar su vida 1647, Madrid, 
Asondo de Paredes imp., un texto donde se muestra a un 
reo arrepentido y reconciliado con Dios, que formaría 
parte de lo que en Reino Unido se conoce como last 
dying speeches (Mcllvenna, 2022; Llinares Planells, 
2023b, 39–63).30

Seguramente, ambos textos se traten de impresos 
patibularios, que se difundieron cuando Pere Andrés 
expiró en la horca en 1646. A pesar de eso, el primer 
impreso, a nuestro entender, inició o consolidó el 
auge de los relatos de guapos que comentábamos 
anteriormente, marcando un modelo a seguir. El len-
guaje ambiguo y el hecho de tratarse de una biografía 
completa del protagonista propició que circulasen, a 
lo largo del siglo XVII y XVIII, diferentes historias so-
bre este bandolero. Una de ellas, la que seguramente 
se escribió en Valencia, se reimprimió hasta finales 
del siglo dieciocho, aunque con diferentes títulos, en 
Barcelona, Madrid, Sevilla o Zaragoza. Así pues, la 
memoria de Pere Andrés, más de un siglo después de 
su muerte, continuaba estando presente.

Por último, nos gustaría destacar el caso de 
Mateu Vicent Benet, que gracias a la literatura pasó 
a la posteridad como “el guapo de Benimaclet”, de 
donde era natural. Este valentón fue uno de los ban-
doleros más importantes del siglo XVII: enormemen-
te sanguinario, relacionado con las altas esferas de 
la sociedad valenciana y muy conocido en el Reino. 
Parte de la vida de Benet la conocemos gracias los 
estudios de Lluís Guia Marín (Guia Marín, 2003, 
87–106; 2012, 57–86), que nos explica que este 
entró en el mundo del bandidaje por un problema 
con un perro de caza que le robaron. Benet estuvo 
protegido por el clan de la familia Vallterra y el del 
duque de Segorbe, enfrentados con el almirante 
de Aragón y con los Barrionuevo respectivamente 
(Urzainqui Sánchez, 2016, 332–333). Se decía de 
este malhechor que era de los “más sangrientos y 
perjudiciales que ha havido en aquel Reyno, pues 
según está averiguado tiene perpetradas solo por su 
mano treinta y siete muertes […]” (ACA, Consejo de 
Aragón, Leg. 0582, nº 030).

Las cosas se empezaron a torcer para Benet 
cuando, en 29 de diciembre de 1659, fue decapita-
do su mayor valedor, el noble valenciano don Josep 
Vallterra. Los testimonios sobre la ejecución de este 
personaje, acusado ser bandolero y proteger a Vicent 
Benet, ya presentan rasgos propios de las literaturas 
de bandoleros y patibularia, lo que demuestra el 

30	 Este texto fue reimpreso en Madrid en 1659, pero eliminando el nombre de “Pedro Andrés” del título: El Padre Nuestro glossado que dixo 
un pecador estando en el árbol de la justicia para espirar :con otras dos glossas muy importantes para cualquiera pecador enmendar su 
vida, 1659, Madrid, Andrés García de la Iglesia impr. Ambos ejemplares están disponible en la Biblioteca Digital Hispánica.

31	 “Este cavallero fue don Joseph Vallterra, del hábito de Santiago, caudillo de bandos. Vivió como si no huviera Dios y murió degollado en 
la plaça de la Seo en el enero 1660, con muestras de grande arrepentimiento. A su hermano, don Phelipe Vallterra, que a caso se halló 
con unos bandidos, sin vivir en bandos, le [2v] mataron con dos caravinasos esos los bandidos contrarios de su hermano, asociados de 
los ministros de justicia, sin quererlo hazer. Y assí murió desgraciadamente con Miquel Aguilar, frayle mercenario apóstata, y ordenado 
en sacrist[án], a 30 de enero 1662” (Esquerdo, s.XVII, 2r-2v). Agrademos a Joan Mahiques Climent la información sobre este manuscrito.

arraigo de sus lugares comunes en la mentalidad de 
la época. Según cuenta Josep Benavent en su diario, 
este “hizo una acción muy digna de su alabança, 
pues, assí que entró en la plaça, fue de rodillas 
hasta el cadahalso. Y sin mostrar ningún temor ni 
flaqueza, murió con mucho exemplo y resignación” 
(Benavent, 2004, 39–40). Sobre esta ejecución y el 
posterior asesinato del hermano del reo se interesó el 
bibliófilo y genealogista valenciano Onofre Esquerdo 
(1635–1699), en el Nobiliari de Valencia (Esquerdo, 
s.XVII, Biblioteca Valenciana [BV]: ms. 243).31 En las 
primeras páginas de su obra compuso o recogió un 
soneto culto que recrea el tema bíblico del maltrato 
y venta de José por parte de sus hermanos en compa-
ración con la muerte de Josep Vallterra:

Ultrajado, desnudo y aún herido,
se vio acullá Joseph de sus hermanos,

que a su vida ateniéndose tyranos
tuvo a piedad el ser dellos vendido:
llora Jacob mirando, enternecido,
lo que juzgó despojos inhumanos,

y a sus flancos los cielos más humanos
ventajoso le otorgan lo perdido.

Pero, como hemos visto, por encima de todo, los 
testimonios del momento destacan y recuerdan la 
ejecución de Vallterra por la templanza y serenidad 
con que el noble valenciano afrontó la subida al 
patíbulo, haciendo alarde y poniendo en práctica el 
ars moriendi (Rey Hazas, 2003). De esta forma, la 
última parte del soneto de Esquerdo está dedicado 
“a la paciencia con que fue al suplicio”:

Cuando el cuchillo a la garganta siente,
no le asusta el rigor de su tormento,

porque, a la culpa y no a la pena atento,
la vida siento, pero no la muerte.

La suerte del morir tuvo por suerte,
pues muriendo de su arrepentimiento,

quando llegó el roem violento
ya le halló muerto de dolor más fuerte.
Desgracia pareció lo que es ventura.

Thronó el suplicio y el pregón prohemio
de las glorias que empieza su fe pura.

Y pues le traxo el cielo a mejor gremio,
cesse el llanto, Señor, que tanto dura.

No os dé pena un castigo, que fue premio.
(Esquerdo, s.XVII, BV ms. 243, 2r)



273

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Así pues, después de la famosa ejecución de 
Vallterra, Benet ya no se sentía tranquilo y aceptó el 
indulto real para ir a servir tres años a los tercios de 
Nápoles. Aun así, volvería una vez más a la capital 
del Turia para intentar reclutar gente, haciendo una 
entrada en su pueblo natal, Benimaclet, digna de 
una personalidad respetada y admirada por sus veci-
nos: “Tiene gran séquito en esta ciudad. Bien se vio 
en el recivimento que le hicieron, en el numeroso 
concurso que estos días le acompañó, paseando por 
ella en otro coche de semejante sujeto aquel día, y 

en la demostración de haver tocado las campanas 
de Benimaclet, de donde es natural, quando entró 
en aquel lugar, por regosijo de su llegada” (ACA, 
Consejo de Aragón, Leg. 0582, nº 030).

Mateu Benet fue reconvertido de delincuente a 
servidor del rey, colaboró en empresas de persecu-
ción de bandidos y piratas en Nápoles e incluso fue 
designado gobernador de Reggio Calabria en 1686 y 
finalmente murió en 1688, en Nápoles, por causas 
naturales. (Guia Marín, 2012, 57–86; AHN, nobleza, 
Osuna, CT. 110, D. 12, s.f).

Figura 1: Pedro Andrés. Famosa Xácara, que hace relación de los delitos, muertes, 
robos y atrocidades de Pedro Andrés, capitán de vandoleros, que prendieron y 
ajusticiaron en la ciudad de Valencia. Agustín Laborda impressor, 1743–1776 
(Fuente: Cambridge Digital Library).



274

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

Este forajido, tal y como demuestra su entrada 
poco discreta en Benimaclet, fue famoso en su 
época. La documentación judicial, años después 
de su traslado a Nápoles, lo sigue mencionando 
con cierta asiduidad, afirmando que “bandos des-
de tiempo de Benet con quien se consultaba todo 
lo que se mataba en el Reyno […]” (ACA, Consejo 
de Aragón, Leg. 0810, nº 031). Además, los diarios 
personales de la época nos proporcionan datos 
reveladores sobre el recuerdo y la importancia de 
Benet en la ciudad de Valencia. Ignasi Benavent, 
explica que el bandidaje valenciano tenía mucho 
poder porque el virrey, el marqués de Camarasa 
(1659-1663), lo favorecía: “En estos días reynavan 
las parciali[dades] de Vicente Benet y del Cabrero. 
Y este virrey se mostró m[uy] apasionado por los 
comisarios que ha[c]ían mil insolencia[s] [a] su 
favor. Y a Benet, que obrava como hombre de bien, 
le (abore)cía en estremo. Y al Cabrero no le pudo 
librar de la horc[a], [con to]do lo que le amava” 
(Benavent, 2004, 38).

De este modo, un contemporáneo de Benet 
afirma que este “obrava como hombre de bien.” 
Además, el 1680, anota que azotaron a este ban-
dolero por un robo, siendo muy poco probable 
que esta afirmación sea cierta, ya que por aquel 
entonces el malhechor ya se encontraba Nápoles 
sirviendo al rey (Benavent, 2004, 58).

Pero lo que hizo perdurar la memoria de Benet 
fueron, más allá de su fama en vida, los pliegos de 
cordel y el teatro. Seguramente, desde que Benet 
pasó definitivamente a tierras italianas para no 
volver nunca más a su patria valenciana, se empe-
zaron a estampar romances de ciegos narrando sus 
aventuras.32 De este modo, en vida del protago-
nista ya se imprimió la Relación verdadera de los 
hechos de Mateo Venet, natural de Valencia, 1681 
y 1683, Sevilla Juan Vejarano imp., siendo un plie-
go de guapos, pero el único donde se mencionan 
las parcialidades de Valencia, los protectores de 
Benet, y sus luchas contra el bando rival de los 
Barrionuevo (Llinares Planells, 2018b, 253).

Este último impreso tendría una segunda parte 
donde se describirían las aventuras del protagonista 
en Nápoles, pero no lo hemos podido localizar. A 
pesar de eso, a finales del siglo XVII, desde la impren-
ta zaragozana de los herederos de Diego Dormer se 
estampó la Curiosa Xácara nueva que haze relación 
de la vida hechos, hazañas honradas del valiente 
Matheu Benet Vicente, natural de Benirraclete, lu-
gar de la huerta valenciana…1680–1700, Zaragoza, 

32	 Para una explicación detallada de los pliegos de Benet (Llinares Planells, 2018b, 243–267; 2021,139–156).
33	 De Matheo Benet. Relación de las memorables hazañas de este animoso héroe, natural de Benimaclet, lugar en la huerta de Va-

lencia: dase cuenta, como fue de Gobernador de Rífola, en el Reyno de Nápoles, y el fin dichoso que tuvo 1743-1774, Valencia, 
Agustín Laborda imp.

34	 No nos referimos aquí a los bandoleros románticos del XIX.
35	 Estamos realizando un estudio sobre las comedias de guapos en el siglo XVIII y su relación con los pliegos sueltos.

Herederos de Diego Dormer. En este texto se men-
ciona al protagonista como un valiente bandolero 
que, por sus méritos, fue perdonado y enviado a 
Nápoles donde luchó contra antiguos compañeros 
de profesión y piratas con bastante acierto. El texto 
experimentó un notable éxito durante el siglo XVIII 
e impresores como Agustín Laborda llegaron a tener 
en stock, en la segunda mitad de la centuria ilustra-
da, tres romances diferentes sobre este personaje: 
los dos primeros relatos son reimpresiones de textos 
anteriores, y el tercero, uno donde se hace un resu-
men completo de su trayectoria criminal y después 
como servidor del monarca en Nápoles.33 En los 
textos de finales del XVII y del XVIII se presenta 
a Benet como un auténtico héroe y justiciero, al 
estilo de los pliegos de guapos.34 Se intenta dejar 
claro que el protagonista no es un vulgar ladrón: él 
es bandolero por razones de honor y venganza, no 
por un afán sanguinario o lucrativo.

Benet, a lo largo del siglo XVIII, se convirtió 
en un personaje habitual en los pliegos de cordel 
debido a que la población lo debía de reconocer 
con cierta asiduidad. Por esta razón, en el Famo-
so romance en que se da cuenta de los delitos, 
muertes y atrocidades del valiente Martín Muñoz, 
1743–1774, Valencia, Agustín Laborda imp., se 
explica que el protagonista fue liberado de las 
garras de la justicia por Vicent Benet, pues este 
último fue contratado para esta empresa de rescate 
por un protector de Muñoz. Y, si no fuera poco 
con esto, sobre Benet se compuso una obra de 
teatro: El bandido más honrado y que tuvo mejor 
fin, Mateo Vicente Benet 1769, Valencia, Gabriel 
Suárez impr., escrita por un desconocido Gabriel 
Suárez e inspirada en los pliegos sueltos que ya 
corrían sobre su vida (Suréda, 1987, 517–553; 
2004). Esta obra se estampó en lugares como 
Valencia, Zaragoza, Sevilla, Madrid o Barcelona, 
y se representó, al menos, en Alcalá de Henares, 
Madrid y Valencia. Esta comedia, solamente en la 
capital del Turia, se puso en escena 45 veces a 
lo largo de 12 temporadas teatrales, entre 1728 
y 1777, vendiéndose un total de 18.624 entradas 
(Suréda, 1987, 518–521; 2004, 572).35

Seguramente, la vida de Benet en Nápoles fue 
divulgada, después de su muerte, por un sobrino 
suyo, Vicent Martí, dado que este fue alférez de la 
compañía de su tío en Italia y, además, aparece 
referenciado en uno de los romances del siglo XVIII: 
“oy día su descendencia / de Benet es governante / 
(que muchos años lo sea) / de un sobrino que casó 



275

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

/ con una dama muy bella” (Guia Marín, 2012, 84; 
Llinares Planells, 2018b, 262). Toda esta fama en 
vida y después de muerto, hicieron que su recuerdo, 
y, por tanto, la del bandolerismo valenciano del 
Barroco, perdurasen en el imaginario colectivo de la 
población. Este hecho lo podemos rastrear en obras 

populares valencianas del siglo XVIII y XIX. El escri-
tor valenciano Carles Ros, en su obra Rondalla de 
Rondalles a imitació del cuento de cuentos de don 
Francisco de Quevedo y de la historia de histories de 
Don Diego de Torres, 1768, Valencia, Benet Monfort 
impr. afirma: “perquè la auela tenia més nom que 

Figura 2: De Mateo Benet. Relación de las memorables hazañas de este animoso 
héroe, natural de Benimaclet, lugar de la huerta de  Valencia: dase cuenta, como fue 
de Gobernador de Rífola, en el Reyno de Nápoles, y el fin dichoso que tuvo,  Valencia. 
Agustín Laborda impressor, 1743–1776 (Fuente: Cambridge Digital Library).



276

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

Mateu Benet y estava reputada en tot lo poble per 
l’arco ilis de les bregues” [porque la abuela tenía más 
nombre que Mateu Benet, y era tenida por el pueblo 
como el arco iris de las disputas] (Ros, 1769, 27). Por 
su parte, en 1809, el Col·loqui trilingüe o col·loqui 

36	 Els col·loquis son un subgénero de la literatura popular impresa, típicamente valenciana, escritos en catalán, en la variante de la 
comarca de l’Horta de Valencia, que tuvieron una gran popularidad en la segunda mitad del siglo XVIII y durante el siglo XIX.

entreverat de valencià y castellà y uns cantonets en 
llatí, entre Macià el parlador y el mestre d’escola d’un 
poble de l’Horta de Valencia, 1809, Valencia, Imp. 
Oficina del Diari,36 describe una conversación entre 
un maestro y un alumno, donde el docente le dice:

Figura 3: Suárez, Gabriel, El bandido más honrado y que tuvo mejor fin, Mateo 
Vicente Venet. Valencia, Josep Orga imp, 1769 (Fuente: Biblioteca Digital de la 
Comunidad de Madrid).



277

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Por una parte, el apunte de Ros nos indica 
que, probablemente, durante la segunda mitad 
del siglo XVIII y primera del XIX se continuaba 
citando a Benet en frases hechas o expresiones 
cotidianas para referirse a algo que tenía éxito 
o que era conocido por todos. Por otra parte, el 
col·loqui señala que, 121 años después de que Be-
net expirase en tierras napolitanas, los romances 
sobre su vida continuaban siendo consumidos. 
Igualmente, en el diario personal de Pablo Carsí, 
un ciudadano valenciano que relata la Valencia 
de mediados del siglo XIX, en el espacio que de-
dica a explicar las principales edificaciones de la 
ciudad, le resultó interesante anotar la ubicación 
de la alquería donde había residido el bandolero 
Benet, como si este se tratase de una persona 
ilustre: “[El bandolero Benet] A las espaldas de 
este combento, como unos dosientos pasos, está 
la alquería del famoso labrador Mateo Vicente 
Venet, de quien la historia cuenta tantas asañas y 
todas verdaderas” (Carsí, 2011, 65).

De este modo, más de un siglo después de la 
muerte de Benet y de la finalización de los bandos 
valencianos,37 el personaje de los romances y del 
teatro había superado a la persona. Por esta razón, 
el mayor hito de figuras como la de Benet no fue 
perpetrar un número destacado de crímenes, contar 
con la protección de importantes casas nobiliarias 
o llegar a ser gobernador de Reggio Calabria, sino 
permanecer en la memoria colectiva de sus vecinos 
durante siglos.

Una mitificación, la de los bandidos valencia-
nos, que se fue desvaneciendo durante el siglo 
XVIII, justamente cuando los contrabandistas y mal-
hechores andaluces cogían más fuerza y el mundo 
de las parcialidades valencianas agonizaba. Aun 
así, habrá importantes malhechores valencianos 
del siglo dieciocho, que responden a una realidad 

37	 Estos pervivieron con fuerza, al menos, hasta la Guerra de sucesión y poco después de esta (Català Sanz & Urzainqui Sánchez, 
2011, 253–273).

38	 Para este bandolero (Gomis, 2016, 9–33).

sociopolítica diferente a la de Andreu, Benet o 
Senent, pero que también fueron recordados: Jacint 
Rovira de Aielo de Malferit; Baltasar Llorca, de la 
Vila Joiosa; Francisco Domingo, “el Pigetas”38, de 
Benafer; o Manuel Manchón, “el Català”, de Crevi-
llent, entre otros (Llinares, 2025, en prensa).

CONCLUSIONES

En definitiva, el bandolerismo fue un fenó-
meno diverso, pero, que con sus diferencias y 
similitudes estuvo muy presente durante toda la 
Edad Moderna, ya fuesen salteadores de caminos, 
contrabandistas o bandidos contratados por las 
parcialidades nobiliarias o familiares. Pero, más 
allá de los pormenores del fenómeno, este tuvo 
un gran impacto en la cultura de ese momento 
histórico. En el presente estudio hemos abordado 
un tema bastante desconocido del bandolerismo 
valenciano y hemos demostrado que este tuvo una 
enorme incidencia en la cultura hispánica de los 
siglos XVII y XVIII. Después de que el bandidaje 
catalán vinculado a los bandos y las parcialidades 
de la época perdiera fuelle con la ejecución de 
Serrallonga y la Guerra dels Segadors, y antes de la 
gran eclosión del andaluz de mediados del XVIII, 
el valenciano ocupó un lugar destacado y, por qué 
no decirlo, hegemónico en la rumorología, los 
estereotipos, los romances de cordel y las obras de 
teatro desde 1640 hasta mediados del XVIII.

Por consiguiente, a través de los diarios persona-
les, romances de ciegos, crónicas, documentación 
judicial o relatos de viajes hemos podido observar 
cómo el bandolerismo valenciano del Barroco hizo 
de los asesinatos, robos, extorsiones y tiroteos la 
norma. Todo esto llegó a suponer, en la práctica, un 
“contrapoder” para los intereses del Estado en su 
afán de monopolizar la violencia. Igualmente, los 

Mestre:       Tu eres un animal,
                   y és de bades predicar-te.
Macià:        Pos no·m predique: veja’m
                   això que t’escrit, o 
                   lligga-u (sic)
                   perquè la lletra de mà
                   yo no l’antenc; yo no sé
                   llegir més que algun romanç.
Mestre:       ...del guapo Mateu Benet.
                  a fe que no llegiràs
                  la doctrineta.

Maestro:    Tú eres un animal, 
                  y predicarte es en balde. 
Macià:       Pues no me predique: míreme
                  eso que te tengo escrito o lea,                      
                  porque la letra hecha a mano 
                  yo no la entiendo; yo solo se
                  leer algún romance.
Maestro:     ...del guapo Mateu Benet.
                  Seguro que no leerás
                  la doctrina.



278

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

grandes malhechores vinculados a las parcialidades 
y los bandos del siglo XVII no buscaron pasar desa-
percibidos, intentaron influir en la opinión pública 
reivindicando los delitos o colocando pasquines 
o carteles en lugares públicos amenazando a sus 
rivales o el mismo virrey.

Este contexto propició que los valencianos se 
ganaran la fama de personajes sanguinarios, dies-
tros con las armas y entregados a la venganza y 
al honor. No en balde, los relatos de viajeros que, 
siglos después, escribían sobre una Andalucía 
peligrosa y hostil a causa de la actividad de los sal-
teadores, remarcan que los habitantes del Reino de 
Valencia eran famosos por ser auténticos “sicarios” 
dentro de su país y en diferentes lugares de Castilla, 
especialmente en la Casa y Corte de la Monarquía.

Asimismo, aunque el bandolerismo valenciano 
del Barroco no inspiró obras de autores de renombre 
como sí que pasó con el catalán, existen algunas 
composiciones poéticas cultas como la Francesc 
de la Torre i Sebil o la de Onofre Esquerdo sobre 
la muerte de Josep Vallterra. Pero donde realmente 
destacó este fenómeno valenciano fue en la literatu-
ra popular de la Edad Moderna, es decir, romances 
de ciegos pensados para cantarse y recitarse en voz 
alta en el espacio público. Muchos pliegos de cordel 

39	 Nos referimos a que el nacionalismo valenciano no incorporó la figura del bandido a su discurso. El caso de Jaume el Barbut, es el 
ejemplo más conocido de un bandido guerrillero de Crevillent del siglo XIX que fue instrumentalizado por el nacionalismo español y 
diferentes ideológicas decimonónicas.

difundieron la fama de los bandidos valencianos y 
algunos de ellos fueron muy populares, como el caso 
de Pere Andrés y Mateu Vicent Benet, dos malhecho-
res muy famosos en vida y de los que se generó una 
serie de noticias y rumores no siempre confirmados. 
El primero inauguró -o, en su defecto, asentó- el 
formato de los romances de guapos y su historia se 
reimprimió hasta la segunda mitad del siglo XVIII. Por 
su parte, Mateu Benet, que acabó siendo gobernador 
de Reggio Calabria, inspiró diferentes impresos de 
cordel que narraban sus aventuras y desventuras, y 
una obra de teatro representada en los principales 
coliseos españoles. Como hemos demostrado, todo 
este material propició que su figura permaneciera en 
la memoria colectiva hasta mediados del siglo XIX.

Pero si el bandolerismo valenciano del siglo 
XVII tuvo tanto renombre y sus protagonistas per-
manecieron siglos después en el recuerdo de sus 
habitantes: ¿por qué no ha tenido la misma reper-
cusión que el caso catalán o andaluz? Seguramente 
esta casuística sea el resultado del desinterés por 
esta temática por parte de los escritores decimo-
nónicos valencianos, al contrario de lo que hizo el 
nacionalismo español y catalán, que sí acertaron a 
instrumentalizar a estos outlaw.39 Pero esta cuestión 
ya formaría parte de otro trabajo.



279

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

»KO GRE VALENČAN V MADRID, GA IMAJO ZA BANDITA«: SPOMIN IN MITIFIKACIJA 
BANDITIZMA V KRALJEVINI VALENCIJI (17.–18. STOLETJE)

Alejandro LLINARES PLANELLS
Univerza na Balearskih otokih, Filozofska fakulteta, Stavba Ramon Llull, Cra de Valldemossa Km. 7'5, 07122 Palma, Balearski otoki, Španija 

e-mail: a.llinares@uib.cat

POVZETEK

Članek analizira pozabljeno temo v španskem zgodovinopisju: spomin in prenos valencijskega razbojni-
štva v 17. stoletju. Gre za vrsto razbojništva, povezano z oligarhičnimi in družinskimi razbojniki, ki je bilo v 
tistem času zelo razširjeno v Sredozemlju in povezano z vendetami. Prvi del članka na podlagi sodnih virov 
in osebnih dnevnikov iz tega obdobja analizira nasilje v Kraljevini Valenciji, tako v mestih kot v vaseh, ki 
ga je povzročal banditizem, in kako je bila ta vrsta razbojništva protiutež kraljevi oblasti. Po drugi strani pa 
analizira stereotip, ki so si ga razbojniki prislužili pri prebivalcih tega območja, saj se v takratni potopisni 
literaturi pojavljajo kot pristni španski morilci. Drugi del članka obravnava, kako je bil ta pojav posredovan 
v pesmih ter nekaterih pesmih in igrah. Nazadnje pa obravnava medijski odmev in spomin na dva velika 
valencijska razbojnika tistega časa, Pere Andrés »Perot« in Mateu Vicent Benet. Slednjega je kralj pomilostil, 
potem ko je v Valencii ubil več kot 30 ljudi, postal je vojak v Neaplju in postal guverner Kalabrije.

Ključne besede: Kraljevina Valencija, banditizem, kulturna zgodovina, javno mnenje, kriminal



280

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

BIBLIOGRAFÍA

Aierdi, Joaquim (1999): Notícies de Valencia i son 
regne, de 1661 a 1664 i de 1667 a 1679. Escartí, Vicent 
Josep (ed.). Barcelona, Barcino.

Aladro, Jordi (2013): Cervantes y el bandolerismo catalán 
en el origen de la novela. eHumanista/Cervantes, 2, 316–338.

Álvarez de Colmenar, Juan (1715): Délices de l›Espagne 
et du Portugal. Leiden, Impdresn de Pierre Vandera.

Amelang, James (2002): El vuelo de Ícaro: La autobio-
grafía popular en la Europa moderna. Madrid, Siglo XXI 
de España Editores.

Andersen, Hans Christian (1870): Only a Fiddler: A 
Danish Romance. New York, Hurd and Houghton.

Andreu, Xavier (2016): El descubrimiento de España: 
mito romántico e identidad nacional. Barcelona, Taurus.

Andreu, Xavier (2023): Peoples of Bandits: Romantic Lib-
eralism and National Virilities in Italy and Spain. In: Andreu-
Miralles, Xavier & Mónica Bolufer-Peruga (eds.): European 
Modernity and the Passionate South Gender and Nation in Spain 
and Italy in the Long Nineteenth Century. Leiden, Brill, 126–144.

Benavent, Ignasi (2004): Cosas más notables suce-
didas en Valencia desde el año 1657 a 1783. In: Cal-
lado, Emilio & Alfonso Esponera (eds.): Memoria escrita, 
historia viva. Dos dietarios valencianos del seiscientos. 
Valencia, Ajuntament de Valencia, 36–129.

Braudel, Fernand (1953): El Mediterráneo y el 
mundo mediterráneo en la época de Felipe II. México 
– Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, vol. I–II.

Broers, Michael (2010): Napoleon’s Other War: Ban-
dits, Rebels and Their Pursuers in the Age of Revolutions. 
Berlin – New York, Peter Lang.

Brown, Kenneth & Vicent Josep Escartí (1990): Edició 
i estudi d’alguns poemes catalans en un manuscrit de Don 
Francesc de la Torre i Sebil. Caplletra, 9, 59–117.

Burke, Peter (1983): The Virgin of the Carmine and 
the Revolt of Masaniello. Past & Present, 99, 3–21.

Cardinale, Rosa (2009): El bandolero español entre 
la leyenda y la vida real. Calas en las configuraciones 
del bandolero en textos paradigmáticos de los siglos 
XVII-XX. Madrid, Verbum.

Carroll, Stuart (2023): Enmity and Violence in Early Mod-
ern Europe. Cambridge, Cambridge University Press.

Carsí, Pablo (2011): Cosas particulares, usos y costum-
bres de la cuidad de Valencia (1800–1873). Valencia, Societat 
Bibliogràfica Valenciana “Jerònima Galés”.

Casals, Àngel (2019): Banditry Under the Crown of 
Aragon: A Historiography in the European Context. Acta 
Histriae, 27, 4, 581–603.

Casey, James (1981): El Regne de Valencia al segle 
XVII. Barcelona, Curial.

Català Sanz, Jorge (1996): Consideraciones sobre el 
desenlace del proceso de pacificación de la nobleza valen-
ciana. Studia Histórica: Historia Moderna, 14, 155–172.

Català Sanz, Jorge (2018): La violence nobiliaire à 
Valence au temps de Philippe IV (1621–1665). Cahiers 
de la Méditerranée, 97, 2, 343–355.

Català Sanz, Jorge & Sergio Urzainqui Sánchez (2011): 
Delincuencia y orden público en la Valencia de Felipe V. 
Una visión general y dos aproximaciones selectivas a partir 
de una fuente poco conocida: los Registros de la Real 
Audiencia Borbónica. Estudis, 37, 253–273.

Català Sanz, Jorge Antonio & Sergio Urzainqui 
Sánchez (2016): El bandolerismo morisco valenciano 
(1563–1609). Valencia, Zaragoza y Granada, Biblioteca 
de Estudios Moriscos.

Chartier, Roger & Carmen Espejo (ed.) (2012): La 
aparición del periodismo en Europa: comunicación y propa-
ganda en el Barroco. Madrid, Marcial Pons Historia.

De l’Aulnoy, Condesa (1892): Relación que hizo de 
su viaje de España la señora Condensa de Aulnoy en 
1679. Madrid, Tipografía Franco-Española.

De la Torre i Sebil, Francesc (S.XVII): A Valencia en 
tiempos que en ella sucedían muchas muertes por los 
bandos. En: Varias poesías del P. José Antonio Butrón (S.I.) 
y otros, algunas contra el Obispo D. Juan de Palafox y 
Mendoza. BNE, Mss/8489, 313–314.

Durán, Fernando (1995): Las memorias de Juan Ca-
ballero, bandolero de Estepa o la autobiografía como 
rehabilitación social. Draco, 7, 47–67.

Escartí, Vicent Josep (1998): Memòria privada. Lit-
eratura memorialística valenciana del segle XV al XVIII. 
Valencia, Edicions 3i4.

Escartí, Vicent Josep (2020): La pesta a Valencia 1647-
1648. La Memòria de Francesc Gavaldà (1651) i la Carta de 
Pau d’Alacant (1648). Valencia, Alfons el Magnànim.

Esquerdo, Onofre (s.XVII): Nobiliari de Valencia. 
BV, ms. 243.

Fasquel, Samuel (2005): Inventio et dispositio dans 
la Baraxa nueva de versos de Francisco de la Torre y Sevil 
(1654). Mélanges de la Casa de Velázquez, 35, 2, 191–218.

Felipo Orts, Amparo (1990): La represión del ban-
dolerismo en la Ribera 1621–1634. In: Anàlisi local i 
història comarcal. La Ribera del Xúquer (ss. XIV–XX). 
Valencia, Diputación de Valencia, 103–114.

Ferrando, Antoni (1995): Les memòries curioses (1609–
1651) de mossèn Vicent Torralba. L’Aiguadolç, 21, 37–64.

Ford, Richard (1974): Las cosas de España. Madrid, 
Ediciones Turner.

Fuster, Joan (1963): El bandolerisme català. La lleg-
enda. Barcelona, Aymà.

García Martínez, Sebastián (1980): Bandolers, corsa-
ris i moriscos. Valencia, Col·lecció 3 i 4.

García Martínez, Sebastián (1991): Valencia bajo 
Carlos II. Bandolerismo, reivindicaciones agrarias y 
servicios a la monarquía. Villena, Ajuntament de Villena.

García Mercadal, José (1952–1962): Viajes de extranjeros 
por España y Portugal. Valladolid, Junta de Castilla y León.

García, Almudena (2012): El bandolero histórico 
como personaje de comedia en Lope. Anuario Lope de 
Vega, Textos, literatura, cultura, XVIII, 63–79.

Garés, Vicent (2022): Grups de poder i violencia social en 
una comarca valenciana: la Ribera del Xúquer (1523–1585). 
Tesis doctoral inédita. Valencia, Universitat de Valencia.



281

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Garés, Vicent (2023): Los Hermanos Colomer de 
Valldigna ¿salteadores o miembros de una facción?. Acta 
Histriae, 31, 4, 607–626.

Gascón, Mª Isabel (2008): Honor masculino, honor 
femenino, honor familiar. Pedralbes, 28, 635–648.

Gavaldà, Francesc (1651): Memoria de los sucesos 
particulares de Valencia y su reino en estos años mil 
seiscientos quarenta y siete y quarenta y ocho, tiempo de 
peste. Valencia, Imprenta de Silvestre Esparsa.

Gilard, Céline (2009): La violence des bandits dans 
l’Espagne de l’Ancien Régime. Entre réalité et imaginaire. In: 
Chauvaud, Frédéric (ed.): Corps saccagés. Une histoire des 
violences corporelles du siècle des Lumières à nos jours. 
Rennes, Presses universitaires de Rennes, 177–196.

Gómez Bravo, Gutmaro (2006): Guerrilleros, vecinos 
y asaltantes: imagen y realidad del bandolerismo. Histo-
ria Contemporánea, 33, 665–685.

Gomis, Juan (2015): Menudencias de imprenta. Pro-
ducción y circulación de la literatura popular ( Valencia, 
siglo XVIII). Valencia, Institució Alfons el Magnànim.

Gomis, Juan (2016): Los rostros del criminal: una 
aproximación a la literatura de patíbulo en España. Cuad-
ernos de Ilustración y Romanticismo, 22, 9–33.

Gomis, Juan & Clara Bonet (2022): Crimen y castigo en 
pliegos de cordel: hacia una poética de lo criminal. In: Carta, 
Constance & Abraham Madroñal Durán (eds.): De los cantares 
de gesta a los cantares de ciego. New York, Idea, 275–292.

Guia Marín, Lluís (1980): La Guerra de Cataluña y el ban-
dolerismo valenciano (1640-1652). En: Ier Colloque sur le Pays 
Valencien a l’époque moderne. Insee, Université de Pau, 117–141.

Guia Marín, Lluís (1994): Rebels i marginats en el segle 
XVII valencià. In: La Segona Germania. Col·loqui internacional. 
Valencia, Diputación de Valencia y Història Local, 67–91.

Guia Marín, Lluís (2002): Dona, honor i bandolerisme: 
els desordres de l‘Almirall d‘Aragó en la Valencia del segle 
XVII. Estudis: revista de Historia Moderna, 29, 287–315.

Guia Marín, Lluís (2003): Bandoleros, rebeldes y mar-
ginados: Mateu Vicent Benet y las bandositats valencianes. 
In: Manconi, Francesco (ed.): Banditismi mediterranei 
(secoli XVI– XVII). Roma, Studi Storici Carocci, 87–106.

Guia Marín, Lluís (2012): Entre Valencia i Nàpols: 
un famós bandoler valencià del segle XVII: “el guapo de 
Benimaclet”. In: Casals, Àngel (ed.): El bandolerisme a 
la Corona d’Aragó. Cabrera de Mar, Galerada, 57–86.

Iglesias, Abel (2022): Entre la voz y el texto. Los 
ciegos oracioneros y papelistas en la España moderna 
(1500–1836). Madrid, CSIC.

Jauralde, Pablo (1979): Bandoleros en el teatro de Tirso de 
Molina. In: Martínez Comeche, Juan Antonio (ed.): El bandolero y 
su imagen en el Siglo de Oro. Madrid, Casa Velázquez, 243–251.

Juderías, Julián (1912): España en tiempo de Carlos II el hechi-
zado. Madrid, Tip.de la revista de Archivos, Bibliotecas y Museos.

Lenman, Bruce & Geoffrey Parker (1980): The State, the 
Community and the Criminal Law in Early Modern Europe. 
In: Gatrell, Vic, Lenman, Bruce & Geoffrey Parker (eds.): 
Crime and the Law. The Social History of Crime in Western 
Europe since 1500. London, Europa Publications, 11–48.

Llinares Planells, Alejandro (2017): El final del 
bandoler: aproximació a la literatura de patíbul de la 
Corona d’Aragó. Scripta. Revista internacional de litera-
tura i cultura medieval i moderna, 10, 108–125.

Llinares Planells, Alejandro (2018a): Plecs poètics de bandol-
ers a la Catalunya del barroc. Un exemple de literatura propagan-
dística. Manuscrits: Revista d’Història Moderna, 37, 53–80.

Llinares Planells, Alejandro (2018b): Mateu Vicent 
Benet: la importància d’un bandoler valencià en la 
literatura popular impresa (segles XVII-XVIII). Revista 
valenciana de filologia, 2, 243–267.

Llinares Planells, Alejandro (2021): From “Bloodthirsty 
Thief” to “Brave Thug”: Two Models of Bandits in Popular 
Printed Literature. In: Antolí Martínez, Jordi M. & Cortijo Oc-
aña, Antonio (eds.): Approaches to New Trends in Research 
on Catalan Studies: Linguistics, Literature, Education and 
Cultural Studies. Berlin – New York, Peter Lang, 139–156.

Llinares Planells, Alejandro (2023a): The Songs of 
the Scaffold: Characteristics, Creation, and Diffusion of 
Execution Ballads in Sixteenth- and Seventeenth-Century 
Catalonia. Acta Histriae, 31, 4, 647–672.

Llinares Planells, Alejandro (2023b): “El solo recurso 
que queda a estos pobres ciegos”: una aproximación 
histórica a los testamentos de ajusticiados en la literatura 
popular impresa española (ss. XVI-XIX). Boletín de Litera-
tura Oral, 6 (vol. extr.), 39–63.

Llinares Planells, Alejandro (2024a): Bandits, Factions, 
and Nobles: Different Sides of the Same Coin in Seven-
teenth-Century Valencian Banditry. In: Llinares Planells, 
Alejandro & Guillermo López Juan (eds.): Rethinking Vio-
lence in Valencia and Catalonia (Fourteenth to Seventeenth 
Centuries). Berlin – New York, Peter Lang, 275–293.

Llinares Planells, Alejandro (2024b): “Hombres sin 
Dios ni razón”: El bandolerismo valenciano durante los 
reinados de Felipe IV y Carlos II según los dietarios de la 
época. Mélanges de la Casa de Velázquez, 54, 2, 51–76.

Llinares Planels, Alejandro (2025): La memoria 
del bandolerismo valenciano del siglo XVIII a partir de 
las menudencias de imprenta del tipógrafo Idelfonso 
Mompié. En: Roca, Rafael & Navàs, Marina (eds.): Fuentes 
históricas y construcciones biográficas. El reino de Valen-
cia a través de los siglos. Granada, Comares, (en prensa). 

López-Cordón, M.ª Victoria (1997): La metamorfosis 
del bandido de delincuente a guerrillero. Spagna con-
temporanea, 12, 7–22.

Mantecón Movellán, Tomás (2002): El peso de la infraju-
dicialidad en el control del crimen durante la Edad Moderna. 
Estudis: Revista d’Història Moderna, 28, 43–76.

Mcllvenna, Una (2022): Singing the News of 
Death. Execution Ballads in Europe 1500–1900. Ox-
ford, Oxford University Press.

Melón, Miguel Ángel (2023): Al margen del mito y lejos 
del tópico. La imagen real del bandolero en la España del siglo 
XVIII. In: Antonielli, Livio, Levati, Stefano, Povolo, Claudio & 
Luca Rossetto (eds): Guardie e ladri. Banditismo e controllo 
della criminalità in Europa dal Medieoevo all’età conrempo-
ranea. Soveria Mannelli, Rubbettino editore, 211–231.



282

ANNALES · Ser. hist. sociol. · 34 · 2024 · 3

Alejandro LLINARES PLANELLS: “CUANDO UN VALENCIANO VA A MADRID ES TENIDO POR UN BANDOLERO”: MEMORIA Y MITIFICACIÓN DEL ..., 263–282

Méndez Silva, Rodrigo (1645): Poblacion general de 
España: sus trofeos, blasones, y conquistas heroycas...; 
Reales genealogias, y catalogos de dignidades eclesias-
ticas, y seglares. Madrid, Imprenta de Diego Diaz de la 
Carrera.

Pellicer, José (1965): Avisos históricos. Madrid, Taurus.
Pérez, Pablo & Jorge Català (1998): La pena capital en 

la Valencia del XVII. Estudis, 24, 203–246.
Pomara Saverino, Bruno (2015): Violencias en el 

Mediterráneo católico (ss. XVI-XVII). Estudis: Revista 
d’Història Moderna, 41, 131–158.

Povolo, Claudio (2015): Feud and Vendetta: Customs 
and Trial Rites in Medieval and Modern Europe. A Legal-
Anthropological Approach. Acta Histriae, 23, 2, 195–244.

Povolo, Claudio (2017): La pietra del bando. vendetta 
e banditismo in europa tra cinque e seicento. Acta His-
triae, 25, 1, 21–56.

Povolo, Claudio (2022): Violenza e inimicizie tra cinque 
e seicento. due pratiche sociali nella loro dimensione 
antropologico-giuridica. Acta Histriae, 30, 4, 933–972.

Povolo, Claudio (2023): L’immagine del fuorilegge 
tra miti, leggende e fiabe, Annales, Series Historia et 
Sociologia, 33, 4, 613–640.

Raposo Fernández, Berta (ed.) (2008): Cuadro de Valen-
cia (Gemälde Von Valencia). Valencia, Biblioteca Valenciana.

Reglà, Joan (1962): El bandolerisme català. La histo-
ria. Barcelona, Aymà.

Rey Hazas, Antonio (ed.) (2003): Artes de bien morir 
Ars moriendi de la Edad Media y del Siglo de Oro. Ma-
drid, Lengua de Trapo.

Ros, Carles (1769): Rondalla de Rondalles a 
imitació del cuento de cuentos de don Francisco de 
Quevedo y de la historia de histories de Don Diego de 
Torres. Valencia, Imprenta de Benet Monfort.

Simon i Tarrés, Antonio (2019): 1640. Barcelona, 
Rafael Dalmau.

Soler, Emilio (2006a): Bandoleros: mito y realidad en 
el Romanticismo español. Madrid, Editorial Síntesis.

Soler, Emilio (2006b): El trabuco romántico. Viajeros 
franceses y bandoleros españoles en la Andalucía del 
siglo XIX. In: Bruña Cuevas, Manuel; Gracia Caballos, 
María; Illanes Ortega, Inmaculada; Ramírez Gómez, 
Carmen & Anna Raventós Barangé (eds.): La cultura del 
otro: español en Francia, francés en España / La culture 
de l’autre: espagnol en France, français en Espagne. 
Sevilla, Universidad de Sevilla, 687–699.

Suréda, François (1987): Les comèdies de bandolers i el 
seu reflex de la història a l’escena valenciana del segle XVIII. 
Afers: fulls de recerca i pensament, 3, 5–6, 517–553.

Suréda, François (2004): Le Théatre dans la société 
valencienne du XVIIIe siècle. Perpinyà, Presses Univer-
sitaires de Perpignan.

Torres, Xavier (1999): El bandolerismo mediterráneo 
una visión comparativa (siglos XVI-XVII). In: Belenguer, 
Ernest (ed.): Felipe II y el Mediterráneo. Madrid, Socie-
dad Estatal para la Conmemoración de los Centenarios 
de Felipe II y Carlos V, 2, 397–424.

Urzainqui Sánchez, Sergio (2016): Bandidos y ban-
dolerismo en la Valencia del siglo XVII: Nuevas fuentes, 
nuevas perspectivas. Tesis doctoral inédita. Valencia, 
Universitat de Valencia.

Vila López, Margarita (1984): Bandolerismo y piratería 
(1635–1645) en el reino de Valencia durante el reinado de Felipe 
IV. Valencia, Escuela Universitaria de Estudios Empresariales.

Wilson, Edward & Kathleen Kish (1984): Some Span-
ish Dick Turpins, or Bad Men in Bad Ballads. Hispanic 
Review, 52, 2, 141–162.

PLIEGOS DE CORDEL Y OBRAS DE TEATRO

Anónimo (1646): El Padre nuestro glossado que dixo Pe-
dro Andrés, estando en el árbol de la justicia para espirar. Con 
otros dos glossas muy importantes para qualquiera pecador 
enmendar su vida 1647. Madrid, Alonso de Paredes imp.

Anónimo (1646): Nueva relación del exemplar castigo 
que se hizo en la persona de Pedro Andrés, capitán de 
vandoleros, en que se declaran los delitos, prisión y muerte 
que se le dio en la ciudad de Valencia, en 27 de octubre 
deste presente año 1646. Madrid, Alonso de Paredes imp.

Anónimo (1809): Col·loqui trilingüe o col·loqui 
entreverat de valencià y castellà y uns cantonets en llatí, 
entre Macià el parlador y el mestre d’escola d’un poble de 
l’Horta de Valencia. Valencia, Oficina del Diari.

Anónimo (S.XVII): Relación verdadera de los 
hechos de Mateo Venet, natural de Valencia, 1681 y 
1683. Sevilla, Juan Vejarano imp.

Anónimo (S.XVII): Xácara nueva que haze relación 
de la vida hechos, hazañas honradas del valiente Matheu 
Benet Vicente, natural de Benirraclete, lugar de la huerta 
valenciana… Zaragoza, Herederos de Diego Dormer imp.

Anónimo (S.XVIII): Curioso y nuevo romance en que se 
refiere la historia de los vandidos que habitaron los montes 
de Toledo, ejecutando en ellos notables atrocidades; y los 
demás que verá el curioso lector. S.l, S.imp.

Anónimo (S.XVIII): De Mateo Benet. Relación de las 
memorables hazañas de este animoso héroe, natural de Beni-
maclet, lugar de la huerta de Valencia: dase cuenta, como fue 
de Gobernador de Rifola, en el Reyno de Nápoles, y el fin 
dichoso que tuvo. Valencia, Agustín Laborda imp.

Anónimo (S.XVIII): Famoso romance en que se da 
cuenta de los delitos, muertes y atrocidades del valiente 
Martín Muñoz. Valencia, Agustín Laborda imp.

Anónimo (S.XVIII): Relación y curioso romance, en 
que se declaran los arrojos y valentías de Don Miguel de 
Arenales, y el fin dichoso que tuvo. S.l, s.imp.

Bellot, Juan (S.XVIII): Nuevo romance, en que se 
declara la vida y pasmosos hechos de Don Francisco 
Alcañizes y Marcelo, pasmo de los valientes, rayo de los 
soberbios, y asombro de nuestros tiempos; al cual le degol-
laron por mandado de la Real Chancillería de Valladolid a 
5 de Setiembre de este año 1716. Granada, Joseph Diaz 
Cayuelas imp.

Suárez, Gabriel (1769): El bandido más honrado y que 
tuvo mejor fin, Mateo Vicente Benet. Valencia, Josep Orga imp.




