
O YU ISSN 0351—2789 
ACTA SEITE 
ECCLESIASTICA 
SLOVENIAE 

8 

RAJKO BRATOŽ | 
KRŠČANSTVO V OGLEJU INNA 
VZHODNEM VPLIVNEM . miv 
OBMOČJU OGLEJSKE CERKVE _ 
OD ZAČETKOV DO NASTOPA 
VERSKE SVOBODE di 

LJUBLJANA 1986 





YU ISSN 0351—2789 

ACTA 

ECCLESIASTICA 

SLOVENIAE 

8 

RAJKO BRATOŽ 
KRŠČANSTVO V OGLEJU IN NA 
VZHODNEM VPLIVNEM 
OBMOČJU OGLEJSKE CERKVE 

OD ZAČETKOV DO NASTOPA 
VERSKE SVOBODE 

LJUBLJANA 1986 



KAZALO 

Seznam okrajšav . 
Predgovor 
Foreword 
Uvod 

I. Začetki krščanstva in njegov razvoj do dobe velikih preganjanj . 

1. Prva poročila o greli v bližini poznejšega vpila območja oglčjike 
cerkve È 

2. Nastanek in razvoj prih žarišč ši širjenja a krščanstva v " sosedstvu: ‘sicmij 
in Salona È 

3. Legenda o sv. Mohorju in začetki krščanstva v Ogleju z 
4. Legenda o oglejskih devicah . 
5. Razvoj krščanstva v Ogleju od začetkov: do dobe velikih ] preganjanj . 

A. Rimski vplivi . H nom 5 8 
B. Aleksandrijski in ostali vzhodni vplivi z 
C. Oglejska veroizpoved . . . . . 

6. Domnevna preganjanja kristjanov v 2. stoletju i inv ni polovici 3. stoletja 
na vzhodnem vplivnem območju oglejske cerkve . žir ter mio € 
A. Vprašanje »istrskih« mučencev . es 
B. Tržaški mučenci . 
C. Sv. Maksim novigrajski ali ljubljanski . $ 

7. Materialni dokazi za obstoj krščanstva pred sredino tretjega stole 
8. Pogoji misijona in njegove značilnosti . ve we Ta de 

II. Domnevno preganjanje kristjanov v dobi cesarja Numerijana . 

1. Zgodovinski oris dobe . . oe 
2. Oglejski, istrski in noriški mučenci . 

A. Hilarij in Tacijan ter njuni tovariši iz Ogleja . 
B. Servul (Socerb) iz Trsta . Silič ei € 
C. German Puljski 
Č. Pelagij Emonski . s 
D. Maksimilijan iz Celeje . . 

3. Ostala mučeništva »sub Numeriano« in i vpelje historičnosti Numer: 
janovega preganjanja kristjanov . 

II. Preganjanja kristjanov v obdobju tetrarkij i in n življenje krščanskih lei 
noti do nastopa verske svobode . x 

1. Zgodovinski oris dobe . 

104 
104 
109 
124 
133 
137 

145 

145 
151 
152 
159 
163 
167



2. Oglejski mučenci . 
A. Kancijeva skupina . 
B. Feliks in Fortunat . x COSCE 
C. Vprašanje drugih mučencev in | življenje oglejske krščanske skupnosti 

v dobi preganjanja . È È 
3. Istrski mučenci in krščanske skupnosti v Istri v ; začetku. 4. stoletja ei 

A. Sveti Just in krščanska skupnost v Trstu . 
B. Sveti Maver in krščanska skupnost v Poreču . 
C. Druge krščanske skupnosti v Istri in v njenem sosedstvu. in nos 

šanje razvoja cerkvene organizacije . ee) UE Zeko I a 
4. Preganjanja kristjanov v Noriku er. 

A. Sveti Florijan . 
B. Lorški mučenci 

IV. Viktorin Ptujski in njegova doba . 

1. Življenje 
2. Izgubljeni spisi 
3. Vzorniki « 
4. Hijeronimov odnos do "Viktorina . 
5. Traktat o stvarjenju sveta . či È È 
Si Romentar ie Medij, Z E WIE $ % S 5 mijo $ © 
7. Teologija .................... 
8. Boj proti herezijann . s a 
9. Krščanstvo v Petovioni v luči Viktorinovih spisov B 

10. Viktorinova dediščina? . 

Priloga I. . . . eS Ee oš 
Incipit vita sanctorum martirum Hermachore et t Fortunati È 
Prevod: Pričenja se spis o življenju svetih mučencev Mohorja in Forrinata 

Priloga MI. . . . die O EM Eee er a 
Incipit passio sancti Ploriani i martiris . 
Prevod: Pričenja se spis o mučeništvu sv. mučenca a Horijana . 
Summary BSR 8G MEA EEE ERS 
Izbrani viti s: z x x % a Sa è 8 SU 
Izbrana literatura. ................ 
Slikovne priloge . . šo @ WR WE da MU ssi CE 
Imensko in stvarno kazalo . 
Navodila sodelavcem . 3 RE BEE Z 
Sinopsa ; 3 s % wei $ da 

203 
205 
221 

228 
235 
235 
246 

263 
267 
268 
274 

276 

276 
284 
288 
291 
298 
303 
311 
322 
329 
332 

336 
337 
347 

352 
352 
354 
357 
369 
372 
383 
385 
393 
397



CONTENTS 

Abbreviations .................. 
Forewörd saeco nn wo wow em nn JEN aš det we 
Introduction 

i 
w 

set
 

Ny
e 

w 

The beginnings of Christianity and its development up to the age of great 

persecution . . . i E SÒ Hee 
. The first reports on die Christians in the vicinity of the later influential 

area of the Aquileian church . 
The origin and development of the first “Christian faith disseminating 
centres in the vicinity: Sirmium and Salona. . . 

. The legend of St. Hermagoras and the beginnings of Christiane in 
Aquileia . . s a 
The Legend of the Aguilejan virgins . 

. The development of Christianity in Aquileia Soni its beginning to ‘che 
age of great persecution. . . . . . . . . . A 
A. Roman influence. . . Le 
B. Alexandrian and other eastern "influences eee eee = 
C. The Aquieian creed . . . . 
The supposed persecutions of Christians i in the and cent. and the first 
half of the 34 cent. in the eastern influential area of the Aquileian church 
A. The question of Istrian martyrs. ............. 
B. Tergeste martyrs . De 
C. St. Maximus of Emona. . . . 
Material proofs of the existence of Christianity before the middle ‘of the 
IH. Gent a wi 

. The conditions of the mission and its characteristics . 

The supposed persecution of Christians in Emperor Numerianus’ age 

. The historical background of the period. .......... 
. Martyrs from Aquileia, Istria, and Noricum . 

A. Hilarius and Tatianus and their Aquileian associates . 
B. Servulus from Tergeste . s 
C. Germanus from Pola . m 
D. Pelagius of Emona. . . . . . 
E. Maximilianus from Celeia . 

. The rest of the »sub Numeriano« arte and the question si ‘the 
historicity of Numerianus’ persecution of Christians .



III. The persecution of Christians in the time of tetrarchies and the life 
a 

within Christian communities up to the introduction of religious freedom 

. The historical background of the period. . . . . . 

. Aquileian martyrs . 
A. Cantius’ group (Cantius, Cantianus and Cantianilla) . 
B. Felix and Fortunatus . . . s 
C. The question of other martyrs atid the life oF the Aguiletan ‘Christian 

community in the age of persecution. . . . . È 
. Istrian martyrs and Christian communities in Istria at the beginning of 

the 4h cent. . . sili K 5.4 € BMW BI UJE P 
A. St. Iustus and the "Tergeste: Christian community. ..... +. 
B. St. Maurus and the Parentium Christian community . n 
C. Other Christian communities in Istria and its vicinity, and the question 

of the development of church organization. . ...... . 
. The persecution of Christians in Noricum. . ....... 

A, SE “Florianus xx x v 5 5 ite dan man oe 8 
B.. Lorch Martyrs o. 0 4 min nn nen 

IV. Victorinus of Poetovio and his age. . ....... 
1 Life LL 
2. Lost: essays: js; v dda TEAK RE EEE 
3. Models ..... . RE 4 È z 58 E PES E 
4. Hieronymus’ attitude cowards Wictotiniig: o = = wwe: ee se a.e x 
5. Treatise upon the Origin of the Universe. . ........ .. 
6. Commentary on Apocalypsis bo ee or ee 
7. Theology . . . . URI E E RAR 
8. Struggle against heresies žo gije 55 SER Ed È 
9. Christianity in Poetovio in the light of Victorinus' essays. . +. + 
0. Victorinus’ legacy (). . .........«.... . 1 

Appendix I: Vita sanctorum martirum Hermachore et Fortunati. . . 
(after the manuscript: the National and University Library in Ljubljana. 
Ms. 141, p. 94 a—101a) 

Appendix II: Passio sancti Floriani martiris. . .......:. . 
Summary sj % i È € Hw 4 % % % SBMS S Z ES 
Selected sources. .................. 4 
Selected. bibliography aro e a Ja Ww URE PR ee en 
Picture appendices ............ we ee 
Indexes ......... nee nenne 
Synopses......... 

196 

196 
203 
205 
221 

228 

235 
235 
246 

263 
267 
268 
274 

276 
284 
288 
291 
298 
303 
311 
322 
329 
332 

336 

352 
357 
369 
372 
383 
385 
398



AAAd 
AArchHung 
AA SS 
AB 
AIJ 

AMSI 

AN 
ANRW 
ANSI 
AT 
AV 
BHG 
BHL 

BS 
BT 

c. 
CAH 
CB 

CCSL 
CDI 

LLX. 

SEZNAM OKRAJSAV 

Antichita Altoadriatiche, Udine 
Acta Archaeologica Academiae Scientiarum Hungaricae, Budapest 
Acta sanctorum (3. izdaja, Paris 1863 ss.) 
Analecta Bollandiana, Bruxelles 
V. Hoffiller — B. Saria, Antike Inschriften aus Jugoslavien, Zagreb 
1938. 
Atti e Memorie della Societa Istriana di Archeologia e Storia 
Patria, Parenzo — Pola — Trieste 
Aquileia Nostra, Aquileia (Padova) 
Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt, Berlin — New York 
Arheološka najdišča Slovenije, Ljubljana 1975 
Archeografo Triestino, Trieste 
Arheološki vestnik, Ljubljana 
Bibliotheca hagiographica Graeca, Bruxelles (gl. »Izbrani viri«) 
Bibliotheca hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis, 
Bruxelles (gl. »Izbrani viri«) 
Bibliotheca sanctorum, Roma 1961—1970 
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, 
Leipzig —Stuttgart 
caput (poglavje) 
The Cambridge Ancient History, Cambridge 
Collection Bude. Collection des Universités de France publiče 
sous le patronage de l’Association Guillaume Bude, Société 
d’edition »Les belles lettres«, Paris 

Corpus Christianorum. Series Latina, Turnholti 
Codice diplomatico Istriano 
Codex Iustinianus 
Corpus inscriptionum Latinarum, Berlin 
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Wien 
Codex Theodosianus 
Digesta 
Dictionnaire d'Archčologie Chrétienne et de Liturgie, Paris 
Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris 
Die griechischen christlichen Schiftsteller der ersten gahikarideite, 
Berlin 
Glasnik Muzejskega društva za Slovenijo, Ljubljana 
J. Haussleiter (stran in vrstica v tekstnokritični izdaji Viktorino- 
vih spisov, gl. Victorinus v sezn. virov) 
Historia ecelesiastica 
Inscriptiones Italiae, vol. X — Regio X, Roma 1934 ss.



MEFRA 
MGH 
MH 

MIOG 

prim. 
RAC 
RE 

RHE 
RIS 
RSCI 
sc 
SHA 
st. 
str. 

Inscriptiones Latinae Christianae veteres, ed. E. Diehl, Dublin — 
— Zürich 19708 
Anna et Jaro Šašel, Inscriptiones Latinae quae in Jugoslavia 
inter annos MCMXL et MCMLX repertae et editae sunt, Situla 
5, Ljubljana 1963 (n. 1—451); ... inter annos MCMLX et 
MCMLXX repertae et editae sunt, Situla 19, Ljubljana 1978 
(n. 452—1222) 
Inscriptiones Latinae selectae, ed. H. Dessau, Dublin — Ziirich 
19744 
The Journal ot Theological Studies, London 
loco citato (na navedenem mestu) 
The Loeb Classical Library, London — Cambridge (Mass.) 
M. Miklavčič — J. Dolenc, Leto svetnikov, Ljubljana 1968—1973 
De Rubeis, Monumenta Ecclesiae Aquileiensis (gl. De Rubeis 
v seznamu literature) 
Mélanges de l’École Frangaise de Rome. Antiguite 
Monumenta Germaniae historica 
Martyrologium Hieronymianum (po izd. H. Delehaye — H. Quen- 
tin, AA SS Nov. II/2, Bruxelles 1931) 
Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung, 
Wien 
Martyrologium Romanum (po izdaji v Propylaeum ad Acta 
sanctorum Decembris, Bruxelles 1940) 
Memorie Storiche Forogiuliesi, Udine 
numerus (številka) 
opere citato (v navedenem delu) 
pagina (stran) 
J.P. Migne, Patrologia Graeca, Paris 
J.P. Migne, Patrologia Latina, Paris 
A.H. M. Jones — J. R. Martindale — J. Morris, The Prosopo- 
graphy of the Later Roman Empire I (A.D. 260—395), Cam- 
bridge 1975 (2. izd.); J. R. Martindale, The Prosopography ... II 
(A. D. 395—527), Cambridge 1980 
primerjaj 
Reallexikon fiir Antike und Christentum, Stuttgart 1950 ss. 
Realencyklopädie der klassischen Altertumswissenschaft (Pauly— 
Wissowa), Stuttgart 1893 ss. 
Revue d’histoire ecclésiastique, Louvain 
Rerum Italicarum Scriptores 
Rivista di Storia della Chiesa in Italia, Roma 
Sources Chretiennes, Paris 
Scriptores Historiae Augustae 
stolpec 
stran 

Synax. Eccl. CP Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae (po izdaji H. Dele- 

v. 
WdF 
ZE 

10 

haye, Propylaeum ad acta sanct. Nov., 1902) 
versus, vrstica 
Wege der Forschung, Darmstadt 
Zgodovinski časopis, Ljubljana



PREDGOVOR 

Pričujoča knjiga se nekoliko razlikuje od dosedanjih zvezkov zbirke 
»Acta Ecclesiastica Sloveniae«. Njen glavni namen namreč ni objava doslej 
malo poznanih in težko dostopnih virov za cerkveno zgodovino. Delo je 
poskus zgodovinske sinteze najzgodnejših obdobij v zgodovini krščanstva 
ne le na današnjem slovenskem ozemlju, temveč na praktično vsem nekda- 
njem slovenskem naselitvenem prostoru in na zahodu in jugozahodu prek 
njega na današnjem italijanskem in hrvaškem prostoru. Kljub temu knjiga 
ne ruši koncepta celotne zbirke. Avtor je v aparatu opomb navedel številne 
vire, v najbolj značilnih in pomembnih odlomkih, ki so bili resda že ob- 
javljeni, vendar so na Slovenskem in tudi sicer nekateri med njimi težko 
dostopni in malo poznani. V dodatku je prvič objavljen spis o mučeništvu 
sv. Mohorja in Fortunata po Stiškem rokopisu iz prve polovice 15. stoletja, 
ki je na Slovenskem skorajda, v mednarodnem svetu pa popolnoma ne- 
poznan. Tako se kontinuiteta osnovne naloge zbirke ohranja, ob siceršnjem 
širjenju njenega koncepta. 

Knjiga prinaša prvi del orisa zgodovine krščanstva na Slovenskem in 
v njenem sosedstvu v najširšem smislu v antiki, ob upoštevanju vsega, kar 
je bilo na Slovenskem opravljenega na tem področju (tako zlasti v pregledu 
domače historiografije o tej tematiki v »Uvodu«, nato ob analizi posamez- 
nih vprašanj v študiji). S tem skuša delo zapolniti vrzel v slovenskem zgodo- 
vinopisju, ki je tem vprašanjem v celoti posvečalo sorazmeroma malo po- 
zornosti. Obenem skuša delo v kar največji meri zajeti in kritično ovred- 
notiti rezultate tovrstnih raziskav sosedov, Hrvatov, Italijanov, Avstrijcev 
in Madžarov, pri katerih so zgodnjekrščanske študije prav v zadnjih deset- 
letjih doživele velik razcvet. 

S prepričanjem, da je v študiji opravljeno delo zelo potrebno in koristno, 
upamo na dovršitev in objavo nadaljevalne študije (za čas od 4. do konca 
6. stoletja), ki bo rezultate predloženega dela postavila v širši časovni okvir 
celotne zgodnjekrščanske dobe na Slovenskem in v njenem sosedstvu. 

11



FOREWORD 

The present book differs slightly from the hitherto published volumes 
of the collection "Acta Ecclesiastica Sloveniae" in that its main purpose is 
not the publication of till now little known and not easily obtainable 
sources referring to ecclesiastic history. The work represents an attempt at 
a historical synthesis of the earliest periods in the history of Christianity 
not only in the present-day Slovene territory, but in the practically entire 
area formerly inhabited by the Slovenes, reaching in west and south-west 
even beyond those boundaries to the present-day Italian and Croatian ter- 
ritories. In spite of this the concept of the whole collection has been preserv- 
ed. Among the notes, the author states a number of sources, quoting their 
most characteristic and most important fragments, some of which, though 
already published before, are still difficult to obtain and little known in 
Slovenia as well as elsewhere. And the appendix brings out for the first 
time the essay on the martyrdoms of St. Hermagoras and St. Fortunatus, 
composed after the Stična manuscript from the first half of the 15" cent., 
which is in Slovenia almost, and elsewhere completely unknown. Thus the 
continuity of the basic project of the collection is being preserved and its 
concept expanded at the same time. 

The work brings the first part of an outline of the history of Christia- 
nity in the Slovene territory and its neighbourhood in the broadest sense 
in antiquity, with regard to everything that has been achieved in Slovenia 
in this field (especially by surveying our domestic historiography on this 
topic in the “Introduction”, and later by analysing particular questions 
appearing in the study). In this way the work tries to fill up a gap created 
in Slovene historiography, which has, on the whole, paid relatively little 
attention to such questions. Simultancously, the work tries to comprise, 
to the largest extent possible, and to evaluate, in a critical way, the results 
obtained through research work in this field by our neighbours, viz. the 
Croats, Italians, Austrians, and Hungarians, whose studies of the early 
Christian times have witnessed great prosperity in the last few decades. 

Believing the work performed in this study to be necessary indeed as 
well as useful, we hope that another study, a sequel of this one, will soon 
be finished and published (covering the period from the 4" to the end of 
the 6" cent.), placing the results of the present work within a wider tempo- 
ral frame including the entire early Christian era in the Slovene territory 
and its vicinity. 

12



UVOD 

Namen pričujoče študije je, predstaviti prvi del raziskovalne naloge 
o zgodovini krščanstva na slovenskem ozemlju in deloma v njegovem so- 
sedstvu v antični dobi, od začetkov do propada antičnih struktur ob na- 
selitvi alpskih Slovanov na prehodu iz 6. v 7. stoletje. Ta raziskovalna 
naloga naj bi zapolnila vrzel v našem zgodovinopisju, ki tem vprašanjem 
v celoti gledano ni posvečalo zadostne pozornosti. Prizadevanje se zdi 
toliko bolj upravičeno, ker za sosednje dežele že obstajajo moderne sinteze 
zgodovine (in arheologije) krščanstva za celotno antično obdobje, od kate- 
rih nekatere ozemeljsko pokrivajo tudi poznejši slovenski naselitveni pro- 
stor. Take sinteze so napisali za ozemlje današnje Avstrije Rudolf Noll' 
(posebej za Koroško je napisal kratek pregled Gernot Piccottini*, za ozemlje 
Avstrije in jugovzhodne Evrope Peter Barton"), za ozemlje rimske province 
Panonije Tibor Nagy (delo je dostopno žal samo v madžarskem jeziku)" 
in Edit B. Thomas", za območje Ogleja in Istre Giuseppe Cuscito." 

Prvi del raziskovalne naloge, ki ga tukaj predstavljamo; obsega čas od 
začetkov do nastopa verske svobode v začetku vlade cesarja Konstantina. 

1 Frühes Christentum in Österreich. Von den Anfängen bis um 600 nach Chr., 
Wien 1954. 

® Frühes Christentum in Kärnten, Carinthia I 161, 1971, 3—33. 

® Die Frühzeit des Christentums in Österreich und Südostmitteleuropa bis 788, 
Wien—Köln—Graz 1975. 

4 A Pannoniai kereszténység törtenete a Römai vedörendszer összeomlässäig (Die 
Geschichte des Christentums in Pannonien bis zu dem Zusammenbruch des römischen 
Grenzschutzes), Dissertationes Pannonicae 1l/12, Budapest 1939. 

5 Das frühe Christentum in Pannonien im Lichte der archäologischen Funde, Se- 
verin zwischen Römerzeit und Völkerwanderung, Linz 1982, 255—293. 

% Cristianesimo antico ad Aquileia e in Istria, Fonti e studi per la storia della Venezia 
Giulia 1V3, Trieste 1977. 

13



Z ozirom na ta časovni okvir, ki je pri periodizaciji zgodovine krščanstva 
upravičen in velja za standardnega, je bilo potrebno ozemeljski obseg raz- 
iskave nekoliko razširiti. Predvsem smo skušali tudi prikazati razvoj 
krščanstva v Ogleju kot osrednjem izhodišču misijona na obravnavano 
ozemlje, obenem smo morali pritegniti celotno Istro, ker bi bilo upoštevanje 
današnje razdelitve na italijansko, slovensko in hrvatsko Istro povsem ne- 
primerno. Na ta način študija prostorsko zajema Oglej in njegovo upravno 
območje na vzhodu (celoten vzhodni del 10. regije oz. province Benečije 
in Istre), v cerkvenozgodovinskem smislu pa vzhodno vplivno območje 
oglejske cerkve, ki je segalo deloma prek teh meja, na sever in severovzhod 
v Norik (ki je tukaj v celoti pritegnjen), v manjši meri pa v zahodnopano- 
nijski provinci (ki jih tukaj ne obravnavamo). Ker za predkonstantinsko 
dobo ne moremo govoriti o jasnih mejah določenega vplivnega območja — 
intenzivnost vplivov določenega žarišča je v glavnem pešala z ozirom na 
oddaljenost — smo se držali rimskih provincialnih meja 10. regije in No- 
rika (vključno s Petoviono), dasi zasledimo oglejske vplive tudi v Panoniji, 
a tudi narobe vplive Sirmija na oglejskem vplivnem območju. Ta ozemelj- 
ski obseg raziskave se zdi smiseln tudi s stališča poznejšega razvoja cerkvene 
organizacije, od zadnje četrtine 4. stoletja dalje, ko sta 10. regija in Norik 
pripadla oglejski cerkvi, za ozemlje zahodne Panonije pa tega vse do zadnje 
četrtine 6. stoletja ne moremo potrditi. 

Pri uporabi antičnih krajevnih in pokrajinskih imen smo se držali tistih 
oblik, ki so ustaljene v našem zgodovinopisju (Oglej namesto Akvileja, 
Benečija namesto Venetija, Istra namesto Histrija). Za mesta na obali, kjer 
moremo ugotoviti kontinuiran razvoj iz antične dobe prek srednjega veka 
in dalje do danes, smo uporabljali moderna slovenska imena (Trst, Poreč, 
Pulj) namesto poslovenjenih antičnih (Tergeste, Parencij, Pola). Za tista 
mesta v notranjosti, ki so ob koncu antike propadla, srednjeveška mesta 
pa so zrasla na novih osnovah, smo uporabljali poslovenjena antična imena 
(Emona, Celeja, Petoviona, Lavriak, Cetij) namesto modernih (Ljubljana, 
Celje, Ptuj, Lorch, St. Polten). Za vse ostale omembe krajev z obravnava- 
nega ozemlja uporabljamo današnja (slovenska, hrvatska, italijanska in 
nemška) imena. 

Značaj prikaza zgodovine krščanstva v dobi pred nastopom verskega 
miru določajo specifični viri. Ker je primarnih (zlasti arheoloških) virov 
za ta čas zelo malo, je težišče študije na analizi pisanih virov. Od teh virov 
sežejo v samo sodobnost skorajda samo teološki spisi škofa in mučenca 
Viktorina Ptujskega, ki sami zase zgodovinarju neposredno povedo zelo 
malo, so pa edini avtentičen izraz krščanske kulture v Petovioni na pre- 
hodu iz 3. v 4. stoletje. Drugi viri izhajajo iz pozne antike, iz 4., 5. in 
6. stoletja; v prvi vrsti nadvse pomemben Hijeronimijanski martirologij, 
nato posamezni zapisi pri cerkvenih očetih in nekateri arheološki viri iz 
pozne antike, ki odražajo razmere v dobi pred nastopom verske svobode. 
Tretjo in daleč najobsežnejšo skupino virov pa sestavljajo mučeniške le- 

14



gende, večinoma iz zgodnjega in visokega srednjega veka, ter njihovi odsevi 
v srednjeveških martirologijih (historičnih martirologijih, v Rimskem marti- 
rologiju s konca 16. stoletja, v sinaksariju carigrajske cerkve ter v nekaterih 
vzhodnih koledarjih) in kronikah (zlasti starih oglejskih, gradeških in be- 
neških kronikah). Ta zadnja skupina virov je silno problematična in nam 
more posredovati zelo malo zanesljivih podatkov, saj gre za vire, ki so 
nastali od petsto do tisoč in več let kasneje od dobe, ki jo želijo prikazati. 
Dasi gre za slabe vire, tudi ti zaslužijo pozornost, ker nam posredujejo 
srednjeveške predstave in vedenje o začetkih krščanstva, zlasti pa zato, 
ker se za večino teh legend le skriva sicer težko določljivo resnično jedro. 
Zaradi izrazitega prevladovanja tretje skupine virov se proučevanje krščan- 
stva v dobi pred nastopom verske svobode vse prepogosto zoži na prikaz 
posameznih osebnosti ali celo na prikaz geneze nekaterih virov. Zato 
ostaja podoba razvoja krščanstva v tej dobi zelo fragmentarna in vsi po- 
skusi sintetičnih zaključkov imajo to šibko točko, da v večji ali manjši 
meri temeljijo na hipotetičnih predpostavkah. Šele prikaz razvoja krščan- 
stva od nastopa verske svobode dalje, ki ga moremo proučevati v pretežni 
meri na podlagi sodobnih virov, bo mogel to sliko bistveno izpopolniti. 

Pri delu smo skušali upoštevati vse dosegljive vire in obsežno literaturo, 
ki zlasti v primeru domače znanstvene ustvarjalnosti odraža veliko nihanje 
v zanimanju za zgodnjekrščanske študije v različnih obdobjih. Ker pred- 
stavlja domača literatura le prav majhen del v študiji uporabljene strokovne 
literature, ne bi hoteli zbujati vtisa, da ta vprašanja med Slovenci niso bila 
opažena. Zato v nadaljevanju uvodnega sestavka podajamo kratek historiat 
proučevanja zgodnjekrščanskega obdobja na naših tleh, brez ambicij, da 
bomo zajeli vse avtorje ali celo vsa dela. Poglobljena ocena vsega doslej 
pri nas opravljenega na tem področju bo mogoča šele po dovršitvi drugega 
dela študije, ob kritičnem ovrednotenju posameznih del in njihovem so- 
očenju s tujimi znanstvenimi dosežki. Pri tem orisu čisto iz praktičnih 
razlogov ne bomo upoštevali kronološke razdelitve na dobo pred nastopom 
verske svobode in na čas po njem do propada antike. V primeru take 
delitve bi bil namreč prikaz domače historiografije o prvem obdobju zelo 
boren, pri prikazu drugega obdobja pa se ne bi mogli izogniti številnim 
ponavljanjem, saj velika večina naših zlasti starejših avtorjev ni uporabljala 
te časovne razdelitve, temveč je obravnavala celotno zgodnjekrščansko 
obdobje. 

Zanimanje za krščanstvo v antiki na slovenskem prostoru moremo za- 
sledovati po razpoložljivih dokumentih od visokega in poznega srednjega 
veka dalje. Če to zanimanje na kratko skiciramo, moremo ugotoviti, da se 
je tako po intenzivnosti kakor po poudarkih sodeč razvijalo vzporedno 
z razvojem zgodovinopisja na slovenskih tleh." 

7 Pregled celotnega razvoja zgodovinopisja na slovenskih tleh so predstavili na- 
slednji avtorji: M. KOS, Pregled slovenske historiografije, Jugoslovenski istoriski časopis 
1, 1935, 8—21; ponatis članka v knjigi: M. KOS, Srednjeveška kulturna, družbena in 

15



Dva rokopisa iz Stične, ki sta po razpustu samostana leta 1784 prišla 
v dunajsko Dvorno knjižnico (danes rokopisa št. 649 in 650 Avstrijske na- 
rodne knjižnice na Dunaju) prinašata besedilo legende o sv. Mohorju in 
Fortunatu in legende o sv. Florijanu." 

V prvo polovico 15. stoletja pade stiški rokopis legende o sv. Mohorju 
in Fortunatu, ki je bil doslej pri nas skorajda neopažen. Ta rokopis le- 
gende, ki v mednarodni znanosti ni poznan, je za objavo pripravil prof. 
dr. France Martin Dolinar in ga s prevodom predstavljamo v prilogi I. 

»Celjska kronika« po imenu neznanega celjskega minorita (ali morda 
grajskega pisarja) izpred srede 15. stoletja (delo je nastalo okrog leta 1435, 
nato je bilo dvakrat podaljšano do leta 1460) prinaša v petih uvodnih po- 
glavjih dolg izvleček, že kar svobodno nemško verzijo legende o sv. Maksi- 
milijanu Celjskem iz 13. stoletja kot največji osebnosti krščanstva v antični 
Celeji.? 

Humanistično zgodovinopisje, kolikor se je v slovenskem prostoru in 
v njegovem sosedstvu sploh razvilo pod vplivom nemške humanistične 
historiografije, s področja zgodovine krščanstva v antiki na naših tleh ni 
prineslo pomembnih del. Posamezna vprašanja iz zgodovine zgodnjega 
krščanstva so v svojih delih obravnavali Hrvat Matija Vlačič-llirik ter 
Nemca Aventinus in Lazius." Večje zanimanje za zgodnje krščanstvo na 
naših tleh odraža »Chronica des loeblichen Ertzherzogthumbs Khaerndten« 
nemškega Korošca, protestanta Hieronima Megiserja (Leipzig 1612), zna- 
čilno delo pozne nemške humanistične historiografije. V menjajočem si za- 
poredju svetovne in pokrajinske zgodovine (pri čemer je meje Koroške iz 

politična zgodovina Slovencev. Izbrane razprave, Ljubljana 1985, 7—20; B. GRAFE- 
NAUER, Problemi in naloge slovenskega zgodovinopisja v našem času, ZČ 1, 1947, 
11—30; IDEM, Struktura in tehnika zgodovinske vede, Ljubljana 1960, 216—230; za 
starejša obdobja gl. tudi D. MIHELIC, Karantanija v očeh zgodovinarjev od konca 15. 
do 18. stoletja, ZČ 31, 1977, 287—328. 

* J. GREGORIC, Literarnokulturna dejavnost cistercijanov na Slovenskem, Redov- 
ništvo na Slovenskem 1. Benediktinci, kartuzijani, cistercijani, Ljubljana 1984, 63. 

® F.KRONES, Die Freien von Saneck und ihre Chronik als Grafen von Cilli, 
2. Teil: Die Cillier Chronik, Graz 1883, 50—69; slov. prevod: Kronika grofov Celjskih, 
prev. L. M. GOLIA, Maribor 1972; gl. str. 7—11 in komentar na str. 111—116. Gl. dalje 
A. LHOTSKY, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Österreichs, MIOG, Er- 
gänzungsband 19, 1963, 350 s.; P. SIMONITI, Humanizem na Slovenskem in slovenski 
humanisti do srede XVI. stoletja, Ljubljana 1979, 39. 

Avtor Celjske kronike je v prvih štirih poglavjih predstavil celotno vsebino legende 
o sv. Maksimilijanu (AA SS Oct. VI, 1868, 52—58), vključno s poročilom o Rupertovem 
prihodu v Celje (pogl. I), legendo o cesarju Filipu (pogl.IV) ter z omembo oglejske 
legende o sv. Mohorju in Fortunatu (pogl. 1 in Ill), izpustil pa je opis čudežnih dogod- 
kov ob Maksimilijanovih relikvijah v Pasavu leta 1265. Legendi sledi zelo kratek prikaz 
Dioklecijanovega preganjanja kristjanov (c. VI; omemba usmrtitve »oglejskega patriarha« 
Kvirina in sv. Florijana v Ennsu), nato je prek omembne razvoja v pozni antiki preskok 
več kakor tisoč let v čas okrog I. 1340, ko se prične »kronika grofov Celjskih«. Iz Celjske 
kronike sta zajemala poročilo o sv. Maksimilijanu Megiser in Bavčar (gl. op.11 in 14). 

10 Gl. D. MIHELIČ, o. c., 292 ss. 

16



lokalno patriotskih teženj raztegnil zlasti daleč na jug in vanje vključil 
severnojadransko območje z Oglejem), je avtor, povsem v duhu svoje dobe, 
vpletel vrsto legend," in je v posamičnih izsekih predstavil zgodovino 
oglejskega »patriarhata« v antiki? 

Resnično intenzivno zanimanje za zgodnje krščanstvo pa pade tako kot 
v evropski historiografiji tudi na naših tleh v čas baročnega zgodovino- 
pisja. 

Obširno je obdobje zgodnjega krščanstva na naših tleh obravnaval 
»prvi zgodovinar slovenskega rodu«'', goriški jezuit Martin Bavčar 
(1595—1668) v latinsko napisani neobjavljeni kroniki z naslovom »Historia 
rerum Noricarum et Foroiuliensium« (1663; rokopis je bil odkrit leta 1773), 
v katerem je predstavil začetke in razvoj krščanstva v Ogleju, deloma v 
Istri ter v Noriku, povsem v duhu legendarnega izročila in literature, iz 
katere je zajemal (v prvi vrsti Megiserja, poleg tega Lazija, Manzuolija in 
Baronija).““ Njegovo delo, ki je pred desetletjem doživelo slovenski pre- 

4 Megiser omenja naslednje dogodke iz zgodovine krščanstva, ki jih zajema iz 
legend: Elevterijevo spreobrnenje Ilirov v krščanstvo (III, 37 (str. 179), »miraculum 
pluvium« (III, 44 (str. 189), vrsto poročil, ki jih je mogel dobiti iz legende o sv. Maksi- 
milijanu, zelo verjetno pod vplivom Celjske kronike: legendo o sv. Kvirinu, sinu cesarja 
Filipa (III, 69 (str.219—222)); nastop »deželnega glavarja« Evlazija (III, 76 (str. 231)), 
mučeništvo sv. Maksimilijana Celjskega (III, 80 (str. 236—239)) ter Evlazijev konec (III, 
81 (str.240—241; z omembo božje kazni, ki je zadela tega preganjalca kristjanov, je 
presegel pripoved legende). Preseneča nas, da ne omenja mučeništva sv. Florijana, pozna 
pa npr. Kroniko oglejskih patriarhov, iz katere povzema seznam oglejskih patriarhov 
(II, 69 (str. 223). 

12 Megiser opisuje zgodovino oglejskega patriarhata, ki naj bi že pod Fortunacija- 
nom sredi 4. stoletja obsegal Bavarsko, Avstrijo, Koroško, Kranjsko, Tirolsko in dežele 
ob Jadranskem morju (IV, 4 (str. 247/8)) v času patriarhov Fortunacijana (I. c.), Valeri- 
jana (IV, 12 (str. 261 ss.)), Kromacija (IV, 17 (str.271s.)), Niketa (IV, 22 (str. 299 ss.)) 
in shizmatikov od Pavlina do Severa in Janeza (V, 10; 15; 17; 19—20; 24 (str. 356—375)). 
Poleg tega vplete v pripoved še življenje in delo sv. Severina (IV, 27; 31 (str. 309—312 
in 316—318)) ter delovanje sv. Ruperta, ki ga datira na sredo 6.stoletja (V, 7 
(str. 350 ss.)). 

18 D. MIHELIČ, o. c., 229 (sklicevaje se na F. Zwittra). 
14 Martin Bavčar je v 2. knjigi svoje zgodovine (čas od 47 pr. n. št. do 1.526) pred- 

stavil vse oglejske legende (legendo o sv. Mohorju (c.29—32, 35), o oglejskih devicah 
(c.34), Hilariju in Tacijanu (c. 40—41), o Kancijih (c.92) in drugih oglejskih mučencih 
(c.93), legendo o sv. Anastaziji (c.94—96)), vse tržaške legende (o sv. Lazarju (c. 50), 
Apolinariju (c. 51), Evfemiji in Tekli (c.70), Servulu (c.80—83), Zenonu in Justini 
(c. 85—86), Justu (89) ter Sergiju in Bakhu (c.90—91)). Od noriških legend je upo- 
števal samo legendo o sv. Maksimilijan (c. 87—88), ki jo je zajemal iz Celjske kronike. 
Značilno je, da je (tako kot Megiser) izpustil sv. Florijana in (drugače od Megiserja) sv. 
Severina kot dva najbolj znana noriška svetnika. V nadaljevanju je Bavčar opisal ponti- 
fikat nekaterih pomembnejših oglejskih škofov: Fortunacijana (c. 107, 113), Valerijana in 
čas oglejske sinode 381 (c.116—117), Niketa (c.164). Zelo obširen je njegov prikaz 
življenja in dela sv. Hijeronima (c.106, 135—148), čigar rojstni kraj je postavljal 
v istrski Zrinj. Od kasnejših dogodkov naj opozorimo še na opis istrske shizme (knjiga 
IM, c. 9 ss.). Gl. tudi op. 17. 

2 Acta ecclesiastia 8 17



vod," je v mednarodnem okviru zelo malo poznano in je danes predvsem 
antikvarične vrednosti. 

Nekoliko mlajši Bavčarjev sodobnik je bil kranjski zgodovinar in teolog 
Janez Ludvik Schönleben (1618—1681), ki je napisal obsežno analistično 
zasnovano delo »Carniolia antigua et nova ... sive inclyti ducatus Carnio- 
liae dnnales sacro-prophani« (1681). V njem je obdelal celoten razvoj 
krščanstva v antični dobi na Kranjskem, pa tudi v sosednji Istri in v Ogleju 
ter deloma v Noriku." Čeprav je bil Schönleben tudi izven deželnih meja 
poznan učenjak, prvi zgodovinar na Slovenskem, ki je stopil v pisemski 
stik z ustanovitelji mavrinske zgodovinske šole," je bil do virov v splošnem 
še nekritičen, zaradi lokalnopatriotskih tendenc včasih pristranski oziroma 
kritičen samo do nekaterih virov. Po širini uporabe virov, načitanosti, pro- 
nicljivosti v obdelavi nekaterih detajlov in po načinu vgrajevanja zgodo- 
vinske materije v pripoved brez dvoma presega Bavčarja. Dasi gre za avtor- 
ja, ki v metodološkem oziru ni bistveno presegel humanističnega zgodo- 
vinopisja, je Schönleben pomemben kot prvi izrazitejši cerkveni zgodovinar 
na naših tleh. Njegovo delo je bilo v naslednjih obdobjih precej odmevno" 
in bi gotovo zaslužilo komentiran prevod v slovenščino. 

15 Zgodbe Norika in Furlanije, prevedel Zdravko JELINČIČ, Toronto 1975. 
18 Glavne teme iz zgodovine zgodnjega krščanstva pri Schönlebnu so naslednje: 

delovanje sv. Marka in sv. Mohorja v Ogleju z misijonom na Kranjsko in v Norik, 
mučeniška smrt oglejskih devic ter sv. Mohorja in Fortunata v Ogleju (pars Il, 
str. 151—161); nastanek cerkvene organizacije na Kranjskem in v Noriku ter v 
Panoniji v času škofa Hilarija (po letu 70) (pars III, str. 162; 165); legenda o Maksimu 
Emonskem (III, 190—192) in Pelagiju Emonskem (202—203); kratka predstavitev 
tržaških mučencev (III, 193; 201, 203, 204), oglejskih mučencev (207—208), sv. Maksimili- 
jana Celjskega (201) s prikazom preganjanja kristjanov v sosednji Panoniji (208). Od 
poznejših cerkvenozgodovinskih dogodkov obširneje upošteva oglejski koncil 1.381 
(IN, str.245) in gradeško sinodo v dobi istrske shizme (319—320). V delu Aemona 
vindicata sive Labaco metropoli Carnioliae vetus Aemonae nomen jure assertum, 
Salzburg 1674, str. 206 s., se je dotaknil cerkvenozgodovinskega aspekta vprašanja odnosa 
med »kranjsko« in istrsko Emono. 

17 AA SS Mai VII, 1867, 14 C in AA SS Aug. VI, 1868, 154 E navajajo odlomek 
iz Schönlebnovega pisma Paperbrochu v zvezi z vprašanjem emonsko-istrskih svetnikov, 
AA SS Oct. VI, 1868, 49 (E) pa Schönlebnovo pismo Paperbrochu v zvezi s čaščenjem 
sv. Maksimilijana Celjskega (pismo iz leta 1677). Ze deset let prej je (malo pred svojo 
smrtjo) deloma navezal stike z Danijelom Paperbrochom Martin Bavčar, ki je velikemu 
Bollandovemu nasledniku poslal »Sanctorum Tergestinorum Acta, brevi epitome Latina 
comprehensa« (AA SS Apr. II, 1866, 68 (A), ne da bi se omenjalo kako pismo strokovne 
vsebine). 

18 Jz Schönlebna so zajemali Valvasor, Linhart, Pohlin, Hicinger in Fekonja (gl. 
op. 19, 26, 27, 37—39), z njim so polemizirali italijanski istrski zgodovinarji (npr. 
C. CARLI, Dell’antico vescovato emoniese e particolarmente di S. Massimo vescovo, 
e martire, Delle opere del sign. C. XV, Milano 1786, 317 ss.; P.STANCOVICH, Delle 
tre Emone antiche città e colonie romane, Venezia 1835, 4; F. BABURDI, Ruolo cro- 
nologico dei vescovi di Cittanova d’Istria, Archeografo Triestino ser. III, 5, 1909, 304 s.; 
C. DE FRANCESCHI, Saggi e considerazioni sull’Istria nell'alto medioevo III. Quando e 
come Cittanova d'Istria venne denominata Emona, AMSI 19 n. s., 1971, 103). Prek pred- 
stavitev nekaterih Schönlebnovih tez v AA SS so te našle pot v širši evropski prostor. 

18



Schönlebnovo delo je na cerkvenozgodovinskem področju nadaljeval 
Janez Vajkard Valvasor (1641—1693) v 8. knjigi (2. dela) monumentalne 
»Die Ehre des Herzogthums Krain« (1689), kjer je predstavil več kot šest- 
deset na Kranjskem in v sosednjih deželah čaščenih svetnikov, med katerimi 
zavzemajo znaten del oglejski, istrski in »kranjski« mučenci iz predkon- 
stantinske dobe. Poleg tega je pisal o emonski in oglejski škofiji ter o istrski 
shizmi." Valvasor je v tem, v našem zgodovinopisju sicer malo opaženem 
prikazuj?) zajemal iz Megiserja, Schönlebna, Ughellija, Baronija, Manzuo- 
lija in Paladija, do katerih je bil mestoma kritičen, vendar pa tudi njegov 
prikaz v splošnem kvarita premajhna kritičnost do virov in pokrajinski 
patriotizem. Gotovo je, da Schénlebnovo in Valvasorjevo delo po metodo- 
loški, vsebinski in oblikovni plati ne zaostaja za sodobno istrsko italijansko 
historiografijo o zgodnjekrščanski dobi, ki jo kazijo iste napake, namreč 
premajhna kritičnost do (zlasti legendarnih) virov in lokalni patriotizem."! 

»Prvi slovenski kritični zgodovinar«*, koroški jezuit Marko Hansiz 
(1683—1766), je v prvem zvezku monumentalne, sicer nedokončane zbirke 
»Germania sacra« (1727) — delo je nastajalo pod vplivom mavrinske 
»Gallia christiana« (2. izdaja 1715—1785), Ughellijeve zbirke »Italia sacra« 
(1643—1662, 2. izd. 1717—1722) in nekoliko pred začetkom izhajanja še 
dandanes izredno pomembne zbirke Farlatija in Coletija »Illyricum sacrum« 
(1751—1819) — prikazal zgodovino krščanstva na območju Norika in 
deloma Recije (Lavriaška in Passavska skofija).°* Hansiz se je zgledoval po 
načelih, ki so jih postavili mavrinci. Je v splošnem kritičen do virov, na- 
tančen pri njihovem navajanju, prodoren pri analizi detajlov, piše v latin- 
ščini, vendar mu manjka občutek za sintezo. Imenovati ga moremo prvega 
kritično pišočega cerkvenega zgodovinarja slovenskega rodu. V celoti ne 
zaostaja za prvim velikim italijanskim raziskovalcem oglejske cerkve, so- 

19 Iz zgodovine zgodnjega krščanstva je Valvasor v 8. knjigi II. dela obširno prikazal 
»emonska« mučenca Maksima (str.538—542) in Pelagija (552—556) ter nastanek in 
razvoj emonske škofije v antiki (649—652), Maksimilijana Celjskega (531—537), 
oglejske mučence Mohorja in Fortunata (509—513), Krisogona in Kancije (501—503), de- 
lovanje sv. Marka v Ogleju (520), tržaške mučence Justino in Zenona ter Justa (516—518), 
Sergija in Servula (568—570). Podal je kratek pregled oglejskih škofov v antiki 
(581—586), ki mu sledi obsežen ekskurz Franciscija o istrski shizmi (586—620). 

2 Prim.B. REISP, Kranjski polihistor Janez Vajkard Valvasor, Ljubljana 1983, 
229 ss. 

2 Od italijanskih del tega časa, nastalih v sosedstvu, ki obravnavajo podobno 
cerkvenozgodovinsko problematiko, naj omenim samo najvažnejše: IRENEO DELLA 
CROCE, Historia antica, e moderna, sacra, e profana, della città di Trieste, Venezia 
1698, ponatis v »Historiae urbium et regionum Italiae rariores IX«, Bologna 1965, 
s prikazom tržaških mučencev (knjiga V, str. 371—435). 

= D. MIHELIČ, o.c., 318; ista avtorica je napisala doslej najcelovitejši tematski 
prikaz dela tega zgodovinarja (o. c., 306—318), ki v slovenskem zgodovinopisju še ni 
bil deležen temeljitejše monografske predstavitve. 

2 Hansiz je na str. 13—89 prikazal zgodovino krščanstva v antičnem Noriku, s 
poudarkom na naslednjih temah: nastanek lavriaške škofije (13—16), sv. Maksimilijan 
Celjski (30—36), sv. Florijan (41—43), sv. Severin (69—82). 

» 19



dobnikom De Rubeisom, avtorjem še danes izredno pomembnega dela 
» Monumenta Ecclesiae Aguileiensis« (1740). 

V tem času nastanejo na Slovenskem prva tiskana hagiografska bese- 
dila. »Proprium sanctorum« ljubljanske škofije iz leta 1687 prinaša v obliki 
lekcij vsebino legende o sv. Mohorju in Fortunatu, »Proprium sanctorum« 
iz leta 1729 pa na enak način vsebine legend kar treh domačih svetniških 
skupin: sv. Mohorja in Fortunata, Kancijev in sv. Florijana in tovarišev." 

Vrh prosvetljenskega zgodovinopisja na slovenskih tleh, ki ga pred- 
stavlja Linhartov »Versuch einer Geschichte von Krain und den iibrigen 
Ländern der südlichen Slaven Oesterreichs« (I. knjiga 1788, 2. knjiga 1871), 
kakor je že pomemben za prodor novega koncepta slovenske zgodovine, na 
področju zgodovine krščanstva v antiki ni prinesel pomembnejšega napred- 
ka. Linhart je v svoji lapidarno napisani zgodovini (ki je dostopna tudi v 
modernem slovenskem prevodu z obširnim komentarjem)" posvetil tem 
vprašanjem malo prostora, pri navedbah se je skoraj v celoti opiral na 
Schönlebna, Valvasorja, Hansiza in De Rubeisa in je bil mestoma površen?" 

Prvo zgodovinopisno delo v slovenščini, Pohlinova neobjavljena 
»Kraynska kroneka« (1770), v vsebinskem oziru ne pomeni nikakršnega 
napredka, saj gre le za »izpisek iz Schonlebna«."" Pohlinovo poročilo o 

% Proprium sanctorum cathedralis ecclesiae et dioecesis Labacensis jussu et aucto- 
ritate... Sigismundi Christophori episcopi Labacensis, Labaci 1687, 2—6 (SS. Herma- 
gorae et Fortunati Patronum totius provinciae Carnioliae); Proprium sanctorum dioecesis 
Labacensis (Sigismundus Felix... episcopus Labacensis S.R.I. princeps et comes 
de Schrattenbach), Labaci 1729, 61—65 (In festo SS. Hermagorae primi Patriarchae Aquil. 

et Fortunati diaconi martyrum); 119—122 (In festo SS. Martyrum Cantiani, Cantii, 
Cantianillae, et Prothi); v nepaginiranem dodatku takoj zatem: In festo SS. Floriani et 
sociorum martyrum. 

85 Anton LINHART, Poskus zgodovine Kranjske in ostalih dežel južnih Slovanov 
Avstrije, 1 in 2, Ljubljana 1981 (1. knjigo, ki seže kronološko od prazgodovinske dobe 
do cesarja Konstantina, je prevedla M. SASEL-KOS, komentiral pa J. SASEL, 2. knjigo, 
ki zajema čas od Konstantina do Karla Velikega, sta prevedla A. GSPAN in N. GSPAN- 
PRASELJ, komentiral pa B. GRAFENAUER). 

26 Linhart je v 1.knjigi, V, 5 (& 348, slov. prev. str.134) le omenil začetek 
oglejskega krščanstva s sv. Markom, sv. Mohorjem in sv. Hilarijem v Neronovem času; 
v pogl. V, 20 (& 386, slov. prev. str. 147) je omenil po Schönlebnu emonskega mučenca 
sv. Maksima »sub Decio«, v pogl. V, 29 (& 403, slov. prev. 153 s.) pa je omenil, sklicevaje 
se na Schénlebna in Valvasorja, mučence iz Dioklecijanove dobe: Servula, Justa, Sergija, 
Justino v Trstu, Hilarija, Tacijana, Kancije v Ogleju, Pelagija v Emoni in Kvirina v 
Sisciji. Pri tem je treba dodati, da tako Schönleben kot Valvasor omenjata, sledeč 
legendarnemu izročilu, Servula in Pelagija kot mučenca »sub Numeriano«. Poleg tega 
Linhart omenja Hilarija kot neposrednega Mohorjevega naslednika, drugič pa kot mu- 
čenca iz Dioklecijanove dobe (!). 

V 2. knjigi omenja Linhart oglejski koncil 381 (pogl.I, 13 (& 30—31, slov. prev. 
186 s.); vir De Rubeis), krščanstvo v Emoni v 4. stol. (pogl. I, 16 (& 37, slov. prev. 188 s.)), 
sv. Severina (I, 32 (& 71—74; slov. prev. 200 s.)), zelo sumarno nastanek oglejskega 
patriarhata (pogl. Il, 3 (šc 89, slov. prev.205s.)) in istrsko shizmo (pogl. II, 12 
(& 113—116, slov. prev. 213 s.). 

27 B. GRAFENAUER, Struktura in tehnika, 220. 

20



začetkih krščanstva v Ogleju (delovanje evangelista Marka, sv. Mohorja in 
Fortunata) in takoj zatem na Kranjskem, napisano povsem v duhu Schön- 
lebnovih in Valvasorjevih trditev, je prvo slovensko besedilo o zgodnjem 
krščanstvu na naših tleh? 

Kakor je prosvetljenska doba pri nas na področju cerkvene zgodovine 
v bistvu sterilna, saj ne pomeni nikakršnega napredka v primerjavi z ba- 
ročno dobo, pa je to čas, ko se začne med Slovenci razvijati hagiologija. 
Marko Pohlin je napisal prve slovenske hagiografske spise, v katerih je 
predstavil od domačih svetnikov Mohorja in Fortunata (1768) ter sv. Flo- 
rijana (1769). Še večjega pomena kot te slovenske priredbe legend pa je 
latinski »Proprium sanctorum« ljubljanske škofije iz leta 1781, ki prinaša 
v obliki lekcij opise življenja cele vrste v ljubljanski škofiji čaščenih svetni- 
kov: Mohorja in Fortunata, Florijana, Kancijev, oglejskih devic, Maksimili- 
jana Celjskega; njegov »Dodatek« iz leta 1796 pa še sv. Kvirina in Justine 
Padovanske."? 

Za Linhartom in Pohlinom je v slovenskem zgodovinopisju o krščan- 
stvu v antiki polstoletni molk." Romantično zgodovinopisje na Slovenskem 
je, če izvzamemo dejstvo, da je prineslo Slovencem prva v narodnem jeziku 
napisana in objavljena dela o zgodnjem krščanstvu (pred tem so Bavčar, 
Schénleben in Hansiz pisali latinsko, ostali nemško) in uveljavitev sloven- 
skega koncepta namesto pokrajinskega, prineslo na tem področju prav 
majhen napredek. Antona Krempla »Dogodivšine Štajerske zemle« (1845) 
prinašajo le nekritičen povzetek iz starejše historiografije," »Celska kro- 

8 Po rokopisu, ki ga hrani Avstrijska narodna knjižnica na Dunaju (sign. 7753) je 
besedilo tega odlomka objavil P. RADICS, »Kraynska kromeka« p. Marka Poblina, 
Izvestija Muzejskega društva za Kranjsko 11, 1901, 44 s. 

2° Ta male katechismus P. Petra Kanisia, Na Duneju 1768, str. 108—112. 
30 Kratku popisuvanje tega shivlenja S. Floriana... S. Donata... SS. Jannesa inu 

Pavla, V Lublani 1769, str. 3—18. 

31 Proprium sanctorum exemptae cathedralis ecclesiae et dioecesis Labacensis, una 
cum festis novissimis... iussu et authoritate Caroli S. R.I. principis ac episcopi Laba- 

censis e comitibus ab Herberstein, Labaci 1781; pars verna, str.55—57 (S. Floriani 
et soc, martyr.), 82—85 (SS. Canciani et soc. mm.); pars aestiva, 42—44 (SS. Hermagorae 
et Fortunati); officia aligua sanctorum extra dioecesim Labacensem, 36—38 (ss. 
virginum et martyr. Euphemiae, Dorotheae, Theclae, et Erasmae); 43—45 (S. Marimi- 
liani). 

32 Appendix nova ad proprium sanctorum metropolitanae ecclesiae et archi-dioecesis 
Labacensis auctoritate et iussu Michaelis... primi archi-episcopi Labacensis, Labaci 
1796, 8—11 (S. Quirini), 49—52 (S. Justinae v. m.). 

3 Prikaz zgodnjekrščanske dobe v skromni publikaciji Valentina VODNIKA, 
Geschichte des Herzogthums Krain, des Gebiethes von Triest und der Grafschaft Gorz, 
Wien 18202 (1. izd. 1809), str. 12 s. in 17. je komajda omembe vreden. 

Prvi spis o sv. Maksimilijanu v slovenščini iz 1.1815 (avtor J. A. ZUPANČIČ; 

podatek posreduje LS 4, 1973, 90) nam ni bil dostopen. Gl. tudi op. 76. 
% Kremplov prikaz zgodovine krščanstva od začetkov do cesarja Teodozija (str. 

41—43) je do primitivnosti poenostavljen; omenja se oglejska legenda, pokristjanjevanje 
Norika in Panonije iz Ogleja od konca 1. stol. dalje; Viktorin Ptujski in Maksimilijan 
Celjski, rojstvo sv. Hijeronima v medjimurski Štrigovi. 

21



nika« Ignaca Orožna (1854) le nekaj poročil v kristjanih v Celeji, vzetih 
v pretežni meri iz legende o sv. Maksimilijanu. Za poznavanje zgodnjega 
krščanstva med Slovenci sredi prešnjega stoletja je gotovo bolj kot ome- 
njeni deli pomemben »Proprium sanctorum« ljubljanske škofije iz leta 1848, 
ki prinaša v obliki lekcij poročila o življenju cele vrste oglejskih, istrskih, 
noriških in panonijskih mučencev. Te lekcije, ki precizno povzemajo vse- 
bino legend, dokazujejo, da so bile te legende vsaj v ozkih krogih pozna- 
valcev tudi med Slovenci dobro poznane. 

V drugi polovici prejšnjega stoletja je pred nastankom zgodovinske 
znanosti med Slovenci nastalo več pomembnih razprav o krščanstvu na 
naših tleh v antiki. Najprej je treba omeniti dve razpravi Petra Hicingerja; 
nemško napisan poskus zgodovine krščanstva v antični Emoni (1857), 
tretji oris za Schönlebnovim in Valvasorjevim, ter slovensko napisan prvi 
oris zgodovine krščanstva v antiki na Slovenskem (1863).: Metodološko 
in vsebinsko ne presega tega poskusa dve desetletji mlajši nekoliko obsež- 
nejši poskus pregleda zgodovine krščanstva v antiki na Slovenskem, ki ga 
je napisal Andrej Fekonja (1883). Novost, ki sta jo prinesla ta dva avtorja, 
je v tem, da sta tudi na cerkvenozgodovinskem področju presegla pokrajin- 
ski koncept (tega se nista v celoti držala niti Schönleben in Valvasor, dasi 
sta se v splošnem omejevala na Kranjsko). Poleg tega je Fekonja kot prvi 
upošteval kot vir tudi zgodnjekrščanske arheološke najdbe (npr. leta 1858 
odkrita starokrščanska svečnika iz Rogoznice pri Ptuju). 

V slovenskem prostoru, do nedavnega tudi v italijanskem prostoru, so 
bile malo opažene cerkvenozgodovinske študije prvega Slovenca, ki se je 
intenzivno posvečal študiju starega oglejskega krščanstva, Štefana Kocjan- 
čiča iz Vipave (1818—1883). Ta je v vrsti latinsko napisanih razprav osvet- 
ljeval zgodovino, zlasti pa liturgijo zgodnje oglejske (in deloma tržaške) 
cerkve." 

85 Str. 10s.; 231; 260 s. 

3 Proprium sanctorum apostolicae sedis indultu usibus dioeceseos Labacensis 
accomodatum jussu et auctoritate... Antonii Aloysii Wolf episcopi Labacensis et 
principis, Labaci 1848, str.107—108 (SS. Hilari et Titiani), 149—150 (S. Floriani), 

170—172 (SS. Cantiani, Cantii et soc.), 180—181 (S. Quirini), 195—197 (SS. Felicis 
et Fortunati), 214—217 (SS. Hermagorae et Fortunati), 268—270 (SS. Euphemiae, Do- 
rotheae et soc.), 293—294 (S. Maximiliani), 311—313 (S. Justi), 325 (S. Chrysogoni), 
330—333 (S. Chromatii ep. confess.; kot edini oglejski svetnik iz antike, ki ni bil 
mučenec). 

87 Die Bischöfe von Aemona, Mittheilungen des historischen Vereins für Krain 
1857, 105—108 in 117—124. 

38 Začetki keršanstva na Slovenskem, Zlati vek ali Spominica na čast ss. Hermagoru 
in Fortunatu, sv. Nikolaju in ss. Cirilu in Metodu, V Ljubljani 1863, 5—39 (antično 

obdobje na str. 6—15 in 30—36). 
3° O začetkih kristjanstva na Slovenski zemlji, Letopis Matice Slovenske za leto 

1882 in 1883, V Ljubljani 1883, 163—194. 

40 Glavna Kocjančičeva dela s tega področja so naslednja: Tractatus de liturgia 
ecclesiae Aquilejensis, Tergeste 1875 (delo je izšlo pred tem v več nadaljevanjih v 

22



Največje delo, ki je nastalo že v času nastopa generacije strokovno iz- 
šolanih zgodovinarjev, vendar v celoti gledano nima vseh potrebnih odlik 
znanstvene študije, je Mihaela Napotnika monografija o Viktorinu Ptuj- 
skem (1888), ki je še danes najobsežnejše delo o Viktorinu, kar jih je bilo 
napisanih." Delo je resda v pretežni meri kompilativnega značaja, obreme- 
njeno deloma z lokalnim patriotizmom, vendar vsebuje vrsto izvirnih misli, 
tako da do danes ni izgubilo vrednosti. 

Prelom, ki ga pomeni v slovenskem zgodovinopisju nastop nove gene- 
racije zgodovinarjev s Francem Kosom (1853—1924) kot glavnim predstav- 
nikom," na področju proučevanja krščanstva v antiki na naših tleh ni bil 
tako izrazit kakor v srednjeveških študijah. Če bi Slovenska matica spre- 
jela Kosovo »Zgodovino Slovencev v srednjem veku«, bi na prelomu sto- 
letja dobili prvi znanstveno napisan pregled zgodovine krščanstva v antiki 
na naših tleh." Ker je ta projekt ne po krivdi avtorja propadel, nam je za- 
pustil Franc Kos s tega področja skromnejšo zapuščino: eno študijo o 
oglejski cerkvi v 6. stoletju," poleg tega več komentarjev k regestom v 
prvem zvezku »Gradiva za zgodovino Slovencev v srednjem veku« (1902), 
ki se nanašajo na cerkvene razmere v 6. in na začetku 7. stoletja, poleg 
nekaj manjših drobcev." V času, ko je Franc Kos usmeril svoje ustvarjalne 
sile na druga področja, je največji furlanski zgodovinar Pio Paschini z 

glasilu. »Folium dioecesanum, Tergesti«, med leti 1872—1875); spisi o nekaterih 
tržaških mučencih (Servulu ter Zenonu in Justini; Folium dioecesanum, Tergesti 1873, 
75—77, 106—109); krajši spis De sanctis quibusdam nostratibus, Folium periodicum 
Archidioecesis Goritiensis 1879, 136—138, v katerem je predstavil oglejske svetnike 
Krisogona, Anastazija, Mohorja in Hermogena. Kocjančičeve cerkvenozgodovinske 
študije je nazadnje temeljito predstavil S. TAVANO, Antichità cristiane e medioevo 
negli scritti di Stefano Kociančič, MSF 63, 1983, 59—92 (gl. zlasti 76ss.), od koder 
povzemamo podatke. Gl. tudi zbornik Stefano Kociančič (1818—1883), un ecclesiastico 
al servizio della cultura fra Sloveni e Friulani, Fonti e studi di storia sociale e 
religiosa 1, Gorizia 1984, zlasti 49—76 (S. TAVANO, Gli scritti di Stefano Kociančič 
sulle antichità cristiane; ponatis prej navedenega članka, s slov. povzetkom) in 103 ss. 
(Bibliografia in latino (a cura di S. TAVANO)). Zbornik je predstavil F. M. DOLINAR, 
ZC 38, 1984, 150—151. 

4 Sveti Viktorin, škof Ptujski, cerkveni pisatelj in mučenec, Na Dunaji 1888. 
4 GI.B. GRAFENAUER, Ob stoletnici začetkov slovenskega znanstvenega zgodo- 

vinopisja, ZC 35, 1981, 15—27; IDEM, Pomen dela Franca Kosa v razvoju slovenskega 
zgodovinopisja, v knjigi: Franc KOS, Izbrano delo, Ljubljana 1982, 337—359. 

43 F, Kos je leta 1899 Slovenski matici pismeno sporočil, da je od treh delov 
»Zgodovine Slovencev v srednjem veku« za čas od 500 do 900 v celoti izdelal 1. 
poglavje (»Razmere po naših krajih pred prihodom Slovencev«), v katerem je bila 
zajeta tudi »cerkvena zgodovina« (B. GRAFENAUER, Ob stoletnici, 23s; IDEM, 
Pomen dela Franca Kosa, 351 s.). 

% Oglejski in gradeški škofje v začetku srednjega veka, Izbrano delo, Ljubljana 
1982, 21—62 (razprava je bila prvič objavljena leta 1896; gl. Bibliografijo dela Franca 
Kosa, ibidem, 361, št. 45). 

45 Gl. Bibliografijo dela Franca Kosa, Izbrano delo, 361 št.20 (ocena v op.39 
omenjene razprave Andreja Fekonja); 363, št.78 (članek o Ogleju in njegovi baziliki 
iz leta 1907). 

23



vrsto prodornih študij o zgodnjem oglejskem krščanstvu utrl pot znanstve- 
nemu proučevanju krščanstva v Ogleju in Furlaniji, Tudi v Istri je v tem 
času na področju zgodnjekrščanske zgodovine in arheologije delovala vrsta 
pomembnih znanstvenih delavcev." 

Od sodobnikov Franca Kosa so se vprašanjem zgodovine (in arheolo- 
gije) krščanstva v antiki na naših tleh posvečali Jožef Pajek (1843—1901) 
s prikazom leta 1897 odkrite zgodnjekrščanske bazilike v Celju, Avgust 
Stegenšek (1875—1920) z razpravo o dogodkih v Petovioni okrog leta 380,” 
deloma Matija Ljubša (1862—1934)" in zlasti Fran Kovačič (1867—1939), 

ki je proučeval pokristjanjevanje slovenskih dežel v rimski dobi, sv. Vikto- 
rina, krščanstvo v Petovioni in Celeji."! V tem času je deloval prvi po- 
membni slovenski arheolog za zgodnjekrščansko obdobje Walter Schmid 
(1875—1951), ki je opravljal zgodnjekrščanske arheološke raziskave v 
Emoni in Petovioni;® njegov sodobnik Josip Dostal (1872—1954) je ob- 
javil Kristusov monogram iz Emone. Od neslovencev sta pomembna 
Emanuel Riedl in Georg Schon, ki sta raziskovala zgodnjekrščansko bazi- 
liko na tleh antične Celeje," in Friedrich Horvat z razpravo o sv. Vikto- 
rinu.>® 

# Gl. G.C.MENIS, Pio Paschini e le antichità cristiane del Friuli, Atti del 
convegno di studio su Pio Paschini nel centenario della nascità (1878—1978), Pubblica- 
zioni della deputazione di storia patria per il Friuli 10, Città del Vaticano 1978, 
17-34; gl. bibliografijo na koncu študije. 

47 Npr. Andrea Amoroso, Paolo Deperis, Francesco Babudri, Antonio Gnirs in 
Antonio Pogatschnig, da omenim le nekatere. Gl. navedbe v seznamu literature na 
koncu študije in zlasti G. CUSCITO, Il contributo della Società Istriana di Archeologia 

e Storia Patria agli studi sulla tarda antichità, AMSI 32 n.s., 1984, 97—144; IDEM, 
L’apporto della Società Istriana di Archeologia e Storia Patria agli studi giuliani di 
storia religiosa, Archeografo Triestino ser. IV, vol. 45 (93), 1985, 69—103, zlasti 75 ss. 

48 Ostanki dveh krščanskih bazilik rimske Celeje, Voditelj v bogoslovnih vedah 
2, 1899, 51-61. 

4° Julijan Valens, ptujski protiškof, Časopis za zgodovino in narodopisje 10, 
1913, 1—7. 

50 Die Christianisierung der heutigen Didzese Seckau, Graz und Wien 1911, 
23—34. 

51 Kovačičeva dela, ki se nanašajo na zgodnjekrščansko obdobje, so navedena v 
seznamu literature na koncu razprave. 

52 Ausgrabungen in Emona, Laibacher Zeitung Nr. 117 (22. Mai 1911), str. 1103; 
Ptujske krščanske starosvetnosti, Casopis za zgodovino in narodopisje 31, 1936, 97—115 
(s prilogami). 

58 Ein Bronzemonogramm Christi aus Emona, Römische Quartalschrift 28, 1914, 
187 ss. 

5% E. RIEDL, Reste einer alt-christlichen Basilica im Boden Celeja's, Mittheilungen 
der k.k. Central-Commission zur Erforschung und Erhaltung der Baudenkmale N. F. 
24, 1898, 219—225; G. SCHON, Mosaikinschriften aus Cilli, Jahreshefte des Österreichi- 
schen archäologischen Institutes 1, 1898, Beiblatt, 29—36. 

55 Die 1600-jährige Jubiläums-Feier des Märtyrertodes des Hl. Viktorinus, Bischofes 

von Poetovio, in der Propstei- und Stadtpfarrkirche zum hl. Georg in Pettau (Festschrift), 
Marburg 1904. 

24



Vprašanja zgodnjega krščanstva so bila malo opažena v delu druge 
generacije slovenskih znanstvenih ustvarjalcev na področju zgodovinopisja, 
saj sta vodilna med njimi, Ljudmil Hauptmann in Milko Kos, obravnavala 
ta vprašanja le na robu svojih del, ne da bi kateri od njiju napisal po- 
membnejši prispevek s tega področja." Od sodobnikov te generacije zgodo- 
vinarjev je treba med znanstvenimi delavci, ki so proučevali zgodnje krščan- 
stvo na naših tleh, navesti zgodovinarja Jožeta Rusa (1888—1845),7 med 
teologi Miroslava Premrova (1871—1944),% patrologa Franca Ksaverja 
Lukmana (1880—1970)," etnologa Lamberta Ehrlicha (1878—1942) ter 
cerkvenega zgodovinarja Maksa Miklavčiča (1900—1971), med arheologi 
Josipa Klemenca (1898—1967)® ter dva neslovenca, ki sta bila s pomemb- 
nim delom znanstvenega dela vezana na slovenski prostor, Mihovila Abra- 
mica (1884—1962)% ter zlasti Balduina Sarijo (1893—1974) Od tujih 

5% Medtem ko Hauptmann ni pisal o zgodnjekrščanski dobi, je M. KOS, K poročilom 
Pavla Diakona o Slovencih, Časopis za zgodovino in narodopisje 26, 1931, 202—216 
(ponatis: M. KOS, Srednjeveška ... zgodovina Slovencev (kot v op.7), 157—169)) ob- 
ravnaval propad antičnih škofij v zadnji četrtini 6. stol. V razpravi Problem kontinuitete 
v zgodovini Slovencev, ibidem, 119s., je dal kratko oceno kontinuitete krščanstva iz 
antike v srednji vek. 

5 Johannes — zadnji škof panonske, a prvi istrske Emone, GMDS 20, 1939, 
152—166. 

88 Della patria di S. Girolamo, La scuola cattolica 49, 1921, 235—246. 
5? Od Lukmanovih del, ki se nanašajo na zgodovino krščanstva v antiki v naših 

krajih, naj navedem sledeča: Epitafij škofa Gaudentija, Bogoslovni vestnik 8, 1928, 
117—122 (prva slovenska študija iz starokrščanske epigrafike); Svetega Hijeronima 
izbrana pisma. Poslovenil, uvod in opombe napisal dr. Franc Ksaver Lukman, I. 
del Celje 1941, II. del Ljubljana 1941 (zlasti uvod v prvi del z obravnavo lege Stridona, 
prevod dveh Hijeronimovih »emonskih« pisem); Iz vojnih časov pred petnajst sto in več 
leti, Zbornik zimske pomoči 1944, 377—383; Gregorij Veliki in njegova doba, Celje 
1980 (posmrtna izdaja dela; knjigo je predstavil R. BRATOŽ, ZC 34, 1980, 481—483). 
Gl. tudi op. 82. 

60 Sv. Severin, apostol Podonavja, Katoliški misijoni 1941/1942, 199—202, 279— 

281. 

st Hermogenes — Hermagoras, Zbornik razprav Teološke fakultete v Ljubljani, 
Ljubljana 1962, 363—367 (prva slovenska znanstvena študija o nekem mučencu iz 
antike); Zgodovina cerkve v Jugoslaviji. Ljubljana 1971 (s sumarnim pregledom antične 
dobe na str. 17 ss.). 

® Ranokrščanske bazilike v Ptuju, Koledar Družbe sv. Mohorja 1950, Celje 1950, 
114—116; Ptujski grad v kasni antiki, Slovenska akademija znanosti in umetnosti, razred 
za zgodovinske in družbene vede 4, Ljubljana 1950, zlasti 9—18, 60ss.; Figuralni 
fragment kasnoantičnega reliefa iz Celja, AV 3, 1952, 99—107; Zgodnjekrščanska svetilka 
iz Ptuja, Ptujski zbornik 1893—1953, Ptuj 1953, 23—24; Zgodovina Emone, v delu 
Zgodovina Ljubljane I, Ljubljana 1955, 355—356; Krščanstvo v Emoni, Nova pot 14, 
1962, 349—360; Starokrščanska svetišča v Sloveniji, AV 18, 1967, 111—135. 

% Poetovio. Vodnik po muzeju in stavbnih ostankih rimskega mesta, Ptuj 1925, 
40—44 (delo je izšlo tudi v nemščini: Poetovio. Führer durch die Denkmäler der römi- 
schen Stadt, Wien 1925); Die christliche Archäologie in Jugoslavien in den letzten 
zwanzig Jahren, Actes du Ve Congres international d'archčologie chretienne, Aix-en- 
Provence, sept. 1954, Citta del Vaticano—Paris 1957, 177—183 (zlasti 182). 

si Začasno poročilo o izkopavanjih na Gradišču pri Vel. Malenci, GMDS 10, 1929, 

25



znanstvenikov so o vprašanjih zgodnjega krščanstva na naših tleh pisali 
Francoz Jacques Zeiller," Avstrijca K. Schwach" in Rudolf Egger" ter 
Madžar Tibor Nagy" in Italijan Attilio Degrassi." 

Za razdobje danes delujoče starejše in mlajše generacije znanstvenih 
delavcev na področju zgodnjekrščanskih študij na naših tleh moremo ugo- 
toviti večjo intenzivnost raziskav in delen premik njihovega težišča. 

Med zgodovinarji so se le redki ukvarjali z zgodnjim krščanstvom. Večje 
ali celo velike pozornosti so bila deležna predvsem tista vprašanja iz zgo- 
dovine krščanstva v antiki, ki so pomembna za poznavanje drugih problem- 
skih sklopov starejše slovenske zgodovine, tako zlasti propad antičnih 
škofij na Slovenskem pod vidikom kronologije in poteka naselitve Sloven- 
cev (Bogo Grafenauer). Bolj podrobno so bila proučevana le še nekatera 
vprašanja iz zgodovine krščanstva v antiki, npr. oglejska sinoda leta 381 
in z njo povezani dogodki (Metod Benedik),"! sv. Severin in njegov čas 
(R. Bratož),"? istrska shizma (postumno objavljena knjiga F. K. Lukmana),”® 

11—17; Drugo začasno poročilo o izkopavanjih na Gradišču pri Vel. Malenci, ibidem 
11, 1930, S—12; Antike Inschriften aus Jugoslavien I (skupaj s V. HOFFILEER-jem), Za- 
greb 1938 (objava starokrščanskih napisov iz Celeje (št.63—73), iz Št. Pavla pri 
Preboldu (16), iz Petovione (443—444)); Noricum und Pannonien, Historia 1, 1950, 
436—486, zlasti 481 ss.; Poetovio, RE XXI, 1951, 1167—1184, zlasti 1182ss. (rec. J. 

KLEMENC, AV 3, 1952, 331—334). 
® Les origines chrétiennes dans les provinces danubiennes de Pempire romain, 

Paris 1918, passim. 
% Der Verrat des Bischofs Valens von Pettau und die Zerstörung dieser Stadt im 

Jahre 380, Zeitschrift des historischen Vereins für Steiermark 10, 1912, 161—180. 
© Frühchristliche Kirchenbauten im südlichen Noricum, Sonderschriften des Oster- 

reichischen archäologischen Instituts in Wien 9, Wien 1916, zlasti 133-138; Spomenik 
iz krščanskega Poetovija, Časopis za zgodovino in narodopisje 29, 1934, 58—59; Der 
heilige Hermagoras. Eine kritische Untersuchung, Klagenfurt 1948; Die Zerstörung 
Pettaus durch die Goten, Römische Antike und frühes Christentum I, Klagenfurt 1962, 
36—44 (dogodki v Petovioni okrog 1.380); Eine altchristliche Bischofsinschrift, ibidem, 
111—115 (analiza napisa škofa Gavdencija, prim. op. 59; zadnja dva članka sta bila prvič 
objavljena 1. 1915 oz. 1927). 

8 O.c. (op. 4), zlasti 31—52 (sv. Viktorin), 170, 180 ss. (dogodki v Petovioni okrog 
1.380. 

° Le grotte carsiche nell'età romana, Scritti vari di antichità II, Roma 1962 (članek 
prvič objavljen 1929), 733 s. (predstavitev drobnih zgodnjekrščanskih najdb iz Škocjanskih 
jam). : 

70 Proces doseljavanja Slovena na zapadni Balkan i u istočne Alpe, Centar za 
Balkanološka ispitivanja, knjiga 4 (Akademija nauka i umjetnosti Bosne i Hercegovine), 
Sarajevo 1969, 29—55, zlasti 38 ss.; Naselitev Slovanov v Vzhodnih Alpah in vprašanje 
kontinuitete, AV 21—22, 1970—1971, 17—32, zlasti 24 ss. Prim. tudi razpravo Nekaj 
vprašanj iz dobe naseljevanja južnih Slovanov, ZC 4, 1950, 23—126, zlasti 59ss. in 
poljudnoznanstveno predstavitev tega vprašanja v njegovi sintezi zgodovine Slovencev 
(op. 93). 

Pat Oglejska sinoda 381 z udeležbo emonskega škofa Maksima, Bogoslovni vestnik 
41, 1981, 362—371. 

® EVGIPIJ, Življenje svetega Severina, Uvod, prevod in komentar napisal R. 
BRATOZ, Ljubljana 1982; Severinus von Noricum und seine Zeit. Geschichtliche 

26



vprašanje odnosa med »kranjsko« in istrsko Emono (Jaroslav Šašel, R. Bra- 
to)! 

Z »Letom svetnikov« (v 4 delih, 1968—1973)'" smo dobili (po več 
poskusih od srede prejšnjega stoletja dalje)" prvi soliden poljudnoznanstven 
hagiološki pripomoček, za katerega pa moremo ugotoviti, da ravno na 
področju mučencev z oglejskega območja kaže nekatere pomanjkljivosti, 
bodisi da nekaterih svetnikov sploh ne upošteva, bodisi da je predstavitev 
nekaterih pomanjkljiva." Dobili smo vrsto novih prikazov zgodovine in 
arheologije zgodnjega krščanstva za več rimskih mest na slovenskih tleh: 
Emono, Celejo in Koper (Jaroslav Šašel)."" Nekaj avtorjev je prostorsko 
preseglo slovenski prostor in obravnavalo nekatere nadregionalne ali celo 
občezgodovinske probleme iz zgodovine krščanstva v antiki, ki pa so važni 
tudi za slovenski prostor (med zgodovinarji Jaroslav Šašel? in deloma 
R. Bratoz,® med teologi cerkveni zgodovinar France Martin Dolinar"! in 
patrolog Ivan Pojavnik*). 

Medtem ko so nekateri slovenski znanstveniki postali pomembni 

Anmerkungen, Osterreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische 
Klasse, Denkschriften, Bd. 165, Wien 1983. 

78 Gregorij Veliki in njegova doba, Celje 1980. 
© J. ŠASEL, Emona, RE Suppl. XI, 1968, 577—578; R. BRATOZ, Krščanska Emona 

in njen zaton, Zgodovina Ljubljane. Prispevki za monografijo, Ljubljana 1984, 
64—68. 

7 M. MIKLAVCIC-J. DOLENC, Leto svetnikov I—IV, Ljubljana 1968—1973. 
%6 F, VERITI, Shivljenje svetnikov I—IV, V Ljubljani 1831—1844; Djanje Svetnikov 

Božjih in razlaganje prestavnih praznikov ali svetkov I—II, Celovec 1853—1854; J. 
ROGAČ, Življenje svetnikov in svetnic Božjih (1. del), V Celovcu 1867 (2.izd. 1906); 
M. TORKAR, Življenje svetnikov in svetnic Božjih (2. del), V Celovcu 1871/74 (2. izd. 

1908); J. E. ZORE, Zivljenje svetnikov I—IV, Celovec 1917—1939. 
© Na te pomanjkljivosti bomo opozorili v študiji ob obravnavanju konkretnih 

primerov. 
78 Emona, RE Suppl. XI, 1968, 568—569, 576—578; Celeia, RE Suppl. XII, 

1970, 147—148; Koper, AV 25, 1974, 453—454; K zgodovini Emone v rimskih napisih 
in literaturi, Zgodovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 43 s. 

7 Omemba Slovanov v pesmi Martina iz Brage na Portugalskem, Kronika 24, 
1976, 151—158; Postila k Martinu iz Brage, Kronika 25, 1977, 166—167; Divinis nutibus 
actus. Due Postille per San Martino di Bracara, Historia 27, 1978, 249—254; Uvod 
h knjigi F. K. LUKMAN, Gregorij Veliki (op.73), 5—15; Il viaggio di Venanzio Fortu- 
nato e la sua attività in ordine alla politica bizantina, AA Ad 19, 1981, 359—375. 

80 Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem in Akvilejo, ZC 
37, 1983, 259—272. 

81 Cerkev v političnih strukturah rimskega cesarstva v četrtem stoletju, Bogoslovni 
vestnik 41, 1981, 344—353; nemška verzija razprave: Die Kirche in den politischen 
Strukturen des römischen Reiches im 4. Jahrhundert, Das Patriarchat Aquileia — 

Schnittpunkt der Kulturen, Regensburg 1983, 19—26. 
® Vesoljni cerkveni zbor v Carigradu leta 381 in pomen nicejsko-carigrajske 

veroizpovedi, Bogoslovni vestnik 41, 1981, 354—361; F.K.LUKMAN, Kristusovi 

pričevalci. Martyres Christi. Šestintrideset poročil o mučencih prvih stoletij. Priredil 
Ivan POJAVNIK, Celje 1983 (zlasti »Uvod«, 9—43; rec. R.BRATOZ, ZC 37, 1983, 

135—139). 

27



raziskovalci zgodnjega krščanstva na sosednjih področjih (arheologa 
Branko Marušič"? in Jože Kastelic za Istro," kot epigrafika Ana in Jaroslav 
Šašel za območje cele Jugoslavije"), so zgodnjekrščansko dobo na naših 
tleh proučevali nekateri strokovnjaki iz sosednjih dežel: Avstrijec Rudolf 
Noll,% Nemec Thilo Ulbert s sodelavci," Italijan (Furlan) Gian Carlo 
Menis, deloma Hrvat Lujo Margetič." Ažuren oris zgodnjekrščanske dobe 
na ozemlju sosednje Avstrije s težiščem na prikazu sv. Florijana je v sloven- 
ščini priobčila Avstrijka Renate Pillinger.” 

Poskusi sintetičnih prikazov zgodnjekrščanske dobe so bili doslej prav 
redki. V celoti gledano so bili bodisi preveč poljudno zasnovani," bodisi 
gre le za kratke obrise preliminarnega značaja (Gian Carlo Menis, R. 
Bratož)." V nobeni od novejših sintez zgodovine Slovencev ali zgodovine 
Cerkve na Slovenskem ni bila zgodnjekrščanska doba ustrezno prika- 
zana.®* 

Vse večja je vloga zgodnjekrščanskih arheoloških raziskav, ki so do- 
živele velik vzpon prav v zadnjih dveh desetletjih z odkritji vrste pozno- 
antičnih cerkva. Omenimo naj le poglavitne med njimi: raziskave Petra 
Petruja (1930—1983), Timoteja Knifica in več slovenskih ter nemških 

#3 Kasnoantička i bizantinska Pula, Pula 1967; Krščanstvo i poganstvo na tlu 
Istre v IV i V stolječu, AV 29, 1978, 549—572 (avtor je sicer velik strokovnjak za 
arheologijo zgodnjega srednjega veka). 

8 Stil in ideja mozaikov Eufrazijeve bazilike v Poreču, Situla 8, 1965, 209—212; 
ital. verzija razprave: Lo stile e il concetto dei mosaici della basilica Eufrasiana a 
Parenzo, Atti del VI Congresso internazionale di archeologia cristiana (Ravenna 1962), 

Citta del Vaticano 1965, 485—489. 
8 V zbirki Inscriptiones Latinae quae in lugoslavia... repertae et editae sunt, 

Situla 5, 1963 in 19, 1978, sta objavila tudi vrsto starokrščanskih napisov. 
86 Zwei unscheinbare Kleinfunde aus Emona, AV 19, 1968, 79—88. 
87 P. PETRU-T. ULBERT, Vranje pri Sevnici. Starokrščanske cerkve na Ajdovskem 

gradcu, Katalogi in monografije 12, Ljubljana 1975, 21—77; Vranje bei Sevnica. 
Siedlungsgeschichtliche Untersuchungen, AV 30, 1979, 695—725; Zur Siedlungskontinuität 
im südöstlichen Alpenraum (vom 2. bis 6. Jahrhundert n.Chr.) dargestellt am Beispiel 
von Vranje (ehem. Untersteiermark), Vorträge und Forschungen 25, 1979, 141—157. 

88 Rapporti ecclesiastici tra Aquileia e la Slovenia in età paleocristiana, AV 29, 
1978, 368—378. 

8° Histrica et Adriatica. Raccolta di saggi storico-giuridici e storici, Trieste 1983, 
zlasti 103 ss. 

% Preganjanje kristjanov in uničevanje templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi, 
ZC 39, 1985, 173—183. 

% Npr. v publikaciji Cerkev na Slovenskem, Ljubljana 1971, 23s.; P. PETRU, 
Zaton antike v Sloveniji, Ljubljana 1976, pogl. »Zgodnjekrščansko obdobje«, brez 
paginacije. 

92 Gl, op.88; R.BRATOZ, Kratek oris zgodovine krščanstva na Slovenskem v 
pozni antiki, ZC 35, 1981, 205—221; ital. nekoliko razširjena verzija: Il cristianesimo 
in Slovenia nella tarda antichita, AMSI 29—30 n.s., 1981—1982, 19—55; nem. verzija: 
Das Christentum in Slowenien in der Spätantike. Ein geschichtlicher Abriss, Kulturhi- 
storische und archäologische Probleme des Südostalpenraumes in der Spätantike, 
Wien—Köln—Graz 1985, 32—54. 

28



arheologov na Vranju pri Sevnici," Ljudmile Plesničar-Gec s sodelavci na 
tleh antične Emone," Lojzeta Bolte na Rifniku" (ta tri najdišča so že 
monografsko predstavljena), Franceta Lebna in Andreja Valiča na Ajdni," 
Janeza Dularja in Slavka Ciglenečkega pri Podzemlju," Slavka Ciglenečke- 

95 Zelo obrobno sta prikazala zgodnjekrščansko dobo J. GRUDEN, Zgodovina 
slovenskega naroda I, Celovec 1910 (gl. str.12) in M. KOS, Zgodovina Slovencev od 
naselitve do 15. stoletja, Ljubljana 1955 (2. izd.) (gl. str. 19; 28 s.). Zelo sumaren pregled 
posreduje tudi Zgodovina narodov Jugoslavije I (Do začetka XVI. stoletja), Ljubljana 
1953 (gl. str. 60; 63 s.). Od poljudnih, arheološko oz. kulturnozgodovinsko zasnovanih 
del posreduje krajši oris zgodnjekrščanske dobe I.CURK, Rimljani na Slovenskem, 
Ljubljana 1976, 39 ss.; 89 s. (gl. rec. J. SASEL, AV 28, 1977, 475—476). 

Nekoliko več prostora namenja temu obdobju tudi B. GRAFENAUER, Zgodovina 
slovenskega naroda 1. (Od naselitve do uveljavljenja frankovskega reda (z uvodnim 
pregledom zgodovine slovenskega ozemlja do naselitve alpskih Slovanov)), Ljubljana 
1978 (3.izd.) (gl. str.207—209; splošen obris začetkov in razvoja krščanstva; 231; 
razmere v 5. stoletju; 306; propad antičnih škofij ob naselitvi Slovencev). Dokaj skromen 
in pomanjkljiv prikaz zgodnjekrščanske dobe prinaša Zgodovina Slovencev, Ljubljana 
1979 (kolektivno delo, avtor prispevka za antično dobo P. PETRU; gl. str. 85 ss.; rec. 
R. BRATOZ, AV 32, 1981, 646—652, zlasti 651). 

Povsem izpuščena ali le sumarno predstavljena je ta doba tudi v novejših zgodo- 
vinah Cerkve na Slovenskem: A. KRZIC, Zgodovina svete katoliške cerkve za srednje 
šole, Celovec 1904 (to dobo izpušča); I. KRIŽANIČ, Zgodovina Svete katoliške cerkve 
za slovensko ljudstvo 1, Celovec 1910 (2. izd.; le na str.57 omenja mučence); A. STROJ, 
Kratka zgodovina katoliške cerkve za šole, Ljubljana 1922 (1.izd. Celovec 1904; 
le omenja mučence); A. MEDVED, Zgodovina katoliške cerkve za VIII. razred gimnazij, 
Maribor 1922 (1.izd. Ljubljana 1912; prikaz te dobe je zelo obroben); J. TURK, 
Cerkvena zgodovina. Provizoriéni oris izpitne snovi, Groblje 1930 (to dobo je obšel); J. 
JERAJ, Cerkvena zgodovina. Oris z domorodnega vidika, Maribor 1935; M. MIKLAV- 
CIC, Zgodovina Cerkve s patrologijo I, Ljubljana 1969 (le omenja Viktorina Ptujskega); 
IDEM, Zgodovina cerkve v Jugoslaviji, Ljubljana 1972 (le obrobno na str. 17 s.). Podatke 
o prikazu zgodnjekrščanske dobe v domačih cerkvenih zgodovinah nam je posredoval 
prof. dr. France Martin Dolinar, za kar se mu lepo zahvaljujemo. 

% Gl. op. 87 (str. 9—20; 149—161); P. PETRU, Ajdovski gradec nad Vranjem pri 
Sevnici, Kulturni in naravni spomeniki Slovenije 52, Ljubljana 1975; IDEM, Vranje pri 
Sevnici, AV 29, 1978, 517—518; IDEM, Stavba A (episkopij?) na Ajdovskem gradcu 
nad Vranjem pri Sevnici, AV 30, 1979, 726—731; IDEM, Arheološki oris poznoantične 
poselitve Slovenije, ZČ 36, 1982, 295—310; T. KNIFIC, Vranje pri Sevnici. Drobne najdbe 
z Ajdouskega gradca, (leto 1974), AV 30, 1979, 732—763 (s prilogami). 

95 Starokrščanski center v Emoni, Katalogi in monografije 21, 1983; od starejših 
del iste avtorice o krščanstvu v Emoni naj navedem sledeča: Emona v pozni antiki, 
AV 21—22, 1970—1971, 117—122; Poznoantična in starokrščanska Emona, Materijali 
XII, IX kongres arheologa Jugoslavije (Zadar 1972), Zadar 1976, 231—238; La città di 
Emona nel tardoantico e suoi ruderi paleocristiani, AV 23, 1972, 367—375. 

9 Starokrščanski baziliki v poznoantični naselbini ma Rifniku, Celjski zbornik 
1973—1974, 309—324; Rifnik nad Šentjurjem, Kulturni in naravni spomeniki Slovenije 58, 
Ljubljana 1975; Rifnik pri Šentjurju. Poznoantična naselbina in grobišče, Katalogi in 
monografije 19, 1981. 

97 F.LEBEN-A. VALIČ, Ajdna, AV 29, 1978, 532—545; A. VALIC, Ajdna nad 
Potoki, Varstvo spomenikov 27, 1985, 265—272. 

9 J. DULAR, Early christian church on Kučar near Podzemelj, AV 29, 1978, 
528—532; S. CIGLENECKI-J. DULAR, Podzemelj, Kučar, Varstvo spomenikov 21, 1977, 
241—242; S. CIGLENEČKI, Kučar pri Podzemlju, Varstvo spomenikov 23, 1981, 272—273. 

29



ga na Gradcu pri Prapretnem (doslej le preliminarne raziskave), na Korinj- 
skem hribu in na Limberku" (zadnjih pet najdišč je bilo prikazanih v več 
člankih in še čakajo na monografsko predstavitev). Drobne zgodnjekrščan- 
ske najdbe so prinesla tudi raziskovanja Sonje Petru in Petra Petruja 
na tleh antičnega Nevioduna. Vzpon zgodnjekrščanske arheologije pri 
nas se kaže tudi v novih interpretacijah, korekturah in dopolnitvah že pred 
tem znanih najdb (Iva Mikl-Curk,'"" Paola Korošec," Vera Kolšek'%) ter 
na področju zgodnjekrščanske epigrafike (Jaroslav Šašel)" in raziskovanja 
zgodnjekrščanskih mozaikov (Bojan Djurič)."% Vse te raziskave s področja 
zgodnjekrščanske arheologije pomenijo bistveno obogatitev zgodnjekrščan- 
skih študij na Slovenskem. 

V celoti gledano pa je bilanca zgodnjekrščanskih študij (zlasti zgodo- 
vinskih in cerkvenozgodovinskih, v manjši meri arheoloških) med Slo- 
venci, če jo primerjamo z razvojem v svetu, dokaj skromna. Ugotoviti 
moremo manjšo intenzivnost v raziskovanju in zlasti publiciranju tudi v 
primerjavi s sosednjimi deželami: severovzhodno Italijo, Avstrijo in 
Madžarsko, do neke mere tudi hrvatsko Istro. 

Doslej je bilo objavljenih, prevedenih in komentiranih le malo virov 
(Evgipijev življenjepis sv. Severina (R. Bratož),"% več poročil o dogodkih v 
zvezi z istrsko shizmo (Franc Kos, Franc Ksaver Lukman)," od epigrafskih 
virov napis škofa Gavdencija (Franc Ksaver Lukman, Kajetan Gantar))."" 
Ker gre v naštetih primerih za besedila, ki so že dolgo poznana, moremo 
označiti v dodatku predstavljeno Dolinarjevo objavo stiškega rokopisa 
legende o sv. Mohorju in Fortunatu za prvi izviren prispevek slovenske 

Kasnoantično utrjeno naselje Gradec pri Prapretnem, AN 26, 1975, 259—267; 
Rezultati prvih raziskovanj na Gradcu pri Prapretnem, AV 32, 1981, 417—453; Utrdba 
Korinjski brib v arheoloških obdobjih, Zbornik občine Grosuplje 13, 1984, 145—160; 
Potek alternativne ceste Siscija—Akvileja na prostoru zahodne Dolenjske in Notranjske 
v času od 4. do 6. stoletja. Preliminarno poročilo o raziskovanjih Korinjskega hriba in 
rekognisciranjih zahodne Dolenjske, AV 36, 1985, 255—284. 

10 Neviodunum (Drnovo pri Krškem), Katalogi in monografije 15, Ljubljana 1978, 
zlasti 41 5., 48. 

19 Poetovio v pozni antiki, AV 29, 1978, 405—411. 
102 Starokrščanska svečnika iz Rogoznice v Ptuju, AV 31, 1980, 55—61. 
103 Nekaj podatkov o zgodnjem krščanstvu v Celeji, AV 35, 1984, 342—345. 
104 Napisi v mozaičnih tleh emonske krstne kapele in cerkvenega portika, v knjigi: 

L. PLESNICAR-GEC in sodelavci, Starokrščanski center (op. 95), 52—59; seznam staro- 
krščanskih napisov Slovenije je objavil R.BRATOZ, Il cristianesimo (kor v op.92), 

108 Antični mozaiki na ozemlju SR Slovenije, AV 27, 1976, 537—625 (s prilogami), 
zlasti 552—554 (bazilika v Celeji), 587—589 (mozaiki emonskega baptisterija). 

100 GI. op.72. 
107 F, KOS, Gradivo za zgodovino Slovencev v srednjem veku I, Ljubljana 1902, 

60—61 (53—55), 64—68 (58—63), 77 (76) ss.; K. LUKMAN, Gregorij Veliki (kot v op. 73), 
211—223. 

10 Gl. op. 59; napis, ki ga je v verzih prevedel Kajetan GANTAR, sta nazadnje s 
prevodom objavila P. PETRU, Zaton antike v Sloveniji, Ljubljana 1976, 12 strani od 
konca, in R. BRATOZ, Kratek oris, 217 op. 86. 

30



znanosti k poznavanju virov za zgodnjekrščansko dobo na naših tleh, če 
seveda ne upoštevamo materialnih virov. Ker se je zanimanje raziskovalcev 
ponavadi osredotočilo le na izbrana vprašanja, je ostala vrsta vprašanj 
skorajda nedotaknjenih. Naj naštejemo le nekatera: novo ovrednotenje 
mučeniških legend (večino med njimi so kot zadnji pri nas študirali 
Bavčar, Schönleben in Valvasor pred tremi stoletji!), Viktorinovo mesto v 
zgodnjekrščanski književnosti (Napotnikova monografija izpred sto let je 
nastala tri desetletja pred prvo tekstnokritično izdajo Viktorinovih spisov 
in je torej že a priori zastarela), problem pokristjanjevanja mest in po- 
deželja, nastanek cerkvene organizacije, materialna in duhovna kultura 
krščanske pozne antike na naših tleh (o tem sicer obstaja nekaj krajših 
delnih predstavitev)," vpliv velikih političnih sprememb na življenje 
krščanskih skupnosti, vprašanje kontinuitete krščanstva iz antike v srednji 
vek (doslej le kratko skicirano)." Na vsa ta vprašanja bomo skušali odgo- 
voriti v tej in v prihodnji nadaljevalni študiji. 

Pričujoče delo je nekoliko dopolnjena disertacija, predložena oktobra 
1985 Filozofski fakulteti v Ljubljani. Javno je bila zagovarjana 14. 1. 1986 
pred komisijo, ki so jo sestavljali prof. dr. Jože Kastelic (predsednik in 
glavni referent), akademik prof. dr. Bogo Grafenauer in dopisni član akad. 
dr. Jaroslav Šašel. Članom komisije (prva dva imenovana sta bila mentorja) 
se zahvaljujem za pomoč in vrsto koristnih nasvetov in dopolnil, ki sem 
jih skušal pri knjižni objavi v kar največji meri upoštevati. V dolžnost 
mi je, da se zahvalim vsem institucijam in posameznikom, ki so mi poma- 
gali pri delu. Najprej Filozofski fakulteti, ki mi je s polletnim študijskim 
dopustom v študijskem letu 1982/1983 omogočila zbiranje in študij gradiva 
v Trstu, Ogleju in Vidmu in je bila (posebej njen Znanstveni inštitut) glavni 
mecen raziskave, Zunanjemu ministrstvu italijanske vlade, ki mi je poklo- 
nilo polletno štipendijo za študij v Italiji, ter Teološki fakulteti v Ljub- 
ljani, zlasti delavcem njene izjemno bogate knjižnice, za prijazno naklo- 
njenost in velikodušnost pri izposoji knjižnega fonda. Za pomoč pri zbi- 
ranju slikovnega gradiva dolgujem zahvalo akademiku dr. Emilijanu Cevcu 
in drugim delavcem Umetnostnozgodovinskega inštituta Franceta Steleta 
na Slovenski akademiji znanosti in umetnosti, prof. Antonu Ožingerju (Ma- 
ribor), dr. Dragutinu Nežiču (Poreč) in prof. dr. Giuseppeju Cuscitu (Trst). 
Posebno zahvalo dolgujem delavcem Inštituta za zgodovino Cerkve Teo- 
loške fakultete v Ljubljani, ki so delo ocenili kot primerno in vredno za 
objavo v zbirki »Acta Ecclesiastica Sloveniae«. 

10 Kratek oris Viktorinovega dela je objavil R. BRATOZ, Viktorin iz Petovione in 
njegova doba, Živa antika 34, 1984, 119—125. 

410 I, MIKL-CURK, Nekaj misli o poznoantični materialni kulturi v Sloveniji, AV 
23, 1972, 376—383; EADEM, Rimljani na Slovenskem, Ljubljana 1976, passim; P. PETRU, 
Zaton antike v Sloveniji, Ljubljana 1976, passim. 

i! Gl, R.BRATOZ, Kratek oris (kot v op. 92), 220, op. 106 (s tem navedeno 
literaturo). 

31



I 

ZACETKI KRSCANSTVA IN NJEGOV RAZVOJ 
DO DOBE VELIKIH PREGANJANJ 

1. Prva poročila o kristjanih v bližini poznejšega 
vplivnega območja oglejske cerkve 

Nikakršnih zgodovinsko zanesljivih poročil o krščanstvu v vzhodnih 
pokrajinah poznejšega vplivnega območja oglejske cerkve nimamo pred 
dobo zadnjega velikega preganjanja kristjanov, pred spisi Viktorina Ptuj- 
skega s konca 3. stoletja in pred nekaj zanesljivimi poročili o mučeništvih, 
ki segajo po izvoru v 4. stoletje. Vsa ta zanesljiva pričevanja so dokaj 
pozna, in če upoštevamo razvoj krščanstva v tedanjem celotnem rimskem 
svetu, pridemo do ugotovitve, da se približno enako pozna poročila na- 
našajo samo še na ostala področja alpskih in podonavskih provinc, severno 
in zapadno črnomorsko obalo, nekatere obmejne pokrajine Vzhoda, evrop- 
sko atlantsko obalo in na rimsko Britanijo.! To nas preseneča, če upošte- 
vamo izjemno važno prometno in strateško lego obravnavanega ozemlja, 
ki po svoji legi in pomenu v rimskem svetu še zdaleč ni bilo na obrobju 
dogajanja. Ker se v teh zanesljivih poročilih omenjajo krščanske skupnosti 
kot relativno idejno homogene in cerkvenoorganizacijsko razvite, lahko 
predpostavljamo, da je bilo tako izpričano stanje posledica daljšega, 
gotovo več desetletij trajajočega razvoja. Postavlja se vprašanje, na katerega 
iz virov ne moremo dobiti neposrednega odgovora, kdaj, od kod, po 
katerih poteh in na kakšen račin se je širilo krščanstvo v te pokrajine. 

Iz prvega in drugega stoletja imamo tri skupine poročil, ki nam za- 
nesljivo dokazujejo navzočnost kristjanov v daljnem ali bližnjem sosed- 
stvu obravnavanih pokrajin. Iz teh poročil moremo sklepati na izvor, 
etnično in družbeno poreklo prvih kristjanov. Obenem nam ta poročila 

1 Gl.A.v. HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den 
ersten drei Jahrhunderten, Wiesbaden s.a. (ponatis 4. izd. iz leta 1924), 628 ss.; 952 s. 
in Blatt II (v prilogi); A. FLICHE — V. MARTIN, Storia della Chiesa Il, (3. ital. izd.) 
Torino 1977, 195 ss. (111 ss.); H. JEDIN, Velika povijest crkve I, prev. J. RITIG-V. BAJ- 
SIC, Zagreb 1972, 396 ss., zlasti 415. 

32



služijo za oporo, ko s pomočjo posrednih virov iz kasnejšega obdobja 
raziskujemo začetke krščanstva na obravnavanem ozemlju. Ponujajo nam 
model, v kakršnem si predstavljamo v relativno podobnih časovnih okvirih 
širjenje krščanstva na našem področju: od konca prvega stoletja dalje 
prihod posamičnih kristjanov, v drugi polovici 2. stoletja obstoj posamič- 
nih skupin kristjanov, kmalu nato nastanek prvih organiziranih krščanskih 
skupnosti? 

V apostolsko dobo, pred pomlad leta 57, pade poročilo apostola 
Pavla, da je »evangelij o Kristusu razširil od Jeruzalema in naokoli tja 
do Ilirika« (Rimlj 15, 19). Verjetno se poročilo nanaša na apostolovo poto- 
vanje po Makedoniji, v bližini Ilirika, saj se ne omenja, da bi apostol 
prestopil meje Ilirika. Cerkveni očetje so pozneje to poročilo prikrojili; 
nekateri so verjetno v skladu s tedanjo predstavo o Iliriku, ki je kot pre- 
torijanska prefektura zajemal tudi Makedonijo, Pavlovo poročilo razlagali 
tako, da je apostol zanesel krščanstvo v Ilirik." Poročilo o Pavlovi rešitvi 

2 O času, oblikah in pogojih nastanka škofij gl. A.v. HARNACK, Die Mission, 
459—485. 

3 O kronologiji Pavlovih pisem gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod v Sveto pismo 
nove zaveze, (slov. izd.) Celje 1982, 362 ss. O pomenu izraza péxer tod TAAupıxod gl. 
J. ZEILLER, Les origines chretiennes dans les provinces danubiennes de PEmpire romain, 
Paris 1918, 27 s.; A.M.STRGAČIC, Krščanstvo u rimskoj provinciji Dalmaciji do 
Milanskog edikta 313, Ljubljana 1941 (tipkopisna disert. teol. fakultete, katere prvi del 
ni objavljen), 28 ss. Pavlovo misijonsko potovanje expı rob "DrAupıxod, sklicevaje se 
na Rimlj 15,19, omenjata ORIGENES (fragm. posreduje EUSEBIUS, H.E. 6,25,7 (ed. 
G. BARDY, SC 41, 1955, 127)) in EUSEBIUS, H. E. 2,18,9; 3,1,3; 3,4,1 (ed. G. BARDY, 

SC 31, 1952, 80; 97; 100). Na ozemlje Ilirika širijo Pavlov misijon THEODORETUS, 
Interpretatio epist. ad Rom.15,19 (PG 82,213), GREGORIUS NYSSENUS, In sanctum 
Stephanum (PG 46, 708D), ASTERIUS, Homilia VIII. in ss. Petrum et Paulum (PG 

40, 293 A), AMBROSIUS, In psalmum 36,43 (PL 14, 988) in HIERONYMUS, Epistula 
59,5 (ed. J. LABOURT, CB, III, 1953, 89).Pavlovo poročilo o misijonu »ab Hierusalem 
usque ad lllyricum« so pozneje v izvirni obliki prevzeli v elogije o apostolu Pavlu 
nekateri martirologiji: na Vzhodu Synax. Eccl. CP, Jun.30 (st.779s.), na Zahodu pa 
BEDA in FLORUS (oba na 29. Jun.; gl. Edition pratique des martyrologes de Béde, de 
PAnonyme Lyonnais et de Florus, edd. J. DUBOIS-G. RENAUD, Paris 1976, 116; H. 
QUENTIN, Les Martyrologes historiques du moyen age, Paris 1908, 359). Na izvirno 
poročilo se je z zavestnim distanciranjem od tistih cerkvenih očetov, ki so širili Pavlov 
misijon na Ilirik, naslonil tudi splitski arhidiakon Tomaž: »Paulus Jesu Chrysti apostolus, 
qui ab Hierusalem usque ad Illiricum replevit evangelio Chrysti, non tamen ipse per se 

intravit Illiricum predicare...« (Historia Salonitana maior, ed. N.KLAIC, Beograd 
1967, 72). 

Termin »Illyricum« se je po delitvi province Ilirik na Dalmacijo in Panonijo 
verjetno leta 9 (T. NAGY, Der Aufstand der pannonisch-dalmatinischen Völker und die 
Frage der Zweiteilung Illyricums, Adriatica praehistorica et antiqua (Miscellanea G. 
Novak), Zagreb 1970, 459—466) uporabljal predvsem kot sinonim za Dalmacijo, ki je 
na jugu mejila na provinco Makedonijo. V takem pomenu ga je najbrž uporabljal 
apostol Pavel. Da taka raba sredi 1. in še v 2. stoletju ni bila izjemna, nam dokazujeta 
npr. PLINIUS, Naturalis historia 3,21;25 (139; 147) (ed. H. RACKHAM, LCL/II, 1947, 
102; 108) in PTOLEMAEUS, Geographia II, 16 (302,5—304) (ed. O. CUNTZ, Berlin 
1923, 76 s.; hrv. prevod M. SUIC, Antički grad na istočnom Jadranu, Zagreb 1976, 298). 

3 Acta ecclesiastia 8 33



na otok Melito po viharju na »Adriji« in brodolomu (Apd 27, 27 ss.) se 
gotovo ne nanaša na Mljet ob dalmatinski obali, temveč na Malto.' Po- 
znega nastanka in povsem nezanesljivi sta poročili o delovanju evangelista 
Luka v Dalmaciji, Italiji, Galiji in Makedoniji? ter apostola Petra v Dal- 
maciji." Ne da bi se spuščali v zapleteno problematiko avtentičnosti in 
časa nastanka tako imenovanih pastoralnih pisem, moremo pritegniti 
drugo pismo Timoteju (4, 10) s sporočilom, da je »Dema ... odšel v Tesa- 
loniko, Krescent v Galijo, Tit v Dalmacijo«, kot zanesljivo pričevanje 
izpred konca prvega stoletja o navzočnosti posamičnih krščanskih misijo- 
narjev na tleh Dalmacije." O tem poročajo tudi cerkveni očetje." 

Na samo neposredno bližino obravnavanega ozemlja, na današnjo 
Moravsko ali zahodno Slovaško, se nanaša omemba kristjanov v vojski 
cesarja Marka Avrelija med vojno ob Donavi. Leta 172 naj bi namreč 
rimsko vojsko, ki je med ofenzivo na ozemlje Kvadov zašla v hude težave 
spričo sovražne obkolitve, neznosne pripeke in žeje, rešila odrešilna ne- 
vihta. Ne da bi se spuščal v vprašanje kronologje dogodka," niti ne v 
problem, ali gre pri literarnem izročilu, tako poganskem kakor krščanskem, 
za kontaminacijo dveh »nadnaravnih« posegov v potek vojne," moremo 

Zelo verjetno so cerkveni očetje ob koncu 4. stoletja Pavlovo poročilo o misijonu 
v Makedoniji »do Ilirika« priredili sodobni predstavi o Iliriku, ki je kot pretorijanska 
prefektura obsegal tudi Makedonijo s Solunom kot glavnim mestom prefekture. O zelo 
zapletenem vprašanju pojmovanja Ilirika kot pretorijanske prefekture v pozni antiki 
in o silno razgibani zgodovini te upravnopolitične enote gl. od domačih del R. ROGO- 
SIC, Veliki Ilirik (284—395) i njegova konačna dioba (396—437), Zagreb 1962, 1 ss.; 
195.; 95 ss., od tujih del pa zlasti J. R. PALANQUE, La préfecture du pretoire d’Illyricum 
au IVe siécle, Byzantion 21, 1951, S—14 in P.LEMERLE, Invasions et migrations dans 
les Balkans depuis la fin de Pčpogue romaine jusqwau Ville siècle, Revue historique 
78, 1954, 265 ss. Seveda bi šele podrobna analiza vsebine tega termina pri cerkvenih 
očetih (za katero pa objektivno pogoji niso dani, ker še nimamo izdelanih indeksov) po- 
kazala, ali so cerkveni očetje Pavlovo poročilo samo »posodobili« ali pa zavestno 
vsebinsko spremenili (slednje moremo domnevati pri Gregoriju iz Nise, I. c.). 

4 O Pavlovi Meliti gl. A. M. STRGAČIC, o. c., 31—37. 
5 EPIPHANIUS, Haereses 51,11 (PG 41, 908 s.); A. M. STRGACIG, o. c., 41 s. 
® OROSIUS, Historiae 7,6 (PL 31, 1073 s.); A. M. STRGACIC, 23 ss. 
7 © problematiki pastoralnih pisem gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod, 469 ss.; 

o historični interpretaciji tega poročila gl. J. ZEILLER, Les origines chrétiennes dans le 
province romaine de Dalmatie, Roma 19672, 2 ss.; A. M. STRGAČIC, o. c., 38 ss. 

8 THEODORETUS, Interpretatio epist. Il ad Tim. IV, v. 10 (PG 82, 853). 
® Gl. o tem nazadnje W. JOBST, 11. Juni 172 n. Chr. Der Tag des Blitz- und Regen- 

wunders im Quadenlande, Sitzungsber. d. Österr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl. 335, 1978 
(ki na str. 8 op.2 navaja vso relevantno literaturo do leta 1976). Od del, ki so izšla po 
letu 1976, velja omeniti dve študiji s povzetkom raziskav starejših avtorjev: B. BARTA, 
Legende und Wirklichkeit — Das Regenwunder des Marcus Aurelius, Marc Aurel, 
herausgeg. v. R. KLEIN, WdF 550, 1979, 347—358 (ponatis članka iz leta 1968) in 
]. HELGELAND, Christians and the Roman Army from Marcus Aurelius to Con- 
stantine, ANRW Il, 23/1, 1979, 766 ss. 

10 Na Markovem stebru v Rimu, postavljenem po letu 176, sta upodobljena neodvis- 
no med seboj dva »čudeža«: »Čudež« s strelo (strela uniči sovražno oblegovalno na- 

34



na podlagi razmeroma velikega števila virov reči sledeče: po izročilu 
poganskih virov, ki segajo v sodobnost, nam ni povsem jasno, komu so 
sodobniki pripisovali zasluge za čudežni poseg v bitko: Jupitru na cesar- 
jevo molitev ali Merkurju na prošnjo egipčanskega maga Arnufisa.!! Dva 
posvetilna napisa Jupitru iz Karnunta in eden iz Akvinka, vsi trije z istim 
datumom posvetitve (11. junija 172), postavljeni brez dvoma ob priložnosti 
proslavljanja rimske zmage v tej bitki, dokazujejo, da je v uradni razlagi 
dogodka prevladal Jupiter kot rešitelj rimske vojske. Odraz navzočnosti 
vojakov in trgovcev (?) iz Sirije v tej dobi ob Donavi pa je dejstvo, da se 
je v okviru te razlage razširil kult Jupitra Kasija (Juppiter Casius), ki je 
ena od vzhodnih interpretacij Jupitrovega kulta." 

V nasprotju s tem pa je krščansko izročilo, ki po izvoru tudi sega v 
samo sodobnost, povsem enotno: odrešilen poseg v bitko je delo krščan- 
skega Boga na prošnje krščanskih vojakov. Krščanska tradicija se je skli- 

pravo, rimsko vojsko vodi sam cesar, scena XI) in »deževni čudež« (nad scenerijo bitke 
dominira bradato in krilato božanstvo; iz njegovih rok in brade lije dež; bitke ne vodi 
cesar, temveč neki drugi poveljnik, domnevno poznejši cesar P. Helvius Pertinax, scena 
XVI); gl. G. BECATTI, Colonna di Marco Aurelio, Milano 1957; R. PILLINGER, Prega- 
njanje kristjanov in uničevanje templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi, ZC 39, 1985, 
173—183, slika 2. Do zlitja obeh »nadnaravnih« posegov, strele in naliva, ki sta odločila 
bitko s Kvadi v korist rimske vojske, v en dogodek, je prišlo pri naslednjih avtorjih: DIO 
CASSIUS, 72,10,3 (ed. L. CARY, LCL 1969, 32); SHA, Vita Marci 24,4 (ed. D. MAGIE, 
LCL 1967, 192); EUSEBIUS, H. E. 5,5,2 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 29); IDEM, Chro- 
nica, ad ann. 173 (PG 19, 563); od latinskih prevodov obeh Evzebijevih del prinaša RUFI- 
NUS, H.E.5,5,1—5 (ed. Th. MOMMSEN, GCS 9/1, 1903, 435 s.) le skrajšano latinsko 
verzijo Evzebijeve pripovedi (ne omenja se Melitena, epiteton legije, v orig. zepavvoB8).sc, 
prevaja z lat. izrazom fulminea, ne pa fulminata ali fulminatrix), HIERONYMUS, 
Chronicon, ad ann. 174 p. Chr. (ed. R. HELM, GCS 47, 1956?, 207) pa nam posreduje 
latinski prevod zelo sumarnega poročila, v katerem se kot junak bitke ne omenja cesar, 
temveč Pertinaks); GREGORIUS NYSSENUS, Oratio II in laudem ss. quadraginta mar- 
tyrum (PG 46, 757s.); OROSIUS, Historiae 7,15 (PL 31, 1098). Gl. tudi W. JOBST, 
0.0, 125. 

11 Državna propaganda je očitno sprejela obe razlagi, saj naletimo na upodobitvah 
na novcih enkrat na aluzijo na Jupitra (da je poganska javnost tako razumela dogodek, 
nam poroča TERTULLIANUS, Ad Scapulam 4,6 (ed. E. DEKKERS, CCSL 2, 1954, 1131), 
drugič na Merkurja (tako razlago daje DIO CASSIUS, 72,8,4 (cit. ed., 28). Da je bil 
egipčanski mag Arnufis historična osebnost, nam dokazuje tudi njegov napis, odkrit v 
Ogleju, na katerem se označuje kot hierogrammateus (L'annče epigraphique 1934, n. 245). 
Gl. G. BARTA, o. c., 3515. Nejasnost, kateremu božanstvu je treba pripisati rešitev, je 
bila navzoča tudi v poznejši poganski tradiciji; CLAUDIANUS, De sexto consulatu 
Honorii, v. 340—350, zlasti 348 ss. (ed. M. PLATNAUER, LCL 1972, 98), se ne odloči 
med obema možnostima, čeprav daje prednost Jupitru, medtem ko THEMISTIUS, 
Oratio 15,191 b (ed. W. DINDORF, Lipsiae 1832, 235) omenja božanstvo, vendar ga ne 

imenuje. Gl. W: JOBST, o. c., 14 ss. 
12 Ta datum je postal v Karnuntu in verjetno v vsej Panoniji Jupitrov praznik, 

saj sta bila na ta dan v Karnuntu Jupitru posvečena oltarja še 1.285 in sredi 4. stoletja. 
Verjetno je ta po večinski razlagi Jupitrov poseg v bitko navdihoval Arbogasta in ce- 
sarja Evgenija, da sta pred bitko pri Frigidu 5. in 6. sept. 394 dala postaviti in posvetiti 
»v Alpah« Jupitrove kipe (gl. J. ŠAŠEL-P. PETRU, Claustra Alpium Iuliarum 1, Katalogi 
in monografije 5, Ljubljana 1971, 37 in W. JOBST, o. c., 19—35). 

či 35



cevala na vojake 12. legije, z domicilom v Meliteni ob Evfratu, ki se je 
verjetno bojevala v Markovih vojnah ob Donavi." Posegla je celo po 
dvojni nedvomni potvorbi: da je cesar nagradil to legijo zaradi zasluge s 
častnim naslovom »Bliskovita«, in da je sam cesar pisal senatu pismo, 
v katerem je pripisal zasluge za zmago krščanskim vojakom." 

Zgodnji čas nastanka krščanske razlage dogodka in zgodnja polemika 
s pogansko razlago nam dokazujeta utemeljenost krščanskega izročila v 
tem smislu, da so bili v času Marka Avrelija gotovo v rimski vojski ob 
Donavi, zbrani s praktično vseh delov cesarstva," tudi krščanski vojaki. 
To je sploh prva zanesljiva omemba kristjanov v rimski vojski." Vendar 
pa, četudi se ta prva zanesljiva omemba krščanskih vojakov nanaša na bli- 
žino obravnavanih pokrajin, ne smemo iz nje, ne oziraje se na številčnost 
teh kristjanov, potegniti preveč daljnosežnih zaključkov." Težko si namreč 
predstavljamo, da bi vojaške enote z Vzhoda, kakršna je bila 12. legija, 
lahko zasejale krščanstvo v teh deželah. Njihova navzočnost je bila preveč 
kratkotrajna, pogojena z izjemnimi razmerami, tudi tiste enote z Vzhoda, 
ki so ostale, so živele preveč izolirano od civilnega prebivalstva." Krščan- 
stvo v vojski je bilo tedaj le šibek pojav, prešibak, da bi si lahko zamislili 

13 Povsem zanesljivih epigrafskih virov, ki bi dokazovali, da so se vsaj deli 12. legije 
zanesljivo. udeležili Markove vojne ob Donavi, še nimamo (gl. RITTERLING, Legio, 
RE 12,2, 1925, 1708; prim. B. SARIA, Doneski k vojaški zgodovini naših krajev v rimski 
dobi, GMDS 20, 1939, 137). Upoštevati je treba, da je škof Apolinarij iz Hierapolis, 
začetnik krščanske tradicije o 12. legiji, prebival v relativni bližini njenega tabora v 
vzhodni Kapadokiji, kar veča zaupanje v pravilnost njegovega poročila. Gl. J. HELGE- 
LAND, o. c., 770. 

14 Glavni predstavniki krščanskega izročila: EUSEBIUS, H. E. 5,5 (cit. ed., 29—31; 
s sklicevanjem na poročilo sodobnika dogodkov, škofa Apolinarija iz Hierapolis); 
EUSEBIUS (HIERONYMUS), Chronicon (gl.op.10); TERTULLIANUS, Apologeticum 
5,6 (ed. E. DEKKERS, CCSL 1, 1954, 96); XIPHILINUS (DIO CASSIUS, 72,9, cit. ed. 
28 ss). O tendenciozni in napačni krščanski razlagi imena legije (Fulminata), katere 
začetnik naj bi bil Apolinarij (EUSEBIUS, H.E. 5,5,4, cit. ed. 30), gl. G. BARTA, o.c., 
349 in J. HELGELAND, o.c., 770s. Gotovo je cesar po bitki o dogodku poročal 
senatu, Saj nam to sporočajo tudi poganski avtorji (prim. DIO CASSIUS, 72,10,5, cit. ed. 
32), vendar je izključeno, da bi cesar zasluge za zmago pripisal kristjanom. Krščanski 
apologeti so v 4. stoletju celo falzificirali cesarjevo pismo (J. HELGELAND, o. c., 769). 

15 Prim. SHA, Vita Marci 21,6—8 (cit. ed., 184). 
18 Kronološko naslednji dokaz za obstoj kristjanov v vojski daje TERTULLIANUS, 

De corona (ed. A. KROYMANN, CCSL 2, 1954, 1037—1065), prvi po imenu poznani 
krščanski vojak mučenec pa je bil šele Marin iz leta 261. Gl. J. HELGELAND, o.c., 
7415; 774; F.K. LUKMAN-I.POJAVNIK, Kristusovi pričevalci. Martyres Christi, 
Celje 1983, 175 s. 

17 Preveliko vlogo pripisuje po našem mnenju vojakom kot »prvim misijonarjem 
v alpskih in podonavskih deželah« P. F. BARTON, Die Frühzeit des Christentums in 
Österreich und Südostmitteleuropa bis 788, Wien—Köln—Graz 1975, 24. Bolj previden 
je v oceni tega dogodka R. NOLL, Frühes Christentum in Österreich. Von den Anfängen 
bis um 600 nach Chr., Wien 1954, 22. 

18 12. legija je že leta 175 sodelovala pri zatretju upora Avidija Kasija v Siriji 
(RITTERLING, Legio, RE 12,2, 1925, 1708), torej njene verjetne navzočnosti na obdo- 
navskem področju ne moremo raztegniti na več kakor pet let. 

36



kakršnokoli misijonsko aktivnost s strani pokristjanjenih vojakov. Pot 
pokristjanjevanja teh pokrajin je bila »civilna« pot iz velikih mest v notra- 
njosti države z dobrimi zvezami z Vzhodom kot izhodiščem, ne pa »vo- 
jaška« pot iz obmejnih predelov proti notranjosti države. Navzočnost 
kristjanov v Markovi vojski ob Donavi je za zgodovino krščanstva teh 
dežel le slučajnostnega pomena in gotovo ni pustila trajnih posledic. V 
tradiciji krščanske pozne antike in srednjega veka v teh krajih ni pustila 
prav nobene sledi," kar se gotovo ne bi zgodilo, če bi ta navzočnost 
pomenila globljo zarezo ali celo preobrat v verskem življenju teh dežel. 

Okrog leta 185 našteva Irenej Lugdunski, poudarjajoč univerzalnost in 
enotnost krščanske cerkve od severa in zahoda do vzhoda in juga tedanjega 
sveta: 

»Kajti dasi so na svetu različni jeziki, je vendar vsebina izročila ena in ista. 
Niti tiste cerkve, ki so bile ustanovljene v Germanijah, nimajo drugačne 
vere ali drugačnega izročila, niti tiste v Iberijah, niti tiste med Kelti, niti 
one na Vzhodu, niti one v Egiptu, niti one v Libiji, niti tiste, ki so bile 
ustanovljene v središču sveta.«®0 

Spričo dejstva, da je Irenej gotovo poznal razmere v neposredni so- 
seščini galskih provinc, moremo njegovo poročilo o cerkvah v (obeh!) 
Germanijah smatrati za zanesljivo." Trditev, da pri Ireneju še ne gre za 
škofijske cerkve, izpodbijata dejstvi, da imajo lahko le škofijske cerkve 
svoje »izročilo«, in da pisec stavi v isto vrsto cerkve v Germanijah z onimi 
v Egiptu in na Vzhodu.** Seveda si ne smemo delati utvar o velikosti teh 
krščanskih skupnosti, saj so škofijske cerkve v tisti dobi lahko nastajale 

19 Izročilo o tem dogodku je živelo v krščanski pozni antiki, vendar ne povsod 
na enak način. To nam dokazujejo naslednji avtorji: GREGORIUS NYSSENUS, Oratio 
II in laudem ss. XL martyrum (PG 46, 757s.; poročilo je nabito z retoričnim patosom 
in s ponosom na legijo iz rodne Kapadokije; kraj dogodka se sploh ne omenja (!), kar 
kaže na to, da se je izročilo držalo vojaške enote, ne pa kraja dogodka); OROSIUS, 
Historiae 7,15 (PL 31, 1097 s.). Od piscev, ki so izhajali z oglejskega območja, ki je bilo 
neposredno zaledje v vojni, z intenzivnimi stiki z vojnim območjem (gl. J. SASEL, Uber 
Umfang und Dauer der Militärzone Praetentura Italiae et Alpium zur Zeit Mark Aurels, 
Museum Helveticum 31, 1974, 225—233), omenjata dogodek povsem zvesto original- 
nemu Evzebijevemu poročilu brez svojskih potez HIERONYMUS, Chronicon, in RU- 
FINUS, H.E. (gl. op. 10). Prim. tudi H. LECLERCQ, Fulminata (Légion Xile), DACL 
5/2, 1923, 2692—2703. 

2 IRENAEUS, Adversus haereses 1,10,2 (edd. A. ROUSSEAU — L. DOUTRELEAU, 
SC 264, 1979, 158 ss.). Grški izvirnik ima množinsko obliko »Germaniae«, torej lahko 
sporočilo raztegnemo na obe germanski provinci in domnevamo obstoj škofijskega 
sedeža v Moguntiaku in Koloniji Agrippinensis, medtem ko ima latinski prevod ednin- 
sko obliko. S »središčem sveta« je gotovo mišljena Italija. O pomenu poročila za po- 
znavanje pokristjanjevanja Zahoda gl. A. MERISI, L’evangelizzazione dell’Alta Italia 
e l'origine della sede episcopale di Milano, Archivio Storico Lombardo s. IV, 52, 
1925, 3 ss. 

2 H, v. PETRIKOVITS, Germania (Romana), RAC 10, 1978, 576 s. 
® A. v, HARNACK, Die Mission, 469 s.; H. J. JEDIN, o. c., 414. 

37



tudi v primeru zelo majhnega števila vernikov," še zlasti ne spričo poznega 
in šibkega pokristjanjenja germanskih provinc, od koder so nam prvi škofje 
poznani šele iz Konstantinove dobe. 

2. Nastanek in razvoj prvih žarišč širjenja krščanstva v sosedstvu: 
Sirmij in Salona 

Za poznavanje začetkov krščanstva na obravnavanem ozemlju je ve- 
likega pomena odgovor na vprašanje, iz katerih žarišč se je širilo krščan- 
stvo na to ozemlje, Ker se tu ni razvilo kako veliko mestno središče in ker 
se je krščanstvo v zgodnji dobi zlasti na Zahodu najprej širilo v mestih, 
po načelu — kolikor večje je bilo mesto, toliko močnejša je bila krščanska 
skupnost v njem" — pridejo kot žarišča krščanstva v poštev tri velemesta 
tedanjega sveta v njegovi relativni bližini: Oglej na zahodu kot poglavitno 
in najbližje žarišče, Salona na jugu in Sirmij na vzhodu. Po našem pre- 
pričanju je bila vloga teh mest nekoliko različna ne samo z ozirom na čas 
iu intenzivnost širjenja krščanstva, temveč tudi z ozirom na etnično in 
deloma družbeno poreklo misijonarjev in z ozirom na duhovno kulturo 
prvih starokrščanskih skupnosti, ki so se izoblikovale pod vplivom teh 
žarišč. Da bi te razlike med vsemi tremi žarišči prišle bolj do izraza, bomo 
skušali v kratkih obrisih podati čas nastanka in značaj teh starokrščanskih 
skupnosti, kolikor jim moremo rekonstruirati iz precej poznih virov in 
iz obsežne historične literature, pri čemer bomo posvetili podrobnejši 
prikaz Ogleju kot najbližjemu in poglavitnemu žarišču širjenja krščanstva 
na obravnavano ozemlje. 

Začetki krščanstva v Sirmiju so zaviti v temo." Legendarno izročilo, 
ki ga moremo zasledovati v zgodnji srednji vek, nimamo pa zanj iz antike 
prav nobene opore, jih postavlja v apostolsko dobo. Prvi legendarni sir- 
mijski misijonar in škof naj bi bil Epajnetos, učenec sv. Petra, njegov 
naslednik Andronik, učenec sv. Pavla, »panonijski škof«, tretji Elevterij, 
»škof Ilirika«, ki naj bi trpel v času cesarja Hadrijana, nakar sledi vrzel 
do mučenca Ireneja iz Dioklecijanove dobe." Izvor prvih dveh misijonarjev 

8 A, v. HARNACK, Die Mission, 459 ss., zlasti 476 op. 2. 
2 A. v, HARNACK, Die Mission, 948. 
® Bibliografija del o zgodnjem krščanstvu v Sirmiju je, če jo primerjamo z bibliogra- 

fijo del o Ogleju, zelo skromna. Gl. D.BOSKOVIC — N.DUVAL — P.GROS — 
V. POPOVIC, Recherches archéologiques à Sirmium, MEFRA 86, 1974, 6525. Kritičen 
prikaz začetkov krščanstva v Sirmiju in njegov razvoj do dobe Dioklecijanovega pre- 
ganjanja kristjanov je še vedno desiderat. Za ta vprašanja sta še vedno temeljnega 
pomena deli D. FARLATI — J. COLETI, Illyricum sacrum VII, Venetiis 1817, 454—486 
in J. ZEILLER, Les origines (prov.danub.), 31—33. 

2 O Epajnetu, ki ga omenja Pavel v Rimlj 16,5 (z oznako &rapyh zije 'Aglac) 
nimamo z ozirom na njegovo potovanje v spremstvu sv. Petra po Iliriku in imenovanje 
za škofa v Sirmiju nobenih zanesljivih poročil niti iz srednjega veka (!). To predstavo 

38



in škofov, ki sta bila doma iz Azije (oz. Grčije), je verjetno odsev prvih 
resničnih misijonskih poti v središče rimskega Podonavja, ki so zelo ver- 
jetno vodile iz Male Azije in Makedonije. Zanemariti ne smemo tudi 
zahodnih vplivov, zlasti vpliva Ogleja, ki je verjetno segel vse do Sir- 
mija in tamkaj pustil svoje sledi. Vendar je bil ta vpliv, o katerem bomo še 
govorili, gotovo poznejši in šibkejši od maloazijskega in grškega." Da 
je bila zgodnja sirmijska cerkev grško usmerjena, ne kažejo samo skoraj 
izključno grška imena prvih kristjanov in pretežno grška imena prvih 
znanih sirmijskih mučencev, temveč tudi usoda te in sosednjih cerkva v 
verskih bojih 4. stoletja, ko je vzhodnopanonijsko krščanstvo obenem z 
mezijskim postalo oporišče arijanizma v zahodnem svetu. V primeru 
Sirmija kot zgodnjega središča krščanstva velja poudariti, da to središče 
ni imelo po času nastanka in vplivu takšnega primata nad drugimi krščan- 
skimi skupnostmi v Panoniji, kakor sta ga imela Salona v Dalmaciji in 
Oglej v Benečiji in Istri. 

je v svojih spisih širil barski škof A. Zmajčevič v drugi polovici 17. stoletja (gl. D. FAR- 
LATI — J. COLETI, o. c., 467). Medtem ko se Epajnetos v zahodnih martirologijih ne 
omenja, nastopa v vzhodnih kot eden od sedemdesetih Kristusovih učencev in prvi škof 
v Kartagini (!); Synax. Eccl. CP Jun. 26 (st. 773, v. 30 ss.); Jun.30 (st. 785, v. 12); Jul. 30 
(st. 856, v. 52). 

Starejše in bogatejše je izročilo o sv. Androniku, ki ga Pavel v Rimlj 16,7 omenja 
kot svojega rojaka, ki je še pred njim postal kristjan. O njegovi dejavnosti na sirmij- 
skem škofovskem prestolu obstaja povsem nezanesljivo izročilo (gl. D. FARLATI-J. CO- 
LETI, o. c., 469 ss.). Tudi ta svetnik v zahodnih martirologijih ne nastopa, pač pa se 
omenja kot črloxorog Ilawovlag v Synax. Eccl. CP, Jun, 30 (st. 785, v. 14); Jul. 30 
(st. 856, v. 53 ss.); J. ZEILLER, o. c., 32 meni, da gre za napako prepisovalca; v predlogi 
naj bi bil namreč &riox. Eraviag. 

Povsem legendarno je tudi izročilo o sv. Elevteriju kot »škofu Ilirika«. Medtem ko 
MH, Apr.18 (p. 197), passio (gl. H. QUENTIN, Les martyrologes historiques, 256 s.) 
ter za njo FLORUS, Apr. 18 (1) (Edit. prat., 65) ter USUARDUS, Apr. 18 (1) (p. 214) 
postavljajo tega škofa v Rim oz. v Apulijo, se označuje kot črloxonog ... tod "ThAupixod 
v izročilu grške cerkve (Synax. Eccl. CP, Dec.15 (309, v. 65.)). Oznaka »episcopus 
Illyrici« v MR, Apr. 18 (2) (p. 143), je povzeta po tej tradiciji. Oznaki »8kof Panonije« 
in »Skof Ilirika« sta se v 4. stoletju uporabljali (z eno samo izjemo) samo za sirmijske 
škofe (gl. R. BRATOZ, Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem 
in Akvilejo, ZC 37, 1983, 268). 

?7 Edina zelo verjetna, ne pa povsem zanesljiva sled oglejskega vpliva na zgodnjo 
sirmijsko cerkev je opazna v formuli eig vd xarvaydova xareddévea v veroizpovedi 
4. sinode v Sirmiju iz leta 359 (A. HAHN, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln 
der alten Kirche, Breslau 18975, 163 (204)). Tega dodatka sirmijska cerkev ni mogla 
dobiti iz Grčije ali Male Azije, temveč ga je dobila lahko iz oglejske formule z značilnim 
dodatkom »descendit in inferna« (gl. op. 234, čl.4). Tako nekako se je glasil dodatek 
tudi v latinskem izvirniku sirmijske formule, ki se ni ohranil (prim. PG 67, 306). Avtor 
4. sirmijske veroizpovedi, škof Markus iz Aretuze v Siriji, je ta dodatek vzel iz stare 
sirmijske veroizpovedi, ki se ni ohranila. Gl. F. KATTENBUSCH, Das apostolische 
Symbol I, Leipzig 1894, 398 op. 2; II, 1900, 898. O ostalih podobnostih med oglejsko in 
sirmijsko cerkvijo na dogmatičnem področju, ki niso nujno posledica oglejskega vpliva, 
temveč morda odraz podobnega razvoja obeh cerkvenih skupnosti, gl. R. BRATOZ, 
o.c., 261s. 

2% J, ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 79—88. 

39



Gotovo najmanj pomembno žarišče krščanstva v severnojadranske in 
vzhodnoalpske pokrajine je bila Salona, mesto z dobrimi pomorskimi 
zvezami z deželami, v katerih se je krščanstvo najprej uveljavilo, z Egip- 
tom, Sirijo, Malo Azijo in Afriko." Salonitansko krščanstvo lahko zasle- 
dujemo nekako od sredine 3. stoletja dalje. Poreklo domnevno prvega 
salonitanskega škofa Domnija, ki naj bi prišel v Salono skupaj s svojimi 
rojaki iz sirijske Antiohije,®° in številni elementi v salonitanski zgodnje- 
krščanski arhitekturi ter materialni kulturi," izpričujejo močne sirske 
vplive. Poleg teh so bili navzoči zlasti elementi egipčanskega zgodnjega 
krščanstva." Legendarno izročilo, da je Domnija posvetil apostol Peter, 
je morda odsev zgodnje cerkvenoorganizacijske naslonitve na Rim. Salona 
je verjetno šibko izžarevala krščanstvo neposredno na obravnavano ozem- 
lje, ker je bila po kopenskih poteh relativno težko dostopna in precej 
oddaljena. Pač pa je verjetneje, da se je širilo krščanstvo iz Salone po 
obalni in morski poti, zlasti prek Ogleja. Že v zgodnji dobi so obstajale 
tesne vezi med salonitansko in oglejsko cerkveno skupnostjo. Teh ne iz- 
pričujeta samo legenda o mučencu Anastaziju, doma iz Ogleja, ki je bil 
mučen v Saloni v dobi cesarja Dioklecijana,** ter poročilo sicer poznih 
virov, da je bil v isti dobi oglejski škof Krisogon II, po rodu iz Dalmacije, 
temveč zlasti enigmatičen zapis med podpisniki sinode v Arlesu leta 314 
kjer se oglejska udeleženca sinode predstavljata kot »Theodorus episcopus, 
Augustun diaconus de civitate Aquilegensium provincia Dalmatia«.® 
Omemba daje slutiti tesne cerkvenoorganizacijske vezi med Oglejem in 
Salono, edino poznano organizirano krščansko skupnostjo v Dalmacijj v 
tem času, ki so verjetno odraz starejše tesne zveze med tema krščanskima 
skupnostima.? 

2 Gl. Edictum Diocletiani de pretiis 37,4; 12; 24; 26; 42 (ed. S. LAUFFER, Texte und 
Kommentare 5, Berlin 1971, 201 ss.); CI 4,33,4 (286). 

8 J, ZEILLER, Les origines (Dalm.), 6ss., zlasti 28; F. BULIC-J. BERVALDI, 
Kronotaksa solinskih biskupa, Zagreb 1912/13, 8 ss; R.EGGER, Forschungen in Sa- 
loma I, Wien 1917, 99; II, 1926, 52; A.M. STRGACIC, Krščanstvo (drugi, objavljeni del 
disertacije), Šibenik 1941, 5 ss. O začetkih krščanstva v Saloni gl. še E. CECI, I monu- 
menti cristiani di Salona, Milano 1963, 63 ss. (z obsežno bibliografijo na str. 291 ss.). 

31 R, EGGER, Forschungen III, Wien 1939, 114 ss.; E. DYGGVE, History of Saloni- 
tan Christianity, Oslo 1951, 100. 

8 D, RENDIC-MIOČEVIC, Nekoliko zanimljivih nalaza iz starokrščanskog Solina, 
Vjesnik za arheologiju i historiju dalmatinsku 55, 1953, 201 ss. 

33 O zvezah med mestoma gl. D. RENDIC-MIOČEVIC, Ricordi aquileiesi nelle 
epigrafi di Salona, Studi Aquileiesi, offerti a G.Brusin, Aquileia 1953, 67—81; o mu- 
čencu Anastaziju gl. pogl. Ill, 2 (C). 

% Gl. op. 435 in pogl. III, op. 161. 
35 Concilia Galliae A. 314 — A. 506 (ed. C. MUNIER, CCSL 148, 1963, 14, v. 17 s.; 

16, v. 10 s. 17, v. 10 s.; 18, v. 10 55 19, v. 6 s.; 21, v. 8 s.). 
36 P, PASCHINI, La chiesa aquileiese ed il periodo delle origini, Udine 1909, 12, 

je domneval, da je prvi val krščanstva prispel v Oglej in celotno Benečijo ter Istro iz 
Ilirika in Dalmacije. 

40



3. Legenda o sv. Mohorju in začetki krščanstva v Ogleju 

Z ozirom na dejstvo, da je ležalo obravnavano ozemlje v pretežni 
meri že v predkonstantinski dobi na vplivnem področju Ogleja, je važno 
poznavanje izvora, časa nastanka in glavnih značilnosti zgodnje oglejske 
cerkve, kajti šele od nastanka le-te lahko računamo z možnostjo širjenja 
krščanstva v severnojadranske in vzhodnoalpske dežele. Vprašanje izvora 
in časa nastanka oglejske cerkve, s katerim se na znanstveni podlagi 
ukvarjajo zgodovinarji že približno dve stoletji in pol, je izredno zapleteno 
in spričo maloštevilnih in problematičnih virov v bistvu nerešljivo. V 
splošnem prevladuje med strokovnjaki polpretekle in sedanje dobe teza 
o dvojnem izvoru oglejskega krščanstva, rimskem in vzhodnem, pri čemer 
je po mnenju večine vzhodna sestavina starejša in v najzgodnejših obdob- 
jih, nekako do prve polovice 3. stoletja, prevladujoča." 

5 Bibliografija zgodovinskih del o zgodnji oglejski cerkvi je izredno obsežna (gl. 
S. PIUSSI, Bibliografia Aquileiese, AAAd 11, 1978, 134—152). Temelje znanstvenemu 
proučevanju začetkov oglejske cerkve in zgodovine te cerkve v celotnem antičnem ob- 
dobju sploh je postavil B. M. DE RUBEIS z delom Monumenta Ecclesiae Aquileiensis, 
commentario historico-chronologico-critico illustrata, Argentinae 1740 (odslej okrajšano 
MEA) ter z več razpravami v knjigi Dissertationes variae eruditionis sub una capitum 
serie collectae, Venetiis 1762. Izhodiščno študijo za moderno raziskovanje začetkov oglej- 
ske cerkve je napisal P. PASCHINI, La chiesa (kot v op.36; v monografiji je dopolnil 
rezultate svoje študije Sulle origini della chiesa d'Aquileia, Rivista di scienze storiche 1, 
1904, 24—32, 123—133, 187—197, 283—294, 352—364; razpravo je recenziral med 
drugimi tudi F. KOVACIC, O najstarejši zgodovini oglejske cerkve, Voditelj v bogo- 
slovnih vedah 7, 1904, 509—510). Paschinijevo delo je v luči modernih raziskav osvetlil 
G. C. MENIS, Pio Paschini e le antichità cristiane del Friuli, Atti del convegno di studio 
su Pio Paschini nel centenario della nascita 1878—1978, Città del Vaticano 1978 
17—34. Iz moderne italijanske historiografije, ki se intenzivno posveča vprašanjem iz- 
vora in nastanka oglejske cerkve, naj naštejem sledeča dela (dela, ki se tičejo predvsem 
legende o sv. Mohorju, navajam v op. 39): G. BIASUTTI, Alessandrinità della chiesa 
aquileiese primitiva, Jucunda laudatio 3, 1965, 246—262; IDEM, Apertura sul cristiane- 
simo primitivo in Aquileia, Udine 1968; IDEM, Otto righe di Rufino, Udine 1970; 
IDEM, Aquileia e la chiesa di Alessandria, AAAd 12, 1977, 215—230; S. TAVANO, 
Aspetti del primitivo cristianesimo nel Friuli, La religiosità popolare nella valle padana 
(Atti del II convegno di studi sul folklore padano), Modena 1965, 383—399; IDEM, 
Aquileia cristiana, AAAd 3, 1972, 9 ss; S.TRAMONTIN, Origini cristiane, Storia 
della cultura Veneta I (Dalle origini al Trecento), Vicenza 1976, 102—123; G. CUSCITO, 
Cristianesimo antico ad Aquileia e in Istria, Trieste 1977, 39 ss. 

Tezo o dvojnem izvoru krščanstva v severovzhodni Italiji, rimskem in vzhodnem, 
je postavil A. v. HARNACK, Die Mission, 870, ki pa je dajal prednost širjenju z Vzhoda 
po kopenskih poteh iz velikih balkanskih mest (Sirmija, Soluna in Serdike), kar se nam 
z ozirom na eminentno obmorsko lego Ogleja ne zdi verjetno. Medtem ko so starejši 
raziskovalci dajali prednost rimski komponenti zgodnjega oglejskega krščanstva, so zlasti 
novejše raziskave G. Biasuttija pokazale izredno močno navzočnost vzhodnih, zlasti 
aleksandrijskih elementov. Mislim, da je treba upoštevati kot enakovredni obe kompo- 
nenti zgodnjega oglejskega krščanstva, ki pa nista sočasni. Nastanku krščanske skupnosti 
v Ogleju v 2. stoletju pod izrazitim vplivom Vzhoda je sledilo v 3. stoletju organizacijsko 
oblikovanje le te s posvetitvijo prvega oglejskega škofa, verjetno s strani rimske stolice, 
kar se odseva v legendi o sv. Mohorju. 

41



Edini vir, ki skuša pojasniti nastanek oglejske cerkve, je legenda o 
sv. Mohorju (Hermagoru). Ta legenda, po sodbi hagiologov ena najbolj 
zapletenih sploh," je ohranjena v dveh vsebinsko skorajda enakih, a obli- 
kovno nekoliko različnih variantah, v rokopisih iz 11. in 12. stoletja.** 
Razlike med obema verzijama niso velike, a jih ne smemo zanemariti." 

38 Gl. MR, 283 n. 4: 
S. Hermagora legitur . 

39 Najstarejši ohranjen rokopis legende (vendar ne celotne, saj vsebuje le 12 po- 
glavij od 22), napisane v preprostem jeziku, vendar ne brez občutka za literarno izražanje, 
je kodeks št. 4 Biblioteke Guarneriane (San Daniele del Friuli) s konca 11. stoletja, po 
katerem je legendo najprej objavil G. VALE, I santi Ermacora e Fortunato nella liturgia 
di Aquileia e di Udine, Udine 1910, 14—19 in nato z uvodno študijo ter italijanskim 
prevodom G. C. MENIS, La Passio dei santi Ermacora e Fortunato nel cod. n. 4 della 
biblioteca Guarneriana, Studi di letteratura popolare friulana 1, 1969, 15—49 (kritična 
izdaja). Identičen je zapis celotne legende, ki ga vsebujeta kodeks sv. Maksimina iz 
Trierja in kodeks št.13 švedske kraljice, po katerih je legendo objavil J. PINIUS v 
AA SS Julii III, 1867, 240—244. Vsebinsko malo, stilistično bolj se od te (A) variante 
razlikuje (B) varianta, ki nam jo posreduje kodeks št. 53 mestne knjižnice v Namurju 
iz 12. stoletja, objavljena v AB 2, 1883, 311—316. V tej varianti je legenda stilistično 
bolj izdelana in odraža izobraženega redaktorja. Z nemškim prevodom jo je objavil 
R. EGGER, Der heilige Hermagoras. Eine kritische Untersuchung, Klagenfurt 1948, 
28—43. Poglavitna literatura: DE RUBEIS, MEA, 3—32; IDEM, Dissertationes, 79—156; 
P. PASCHINI, La chiesa, 16—44; IDEM, Le fasi di una leggenda aquileiese, RSCI 8, 
1954, 161—184; R.EGGER, o.c. (zadnja tri navedena dela so temeljnega pomena). 
Novejši prikazi stanja raziskav, z nekaterimi važnimi dopolnitvami: E. MARCON, 
Sant'Ermagora protovescovo e martire di Aquileia, Gorizia 1958; G.BIASUTTI, La 
tradizione marciana aquileiese, Udine 1959; S. TAVANO, Appunti per il nuovo »Pro- 
prium« aquileiese-goriziano, Studi Goriziani 39, 1966, 165 ss.; IDEM, Il culto di San 
Marco a Grado, Scritti storici in memoria di P.L. Zovatto, Milano 1972, 201—21' 
M.P. BILLANOVICH, Appunti di agiografia aquileiese, RSCI 30, 1976, 5 ss.; G. CU- 
SCITO, Cristianesimo antico, 19—39; G. C. MENIS, Pio Paschini (kot v op. 37); A. NIE- 
RO, I martiri aquileiesi, AAAd 22, 1982, 166 s. Dela, ki se tičejo le določenih aspektov 
legende, so navedena v op.90. Slovenska literatura: M. MIKLAVČIČ, Hermogenes — 
Hermagoras, Zbornik razprav teološke fakultete v Ljubljani 1962, 363—367; LS 3, 
1972, 100—102. Gotovo največji pomen za poznavanje legende in njenega vpliva na 
Slovenskem ima njen zapis v Stiškem (Ljubljanskem) rokopisu iz prve polovice 15. sto- 
letja (gl. M. KOS, Srednjeveški rokopisi v Sloveniji, Ljubljana 1931, Ms. 24 (141), p.44 
= Katalog rokopisov Narodne in univerzitetne knjižnice v Ljubljani, Ljubljana 1980, 
Ms. 141), po katerem jo s prevodom objavljamo v prilogi I. 

40 Vsebinske razlike med A in B varianto legende: 

»Vix aliud usguam implicatius inveneris quam quod de 

c. A (MENIS, La Passio, 22 ss.) 
1 »divisio apostolorum« 
2 Nelogičnost: Marko najprej z dotikom 

ozdravi Ataulfa gobavosti, pozneje ga 
krsti in takrat »omnis lepra eius mun- 
data est«. 

3 factus est prothon episcopus Italiae 
3 ad urbem civitatis Aguilegie 
3 seniores et levitas ordinavit et post hec 

ad civitatem tergestinam presbiteru 
et diaconum direxit et per alias cit 

42 

B (AB 2, 1883, 311 ss.) 

Marko najprej Ataulfa ozdravi goba- 
vosti, nato ga krsti. 

4 factus est episcopus provinciae Italiae 
4 ad urbem Aquileiam 
4 presbyteros et levitas ordinavit guos 

ad civitatem Tergestinam et per alias 
civitates direxit.



tates similiter faciebat. Hec agebatur 
in urbe Aquilegie que ex civitatibus 
Italie prima. 

Hermacoras ... per orationem demonia 
ab obsessis corporibus eicere infirmos 
curare et cecis facto xristi signaculo 
super oculos eorum visum reddebat. 
paganorum autem insania confunde- 
batur 
prefefecto agente Agrippa qui fuit filius 
fratris ipsius Neronis 

S Agrippa... direxit presidem Sevastum 
nomine 

H. dixit omni clero. Viri fratres... 

+ 
> 

u 
a 

H. moli in se sklicuje na apostole 
tale accepi praeceptum. ut si invenero 
viros ac mulieres... in te correctio- 
nem faciam. Sicut et omnes faciunt 
provinciae 

v
a
 

NI (deus) qui iubet celo dare pluviam, qui 
solem suum oriri facit 
diis thura offerre 
anima mea... in paradisum collocatur 
peioribus penis torqueri 
H. odgovori na grožnjo o 

co 
A
N
 

9 aculeo suspendi ... pendens in ligno 
10 praeses iussit de aculeo submitti et in 

carcerem recludi 
10 H. prosi Boga, ne boji se torture 

11 praecepit s. H. venire presbyterum cum 
diacone suo, gui et baptizavit eum (sc. 
Pontianum) 

12 cucurrit ad carcerem universus populus. 
et multi clarissimi viri 
confundebatur paganorum insania 

14 (AA SS Jul. III, 243) Poganski svečeniki 

primerjajo H. aktivnost z delom sv. Pe- 
tra v Rimu; magnifici viri ad eum con- 
currebant in carcerem... omnis clerus 

ejus 
15 Cuidam vero magnificus ipsius civitatis, 

G. nomine 
15 — 18 dialog Gregorij — H., opis 

ozdravljenja obsedenca 
19 Fortunatum archidiaconum, discipulum 

suum (kot arhidiakon še v c. 20, 21 bis, 
22) 

21 sacerdotes paganorum 
22 trupli mučencev pokopljeta Gregorij in 

Aleksandrija. 

5 Hermagoras diversis polleret miraculis. 

5 paganorum autem insania minuebatur 

6 Agrippa qui fuit frater Herodis 

6 directus est ab eis (sc. Nerone et Agrip- 
pa) praeses nomine Sevastus 

TH. se accersiri, suo et fratrum suorum 
gemitu ... 

8 hoc edicto principum 

9 H. se noč in dan trudi za širjenje 
krščanske skupnosti. 

10 poenis voracibus depasci 

10 singulis ejus membris emortuis, solum 
os vivebat 

10 eguuleo appendi 
11 praeses illum eguuleo depositum jussit 

carcere recludi 
11 H. prosi Boga, želi si smrti, ker se boji, 

da ne bo vzdržal torture. 
13 H. krsti Pontijana 

13 cucurrit ad carcerem universus populus 

detestabatur paganorum insaniam 

14 multitudine populi ... accedente 

14 quidam Gregorius dictus 

15 — 18 kratek povzetek dejanja 

19 Fortunatum discipulum suum 

21 sacerdotes templorum 
22 trupli mučencev pokopljejo Pontijan, 

Gregorij in Aleksandrija 
43



Ob primerjavi obeh verzij opazimo, da prva (A) verzija bolj poudarja 
vlogo Ogleja, da je v njej cerkvenopolitična tendenca bolj izrazita. Evan- 
gelist Marko se v njej označuje kot prvi učenec apostola Petra, Mohor 
kot prvi škof Italije, Oglej kot prvo mesto v Italiji. V drugi (B) verziji je 
težnja po primatu oglejske cerkve manj vpadljiva. Avtor prve verzije 
je še z nekaj potezami skušal poudariti oglejski primat na podlagi naj- 
tesnejših vezi z Rimom; z legendo o apostolih, poudarjajoč neposredno 
kontinuiteto širjenja krščanstva od Jezusove smrti in vstajenja, ki z razma- 
kom ene generacije doseže Oglej; s predstavo, da je Oglej tako rekoč 
hčerka mesta Rima, saj je njegova mestna uprava »filijala« rimske mestne 
uprave. Ne smemo zanemariti podrobnosti, da prva verzija govori o 
preganjanju kristjanov po celem cesarstvu, ne le v Rimu in Ogleju. 

Z ozirom na čas nastanka besedila legende, o čemer bomo govorili 
pozneje, lahko sklepamo, da je prva verzija čisti odraz aspiracij oglejske 
cerkve, ki leži v »provinci Avstriji«, medtem ko je druga verzija z bolj 
previdnim in zadržanim formuliranjem odraz cerkvene politike patriarhata 
v Gradežu, Novem Ogleju, ki leži v »provinci Istri«. 

Vsebinsko se deli legenda na dva po zunanjem obsegu zelo neenaka 
dela: na kratko, vendar zgodovinsko izredno vplivno legendo o apostolatu 
evangelista Marka v Ogleju (pog. 1—3), in na obsežno legendo o delo- 
vanju in mučeništvu prvega oglejskega škofa Mohorja (pogl. 4—22). 
Kratka vsebina legende, postavljene v dobo cesarja Nerona:*! 

Apostol Peter je poslal iz Rima svojega učenca Marka, že temeljito po- 
učenega o Kristusovih naukih, v Oglej, mesto v »provinci Avstriji« (B: Istri)."? 

44 Markov apostolat in Mohorjevo delovanje v Ogleju (c. 1—5) sta postavljena 
v čas pred Neronovim preganjanjem kristjanov, Mohorjevo mučeništvo pa v čas po 
usmrtitvi sv. Petra (c.6—22). Gl. DE RUBEIS, MEA, 29 s. 

2 Oglej se označuje s terminom urbs (c. 1;4; tako se označuje tudi Rim, c. 1;4;6) 
in civitas (c.1 bis; 5 (B-6), tako kot civitas Tergestina et aliae civitates, c. A-3 oz. B-4) 
Terminolosko nejasnost povečujeta dve mesti v c. A-3: »ad urbem civitatis Aquilegie«, 
»in urbe Aquilegia que ex civitatibus Italie prima«. Oba termina, urbs in civitas, ustre- 
zata rabi v pozni antiki in zgodnjem srednjem veku in se za Oglej uporabljata sino- 
nimno. 

Oznaka, da gre za mesto v provinci Avstriji (A-1) oz. Istri (B-1), kaže na pozen 
nastanek legende. Termin Austria se je uporabljal v langobardski dobi v ožjem smislu 
za Furlanijo, v širšem tudi za Benečijo (torej za nekdanjo 10. regijo brez Istre), kot 
oznaka za vzhodni del langobardskega kraljestva (gl. DE RUBEIS, MEA, 6 s., 
224—226; C. G. MOR, »Civitas Austriae«: postille al diploma carolino per il patriarca 
Paolino (797), MSF 56, 1976, 72—80). Oznaka, da gre za mesto v Istri (B), ima morda 
protilangobardsko ost in ustreza duhu gradeške cerkvene politike v 7. in 8. stoletju. 

Termin Italia (A-3; B-4 in 5) se je v pozni antiki uporabljal v širšem smislu za 
severno Italijo, v ožjem smislu tudi samo za Benečijo in Istro (DE RUBEIS, MEA, 6; 
L. CRACCO RUGGINI, Economia e società nel! »Italia annonaria«, Milano 1961, 286). 
Samo v tem smislu je oznaka Ogleja kot največjega mesta Italije (A-3) pravilna, saj 
pokriva Istro in »Avstrijo« skupaj, sicer pa pomeni izigravanje vloge konkurenčnih 
mest, Milana in Ravene. 

44



Marko je ob prihodu v Oglej ob zahodnih mestnih vratih srečal mladega 
gobavca Ataulfa, sina mestnega veljaka Ulfa, in ga z dotikom na čudežen način 
ozdravil." Mladenič je o ozdravljenju takoj sporočil očetu, ki je z množico 
meščanov prišel k Marku, se z drugimi vred spreobrnil in se dal krstiti. 
Marko je nekaj let uspešno širil krščanstvo v mestu, nato je skrivaj želel 
oditi v Rim k apostolu Petru. Pokristjanjeno ljudstvo ga je prosilo, naj še 
ostane ali vsaj določi svojega naslednika. Marko je predlagal, naj sami 
izberejo primernega človeka, nakar so ti izbrali mladega Mohorja. Mohor 

je nato odšel z Markom v Rim, kjer ga je apostol posvetil za škofa 
»province Italije«.4 Po povratku v Oglej je organiziral cerkveno skupnost, 
imenoval diakone in levite ter jih poslal v Trst in druga mesta. Mohor je 

48 C, A-2 oz. B-1;3. Edino sprejemljivo razlago teh dveh nedvomno germanskih 
imen je dal R. EGGER, o.c., 58 s.; za imenom Ataulf se skriva gotski kralj, Alarihov 
svak, ki je imel zveze z Oglejem, ime Ulfius pa iz drugih virov ni poznano. Gobavost 
v severni Italiji in sploh v evropskem delu cesarstva nam za 1. stoletje ni poznana, v pozni 
antiki pa ni bila izjemen pojav. Za področje Milana jo omenja EUGIPPIUS, Vita s. Se- 
verini 26,1 (izd. R.BRATOZ, Ljubljana 1982, 250 in koment. na str.382 s.). Za Oglej 
je ne moremo dokazati. CHROMATIUS, Tractatus XXXVII in Math. 8,2—4 (edd. 

R. ETAIX — J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 377 ss.) ne osvetljuje lokalnih oglejskih 
razmer, temveč le razlaga Kristusovo ozdravitev gobavca. Poročilo legende o Kancijih, 
da so omenjeni svetniki v Ogleju zdravili gobavce (leprosos mundabant, Passio Cant. 3, 
AA SS Mai VII, 1866, 421 F) je legendarno in zato povsem nezanesljivo, saj se ta čudež 
omenja v legendi obenem z drugimi kot imitacija Kristusovih čudežnih ozdravitev. 

Na izviren, vendar ne zanesljiv način, je povezal ime germanskega kralja Ataulfa 
z gobavostjo G. BIASUTTI, La tradizione, 18 s.: pred Atilovim pohodom in razrušenjem 
Ogleja naj bi ime germanskega kralja Ataulfa v ljudski predstavi postalo sinonim za 
gobavost kot najhujšo med nesrečami. Na tej osnovi datira nastanek legende v dobo 
400—450. Vendar je treba poudariti, da Ataulfov pohod v Italijo še zdaleč ni povzročil 
takega razdejanja kakor Atilov in za Oglej sam sploh ni bil usodnega pomena (gl. 
Y.M. DUVAL, Aquilée sur la route des invasions (350—452), AAAd 9, 1976, 284 ss.); 
njegovo alegorično enačenje z gobavostjo tudi zato ni verjetno, ker je Ataul£ veljal za 
prijatelja Rimljanov in je bil nekaj časa zaveznik cesarja Honorija, svojega svaka (gl. 

PLRE II, 176 ss.). Edini »greh«, ki bi mogel postati podlaga nenaklonjenemu izročilu 
med romanskim prebivalstvom, je bila njegova težnja, da bi »obliterato Romano nomi 
ne... Gothorum imperium et faceret et vocaret; essetque... Gothia quod Romania 
fuisset« (OROSIUS, Historiae 7,43, PL 31, 1172). V tej svoji težnji je spominjal na 
cesarja Galerija, najhujšega preganjalca kristjanov, ki je želel rimsko cesarstvo pre- 
imenovati v dačansko (LACTANTIUS, De mortibus persecutorum 27,8; ed J. MOREAU, 
SC 39, 1954, 109; 361 s.; prim. W. SUERBAUM, Vom antiken zum frühmittelalterlichen 
Staatsbegriff, Münster 19773, 223 ss.). Nezanesljivost Biasuttijeve razlage povečuje še 
dejstvo, da nastopa v legendi Ataulf kot pozitivna osebnost, kot prvi Oglejec, ki se je 
spreobrnil h krščanstvu, kar bi ustrezalo lahko le pozitivnemu izročilu o njegovi oseb- 
nosti. 

4 C, A-3 oz, B-4. Značilnost izvolitve in posvetitve prvega legendarnega oglejskega 
škofa Mohorja: Marko ni postavil za škofa kakega svojega učenca, temveč je samo pred- 
lagal pokristjanjenemu ljudstvu, da je izvolilo iz svojih vrst vrednega naslednika. Tega 
je nato posvetil apostol Peter v Rimu, kar je verjetno odraz zelo zgodnje cerkveno- 
organizacijske odvisnosti Ogleja od Rima (prim. op. 174). Markova pooblastila v Ogleju 
naj bi torej bila majhna, dasi je imel škofovsko palico (c.1). Potek druge škofovske 
izvolitve, ki se omenja v legendi (c.19), je bil bistveno drugačen od prve: zbor 
klerikov je predlagal, da Mohor določi naslednika, nakar je ta izbral za naslednika 

45



uspešno opravljal apostolat, s čudeži si je pridobil sloves ne le v Ogleju, 
temveč tudi med vsem prebivalstvom »province Italije«, zaradi česar so ga 
pogani zasovražili (pogl. 4—5). 

Tedaj je prišel iz Rima v Oglej po nalogu rimskega prefekta, Nero- 
novega nečaka Agripa, novi cesarski namestnik Sevast. Poganski svečeniki, 
prizadeti, ker je zaradi Mohorja poganski kult zelo opešal, so škofa zatožili 
pri novem upravniku, ki je, v strahu, da ne bi padel v nemilost pri cesarju, 
odredil aretacijo (pogl. 6).# Mohorja so po molitvi odvedli k Sevastu (pogl. 
7). Sledilo je izpraševanje (pogl. 8—9), mučenje in ječa (pogl. 10—11). V 
ječi je Mohor spreobrnil ječarja Pontijana in je prek njega znova zasejal 
versko vnemo med ljudstvo (pogl. 12—13). Ponovno so poganski svečeniki 
posredovali pri Sevastu, naj kaj ukrene, medtem ko se je ljudstvo v vse večjem 
številu zgrinjalo k ječi (pogl. 14). Mohor je iz ječe na čudežen način ozdravil 
obsedenosti sina nekega Gregorija in ga z očetom spreobrnil (pogl. 15—18), 
nato je postavil za svojega naslednika Fortunata (pogl. 19). Zatem je ozdravil 
slepote neko matrono Aleksandrijo (pogl. 20). Sevast je nato vrgel v ječo 
tudi Fortunata. Oba, Mohor in Fortunat, sta iz ječe širila krščanstvo med 
ljudstvom, ki se je množično zgrinjalo k njima. Na ponovno posredovanje 
in grožnje poganskih svečenikov je Sevast poslal rablja, ki je Mohorja in 
Fortunata ponoči obglavil (pogl. 21). Njuni trupli so ječar Pontijan, Gregorij 
in Aleksandrija še iste noči odnesli in ju pokopali po krščanskem običaju 
na posestvu matrone Aleksandrije izven mestnega obzidja. Ob njunem 

in tako rekoč postavil za dediča svojega učenca Fortunata. Vloga ljudstva, ki je bila 
v prvem primeru odločilna, je bila v drugem primeru zanemarljiva. Prim. H. LECLERCO, 
Elections épiscopales, DACL 4/2, 1921, 2618 ss. 

45 Ime rimskega prefekta Agripa, »sina brata samega Nerona« (A-5), je izmišljeno, 
saj je bil zadnja leta Neronove vlade rimski prefekt Vespazijanov brat Flavius Sabinus, 
med rimskimi prefekti pa ni nobenega Agripa. Ime oglejskega »prefekta« Sevasta je zelo 
redko, vendar naletimo nanj tudi v pristnih poročilih o mučencih (Acta ss. martyrum 
Tarachi, Probi, et Andronici, za dobo okrog leta 304; Th. RUINART, Acta martyrum, 
Ratisbonae 1859, 451 ss.), zato ni nujno, da gre za metaforo, za katero naj bi se skrival 
cesarski pridevek sebastos-augustus, kot meni R. EGGER, o.c., 25. Izpeljanke iz tega 
imena (Sebastius, Sebastianus) niso bile v pozni antiki nobena redkost (PLRE I, 811 ss.; 
II, 983ss.). Kot cesarski namestnik (c.6: praefecturam administraret; terminologija 
spominja na praefecturo urbi, kar je v primeru Ogleja popoln nesmisel) s pravico 
sodstva se označuje z anahronističnim, dobi Dioklecijanovih preganjanj ustreznim ter- 
minom praeses (c.6 ter; 7; 8; 9 bis; 10 bis; 11 bis, 14 bis; 21), v sodniški funkciji kot 

index (6; 10; 14; 21). Pozornosti vredna je oznaka rimskega prefekta Agripa kot »brata 
Heroda« (B-6) oz. »sina Herodovega brata« (AA SS Jul. III, 1867, 241—C; po sandaniel- 
skem kodeksu »sina Neronovega brata«; prim. op. 40). Oznaka nas spominja na kontakt 
judovskega kralja Heroda (prek njegovih dveh sinov) s cesarjem Avgustom (gr. Sebast6s) 
v Ogleju 1.10 pred Kristusom (JOSEPHUS, Antiquitates Iudaicae 16, 90 (ed. R. MAR- 
CUS-A. WIKGREN, LCL/VIII, 1969, 242; A. CALDERINI, Aquileia romana, Milano 
1930, 33). Ni izključeno, da omemba Heroda oz. Herodovega sina v oglejski legendi 
vsebuje reminiscenco na ta dogodek. 

4 Motiv je opisan dokaj realno. O pešanju poganskega kulta zaradi širjenje 
krščanstva poroča PLINIUS, Epistulae 10,96,10 (ed. B. RADICE, LCL 1975, 290). Zaradi 
tega so bili poganski svečeniki pogosto iniciatorji preganjanj kristjanov (prim. LACTAN- 
TIUS, De mortibus persecutorum 10 (ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 885); THEO- 
PHANES, Chronographia, A. M. 5794 (ed. C. DE BOOR, Lipsiae 1883, 9 s.)). 

46



grobu so številni verni dosegli ozdravljenje. Datum njune mučeniške smrti: 
12. julij (pogl. 22). 
Legenda je splet verjetnih, možnih, neverjetnih, anahronističnih in 

nelogičnih sestavin, ki so v izraziti prevladi, zato so jo cerkveni zgodovinarji 
že zgodaj označili kot potvorbo brez zgodovinske vrednosti." 

Najbolj očitni nesmisli, ki so obenem glavne sestavine legende, so 
sledeči: Markov apostolat v Ogleju, za katerega nimamo nikakršne opore 
pri antičnih piscih, je časovno postavljen celo kot »prima sors« pred 
njegovim delovanjem v Aleksandriji, o katerem sega ne povsem zanesljivo 
izročilo v antiko." Čeprav je Marko po legendi prišel v Oglej s škofovsko 
palico (baculum pontificatus), ni postal škof. Nerazumljiv, absurden 
element legende je poročilo, da je hotel skrivaj zapustiti svojo versko 
skupnost." Čeprav je imel škofovsko palico, oglejski skupnosti pred po- 
vratkom v Rim ni mogel postaviti škofa, temveč je moral Mohor kot njegov 
naslednik dobiti škofovsko palico in posvečenje v Rimu od apostola Petra." 
Terminologija za rimski upravni aparat in upravno razdelitev je deloma 
povsem napačna, deloma pa anahronistična za razdobje od več stoletij do 

47 M.L. TILLEMONT, Memoires pour servir a lhistoire ecclesiastique des six 

premiers siecles II, A Venise 1732?, n. IV (p. 497 s., 507 s.). 

48 Iz antike imamo le eno dokaj pozno in zato nezanesljivo poročilo o Markovem 
delovanju v Italiji, ki ga posreduje GREGORIUS THEOLOGUS, Oratio 33,11 (PG 
36, 228). 

Z izjemo oglejsko-beneškega izročila tudi v srednjem veku nobeno izročilo ne 
poroča o Markovem prihodu v Oglej. V zahodnem izročilu se omenja njegovo delovanje 
v Rimu in Aleksandriji (FLORUS, Apr. 25 (1 bis) (Edit. prat., 71); USUARDUS, Apr. 25 
(2) (p. 218); MR, Apr. 25 (1) (155), v vzhodnem pa samo njegovo delovanje v Aleksandriji 
ter v več drugih mestih v Egiptu, Libiji in Kirenajki (Synax. Eccl. CP, Apr. 25 (627 ss.)), 
tako kakor v legendi o sv. Marku (gl. H. QUENTIN, Les mart. hist., 83 s.). 

4 DE RUBEIS, MEA, 7 s; IDEM, Dissertationes, 132 s. (avtor postavlja oglejski apo- 
stolat Marka za aleksandrijskim, vendar obenem opravičuje njegovo historičnost); 
poročilo, da je Marko zanesel krščanstvo v Aleksandrijo, naj bi nastalo okrog leta 200, 
zastopa pa ga na podlagi starejših virov EUSEBIUS, H. E. 2,16,1 (ed. G. BARDY, SC 31, 
1952, 71); IDEM, Chronica, ad ann. 42 (PG 19, 539) ter za njim prevajalca RUFINUS, 
H. E. (ibidem) (ed. Th. MOMMSEN, GCS 9/1, 1903, 141) in HIERONYMUS, Chronicon, 
ad ann.43 (ed. R. HELM, GCS 47, 1956%, 179). Ker ga ne poznata niti Klemens niti 
Origen, ga moremo oceniti za nezanesljivo (gl. A. NIERO, Marco, Evangelista, BS 
8, 1966, 717). Razumljivo je, da je predstava o časovnem primatu Markovega oglejskega 
apostolata pred aleksandrijskim navzoča v nekaterih srednjeveških virih, izhajajočih z 
oglejskega ali beneškega področja; PAULUS DIACONUS (gl. op. 65); PAULINUS (op. 
66); ANONYMUS (ibidem); Origo civitatum Italiae seu Venetiarum, ed. sec. 3 (ed. R. 
CESSI, Roma 1933, 82); DANDULUS, Chronica, A.49—62 (ed. E. PASTORELLO, RIS 
12/1, Bologna 1938, 11s.). Gl. tudi DE RUBEIS, Dissertationes, 107—123. Edini realen 

element legende je poudarjanje tesne zveze med Markom in Petrom, Cela vrsta cerkvenih 
očetov od Ireneja dalje imenuje Marka najbližjega sodelavca in učenca apostola Petra 
(gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod, 199). 

50 C, 3; prim. DE RUBEIS, Dissertationes, 138 ss. 
mc,



pol tisočletja in več." Ni znano, da bi preganjanje kristjanov pod Neronom 
poleg Rima zajelo tudi druga mesta v Italiji ali celo vso rimsko državo, 
prav tako je anahronistično poročilo, da je bil za to izdan poseben 
edikt. Potek zasliševanja in mučenja škofa Mohorja je opisan brez 
vsakršne izvirnosti: dialogi so stereotipni, mučilna sredstva standardna; 
da je dialog očitno povzet po nekem mučeniškem poročilu, ki se nanaša 
na dobo tetrarhije, kaže formulacija v drugi (B) verziji, v kateri se omenja 
»edikt cesarjev«." Ena od nenavadnih, gotovo pretiranih potez legende, 
je poudarjanje popolne iniciative poganskega svečeništva pri preganjanju 
kristjanov. Cesarjev namestnik v Ogleju nastopa kot šibka osebnost, ki 
spričo pritiskov poganskega svečeništva (ta se omenja kar štirikrat), v 
strahu za svojo kariero (svečeniki mu grozijo, da ga bodo ovadili pri 
cesarju, če ne bo nastopil ostreje proti kristjanom, na koncu mu grozijo 
celo s kamenjanjem), kot visok državni funkcionar z velikimi pooblastili 
povsem odpove. Mohorja in Fortunata se niti ne upa usmrtiti podnevi." 
Ena Markova in dve Mohorjevi čudežni ozdravitvi so povsem stereotipne. 
Zdravilna sredstva, trdna vera prizadetega, znamenje križa in tridnevni 
post, spominjajo na opise čudežev v svetniških življenjepisih."" Stereotipna 

52 Termina »praeses« za cesarskega namestnika (pravilneje bi bilo »corrector«) in 
»provincia« za Benečijo in Istro ustrezata stanju po Dioklecijanovi upravni reformi (gl. 
C. BUTTAZZONI, Del governo provinciale Romano nella Venezia ed Istria, Archeografo 
triestino n.s. 1, 1869/70, 25—84, zlasti 42ss. in 60ss.; L, CANTARELLI, La diocesi 
italiciana da Diocleziano alla fine dell’impero occidentale, Roma 1964, 27—43; T.D. 
BARNES, The new empire od Diocletian and Constantine, Cambridge (Mass.) — 
London 1982, 1615.), termini »urbs« in »civitas« za Oglej ter »ltalia« za severno 
Italijo celotni pozni antiki, termin »provincia Austria« pa gotovo ni mogel biti v uporabi 
pred koncem 6. stoletja v langobarski Italiji (gl. op. 42). 

53 Nobenega dokaza ni, da se je Neronovo preganjanje razširilo izven Rima (gl. A. 
FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, Torino 1976, 365 (231); R. BRATOŽ, ZC 

37, 1983, 137). Oznaka preganjanja kristjanov »po vseh provincah« (c. A-7) na osnovi 
edikta (B-8) ustreza preganjanjem od Decija dalje, O preganjanju pod Neronom gl. 
A. WLOSOK, Rom und die Christen, Stuttgart 1970, 7—26; P. KERESZTES, The 
Imperial Roman Government and the Christian Church 1. From Nero to the Severi, 
ANRW II, 23, 1, 1979, 247—257. 

8 Značilnost dialoga med Sevastom in Mohorjem je, da Sevast, tako kot poganski 
svečeniki, ve za Kristusa (dasi ga izrecno ne imenuje, c. 6;8) in za Petrovo smrt na križu 
(c. 8; A-14). Mučilna sredstva so šibanje, »eguuleus«, v zadnji fazi praskanje z železnimi 
kavlji in ogenj (c. 10). 

55 C.B-8. 
56 Pritiski in grožnje poganskega svečeništva (sacerdotes idolorum, s. templorum) 

se v stopnjevani obliki, na koncu celo kot grožnja s kamenjanjem, omenjejo na sledečih 
mestih: c. 6; 11; 14; 21. Ceprav vloge poganskega svečeništva ne smemo podcenjevati 
(prim. op. 46), je tak njegov vpliv nerealen. 

57 Marko je ozdravil gobavca (c. 2), Mohor obsedenca (c. 15—18) in slepo žensko 
(c. 20). Vse tri ozdravitve spominjajo na Jezusove ozdravitve (Mt 8,2—4; 8,28 ss.; 9,27 ss.). 
Znamenje križa (c. 20) je veljalo za zdravilno sredstvo, tridnevni post za zdravilno sred- 
stvo in kot priprava na krst (c. 15—18; 20). 

48



1. Posvetitev sv. Mohorja za prvega oglejskega škofa



2. Oglejske device mučenke



so imena posameznih kristjanov (ječar Pontijan, Gregorij, Aleksandrija)," 
prav tako so stereotipne omembe posamičnih objektov v mestu in njegovi 
bližini (zahodna mestna vrata, poganski templji, namestnikova palača, 
ječa, do katere je imelo ljudstvo neverjetno lahek dostop, obzidje, zem- 
ljišče zunaj obzidja)."? Objekti krščanskega kulta se ne omenjajo, dasi je 
krščanska skupnost živela že več let in je imela izgrajeno cerkveno hierar- 
hijo (prezbiterje, diakone, levite, »ves kler«). Po pripovedi legende naj 
bi bilo prebivalstvo mesta (populus) tako rekoč v celoti pokristjanjeno; 
pokristjanjenje naj bi zajelo tudi podeželje, skratka vse prebivalstvo »pro- 
vince Italije«. Od krščanstvu nasprotnih sil se omenjajo zlasti poganski 
svečeniki, pogani, vojaki, ječar in rabelj." 

Ob množici neverjetnih sestavin so le redke take, ki bi kazale na 
dobro tradicijo," izhajajočo ne iz Neronove dobe, temveč kvečjemu iz 
3. ali začetka 4. stoletja. Te sestavine bi mogle dati šibko podlago za 
misel, da legenda le temelji na avtentičnem izročilu: ime mučenca, termin 
»correctio« za postopek proti kristjanom, postopek proti vodilnemu kleru, 
ne pa proti vsemu krščanskemu prebivalstvu, obtožbe, da kristjani z ma- 
gijo zapeljujejo ljudi, prezesova zahteva, da Mohor s kadilom počasti 
bogove. 

Historična izpovednost legende je odvisna od časa in okoliščin njenega 
nastanka. Pri iskanju odgovora na to vprašanje moramo razlikovati dva 
pojma: legendo kot idejo in legendo v nam znani literarizirani obliki. 
Slednja je bila gotovo razširjena šele v karolinški dobi. Prvič naletimo 
na njen odsev v osemdesetih letih 8. stoletja pri Pavlu Diakonu® in nato 

58 C.13; 18; 20. 

88 C. 2; 6; 6; 11; 22. 
© C.A-3;. 4; A-6; 18; termin »archidiaconuse (c. A-19; 20; 21 bis; 22) srečamo 

najprej okrog leta 370 (OPTATUS, De schismate Donatistarum 1,16 (PL 11, 916)). 
“cs. 
© C.5;6; 13; 21; gl. op. 56. 
® Prim. De RUBEIS, Dissertationes, 128 ss. 
% C.A-7. Termin »corrigere« za postopke proti kristjanom je uporabljal že PLI- 

NIUS, Epistulae 10,96,10 (kot v op.46; gl.še R. FREUDENBERGER, Das Verhalten 
der römischen Behörden gegen die Christen im 2. Jahrhundert, dargestellt am Brief des 
Plinius an Trajan und den Reskripten Trajans und Hadrians, Miinchen 1969", 176 ss.). 

Obtožbe zaradi magije s strani poganskih svečenikov (c. 6; 11; A-14; A-21), ki se nanašajo 
na krščanske liturgične obrede, so prav tako avtentičen element legende (prim. A. 
FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 358 (512.s.); R. FREUDENBERGER, 0.c., 
165), obtožbe zaradi zapeljevanja (seductio; c.6; 8; 11; 21) spominjajo na zakon 
cesarja Marka Avrelija (D. 48,19,30), ki se je verjetno uporabljal tudi proti kristjanom. 
O žrtvovanju s kadilom (A-7) in vinom v zgodnji cesarski dobi gl. R. FREUDENBERGER, 
o. c., 124 ss. 

6 PAULUS, Liber de episcopis Mettensibus (ed. G. H. PERTZ, MGH Scriptores II, 
1829, 261): »Igitur cum Romam pervenisset (sc. s. Petrus)... Tunc denique Apollinarem 
Ravennam, Leucium Brundisium, Anatolium Mediolanum misit. Marcum vero, qui 
praecipuus inter eius discipulos habebatur, Aquilegiam destinavit, quibus cum Herma- 
goram, suum comitem, Marcus praefecisset, ad beatum Petrum reversus, ab eo 
nihilominus, Alexandriam missus est.« 

4 Acta ecclesiastia 8 49



okrog leta 800 v himni v čast sv. Marku, ki jo je napisal oglejski patriarh 
Pavlin. V aktih sinode v Mantovi leta 827 — leto pred prenosom 
relikvij sv. Marka iz Aleksandrije v Benetke" — ki se v nekaterih potezah 
presenetljivo ujemajo s formulacijami legende, se omenjajo »sacrae 
litterae«, ki jih hrani oglejska cerkev, z zapisom legende, ki je očitno vse- 
boval vse politične poudarke: oglejska cerkev se omenja kot najstarejša 
v Italiji, Mohor po času investitutre in zato očitno tudi po rangu kot prvi 
škof Italije, kakor je tudi Oglej prvo mesto v Italiji. Na podlagi te legende, 
ki jo je priznavala tudi gradeška cerkev, je oglejski patriarh Maksencij, 
ob poudarjanju zvestobe rimski cerkvi, utemeljene z »rimskim« izvorom 
oglejske cerkve, zmagal v sporu z gradeškim patriarhom." Zaradi uje- 
manja nekaterih značilnih formulacij in poudarkov med sinodalnimi akti 
in ohranjenim zapisom legende lahko sklepamo, da je slednji nastal 
približno v času sinode, pri čemer ostaja časovno zaporedje nastanka obeh 
dokumentov nerešen problem." Na odsev legende, ki je postala temelj 
cerkvenopolitične samozavesti oglejskih patriarhov, naletimo v raznih 

% PAULINUS, Carmina 8 (ed. E. DUEMMLER, MGH Poetae Latini medii aevi 1/1, 

1880, 140; omenja se samo Markov apostolat, ne pa Mohorjevo delovanje); legendo je 
sredi 9. stoletja povzel ANONYMUS, Carmen de Aquilegia numquam restauranda (ed. 
E.DUEMMLER, MGH Poetae Lat.med. aevi 1/2, 1884, 151; omenja se Markov apostolat, 
Mohorjevo delovanje, Mohorjeva in Fortunatova mučeniška smrt). 

7 Dogodek je nedvomno ugodno vplival na razvoj legende; gl. N. McCLEARY, 
Note storiche ed archeologiche sul testo della »Translatio sancti Marci«, MSF 27/28/29, 
1931/32/33, 223—264; DANDULUS, Chronica, A.828 (cit. ed., 147); S. TAVANO, Il 
culto (kot v op.39), 205 s. meni, da je bil prenos relikvij sv. Marka v Benetke reakcija 
na poraz Gradeža v boju z Oglejem na mantovanski sinodi. 

#8 Concilium Mantuanum a.827 (ed. A. WERMINGHOFF, MGH Leges III, 2, 1906, 
583—589): »’Nos, qui veritate perfecta invenimus a beato evangelista Marco,... necnon 
ab elegantissimo Hermachora Aquileiensem aecclesiam pre omnibus Italiae in Christi 
fide prius fundatam esse et pastoralem ibi semper curam servatam et sanctorum aposto- 

lorum sanctae Romanae aecclesiae doctrinis imbuta atque ipsam semper eius fuisse 
discipulam et peculiarem ac vicariam in omnibus, quemadmodum insertum in eiusdem 
Aquileiensis aecclesiae comperimus sacris litteris” (p. 585)... Beatissimus igitur Marcus 
evangelista, Aquileiae residens, vultum beati Petri apostoli videre desiderans, Romam 
urbem regrediens et secum elegantem virum, Hermachoram nomine, ab omni electum 
clero et populo deferens et ab ipso beato Petro apostolo Aquileiae urbis ordinatus et 
constitutus est pontifex. Deinde Hermachoram proton Italiae pontificem constituit ... 
Aquileiae civitati, quae caput et prima est totius Italiae... Tyberius, diaconus et 
oeconomus Gradensis aecclesiae ... clara voce professus est: "Negare non possum, quia 
ego et omnes sciunt Aquileiam civitatem primam et metropolim esse et a beato Marco 
et Hermacora in Christi fide fundatam ...’« (p. 589). Gl. P. PASCHINI, La chiesa, 30 ss.; 
IDEM, Le fasi, 174s. 

% Najbolj vpadljiva ujemanja: Mohorjev epiteton »elegans (oz. elegantissimus) vir«, 
motiv Markovega povratka v Rim, oznaka Mohorja kot prvega Škofa Italije, Ogleja kot 
prvega mesta Italije. O problemu časovnega primata nastanka obeh dokumentov gl. 
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 19 s. op. 1. 

so



virih historiografske, hagiografske in pravne vsebine od konca 8. stoletja 
dalje. 

Če je legenda v nam poznani obliki obstajala v karolinški dobi, se po- 
stavlja vprašanje, kdaj je nastala kot ideja in kakšna sta bila njeno zgo- 
dovinsko sporočilo in smisel ob nastanku. Pri tem je treba poudariti, kar 
znova in znova poudarjajo cerkveni zgodovinarji, da iz antike nimamo 
o njej prav nobenega sporočila. Nobeden od cerkvenih očetov ne govori o 
Markovem apostolatu v Ogleju, vrsta oglejskih cerkvenih očetov, med 
katerimi so bili tudi odlični poznavalci preteklosti oglejske cerkve, kakor 
Rufin, Hijeronim in Kromacij, o tem molči. Ta molk bi mogli vzeti kot 
precej tehten dokaz, da o tem v antiki niso vedeli ničesar."! Prav tako 

7 Od pravnih virov naj navedem naslednje: 
a) Diploma Karla Velikega oglejski cerkvi iz leta 792, v kateri se omenja »sancta 

Aquileiensis ecclesia... que est in honore sanctae dei genitricis semperque virginis 
Mariae vel sancti Petri principis apostolorum sive sancti Marci constructa« (MHG 
Diplomata Karolinorum I, ed. E. MUHLBACHER, 1906, n. 174, p. 234). 

b) Diploma Karla Velikega oglejski cerkvi z istim datumom, v kateri se omenja 
»Aquileiensis ecclesia, que est in honore sancti Petri principis apostolorum vel sancti 
Hermachore martiris Christi constructa« (ibidem, n.175, p.235; gre za isto cerkev, le 
da se prvič omenja kot stranski patron Marko, drugič Mohor). 

c) Diploma Karla Velikega gradeški cerkvi iz leta 803, v kateri se omenja »sedes 
sancti Marci evangeliste et sancti Hermacore« (ibidem, n. 200, p. 269 = PL 97, 1028). 

č) Diploma Ludvika Pobožnega in Lotarja iz leta 830 (DE RUBEIS, MEA, 410). 
d) Diploma kralja Lotarja iz 1. 833 (ibidem, 412). 
e) Diploma Karlmana oglejski cerkvi iz 1.879 (ed. P. KEHR, MGH Dipl. regum 

Germ. ex stirpe Karol. I, 1956, n. 22, p. 317). 
f) Pismo papeža Leona 8. oglejskemu patriarhu Rodaldu iz 1.963 (P. KEHR, Italia 

pontificia Vll/1, Berlin 1923, p.27 n. 45; prim. p. 29 n.53). Gl. P. PASCHINI, La chiesa, 
31 op. 2; IDEM, Le fasi, 177 ss. (z navedbo virov po 1. 1000); R. EGGER, o. c., 71. 

Od literarnih virov velja omeniti obe v op.66 navedeni pesmi, od historiografskih 
zlasti obe v op.49 navedeni beneški kroniki. Med poznejšimi historiografskimi viri z 
območja oglejskega patriarhata navajajo legendo ORDERICUS VITALIS, H.E. 1,2,20 
(PL 188, 181); ANONYMUS, Vitae patriarcharum Aquileiensium (ed. L. MURATORIUS, 
RIS 16, 1730, 5—6; vir iz 1.1358) in A. BELLONUS UTINENSIS, De vitis et gestis pa- 
triarcharum Aquileiensium (ibidem, p. 25; vir iz l. 1445). O odmevih na oglejsko legendo 
v srednjeveški ravenski in splitski historiografiji gl. op. 138 in 139. 

Od hagiografskih virov upoštevata legendo oba njena derivata, legenda o oglejskih 
devicah, o kateri bomo še govorili, in legenda o Siriju in Evenciju (gl. H. QUENTIN, 
Les martirologues historiques, 278) ter vsi historični martirologiji z izjemo Bedovega 
ter MR, tako v elogijih o sv. Mohorju (12. julij) kot v elogijih o Siriju in Evenciju 
(12. sept.); gl. Edition pratique ..., 126; 167; H. QUENTIN, o.c., 244; 345; 372; 433; 
482; USUARDUS, p.266 in 301s.; MR, 283 in 392. Analizo teh poročil podaja P. 
PASCHINI, La chiesa, 24 ss. 

© Poročilo o Markovem apostolatu v Ogleju, bodisi da bi bil resničen, bodisi da bi 
o njem obstajala legenda že v antiki, bi pričakovali pri Evzebiju, Hijeronimu, Rufinu, 
Kromaciju, v Hijeronimijanskem martirologiju (zlasti v uvodnem falzificiranem pismu), 
pri Venanciju Fortunatu, v dokumentih, nastalih v zvezi z istrsko shizmo. Molk antičnih, 
zlasti oglejskih piscev, navajajo kot tehten argument za kasen nastanek legende P. 
PASCHINI, La chiesa, 16 ss.; F. KOVACIC, o.c. (kot v op.37), 509; G. C. MENIS, Pio 
Paschini, 22 5.; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 29 ss. V opravičilo molka oglejskih 

* s1



nimamo nobenih arheoloških dokazov za kult sv. Mohorja v antični dobi." 
Tako moremo oceniti legendo o Markovem apostolatu v Ogleju, ki so 
ji pozneje kronisti dodali legendo o tem, da je Marko napisal v Ogleju 
evangelij," za iznajdbo oglejske cerkve po smrti plejade oglejskih cerkve- 
nih očetov. Dejstvo, da je legendo na sinodi v Mantovi leta 827 priznavala 
tudi gradeška cerkev, dokazuje, da je legenda nastala pred letom 607, 
ko je prišlo do razkola med Oglejem in Gradežem, oziroma tudi pred 
letom 568, ko je pred Langobardi patriarh Pavlin zbežal v Gradež." 
Kdaj je do potvorbe prišlo in čemu naj bi služila? Iz zgodovine oglejske 
cerkve poznamo dve cerkvenopolitični krizi v drugi polovici 5. stoletja 

piscev je treba povedati, da ti tudi sicer ne poročajo ničesar o zgodnji oglejski cerkvi. 
Nobeden od oglejskih piscev ne omenja kakega škofa pred Fortunacijanom sredi 4. 
stoletja, ki je bil torej komaj eno generacijo starejši od teh avtorjev. Rufin v nadalje- 
vanju Evzebijeve Cerkvene zgodovine niti za 4. stoletje ne posreduje nobenih podatkov 
o oglejski cerkvi in sploh zelo malo o cerkvi na Zahodu; molči celo o tistih dogodkih 
v Ogleju, ki so bili velikega pomena za zgodovino cerkve v celoti, kot npr. koncil 
leta 381. Zaradi tega molka oglejskih piscev ne smemo jemati za neizpodbiten dokaz, da 
legenda v njihovi dobi niti v idejnem zasnutku ni bila poznana, zlasti zato ne, ker je 
možno, da je ne omenjajo zato, ker so jo smatrali za neosnovano. 

7 G, BIASUTTI, Una casetta di piombo, Udine 1965, je na osnovi dokumenta iz 
1. 1586, ki vsebuje poročilo o odkritju svinčenega zaboja s kostmi, s »pečatom« sv. Mo- 
horja, domneval, da gre resnično za relikvije sv. Mohorja in da so v Ogleju vedeli 
za tega mučenca pred 3.stoletjem. Hipotezo je kot neosnovano zavrnil S. TAVANO, 
Appunti, 165 ss. Prav tako se ne da dokazati, da so na treh od šestih podob na relikviariju 
iz Pulja iz 4. ali 5. stoletja upodobljeni evangelist Marko, Mohor in Fortunat, saj se dajo 
z zanesljivostjo identificirati le podobe Kristusa ter apostolov Petra in Pavla. Tezo je na 
osnovi sugestije H. Swoboda postavil G. CUSCITO, I religuiari paleocristiani di Pola, 
AMSI 20—21 n. s., 1972—1973, 106 ss.; IDEM, Cristianesimo antico, 270 ss. 

Grob mučencev Mohorja in Fortunata »in agello memoratae Alexandriae matronae« 
(c.22) je bil v antiki očitno neznan, kljub poročilu legende, da so tam mnogi bolniki 
dosegli ozdravljenje, sicer bi se na tem mestu razvil kult mučencev, kot nam kažejo pri- 
meri za druge oglejske mučence (prim. G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 82 5s.). 
Cronica de singulis patriarchis nove Aquileie (G. MONTICOLO, Cronache Veneziane 
antichissime, Roma 1890, 10) poroča, da je ležal »milliario tercio« iz Ogleja (dan. 
Terzo). Očitno je bil v zgodnjem srednjem veku neznan, dasi sta ležali trupli »ix 
mausoleo saxeo«, saj naj bi ga po izročilu odkril gradeški patriarh Primogenij po sanj- 
skem videnju (gl. op. 114 in M. P. BILLANOVICH, Appunti, 19). 

15 Da je Marko napisal evangelij v Ogleju, poročajo Chronicon patriarcharum 
Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, p. 6) iz 9. stoletja, ANONYMUS, Vitze 

patriarcharum (kot v op.70, p.5) in BELLONUS UTINENSIS, De vitis (kot v op.70, 
p.25). Origo civitatum Venetiarum, ed. sec., 3 (p.82) poroča, da je evangelij napisal v 
Rimu in ga nato prinesel v Oglej, DANDULUS, Chronica, A.46—49 (p.10) pa poroča, 
da je evangelij napisal v Rimu, v Ogleju pa je dal na želje novokrščencev napraviti 
prepis. Kot največjo svetinjo je latinski (!) rokopis Markovega evangelija iz 6. stoletja (?) 
kot originalen Markov rokopis čuvala oglejska cerkev. O usodi kodeksa je obširno pisal 
DE RUBEIS, MEA, 15—22; IDEM, Dissertationes, 58—78. 

74 Gl. op. 68; P. PASCHINI, La chiesa, 42. je dopuščal možnost nastanka legende 
prav v času, ko se je Gradež ločil od Ogleja in se združil z Rimom. V dobo ca. 573—700 
je datiral njen nastanek F. KOVAČIČ, o.c.510. V čas pred 568 datirata nastanek 
legende A. CARILE-G. FEDALTO, Le origini di Venezia, Bologna 1978, 407. 

52



in v drugi polovici 6. stoletja, v katerih bi mogla ideja o njenem apostol- 
skem poreklu legitimirati njen položaj in dati oporo za njene cerkveno- 
politične aspiracije. 

V drugi polovici 6. stoletja je bila taka kritična situacija shizma za- 
radi obsodbe Treh poglavij, cerkvenopolitična prekinitev z Rimom in 
samovoljna razglasitev oglejskega metropolita za patriarha. Ker so imeli 
naslov patriarha lahko le škofje tistih cerkvenih skupnosti, ki so se po- 
našale z apostolskim izvorom, bi legenda o Markovem apostolatu v Ogleju 
lahko legitimirala ta naslov. Da bi legenda kot ideja po sredi 6. stoletja 
resnično obstajala, nimamo nikakršnih zanesljivih dokazov, saj se v 
ohranjenih dokumentih v zvezi z istrsko shizmo nikjer ne omenja. Edino 
zelo verjetno sled kaže pismo papeža Pelagija ravenskemu eksharhu patri- 
ciju Joanesu iz dobe 558/560, v katerem je papež zapisal o oglejskem 
patriarhu: 

Sprašujem (te), ali se je katerega od ekumenskih cerkvenih zborov, ki 
jih spoštujemo, udeležil kakšen »patriarh« Benečij in Istre, kakor ga sami 
imenujejo, in ali je kdaj poslal odposlance? Če se tega ne da niti s potvorje- 
nimi trditvami na noben način dokazati, naj naposled vzamejo na znanje, 
da ne le, da niso svetovna cerkev, temveč da se ne more (sc. oglejska cerkev) 
niti šteti za del te, razen če, osvobojena jalovosti svoje izolacije, združena 
s temeljem apostolskih sedežev, zopet postane eden od Kristusovih udov. 

Ti očitki se zelo verjetno nanašajo na legendo o sv. Marku. Zelo 
verjetno je po teh »potvorjenih trditvah« nastopal evangelist Marko 
samostojnejše kakor v zapisu legende, ki je nastal po zaključku shizme 
in v katerem nastopa oglejska cerkev kot najbolj zvesta hčerka rimske 
cerkve. Dejstvo, da Venancij Fortunat iz istega časa legende ne omenja, 
še ni dokaz, da tedaj ni obstajala, ker njegov opis oglejskih svetnikov 
ni sistematičen." 

Postavitev nastanka legende kot ideje v zgodnejše obdobje je lahko 

7 PELAGIUS I, Epistulae quae supersunt (SS6—S61), edd. P. M. GASSO-C. M. BAT- 
TLE, Montserrat 1956, 73 s. ( v okrajšani obliki P. JAFFE, Regesta pontificum Romano- 
rum I, Lipsiae 1885, 130 n. 983 in P. F. KEHR, Italia pontificia VII/1, 20 n.9): 

»Peto utrum aliquando in ipsis generalibus guas veneramur synodis vel inter- 
fuerit quispiam Venetiarum, ut ipsi putant, atque Histriae patriarcha, vel legatos ali- 
quando direxerit. Quod si hoc, nec confictis quidem approbationibus, nulla rerum 
poterit ratione monstrari, discant aliguando, non modo se generalem ecclesiam non esse, 
sed nec generalis quidem partem dici posse, nisi, cum fundamento apostolicarum adunata 
sedium, a praecisionis suae ariditate liberata, in Christi membris coepit numerari.« 
Tako razlagajo odlomek P. PASCHINI, La chiesa, 43; F. LANZONI, Le diocesi d’Italia 
dalle origini al principio del secolo VII, Faenza 1927, 877 s.; R.EGGER, o.c., 628.5 
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 33 s.; G. C. MENIS, Pio Paschini, 26. 

76 Venancij Fortunat omenja med enajstimi v MH dokumentiranimi oglejskimi 
mučenci v šestih skupinah (G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 85) le svojega patrona 
Fortunata (vendar ne Mohorjevega, temveč Feliksovega družabnika) in Kancije; gl. 
Miscellanea 8,6 (PL 88, 271); De vita sancti Martini 4, v. 658—660 (PL 88, 424). 
Zaradi tega samega dejstva, da Mohorja ne omenja, ne moremo vzeti za dokaz, da 
legende ni poznal ali da tedaj še ni obstajala. Gl. R. EGGER, o. c., 63 s. 

33



le hipotetične narave. V poštev bi prišla sredina 5. stoletja, skoraj stoletje 
pred izbruhom shizme, ko so v toku velikih političnih, sprememb na Za- 
hodu v velikih cerkvenih in političnih središčih v Italiji nastajale legende 
o njihovem apostolskem ali postapostolskem poreklu: tako legenda o apo- 
stolih Barnabu in Anatoliju v Milanu in legenda o Apolinariju v Raveni. 
Obema legendama je z oglejsko legendo skupno bistvo: ustanovitev 
cerkva v Milanu oz. v Raveni direktno iz Rima, posvetitev prvih škofov 
neposredno od apostola Petra."" Izmed teh legend je legenda o sv. Apolina- 
riju v uvodni formulaciji Petrovega naročila učencu Apolinariju popol- 
noma enaka vsebinsko ustreznemu naročilu evangelistu Marku v oglejski 
legendi." Ker legenda o Apolinariju sega v antiko in je tudi njen zapis 
starejši od zapisa oglejske legende," se ponuja sklep, da je bila oglejska 
legenda v tem značilnem detajlu povzeta po ravenski. Skupno idejno 
bistvo in politične tendence teh legend, namreč rimski izvor teh cerkva 
in tesna naslonitev na Rim, kažejo, da so nastale še pred shizmo zaradi 
obsodbe Treh poglavij, ki je Oglej in Milano odtrgala od Rima, torej 
po sredini 5. stoletja. Ali je upravičeno postavljati nastanek oglejske 
legende v ta čas?" Težko si predstavljamo, da bi ob tem razcvetu legend 
in utrjevanju cerkvenopolitičnih aspiracij oglejska cerkev stala ob strani, 
predvsem zaradi konkurence Milana in Ravene, stare in nove cesarske 
prestolnice in metropolitanskih sedežev. Seveda s takim sklepanjem ne 
moremo pojasniti dejstva, da so bile politične aspiracije oglejske cerkve 
prek legende, s poudarjanjem Markovega primata med Petrovimi učenci, 
Mohorjevega primata med italskimi škofi, primata Ogleja med italskimi 
mesti, večje od aspiracij milanske in ravenske cerkve. Oglejska cerkev se 
je opirala na apostola in evangelista Marka, ki je že tedaj veljal za 
ustanovitelja aleksandrijske cerkve, po rangu druge cerkve v celotnem 
krščanskem svetu"! Že sama ta osebnost je dajala Ogleju prestiž nad 
Milanom in Raveno. Ob izbruhu shizme je samo oglejska, ne pa npr. mi- 
lanska cerkev, uzurpirala naslov patriarhata oz. je milanska cerkev ta 
naslov prav kmalu opustila." Vse to govori v prid domnevi, da je 
oglejska legenda vsaj nekoliko poznejša od milanske in ravenske, in 
da je nastala v razmerah, ki so bile za Oglej težje in bolj kritične od 
onih, ki so vladale v milanski in ravenski cerkvi sredi 5. stoletja. Take 
oteževalne okoliščine so bile hunska osvojitev in rušenje mesta leta 452 

7 R, EGGER, o. c., 64 ss.; prim, citat iz Pavla Diakona (op. 65). 
78 Gl. Passio s. Apollinaris, 2 (AA SS Julii V, 1868, 345); prim. DE RUBEIS, Dis- 

sertationes, 129. 
7” G. LUCCHESI, Apollinare di Ravenna, BS 2, 1962, 239 ss.; MR, 302 n. 1. 
® V to dobo datira nastanek legende R. EGGER, o. c., 67 5. 
st Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis 3,3 (ed.E.v. 

DOBSCHUTZ, Texte und Untersuchungen 38,4, Leipzig 1912, 7; 32). 
sia A. VILLOTTA ROSSI, Considerazioni intorno alla formazione dei diritti metro- 

politici ed all'attribuzione del titolo patriarcale della chiesa di Aquileia (sec. IV—VI), 
MSF 43, 1958—59, 139. 

54



ter izguba velikih delov metropolitanskega ozemlja na severu in vzhodu 
v drugi polovici 5. stoletja. 

Ker za Markov apostolat v Ogleju nimamo prav nobenih virov in je 
komajda verjeten, je vrednost legende za poznavanje začetkov oglejske 
cerkve odvisna predvsem od vprašanja, ali moremo dokazati historičnost 
prvega oglejskega škofa Mohorja in njegovega učenca in naslednika 
Fortunata. O tem vprašanju sta se izoblikovali dve na prvi pogled popol- 
noma izključujoči se gledanji. 

Po prvem naziranju, ki ga zastopa italijanska historiografija, moremo 
Mohorja identificirati kot prvega znanega oglejskega škofa, seveda ne iz 
Neronove dobe," pač pa nekako iz prve polovice ali sredine 3. stoletja." 
Kot prvi v vrsti oglejskih škofov se namreč omenja v dveh seznamih oglej- 
skih »patriarhov«, ki sicer izhajata iz 11. stoletja, torej sta bila kompilirana 
pozneje kakor legenda," vendar sta bila sestavljena na podlagi starega 
seznama, ki je bil domnevno kompleten in je segal v antiko." Ta omemba 

82 Največji zagovornik avtentičnosti legende, vključno z datiranjem dogodkov v 
Neronovo dobo, je bil med velikimi raziskovalci oglejskega krščanstva DE RUBEIS. 
V. novejšem času sta datiranje Mohorjevega mučeništva v Neronovo dobo sprejela 
R. CESSI, Da Roma a Bisanzio, Storia di Venezia I, Venezia 1957, 296 in M. P. BILLA- 
NOVICH, Appunti, 21. 

8 Rezultate raziskav P. Paschinija (gl. G. C. MENIS, Pio Paschini, 22 ss.) so sprejeli 
italijanski in nekateri francoski zgodovinarji (podatke do l.1972 navaja G. C. MENIS, 
o.c., 29 op.5, po tem letu pa jih navajata G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 19 ss.; 
64 ss.; 86 s. in A. NIERO, I martini aguileiesi, AA Ad 22, 1982, 166 s.). 

54 Seznam oglejskih škofov nam z nebistvenimi razlikami posredujeta dva vira, 
ki nam do nastopa verske tolerance naštevata naslednje »patriarhe«: 

a) Series patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix I, 6 = O. 
HOLDER-EGGER, MGH Scriptores 13, 1881, 367): 

»Primus patriarcha predicator extitit Aquilegie beatus Marcus evangelista. 
Hermachoras patriarcha sedit ann. 20, mens. 5. 
Hellarus patriarcha sedit ann. 10, d.7. 
Grisogomas patriarcha sedit ann. 12. 
Theodorus patriarcha sedit ann. 11. 
Grisogonus patriarcha sedit ann. 9.« 
b) Chronicon Venetum (vulgo Altinate), ed. H. SIMONSFELD, MGH Scriptores 14, 

1883, 37 = Origo civitatum Italiae, ed. tertia (p. 162); »Beatissimus Marcus sedit primus 
Aquilegia an. 2, et vicis sue ellegit dilecto suo discipulo nomine 

Hermachora, qui fuit natione Germanie, sedit an. 20. 
Hellarus fuit natione Pannonicus, sedit an. 10. 
Grisogonus fuit nacione Ursantinopoli, sedit an. 10. 
Grisogonus fuit nacione Dalmatie, sedit an. 12. 
Teodorus fuit nacione Tracie Grecie, sedit an. 11.« 

Gl. P. PASCHINI, La chiesa, 14 s.; F. LANZONI, Le diocesi (kot v op. 75), 875 s.; 
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 64s. Glavni razliki med seznamoma (prvi sledi 
oglejski, drugi gradeško-beneški tradiciji) sta sledeči: prvi seznam daje preciznejše kro- 
nološke podatke, drugi nam sporoča tudi izvor škofov. Kronološki podatki in zaporedje 
pontifikata se ne ujemajo v primeru obeh Krisogonov. 

85 Časa nastanka teh dveh seznamov oglejskih škofov se ne da določiti s preciz- 
nostjo. Gotovo sta seznama nastala kasneje od prvotne italske redakcije Hijeronimijan- 
skega martirologija (ta naj bi nastala med leti 431-ca. 450; gl. R. AIGRAIN, L’hagio- 

55



Mohorja naj bi bila odločilna za njegovo identificiranje s prvim, legen- 
darnim oglejskim škofom. Še starejša, zato pa bolj problematična, je 
omemba Mohorja v Hijeronimijanskem martirologiju. Tam se omenja kot 
oglejski mučenec 12. julija »Armiger(us)« skupaj s Fontunatom." Identi- 
ficiranje »Armigera« z Mohorjem je v stvarno zgodovinskem in filološkem 
oziru zanesljivo." Posebno težko vprašanje je, zakaj se kot škof omenja 
na drugem mestu za učencem Fortunatom. Očitno je Fortunatov kult 
v sredni 5. stoletja, ko naj bi nastal zapis v martirologiju, zasenčil Mohor- 
jev kult. Tako razmerje med »glavnim« mučencem in »spremljevalcem« 
pa ni izjemen pojav, saj naletimo nanj v primeru sv. Lovrenca v Rimu in 
v primeru sv. Vincenca v Saragozi." Ker je torej identificiranje Mohorja 
iz legende s prvim škofom v seznamu ogleskih »patriarhov« in z mu- 
čencem »Armigerom« v Hijeronimijanskem martirologiju zanesljivo, naj bi 
bil logičen sklep, da so v Ogleju v 4. (?) in 5. stoletju častili Mohorja 
kot prvega škofa in mučenca. To naj bi bilo historično jedro poznejše 
legende."? 

Povsem drugačno gledanje na osebnost sv. Mohorja se je uveljavilo 
med hrvaškimi, avstrijskimi, nemškimi, slovenskimi in deloma francoskimi 
zgodovinarji." Bistvena poteza tega naziranja oz. njegovo izhodišče 
je sledeče: ker je historičnost Mohorja kot prvega oglejskega škofa in 

graphie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Paris 1953, 38; prim. V. SAXER, L'hagio- 
graphie ancienne d’Aquilde & propos d'un livre recent, Mélanges de VEcole frangaise 
de Rome, Moyen age-Temps modernes 92, 1980—2, 383 ss.). Ker se v obeh seznamih 
označujejo oglejski škofje kot patriarhi (v oglejskem vsak posebej, v gradeškem nosi 
seznam nadpis »Nomina Aguilegensium patriarcharume), moremo postaviti kot terminus 
post quem leto 557, ko se je $kof Pavlin (557—571) oklical za patriarha. Dejstvo, da se 
oba seznama ob nebistvenih razlikah ujemata, kaže na njun skupen izvor v času pred 
razkolom med Oglejem in Gradežem (607). Tako bi mogli čas nastanka teh seznamov 
datirati okvirno v drugo polovico 6. stol. Gl. V. SAXER, o. c., 384 ss. 

se MH, 12.Iul. (371): »in Aquileia sanctorum Fortunati et Armigeri.« Rokopisni 
varianti k zadnjemu imenu: Armageri; Armagri. 

# P. PASCHINI, La chiesa, 23 s.; MH, p. 372 (komentar). 
ss P, PASCHINI, Le fasi, 164. 
® G.C. MENIS, La Passio, 16 s. 
% Tezo je postavil hrvaški zgodovinar S. RITIG, Martyrologij srijemsko-pannonske 

metropolije, Bogoslovska smotra 2, 1911, 266—268, 353—361. Za njim so jo sprejeli 
J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 75—78; F.SISIC, Povijest Hrvata u vrijeme 
narodnih vladara, Zagreb 1925, 153 op.78; H. LECLERCQ, Illyricum, DACL 7/1, 
1926, 102; F. KOVAČIČ, Zgodovina Lavantinske škofije (1228—1928), Maribor 1928, 
19. V najbolj izdelani obliki jo je predložil R. EGGER, Der heilige Hermagoras; za njim 
so jo sprejeli R.NOLL, MIOG 60, 1952, 413s. (rec. Eggerjeve študije); B. SARIA, 
Noricum und Pannonien, Historia 1, 1950, 485; H.SCHMIDINGER, Patriarch und 
Landesherr. Die weltliche Herrschaft der Patriarchen von Aquileia bis zum Ende der 
Staufer, Graz—Köln 1954, 5; M.MIKLAVCIC, Hermogenes — Hermagoras (kot v 
op. 36), 365 ss.; IDEM, Zgodovna cerkve v Jugoslaviji, Ljubljana 1971, 22; IDEM, LS 3, 
1972, 101 s.; L. M. GOLIA (Kronika grofov Celjskih, prev. in z opombami opremil L. 
M.G., Maribor 1972, 111); B. GRAFENAUER (F. KOS, Izbrano delo, Izbral in uredil 
B. G., Ljubljana 1982, 369) in P. ŠTIH, ZČ 36, 1982, 262 (rec. Kosove knjige). 

56



mučenca spričo tako poznih in nezanesljivih sporočil skrajno nezanesljiva, 
moramo iskati izvor tega kulta drugod. Med spodnjepanonijskimi in zgor- 
njemezijskimi mučenci iz dobe Diklecijanovega preganjanja kristjanov se 
v pasijonu, ohranjenem v tako imenovanem Čedadskem breviariju, v 
skupini petih mučencev omenja tudi Hermogenes," ki ga kot mučenca 
na 23. avgust omenja tudi Hijeronimijanski martirologij." Z ozirom na 
to, da se v Ogleju, Čedadu in Konkordiji omenja kult teh mučencev, ki 
ga moramo zaslediti tako v poročilu o mučeništvu (passio) kakor tudi 
v martirologijih od Hijeronimijanskega dalje ter v lokalnih koledarjih s 
furlanskega območja," nam pade v oči kultna povezava med panonijskim 
in beneškim področjem. Nastanek te zveze pa lahko pojasnimo le z enim 
dejstvom: v začetku 5. stoletja so po hudih pustošenjih v Panoniji prebi- 
valci od tod bežali v Italijo. S seboj so prinesli tudi relikvije svojih mu- 
čencev." Tako naj bi v letih 409/410 prispele v Oglej relikvije panonijskih 
mučencev Hermogena in Fortunata," kjer naj bi na osnovi Hermogenovih 
aktov pozneje nastala v oglejski cerkvi zgoraj opisana legenda." Sestavljalci 

% Acta ss. Donati, Romuli, Sylvani, Venusti, et Hermogenis martyrum (AA SS 
Aug. IV, 1867, 412—413). Poročilo je brez dvoma zelo staro, napisano pod vplivom 
aktov sv. Poliona (S. RITIG, o.c., 354s.; J. ZEILLER, o.c., 75 s.). Kratke formulacije, 
zgodovinsko točni podatki, majhno število »legendarnih« elementov, ki nastopajo šele 
v drugem delu (Acta s. Hermogenis), vse to kaže, da gre za avtentično poročilo. S. RITIG, 
o. c., 354, postavlja njegov nastanek v Panonijo v dobo okrog leta 370, R. EGGER, o. c., 
49 s. pravilneje sodi, da je zapis nastal v Italiji (Furlaniji) v času, ko so relikvije prinesli 
v Čedad. Kratka vsebina: sumarnemu opisu preganjanja kristjanov na sirmijskem po- 
dročju pod prezesom Viktorijanom z opisom postopka proti sirmijskim in singidunskim 
klerikom Donatu, Romulu, Silvanu in Venustu (c. 1—2) sledi nekoliko podrobnejši opis 
zasliševanja (z eno čudežno ozdravitvijo) in usmrtitve singidunskega lektorja Hermogena 
(c.3—6). Datum mučenja (c.6, p.413): »Passi sunt autem beatissimi Christi Donatus, 
Venustus, et Hermogenes sub die duodecimo Kal. Septembris, imperantibus Diocletiano 
et Maximiano imperatoribus.« 

® MH, Aug.23 (p. 459): »In Aquileia natale sanctorum Fortunati Ermodori.« Roko- 
pisni varianti k zadnjemu imenu: Hermogenis; Hermogerati; gl. R. EGGER, o. c., 20; G. 
BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum« Aquileiese ed Udinese e le sue variazioni, Udine 
1961, 20 s. Ime in datum kažeta, da gre za singidunskega mučenca Hermogena, ki je bil v 
času nastanka MH v Ogleju čaščen kot domači svetnik. O Fortunatu, ki se v aktih 
ne omenja, gl. op. 119. 

# R, EGGER, o. c., 53 s.; G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 34; 39; 47. 
94 S, RITIG, o.c., 357; R.EGGER, o.c., 51ss. (z obilico znanstvene dokumen- 

tacije). 
95 R, EGGER, o. c., 59. 
96 Trditev, da je legenda o sv. Mohorju nastala na podlagi Hermogenovih aktov, ki 

jo je postavil S. RITIG, o. c., 355 s., soglašal z njo J. ZEILLER, Les origines, 77, je naj- 
šibkejši člen te teze. Tega se je R. EGGER, o.c., 76 zavedal in je od nje odstopil, do- 
puščajoč celo možnost, da bi Mohorjev pasijon nastal pred Hermogenovim (!). Dejansko 
je podobnost med obema spisoma minimalna, podobna so le tista mesta, ki jih moremo 
imenovati loci communes mučeniških spisov. Ta mesta so sledeča: 

57



legende naj bi spremenili ime Hermogena v Mohorja (Hermagora). Tako 
naj bi manj poznani nižji klerik singidunske cerkve in mučenec Hermo- 
genes postal v legendi prvi oglejski škof in mučenec Mohor. 

Kritična konfrontacija obeh naziranj je še vedno desiderat. Italijanski 
zgodovinarji, ki so se v novejšem času ukvarjali s tem vprašanjem, zavra- 
čajo drugo tezo kot hiperkritično do oglejske tradicije." V resnici se obe 
tezi ne izključujeta na takšen način, kot se zdi na prvi pogled. Kakor je 
prva teza povsem logična in trdna, z eno šibko točko, da se namreč 
Mohor kot oglejski mučenec v virih ne omenja pred 5. stoletjem, pa ima 
druga teza, ki poskuša rešiti problem s pomočjo starejših virov, segajočih 
na konec 4. stoletja, večje število šibkih mest, ki jih moremo strniti v 
naslednje točke: 

Priličevanje imena »Hermogenes« v »Hermagoras« je več kot vprašlji- 
vo. Z relikvijami so zanesli begunci iz Panonije v Italijo, kakor nam 
kažejo vsi znani primeri, tudi točno ime mučenca." Skorajda nemogoča, 

za ta proces prenašanja relikvij edina izjema bi bila, če bi se v ustnem 
izročilu v relativno kratkem času ime »Hermogenes« preoblikovalo v 
»Hermagoras«." Nedopustna vrzel v logičnosti druge teze je, da bi pri- 

a) Acta Hermogenis b) Passio Hermagorae 
— lepa zunanjost obeh mučencev (c. — vir elegans 

6: doleo de pulchritudine tua) 

— mučenca pri zasliševanju takole označita poganske bogove: 

— (c.10) diis tuis, qui nec anima nec (c.3) dii tui lignei et lapidei sunt... 
auditu nec visu nec incessu comprobantur. | diis tuis vanis, mutis et surdis.. 

— ozdravitev obsedenca: H. ozdravi obsedenosti sina nekega 
H. ozdravi obsedenosti hčer prezesa (A-plemenitaša) Gregorija. 

Viktorijana, svojega sodnika. 

Vendar se čudežni ozdravitvi razlikujeta po motivaciji (Hermogenes je izgnal hu- 
dobnega duha iz poganskega templja, ta se je naselil v prezesovi hčeri; Gregorijev sin, 
ki ga je ozdravil Mohor, je že tri leta trpel za obsedenostjo) in po poteku (Hermogenes 
je ozdravil s polaganjem rok, znamenjem križa in ukazom hudobnemu duhu, naj odide, 
pri Mohorjevi ozdravitvi se omenja samo molitev in ukaz hudobnemu duhu). 

"7 Kritično stališče so do »Eggerjeve« teze zavzeli naslednji avtorji: P. PASCHINI, 
Le fasi, 161 ss. (temeljna konfrontacija); E. MARCON, Sant Ermagora, 21 op. 1; G.BIA- 
SUTTI, La tradizione, 14; IDEM, Il »Proprium sanctorum«, 21; IDEM, Otto righe di 
Rufino, 13; 23 op. 7; IDEM, Alessandrinità, 26; S. TAVANO, Storicità dei martiri 
aquileiesi alla luce di recenti scoperte archeologiche, Gorizia 1962, 4 s.; G. C. MENIS, 
La Passio, 17 op. 7; IDEM, Pio Paschini, 29; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 70; 
A. NIERO, I martiri aquileiesi. 166. 

9% R, EGGER, 0. c., 51 ss. 
% G. BIASUTTI, Otto righe, 23 op. 7. Ime samo je grško, sestavljenka iz osnove 

Herma (prim. op.190), in ne germansko, kakor nam sporočata Chronicon. Venetum 
(op. 84 b)) in DANDULUS, Chronica, A.46—49 (p. 10). Ime Hermogenes, na katerega 

58



bližno istočasno, z dopuščanjem časovnega primata enega ali drugega 
zapisa, nastala na osnovi istega prinešenega kulta sv. Hermogena na 
istem področju zapis o trpljenju sv. Hermogena in legenda o delovanju 
in trpljenju sv. Mohorja.!® Nemogoče je, da bi se to zgodilo v času, 
ko sta bila identiteta in pravilno ime mučenca vsakomur dobro poznani. 
Zato je resnično vprašljivo, ali gre v primeru zapisa v Hijeronimijanskem 
martirologiju, ki je nastal sredi 5. stoletja na oglejskem področju, v 
primeru 12. julija in 23. avgusta za kult istega mučenca." 

Nobenega zanesljivega vira nimamo na razpolago, s katerim bi lahko 
dokazali, da je relikvije panonijskih mučencev zanesel v Oglej prvi val 
beguncev v letih 409/410, ki pride za to tezo edini v poštev in ki je v 
virih zanesljivo dokumentiran, čeprav je to možno ali celo verjetno. 
Zaradi tega ne smemo povsem izključiti možnosti poznejšega prinosa 
relikvij, v drugi polovici 5. stoletja ali celo v 6. stoletju. Možnost, da 
bi bile prinešene v tem obdobju ali še kasneje, v času karolinških vojn 
v Podonavju ob koncu 8. stoletja ali celo po koncu madžarskih vpadov, 
skoraj povsem izključuje dejstvo, da kult panonijskih mučencev na 
oglejskem področju dokazuje Hijeronimijanski martirologij.""" 

Starokrščanska cerkev v Samagerju pri Pulju s konca 5. stoletja, 
ki naj bi obenem s toponimom (Samagher) dokazovala kult sv. Mohorja 
že v 5. stoletju, potrjuje tezo, da gre za svetnika, izhajajočega iz oglejske 
tradicije, in ne za importiran kult iz Panonije. Če toponim resnično izhaja 
od sv. Mohorja in ne morda od sv. Makarija,'% je izveden gotovo iz 
imena Hermagoras in ne Hermogenes. Če tudi toponim sega po izvoru v 
5. stoletje, gotovo ne gre za izpeljanko iz imena panonijskega mučenca, 

naletimo tudi v 2 Tim 1,15, je bilo v starokrščanski dobi veliko bolj razširjeno kakor 
ime Hermagoras; tako npr. MR navaja kar šest Hermogenov, med Hermagori le oglej- 
skega (gl. Index, p, 632; gl. tudi ILChV HI (Indices) in PLRE I, 4225s.). Možnost pre- 
oblikovanja imena »Hermogenes« v »Hermagoras« je utemeljeval B.SARIA, Noricum 
und Pannonien, Historia 1, 1950, 485, z mnenjem, da je po prenosu relikvij v Italijo 
»die Beschriftung der Reliquienschreine mit der Zeit schwer leserlich geworden ware. 

100 R. EGGER, 0. c., 76. 
10 Da gre za istega mučenca, trdi apodiktično (darf als sicher gelten) R. EGGER, 

0. €. 20; bolj previden je H. DELEHAYE v komentarju k MH, p.459 n.1 (si vera sunt, 
quae... disseruimus). 

102 Po nezanesljivem, poznem poročilu, naj bi prispele relikvije v Furlanijo šele v 
začetku 10. stoletja (P. PASCHINI, La chiesa, 66). P. PASCHINI, Le fasi, 181 in 183, je 
menil celo, da je trditev o importu relikvij panonijskih mučencev v Oglej nezanesljiva, 
ker da se ni ohranilo o tem nobeno zanesljivo poročilo; to stališče je hiperkritično do 
navedb v MH (gl. R. EGGER, 0. c., 53 s.). 

103 A. GNIRS, La basilica ed il reliquiario d'avorio di Samagher presso Pola, AMSI 

24, 1908, 5—48, zlasti 7—18; B. MARUSIC, Kasnoantička i bizantinska Pula, Pula 1967, 
15 ss.; G.BOVINI, Le antichità cristiane della fascia costiera instriana da Parenzo a 
Pola, Bologna 1974, 155—157. 

104 Od sv. Makarija ga izvajata Camillo DE FRANCESCHI, La toponomastica 
dell’antico agro Polese desunta dai documenti, AMSI 51—52, 1939—1940, 175 in E. RO- 
SAMANI, Vocabulario Giuliano, Bologna 1958, s. v. Samagher. 

59



čigar pravilna oblika imena je morala biti dobrega pol stoletja po prenosu 
v novo domovino, kot nam kažejo viri, gotovo poznana. Orientacija 
cerkve, z osjo, ki se odklanja za dvanajst stopinj proti severu od vzhodno- 
zahodne smeri, ustreza legi sonca na 12. julij, kar se ujema z dnevom 
čaščenja sv. Mohorja in ne sv. Hermogena v Ogleju (12. julij in ne 
23. avgust). Relikviarij iz te cerkve, ki je vrhunska umetniška stvaritev, 
papeški dar cesarju iz leta 440, je bil naknadno prinešen v Istro in gotovo 
nima opraviti z relikvijami sv. Mohorja.!® 

Jezikovno-fonetični odnos med rokopisno nedvomno pokvarjenim za- 
pisom imena mučenca v Hijeronimijanskem martirologiju za 12. julij 
(Armiger(us), Armager(us), Armagrus)'" ter Hermogenom in Hermagorom 
ni povsem jasen, vendar je očitnejša sorodnost tega imena s Herma- 
gorom kakor s Hermogenom.!" Če upoštevamo, da je martirologij nastal 
sredi 5. stoletja, je torej zapis v njem le nekaj desetletij mlajši od prenosa 
Hermogenovih relikvij v Oglej. Tedaj pa sta morali biti identiteta enega 
in drugega mučenca ter njuno ime popolnoma jasni. 

Upravičenost drugega naziranja zavrača izhodiščna nelogičnost. Zakaj 
bi oglejska cerkev, ki je imela večje število lastnih mučencev, pri retušira- 
nem prikazu svoje preteklosti posegla po manj znanem mučencu, izhajajo- 
čem iz tujega okolja.!" To bi bil v tisti dobi izjemen, tako rekoč nedo- 
pusten primer degradiranja lastnih mučencev in s tem lastne preteklosti, 
medtem ko sta tendenca in smisel legende povsem nasprotni. Vse velike 
cerkvene skupnosti na Zahodu, Milano, Ravena, Arles, Salona, so v 
dobi razcveta legend gradile svojo samozavest in ambicije na osnovi 
legendarnih izročil o lastnih mučencih, fiktivno postavljenih v apostolsko 
dobo. Oglejski primer bi bil za konkurenčne cerkve tako rekoč kamen 
spotike in skorajda škandalozen. 

Zlasti pa upravičenost drugega naziranja izpodbijajo tisti viri, ki 
dokazujejo, da na oglejskem področju ni prišlo do zlitja kultov obeh 
mučencev v enega samega, temveč da sta pozneje neodvisno drug od 
drugega obstajala kult sv. Mohorja in kult sv. Hermogena. To dejstvo 
nam potrjujejo različna poročila o usodi relikvij oglejskih mučencev. Po 

195 © orientaciji cerkve gl. A. GNIRS, o.c., 17 s.; R.EGGER, o.c., 61 s.; G.BO- 
VINI, o.c., 156 s. (z navedbo ostale literature). O relikviariju gl. nazadnje M. GUAR- 
DUCCI, La capsella eburnea di Samagher, AMSI 26 n. s., 1978, 1—141, zlasti 128. 

108 Gl. op. 86. 
107 Prim. S. TAVANO, Riflessioni sulle »memorie« dei martiri aquileiesi, Il Santo 

(Rivista Antoniana di storia dottrina arte) 24, 1984, 353 s. Najstarejši epigrafski zapis 
imena legendarnega oglejskega škofa, ki je ohranjen na ciboriju v gradeški stolnici iz 
dobe patriarha Vitalisa II (897—900) je preveč pozen in preveč fragmentaren (ohranjeni 
sta le prvi dve črki, SCS ER...), da bi nam mogel osvetliti odnos med imenoma, saj bi 
se ohranjeni del imena teoretično lahko nanašal na eno ali drugo ime. Prim. S. TA- 
VANO, Grado. Guida storica e artistica, Udine 1976, 36 s.; IDEM, Riflessioni, 354 
op. 66. 

108 Prim. S. TAVANO, Storicità, 4. 

60



eni tradiciji naj bi relikvije sv. Mohorja obenem z relikvijami drugih mu- 
čencev patriarh Pavlin leta 568 na begu pred Langobardi prenesel v 
GradeZ,! po drugi naj bi šele gradeški patriarh Primogenij leta 628 na 
podlagi sanjskega videnja odkril (dotlej očitno neznani!) grob mučencev 
Mohorja in Fortunata v Ogleju in prenesel njune posmrtne ostanke v 
Gradež," kjer naj bi našli svoje mesto v katedrali sv. Evfemije.!!! O 
Hermogenovih relikvijah iz te dobe nimamo nobenih poročil, izročilo o 
tem mučencu pa je obenem z izročilom o drugih singidunskih mučencih 
čuvala najprej oglejska in nato čedadska cerkev." Za leta 992—996 nam 
beneški kronist Dandulo poroča, da je dal beneški dož spraviti v katedrali 
sv. Evfemije v Gradežu relikvije v štirih posodah, z napisi mučencev." 
Te relikvije so bile odkrite leta 1024 po osvoboditvi izpod kratkotrajne 
vojaške okupacije Gradeža s strani oglejskega patriarha Popona. Tega 
dogodka se s ponosom spominjajo beneški hagiografi in kronisti."4 Tedaj 
so bile odkrite po teh poročilih relikvije naslednjih skupin mučencev: 

1. Feliks in Fortunat 
2. Mohor in Fortunat 

10 Poročilo, da je patriarh Pavlin že leta 568 prenesel v Gradež relikvije sv. Mohorja 
je nezanesljivo, saj nanj ne naletimo v najstarejših virih. PAULUS DIACONUS, Historia 
Langobardorum 2,10 (ed. G. WAITZ, MGH In usum schol., 1878, 92) poroča le, da je 
prenesel »omnem suae thesaurum ecclesiae«; akta mantovanske sinode leta 827 poročajo 
le, da je prenesel »omnemque thesaurum et sedes sanctorum Marci et Hermachorae« 

(cit. ed. (op. 68), 585). Nejasno poročilo o dogodku leta 568 nam posredujejo tudi 
naslednji viri; anonimna »Translatio« trupel sv. Mohorja in sv. Fortunata (G. MON- 
TICOLO, L’inventio e la translatio dei santi Ermagora e Fortunato mel cod. 
Marciano Lat. X, 37, Nuovo Archivio Veneto a. II, v. 3/1, 1892, 149 (Translatio III); 
Chronicon patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, 7); ANONY- 
MUS, Vitae patriarcharum (cit. ed., 8) in BELLONUS UTINENSIS, De vitis (cit. ed., 29) 
ter med beneškimi kronisti DANDULUS, Chronica, A. 568 (p.75). 

Medtem ko najstarejši beneški kroniki, Cronica de singulis patriarchis Nove Aguileie 
in Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Cronache, 6 in 49) poročata, da je 
Pavlin prenesel v Gradež relikvije mučencev »Hilarija, Tacijana in drugih«, poročata o 
prinosu Mohorjevih relikvij šele JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum 
(G. MONTICOLO, Cronache, 62) in anonimna »Translatio s. Marci« (N. McCLEARY, 

o.c. (op. 67), 241). O usodi Mohorjevih relikvij v srednjem in novem veku gl. G. VALE, 
o.c. 57—77; E.MARCON, Sant’Ermagora, 16ss; S.TAVANO, Il culto, 203 ss. 

110 Cronica de singulis patriarchis (G. MONTICOLO, Cronache, 10); AA SS Juli 
III, 1867, 244 (Translatio, c. 3); G. MONTICOLO, L'inventio, 146 (Translatio II), 151 
(Translatio Ill); Origo civitatum Italiae seu Venetiarum, ed. tertia (cit. ed., 124). 

11 Cronica de singulis patriarchis (G. MONTICOLO, Cronache, 15); S. TAVANO, 
Il culto, 204 s. 

112 R, EGGER, o. c., 53 s. 
413 DANDULUS, Chronica, A. 992 ss. (p. 195): »Dux... in cripta sancti Marci 

corpora santcorum, in Illlor capsis recondita, occultissime, cum inscriptis titulis, colloca- 
vit: in prima corpora extant Fortunati et Felicis, in secunda Hermacore et Fortunati, 
in tercia Dionisii et Largi, in Illla Hermogenis et Fortunati.« 

114 AA SS Julii III, 245 (Translatio, c. 8); G. MONTICOLO, L’inventio, 136 s.; 
154 s. (Inventio 1, III); DANDULUS, Chronica, A. 1024 (p. 206); gl. tudi M.P.BILLA- 
NOVICH, Appunti, 6 ss. 

61



3. Dionizij in Larg 
4. Hermogen in Fortunat 

Tudi če vsa ta poročila, izhajajoča nedvomno iz iste tradicije, ki seže v 
sodobnost, ocenimo za nezanesljiva ali celo »fantastična«," pa nam 
vendar odražajo jasno razlikovanje med Mohorjem in Hermogenom v 
beneškem izročilu, razlikovanje, ki ga izkazujejo tudi »kontinentalni« viri, 
furlanska rokopisa Uzuardovega martirologija, stari koledarji in liturgične 
knjige s furlanskega področja od 11. stoletja dalje." Sele moderna hagio- 
loška znanost je skušala priti do enotnega izvora obeh kultov. 

Če odmislimo tretjo skupino relikvij, ki nas v tej zvezi ne zanima, 
je vrednost poročil odvisna predvsem od njihovega najbolj »sumljivega« 
dela, da se namreč v vseh treh skupinah pojavlja na drugem mestu 
Fortunat. Ne da bi nas zanimalo dejstvo, ali so bile vse te relikvije tedaj 
resnično spravljene v katedrali sv. Evfemije v Gradežu ali ne," se postavlja 
vprašanje, ali je taka povezanost skupin mučencev sploh možna, ali se za 
Fortunati skrivajo ena, dve ali tri osebnosti. 

Prva skupina mučencev, Feliks in Fortunat, je historično utemeljena, 
saj jo dokazujejo tako sporočila iz antike kakor arheološke najdbe. Gre 
za kult dveh oglejskih mučencev iz Dioklecijanove dobe, ki je bil v antiki 
na beneškem področju zelo popularen." 

Fortunat v zadnji skupini je tudi historična osebnost. Gre za singi- 
dunskega mučenca, ki se resda ne omenja kot Hermogenov družabnik v 
aktih Donatove skupine, a je bil po poročilu v antiko segajočih oglejskih 
diptihov eden iz skupine singidunskih mučencev, čigar relikvije so bile 
prenešene na Beneško takrat kakor Hermogenove, zato nas taka zveza 
relikvij ne sme presenetiti." 

115 P, PASCHINI, Le fasi, 183. 
116 »Laudes sive acclamationes« oglejske cerkve iz 11.stoletja (G. VALE, o.c., 85); 

liturgični koledarji s furlanskega področja za 23. avgust (G. BIASUTTI, Il »Proprium 
sanctorum«, 27 (videmski in rožaški rokopis Uzuardovega martirologija), 34 (več roko- 
pisnih koledarjev od 12. do 14. stoletja), 39 (tiskani koledar s konca 15.stoletja), 47 
(tiskana koledarja iz 1. 1598 in 1753)). 

117 P, PASCHINI, Le fasi, 183. 
118 Gl. pogl. III, 2 (B). 
119 Ferrarijev izvleček iz neohranjenih oglejskih diptihov, ki segajo v antiko (morda 

so nastali celo pred akti Donatove skupine) v AA SS Aug. IV, 1867, 589: »Hermogenes 
lector, et Fortunatus diaconus ecclesiae Singidonensis in persecutione Diocletiani et 
Maximiani sub Victoriano praeside passi sunt eodem tempore, quo S. Donatus et socii 
ex eadem urbe. Cum enim Fortunatus diversis tormentorum generibus affectus in fidei 
confessione persisteret, capitis obtruncatione martyrium complevit ... Quorum corpora 
Aquileiae requiescunt.« V historično avtentičnost panonijsko-mezijskega mučenca For- 
tunata ne moremo dvomiti, saj ga izpričuje MH; tu se omenja kot mučenec iz Sirmija 
in Donatov družabnik (Apr. 9, p. 180). Šele v Ogleju nastopa kot Hermogenov družabnik 
(MH, Aug.23, p.459), verjetno zato, ker so bile po prenosu njune relikvije čaščene 
skupaj. Gl. S. RITIG, o.c., 359 s.; J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 77 s.; 
R. EGGER, o.c., 54 (vsi trije s po našem mnenju napačno trditvijo, da je panonijski 
mučenec postal predloga za Mohorjevega družabnika v legendi). 

62



Težje rešljiv je problem Mohorjevega spremljevalca Fortunata. Ta se 
resda omenja v Hijeronimijanskem martirologiju na prvem mestu, pred 
Mohorjem, kar je verjetno posledica njegove večje popularnosti v času 
nastanka zapisa, morda pa tudi posledica načina zapisa. Možno je 
namreč, da gre za »prenos« imena »škofa in mučenca« Fortunata z 
11. junija na 12. julij"? Ker Fortunata kot Mohorjevega družabnika 
omenja šele legenda iz 9. stoletja, ne omenjajo pa ga seznami oglejskih 
škofov (dasi je bil po legendi pred smrtjo že posvečen za škofa),"' niti 
ne akti mantovanske sinode, je možno, da gre za priličenje kulta Felikso- 
vega družabnika Fortunata Mohorjevemu kultu, zlasti ker gre v obeh 
primerih za oglejska mučenca. 

Izključena je možnost, da se za vsemi Fortunati skriva ista osebnost.!? 
Če je med tremi Fortunati kakšna podvojitev, je to v primeru svetnika 
v prvi in drugi skupini, ne pa v drugi in četrti." Kakor se zdi morda ne- 
koliko neverjetno, pa ne smemo izključiti možnosti obstoja kulta treh 
različnih Fortunatov na oglejskem področju, enega importiranega in dveh 
domačih, zlasti zato ne, ker je bilo to ime med zgodnjimi kristjani zelo 
priljubljeno in ker so bila zlasti imena mučencev, kakor nam kaže ono- 
mastično gradivo, v zgodnjekrščanski dobi še posebej priljubljena." 

Kakor je ta rešitev problema, ki daje prednost oglejski tradiciji o 
sv. Mohorju, vendar ne zavrača povsem druge teze, temveč ji odreja 
mnogo bolj skromno, a zanesljivo mesto v oglejski hagiografiji, navidezno 
»kompromisna«, pa jo vendar utemeljuje predvsem dejstvo, da je še po 
nastanku legende o sv. Mohorju obstajal neodvisno od nje kult sv. Hermo- 
gena, dejstvo, ki izključuje možnost zlitja dveh mučencev v eno svetniško 
čaščenje. 

120 MH, Jun. 11 (p. 314 s., n. 29): »in Aquileia translatio corporis Fortunati episcopi 
et martyris« (po mnenju nekaterih raziskovalcev gre za prenos relikvij sicer neznanega 
škofa iz Panonije (!), ker med oglejskimi mučenci ni nobenega škofa Fortunata; gl. ko- 
mentar k MH, Jul.12 (p.371s., n.8) in zlasti V.SAXER, L’hagiographie ancienne 
d’Aquilde, 380 s. (z mnenjem, da gre za oglejskega mučenca). 

121 C, 19—20. 

12? Da gre v primeru treh Fortunatov za isto osebnost, je menil P. PASCHINI, Le 

fasi, 164. 
12 Da je panonijski Fortunat podlaga za izoblikovanje lika Mohorjevega učenca, 

trdijo zagovorniki teze o panonijskem izvoru sv. Mohorja (gl. op. 119 na koncu). 
1% To je domneval že P. KANDLER, CDI, A. 293 (komentar); k taki rešitvi pro- 

blema sta se nagibala tudi J. PINIUS, AA SS Aug. IV, 1867, 589 in M. P. BILLANOVICH, 
Appunti, 21 s. Da je bilo med mučenci veliko Fortunatov, nam kaže pogosta omemba 
tega imena v MH (gl. Index nominum), saj se čaščenje Fortunatov omenja kar na 
44 dni. Bolj pogosto se omenjajo med učenci le Felix (128 dni; ime je sinonim k Fortu- 
natu), Saturninus (94 dni), Victor (92 dni), Ianuarius (80 dni), Donatus (69 dni), Paulus 
(63 dni) in Petrus (53 dni), približno tako pogosto kakor Fortunat pa Iulianus 45 dni), 
Saturus (44 dni), Secundus (41 dni) in Timotheus (40 dni). Veliko priljubljenost tega 
imena med kristjani v pozni antiki nam kaže tudi epigrafsko gradivo (gl. ILChV, Index, 
s. v. Fortunatus). 

63



V luči legende in drugih virov se nam Mohor razodeva kot domnevno 
prvi oglejski škof, ki gotovo ni bil mučenec iz Neronove dobe, medtem 
ko se zdi doba cesarja Decija (249—251) le nekoliko prepozna, da bi 
mogli vanjo datirati smrt prvega oglejskega škofa." Legenda je poznega 
nastanka, vendar je nastala na podlagi nekega avtentičnega poročila o 
mučeniški smrti iz dobe Dioklecijanovega preganjanja, kakor nam kaže 
omemba »dekreta cesarjev«, strokovni izraz »praeses« za cesarskega na- 
mestnika in vrsta historično utemeljenih detajlov. Legenda ni nastala 
iz poročila o mučenju sv. Hermogena. Glavno osebo legende, škofa Mo- 
horja, so sestavljalci legende vzeli iz oglejske tradicije, v kateri je nastopal 
kot mučenec in verjetno tudi kot škof, ne pa iz tradicije o singidunskem 
mučencu, ki se je ohranila poleg prve. 

Zgodovinski pomen legende o sv. Marku in legende o sv. Mohorju je 
bil v poznejših obdobjih izjemno velik. Legenda o sv. Marku, ki je postala 
temelj politične in cerkvenopolitične samozavesti Benetk, prek Gradeža 
v cerkvenem oziru posrednega dediča Ogleja," na kontinentalni del pa- 
triarhata ni imela večjega vpliva. Še manj je bila odmevna drugod po 
Evropi, saj je ne upoštevajo niti historični martirologiji, niti Rimski marti- 
rologij, dasi posvečajo prazniku evangelista Marka (25. april) obsežne 
elogije."" Na območju oglejskega patriarha se je širil vpliv legende o 
sv. Mohorju, ki se je v različnih predelih oglejskega vplivnega območja 
manifestiral na različne načine. 

Na zahodnem in severnem vplivnem območju je prišlo do priklap- 
ljanja novih legend na obstoječo. Tak primer je legenda o Mohorjevih 

25 V ta čas postavlja Mohorjevo mučeništvo hipotetično A. NIERO, I martiri, 167. 
Na osnovi obstoječih virov ne moremo odgovoriti na vprašanje, kdaj je Mohor živel. Če 
upoštevamo edine razpoložljive podatke, ki nam jih posredujeta seznama oglejskih ško- 
fov (gl. op. 84) in od Teodora, ki se je udeležil sinode v Arlesu leta 314, računamo nazaj, 
pridemo komaj v šestdeseta leta 3. stoletja, torej bi postavili Mohorjevo smrt celo v dobo 
Valerijanovega preganjanja. Če smatramo seznam za popoln in ne tako kot starejši 
raziskovalci vstavljamo novih imen (tako npr. M. BAVČAR, Historia rerum Noricarum 
et Foroiuliensium, Gorica 1663, Syllabus Aquil. antistitum v uvodu; slov. prev. »Zgodbe 
Norika in Furlanije«, prev. Z. JELINCIC, Toronto 1975, 874, ki je 3 ali 4 imena pred 
Teodorom povečal na 11) ali zastopamo stališče velikih časovnih vrzeli v katalogih 
(tako DE RUBEIS, Dissertationes, 144—156), kljub »raztegnitvi« dolžine pontifikata 
posameznih škofov ne moremo priti v starejšo dobo kot v prvo tretjino 3. stoletja (prim. 
P. PASCHINI, La chiesa, 15; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 65). Ta »sfriziran« 

izračun o začetkih organizirane cerkvene skupnosti v Ogleju bi ustrezal stvarnosti; po 
analogijah z drugimi velikimi središči na Zahodu, Raveno, Milanom, Lugdunom, bi 
mogli postaviti začetke organizirane cerkvene skupnosti v Ogleju na konec 2. ali v za- 
četek 3. stoletja. 

120 O kultu sv. Marka v Gradežu, ki je dokumentiran za dobo pred prenosom nje- 
govih relikvij v Benetke (828), gl. S. TAVANO, Il culto, 206 ss.; o njegovem kultu v 
Benetkah gl. S. TRAMONTIN v kolektivnem delu S. TRAMONTIN-A. NIERO-G. MU- 
SOLINO-C. CANDIANI, Culto dei santi a Venezia, Venezia 1965, 43—73, zlasti 51 ss. 

12 Gl, Edition prat., 71; USUARDUS, p. 218; MR, Apr.25 (1) (p.155). Nerešeno 
ostaja vprašanje, ali legendo upoštevajo kakšni rokopisi, zlasti Uzuradovega martirolo- 
gija, predvsem tisti z oglejskega in beneškega področja. 

64



učencih Siriju in Evenciju, ki naj bi zanesla krščanstvo v Pavijo, Verono, 
Brescijo in Lodi (civitas Laudensis). Očitna je »protimilanska« nastroje- 
nost avtorja te legende, saj je oglejski misijon razširil daleč na zahod, 
na vplivno območje milanske cerkve." Za nas posebej zanimiva je »no- 
riška« verzija te legende, ki jo moremo zasledovati šele od 13. stoletja 
dalje. Avtor te je falzificiral prvotno »italsko« verzijo tako, da je Lodi 
preimenoval v Lorch (civitas Lauriacensis) in tako postavil začetek te 
škofije (oz. pasavske kot njene naslednice) v apostolsko dobo."? Lavriaška 
oz. pasavska cerkev je šla celo tako daleč, da je postavila trditev o prihodu 
samih evangelistov Marka in Luka v Lavriak in je torej v svojih ambicijah 
celo presegla oglejsko cerkev." Ta legenda in njeni derivati so v smislu 
misijona »pokrili« zahodni in severni del oglejskega območja, vendar so 
»izpustili« Recijo in Vindelicijo." Prvemu oglejskemu škofu Mohorju 
in njegovemu nasledniku Fortunatu pripisuje ustanovitev lorške nadškofije 
legenda o sv. Maksimilijanu iz Celeje." 

Na oglejsko-istrskem območju se kaže vpliv legende o sv. Mohorju 
v obliki »izposojanja« oseb iz nje za tvorbo novih mučeniških legend, 
postavljenih bodisi v Mohorjevo sodobnost (tako oglejsko-gradeška le- 
genda o oglejskih devicah), bodisi v poznejšo dobo (tako legenda o 
tržaškem mučencu Servolu)."s 

18 BHL 7976 in 4619 (H. QUENTIN, Les mart. hist., 278); FLORUS, Sept. 12 
(Edit. prat., 167); ADO (PL 123, 352); USUARDUS (cit. ed., 301 s.); MR, Feb.8 (7); 
Sept. 12 (6); Dec.9 (6) (p. 53; 392; 573). Gl. tudi F. LANZONI, Le diocesi, 984 ss.; 
P. PASCHINI, Le fasi, 175 s.; P. BERTOCCHI, Evenzio, BS 5, 1964, 377. 

10 A, HUBER, Geschichte der Einführung und Verbreitung des Christentums in 
Südostdeutschland 1, Salzburg 1874, 56 ss. M.HEUWIESER, Geschichte des Bistums 
Passau, Passau 1939, 10 ss. 

130 Trditev o apostolskem izvoru lavriaške škofije vsebuje ena od falzificiranih listin 
pasavskega škofa Pilgrima s konca 10. stoletja (R. NOLL, Frühes Christentum, 17; o 
pasavskih falzifikatih gl. A. LHOTSKY, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte 
Österreichs, MIOG, Erginzungsband 19, 1963, 167 ss. Trditev o misijonskem prihodu 
Marka in Luka v Lavriak nam dokumentira napis na zvoniku v Ennsu iz druge polovice 
16. stoletja, ki ga je nazadnje objavila R. PILLINGER, Preganjanje kristjanov in uničeva- 
nje templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi, ZC 39, 1985, 173 ss. (Fot. 1). 

131 To ozemlje »pokriva« legenda o sv. Luciju, pokristjanjenem britanskem kralju iz 
druge polovice 2. stoletja, ki naj bi okrog leta 200 osebno razširil krščanstvo v Reciji (gl. 
A. HUBER, o. c., 55). Legenda po svoji vsebini sodeč ne odraža niti oglejskih, niti mi- 
lanskih interesov. Prim. P. F. BARTON, Frühzeit des Christentums, 15 s. 

182 Acta s. Maximiliani 1 (AA SS Oct. VI, 1868, 52 F). 
83 Legendo o oglejskih devicah bomo obravnavali v naslednjem podpoglavju. V 

legendi o tržaškem mučencu Servolu (pogl. II, 2 (B)) srečamo Ataulfa (Attulfus). Ataulf 
je bil po tej legendi vikarij prezesa Junija, ki je začel Servula občudovati. Gl. M. SZOM- 
BATHELY, L’ufficio di san Servolo della collezione Scaramanga, Archeografo Triestino 
s. IV, 24, 1962, 71 s. 

Po falzificirani darovnici iz 12. stoletja naj bi na prošnjo patriarha Hilarija (po ka- 
talogih škofov Mohorjevega naslednika) »Laurentia regina, Ataulfi Aquileiensis filia« 
leta 165 obdarovala novigrajsko cerkev. Darovnico naj bi potrdil sam papež Pij I, doma 
iz Ogleja (gl. op. 175). Gl. DE RUBEIS, Dissertationes, 78; P. KANDLER, CDI, A. 110.; 
P. F. KEHR, Italia pontificia VII/2, 228; R. EGGER, o. c., 73 s. 

5 Acta ecclesiastia 8 65



V vzhodnih pokrajinah patriarhata se kaže vpliv legende v obliki 
trditev o zgodnjem pokristjanjenju dežel vzhodno od Ogleja, opirajočih 
se na poročilo v legendi, da je Mohor poslal misijonarje v »Trst in razna 
mesta«. Te trditve so postavili novoveški zgodovinarji zlasti za vzhodni 
in severovzhodni del oglejskega vplivnega območja, za katero se ni v 
srednjem veku izoblikovala nobena legenda, ki bi se navezovala na Mo- 
horjevo osebnost." Podlaga za širjenje takih predstav je bila razširjenost 
Mohorjevega kulta v teh deželah." 

Te legende, domneve in trditve, so zelo poznega nastanka, nekatere 
tudi tisoč in več let kasnejše od dobe, ki jo želijo prikazati, in so zelo 
majhne zgodovinske vrednosti. Razodevajo nam, kako so v srednjem in 
v novem veku, vse do nastanka zgodovinske znanosti, gledali na po- 
kristjanjenje dežel na oglejskem vplivnem območju. Dejstvo, da stoji 
povsod v ospredju Oglej, je verjetno daljni bled odraz dejstva, da so v te 
kraje zanesli krščanstvo misijonarji iz Ogleja, v časovnem razponu nekako 
od druge polovice 3. stoletja do 5. stoletja. Žal nam ohranjeni viri slikajo 
tako misijonsko in cerkvenoorganizacijsko akcijo Ogleja le za bližnjo 
Konkordijo ob koncu 4. stoletja." Za »prazgodovino« oglejske cerkve 
nam legenda pove zlasti to, da je cerkvenoorganizacijsko Oglej od dobe, 
ki jo moremo zasledovati po virih, spadal pod rimsko cerkev. Kot bomo 
videli pozneje, nam isto dokazuje tudi drugi najvažnejši vir za poznavanje 
začetkov oglejske cerkve, njena veroizpoved. 

Oglejsko legendo sta že zgodaj upoštevali tudi dve sosednji cerkveni 
središči, ki sta prav tako izoblikovali svoji »ustanovni« legendi v pri- 
bližno isti dobi kakor Oglej, postavljeni v približno isti vsebinski in časovni 
okvir (apostolska doba, ustanovitelj je Petrov učenec) kakor oglejska 
legenda: Ravena in Salona. 

14 J, L, SCHONLEBEN, Carniolia antiqua et nova... sive inclyti ducatus Car- 
nioliae annales III, Labaci 1681, 152 ss.; J. V. VALVASOR, Die Ehre des Hertzogthums 
Krain II, B. VIII, Laybach 1689, 509; M. BAVCAR, o. c., 2, 32; 35 (slov. prev. 83; 86); 
M. POHLIN, Kraynska kroneka (rokopis iz l. 1770, odlomek objavil P. RADICS, »Krayn- 
ska kroneka« p. Marka Pohlina, Izvestija Muzejskega društva za Kranjsko 11, 1901, 45). 

485 Prim. J. HOFLER, Trije popisi cerkva in kapel na Kranjskem in Slovenskem 
Štajerskem s konca 16. stoletja, Viri za zgodovino Slovencev 6, Ljubljana 1982, 28/29 
(št. 136); 30/31 (153); 32/33 (209); 38/39 (307); 44/45 (380); 48/49 (450); 56/57 (571); 
58/59 (584); 68/69 (36); 70/71 (63). Mohor in Fortunat se omenjata kot sozaščitnika 
ljubljanske škofije v ustanovnih listinah te škofije iz l. 1461 in 1462 (»... in Cathedralem 
ecclesiam ipsius civitatis Laybacensis sub vocabulo sanctae Trinitatis, ... Hermachore 
et Fortunati Martyrum, ...«; Zgodovinski zbornik. Priloga k »Laibacher Dioecesan- 
blatt-u« 1, 1888, 7; 3, 1890, 116). Praznovanje sv. Mohorja in Fortunata omenjajo vsa 
tiskana »Propria sanctorum« ljubljanske škofije, z lekcijami, ki povzemajo vsebino 
legende; tako »Proprium sanctorum« iz 1.1687, 1729, 1781 in 1848 (gl. (Uvod«, op. 24, 
31 in 35). Tema dvema mučencema je posvečen prvi hagiografski spis v slovenščini: 
Ta male katechismus tu je bukuvze... P. Petra Kanisia, Na Duneju 1768, 108—113 
(slov. izdajo pripravil Marko POHLIN). 

130 Gl. P. ZOVATTO, Le origini del cristianesimo a Concordia, Udine 1975, 47 ss; 

prim. op. 155. 

66



V primeru Ravene moremo reči, da je bilo priznanje oglejske legende 
verjetno dokaj zgodnje. Če se v zapisu legende o sv. Apolinariju izpred 
sredine 9. stoletja omenja kot prva cerkev v Raveni, kjer naj bi Apolinarij 
krstil, cerkev sv. Evfemije, moremo domnevati, da ta omemba že pred- 
postavlja priznavanje oglejske legende o devicah mučenkah, krščenkah 
sv. Mohorja, četudi se ta v viru ne omenja izrecno. Gotovo se je kult 
te svetnice v Raveni v zgodnjem srednjem veku opiral na oglejsko izro- 
čilo in ne na posedovanje relikvij halkedonske mučenke iz Dioklecijanove 
dobe, sicer si sestavljalec legende, ravenski klerik Agnellus, ne bi mogel 
dovoliti časovnega neskladja dveh in pol oz. treh stoletij, če upoštevamo 
čas prinosa relikvij te svetnice na Zahod. Ravenska cerkev je pozneje v 
vsebinskem oziru celo povezala obe ustanovni legendi: po Apolinarijevem 
izgonu v Ilirik, kjer naj bi začetnik krščanstva v Raveni velikopotezno širil 
krščanstvo (v Korintu, Saloni, Panoniji, ob bregovih Donave, v Trakiji, 
torej v deželah, ki niso bile nikdar v vplivnem območju oglejske cer- 
kve (!),#7 naj bi se Apolinarij na povratku v Italijo ustavil v Ogleju pri 
škofu Mohorju, učencu evangelista Marka. Ta naj bi mu na njegovo 
prošnjo poklonil relikvije prve krščanske mučenke, oglejske device Evfe- 
mije, na podlagi katerih naj bi Apolinarij posvetil prvo cerkev v bližini 
Ravene.' Ta ravenska tradicija torej odraža koristno sodelovanje obeh 
cerkva, utemeljeno že v samih začetkih krščanstva v obeh mestih. Ravenski 
primer odraža intenzivno povezovanje obeh ustanovnih legend, ob upo- 
Stevanju prav vseh ambicij oglejske cerkve, ki se razodevajo skozi legendo 
o sv. Mohorju, celo primata oglejske cerkve, kar se tiče starosti svetniškega 
kulta. Samo legenda o sv. Marku, ki izrazito poudarja primat Ogleja v celi 
Italiji, se tu ne upošteva. 

Manj tesna in zato manj opazna je povezava oglejske legende z ust 
novno legendo salonitanske cerkve. Srednjeveška splitska historiografi 

» H, QUENTIN, Les mart. hist., 63 s.; BEDA, Jul. 23 (Edit. prat., 134); ADO, 
Jul. 23 (PL 123, 306 s.). Šele Historia inventionis s. Apollinaris episcopi et martyris 4 
iz 12. stoletja širi Apolinarijev misijon tudi na Istro, ki je spadala vseskozi v vplivno 
območje oglejske cerkve: »Istria provincia guaedam est in partibus Illyricis, cujus in- 
colas beatus Apollinaris, cum ibi exularet, ad fidem Christi evangelica praedicatione 
convertit. Unde in eadem provincia celeberrimus est, et quasi ejus regionis Apostolus 
summa devotione venerabilis.« (AA SS Juli V, 1868, 360 C). Apolinarijev kult v Istri 
ima historično podlago v tesnih zvezah (zlasti južne) Istre z Raveno, zveze, ki jih moremo 
zasledovati od Justinijanove dobe pa vse v 13. stoletje. Gl. A. TORRE, Sui rapporti tra 
Ravenna e l’Istria nel Medio Evo, Annuario d. r. L. Sc. »A. Oriani« di Ravenna 1928, 
39—80; L. MARGETIC, Histrica et Adriatica, Trieste 1983, 33 s. 

138 AGNELLUS, Liber pontificalis ecclesiae Ravennatis 1 (ed. O. HOLDER-EGGER, 
MGH Script. rerum Langobard. et Ital. saec. VI—IX, 1878, 280 (= AA SS Julii V, 1868, 
350), vir iz dobe okrog leta 840, ki črpa iz legende, omenja le cerkev sv. Evfemije v 
Raveni kot prvo cerkev, kjer naj bi Apolinarij krstil (In basilica beatae Eufemiae quae 
vocatur ad Arietem, primitus baptismum fecit). Kasnejša ravenska historiografija je izo- 
blikovala predstavo o srečanju med Apolinarijem in Mohorjem v Ogleju, ob katerem 
naj bi slednji izročil Apolinariju relikvije mučenke Evfemije, ki naj bi malo pred tem 
umrla mučeniške smrti (AA SS Sept. I, 1868, 606 C). 

s 67



je stala na stališču istočasnosti misijonske aktivnosti na treh obalah 
Jadranskega morja: Apolinarijeve v Raveni kot glavnem mestu Emilije, 
Markove v Ogleju kot glavnem mestu Benečije in Istre ter Domnionove 
v Saloni kot glavnem mestu Dalmacije. V splitskem primeru opazimo samo 
upoštevanje legende o sv. Marku, medtem ko se Mohor nikjer ne omenja." 

Ob izročilu ravenske in salonitanske cerkve moremo reči, da gre za 
cerkveni središči, s katerima Oglej ni imel nikdar ozemeljskih sporov, 
niti ne posebno intenzivnih stikov, in s katerima je redko prihajal v zaple- 
tene, problematične odnose. Bolj zanimivo bi bilo vedeti, kako so na 
začetke oglejske cerkve in na obseg oglejskega misijona gledali v dveh 
cerkvenih središčih, ki sta bili z Oglejem v precej tesnejših cerkvenopoli- 
tičnih stikih: v Milanu in v Sirmiju."4" Žal se ni ohranilo o tem nikakršno 
sporočilo. 

4. Legenda o oglejskih devicah 

Od legend, ki so nastale pod vplivom legende o sv. Mohorju, je po 
svoji zgodovinski vlogi najpomembnejša legenda o mučeništvu oglejskih 
devic Evfemije, Dotoreje, Tekle in Erazme. Ta legenda je poleg Mohorjeve 
edina, ki skuša pojasniti začetke krščanstva v Ogleju. Kratka vsebina 
zgodbe, ki je bled srednjeveški posnetek, umetno vstavljen v antično 
okolje: 

189 Medtem ko Vita s. Domnii episcopi 2 (AA SS Aprilis Il, 1866, 7) navaja med 
Petrovimi učenci samo Pankracija, Apolinarija in Domnija, pa poroča Historia Saloni- 
tana maior 3 (ed. N. KLAIC, Beograd 1967, 73): »Beatus Petrus... Unde per oras adria- 
tici sinus tres direxit pontifices: Appolinarem Ravene, gue est metropolis totius provintie 
Emilie, Marcum evangelistam Aquilegie, que preerat Venetie et Ystrie, Domnium vero 
in Salonam direxit, que caput erat Dalmatie et Croatie (prepis iz Historije Salonitane 
minor iz 13. stoletja)... Pancratium destinavit in Siciliam, Appolinarem Ravenam, Mar- 
cum evangelistam Aquilegiam, Domnio vero multis coram positis dixit... "venies in 
Dalmatiam . . .« (kompilacija iz Histor. Salonit, minor in legende o sv. Dujmu). 

140 O stikih Ogleja z Milanom in Raveno gl. zbornika Aquileia e Milano, AAAd 4, 
1973 in Aquileia e Ravenna, AAAd 13, 1978; Kratek prikaz odnosov Ogleja s Sirmijem 
in Salono podaja R.BRATOZ, Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med 

Sirmijem in Akvilejo, ZC 37, 1983, 259—272. 
14 Legenda, ki se je ohranila v več med seboj nekoliko različnih variantah (kot 

»lectiones« v starem oglejskem brevirju, kot »passio«), je objavljena v AA SS Sept. I, 1868, 
607—608. Prvi del legende je s kratkim komentarjem objavil tudi P. KANDLER, CDI, 
A. 64; gl. tudi BHL 2706—2707. Od starejših avtorjev legendo in extenso povzemajo in 
jo povsem v duhu intencije njenih avtorjev vgrajujejo v kontekst legende o sv. Mohorju 
J. L. SCHONLEBEN, Carniolia antigua et nova III, 157 ss.; J. V. VALVASOR, Die Ehre, 
II/VII, 509 s. in M.BAVCAR, Historia 2,34 (slov. prev. 84—86). Kritično se je do 
legende opredelil DE RUBEIS, MEA, 30 s. Najbolj poglobljeno analizo legende je na- 
pisal P. PASCHINI, La chiesa, 44—48. V novejših prikazih oglejske hagiografije je malo 
opažena; P. BURCHI, BS 5, 1964, 163 s. se ne spušča v problem historične interpretacije, 
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 26, jo komajda omenja. Večjo pozornost ji po pra- 
vici posveča le A. NIERO, I martiri aquileiesi, 172 s. Od slovenskih del novejše dobe gl. 

68



V času vlade cesarja Nerona, ko je bil v Ogleju prezes Sevast, sta v 
mestu živela dva premožna brata, Valencij in Valentinijan. Prvi je bil pogan, 
drugi pa kristjan, ki ga je spreobrnil škof Mohor. Prvi je imel zelo lepi 
hčeri Evfemijo in Dorotejo, drugi Teklo in Erazmo, stari dvanajst oz. devet 

let. V stričevi hiši sta se Evfemija in Doroteja seznanili s krščanstvom. Stric 
Valentinijan ju je ponoči vodil v hišo, kjer je skrivaj oznanjal krščansko 
vero škof Mohor. Ta je vsa štiri dekleta krstil. Ko so se pojavili snubci, 
Valencij in Valentinijan nista hotela oddati svojih hčera. Valencij je dal 
zgraditi za svoji hčeri stolp nad reko Nadižo, kamor ju je zaprl. Po drugem 
izročilu naj bi Evfemija in Doroteja zavrnili poganska snubca in se v strahu 
pred očetom zatekli k stricu. Zaradi izdaje sužnja so bila vsa štiri dekleta 
aretirana. Prezes Sevast jih je dal strahovito mučiti (prvi dan jih je dal 
bičati, nato obesiti za noge, nato tolči s kladivom po glavi; drugi dan jih 
je privezal na mučilo (eguuleus), žgal s plamenicami in jim dal odrezati 
prsi; tretji dan jih je dal gole voditi po mestu), vendar dekleta tega mučenja 
in zasramovanja niso občutila. Nato jih je dal prezes obglaviti. Kazen je 
izvršil sam Valencij, njihov oče in stric, in sicer na stolpu nad Nadižo, od 
koder je njihova trupla vrgel v reko. Po tem dogodku je potres stresel 
stolp, strela pa ga je zažgala, tako da je ogenj pogoltnil Valencija in nje- 
gove pomagače. Naslednjo noč sta Valentinijan in škof Mohor šla k reki, 
kamor sta dva angela na čolnu pripeljala posmrtne ostanke devic. Sledil 
je časten pokop v spremstvu številnega klera na Valentinijanovem domu. 
Datum mučeniške smrti: 3. september. 

Ta legenda je nastala na podlagi legende o sv. Mohorju, saj vsebuje 
nekatere njene osnovne sestavine: postavitev dogajanja v Oglej v Neronovi 
dobi, omenja misijonarsko delo škofa Mohorja, nočne shode, na katerih 
je škof oznanjal novo vero, pokop deklet po škofu Mohorju. Diakon 
Fortunat se v njej ne omenja. Vendar pa je legenda nastala precej ne- 
odvisno od Mohorjeve, saj jo povezujeta z njo samo stranski osebi škofa 
Mohorja in prezesa Sevasta ter obrobna omemba Trsta kot najvažnejšega 
mesta v bližini Ogleja. Pač pa vsebuje naša legenda značilne sestavine 
legende o sv. Barbari in je gotovo napisana pod njenim vplivom. Te 
sestavine so naslednje: zavrnitev snubcev in posvetitev devištvu, sadistično 
mučenje deklet z erotično morbidnimi sestavinami (trganje oz. rezanje 
prsi), vloga stolpa (najprej z dvema oknoma, nato po posredovanju devic 
zgraditev tretjega okna) kot kraja ječe in obenem verske askeze, »krstno« 
kopanje v reki v bližini stolpa, ideološko nasprotje med otroki in starši, 
ki premaga sorodstvene in čustvene vezi, tako da nazadnje poganski oče 
ubije krščanski hčeri, nadnaravni poseg oz. božja kazen za izvršilce 
smrtne kazni (potres in strela uničita stolp in ugonobita storilce). 
Vendar pa večji del naštetih sestavin srečamo v različnih legendah o mučen- 
cih, pa tudi v avtentičnih poročilih o preganjanjih kristjanov, zato so 

LS 3, 1972, 522. Od dokumentov s slovenskega ozemlja dokazujeta čaščenje oglejskih 
devic »Propria sanctorum« ljubljanske škofije iz 1.1781 in 1848 (gl. »Uvod«, op.31 
in 36), obakrat z lekcijami. } 

¥2 GI. G. D. GORDINI, Barbara, BS 2, 1962, 760—765; LS 4, 1973, 445 s. 

69



gotovo odraz primerov, ki so bili praviloma sicer redki, nikakor pa ne 
izjemni, Tipičen oglejski element legende je nastop mučencev v (dveh) 
parih, z glavnim mučencem in njegovim spremljevalcem, kar je v našem 
primeru znatno zabrisano, vendar še opazno. Na osnovi tega razlikovanja 
se je kasneje izoblikovala legenda o tržaških mučenkah Evfemiji in Tekli, 
v kateri obe starejši sestrični nastopata kot sestri, pri čemer ima zopet 
starejša Evfemija večjo vlogo kot njena mlajša sestra. Legenda vsebuje 
pet čudežev, od katerih so štirje stereotipni; med njimi sta dva kaznovalna 
čudeža (božje maščevanje nad izdajalskim sužnjem, ki naredi samomor, 
in nad očetom-stricem rabljem), en čudež z živalmi oz. relikvijami (psi se 
ne dotaknejo odrezanih prsi, temveč jih čuvajo kot relikvije, prsi se v 
noči svetijo kot rože) in en angelski poseg v dogajanje (angel obleče 
device in jim zbriše sledove mučenja). En čudež pa vsebuje verjetno lo- 
kalne poteze; dva mladeniča izredne velikosti in sijaja, očitno angela, 
ki pripeljeta Mohorju in Valentinijanu čoln s posmrtnimi ostanki deklet, 
spominjata na duet nebeških pomočnikov, na kakršnega naletimo tudi 
pozneje v (bizantinski in) beneški tradiciji." 

Zgodovinski pomen legende o oglejskih mučenkah je bil znaten. Aspi- 

14 Zavrnitev poganskega ženina in predanost devištvu omenjajo poleg legende o 
sv. Barbari tudi pristna Acta SS. Saturnini, Dativi et aliorum 16 (Th. RUINART, o. c., 
421; slov. prevod F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, 200). Sadistično mučenje žensk, kate- 
rega del je tudi trganje ali rezanje prsi, se v mučeniških legendah pogosto omenja. Ta- 
kemu mučenju naj bi bile podvržene zahodni in vzhodni tradiciji sledeč, naslednje mu- 
čenke: Macra (MR, Jan 6 (3), p.8), Agatha (MR Feb.5 (1), p.50), Theodosia (MR, 
Apr. 2 (3), p. 121), Encratis (MR, Apr. 16 (5), p. 139; ker o tem poroča že PRUDENTIUS, 
Peristephanon 4, 123, ed. H. J. THOMSON, LCL/I, 1961, 164, moremo izročilo oceniti 
kot avtentično), Heliconis (MR, Mai 28 (6), p.212 in Synax. Eccl. CP, 713, v. 205.); 
Febronia (MR, Jun. 25 (6), p.254 in Synax. Eccl. CP, 134, v.4) ter Barbara (MR, Dec. 4 
(2), p. 564). 

O družinskih tragedijah, ki jih je povzročila različna verska opredelitev staršev in 
otrok, gl. A. v. HARNACK, Die Mission, 405 ss. (nikjer se sicer ne omenja, da bi oče 
ubil zaradi tega svoje otroke, pač pa se v virih omenja ovajanje in razdedinjenje). Da so 
kristjani imeli poganske sužnje, ki so v času preganjanj ovajali svoje gospodarje oz. 
njihove družine, nam poroča EUSEBIUS, H. E.5,1,14 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 9s.); 
prim. can. 41 koncila v Elviri (Ch. J. HEFELE, Histoire des conciles I, Paris 1907, 245 
in W. SCHARFER, Frühchristlicher Widerstand, ANRW II, 23, 1, 1979, 534. Božja kazen, 
ki je zadela izdajalca, po svoji vsebini (samomor) spominja na smrt Juda Iškariota, 
Kristusovega izdajalca (Mt 27,5). 

14 Npr, pri opisu bitke pri Frigidu, kot nam ga posreduje DANDULUS, Chronica, 
A.394 (p.44); Teodozij je bil pred bitko »confortatus enim prius in sompnis fuerat 
a duobus viris in vestibus albis et equis candidissimis, idest lohane evangelista et Philipo 
apostolo.« To je poteza izročila o dogodku, na katero naletimo med celo vrsto virov, 
ki opisujejo to zgodovinsko epohalno bitko (gl. J. ŠAŠEL-P. PETRU, Claustra Alpium 
Iuliarum I, Katalogi in monografije 5, Ljubljana 1971, 26 ss.), samo pri TEODORETU, 
H.E. 5,24 (PG 82, 1252) in (kot prevod iz Teodoreta) pri KASIODORU, Historia tri- 
partita 9,45 (PL 69, 1161). O Teodozijevi sanjski viziji gl. A. BRASSEUR, Le songe de 
Théodose le Grand, Latomus 2, 1938, 190—195. 

70



racije oglejske cerkve, ki se kažejo prek te legende, so v nekem smislu 
še bolj drzne kakor v primeru legende o sv. Mohorju. Legenda namreč 
predpostavlja, da so se prva mučeništva na Zahodu, torej po smrti mu- 
čenca Štefana v Jeruzalemu in še pred mučeniško smrtjo Petra in Pavla 
v Rimu, dovršila prav v Ogleju. To naj bi bila po poročilu oglejske kro- 
nike sploh prva mučeništva za krščansko vero po Kristusovem trpljenju. 

Legenda nam more povedati o začetkih krščanstva v Ogleju zelo 
malo. Po vsebinski in oblikovni plati spada med »zgodovinske romane«, 
v katerih je historično jedro skrito do neraspoznavnosti.! Kdaj je 
nastala, ne vemo, saj tako kakor za Mohorjevo legendo o njej nimamo 
iz antike nobenega sporočila. Najstarejše poročilo, ki nam dokazuje njen 
obstoj, nam posreduje oglejska kronika iz devetega stoletja, segajoča do 
Mantovanske sinode leta 827, torej do časa, ko je bila legenda o sv. Mo- 
horju po vsebinski in oblikovni plati že izdelana. To poročilo nam jasno 
razodeva njeno vsebino in nam še izostruje tendenco legende o sv. Mo- 
horju: 

»Blaženi Mohor... je oglejsko cerkev okrasil s svetim mučeništvom; 
pred seboj je poslal k palmi (mučeniške zmage) plemenite presvete device 
Evfemijo, Dorotejo, Teklo in Erazmo, ki jih je sam krstil. Te device so 
prve po Kristusovem trpljenju z zmago mučeništva svoja telesa izročila 
brezmadežnemu Jagnjetu; v oglejski cerkvi vsak dan blestijo s svojimi 
čudeži.«!46 

V kasnejšem izročilu se omenja še neposredna posledica njihove muče- 
niške smrti: v tistih dneh naj bi Mohor spreobrnil tri tisoč Oglejcev 
obojega spola h krščanstvu." 

Da je bila prvotna oblika legende o mučeništvu vseh štirih devic po- 
stavljena v Oglej, nam ne kažejo le ti zapisi, temveč tudi poznejše izročilo 
o usodi njihovih relikvij. Prezbiter Geminijan iz Trsta naj bi po lango- 
bardskem opustošenju rodnega mesta (l. 568), potem ko je bil rešil 
relikvije tržaških mučencev, odšel v Oglej, kjer naj bi v porušenem mestu 
odkril med drugim relikvije štirih devic in jih dal prenesti v Gradež." 

145 Gl, op. 164. 
148 DE RUBEIS, MEA, Appendix JI, 6: »Beatus Hermacoras ... Aguilejensem Eccle- 

siam sacro martyrio decoravit, praemittens ad palmam nobiles sacratissimas Virgines, 

Euphemiam, Dorotheam, Theclam, et Erasmam, guas propriis manibus baptizavit. Hae 
Virgines post Christi passionem primae per martyrii palmam immaculato Agno sua cor- 
pora tradiderunt. Quae in Ecclesia Aquilejensi cotidie gloriosis coruscant miraculis.« 
Legendo v nam poznani obliki je precizno povzel DANDULUS, Chronica, A.62—67 
(p. 125.) 

147 Prvi poroča o tem med ohranjenimi viri DANDULUS, Chronica, A. 68 (p. 13). 

148 Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, Cronache, 37); Origo civitatum Italiae 
seu Venetiarum, ed. prima; ed. secunda (ed. R. CESSI, p. 38; 70); DANDULUS, Chronica, 

A. 568 (p. 75); poročila navaja tudi F. KOS, Gradivo za zgodovino Slovencev v srednjem 
veku I, Ljubljana 1902, 73 (74). 

71



Patriarh Pavlin naj bi nato trupla slavnostno pokopal v Marijini cerkvi 
v Gradežu in postavil kot datum njihovega čaščenja 3. september." Nje- 
gov naslednik, patriarh Elija, je dal zgraditi cerkev sv. Evfemije, v kateri je 
potekala sinoda škofov shizmatičnega oglejskega »patriarhata« leta 579. 
Ob tej priložnosti naj bi bila trupla omenjenih devic javno izpostavljena in 
počaščena od vseh udeležencev sinode." Nato se je za njimi izgubila 
v izročilu vsaka sled. Ob odkritju relikvij Mohorja, Fortunata in drugih 
oglejskih mučencev leta 1024 v Gradežu se relikvije devic mučenk ne 
omenjajo več.!st 

Ali moremo s pomočjo teh poročil, ob vzporejanju te legende z le- 

gendo o sv. Mohorju, priti do kakšnih novih zaključkov, ki bi bili važni 
za poznavanje zgodovine oglejske cerkve v antiki? Kot nam kažejo poro- 
čila beneških kronik, je kult teh mučenk cvetel v dobi najvišjega vzpona 
oglejske shizme v drugi polovici 6. stoletja (pred tem se sploh ne omenja), 
in je verjetno izgubil svojo veljavo, ko je bil cerkveni razkol odpravljen. 
Morda ni slučaj, da se relikvije teh mučenk pozneje ne omenjajo več. Vrh 
je dosegel ta kult s posvetitvijo katedrale sv. Evfemije v Gradežu in s si- 
nodo leta 579. Če so bili tedaj prepričani, da gre za relikvije oglejskih 
mučenk, Mohorjevih krščenk, in so jih častili vsi udeleženci sinode, si 
lahko mislimo, da je bil ta kult tedaj nekako v ospredju v celotnem 
»patriarhatu«, zlasti ker Mohorjeve relikvije tedaj še niso bile odkrite." 
Kult teh relikvij v Gradežu v času viška shizme nam posredno dokazuje, 

da je morala biti tedaj legenda o sv. Mohorju kot začetniku krščanstva v 
Ogleju že izoblikovana, saj je bil njen obstoj pogoj za nastanek kulta 
devic mučenk. Torej se je tudi legenda o mučenkah izoblikovala v vse- 

binskem smislu (ne pa v nam znani zapisani obliki) nekako do sredine 

6. stoletja." Če iščemo izvor legende v virih iz antične dobe, naletimo 
na isti vir kakor v primeru sv. Mohorja, na Hijeronimijanski martirologij. 

Ta nam za 3. september sporoča: 

»V Ogleju posvetitev bazilike in prinos relikvij svetih apostolov Andreja, 

Luka in Janeza ter Evfemije.«!s4 

1 Chronicon Gradense (G.MONTICOLO, o.c., 40/42); Origo civitatum, ed. 
prima (cit. ed., 40/41). 

150 Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, o.c., 42); Origo civitatum, ed. prima; 
ed. secunda (cit. ed., 41; 74); DANDULUS, Chronica, A. 579 (p. 84). 

151 Gl. op. 114. 
482 Gl. op. 110. 
455 p, PASCHINI, La chiesa, 46, je datiral nastanek legende v čas po 9. stoletju. 

Verjetno je bila legenda zapisana v danes poznani obliki kmalu po izoblikovanju legende 
o sv. Mohorju, morda že kmalu po sredi 9. stoletja. 

154 MH, Sept.3 (486): »in Aquileia dedicatio basilicae et ingressio reliquiarum 
sanctorum Andreae apostoli, Lucae, lohannis et Euphemiae.« 

TR



Ta prinos relikvij apostolov in sv. Evfemije v Oglej moremo datirati 
v zadnje desetletje 4. stoletja, v dobo, ko so relikvije apostolov in izredno 
popularne mučenke Evfemije Halkedonske prenašali na krščanski Zahod, 
zlasti na območje severne Italije." Od te dobe dalje je v Ogleju na podlagi 

155 Prinos teh relikvij v Oglej moramo datirati s pomočjo datiranja prinosa relikvij 
v Konkordijo in Milano, katerih zgodovinske okoliščine so veliko bolje poznane kakor 
v oglejskem primeru. V teh mestih so se v časovno gledano istem obdobju pojavile re- 
likvije apostolov in mučencev (H. DELEHAYE v komentarju k MH, p.242 n.10 po 
pravici pravi, da gre v primeru Ogleja in Milana za prinos relikvij in posvetitve cerkva 
apostolov »eadem paene eatate«). Viri nam poročajo za omenjena mesta o prinosu 
naslednjih relikvij (ingressus reliquiarum): 

Milano (1) Milano (II) Konkordija Oglej 
vir: MH, MH, Nov. 27 CHROMATIUS, MH, Sept. 3 
Mai 9 (624, n. 19) Sermo 26, 3—4 (gl. op. 154) 
(241, n. 10) Lucas Johannes Bapt. Andreas apost. 
Johannes apost. Andreas Johannes Evang. Lucas 
Andreas Johannes Andreas Johannes 
Thomas Severus Thomas Euphemia 

Euphemia Lucas 

Ce primerjamo ta poročila, nam pade v oči skorajda identičnost druge milanske in 
oglejske skupine (v slednji je odsoten le ravenski mučenec Severus) in velika podobnost 
prve milanske in konkordijske skupine (v slednji nastopata tudi Janez Krstnik, ki je 
med severnoitalskimi relikvijami te dobe izjema, in evang. Luka, ki nastopa v oglejski 
in drugi milanski skupini; gl. P. PASCHINI, Note sull’origine della Chiesa di Concordia 

nella Venezia e sul culto agli Apostoli nell’Italia settentrionale alla fine del secolo IV, 
MSF 7, 1911, 21). »Ogrodje« teh skupin sestavljajo apostoli Janez in Andrej (v vseh 
štirih skupinah) ter Luka (odsoten le v prvi milanski skupini). Tomaž se ne omenja v 
drugi milanski skupini in v Ogleju, za nas najbolj zanimiva Evfemija pa nastopa v drugi 
milanski skupini in v Ogleju. 

Za Milano vemo, da so bile relikvije apostolov (očitno gre za prvo milansko 
skupino) prinešene v mesto pred letom 386 (gl. MH, 400s., n.35). Iz Milana je 
relikvije apostolov za posvetitev cerkve apostolov dobilo mesto Lodi (P. PASCHINI, 
o. c., 18) in morda tudi Brescia (J. LEMARIE, SC 154, 1969, 105). Vemo, da je po pi 
zadevnaju nekega po imenu neznanega klerika, ki je nato postal prvi konkordijski 
škof, dobila z Vzhoda (ne iz Milana) relikvije apostolov Konkordija, kjer je oglejsi 
škof Kromacij v zgodnji dobi svojega pontifikata, po vsej verjetnosti okrog leta 38' 
posvetil baziliko apostolov (J. LEMARIE, SC 154, 1969, 106; gl. diskusijo o kronologi 
tega dogodka v delih: P. ZOVATTO, Le origini del cristianesimo a Concordia, Udine 

1975, 51ss. in G. CUSCITO, Cromazio di Aquileia e la Chiesa di Concordia, AAAd 

25, 1984, 69—84). Pred posvetitvijo cerkve s strani oglejskega škofa je konkordijska 
cerkvena skupnost posedovala relikvije že nekaj let (v tem času so hiteli z gradnjo 
cerkve) in jih je deloma izročila oglejski cerkvi. CHROMATIUS, Sermo 26,1 (edd. R. 
ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 119) poroča v pridigi ob posvetitvi konkordijske 

73



posedovanja relikvij in datuma njihovega prinosa v mesto cvetel kult 
sv. Evfemije, spočetka gotovo kot halkedonske mučenke. Kdaj so oglej- 
ski hagiografi halkedonsko mučenko spremenili v domačo, ne vemo. 
Zelo primeren čas za nastanek oziroma forsiranje te predstave je 
bila doba istrske shizme, saj je mučenka iz Halkedona, zaščitnica mesta 
in posebej četrtega ekumenskega koncila leta 451, ki je potekal v njej 
posvečeni cerkvi, za shizmatike veljala kot simbol odpora proti Justinija- 
novemu cezaropapizmu in unitarističnim težnjam v tedanji Cerkvi. Očitno 
je bila tedaj najbolj primerna cerkvenopolitična klima, da se kult relikvij 
»uvožene« mučenke, zaščitnice in simbola cerkvenopolitičnega programa 
shizmatikov, spremeni v kult domače mučenke, Mohorjeve krščenke. Da 
je nastanek tega kulta vezan na obdobje shizme, nam posredno kaže tudi 
dejstvo, da se ta skorajda ni razširil izven oglejskega patriarhata, saj ga 

cerkve: »... tardius enim coepistis (namreč kot v Ogleju) sed prius consummastis, quia 
ante habere sanctorum religuias meruistis. Nos a vobis reliquias sanctorum accepimus; 

nobis studium devotionis et fidei aemulationem...« Ce je bila bazilika v Kon- 
posvečena okrog leta 389, moremo soditi, da je bila bazilika v Ogleju posvečena 

pozneje, okvirno med leti 390 in 400; za datacijo ca.390 se odloča G.CUSCITO 
Cristianesimo antico, 183 op.70, za datiranje ca.400 pa J. LEMARIE, SC 154, 1969, 
107. Prva datacija se mi zdi verjetnejša, saj iz citata izhaja, da sta bili obe cerkvi grajeni 
istočasno, le da je bila konkordijska prej končana. Tudi bi si težko predstavljali, da bi 
relikvije v Ogleju čakale celo desetletje na posvetitev cerkve. Napis, ki ga je verjetno 
ob tej priložnosti dal postaviti consularis Benečije in Istre nam pri dataciji ne pomaga 
nič, ker je preveč fragmentaren (P. PASCHINI, o.c., 20 op.3; PLRE I, 84, s.v. 
Parecorius Apollinaris). 

Očitno je torej dobila Konkordija relikvije apostolov nekaj let pred 389, torej v 
približno istem času kakor Milano (l.386 ali neposredno pred tem). Gotovo jih je tudi 

milanska cerkev dobila z Vzhoda, morda obenem s Konkordijo, ki je bila po morski 
poti neposredno povezana z Vzhodom. Na to misel nas navaja velika podobnost med 
prvo milansko in konkordijsko skupino relikvij. 

Očitno relikvije mučenke Evfemije niso bile v tej skupini relikvij apostolov, ki jo 
lahko zasledujemo v Milanu, Konkordiji in Ogleju v letih ca. 385—390. Ker se relikvije 
te mučenke omenjajo samo v Ogleju in v drugi milanski skupini, bi mogli soditi, da so 
prispele z Vzhoda v Oglej in od tam nadaljevale pot v Milano (»ingressio« v Ogleju 
3. sept., v Milanu (II) 27. nov. (!)). Takrat so bile v Ogleju združene pri posvetitvi 
bazilike apostolov z relikvijami apostolov, ki jih je poklonila Konkordija, v Milanu 
pa je prišlo ob prinosu novih relikvij (evang. Luka, mučencev Severa in Evfemije, 
dublirajo se samo relikvije apostolov Andreja in Janeza) do ponovne posvetitve neke 
milanske cerkve. H. DELEHAYE v MH, 242 n.10 opozarja, da se v tem primeru 
ne omenja niti posvetitev, niti prinos relikvij (vsebinsko sta termina identična); ta 
prinos relikvij razlikuje od prvega ter ga datira v čas zadnjih let škofa Ambrozija ali 
kmalu po njegovi smrti (MH, 624 n.19). V teh letih so torej relikvije mučenke Evfemije 
prišle v Oglej in Milano. 

Datum posvetitve bazilike apostolov je bil v Ogleju morda izbran namerno; gre 
namreč za obletnico oglejskega koncila 1.381 (prim. S. TAVANO, Aquileia nei suoi 
concili antichi, Studia Patavina 16, 1969, 51). Tudi pozneje je bil ta datum važen v 
oglejski cerkvi; na ta dan naj bi patriarh Pavlin določil čaščenje sv. Evfemije (tedaj 
že »preoblikovane« v oglejsko mučenko) in na ta dan se je oprla legenda o oglejskih 
devicah. 

74



ne omenja nobeden od historičnih martirologijev,! Rimski martirologij pa 
le kratko povzema oglejsko legendo." Kult mučenke Evfemije se v Milanu, 
Rimu, v Galiji in Afriki opira na izročilo o halkedonski mučenki,"" samo 
v Raveni je v poznejšem izročilu o sv. Apolinariju prišlo do navezave na 
oglejsko legendo."? Zgodovinsko ozadje tega izročila je zelo verjetno 
prenos relikvij mučenke Evfemije iz Ogleja v Raveno, in to v času, ko je 
oglejska legenda že obstajala. Če ravenska legenda o sv. Apolinariju upo- 
števa to izročilo, imamo precej trdno oporno točko za datiranje nastanka 
oglejske legende v 6. stoletje. Morda je v virih sicer nedokumentiran prenos 
relikvij iz Ogleja v Raveno, po ravenskem izročilu postavljen v apostolsko 
dobo, vzrok, da se v beneških kronikah po dogodkih v zadnji četrtini 
6. stoletja relikvije mučenke Evfemije ne omenjajo več. 

Očitno je kasnejši prenos dela relikvij sv. Evfemije iz Ogleja v Trst 
in morda tudi v Rovinj sprožil nastanek lokalnih legend, od katerih se 
tržaška legenda rahlo navezuje na oglejsko, rovinjsko izročilo pa na 
legendo o halkedonski svetnici.!% 

156 Noben liturgični tekst ne omenja kulta oglejskih devic pred 13. stoletjem. Ta 
nastopa šele v izdajah Uzuardovega martirologija iz začetka 16. stoletja; gl. P. PASCHINI, 
La chiesa, 45 s. 

157 MR, Sept. 3 (6) (p.377): »Aquileiae sanctarum virginum et martyrum Euphemiae, 
Dorotheae, Theclae et Erasmae, quae sub Nerone post multa supplicia gladio caesae 
sunt et a sancto Hermagora sepultae.« 

18 H, DELEHAYE, Les origines du culte des martyrs, Subsidia hagiographica 20, 
Bruxelles 1933°, 299; 325 ss.; 338; 356; 389; 401. 

159 GI. op. 138. 
160 © tržaški legendi gl. podpoglavje 6 (B). Osnovni vir za poznavanje rovinjskega 

izročila o sv. Evfemiji je kodeks iz 14. ali 15. stoletja, ki vsebuje med petimi svetniškimi 
spisi tudi dva, ki se nanašata na sv. Evfemijo. Prvi je nekoliko predelana verzija 
legende o mučeništvu halkedonske svetnice (ta spis nam je poznan iz več grških 
legend in njihovih latinskih prevodov; gl. AA SS Sept. V, 1868, 266—273; Euphemie 
de Chalcédoine. Légendes byzantines, ed.F. HALKIN, Subsidia hagiographica 41, 
Bruxelles 1965; rovinjska verzija je svobodna predelava enega od latinskih prevodov, 
brez izvirnih potez. Gl. T. CAENAZZO, S. Eufemia di Rovigno, AMSI 44, 1932, 253 s.). 
Drugi spis z naslovom »Translatio corporis beate Eufemie« poroča o prinosu relikvij te 
svetnice v Rovinj. Besedilo tega spisa je objavil T. CAENAZZO, Del prodigioso approdo 
del Corpo di S. Eufemia Calcedonese in Rovigno, AMSI 1, 1885, 303—344, zlasti 326— 
330; popravljena izdaja v AMSI 44, 1932, 264—270. Rovinjska »translatio« izstopa 
iz zelo burne zgodovine kulta te svetnice v Bizancu od 6. do konca 8. stoletja (gl. AA SS 
Sept. V, 1868, 258—260; ANONYMOUS, Intorno la vita, il martirio ed il culto della ver- 
gine Calcedonese Santa Eufemia, Rovigno 1891, 34—58; T. CAENAZZO, S. Eufemia, 
259 s.). Namen spisa je, utemeljiti kult te svetnice v Rovinju in obenem pojasniti nastanek 
Rovinja kot posrednega naslednika antične Cise (Cissa). Vsebina spisa: Lokalna (?) 
mučenka Evfemija (kraj mučeništva se ne omenja, mučeništvo je datirano v čas De- 
cija (!); očitno je želel kompilator s tem odmikom od izvirnika mučenko »lokalizirati«) 

naj bi dolgo časa ležala nepoznana in nečaščena v kamniti krsti na neki pečini nad 
morjem. V času cesarja Otona (I. ali IIL; na koncu spisa je dogodek datiran v leto 
800, gl. T. CAENAZZO, S. Eufemia, 261s.) naj bi se v silnem neurju pečina podrla, 
krsta naj bi zdrknila v morje in naj bi po viharnem morju priplula na obalo otoka, 
kjer se nahaja Mons Rubeus. Z obale naj bi jo z božjo pomočjo neka vdova spravila 

75



Tudi kult Evfemijinih spremljevalk je zelo verjetno nastal na osnovi 
od drugod prinešenih relikvij, o čemer pa nimamo v Hijeronimijanskem 
martirologiju nobenega zapisa. Na tej osnovi moremo sklepati, da so re- 
likvije teh mučenk prispele v Oglej kdaj pozneje, gotovo ne pred sredino 
5. stoletja. Doroteja je bila znana mučenka iz kapadokijske Cezareje,'" 
Tekla zelo znana mučenka iz Ikoniona, učenka apostola Pavla,'" medtem 
ko je ime Erazme med svetnicami skorajda neznano." 

na vzpetino, kjer naj bi ob veliki udeležbi okoliškega prebivalstva (clerus et populus po- 
lensis (1); nikjer se ne omenja prebivalstvo in kler Cise) zgradili cerkev in jo posvetili 
devici Mariji in mučenki Evfemiji. Pri opisu čudežne plovbe kamnitega sarkofaga 

čez viharno morje na bližnji otok se je neznani avtor navdihoval po izročilu o usodi 
relikvij. sv. Evfemije Halkedonske (gl. Historia corporis (s. Euphem.) saepius translati, 
c.6—7, v AA SS Sept. V, 1868, 276): Ikonoklastični cesar Leon III je oskrunil cerkev sv. 
Evfemije v Carigradu, njene relikvije je vrgel v morje. Truplo je v zaprti krsti plulo po 
morju. V Propontidi sta ga našla dva mornarja in ga odpeljala proti Lemnu. Tu je nastala 
silna nevihta in šele z božjo pomočjo sta mornarja pristala na sicer nedostopni skalnati 
obali na rtu tega otoka. THEOPHANES, Chronographia, A. M. 6259 (PG 885 ss.) 
in ZONARAS, Annales 15,8 (PG 134, 1339 C) nam sporočata rovinjski tradi še bliž- 
njo verzijo: krsta s truplom svetnice naj bi po viharnem morju sama priplula na 
Lemnos. 

Poznejši viri, koledarji, poročila o usodi relikvij (o tem gl. zlasti P. KANDLER, 
Dell'approdo del corpo di S. Eufemia in Rovigno, L’Istria 4, 1849, 185 ss. (z edicijo bese- 
dila: »Translatio corporis beatae Eufimiae« v nepaginiranem dodatku); ANONYMUS, 
Intorno la vita, 65 ss. in T. CAENAZZO, AMSI 1, 1885, 343 s.) za poznavanje nastanka 
kulta te svetnice v Rovinju niso pomembni. V rovinjskem primeru gre torej za samo- 
stojno preoblikovanje znanega izročila za lokalne potrebe, v katerem stopnjo odvisnosti 
od primarnih virov in način dela lahko rekonstruiramo. Ali se za čaščenjem sv. Evfemije 
v Rovinju skriva lokalna mučenka iz Cise, ki naj bi jo »preoblikovali« v Evfemijo 
(to možnost je dopuščal T. CAENAZZO, S. Eufemia, 263; prim. G. CUSCITO, Cristia- 
nesimo antico, 149), se ne da ugotoviti. 

161 Tz martirologijev pred rimskim, ki navaja tudi oglejsko mučenko, je poznana 
ena sama mučenka Doroteja, mučenka iz kapadokijske Cezareje iz 1.304 (MH, Feb. 6 
(p. 79 n.20); Feb. 12 (p.89); dolg elogij prinaša kot povzetek legende ANONYMUS 
LYONENSIS, Feb.6 (Edit. prat., 156); omenjajo jo še Parvum Romanum, ADO (PL 
123, 227; H. QUENTIN, Les mart. hist., 417; 481) in USUARDUS (p. 175). Gl. tudi 
MR, Feb.6 (2), p.S1. Slovenski prevod osrednjega dela legende je objavljen v LS 1, 
1968, 404—406. Ni znano, kdaj so relikvije te mučenke prispele na Zahod. 

Poleg cezarejske mučenke je iz antike znana še ena Doroteja. RUFINUS, H. E. 8,14,15 
(ed. Th. MOMMSEN, GCS 9/2, 1908, 785 ss.) omenja devico Dorotejo iz Aleksandrije iz 
dobe cesarja Maksimina Daja, ki je Evzebij ne imenuje. Kljub temu, da gre za oglejskega 
pisca, skoraj gotovo od aleksandrijske Doroteje ne vodi pot k legendarni oglejski 
mučenki, Evfemijini družabnici. Aleksandrijska Doroteja namreč ni bila mučenka 
v pravem pomenu besede, ker se je s prostovoljnim begom v smrt rešila mučenja. 

16" V primeru Tekle gre skoraj gotovo za znano mučenko iz Ikonijona, čaščeno v 
Selevkeji, učenko apostola Pavla, ki bi tudi z ozirom na kronologijo mogla sovpadati 
s fiktivno oglejsko mučenko (obe sta protomartyres!). Gl. MH, Sept.23 (p.523); 
BEDA, Sept.23 (2) (Edit. prat., 176); ADO (PL 123, 3645.); USUARDUS (p. 308); 
MR, Sept. 23 (2) (p. 412 s.); Synax. Eccl. CP, st. 75—78. Zelo majhna je verjetnost, da bi 
bila podlaga za oglejsko svetnico manj znana mučenka iz Palestine iz dobe tetrarhov 
(MH, Mart. 25, p.160s.). Mučenka Tekla je bila na Zahodu čaščena v Rimu (morda 
gre za lokalno mučenko?) in v Milanu (H. DELEHAYE, Les origines, 289; 339). V 

76



S tema dvema »viroma« se izčrpa prikaz zgodovine krščanstva v 
Ogleju v prvem stoletju oz. zgodovine Neronovega preganjanja kristja- 
nov v tem mestu. Obe legendi lahko po klasifikaciji, ki jo je predložil 
H. Delehaye, postavimo v daleč najštevilnejši razred »zgodovinskih roma- 
nov«, ki, kot smo videli, vsebujejo realne in fantastične elemente in v 
katerih je zgodovinsko ozadje zreducirano na minimum:!" v obeh primerih 
so zanesljivi historični elementi le imena mučencev in njihov kult oz. 
spominski dan. Nobena nam ničesar ne pove o krščanstvu v Ogleju v 
Neronovi dobi, za katero se preganjanja kristjanov izven Rima ne da do- 
kazati, dasi vsebujeta poleg cele vrste anahronističnih in fantastičnih 
elementov tudi sestavine, ki so očitno povzete po avtentičnih poročilih o 
mučeništvih iz poznejše dobe. Viri za nastanek teh dveh legend so različ- 
ni," V primeru sv. Mohorja je poglavitni vir zelo verjetno ustno izročilo, 
zapis v lokalnem koledarju in razmeroma pozno, šele od prve četrtine 
7. stoletja dokumentirano posedovanje relikvij. V primeru oglejskih 
mučenk pa je edini dosegljivi vir za nastanek legende posedovanje relikvij, 
prinešenih od drugod, oprto na zapis o prinosu relikvij sv. Evfemije 
v Oglej. Oba kulta sta iz lokalnega koledarja prešla v Hijeronimijanski 
martirologij, ki je izhodiščen dokument za proučevanje nastanka teh dveh 
legend. Obe legendi sta nastali najzgodneje v drugi polovici 5. stoletja 
oziroma v 6. stoletju, torej od štirih stoletij do pol tisočletja pozneje od 
dobe, ki jo želita prikazati. Legenda o sv. Mohorju vsebuje zelo verjetno, 
vendar težko določljivo historično jedro, vzeto iz oglejske tradicije, med- 
tem ko nam legenda o glejskih devicah kot njen derivat, nastal na osnovi 
posedovanja relikvij mučenk z Vzhoda, ne more o zgodnjih obdobjih 
oglejskega krščanstva povedati prav ničesar. Za obstoj krščanstva v 
Ogleju v Neronovi dobi in do konca 1. stoletja nimamo nobenega dokaza 

primeru njenega kulta v Poreču, kjer sta v Evfrazijevi baziliki na desni strani apsidalnega 
loka nad glavnim oltarjem upodobljeni Evfemija in Tekla (I. I. X, 2, 83; pogl. lll, 3 (B)), 
bi mogli sklepati, da gre že za upodobitev oglejskih mučenk, zlasti ker sta upodobljeni 
druga za drugo. To upodobitev s srede 6. stoletja moremo upoštevati še kot dodaten 
argument za trditev, da je oglejska legenda v vsebinskem oziru sredi 6. stoletja že 
obstajala. Kot možen odraz čaščenja teh dveh svetnic kot domačih mučenk moremo 
omeniti dejstvo, da se na mozaičnih napisih v cerkvi Santa Maria delle Grazie v Gradežu 
iz 5. stol. omenjata med darovalci mozaikov tudi Evfemija in Tekla (gl. pogl. IH, op. 32 b), 
kar je morda odraz dajanja imen po (domačih?) mučenkah. 

1% Razen oglejske mučenke, ki jo omenja MR, se v martirologijih ne omenja 
nobena mučenka s tem imenom, kar kaže na to, da gre bodisi za povsem izmišljeno 
osebo, bodisi za lokalni kult. Neka Erazma se omenja v ambrozijanskem misalu iz 10. 
stoletja (G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorume, 29, domneva, da bi bilo pravilneje 
branje imena »Erasmus«). A. NIERO, I martiri, 172 meni, da gre po vsej verjetnosti za 
milanski element v oglejski liturgiji. Ker pa so najstarejše oglejske omembe te svetnice 
(gl. op.146) starejše od tega milanskega zapisa, ni izključeno, da gre nasprotno za 
oglejski element v milanski liturgiji. 

1% H, DELEHAYE, Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiographica 18 a, 
Bruxelles 19554, 108. 

165 O virih za nastanek mučeniških legend gl. H. DELEHAYE, o. c., 66 ss. 

77



in mislimo, da tudi ni verjeten, če izvzamemo možno začasno ali trajnejšo 
navzočnost posameznikov krščanske vere, doma z Vzhoda ali iz Rima, ki 
pa ni pustila v virih nobene sledi. Še veliko manjša je možnost obstoja 
krščanstva na oglejskem vplivnem območju v tisti dobi. 

5. Razvoj krščanstva v Ogleju od začetkov 
do dobe velikih preganjanj 

Poleg obeh legend, ki nam ne moreta povedati o začetkih krščanstva 
v Ogleju skoraj ničesar, razpolagamo za proučevanje najstarejših obdobij 
krščanstva v mestu z vrsto starejših virov, nastalih med 4. in 6. stoletjem, 
s pomočjo katerih moremo rekonstruirati posamezne drobce iz zgodovine 
oglejske cerkve v predkonstantinski dobi. Ti viri nam odražajo dvojnost 
v zgodnjem oglejskem krščanstvu, dvojnost, ki se kaže v mešanju vzhod- 
nih in rimskih vplivov. 

A. Rimski vplivi 

Za rimski izvor oglejske cerkve govorita dve skupini virov, ki sta 
precej poznega nastanka. Papež Inocencij I. (402—417) je v pismu evgu- 
binskemu škofu Decenciju kategorično trdil, da ne le vse cerkve v Italiji, 
temveč tudi vse cerkve v Galiji, Hispaniji, Afriki, na Siciliji in na otokih 
v zahodnem Sredozemlju, dolgujejo svoj nastanek rimski cerkvi. Vse 
cerkve na tem ozemlju naj bi namreč ustanovil sv. Peter ali njegovi na- 
sledniki.!% Papeževa trditev je odraz aspiracij rimske cerkve na absoluten 
primat na Zahodu, ki je bil v posameznih obdobjih nekoliko omajan, v 
bistvu pa že od vsega začetka nesporen, in ki ni bil utemeljen z misijonar- 
sko dejavnostjo rimske cerkve na Zahodu, temveč bolj s samim položajem 
največje krščanske skupnosti v prestolnici." Seveda se z danes razpoložlji- 
vimi viri te trditve ne da niti dokazati, niti ovreči." V duhu te papeževe 

466 INNOCENTIUS, Epistula 25,2 (PL 20, 552): »... Praesertim cum sit manifestum, 
in omnem Italiam, Gallias, Hispanias, Africam atque Siciliam, et insulas interiacentes, 
nullum instituisse ecclesias, nisi eos quos venerabilis apostolus Petrus aut ejus successores 
constituerint sacerdotes.« Gl. tudi La lettre du pape Innocent ler d Decentius de Gubbio 
(19 mars 416), Texte critique, traduction et commentaire par R. CABIE, Louvain 1973, 
18—20. 

18 A. v, HARNACK, Die Mission, 487 s. 
188 Kot tendenciozno in zgodovinsko nevzdržno ocenjujejo to papeževo trditev A. v. 

HARNACK, Die Mission, 799 in K. BAUS-E. EWIG v delu H. JEDIN, Storia della Chiesa 

II (ital. izd.), Milano 1980", 280. P. PASCHINI, La chiesa, 11 in G.CUSCITO, Cri- 
stianesimo antico, 41, smatrata, da je papeževo pismo velike zgodovinska vrednosti, 
vendar nam glede Ogleja ne pove ničesar. Kot v bistvu historično utemeljeno ocenjuje 
papeževo trditev A. MERISI, L'evangelizzazione (kot v op.20), 22. Trditve gotovo ne 
moremo jemati dobesedno (prim. A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa IV, 
Torino 19728, 305 (349) op. 15). Vsekakor je pismo odraz velike organizacijske podjet- 

78



trditve bi mogli sklepati, da so tudi oglejska cerkev in prek te vse cerkve 
v vzhodnih pokrajinah Italije, npr. istrske cerkve in emonska cerkev, ki 
je bila v Inocencijevem času gotovo organizirana kot škofija, nastale na 
podlagi misijonske in organizacijske akcije iz Rima. Ta predstava ustreza 
duhu legende o sv. Mohorju ter legende o Siriju in Evenciju.!" 

V prid rimskemu izvoru cerkva v Italiji govori posredno še en zelo 
važen vir za cerkveno zgodovino, »Liber pontificalis«, redigiran v času 
gotske oblasti v Italiji"? Iz te zbirke papeških življenjepisov od sv. Petra 
dalje lahko razberemo, da so se rimski škofje že od vsega začetka posve- 
čali ne le razmeram v matični cerkveni skupnosti, temveč tudi misijon- 
skemu delu, in so v velikem obsegu posvečevali škofe na novo ustanovlje- 
nih škofijskih sedežev, saj je bila rimska škofija v Italiji in sploh na 
Zahodu prva. Po podatkih, ki nam jih posreduje »Liber pontificalis« — 
te moramo jemati z rezervo, vendar nam morejo služiti za orientacijo — 
naj bi rimski škofje v dveh stoletjih in pol, od Petrovega naslednika Lina 
(64—76) do Miltiada (311—314), ki je škofoval v času razglasitve verske 
svobode, posvetili poleg velikega števila rimskih klerikov kar 275 (!) škofov 
»per diversa loca«. Iz zelo skopih označb ne vemo, ali se posvetitve na- 
našajo samo na Italijo, ali se morda katera nanaša tudi na druge dežele 
na Zahodu. Gotovo je, da se te posvetitve ne nanašajo v celoti na nove 
škofije, saj se je v časovnem intervalu dveh stoletij in pol zamenjalo 
veliko škofov, ki jih je posvečeval rimski papež. Žal ne moremo ugotoviti, 
kolikšen del teh posvetitev odpade v posameznih obdobjih na novousta- 
novljene škofije, kolikšen pa na zamenjave na že obstoječih sedežih." Pri 

nosti in energičnega boja za primat na Zahodu, po dveh težkih izkušnjah, namreč 
porastu vloge milanske cerkve pod Ambrozijem in po zahodnogotski osvojitvi Rima 
leta 410. Utemeljenost papeževe trditve podpira dejstvo, da je papež pri naštevanju 
nekatere dežele na Zahodu izpustil: Britanijo in germanski provinci (vse tedaj za Rim 
že izgubljene), alpske in srednjepodonavske province in zlasti zapadni Ilirik (!), čeprav je 
utrdil neposredno jurisdikcijo tudi nad to cerkvenoupravno enoto s sedežem v Solunu 
(A. FLICHE-V. MARTIN, o. c., 306 (350). 

169 Gl. op. 128 ss. 

170 Liber pontificalis, Texte, introd. et comm. par L. DUCHESNE, I, Paris 1955? 
(1. ed. 1886) = MGH Gesta pontificum Romanorum I, ed. Th. MOMMSEN, Berlin 

1898. 
171 V obdobju od začetkov rimske škofije do nastopa verske tolerance so posvetili 

rimski škofje povprečno 1,1 škofa v Italiji (?) na leto. Ob primerjavi podatkov za konec 
prvega in za 2. stoletje (v 132 letih od Lina do Viktorja (189—199) 138 posvetitev ali 
nekoliko več kakor ena na leto) in za tretje stoletje ter začetek 4. stoletja (v 115 letih 
od Zefirina (199—218) do Miltiada 137 posvetitev ali malo manj kot 1,2 na leto) 
pade v oči zelo majhen porast, ki se v 4. in 5. ter v 6.stol. skokovito poveča (3,6 
posvetitev na leto v dobi 336—440, kar 185 posvetitev v dvajsetih letih 441—461, 5,6 
posvetitev na leto v dobi 461—590; gl. A, v. HARNACK, Die Mission, 867). Ce 

upoštevamo dejstvo, da je v 3. stoletju veliko posvetitev pri minimalnem povečanju od- 
padlo na vzdrževanje obstoječega stanja škofij — izračunano povprečje ustreza stanju 
ca. 40 škofij — se iz teh podatkov ponuja sklep, da velik porast škofij pade že v 2. 
stoletje (!) in nato zopet v 4. in 5. stoletje (porast ustreza stanju od 100 do 230 škofov). 

79:



velikem številu novoustanovljenih škofij, ki je do sredine 3. stoletja na- 
raslo na približno sto škofij na tleh Italije,"" moremo upravičeno domne- 
vati, da je bila ena takih tudi oglejska, zlasti ker do te dobe sežejo 
seznami oglejskih škofov." Velemestni značaj Ogleja, brez dvoma enega 
največjih mest v Italiji, govori v prid dokaj zgodnjemu nastanku škofij- 
skega sedeža. Cerkvenoorganizacijsko je bila oglejska cerkev v najzgod- 
nejši dobi podrejena rimskemu papežu, ki je posvečeval oglejske škofe. 
Šele pozneje, vendar še vedno precej zgodaj, sta se iz praktičnih razlogov, 
namreč zaradi prevelike oddaljenosti od Rima, oglejski in milanski škof 
kot enakopravna posvečevala med seboj." 

Tesne zveze med Oglejem in Rimom kaže tudi primer papeža Pija I. 
(140—155), ki je bil po poročilu tega vira doma iz Ogleja, edinega papeža 
v vsej antiki, ki je izhajal iz severne Italije. Pij I., ki velja za eno vidnih 
osebnosti na prestolu sv. Petra v drugem stoletju, znan kot pomemben 
cerkveni zakonodajalec, je po ne povsem zanesljivem izročilu po dolgem 
pontifikatu umrl kot mučenec v dobi cesarja Antonina Pija." V zvezi 

Spričo majhnega števila posvetitev v 3. stoletju po pravici domneva A. v. HARNACK, 
l.c., da tedaj rimski škof ni posvečeval vseh škofov v Italiji, sicer pri takem tempu 
posvečevanja ne bi mogel vzdrževati stanja okrog 100 škofij, kot je dokazano za sredo 
3. stoletja (gl. nasl. op.) 

1? V času novacijanske shizme je papež Kornelij v pismu antiohijskemu škofu 
Fabiju sporočil, da se je v Rimu sestala sinoda, ki se je je udeležilo 60 škofov, poleg 
velikega števila diakonov in prezbiterjev (EUSEBIUS, H. E. 6,43,2 (ed. G. BARDY, SC 
41, 1955, 153)). Rimske sinode leta 250 so se udeležili bližnji in bolj oddaljeni škofje, 
tudi iz oddaljenih provinc, ki so se v času Decijevega preganjanja zatekli v Rim 
(CYPRIANUS, Epistula 31,8 (PL 4, 314): »...et gnidem multi, et guidem cum guibus- 
dam episcopis vicinis nobis et appropinguantibus, et guos ex aliis provinciis longe 
positis persecutionis istius ardor ejecerat ...«). Na koncu papeževega pisma je bil dodan 
seznam škofov z označbo kraja, ki so se udeležili sinode in so obsodili shizmo, nato pa 
seznam škofov, prav tako z omembo kraja, ki se sinode niso udeležili, a so se pismeno 
izjasnili proti shizmatikom (EUSEBIUS, H. E. 6,43,21 (cit. ed., 159)). Kakšna škoda, da 
nam Evzebij tega seznama ni ohranil! Na podlagi teh poročil je domneval A. v. HAR- 
NACK, Die Mission, 807 in 868, da je imela Italija tedaj okrog 100 škofij (poleg onih 
škofov, ki so se udeležili sinode, moramo upoštevati še odsotne in tiste maloštevilne, 
ki so se opredelili za Novacijana). Tudi če upoštevamo možnost, da je bilo precej 
škofov od drugod, kot nam poroča Ciprijan, števila škofij v Italiji ne moremo bistveno 
zmanjšati. 

173 Gl. op. 84 in 125. 
174 PELAGIUS, Epistola ad Iohannem Patricium (PL 69, 411): »Videamus tamen 

utrum vel ipsarum consuetudinem partium in sua ordinatione conservaverit. Nempe is 
mos antiquus fuit, ut quia pro longinguitate et difficultate itineris ab apostolico onerosum 
illis fuerat ordinari, ipsi se invicem Mediolanensis et Aquileiensis ordinare episcopi 
debuissent ... et in sua qui ad episcopatum provehendus erat, nec tamen ordinatori 

suo subdendus fuerat, ordinaretur Ecclesia ...« Gl. G. BIASUTTI, Apertura (kot v op. 37), 
18. Edini znani primer, ki kaže na to prakso, je Ambrozijeva posvetitev oglejskega 
škofa Kromacija leta 388 (DE RUBEIS, MEA, 89 s.; G. CUSCITO, Cromazio di Aquileia 
(388—408) e Peti sua, Aquileia 1980, 20). 

115 Liber pontificalis, XI (ed. L. DUCHESNE, p. 132): »Pins, natione Italus, ex patre 
Rufino, frater Pastoris, de civitate Aquilegia, sedit ann. XVIII m. III d. II. Fuit autem 

80



3. Sv. Evfemija in sv. Tekla



4. Slava sv. tržaških mučencev



z njegovo osebnostjo se postavlja več vprašanj, ki se posredno tičejo 
zgodnjega oglejskega krščanstva; v prvi vrsti vprašanje, ali je poznejši 
papež Pij I. spoznal krščanstvo in bil krščen v rodnem Ogleju, ali šele 
pozneje, ko je prišel v Rim." Ce je postal papež okrog leta 140, bi mogli 
njegov krst postaviti v vsaj dobro desetletje starejšo dobo. Torej bi v 
primeru pravilnosti domneve, da je postal kristjan v Ogleju, vstopil v 
krščansko občestvo v rodnem mestu že okrog leta 120 ali nekoliko 
pozneje. Njegova odredba, da se Judje kot heretiki krstijo in sprejmejo 
v krščansko skupnost, kaže na spravljiv odnos do Judov, kar je verjetno 
izraz judovsko-krščanske miselnosti, morda posledica odraščanja v judov- 
sko-krščanski skupnosti v Ogleju." Ker je krst lahko opravljala samo po- 
svečena oseba, bi v ta čas hipotetično datirali obstoj organizirane cerkvene 
občine v Ogleju. Če pa to možnost zanikamo, si težko predstavljamo, 
da bi ta papež, ki je poleg rimskih klerikov posvetil tudi dvanajst škofov 
»per diversa loca«, v tej vnemi ne mislil na svoje rodno mesto." Kakor 
je tako sklepanje logično, pa nimamo zanj nikakršne opore v virih. Na 
oglejskem območju se ni ohranila nobena starejša sled kulta tega papeža 
in mučenca." Neutemeljeno je za to kriviti hunsko ali kako poznejše 

temporibus Antonini Pü, a consulatu Clari et Severi. Sub huius episcopatum Hermis 
librum scripsit in quo mandatum continet quod ei praecepit angelus Domini, cum venit 
ad eum in habitu pastoris; et praecepit ei ut Pascha die dominico celebraretur. Hic con- 
stituit hereticum venientem ex Iudaeorum herese suscipi et baptizari; et constitutum 
de ecclesia fecit. Hic fecit ordinationes... episcopos per diversa loca XII...« Gl.L. 
DUCHESNE, 58—59 in 132s. (komentar). EUSEBIUS, H. E. 4,11,7 (ed. G. BARDY, pe 

31, 1952, 175) omejuje Pijev pontifikat na 15 let. A. v. HARNACK, Die Mission, 
je sodil, da temelji poročilo o oglejskem izvoru papeža Pijal. na dobri eh 
Pomisleke zbuja le očetovo ime Rufinus, ki nas spominja na znanega oglejskega cerkve: 
nega očeta, čigar prevodi iz grščine so bili redaktorju zbirke papeških biografij znani 
(L. DUCHESNE, Introd. LXXII), in pa dejstvo, da se kljub domnevnemu suženjskemu 
izvoru omenja očetovo ime (njegov brat Hermas se izrecno označuje kot suženj; gl. op. 
185; med papeži je bil suženjskega porekla samo še Kalist (218—223; A. v. HARNACK, 
Die Mission, 827). Kot mučenca omenja Pija I. šele ADO (PL 123, 302) in za njim 
MR, lul. 11 (p.281). Ohranila se je domnevno tudi mozaična podoba tega papeža iz 
9. stoletja (P.S. LEICHT, Un presunto ritratto del papa Aquileiese Piol, AN 24—25, 
1953/54, 111—118). Gl. tudi G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 42 ss. 

176 Mnenja o Pijevem pomenu za poznavanje zgodnjega krščanstva v Ogleju so 
močno deljena. P. PASCINI, La chiesa, 48; IDEM, Storia del Friuli I, Udine 1953", 
39 op.7 je menil, da Pij I. krščanstva ni mogel spoznati v rodnem mestu, temveč šele v 
Rimu. P.S. LEICHT, o.c., 118 op.3, se je distanciral od vsake opredelitve in je upe 
stavil v arheološka odkritja. G. BIASUTTI, Otto righe, 24 s. op. 16, pa je skušal omajati 
morda pretirani Paschinijev skepticizem s sodbo, da bi Pij I. mogel spoznati krščanstvo 
v Ogleju. 

177 Gl. op.175; judovsko-krščansko miselnost odraža tudi Hermovo delo (gl. op. 
185 in 186). 

158 Gl. op.175. Domnevo, da gre pri teh posvetitvah tudi za ustanavljanje novih 
škofij, je upravičeno izrazil P. S. LEICHT, o. c., 113. Gl. tudi G. BIASUTTI, l. c. 

19 Caščenje papeža Pija I. kot rimskega mučenca omenjajo (brez omembe Ogleja 
kot kraja njegovega izvora!) kot najstarejši vir s tega območja šele Videmski rokopis 
Uzuardovega martirologija, nato dva rokopisa liturgičnih knjig iz Čedada (12. do 15. 

6 Acta ecclesiastia 8 81



pustošenje Ogleja, češ, da so ta rušenja verjetno zbrisala spomin na to 
osebnost,!8° saj njegovo ime ne izstopa pri oglejskih cerkvenih očetih s 
konca 4. in iz začetka 5. stoletja, ki so nedvomno poznali preteklost svoje 
cerkve in so bili nekateri izrazito zgodovinsko usmerjeni." Dandulovo 
poročanje o tem papežu je izrazito pozno in sloni v glavnem na poročilu, 
ki ga posreduje »Liber pontificalis«, ter ne prinaša ničesar iz lokalne, 
beneške tradicije.!8® 

Po poročilih, ki ju posredujeta Muratorijev kanon in »Liber ponti- 
ficalis«, je bil brat papeža Pija I. Hermas, avtor znamenitega spisa »Pastir«, 
ki bi po sklepu iz teh poročil tudi izhajal iz Ogleja.!" Njegovo delo iz- 
redne moralno teološke vrednosti, ki so ga še v začetku 5. stoletja javno 
brali v cerkvah,!% nam ne daje skoraj nič zanesljivih zgodovinskih ali 

stol.) in parmsko-oglejski rokopis iz iste dobe, od skupno 24 ohranjenih rokopisov 
liturgičnih besedil (Gl. G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 26; 34; 38; 46). 

180 Prim. P.S. LEICHT, o.c., 117; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 45. L. 
DUCHESNE, o. c., 133 op.7 je napačno trdil, da se spominska dneva tega po izvoru 
oglejskega papeža in po tradiciji prvega oglejskega škofa Hermagora (Mohorja) ujemata. 
V resnici se razlikujeta za en dan (11. namesto 12. julij). V primeru ujemanja spominskih 
dni bi imeli šibko izhodišče za sklepanje o vzrokih za propad izročila o Piju I., zlasti 
zato, ker se je njegov brat imenoval Hermas (prim. op. 190). 

181 Povsem zvesto predlogi ga omenjata RUFINUS, H.E. 4,11,6 (ed. Th. MOMM- 
SEN, GCS 9/1, 1903, 325) in HIERONYMUS, Chronicon, ad anm.142 p. Chr. (ed. R. 
HELM, GCS 47, 19562, 202). 

18 DANDULUS, Chronica, A. 140—161 (p. 17 s.); opazne razlike v primerjavi s po- 
ročilom v »Liber pontif.« so sledeče: 

a) Oznaka »nacione Venetus« namesto »natione Italus«. 

b) Herma najprej imenuje Pijevega brata, v nadaljevanju pa sledi drugi tradiciji, po 
kateri naj bi bil avtor spisa Hermas, ki ga omenja Pavel v Rimlj 16,14. Čeprav ta 
tradicija izključuje oglejski izvor obeh bratov, sta jo brez komentarja sprejela od 
Evzebija RUFINUS, H. E. 3,3,6 (cit. ed., 191) in HIERONYMUS, De viris illustribus 10 
(PL 23, 625). 

Napak torej trdita P.S. LEICHT, o.c. 118 in za njim G. CUSCITO, Crist. ant., 45, 
da Dandulo v celoti povzema poročilo, ki ga posreduje »Liber pontificalis«. 

18% Canon Muratorianus, v. 73—80 (Th. ZAHN, Geschichte des neutestamentlichen 
Kanons Il, Erlangen-Leipzig 1890, 8): »Pastorem vero nuperrime temporibus nostris in 
urbe Roma Herma conscripsit, sedente cathetra urbis Romae aeclesiae Pio episcopo 
fratre eius. Et ideo legi eum guidem oportet, se puplicare vero in eclesia populo negue 
inter profetas conpletum numero, neque inter apostolos in fine temporum potest.« 
Gl. op. 175. »Liber pontificalis« najprej zamenja avtorja (Hermas) z naslovom spisa (Pa- 
stor oz. Poimen), v nadaljevanju pa napako popravi. Na nejasnost v tem oziru naletimo 
tudi pri RUFINU, Expositio symboli 36 (ed. M.SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 171): 

. libellus qui dicitur Pastoris sive Hermae«; gl.L. DUCHESNE, o.c., 132 op.2. 
Kritična izdaja spisa: HERMAS, Le pasteur, ed. R. JOLY, SC 53, 1958. Dober pregled 
Hermove moralne teologije posreduje med domačimi avtorji T. SAGI-BUNIC, Povijest 
krščanske literature 1, Zagreb 1976, 143—184. 

184 V 2. in 3.stoletju so nekateri spis prištevali med svetopisemske knjige (Can. 
Murat. zavrača to gledanje, gl. op. 183); pisci tega obdobja ga v splošnem zelo cenijo 
(T. SAGI-BUNIC, o.c., 147 s.). Medtem ko HIERONYMUS, De viris ill. 10 (PL 23, 
625), poroča, da so knjigo v njegovem času brali v nekaterih grških cerkvah, da pa je na 
Zahodu malo poznana, poroča RUFINUS, Expositio symboli 36 (cit.ed.171) za 

82



avtobiografskih podatkov, na podlagi katerih bi mogli obogatiti naše 
znanje o oglejski cerkvi. Tej morda sploh nikdar ni pripadal, saj ga je 
gospodar še kot sužnja prodal v Rim. Ta podatek je edino izhodišče za 
sklepanje o družbenem izvoru obeh bratov." V Hermovem delu, prežetem 
z judovsko-krščansko miselnostjo," skorajda ne moremo zaslediti za- 
nesljivih elementov zgodnjega oglejskega krščanstva.!" V oglejski cerkvi 
so v 4. stoletju spis uporabljali za pouk začetnikov oz. tistih, ki so se pri- 
pravljali na krst.!" Ce je Herma s tem delom vplival na razvoj krščanske 
misli na oglejskem področju, je vplival kot rimski pisec. Pri oglejskih 
cerkvenih očetih ne zasledimo nikakršnega omembe vrednega vpliva. Pri 
Viktorinu Ptujskem se ni ohranila za njim nobena ugotovljiva sled, čeprav 
so očitne nekatere vsebinske in motivne podobnosti, a tudi značilne 
razlike." V oglejski tradiciji se ni ohranila za njim nobena globlja sled 
ali kako poročilo, ki bi izhajalo iz lokalnega izročila," 

zapadno in posebej oglejsko (?) cerkev drugače: delo, ki so ga prištevali med »cerkvene 
knjige« (»alii libri sunt, qui non canonici sed ecclesiastici a maioribus appellati sunt«), 
so lahko brali v cerkvah, vendar ni imelo avtoritete v zadevah vere (»quae omnia legi 
quidem in ecclesiis voluerunt, non tamen proferri ad actoritatem ex his fidem confir- 
mandam.«). Pozneje so ta spis prištevali med apokrifna dela (Decretum Gelasianum de 
libris recipiendis et non recipiendis V,4,3; ed. E. v. DOBSCHUTZ, Texte u. Untersuchun- 
gen 38/4, Leipzig 1912, 11; 52). 

1% HERMAS, Pastor, Visio 1,1 (cit.ed.76). O avtentičnosti ali o fiktivni naravi 
Hermovih avtobiografskih podatkov gl.R.JOLY, o.c., 17ss. in T.ŠAGI-BUNIC, 
0.c., 144ss. Ce drži Hermovo poročilo o suženjskem poreklu, moremo ta podatek 
uporabiti tudi za njegovega brata Pija l., ki ga v delu nikjer ne omenja. Herma naj bi 
osvobodila krščanska gospodarica Rhode, Pij pa naj bi bil osvobojenec cesarske družine 
Antoninov (E. MARCON, La »domus ecclesiae« di Aquileia. Ipotesi e indagini, Cividale 

1958, 22). Spričo historične nezanesljivosti omembe Pijevega očeta (Rufinus, gl. op. 175) 
je na tej podlagi nemogoče sklepati na »zapadno poreklo« obeh bratov (P.S. LEICHT, 
o.c., 113 in za njim G. CUSCITO, Crist. ant., 43 op. 12). Z ozirom na Hermovo ime, 

jezik in zlasti duh njegovega dela, bi ga po pravici postavili v judovsko-krščansko skup- 
nost v Ogleju (E. MARCON, o.c., 22, prim. op. 175). Iz uvodnega stavka v Pastirja 
dobimo vtis, da je bil Hermas kristjan že kot suženj, še pred prihodom v Rim (prim. 
op. 176). 

186 T. SAGI-BUNIG, o. c., 150. 

187 Hipotetično povezuje E. MARCON, o. c., 22 s. dve Hermovi predstavi, predstavo 
o stolpu (Visio 3,2; cit. ed. 102s.) in predstavo o suhih in zelenih drevesih (Similitudo 4 
in 8; cit. ed., 220 s.; 258 s.) z mozaičnimi podobami v južni dvorani Teodorove bazilike. 
G. C. MENIS, La cultura teologica del clero aquileiese all’inizio del IV secolo indagata 
attraverso i mosaici teodoriani ed altre fonti, AAAd 22, 1982, 519 op. 178, postavlja v 
zvezo mozaično podobo Viktorije s palmovo vejo v levi in vencem zmagoslavja v desni 
roki z motivom, ko angel s palmovimi venci ovenča dobre kristjane (HERMAS, Pastor, 
Similitudo 8,2,1; cit. ed., 262). 

188 RUFINUS, Expositio symboli 36 (cit. ed., 171). 
189 Stična mesta med »Pastirjem« in Viktorinovima spisoma so sledeča: 

a) Oba pisca izražata negativen odnos do posvetne države, ki jo smatrata za hudi- 
čevo tvorbo (Similitudo 1; cit .ed., 210 ss.; prim. pogl. IV, op. 149 in 150). 

b) Obema piscema je skupna ideja o Kristusovi poti v podzemlje (Similitudo 9,16,5; 
cit. ed. 328; prim. pogl. IV, op. 237). 

83



B. Aleksandrijski in ostali vzhodni vplivi 

Starejša in spočetka močnejša od rimske je vzhodna sestavina zgod- 
njega oglejskega krščanstva. To dejstvo nas samo po sebi ne more prese- 
netiti, če upoštevamo lego tega mesta, z živahnimi kopenskimi in zlasti 
pomorskimi zvezami z Vzhodom. Zaradi teh zvez in zaradi intenzivnega 
naseljevanja orientalskega prebivalstva v mestu, moremo Oglej po pravici 
imenovati vzhodno oazo na latinskem in latiniziranem Zahodu." Po 
stopnji helenizacije oz. orientalizacije prebivalstva je Oglej presegel vsa 
mesta v severni Italiji in se je približeval velikim mestom v vzhodni Pa- 
noniji in Dalmaciji, ki so ležala v bližini grško-orientalskega sveta." 

Med vzhodnimi elementi zgodnjega oglejskega krščanstva so prevla- 

<) Oba pisca kritizirata bogate kristjane, vendar Herma najde zanje mesto v krščan- 
ski skupnosti (Similitudo 2,5; cit. ed. 216 ss.; prim. pogl. IV, op. 243). 

č) Medtem ko Viktorin priporoča post (statio; gl. pogl.IV, op.252), pa raz- 
vije Hermas kritiko postnih navad (Similitudo 5,1; cit. ed. 224ss.; s prvo izpričano 
omembo strokovnega izraza »statio« (orarluva Exw) za post. 

1% Herme nikdar ne navaja Kromacij, medtem ko kaže Rufin dokaj šibko po- 
znavanje tega pisca in njegovega dela (prim. op.183). Zanimivo sugestijo je dal E. 
MARCON, o.c., 22, ki je postavil v zvezo Hermo in prvega znanega oglejskega 
škofa Mohorja (Hermagora). Vzporejanje je jezikovno umestno, iz imena Herma 
lahko izvedemo ime Hermagoras, a tudi imeni Hermogenes in Hermogeratus (gl. 
MH, Aug. 14, p. 443, n. 14), medtem ko naletimo pri historičnem vzporejanju že spočetka 
na težave. Herma se namreč legitimira kot suženj, medtem ko nastopi Mohor v legendi 
kot »persona elegans« (c. 3), to je lepa, zato tudi ugledna, pomembna osebnost. 

11 S, TAVANO, Aspetti, 386. O gospodarski in družbeni podobi Ogleja v cesarski 
dobi gl.S. PANCIERA, Vita economica di Aquileia in eta romana, Aquileia 1957; 
G. CUSCITO, Economia e societä, v kolektivnem delu »Da Aquileia a Venezia«, Milano 
1980, 571—657. O razvoju stikov, zlasti trgovskih, med Oglejem in Vzhodom, gl. F. 
CASSOLA, Aquileia e l'Oriente mediterraneo, AAAd 12, 1977, 67—98, zlasti 82 ss.; 
o vzhodnih kultih v Ogleju gl. M. C. BUDISCHOVSKY, Les cultes orientaux a Aguilče 
et leur diffusion en Istrie et en Vénétie, ibidem, 99—123. Pregled vseh (epigrafsko do- 
kumentiranih) vzhodnjakov v Ogleju, nepopoln spričo dejstva, da je še precej napisov 
neobjavljenih, posreduje G. BRUSIN, Orientali in Aquileia Romana, AN 24/25, 1953/54, 
55—70. O judovski in orientalski koloniji v mestu, ki je cvetela vse do konca 4. stoletja, 
gl. L. RUGGINI, Ebrei e orientali nell'Italia settentrionale fra il IV e il VI secolo d. Cr., 
Studia et Documenta Historiae et Turis 26, 1959, 185—308, zlasti 192 ss.; 216; 227; 262; 
265 s.; 278 ss. O kristjanih vzhodnega izvora gl. G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 

201—220. 

19 Medtem ko je bil delež napisov z omembo prebivalcev vzhodnega izvora v 
Ogleju (ca. 100 napisov z omembo orientalcev in Judov) in v celotni Benečiji in Istri 
(ca.250 napisov od ca. 8000 najdenih) dokaj skromen (3,6%; gl. L. RUGGINI, o.c., 
2565.), pa je bil delež prebivalstva z grškimi imeni v poznoantični Saloni bistveno 
večji, saj je znašal približno eno četrtino (A. MOCSY v delu G. ALFOLDY, Bevölkerung 
und Gesellschaft der römischen Provinz Dalmatien, Budapest 1965, 219 in 223), v velikih 
mestih v (zlasti vzhodni) Panoniji pa je bil tudi precejšen (gl. L. BARKOCZI, The Popu- 
lation of Pannonia from Marcus Aurelius to Diocletian, AArchHung 16, 1964, 256—356 

(passim); zlasti velik je bil delež vzhodnega prebivalstva v Brigetioni, Intercisi in Akvin- 
kumu (A. MOCSY, Pannonia, RE Suppl. IX, 1962, 709 s.; IDEM, Pannonia and Upper 
Moesia, London—Boston 1974, 227 ss.). 

84



dovali aleksandrijski oz. egipčanski vplivi nad palestinsko-sirskimi in 
maloazijskimi, kar je presenetljivo spričo dejstva, da je večina vzhodnjakov 
v mestu izhajala iz Sirije in Palestine." Na tej podlagi moremo sklepati, 
da je bila za širjenje krščanstva v mestu važnejša pomorska pot v vzhodno 
Sredozemlje, zlasti v vzhodno metropolo Aleksandrijo," kakor pa ko- 
penska pot čez Balkan in Malo Azijo.!* Obenem pa nas navzočnost sirskih 
in maloazijskih elementov v zgodnjem oglejskem krščanstvu svari pred 
absolutizacijo teze o aleksandrijskem izvoru le tega. 

Šibek, vendar zelo verjeten odsev »aleksandrinizma« oglejske cerkve 
je legenda o sv. Marku in sv. Mohorju. Legendarni ustanovitelj oglejske 
cerkve je veljal že v antiki za ustanovitelja aleksandrijske cerkve. Med 
oglejskimi kristjani v legendi izstopa matrona Aleksandrija, na katere 
posestvu sta bila pokopana mučenca Mohor in Fortunat, morda daljni 
odsev dejstva, da je v Aleksandriji počivalo truplo sv. Marka. Seveda je 
legendarno izročilo, ki je postavljalo v zvezo Oglej in Aleksandrijo, izpri- 
čano dokaj pozno, saj ga omenja šele Pavel Diakon ob koncu 8. stoletja. 
Ker pa je isti avtor obenem najstarejši vir, ki nam dokazuje obstoj oglejske 
legende, moremo soditi, da se je to izročilo, ki v legendi sami ni navzoče, 
izoblikovalo obenem z nastajanjem oglejske legende, najkasneje pa v 
dobi istrske shizme. O vplivih Aleksandrije na oglejsko cerkev v najzgod- 
nejši dobi — po tradiciji bi bil možen le obraten vpliv, saj je Markov 
misijon v Ogleju postavljen pred aleksandrijskim — nam to izročilo 
objektivno ne more povedati ničesar." 

Dejanska podlaga za nastanek teze o aleksandrijskem izvoru oglejske 
cerkve, ki jo je postavil G. Biasutii,' pa je odlomek iz pisma udeležencev 
oglejske sinode leta 381 cesarjem Gracijanu, Valentinijanu in Teodoziju. 

19. G, BRUSIN, o. c., 57 ss.; L. RUGGINI, o. c., 266 s. 
19% Redne pomorske trgovske poti med Oglejem in Egiptom ter Oglejem in Si 

nam za dobo pozne antike izpričujejo sledeči viri: Edictum Diocletiani de pretiis, 37,5; 
37,13 (ed. S. LAUFFER, Berlin 1971, 201); HIERONYMUS, Epistula adversus Rufinum 10 
(ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 82); IDEM, Epistula 7,2 (ed. J. LABOURT, CB, I, 
1949, 22); D. 19,2,61,1 (zveze s Kireno). 

195 Gl. op. 37. 
196 Gl, op. 65. Zvezo med Oglejem in Aleksandrijo poudarjata na enak način 

kot Pavel Diakon (Markov apostolat najprej v Ogleju, nato v Aleksandriji) PAULINUS, 
Carmen 8 (ed. E.DUEMMLER, MGH Poetae Latini med. aevi 1/1, 1880, 140) in 

ANONYMUS, Carmen de Aquilegia numquam restauranda, v.13—15 (ed. E. DUEM- 
MLER, MGH Poet. Lat. med. aev. II/2, 1884, 151). Da oglejska tradicija ne dokazuje 
nobenih zvez z Aleksandrijo je sodil H. BRAKMANN, Die angeblichen eucharistischen 
Mahlzeiten des 4. und 5. Jahrhunderts. Zu einem neuen Buch Klaus Gambers, Römische 
Quartalschrift 65, 1970, 95. Oglejska cerkev se je zavestno naslonila na tradicijo alek- 
sandrijske cerkve, ki je bila po rangu takoj za rimsko (Decretum Gelasianum de libris 3,3; 
ed. E. v. DOBSCHUTZ, Leipzig 1912, 7; 32) najkasneje v dobi istrske shizme. S tem, da 
je postavila Markov misijon v Ogleju celo pred misijonom v Aleksandriji, je izrazila 
celo težnjo po višjem rangu, kot ga je imela Aleksandrija, torej se je skorajda izenačevala 
z Rimom. 

17 La tradizione marciana aquileiese, Udine 1959. 

85



Pismo, ki odraža razmere v dobi po zaključku sinode, naj ne bi napisal 
milanski škof Ambrozij, temveč oglejski škof Valerijan, in naj bi izražalo 
stališče oglejske cerkve. Sporni odlomek se v enem od možnih prevodov 
kritičnih izrazov glasi:!98 

»Kajti čeprav smo vedno spoštovali ureditev in dostojanstvo aleksandrij- 
ske cerkve in v skladu z navado in običaji prednikov ohranjamo v neraz- 
družljivi vezi skupnost z njo, vendar... prosimo...« 

Odlomek sam in pismo v celoti sta bila predmet intenzivne in plodne 
diskusije med italijanskimi cerkvenimi zgodovinarji. Glavni problemi, 
ki jih postavlja pred raziskovalca to pismo, so sledeči: kdo je avtor pisma, 
ali pismo resnično izraža stališče oglejske cerkve oz. kakšen je smisel 
spornega poročila v kontekstu celotnega pisma, kaj pomenita sporni 
besedi »dispositio« in »ordo«.!® Četudi iz odlomka, če ga postavimo v 
kontekst celotnega pisma in razmer, na katere se nanaša, ne moremo 

198 AMBROSIUS, Epistulae extra collectionem 6,6 (ed. M. ZELZER, CSEL 82/3, 
190): »Nam etsi Alexandriane ecclesiae semper dispositionem ordinemgue tenuerimus 
et iuxta morem consuetudinemque maiorum eius communionem indissolubili societate 

servemus, tamen ... id obsecramus...« Sporni izrazi, ki dopuščajo različne razlage, so 
v prevodu v kurzivnem tisku. 

199 Biasuttijeva teza: avtor spornega pisma ni bil milanski škof Ambrozij, temveč 
oglejski škof Valerijan, predsedujoči na sinodi. Vsebina pisma se ne nanaša na vse 
cerkve, navzoče na sinodi, temveč predvsem na oglejsko cerkev. Sporna termina »dispo- 
sitio et ordo« pomenita »cerkveno organizacijo in liturgijo« oz. način vlade in škofovsko 
zaporedje, in naj bi dokazovala tesno, nerazdružljivo vez oglejske cerkve z aleksandrijsko 
od njenega nastanka. Tako kot Biasutti je tolmačil to mesto tudi K.GAMBER, 
Zur ältesten Liturgie Aquileias, Ostkirchliche Studien 11, 1962, 54; IDEM, Domus 

ecclesiae. Die ältesten Kirchenbauten Aquileias sowie im Alpen- und Donaugebiet bis 
zum Beginn des 5. Jh. liturgiegeschichtlich untersucht, Studia patristica et liturgica 2, 
Regensburg 1968, 96. Biasuttijevo tezo je podvrgel temeljiti kritiki G.C. MENIS v 
recenziji Biasuttijeve študije (AN 30, 1959, 91—98) in nato v razpravi La lettera XII 
attribuita a sant Ambrogio e la questione marciana aquileiese, RSCI 18, 1964, 243—253, 
ki je prišel do naslednjih rezultatov: spornega pisma res ni napisal Ambrozij, temveč 
neki neznani oglejski klerik (morda tajnik sinode Sabinijan). Ker je pismo napisano 
v imenu vsega koncila, lahko sporna termina ob postavitvi odlomka v sosledje celotne 
vsebine (ureditev cerkvenih razmer v Antiohiji in v Aleksandriji) pomenita lahko samo 
»ureditev in dostojanstvo« aleksandrijske cerkve, smisel, ki ga lahko raztegnemo na vse v 
Ogleju navzoče škofe. Tudi G.C.MOR, Aquileia ed Alessandria, MSF 46, S, 
253—254, je zavrnil Biasuttijevo tezo, z ugotovitvijo, da odlomka ne smemo izločiti iz 
celote, in se je v bistvenem postavil na Menisovo stališče. M. ZELZER, ki je pripravila 
kritično izdajo aktov oglejske sinode in spremljajočih pisem (gl. op. 198), je avtorstvo 
pisma pripisala Ambroziju (o. c., LXXXIX ss.), s čimer je še dodatno izpodbila samo 
izhodišče Biasuttijeve teze (vendar, kot poudarja S. TAVANO, MSF 62, 1982, 185, ne 
da bi poznala diskusijo italijanskih zgodovinarjev v zvezi s tem pismom). 

Biasutti je tudi po Menisovi kritiki vztrajal pri svoji tezi, ki jo je skušal podkrepiti 
z novimi, a nebistvenimi argumenti, v naslednjih razpravah: Alessandrinita; Apertura, 
15s.; Otto righe, 10ss.; Aquileia e la chiesa di Alessandria, 222ss. (vsa dela kot v 
op.37). Kot odprto vprašanje obravnavata to tezo S. TAVANO, Aspetti, 383 ss. in G. 
CUSCITO, Cristianesimo antico, 56ss., ki dopuščata možnost aleksandrijskega izvora 
oglejske cerkve. Bistven in trajen prispevek Biasuttijeve teze in prispevkov, ki so sledili 

86



dokazati aleksandrijskega izvora oglejske cerkve, pa nam to poročilo 
obenem z nekaterimi drugimi poročili kaže na intenziven vpliv aleksandrij- 
ske cerkve na oglejsko.2” Na podlagi tega vpliva, ki je bil po svojih učin- 
kih zelo trdoživ, je oglejska cerkev vsebovala značilnosti, po katerih se je 
razlikovala od sosednjih velikih cerkva, milanske, ravenske in rimske v 
Italiji ter sirmijske na Balkanu, nekoliko manj od salonitanske v Dalmaciji. 

Ena od možnih posledic vpliva aleksandrijske cerkve na oglejsko naj bi 
bilo dokaj zgodnje Marijino čaščenje, ki naj bi ga gojila zlasti aleksandrij- 
ska cerkev od konca 2. stoletja dalje, od časa boja proti gnosticizmu."" 
Z razpoložljivimi viri moremo za oglejsko cerkev dokazati intenziven 
Marijin kult ob koncu 4. stoletja,* pred efeškim koncilom leta 431, ki je 
razglasil dogmo o Mariji kot božji porodnici (Theotökos). Ta kult se je 
pred določitvijo kanona lahko razširil v Oglej le z Vzhoda, najverjetneje 
iz Aleksandrije, gotovo pa ne iz Rima ali kake druge italske cerkve." 
Resnično so bile na oglejskem področju, kolikor je poznano, glavne (ško- 
fijske) cerkve posvečene Mariji, prav tako večji del najstarejših samosta- 
nov.?% Domnevno naj bi celotna organizacija »Zupnij« na tem območju, 
ki jo je za Furlanijo mogoče deloma rekonstruirati, izhajala iz marijanske 

v diskusiji v zvezi z njo je, da je opozoril na številčne in močne vzhodne elemente v 
zgodnjem oglejskem krščanstvu. 

2% Instruktivno je v tem oziru poročilo, ki nam ga posreduje RUFINUS, Apologia 
ad Anastasium Romanae urbis episcopum 8 (ed. M. SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 28): 
»Ego enim praeter hanc fidem quam supra exposui, id est, quam ecclesia Romana et 
Alexandrina et Aquileiensis nostra tenet quaeque lerosolymis praedicatur, aliam nec 
habui umquam nec habeo, im Christi nomine, nec habebo.« Rufin torej postavlja na 
prvo mesto rimsko cerkev (kar je razumljivo za spis, naslovljen na papeža), na drugo 
mesto aleksandrijsko, neposredno pred oglejsko, medtem ko je jeruzalemska imenovana 
verjetno bolj honoris causa. 

20 Tezo je postavil G. BIASUTTI, La tradizione, 32 ss.; gl. tudi IDEM, Fermenti 
della base popolare nel Cristianesimo aquileiese dei primi otto secoli, Religiositä popolare 
in Friuli, a cura di L. CICERI, Pordenone 1980, 17 in S. TAVANO, Aspetti, 397 ss. 

22 CHROMATIUS, Sermo 30,1 (edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9A, 1974, 
136): »Non potest ergo ecclesia nuncupari nisi fuerit ibi Maria mater Domini cu: 
fratribus eius. Illic enim ecclesia Christi est ubi incarnatio Christi ex virgine praedicatur.« 
Gl. tudi J. LEMARIE, SC 154, 1969, 71s. 

20 E. DUBLANCHY, Marie, DTC 9/2, 1927, 2339—2474. 
20 Mariji so bile posvečene naslednje cerkve: 
a) Stolnica v Ogleju (posvečena Mariji, apostolu Petru in mučencu Mohorju; gl. 

op. 70 (b)). 
b) Stolnica v Trstu (posvečena Mariji in mučencu Justu; gl. P.F. KEHR, Italia 

pontificia VII/2, Berlin 1923, 211). 
€) Stolnici v Kopru (ibidem, 220) in v Novigradu (ibidem, 228). 
è) Stolnica v Poreču (posvečena Mariji in mučencu Mavru; ibidem, 232 s.). 
d) Stolnica v Pulju (posvečena Mariji in apostolom; ibidem, 238). 
e) Stolnica v Pičnu (ibidem, 240). 
f) Stolnice v Cenedi, Vicenzi, Padovi, Veroni na Beneškem (P.F. KEHR, Ital. 

pontif. VII/1, 84; 131; 166; 229). 
g) Prva katedrala v Gradežu (dan. Santa Maria delle Grazie) (gl.S. TAVANO, 

Aspetti, 398). 

87



osnove.?® Intenziven Marijin kult naj bi na oglejskem področju nekoliko 
potisnil v ozadje kult mučencev."% Morda je prav živ interes za »mariolo- 
gijo« pri cerkvenih očetih, ki so izhajali z oglejskega območja, odraz 
specifične, mariološke usmerjenosti zgodnje oglejske cerkve. Tako je 
Hijeronim leta 383 napisal prvi latinski traktat s področja »mariologije« 
(Adversus Helvidium de perpetua virginitate b. Mariae)." Tudi Rufin 
je v svojem komentarju k veroizpovedi iz leta 404, v polemiki proti Judom 
in poganom, zgledujoč se po Origenu, zasidral predstavo o Mariji kot 
večni devici (aeiparthčnos)."" Bistveni atributi Marijinega kulta so navzoči 
tudi v Kromacijevih delih."" Polemiko proti poganskemu in judovskemu 
zasramovanju device Marije postavlja v Oglej v čas cesarja Dioklecijana 
legenda o sv. Donatu."" 

Vendar pa moramo biti pri oceni teh dejstev previdni. Zanimanje za 
»mariologijo« ob koncu 4. stoletja ni samo značilnost oglejskih cerkvenih 
očetov, kakor tudi Marijin kult v tej dobi v krščanskem svetu ni nekaj 
izjemnega." Žal ne vemo, ali je bila oglejska stolna cerkev že v Kroma- 

h) »Ecclesia beate semperque virginis Dei genetricis Mariae« v Čedadu, v kateri je 
potekala sinoda 1.796/7 (MGH Leges III/2, ed. A. WERMINGHOFF, 1906, 179v. 
145. 

i) Samo v Furlaniji je bilo Mariji posvečenih 12 (!) samostanov, od katerih sežejo 
nekateri po izvoru v pozno antiko (P. ZOVATTO, Il monachesimo benedettino del 
Friuli, Quarto d'Altino 1977, 109—140). 

20 G.BIASUTTI, La tradizione, 33 IDEM, I santi titolari del Tricesimano, 
Societàt filol. Furlane, 59 Congrés, Tresésin 1982, 195 ss. 

20 s, TAVANO, Aspetti, 398; pri vseh zgoraj (op. 204) navedenih cerkvah se po- 
javlja posvetitev mučencev kot sekundarna. 

207 PL 23, 183—206; Helvidij je izpodbijal tezo o Marijinem večnem devištvu s 
trditvijo, da Marija ni bila več devica »post partum«. Pri tem se je skliceval na spise 
Tertulijana in Viktorina Ptujskega (!) (Adversus Helvidium 17; PL 23, 201), čigar 
poročilo, da so bili evangelisti Jezusovi bratje, je tolmačil v dobesednem smislu, češ da 
so bili Marijini otroci. Gl. G. BAREILLE, Helvidius, DTC 6/2, 1920, 2141. 

208 RUFINUS, Expositio symboli 8—11 (cit. ed., 144 s.). Rufin je zagovarjal stališče, 
da je bila Marija devica ne le »ante partum«, temveč tudi »in partu« in »post partum«; 
Rufinovo razlago je napačno razumel F. X. MURPHY, Rufinus of Aquileia (345—411). 
His life and works, Washington 1945, 182 op.97, pravilno pa M.SIMONETTI (RU- 
FINO, Spiegazione del credo, ed. M. S., Roma 1978, 53 s., op. 28 in 31). 

20 Kromacij daje Mariji naslednje atribute: imenuje jo Kristusovo mater (Sermo 
22,3), ki je »immaculata et intacta ovis« (Sermo 23,3), »exemplum castitatis in Ecclesia« 

(Sermo 24,2); enači jo s cerkvijo (gl. op. 202); stoji na stališču njenega večnega devištva, 
saj imenuje Jezusa »primogenitus quia primus ex virgine. unigenitus quia solus ex virgi- 
ne« (Sermo 32,2). Oba izraza sta verjetno odsev Hijeronimove polemike s Helvidijem. Za 
ostale primere gl. CHROMATIUS, Opera, edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 
Index verborum, s. v. virgo (p. 601). 

mo Acta s. Donati 2—3 (AA SS Mai V, 1866, 146 s.). 
211 »Mariologiji« so se v drugi polovici 4. stoletja posvečali na Zahodu zlasti 

Ambrozij, Zeno iz Verone in Hilarij iz Poitiersa (gl.I. F. DE GROOT, Conspectus 
historiae dogmatum 1, Roma 1931, 470ss.). O vzponu Marijinega kulta od konca 4. 
stoletja dalje gl. E. LUCIUS, Die Anfänge des Heiligenkults in der christlichen Kirche, 

Tiibingen 1904, 462 ss. 

88



cijevi dobi — kakor bi mogli sklepati s previdnostjo iz njegovih spisov?!" — 
posvečena Mariji (v tem primeru bi bila to najstarejša poznana Marijina 
cerkev),'" ali je do te posvetitve prišlo pozneje, ko je to postalo običajno. 
Večje število Mariji posvečenih stolnih cerkva na oglejskem področju 
nas ne sme presenetiti. V primeru poznih omemb, od karolinške dobe 
dalje, je taka posvetitev povsem običajna." Pri cerkvah iz Justinijanove 
dobe (Poreč, Pulj, Trst) pa moramo upoštevati dvoje: cesar Justinijan je 
sam zelo gojii Marijin kuh in gradil Marijine cerkve širom države" 
To je obenem čas začetkov istrske shizme, in ker je Marija veljala za z: 
ščitnico proti krivoverstvom,"" je imela taka posvetitev lahko tudi 
cerkvenopolitično ozadje. 

Tako na osnovi razpoložljivih virov ne moremo dokazati, da je oglej- 
ska cerkev dobila impulz za Marijino čaščenje že v najstarejših obdobjih 
iz Aleksandrije in ne šele od konca 4. stoletja dalje, s čimer je nekoliko, 
vendar ne bistveno prehitela razvoj cerkve na Zahodu, kar je razumljivo 
za mesto z neposrednimi stiki z vzhodnim svetom. 

Brez dvoma vzhoden, po izvoru judovski element zgodnjega oglej- 
skega krščanstva je praznovanje sobote, ki je dokazano za kmečko 
prebivalstvo v Furlaniji v karolinški dobi, obstajalo pa je vse do začetka 
17. stoletja. Praznovanje sobote naj bi dokazoval tudi kult misteriozne 
sv. Sabide, dokumentiran kar v sedemnajstih podeželskih krajih v Furla- 
niji, kot posnetek judovske sobote, po svojem izvoru in vsebini krščanska 
interpretacija lokalnega kulta keltskega božanstva Belena oz. ženskega 
božanstva Belestris, priličena Marijinemu kultu" Ker je izključeno, da bi 

212 Gl. zlasti op. 202. 
213 Najstarejše zanesljivo poročilo o obstoju Marijine cerkve nam posredujejo akti 

koncila v Efezu leta 431 (gre za cerkev v Efezu, v kateri so potekale nekatere sinodalne 
seje; gl. Ch. J. HEFELE, Histoire des conciles II, Paris 1908, 326; 334), ki pa je to ime 
dobila verjetno šele neposredno pred koncilom. Da bi utrdil in ovekovečil dogmo o 
Mariji kot božji porodnici, sprejeto na efeškem koncilu, je papež Sikst III. (432—440) 
dal zgraditi v Rimu veličastno Marijino cerkev (dan. S. Maria Maggiore; gl. Liber ponti- 
ficalis 46; ed. L. DUCHESNE, 2, 235 op.2 in MH, Aug.5, p. 418). Po sredi 5. sto- 
letja je bilo zgrajenih nekaj Marijinih cerkva v Palestini in več v Bizancu. Gl. E. LUCIUS, 
o.c., 473. Na Zahodu nimamo z izjemo rimske cerkve dokumentirane nobene Marijine 
cerkve pred 6. stoletjem (!). 

214 Gre za cerkve u Kopru, Novigradu, Pičnu, Čedadu in na Beneškem (gl. op. 204). 
215 Marija je postala pod Justinijanom glavna zaščitnica bizantinskega cesarstva 

(prim. CI 1,27,9 (534); prim. E. LUCIUS, o. c., 459 s.). Cela vrsta novozgrajenih Marijinih 
cerkva je postala zunanji odraz Justinijanovih političnih teženj na Vzhodu, v Afriki in 
v Italiji ter pokazatelj, do kod je segal bizantinski vpliv (prim. E. LUCIUS, o. c., 474 s.). 

210 Prim. PROCOPIUS, Peri ktismdton 6,2,20 (ed. H. B. DEWING, LCL, 1971, 368) 

81? Concilium Foroiuliense a. 796/7, c. 13 (ed. A. WERMINGHOFF, MGH Leges 
12, 1906, 194 s.): »Porro si de illo sabbato diceret, quod Iudaei celebrant, quod est 
ultimum in ebdomada, guod et nostri rustici observant, diceret tantum 'sabbatum' et 
neguaguam adderet 'delicatum' et "meum’.« Da je ta navada obstajala še celih osem sto- 
letij pozneje, dokazujeta dekret patriarha Domenica Grimanija iz leta 1499 in vizitacijsko 
poročilo iz Karnije za leto 1603. Gl. G. BIASUTTI, Sante Sabide. Studio storico-liturgico 

89



se praznovanje sobote razširilo po drugi polovici 4. stoletja, ko je bilo 
na koncilu v Laodikeji leta 381 in nato še dvakrat izrecno prepovedano 
kot izrazit relikt judovstva," je edina možnost, da se je uveljavilo v 
zgodnejši dobi, v 2. (?) in 3. stoletju. Razširilo naj bi se iz judovsko- 
krščanske skupnosti v Ogleju," ki je z razpoložljivimi viri ne moremo 
neposredno dokazati — dokažemo lahko le močno judovsko skupnost 
v mestu"? — vendar moremo spričo izrazitih elementov judovskega 
krščanstva v zgodnjem oglejskem krščanstvu suponirati njen obstoj. 

Vendar moramo biti pri oceni poročil o »judovskih« reliktih v krščan- 
ski kulturi na oglejskem področju previdni. Praznovanje sobote med 
furlanskimi kmeti ni na Zahodu samo oglejska posebnost, saj naletimo 
nanj tudi v južni Italiji, kjer ne moremo predpostavljati aleksandrijskih 
vplivov. Lokalni koncil v Beneventu je ob koncu 9. stoletja namreč pre- 
povedal sobotni počitek kot izrazit element judovstva."?! 

Vplive Aleksandrije, ki pa so časovno in vsebinsko težko opredeljivi, 
nam kaže tudi liturgija oglejske cerkve v 4. in 5. stoletju. Ta nedvomno 
vsebuje več potez vzhodnega izvora: molitev »sanctus«, ki je v Kroma- 
cijevih spisih sploh prvič izpričana na Zahodu," pojmovanje praznika 
Razglašenja Gospodovega kot praznika Kristusovega krsta?" in prazno- 
vanje praznika »In medio pentecostes« (zadnji dve posebnosti je poznala 

sulle capelle omonime del Friuli, Udine 1956, 21 ss.; IDEM La tradizione 36 ss.; IDEM, 
Fermenti, 24 in Tav. III (karta razširjenosti kulta v Furlaniji). Rezultate prve Biasuttijeve 
študije so deloma korigirali in dopolnili G. C. MOR, Per la storia del primo cristiane- 
simo in Friuli, MSF 43, 1958—1959, 19—32; S. TAVANO, Aspetti, 386 ss.; G. CUSCITO, 
Cristianesimo antico, 54 s. 

18 Can. 29 (Ch. J. HEFELE, Histoire des conciles 1/2, Paris 1907, 1015); gl. še 
H. DUMAINE, Dimanche, DACL 4/1, 1920, 932 in R. GOLDENBERG, The Jewish 
Sabbath in the Roman World, ANRW JI, 19/1, 1979, 442 ss. 

219 G, BIASUTTI, Sante Sabide, 28 s.; S. TAVANO, Aspetti, 387. 

220 Gl. op. 191. 

221 G, MORIN, Un concile inédit tenu dans Pltalie meridionale a la fin du IXe siècle, 
Revue Bénédictine 17, 1900, 146: »Quod non oporteat christianos iudaizare et otiari in 
sabbato, sed operari eos in eodem die, praeferentes autem in veneratione dominicum 
diem ...«. Gl. R. BRAKMAN, o. c. (kot v op. 196), 95 s. 

CHROMATIUS, Sermo 21,1 (cit. ed., 97): »(lohannes) vidit viginti quatuor 
seniores, et guatuor animalia plena oculis ante et retro, incessabili voce in laudem Do- 
mini clamantia et dicentia: 'Sanctus, sanctus, sanctus, Dominus Deus Sabaoth. Pleni sunt 
caeli et terra gloria tua. Hosana in excelsis.’ Ad quorum similitudinem idipsum quotidie 
omnis fidelium turba in laudem Dei clamat in ecclesia.« Da gre za prvo omembo te 
molitve na Zahodu, posebej poudarja J. LEMARIE, La liturgie d'Aguilče et de Milan au 
temps de Chromace et d’Ambroise, AAAd 4, 1973, 252. O možnosti, da bi to molitev 
poznala petovionska krščanska skupnost v Dioklecijanovi dobi, gl. pogl. IV, op.253. 

223 CHROMATIUS, Sermo 34 (cit. ed., 156 s.). Gl. Y. M. DUVAL, Les relations 
doctrinales entre Milan et Aguilče durant la seconde moitič du IV siecle, AAAd 4, 1973, 
222; J. LEMARIE,La liturgie d’ Aquilée, 257; IDEM, La liturgie de Ravenne au temps de 
Pierre Chrysologue et Pancienne liturgie d'Aguilče, AAAd 13, 1978, 367 ss.; prim. tudi 
EVGIPIJ, Življenje, izd. R. BRATOZ, 398. 

90



tudi milanska cerkev). Iz sklopa teh sestavin je silno težko oddvojiti 
elemente, ki bi bili nedvomno aleksandrijskega izvora. 

Tak element je latinski prevod tako imenovanega egiptovskega cerkve- 
nega reda (traditio apostolica), napravljen očitno za liturgične potrebe ob 
koncu 4. stoletja v zgornji Italiji. Vendar pa za ta red nimamo pozitiv- 
nega dokaza, da bi bil v uporabi samo na oglejskem področju." Teza, 
da je oglejska cerkev vse do konca 4. stoletja ohranila prakrščansko na- 
vado obhajanja evharistije zvečer, kakor nam jo za egiptovske dežele v 
sosedstvu Aleksandrije in za Tebajdo dokazujejo cerkveni zgodovinarji 
še v prvi polovici 5. stoletja," navada, ki naj bi se iz Ogleja razširila 
na ves vzhodnoalpski prostor, se na osnovi obstoječih virov ne da doka- 
zati in se v ta problem na tem mestu ne bomo posebej spuščali." 

Tudi če bi se za vse navedene elemente izkazalo, da so nedvomno 
aleksandrijskega izvora, je težko reči, ali je te elemente sprejel Oglej 
že v najstarejši dobi oblikovanja te cerkvene skupnosti, ali pa šele v 
4. stoletju, ko nam viri dokazujejo stike med aleksandrijsko in oglejsko 
cerkveno skupnostjo." 

V celoti gledano se torej aleksandrijskega izvora oglejske cerkve ne 
da dokazati, temveč moremo to dopuščati le kot možnost, ki jo vrsta 
dejstev podpira, druga pa izpodbija. Nedvomno pa nam ti elementi kažejo, 
da so bili aleksandrijski vplivi na oblikovanje zgodnje cerkvene skupnosti 
v Ogleju zelo močni, med vzhodnimi gotovo pomembnejši od sirsko- 
palestinskih in maloazijskih. Tako sliko kažeta tudi dva vira, ki nam 
povesta največ o značilnostih zgodnjega oglejskega krščanstva: formula 
oglejske veroizpovedi in mozaiki Teodorove bazilike. 

224 G, D. MORIN, L’année liturgique d Aguilče anterieurement è l'époque Carolin- 
gienne, Revue Bénédictine 19, 1902, 8 (62); J. LEMARIE, La liturgie d’Aquilée, 261 s. 

225 Latinski prevod se je ohranil na palimpsestu iz Verone s konca 5. stoletja 
(HIPPOLYTE de Rome, La tradition apostolique, ed. B. BOTTE, SC 11 bis, 1968", 19). 
Z ozirom na kraj najdbe rokopisa je K. GAMBER, Zur ältesten Liturgie Aquileias, 55 s.; 
IDEM, Domus ecclesiae, 96 (obe deli kot v op.199) domneval, da se je cerkveni red 
uporabljal samo na oglejskem področju. Tezi nasprotuje dejstvo, da se formula vero- 
izpovedi, ki nam jo posreduje ta vir (Traditio 21; cit. ed., 84 ss.), ne ujema z oglejsko 
formulo, temveč z rimsko(!). Prim. tudi K. BRAKMANN, o. c., 96. 

220 Ta običaj v aleksandrijski in sploh egiptovski cerkvi nam izpričujeta SOCRATES, 
H.E. 5,22 (PG 67, 636 B) in SOZOMENOS, H. E. 7,19 (PG 67, 1477 C); gl. K. GAM- 
BER,Domus ecclesiae, 80; 96. 

27 Tezo je postavil K. GAMBER, Domus eclesiae, 96 ss. Njena izhodišča sta pre- 
pričljivo ovrgla H. BRAKMANN, o. c., 87 ss. in Th. KLAUSER, Jahrbuch für Antike und 
Christentum 11/12, 1968/1969, zlasti 218 s.; gl. tudi J. CHRISTERN, Byzantinische Zeit- 
schrift 66, 1973, 417—420 in S. TAVANO, Aquileia e la »domus eceleseiae«, RSCI 25, 
1971, 487—515, zlasti 509 ss. (vsa navedena dela so recenzije Gamberjeve študije). 

8 Znamenit je v tem oziru obisk Atanazija v Ogleju in njegovo zadrževanje v tem 
mestu leta 345 (gl. R.BRATOZ, Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi, 
265). Rufin je kar osem let (ca. 373—380) preživel v Aleksandriji in drugod v Egiptu 
(F.X. MURPHY, o. c. (op. 208), 44 ss.). 

91



C. Oglejska veroizpoved 

Verjetno najvažnejši vir za poznavanje zgodnjega oglejskega krščanstva 
je formula veroizpovedi, kakor nam jo z obsežnim komentarjem iz leta 
404 sporoča Rufin."" Ker je bila veroizpoved temeljna vrednota in tako 
rekoč svetinja vsake verske skupnosti, na osnovi katere so opravljali krst 
in katero so izpovedovali pri bogoslužju," moremo po pravici domnevati, 
da sega po izvoru v najzgodnejša obdobja oglejske cerkvene skupnosti. 
Na to moremo sklepati že iz Rufinove pripovedi." Rufin je posvetil ko- 
mentar škofu Lavrenciju, gotovo škofu na oglejskem misijonskem področju, 
morda škofu v avtorjevem rojstnem kraju Konkordiji."? Ze iz same posve- 
titve moremo sklepati, da se je oglejska veroizpoved razširila na vse ob- 
močje oglejskega misijona in pozneje na področje celotne oglejske metro- 
politanske cerkve. V tem smislu je Rufinov spis vir ne le za poznavanje 
krščanske dogme in njenega razumevanja v samem Ogleju, temveč tudi 
npr. v Istri in v Emoni ter skoraj gotovo v vsem vzhodnoalpskem prostoru. 

2 TYRANNIUS RUFINUS, Expositio symboli, ed. M.SIMONETTI, CCSL 20, 
1961, 125—182; komentirani izdaji; RUFINUS, A Commentary on the Apostles’ Creed, 
translated and annotated by J. N.D. KELLY, London 1955; RUFINO, Spiegazione del 
credo, Traduzione introduzione e note a cura di M. SIMONETTI, Roma 1978. Nekaj 
pomembnejših študij o oglejski veroizpovedi: DE RUBEIS, MEA, 67—72; IDEM, Dis- 
sertationes, 10—22; F. KATTENBUSCH, Das apostolische Symbol I, Leipzig 1894, 102 ss.; 
F.X. MURPHY, o.c. (kot v op.208), 179—185; G. BIASUTTI, Otto righe, 27ss. (te- 
meljna, študija); J. N.D. KELLY, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, Berlin 1971 (nem. 
izd.), 172 s. in passim; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 47—54. 

230 RUFINUS, Expositio symboli 3 (cit. ed., 136, v. 15—17): »Nos tamen illum 
ordinem sequemur, quem in Aquileiensi ecclesia per lavacri gratiam suscepimus.« Gl. tudi 
J. N. D. KELLY, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, 20 ss. Ker sta bila zakramenta krsta 
in evharistije tajna, neposvečenim nedostopna (disciplina arcani), formul veroizpovedi, 
ki so jih ob teh priložnostih izgovarjali, niso zapisovali. Tudi zaradi tega so zapisi teh 
obrazcev dosti poznejši od časa njihovega nastanka (gl. J. N. D. KELLY, 0.c., 167 ss.). 

21 Expositio 2 (p. 134 s): »Tradunt maiores nostri... Discessuri itagne (sc. apo- 
stoli) ab invicem ... (sledi legenda o apostolskem nastanku veroizpovedi, gl. F. KATTEN- 
BUSCH, o. c., Il, 1900, 4—7; J. N. D. KELLY, Altchristl. Glaubensbek., 9—14). Na odsev 
te legende naletimo tudi v (A) varianti legende o sv. Mohorju (gl. op.40). Da se izraz 
»maiores nostri« res nanaša v prvi vrsti na oglejske kristjane in da je tako izročilo živelo 
v oglejski cerkvi, dokazuje praznovanje Divisio XII apostolorum v liturgiji oglejske cerkve 
(G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 38; 46 (15. julij), in pa dejstvo, da se tudi 
v drugih zvezah izrazi nos, noster, maiores (nostri) nanašajo v prvi vrsti na oglejsko 
cerkveno skupnost (gl. cit. v op. 233; DE RUBEIS, Dissertationes, 22 s.). 

22 Expositio 1 (p. 133, v. 1—15). Čeprav Lavrencija, ki ga apostrofira kot »fidelis- 
sime papa Laurenti«, ne moremo identificirati, kaže dejstvo, da mu je posvetil komentar 
oglejske veroizpovedi, da gre za škofa na območju oglejske metropolitanske cerkve, kjer 
so to veroizpoved uporabljali. Po Rufinovem skromnem mnenju o svojem delu naj bi 
namreč komentar služil začetnikom v veri (»ad parvulorum in Christo et incipientium 
librentur auditume; 1. c., v. 14 s.). Po Fontaninijevi sugestiji iz 18. stoletja večina razisko- 
valcev meni, da gre za škofa v Rufinovem rojstnem mestu Konkordiji (gl. F. KATTEN- 
BUSCH, o.c., I, 103; G.BIASUTTI, Otto righe, 30 s.; P. ZOVATTO, Le origini del 
cristianesimo a Concordia, Udine 1975, 59 ss.). 

92



Zaradi tega bomo nekaterim zgodovinsko bolj zanimivim vidikom oglejske 
veroizpovedi posvetili več prostora. 

Ogeljska veroizpoved tako kot vse ostale zahodne veroizpovedi izhaja 
iz stare rimske veroizpovedi, od katere se je odcepila nekako v prvi 
polovici 3. stoletja."" Zaradi tako zgodnjega samostojnega razvoja vse- 
buje nekatere posebnosti in dodatke, na osnovi katerih se razlikuje od 
rimske, ostalih zahodnih in od večine vzhodnih veroizpovedi, s katerimi 
jo primerja Rufin. Ravno te razlike so ključnega pomena za poznavanje 
specifičnosti zgodnjega oglejskega krščanstva. Besedilo veroizpovedi je 
v dobesednem prevodu sledeče: 

1 Verujem v vsemogočnem Bogu Očetu nevidnem in netrpečem. 
2 In v Jezusu Kristusu, edinem njegovem Sinu, našem Gospodu, 
3 ki je bil rojen od Svetega Duha iz device Marije, 
4 (ki je) križan pod Poncijem Pilatom in pokopan odšel v podzemlje, 
5 tretjega dne vstal, 
6 odšel v nebesa, 
7 (ki) sedi na Očetovi desni; 
8 od tod bo prišel sodit žive in mrtve. 
9 In v Svetem Duhu. 

10 (V) sveto Cerkev, 
11 (v) odpuščanje grehov, 
12 (v) vstajenje tega mesa. 

283 Na sam izvor oglejske veroizpovedi kaže posredno sam Rufin, ko poudarja njeno 
v bistvu popolno ujemne z rimsko veroizpovedjo; Apologia ad Amastasium 4 (cit. ed., 
26, v. 10—13): »Haec nobis de resurrectione tradita sunt ab his, a guibus sanctum bap- 
tisma in Aguileiensi ecclesia consecuti sumus, guae puto ipsa esse guae etiam apostolica 
sedes tradere soleat et docere.« Prim. citat v op. 200. Časa odcepitve oz. začetkov samo- 
stojnega razvoja oglejske veroizpovedi se ne da določiti. J. N. D. KELLY, Altchristl. 
Glaubensbek., 180, ocenjuje za zahodne »provincialne« formule, da je do tega razvoja 
prišlo »pri zelo optimistični oceni ne veliko pred drugo generacijo 3. stoletja«. Tudi 
M.SIMONETTI, Spiegazione, 17, postavlja začetke zahodnih veroizpovedi v prvo po- 
lovico 3. stoletja. Z ozirom na to, da vsebuje oglejska formula poleg formule Niketa iz 
Remezijane z mezijsko-dacijskega področja največ odklonov od rimske formule, bi 
mogli začetke tega razvoja z veliko mero verjetnosti postaviti v prvo polovico 3. stoletja. 

2% 1 Credo in Deo Patre omnipotente invisibile et inpassibile. 
2 Et in Jesu Christo, unico Filio eius, Domino nostro. 

3 Qui natus est de Spiritu Sancto ex Maria virgine, 
4 crucifixus sub Pontio Pilato et sepultus descendit in inferna, 
S tertia die resurrexit, 
6 ascendit in caelos, 

7 sedet ad dexteram Patris: 
8 inde venturus judicare vivos et mortuos. 
9 Et in Spiritu Sancto. 

10 Sanctam Ecclesiam, 
11 remissionem peccatorum, 
12 huius carnis resurrectionem. 

Gl. RUFINUS, Expositio, 4; 6; 8; 12; 27; 29; 33; 34; G. BIASUTTI, Otto righe, 29 s. 

93



Dve posebnosti v formulaciji oglejske veroizpovedi, ki jima Rufin 
za razliko od dodatkov ne posveča izčrpnejšega komentarja, nam še do 
danes nista jasni. Prva posebnost je uporaba ablativa oz. lokativa namesto 
akuzativa po uvodni formuli »verujem v«, nanašajoči se na vse tri božje 
osebe (v. 1, 2,9). Ta raba je brez dvoma izjemna. Tukaj naletimo nanjo 
prvikrat, pozneje pa jo srečamo le pri posameznih členih veroizpovedi, 
nikdar več ne za celotno sv. Trojico." Gotovo tak način formuliranja 
ni slučajen. Po Rufinovi razlagi gre za namen, spričo tožilniške rabe brez 
predloga v zadnjih treh členih (v. 10, 11, 12), poudariti razliko med delom 
veroizpovedi, ki se nanaša na Boga, in zadnjim delom, ki se nanaša na 
človeške zadeve." V tem primeru bi bila formulacija, z vpadljivim razli- 
kovanjem med 9. in 10. členom, lahko naperjena proti makedonijanski 
hereziji,*7 dasi je po času nastanka nedvomno starejša od te herezije. Ne 
smemo povsem izključiti možnosti, da gre morda za »aleksandrijski« 
element v veroizpovedi, saj srečamo tako konstrukcijo v Markovem 
evangeliju (1, 15), vendar je v celoti gledano bolj značilna za Janezovo 
teologijo." 

Druga posebnost, stava prilastka »unicus« pred »filius« in ne za njim, 
med »filius« in »dominus«, z jasno tendenco, poudariti, da se prilastek 
nanaša na Sina in ne na Gospoda, dogmatično ni razčiščena.""" Na tako 
stavo naletimo samo v Janezovih spisih in je ena od značilnosti Janezove 
teologije." V formulah veroizpovedi pa je prav redko zastopana." 

285 Na konstrukcijo credo z abl. naletimo pri Rufinovem sodobniku Viktriciju iz 
Rotomaga v Galiji, vendar le za čl.9 (A. HAHN, Bibliothek der Symbole und Glaubens- 
regeln der alten Kirche, Breslau 18973, 60 (70), v oglejski (2) veroizpovedi Venancija 
Fortunata iz zadnje tretjine 6. stoletja, vendar le za čl.9 (A. HAHN, 38 (46); gl. F. KAT- 
TENBUSCH, o.c., II, 482 op.13), v veroizpovedi Martina iz Brage, doma iz Panonije, 
vendar le za čl.2 (A. HAHN, 54 (65 s.)), v veroizpovedi, ki nam jo sporoča Codex 
Laudianus iz 6/7. stoletja, morda rimskega izvora, za čl.2, 9, 10, 11 (!) (A. HAHN, 20 
(25 5.)) in v veroizpovedi, znani iz bernskega rokopisa iz 7/8. stoletja, ki je bila v rabi na 
južnem nemškem področju, za čl. 1 (2), 9 in 10 (A. HAHN, 90 (95)). 

238 RUFINUS, Expositio, 34 (p. 169, s., v. 1—16): »... Hac itaque praepositionis 
syllaba creator a creaturis secernitur et divina separantur ab humanis.« Prim. DE RU- 
BEIS, Dissertationes, 16 s.; F. KATTENBUSCH, o. c., II, 481. 

8 F, KATTENBUSCH, o.c., II, 481 s.; šibko oporo za tako domnevo daje sam 

Rufin, ki v hereziološkem ekskurzu ošiba makedonijansko herezijo, ne da bi jo posebej 
imenoval; Expositio symboli 37 (p. 173, v. 39 ss.): »Concilium vanitatis est quod illi 
agunt, gui Filium guidem de substantia Patris fatentur, Sanctum vero Spiritum separant 
et secernunt .. .« 

238 G. BIASUTTI, Otto righe, 34 ss. 
23° Gl. G. KITTEL-G. FRIEDRICH, Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testa- 

ment VI, Stuttgart 1959, 224. 
24 Rufin, ki obširno razlaga smisel prilastka »unicus« (Expositio 6; p. 142, v. 23 ss.), 

ne vidi v njegovi stavi pred »filius« nobenega posebnega pomena ali izjemnosti; Exposi- 
tio, 7 (p. 14, v. 46 ss.): »Hic est ergo lesus Christus unicus Filius Dei, qui est et Dominus 

noster. Unicus et ad Filium referri et ad Dominum potest. Unus enim est vere Filius et 
unus vere Dominus lesus Christus.« 

*41 F, KATTENBUSCH, o.c., II, 584; gl. še G. KITTEL-G. FRIEDRICH, o.c. IV, 

94



Za obe posebnosti oglejske veroizpovedi moremo reči, da sta gotovo 
zelo stari, da verjetno nista prišli v oglejsko veroizpoved iz rimske vero- 
izpovedi, in da nista slučajni, pogojeni z oglejskim »sermo rusticus« ali 
z rokopisnim izročilom, temveč imata svojo dogmatično vsebino, ki nam 
zaenkrat še ni jasna. 

Medtem ko ostajata tidve posebnosti oglejske veroizpovedi še naprej 
uganka, pa nam dodatki v veroizpovedi, ki so nastali po izrecni Rufinovi 
omembi v oglejski cerkvi (kakor tudi v drugih cerkvah) »zaradi nekaterih 
heretikov«,** odkrivajo pot k poznavanju značilnosti najbolj zgodnjih 
obdobij oglejskega krščanstva. Tem dodatkom je bilo posvečenih več 
analiz?" 

Prvi dodatek, oznaka Boga Očeta s pridevkom »invisibilis et impassi- 
bilis«, je po Rufinovi pripovedi nastal zaradi boja proti patripasijanski 
hereziji, kakor so to heretično gibanje s konca 2. stoletja in v začetku 
3. stoletja imenovali v Ogleju in drugod na Zahodu." Dodatek v taki 
obliki kot varstvo pred herezijo dogmatično najbolj ustreza prvotnemu 
patripasijanstvu (ca. 140—190), pred nastopom Prakseja in Sabelija, ki 
sta omilila patripasijansko doktrino." Če upoštevamo dejstvo, da vse 
znane veroizpovedi, ki so protipatripasijansko formulirane, vsebujejo doda- 
tek v ravno takšni obliki, spet druge pa anatematizirajo Sabelija,""" je prav 

1942, 747; Computer — Konkordanz zum Novum Testamentum Graece, Berlin—New 
York 1980, p. 1275. 

= F, KATTENBUSCH, o. c., II, 589, navaja kot edino analogijo Ps. Krizostomovo 
veroizpoved z izvorom v Neaplju, domnevno iz prve polovice 6. stoletja (A. HAHN, 41 
(50). Dejansko je analogij precej več. Na tako stavo pridevka unicus (unigenitus oz. 
Hovoyevrje) naletimo v zelo starih formulah koptske cerkve (F. KATTENBUSCH, o. c., 
1, 320; A. HAHN, 140 (158)), etiopske cerkve (A. HAHN, 141 (159)), v sinodalnih formu- 
lah iz časa arijanskih bojev: v formuli sinode v Plovdivu 1.343 (A. HAHN, 158 (190)), 
3. sinode v Antiohiji leta 345 (A. HAHN, 159 (192)), 1. sinode v Sirmiju leta 351 
(A. HAHN, 160 (196)), 2. sinode v Sirmiju leta 357 (A. HAHN, 161 (200)), pri Vulfili 
(A. HAHN, 198 (271), na galskem področju (A. HAHN, 189 (258 s.); 59 (69); 107 (113)) 
in v visokem srednjem veku na nemškem področju (A. HAHN, 108 (11), 115 (120), 116 
(122), 117 (122)). Unicus oz. unigenitus pred filius, pri čemer ne sledi člen »dominus«, 
najdemo tudi v oglejski (?) veroizpovedi, ki nam jo posreduje Venancij Fortunat 
(A. HAHN, 38 (45)), v formuli 4. sinode v Sirmiju leta 359 (A. HAHN, 163 (204), sinode 
v Riminiju leta 359 (A. HAHN, 166 (208)), pri masiljskem duhovniku Leporiju z začetka 
5. stoletja (A. HAHN, 214 (299). 

43 Expositio, 3 (p. 136, v. 5—15): »... In ceteris autem locis, quantum intellegi 
datur, propter nonnullos haereticos addita quaedam videntur, per quae novellae doctri- 
nae sensus crederetur excludi.« 

24 DE RUBEIS, MEA, 68 ss.; IDEM, Dissertationes, 13 ss.; G.BIASUTTI, Otto 
righe, 37 ss.; G. CUSCITO, Crist. ant., 47 ss. 

215 RUFINUS, Expositio, 5 (p.140s., v.30ss.); analizo tega Rufinovega poročila 
daje G. BIASUTTI, Otto righe, 53 ss. O patripasijanski hereziji gl. pogl. IV, op. 232. 

246. G, BIASUTTI, Otto righe, 57 s. 

27 Očitno je postal Sabelij v Rufinovem času sinonim za vse vrste patripasijanstva. 
Protipatripasijansko je formuliranih več veroizpovedi, bodisi da vsebujejo karakteristične 
dodatke (A. HAHN, 134 (149), 161 (201), 239(352)), bodisi da anatematizirajo Sabelija 

95



tako možno, da je dodatek nastal po letu 190, verjetno pa pred letom 217, 
ko je bila herezija obsojena in je na Zahodu začela zamirati. Ta dodatek 
nam ne samo pomaga datirati nastanek oglejske veroizpovedi, temveč 
nam osvetljuje oglejsko cerkveno skupnost v dobi okrog leta 200, v 
kateri je prišlo do doktrinarnih sporov, do konflikta med privrženci 
patripasijanske herezije in med ortodoksno večino, ki se je pred heretiki 
zavarovala na najbolj učinkovit način, s protiheretičnim dodatkom v 
krstni veroizpovedi. Na polemiko s patripasijanstvom naletimo tudi pri 
cerkvenem očetu Kromaciju."" Kdo so bili nosilci in razširjevalci herezije 
v Ogleju? Domnevati moremo, da sta doktrina in duh te herezije s tenden- 
co po striktnem monoteizmu ustrezala judovsko-krščanskemu prebivalstvu. 
Zvez z aleksandrijskim judovskim krščanstvom v tem oziru ne moremo 
dokazati, so pa prav možne ali celo verjetne." Verjetno iz Ogleja, morda 
celo iz svojega izhodišča v Mali Aziji, se je razširila herezija med prve 
krščanske skupnosti v Panoniji, tako verjetno v Sirmij,"? še verjetneje 
pa v zgodnjo petovionsko krščansko skupnost, kakor moremo sklepati iz 
Viktorinovih polemičnih bodic proti tej hereziji."! Medtem ko moremo 
imenovati pridevek »inpassibilis« v ožjem smislu protipatripasijanskega, 
pa je imel pridevek »invisibilis« širši pomen v trinitaričnih predstavah, 
kakor je razvidno med drugim tudi iz Rufinovega polemičnega spisa 
proti Hijeronimu."" Navzočnost te predstave v oglejski veroizpovedi kaže 
na sorodnost zgodnje oglejske teologije s teologijo aleksandrijske šole." 

(A. HAHN, 155 (187), 173 (219), 176 (230), 181 (241), 186 (256), 199 (272), 217 (308)), 
bodisi da poudarjajo, da je Kristus »impassibilis« z ozirom na svojo božansko naravo, 
ki mu je skupna z Očetom (A. HAHN, 178 (233), 209 (290), 214 (300), 224 (325), 229 
(335), 238 (350), 240 (354)). 

248 Tractatus, 35,4 (edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 370, v. 73 sì): 
»... lupus est Sabellius, qui unitatem Patris ac Filii in unione concludit, ipsum sibi 
Patrem asserens esse qui Filius est, quia ipsum Patrem natum ex virgine, Filium esse 
coepisse, mente sacrilega profitetur.« 

249 G, BIASUTTI, Otto righe, 58 s. 
250 Na odsev boja proti patripasijanstvu naletimo v formuli veroizpovedi 2. sinode 

v Sirmiju leta 357 (A. HAHN, 161 (201): »... Patrem... invisibilem esse... impassibi- 
lem esse...«). V takem duhu razlaga dodatek tudi NICETAS de Remesiana, Instructio 
ad competentes 5,1, 8 (ed. K. GAMBER, Textus patristici et liturgici 1, Regensburg 1964, 
104). Ne moremo izključiti možnosti, da je protipatripasijanska formula v sirmijski vero- 
izpovedi odraz boja proti Fotinovi hereziji, ki je vsebovala glavne ideje patripasijanstva. 

Gl. pogl. IV, 8. 
282 Apologia contra Hieronymum 1,18 s. (cit. ed., 51 s.). 
253 G, C. MENIS, La cultura teologica, 478 s., z napačno trditvijo, da se dodatek 

»invisibilis« nahaja samo še v nekaterih afriških veroizpovedih. Na dodatek naletimo 
poleg v treh veroizpovedih afriške cerkve v 5. in 6. stoletju (A. HAHN, 47 (58), 48 (60), 
49 (61)) še v formuli kapadokijske cerkve, kakor nam jo sporoča arijanski milanski 
škof Avksencij (A. HAHN, 134 (149)), v arijanski veroizpovedi gotskega škofa Vulfila 
(A. HAHN, 198 (271), v Ps. Hijeronimovi veroizpovedi iz 7. stol. in v več veroizpovedih 
na galskem področju (v teh se »invisibilis« nanaša na celo sv. Trojico; A. HAHN, 239 
(351), 240 (353), 241 (355), 243 (357), 244 (357)) in v veroizpovedi stare irske cerkve 
(A. HAHN, 76 (83). 

96



Težje je določiti pomen, smisel in čas nastanka dodatka »descendit 
in inferna«, za katerega Rufin ne povsem po pravici pravi, da ga ne 
vsebujejo niti rimska niti vzhodne veroizpovedi." Resnično naletimo na 
ta dodatek med katoliškimi veroizpovedmi med prvimi v oglejski cerkvi. 
Pred tem najdemo ta dodatek v veroizpovedih treh sinod v dobi arijanske 
krize, 4. sinode v Sirmiju (359), sinode v traški Niki (359) in sinode v 
Konstantinoplu (360), v predkonstantinski dobi pa samo na Vzhodu, 
v nekaterih najstarejših veroizpovedih egiptovske cerkve, pozneje na 
Vzhodu pa v perzijski in armenski cerkvi." Smisel dodatka nam iz Rufi- 
novega komentarja ni povsem jasen in verjetno ni bil povsem jasen niti 
samemu avtorju. Rufin namreč na več mestih v komentarju posredno za- 
vrača svojo misel, da dodatek pomeni isto kot »sepultus«."" Gre za 
predstavo, opirajočo se na več mest iz Nove zaveze, da je Kristus po 
smrti na križu odšel za tri dni v podzemlje, kjer je rešil pravičnike iz 
ječe smrti." Predstava, ki vnaša pojem pekla v krščansko miselnost in 

2 Expositio, 16 (p. 152.5): »Sciendum sane est quod in ecclesiae Romanae Symbolo 
non habet additum: 'descendit in inferna': sed neque in Orientis ecclesiis habetur hic 
sermo: vis tamen verbi eadem videtur esse et in eo quod sepultus dicitur.« 

255 A, HAHN, 163 (204), 164 (206), 167 (209). F. KATTENBUSCH, o. c., I, 398 op. 2 
je menil, da se je v sirmijsko veroizpoved razširila iz oglejske cerkve (gl. op. 27), iz 
sirmijske pa je v nespremenjeni obliki prešla v ostali dve veroizpovedi (IDEM, o.c., II, 
896). Gl. tudi H. QUILLIET, Descente de Jésus aux enfers, DTC 4/1, 1924, 569; J.N. 
D. KELLY, Altchristl. Glaubensbekenntnisse, 371—377. 

256 F, KATTENBUSCH, o.c., I, 320 ss. (gre za eno najstarejših veroizpovedi, ki je 
bila v rabi v aleksandrijski cerkvi (!)); A. HAHN, 139 (157); v obeh primerih se ne 
omenja pekel, pač pa, v nem. prevodu iz koptščine, da je Kristus »befreit hat die Ge- 
fesselten«. Bolj slikovito opisuje Kristusovo dejanje »Missale Alexandrinum St. Marci«: 
Ravijcuc tov ddvarov xal zdv gčny oxvhevcac (A. HAHN, 140 (158 op. 491). V ar- 
menski veroizpovedi, ki je poznejšega nastanka, se izrecno omenja odhod v pekel in 
obojna misija, namreč širjenje evangelija in osvoboditev duš (A. HAHN, 138 (156)). 
Primere iz sirske in perzijske cerkve navaja J. N. D. KELLY, o. c., 372 s. Izključena je 
možnost, da bi se v te veroizpovedi razširil dodatek iz oglejske ali katere druge zapadne 
cerkve, pač pa je na Zahod prodrl pod vzhodnim vplivom. 

25. Gl. op. 254; F. KATTENBUSCH, o. c., II, 900. 

258 Mt 12,40; Rimlj 10,7; 1 Pet 3,18—20; 4,6. Predstavo o spustu v Schéol in odre- 

šitvi duš srečamo na več mestih v Stari zavezi (mesta navaja H. QUILLIET, o. c., 575 s.). 
RUFINUS, Expositio, 12 (p. 12 prim. pogl. IV, op.237); 14 (151 s.): »... ita et is qui 
habebat mortis imperium, rapuit guidem in mortem corpus lesu, non sentiens in eo 
hamum divinitatis inclusum; sed ubi devoravit, haesit ipse continuo, et diruptis inferni 
claustris, velut de profundo extractus trahitur, ut esca ceteris fiat...«; 15 (p.152): 
»Christus ... divina natura in mortem descendit, non ut lege mortalium detineretur a 
morte, sed ut per se resurrecturis ianuas mortis aperiret. Velut si quis rex pergat ad 
carcererm ...«; 27 (161 s.): »Si tibi paulo ante non putabatur esse possibile usgue ad 
mortem venisse immortalem, aspice nunc, guia gui devicta morte resurrexisse dicitur, 

non potest esse mortalis... eousque ille miserando descendit, usquequo tu peccando 
deiectus es... Redit ergo victor a mortuis, inferni secum spolia trahens. Eduxit enim eos 
qui tenebantur a morte.«; 28 (163): »Sicut homo enim erat, quia descenderat in in- 
fernum; sed inter mortuos liber erat, quia a morte teneri non poterat.« O teološki vsebini 
predstave gl. F. KATTENBUSCH, o. c., II, 912; J. N. D. KELLY, o. c., 373 ss. 

Acta ecclesiastia 8 97



nato v samo veroizpoved, je bila živa pri cerkvenih očetih od najzgodnejše 
dobe dalje, a je dokaj pozno postala sestavni del veroizpovedi. Izvor tega 
dodatka v oglejski veroizpovedi nam ni poznan. Predstavo samo resda 
najprej srečamo v veroizpovedih egipčanske cerkve, vendar je v značilni 
obliki in z značilnim poudarkom najstarejša prav v oglejski veroizpovedi. 
V taki obliki je skoraj gotovo oglejskega izvora.* Iz oglejske cerkve se 
je v zgodnji dobi, morda že pred sredino 4. stoletja, razširila na oglejsko 
vzhodno vplivno območje;?" na panonijsko (sirmijsko) področje, v 5. sto- 
letju pa iz istega središča na galsko cerkev." Z južnogalskega področja se 
je kot sestavni del recipirane »apostolske vere« razširila na vse ostale 
zapadne cerkve: na celotno galsko, hispansko, pozneje na irsko-britansko, 
nemško in rimsko ter italsko, tako da je na Zahodu ne moremo z zaneslji- 
vostjo ugotoviti samo v Afriki." Smisel dodatka ni povsem jasen. Cerkveni 
očetje so izoblikovali dvojno razlago predstave o pomenu Kristusove poti 
v podzemlje. Po prvi naj bi Kristus med tem poslanstvom le pridigal in 
krščeval, torej naj bi šlo za neke vrste misijon med mrtvimi. Tako raz- 
lago so zastopali npr. apokrifni Petrov evangelij, Ignacij Antiohijski, 
Justin, Hermas, Irenej, Klement Aleksandrijski, Tertulijan in Origen.?ss 
Po drugi razlagi pa naj bi Kristusova pot pomenila popoln triumf nad 

258 Oglejski izvor formule zagovarjata G. BIASUTTI, Otto righe, 37 ss. in G. CU- 
SCITO, Cristianesimo antico, 50 ss. 

250° To nam dokazuje tako imenovana »fides Hieronymi«, zapisana verjetno pred 
letom 377, z izvorom na področju Hijeronimovega rojstnega kraja Stridona (2), s 
formulacijo »descendit ad inferna, calcavit aculeum mortise. Gl. G. MORIN, Un symbole 
inédit attribué a saint Jerome, Revue Bénédictine 21, 1904, 1—9 (zlasti 3, v. 10; 5 s. in 8); 
PL Suppl. I, 515—516; J. N. D. KELLY, o. c., 405. 

Manj trden dokaz nam posreduje zapis formule veroizpovedi s tem dodatkom v 
legendi o mučeništvu sv. Donata, ki se je rodil in preživel mladost v Istri (!), deloval 
nato v Ogleju (!), Saloni in Egiptu, kjer je umrl mučeniške smrti v času preganjanja 
kristjanov pod cesarjem Licinijem. Po legendi, napisani po vsej verjetnosti v Dalmaciji, 
naj bi Donat v Saloni pred cesarjem Dioklecijanom izpovedal vero s tem dodatkom 
(čxeivov ele zov Könv xorreknividivo,) (Acta s. Donati 9; AA SS Mai V, 1866, 149 E). 

201 F. KATTENBUSCH, o. c., II, 898 s.; H. OUILLIET, o. c., 570 s. 
22 Dodatek najdemo v nekaterih poznih veroizpovedih rimske cerkve, po recepci 

»apostolske vere« v Rimu, od 9. do 16.stoletja (A. HAHN, 25—30 (30—34); J. N. 
D. KELLY, o. c., 418 ss.), italskih cerkva (A. HAHN, 38 (46; oglejska (2) formula Venan- 
cija Fortunata), 41 (50), 42 (52)), večkrat v španski cerkvi (A. HAHN, 54—56 (66—67), 
179 (236), še bolj pogosto pa v galski cerkvi (A. HAHN, 62 (72), 65—67 (74—78), 71 
(81), 73—75 (82—83), 150 (177), 240 (354)), brez izjem v irski, škotski in anglosaški ter 
skandinavski cerkvi v srednjem veku (A. HAHN, 76—89 (84—94), 120—121 (125 s.)), 
z malo izjemami v nemških cerkvah (A. HAHN, 90 (95), 92—112 (97—118), 114 (119), 
116—117 (122—123), 119 (124), 246 (363). 

Edini, vendar ne povsem zanesljiv dokaz za njeno navzočnost v formulah afriške 
cerkve, nam posreduje tako imenovana Ps. Atanazijeva veroizpoved, katere avtor naj 
bi bil Vigilij iz Tapsa s konca 5. stol. (A. HAHN, 46 (57); F. KATTENBUSCH, o. c., I, 
147). 

283 Vsa ustrezna mesta navaja H. QUILLIET, o. c., 578—581; gl. tudi J. N.D. KEL- 
LY, o. c., 374. 

98



podzemljem in njegovim gospodarjem, smrtjo oz. hudičem. Ta zmaga 
naj bi omogočila odrešitev vsega človeštva. Tako razlago najdemo pri 
Melitonu iz Sard, v apokrifnem Nikodemovem evangeliju, med zahodnimi 
pisci najprej pri Ciprijanu, nato pri Viktorinu Ptujskem, med oglejskimi 
pisci pri Kromaciju, med deli z oglejskega območja v latinskem prevodu 
egiptovskega cerkvenega reda," zlasti pa je to razlago zagovarjal Rufin, 
kateremu pomeni zmaga nad podzemljem (zelo verjetno v pomenu pekla) 
pogoj za akt vstajenja."" Prav tako je nejasen motiv, zaradi katerega je 
bil uveden ta dodatek v veroizpoved. Gotovo ne gre le za uvajanje pojma 
pekla ali za poudarjanje Kristusove misije, kakor trdijo v bistvu v nasprotju 
z Rufinom, ki izvaja vse dodatke iz borbe proti herezijam, nekateri so- 
dobni raziskovalci." Mislim, da gre bolj verjetno za določeno proti- 
heretično ost, ki se je pozneje pozabila, kar dokazuje že Rufinovo enačenje 
izraza z izrazom »sepultus«. Že samo Rufinovo nepoznavanje vsebine in 
pomena tega dodatka kaže, da ne gre za novejši dodatek k formuli, temveč 
za zelo starega, segajočega v same začetke samostojnega razvoja oglejske 
formule. V 4. stoletju so cerkveni očetje to predstavo uporabljali kot 
izhodišče v boju proti arijanizmu in apolinarizmu.?” Ker je oglejska 
veroizpoved starejšega nastanka, pridejo v poštev starejše herezije, in 
sicer tiste, ki so skušale okrniti božansko naravo Kristusove osebe in 
njenega poslanstva v smislu odrešitve človeštva: doketizem," verjetneje 
pa gnosticizem ali manihejstvo."" V duhu te predstave bi bilo možno, 
da je dodatek prišel v oglejsko veroizpoved z Vzhoda (Egipta ali Sirije), in 
da je v oglejski cerkvi dobil poudarek na Kristusovem dejanju odrešitve 
človeštva. Predstava o peklu in Kristusovem prihodu vanj, o zmagi nad 

20 Vsa ustrezna mesta navaja H. QUILLIET, o.c., 581 s.; prim. J. N.D. KELLY, 
o.c., 375. O Viktorinu in Kromaciju kot zastopnikih take predstave gl. pogl. IV, op. 237. 

208 J. N. D. KELLY, o. c., 375; gl. op. 269 (spodaj) in pogl. IV, op. 237. 
26 H. QUILLIET, o. c., 571; G. BIASUTTI, Otto righe, 39; G. CUSCITO, Cristiane- 

simo antico, 51 (zadnja dva izhajata iz napačne predpostavke, da se dodatek nahaja samo 
v oglejski veroizpovedi in da ni znana nobena herezija, ki bi zadevala samo oglejsko 
cerkev). 

267 H. QUILLIET, o.c., 582; 585 s.; da je ta dodatek v oglejski veroizpovedi na- 
perjen proti tema dvema herezijama, je domneval že DE RUBEIS MEA, 70; prim. J. N. 
D. KELLY, o. c., 375 s. 

268 F, KATTENBUSCH, o.c., II, 901; J. N. D. KELLY, o. c., 376, smatra, da se do- 
datek lahko nanaša samo na to herezijo. 

26 Dodatek lahko razumemo predvsem kot polemiko s tistimi heretiki, ki so zavračali 
akt vstajenja. V tem smislu ga razlaga tudi RUFINUS, Expositio, 15 (p. 152): »... divina 
natura in mortem descendit, non ut lege mortalium detineretur a morte, sed ut per se 

resurrecturis ianuam mortis aperiret.«; 28 (p. 163): »Haec autem ex persona eorum dicit, 
qui cum ipso die tertia resurgentes, de morte revocantur ad vitam...«; 46 (181): 
»... quae utilitas divini ad inferna descensus; quid resurrectionis gloria et animarum de 
infernis revocata captivitas.« Taki heretiki so bili gnostiki in manihejci; Expositio, 37 
(p. 172): »Concilium vanitatis est quod Manichaeus docet... resurrectionem carnis no- 
strae negat.«; 39 (p.175): »Nam Valentinus resurrectionem carnis omnimodis negat, et 
Manes, sicut supra ostendimus.« 

m 99



smrtjo ter rešitvi tamkaj zaprtih duš pravičnikov, je bila trdno zasidrana 
v oglejski cerkvi"? Že zgodaj je bila živa tudi na vzhodnem oglejskem 
vplivnem območju, saj naletimo nanjo pri Viktorinu Ptujskem in v tako 
imenovani Hijeronimovi veroizpovedi, domnevno z mejnega območja med 
Italijo, Dalmacijo in Panonijo.""! 

Tretji dodatek v oglejski veroizpovedi, genetiv kazalnega zaimka 
»huius« pred izrazom »carnis resurrectionem«, je razložil Rufin kot 
posebno značilnost in skrivnost oglejske cerkve v komentarju k vero- 
izpovedi in še v dveh ohranjenih spisih." Očitno je bila ta posebnost 
oglejske verizpovedi najbolj opazna in najbolj značilna. Poudarek na veri 
v vstajanje vsakega posameznika, izrečen z zaimkom »tega« v trenutku, 
ko se je vernik z znamenjem križa dotaknil svojega čela, je resnično 
posebnost oglejske cerkve, ni pa unikum v krščanskem svetu, saj 
naletimo na ta dodatek na prehodu iz 4. v 5. stoletje v akvitanski 
cerkvi"? in pri Niketu iz Remezijane,"' pozneje pa v mozarabski liturgiji 
ter po smislu, ne pa po načinu formuliranja, v veroizpovedih nekaterih 

#0 Taka naj bi bila teološka izpoved Jonove zgodbe, ki je upodobljena na mo- 
zaikih južne dvorane Teodorove bazilike (G. C. MENIS, La cultura teologica, 505 s.). 
Zlasti pa je ta predstava navzoča pri oglejskih cerkvenih očetih. Pri Rufinu (poleg v 
op. 258 navedenih mest iz komentarja k veroizpovedi še v spisu De benedictionibus pa- 
triarcharum 1,6 (p.395s.)) in zlasti pri Kromaciju (Sermo 16; 17,2, 24,5; CCSL 9A, 
1974, 72 ss.; 76; 111); gl. D. CORGNALI, Il mistero pasquale in Cromazio d’Aquileia, 
Udine 1979, 139ss.; G. TRETEL, Mysterium e sacramentum in s. Cromazio, Trieste 
1979, 14155). Na to predstavo naletimo tudi pri cerkvenih očetih, ki so izhajali z 
oglejskega območja, tako pri Hijeronimu (vsa mesta navaja H. QUILLIET, o.c., 601) 
in pri Venanciju Fortunatu (A. HAHN, 38 (46); F. KATTENBUSCH, o.c., I, 1305.) 
Pozneje je na oglejskem področju ne srečamo več. Tako sta npr. formula vero- 
izpovedi sinode v Čedadu (796/7) v času patriarha Pavlina II. (gl. Concilium 
Foroiuliense, ed. A. WERMINGNOFF, MGH Leges 11/2, 1906, 187) in formula 
iz časa patriarha Lupa (I. ali II; sreda 9. ali sreda 10. stol.), ki naj bi izvirala iz 6. stol.(!) 
(A. HAHN, 37 (435.); DE RUBEIS, Dissertationes, 18 ss.; F. KATTENBUSCH, o.c., I, 
107 ssi), brez tega značilnega »oglejskega« dodatka. DE RUBEIS, o.c., 22 sodi, da je 
oglejska cerkev že v začetku 6. stol. sprejela rimsko formulo in s tem opustila svoje 
lokalne značilnosti. 

21 O tej predstavi pri Viktorinu Ptujskem gl. pogl. IV, op. 237. O tako imenovani 
»fides Hieronymi« in o veroizpovedi mučenca Donata gl. op. 260. 

22 Expositio, 41 (p. 177, v. 17 ss.); 43 (p.179, v.1ss.); Apologia ad Anastasium, 4 
(p. 26); Apologia contra Hieronymum 1,5 (p. 40; posebnost se označuje kot »singulare et 
praecipuum ecclesiae nostrae mysterium«). Dodatek v taki obliki navaja tudi CHRO- 
MATIUS, Tractatus, 41,8 (cit. ed., 396). 

23 A, HAHN, 59 (70). 
24 Ne da bi se spuščali v problematiko osebnosti cerkvenega pisca Niketa (gl. na- 

zadnje Y.M. DUVAL, Niceta d’Aquilée. Histoire, legende et conjectures anciennes, 
AAAd 17, 1980, 161—206), je treba poudariti, da je A. HAHN, 40 (49) po pravici pripisal 
njegovi veroizpovedi sklepno formulo »huius carnis resurrectionem« (De symbolo 10—11, 
ed. A.E. BURN, Cambridge 1905, 49), medtem ko F. KATTENBUSCH, o.c., I, 1085. 
ter A.E.BURN, l.c. (v komentarju) izražata do tega pomisleke; na obeh mestih se 
namreč v kontekstu (pisanem v 2. osebi) omenja vera v »carnis tuae resurrectionem«. 

100



cerkva na Nemškem od 8. stoletja dalje." V oglejski cerkvi je ta posebnost, 
dasi je bila najbolj značilna, do srede 6. stoletja izginila." Rufin nam 
ne sporoča neposrednega povoda za nastanek tega dodatka, niti nam ne 
sporoča časa njegovega nastanka. Dodatek je zelo verjetno nastal kot 
varstvo pred tistimi nauki, ki so zanikali vstajenje mrtvih oz. so si to pred- 
stavljali v drugačni obliki. V poštev pridejo na oglejskem področju zelo 
verjetno, kot bi mogli sklepati posredno tudi iz Rufinove in Kromacijeve 
polemike, gnostiki, manihejci, marcioniti in origenijanci, bolj verjetno 
kakor doketisti.?7? 

Končno moramo upoštevati kot pomemben vir za poznavanje korenin 
oglejskega krščanstva največji spomenik oglejske krščanske umetnosti, 
mozaike Teodorove bazilike iz Konstantinove dobe. Ne da bi se spuščali 
v predstavitev tega bisera zgodnje krščanske umetnosti, o katerem obstaja 
obsežna strokovna literatura,"" in ne da bi predstavljali duhovni milje 
oglejske krščanske skupnosti v Teodorovem času," bi radi opozorili na 
tiste elemente, ki sežejo po izvoru v starejša obdobja in odražajo umet- 
niške, dogmatične in duhovne vplive zgodnejših središč krščanstva. 

Simbolizem oglejskih mozaikov ustreza predstavam prednicejske 
teologije deloma drugega, zlasti pa tretjega stoletja z raznovrstnimi vplivi. 
Izpoved oglejskih mozaikov odraža duha Janezove teologije, ki je postala 
v tretjem stoletju v Rimu in očitno tudi v Ogleju temelj krstne kateheze 

25 A, HAHN, 58 (69), 108 (115; v obeh primerih »resurrect. meae carnis«); 94(99; 
»me resurrecturum in eadem carne, qua nunc vivo«); 114—117 (120—124; »urstende 
mines libes«). Napačno pripisuje ta dodatek samo oglejski cerkvi M.SIMONETTI 
(RUFINO, Spiegazione, 109 op. 101). 

26 Dodatka ne najdemo več pri Venanciju Fortunatu (A. HAHN, 38 (46). 
27 Gnostiki in manihejci so zanikali vstajenje mrtvih (gl. Rufinovo oznako obeh 

herezij v op.269), medtem ko so si Origenovi epigoni zamišljali vstajenje v spremenjeni 
obliki, na kar meri Rufin z besedami: »Sed et eos, si qui illi sunt, qui dicuntur adsere- 
re... carnis resurrectionem non integra naturae suae substantia reparandam.« (Expo- 
sitio, 37; p.173, v.55 ss.). Da gre v tem primeru za polemiko proti heretikom, ki so 
zanikali vstajenje, nam dokazuje CHROMATIUS, Tractatus, 41,8 (cit. ed., 395 s.), ki na 
drugem mestu te heretike izrecno imenuje: »... ne ab inimicis fidei assereretur quod non 
in eadem carne Christus surrexisset a mortuis. Christum resurrexisse in corpore pro- 
basset, nec sic tamen Marcion vel Manichaei resurrexisse in carne Dominum credere 
voluerunt.« (Sermo 26,4; cit.ed., 121). Da gre za polemično ost proti gnostikom, je 
domneval že F. X. MURPHY, o.c., 184. Prim. G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 53 
op. 46; G. C. MENIS, La cultura teologica, 485 s. Mnenje, da gre za polemično formulo 
proti doketističnim nazorom (G. BIASUTTI, Otto righe, 41), je najmanj upravičeno, saj 
Rufin te herezije nikjer ne omenja. 

#78 Literaturo do leta 1978 navaja S. PIUSSI, Bibliografia aquileiese, AAAd 11, 
1978, 183—194. Od najnovejših, po letu 1978 objavljenih del, velja upoštevati zlasti 
sledeča: L. BERTACCHI, Architettura e mosaico, Da Aquileia a Venezia, Milano 1980, 
189ss. A. QUACQUARELLI, Note esegetiche sui pavimenti musivi delle basiliche 
teodoriane di Aquileia: il »bestiarius«, AAAd 22, 1982, 429—462; G. C. MENIS, La cul- 
tura teologica, ibidem, 463—527; S. TAVANO, La crisi formale tardoantica e i mosaici 

teodoriani, ibidem, 549—569. 
278 G. C. MENIS, La cultura teologica, 464 ss. 

101



in kristološkega oblikovanja vere." Oglejski mozaiki odražajo tudi močan 
vpliv teologije aleksandrijske eksegetske šole (Klement, Origen),* po 
drugi strani pa je razločen tudi vpliv antiohijske šole z rigoristično biblij- 
sko interpretacijo in s spicifičnimi kozmološkimi predstavami." Še 
izrazitejši od vzhodnih pa so zahodni vplivi. Tukaj ne gre toliko za vpliv 
teologije starejših grških mislecev Zahoda, kot so bili Hermas, Irenej in 
Hipolit,"" temveč zlasti za vpliv afriškega krščanstva s Tertulijanom in 
Ciprijanom kot glavnima mislecema."" Poraja se vtis, da je v teku tretjega 
stoletja vpliv afriškega krščanstva zasenčil vzhodne vplive. Od vzhodnih 
elementov so v tej dobi najbolj opazni egipčanski vplivi, manj sirski, 
praktično nič pa maloazijski. O najbolj značilnem elementu maloazijskega 
krščanstva, mesijanskem milenarizmu, ni sledu, nasprotno, po nastrojenju 
oglejskih cerkvenih očetov sodeč je bilo to mišljenje oglejskemu krščanstvu 
že od začetka tuje." Nekateri prizori z oglejskih mozaikov se po svoji 
teološki izpovedi ujemajo s predstavami, ki so bile v oglejski cerkvi zelo 
stare in jih poznamo iz pisanih virov poznejšega nastanka: Jonov ciklus 
s predstavo o Kristusovi smrti, odhodu v podzemlje in vstajenju," obenem 
s poudarkom v duhu interpretacij antiohijske šole na ujemanju in dopol- 
njevanju Stare in Nove zaveze," podoba Viktorije s Kristusovo zmago 

280 J, HAGENAUER, Omnis in Domini potestate. Das theologische Programm des 
frühchristlichen Mosaikfussbodens im Dom zu Aquileia, Jahreshefte des Österr. archäo- 
log. Institutes in Wien 47, 1964—1965, 149—177, zlasti 169ss.; G.C.MENIS, La 

cultura teologica, 510 s., A. QUACQUARELLI, Note esegetiche, 459 ss. O »janezovskih« 
elementih v oglejski veroizpovedi gl. op. 239; 241. 

281 G. C. MENIS, La cultura teologica, 498 ss. 

28° G, C. MENIS, o. c., 494 ss. 
283 G. C. MENIS, o. c., 513; 519; 526; A. QUACQUARELLI, o. c., 431; 444. 

2% G. C. MENIS, La cultura teologica, 513; 522; 526. O vplivu afriškega krščanstva 
na oglejsko, ki se da na osnovi razpoložljivih virov proučevati zlasti za drugo polovico 
4. stoletja, gl. S. TAVANO, Aquileia e Africa, Società filol. Friul., 45° Congr., Udine 
1968, 187—201; G. CUSCITO, Africani in Aquileia e nell’Italia settentrionale, AAAd 5, 

1974, 143—163; Y.M. DUVAL, L’influence des écrivains africains du Ile siècle sur 
les écrivains chretiens de Pltalie du nord dans la seconde moitié de IVe siecle, AAAd 5, 
1974, 191-225. 

285 Nobeden od oglejskih cerkvenih očetov ni bil pod vplivom milenarizma, ki je v 
času razcveta oglejske patristike v katoliški cerkvi že praktično izumrl. Milenaristično 
predstavo o življenju na zemlji po vstajenju je mimogrede ošvrknil RUFINUS, Expositio, 
39 (p. 175, v.18 ss.): »Resurrectionis igitur virtus angelicum hominibas confert statum, 
ut gui de terra resurrexerint, non iterum in terra cum pecudibus sed in caelo cum angelis 
vivant.« V sistematično kritiko milenarizma se je spustil Hijeronim, glavni borec proti 
milenarizmu na Zahodu; gl. pogl. IV, op. 192 in 194. 

286 G. RINALDI, I tre quadri di Giona nel mosaico dell'aula teodoriana, AAAd 8, 
1975, 109—130, zlasti 114—121; G.C.MENIS, La cultura teologica, 505s. Jona je 
upodobljen tudi na oltarju iz Intercise (E.B. THOMAS, Religion, v kolekt. delu 
The Archeology of Roman Pannonia, edd. A. LENGYEL-G. T.B. RADAN, Budapest 
1980, 198), na oltarju iz Sirmija (K. GAMBER, Domus ecclesiae, 28), na grobnici iz 
Sopian in na sarkofagu iz Beograda (A. MOCSY, Pannonia and Upper Moesia, 334). 

102



nad smrtjo." Podoba boja med želvo in petelinom, na katero naletimo 
kar dvakrat, v severni in južni dvorani bazilike, simbolizira spopad med 
svetlobo in temo, med dobrim in zlim, oz. spopad med Kristusom kot 
principom dobrega in hudičem kot principom zla in s tem Kristusovo 
zmago nad smrtjo.?" 

Oglejska veroizpoved in mozaiki Teodorove bazilike sta edina vira, 
ki nam v celovitejši podobi odkrivata bistvene poteze zgodnjega oglejskega 
krščanstva. Tadva vira kažeta, da gre pri nastajanju in zgodnjem obliko- 
vanju oglejske krščanske skupnosti za cel konglomerat vplivov, ki se med 
seboj prepletajo, tako da jih je težko kronološko razvrstiti. Samo domne- 
vati moremo, da je bil v najstarejši dobi prevladujoč vpliv judovsko- 
krščansko obarvane krščanske skupnosti v Aleksandriji, ob hkratnih moč- 
nih vplivih Sirije, da pa je vsaj od srede tretjega stoletja začel vse bolj 
prevladovati vpliv zahodnih cerkva, zlasti Afrike in Rima. Ti zahodni 

27 G.C.MENIS, La cultura teologica, 498; ideja o neločljivi povezanosti Stare in 
Nove zaveze je vseskozi navzoča v Viktorinovih spisih (gl. pogl. IV, op. 229), odražajo 
pa jo tudi dekorativni elementi na starokrščanskih oltarjih iz Panonije (E. B. THOMAS, 
Le). 

288 G. C, MENIS, o. c., 508 ss.; 518 ss.; prim. pogl. IV, op. 237. 
28° Prizor boja med petelinom in želvo na oglejskih mozaikih je enkraten v vsej 

antiki. Po vsej verjetnosti gre za privzetje simbolike mitrejskega spopada med dobrim 
in zlim, svetlobo in temo, za katerega imamo edino ikonografsko vzporednico na 
reliefu iz prvega mitreja v Ptuju (AIJ 291; gl. R. EGGER, Ein altchristliches Kampfsymbol, 
Römische Antike und frühes Christentum I, Klagenfurt 1962, 144—158). Nekaj važnejših 
študij: G.C. MENIS, Nuovi studi iconologici sui mosaici teodoriani di Aquileia, Atti 
del? Accad. di sc., lett. e arti di Udine 1970—1972, s. VII/9, Udine 1971, 8—13; 60; 
E. JASTRZEBOWSKA, Les origines de la scene du combat entre le coq et la tortue dans 
les mosaiques chrétiennes d'Aguilče, AAAd 8, 1975, 93—107; A.CARLINI, Senso 
figurale cristiano in un tema iconografico della basilica teodoriana di Aquileia alla luce 
della tradizione letteraria, Studi di poesia latina in onore di A. Traglia II, Roma 1979, 
901—914. 

Simboliko podobe so različno razlagali. Medtem ko je videl C. COSTANTINI, 
Aquileia e Grado. Guida storico-artistica, Milano 1916, 385. v njej simbol boja med 
krščanstvom in poganstvom, je R. EGGER, o. c., zlasti s sklicevanjem na odlomek, ki ga 
posreduje HIERONYMUS, In Osee Ill, 11 (ed. M. ADRIAEN, CCSL 76, 1969, 139, 
v.292ss.), videl v podobi spopad med pravovernostjo in herezijo. G.BRUSIN (G. 
BRUSIN-P. L. ZOVATTO, Monumenti paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine 
1957, 47) je videl v njej edino aluzijo na sodobnost; domneval je celo, da gre za sim- 
boliziranje zmage nad arijanizmom in da gre za poznejši vstavek v mozaična tla, 
napravljen po oglejskem koncilu leta 381. To razlago je z rezervo sprejel tudi G. CUSCI- 
TO, Crist. antico, 181. A. CARLINI, o.c., 908 ss. je izhajajoč iz dejstva, da se zgornja 
razlaga ne ujema s kristološko izpovedjo celotnega kompleksa mozaika, ob naslo- 
nitvi iz vrsto mest iz stare, tudi apokrifne krščanske književnosti, med oglejskimi 
pisci pa na Kromacija (zlasti velja poudariti izredno prodorno interpretacijo podobe 
mošnje s številom 1300 kot nagrade za zmagovalca, ki jo je na osnovi Kromacijevega 
odlomka napravil S. TAVANO, In margine all’omelia XV di Cromazio d’Aquileia, Studi 
Goriziani 36, 1964, 123—138), prišel do zaključka, ki je v kontekstu drugih podob 
nesporen: boj simbolizira Kristusov boj s smrtjo in se vključuje v predstavo o Kristuso- 
vem spustu v podzemlje in zmagi nad smrtjo. To razlago sta sprejela tudi A. QUACQUA- 
RELLI, o. c., 440 ss. in G. C. MENIS, La cultura teologica, 508. 

103



vplivi so postali ob koncu tega obdobja prevladujoči, tako da je kljub 
verjetnemu grškemu izvoru vodilnega klera in precejšnjega dela vernikov 
postala oglejska cerkev že v konstantinski dobi po svoji usmerjenosti in 
duhu zahodna cerkev." 

6. Domnevna preganjanja kristjanov v 2. stoletju in v prvi 
polovici 3. stoletja na vzhodnem vplivnem območju oglejske cerkve 

Za zgodovino krščanstva na vzhodnem vplivnem območju oglejske 
cerkve v 2. in v prvi polovici 3. stoletja nimamo na razpolago nikakršnih 
zanesljivih virov. Neizpodbitnih materialnih dokazov za njegov obstoj 
ni nobenih, pisani viri pa so brez izjeme zelo poznega nastanka in zato 
zelo omejene vrednosti. Medtem ko moremo upravičeno domnevati, da je 
krščanstvo v tem času obstajalo v Ogleju, pa nas poznejša oglejska tradi- 
cija v tem oziru pušča na cedilu. Od Mohorja v Neronovi dobi tja do 
Hilarija v osemdesetih letih 3. stoletja zija v oglejskem izročilu časovna 
vrzel, dolga več kakor tri stoletja. Papež Pij I., zelo verjetno doma iz 
Ogleja, v zgodnji oglejski tradiciji ne zavzema nobene vloge, kar je pre- 
senetljivo spričo lepe možnosti, ki jo je prihod človeka iz Ogleja na 
Petrov prestol nudila. Ta vrzel dveh stoletij je vznemirjala srednjeveške 
kroniste kakor tudi novoveške in sodobne zgodovinarje." 

A. Vprašanje »istrskih« mučencev 

Neodvisno od oglejske tradicije se je na istrskem področju izoblikovalo 
več legend, ki naj bi opisovale dogodke iz zgodovine krščanstva v času pred 
zadnjimi velikimi preganjanji kristjanov. Istrsko področje je bilo glede 
širjenja krščanstva po splošni sodbi pod neposrednim vplivom Ogleja. 
Vplivi od drugod (Salona, Ravena), so bili v primerjavi z oglejskimi 
nedvomno malo pomembni. Noben vir nam ne dokazuje širjenja krščan- 
stva iz Salone v Istro v tej dobi. Če upoštevamo, da je en misijonski tok 
v Oglej in sploh na severnojadransko območje potekal po obalni poti iz 
Dalmacije, te možnosti ne moremo izključiti. Prav tako relativno tesni 
stiki med Salono in Oglejem, ki jih moremo zasledovati za čas ob koncu 
3. in v začetku 4. stoletja," verjetno niso šli povsem mimo Istre. 

O vplivu Ravene na začetke krščanstva v Istri nimamo nič sodobnih 

290 G. C. MENIS, La cultura teologica, 468 ss.; 477; 527. 
2m. Medtem ko se Chronicon Patriarcharum Aquileiensium iz 9.stol. (DE RU- 

BEIS, MEA, Appendix, 6) za časovno vrzel ne zmeni, pa je DANDULUS, Chronica, A. 
68—276 (p.13—25) postavil prvo, drugo in tretjo »vacatio« za temelj periodizacije 
temu obdobju, saj je po njih poimenoval 3., 4. in 5. poglavje svoje kronike. Kako so 
skušali rešiti ta problem novoveški in skušajo rešiti sodobni zgodovinarji, gl. op. 125. 

2 R, BRATOZ, Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi, 260. 

104



ali zanesljivih poznejših virov. Poznejša tradicija o sv. Apolinariju govori 
celo o misijonski akciji začetnika krščanstva v Raveni, ki naj bi v času 
svojega izgnanstva v Iliriku širil krščanstvo v Istri." Z ozirom na lego 
Istre in na čas ter način širjenja krščanstva na Jadranu bi mogli soditi, 
da so bili vplivi iz Salone in iz Ravene možni, vendar so bili gotovo šib- 
kejši od oglejskega vpliva. 

Oglej se kot prvo žarišče širjenja krščanstva v Istro omenja v domači 
tradiciji, tako v legendi o sv. Mohorju in v poznejši beneški historiografiji, 
s predstavo, da je namreč Mohor poslal misijonarje v »Trst in druga 
(istrska?) mesta«."" Predstavo o oglejskem misijonu v Istri in o začetkih 
krščanstva v Istri v apostolski dobi je sprejelo novoveško zgodovinopisje 
in jo najdemo v delih, ki so nastala od 16. do konca 19. stoletja."" Srednje- 
veška predstava o začetkih krščanstva v Istri v apostolski dobi je bila 
verjetno historično ozadje za oblikovanje legend, ki so za poznavanje naj- 
starejših obdobij krščanstva v Istri nedvomno zelo omejene vrednosti. 

Nobeni starejši viri nam ne dokazujejo preganjanj kristjanov v Istri 
pred zadnjo četrtino 3. stoletja. Na osnovi pokvarjenih zapisov in napač- 
nega branja Hijeronimijanskega martirologija se je izoblikoval majhen 
istrski seznam mučencev, koledarski zapis o več domnevnih istrskih mu- 
čencih, na katere naletimo v historičnih martirologijih in v Rimskem 
martirologiju. Kritično branje Hijeronimijanskega martirologija je prineslo 
spoznanje, da je ta predstava povsem neutemeljena." Vsekakor je pre- 

203 Gl. op. 137. 
2 Passio Hermagorae 3; poročilo legende prenaša Chronicon Patriarcharum Aqui- 

leiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, 6) na celo Benečijo in Istro (Seniores et 
levitas ordinavit, quos ad civitates alias Italiae transmittebat; o predstavi »ltalije« v 

zgodnjesrednjeveših virih z beneškega območja gl. op.42), DANDULUS, Chronica, A. 
46—49 (p. 10), pa ga točno povzema po legendi (presbiteros et levitas Tergestum et ad 
alia loca similiter missit.). Misijonsko aktivnost na istrskem in beneškem področju pri- 
pisuje dve stoletji pozneje (!) škofu Hilariju (Chronica, A. 276 ss. (25): »Suo sermone et 
opere in Venecia et Ystria Christianitas dilatata est.«). Za vmesni čas nam o krščanstvu 
v Istri ne poroča ničesar, kar je očiten dokaz, da tržaških legend, nanašajočih se na 
2. stoletje in na prvo polovico 3. stoletja, ni poznal. 

205 Poleg del italijanskih, zlasti istrskih zgodovinarjev, ki jih navaja G. CUSCITO, 
Cristianesimo antico, 103, velja upoštevati še dela kranjskih starinoslovcev, ki zagovarja- 
jo to tradicijo, poleg tega pa Mohorjev misijon širijo na sosednjo Kranjsko, ne da bi 
za to imeli kakršnokoli oporo v še tako problematičnih virih kot so legende. Gl. J. L. 
SCHÖNLEBEN, Carniolia, Ill, 152s.; J. V. VALVASOR, Die Ehre, II/VIII, 509 je šel 
v lokalpatriotizmu celo tako daleč, da ni omenil misijona v Istro, pač pa samo v Japodijo, 
del Norika in Panonije (!); M.BAVCAR, Historia, 2,32 (slov. prev.83) je prav tako 
Mohorjev misijon širil na Koroško, Štajersko in v Japodijo. Stoletje kasneje je Mohorjev 
in Fortunatov (!) misijon širil na »Japidijo, Karnijo, Istrijo inu Panonijo« M. POHLIN, 
Kraynska kroneka (1770; odlomek je objavil P. RADICS, »Kraynska kroneka« p. Marka 
Poblina, Izvestija Muzejskega društva za Kranjsko 11, 1901, 45). 

2° Po kronološkem zaporedju nastanka so ti zapisi sledeči: 
a) MH, Mai 24 (269 s.): »In Istria natale Zoili Servuli.« 

MH, Iun. 5 (304): »In Istria Zoili Sateri Tymini Saturnini Servili Felicis Silvani 
Fortunati.« 

105



senetljivo dejstvo, da Hijeronimijanski martirologij, ki je nastal sredi 5. sto- 
letja na oglejskem področju, po dokaj dobro utemeljeni hipotezi celo v 
štivanskem samostanu ob izlivu Timava," na sami geografski meji Istre, 

MH, Aug. 12 (436): »In Istria natale sancti luliani.« 
b) FLORUS, Mai 24 (Edit. prat., 93): »In Istria, natale sanctorum Zoelli, Servuli, 

Felicis, Silvani et Dioclis.« 
©) Parvum Romanum, Mai 24 (PL 123, 157): »In Istria, Zoelli, Silvani.« 
č) ADO, Mai 24 (PL 123, 270): »In Istria, natalis ss. Joelli, Sirvilii, Sylvani et 

Dioclis.« 
d) USUARDUS, Mai 24 (p. 234): »Apud Histriam, sanctorum Zoelli, Servilii, Felicis, 

Silvani et Dioclis.« 

USUARDUS, Nov. 21 (345): »In provincia Histria, passio sancti Mauri marty- 

rise 
e) MR, 24 (S) (204): »In Istria sanctorum martyrum Zoelli, Servilii, Felicis, 

Silvani et Dioclis.« 
MR, Nov.2 (3) (491): »Tergeste passio beati Justi, qui in eadem persecutione 

(se. Diocletiani) sub Manatio praeside martyrium consumavit.« 
Na to, da omemba Istre v MH ni avtentična, je prvi opozoril L. DUCHESNE 

v uvodu v prvo kritično izdajo MH (AA SS Novembris 11/1, 1894, LXXIV: »Histria si 
quando ... videtur nominari, ibi textus corruptus ist, et vera lectio, ut syriaco breviario 
docemur, vel Lystra est, vel Syria«). Po tej poti je šel H. DELEHAYE, Saints d'strie et 
de Dalmatie, AB 18, 1899, 384 s.; IDEM, komentar k MH, 270 n.1—S in 306 n. 46 ter 

MR, 205 n.5, ki je prišel do nespornega zaključka: mučenec Zoilus se ne nanaša na 
Istro, temveč na mesto Listro v Likaoniji. To nam dokazuje Breviarium Syriacum, ki ga 
omenja kot mučenca iz Listre na 23. maj (AA SS Nov. li/1, 1894, LVII; zanimivo je, da 
Synax. Eccl. CP med šestimi mučenci iz Listre Zojla ne omenja). Za Servula in ostale v 
skupini nimamo direktne podlage v virih. Če se Servul omenja v isti skupini z Zojlom, 
se zelo verjetno ne nanaša na Istro. Pri elogiju v MH, Mai 24 naletimo na skupino 
»In Siria Zoeli Saturi Timini Saturninae Servili Felicis Silvani Fortuni item Zoeli Siriae 
et Diocliae«, ki je identična z drugo omembo »istrskih« mučencev 5. junija. Prepričljivo je 
trdil H. DELEHAYE, MH, 270 n.33, da je zadnje ime nastalo iz imena Zoilus (Zoeli; 
Dioeli; Diocli). Manj prepričljivo je sklepanje, da je ime Servulus nastalo iz napačnega 
branja imena Zoilus (MH, 270 n. 5; MR, 205, n. 5), ki bi tega mučenca sploh zbrisalo iz 
seznama historičnih osebnosti. Ostalih šest mučencev je Afričanov in nimajo zveze z 
Zojlom (MH, 270 n.7). Ta skupina »istrskih« mučencev je is MH prešla v okrnjeni 
obliki v nekatere historične martirologije in nato v MR. Julijan, ki se omenja v MH, 
Aug. 12, kot istrski mučenec, je dubliranje omembe mučenca Julijana is Sirije (ta se 
omenja tudi na 25.avg.). Napaka je tako očitna, da so jo spoznali tudi sestavljalci 
historičnih martirologijev, zato ga niso prištevali k istrskim mučencem. 

Skorajda absurdna je situacija, da MH kot najstarejši in najbolj zanesljiv vir omenja 
za Istro vrsto fiktivnih mučencev, medtem ko ne registrira resničnih mučencev, ki so 
bili v 5. stoletju gotovo poznani: npr. Mavra iz Poreča, ki ga vnaša šele Usuardus, in 
Justa iz Trsta, ki ga upošteva šele MR. Za poznavanje tradicije bi bilo zanimivo vedeti, 
ali in v kolikšni meri registrirajo istrske mučence lokalni rokopisi historičnih martiro- 
logijev; posebej bi veljalo pritegniti v analizo več rokopisov Uzuardovega martirologija, 
ki so nastali na beneškem in vzhodnoalpskem področju (npr. rokopisi iz samostana v 
Rožacu, iz Vidma, Verone, Vicenze, Padove, Benetk, rokopis iz St. Pavelskega samo- 
stana na Koroškem (rokopise navajata H. QUENTIN, Les mart. hist., 676s. in G. 
BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 24), pa tudi rokopise s celotnega italijanskega 
področja, v katerih tudi naletimo na omembe istrskih mučencev (prim. pogl. III, op. 221). 

27 E, MARCON, Dove nacque il »Martyrologium Hieronymianum«?, Studi Go- 
riziani 18, 1955, 77—93, zlasti 89 ss. 

106



približno enako oddaljenem od Ogleja kakor od Trsta, v času, ko je bil 
Oglej nadškofijski center za istrsko območje, med več tisoč imeni ne navaja 
nobenega zanesljivo istrskega mučenca. Vzrok za tako stanje je lahko 
dvojen. Morda je avtor martirologija samo kompiliral iz starejših regional- 
nih koledarjev (rimskega, vzhodnega, kartaginskega, italskih), ne da bi 
dodajal karkoli svojega, in so istrski mučenci izpadli, ker niso bili 
navedeni v prej naštetih velikih regionalnih seznamih. Lokalnega seznama 
mučencev za Istro, kakršnega so imele za svoje mučence, pa tudi po- 
membne škofe iz 4. in začetka 5. stoletja druge italske province," tedaj 
ni bilo, sicer bi po delovni metodi kompilatorja, da namreč zaradi pre- 
obilice imen upošteva samo tiste svetnike, ki so »in amplissima festivitate 
in suis locis«,?® tudi kakšen istrski zašel v seznam. Na ta način si more- 
mo razložiti dejstvo, da so nekatere dežele v martirologiju zelo dobro 
zastopane (zlasti Rim z okolico in Afrika), druge pa so skorajda povsem 
odsotne (npr. Hispanija, Britanija)" Dejstvo, da se zahodnobalkanske in 
vzhodnoalpske pokrajine, od italskih dežel pa Istra, v martirologiju po- 
javljajo zelo redko ali pa so celo odsotne (če odmislimo sirmijske in sa- 
lonitnanske mučence, ki so prešli v Hijeronimijanski martirologij iz grških 
koledarjev, se na to ozemlje nanašajo le tri omembe, po ena na Zgornjo 
Panonijo, Norik in Recijo), si moremo razložiti tako, da teh mučencev 
rimski seznam ni upošteval, grški tudi prostorsko ni segal tako daleč na 
Zahod, oglejski seznami pa očitno tudi niso presegali lokalnih okvirov. 
Očitno je bil kult istrskih mučencev, tudi tistih, ki nam jih viri dokazujejo 
kot historične osebnosti (npr. Maver iz Poreča in Just iz Trsta) lokalen 
in dotlej, do nastanka Hijeronimijanskega martirologija, ni presegel lo- 
kalnih mestnih ali škofijskih okvirov. S tem si seveda ne moremo razložiti 
kompilatorjevega nepoznavanja istrskih mučencev, zlasti če je sestavljal 
martirologij na pragu Istre, temveč le njegovo silno pomanjkljivo delovno 
metodo. 

Kakor je presenetljiva odsotnost istrskih mučencev v Hijeronimijan- 
skem martirologiju, pa nas preseneča bogastvo srednjeveške istrske, zlasti 
tržaške hagiografije. Na istrskem področju se je izoblikovalo več legend, 
ki kažejo nekatere skupne poteze. Vse te legende moremo po merilih, ki 
jih je postavil H. Delehaye, postaviti v četrto in peto skupino svetniških 
spisov. Virov za nastanek teh legend ne poznamo z gotovostjo, temveč 

208 L. DUCHESNE, v predgovoru k prvi izdaji MH (AA SS Nov.II/1, 1894, p. 

LXXIII s. 

200 Ps. HIERONYMUS, Epistula ad Chromatium et Eliodorum (MH, p. 2). 
3 L. DUCHESNE, o. c., XLVI-LXXV. 
301 MH, Mai 4 (229); lun. 4 (302); Aug. S (418). 
a2 H, DELEHAYE, Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiographica 18 a, 

Bruxelles 1955%, 106ss., je v četrto skupino postavil romansirana poročila, katerih 

realne in fantastične elemente (historično ozadje je zreducirano na minimum, ponavadi 

107



jih moremo samo predvidevati. Pri nekaterih gre nedvomno za ustno iz- 
ročilo."" Pri večini pa moremo z gotovostjo upoštevati kot vir le po- 
sedovanje domačih ali od drugod prinešenih relikvij in z njim zvezano 
čaščenje teh relikvij, bodisi na dan, ko so bile prinešene v mesto, bodisi 
na dan praznovanja »rojstnega dne« tega mučenca. Pri teh legendah z 
istrskega območja ponavadi ne gre za mučence iz matičnega mesta, zato 
nam te legende ne morejo služiti kot vir za poznavanje začetkov tam- 
kajšnjega krščanstva. Ravno obravnavani primer oglejskih devic nam 
kaže, na kakšen način se je lahko izoblikoval kult na osnovi od drugod 
prinešenih relikvij. Poglavitni motiv za pisanje teh legend je bila nedvom- 
no želja po zbujanju pobožnosti. Kot drugoten, ne tako izrazit motiv, 
moremo oceniti željo, dvigniti ugled matične cerkvene skupnosti na ta 
način, da se postavijo njeni začetki v kar najstarejšo dobo. Ta drugoten 
motiv ni bil tako v ospredju, saj v legendah ne nastopajo kristjani z vrha 
cerkvene hierarhije, kar je značilno za legende, ki so skušale utemeljiti 
star izvor cerkvene organizacije. Da je bilo posedovanje relikvij verjetno 
glavni vzrok za nastajanje teh legend, kaže dejstvo, da se največ legend 
nanaša na mesto, v katerem je bil kult relikvij po poročilih virov iz zgod- 
njega srednjega veka najbolj razvit: na Trst." 

le na svetnikovo ime, njemu posvečeno cerkev in praznovanje), v peto pa izmišljena 
poročila brez vsakega zgodovinskega jedra (romans d’immagination). 

3 H. DELEHAYE, o. c., 69 s. 
30 Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Cronache, 37) in za njo Origo 

civitatum Venetiarum, ed. prima (p. 38); ed. sec. (70) ter DANDULUS, Chronica, A. 568 
(p. 75) poročajo, da je ob langobardski selitvi v Italijo leta 568 prezbiter Geminijan na 
osnovi božjega razodetja v porušenem Trstu med cerkvenimi zidovi in drugod znotraj 
mesta našel relikvije 42 mučencev, ki jih je dal prenesti v Gradež (gl. F. KOS, Gradivo I, 
73 (73s.)). DANDULUS, Chronica, A. 579 (p.84), poroča, da je patriarh Elija relikvije 
42 mučencev pokopal v cerkvi sv. Vitalisa v Gradežu. Vrednost tega izročila zbija 
število 42; gre namreč za tipizirano število, na kakršna večkrat naletimo v mučeniških 
legendah. Tako se 42 mučencev pojavlja v legendi o sv. Kalistu (BHL 1523), od koder 
so prešli v elogije o sv. Kalepodiju v Bedovem in Uzuardovem martirologiju (BEDA, 
Mai 10; Edit. prat., 84; USUARDUS, Mai 10, p.227) in v MR, Mai 10 (4) (181); 42 
mučencev navaja tudi MH, Aprilis 12 (p. 184). 

Legende o tržaških mučencih so nam (z izjemo prve mučeniške skupine) poznane v 
dveh rokopisih: v breviariju iz 14. stol., ki ga hrani Biblioteca Civica v Trstu, in rokopisu, 
ki ga je okrog leta 1740 napravil kanonik Aldrago Piccardi, poznejši kof v Pičnu. Na 
osnovi obeh rokopisov je te legende izdal P. KANDLER, Pel fausto ingresso di monsign. 
illustr. e reverend. D. Bartolomeo Legat vescovo di Trieste e Capodistria... nella sua 
chiesa di Trieste, Trieste 1847 (brez paginacije, priloga Atti dei Santi Martiri Tergestini: 
legende o Lazarju, Apolinariju, Evfemiji in Tekli, Servolu, Zenonu in Justini, Justu 
ter Sergiju in Bakhu), deloma tudi v CDI, A.200 (Apolinarij); A. 202 (Lazar); A. 256 
(Evfemija in Tekla); A. 290 (Just). Vse legende razen legend o sv, Servolu in o sv. Justu na- 
vajamo po teh dveh Kandlerjevih izdajah. Legende o sv. Justu, Servolu, Apolinariju, Lazar- 
ju, Justini ter Evfemiji in Tekli so znane tudi v italijanskem prevodu oz. adaptaciji 
N. MANZUOLI, Vite et fatti de'santi et beati dell'Istria con Pinventione de'loro corpi. 
In Venetia 1611, 38—69. V mlajši italijanski verziji, prevedeni v latinščino, je legendo o 
mučencu Lazarju objavil D. PAPERBROCHIUS v AA SS Aprilis II, 1866, 66—67. La 
tinsko himno v čast mučencu Lazarju je objavil P. KANDLER, L’Istria 4, 1849, 93 s. 

108



B. Tržaški mučenci 

Izmed vseh tržaških legend je v najstarejšo dobo postavljena legenda 
o prezbiterju Primu, diakonu Marku in dveh laikih, Jazonu in Celijanu, 
ki naj bi umrli kot mučenci v času preganjanja pod cesarjem Hadrijanom. 
Kratka vsebina legende: 

Ko so v času Hadrijanovega preganjanja kristjani bežali v gore in puščave 
in se skrivali po votlinah, sta se tržaški prezbiter, že stari Primus in osem- 
intridesetletni diakon Marko v veliki vnemi kar sama predstavila poganskim 
zasledovalcem. Prezes Artazij ju je dal poklicati predse in ju izprašal. Ker 
sta žalila poganske bogove, ju je dal pretepsti in mučiti z ognjem. V na- 
daljnem poteku zasliševanja je Marko na polemičen način izničil poganske 
bogove, Jupitra, Merkurja in Apolona. Ker je tudi prezbiter prisegal na 
besede svojega diakona, jima je dal prezes vliti v usta utekočinjeno žveplo. 
Prezesa so spodbujali k obračunu s klerikoma poganski svečeniki, tako da 
ju je dal še mučiti z ognjem. Ne prejšnje ne te muke jima niso škodovale. 
Nato je dal prezes pretepsti krščanske može, ki so ostali v mestu, in jih spo- 
diti iz mesta; bilo jih je dvainosemdeset. Dva med njimi, Jazon in Celijan, 
sta podlegla mučenju. Zatem je prezes odredil za klerika usmrtitev z obglav- 
ljenjem. Pri tretjem miljniku iz mesta sta bila usmrčena. Njuna trupla so 
kristjani, ki so prišli iz skrivališč, ponoči pokopali. Datum mučenja: 10. maj. 

Legenda spada med slabe hagiografske izdelke. Resda ne vsebuje čude- 
žev (z izjemo tega, da mučenje svetnikoma prav nič ne škoduje), vendar 
je njen zapis nespreten, njena zgradba je slaba. Z omembo vloge pogan- 
skih svečenikov kot animatorjev obračuna s kristjani in omembo pokopa 
pri tretjem miljniku iz mesta spominja na legendo o sv. Mohorju."% Šte- 
vilo dvainosemdesetih krščanskih mož je tipizirano oz. izvedeno iz tipi- 
ziranih števil." Predloge za to legendo se ne da z zanesljivostjo ugotoviti 
in morda je bilo predlog več. Nekatere skupne poteze jo povezujejo z 
rimsko legendo o prezbiterju Kalepodiju in njegovih družabnikih, mu- 
čencih iz Rima, ki se prav tako častijo 10. maja" Nikjer v sta- 
rejših virih, tudi v koledarskih zapisih iz zgodnjega srednjega veka, 

Tržaške mučence sta v luči legendarnega izročila predstavila IRENEO della Croce, 
Historia antica, e moderna, sacra, e profana, della Citta di Trieste, Historiae urbium 
et regionum Italiae rariores IX, Bologna 1965 (1. izd. 1698), 392 ss. in G. BUTTIGNONI, 

S. Giusto e gli altri martiri triestini. Loro vita e passione, Trieste 1936, 61 ss. 
305 AA SS Mai II, 1866, 495—496; BHL 6923; Lit: IRENEO della Croce, o.c., 

389 ss.; G. BUTTIGNONI, o. c., 87 s.; I. DANIELE, Primo, Marco, Giasone e Celiano, 
BS 10, 1968, 1108. 

306 GI. op. 46 in 72. 
207 Verjetno je število 82 izvedeno iz tipiziranih števil 42 ali 72; o prvem gl. op. 304; 

na število 72 naletimo v legendi o mučencih iz Konkordije (P. ZOVATTO, Le origini del 
cristianesimo a Concordia, Udine 1975, 96—101). 

308 Gl, AA SS Mai II, 1866, 499—500; v obeh primerih gre za skupino mučencev, 
za borbo proti Jupitrovemu kultu, v obeh se omenja večje število spremljevalcev 
(v rimski legendi 68). 

109



nimamo zanjo nikakršne opore, saj se ta imena, ki jih resda naj- 
demo med mučenci, nikoli ne pojavljajo v taki medsebojni zvezi, niti se 
ne omenjajo na ta dan, z izjemo nezanesljivega zapisa o mučencu Marku 
v Hijeronimijanskem martirologiju.* Zapisi o ostalih mučencih so v 
martirologijih kronološko in krajevno opredeljivi in jih ne moremo sma- 
trati za predlogo naši legendi. Legenda je povsem lokalnega značaja in 
poznega nastanka, saj teh mučencev ne omenjajo niti stare beneške 
kronike, niti Dandulo (dasi je dober poznavalec istrskih mučencev in 
omenja mučence na Beneškem iz dobe cesarja Hadrijana),*° niti jih ne 
najdemo v oglejskih koledarjih in liturgičnih knjigah." Po veronski tra- 
diciji naj bi škof Ano leta 755 s pomočjo sestre Marije dobil relikvije 
Prima in Marka in jih spravil v cerkvi sv. Firma.""" Ne oziraje se na dej- 
stvo, da za ime prvega mučenca onomastično gradivo z istrskega območja 
(zlasti iz Pulja), kaže na precejšnjo frekventnost (ne pa za ostala imena 
v legendi, da ne govorimo o prezesu Artaziju, ki je »unicum« tudi v celotni 
rimski zgodovini),"" moremo soditi, da legenda ne odraža z ničemer 
dejanskih razmer v Trstu in v Istri in da je za poznavanje začetkov krščan- 
stva na istrskem področju praktično brez vrednosti. 

V dobo preganjanj kristjanov pod cesarjem »Antoninom« postavljata 
dve tržaški legendi mučeništvi Lazarja in Apolinarija.""4 

Legenda o mučencu Lazarju pripoveduje o oseminsedemdesetletnem 
diakonu tržaške cerkve, ki ga je v času cesarja »Antonina«, ko je kristja- 
nom grozila smrt z ognjem," prezes Pompej dal zapreti v ječo in ga 

30° MH, Mai 10 (p. 243, v. 116ss.): »item Felicis Marci Nappoli«; H. DELEHAYE 

v komentarju (p. 246, n. 118) je zastopal mnenje, da je treba zadnji dve besedi povezati v 
» Marcianopoli«. 

#10 Chronica, A. 127 ss. (p. 17). 
a1 Gl, G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 37 (še koledar iz začetka 16. stol. na 

10. maj ne registrira teh tržaških mučencev (!); v celoti gledano upoštevajo te mučence 
zelo redki koledarji (AA SS Mai II, 1866, 495 E)). 

32 AA SS Mai II, 1866, 495 (B). 
31% Cognomen Primus najdemo na naslednjih napisih iz Istre: 1.1. X, 1 (Pola), 14; 107; 

156; 164; 172; 322; X, 2 (Parentium), 226; X, 4 (Tergeste), 143. 
314 Že samo datiranje dogodkov, ki jih želi prikazati legenda, je spričo te nenatančne 

in pomanjkljive oznake kočljivo. P. KANDLER, Pel fausto ingresso, je dogodke iz 
legende o Lazarju datiral v leto 142, iz legende o Apolinariju v leto 151 (torej v čas 
Antonina Pija), v drugi izdaji v CDI pa je legendo o Lazarju postavil v leto 202, legendo 
o Apolinariju v leto 200 (čas Septimija Severa). N. MANZUOLI, o.c., 56 in 60 je 
datiral obe mučeništvi v leto 251, kar je nesmiselno z ozirom na dejstvo, da tedaj ni 
vladal noben Antonin. Po verziji legende o sv. Lazarju, ki je objavljena v AA SS Aprilis 
JI, 1866, 67, naj bi Lazar umrl leta 242, kar je nesmiselno iz istega razloga. D. Paperbroch 
navaja na podlagi dopisovanja z Martinom Bavčarjem, da je slednji poznal latinsko 
verzijo legende o Lazarju, ki je datirala mučenčevo smrt v leto 151 (AA SS Apr. II, 
1866, 68). O Lazarju gl. še A. AMORE, Lazzaro, BS 7, 1966, 1156. 

315 Poročilo, da je cesar Antonin poslal dekret (relatio; v legendi o Apolinariju 
praeceptum) v vsa mesta, da se morajo vsi kristjani sežgati, je povsem ahistorično in 
ga ne moremo pripisati nobenemu preganjanju. Po načinu zagrožene kazni je najbližje 

110



nato po kratkem zasliševanju z značilno mučenčevo ofenzivno obrambo, 
ki je značilnost domala vseh istrskih legend, dal šibati in nato obglaviti 
zunaj mestnega obzidja. Njegovo truplo je kristjanka Evtropija iz zelo 
ugledne in premožne družine na časten način po krščanskih običajih 
pokopala. Datum mučeništva: 12. april." 

Legenda je po historičnih merilih brez vrednosti. Datiranje je površno, 
zgodovinske okoliščine so prikazane napačno (omemba prezesa, njegov 
prihod v mesto in začetek preiskave sredi noči)!" oz. klišejsko (omemba 
krščanskih staršev, ki pomika obstoj krščanstva glede na mučenčevo sta- 
rost še kakega pol stoletja nazaj, dajanje miloščine, označitev poganskih 
bogov kot brezdušnih kamnitih in bronastih kipov, obglavljenje izven 
mestnega obzidja, pokop po ugledni kristjanki),"% z eno napako, ki kaže, 
da je bila legenda napisana po zgledu legend, nanašajočih se na dobo 
tetrarhij. Na enem mestu se namreč pojavlja oznaka cesarja v množinski 
obliki, »imperatores«.?"? Da je legenda oblikovana po pristnem izročilu, 
moramo sklepati na osnovi dejstva, da je kratka, da ne vsebuje dolgih 
opisov mučenja in čudežev. Tudi oprostitev torture zaradi starosti se zdi 
avtentičen element pripovedi. Predloga za legendo nam ni znana. Na ta 
dan omenja Hijeronimijanski martirologij med več kot osemdesetimi 
samo poimensko, brez kraja mučeništva navedenimi mučenci, tudi nekega 
sicer neznanega Lazarja."? Morda je dala ta omemba povod za nastanek 
legende o mučencu Lazarju.™ Ker se med znanimi mučenci s tem imenom 
omenja kult Lazarja na 12. april samo v Trstu (in prek Trsta v Veroni), 
moremo sklepati, da legenda le temelji na resničnem dogodku v mestu 
(dasi ga prikazuje na skrajno nezanesljiv način) ali pa vsaj na posedovanju 
relikvij. Težko si namreč mislimo, da bi se legenda ustvarila na osnovi 
tako rekoč anonimne omembe, kakršnih je v Hijeronimijanskem martiro- 
logiju na stotine. Do morebitne srečne najdbe novih virov ostaja vprašanje 
odprto. 

Legenda izven Trsta na istrskem območju ni igrala kake večje vloge, 
na samem oglejskem in na beneškem področju pa se omenja kult tega 
mučenca v Veroni. Po prizadevanju veronskega škofa Anona naj bi namreč 
leta 755 relikvije tudi tega tržaškega mučenca prispele v Verono." 

Neronovemu preganjanju, za katerega pa vemo, da je bilo lokalno in ni bilo sproženo z 
ediktom (prim. op. 53). 

316 Po verziji legende v AA SS Apr. II, 1866, 67, naj bi bil datum mučeništva 1. april. 
317 Prihod v mesto sredi noči in takojšnja masovna preiskava spada seveda med 

literarna izrazna sredstva za stopnjevanje dramatičnosti pripovedi. Prim. pogl. II, op. 145. 
318 GI. preglednico I. 
919 Lectio 5 (»ipsi imperatores«). 
320 MH, Apr. 12 (184, v. 106): »... et alibi... Lazari 
221 Že samo dejstvo, da je zapis v MH gotovo starejši od legende, izključuje mož- 

nost, da bi legenda nastala v 4.stoletju, kot je domneval P. KANDLER, CDI, A. 202 
(v komentarju), ki je bil tudi sicer do ostalih tržaških legend nekritičen. 

set AA SS Apr. II, 1866, 68 (C); beneške kronike, ki sicer omenjajo več tržaških 
mučencev, Lazarja ne omenjajo; prav tako ga ne omenjajo koledarji z oglejskega ob- 

111



Oblikovno in vsebinsko bolj razgibana je legenda o poddiakonu Apoli- 
nariju, učencu prezbiterja Martina, ki naj bi ga v dobi cesarja »Antonina«, 
ko naj bi kristjanom pretila smrt z ognjem, mučil prezes Lucinij. Apolina- 
rijevo trpljenje spominja na mučenje diakona Lavrencija v Rimu v času 
cesarja Valerijana (oba mučenca so pekli na ražnju), vendar je v našem 
primeru še stopnjevano (Apolinarija so med praženjem pretepali štirje 
možje z grčastimi palicami). Tudi ta legenda se konča z obglavlenjem 
izven mestnega obzidja in s krščanskim pokopom. Datum mučeništva 
je postavljen na 6. december." 

Legenda vsebuje več neverjetnih elementov kakor prejšnja, saj se 
omenjajo čudežne ozdravitve, dvakrat se omenja čudežna moč znamenja 
križa, žrtvi pa tako kot v primeru oglejskih devic tortura prav nič ne 
škoduje. Izvor legende nam ni poznan. Na osnovi nekaterih podobnosti, 
vendar tudi značilnih, celo izključujočih se razlik, ne moremo govoriti o 
njeni neposredni odvisnosti od legende o Lazarju. Legendi sta resda 
postavljeni v dobo istega preganjanja kristjanov, ki je v obeh primerih 
enako označeno, da je namreč kristjanom grozila smrt v ognjus" V obeh 
naletimo na nesmiselno množinsko oznako »imperatores«" in v obeh sta 
mučenca pokončana z mečem in ne z ognjem, kot naj bi odrejal cesarjev 
edikt. Vendar pa se v legendah omenjata različna preganjalca kristjanov 
v Trstu, pa tudi krščanska skupnost v mestu se nam kaže v različni podobi. 
Po prvi legendi naj bi bil osrednja osebnost te diakon Lazar, število kristja- 
nov pa naj ne bi bilo pretirano (aliguanti), po drugi sta bila osrednji oseb- 
nosti (istodobno!) prezbiter Martin in poddiakon Apolinarij, h katerima 
se je stekala »multitudo populorum«. Poročilo, da so se kristjani v času 
preganjanj skrivali po gorah, je kljub temu, da je historično utemeljeno, 
v našem primeru stereotipno (v okolici Trsta se kristjani pač niso mogli 
skrivati »in scissuris montium«) in v tej potezi spominja na legendo 
o Primu in Marku. Okoliščine nastanka te legende so torej še bolj zavite 
v temo kakor v primeru legende o Lazarju, saj noben martirologij ne 
omenja kulta kakega Apolinarija na 6. december. Verjetno je legenda na- 
stala na osnovi kulta prinešenih relikvij Apolinarija iz Ravene, saj je 
znano, da sta si obe obali Jadrana izmenjavali relikvije svetnikov." 
Apolinarij iz Ravene naj bi bil v Istri sploh zelo čislan svetnik, celo kot 
apostol," Vendar pa tržaška legenda ni šla tako daleč, da bi skušala 
uveljaviti predstavo o apostolskem izvoru tržaške škofije. Legenda, očitno 

močja. Obširen elogij o mučencu Lazarju vsebuje florentinski rokopis Uzuardovega 
martirologija (AA SS Apr. II, 1866, 68 (B)). 

sti Lectio 4; prim. MR, Aug. 10 (1) (331 s); LS 3, 1972, 319 ss. 
3 Gl, F. CARAFFA, Apollinare di Trieste, BS 2, 1962, 249. 
5 Lectio 1. 
3% Lectio 3. 
8 F, LANZONI, Le diocesi, 864; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 108. 
329 Gl. op. 137. 

112



3 N š 2 3 ra 3 
8 4 



6. Sv. Hilarij in Tacijan



še mlajšega nastanka kakor legenda o Lazarju, izven Trsta ni imela 
večjega pomena. Da gre v primeru Apolinarija za pozno legendo lokal- 
nega pomena, kaže dejstvo, da v poznejši beneški historiografski tradiciji, 
ki je v glavnem beležila dogodke v Istri, ta mučenec ne nastopa. Po ve- 
ronski tradiciji naj bi leta 755 relikvije tudi tega tržaškega mučenca dobila 
veronska cerkev." 

Povsem brez vrednosti za poznavanje začetkov krščanstva v Trstu je 
legenda o mučencih Sergiju in Bakhu, oficirjih Maksimina Tračana (oz. po 
drugi varianti cesarja Maksimijana (Galerija)), ki naj bi trpela za krščansko 
vero leta 236 (oz. 303)."" Gre za dva zelo popularna svetnika, za Justom 
in Servulom tretja zaščitnika mesta, poleg tega je Sergijeva sulica postala 
tržaški mestni simbol. Tržaška legenda je nespretno predelana legenda 
o rimskih vojaških mučencih Sergiju in Bakhu, katerih kult je bil v pozni 
antiki zelo razširjen." Na podlagi njunih relikvij se je ta kult domnevno 
že ob koncu 6. stoletja razširil na beneško področje, kakor nam pripove- 
dujejo stare beneške kronike." Kdaj so relikvije te mučeniške skupine 

#9 AA SS Apr. II, 1866, 68 (C). 
330 Legendo je deloma objavil P.KANDLER, Pel fausto ingresso (na zadnjem 

mestu; legenda je objavljena le do začetka opisa zasliševanja). Edicija celotnega besedila 
legende je desiderat. Tržaške legende namreč ne upoštevajo niti AA SS, niti BS. Ob- 
širnejše povzetke vsebine posredujejo IRENEO della Croce, o.c., 422—429; G. BUT- 
TIGNONI, o.c., 51—59 in E. MARINI, Leggende dei tre Santi protettori di Trieste, 

Enciclopedia monografica del Friuli-Venezia Giulia 3, Udine 1978, 1402. Vsi trije se 
opirajo na varianto legende, ki se tesneje naslanja na znano legendo o Sergiju in Bakhu, 
saj v nasprotju z besedilom, ki ga je objavil P. KANDLER, datirajo njuno mučeništvo 
v čas cesarjev Maksimijana in Dioklecijana. 

8! Legenda o vojaških mučencih Sergiju in Bakhu (AA SS Oct. III, 1868, 833—883; 
AB 14, 1895, 373—395; gl. še A. AMORE, Sergio e Bacco, BS 11, 1968, 876—879) pri- 
poveduje o dveh oficirjih iz scholé gentilion v Galerijevi (2) vojski na sirski meji, ki nista 
hotela počastiti Jupitra, zaradi česar sta bila usmrčena. Omembi vojaške enote in 
motiva usmrtitve sta v tržaški legendi povsem enaki. Omemba Galerija je historično 
nezanesljiva in je edina oporna točka za datiranje mučeništva. O tipu vojaških mučencev 
v grški hagiografiji gl. H. DELEHAYE, Les légendes grecques des saints militaires, New 
York 19752, 1 ss.; gl. še J. HELGELAND, o. c. (kot v op. 9), 828. 

Kult teh dveh mučencev je bil zelo razširjen na Vzhodu in Zahodu, saj ga beležijo 
zapadni in vzhodni martirologiji (MH, Oct.7 (545, n.20); Synax, Eccl. CP, st. 115—116; 
MR, Oct.7 (2) (p.439)). Na Vzhodu je bil njun kult razširjen že v 4.stoletju (prim. 
H. DELEHAYE, Les origines, 210). Kult teh dveh svetnikov zasledimo v 6. stoletju v 
Konstantinoplu (H. DELEHAYE, o. c., 240), od koder se je verjetno razširil na Zahod, 
kjer ga zasledimo v Rimu (o. c., 299), Raveni (o. c., 325) in v Toursu (o. c., 357). V Trst 
se je ta kult razširil lahko neposredno iz Bizanca, morda tudi posredno prek Ravene, 
morda že v 6. stoletju. 

382 Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, Cronache, 34); Origo civitatum Italiae 

seu Venetiarum, ed. prima, ed. sec., ed. tertia (cit. ed. 36; 42; 67; 75; 142; v obeh pri- 
merih gre za variante istega poročila o sprejemu relikvij in posvetitvi cerkve Sergija in 
Bakha v Konstantiaku na Beneškem, po dataciji teh virov okrog leta 579; DANDULUS, 
Chronica, A. 650 (p.98), datira ta dogodek v sredo 7. stoletja). V začetku 9. stoletja naj 
bi bile relikvije teh svetnikov prinešene v Benetke, kjer je imel kult teh dveh svetnikov 
veliko vlogo (gl. AA SS Oct. III, 1868, 858s.; gl. tudi A. CARILE-G. FEDALTO, Le 

8 Acta ecclesiastia 8 113



prišle v Trst, ne vemo. Kult teh mučencev je bil v Trstu dokaj pomemben 
in zgodovinski pomen legende precejšen, saj se imenuje sv. Sergij v mest- 
nem statutu iz leta 1150 kot eden od treh mestnih patronov, poleg sv. Justa 
in sv. Servula.89 

Po fiktivnem datiranju je v tej skupini legend postavljena v najmlajšo 
dobo legenda o mučeništvu tržaških devic Evfemije in Tekle, ki naj bi 
trpele v času Valerijana in Galijena leta 256.94 Zaradi lažje primerjave z 
legendo o istoimenskih oglejskih mučenkah in z ostalimi istrskimi legen- 
dami naj na kratko predstavim njeno vsebino: 

Kristjanka Epifanija, vdova po senatorju Demetriju, ki je bil prav tako 
kristjan, je imela dve hčeri, štirinajstletno Evfemijo in dvanajstletno Teklo.s" 
Starejšo je zasnubil premožen pogan Aleksander, ki ga je Evfemija, vzgojena 
v krščanskem duhu in predana ideji devištva, zavrnila. Ko je užaljeni Aleksan- 
der od podkupljenega sužnja zvedel, da je kristjanka, jo je želel ugonobiti. 
Zatožil jo je pri prezesu Kvestiliju, ki jo je poklical pred sodišče in jo 
zaslišal. Evfemija ni hotela žrtvovati Jupitru in je pri zasliševanju ovadila 
svojo sestro Teklo, ki se je sestri z veseljem pridružila v mučenju in smrti. 
Zaradi vztrajanja v krščanski veri ju je začel prezes mučiti. Najprej jima je 
dal vsuti na lase žareče oglje, nato ju je dal privezati na natezalnico in 
šibati, zatem s kavlji trgati po prsih, in nazadnje, ker prejšnjih muk nista 
občutili, potrositi in treti s kurjim gnojem." Ker nista klonili, ju je dal 
obglaviti. Mati Epifanija je pred usmrtitvijo s prtom (sabana) pokrila 
zemljo, da njuna kri ne bi proniknila vanjo.89” Prt s krvjo je kot relikvijo 
odnesla domov, njuni trupli pa je pokopala poleg ostalih mučencev. Datum 
mučeniške smrti: 17. november. 

Tudi ta legenda ne vsebuje nobenega historično oprijemljivega dejstva, 
ki bi nam razkrivalo zgodovino krščanstva v Trstu v dobi preganjanj. 
Tiste značilnosti, ki jo ločujejo od drugih tržaških legend, so klišeji, vzeti iz 
zakladnice hagiografske književnosti, npr. zavrnitev poganskega snubca 
(z realnim ozadjem, saj je znano, da so se taki primeri dogajali),*8* sadi- 

origini di Venezia, Bologna 1978, 356; 363; 373; 383 s.; 397 ss. 408). Tako kot je bil 
kult sv. Evfemije v nekem smislu političen, saj je bil izraz avtonomističnih teženj proti 
papežu in cesarju, tako naj bi bil kult teh dveh vojaških svetnikov nasprotno odraz 
interesov bizantinske politike na severnem Jadranu. 

383 P, KANDLER, Pel fausto ingresso (uvod v izdajo mučeniških legend); E. MA- 
RINI, Leggende dei tre Santi protettori, 1401 s. 

3% Legendo je objavil P. KANDLER, Pel fausto ingresso: CDI, A. 256. Italijanski 
prevod z nekaj značilnimi razlikami: N. MANZUOLI, o. c., 64—69. Gl. tudi BHL 2717; 
Lit.: IRENEO della Croce, Historia, 399—405; G. BUTTIGNONI, o. c., 75—79. 

385 Na vprašanje prezesa, koliko je stara, je Tekla odgovorila (Lectio 4): »Per 
fidem meam me interrogas, aut de die nativitatis meae me reguiris? Sed guia me conju- 

rasti de Dei mei nomine, dicam tibi: Ego sum annorum duodecim, soror vero mea 
quatuordecim.« Da se oznaka nanaša na starost in ne na čas pripadnosti krščanski 
skupnosti, kaže oglejska predloga legende, v kateri je Tekla stara tudi dvanajst let. 

#3 V verziji, ki jo posreduje N. MANZUOLI, o. c., 68, z oslovskimi iztrebki. 
39 V verziji, ki jo posreduje N. MANZUOLI, o.c., 69, je zajela njuno kri v dva 

vrča. 
38 Prim, A. v. HARNACK, Die Mission, 406. 

114



stično mučenje žensk (potresanje z žarečim ogljem in trganje oz. rezanje 
prsi). Potresanje s kurjim gnojem pa je skorajda brez analogij in mo- 
remo iskati njegov izvor v ljudski domišljiji.) Prestrezanje krvi mučenk 
v prt (sindon, sabana) je odraz kulta relikvij in spominja na početje 
kristjanov ob usmrtitvi škofa Ciprijana v Kartagini leta 259.41 

Legenda o tržaških mučenkah je pravzaprav posebnost v skupini 
tržaških mučencev. Ime mučenk nas spominja na oglejsko legendo, od 
katere je brez dvoma kot njen mlajši derivat odvisna, četudi je ta odvis- 
nost z izjemo imen komajda zaznavna: edine, dokaj šibke vezi med 
legendama so vloga Trsta (v oglejski legendi kraj odhoda poganskega 
Evfemijinega očeta Valencija, v tržaški prvo središče krščanstva v Istri z 
več mučenci (!)), starost mučenk,?" izdaja sužnja ter nekatere skupne 
poteze z legendo o sv. Barbari. »Oglejski« element te legende je muče- 
ništvo v paru, na kakršno naletimo med istrskimi legendami samo v pri- 
meru Prima in Marka ter Sergija in Bakha. Vezi s prej predstavljenimi 
tržaškimi legendami so še bolj rahle: to je le oznaka Trsta kot »mesta v 
provinci Istri«, omemba kristjanov senatorskega stanu (stična točka z 
legendo o Lazarju), preizkus z žrtvovanjem Jupitru (stična točka z le- 
gendo o sv. Apolinariju ter legendo o Sergiju in Bakhu). 

Čas in okoliščine nastanka legende niso poznani. Njena vsebina jasno 
razodeva, da je nastala pod vplivom legende o oglejskih devicah, ki ima 
historično ozadje v prinosu relikvij sv. Evfemije in pozneje verjetno tudi 
drugih mučenk v Oglej. Če primerjamo tržaško legendo z oglejsko mo- 
remo reči, da se je tržaška oprla na imeni dveh zelo znanih mučenk — v 
oglejski nastopata dve skupini, ki ju sestavljata po ena zelo znana in ena 

389 Gl. op. 143. 
30 Potresanje s kurjim (po drugi varianti oslovskim) gnojem ima v istrskih legendah 

eno samo analogijo. V legendi o tržaškem mučencu Servulu se omenja, da so mučenca 
po celi vrsti mučenj pred obglavljenjem polili z urinom. V obeh primerih je smisel tega 
početja v tem, da bi z iztrebki odvzeli mučencu moč, na osnovi katere mu mučenje prav 
nič ne škoduje in ga sploh ne občuti. Evfemija je namreč po vseh mukah rekla: »... nihil 
dolodris sentimus.« (Lectio 5). Prezesovi svetovalci so potem, ko Servulus ni občutil no- 
benih muk, prezesu rekli: »Iste multis magicis artibus imbutus est et, si guas ei poenas 
adhibere volueris, facit fantasias et nihil sentit, et tu sine causa in eum laboras. Sed lotio 
perfundatur et cognosces ab eo omnia maleficia effugari.« (M.SZOMBATHELY, 
L'ufficio di san Servolo della collezione Scaramanga, Archeografo Triestino 24, ser. IV, 
1962, 73). Predstava, da dotik z iztrebki vzame človeku moč, gotovo izvira že iz rimske 
antike (prim. PETRONIUS, Satyricon 134, ed. M. HESELTINE, LCL, 1975, 352; slov. 
prev. P. SIMONITI, Ljubljana 1973, p. 154). 

31 Gl. Acta proconsularia s. Cypriani S (Th. RUINART, o.c., 263; slov. prev. F. 
K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c., 147); prim. H. DELEHAYE, Les origines, 60. 

32 Starost Evfemije nam iz oglejske legende ni poznana, pač pa se omenja starost 
Tekle, njene sestrične, ki se ujema s starostjo tržaške mučenke (gl. op. 335). 

#3 Skupna elementa sta zavrnitev snubca in sadistično mučenje deklet z trganjem 
prsi (gl. op.143). Paradoksni element oglejske in tržaške legende je, da se »abscisio 
mamillarum« nanaša na dekleta v starosti od štirinajst do devet let (!) (Erazma v 
oglejski legendi). 

m 115



manj znana mučenka — medtem ko dveh manj znanih mučenk, Doroteje 
in Erazme, ni upoštevala. Najstarejši sestrični iz oglejske skupine sta po- 
stali sestri v tržaški skupini, v kateri ima zopet starejša in bolj popularna 
Evfemija glavno vlogo, Tekla pa nastopa kot njena spremljevalka. Vlogo 
krščanskega očeta Valentinijana iz oglejske legende je v tržaški legendi 
prevzela premožna in ugledna mati Epifanija. Da se je iz skupine v Ogleju 
čaščenih mučenk na istrskem območju, ki je cerkvenoorganizacijsko spa- 
dalo pod Oglej, osredotočil kult na dve bolj znani svetnici, ki sta postali 
junakinji tržaške legende, nam dokazuje ikonografska upodobitev teh dveh 
svetnic na apsidalnem loku v Evfrazijevi baziliki v Poreču s sredine 6. sto- 
letja. Tam se med »imagines clippeatae« dvanajstih svetnic pojavljata 
kot prva in druga na desni strani loka Evfemija in Tekla." Očitno je na 
podlagi te tradicije, ki je povezovala obe mučenki, in na podlagi domnev- 
nega posedovanja relikvij teh mučenk, ki so v Trst skoraj gotovo prišle 
iz Ogleja, pozneje nastala legenda, ki ne nosi nobene poteze avtentičnosti, 
Tako nam tudi ta legenda ne pove o začetkih krščanstva v Trstu ničesar, 
saj temelji na historičnih dejstvih, ki se le posredno tičejo tega mesta in 
ki gotovo niso starejša od 5. ali 6. stoletja. Postavitev dogodkov v dobo 
cesarja Valerijana je hagiografova konstrukcija; gre za naslonitev na ime 
znanega preganjalca kristjanov, obenem za enakomerno časovno »razpo- 
reditev« z ozirom na druge tržaške legende. Značilnost te legende je, tako 
v primerjavi z ostalimi tržaškimi legendami kot z oglejsko legendo, da 
se ne omenja nobena oseba iz cerkvene hierarhije, pač pa predpostavlja 
legenda obstoj grobov več mučencev v Trstu, kar je odraz njenega 
poznega nastanka in obenem odraz kulta mučencev v mestu." 

Samo datiranje smrti mučenk na 17. november se očitno ujema z zapi- 
som v Hijeronimijanskem martirologiju, ki na ta dan v zapisu, ki se v 
nadaljevanju ponovi, omenja mučeništvo Tekle, ki naj bi trpela skupaj z 
Diofilom in Matrono v provinci Aziji, pri čemer ne vemo, za katero 
mučenko s tem imenom gre, če gre sploh za historično osebnost." Očitno 

34 11.X, 2 (Parentium), 83 (fot. na str.39); prim. pogl. III, op.248 in 268. O 
dajanju imen po teh dveh svetnicah na oglejskem območju v 5. in 6. stol. (Evfemija 
in Tekla v Gradežu, Evfemija v Trstu!) gl. pogl. III, op. 32 b. 

%5 Epifanija je pokopala hčeri »juxta corpora aliorum Martyrum qui et ipsi antea 
talia pro Christi nomine perpessi sunt.« (Lectio 6). 

348 Kult teh dveh mučenk ni nikdar prekoračil tržaških okvirov. O usodi relikvij oz. 
o kultu mučenk gl. P. KANDLER, CDI, A.256 (komentar) in G. CUSCITO, Storia di 

Trieste Cristiana attraverso le sue chiese I, Trieste 1982, 35 ss.; prim. tudi pogl. III, 
3 (C). O starokrščanski navadi pokopavanja svojcev v bližini grobov mučencev, »quod 
multi cupiunt et rari accipiunt« (ILChV 2148) gl. B. KOTTING, Grab, RAC 12, 1982, 
387 s. (z navedbo podrobne literature). 

3? MH, Nov. 17 (p. 603): »et in Asia Filiae Matronae et Teclae virgi? in Asia 

natale sanctorum Diophidis Matronae Teclae virginis et Didae.« O tej Tekli pravi v 
komentarju H. DELEHAYE, p.604, n.19: »Tecla hodierna guae sit, parum constat.« 
Tekle ne omenja sirski martirologij v izvirniku, niti ne njegov grški prevod (gl. AA SS 
Nov. II/1, 1894, LXIII), prav tako se ne omenja na ta dan v Synax. Eccl. CP. 

116



se je pisec legende pri datiranju naslonil na avtentičen, v antiko segajoč 
zapis, ki ga je z Vzhoda prestavil v Trst. Historični martirologiji in Rimski 
martirologij tega zapisa iz Hijeronimijanskega martirologija ne upoštevajo. 
Očitno avtorji teh martirologijev te tržaške legende kot tudi večine drugih 
niso poznali, sicer bi bil zapis v Hijeronimijanskem martirologiju zadostna 
opora, da bi ga z legendo kombinirali v elogij, kakršnih poznamo za 
fiktivne mučence celo vrsto. Čas nastanka legende nam ni poznan. Če 
upoštevamo, da so Hijeronimijanski martirologij na italskem podro: 
po svoji funkciji od 9. stoletja dalje nadomeščali historični martirologi 
zlasti Uzuardov,* in če upoštevamo dejstvo, da se datiranje smrti mučenk 
v legendi očitno naslanja na zapis v martirologiju, lahko sklepamo, da je 
prvi zapis legende dokaj star, nekako iz časa med 7. in 9. stoletjem. Po 
drugi strani pa neupoštevanje teh mučenk pri Adonu, ki je zbiral gradivo 
tudi v Italiji, in pri Uzuardu, ki je bil dobro obveščen o mučencih s tega 
področja," kaže na to, da je legenda nastala verjetno po 10. stoletju. Vezi 
med zapisom v Hijeronimijanskem martirologiju in med legendo nam 
ostajajo slejkoprej nepojasnjene in to je vzrok, da časa nastanka legende ne 
moremo precizirati. 

Ce torej povzamemo in ocenimo historično izpovednost teh petih le- 
gend, moremo reči sledeče: 

Vseh pet legend je izrazito lokalnega pomena, saj jih z izjemo nekaterih 
manj važnih rokopisov ne upošteva nobeden od historičnih martirologijev 
in tudi ne Rimski martirologij. Vseh pet legend spada po zgoraj omenjeni 
klasifikaciji?" v četrti razred mučeniških legend, torej je njihovo historično 
jedro zelo majhno in še težje določljivo, saj se v vseh primerih zreducira 
le na ime mučenca in v dveh primerih (Lazar in Tekla) tudi ,na datum, v 
nobenem primeru pa ne po doslej poznanih virih na kraj mučeništva. Po 
sedanjem znanju legende torej ne opisujejo tržaških mučencev, temveč 

48 To nam kaže že sama primerjava števila ohranjenih rokopisov. Z oglejsko-be- 
neškega področja se ni ohranil niti en rokopis MH (iz cele Italije šest, med temi le trije 
»codices pleniores«; gl. AA SS Nov. II/1, 1894, VIII ss.), pač pa kar pet rokopisov Uzuar- 
dovega martirologija (v celi Italiji več kot petdeset; gl. H. QUENTIN, Les mart. hist., 
675 ss.). 

349 ADO omenja v uvodu v svoj martirologij (PL 123, 144): »Huic operi... adjuvit 
venerabile et perantiguum Martyrologium ab urbe Roma Aquileiam cuidam sancto 
episcopo a pontefice Romano directum et mihi postmodum a guodam religioso fratre 
aliguot diebus praestitum. Ouod ego diligenti cura transcriptum, positus apud Raven- 
nam, in capite huius operis ponendum putavi.« H. QUENTIN, Les mart. hist., 478, je 
domneval, da se za to oznako skriva tako imenovani »Vetus Romanum«, iz katerega 
naj bi črpal Ado, in tako je danes večinsko mnenje med poznavalci. Zanimiva je hipo- 
tera. ki jo je postavil E.MARCON, Dove nacque (kot v op. 297); za navedeno Adonovo 

je domneval, da se skriva Hijeronimijanski martirologij v prvotni neohranjeni 
torej še pred končno redakcijo v galskih samostanih po letu 600. 

3%. USUARDUS; uvod v ed., 97 ss. (J. DUBOIS). 
351 Gl. op.302. 

117



Preglednica I: Tržaški mučenci 

IME MUČENCA PRIMUS, MARCO etc. LAZARUS 

datiranje cum imperium obtineret Hadri-  imperatore Antonino pridie 
anus... VI Idus Majas, sub im- Id. Aprilis 
peratore Hadriano 

oznaka pre- multa persecutio... saevissimas  saevissima persecutio. 
ganjanja poenas tolerabant misit relationem per uni- 

versas civitates . . . igne con- 
cremaretur. 

reakcija in speluncis et montibus et per 
kristjanov cavernas terrae, vel per deserta 

loca se in abditis celabant 

kraj apud Tergestinam civitatem, quae apud hanc civitatem Ter- 
est Istriae provinciae gestinam 

lokalni praesidatum mereretur guidam...  praesidatus cingulum Pom- 
preganjalci nomine Artasius... sacerdotes 

idolorum ... quidam (sc. delator) 
peius... delatores... ali- 
quanti ex officio 

konkurenčen 
poganski kult 

nescitis deos immortales, Jovem, 
Mercurium, Herculem, Junonem, 
Minervam, Apollinem et alios, gui 
in hac urbe consistere videntur 

mučenčeva oznaka 
poganskih bogov 

idola vacua sunt guae colitis 
Jovis... adulter... omnes enim 
figmenta sunt 

lapides sunt et aeramentum 
et figmenta hominum ma- 
nibus facta... guos vide- 
mus lapides, vos deos esse 
dicatis 

stan mučenca praesbyter nomine Primus... dia- 
conus nomine Marcus, secundum 
seculi hujus nativitatem genere no- 
biles 

Lazarus... a parentibus 
christianis... ordinatus est 
diaconus 

ostali kristjani 
v mestu 

jussit viros detineri qui in illa hora 
crediderunt... viri numero octo- 
ginta duo, ex guibus Jason 
Celianus . .. Universi populi Chri 
stianorum 

esse aliquantos (sc. christ.) 
+... Eutropia... de genere 
christianorum et valde cla- 
rissimorum cum suis famu- 
lis 

118



APOLLINARIS EUPHEMIA et THECLA SERGIUS et BACCHUS 

temporibus Antonini impe- 
ratoris ... die octavo Iduum 
Decembrium 

temporibus illis cum impe- 
rium obtinerent Valerianus 
et Gallienus... XV Kal. 
Dec. 

imperante Maximino ty- 
ranno 

nimia persecutio... prae- 
ceptum ut per universas ci- 
vitates christiani inquisiti 
igne cremarentur. 

nimia persecutio esset edictum per singulas civi- 
tates in foro propositum, 
cum saevissima commi- 
natione 

universi vero christiani in 
scissuris montium... vitam 
suam transiebant. 

in civitate Tergestina quae 
est Istriae prov. 

apud civitatem vero Terges- 
tinam, quae est Istriae pr. 

vir pessimus... Lucinius 
nomine praeses... mi- 
nistri 

Alexander, deditus idolis . 
quidam de domesticis . 
Quaestilio praeses 

imperator 

Jovis idolum erigeretur ... 
sacrifica deo magno Jovi 

sacrifica deo magno Jovi aram magni Jovis 

idola vacua colentes lapides enim et ligna... 
lapidibus et lignis non 
sacrificamus 

Apollinaris subdiaconus filias virgines duas, Euphe- 
miam et Theclam, a paren- 
tibus christ. 

Sergius erat primicerius 
et princeps scholae gen- 
tilium... Bachus ejus- 
dem et ipse scholae. 

presbiter Martinus... (mi- 
gravit ad dominum) multi- 
tudo populorum... viri 
religiosi 

illustrissima femina et valde 
honesta, nomine Epiphania, 
relicta a Demetrio illustr. 
viro ... Christi ancillae 

119



IME MUČENCA PRIMUS, MARCO etc. LAZARUS 

mučenje extensos ... fustibus caedi et sub 
ventre eorum ignem accendi... 
sulfur inferri ac resolvi, et in ore 
amborum adigi... viros detineri 
+. et fustibus caesos civitatem 
projici 

in carcerem recludi... vir- 
gis caedi 

izjava mučenca prudenti viro semel sermo 
dicitur 

občudovanje 
mučenca 

universi populi... dicentes: Mag- 
nus est deus christianorum, guem 
colunt isti, gui tormenta jam passi 
sunt talia... oramus... deus 
christianorum, ut mereamur tui 
effici 

usmrtitev foris civitatem, usgue in tribus 
milliaribus ... spiculator amputa- 
vit capita eorum 

foras civitatem... spicula- 
tor gladio eum percussit, et 
caput ejus a collo separavit 

pokop universi populi Christianorum, gui 
absconditi erant in proximo 
loco sepelierunt 

aromatibus ... preciosis lin- 
teaminibus dignissime sepe- 
livit 

omembe 
čudežev 

120 

venter noster non est ullo modo 
adustus ab igne... sanctis in ore 
fuit (sc. sulphur) tamguam homini 
ardorem patienti, dum aliquid 
frigidum biberit.



APOLLINARIS EUPHEMIA et THECLA SERGIUS et BACHUS 

extensum super craticulam 
positum nimium assari, et 
insuper fustibus nodosis a 
quatuor viris caedi... dex- 
teram manum ejus abscindi 

carbones igneos super co- 
mam capitis earum mitti 
extendi, et cum virgis caedi 
iterum in eguleo suspendi, 
et angulari mamillas earum 
... stercus pullinum supra 
dorsum earum aspergi et 
fricari 

Homini sapienti semel di- 
citur verbum 

omnes... dicentes: Magnus 
est deus christianorum gui 
talia praestat credentibus in 
se 

educentes eum ministri una 
cum spiculatore foris muros 

spiculator amputavit capita 
carum 

civitatis, amputatum est 

caput ejus. 

nocte viri religiosi... dig- 
nissime sepelierunt in pro- 
ximo loco civitatis Terge- 
stinae 

mater condiens cum aroma- 
tibus sepelivit juxta corpora 
aliorum Martyrum 

Dominus... faciebat per 
eos signa magna et prodigia. 
Infirmos curabant, et caecis 
signaculo crucis facto visum 
reddebant... facto autem 
signaculo Christi supra ig- 
nem, ignis extinctus est... 
surrexit... desuper crati- 
cula illaesus 

nihil doloris sentimus, sed 
quantum tu furis, centuplum 
nos melioramur 

121



se naslanjajo na imena drugih mučencev, katerih mučeništvo postavljajo 
v Trst. 

Od skupnih značilnosti tržaških legend naj najprej omenimo enako- 
merno časovno razdelitev mučeništev na dejanske in potencialne pre- 
ganjalce kristjanov, od Hadrijana, prek »Antonina«, Maksimina Tračana 
do Valerijana, z večkratno napačno oznako, da gre za preganjanje na 
osnovi edikta. V primeru »Antonina« je podana celo kazen, zagrožena 
kristjanom v cesarskem ediktu. Razen v legendi o Lazarju se povsod 
označuje Trst kot mesto v Istri. Topografski podatki v legendah so sicer 
silno skopi. Razen Rima, od koder naj bi prišel prezes Lucinij, mučitelj 
Apolinarija, in razen neimenovanega kraja v bližini Trsta, kjer naj bi bil 
Apolinarij pokopan, se ne omenja noben kraj ali pokrajina. Oglej kot 
glavno mesto Benečije in Istre je povsem ignoriran. Kot strokovni termin 
za mesto se uporablja »civitas«, kar ustreza poznoantični in srednjeveški 
rabi. Oznaka Istre kot province očitno nima upravnoorganizacijskega 
pomena, temveč je pokrajinska. V dveh legendah se omenja skrivanje 
kristjanov po gorah in votlinah. Ta podatek moremo le deloma uskladiti 
s podobo pokrajine v okolici Trsta, z obilico kraških jam, ki pa ne ležijo 
v gorskem svetu. Med lokalnimi preganjalci igra v vseh legendah daleč 
najvažnejšo vlogo vsakokratni prezes, ki naj bi bil posebej zadolžen za 
preganjanje kristjanov. Odveč je tukaj pripominjati, da je provincialni 
namestnik rezidiral v glavnem mestu province, kar Trst nikdar ni bil, in 
da Istro ni nikdar upravljal cesarski namestnik s takim naslovom. Po 
doslej poznanih virih so vsa imena prezesov izmišljena." Le enkrat se 
omenja vloga poganskih duhovnikov, ki igrajo tako veliko vlogo v oglej- 
ski legendi o sv. Mohorju, in le enkrat se omenja vloga izdajalskega sužnja, 
kot v oglejski legendi o štirih devicah mučenkah. Kot krščanstvu konku- 
renčen kult se omenja zlasti Jupiter, kar je le deloma historična poteza 
legend, saj je znano, da so morali kristjani v času preganjanj počastiti 
cesarjevo podobo." Poleg Jupitra se v prvi legendi omenja še nekaj pred- 
stavnikov rimskega panteona, nikjer pa se ne omenjajo orientalski kulti 

3? Kot povsem nezanesljiva jih je označil že C. BUTTAZZONI, Del governo pro- 
vinciale romano nella Venezia ed Istria, Archeografo Triestino n.s. 1, 1869/70, 45 s.; 
54s.; 84. Razen Pompeja so vsa imena, zlasti med poznanimi državnimi funkcionarji, 
prave raritete. 

Naslova »praeses«, ki se je uveljavil za provincialne namestnike v 2. in 3. stoletju, 
utrdil pa z Dioklecijanovimi in Konstantinovimi reformami kot oznaka za najnižji rang 
med provincialnimi namestniki (gl. W. ENSSLIN, Praeses, RE Suppl. 8, 1962, 598—614), 

nikdar ni imel namestnik Benečije in Istre. Od Avgusta do Dioklecijana to ni bila pro- 
vinca, temveč ena od italskih »regiones juridicorum«, od Dioklecijana dalje pa novousta- 
novljene province ni upravljal praeses, temveč corrector in nekako od zadnje tretjine 
4. stoletja consularis (gl. A. CANTARELLI, La diocesi italiciana da Diocleziano alla fine 
dell'impero occidentale, Roma 1964", 27 ss. in zlasti A. CHASTAGNOL, L'administration 
du Diocese Italien au Bas Empire, Historia 12, 1963, 348 s.). 

353 Prim. PLINIUS, Epistulae 10,96,5 (ed. B. RADICE, LCL/II, 1975, 288; slov. pre- 
vod v F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, Kristusovi pričevalci, 21). 

122



ali njihovi pripadniki. Le enkrat se omenjajo Judje kot Kristusovi morilci. 
V večini legend se ponavljajo stereotipne oznake poganskih bogov kot 
brezdušnih malikov. Opisi mučenja so v dveh primerih povzeti po zelo 
znanih legendah, po legendi o sv. Lavrenciju (Apolinarij) in legendi o 
sv. Barbari (Evfemija in Tekla), v ostalem pa so stereotipni (šibanje, ogenj), 
v dveh primerih pa vsebujejo deloma izvirne poteze (mučenje z žveplom 
in s kurjim gnojem). Povsem stereotipna je dvakratna omemba jedrnatega 
odgovora žrtve sodniku, ki upa, da bo obtoženca zlepa pridobil za odpad 
od vere, in dvakratna omemba, kako so pogani spričo stanovitnosti med 
mučenjem izrazili občudovanje krščanskega boga. Tržaške legende ne 
omenjajo pripadnikov višje cerkvene hierarhije: med mučenci so štirje 
kleriki (prezbiter, dva diakona in en poddiakon) in tri dvojice laikov (dva 
meščana, dva oficirja, devici). Vse legende predpostavljajo obstoj več 
kristjanov ali kar cerkvene občine, zadnja celo historičnost več mučeništev 
v Trstu, torej nobena od teh legend ni »ustanovna« kot je za Oglej legenda 
o sv. Mohorju. Legende tudi ne odražajo težnje, da bi slikale postopen 
razvoj krščanske skupnosti v mestu. Kristjani se omenjajo bodisi gene- 
rično (aliguanti, multitudo populorum), bodisi po stanovski pripadnosti; 
tu imajo prednost vsekakor najvišji sloji družbe (nobiles, clarissimi, illu- 
strissimi), kar je odraz družbene zgradbe srednjeveškega mesta (prevlada 
patriciata) in ne dejanskega razvoja v dobi začetkov krščanstva. Z izjemo 
Prima in Celijana so vsa imena mučencev grška, prav tako so grška z 
izjemo prezbiterja Martina imena vseh ostalih kristjanov. Z izjemo Arta- 
zija so vsa imena preganjalcev (prezesov) latinska. Z izjemo prvega mu- 
čenca, Prima, nobeno od teh imen nima realnega ozadja v nam poznanem 
onomastičnem gradivu z istrskega območja." Opisi kraja in načina 
usmrtitve so stereotipni. Enkrat se omenja usmrtitev ob tretjem miljniku 
(kar spominja na izročilo o sv. Mohorju)" in enkrat se omenja pokop 
ne v neposredni bližini mesta, temveč v manjšem kraju (locus) v bližini 
Trsta. 

Vse legende so krajše in v celoti gledano vsebujejo prav malo čudežev. 
Kot edini čudež, ki se omenja v vseh legendah, razen v legendi o Lazarju 
(kjer pa ni bilo pravega mučenja), je ta, da žrtev mučenja sploh ne občuti, 
temveč s pogumnim nastopom moralno in duhovno triumfira nad pre- 
ganjalcem in zbuja občudovanje med gledalci. Zaradi tega v legendi o 
tržaških devicah sodnik poseže po protisredstvu za izganjanje čudežne 
moči, namreč masaži z živalskimi iztrebki. Pravi čudeži, v katerih pa se 
zopet omenja samo čudežna moč znamenja križa, nastopajo samo v le- 
gendi o Apolinariju. Ker se vse legende praviloma zaključujejo s poročilom 
o usmrtitvi in pokopu, se čudeži po smrti nikjer ne omenjajo. 

O času nastanka teh legend lahko samo ugibamo. Zaradi prevelikih 

354 Gl, op. 313; na istrskih napisih se omenja od imen iz obravnavanih legend samo 
še Martinus (1. I. X, 4 (Tergeste), 383). 

155 Prim. op. 72. 

123



razlik med njimi je upravičen sklep, da niso nastale istočasno, verjetno 
tudi ne v istem obdobju. Historično ozadje legend, kult relikvij na istrskem 
in širšem severnojadranskem področju, in v nekaj primerih problematičen 
zapis v Hijeronimijanskem martirologiju, moremo zasledovati vse v pozno 
antiko in v bizantinsko dobo. Dve legendi, legenda o tržaških devicah 
in legenda o vojaških mučencih, že z imeni mučencev in tematiko kažeta 
na bizantinsko obdobje, saj gre za svetniške kulte, ki so tako ali drugače 
povezani z interesi Bizanca od druge polovice 6. stoletja dalje. Tudi 
nastopajo v teh legendah (z izjemo preganjalcev) samo grška imena, zato 
menimo, da izvirata vsaj po vsebini, če ne po danes poznanem zapisu, iz 
bizantinske dobe (7. in 8. stoletje). Zapis teh dveh legend pa je verjetno 
precej poznejši. Ostale legende so verjetno mlajšega nastanka, z izvorom 
v karolinški dobi ali še nekoliko kasneje. Terminus post guem za vse tri je 
omemba relikvij, ki se nanaša na sredo 8. stoletja." »Bizantinske« poteze 
ima še legenda o Lazarju, v kateri nastopa poleg vzhodnega mučenca 
kristjanka Evtropija, medtem ko ima legenda o Apolinariju, s poudarjeno 
zvezo z Rimom, z imensko naslonitvijo na znanega mučenca iz Ravene in 
v stranski osebi na silno popularnega galskega svetnika, izrazitejše »za- 
hodne« poteze. Najmlajša je verjetno legenda o Primu in Marku. Ker so te 
legende ostale lokalne, očitno nepoznane ali vsaj neupoštevane v širšem 
evropskem svetu, nimamo nobenih trdnih opornih točk za datiranje njiho- 
vega nastanka." Jezikovna merila pri poskusu njihove datacije ne pridejo 
v poštev, ker legende v tem oziru ne kažejo kakšnih posebnosti. 

Objektivno nam te legende ne povedo nič o krščanstvu v Istri pred 
(5. ali) 6. stoletjem in so kot viri za poznavanje krščanstva v 2. in 3. sto- 
letju po dosedanjem poznavanju virov neuporabne. To seveda ne pomeni, 
da ne bo morda za katero med njimi z novimi odkritji ugotovljeno histo- 
rično jedro in bo legenda stopila v ospredje kot prvovrsten historičen vir. 
Taki primeri na oglejskem in kot bomo videli pozneje tudi na istrskem 
področju, nas opozarjajo pred apriorno negativno sodbo o teh virih, zlasti 
zato, ker je krščanstvo v Trstu v 3. stoletju gotovo obstajalo. 

C. Sv. Maksim novigrajski ali ljubljanski 

V dobo preganjanja kristjanov pod cesarjem Decijem postavlja tra- 
dicija mučeništvo sv. Maksima, prvega škofa v Emoni. Legenda je poznana 
danes samo v italijanskem prevodu, medtem ko se je za latinskim izvirni- 

35 Gl. AA SS Apr. II, 1866, 68 (C). 
37 P, KANDLER, CDI, je v komentarju še nekritično datiral nastanek legend o 

Lazarju in Apolinariju v 4. stoletje, legendo o tržaških devicah pa tudi v antično dobo. 
V novejši literaturi naletimo na oznake »recente«, »molto recente«, »di origine piutosto 
recente« (BS 10, 1968, 1108 (Primus); BS 7, 1966, 1156 (Lazar); BS 2, 1962, 249 (Apo- 
linarij)), ki so zelo splošne in ne povedo nič. 

124



kom, ki naj bi se ohranil v Poreču in v Benetkah, izgubila zanesljiva sled." 
Njena vsebina je sledeča: 

V času cesarja Decija, leta 253 (!), se je ob izbruhu preganjanja kristjanov 
emonski škof Maksim, ki je slovel po čudežnih ozdravitvah, podal v mesto 
Azijo, kjer je rezidiral cesarjev prokonzul, in se mu predstavil kot kristjan. 
Ker ni ugodil prokonzulovi zahtevi, da žrtvuje poganskim bogovom, ga 
je dal ta najprej šibati, nato pa ga je dal na natezalnico in podvrgel ostri 
torturi, ki je dosegla višek s puljenjem nohtov na rokah in nogah. Ker 
Maksim ni hotel žrtvovati boginji Diani, ga je ukazal prezes usmrtiti. s 
kamenjanjem. Sodbo so izvršili izven mesta Azije. Truplo so pokopali 
najprej v bližini mestnega obzidja, nato so ga prenesli v Emono. Pozneje 
ga je dal neki plemič prepeljati v Benetke in ga shraniti v cerkvi sv. Kancijana. 
Datum mučeništva: 28. september." 

Legenda je zanimiva zato, ker nam je znana njena predloga in lahko iz 
nje spoznamo postopek, ki ga je uporabljal srednjeveški istrski hagiograf. 

Legenda o sv. Maksimu je namreč nespretna, grobo interpolirana pre- 
delava aktov sv. Maksima, mučenca iz dobe cesarja Decija, ki je umrl 
30. aprila ali verjetneje 14. maja 250 v provinci Aziji, verjetno v Efezu. 
Ti akti so nedvomno pristni, z nekaterimi poznejšimi dodatki, ki nebistve- 
no zbijajo njihovo vrednost." Da gre v primeru mučenca Maksima za 

358 Izvirno latinsko besedilo legende, ki naj bi ga vseboval »un libro antico dalla 
sagrestia di Parenzo a pagine 124« oz, naj bi se nahajalo »in Venezia nella Chiesa di 
S. Cantiano appresso il suo Corpo« (oba citata sta iz naslednjih navedenih del), doslej 
še ni bilo objavljeno in ni znano, ali je sploh še ohranjeno. Zato je danes podlaga za 
študij italijanski prevod, ki ga podajata N. MANZUOLI, o. c., 70—74 in G.F. TOM- 
MASINI, De'commentarii storici-geografici della provincia dell’lstria, Archeografo 
Triestino 4, 1837, 307—310. Poglavitna literatura: J. V. VALVASOR, Die Ehre, Il/VIII, 
538—542; J.L.SCHONLEBEN, Carniolia, III, 190—192; D.PAPERBROCH, AA SS 

Mai VII, 1867, 14—16 (avtor na str. 15 E navaja odlomke iz izvirnega latinskega besedila 
legende, ki se je nahajal v Benetkah, in samo obžalovati moramo, da ga ni objavil); 
G. CARLI, Dell’antico vescovato Emoniese e particolarmente di s. Massimo vescovo e 

martire, Delle opere di G. C. t. XV, Milano 1786, 337—343; ponatis v L’Istria 5, 1850, 
314 ss; G. URIZIO, Relazione storica della Chiesa della B. V. Miracolosa di Buje in 
Istria... Trieste 1867, 123—136, 169—176 (ital. besedilo legende s Tommasinijevim 
komentarjem); F.BARUDRI, Rwolo cronologico dei vescovi di Cittanova d'Istria, 
Archeog. Triest. 33, 1909, 318 ss; A. NIERO, Massimo, vescovo di Cittanova, BS 9, 
1967, 40—41; L. PARENTIN, Cittanova d'Istria, Trieste 1974, 202—205. 

550 Tej tradiciji sledi le MR, Sept. 28 (6) (421): »Eodem die passio sancti Maximi 
sub Decio imperatore.« Očitno si sestavljalci martirologija niso bili na jasnem glede 
avtentičnosti te legende, zato je elogij tako kratek (brez oznake kraja, kar je za MR 
izjema). Medtem ko je HENSCHENIUS (AA SS Sept. VII, 1867, 557 A) bil prepričan, 
da gre v tem primeru za ponovitev omembe mučenca, ki se časti 30. aprila, pa so bili 
komentatorji MR bolj previdni: »Qui eum ipsum esse putant qui ad diem 30.april. 
colitur hariolari videntur.« (MR, p. 422 n. 6). 

ato AA SS Aprilis III, 1866, 740—741; Th. RUINART, o.c., 203—204. Acta spomi- 
njajo po svoji jedrnatosti, zlasti v dialogu med prokonzulom in žrtvijo, na izvirna acta 
proconsularia (AA SS Apr. III, 1866, 740 B). Po klasifikaciji, ki jo je postavil H. DELE- 
HAYE, Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiogr. 18 a, Bruxelles 1955, 108, gre 

125



zgodovinsko osebnost, nam kaže Hijeronimijanski martirologij, ki sledi 
verjetno izvirnemu datiranju mučeništva na 14. maj, na dan, ko je bil 
čaščen tudi v grški cerkvi, medtem ko je na Zahodu prevladalo datiranje 
na 30. april.** Kraj mučeništva se v aktih in v martirologijih pred rimskim 
ne omenja, temveč le dežela (Azija), vendar moremo na osnovi omembe 
kulta boginje Diane in datuma mučeništva (prva polovica maja 250, ko 
naj bi Decijev edikt, izdan marca ali aprila 250 v Rimu komaj prispel 
v Azijo) soditi, da gre za Efez, vrata v provinco Azijo." Historičnost 
tega mučenca je torej nedvomna. 

Če primerjamo izvirne akte z našo legendo, dobimo vpogled v delav- 
nico neznanega istrskega hagiografa. Sorazmerno kratko predlogo je pri- 
bližno dvakrat povečal. Kristjana nizkega rodu in laičnega stanu (homo 
plebeius) je spremenil v emonskega škofa plemenitega rodu. V predlogi 
nakazano težnjo, da se kristjan sam izpostavi oblasti — nedvomno gre 
za montanistično miselnost, ki je imela v Aziji svoje korenine — je naš 
pisec še stopnjeval. Škof Maksim naj bi kar gorel od želje, da bi umrl 
za Kristusa. Ime prokonzula (v predlogi Optimus) je izpustil. Nekatere 
partije iz Maksimovega zasliševanja pri prokonzulu je dobesedno prevzel, 
druge pa preoblikoval ali nanovo vstavil, ne da bi se veliko odmaknil od 
predloge. Repertoar muk (v izvirniku pretepanje in mučenje na natezalnici 
s kavlji in ognjem) je razširil s puljenjem nohtov." Pisec je vnesel v le- 
gendo en absurden element — potovanje iz Emone v Azijo, da bi se izpo- 
stavil tamkajšnjemu prokonzulu — in opis Maksimove dejavnosti tamkaj, 
predvsem čudežno zdravljenje slepih, gluhih, hromih, šibkih ter obsedenih 

nedvomno za tretjo skupino hagiografskih virov, za poznejšo predelavo uradnega zapisa. 
Kot pristna upoštevajo ta »acta« od novejših raziskovalcev P. ALLARD, Histoire des 
persécutions Il, Paris 1905, 422 ss. in M. SORDI, Il Cristianesimo e Roma, Bologna 1965, 
273. 

361 MH, Mai 14 (253): »In Asia sancti Maximi.« Na ta dan ga omenja tudi Synax. 
Eccl. CP (st. 684). V nasprotju s tem datumom pa postavljajo FLORUS, Vetus Romanum 
in ADO njegov spominski dan na 30 paril (gl. Edit. prat., 76; PL 123, 254; H. QUEN- 
TIN, Les mart. hist., 425; 482; USUARDUS kot najbolj izčrpen med historičnimi martiro- 
logiji tega mučenca izpušča). Tudi sestavljalci MR so sprejeli ta datum (MR, Apr. 30 (7) 
(163): »Ephesi sancti Maximi martyris, qui in persecutione Decii coronatus est.«). 

86 M. SORDI, o. c., 273; EADEM, La data dell’editto di Decio e il significato della 
persecuzione anticristiana, RSCI 34, 1980, 451—461, zlasti 455; o vlogi Efeza v Aziji 
gl. D. 1,16,4,5—6. 

83 V legendi se omenja, da je bil ponovno privezan na mučilo in da so mu izpulili 
nohte z rok in nog tako hitro in silovito, da so kosi mesa skupaj s krvjo padali na tla. 
Tudi ta hagiografov prispevek ni povsem izviren, saj se opira na poznejše izročilo ne- 
katerih martirologijev, da je bil Maksim »virgulis ita attrectatus, ut carnes ejus una cum 
sanguine in terram defluerent« (AA SS Apr. II, 1866, 741 D), le da je šibanje zamenjal 
s puljenjem nohtov. Zlasti je poročilu legende blizu GREVENUS, in Auctario Usuardi 
(AA SS Apr. III, 1866, 740 D), ki detajl opisuje takole: »... ita ungulis attrectatus, ut 
carnes ejus una cum sanguine in terram defluerent.« Očitno je pisec legende zvezo 
»ungulis attrectari« (praskati z mučilnimi kavlji) zaradi podobnosti izrazov napačno 
razumel kot puljenje nohtov. 

126



od hudiča. Opis smrtne obsodbe in njene izvršitve je skoraj dobesedno 
povzet po predlogi. Izvirna sestavina legende pa je daljši dodatek o po- 
kopu in o usodi mučenčevih relikvij. Posmrtni ostanki mučenca naj bi bili 
najprej pokopani v bližini mesta Azije, od koder naj bi jih kasneje kristjani 
prenesli v Novigrad, od koder je bil doma. Tam naj bi bil pokopan vrsto 
let, nakar naj bi ga neki pobožni plemič skrivoma odpeljal v Benetke in 
pokopal v cerkvi sv. Kancijana. Datum mučeništva na koncu je spre- 
menjen, sklicevaje se na »novi martirologij«.? 

Dodatek na koncu kaže na zelo pozen nastanek legende v nam po- 
znani končni verziji, ki naj bi torej nastala šele ob koncu 16. ali celo v 
začetku 17. stoletja. Prav verjetno je imel velike zasluge za njeno utrditev 
sam Manzuoli.?% 

Pred zapisom legende je brez dvoma obstajal kult mučenca (in škofa?) 
Maksima v Istri. Če iščemo korenine tega kulta, naletimo na veliko večje 
težave kakor v primeru doslej obravnavanih mučencev. O kultu sv. Maksi- 
ma v Istri v zgodnjem srednjem veku ni sledu, saj tega mučenca ne ome- 
njajo ne stare beneške kronike ne Dandulo ne maloštevilni stari doku- 
menti.?% Izhodišče za poznavanje kulta tega svetnika v Istri je šele napis, 
ki nam sporoča, da je novigrajski škof Adam leta 1146 pokopal v novi- 
grajski stolnici posmrtne ostanke svetnikov Pelagija in Maksima." Na 
tem napisu se ne omenja, da bi bil Maksim škof. Na izročilo o relikvijah 
mučenca Maksima, ki je odraz zelo burne zgodovine Istre v 14. in 15. sto- 
letju," se navezujejo relikvije tega mučenca nedoločljive starosti, ki so 

3% Ta »novi martirologij« je lahko le MR, izdan leta 1582 (prim. op. 359), kar kaže 
na pozen čas končne redakcije legende. 

385 D, PAPERBROCH, AA SS Mai VII, 1867, 14 B, je celo trdil: »Hujus opinionis 
si non auctor: promotor certe primarius fuit Nicolaus Manzolus, in Descriptione Istriae, 
cum Vitis sanctorum provinciae illius edita Venetiis.« D. PAPAERBROCH (0.c., 15 E) 
je poročal, da se je ta dodatek nahajal samo v najmlajšem izmed treh rokopisov legende, 
ki naj bi se hranili v Benetkah, torej lahko sklepamo, da »antiquiora acta, sed nihilo- 
minus Venetiis composita, ex Parentino legendario transcripta Venetiis«, ki jih omenja, 
tega dodatka niso imela in so verjetno nastala pred prinosom relikvij v Benetke sredi 
15. stoletja (gl. op. 368). 

39% V primeru omembe relikvij in posvetitve cerkve sv. Maksima na Beneškem, ki jo 
posredujeta Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, Cronache, 34) in Origo civitatum 
Italiae seu Venet., ed. prima; ed. sec. (cit. ed., 36; 67; gl. A. CARILE-G. FEDALTO, o. c., 
356 in 397 s.) nimamo nobenega dokaza, da gre za našega Maksima, zlasti zaradi velikega 
števila mučencev s tem imenom (samo MR navaja 33 svetnikov s tem imenom, od katerih 
je kar 18 mučencev). 

307 Besedilo napisa: »Anno Dominicae Incarnationis MCXLVI VI Id. Octob. recon- 
dita sunt haec sanctorum Corpora Pelagii et Maximi tempore Domini Adami Episcopi.« 
Gl. F. UGHELLI, Italia sacra V, Venetiis 1720", 229; G. CARLI, o.c., 342; P. F. KEHR, 
Ital. pontif. VII/2, 228. Novigrajska stolnica, ki je bila pred tem tako kot vse škofijske 
cerkve na oglejskem področju posvečena devici Mariji, je verjetno šele tedaj dobila se- 
kundarno posvetitev »lokalnim« mučencem Pelagiju in Maksimu, kot je bilo praviloma 
pri vseh škofijskih cerkvah na oglejskem območju (prim. op. 204 in 206). 

308 Relikvije mučenca Maksima naj bi obenem z relikvijami sv. Pelagija leta 1381 
po zmagi nad Benečani in po oplenitvi večjega dela istrskih mest zaplenili Genovežani 

127



nedvomen falzifikat, prirejen opisu načina mučenja in usmrtitve v legendi." 
Če se vprašamo, kaj je izzvalo nastanek izročila o sv. Maksimu v Istri 
ob očitni naslonitvi na mučenca iz Azije, bi mogli domnevati, da stoji 
v ozadju prinos relikvij (in s tem izročila) tega mučenca iz Male Azije v 
Istro. Vendar pa do tega prenosa ni prišlo tako kot v primeru sv. Evfemije 
v poznoantični dobi, najbrž niti ne v bizantinski dobi, temveč verjetno še 
precej pozneje, vsekakor pa pred sredo 12. stoletja. Legenda je torej na- 
stala med sredo 12. stoletja in sredo 15. stoletja, vendar verjetneje v 
zadnji dobi tega časovnega intervala."? 

Legenda o emonskem mučencu Maksimu je kljub temu, da je za pro- 
učevanje krščanstva v Istri v predkonstantinski dobi neuporaben vir, zelo 
zanimiva, saj nam odpira celo vrsto vprašanj, s katerimi se je intenzivno 
ukvarjala že novoveška historiografija in ki še danes v bistvu niso rešena. 
Interpretacija te legende se silno zaplete zaradi več dejstev. 

Lokalpatriotične težnje in še ne povsem razčiščena raba krajevnih imen 
so vzrok temu, da si mučenca Maksima lastita istrska in »kranjska« 
Emona. Zagovorniki prvega gledanja, nedvomno tudi avtorji legende, 
so se oprli na historično nevzdržno dejstvo: delovanje škofa Maksima so 
postavili v kraj, ki v visoki antiki in gotovo tudi še sredi 3. stoletja ni 
imel mestnega statusa, temveč je bil samo naselje nižjega, nam neznanega 
pravnega statusa pod mestno upravo Trsta."! Ime tega kraja nam ni 
poznano." Sele po propadu pravne in upravne hierarhije rimskih mest 
je naselje enkrat v pozni antiki, verjetno ne pred 5. ali 6. stoletjem, postalo 

in jih prenesli v Genovo, kjer je ta kult pognal korenine, kakor nam kažejo stari geno- 
vežanski koledarji (gl. G. CARLI, o.c., 343s.; AA SS Mai VII, 1867, 16 D—E). Vse 
genovežanske dokumente v tej zvezi je navedel Carlo DE FRANCESCHI, Saggi e con- 
siderazioni sull'Istria nell'alto medioevo Ill. Quando e come Cittanova d'Istria venne 
denominata Emona, AMSI 19 n.s., 1971, 119 op. 52. Po istrsko-beneškem izročilu pa 
naj bi te relikvije, kakor nam poroča konec legende, prenesli v Benetke, verjetno po 
letu 1451, ko je bila ukinjena novigrajska škofija, poreška pa je prišla pod beneške 
patriarhe (gl. G. CARLI, o. c., 342 s.; A. NIERO, o. c., 40). 

#60 Prim. L. PARENTIN, o. c., 204 s. 
370 Nastanek legende je v nekoliko zgodnejše obdobje, v čas križarskih vojn, datiral 

L. PARENTIN, o. c., 204. " 
#1 Gl. L. MARGETIC, Accenni ai confini augustei del territorio tergestino, Atti 

(Centro di ricerche storiche Rovigno) 10, 1980, 97 ss. op. 76 (z obsežno diskusijo o sta- 
liščih starejših avtorjev). 

#2 Nobenega dokaza nimamo za trditev, da se je kraj že tedaj imenoval Emonia, 
kot je domneval A. DEGRASSI, I. I. X, 3, p.29 in za njim L. PARENTIN, o.c., 22 ss. 

Z ozirom na najstarejše omembe tega kraja v virih od konca 6.stoletja dalje je vsaj 
toliko upravičeno mnenje, da se je kraj tedaj imenoval Novae, zlasti ker je bilo to ime 
v rimskem svetu precej pogosto (Novae v Meziji in Dalmaciji, Adnovas v Panoniji itd.). 
O silno kompliciranem vprašanju možnosti »prenosa« imena kontinentalne Emone v 
Istro gl. kratko R.BRATOZ, Krščanska Emona in njen zaton, Zgodovina Ljubljane 
(Prispevki za monografijo), Ljubljana 1984, 64—68; vprašanje puščamo odprto za eno 
prihodnjih razprav. 

128



»civitas«, v skladu z razvojem, ki nam je poznan tudi od drugod." V 
prikriti obliki se ta razvoj odraža v omembi »in Castello guod Novas di- 
citur« v pismih Gregorija Velikega s konca 6. stoletja," jasno razvidno 
pa šele z obliko Neapolis oz. Civitas nova v virih iz zgodnjega srednjega 
veka. * Verjetno zato, da bi poudarili istrsko pripadnost škofa Maksima 
in se izognili dvoumnosti, so sestavljalci legende v sicer samo dveh 
omembah mesta opustili bolj običajen termin Emon(i)a? in so uporabili 
termin Civitas nova. 

Zagovorniki drugega gledanja so očitno potvorbo še naprej predelovali. 
Zaradi stilistično ohlapne in vsebinsko neprecizne oznake kraja Maksi- 
movega mučeništva v predlogi (»apud Asiam«; vendar na koncu jasneje 
»apud Asiam provinciam«) oz. v legendi (»ab urbe Asia«) so kranjski 
starinoslovci mučenca Maksima postavili za škofa v »kranjski« Emoni, 
njegovo mučeniško smrt pa so ob očitni naslonitvi na Ptolomeja locirali 
v kraj Asisijo v Liburniji, mesto, ki so ga napačno identificirali z Bribir- 
jem v Hrvaškem primorju." Poročilo o usodi relikvij na koncu legende 
so dopolnili: relikvije naj bi iz Asisije prenesli v Emono, od tam v Rim, 
iz Rima v Novigrad (!) in nato v Benetke. Maksimovo mučeništvo so 
datirali na 29. maj, kot se še danes praznuje v ljubljanski nadškofiji.s? 

83 Terminološka zmeda in nedoslednost, posledica propada pravne hierarhije mest 
v pozni antiki, je lepo razvidna pri Evgipiju za vzhodnoalpska mesta v 5. stoletju; gl. 
EVGIPIJ, Življenje, 118 s., op. 46; R. BRATOZ, Severinus von Noricum und seine Zeit, 
Österr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Denkschriften 165, Wien 1983, 36 op. 141. 

34 Registrum epistolarum 9,155 (ed. P. EWALD-L. M. HARTMANN, MGH Epi- 
stulae II, 19572, 155). Ob ženski pridevniški obliki imena »Novae« si lahko predstavljamo 
apozicijo »civitas«, po zgledu »apud Novas civitatem« (EUGIPPIUS, Vita s. Severini 44,4; 
izd. R. BRATOZ, Ljubljana 1982, 292). 

38 Termin »Neapolis« najdemo samo pri Ravenskem geografu. Za čas od rižan- 
skega placita leta 804 do začetka 14. stoletja naletimo na termin »Civitas nova« v virih 
štiriintridesetkrat (enkrat tudi v nemškem in enkrat v arabskem prevodu), dvakrat s 
hkratno omembo Emone. Vsa mesta je zbral Carlo DE FRANCESCHI, Saggi e consi- 
derazioni (kot v op. 368), 131—138; 154 n. 97. 

#7 Ime Emona (Emonia, Aemonia) najdemo v virih prvič šele leta 1132, do leta 1466 
pa naletimo nanj v virih kar stošestkrat (gl. Carlo DE FRANCESCHI, o. c., 139—155). 

37 Podlaga za »kranjsko« teorijo je oblika imena 'Acoeota, ki jo posreduje PTO- 
LEMAEUS, Geographia II, 16 (314,4) (O. CUNTZ, Die Geographie des Ptolemaeus, 
Berlin 1923, 79, označuje v op. to obliko imena kot »schon im Archetypus verderbt«). 
Pravilna oblika imena, ki nam jo posredujejo Plinij, Tabula Peutingeriana in napisi, je 
Asseria; gre za dan. Podgradje pri Benkovcu v bližini Burnuma v severni Dalmaciji; gl. 
M.SUIC, Antički grad na istočnom Jadranu, Zagreb 1976, 297; 301 (navedbi iz linija 
in Tabule Peut.). 

8 „Kranjsko« varianto legende, ki po dosedanjem poznavanju virov rokopisno ni 
ohranjena (informacijo mi je posredoval arhivar v nadškofijskem arhivu v Ljubljani 
dr. France Martin Dolinar, za kar se mu zahvaljujem), je zagovarjal J. L, SCHONLEBEN, 
Carniolia, HI, 191; za njim jo je sprejel J. V. VALVAZOR, Die Ehre, II/VIII, 538 ss., 
ki je bil v zelo tehtnem prispevku v podrobnostih kritičen do Schönlebna. Na Schön- 
lebna se je med domačimi zgodovinarji oprl A. LINHART, Poskus zgodovine Kranjske 
in ostalih. južnih Slovanov Avstrije, 1.nem. izd. 1788, slov. prev. Ljubljana 1981, 147, 

9 Acta ecelesiastia 8 129



Medtem ko nam za Novigrad dokazujejo viri obstoj kulta sv. Maksima 
že sredi 12. stoletja, smo za Ljubljano v tem oziru bistveno na slabšem. 
Po nam poznanih virih ni dokumenta izpred 17. stoletja (!), ki bi dokazo- 
val čaščenje tega svetnika v Ljubljani, Za pozen razvoj tega kulta na 
Kranjskem je značilno dejstvo, da ga ne omenjata ustanovni listini ljub- 
ljanske škofije iz let 1461 in 1462." Poleg zapisov obeh kranjskih starino- 
slovcev je napis iz leta 1712 (oz. 1911) v stolnici na plošči pod kipom, ki 
prikazuje tega škofa, najstarejši zapis, ki nam dokazuje čaščenje tega svet- 
nika v Ljubljani." Po pravici moremo domnevati, da je kult sv. Maksima v 
Ljubljani delo protireformacijske dobe, časa, ki je zelo povzdignil kult 
tega svetnika v Novigradu. Verjetno je imel poglavitne zasluge za nje- 
govo utrditev v Ljubljani sam Schénleben, tako kakor tričetrt stoletja 
pred njim v Istri Manzuoli.?%%a 

med tujimi pa D. PAPERBROCH, AA SS Mai VII, 1867, 14. Gl. tudi Th. RUINART, 
o.c., 2025. (Admonitio). Kritičen do Schönlebna je bil med kranjskimi zgodovinarji že 
P. HITZINGER, Die Bischöfe von Aemona, Mittheilungen des hist. Vereins für Krain 
1857, 118. 

39 Sv. Maksima ne omenja niti listina cesarja Friderika III. o ustanovitvi ljub- 
ljanske škofije (6. dec. 1461), niti bula papeža Pija II., s katero se potrjuje ustanovitev 
škofije (6. sept. 1462); v obeh se namreč povsem enako omenja posvetitev škofije Sv. 
Trojici, devici Mariji, apostoloma Petru in Pavlu, mučencem Krištofu ter Mohorju in 
Fortunatu ter škofoma Martinu in Nikolaju in vsem svetnikom (Zgodovinski zbornik. 
Priloga k »Laibacher Diocesanblatt-u« 1, 1888, st.7; 3, 1890, st.116). Napačna je 
torej trditev v LS 2, 1970, 473, da je bil sv. Maksim za Mohorjem in Fortunatom že od 
njene ustanovitve dalje njen drugi patron. 

390 Besedilo napisa: »S. Maximus eps. Aemon. huius basilicae et urbis patronus, 
patriae apostolus, regimine magnus, virtute constantiae maior, sanctimonia maximus, 
Assesiae pro fide lapidibus obrutus martirii coronam nanciscitur. Celebratur XXIX 
Mali. Praef. ann. CCXLII — obiit ann. CCLII. Posit. liga. MDCCXII — posit. lapid. 
MCMXI.« 

Besedilo napisa odraža še stopnjevanje tendenc kranjske legende. Maksim se 
omenja kot mestni patron in apostol dežele, torej ima podobno funkcijo kot Mohor v 
Ogleju. Formulacija »lapidibus obrutus« je očitno povzeta po Schönlebnu (o.c., 191; 
Schönleben sam jo je očitno povzel po povzetku istrske legende v Ferrarijevem katalogu 
svetnikov Italije, medtem ko je v predlogi in v istrski legendi ne najdemo). Nov ele- 
ment je tudi določitev dolžine pontifikata na 10 let. 

3800 Da se je čaščenje sv. Maksima v Ljubljani začelo šele v 17. stol. in je bilo s strani 
cerkvenih oblasti uradno sprejeto šele v 18. stoletju, nam kažejo tudi »Propria sanctorum« 
ljubljanske škofije. »Proprium sanctorum« iz leta 1687 (Proprium sanctorum cathedralis 
ecclesiae et dioecesis Labacensis jussu et auctoritate ... Sigismundi Christophori episcopi 
Labacensis, Labaci 1687), torej šest let po Schönlebnovi smrti, praznovanja sv. Maksima 
še ne omenja. Praznik tega svetnika omenja kot prvi Proprium sanctorum dioecesis 
Labacensis (Sigismundus Felix... episcopus Labacensis..., Labaci 1729, str.60: Die 
XXIX Maji: Festum sancti Maximi episcopi et martyris Ecclesiae Cathedralis Labacensis 
patroni. Duplex majus), nato Proprium sanctorum exemptae cathedralis ecclesiae et 
dioecesis Labacensis, una cum festis novissimis... iussu et authoritate Caroli... episc. 
Labac., Labaci 1781 (str. 75: vsebinsko enak zapis kot v prejšnjem primeru) in končno 
Proprium sanctorum apostolicae sedis indultu usibus dioecesis Labacensis accomodatum 
jussu et auctoritate... Antonii Aloysii Wolf, Labaci 1848, str. 167. Ker se za razliko od 
praznovanja drugih domačih mučencev nikjer ne navajajo lekcije, ki bi povzemale 

130



Vprašanje prvega emonskega mučenca se še dodatno zaplete, ker so 
pozneje ime legendarnega mučenca zamenjevali s prvim znanim emonskim 
škofom Maksimom, udeležencem sinode v Ogleju leta 381 in sinode 
v Milanu leta 390, ki pa ni bil mučenec, niti ni poznan datum njegove 
smrti. Povezovanje obeh Maksimov, legendarnega mučenca s srede 3. sto- 
letja in sto trideset let mlajšega škofa, ki je bil brez dvoma historična 
osebnost," ne vzdrži kritike. Na podlagi tega povezovanja ne moremo 
»rešiti« sicer povsem brezvredne legende, ki je edina podlaga kulta sv. 
Maksima.** Kritike ne vzdrži, tudi če dopustimo možnost, da bi škof 
Maksim kot borec proti herezijam morda dobil naslov »confessor«, ki 
se je v zgodnjekrščanski dobi večkrat zamenjeval z naslovom »martyr«."? 
Prav tako je povezovanje nevzdržno, tudi če dopustimo možnost, da bi 
Maksima lahko zadela mučeniška smrt ob koncu 4. stoletja, v borbi proti 
ostankom poganstva, saj nam ravno najbolj znan primer te vrste, anavnijski 
mučenci, ki se slavijo na isti dan kot škof Maksim (29. maj), kaže, da 
so se taki primeri dogajali, dasi so bili izjemni." Tudi domneva, da je 
škof Maksim v poznejšem izročilu postal mučenec kot žrtev fanatičnih 

vsebino legende, moremo to vzeti za zanesljiv dokaz, da »kranjska« varianta legende 
ni bila nikoli zapisana. Prim. op. 378 in »Uvod«, op. 24, 31, 32, 36. 

381 GI. R. BRATOZ, Kratek oris zgodovine krščanstva na Slovenskem v pozni antiki, 
ZC 35, 1981, 213 s. 

8 Napako povezovanja obeh Maksimov s težnjo, da bi opravičila historično 
ozadje kulta tega svetnika, sta med sodobnimi avtorji zagrešila za Ljubljano pisec pri- 
spevka v LS 2, 1970, 473s., za Novigrad pa (s povsem neutemeljenim prestavljanjem 
škofa Maksima iz zadnje četrtine 4. stol. v Novigrad) L. PARENTIN, o. c., 203. 

33 O vsebini obeh terminov gl. zlasti H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiogra- 
phica 17, Bruxelles 1927, 74—121. S. TAVANO, MSF 62, 1982, 187 (rec. Bratoževe 
razprave »Il cristianesimo in Slovenia nelle tarda antichitä«) je postavil domnevo, da 
izhaja tradicija o mučencu Maksimu iz naslova »confessor«, ki naj bi ga dobil emonski 
škof kot borec proti arijanizmu. Resnično imajo vsi veliki borci proti herezijam 4. stol. 
naslov confessor, vendar gre v znanih primerih za velike osebnosti, ki so po po- 
membnosti presegle lokalne okvire, kar Maksim ni bil. Med udeleženci oglejske sinode 
leta 381 je dobil svetniški naslov »confessor« že kmalu po smrti poleg tudi sicer zelo 
zaslužnega Ambrozija oglejski škof Valerijan, predsedujoči na sinodi (MH, Nov.26, 
p.622 n.10), pozneje tudi škof Kromacij (sinode se je udeležil kot prezbiter) in na 
sinodi zelo aktiven škof Evzebij iz Bononije (gl. MR, Dec.2 (5) (559) Sept.26 (4) 
417)). Od udeležencev sinode so prišli pozneje na seznam svetnikov še naslednji škofje: 
Bassianus iz Lodija (MR, Jan. 19 (6) (27): »...adversus haereticos una cum s. Ambrosio 
strenue decertavit«); Heliodor iz Altina (MR, Iul.3 (7) (267)); Filaster iz Brescije (MR, 
Jul. 18 (8) (294): »adversus haereticos, praesertim Arianos... pugnavit... clarus mi- 
raculis«); Sabinus iz Piacenze (MR, Dec. 11 (6) (577): »miraculis clarus«). Med 32 ude- 
leženci oglejske sinode jih je kar 8 oz. ena četrtina postalo svetnikov, kar je gotovo 
unicum v zgodovini krščanstva. 

Majhna je možnost, da bi emonski škof zaradi udeležbe na sinodi postal svetnik. 
Na sinodi sami Maksim namreč ni imel velike vloge, saj se omenja samo enkrat, 
in sicer med izjavami obsodbe Paladija iz Ratiarije na 11.mestu, medtem ko se v 
debato ni spuščal. Gl. Gesta concil. Aquileiensis 59 (AMBROSIUS, Opera X/III, ed. 
M. ZELZER, CSEL 82/3, 1982, 361). 

#8 MH, Mai 29 (280 s.); MR, Mai 29 (4) (214). 



Gotov, ki so se v prvem desetletju 5. stoletja nekaj časa zadrževali tudi 
v Emoni, nima nobene osnove v virih. Povsem mimo virov in izročila 
je domneva, da je »zelo verjetno ... ravno za Dioklecijanovega preganjanja 
umrl v Emoni mučeniške smrti škof Maksimus.«*** 

V primeru emonskega mučenca Maksima gre za nekaj drugega: gre za 
drugo fazo predelovanja izvirnega poročila o istoimenskem mučencu iz 
Azije. Ime mučenca, leto in način usmrtitve so prevzeti po izvirni verziji 
aktov, funkcija osebe je povzeta po istrski predelani verziji, ime kraja 
škofovanja je na osnovi homonimnosti iz Istre prestavljeno na Kranjsko, 
ime kraja mučeništva, ki je v istrski verziji še izvirno, pa je na podlagi 
imenske podobnosti in napačnega izročila pri Ptolemeju spremenjeno 
v ime manjšega kraja v relativni bližini Emone, ki je vrhu vsega napačno 
identificiran. Absurdni tezi, da bi prokonzul Dalmacije (Dalmacija je bila 
tedaj že zdavno cesarska provinca, ki jo je upravljal cesarjev legat)*** 
tedaj rezidiral v liburnijskem mestu Asisiji, je sledila še bolj absurdna 
teza, da se je že tedaj do tja razširila jurisdikcija emonske škofije." Med- 
tem ko nam izvor datuma smrti po istrski verziji ni poznan,**° je v »kranj- 
ski« varianti prevzet po dnevu smrti veronskega škofa Maksima (ki pa ni 
bil mu£enec), in ta datum se je uveljavil na celotnem območju patriar- 
hata, tudi v Istri." 

Kult škofa in mučenca Maksima je torej tako v Ljubljani kot v Novi- 
gradu po sedanjem poznavanju virov historično neosnovan. Legenda, na 
kateri ta kult temelji, je poznega nastanka in nam ne more povedati o 
krščanstvu v Istri in na Kranjskem v predkonstantinski dobi prav nič. 

Legenda o sv. Maksimu se v več ozirih precej razlikuje od prej obrav- 
navanih legend o tržaških mučencih. Po svoji ambiciozni zasnovi nekoliko 
spominja na legendo o sv. Mohorju. Glavni junak je tudi tukaj škof, ki 
širi krščanstvo in s svojo čudodelno močjo velikopotezno zdravi vseh 
vrst bolnike. Med tržaškimi mučenci, ki so bili le nižji kleriki ali laiki, 
je imel tako moč samo Apolinarij. Da je legenda o sv. Maksimu mlajša 
in tudi po svoji vsebini izstopa iz antičnih okvirov, kaže poročilo o usodi 

385 Domnevo je postavil P. HITZINGER, o. c., 120. 
386 J, KLEMENC, Krščanstvo v Emoni, Nova pot 14, 1962, 350; gl. tudi Zgodovina 

Ljubljane 1. Geologija in arheologija, Ljubljana 1955, 355. 
387 Iz leta 247 (Filip Arapski) je poznan »legatus Aug. pr. pr.« Claudius Heren- 

nianus, iz let 251—253 (Trebonijan Gal) Aelius Florianus (J.J. WILKES, Dalmatia, 
London 1969, 449). 

388 J.L.SCHONLEBEN, Carniolia, Ill, 191; prim. J. V. VALVASOR, Die Ehre 
IVI, 650. 

3% Morda se datum (28. sept.) opira na datum čaščenja mučenca Pelagija (28. avg); 
gl. pogl. II, 2 (C). 

3% MR, Mai 29 (8) (214). 
set G, BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 45 (prva omemba je šele v koledarju 

oglejske nadškofije iz leta 1598!): »Maximi ep. mart. Aemoniensis dioec. patroni«. 
Očitno je v zapisu mišljen Novigrad in ne Ljubljana, ki se tedaj ni več označevala kot 
Emona in je imela drugega patrona. 

132



relikvij na koncu, kakršnega nima nobena od tržaških legend. Medtem 
ko gre v primeru tržaških mučencev za lokalne svetnike, katerih matična 
cerkvena skupnost je bila vseskozi nesporna, pa je Maksim predvsem 
zaradi dveh različnih razlag legende postal regionalno pomemben svetnik. 
Skupna poteza te legende s tržaškimi je poleg omembe visokega družbe- 
nega izvora mučenca — gre za odraz razmer v srednjem veku, ko je škof 
postal praviloma le plemič — ta, da se nikjer ne omenja kakršnakoli zveza 
z Oglejem kot matično cerkveno skupnostjo, od koder naj bi se širilo 
krščanstvo v Istro in na Kranjsko. 

S štirimi oz. petimi tržaškimi in eno »istrsko-kranjsko« legendo se 
legendarni viri za zgodovino krščanstva na vzhodnem vplivnem območju 
oglejske cerkve za dobo pred zadnjimi preganjanji kristjanov izčrpajo. 

7. Materialni dokazi za obstoj krščanstva pred sredino 
tretjega stoletja 

Kakor so pisani viri za poznavanje razvoja krščanstva v Ogleju in 
na vzhodnem vplivnem območju oglejske cerkve do sredine 3. stoletja, v 
pretežni meri mučeniške legende in izročilo, ki se je izoblikovalo ob njih, 
zelo omejene vrednosti, tako tudi ne razpolagamo z nobenim neizpodbitno 
zanesljivim materialnim dokazom za obstoj krščanstva v tej dobi. Niti v 
Ogleju samem, niti v Istri in Noriku kot dvema vplivnima oglejskima 
območjema do sedaj še ne poznamo arheološke najdbe, ki bi dokazovala 
obstoj krščanstva pred sredino 3. stoletja. Povojne arheološke raziskave 
na Slovenskem so postavile v ospredje interpretacijo nekaterih najdb iz 
te dobe, ki naj bi bile zanesljivo starokrščanske. Take najdbe se nanašajo 
na dve mesti, ki sta zaradi svoje vloge in položaja zelo verjetno zgodaj 
prišli v stik s krščanstvom: na Emono in na Petoviono. 

V Emoni naj bi po govorici arheoloških najdb obstajalo krščanstvo 
že v drugi polovici prvega stoletja in v drugem stoletju, v času, ko ga ne 
moremo povsem zanesljivo dokazati niti v Ogleju. Po sodbi zelo zaslužne 
raziskovalke emonskih nekropol Ljudmile Plesničar-Gec naj bi dva ske- 
letna groba s severnega emonskega grobišča iz druge polovice prvega in 
iz drugega stoletja imela nedvoumno starokrščanski značaj, ob upoštevanju 
dejstva, da naj bi bila »inhumacija izključno krščanski način pokopa«.?? 
Ker pa inhumacija ni bila izključno krščanski način pokopa, temveč 

. PLESNICAR-GEC, Severno emonsko grobišče, Katalogi in monografije 8, 
Ljubljana 1972, grob 1 in grob 110 (str.15 in 31 ter tabeli I in XXIX); v prvem 
primeru gre za dvojni skeletni grob moškega in ženske z nekaj grobnimi pridatki (vrči, 
lonček, čaša, dva žeblja), v drugem primeru za grob mlajše ženske z nekoliko boga- 
tejšimi grobnimi pridatki (lonček, vrč, oljenka, ogledalo, železen nož, bronasta fibula, 
bronast prstan, steklen balzamarij). Tezo, da gre za krščanska grobova, je izrazila avtorica 
v. publikaciji Starokrščanski center v Emoni, Katalogi in monografije 21, Ljubljana 
1983, 29. 

133



pride do postopnega razvoja od sežiga k pokopu v teku drugega stoletja 
tudi v sferi poganskega načina življenja in religioznih predstav" — da ne 
govorimo o pripadnikih orientalskih religij, med njimi tudi Judov, ki so 
sploh poznali samo ta način pokopa?" — to merilo samo po sebi, če 
nimamo bolj zanesljivih dokazov, še zdaleč ni zadosten dokaz za to, da 
gre za krščanske grobove. Tako nam skeletni grobovi s konca prvega, iz 
drugega in zlasti iz tretjega stoletja, ko je inhumacija postala običajen 
način pokopa, ne dokazujejo, da so bili tam pokopani kristjani, četudi 
te možnosti v posameznih primerih ne moremo izključiti. Z ozirom na 
dejstvo, da so kristjani v vseh deželah ohranili pogrebne navade ljudstva, 
kateremu so pripadali, z eno izjemo, da namreč pokojnikov niso sežigali," 
nam tudi grobni pridatki v obeh grobovih ne morejo prav nič pomagati pri 
opredelitvi obeh grobov, saj na take pridatke naletimo tako v poganskih 
kakor v krščanskih grobovih." Na osnovi zgodnjega časa nastanka teh 
grobov — krščanski grobovi iz prvega in drugega stoletja nam vobče niso 
poznani — in na osnovi odsotnosti značilne krščanske orientacije grobov, 
s pogledom pokojnika na vzhod, ter odsotnosti kakršnegakoli elementa, 
ki bi dokazoval krščansko pripadnost pokojnikov," moremo soditi, da 
gre v obravnavanem primeru za poganska grobova. 

Prav tako je skoraj gotovo poganski nagrobnik iz Emone iz časa 
okrog leta 100, z rozeto v zatrepu, ki jo enakokraki križ deli na štiri dele. 
Po mnenju Josipa Klemenca naj bi grško ime in križ v zatrepu dokazovala, 
da gre za krščanski napis."" Ker je križna rozeta edini element, ki naj 
bi dokazoval krščanski značaj napisa, vsi drugi zgodnjekrščanski elementi 
pa so odsotni, in ker poznamo z obravnavanega ozemlja še nekaj spomeni- 
kov s podobno rozeto, ki so eni nedvomno, drugi zelo verjetno poganski, 
lahko sodimo, da gre tudi v emonskem primeru za poganski napis." 

89 L. KOEP-E. STOMMEL-J. KOLLWITZ, Bestattung, RAC 2, 1954, 206 s.; 216s. 
Da sta že od najstarejših časov rimske zgodovine obstajala oba načina pokopa, nam 
dokazuje že Lex XII tabularum 10,1 (Fontes iuris Romani anteiustiniani I, ed. S. RICCO- 

BONO, Florentiae 1968' 66; določba je vzeta iz Solonovih zakonov). Čeprav je bil 
sežig v republikanski in zgodnji cesarski dobi običajen način pokopavanja, inhumacija 
ni bila nekaj izjemnega; gl. še MAU, Bestattung, RE 3, 1899, 345 ss.; B. KOTTING, Grab, 
RAC 12, 1982, 377 ss. 

3 [, KOEP etc., o.c., 198; R. NOLL, Frühes Christentum, 15, je za avstrijsko 
področje povezoval spremembe v načinu pokopa, do katere je prišlo od konca 2. sto- 
letja dalje, zlasti z vplivom orientalskih religij. 

#5 B, KÖTTING, Grab, RAC 12, 1982, 383 ss. 
39% M,B. v. STRITZKY, Grabbeigabe, RAC 12, 1982, 441 ss. 

39% Ker je na osnovi oblike groba nemogoče z gotovostjo soditi o verski pripadnosti 
pokojnega, so ta stranska merila bistvenega pomena; gl. J.KOLLWITZ, o.c., 217; B. 
KOTTING, o. c., 384 s. 

35 Besedilo napisa: »D(is) m(anibus) Tiberiae C. Bononius Ahilleus gener.« Gl. 
J. KLEMENC, Nekaj novih antičnih spomenikov, AV 1, 1950, 115—119; ILJu 310 (z 
navedbo dveh del, ki zavračata Klemenčevo interpretacijo). 

39 Da gre skoraj gotovo za poganski napis, kaže več zunanjih okoliščin in vsebinskih 
značilnosti: 

134



Tako nimamo nobenega arheološkega dokaza za obstoj krščanstva 
v Emoni v prvem in drugem stoletju. Tudi dejstvo, da so prebivalci Emone 
posamezne arhitektonske dele antičnih svetišč uporabljali za nove stavbe 
in da so po pohodu Maksimina Tračana leta 238 uporabljali za popravilo 
obzidja poganske nagrobnike iz zgodnejših obdobij, nam ne dokazuje 
obstoja krščanstva v mestu." V primeru pravilnosti takega sklepanja bi 
morala biti namreč mestna uprava in versko življenje v rokah kristjanov, 
ki bi to početje, gotovo poznano celi mestni skupnosti, dovoljevali, Za 

a) V primeru pravilnosti Klemenčeve domneve bi se Emona lahko ponašala z daleč 
najstarejšim krščanskim latinskim napisom, saj je doslej poznan najstarejši latinski (zelo 
verjetno) krščanski napis iz Rima šele iz leta 217, zanesljivo krščanski napisi pa 
so šele od srede 3. stoletja dalje (gl. Ch. PIETRI, Grabinschrift II, RAC 12, 1983, 556). 
Že ta zunanja okoliščina nam mora zbujati pomisleke v pravilnost Klemenčeve dom- 
neve. 

b) Besedilo napisa ne vsebuje nobenega značilno krščanskega elementa. Sklice- 
vanje na grška imena (J. KLEMENC, o.c., 119) ni noben argument v prid krščanskega 
značaja napisa. Pogansko posvetitev »Dis Manibus« resda najdemo tudi na zgodnje- 
krščanskih napisih, tako na grških (G. PFOHL, Grabinschrift I, RAC 12, 1983, 490; 
497) kakor na latinskih, vendar v Rimu šele po letu 298, v Italiji, Španiji in Afriki v 
4. stoletju, v Afriki in Galiji še v 5. stoletju. Vsekakor ta formula kaže, da je bila taka 
posvetitev »trotz aller Sinnentleerung immer mit einer gewissen heidn. Bedeutung 
belastet« (Ch. PIETRI, o. c., 565 s.). 

c) Edini element, ki naj bi kazal na krščanski značaj napisa, je križ v rozeti. 
J. KLEMENC, o.c., 118 je navedel k emonskemu primeru tri analogije: AIJ 185 
(nagrobnik z Iga z značilnimi imeni staroselcev!), AIJ 216 (nagrobnik iz Kranja z 
latinskimi imeni; oba napisa sta iz druge polovice 1. ali iz 2. stol.) ter I. I. X,3, 50 (napis 
iz Umaga iz Konstantinove dobe); prva dva je ocenil kot pogojno starokrščanska, zadnje- 
ga kot gotovo starokrščanskega (p. 119; še en nagrobnik z jasno vidno rozeto v obliki 
grškega križa, po obliki črk sodeč tudi iz 1. ali najkasneje iz prve polovice 2. stoletja, 
je bil odkrit leta 1976 v Veliki Stari vasi v občini Grosuplje; gl. M. SLABE, AV 28, 
1977, 110 ss. in tab. La). 

Klemenčeva ocena je gotovo prenagljena, saj bi predpostavljala krščanski misijon 
že v 2.stoletju izven lokalnih središč, kakršno je bilo Emona, med podeželsko in 
staroselsko prebivalstvo, do katerega je prišlo v naših krajih šele od srede 4. stoletja 
dalje. Med dekorativnimi elementi, ki kažejo na krščanski značaj nagrobnikov, se 
pojavlja kristogram na latinskih napisih po doslej znanih virih šele v 4. stoletju (prvič 
v Rimu 1.323), kot kristogram v obliki grškega križa, kot naj bi bil v našem primeru, v 
Rimu pogosteje šele sredi 4. stoletja. V starejših obdobjih se pojavljajo na krščanskih 
napisih drugi simboli, sidro, venec, palma, golob in zlasti riba kot najbolj zanesljiv 
krščanski simbol (Ch. PIETRI, o. c., 553). 

č) Na napisih, ki jih navaja Klemenc, križ ne nastopa samostojno, kakor bi moral 
na krščanskem napisu. Za emonski napis pravi Klemenc (p.118), da se križ v rozeti 
»vidi kot popolnoma slučajna geometrijska figura«. Ta slučajnost oz. neizrazitost križa je 
še bolj vidna v primeru napisov z Iga in zlasti iz Kranja (v tem primeru ima »križ« 
celo poševno oz. ukrivljeno prečko). Tako moremo iz lege oz. funkcije »križa« na 
teh nagrobnikih po vsej pravici domnevati, da ne gre za znak krščanske pripadnosti, 
temveč le za svojski način upodobitve rozete. Očitno gre za stilno posebnost obliko- 
vanja rozete na nagrobnikih iz kamnoseških delavnic na tem področju, zlasti ker pone- 
kod srečamo na enak način izdelano rozeto z zvrnjenim enakokrakim križem (npr. 
AI] 172; 187; 191) oz. rozeto, ki jo tri prečke delijo na šest polj (AIJ 130; 181). 

400 J. KLEMENC, Krščanstvo v Emoni, 349 op. 2. 

135



ta čas pa je to povsem izključeno. Tako početje je bilo v izjemnih razmerah 
razumljivo in ga ne moremo pripisovati protipoganskemu verskemu raz- 
položenju in načrtnemu uničevanju poganskih spomenikov, do katerega 
je prišlo ob koncu četrtega in v petem stoletju. 

Obstoj krščanstva v Petovioni v tretjem stoletju je nesporno dejstvo, 
saj ga dokazujeta življenje in delo škofa in mučenca Viktorina. Arheološki 
viri za njegov obstoj v tej dobi pa so bolj sporni. Verjetno spada v tretje 
stoletje grški napis, očitno plošča sarkofaga, za katerega ni jasno, ali je 
poganski ali krščanski. Vsekakor je verjetnost, da gre za krščanski napis, 
veliko večja kakor v primeru prej obravnavanega emonskega napisa.'" 

401 Grški nagrobni napis s Ptuja, odkrit leta 1952, je ohranjen preveč fragmentarno, 
da bi se lahko izjasnili o njegovi krščanski ali poganski naravi. R.BRATANIC, Nove 
najdbe iz Ptuja, AV 4, 1953, 283—285, ki je napis prvi objavil in ga interpretiral, ga je 
datiral v 4. stoletje in ga opredelil kot nedvomno zgodnjekrščanskega (isto mnenje je ob 
nekoliko različnem branju zagovarjal F. ALIČ, ibidem, 284), postavil je celo hipotezo, 
da gre za nagrobnik ptujskega škofa in mučenca Viktorina, A. SOVRE, Pripombe k 
R. Brataniča novim najdbam iz Ptuja, AN 6, 1955, 26—32, je predložil novo razlago 
napisa, ki se bistveno razlikuje od Brataničeve in Aličeve, pri čemer je pustil odprto 
vprašanje, ali gre za krščanski ali poganski napis (30s.; drugi možnosti je dajal celo 
rahlo prednost). R. BRATANIC in F.ALIC, AV 7, 1956, 137—142, sta nato zavrnila 
Sovretovo interpretacijo in vztrajala pri svojem mnenju, da gre za krščanski napis. 
Opustila sta le domnevo, da gre za nagrobnik kakega cerkvenega dostojanstvenika. 
Z. (medtem že opuščeno) hipotezo, da gre za nagrobnik ptujskega škofa in mučenca 
Viktorina, je pozneje soglašal J. KLEMENC, Starokrščanska svetišča v Sloveniji, AV 18, 
1967, 122 s. 

Studij napisa je četrt stoletja po zaključku te diskusije postavila na izhodiščno 
točko M.SASEL-KOS, Fragment einer widerspruechlich interpretierten griechischen 
Inschrift aus Poetovio, Linguistica 20, 1980, 11—20. Podala je novo kritično branje na- 
pisa, iz katerega je razvidno, da je napis ohranjen preveč fragmentarno, da bi bila 
njegova vsebina in značaj jasni. Zaradi tega avtorica ne daje svoje verzije dopolnitve 
napisa (!). Od vseh raziskovalcev se je edina jasneje opredelila proti krščanski naravi 
napisa (p. 16), ki ga je datirala na konec 2. stol. ali v 3. stol. in čigar izvor je postavila 
v grško-orientalsko kolonijo v Petovioni (p.18). Iz dosedanje diskusije moramo glede 
narave napisa povzeti naslednja dejstva: 

a) Ker je napis slabo ohranjen, nam je njegova vsebina še naprej neznana. Nobena 
od predloženih rekonstrukcij besedila ne zadovoljuje. 

b) Z napisa lahko razberemo nekatere pojme, ki se nanašajo na človekov odnos 
do boga oz. bogov, kar je razumljivo za nagrobni napis (npr. xplovs, deon£ovoc, odpdwos 
moc, eboeßin, vendar so ti pojmi tako splošni, da se na njihovi podlagi ne moremo 
odločiti o naravi napisa. Ti pojmi nastopajo na krščanskih nagrobnikih (prim. C. M. 
KAUFMANN, Handbuch der altchristlichen Epigraphik, Freiburg im Breisgau 1917, 145; 
175; 179; 330; na to se je skliceval R. BRATANIC, AV 7, 1956, 138 v polemiki z A. 
Sovretom). Ker pa nam vsebina napisa ni znana, ni jasno, ali gre za pogansko ali 
krščansko vsebino teh pojmov (prim. G. PFOHL, Grabinschrift I, RAC 12, 1983, 503). 

c) Z ozirom na funkcijo napisa (gre za stranico sarkogafa) in čas nastanka (med 
koncem 2. in začetkom 4. stol.) bi napis lahko bil krščanski. 

©) Ker je bil napis najden slučajno, pri kmetijskih delih in ne pri sistematičnem 
izkopavanju, okoliščine najdbe niso poznane. V bližini je bil odkrit še en sarkofag z 
grškim napisom, ki pa še ni objavljen (M.SASEL-KOS, o.c., 16). Morda bodo ta 
objava in prihodnje raziskave pripomogle k opredelitvi tega potencialno edinega zgodnje- 
krščanskega napisa iz predkonstantinske dobe na Slovenskem. 

136



8. Pogoji misijona in njegove značilnosti 

Cela vrsta sprememb, ki sta jih doživeli rimska država in rimska 
družba v drugem in tretjem stoletju, je omogočila in pospeševala širjenje 
krščanstva. Opozorili bomo na tiste spremembe, ki so bile posebej značilne 
za obravnavano ozemlje. 

Eden važnih procesov, ki je nedvomno veliko pripomogel k širjenju 
krščanstva, je bila sprememba etnične in s tem deloma tudi družbene, 
gospodarske in verske sestave prebivalstva. Od zadnje tretjine drugega 
stoletja, od markomanskih vojn in kuge, ki so pod Markom Avrelijem 
pustošili v teh pokrajinah, pa vse do Doklecijana, je zaznati večanje de- 
leža grško-orientalskega prebivalstva v mestih. V vseh velemestih v bli- 
žini, v Ogleju, Saloni in Sirmiju, pa tudi v večjih mestih na obravnavanem 
ozemlju, se je povečal delež grško-orientalskega prebivalstva." Izvor 
tega prebivalstva je težko določiti. Iz zanesljivih omemb dobimo vtis, 
da je izrazito prevladoval sirski element, tako v Saloni, v Ogleju in na 
celotnem panonijskem področju. Manj je bilo priseljencev iz Male Azije 
in iz evropske Grčije, še manj pa iz Egipta." Ob teh vzhodnih skupinah 
mestnega prebivalstva moramo posebej omeniti judovske diaspore. Te 
zasledimo v obeh obmorskih velemestih, v Ogleju in Saloni, pa tudi v več 
drugih mestih na severnojadransko-panonijskem področju." Deleža vzhod- 

42 O orientalcih v Ogleju, Saloni in na panonijskem področju (splošno) gl. op. 191 
in 192. Delež vzhodnega prebivalstva v Sirmiju je zaradi majhnega števila odkritih 
napisov težko določiti, vendar je bil znaten (gl. M. MIRKOVIC, Sirmium — its history 
from the 1 century A.D.to 582 A.D., Sirmium 1, Beograd 1971, 5—90, zlasti 24; od 
113 poganskih napisov iz Sirmija, ki jih je objavila avtorica v prilogi (p.60—90) je 
9 napisov grških (n. 105—113): na 104 latinskih napisih se med ca. 90 osebami omenja 
11 orientalcev in Grkov (ca. 12%)). Za Norik, ki je imel manj vzhodnega prebivalstva, 
še ni bila opravljena analiza onomastičnega gradiva. Največ vzhodnjakov je epigrafsko 
dokumentiranih na območju Celeje (G. ALFOLDY. Noricum, London—Boston 1974, 338 
op. 133; M. SASEL-KOS, Prerez čez zgodovino celejanskih prebivalcev v luči onomastič- 
nih in prozopografskih podatkov, Živa antika 34, 1984, 251—255, zlasti 254). 

43 G. ALFOLDY, Bevölkerung (kot v op. 192). 188; G. BRUSIN, Orientali (kot v 
op. 191). 57 ss.; L. BARKOCZI. The Population (kot v op.192). 260; 265; 274; 280s.; 
295; 297. 

4% O judovski diaspori v Ogleju gl. op. 191. Navzočnost Judov v Istri nam dokazu- 
jeta napisa iz Pulja (1.1. X, 1, 558) in Poreča (1.1. X, 2, 27). Navzočnost Judov v Saloni 
izpričuje napis ILJu 131 (gl. tudi R.EGGER, Von Römern, Juden, Christen und Bar- 
baren, Sitzungsber. d. Österr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl. 247/3, 1965). Na severnodalma- 
tinskem področju se judovski trgovci v pozni cesarski dobi omenjajo v Seniji (G. AL- 
FOLDY, Bevölkerung, 76). V Panoniji so judovske diaspore izpričane v Mursi (ILJu 1066; 
D. PINTEROVIC, Mursa i njeno područje u antičko doba, Osijek 1978, 64 s.; omenja se 
sinagoga!), v Intercisi (F. FOLEP, New remarks on the question of the Jewish Synagogue 
at Intercisa, AArchHung 18, 1966, 93—98), navzočnost Judov pa tudi v mestih Solva 
(Esztergom), Aquincum in Savaria (G. RADAN, Comments on the history of Jews in 
Pannonia, AArchHung 25, 1973, 265—278; E.B. THOMAS, Religion (kot v op. 286), 
193, EADEM. Das frühe Christentum in Pannonien im Lichte der archäologischen Funde, 

Severin zwischen Römerzeit und Völkerwanderung (Katalog d. Ausstell. Enns 1982), 
Linz 1982, 256 ss.). 

137



nega prebivalstva v mestih ob koncu tretjega stoletja, ko se proces doselje- 
vanja orientalcev ni zaključil, temveč se je nadaljeval vse četrto stoletje, 

se ne da izračunati, aproksimativno pa ga moremo na podlagi preštevanja 
za nekatera mesta postaviti na 10—20 0/0. To prebivalstvo je bilo po 
svojem družbenem poreklu predvsem trgovsko in rokodelsko, v manjši meri 
gre za sužnje in osvobojence vzhodnega izvora v državni upravi. S tem 
prebivalstvom, ki je imelo spričo svojega porekla, jezika, kulture, vse 
»predispozicije« za Širjenje krščanstva, moramo predvsem računati kot 
s potencialnim razširjevalcem nove vere. Posebej moramo tu poudariti 
verjeten vpliv skupin pokristjanjenih Judov. Elementi judovskega krščan- 
stva na tem področju, zanesljivi v Ogleju, zelo verjetni tudi v Petovioni,'" 
kažejo na dokaj zgodnje širjenje z judovstvom obarvanega krščanstva v te 
pokrajine. Na poklicne misijonarje, ki so bili že v apostolski dobi prava 
redkost, tukaj ne moremo računati. Nedoločljiva, dasi verjetno precej 
velika je bila vloga žensk, kakor lahko sklepamo po analogijah iz drugih 
delov države." 

Drugi sloj prebivalstva, ki je prišel relativno zgodaj v stik s krščan- 
stvom, je bil vojaški sloj. Tukaj moramo upoštevati predvsem dve dejstvi: 
aktivno udeležbo panonijskih legij v vseh pomembnih vojaških podvigih 
na Vzhodu — od tod vzhodni izvor nekaterih vojakov, ki so služili v 
vojaških enotah na tem ozemlju" zlasti pa, kot nam kaže ravno primer 
kristjanov v vojski Marka Avrelija, navzočnost vojaških enot z Vzhoda, 
ki so izhajale iz deloma pokristjanjenega okolja.!" Zavedati se moramo, 
da se te enote z delom pokristjanjenih vojakov niso zadrževale samo v 

# Na podlagi ohranjenega onomastičnega gradiva moremo izračunati naslednje 
deleže prebivalstva vzhodnega izvora: za Sirmij ca.12% (gl. op.402), za Petoviono 
14,4% (gl. pogl.IV, op.7): v Dalmaciji je znašal delež grških cognomina v zgodnji 
cesarski dobi 15%, v pozni principatski dobi kar 30% (G. ALFOLDY, Bevölkerung, 
194 op. 128) in je ostal približno tako visok tudi v pozni antiki (A. MOCSY, ibidem, 219; 
zaradi manjše frekventnosti grških cognomina si moramo predstavljati delež grškega 
prebivalstva nekoliko nižji od deleža grških cognomina). 

406 Gl. pogl. IV, op. 106; 129; 208. 
497 A, v, HARNACK, Die Mission, 362; 377 s.; 589 ss. 

40 Panonijske legije so se udeležile Neronove vojne na Vzhodu, Trajanovega pohoda 
proti Partom, Hadrijanove vojne v Judeji, Verove vojne s Parti, Septimijevih državljan- 
skih vojn na Vzhodu in vojn s Parti, Karakalovega in Aleksandrovega pohoda proti 
Partom, Gordijanove vojne s Perzijci (A. MOCSY, Pannonia, RE Suppl. 9, 1962, 626 ss.). 
Z vzhodnih pohodov so privedle v Panonijo mnogo vzhodnih vojakov, predvsem kot 
izpopolnitev moštva zaradi vojnih izgub. Od Septimija Severa dalje so mnogi vojaki 
pripeljali od drugod, tudi z Vzhoda, svoje žene (prim. L. BARKOCZI, The Population, 
289). 

40 Epigrafsko je dokazana navzočnost naslednjih vojaških enot z Vzhoda: Ala I 
Augusta Ityraeorum, Ala 1 Osrhoenorum sagittariorum, Cohors I Hemesenorum milliaria 
c. R. sagittariorum, Cohors I Augusta Ityraeorum sagittariorum, Cohors 1 milliaria nova 
Severiana Surorum sagittariorum Antiochensium (gl. A. MOCSY, Pannonia, 619 ss.), v 
Noriku Ala I Commagenorum (G. ALFOLDY, Noricum, 257). Vse te enote so izhajale 
s sirskega področja. 

138



garnizonih ob meji, temveč so ob raznih priložnostih, kakršnih je bilo 
v nemirnem tretjem stoletju veliko, prišle v stik s prebivalstvom mest ob 
Donavi in v notranjosti. Seveda z armado samo kot organizacijo pri 
misijonu ne moremo računati. Vojska je bila steber državne moči, ideo- 
loško najbolj ortodoksen in konzervativen del družbe. Vendar moramo 
te značilnosti pripisati armadi kot organizaciji in predvsem višjemu ofi- 
cirskemu sloju, medtem ko so se krščanstva relativno zgodaj oprijemali 
predvsem navadni vojaki in nižji oficirji."" Kot pospeševalni dejavnik 
moramo upoštevati dejstvo, da so v tretjem stoletju divjale številne 
državljanske vojne, ki so povzročile večjo navzočnost vojaških enot iz 
drugih delov države, tudi z Vzhoda, v Podonavju, in večjo intenzivnost 
v odnosih med vojsko in mestnim prebivalstvom. Seveda pa celoten razvoj 
krščanstva v obravnavanih pokrajinah kaže na to, da tega »vojaškega« 
misijona z izhodiščem v vojaških taborih v obmejnih pokrajinah, po po- 
menu še zdaleč ne moremo primerjati z misijonsko aktivnostjo civilnega 
pokristjanjenega prebivalstva, ki je potekala iz velikih mest v notranjosti 
kot glavnih izhodišč. 

Med grško-orientalskim prebivalstvom v mestih, zlasti v vojski, pa 
tudi med delom latinskega in latiniziranega prebivalstva, se je ob koncu 
drugega stoletja in v tretjem stoletju razširil kult raznih egipčanskih in 
vzhodnih božanstev, predvsem Mitrov kult." V luči razširjenosti teh 
kultov in širjenja krščanstva se postavlja vprašanje odnosa med temi 
religijami, predvsem mitraizmom, in krščanstvom." Ali je zasidranost 
Mitrovega kulta v določenih sredinah zaustavila širjenje krščanstva v teh 
sredinah? Mitraizem in krščanstvo sta resda dediča podobnega družbe- 
nega okolja in sorodnih religioznih stremljenj, vendar je njuna vsebinska 
podobnost kljub nekaterim presenetljivo skupnim potezam le navidezna." 

#10 © različnih vidikih odnosa med krščanstvom in rimsko vojsko gl. J. HELGE- 
LAND, Cbristians and the Roman Army (kot v op.9), 724—834. Da so bili krščanski 
vojaki v 3. stoletju in v začetku 4.stol. v celotni državi stvarnost, ne dokazuje samo 
znatno število vojakov mučencev v raznih delih države (J. HELGELAND, o.c., 777 ss.; 
820 ss.), temveč zlasti can.3 sinode v Arlesu leta 314, katere sopodpisnik je bil tudi 
oglejski škof Teodor, ki je krščanskim vojakom pod grožnjo izobčenja (?) prepovedoval 
odlaganje orožja v mirni dobi (CCSL 148, 1963, 9 — CS 241, 1977, 48 (s koment.); 
J. HELGELAND, o. c., 805 s.). 

4! © vzhodnih kultih v Ogleju, Istri in Benečiji gl. M. C. BUDISCHOVSKY (kot 
v op.191); za Norik gl. sintezo, ki jo podaja G. ALFOLDY, Noricum, 194 ss., za Pano- 
nijo A. MOCSY, Pannonia, 736 ss. in E. B. THOMAS, Religion (kot v op. 286), 185 ss. Za 
jugoslovanski del obravnavanih pokrajin dajelo preglede V. KOLŠEK, Pregled antičnih 
kultov na Slovenskem, AV 19, 1968, 273—286, zlasti 279 ss.; B. PERC, Beiträge zur Ver- 
breitung ägyptischer Kulte auf dem Balkan und in den Donauländern zur Römerzeit, Diss. 
München 1968; P.SELEM, Egipatski bogovi u rimskom Iliriku, Godišnjak centra za 
balkanološka ispitivanja (7) 9, 1972, S—140, zlasti 28 ss.; L. ZOTOVIC, Mitraizam na tlu 
Jugoslavije, Beograd 1973, 23 (24), 44—60 (61—67), 75 ss. (99—104). 

42 Stanje raziskav na tem področju posreduje G.LEASE, Mithraism and Chri- 
stianity: Borrowings and Transformations, ANRW 23,2, 1980, 1306—1332. 

#13 G, LEASE, o. c., 1315 ss. 

139



Zaradi tega so bili njuni privrženci po svojem družbenem izvoru in 
interesih bistveno različni: medtem ko so se mitraizma oprijemali, kot 
nam kažejo napisi, zlasti vojaki, državni uslužbenci ter osvobojenci v 
državni upravi, skratka ljudje, ki so bili na liniji državne ideologije, katere 
sestavni del je bil Mitrov kult, pa so se krščanstva oprijemali predvsem 
civilisti vzhodnega izvora, doma iz tistih dežel, kjer mitraizem ni mogel 
pognati korenin." Po številu ohranjenih materialnih ostankov sodeč je 
bil mitraizem najmočnejše religiozno gibanje na noriško-panonijskem, 
manj izrazito na severnojadranskem področju, od konca 2. stoletja do 
začetka 4. stoletja." Zaradi različne vsebine in različnega družbenega 
ozadja ne bi mogli trditi, da je mitraizem zaviral širjenja krščanstva tako, 
da bi mu bodisi onemogočal misijon ali odvajal potencialne nove pri- 
vržence. Do konfliktnega odnosa med mitraizmom in krščanstvom je 
prišlo gotovo v dobi Dioklecijanovega preganjanja kristjanov. Galerija, 
glavnega animatorja preganjanja, naj bi po nezanesljivem poročilu našču- 
val proti kristjanom Mitrov svečenik Teoteknos, tudi pisec pamfleta o 
Kristusu." Z ozirom na relativno pogosto zadrževanje Galerija v severno- 
balkanskih provincah" bi mogli sklepati, da je konfliktno razmerje zavla- 
dalo tudi v Zgornji Panoniji in v Noriku, v deželah, ki sta bili pod Gale- 
rijevo upravo. Ravno primera Ogleja in Petovione nam kažeta, da se je 
krščanstvo lahko zelo zgodaj uveljavilo kljub močni navzočnosti Mitro- 
vega kulta. V Ogleju naletimo celo na primer privzetja kultne simbolike 
mitraizma, na kakršno naletimo v enem od ptujskih mitrejev, v krščanske 
predstave. Tako vzhodni kulti ne nastopajo kot resni konkurenti krščan- 

44 Mitrov kult so gojili nekateri rimski cesarji, zlasti v 3. stoletju (F. CUMONT, 
Die Mysterien des Mithra, Leipzig Berlin 19235, 76 ss.). Posebej je bil Mitrovemu kultu 
predan Galerij. Ob priložnosti cesarske konference v Karnuntu leta 308 so cesarji po- 
svetili »sacrarium« bogu Mitri in ga postavili v vlogo prvega zaščitnika države (fautor 
imperii; gl. E. SWOBODA, Carnuntum, Graz—Köln 1958? 63 s.). Kot središča Mitrovega 
kulta se na panonijsko-noriškem prostoru pojavljajo mesta, ki so bila središča uprave 
ali vojske (Poetovio, Carnuntum, Aguincum). 

#5 A. v, HARNACK, Die Mission, 939; F. CUMONT, o. c., karta v prilogi. 
46 Prim. M. C. BUDISCHOVSKY, o. c., karta na str. 122. 
47 Viri, ki nam poročajo o tem, so nezanesljivi, THEOPHANES, Chronographia, 

A. M. 5794 (ed. C. DE BOOR, Lipsiac 1883, I, 9 s. = PG 108, 72) poroča, da je svečenik 
Teoteknos naščuval cesarja Galerija proti kristjanom (prim. ANASTASIUS, Chronogra- 
phia tripertita, ed. C. DE BOOR, Lipsiae 1885, II, 78). Teofanes ne trdi, da gre za Mitro- 
vega svečenika (kot to razlaga F. CUMONT, o. c., 189), vendar tako razlago dopušča, saj 
pravi, da je Teoteknos opravljal verske obrede v votlini pod zemljo ($mo8) 7 čivzpe). 
Teofanes je očitno precej svobodno in netočno povzel poročilo, ki ga posreduje EUSE- 
BIUS, H. E. 9,24 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 47 ss.), kjer pa se omenja Teoteknos 
kot funkcionar cesarja Maksimina Daja (!), ki naj bi izzval preganjanje kristjanov v 
Antiohiji (!) in ki naj ne bi bil svečenik boga Mitra, temveč vzhodne inačice Jupitrovega 
kulta (Zeus Philios). Bolj točno kakor Teofanes je po Evzebiju povzemal NICEPHORUS 
CALLISTUS, H. E. 7, 25 (PG 145, 1261). 

48 T,D.BARNES, The new empire of Diocletian and Constantine, Cambridge 
(Mass.) — London 1982, 61 ss. 

140



stva, temveč kot njegovi predhodniki in sodobniki. Pač pa se je krščanstvo 
težje uveljavilo v konservativnih, zlasti podeželskih sredinah, kjer so bila 
zasidrana domača božanstva. Medtem ko vzhodne religije z izjemo ju- 
dovstva skorajda niso preživele 4. stoletja, so domači kulti vztrajali vse v 
5. stoletje in so nekateri v krščanski preobleki celo preživeli krščansko 
pozno antiko." 

Etnična pripadnost prvih kristjanov na tem območju je bila nedvomno 
grško-orientalska. Jezik zgodnjih kristjanov je bil gotovo grški. Ostanke 
najzgodnejšega »grško-orientalskega« obdobja zgodnjega krščanstva za- 
sledimo v spisih Viktorina Ptujskega, tako v jezikoslovnem kakor v vse- 
binskem smislu." 

Skoraj nemogoče je z gotovostjo določiti izvor krščanstva v posameznih 
sredinah, saj se na tem področju križajo različni vplivi, pri čemer je prak- 
tično nemogoče ugotoviti časovni primat določenega vpliva. Upoštevati 
je treba tudi razlike med vzhodnim in zahodnim delom obravnavanega 
področja. Medtem ko v Sirmiju in drugod v Panoniji zasledimo močne 
vplive maloazijskega krščanstva, opazni pa so tudi vplivi iz Sirije — to 
kaže na širjenje krščanstva po kopenski poti iz Male Azije in Makedonije"! 
— pa krščanstvo na jugu in zahodu, v Saloni in Ogleju, odraža cel konglo- 
merat vplivov. V Ogleju je močan vpliv zgodnjega egipčanskega krščan- 
stva, ki je domnevno spočetka prevladujoč, poleg šibkejših sirskih, izra- 
zitejših afriških in rimskih vplivov, v Saloni prevladujejo sirski in egipčan- 
ski zgodnjekrščanski elementi." Ni slučaj, da naletimo pri prvem velikem 
središču na tem ozemlju, v Petovioni, ki leži na stičišču teh misijonskih 
poti, na odsev vseh naštetih vplivov. Spisi Viktorina vsebujejo elemente 
maloazijskega, sirsko-palestinskega in egipčanskega krščanstva, šibke, ko- 
majda zaznavne elemente afriškega krščanstva, ob močnih prvinah Rima 
in Zapada." Očitno sta se v Petovioni stikali kopenska misijonska pot 

4 © reliktih poganstva v drugi polovici 5.stol. v vzhodnoalpskih deželah gl. 
EUGIPPIUS, Vita s. Severini 11,2 (ed. R. BRATOZ, Ljubljana 1982, 218); kot poganski 
element, izhajajoč iz keltske religioznosti, ki je preživel krščansko pozno antiko in se 
je ohranil do danes, velja omeniti zoomorfno masko košute (cervula) na slovenskem 
Štajerskem (N. KURET, Košuta — cervula, AV 29, 1978, 495—504). 

#20 GI. pogl. IV, op. 131 (Viktorinov jezik); 106. 
#1 A, v, HARNACK, Die Mission, 487. 

Gl. op.31 in 32. 
42 Gl. pogl. IV, 7. 
4 Medtem ko moremo za Istro in Norik zaradi lege teh dežel, siceršnjih vplivov 

in zgodovinskih reminiscenc legend, po pravici domnevati, da se je krščanstvo tjakaj 
širilo iz Ogleja, pa si mnenja o izvoru krščanstva v Panoniji niso enotna. Madžarski 
raziskovalci dajejo brez izjem prednost zahodni misijonski poti. Medtem ko je T. NAGY, 
Die Geschichte des Christentums in Pannonien bis zu dem Zusammenbruch des romi- 
schen Grenzschutzes, Dissertationes Pannonicae IV12, Budapest 1939, 13 menil, da je 
bila Ravena izhodišče misijona v Panonijo, pa domneva E. B. THOMAS, Religion (kot 
v op.286), 193 ss.; EADEM, Das frühe Christentum (kot v op.404), 260 ss., da se je 
krščanstvo širilo tjakaj iz dveh smeri: prvotno »ortodoksno« krščanstvo iz Ogleja v južno 
Panonijo, poznejše »heretično« krščanstvo (arijanizem) pa šele od tretjega desetletja 

141



z Vzhoda in pomorsko-kopenska pot iz Ogleja." Zaradi tako raznovrstnih 
vplivov je skupnih potez, ki bi bile značilne za celotno ozemlje, prav 
malo. Take značilnosti so sledeče: določeni elementi judovsko-krščanskih 
predstav (Oglej, Petoviona, arheološke najdbe iz Panonije iz kasnejšega 
obdobja), predstava o Kristusovem odhodu v podzemlje, da bi rešil 
duše pravičnih iz objema pekla, in na to navezujoča se predstava o Kristu- 
sovi zmagi nad smrtjo (Oglej, Petoviona, področje Stridona, Sirmij)," 
predstava, da je Bog Oče Kristusa vzel v nebesa (vnebovzetje) in ne da 
je sam odšel tja (vnebohod), ki pasivizira Kristusovo vlogo pri odhodu v 
nebesa (Petoviona, Sirmij, ne pa Oglej),"" prevladujoči elementi teologije 
Janezovega evangelija, ki je kot osnova kateheze vse bolj nadomeščal 
Matejev evangel 

Nedvomno bi bilo naše poznavanje zgodnjega krščanstva na severno- 
jadranskem in panonijskem področju bistveno boljše, če bi se nam, poleg 
relativno bogato izpovednih virov za Oglej in Petoviono, ohranilo več 
virov za vzhodnopanonijski prostor. Posebej moramo obžalovati izgubo 
komentarja k veroizpovedi, ki ga je napisal sredi četrtega stoletja, torej 
pol stoletja pred Rufinom, sirmijski škof Fotin, ki je, dasi po izrecni 
Rufinovi opazki tendenciozen, zelo verjetno vseboval veliko podatkov, 
na osnovi katerih bi mogli spoznati dogmatičen in zgodovinski razvoj pa- 
nonijskega krščanstva v predkonstantinski dobi." Vsebinsko reven komen- 
tar Niketa iz Remezijane (Dacia mediterranea) iz nekoliko zgodnejšega 
časa kakor je Rufinov, po izvoru torej iz jugovzhodnega sosedstva Pano- 
nije, nam te izgube ne more niti približno nadomestiti." 

Intenzivni stiki tega ozemlja s praktično vsemi pomembnimi žarišči 
krščanstva so povzročili, da tudi na tem področju krščanstvo ni šlo mimo 

4. stol. dalje z Vzhoda. Vsekakor je bil vpliv Ogleja v Panoniji gotovo precej močnejši 
od vpliva Ravene, ker gre za bližnje in večje mesto z močnejšo krščansko skupnostjo kot 
je bila tedaj v Raveni. 

#5 Judovsko-krščansko simboliko števila sedem, ki jo zasledimo pri Viktorinu iz 
Petovione (gl. pogl. IV, op. 106 s.), odraža tudi liturgična posoda iz 5. stoletja, najdena 
v kraju Kismäkfa pri Vasväru, z vgraviranim sedmerožarkovnim soncem kot simbolom 
Kristusa in sedmimi ribami kot simbolom zadnje večerje (gl. E. B. THOMAS, Das frühe 
Christentum, 273 s.). 

426 Gl. op. 254, 255, 260, pogl. IV, op. 237. 
427 Gl. pogl. IV, op. 257. 
4 O tipičnih potezah Janezove teologije v oglejski cerkvi gl. op. 280; 234 in 241. 

Na »janezovsko« stavo pridevka »unicus« pred »filius« naletimo tudi v formulah vero- 
izpovedi 1. in 2. sinode v Sirmiju (gl. op. 242) in domnevati moremo, da gre za duhovno 
dediščino sirmijske cerkve. O vplivu Janezove teologije na Viktorina Ptujskega gl. pogl. 
IV, op. 258; vendar prim. op. 241. 

4 RUFINUS, Expositio symboli 1 (p.133, v. 15 ss.): »Eguidem conperi nonnullos 
inlustrium tractatorum aliqua de his pie et breviter edidisse. Photinum vero haereticum 
scio eatenus conscripsisse, non ut rationem dictorum (sc. symboli) audientibus explanaret, 
sed ut simpliciter et fideliter dicta, ad argumentum sui dogmatis traheret ...« 

490 NICETA de Remesiana, De symbolo, ed. A. E. BURN, Cambridge 1905, 38—54. 

142



dogmatičnih sporov, ki so razjedali zgodnjo cerkev v drugem in tretjem 
stoletju. Za to imamo na razpolago nekaj poznejših in posrednih, vendar 
pa zanesljivih virov: formulo oglejske veroizpovedi z značilnimi protihere- 
tičnimi dodatki, zlasti pa spise Viktorina Ptujskega. Iz teh virov je raz- 
vidno, da so kristjani na tem ozemlju vedeli za nevarnost marcionizma, 
patripasijanstva, gnosticizma, ebionitizma, manihejstva, montanizma."! 
V tretjem stoletju moremo celo predpostavljati obstoj nekaterih od teh 
herezij v nekaterih krščanskih skupnostih: patripasijanstva, gnosticizma, 
marcionizma (?) in mahinejstva v Ogleju,"" mahinejstva v Saloni," gno- 
sticizma, marcionizma in patripasijanstva v Petovioni." Vendar so vse te 
herezije doživele enako usodo: kot neaktualne in dogmatično presežene so 
z izjemo manihejstva do konca četrtega stoletja oz. do začetka petega sto- 
letja izginile. Od njih so se ohranili samo »obrambni« dodatki v oglejski 
veroizpovedi, polemične bodice v Viktorinovih spisih in polemični zapisi 
pri kasnejših piscih. Vprašanje zase je »montanističen« način obnašanja 

481 RUFINUS, Expositio symboli, 37 (p.1725.) v hereziološkem odlomku našteva 
in zavrača naslednje herezije in shizme pred arijanizmom: marcionizem, gnosti 
(Valentinus), ebionitizem, manihejstvo, herezijo Pavla iz Samosate, donatizem, novacijan- 
stvo, nekatere Origenove nauke (ki pa so postali sumljivi šele v 4. stoletju). Rufinov od- 
lomek je dokaz ne le za to, da so te herezije v Ogleju poznali, temveč tudi, da so novo- 
krščence, ki jim je bil spis namenjen (gl, op.232), posebej opozarjali na njihovo nevar- 
nost. Ni pa dokaz za to, da bi vse te herezije v Ogleju dejansko obstajale, čeprav te 
verjetnosti vsaj za nekatere med njimi ne moremo izključiti, zlasti zato ne, ker Rufinov 
sodobnik Kromacij na polemičen način omenja tri od teh herezij: patripasijanstvo in 
manihejstvo (Tractatus, 24,3; cit. ed., 309, v.21s.) oz. manihejstvo in marcionizem (gl. 
op. 277; vse ostale omembe herezij v Kromacijevih spisih so generične ali pa polemično 
priostrene proti arijanizmu v raznih oblikah). 

Dva različna avtorja iz približno istega obdobja, po izvoru iz dacijsko-mezijskega 
prostora, torej iz jugovzhodne soseščine Panonije, nam slikata razmere v teh deželah. 
NICETA de Remesiana, De symbolo, 10 (cit. ed., 48), omenja manihejstvo, marcionizem 
in montanizem; v spisu De ratione fidei, 2 (ed. A.E.BURN, p.11) omenja patripasi- 
janstvo; v spisu Instructio ad competentes 1,3,10; 3,1, 4—5 (ed. K. GAMBER, Textus 
patristici et liturgici 1, Regensburg 1964, 27; 43 s.) navaja še manihejstvo in patripasijan- 
stvo. Anonimni avtor arijanskih sholij k oglejskemu koncilu leta 381 (Scolies ariennes 
sur le concile d'Aguilče (Maximini dissertatio) 49, ed. R. GRYSON, SC 267, 1980, 240 = 
Scholia Arriana in concilium Aquileiense 29, ed. R. GRYSON, CCSL 87, 1982, 162) na- 
vaja manihejstvo, marcionizem, montanizem, patripasijanstvo, donatizem, novacijanstvo, 
paulinijanstvo, poleg herezij 4.stoletja (gl. tudi J. ZEILLER, Le Montanisme a-t-il 
pénétré en Illyricum?, RHE 30, 1934, 847—851). Na protipatripasijansko formulo na- 
letimo tudi v veroizpovedi 2. sinode v Sirmiju leta 357 (gl. op.250). Na podlagi teh 
omemb moremo po pravici domnevati, da so bile vsaj nekatere od teh herezij navzoče 
tudi na severnojadrasko-podonavskem področju. 

482 Gl. op. 245, 269, 277. 
488 F, BULIC, Scavi nella basilica episcopalis urbana a Salona durante gli a. 1905 

e 1906, Bulletino di archeologia e storia dalmata 29, 1906, 134 ss.; avtor datira navzoč- 
nost manihejcev v Saloni šele po njihovem izgonu iz Rima leta 444 (Ph. JAFFE, Regesta 
pontificum Romanorum |, Lipsiae 1885, 60 n.405), kar se nam zdi z ozirom na ostala 
poročila o manihejcih (op. 431) občutno prepozno. 

44 Gl. pogl. IV, 8. 



nekaterih mučencev v dobi Dioklecijanovega preganjanja kristjanov, o 
čemer bomo govorili posebej. 

Na kakšen način so se odvijali stiki med zgodnjimi krščanskimi skup- 
nostmi na tem področju, ne vemo ničesar. Vendar pa nam sicer pozno 
in ne povsem zanesljivo poročilo, da je bil drugi znani oglejski škof Hi- 
larij iz sedemdesetih let tretjega stoletja doma iz Panonije (torej je bil 
Viktorinov sodobnik in rojak), njegov drugi naslednik, Krisogon II. iz 
Dioklecijanove dobe pa Dalmatinec (obe imeni sta grški!)," odraža 
kozmopolitskega duha in odprtost teh krščanskih skupnosti, med katerimi 
se očitno niso izmenjavale samo ideje, temveč tudi ljudje. 

Ker se v tej dobi še niso zasnovale teritorialno zasnovane škofije, še 
ne moremo govoriti o cerkvenopolitični pripadnosti enemu ali drugemu 
žarišču krščanstva, ki je že bilo organizirano kot škofija, ali o kakršnikoli 
hierarhiji teh središč." Govorimo lahko le o vplivnih območjih, katerih 
velikost je bila odvisna od moči teh žarišč. Tudi ta vplivna območja niso 
bila homogena in so se včasih oblikovala neodvisno od rimske državne 
uprave. 

485 GI. op. 84 (b). Stolovanje Panonijca Hilarija v Ogleju postavlja DANDULUS, 
Chronica, A. 276 ss. (cit. ed. 25 s.) v čas 276—283/4, stolovanje Dalmatinca Krisogona II. 
v čas 295—303/4 (p. 27 s.). 

498 Ne da bi imel kakršenkoli dokaz v virih, je za to dobo trdil R.EGGER, Die 
Christianisierung der pannonischen Provinzen, Festschrift B. Saria, Miinchen 1964, 14, 
da so na panonijskem področju »brez dvoma vse škofije pripadale metropoli Ogleju«; 
Sirmij in Oglej postaneta metropolitanski središči dejansko šele stoletje pozneje, v zadnji 
tretjini 4.stoletja (R.BRATOZ, Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi, 
268 s.). 

144



IL 

DOMNEVNO PREGANJANJE KRISTJANOV 
V DOBI CESARJA NUMERIJANA 

1. Zgodovinski oris dobe 

Poročila o mučeništvih se na obravnavanem področju zgostijo za 
obdobje cesarja Numerijana, ki naj bi bil, sodeč po številu mučeništev, 
na tem ozemlju skorajda tako hud preganjalec kristjanov kakor dvajset 
let pozneje cesar Dioklecijan. Spričo velikega števila legend, ki datirajo 
mučeništva v dobo tega cesarja, in zato, da bi mogli ovrednotiti njihovo 
historičnost, naj na kratko predstavimo kratkotrajno vlado tega cesarja, 
s poudarkom na dogodkih, ki se nanašajo na severnojadranske in zahod- 
nobalkanske pokrajine.! 

Pred ubojem cesarja Proba septembra 282 v Sirmiju je vojska v Reciji 
in Noriku oklicala za cesarja Kara ki je takoj imenoval za cesarja svoja 
sinova Karina in Numerijana. Karov izvor nam zaradi nasprotujočih si 

poročil ni poznan (Ilirik, Galija) in očitno si niti v antiki o njem niso 

bili na jasnem? Po enem poročilu, ki je povsem nezanesljivo, naj bi bil 
vpisan v mestno skupščino v Ogleju.4 

1 Viri: SHA, Carus et Carinus et Numerianus (ed. D. MAGIE, LCL/NI, 1961, 
416—450); AURELIUS VICTOR, Caesares, 38—39 (ed. F.PICHLMAYR, BT, 1970, 
116 s.); Epitome de Caesaribus, 38 (ibidem, 163); EUTROPIUS, Breviarium, 9, 18—20 
(ed. R. RUEHL, BT, 1975, 66 s.); ZOSIMUS, 1,71,4—73 (ed. F. PASCHOUD, CB, 1971, 
62 ss.); EUSEBIUS (HIERONYMUS), Chronica, A. 284—285 (ed. R. HELM, GCS 47, 
19562, 224 s.); ZONARAS, Chronica, 12,30 (PG 134, 1080.). Literaturo do 1.1980 na- 
vaja J.SASEL, Senatori ed appartenenti all’ordine senatorio provenienti dalle province 
romane di Dacia, Tracia, Mesia, Dalmazia e Pannonia, Tituli 5 (Epigrafia e ordine sena- 
torio II), 1982, 577; gl. tudi PLRE I, 181; 183; 634. 

2 ZOSIMUS, 1,71,4 (cit. ed. I, 62). 
8 J. SASEL, Senatori, 576 s. 
4 SHA, Carus, 4,4 (cit. ed., 422): »In ephemeride quadam legisse me memini Carum 

Mediolanensem fuisse, sed albo curiae Aquileiensis civitatis insertum.« To poročilo je 
bilo v strokovni literaturi malo opaZeno. Karov izvor »forse di famiglia Aquileiese« je 
na njegovi podlagi domneval A. CALDERINI, Aquileia Romana. Ricerche di storia e di 
epigrafia, Milano 1930, 65. 

10 Acta ecelesiastia 8 145



„aus 

‘AEGAES a axiom TE 

LL 

( up ( ta J an 

na woken eanočun ubstetos ( 
oo. KRAJ MUČENIŠTVA ALTERNATIVEN | PA 

dio KRAJ MUČENŠTVA NEZNAN N 

Kraji mučeništva v času Numerijanovega preganjanja kristjanov. 

146



Kot cezar in po očetovi smrti kot avgust je Karin vladal Galiji z Brita- 
nijo, Hispaniji, Afriki, Italiji in ilirskim provincam, na način, ki spominja 

na vlado cesarja Nerona.* Numerijan, bratovo pravo nasprotje, človek 
najboljših namenov in eden najboljših govornikov in pesnikov svoje dobe, 
ki je užival med ljudstvom veliko priljubljenost, je spremljal Kara na velik 
vojni pohod proti Perzijcem spomladi leta 283. Po skorajda senzacionalnih 
zmagah nad Perzijci je Kara julija 283 v Mezopotamiji zadela smrt v 
neobičajnih, morda tudi sumljivih okoliščinah." Na Numerijana je padla 
nehvaležna naloga, da zaključi perzijsko vojno. Mladi cesar, ki so ga 
Perzijci porazili," se je po enoletnem zadrževanju v vzhodnih provincah 
(od poletja 283 do jeseni 284) vračal z vojsko na Zahod, ko je v bližini 
Nikomedije novembra 284 postal žrtev zarote svojega tasta, pretorijanskega 
prefekta Apra. 20. novembra 284 je vojska v Nikomediji oklicala za cesarja 
Dalmatinca Dioklecijana, ki je takoj nastopil v vlogi Numerijanovega mašče- 
valca (vindex Numeriani iustissimus), saj je lastnoročno ubil pretorijanskega 
prefekta Apra.? 

Od zadnje tretjine novembra 284 je vladal na Vzhodu Dioklecijan, na 
Zahodu pa je že od jeseni 282 vladal Karin. Morda že jeseni 283, po Karovi 
smrti, verjetneje pa proti koncu leta 284, po Numerijanovi smrti, je proti 
Karinu nekje v Panoniji uzurpiral »corrector Venetiae« Julijan.!® Osebnost 
tega vladarja nam je malo poznana. Njegov politični program, ki ga kažejo 
legende novcev njegove edine kovnice v Sisciji, kaže na boj proti Karinovi 

5 SHA, Carus et cet., 16—17 (cit. ed., 440 ss.); Epitome, 38,7 (p. 163); EUTROPIUS, 
9,19,1 (p. 67); ZOSIMUS, 1,72 (p. 63); V Iliriku naj bi ga zaradi orientalske despotske 
noše imenovali kralja v smislu vzhodnih despotov (»Regem denique illum Illyrici plerique 
vocitarunt«; SHA, Carus, 17,1, p. 442). 

© SHA, Carus et cet., 11—12 (p. 432 ss.). 
7 SHA, Carus et cet., 8—9 (p. 426 ss.); AURELIUS VICTOR, 38,3—4 (116); Epi- 

tome 38,3 (163); EUTROPIUS, 9,18,1 (66). 
8 ZONARAS, Chronica 12,30 (PG 134, 1081). 
® SHA, Carus et cet., 12—13 (434 ss.); EUTROPIUS, 9,20,1 (67). 
10 O času in okoliščinah uzurpacije nam sporočajo viri različne podatke. S. AURE- 

LIUS VICTOR, 39,10 (p. 117) sporoča, da je Julijan uzurpiral »cum Venetos correctura 
ageret, Cari morte cognita.« Drugačno poročilo posredujeta Epitome de Caesaribus 38,6 
(cit. ed 163) in ZOSIMOS, 1,73,1 (p. 63); po tem naj bi Julijan kot Karinov pretorijanski 
prefekt uzurpiral šele, ko je novica o Numerijanovi smrti prispela v Italijo, konec leta 
284, torej dobro leto kasneje kakor po prvem poročilu. Poročili si nasprotujeta, vendar 
se ne izključujeta do take mere, da bi mogli govoriti o možnosti dveh uzurpatorjev Juli- 
janov, kot to dopušča PLRE I, 480. Julijanova uzurpacija v Panoniji je temeljila na ne- 
popularnosti cesarja Karina v Iliriku (prim. op. 5; SHA, Carus et cet., 17,6 (444) poroča 
celo, da je Kar nameraval odstraniti Karina in na njegovo mesto postaviti prezesa Dal- 
macije, poznejšega cesarja Konstancija, ki je bil po rodu iz Ilirika; gl. J. SASEL, Senatori, 
575). Ilirik je bil tudi ozemeljsko cesarju Karu najbližji in zato za Karina še posebej ob- 
čutljivo področje. O Numerijanovem odnosu do Karina ne vemo nič, vendar moremo 
sklepati, da ni bil dober, četudi do odkritega preloma med njima gotovo ni prišlo. 
Spričo takih razmer v Iliriku nas ne sme presenetiti nejasno Zosimovo poročilo (1,73,2; 
p. 64), da je Julijan pripravljal Dioklecijanu pot v Italijo. Nedvomno je Julijana in 
Dioklecijan zbliževalo skupno sovraštvo do Karina, zato možnosti vojaške koordinacije 
med njima ne smemo izključiti, dasi se izrecno ne omenja (gl. F. PASCHOUD v koment. 

k mestu na str. 179). 

147 10"



tiraniji, na pospeševanje stare religije (Jupiter) in na to, da je bila središče 
njegove moči Panonija, od koder je skušal širiti oblast proti Italiji in na 
Balkan.!! Njegovo ozemlje je postalo nekakšna tamponska država med 
Dioklecijanom in Karinom, ki jo je skušal Julijan, morda v zavezništvu z 
Dioklecijanom, razširiti na severovzhodno Italijo. V začetku vojnega pohoda 
proti Dioklecijanu ga je Karin v bitki pri Veroni zgodaj spomladi 285 pre- 
magal.!? Karin in Dioklecijan sta se spopadla poleti 285 pri Margu; zmaga 
v bitki je sicer pripadla Karinu, ker pa je ta postal žrtev atentata, je od 
poletja 285 zavladal v celotni državi Dioklecijan. 

Iz tega pregleda je razvidno, da je cesar Numerijan vladal samo na 
Vzhodu, in še tam le za sorazmeroma kratek čas, od poletja 283 do no- 
vembra 284, čas, ki ga je porabil za zaključek vojne s Perzijci. Njegova 
oblast se ni nikdar raztezala na evropske province. V vzhodni Benečiji, 
Istri, Noriku in zahodni Panoniji, ki nas posebej zanimajo, je do leta 284 
vladal Karin, nato nekaj mesecev Julijan, od pomladi do poletja 285 po- 
novno Karin in nato Dioklecijan. 

Drugačno podobo te razgibane epohe nam kaže krščansko izročilo, 
ki postavlja v ta čas hudo preganjanje kristjanov. Noben vir nam ne po- 
roča, da bi kristjane preganjal cesar Kar, čigar desetmesečna vlada je bila 
izpolnjena z vojaško aktivnostjo," komaj se kje omenja kot preganjalec 
Karin, dasi bi bil kot neke vrste drugi Neron za tako sodbo krščanskih 
piscev prav primeren." Nasprotno pa cela vrsta poročil pripisuje prega- 
njanje blagemu in literarno usmerjenemu cesarju Numerijanu. Res je, da 
Numerijana ne omenjata med preganjalci njegova sodobnika, Evzebij iz 
Cezareje in Laktancij, v spisih, ki so glavni historiografski viri za pre- 
ganjanje kristjanov. Sploh nam noben vir iz antike ne govori o preganja- 

4 H, MATTINGLY, CAH XII, 19522, 323. Julijanov pohod iz Panonije v Italijo 
jeseni 284 in borbo Julijanovih posadk po uzurpatorjevem porazu s prodirajočo Karinovo 
armado spomladi 285 nam dokazuje nekaj depojskih najdb s slovenskega ozemlja (Vi- 
pava, Mokronog, Zgornje Gorče, Ljubljana (?), Globasnica (?); gl. E. PEGAN, Najdbe 
novcev v Sloveniji, AV 18, 1967, 207 ss.; P. KOS, Denarni obtok na jugovzhodnoalpskem 
prostoru v antiki, Ljubljana 1984 (tipkopisna dis.), 6—57), širjenje oblasti na Balkan pa 
najdbe v Slavoniji in Sremu (E. PEGAN, o. c., 209 ss.). 

1% Epitome de Caesaribus 38,6 (p. 163). 
13 D, PAPERBROCH, AA SS Mai V, 1866, 10+ B—C, je menil, da je Kar pripravljal 

preganjanje kristjanov, ki naj bi ga potem na Vzhodu po Karovi smrti izvajal Numerijan, 
da bi po očetovi fatalni smrti in ob preteči vojaški katastrofi pomiril bogove. Za to 
domnevo zaenkrat ne razpolagamo z nobenim dokazom. Domneva sama, da je Kar 
nameraval preganjati kristjane, se zdi upravičena, Kar se je namreč po triumfu v vojni 
s Perzijo začel kot prvi rimski cesar uradno imenovati »Deus et Dominus«, kot nam 
kažejo njegovi novci (C. H. V. SUTHERLAND, Münzen der Römer, München 1974, 245 
in 247 n. 492). Na tak način nista izražala svojih ambicij niti Domicijan, niti Avrelijan, 
ki sta se pred njim ponašala s tem naslovom. G. tudi P. ALLARD, Histoire des persécu- 
tions III (Les derničres persécutions du troisičme siècle), Paris 1898, 312 s. 

14 Liber pontificalis, c. XXVIII (ed. L. DUCHESNE, 159s.) omenja, da je papež 
Evtihijan (275—283) v času svojega pontifikata »per diversa loca CCCXLII martyres 
manus suas sepelivit« in da je umrl mučeniške smrti (martyrio coronatur). Oba podatka 
sta nezanesljiva, Gl. L. DUCHESNE, p. 159 op. 2 in 160 op. 5 ter MR, 572 n. 2. 

148



njih kristjanov pod tem cesarjem in tudi današnja historiografija z Nume- 
rijanom kot preganjalcem kristjanov ne računa." 

Viri, predvsem mučeniške legende in na njihovi osnovi sestavljeni 
elogiji v martirologijih od zgodnjega srednjega veka dalje, omenjajo celo 
vrsto mučencev pod Numerijanom, tako da bi mogli šteti Numerijana 
med vidne preganjalce kristjanov." Ta poročila, ki se datumsko raztezajo 
na celo leto, ozemeljsko pa se strnejo na tri področja, lahko prikažemo 
s sledečo preglednico in historično karto: 

15 Laktancij Numerijana niti ne omenja, medtem ko EUSEBIUS, H.E. 8,1,2 (ed. 
G. BARDY, SC 55, 1958, 3) govori celo, nedvomno s pretiravanjem, o veliki simpatiji 
vladarjev do krščanstva v tej dobi (!). Na predstavo o Numerijanu kot preganjalcu 
kristjanov naletimo najprej med grškimi cerkvenimi zgodovinarji. PHILOSTORGIUS, 
H. E. 7,8 (PG 65, 545) (delo je nastalo v letih 425—433) mučeniško smrt antiohijskega 
škofa Babila, ki nedvomno spada v Decijevo dobo (gl. op.182) alternativno pripisuje 
»cesarju Numerijanu, ali, kot poročajo drugi, Deciju«. Očitno so kasnejši kronisti sprejeli 
obe interpretaciji in so »ustvarili« dva mučenca Babila, enega »sub Decio«, drugega »sub 
Numeriano«. Kot najstarejša vira sta zagrešila to napako JOHANNES MALALAS, 
Chronographia, 12 (PG 97, 457) in Chronicon Paschale, a. 284 (PG 92, 665 (mučen »sub 
Decio«); 680 (»sub Numer.«; vir nastal okrog 1.628)). Oba vira pripisujeta cesarju 
Numerijanu veliko preganjanje z mnogimi mučeništvi (Chronicon Paschale pri tem za- 
menjuje Numerijana z bratom Karinom). Pozneje zastopajo predstavo o Numerijanu 
kot preganjalcu ob omembi škofa Babila GEORGIUS SYNCELLUS, H. E. (PG 108, 1206; 
vir z začetka 9. stol.) in GEORGIUS CEDRENUS, Historiae, a. 283/284 (PG 121, 496 
(»sub Decio«); 505; vir iz druge polovice 11.stol.) ter NICEPHORUS CALLISTUS, 
H. E. 5,27 (»sub. Decio«); 6,33 (»sub. Numer.« (PG 145, 1120; 1197). 

Predstava o Numerijanu kot preganjalcu, na Vzhodu očitno navzoča že v začetku 
7. stoletja, je prešla v Synax. Eccl. CP (v najstarejši verziji iz 10. stol.; gl. cit. ed. p. LV). 
Med zahodnimi viri so jo prevzele najstarejše oglejske kronike iz 9. stoletja, historični 
martirologiji ter vrsta legend, od katerih nobena ni starejša od 8. ali 9. stoletja, pozneje 
pa kot večkrat nekritične sinteze legendarnega izročila nekatere kronike iz visokega in 
poznega srednjega veka in MR (gl. preglednica Il, rubrika »viri«). 

Nobena od novejših sintez zgodovine preganjanj ne omenja Numerijana niti kot 
potencialnega preganjalca, temveč vse slikajo (opirajoč se na Evzebija) dolgo dobo miru 
od Galijena do začetka Dioklecijanovega preganjanja, ki naj bi jo prekinil le Avrelijan. 
Gl. J. MOREAU, Die Christenverfolgung im rémischen Reich, Berlin 1961 (orig. franc. 
izd. 1956), 96; H. GREGOIRE, Les persécutions dans PEmpire Romain, Bruxelles 1964, 
64; M.SORDI, Il cristianesimo e Roma, Bologna 1965, 331; P. KERESZTES, The 
Imperial Roman Government and the Christian Church II. From Gallienus to the Great 
Persecution, ANRW II, 23,1, 1979, 384; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa Il, 
162 (244s.). Možnost historičnosti preganjanja kristjanov pod Numerijanom je od 
starejših avtorjev dopuščal P. ALLARD, Histoire (kot v op. 13), 312. 

16 Kot primer naj navedem Synax. Eccl. CP, ki omenja Numerijana med preganjalci 
sedemkrat; za primerjavo: Dioklecijana omenja stoenaintridesetkrat, Maksimijana sto- 
dvanajstkrat, Decija enainpetdesetkrat, Trajana petindvajsetkrat, Valerijana petnajstkrat, 
Hadrijana trinajstkrat, Antonina dvanajstkrat. V zahodni tradiciji, katerega sinteza je 
MR, si z enajstimi omembami prav tako zagotavlja vidno mesto med preganjalci krist- 
janov. 

149



Preglednica II: Mučeništva »sub Numeriano« 

Ime mučenca kraj datum vir, ki omenja Numerijana 
(mučencev) kot preganjalca 

I. BENEČIJA Z ISTRO IN JUŽNI NORIK 

1. Hilarius, Ta- Aquileia 16. mart. Passio (BHL 3881); Chron. 
tianus, Felix, patriarch. Aguileiensium; 
Largus, Diony- Vitae patriarch. Aquileien.; 
sius Bellonus Utinensis; MR (99). 

2. Servulus Tergeste 24. maius Passio (BHL 7642); Dandu- 
lus. 

3. Germanus Pola (29. apr. — Passio (BHL 3482) 
30. mai.) 

4. Pelagius Emona 28. aug. Passio (BHL 6615); MR 
(Constant.) (365). 

5. Maximilianus Celeia 12. oct. Passio (BHL 5811). 

JI. RIM 

6. Chrysanthius 25. oct. Passiones (BHL 1787 ss.; 
et Daria (12. aug. BHG?, 313); Menologium 

29. nov. Graecorum I, 122 (PG 117, 
1. dec. 112); Synax. Eccl. CP (547 
19. mart.) s.); Ado (PL 123, 407 s.); 

Usuardus (351); MR (475). 

7. Maurus 22. nov. Passio (BHL 5786); MR 
(10. dec.) (539). 

8. Diodorus et 1. dec. Passio (BHL 2164); Ado (PL 
Marianus 123, 408); Usuardus (351); 

MR (557). 

9. Claudius, Hi- 3. dec. Passio Chrys. et Dar., c. 20 
laria, Jason, (AA SS Oct. XI, 1864, 481); 
Marus, cum 70 Synax. Eccl. CP (547 s.); 
militibus Ado (PL 123, 409); Usuar- 

dus (353); MR (561). 

10. Eutychianus 8. dec. MR (571). 

11. Marinus 26. dec. IR (601). 

Ul. VZHOD 

12. Julianus, Sil.  Emesa 6. feb. Passio (AA SS Feb. I, 1863, 

150 

vanus, Luca, 

Mucius 
786; BHG? 2210 s.); Meno- 
logium Graecorum II, 163 
(PG 117, 297); Synax. Eccl. 
CP (447).



Ime mučenca kraj datum vir, ki omenja Numerijana 
(mučencev) kot preganjalca 

13. Victorinus, Egipt 25. feb. Passio (AA SS Feb. III, 1865, 
Victor, Nice- (Diospolis?) 493 ss.); Ado (PL 123, 232 s. 

14. 

17. 

18. 

19. 

phorus, Clau- 
dianus, Dio- 
scorus, Sera- 
pion, Papia 

Eirene (?) 

. Thalalaeus, 
Asterius, 
Alexander et 
socii 

. Isaurus, Basi- 
leus, Innocen- 
tius, Felix, 
Hermeius, Pe- 
regrinus 

Babylas 

Pelagia 

Justus et 
Abundius 

Magedon; 
Callinicus; 
Constantina; 
Mesembria 
(222): 

Aegae (Cil.) 
Edessa (?). 

Apollonia 
(Maced.?) 

Antiochia 

Antiochia 

Jerusalem 
(Hispania?) 

4. maius 
(a) 

20. maius 

4. sept. 
(24. ian.) 

8. oct. 
(5. mai.) 

14. dec. 

Anon. Lyon. (39); Usuardus 
(186); MR (76). 

Synax. Eccl. CP (655 ss.). 

Passio (AA SS Mai V, 1866, 
12*—24+; BHG?, 1707 s.); 
Synax. Eccl. CP (697); MR 
(198). 
Menologium Graec. III, 156 
(PG 117, 528); Synax. Eccl. 
CP (804). 

Passiones (BHL 889 ss.; 
BHG? 205 ss.); Menologium 
Graec. I, 12 (PG 117, 28); 
Synax. Eccl. CP (11). 

Passio (AA SS Junii II, 1867, 
153—162; BHG? 1477); Me- 
nologium Graec. I, 101 (PG 
117, 96); Synax. Eccl. CP 
(120). 

Passio (BHL 4596); MR 
(582). 

2. Oglejski, istrski in noriški mučenci 

Da bi mogli oceniti historičnost Numerijanovega preganjanja kristja- 
nov, moramo ovrednotiti vire, ki ga omenjajo; podrobneje seveda tiste 
v prvi skupini, ki se nanašajo na obravnavano področje, in le na kratko 
one v drugi in tretji skupini. 

151



A. Hilarij in Tacijan ter njuni tovariši iz Ogleja 

Z ozirom na kraj in datum mučeništva gre med petimi mučeništvi 
na oglejskem področju, postavljenimi v čas cesarja Numerijana, prvo 
mesto oglejski skupini Hilariju in Tacijanu ter njunim spremljevalcem. 
O tem nam poroča legenda z naslednjo vsebino:" 

Hilarija, ki je bil že od otroštva naprej vzgojen v pobožnosti in prebi- 
ranju svetih spisov, so oglejski kristjani najprej postavili za diakona in 
kmalu nato za škofa. Kot škof je imenoval za diakona in nato za arhidiakona 
svojega učenca Tacijana. Ko je cezar (caesar) Numerijan odredil, da morajo 
kristjani opraviti pogansko čaščenje, je oglejski prezes Beronij, ob vztrajnem 
spodbujanju poganskega svečenika Monofanta, začel s preganjanjem kristja- 
nov. Dal je privesti Hilarija in Tacijana. Najprej je zaslišal škofa. Hilarij je 
med zasliševanjem omalovažujoče označil poganske bogove kot ničvredne 
demone in je skušal celo spreobrniti Beronija h krščanstvu. Prezes ga je nato 
dal odvesti v Herkulov tempelj in mu zapovedal, naj žrtvuje. Hilarij je po- 
novno odbil ukaz in je še bolj sramotilno označil poganske bogove kot nič- 
vredne stvaritve človeških rok. Sledilo je mučenje: najprej strahovito šibanje 
(golega je izmenjaje pretepalo 300 centurionov, ki so menjavali šibe in kre- 
pela), nato praskanje s kavlji na mučilu do odprtja drobovja, nato žganje 
z žarečim ogljem ter tretje odprtih ran s soljo, kisom in kameljo kožo. Hilarij 
je vse muke stanovitno prenašal, šel je celo v protinapad; z znamenjem križa 
na ustnicah je odpihnil vse kipe v templju, zaradi česar so poganski svečeniki 
zahtevali zanj smrtno kazen. Prezes ga je dal vreči v ječo. 

Naslednjega dne je bil podvržen zasliševanju diakon Tacijan, ki je prav 
tako dobro vzdržal mučenje, nakar ga je prezes vrgel v ječo. Ko sta škof in 
diakon v ječi skupaj molila in prosila božje pomoči, sta nastala silen grom 
in potres. Poganski prebivalci Ogleja so od strahu popadali na tla in mnogi 
med njimi so umrli. Herkulovo svetišče se je sesulo tako, da ni ostalo za 
njim nobene sledi. Na prigovarjanje poganskih svečenikov je dal prezes 
obglaviti Hilarija in Tacijana, skupaj z njima pa še tri zaprte kristjane, 
Feliksa, Larga in Dionizija. Ponoči so kristjani podkupili stražarje, odnesli 
trupla in jih pokopali zunaj mestnega obzidja. Datum mučeniške smrti: 
16. marec. 

Legenda, napisana v lepi in slovnično pravilni latinščini, z nekaterimi 
stilističnimi izraznimi sredstvi, kaže na izobraženega pisca. Literarno izde- 
lan prolog, z naslovitvijo v obliki pridige, logična zgradba legende, stopnje- 
vanje, besedne igre, vse to dokazuje, da je bil pisec zelo vešč latinščine 
in precej izobražen." 

1" Legenda (BHL 3881) je objavljena v AA SS Mart. II, 1865, 413—415. Glavna 
literatura: P. PASCHINI, La chiesa, 48—52; S. TAVANO, Sant'Ilario, patrono di Gorizia, 
Gorizia. Società filol. Friulana, 46° Congr., Udine 1969, 161—174 (temeljna študija); 
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 97—100; A. NIERO, I martiri aquileiesi, 154—158. 
Zelo sumarni in le informativne vrednosti sta gesli o Hilariju v BS 7, 1966, 728—730 
(F. CARAFFA) in v LS 1, 1968, 745. 

18 A.NIERO, o.c., 156; pisec legende je ustvarjal besedno igro z mučenčevim 
imenom. Najprej (c.3) je prezes »hilari vultu« spraševal škofa po imenu (»Hilarius 

152



Ozadje legende je brez dvoma resničen dogodek, mučeniška smrt dveh 
oglejskih kristjanov Hilarija in Tacijana." Ta dogodek nam z ozirom na 
čas nastanka izpričujeta na bistveno drugačen način dve skupini virov: 
antični viri s konca 4. in iz 5. stoletja, ki so nastali komaj dobro stoletje 
po dogodku, in sredjeveški viri, ki jih moremo zasledovati od 9. stoletja 
dalje, več kakor pol tisočletja pozneje. 

Med viri iz antike velja omeniti v prvi vrsti Hijeronimijanski martiro- 
logij, ki omenja 16. in 17. marca (drugič očitno kot ponovitev prvega 
zapisa) tadva oglejska mučenca." Kult mučenca Hilarija v Ogleju nam 
dokazuje kot najstarejši vir cerkev sv. Hilarija s konca 4. stoletja, sezidana 
po dokaj verjetni hipotezi na mestu, kjer naj bi bil mučenec prijet oz. 
obsojen."! Čaščenje Hilarija in Tacijana nam dokazuje mozaični donatorski 
napis iz Gradeža iz prve polovice 5. stoletja." 

Vendar pa nam ti viri, segajoči v antiko, razen historičnosti teh dveh 
mučencev, obstoja kulta in datuma mučeništva ne povedo ničesar. Na 
njihovi podlagi tako ne moremo odgovoriti na dve bistveni vprašanji: 

vocor«). Med mučenjem je »S, Hilarius hilari vultu hymnum Deo canebat«, ljudstvo pa 
se je »forti animo et hilari vultu« veselilo, ker je škof mučenje tako junaško prenašal 
(c.5). 

19 Izvirna oblika imena prvega mučenca očitno ni bila Hilarius, temveč Hilarus, 
oblika, ki jo srečamo na mozaičnem napisu iz Gradeža z začetka 5. stoletja (gl. op. 22); 
od tod oblika Helarus v Kroniki oglejskih patriarhov in v anonimni pesmi iz 9. stoletja 
(gl. op.24). Izključno to obliko (Helarus, Helara) najdemo tudi na napisih iz Istre 
(L.I.X, 1 (Pola), 116; 188; 235; 422; 423; 576; X, 2 (Parentium), 254; X, 3 (Histria 
septent.), 72; X, 4 (Tergeste), 51; 160; 168). Iz te oblike se je razvila furlanska varianta 
Elar oz. Ellaro (S. TAVANO, Appunti, 157) in očitno tudi slovenska oblika Jelar (Volar) 
(LS 1, 745). Drugi mučenec se je imenoval Tatianus, z obliko imena, ki jo najdemo na 
oglejskih krščanskih napisih (B. FORLATI TAMARO, Le iscrizioni cristiane datate di 
Aquileia, AAAd 6, 1974, 207). S. TAVANO, Appunti, 157, je na osnovi rokopisne 
varjante v MH Datianus (gl. nasl. op.) opozoril na možnost, da se za tem imenom skriva 
signum oz. etnični epiteton Hilarija (Dagan!) in da gre torej za omembo enega mučenca. 
To možnost skoraj povsem izključuje dejstvo, da ga viri imenujejo Panonijca (gl. pogl. I, 
op. 84 (b)) in da se na gradeškem napisu omenjata skupaj Hilarij in Tacijan. 

2 MH, Mart. 16 (p.147): »In Aquileia Hilari Tasiani« (var. lect.: helari; diatiani, 
datiani, tatiani); Mart. 17 (p.148): »In Aquileia ad Porto Largi Hilari Titiani.« (var. 
lect.: Helari; tyciani, ticiani). Zvezo »ad Porto Largi« (var. lect. Ponto) je treba izločiti, 
ker se gotovo ne nanaša na Oglej. Kot zanimivost velja dodati, da je DE RUBEIS, MEA, 
365. videl v njej topografsko oznako za kraj mučeništva, ki naj bi se zgodilo »ad 
Pontem Sontii«, pri dan. Majnici. Gl. P. PASCHINI, La chiesa, 51 op.3. Na podlagi 
napačnega tolmačenja tega zapisa se je izoblikoval kult sv. Hilarija v Gorici (gl. S. TA- 
VANO, Sant'Ilario, 171 in L. BERTACCHI, La memoria di S. Ilario, AN 40, 1969, 138 
(z domnevo, da gre za most v samem Ogleju, ki naj bi stal ca. 50 metrov severno od 
cerkve sv. Hilarija)). 

21 L, BERTACCHI, La memoria di S. Ilario, AN 40, 1969, 117—142; S. TAVANO, 
Aquileia cristiana, AAAd 3, 1972, 122—131; L. BERTACCHI, Architettura e mosaico, 
v kolekt. delu Da Aquileia a Venezia, Milano 1980, 264. 

2 »Hilarus et Tlatian]us et Afrodilsia culm suis olmnib]us f(ecerunt) pledes) C ...« 
(G.BOVINI, Grado paleocristiana, Bologna 1973, 91 in fig.29). Gl. tudi M.P.BILLA- 
NOVICH, Appunti, 20. 

153



kakšno mesto sta zavzemala v oglejski cerkveni skupnosti in kdaj sta 
bila usmrčena. 

Druga skupina virov temelji na legendi in jo moremo zasledovati od 
9. stoletja dalje. Od kronološko določljivih zapisov, ki gotovo temeljijo 
na legendi in s tem dokazujejo njen obstoj, je najstarejši elogij v Uzuardo- 
vem martirologiju (ca. 865). Temu zapisu slede elogiji v raznih kasnejših 
martirologijih in nazadnje, skoraj dobesedno povzet po Uzuardovem za- 
pisu, elogij v Rimskem martirologiju. Na legendi temelji tudi zapis o 
Hilariju v Kroniki oglejskih patriarhov s srede 9. stoletja in zelo verjetno 
tudi zapis v anonimni pesmi o propadu Ogleja iz približno istega časa." 

Približno iz istega obdobja imamo tudi drugo, od legende neodvisno 
in od nje gotovo starejše izročilo o Hilariju, ki nam ga posredujejo seznami 
oglejskih »patriarhov«. Po tem naj bi bil Hilarij drugi oglejski škof za 
Mohorjem, panonijskega porekla, in naj bi stoloval deset let" Poznejši 
kronisti so izročilo legende povezovali z izročilom katalogov oglejskih 
»patriarhov«.*® Vsi ti viri nam ne dajo niti približno zanesljivega odgo- 
vora, kdaj je živel Hilarij. Iz njih ne vemo, ali gre za neposrednega Mo- 
horjevega naslednika, kot bi mogli sklepati iz katalogov, anonimne pesmi 
in zlasti Kronike oglejskih patriarhov, ki pa istočasno datira mučeništvo 
v Numerijanovo dobo (!), ali gre za škofa iz 2. oziroma začetka 3. sto- 
letja, ali za škofa, ki je živel v zadnji dobi vojaške anarhije in naj bi trpel 
pod Numerijanom, ob dopustitvi časovne vrzeli med Mohorjem in Hi- 
larijem, ki znaša v tem primeru več kakor dve stoletji." 

Drugo za nas važno vprašanje je pomen Hilarijevega delovanja za 

4 USUARDUS, Mart. 16 (194): »Apud Aquileiam, natalis beati Hilari episcopi et 
Tatiani diaconi, gui sub Beronio praeside post eguuleum atgue alia tormenta, una cum 
Felice, Largo et Dyonisio martyrium terminarunt.« Gl. MR, Mart 16 (2) (p.99; novost 
v MR je datiranje »qui sub Numeriano imperatore et Beronio praeside ...«) 

= Chronicon Patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, 6): 
»Huic beatissimo Proto-Praesuli (sc. Hermacorae) successit D. Helarus Patriarcha, qui 

sibi commissum populum in fide Christi verbo confortans et opere, expletis ordinationis 
suae annis X. sub Numeriano Principe, una cum Taciano Archidiacono suo, et aliis 
tribus Dionysio, Hilario (!), et Felice, bonum certamen certantes, cursum glorioso marty- 
rio consummarunt.« Očitno je poznejši kopist v zadnjo trojico namesto Larga pomotoma 
vstavil Hilarija. Dobesedno, z napako vred, je zapis povzel sredi 14. stol. ANONYMUS, 
Vitae patriarcharum Aquileiensium, ed. L. A. MURATORIUS, RIS XVI, 1730, 6 s.; vse- 

binsko enak zapis, le s popravljeno napako, nam posreduje A. BELLONUS UTINENSIS, 
De vitis et gestis patriarcharum Aquileiensium (ibidem, p. 25). 

25 Gl. pogl. I, op. 84 (b). 
26 Prva deloma povezuje obe izročili že v op. 24 navedena kronika. Obe izročili je 

v vseh bistvenih potezah združil DANDULUS, Chronica, A. 276—284 (p. 25—26). 

27 V dobo cesarja Domicijana sta datirala Hilarijevo mučeništvo L. SCHONLEBEN, 
Carniolia, MI, 168 s. in M. BAVCAR, Historia, II, 40 (slov. prev. p. 90), v dobo preganjanj 
kristjanov pod Septimijem Severom po 1.203 oz. v čas Marka Avrelija (ca. 170) pa DE 
RUBEIS, MEA, 40 s. in Dissertationes, 146 (izhajajoč iz predpostavke, da je preganjanje 
»sub Numeriano« nehistorično in da v legendi uporabljena oznaka cesarjev (preganjalec 
cezar, nad njim dva cesarja) ustreza tema dvema obdobjema). 

154



širjenje krščanstva izven Ogleja, zlasti na vzhodno vplivno območje 
oglejske cerkve. Hilariju so srednjeveški kronisti in novoveški zgodovinarji 
pripisovali misijonsko aktivnost v Istri in Benečiji oz. v Noriku in sploh 
v vzhodnih in severnih pokrajinah oglejskega vplivnega območja?" No- 
beden od danes znanih »virov«, ki poročajo o tem, ni manj kakor tisoč let 
(!) kasnejši od delovanja tega škofa in le v primeru misijona v Istri in Be- 
nečiji moremo domnevati, da je obstajalo o tem kako starejše izročilo. 

Sorazmerno skromno je izročilo o relikvijah teh dveh mučencev. Vemo 
le, da je dal patriarh Pavlin leta 568 na begu pred Langobardi prenesti 
njune posmrtne ostanke iz Ogleja v Gradež in jih spraviti v cerkvi Janeza 
Krstnika. Pavlin naj bi tudi opisal prenos teh relikvij in postavil kot 
datum čaščenja 16. marec?" Gradeški patriarh Janez naj bi leta 810 za 
njune relikvije zgradil kapelo."" Presenetljivo je, da se ne omenjajo re- 
likvije teh dveh mučencev ob dogodkih v Gradežu leta 992 in zlasti 1024, 
ko se omenjajo samo relikvije njunih legendarnih spremljevalcev Dionizija 
in Larga." Očitno je oglejski patriarh Popon tedaj dobil v posest relikvije 
Hilarija in Tacijana, ki naj bi jih kmalu zatem, leta 1027, poklonil svojemu 
sorodniku, paderbornskemu škofu Meinwerciju.’? 

Kult teh dveh mučencev je bil do karolinške dobe lokalnega značaja, 
omejen očitno na Oglej in Gradež. Šele od devetega stoletja dalje zasle- 
dimo omembe cerkva in samostanov, posvečenih tema dvema mučencema: 
leta 819 je gradeški patriarh Janez pustil svojo zadolžitev in je poleg cerkve 
sv. Hilarija v beneški laguni ustanovil samostan sv. Hilarija, ki se tudi 
pozneje v beneških kronikah še večkrat omenja. Pred letom 829 je dož 
Justinijan zgradil samostan sv. Hilarija v Benetkah." Morda se je lokalni 
kult sv. Ticijana v Oderzu, kjer je bil čaščen kot škof in spoznavalec, 

28 Misijonsko aktivnost v Istri in Benečiji je Hilariju pripisoval DANDULUS, Chro- 
nica, A. 276 (p. ... suo sermone et opere in Venecia et Ystria Christianitas dilatata 
est.«), v Noriku zlasti M. BAVCAR, I. c., na Kranjskem in posebej v Emoni J. L. SCHON- 
LEBEN, Carniolia, III, 169. 

2 Origo civitatum Italie seu Venetiarum, ed. secunda (p.73, v.24ss.): »Paulus 
patriarcha ... qui Langobardorum rabiem metuens, ex eadem Aquilegia ad Gradum 
insulam confugit secumque beatissimi martiris Quirini, Hillari et Taciani et ceterorum 
sanctorum corpora deportavit et apud eandem Gradensem civitatem cum honore dignis- 
simo condidit in ecclesia Sancti Johannis Baptiste ... composuit sive ipse scripsit transla- 
tionem sanctorum corpora, festivitatibus et natales illorum constituit ... natalitia sancto- 
rum Hillari et Taciani sexto decimo kalendas marcii.« Podobno poročilo posreduje ista 
kronika še na enem mestu (ed. prima, p. 40 s., v. 28 ss.; 42, v. 4 ss.). Dogodek omenjajo 
Cronica de singulis patriarchis Nove Aquileie (G. MONTICOLO, Cronache, 6 v. 4 ss.), 
Chronicon Gradense (ibidem, p. 41, v. 18 ss.) in DANDULUS, Chronica, A. 568 (p.75). 
Gl. tudi F. KOS, Gradivo, I, 72 (71 ss.). 

30 JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum (G. MONTICOLO, Cronache, 

105, v. 6). 
# Gl. pogl.I, op. 113 in 114. 
3° DE RUBEIS, MEA, 498; P. PASCHINI, La chiesa, 49 op. 2. 
88 JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum (G.MONTICOLO, Cronache, 

p-108 v.13ss.; 109 v.17; gl. še p.121, v.11; 140 v.14; 142, v.20; 143, v.16); prim. 

155



izoblikoval na osnovi kulta oglejskega mučenca Tacijana.* Vzhodno od 
Ogleja se je kult teh dveh mučencev razširil v majhni meri in dokaj pozno." 

Ker nam zanesljivi viri povedo o Hilariju in Tacijanu zelo malo, je 
naše znanje o teh dveh mučencih odvisno od tega, koliko nam lahko 
o njih pove legenda. Ta je brez dvoma poznega nastanka. Po klasifikaciji, 
ki jo je postavil H. Delehaye, spada med historične romane z realnim 
zgodovinskim ozadjem," ki ga v primeru obeh glavnih junakov predstavlja 
njuna mučeniška smrt v Ogleju, v primeru treh ostalih žrtev, Feliksa, 
Larga in Dionizija, pa verjetno niti to ne, pač pa le napačno branje 
Hijeronimijanskega martirologija, morda tudi posedovanje relikvij isto- 
imenskih mučencev." Nerazjasnjen je pri sedanjem stanju virov zapis v 
videmskem rokopisu Uzuardovega martirologija s konca 14. stoletja, kjer 
se 29. aprila omenjata kot oglejska mučenca prezbiter Akacij in njegov 
učenec Hilarij, katerih posmrtni ostanki naj bi bili odkriti v času cesarja 
Henrika II. (1002—1024) in častno pokopani v Beligni. Ta zapis je v 
popolnem neskladju z vsemi ostalimi viri o mučencu Hilariju in njegovih 
spremljevalcih. Tudi sicer v nobenem od doslej poznanih martirologijev 
ne nastopata skupaj tadva mučenca. Do morebitnih srečnih najdb novih 
virov ostaja vprašanje odprto." 

Origo civitatum Italie, ed. sec. (92, v.22s.; 145 v.16s.). Gl. tudi P.F. KEHR, Regesta 
pontificum Romanorum VII/2, Berlin 1925, 170 ss. 

% Ta lokalni svetnik se omenja prvič leta 794, pozneje pa ga navajata med drugimi 
USUARDUS, Jan. 16 (3) (p.162) in MR, Jan. 16 (4) (p.23 in 24 n.4). Domnevo je iz- 
razil A. NIERO, I martiri, 155. 

35 Najpozneje leta 1342 je bila posvečena sv. Hilariju cerkev v Gorici (S. TAVANO, 
Sant'Ilario, 171s.). Na Slovenskem naletimo le na eno posvetitev temu svetniku (sedaj 
razrušena cerkev nad Robičem pri Kredu na Kobariškem, gl. LS 1, 1968, 745). Na tega 
svetnika spominjajo toponima Jélarji pri Škofijah in Volarje na Tolminskem ter hidro- 
nim Jelar (furl. Elar, ital. Ellero) v Beneški Sloveniji. 

36 Les legendes hagiographiques, Subsidia hagiographiaca 18 a, 19554, 108 s. 
37 MH, Mart. 16 (p. 147) navaja za skupino oglejskih mučencev (gl. op. 20) skupino 

»in Nicomedia Castori Dionisi Nonni...«; ker v nekaterih rokopisih besedi »in Nico- 

manjkata ali pa je oznaka kraja nejasna, moremo domnevati, da je pisec legende 
izija nehote (?) štel za oglejskega mučenca. Dejansko gre za mučenca iz Soluna, ki 

se slavi 14. marca (MH, 144 n. 1). Largus se napačno omenja v oglejski skupini 17. marca 
(gl. op. 20); dejansko gre za rimskega mučenca »in via Ostiensi« (MH, Aug. 8 (424)). Re- 
likvije obeh mučencev se omenjajo v Gradežu leta 992 in 1024 (gl. pogl. I, op. 113 in 114). 
V primeru Feliksa ne vemo, za katerega mučenca gre; morda za znanega oglejskega 
mučenca iz dobe cesarja Dioklecijana, še verjetneje pa je avtorja legende zopet zapeljal 
zapis »Felicis Hilari« v MH, Mart. 13 (141), ki zopet nima nobene zveze z Oglejem. 

38 G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorume, 25, navaja sledeč zapis: »Item in civitate 
Aquilegia passio beatorum Achatii presbiteri et Hellari eiusdem discipuli. Qui pro 
Christi nomine varia sustinentes tormentorum genera ingredi celestis aule per palmam 
martirii meruere ardua. Horum corpora sanctissimo dei nutu temporibus cuiusdam 
henrici Romanorum imperatoris sunt inventa et postmodum in guodam praefate Civitatis 
loco, qui dicitur belenia, venerabili eiusdem urbis patriarcha astante, cum omni honore 
tumulata.« Gl. še G. BIASUTTI, Acacio ed Ellaro, Le Panarie 49—50, 1980, 5—9; A. 
NIERO, I martiri, 158. Ce gre za cesarja Henrika II (1002—1024) je bil omenjeni patriarh 

lahko le Janez IV. (984—1019) ali Popon (1019—1045). 

156



Ena od bistvenih značilnosti legende o Hilariju in Tacijanu, ki po- 
maga pojasniti čas in okoliščine njenega nastanka, je motivna in ponekod 
tudi izrazna podobnost z legendo o sv. Mohorju. Te podobnosti moremo 
razvrstiti v tri skupine. Prvo sestavljajo hagiografski klišeji, ki so v muče- 
niških legendah pogosti, in ki sami na sebi ne dokazujejo odvisnosti med 
legendama, npr. oznaka poganskih bogov, določene partije opisa mučenja, 
vloga znamenja križa, omemba pokopa zunaj mestnega obzidja s sklep- 
nim datiranjem.® Drugo skupino predstavljajo podobnosti, ki so značilne 
zlasti za oglejsko hagiografijo, tako zlasti nastop mučeništva v paru, ki 
ga sestavljata škof in diakon." Tretjo skupino predstavljajo tiste značil- 
nosti, za katere moremo soditi, da jih je avtor naše legende povzel po 
legendi o sv. Mohorju: v prvi vrsti omemba izredno velike vloge pogan- 
skega svečeništva kot gonilne sile preganjanja, ki je opisana z istimi mo- 
tivnimi sklopi in ponekod tudi z istim besediščem." To nam kaže na 
sorodnost med legendama, med katerima so opazne tudi velike razlike, 
tako v obsegu, jeziku in slogu, v stopnji navzočnosti čudežev in v njihovem 
značaju. 

Čas nastanka legende moremo določiti samo približno. Ce legendo 
povzemata Uzuard in Kronika oglejskih patriarhov s srede 9. stoletja, mo- 

39 V legendi o Mohorju (c.10) so označeni poganski bogovi z besedami: »sine 
anima sunt, sine auditu, et sine visu, sine gressu«, v legendi o Hilariju in Tacijanu (c. 5) 
kot »lapidei, lignei, et ferrei vel aerei, ab hominibus sunt facti«, oz. »qui nec vident, nec 
audiunt, nec logui possunt, nec ambulare, nec aliguid adjuvare possunt, nec se ipsos 
salvare.« Ujemanje je torej samo vsebinsko, ne pa oblikovno. Mučenje sv. Mohorja 
(c. 10) se je začelo z »extendi, et nervis crudis caedi... in eucleo suspendi, et pectus ejus 
ungulis ferreis radi«, Hilaria (c. 5) podobno z »nudari et nudatum virgis caedi ... exten- 
sum in eguuleo ungulis radi.« Brez dvoma gre za klišejski opis, ki ga srečamo v legendah 
neštetokrat (prim. preglednico istrskih legend na str. 120). Oba mučenca sta s pomočjo 
znamenja križa (»faciens signum crusis«; pass. Herm. 20; Pass. Hil. 6) storila raznovrstne 
čudeže. Obe skupini mučencev sta bili pokopani »foras murum (oz. muros) civitatis ... 
regnante Domino nostro Jesu Christo, qui est honor et gloria in secula seculorum 
(sklepni del obeh legend). 

4° V obeh legendah je vloga diakonov oz. arhidiakonov bistveno manjša od škofove 
vloge in je povsem v njeni senci. Diakona se pojavita proti koncu legend, skorajda ne 
nastopata kot samostojni osebnosti, temveč kot škofova učenca in pomočnika. S to 
podrejeno vlogo se bistveno razlikujeta od diakonov Lavrencija in Vincencija, ki sta tako 
v legendi kot pozneje v kultu povsem zasenčila vlogi svojih škofov, papeža Siksta in 
škofa Valerija iz Saragoze (gl. LS 1, 227 ss.; 3, 319 ss.). 

41 V legendah poganski svečeniki (sacerdotes paganorum oz. sacerdotes idolorum) 
grozijo prezesu, da ga bodo ovadili pri cesarju, če bo neodločen v boju proti krščanstvu, 
z besedami: »Nam contra te incipiemus relationem imperatori dirigere« (Passio Herm, 14) 
oz.: »... et noscis si haec ad Caesarem pervenerint, in majus venies periculum« (Passio 

Hil. 9) in zahtevajo škofovo smrt z besedami: »Tolle magum, occide veneficum« (Pass. 
Herm. 21) oz.: »Tolle magum, interfice maleficum« (Passio Hil. 6). Vsebinske podobnosti, 
ki kažejo na vsebinsko odvisnost med legendama, so še sledeče: v obeh prezesa kot 
svarilo omenjata Kristusovo mučeniško smrt (Passio Herm. 8; Passio Hil.4) in v obeh 
legendah naj bi postopek proti škofu služil kot svarilo vsem drugim (Passio Herm. 8; 
»in te correctionem omnium, guos ad te aggregasti, faciam«; Passio Hil.3: »ut ipso 
tormentato, universi ejus corrigantur exemplo«). 

157



remo soditi, da je bila vsaj v vsebinskem oziru izoblikovana do srede 
9. stoletja, torej skoraj istočasno ali le malo pozneje kakor legenda o 
sv. Mohorju v nam poznani obliki. Zato nas skupne poteze ne smejo 
presenetiti. Po drugi strani pa moremo ugotoviti, da sta legendi v vsebin- 
skem oziru med seboj neodvisni. Medtem ko oglejski seznami »patriarhov« 
postavljajo Hilarija za Mohorjem in Kronika omenja neposredno nasledo- 
vanje, se je pisec legende temu vprašanju izognil tako, da ni povedal, kdo 
je Hilarija imenoval za škofa, temveč se je skliceval na njegovo veliko 
priljubljenost pri ljudstvu." Da sta legendi nastali v okvirno gledano 
istem obdobju, kaže tudi podobna idejna, da tako rečemo politična na- 
strojenost. Ker v obeh nastopajo kot preganjalci ljudje z grškimi imeni 
(Sevast oz. Beronij in svečenik Monofant), je upravičeno mnenje, da gre 
za protibizantinsko usmerjenost, za težnjo, prikazati Bizantince kot pre- 
ganjalce oz. potomce preganjalcev oglejskih kristjanov." 

Od naše legende neodvisno izročilo v seznamu oglejskih »patriarhov«, 
da je bil Hilarij škof, moremo vzeti kot avtentično in ga naša legenda 
samo potrjuje. Veliko težje pa je rešljiv problem kronologije Hilarijevega 
delovanja. Koliko je zanesljivo izročilo v legendi, da je umrl mučeniške 
smrti pod cesarjem Numerijanom leta 284? 

Odgovor na to vprašanje nam more dati samo način omemb cesarja 
Numerijana kot preganjalca v tej in drugih legendah s tega območja. Nu- 
merijan se v legendi dvakrat omenja kot cezar (caesar). On naj bi izdal 
ukaz o preganjanju (iussio) in njemu neposredno naj bi bil podrejen 
oglejski prezes Beronij. Poleg Numerijana se omenjajo še cesarji oz. 
cesarja (imperatores, domini nostri imperatores), ki so izdali ukaz (prae- 
ceptum) o preganjanju." Cesarski odlok naj bi po eni strani pretil s hu- 
dimi kaznimi tistim kristjanom, ki žrtvovanje odbijejo, po drugi pa 
obljubljal odpadnikom po nekoliko nejasni formulaciji lepe materialne 
nagrade." Poimenovanje protikrščanskega zakona (praeceptum, iussio) je 
terminološko neprecizno, njegova določba o nagradi za odpadnike je ne- 
historična." Zgodovinska situacija, ki jo predpostavlja legenda, in vla- 
darska terminologija, ne ustrezata niti pomladi 283 (en cesar, dva cezarja), 
niti pomladi 284 (dva cesarja, od katerih se je Numerijan zadrževal na 

* Passio Hil.2: »... raptus a populo Diaconus est ordinatus. Insistente itague 
plebe, post aliquantum tempus ordinatus est Episcopus.« 

# Prim. A. NIERO, I martiri, 157. 
4 Passio Hil.3: »... cum a Numeriano Caesare jussio venisset, ut Christiani idolis 

sacrificarent ... (9) .... si haec ad Caesarem pervenerint ...« 
45 Passio Hil.3: »... sacrifica diis secundum praecepta Imperatorum ... (7)... non 

obeditis Imperatorum praeceptis... (9) ...Praeceptum enim Dominorum nostrorum 
Imperatorum continet, ut, si quis ex Christianis fuerit inventus, percunctatus punia- 
tur...« 

46 Passio Hil. 3: »... qui autem noluerint (sc. sacrificare) diversis poenis afficiantur: 
obaudientes autem magnum bonorum honorem consequantur.« 

“7 Prim. H. LAST, Christenverfolgung Il (juristisch), RAC 2, 1954, 1219 ss. 

158



Vzhodu). Postavitev dogodkov v starejša obdobja je prav tako nezaneslji- 
va. Prav tako se opis dogodkov ne ujema z dobo tetrarhij, po letu 293, 
z delitvijo oblasti na dva imperatorja in dva cezarja. Oglej kot del Italije 
je bil ves čas podrejen cesarju (imperatorju) Maksimijanu, bil je celo v 
letih 293 (?) do 296 in 299 do 305, torej tudi v času preganjanja kristjanov 
(303 do 305), ena od cesarjevih rezidenc." Kot cezar je vladal Ogleju po 
koncu prve tetrarhije, od maja 305 do spomladi 307, Sever z rezidenco 
v Milanu, za katerega pa ni znano, da bi preganjal kristjane. Kot možen 
odraz protimaksimijanske tendence legende moremo oceniti poročilo, 
da bi moral škof Hilarij žrtvovati v Herkulovem templju oz. »velikemu 
Herkulu« kot glavnemu zaščitniku mesta. To nas spominja na Maksimi- 
janov in nato tudi Severov in Maksencijev cesarski pridevek Herculius.5° 
Vendar se zdi datiranje dogodkov iz legende v to dobo odločno prepozno. 
Seznami oglejskih »patriarhov« in sploh oglejsko izročilo postavljajo 
namreč Hilarija pred Krisogonom, ki je bil gotovo žrtev Dioklecijanovega 
oz. Maksimijanovega preganjanja kristjanov." Izključiti moramo možnost, 
da bi kar dva škofa (oz. trije, če upoštevamo tudi Krisogona II.) umrla 
v času Dioklecijanovega preganjanja kristjanov. Tako nam podatki iz 
legende ne morejo dati zanesljivih opornih točk za datiranje smrti teh 
dveh mučencev. 

B. Servul (Socerb) iz Trsta 

Ozemeljsko in časovno najbližje je mučeništvu Hilarija in Tacijana 
postavljeno mučeništvo sv. Servula, ki naj bi trpel v Trstu 24. maja leta 
284. O njem nam poroča legenda z naslednjo vsebino:* 

48 DE RUBEIS, MEA, 405. je domneval, da moremo opisane dogodke postaviti v 
leta 203—208 (Septimij Sever in Karakala kot cesarja, Geta cezar) oz. v leto 170—171 
(na osnovi zakonov cesarja Marka Avrelija in že pokojnega Lucija Vera naj bi oglejske 
kristjane preganjal cezar Komod). 

4 T.D. BARNES, The New Empire of Diocletian and Constantine, Cambridge 

(Mass.) —London 1982, 56; o možnosti obstoja cesarske palače v Ogleju gl. M. BON- 
FIOLI, Soggiorni imperiali a Milano e ad Aquileia da Diocleziano a Valentiniano III, 
AAAd 4, 1973, 130 s. in N. DUVAL, Les palaix impériaux de Milan et d'Aguilče. Réalité 
et mythe, ibidem, 155 ss. 

50 Passio Hil. S: »Sacrifica magno Herculi, et vide gloriam et virtutem ejus...« 
Herkul nastopa kot glavni zaščitnik Ogleja, saj pravi prezes (Passio, 4): »et compello 
deos colere, qui praebent hujus civitatis salutem, et per quos mundus gubernatur.« 
Oznaka je odraz Herkulovega kulta v Ogleju (gl. A. CALDERINI, o.c. (kot v op.4), 
150 s.), morda tudi odraz Maksimijanove posvetne oblasti nad mestom. V tem primeru 
bi lahko pomenilo svetnikovo rušenje Herkulovih kipov (c.6) in samega templja (c. 8) 
odraz krščanske opozicije proti temu cesarju kot preganjalcu kristjanov. 

51 Gl. pogl. I, op. 84. 
#2 Legendo (BHL 7642) je objavil P. KANDLER, Atti dei santi martiri Tergestini 

(dodatek k Pel fausto ingresso ...) na četrtem mestu, ter nazadnje, ob upoštevanju vseh 
razpoložljivih rokopisov, M. SZOMBATHELY, L’ufficio da San Servolo della collezione 
Scaramanga, Archeografo Triestino 24, ser.IV, 1962, 59—82, besedilo legende na 

159



Krščanska starša Evlogij in Klemencija sta imela sina edinca Servula, 
lepega po telesu, še lepšega po duši, ki se je že kot otrok ves predal živ- 
ljenju v pobožnosti. Pri dvanajstih je na božji ukaz zapustil starše in odšel 
živet v neko votlino v bližini mesta," kjer je ostal leto in devet mesecev, 
nato se je na božji ukaz vrnil domov. Na poti domov mu je pot zastavila 
velikanska kača, ki jo je Servul premagal tako, da je napravil znamenje križa 
in dihnil v njeno obličje. Po vrnitvi na dom in skorajšnji očetovi smrti je 
zaslovel s čudežnimi ozdravitvami. Z znamenjem križa, polaganjem rok in 
eksorcizmom je ozdravil najprej nekega obsedenega mladeniča, nato mrzlič- 
nega sina neke vdove, nato zidarja Didima, ki se je ponesrečil pri delu, in 
številne druge, zaradi česar se je množica ljudi začela zgrinjati k njemu. 

Ko je tedaj cesar Numerijan izdal edikt proti kristjanom, je bil za prezesa 
v Trstu Junil. Prezes je poslal po Servula svojega namestnika Ataulfa, ki ga 
je Servulova izjemna pojava prevzela. Vojaki so Servula odvedli k prezesu. 
Sledilo je mučenje: pretepanje, praskanje s kavlji, polivanje z vrelim oljem. 
Ker ni mučenje Servulu prav nič škodovalo, temveč je muke občutil kot 
prijetne, so ga po nasvetu Junilovih svetovalcev polili z urinom, da bi iz- 
gnali iz njega magično moč. Ko tudi to sredstvo ni zaleglo, so ga odpeljali 
iz mesta in ga usmrtili, Mati Klemencija je ponoči skupaj z drugimi kristjani 
odnesla sinovo truplo in ga častno pokopala. Datum mučeniške smrti: 24. maj. 

Legenda je kasen hagiografski izdelek slabše vrste. Gre za »historični 
roman«, ki temelji po vsej verjetnosti na nepristnem izročilu. V Hijero- 
nimijanskem martirologiju se namreč omenja na ta dan mučeništvo Zojla 
in Servula »in Istria«; gre za napačno izročilo o mučencih, ki jih je treba 
postaviti v Listro v Mali Aziji. Sporočilo Hijeronimijanskega martirologija 

je s pritegnitvijo »sirskih« mučencev priredil Florus, za njim so ga sprejeli 
Parvum Romanum, Ado in Uzuard ter nato Rimski martirologij, ki vsi 
omenjajo na ta dan skupino mučencev (Zojla, Servula oz. Servilija, Feliksa, 
Silvana in Diokla) v Istri, nastalo na podlagi napačnega branja oz. po- 
navljanja imen v Hijeronimijanskem martirologiju." Iz elogijev v teh marti- 
rologijih je razvidno, da njihovi sestavljalci niso poznali ali vsaj ne upošte- 
vali tržaške legende, ker je bila ta očitno poznega nastanka in lokalnega 

str. 68—73. Svoboden italijanski prevod legende posreduje N. MANZUOLI, o. c., 46—53, 
bolj točnega M. SZOMBATHELY, o.c., 76—79. Obširen italijanski povzetek, že kar 
svobodno predelavo besedila legende, posredujeta IRENEO della Croce, o.c. 405—411 
in G.BUTTIGNONI, o.c., 39—44. Od domačih starinoslovcev legendo upoštevajo 
kot zgodovinski vir in jo povzemajo J. L. SCHONLEBEN, Carniolia, Ill, 201s.; J. V. 
VALVASOR, Die Ehre, II/VIII, 569s. in M.BAVCAR, Historia, 2, 80—83 (slov. prev. 
p. 112—115). Od novejše literature velja upoštevati zlasti sledeče delo: A. NIERO, Zoello, 
Servolo, Felice, Silvano e Diocle, BS 12, 1969, 1485—1487 (z obsežno bibliografijo). 
Kratek povzetek legende prinaša tudi E. MARINI, Leggende dei tre Santi protettori di 
Trieste, Enciclopedia monografica del Friuli—Venezia Giulia 3, Udine 1978, 1401 s., 
kratek, problemsko zasnovan prispevek pa V. SAXER, L’Istria e i santi istriani Servolo, 
Giusto e Mauro nei martirologi e le passioni, AMSI 32 n.s., 1984, 58 ss. 

58 V poznejšem izročilu Sveta jama (Grotta di San Servolo), ki se nahaja približno 
300 metrov vzhodno od gradu Socerba (ital. San Servolo), znan romarski kraj (Krajevni 
leksikon Slovenije 1, Ljubljana 1968, 143). 

5 Gl. pogl. I, op. 296 in H. QUENTIN, Les martirologes historiques, 333; 428; 482. 

160



7. Sv. Servul (Socerb)



8. Obglavljenje sv. Maksimilijana Celjskega



pomena. Čas nastanka legende ni znan. Gotovo je morala biti izoblikovana 
pred sredo 14. stoletja, ko jo je točno in izčrpno povzel beneški kronist 
Dandulus.® Drugi vir z domala isto vsebino kot legenda je liturgična 
himna v čast sv. Servula, ki nam jo posreduje »Ordo breviarii secundum 
consuetudinem Aguilegensem et Tergesti Ecclesiam per circulum anni« 
iz dobe 1316—1348, za katerega nekateri domnevajo, da je starejši 
od legende." Tudi izročilo o kultu tega svetnika v Trstu ne sega v bistveno 
starejše obdobje. Najstarejši dokaz njegovega čaščenja je upodobitev na 
apsidalnem mozaiku v katedrali sv. Justa (apsida sv. Justa desno od 
glavne apside) z začetka (?) 13. stoletja." Da je bil kult tega svetnika 
v samem Trstu gotovo precej starejši, saj je bil že zgodaj razširjen tudi 
izven mesta, nam dokazuje njegov kult na Beneškem. Tržaškemu mu- 
čencu je bil posvečen najstarejši samostan v Benetkah, zgrajen v bližini do- 
Zeve palače, ki se prvič omenja v listini iz leta 819, pozneje pa še večkrat 
v beneških kronikah." Poleg tega samostana, ki je obstajal do začetka 
12. stoletja, je bilo sv. Servulu posvečenih na Beneškem še nekaj cerkva 
in en ženski samostan." Poročila o cerkvah in samostanih sv. Servula 
na Beneškem postavljajo kronike v zvezo z ljudmi, ki so izhajali iz rela- 
tivne bližine Trsta: opat Janez je bil patriarh v Gradežu, družina Calbanov 
pa je prišla na Beneško iz Kopra. To bi kazalo na razširjenost kulta sv. 
Servula na področju Trsta že v zgodnjem srednjem veku, o čemer se ni 
ohranilo nobeno pričevanje. Te omembe kulta iz zgodnjega srednjega 
veka in dejstvo, da je ime samo (Servilius) dobro zasidrano v istrski in 

35 Chronica, A. 284 (p. 26). 
56 Himna, ki jo sestavlja 60 jambskih dimetrov, vsebuje v vsebinskem oziru vse 

elemente legende z izjemo poročila o izganjanju magične moči iz mučenca. Objavila sta 
jo P. KANDLER, Pel fausto ingresso (takoj za legendo) in nazadnje M. SZOMBATHE- 
LY, o.c., 66—68; gl. tudi 65 in 81 op.13. Domnevo, da je himna starejša od besedila 
legende, je izrazil A. NIERO, o. c., 1485, ki je datiral nastanek legende v čas po l. 1330. 

57 D. GIOSEFFI, I mosaici parietali di San Giusto a Trieste, AAAd 8, 1975, 287 ss., 
zlasti 294; G. CUSCITO, Trieste. Die Basilika San Giusto, Bologna 1978, 19 (Abb. 23), 
21ss.; IDEM, Storia di Trieste Cristiana attraverso le sue chiese I, Trieste 1982, 26 ss. 

58 Listina iz leta 819 in JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum (G. MON- 
TICOLO, Cronache, 108, v. 13—17 in op. 4) sporočata, da se je maja 819 opat samostana 
sv. Servula Janez, pred tem gradeški patriarh, z menihi odselil iz omenjenega samostana, 
ker je ta imel premalo zemlje, ker je ležal v močvirju in se ni mogel sam preživljati, 
v novi samostan sv. Hilarija. Del menihov je vztrajal v starem samostanu do začetka 
12. stoletja. Gl. P. F. KERH, Italia pontificia VII/2, 170 s. 

59 V zvezi z dogodki leta 1001 v Benetkah se omenja »sancti Servuli ecclesia, que 
non longe a ducis palacio scita decernitur« (JOHANNES DIACONUS, o.c., p.162, 
v.6 s.). Obstoj cerkva in enega ženskega samostana, posvečenih sv. Servolu, omenja tudi 
Origo civitatum Italiae, ed. tertia (p.144, v.10—13): »Particiaci patrocinia multa erant 
habentes de Sancto Georgio et Calbani de Sancto Servolo. Ambo insimul duas ecclesias 
fecerunt ad honorem illorum. In ecclesia Sancti Servoli monasterium constituerunt mo- 
nacharum.« O tej družini poroča vir v nadaljevanju (p. 147, v.17): »Calbani de Capra 
Ystrie venerunt ...« 

11 Acta ecclesiastia 8 161



oglejski onomastiki antičnega obdobja," daje slutiti možnost, da se v 
ozadju legende le skriva resnična osebnost, zlasti zato, ker legenda govori v 
nasprotju z martirologijem o enem mučencu in se ta v elogijih ne omenja 
na prvem mestu. 

Da gre v našem primeru za kasno legendo, nam kaže tudi njena zgrad- 
ba. Po snovnih motivih, na katere naletimo v njej, je neke vrste centon. 
Avtor si je poglavitne motive očitno sposodil iz treh virov: iz oglejskih 
legend o Mohorju in o Hilariju, iz tržaške legende o Evfemiji in Tekh 
ter iz raznih svetniških, zlasti meniških življenjepisov, tako da legenda 
predstavlja v srednjem veku zelo priljubljeno sintezo mučeniškega in ere- 
mitskega ideala. Na oglejsko tradicijo spominjajo naslednji motivi: Servu- 
lova izjemna lepota, ki spominja na Mohorjevo," ozdravljenje sina nekega 
tržaškega meščana, ki je tako kakor Ulfij in Gregorij v legendi o sv. Mo- 
horju prišel prosit za svojega sina in je dosegel njegovo ozdravljenje šele 
s svojo trdno vero," ime prezesovega namestnika (vicarius) Ataulfa, ki 
tu nastopi kot potencialni spreobrnjenec iz višjih slojev," in obtoževanje 
mučenca zaradi magije." Na legendo o Hilariju in Tacijanu spominja 
oznaka vsebine protikrščanskega edikta" in način, kako je Servul premagal 
kačo; na isti način je namreč Hilarij iz Herkulovega templja odpihnil po- 
ganske kipe. Prav tako je v obeh legendah navzoče poudarjanje vsemo- 
gočnosti znamenja križa." 

Iz zakladnice tržaških legend se je pisec zgledoval predvsem po le- 
gendi o Evfemiji in Tekli. Servul je bil star šele dvanajst let ob odhodu 
v puščavo in štirinajst, ko je bil mučen za Kristusovo vero. Prva starost 
nas spominja na tržaško mučenko Teklo, druga na njeno sestro Evfemijo.!” 
Tako kot je Evtropija, mati tržaških devic, z velikim veseljem vzela na 

© Servilije najdemo v Pulju (1.1. X, 1, 382; 383; 384; ILJu 1199), v Poreču (1.1. X, 
2, 24) in v Ogleju (A. CALDERINI, o. c., 546). 

% Passio (ed. M. SZOMB.), 68, v. 5: »Erat enim speciosus, quo nullus poterat esse 
formosior«; prim. Passio Herm. 3. 

* Passio (ed. SZOMB.), p.69, v.29 — p.70, v.25; prim. Passio Herm., 1—3. 
Skoraj identično je formuliran v obeh legendah svetnikov pogoj za ozdravljenje (»Si 
credideris ex toto corde tuo in nomine Domini mei lesu Christi, videbis filium tuum 
sanum a demonio« (Passio Serv., p.70 v.9 ss.) oz. »Si credideris in Dominum Jesum 
Christum ex toto corde tuo, videbis filium tuum (ex integro) sanum«). Prav tako je 
Servulova ozdravitev obsedenca (Passio, p.70, v.15 ss.) podobna Mohorjevi ozdravitvi 
obsedenega Gregorijevega sina (Passio Herm. 15—18). 

8 Passio, p.71, v.31 — p.72, v.1; prim. Passio Herm. 1 in pogl.l, op.43 in 133. 
Passio, p. 73, v. 1—4; prim. Passio Herm. 14 in pogl. I, op. 64. 

* Passio, p.71, v. 26—28: »... exiit edictum a Numeriano imperatore, ut, si quis 
Christum colens non sacrificaret ydolis, diversis penis affligeretur.« Prim. Passio Hilarii 3 
(»qui autem noluerint (sc. sacrificare) diversis poenis afficiantur«). 

66 Passio, p. 69, v.18 ss.: »fecit signum crucis in fronte sua et exsufflavit in faciem 
serpentis, statimque disruptus per medium seprens et mortuus est.« Prim. p.70, 18 5.; 
Passio Hilarii 6 (»et signum faciens in labiis, exsufflavit in simulacris, quae statim elisa 
sunt tamquam pulvis.«). 

© Passio, p. 69, v.1 ss.; prim. Passio Euphem. et Thecl. 4. 

162



znanje, da sta njeni hčeri aretirani in da bosta mučeni za vero, tako je 
Servulova mati Klemencija z veseljem vzela na znanje sinovo smrt." 

Veliko je pisec prevzel iz zakladnice meniških življenjepisov, tako npr. 
življenje v jami po božjem razodetju in beg od staršev, motiv čudežnih 
ozdravitev, ki so jih deležni zlasti tudi sicer pomoči potrebni ljudje (pomoč 
vdovi, ki ji je zbolel sin edinec), motiv borbe s kačo oz. zmajem. 

Datiranje legende v dobo, ko naj bi cesar (imperator) Numerijan izdal 
edikt (edictum) o preganjanju kristjanov, je že spričo zelo majhne vred- 
nosti legende več kot sporno. Očitno je avtor vzel to datiranje od drugod, 
pri čemer je spričo različne terminologije majhna verjetnost, da bi si ga 
sposodil pri oglejski legendi o Hilariju in Tacijanu.® Imena v legendi so 
stereotipna krščanska imena in nimajo trdnih korenin v antični istrski 
onomastiki.?° Grški imeni Servulovega očeta (Eulogius) in ponesrečenega 
zidarja, ki ga je Servul ozdravil (Didimus), sta odraz grškega elementa v 
mestu, morda odsev dejstva, da se je legenda izoblikovala že v bizantinski 
dobi ali v dobi, ko je bil spomin nanjo še navzoč. 

C. German Puljski 

Med bolj zanesljivimi legendami z istrskega območja postavlja pre- 
ganjanje kristjanov v dobo cesarja Numerijana legenda o puljskem mu- 
čencu Germanu s sledečo vsebino:"! 

V času, ko je vladal cesar Numerijan, eden najhujših preganjalcev kristja- 
nov, in ko je bil tretjič postavljen za puljskega prezesa in sodnika Antonij, je 
živel v mestu dvaintridesetletni kristjan German, sin plemenitih staršev, ves 
predan veri in asketskemu življenju. Na božji namig se je German sam pred- 
stavil prezesu kot vnet kristjan, ki želi pretrpeti mučeništvo za vero. Prezes ga 
je dal aretirati in za tri dni zapreti v ječo. Ta čas je German preživel v molitvi 
in postu. Četrtega dne ga je dal prezes privesti v amfiteater in ga v navzoč- 
nosti številnih gledalcev zaslišati. Ker je German žalil poganske bogove in 
odbil žrtvovanje Jupitru in Apolonu, se je začelo mučenje, ki je bilo izredno 

8 Passio, p.73, v. 15 ss.: »... iugulaverunt eum (sc. Serv.). Quo audito genetrix eius 
nomine Clementia, cum magno gaudio veniens...« Prim. Passio Euphem. et Thecl. 4: 
»Haec audiens Epihania mater earum, cum gaudio magno orationem fudit . . .< 

6 GI. op. 65. V oglejski legendi nastopa Numerijan kot cezar (caesar) (prim. op. 44), 
tukaj kot imperator. V oglejski legendi naj bi izdal »iussio« oz. »praeceptum«, tukaj 
edikt. 

70 Onomastične paralele najdemo le za Didima in Klemencijo na napisih iz Pulja 
(1.1. X, 1, 306; 382). 

7 Legenda (BHL 3842) je objavljena v AB 17, 1898, 173—176. Edino pomembnejšo 
in zato temeljno študijo o njej je napisal Camilo DE FRANCESCHI, La leggenda di San 
Germano martire polese, AMSI 51—52, 1939—1940, 243—255. Na rezultate te razprave 
se opirajo kasnejši prikazi. Gl. A. NIERO, Germano, santo, martire di Pola, BS 6, 1965, 
259—260 (s podrobno bibliografijo, kateri bi veljalo dodati še E. POLASCHEK, Pola, 
RE XXI, 1, 1951, 1249) in Leksikon ikonografije, liturgike i simbolike zapadnog krščan- 
stva, Zagreb 1979, 267 (gesl. D. NEZIC, Istarski sveci). 

Lo 163



raznolično in dolgotrajno. Najprej so ga žgali z ognjem in ga pretepali, 
nato polivali po trebuhu z vrelo smolo in oljem, nato ga žgali z gorečimi 
bakljami, ga praskali s kavlji in mu potisnili na glavo razžarjeno čelado 
ter ga ponovno pretepali. Germanu to mučenje ni prav nič škodovalo, saj ga 
ni niti čutil. Zaradi neuspeha je sodnik mučenje ustavil, nakar je German 
sredi arene spregovoril gledalcem, zlasti kristjanom med njimi, in jih utrdil 
v veri. Ob njegovem govoru je eden od sodnikovih svetovalcev, Jovinijan, 
svetoval, naj se čimprej izreče obsodba in izvrši smrtna kazen, ker da German 
muk sploh ne čuti in je od poganstva odvrnil že tri tisoč ljudi. Prezes je 
izrekel sodbo. Germana so odvedli iz mesta in ga pri tretjem miljniku ob- 
glavili. Naslednjo noč je diakon Eladij s kristjani skrivoma odnesel truplo 
in ga v bližnjem kraju častno pokopal. Datuma mučeništva nam legenda ne 
posreduje. 

O Germanu imamo zelo malo poročil. Legendo nam je ohranil »Mag- 
num legendarium Austriacum«, ohranjen v več rokopisih iz 12. in 13. sto- 
letja, z izvorom verjetno v Spodnji Avstriji, ki postavlja čaščenje mučenca 
na 30. maj."" Med puljskimi dokumenti, ki omenjajo Germana, so se 
ohranili samo »Kalendarium Ecclesiae Polensis« v dveh rokopisih iz 14. in 
15. stoletja (prvi je ohranjen le fragmentarno, drugi postavlja Germanovo 
čaščenje na 29. april), »Proprium sanctorum« v dveh rokopisih iz 14. in 
15. stoletja, ki nam fragmentarno ohranjata nekaj odlomkov iz legende, 
prirejenih za liturgične potrebe, in mestni statuti iz let 1431, 1500 in ca. 
1650." S tem se poročila o puljskem mučencu Germanu izčrpajo. Ne 
omenjajo ga niti stare beneške kronike, ki omenjajo kult več istrskih 
mučencev na Beneškem, niti Dandulus, ki je bil sicer dobro obveščen 
o Istri in pozna legende o treh mučencih »sub Numeriano« s se- 
vernojadranskega področja (o Hilariju in Tacijanu, Servulu in Mavru 
iz Poreča). Kult tega mučenca je bil očitno tako lokalno omejen 
in v senci kulta apostola Tomaža kot mestnega patrona," da je 
bil širše nepoznan. Germanu so bile posvečene štiri cerkve v okolici mesta 
(v Brestovici, prej San Germanu, kjer naj bi bil mučenec obglavljen, v 
Vodnjanu, Signolah in cerkev na Brionih iz 15. stoletja, ki je kot edina še 
ohranjena), med približno dvajsetimi cerkvami v samem mestu pa niti 
ena. Relikvije se nikdar z zanesljivostjo ne omenjajo. Kult tega mučenca 
je bil v samem Pulju tako šibak, da je nekako do začetka 17. stoletja 

7 A, LHOTSKY, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Österreichs, MIOG, 
Ergänzungsband 19, 1963, 220 s. Gl. tudi C. DE FRANCESCHI, o. c., 250. 

73 C, DE FRANCESCHI, o. c., 251ss. Odlomek iz liturgične knjige, ki se nanaša 
na mučeništvo sv. Germana (In festo Sancti Germani martyris, ad vesperas), sestoječ 
iz sedmih antifon, je objavil P. KANDLER, L’Istria 2, 1847, 237. 

14. G, CUSCITO, Cristianesimo antico, 150. 
75 C, DE FRANCESCHI, o.c., 253; o toponimu San Germano gl. tudi C. DE 

FRANCESCHI, La toponomastica dell’antico agro polese desunta dai documenti, AMSI 
$1—52, 1939—1940, 175. 

74 C, DE FRANCESCHI, La leggenda, 253; A, NIERO, o.c. (s fotogr. cerkve na 
Brionih). 

164



zatonil v pozabo. Istrski, beneški, furlanski in kranjski starinoslovci iz 
17. in 18. stoletja Germana ne omenjajo (zadnjič ga omenja Manzuoli leta 
1611)?" in šele proti koncu prejšnjega stoletja je s prvo objavo postala 
poznana legenda o njegovem mučeništvu. 

Ker razen legende in iz nje izhajajočih poročil nimamo od nje neod- 
visnega vira, ki bi poročal o tem mučencu, je problem njegovega identifi- 
ciranja zelo zapleten. Hijeronimijanski martirologij res omenja na 
29. april mučenca Germana, vendar gre za prezbiterja iz Aleksandrije,” 
28. in 31. maja pa praznik istoimenskega pariškega svetnika in nekega 
sicer neznanega mučenca, verjetno iz Afrike.”” Minimalna je možnost, 
da bi omemba katerega od teh Germanov dala povod za postavitev da- 
tuma čaščenja puljskega svetnika. »Kalendarium Venetum« iz 11. stoletja 
omenja na 30. maj praznovanje škofa Germana skupaj z emonskim ško- 
fom Maksimom. Datum sovpada s praznikom puljskega mučenca, vendar 
med njima ne moremo ugotoviti nikakršne zveze." 

Pristnosti legende v prid govorijo nekatere njene nedvomno stare 
sestavine. Omemba puljskega mesta z oznako »in capite Histriae pro- 
vinciae« ustreza najbolj bizantinski dobi," ko je moralo biti izročilo o 

© Manzuolijevo poročilo je analiziral C. DE FRANCESCHI, La leggenda, 253s. 
38 MH, Apr. 29 (217). 
7 MH, Mai 28 (278); Mai 31 (283 in 285 n. 24). 
# A, NIERO, o.c., 260. Z ozirom na to, da omenja koledar praznovanje škofa 

Germana skupaj z emonskim škofom Maksimom, je zelo verjetno, da se za to omembo 
skriva škof »Germanus Aemoniensis«, eden od podpisnikov darovnice ravenskega škofa 
Maksimijana puljskemu samostanu sv. Andreja in cerkvi sv. Marije Formose iz leta 547 
(P. KANDLER, CDI, A. 547; DE RUBEIS, MEA, 192, ki je navedel isti vir, je bral 
»Germanus Bononiensis«, prav tako F, KOS, Gradivo, I, 38 (32)). Gl. tudi F. KOS, 
Izbrano delo, Ljubljana 1982, 24 (z izrazi dvoma, da gre za novigrajskega škofa, za kar 
je plediral zlasti F. BABUDRI, Ruolo cronologico dei vescovi di Cittanova d'Istria, 
Archeografo Triestino s. III, vol. 5 (33), 1909, 335 s.). 

st Oznako »Histria provincia« srečamo najprej pri Kasiodoru v letih 537/38 (Variae 
12,2,23; F. KOS, Gradivo, I, 24—25 (16 s.); M. KRIZMAN, Antička svjedočanstva o Istri, 
Pula—Rijeka 1979, 300 ss.), očitno kot odraz dejstva, da se je Istra v gotski dobi upravno 
ločila od Benečije, s katero je bila upravno združena od avgustejskih časov dalje. Pozneje 
srečamo to oznako zlasti v bizantinski dobi. Takrat jo uporabljajo naslednji viri: pismo 
ravenskega eksarha Smaragda ali Romana iz 1.585 ali 590 (F, KOS, Gradivo, I, 99 
(120); dve pismi Gregorija Velikega iz 1.591 in 599 (F. KOS, Gradivo, I, 103 (127) in 124 
(165); Cronica de singulis patriarchis Nove Aquileie za leto 628 (G. MONTICOLO, 
Cronache, 10; F. KOS, Gradivo, I, 156 (198)); GEOGRAPHUS RAVENNAS, Cosmo- 
graphia, IV, 31;37 ((edd. M. PINDER-G. PARTHEY, Berlin 1860, 256; 293); F. KOS, 
Gradivo, I, 182 (226; 228); M. RIZMAN, o.c., 3265.); pismo gradeškega patriarha 
papežu Štefanu III. in papežev odgovor iz let 768—772 (F. KOS, Gradivo, I, 241 (276) 
in 243 (278)). Oznako še večkrat srečamo v virih iz frankovske dobe in še pozneje, ne- 
kako do leta 1000 (tako v Rižanskem placitu iz leta 804 (F. KOS, Gradivo, II, 23 (27); 
R. UDINA, Il placito del Risano, Archeografo Triestino s. III, v.17 (45), 1932, 67)); 
v listini Ludvika Pobožnega izpred leta 827 (F. KOS, Gradivo, II, 62 (57); v listini 
Otona II. iz leta 972 (F. KOS, Gradivo, II, 441 (335)) in na več mestih v Janeza Diakona 
Beneški kroniki, nanašajočih se na 1. 875; 876; 1000 (ed, G. MONTICOLO, Cronache, 121, 
v.15; 122, v. 11; 156, v. 12). Pozneje se namreč vse bolj uveljavlja termin marchia. Pri 

165



mučencu še dokaj sveže, prav tako oznaka »iudex« za najvišjega mestnega 
civilnega funkcionarja." Tudi omemba zasliševanja in mučenja v amfi- 
teatru je verjetno pristna, saj je znano, da so amfiteatre večkrat uporabljali 
v take namene. Preseneča nas to, da ni bila tamkaj izvršena tudi smrtna 
kazen, kakor je bilo običajno, zlasti zato, ker je puljski amfiteater ležal 
izven mestnega obzidja in v tem oziru ne bi bilo nobene ovire." Na starost 
legende kaže tudi izročilo o kraju Germanovega pokopa, saj je ta kraj še 
do prejšnjega stoletja ohranil ime San Germano." Na resnične postopke 
proti kristjanom spominja tudi obtoževanje zaradi magije oz. pripisovanje 
magične moči krščanskim mučencem. Legenda ne omenja pripadnikov 
višje cerkvene hierarhije, saj se omenja poleg verne množice samo diakon 
z grškim imenom, Elladius,® ki je pokopal mučenčevo truplo. Legenda 
torej ni nastala za podkrepitev kakih cerkvenopravnih ali cerkvenopoli- 
tičnih aspiracij in ne odraža protibizantinske nastrojenosti. Strokovna 
izraza »vir venerabilis« kot oznaka za diakona (!) in »consiliarius« za 
sodnikovega svetovalca sta preveč splošna, da bi ju lahko uporabili za 
datiranje nastanka legende, saj sta se uporabljala od pozne antike pa 
skozi ves srednji vek." 

Poleg teh elementov, na osnovi katerih bi mogli nastanek legende 
datirati nekako v sedmo ali osmo stoletje," vsebuje legenda več stereotip- 
nih sestavin, na katere naletimo tudi pri drugih legendah z oglejskega 
in posebej z istrskega območja, kar kaže na približno istočasni nastanek teh 
legend v nam poznani zapisani obliki. To je omemba visokega družbe- 

nekaterih, zlasti poznejših omembah, moremo domnevati, da je termin »provincia« 
bodisi anahronističen, bodisi nevtralnega pomena (dežela, pokrajina). O silno zapletenem 
vprašanju upravne zgodovine Istre v pozni antiki in v zgodnjem srednjem veku gl. L. 
MARGETIC, Neka pitanja u vezi s Istrom (I—III stolječe), Ziva antika, 32, 1982, 
53-82. 

Oznaka Pulja kot glavnega mesta Istre je najbolj ustrezna za bizantinsko dobo 
(gl. R. UDINA, o. c., 17), dasi naletimo nanjo izrecno šele v aktih mantovanske sinode 
iz 1.827 (ed. A. WERMINGHOFF, MGH Leges III/2, 1906, 586: »populi Polensis, quae 
civitas caput est Histiae«; gl. tudi F. KOS, Gradivo, II, 93 (79)), očitno kot nasledek 
stanja v bizantinski dobi. 

® Judex se omenja v legendi šestkrat (c. 1;3;4;5;7 bis) kot sinonim za prezesa, ki se 
omenja šestkrat (c. 1 7). Judex je bil v istrskih mestih v bizantinski dobi najvišji 
civilni funkcionar, ki je bil kot vsi ostali voljen (gl. F. MAYER, Die dalmatinisch-istriche 
Munizipalverfassung im Mittelalter und ihre römischen Grundlagen, Zeitschrift d. Sa- 
vingy-Stiftung f. Rechtsgesch. 24, German. Abt., 1903, 262; 265); v legendi se omenja 
tertio praesidatu Antonius praeses (!). 

83 Prim. Camilo DE FRANCESCHI, o. c., 252. 
84 Ibidem, 253. 
85 Passio, c.7. 
86 O vsebini naslova »vir venerabilis«, ki se je uporabljal običajno za škofe, gl. 

E.JERG, Vir venerabilis. Untersuchungen zur Titulatur der Bischöfe in den ausser- 
kirchlichen Texten der Spätantike als Beitrag zur Deutung ihrer öffentlichen Stellung, 
Wiener Beiträge zur Theologie 26, Wien 1970, passim. 

#7 Camilo DE FRANCESCHI, o. c., 250, je datiral njen nastanek v 5. ali 6. stoletje; 

to datiranje se nam zdi prezgodnje. 

166



nega izvora mučenca, ki se omenja v praktično vseh legendah, kjer je o 
tem govora," opisi mučenja, ki v tem primeru prestopijo vsako mejo 
razumnosti, saj ni izpuščeno tako rekoč nobeno od standardnih mučilnih 
sredstev, ki pa si tukaj ne sledijo po zakonu stopnjevanja od blažjega k 
hujšemu, temveč se poljubno mešajo in kopičijo." Stereotipen element 
je tudi večkratna omemba števila tri; German se je v ječi tri dni postil 
in molil, do usmrtitve je spreobrnil skoraj tri tisoč ljudi (jasna je analo- 
gija z izročilom o oglejskih devicah), bil je usmrčen pri tretjem miljniku 
iz mesta, tako kot sta bila po izročilu pokopana Mohor in Fortunat." 
Povsem v duhu oglejskih in istrskih legend je oznaka poganskih bogov kot 
ničvrednih demonov, zapisanih peklu." Z legendo o Hilariju in Tacijanu 
ter z legendo o Servulu jo povezuje razen datacije dogodka v Numerijanov 
čas tudi poudarjen asketski (meniški) ideal, namreč nenehen post in 
molitve, in odpornost proti vsakršnemu mučenju." 

Za nas je najvažnejše vprašanje, ali gre za mučenca iz dobe cesarja 
Numerijana. Numerijan se v začetku legende označuje kot najhujši in 
nenehni (večkratni?) preganjalec kristjanov, kar je že z ozirom na trajanje 
njegove vlade izključeno. Njegovi protikrščanski zakoni se označujejo kot 
»impia praecepta«." Opis časa in okoliščin Germanove smrti je povsem 
nezanesljiv, vsebinsko netočen in nekoliko spominja na opis podobnih 
dogodkov v oglejski legendi o Hilariju in Tacijanu. 

C. Pelagij Emonski 

Zadnje mučeništvo, ki naj bi se zgodilo v dobi cesarja Numerijana 
na vplivnem območju Ogleja v ožjem smislu, še na ozemlju Italije, je 
trpljenje emonskega mučenca Pelagija. O njem govori legenda z naslednjo 
vsebino:" 

8 Passio, c. 2 (»ex parentibus nobilissimis«). 
% Običajno zaporedje v legendah (šibanje-praskanje s kavlji — ogenj) je tukaj 

spremenjeno v sledeče zaporedje: ogenj — šibanje — vrelo olje in smola, istočasno 
mučenje z ognjen — praskanje s kavlji — »kronanje« z razbeljeno čelado — šibanje. 

% Passio, c.3 (»ingresso eo in carcerem ... tribus diebus et tribus noctibus ieiunans 
et orans«); c.7 (»iam paene tria milia virorum a cultura separavit... ad miliarium ter- 
tium ... spiculator amputavit caput eius«). Prim. pogl. I, op. 72 in 147. 

% Passio, c.3: »... minister satanae ... qui habitat in idolis tuis surdis et mutis et 
sine spiritu et absque visu et sine gressu... (5)... nam daemones, quos colitis, qui 
possident corda vestra, numquam eis sacrificabo.« Prim. preglednico I. 

®® Passio, c.2: »... qui cottidie in Dei praeceptis permanebat, orationibus et ieiuniis 
Christum deprecabatur ... quadam nocte, dum oraret ...« Na oglejsko legendo spominja 
tudi motiv čudežne svetlobe, ki posveti mučencu v ječo (c.3; prim. Passio Herm. 11). 

% Passio, c.1: »... imperium obtineret impiissimus Numerianus, saepe christiano- 
rum persecutor... sua impia praecepta dirigeret per omnes regiones civitatis vel op- 
pida ... (7)... inoboediens praeceptis domini imperatoris inventus est .. .« 

% Legenda (BHL 6615; štiri nove rokopise navaja H. FROS, Inédits non recensés 
dans la BHL, AB 102, 1984, 368) je objavljena v AA SS Aug. VI, 1868, 161—163. Po- 

167



V času cesarja Numerijana sta živela v Emoni, mestu v Karniji, zelo 
premožna in pobožna zakonca Peluzij in Hilarija. Imela sta sina edinca 
Pelagija, ki sta ga vzgajala v krščanskih krepostih. Ko je bilo Pelagiju sedem 
let, sta ga zaupala prezbiterju Uraniju, ki se je skrival v strahu pred pre- 
ganjalci. Ko je bilo fantu dvanajst let, mu je umrl oče, pri osemnajstih mati. 
Pelagij je ob nastopu dediščine najprej podelil svobodo vsem sužnjem, jim 

razdelil imetje in živel odtlej skupaj z Uranijem. Ko je bil star petindvajset 
let, se je začelo hudo preganjanje kristjanov pod cesarjem Numerijanom. V 
Emono je prišel kot cesarjev pooblaščenec sodnik Evlazij, ki je pred tem 
obšel razna mesta in dal usmrtiti veliko kristjanov. V mesto je prišel ob 
tretji nočni uri, ob zori zbral ljudstvo in objavil cesarjev razglas, da se s 
smrtjo kaznujejo vsi, ki bodo opustili pogansko žrtvovanje. 

Ko je Pelagij slišal za to, je na božji namig ob molitvi sklenil, da se bo 
predstavil sodniku kot kristjan. Evlazij ga je dal aretirati, ga vrgel v ječo 
in ga tretjega dne zaslišal. Ne da bi ga prej izprašal, se je takoj po Pelagije- 
vem provokativnem nastopu začela tortura. Pelagija so pritrdili na mučilo, ga 
šibali, pretepali z grčastimi gorjačami, praskali s kavlji, polivali po trebuhu 
z vrelim oljem, nato posuli po tleh črepinje in ga zvezanega valjali po čre- 
pinjah. Pelagiju mučenje ni prav nič škodovalo, nasprotno, vse bolj po- 
gumno je odgovarjal sodniku. Sledila je smrtna obsodba. Pelagija so odvedli 
nedaleč izven mestnega obzidja in ga obglavili. Ponoči je prišel prezbiter 
Uranij z verniki in na krščanski način pokopal truplo mučenca. Pelagijevo 
mučeništvo je mnoge spreobrnilo h krščanstvu. Datum mučeniške smrti: 
28. avgust. 

Preden se posvetimo analizi legende in silno zapletenemu vprašanju 
relikvij in kulta tega svetnika, naj omenimo ostale vire, ki omenjajo tega 
mučenca. Iz antike nimamo nobenega dokaza za njegov obstoj. 28. avgu- 
sta se omenja Pelagij le v Reichenauskem rokopisu Hijeronimijanskega 
martirologija izpred sredine 9. stoletja, brez omembe kraja mučeništva." 
Ne omenjajo ga starejši historični martirologiji, pač pa šele razni martiro- 
logiji od Wandelbertovega verzificiranega koledarja (ca. 848) dalje in 
končno Rimski martirologij, večinoma z oznako, da gre za mučenca iz 

vzemali in komentirali so jo med kranjskimi starinoslovci J. SCHONLEBEN, Carniolia, III, 
202—203 in J. V. VALVASOR, Die Ehre, II/VIII, 552—556, med istrskimi starinoslovci 
zlasti G.F. TOMMASINI, De'commentarii storici-geografici della provincia dell'Istria 
libri otto, Archeografo Triestino 4, 1837, 313—319. Posamezne vidike legende in čaščenja 
tega svetnika so obravnavali tudi P. KANDLER, Di S. Pelagio patrono di Cittanova e di 
S. Fiore, L’Istria 2, 1847, 228—233; G. URIZIO, Relazione storica della Chiesa della B. 
V. Miracolosa di Buje in Istria..., Trieste 1867, 177—184 (ital. besedilo legende); F. 
BABUDRI, S. Pelagio martire istriano nel cuore e nella storia di Cittanova, Trieste 
1906 (enkomij); P. RABIKAUSKAS, Pelagio, BS 10, 1968, 442—443; L. PARENTIN, 
Cittanova d'Istria, Trieste 1974, 205—208. Med našimi zgodovinarji je bila legenda 
v zadnjem času malo opažena. Tako gotovo ni v čast sicer solidni zbirki LS, da tega 
edinega poznanega potencialnega mučenca iz Emone ne upošteva. 

95 MH, Aug. 28 (p.472): »... et alibi sancti Pelagii martyris.« Edini rokopis s tem 
elogijem, Breviarium Richenoviense, je nastal med leti 827 in 842, vendar so dodatki 
šele iz 12. stol. (gl. AA SS Nov. II/1, 1894, p. XXXIV). 

168



Konstance ob Bodenskem jezeru oz. istoimenskega mesta v Galiji." Naj- 
starejši martirologij, ki je v skladu z legendo postavil Pelagijevo mučeništvo 
v Emono v Karniji, je Notkerjev (ca. 896)." Ta zapis predstavlja terminus 
ante guem za nastanek legende. Nekateri poznejši avtorji, ki so se tudi 
opirali na legendo, a se jim je lociranje mučeništva »in provincia Carnia« 
zdelo nesprejemljivo, so Pelagijevo mučeništvo postavljali v grško pokra- 
jino Akarnanijo; tako celo Petrus de Natalibus (1372), kar je presenetljivo 
za avtorja, ki je bil doma z Beneškega." Šele od 16. stoletja dalje je z 
izjemo zapisa v Rimskem martirologiju stopila legenda kot vir za čaščenje 
tega svetnika toliko v ospredje, da se omenja Pelagij kot nesporno emonski 
mučenec, ki ga je treba postavljati v kranjsko ali istrsko Emono. 

Legenda vsebuje celo vrsto motivov, ki jih srečamo v drugih legendah 
s tega področja, in ki opisujejo mučeništva pod cesarjem Numerijanom. 

Datiranje dogodkov v Numerijanovo dobo ne vzdrži kritike. Že starejši 
raziskovalci so opozorili na absurdno dejstvo, da je v komaj enoletno 
dobo vlade cesarja Numerijana postavljeno življenje Pelagija od otroštva 
do mučeništva pri petindvajsetih letih, torej vsaj dve desetletji Zivljenja;®® 
med preganjalci kristjanov je vladal tako dolgo samo cesar Dioklecijan. 
Numerijan se označuje kot imperator,'" enkrat kot princeps in enkrat kot 
»dominus noster invictissimus princeps«, z naslovom, ki je anahronisti- 
éen.! Za mučenčev odnos do cesarja je zanimivo, da ga mučenec ne 

% WANDELBERTUS, Martyrologium, Aug. 28 (PL 121, 609): 
»Urbs Allemannorum recolit Constantia sanctum 
Hac guogue Pelagium, fuso pro sanguine clarum.« 
MR, Aug.28 (4) (p.365): »Constantiae in Gallia sancti Pelagii martyris, qui sub 

Numeriano imperatore et Evilasio iudice martyrii coronam accepit.« Gl. MR, 366 n.4 
in AA SS Aug. VI, 1868, 152 (A). 

"7 NOTKERUS, Martyrologium, V. Kal. Sept. (PL 131, 1144): »Eodem die Emmo- 
niae, quae est civitas provinciae Carniae, passio sancti Pelagii martyris. Qui tempore 
Numeriani imperatoris, agente Velasio (Evilasio) judice, pro fide Christi primo ferri 
pondere collo manibusque gravatus, in carcerem truditur; eductus virgis verberatur, dein 
fustibus caeditur, postea equuleo suspensus, ungulis laceratur, oleo bulliente ventrem 
infunditur, super fragmenta testarum, ligatis manibus ac pedibus, protrahitur, postremo 
capite truncatur.« 

98 Vsa mesta so navedena v AA SS Aug. VI, 1868, 1515. 
% Passio, c.1: »Temporibus itaque Numeriani imperatoris erat guidam vir... cum 

coniuge sua... habentes unicum filium, nomine Pelagium... (2) Cum autem esset 
annorum viginti et quinque facta est acerrima persecutio Christianorum sub imperio 
Numeriani imperatoris ...« Na to absurdno neskladje je opozoril že avtor prispevka v 
AA SS Aug. VI, 1868, 160 s. 

100 Passio, c. 1; 2 bis; 6 bis; 10. 

101 Passio, c.3. Naslov »dominus noster« sicer ustreza Numerijanovi dobi in je 
dokazan tudi za cesarja Numerijana (ILS 609; 2291; obakrat skupaj s Karinom), 
naslov »invictissimus princeps« pa je neobičajen. Epiteton »invictissimus« oz. običajno 
»invictus« se je uporabljal predvsem z odnosnico »imperator« ali »augustus« (ta- 
ko tudi za Numerijana; ILS 605), izjemoma z odnosnico »princeps«. Naslov »dominus 
noster invictissimus princeps« se je po nam poznanih virih uporabljal samo za cesarja 

169



prizna za svojega vladarja, temveč samo za vladarja preganjalcev; na ta 
način je pisec legende dokaj dobro upodobil nespravljivo sovraštvo do 
posvetne rimske države, ki so jo mnogi kristjani v dobi preganjanj smatrali 
za hudičevo delo." Legenda pripisuje Numerijanu, da je sprožil izredno 
hudo preganjanje kristjanov na podlagi dekreta (praeceptum),' šele po 
dolgotrajni vladi, tako kot je bilo v resnici pod cesarjem Dioklecijanom. 
Izvajalci dekreta so bili posebni cesarjevi pooblaščenci (iudices), ki so 
potovali po državi in zasliševali kristjane. Gre za predstavo, ki je v le- 
gendah pogosta, da je namreč preganjanje prišlo neposredno od cesarja 
in da je potekalo v neposredni cesarjevi režiji!" Že pred začetkom pre- 
ganjanja naj bi vladalo veliko sovraštvo lokalnih poganov do krščanske 
duhovščine, ki je v strahu pred pogani morala živeti v ilegali.!9 Ves ta opis 
preganjanja je torej povsem nezanesljiv in iz njega ne moremo dobiti niti 
enega trdnega podatka. 

Oznaka Emone kot mesta v Karniji! nas postavi pred zapleteno 
vprašanje historične interpretacije. Ker na to oznako naletimo že v Not- 
kerjevem martirologiju, ki je nastal pred letom 900, moramo biti nanjo 
posebej pozorni. Jasno je, da ne gre za deželo Karnijo v današnji severni 
Furlaniji, ki kot pokrajinska ali celo upravnoorganizacijska enota (na 
kar bi mogli sklepati iz oznake »provincia«) tedaj ni obstajala. Karnija 
v legendi je lahko samo Kranjska. Gre za eno najstarejših omemb Kranjske, 
ki ima svoje korenine v upravni razdelitvi v gotski dobi, ob koncu 5. ali 
najkasneje v prvi polovici 6. stoletja. Po najstarejši omembi pri anonimnem 
geografu iz Ravene je poznana s tremi imeni: Carneola, Alpes luliana in 
Carnech.!” Karnija v legendi spominja na zadnjo geografovo varianto, ki 

Julijana (361—363) (ILS 755; napis iz Konkordije), zalo podobna naslova srečamo po- 
zneje za Valentinijana I in Teodozija I (ILS 765;780). 

Passio, c.6: »...tuus imperator te fecit ministrum sathanae... (9)... qui 
(sc. diabolus) et cor vestrum et principis vestri possidet.« Prim. pogl. IV, op. 150. 

10% Passio, c. 2: »... facta est acerrima persecutio Christianorum ... (3)... imperiale 
praeceptum ... non obedientes praeceptis domini nostri invictissimi principis erant (!) 
enim immensa persecutio adversus Christianos ...« 

104 Passio, c.2: »Et veniens quidam iniguissimus judex, Evelasius nomine, directus 
a Numeriano imperatore... (3)... qui per multas civitates pergyrans, multos Christi 
servos per bonam confessionem transmisit cum victoria et palma Dominum.« 

105 Passio, c.1: »... commendaverunt eum (sc. Pelagium) cuidam presbytero, no- 
mine Uranio, qui erat occultus propter metum persecutionis paganorum.« 

106 Passio, c. 1: »...in civitate Emmona, quae est in provincia Carnia ... (2) ...in 
supra memoratan civitatem Emmonem.« 

107 ANONYMUS RAVENNAS, Cosmographia, IV, 21—22 (ed. M. PINDER-G. PAR- 
THEY, Berlin 1860, 221 ss.; F. KOS, Gradivo, I, 182 (223 ss.). Geografova poročila, ki se 
nanašajo na dan. slovenske dežele, so analizirali in postavili v historični okvir M. KOS, 
Postanek in razvoj Kranjske, Glasnik Muzejskega društva za Slovenijo 10, 1929, 25 ss. 
in zlasti J. SASEL, Carniola (Carneola), RE Suppl. 12, 1970, 1569—1575; IDEM, Alpes 
Iuliana, AV 21—22, 1970—1971, 33—44 (zlasti 42) ter U. SCHILLINGER-HAFELE, 
Der Name »Carnich« in der Kosmographie von Ravenna, AV 26, 1975, 255—258. 

Gl. še T. KNIFIC, Carniola in the early middle ages, Balcanoslavica 5, 1976, 111—121 

170



je največkrat izpričana! Prva varianta, dasi le enkrat izpričana in manj 
običajna, ki pa se je pozneje edina uveljavila!" je pomanjševalnica iz 
imena »Carnia« (mala Karnija), druga varianta, ki jo geograf navaja kot sta- 
rinsko in jo omenja dvakrat, pa je nasledek in ljudska poenostavitev imena 
poznoantične vojne krajine, imenovane »Claustra Alpium luliarum«, ka- 
tere sestavni del je bila." Na tej podlagi moremo sklepati na čas nastanka 
legende. Oznaka Emone kot mesta »in provincia (!) Carnia« v legendi 
ustreza upravni razdelitvi, ki se je izoblikovala v zgodnejšem obdobju 
gotske oblasti, v začetku 6. stoletja, in nato zopet po bizantinski zmagi 
nad Vzhodnimi Goti." Zato je upravičen sklep, da je legenda nastala 
med sredo 6. stoletja in začetkom 10. stoletja, verjetneje bližje prvi časovni 
meji kakor drugi. 

Motiv premožnih krščanskih staršev, ki imajo verskemu življenju in 
krščanskim krepostim predanega sina edinca spominja na legendo o 
tržaškem mučencu Servulu. Ime očeta Peluzija je silno redko, medtem 
ko ime matere Hilarije spada med standardna krščanska imena, prav 
tako imeni Pelagij in Uranij. Vendar nima nobeno od teh imen opore v 
nam poznanem onomastičnem gradivu z obravnavanega območja. Zani- 
mivo je dejstvo, da se Evlazij vseskozi omenja kot sodnik (judex; le enkrat 

in L.MARGETIC, Neka pitanja u vezi s Istrom (I—VII stolječe), Ziva antika 32, 
1982, 65 ss. 

18 V navedenem odlomku se »patria Carnech (Carnich)« omenja štirikrat, nato 
še enkrat kot »patria Carnium« (RAVENN. ANON., o.c., IV, 37 (cit. ed., 293; F. 
KOS, Gradivo, I, 182 (2275.)) ter kot »iugum Carniche v Guidonovem izvlečku iz 
geografove Kozmografije. U. SCHILLINGER-HAFELE, o. c. 2565. je na podlagi analize 
teh mest prišla do zaključka, da je prvotna oblika imena »Carnium«, oblika »Carnich« 
pa je nastala iz adjektiva »Carnicus« potem, ko je izpadel zadnji zlog (» Carnic, Carniche). 
Naša varianta »Carnia« je torej izvedena iz geografove izvirne oblike »Carnium«, 
kar kaže na njen zgoden nastanek. 

1% Karniolo kot naslednji vir omenja PAULUS DIACONUS, Historia Langobardo- 
rum 6,52 (ed. G. WAITZ, MGH In usum schol., Hannoverae 1878, 236) s konca 8. stol. 
in darovnica Otona II iz leta 973 (F. KOS, Gradivo, II, 444 (338)). »Carneola« je pri 
anonimnem geografu zelo verjetno poznejša glosa (U. SCHILLINGER-HAFELE, o. c., 
257) in je kot taka gotovo mlajša od oblike »Carnia« v naši legendi. 

110 ANON. RAVENN,, o.c., IV, 21 (cit. ed., 221; F. KOS, Gradivo, I, l.c.: »Alpes 
Juliana antiquitus dicebatur ....«); IV, 37 (cit. ed. 293; »guod ingum Carnium dicebatur 
ab antiguis Alpis Julia.«). Gl. J. ŠASEL, K zgodovini Julijsko-alpskega obrambnega po- 
dročja, Situla 14/15, 1974, 255—262; drugače L. MARGETIC, o. c., 67. 

Mt Anonimni ravenski geograf, ki opisuje razmere v pozni gotski dobi, postavlja 
Emono. (Atamine; Cosmogr. IV, 20 (cit. ed. 220; F. KOS, o.c., I, 223)) na mejo med 
Karniolo in Valerijo (Valeria quae et Media appellatur provincia) vendar na ozemlje 
slednje. Očitno gre za izjemno situacijo, ko so Bizantinci v vojni z Goti odtrgali vzhodni 
del Karniole in ga pripojili verjetno novoustanovljeni provinci Mediji oz. Valeriji (J. 
SASEL, Carniola, st. 1573 s.; IDEM, Alpes Iuliana, 42; IDEM, K zgodovini Emone v 
rimskih napisih in literaturi, Zgodovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 43). Pred tem je Emona 
gotovo pripadala Karnioli, po bizantinski zmagi nad Goti tudi, in ta predstava je 
navzoča tudi v naši legendi. O Emoni pri anonimnem geografu gl. nazadnje J. SASEL, 
H krajevnima imenoma Emona in Ljubljana, Linguistica 24, 1984, 251—253. 

171



ga Pelagij označi kot tirana),"* nikdar ne z običajnejšo oznako za lokalne 
preganjalce (praeses). Za policijske sile v njegovi službi je uporabil avtor 
legende sinonimno izraze »quaestionarii«, »tortores« in »ministri«;" 
vsi trije izrazi ustrezajo jezikovni rabi tako v pozni antiki kot v zgodnjem 
srednjem veku. Sodnikov prihod v mesto v globoki noči je izrazno sred- 
stvo za stopnjevanje dramatičnosti in ima na obravnavanem področju pa- 
ralelo v tržaški legendi o sv. Lazarju.'" Sodnikova grožnja, da bo trupla 
usmrčenih kristjanov vrgel psom v žrtje, nas spominja na legendo o oglej- 
skih devicah.!15 Opazka, da so ob začetku preganjanja kristjani masovno 
zatajili vero in opravili pogansko žrtvovanje, spominja na resnično do- 
gajanje v času Decijevega preganjanja." 

Cela vrsta elementov v legendi spominja na legendo o Germanu Pulj- 
skem: med molitvijo je zaslišal Pelagij glas iz nebes, naj se zoperstavi pre- 
ganjalcem, ker bo deležen božje pomoči. Na Germana spominja »monta- 
nistični« nastop Pelagija pred preganjalci. Opis aretacije s težkimi utežmi, 
zapretje v najgloblji in najtemnejši del ječe, kjer se je svetniku pokazala 
luč, polivanje po trebuhu z vrelim oljem kot sestavni del torture — tako 
kot v primeru Germana tudi sedaj olje opeče po rokah rabljeve pomočnike, 
mučenec pa ga občuti kot polivanje z mrzlo vodo — potek torture pred 
množico gledalcev, ki sočustvujejo z žrtvijo in na katero se mučenec več- 
krat obrača in jo s svojim junaškim zadržanjem spreobrne, vse to srečamo 
ze v legendi o puljskem mučencu.'" Potek mučenja nas v prvem delu (ši- 
banje, batinanje, praskanje s kavlji) spominja na mučenje Hilarija iz Ogleja, 
v drugem delu (mučilo, praskanje s kavlji, mučenje s črepinjami) pa na 
mučeništvo Januarija in Pelagije.!!* Na to podobnost moramo biti še po- 
sebej pozorni zato, ker gre za istoimensko mučenko (oziroma po Hijero- 
nimijanskem martirologiju za mučenca (!), ker bi se mogel avtor navdiho- 
vati po zapisu o tem mučeništvu, dasi tudi ta ni izviren." 

Na podlagi teh podobnosti moremo oceniti legendo o mučencu Pe- 
lagiju kot literarni centon z minimalno zgodovinsko vrednostjo. Ob opisu 

112 Passio, c. 4. 
119 Passio, c.4: »...tortores praesto sunt... (5) guaestionarii... (8)... manus 

quaestionariorum succendebantur ... (9) jussit ministris educentes ergo eum 
ministri foris muros ...« 

114 Passio, c. 3. .qui cum noctis hora tertia sub silentio civitatem fuisset in- 
gressus ...« Prim. Passio Lazari 2 (P. KADLER, Pel fausto ingresso ... (Atti, na prvem 
mestu)). 

115 Passio, c. 3; prim. AA SS Sept. I, 1868, 608 (E). 
116 Passio, c.3: »Quo audito universi viri et mulieres derelinquebant Deum, et 

sacrificabant diis.« Prim. CYPRIANUS, De lapsis 7 (PL 4, 471) in EUSEBIUS, H.E. 
6,41,11—13 (ed. G.BARDY, SC 41, 1955, 147 s.; slov. prev. F. K. LUKMAN-I. POJAV- 
NIK, o. c., 119). 

117 Podobnosti med legendama so sledeče: (gl. v op. na naslednji strani). 
118 Gl, MH, Jul. 11 (p. 368); MR, Jul. 11 (3) (p.281 in 282 n.3). 
119 Zapis o mučeništvu Januarija in Pelagije je povzet po legendi o milanskih 

mučencih Naboru in Feliksu (gl. MH Jul. 10 (p. 362 in 366 n. 132). 

172



cele vrste stereotipnih in le malo individualiziranih sestavin moremo 
zaznati motivni vpliv nekaterih legend. Ne le v motiviki, temveč tudi v 
načinu formuliranja, je vpadljiva podobnost z legendo o Germanu iz 

Passio Germani 

c.2. Quadam nocte, dum oraret, subito 
facta est ad eum vox dicens: Surge, Ger- 
mane, exaudita est deprecatio tua, et non te 
despexit Deus... Mane ergo surgens esto 
obviam huic impiissimo iudici ... quoniam 
ego sum tecum... (3) Surgens autem dilu- 
culo... et procedente iudice iniguitatis, 
exiit obviam ei, et clara voce dixit ad 
eum Germanus... 

Audiens haec Antonius praeses, iussit eum 
teneri et in custodiam mitti cum multo 
ferri pondere manibus et pedibus et collo 
constrictum ... incluserunt eum custodes in 
interiore custodia, in loco tenebroso ... 

Orante autem eo, lumen refulsit clarum 
nimis in carcere, ita ut admirarentur cu- 
stodes ipsi valde. 

(5) Cacabos inplentes pice et adipe atque 
oleo supposito ignem diutius ferventem 

eius ventrem superfundite ... Cumque diu- 
tius ferveret cacabus, incendebat manus 
carnificum, beatissimo autem martyri nihil 
nocebat ... (6) hic ignis nullum mihi do- 
lorem, sed refrigerium praestat. 

Dixit iniquissimo judici sanctus Germanus: 
Erubesce iam cum patre tuo diabolo, qui 
possidet cor tuum... 

spectante universo populo... sanctus Dei 
manu sua innuebat silentium, et exclamavit 
omnibus qui crediderant in Dominum... 
Jesum Christum, qui mihi tanta beneficia 
praestabit ... 

(7) Eadem nocte veniens quidam vir Dei 
venerabilis Elladius diaconus occulte cum 
multis viris religiosis et fidelibus ... 

Passio Pelagii 
c.4. Eadem vero hora, cum orationem 
faceret ad Dominum, facta est ad eum 
vox de caelo, dicens: Surge, Pelagi, exau- 
dita est oratio tua. Ego enim tecum sum, 
et non te deseram: descende et confunde 
audaciam tyranni istius... beatissimus au- 
tem Pelagius descendens ad civitatem, et se 
in faciem iudicis obtulit, dixitgue ad 

eum... 

(5) Audiens haec Evelasius judex, jussit ei 
ferri pondera collo et manibus mitti, et 
sic in carcerem protrahi... Cum autem 
protraheretur in carcerem, ingresso eo in 
interiorem custodiam, in loco obscurissimo 
reliquerunt eum quaestionarii. 

Ipse quoque flexis genibus orationem ad 
Dominum effudit ... Statimque refulsit lu- 
men in carcere clarius sole, et non re- 
cessit usque ad mane, 

(8) jussit oleo valde calente ejus ventrem 
perfundi. Cumque hoc factum fuisset, ma- 
nus guaestionariorum succendebantur, san- 
sto autem martyri erat frigidum, guasi frigi- 
da agua in hyemis temporibus esset per- 
fusus. 

(7) Cumque hoc factum fuisset, nullum 
dolorem sentiebat. 

(9) Et dixit judici: Jam erubesce cum 
patre tuo diabolo... qui et cor vestrum 
et principis vestri possidet. 

(7) Universus autem populus ex circum- 
stantibus... exclamaverunt in conspectu 
judicis... magis fides accrescebat populo 
circumstanti. Sanctus autem Pelagius di- 
cebat universis: Videtis, quanta sint prae- 
stita beneficia Domini mei Jesu Christi... 

(10) Veniens autem mediae noctis tempore 
Uranius presbyter... cum fidelibus ... una 
cum populis, qui per ejus passionem credi- 
derunt. 

173



Pulja. Zaradi tega je upravičen sklep, da sta legendi nastali v dokončni 
obliki na približno istem področju (vsi rokopisi prve in večji del rokopisov 
druge legende izhajajo z južnonemškega in avstrijskega prostora) in v pri- 
bližno istem času, gotovo pred 10. stoletjem. 

Vprašanje mučenca Pelagija se silno zaplete, če se spustimo v analizi- 
ranje poročil o njegovih relikvijah in kultu, saj so z njim povezana kar 
tri mesta: Konstanca ob Bodenskem jezeru, Emona in Novigrad v Istri. 

Da gre za mučenca iz Konstance, nam sporoča velika večina martiro- 
logijev, ki omenjajo tega mučenca, od Wandelbertovega s prvo omembo 
Pelagija (ca. 848) do Rimskega martirologija. Poročila lokalnih kronik 
so nejasna. Medtem ko »Chronicon Constantiense« imenuje Pelagija, 
očitno opirajoč se na legendo, Emonca, ki naj bi bil usmrčen v Konstanci, 
in sporoča o njegovem kultu v času škofa Salomona II. (885—891), pa 
»Annales eremi Deiparae matris« sporočajo, da je šele škof Salomon III. 
leta 918 prinesel relikvije mučenca Pelagija (corpus integrum!) iz Rima 
in tega mučenca postavil za mestnega patrona." To drugo poročilo je 
v nasprotju z Wandelbertom, ki omenja Pelagija kot mučenca iz Konstance 
kar sedemdeset let pred tem dogodkom. Identiteta mučenca, čigar relikvije 
so leta 918 prispele v Konstanco, je nejasna. Morda gre res za mučenca 
iz Emone (pri čemer nimamo nobenega sporočila, kdaj so njegove relikvije 
prispele iz Emone v Rim), ali za kakega istoimenskega mučenca. Važno 
je vsekakor dejstvo, da se relikvije mučenca Pelagija z gotovostjo omenjajo 
v Konstanci šele od leta 918 dalje. Kult tega mučenca se je iz Konstance 
razširil v razne kraje na Švabskem (Rotweil, Reichenau), v Švico (samostan 
Bischofszell), v Prago in na Pirenejski polotok (?)."! 

Legenda, ki je ohranjena v šestih rokopisih, treh z nemškega področja 
(Reichenau, Speyer, Stuttgart), enem z avstrijskega področja (Zwettl) in 
dveh iz Benetk,"" omenja kot kraj Pelagijevega mučeništva Emono na 
Kranjskem, medtem ko Konstance sploh ne omenja. Pri tem je treba upo- 
števati, da legenda ne vsebuje poročila o prenosu mučenčevega trupla 
(translatio) ali poročil o kasnejšem čaščenju. Z ozirom na to, da gre za 
legendo, ki je bila razširjena zlasti na nemškem področju, moremo glede 
kraja mučeništva vsekakor dati Emoni prednost pred Konstanco, saj bi vsaj 
od nemških rokopisov pričakovali favoriziranje Konstance. Na prvi 
pogled presenetljivo je dejstvo, da v sami Ljubljani v starejših obdobjih 
čaščenja tega svetnika nikjer ne zasledimo. Čeprav gre za legendarnega 
emonskega mučenca, tega v srednjeveški Ljubljani očitno niso vedeli. 
Prelom z antiko je bil namreč tako korenit, da se je šele od Schönlebna 
dalje postopoma in se šele ob koncu prejšnjega stoletja dokončno uveljavila 
predstava, da se pod rimskimi ruševinami na področju Ljubljane skriva 

120 Poročila so navedena v AA SS Aug. VI, 1868, 153. 
"1 AA SS Aug. VI, 1868, 155 ss. 
te Ibidem, p. 160; H. FROS, l. c. (op. 94).



antična Emona." Tudi če bi v Emoni v pozni antiki obstajal kult tega 
svetnika, je spričo takega preloma povsem razumljivo dejstvo, da se ni 
ohranila za njim nobena sled. Tako je povsem razumljivo, da se Pelagij 
ne omenja v obeh ustanovnih dokumentih ljubljanske škofije iz let 1461 
in 1462 in da mu ni bila posvečena nobena cerkev in noben oltar na 
področju ljubljanske škofije. Šele Schönleben in za njim Valvasor sta z 
veliko erudicijo in domoljubjem skušala priboriti Ljubljani tega mučenca. 
Da za njunima izvajanjima ni stal kakšen starejši kult tega mučenca kaže 
dejstvo, da ne omenjata relikvij, in da sta podlegla tedaj očitno močnejši 
teoriji o Konstanci kot kraju mučeništva, le s to razliko, da sta Konstanco 
iskala v bližini Emone in jo našla v Neviodunu na Dolenjskem. Vrzel v 
virih sta zapolnila s hipotezo o prenosu Pelagijevih relikvij ob koncu 6. 
stoletja iz Nevioduna (Konstance) v Rim in od tam v začetku 10. sto- 
letja v Konstanco ob Bodenskem jezeru." Po poskusu teh dveh starino- 
slovcev, da bi Pelagija pridobila za Emono oz. Ljubljano se nihče ni po- 
svečal študiju virov in Pelagij kot verjeten emonski mučenec je vse bolj 
izginjal iz zavesti naših zgodovinarjev in teologov." 

Tretje mesto, ki se poteguje za »domicil« mučenca Pelagija, je Novi- 
grad v Istri ali istrska Emona. Za proučevanje nastanka predstave o istrski 
Emoni kot kraju Pelagijevega mučeništva imamo dve skupini virov. 

Prvo skupino virov predstavlja legendarno izročilo, katerega nastanek 
lahko vsaj približno rekonstruiramo. Gre namreč za postopno priličevanje 
legende o emonskem mučencu istrski Emoni. Medtem ko oba beneška 
rokopisa legende še imenujeta kot kraj Pelagijevega mučeništva Emono 
»guae est provinciae Carniae«,'° je v kasnejših itaijanskih zapisih kraj 
dogodkov spremenjen. Ferrarius je v katalogu svetnikov Italije prvi za- 

123 Prim. J. SASEL, Emona, RE Suppl. 11, 1968, 543 s. 
1% J. L.SCHONLEBEN, Carniolia, III, 203; J. V. VALVASOR, Die Ehre, II/VII, 

554 ss. 
125 Kot emonskega mučenca ga samo omenjajo A. LINHART, Poskus zgodovine 

Kranjske in ostalih dežel južnih Slovanov Avstrije, slov. prev. Ljubljana 1981, 154 (1. izd. 
1788); P. HICINGER, Začetki keršanstva na Slovenskem, Zlati vek ali Spominica na 

čast. ss. Hermagoru in Fortunatu, sv. Nikolaju in ss. Cirilu in Metodu, V Ljubljani 
1863, 10, in A. FEKONJA, O začetkih kristjanstva na Slovenski zemlji, Letopis Matice 
Slovenske za leto 1882 in 1883, V Ljubljani 1883, 176. Niti omenjata ga ne LS in 
J. SASEL v svojih številnih delih o Emoni (le v geslu Emona (kot v op. 123), st. 547, 
V prvi op. označuje legendo kot neuporabno). 

Vsekakor je zanimivo dejstvo, da se je pod Schönlebnovim in Valvasorjevim vplivom 
v ljubljanski škofiji uveljavilo čaščenje sv. Maksima (gl. pogl.I, op.380a), ni pa se 
moglo uveljaviti čaščenje sv. Pelagija. Od različnih »Propria sanctorum« ljubljanske 
škofije od Valvasorjeve dobe dalje (1687; 1729; 1781, z dodatkom 1796; gl. »Uvod«, 
op. 24, 31, 32) omenja praznovanje mučenca Pelagija na 12. september (!) šele »Proprium 
sanctorum apostolicae sedis indultu usibus dioeceseos Labacensis accomodatum jussu 
et auctoritate Antonii Aloysii Wolf episcopi Labacensis et principis, Labaci 1848, 274 
(»S. Pelagii Mart. dupl.«; ker tako kot v primeru sv. Maksima »Proprium« ne navaja 
lekcij, moremo sklepati, da legende v Ljubljani tedaj še niso poznali). 

128 H, FROS, I.c. (op. 94). 

175



menjal Karnijo z Istro, vendar je še zmeraj sledil predstavi, da je mučenec 
umrl v Konstanci, zato je skonstruiral predstavo o prenosu njegovih po- 
smrtnih ostankov iz Konstance v Istro (!).'"" Konten rezultat tega razvoja 
je istrska varianta legende, ki v originalu ni ohranjena (vprašanje je, če 
je v dokončni zapisani obliki sploh obstajala), pač pa je poznana po stari 
italijanski predelavi." Gre za razmeroma točen prenos vseh dogodkov 
iz legende v istrsko Emono, z nekaterimi dodatki, ki jih prvotna legenda 
ne pozna: z omembo škofa Maksima, s še bolj poudarjenim meniškim 
idealom, z opisom junaškega zadržanja prebivalstva ob začetku preganja- 
nja namesto o poraznem obnašanju kakor v izvirni legendi, z deloma 
spremenjenimi imeni (Pedulus in Claria namesto Pelusius in Hilaria) in 
z dodatkom o relikvijah. Gre torej za sekundarno predelavo legende in 
s tem za ustvarjanje izročila o tem svetniku, ki je za zgodovinarja prak- 
tično neuporabno. 

Drugo, bolj zanesljivo skupino virov, predstavlja izročilo o kultu 
mučenca Pelagija v Novigradu. Kult tega mučenca se omenja prvič leta 
1146, ko naj bi novigrajski škof Adam pokopal trupli sv. Pelagija in sv. 
Maksima. Iz napisa, ki dokumentira to dejanje, ne zvemo, od kod so 
bile relikvije prinešene, niti se svetnika ne omenjata kot mučenca, niti 
ne nastopata kot dvojica, Maksim kot škof in Pelagij njegov diakon, v 
duhu predstave, ki jo je izoblikovala poznejša tradicija." Pri tej gre torej 
za izoblikovanje tipične dvojice škofa in diakona, značilne za oglejsko 
področje, le da sta vlogi obeh svetnikov zamenjani, da se namreč Pelagij 
navaja na prvem mestu kot patron mesta in škofije, dasi bi po rangu 
(škof) in času mučeništva (čas Decija) pripadal primat Maksimu. Dokaz 
intenzivnega kulta sv. Pelagija v novigrajski, pa tudi v sosednjih poreški 
in tržaški škofiji, je obstoj več cerkva in kapel, posvečenih temu svetniku. 
Pelagij je bil, kolikor moremo slediti v preteklost, glavni patron Novigrada. 
Kult tega svetnika izpričujejo liturgični koledarji poreške in oglejske 
cerkve." 

Odnos med obema izročiloma v Novigradu je nejasen, saj se drugo 

17 AA SS Aug. VI, 1868, 154 E-F. 
18 G.F. TOMMASINI, o. c., 313—318, ki nam posreduje istrsko varianto legende, 

se sklicuje na »autori di buona fede«; P. KANDLER, Di S. Pelagio patrono di Cittanova e 
di S. Fiore, L'Istria 2, 1847, 230, navaja kot izgubljena dva rokopisa legende, enega iz 
Novigrada, drugega iz Poreča. 

1 Gl. pogl. I, op. 367. 
130 Te cerkve so sledeče: katedrala v Novigradu, posvečena devici Mariji ter 

mučencema Pelagiju in Maksimu; cerkev »extra muros ad mare occidentale« v Poreču 
(F. BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo, AMSI 29, 1913, 134—137, jo datira v 6.— 
7. stol.,A. ŠONJE, Crkvena arhitektura zapadne Istre. Područje porečke biskupije od 
IV. do XVI. stolječa, Zagreb—Pazin 1982, 90, v čas okrog 800), cerkev v Crvarju in 
severno od Rovinja (A.SONJE, o.c., 49s.; 181), dve cerkvi v Bujščini, cerkve v 
Kostajnici, Buzetu, Izoli, Trstu in Sempolaju na Tržaškem Krasu (gl. L. PARENTIN, 
0. c., 207 s.; D. NEZIC, Istarski sveci i blaženici, 271). 

131 AA SS Aug. VI, 1868, 154 C; L. PARENTIN, o. c., 208. 

176



9. Mučeništvo oglejskih mučencev sv. Kancijev



10. Mučeništvo 
sv. Justa 



izročilo o mučencu in diakonu v podrobnostih ne ujema s prvim izro- 
čilom, nastalim sekundarno na osnovi legende in zato historično nepo- 
membnim. Problem sicer lahko »rešimo«, če dopustimo možnost obstoja 
dveh istoimenskih mučencev, katerih kult naj bi se združil v eno svetniško 
osebo." Tako si lahko razložimo tudi isti datum čaščenja in obstoj 
dvojnih relikvij, enih v Konstanci (pridobljenih leta 918 iz Rima?), drugih 
v istrskem Novigradu (prinešenih leta 1146 iz mestne okolice?). Vendar pa 
sta kasen nastanek istrskega izročila in popolna odsotnost omemb tega 
svetnika pri beneških kronistih, ki so bili sicer sorazmeroma dobro po- 
učeni o istrski hagiografiji, tisti dejstvi, ki gotovo ne govorita v prid 
istrski tradiciji. 

Če bi se morali odločiti med tremi možnostmi, kateremu mestu muče- 
nec pripada, bi najprej izločili kot najmanj verjetno možnost Konstanco 
ob Bodenskem jezeru, saj temelji tamkajšnje izročilo na legendi o mučencu, 
ki je bil doma iz Emone, in na relikvijah, prinešenih iz Rima v začetku 
10. stoletja. Ker je izročilo o »kranjski« Emoni kot kraju Pelagijevega 
mučeništva vsaj poltretje stoletje starejše od istrskega izročila, je upra- 
vičeno mnenje, da gre za prenos kulta mučenca, ki je trpel v Emoni, na 
istrsko obalo. Kdaj se je to zgodilo, lahko samo ugibamo. Kot možen 
vzrok bi gotovo prišli v poštev slovanski vpadi ob koncu 6. stoletja, ko se 
je del emonskega prebivalstva umikal na bližnjo severnoistrsko obalo, 
prav na območje, kjer naletimo na čaščenje mučenca Pelagija.!s 

D. Maksimilijan iz Celeje 

Časovno zadnje med mučeništvi, ki se nanašajo na tako imenovano 
Numerijanovo preganjanje kristjanov, in ki je tudi prostorsko najbolj od- 
daljeno od Ogleja, je trpljenje Maksimilijana iz Celeje. Ker se Maksimi- 
lijan omenja kot celejanski mučenec »sub Numeriano« šele v legendi iz 
visokega srednjega veka, dasi imamo o njem vrsto poročil od 8. stoletja 
dalje, ki nam dokazujejo njegov kult, naj najprej kratko predstavimo in 
ovrednotimo to obširno legendo:!% 

182 K temu mnenju se je nagibal avtor prispevka v AA SS Aug. VI, 1868, 155 (J. 
PINIUS). 

193 Silno zapleteno vprašanje odnosa med obema Emonama v luči dogodkov ob 
koncu 6. stoletja smo kratko skicirali v prispevku Krščanska Emona in njen zaton, Zgo- 
dovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 65 ss.; vprašanje puščamo odprto za eno prihodnjih 
razprav. 

1% Legenda je z obsežno študijo objavljena v AA SS Oct. VI, 1868, 23—58 (besedilo 
legende na str. 52—58). Svobodno nemško verzijo legende o sv. Maksimilijanu posreduje 
»Celjska kronika« izpred srede 15. stoletja; gl. F. KRONES, Die Freien von Saneck und 
ihre Chronik als Grafen von Cilli. Zweiter Teil: Die Cillier Chronik, Graz 1883, 
51—69; slov. prevod: Kronika grofov Celjskih, prev. L. M. GOLIA, Maribor 1972, 7—11. 
Mučeništvo sv. Maksimilijana je bilo zelo priljubljen motiv pri starejših zgodovinarjih 
in starinoslovcih na naših tleh, saj ga, povsem v duhu legendarnega izročila, obširno 

12 Acta ecelesiastia 8 177



Že spisi sv. Mohorja in sv. Fortunata poročajo, da so apostoli in njihovi 
učenci ustanovili škofije in nadškofije in jim določili meje. ‘Taka nadškofija 
je bila tudi lavriaška, ki je obsegala veliko ozemlje z dvaindvajsetimi slavnimi 
mesti, v katerih so stolovali lavriaški sufragani. Eno od teh mest je bila 
tudi Celeja, bogato in predvsem po svoji vojaški preteklosti slavno mesto, 
tako rekoč druga Troja, od katerega so ostali mnogi ostanki stare slave 
do današnjega dne. 

V tem mestu sta prebivala krščanska starša plemenitega rodu, ki sta 
imela sina edinca Maksimilijana. Ko je bilo dečku sedem let, sta ga zaupala 
krščanskemu učitelju Uraniju, ki se je skrival zaradi strahu pred preganjalci. 
Ko je bil star trinajst let, mu je umrl oče, šest let nato mati. Po njuni smrti 
je Maksimilijan osvobodil sužnje in jih obdaroval ter se v celoti odpovedal 
posvetnemu imetju. Na koncu mladeniških let in na pragu moške dobe se je 
z gorečnostjo posvetil življenju v veri. Tedaj je bil nadškof v Lavriaku 
Evterij, nato Kvirin, sin prvega krščanskega cesarja Filipa Arabskega. Med- 
tem je uzurpator Decij umoril Filipa in sprožil preganjanje kristjanov. Ko 
je nato lavriaški škof Kvirin postal škof v Ogleju, je bil za novega lavriaškega 
škofa postavljen Maksimilijan, ki je potoval v Rim in tam sprejel posvečenje 
od papeža Siksta. Kot škof je z veliko vnemo, predvsem z lastnim zgledom, 
spreobračal pogane. Medtem so zavladali Kar, Karin in Numerijan, ki je bil 
do kristjanov najbolj sovražen, saj je na povratku s perzijskega pohoda 
dal umoriti antiohijskega škofa Cirila. Tedaj je prišel v Celejo po nalogu 
cesarjev sodnik Evlazij, da bi varoval mejo pred Huni in Tatari (!) in 
da bi preganjal kristjane. V mesto je vstopil ob tretji nočni uri, zjutraj pa 
je zbral meščane in zahteval, da opravijo poganska žrtvovanja v Marsovem 
templju. Mnogi so v strahu to storili, Ko je Maksimilijan zvedel, da se je 
začelo preganjanje, je molil in se na božji namig sam javil sodniku. Ker je 
odločno zavrnil žrtvovanje bogu Marsu, so ga na sodnikov ukaz odvedli in 
ga zunaj mesta obglavili. Kristjani so ga ponoči pokopali na skrivnem mestu 
zaradi strahu pred pogani. Datum mučeniške smrti: 12. oktober. 

V nadaljevanju avtor legende zagovarja njeno avtentičnost s poročilom 
o Maksimilijanovih relikvijah. Salzburski nadškof in misijonar sv. Rupert je 

opisujejo: H. MEGISER, Chronica des loeblichen Ertzherzogthumbs Khaerndten II, 
80—81, Leipzig 1612, 236—241; M. BAVCAR, Historia 2, 87—88 (slov. prev. 117—118); 
J. L. SCHONLEBEN, Carniolia III, 201; J. V. VALVASOR, Die Ehre II/VIIL, 531—537; 
M. HANSIZIUS, Germania sacra I, Augustae Vindelicorum 1727, 30—37. V obliki lekcij 
povzemata legendo od domačih liturgičnih knjig »Proprium sanctorum exemptae cathe- 
dralis ecelesiae et dioecisis Labacensis ...«, Labaci 1781, cap. »Officia aliqua sanctorum 
extra dioecesim Labacensem«, 43—45 in »Proprium sanctorum ... dioeceseos Labacensis«, 

Labaci 1848, 293—294, Od novejših del naj naštejem naslednja: F. POXRUCKER, 
Der heilige Maximilian. Eine Studie über die Maximiliansquellen, Verhandlungen 
des historischen Vereins für Niederbayern 58, Landshut 1925, 167—201; M. HEU- 
WIESER, Geschichte des Bistums Passau I, Passau 1939, 15—31; A. LHOTSKY, 
Quellenkunde (kot v op.72), 213s. W.NEUMULLER, Sanctus Maximilianus nec 
episcopus nec martyr, Mitteilungen der Oberdsterreichischen Landesarchivs 8, 1964, 
7-42 (temeljna študija); K. KUNZE, Massimiliano di Celeia, BS 9, 1967, 23—25; 
od domačih avtorjev sta o sv. Maksimilijanu v novejšem času pisala F. KOVAČIC, 
Zgodovina lavantinske škofije, Maribor 1928, 11—12 in ]. RICHTER v LS 4, 1973, 
87-90. 

178



dvesto dvajset let po Maksimilijanovi smrti obiskal njegov grob in z mučen- 
čevimi relikvijami posvetil veliko cerkva. V Pasavu so se s pomočjo mu- 
čenčevih relikvij zgodili številni čudeži, od katerih se omenja ena čudežna 
nekrvava zmaga nad oblegovalci mesta leta 1265 in pet čudežnih ozdravljenj. 

Legendo je napisal neznani avtor, brez dvoma pasavski klerik, po 
letu 1265; v to leto je namreč datiran prvi od čudežev v dodatku, pri opisu 
čudežnih ozdravljenj, postavljenih v še nekoliko poznejši čas, pa se avtor 
sklicuje na avtopsijo. Anahronistično imenovanje Evlazija za poveljnika 
proti »Hunom ali Tatarom ali drugim divjim ljudstvom z Vzhoda« pa 
spominja na mongolski vpad v Evropo leta 1241." Spis spada v vrsto 
legend z izrazitimi cerkvenopolitičnimi tendencami, s katerimi hoče za- 
vajati bralca. Gre za propagandni spis s celo vrsto delnih resnic in ne- 
resnic, zlasti o vlogi lavriaške škofije, ki se omenja kot nadškofija z 
ogromnim ozemljem, in ki naj bi nastala že v apostolski dobi." Pri 
svojih konstrukcijah se je pisec legende skliceval na legendo o Mohorju in 
Fortunatu,"" in na trditev, da je Filip Arabec, »gospodar Zgornje in 
Spodnje Panonije« in nato prvi krščanski cesar, v času, ko je bil na ško- 
fovskem prestolu v Lavriaku njegov sin Kvirin, poklonil lavriaški cerkvi 
vsa svoja posestva, rimski cerkvi pa privatne in državne zaklade." Le- 
genda nam posreduje dve imeni s »seznama« lavriaških škofov," v 
katerem so vsa imena izmišljena, prirejena iz zgodovine krščanstva v 
Panoniji v 4. stoletju. Evterij spominja na škofa iz Sirmija, ki se je udeležil 
sinode v Serdiki leta 343,4 Kvirin na škofa in mučenca iz Siscije. Omemba 
njegove izvolitve za oglejskega škofa po nekajletnem stolovanju v Lavriaku 

185 Acta, c. 10; 16—21; o avtorstvu legende gl. W. NEUMULLER, o. c., 28. 
136 Acta, c.l: »Inter quas (sc.eccl. cathedrales) sancta Laureacensis ecclesia, nec 

tempore, nec dignitate posterior, nomen metropolis et archiepiscopatus titulum primitus 
est sortita... Infra quos terminos viginti duae civitates famosae... guas omnes ipse 
Laureacensis episcopus per se et suos suffraganeos gubernabat.« 

197 Acta, c.1. Pisec se je skliceval na »divisio apostolorum«, ki jo omenja samo 
A-varianta legende o Mohorju in Fortunatu (gl. pogl.I, op. 40), kar je očitno odraz 
dejstva, da je bila ta varianta legende bolj razširjena. Ze ob tem »citiranju« spoznamo 
avtorjev način dela: kratko omembo v legendi o sv. Mohorju (apostoli so se razšli, da bi 
širili Gospodovo besedo) je avtor razširil in ji dal novo vsebino (apostoli so ustanovili 
škofije, postavili škofe in potegnili meje med škofijami »propter vidandum confusionis 
malum«). 

188 Acta, c.6. Trditev, da je prvi krščanski cesar Filip Arabec (kot takega ga je z 
rezervo označil EUSEBIUS, H. E. 6,34; ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 137, nato eksplicitno 

HIERONYMUS, De viris illustribus 54; PL 23, 665 in OROSIUS, Historiae 7,20; PL 
31, 1114) obdaroval lavriaško cerkev, je prvi postavil Albertus Bohemus (ca. 1180—1260) 
(W. NEUMULLER, o.c., 25), medtem ko je trditev, da je bil škof Kvirin njegov sin, 
sploh izvirna izmišljotina pisca legende. 

139 Katalogi lavriaških škofov, ki jih moremo zasledovati v več kronikah od začetka 
13. stol. dalje, so predstavljeni v AA SS Oct. VI, 1868, 25—31. 

10 Acta, c.6 (Eutherius Laureacensis archiepiscopus); prim. HILARIUS, Fragm. 
historica 2,15 (PL 10, 643); J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 144; R. BRATOZ, 
Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi, 268. 

1 179



in mučeniška smrt v Ogleju »sub Diocletiano« gre mimo vsega oglejskega 
in beneškega izročila. Očitno je odraz kulta tega svetnika v Ogleju, ki 
naj bi po poročilih beneških kronik segal v šesto stoletje." Tako kakor 
za omenjena predhodnika tudi za samega Maksimilijana nimamo ni- 
kakršnega dokaza, da bi bil lavriaški škof, niti ne, da bi bil kje škof, 
čeprav te možnosti ne moremo povsem izključiti. Viri, ki ga označujejo 
kot škofa, so šele s konca 11. ali z začetka 12. stoletja, medtem ko se 
v starejših virih označuje le kot spoznavalec.!"" Tako ostaja kot prva 
zanesljivo historična osebnost na lavriaškem škofovskem prestolu še na- 
prej Konstancij iz zadnje četrtine 5. stoletja." Rekonstrukcija cerkvene 
organizacije v Noriku v Maksimilijanovi dobi, ki je morda sploh glavno 
sporočilo legende, je torej izrazito tendenčna in je odraz cerkvenopolitičnih 
teženj pasavske škofije kot dediča lavriaške cerkve. Kot očiten falzifikat 
zato ne zasluži večje pozornosti. 

Pisec legende pa ni bil samo politični propagandist, temveč zelo izo- 
bražen avtor, ki je poznal cerkveno zgodovinopisje in je bil dober stilist. 
V spisu, ki je napisan v težko razumljivi, baročno bujni in nabrekli la- 
tinščini, naletimo na zelo razgiban besedni zaklad in zelo raznovrstne 
stilistične prijeme, da omenimo samo besedne igre, kovanje etimologij in 
rimo kot najbolj značilne." Življenjepis sv. Maksimilijana v vsebinskem 
oziru ni izvirno delo. Pisec se je zgledoval zlasti po uvodnem delu legende 
o sv. Pelagiju, iz katere je povzel vrsto motivov, celo besednih zvez in 

441 Acta, c.7: »S.igitur Quirinus, cum per aliquot annos Laureacensem ecclesiam 
rexisset, feliciter est assumptus ad Aquilegiensem ecclesiam pro primate... sub Dio- 
cletiano tyranno... glorioso martyrio coronatur.« Noben oglejski ali beneški vir ne 
imenuje Kvirina oglejskega škofa. Po poročilu beneških kronik naj bi patriarh Pavlin 
relikvije sv. Kvirina leta 568 na begu pred Langobardi prenesel iz Ogleja v Gradež in 
določil kot datum čaščenja 4. junij (Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Crona- 
che, p. 41); Origo civitatum Italiae, ed. prima; ed. sec. (p. 40 s. 73 s.; F. KOS, Gradivo, I, 
72 (72)), njegov naslednik Elija pa jih je dal prenesti v cerkev sv. Evfemije (Origo 
civitatum, ed. sec. (p.75; F. KOS, Gradivo, I, 78 (81)). Praznik sv. Krivina (datum kaže, 
da gre za škofa in mučenca iz Siscije) se omenja v Ogleju v liturgičnih koledarjih od 
začetka 16. stoletja dalje (G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 37; 45). Čaščenje 
sv. Kvirina nam na oglejskem področju dokazuje kot najbolj zgoden vir relikviarij 
iz Gradeža iz 5.stol. z upodobitvijo tega svetnika (G.BRUSIN-P. L. ZOVATTO, 
Monumenti paleocristiani di Aquileia i di Grado, Udine 1957, 515 in 518, fig. 70). 

142 W. NEUMULLER, o. c., 34 ss.; 40s. Možnost, da bi bil Maksimilijan škof, je s 
tehtnimi argumenti dopuščal M. HEUWIESER, o. c., 30 s. 

148 EVGIPIJ, Zivljenje svetega Severina, izd. R.BRATOZ, Ljubljana 1982, 74ss.; 
R.BRATOZ, Severinus von Noricum (kot v pogl.I, op.373), 22s. (z ostalo litera- 
turo). 

14 Nekaj primerov: absurdna etimologija svetnikovega imena (Acta c.3: »Maximi- 
lianus namgue guasi Maxima libans dicitur«; sledi obširna obrazložitev), etimologija ime- 
na boga Marsa (»Mars... nibil aliud est, quam mors, unde et nomen accepit«; c.13). 

Primer odlomka z besedno igro in rimo (c.9): »Gestiebat revera magis in altum erigere 
mores, guam muros; plus fovebat inopes, gi caducas opes; jucundabatur magis in 
pauperum beneficiis, quam in transitoriis aedificiis .. .« 

180



Passio Pelagii Acta Maximiliani 

Krščanska starša imata sina edinca, ki ga vzgajata 
v krščanskih krepostih 

c.1 

(1) Cum ergo esset infans annorum fere 
septem... commendaverunt eum cuidam 
presbytero, nomine Uranio, qui erat occul- 
tus propter metum persecutionis pagano- 
rum; qui et docuit eum libros ad fidem 
Catholicam pertinentes. 

(2) Cum autem factus fuisset annorum 
duodecim S. Pelagius, pater ejus Pelusius 
migravit ad Dominum ... Et cum esset in- 
fans adultus usque in annos decem et octo, 
similiter et Hilaria mater ejus de hoc re- 
cessit seculo. Beatissimus autem Pelagius 
accepta potestate, omnem familiam suam, 
ob amorem Dei liberam dimissit, distri- 
buens eis pecuniam cum universis posse- 
sionibus caeteris ... 

Et veniens guidam iniquissimus judex, Eve- 
lasius nomine, directus a Numeriano im- 
peratore in supra memoratam civitatem 
Emmonem (3)... gui per multas civitates 
pergyrans, multos Christi servos... 

(3) Qui cum noctis hora tertia sub silentio 
civitatem fuisset ingressus, illucescente vero 
die populum  congregavit, et  coepit 
per praeconia clamare ... Quo audito uni- 
versi viri et mulieres derelinguebant Deum, 
et sacrificabant diis. 

(4) Ono audito, beatissimus Dei famulus 
Pelagius flectens genua sua in oratione, 
lacrymas effudit coram Domino, dicens: 
... cum orationem faceret ad Dominum, 
facta est ad eum vox de caelo, dicens: 
descende et confunde audaciam tyranni 
istius... Beatissimus autem Pelagius des- 
cendens ad civitatem, et se in faciem judici: 
obtulit, dixitgue ad eum... 

(10) Passus (est) autem B. Pelagius sub Nu- 
meriano imperatore et Evelasio judice... 

c4 

(4) Cum autem factus esset annorum sep- 
tem, commendabatur a parentibus cuidam 
presbitero, nomine Oranio, mirae innocen- 
tiae et approbatae sanctitatis viro; occulte 
tamen propter metum persecutorum, ut 
eum sacros apices et legem Domini... in- 
strueret. 

Cum vero terdecimum aetatis suae annum 
attigisset, pater ipsius... migravit ad Do- 
minum ... quae (sc. mater) etiam, post sex 
annos maritum secuta ... Post obitum vero 
amborum beatus Maximilianus omnem fa- 
miliam suam liberaliter manu missit, de 
praediis distribuens cuique secundum suam 
conditionem. 

(10) Horum temporibus et ab iisdem (sc. 
Numeriano et Carino!) mittitur ad urbem 
Celeiam quidam tyrannus, abusive dictus 
judex... nomine Eulasius... Qui multas 
civitates pertransiens valida manu Christia- 
nos ... interemit. 

(11) Ingressus igitur Eulasius urbem Ce- 
leiam in hora tertia noctis, in crastino jussit 
clamari voce praeconis... Nec mora 
plurimi, qui fidem Catholicam professi jam 
fuerant, alii metu tormentorum, alii levitate 
animi, ad praeceptum tyranni simulacro 
thura cremantes et varias victimas immo- 
lantes. 

Ono audito, B. Maximilianus prostravit se 
in pulvere, orans cum lacrymis et dicens: 
... Dum autem sic orans et gemens pro- 

cumberet, facta est vox ad eum dicens: 
surge pergens confidenter et confundas 

audaciam tyranni... intrepidus obtulit se 
in faciem neguissimi judicis dicens ... 

(14) Passus est autem B. Maximilianus 

Caro, Carino et Numeriano simul Roma- 
num imperium tenentibus, sub Eulasio ju- 
dice seu tyranno. 

181



stavkov.!4" Vendar obstajajo med legendama poleg izrazitih podobnosti 
tudi velike razlike; ne le različen obseg spisa, jezik in slog, temveč zlasti 
dejstvo, da legenda o sv. Maksimilijanu ne vsebuje opisov mučenja. Razgo- 
voru med sodnikom in mučencem sledi obsodba na smrt in obglavljenje; 
torej je naša legenda v vsebinskem oziru tako rekoč brez osrednjega in 
standardnega dela mučeniških legend. Tudi ta posebnost kaže, da le- 
genda očitno ni bila napisana po kaki starejši predlogi iz zgodnjega sred- 
njega veka, saj si zgodnjesrednjeveške mučeniške legende brez opisov 
torture skorajda ne moremo misliti." 

Poleg legende o sv. Pelagiju je pisec poznal vrsto drugih spisov, od 
katerih nekatere omenja, in katerih sporočilo je svobodno preoblikoval: 
ze zgoraj omenjeno legendo o Mohorju in Fortunatu ter izročilo o Filipu 
Arabcu, dalje legendo o antiohijskem škofu Cirilu, domnevni žrtvi Nu- 
merijanovega preganjanja kristjanov," verjetno tudi poznoantična bre- 
viaria."4 Kronološko pravilne omembe treh papežev ob eni napačni kažejo, 
da so mu bili seznami papežev razmeroma dobro poznani." 

Gre torej za zelo načitanega avtorja, ki pri navajanju virov in njihovem 
prirejanju za lastne potrebe ni imel nikakršnih zadržkov. Ob takem na- 
činu dela je razumljivo, da se je v legendo prikradlo več nesmiselnih 
napak, zlasti anahronizmov, ki bi bile lahko že v času nastanka legende 
podvržene kritiki. Tega se je sam avtor zavedal, zato je napisal dodatek 
o najdbi relikvij in o čudežih sv. Maksimilijana." Pripoved legende je 
torej za zgodovinarja minimalne vrednosti in mu more veliko več po- 
vedati o dobi, v kateri je vir nastal, kakor o dobi, ki jo vir opisuje, kar 

145 Podobnosti med legendama so že dolgo poznane in nanje je opozorilo že več 
avtorjev (AA SS Aug. VI, 1868, 161 (E); M. HEUWIESER, o.c., 24; W. NEUMULLER, 
o. c., 24; W. NEUMULLER, o. c., 27); ker ni nihče opozoril na vsa slična mesta, temveč 
le na nekatera, podajamo vzporedno besedilo podobnih mest: (gl. na str. 181). 

146 A. LHOTSKY, Quellenkunde, 213, je domneval, da so služili piscu legende za 
podlago »echte Martyrerakten«, kar bi bilo z ozirom na odsotnost opisov mučenja v 
legendi možno, vendar se tega ne da dokazati. 

147 Acta, c. 10; dejansko je bil antiohijski škof Ciril žrtev Dioklecijanovega preganja- 
nja kristjanov (gl. MH, Jul. 22 (p.390); MR, 300 s. n.5). Sporočilo naše legende je po- 
vzeto po izročilu o antiohijskem škofu Babilu (gl. Synax. Eccl. CP, 11; PHILOSTOR- 
GIUS, H. E. 7,8 (PG 65, 545); SYNCELLUS, H. E. (PG 108, 1206)), za katerega je gotovo, 
da je umrl pod Decijem (gl. op. 182). 

148 Opis vlade cesarja Kara in njegovih sinov se zgleduje po opisih, ki jih posredujejo 
EUTROPIUS, 9,18—19 (ed. F. RUEHL, BT, 1975, 66s.), AURELIUS VICTOR, 38 in 
ANON., Epitome de Caesaribus, 38 (ed. F. PICHLMAYR, BT, 1970, 116; 163). 

14 Acta, c.6 (Fabianus v času Filipa Arabca); 8 (Sikst IL); 14 (Gaius v času Nume- 
rijana). Spodrsljaj je le v c.7, kjer legenda poroča, da je Decij usmrtil papeže Fabijana, 
Kornelija, Siksta in Hipolita. Dejansko je bil Sikst II. usmrčen pod Valerijanom (258), 
medtem ko je čas Hipolitove smrti neznan (gl. Liber pontificalis, ed. L. DUCHESNE, 
145, n. 3; 155 s.). 

150 Dodatek je napisal z namenom: »... ne quis calumniator praesentem historiam 
dente mordaci lacerans audeat excellentissima, immo evidentissima merita patris et pa- 
troni nostri sanctissimi Maximiliani parvi pendens abjicere (!)« (Acta, c. 15). 

182



ni presenetljivo, saj je med dogodki in nastankom vira preteklo kar celo 
tisočletje. 

Za naš vidik obravnave sta bistvenega pomena naslednji vprašanji: 
ali je, ob zelo verjetni predpostavki, da je bil Maksimilijan mučenec," 
kakšen dokaz, da je umrl v času cesarja Numerijana in njegovih sovla- 
darjev, in ali moremo dokazati, da gre za mučenca iz Celeje. 

Legenda ne posreduje nobenega dokaza, da gre za žrtev preganjanja 
pod cesarjem Numerijanom. Kronološki podatki v legendi so neprecizni 
in med seboj v nasprotju." Pisec omenja protikrščanski edikt »nepre- 
magljivih cesarjev in rimskega senata«." Zanimivo je vsekakor dejstvo, 
da avtor zvrača krivdo za preganjanje kristjanov tudi na rimski senat, 
tudi če odmislimo dejstvo, da je edikt lahko izdal samo cesar. Vloga Evla- 
zija kot posebnega cesarjevega komisarja za preganjanje kristjanov je 
nehistorična in je povzeta po legendi o sv. Pelagiju." Poročilo, da je 
Numerijan dal usmrtiti antiohijskega škofa Cirila, je napačno, saj gre 
nedvomno za mučenca iz dobe cesarja Dioklecijana."" Tako ostaja čas 
Maksimilijanovega mučeništva še naprej neznanka." 

451 Dasi se Maksimilijan označuje v najstarejših zapisih o njegovem kultu in relikvi- 
jah iz 8. in 9.stol. bodisi neopredeljeno kot »sanctus«, bodisi v večini primerov kot 
»confessor« (tako tudi v večini zapisov iz 10., 11. in 12. stoletja; gl. W. NEUMULLER, 
0.c., 405.) in se oznaka »martyr« pojavi prvič v freisinškem misalu s konca 10. stoletja 
(W. NEUMULLER, o.c., 11), moremo v nasprotju z Neumiillerjem soditi, da gre za 
mučenca. Kot nemučenec, spoznavalec, bi bil lahko deležen svetniškega čaščenja le v 
primeru opravljanja kake vidne cerkvene funkcije (kot škof; confessores so v večini pri- 
merov znane osebnosti iz zgodovine Cerkve) ali kot asket, o čemer pa se ni ohranilo 
prav nobeno sporočilo (prim. M. HEUWIESER, o. c., 30). Nejasna oznaka Maksimilijana 
v najstarejših zapisih kaže, da razlikovanje med mučencem in spoznavalcem le ni bilo 
tako precizno, kot trdi W. NEUMULLER, o. c., 13. Ne le, da imamo celo vrsto primerov, 
da so spoznavalce »povzdignili« med mučence, temveč tudi več primerov, da so mučen- 
ce »degradirali« med spoznavalce. Primere terminološke nepreciznosti in zamenjave 
naslovov navajata za pozno antiko H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiographica 17, 
Bruxelles 1927, 91ss. in A. AMORE, Culto e canonizzazione dei santi nell'antichità 
cristiana, Antonianum 52, 1977, 49 ss. 

152 V c. 10 je datiran nastop cesarja Kara in njegovih sinov v leto 288 (pravilno 282), 
v c.14 pa Maksimilijanova smrt pod temi tremi vladarji v leto 281 (!). 

158 Acta, c.13. 
154 Gl. op. 145. 
155 Gl, op. 147. 
156 Pisec prispevka v AA SS Oct. VI, 1868, 34—36, je na osnovi domnevne podob- 

nosti med oznako vsebine edikta v legendi (c. 13; »ut variis tormentis multentur omnes 
confitentes«) in vsebino Dioklecijanovega edikta iz leta 303 (LACTANTIUS, De mortibus 

persecutorum 13,1 (ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 91 s.)) domneval, da je bil Maksimili- 
jan usmrčen na osnovi Dioklecijanovega edikta, vendar ne leta 303, temveč nekaj let 
pozneje (v legendi označuje sodnik Evlazij edikt kot že dalj časa veljaven; »edictum ... 
iam dudum emanasse«), okrog leta 308. Treba je poudariti, da je oznaka edikta v legendi 
le preveč generična, da bi jo mogli vzporejati z znanim Dioklecijanovim ediktom. Na- 
sprotno je M. HEUWIESER, o.c., 31, domneval, da gre za žrtev nekega preganjanja 
pred cesarjem Dioklecijanom. Odgovor, vsaj približen, moremo dati le na osnovi ocene 

183



Odgovor na drugo vprašnje, ali gre za celejanskega mučenca, moremo 
dati na osnovi starejših poročil o čaščenju in relikvijah tega svetnika. Kot 
mučenca iz Celeje ga kot prva omenja šele legenda in pozneje na njeni 
osnovi nekoliko nejasno Rimski martirologij." Vsa pordčila o čaščenju 
sv. Maksimilijana, ki so nastala pred legendo, se nanašajo samo na Salz- 
burško (8. in 9. stol.) in na pasavsko območje (10. do 12. stoletje)!" 
nobena pa na Lorch (Lauriacum) ali Celejo, kakor bi mogli pričakovati z 
ozirom na legendo. Če odmislimo oznako Maksimilijana kot lavriaškega 
nadškofa, ki je nehistorična in je odraz pasavske cerkvene politike, ostaja 
vprašanje, koliko je utemeljena omemba Celeje kot kraja Maksimilija- 
novega rojstva in mladosti ter mučeništva. Po pravici nekateri razisko- 
valci opozarjajo na to, da so v poznem srednjem veku za Celejo imeli 
Karnuntum ob Donavi," čigar ime se je pozabilo, in prav tako moremo 
ugotoviti, da opis mesta v legendi, sicer poln klišejev, bolj ustreza Kar- 
nuntu kakor Celju.!" V Celju nimamo nikakršnih starejših dokazov za 
obstoj Maksimilijanovega kulta. Vsa ohranjena poročila o čaščenju sv. 
Maksimilijana v Celju in okolici so nastala po letu 1300, ko so bili, 
očitno po navdihu legende, v mestu na osnovi videnja »odkriti« posmrtni 
ostanki škofa in mučenca Maksimilijana.!" Prav tako ni na celjskem 
področju obstajalo nikakršno izročilo o obisku sv. Ruperta, ki je seveda 
nehistorično. Če torej izročilo o Maksimilijanovi mučeniški smrti v Celeji 
ocenimo kot povsem nezanesljivo ali celo izmišljeno, se postavlja vpra- 
šanje, zakaj je anonimni avtor izbral ravno Celejo kot kraj tega dogodka 

vseh poročil o tako imenovanem preganjanju pod cesarjem Numerijanom, ki jo bomo 
skušali dati na koncu poglavja. 

157 MR, Oct.12 (5) (p.449): »Celenae in Pannonia sancti Maximiliani episcopi 
Laureacensis.« Gl. MR, 450, n. 5. Praznik sv. Maksimilijana omenja MR še na 29. oktober 
(MR, Oct.29 (3) (483): »Eodem die sanctorum episcoporum Maximiliani martyris et 
Valentini confessoris«; gre za praznik, katerega podlaga je »triumphus« obeh svetnikov 
ob dogodkih v Pasavu leta 1265, ki jih omenja legenda (Acta, c. 16; W. NEUMULLER, 
o. c., 85.)). 

158 W. NEUMOLLER, o. c., 13 ss. 
459 A. LHOTSKY, Quellenkunde, 213; 306; W. NEUMULLER, o.c., 12; na tej za- 

menjavi temelji očitno oznaka Celeje kot mesta v Panoniji v MR (op. 157). 
400 Pisec legende poudarja zlasti slavno vojaško preteklost Celeje, kar seveda veliko 

bolj ustreza Karnuntu ob Donavi (Acta, c. 2: »Celeia... armis potens ... in rebus bellicis 
ex freguenti exercitio instructissima, atgue ita celebris et famosa extitit, ut guasi altera 
Troja merito dici posset.«). Prav tako bi bolj ustrezal legi in pomenu Karnunta prihod 
Evlazija kot poveljnika v vojnah proti Hunom in Tatarom (c. 10). 

161 W, NEUMULLER, o.c., 31ss. Po tem dogodku nam čaščenje sv. Maksimilijana 
v Celju dokazujeta zgraditev cerkve na mestu domnevne usmrtitve izven mestnega ob- 
zidja (I. OROŽEN, Das Bisthum und die Diözese Lavant III, Cilli 1880, 115 ss.; LS 4, 
1973, 88s.) in privzetje legende v skorajda neokrnjenem obsegu v Kroniko Celjskih 
grofov (prev. L. M. GOLIA, Maribor 1972, 7—9). Čudežna rešitev cesarja Friderika IIL, 
ko bi ob obisku Celja leta 1457 skoraj padel v ujetništvo Vitovčevih čet, rešitev, ki naj 
bi jo cesar pripisoval sv. Maksimilijanu in na podlagi katere naj bi l. 1459 rojenemu sinu 
dal ime po tem svetniku (poznejši cesar Maksimilijan) (P. HANSIZIUS, o. c., 35 s.), je 
verjetno poznejši falzifikat (gl. W. NEUMULLER, o. c., 33 s.). 

184



in kot eno med »dvaindvajsetimi slavnimi mesti« lavriaške nadškofije. 
Enačenje s Karnuntom tukaj ne more biti pojasnilo, saj se na področju 
Karnunta tudi po nastanku legende ni uveljavilo čaščenje tega svetnika, 
kar bi se zgodilo, če bi bilo enačenje Karnunta s Celejo sprejeto. Prav 
tako ne dobimo odgovora na vprašanje, če upoštevamo, da je avtor po- 
vzemal po legendi o sv. Pelagiju in bi pač zaradi sinhroniziranja z dogodki 
v Emoni (isti učitelj Uranij, isti preganjalec Evlazij) imenoval Celejo kot 
Emoni najbližje mesto, ki je še ležalo na ozemlju lavriaške nadškofije. 
Menimo, da je imel pisec legende točno in jasno motivacijo, da je ime- 
noval Celejo kot kraj Maksimilijanovega mučeništva in ne morda Lavriak, 
kar bi bilo za uveljavitev interesov pasavske cerkve najlažje. Celeja kot 
kraj mučeništva bi bila v duhu salzburško-pasavskih sporov kaj malo 
primerna, saj je mesto ležalo v dobi nastanka pasavskih falzifikatov in 
v dobi nastanka legende na območju, ki je spadalo pod oglejsko jurisdik- 
cijo. Tako moremo oceniti, da omemba Celeje kot kraja mučeništva ni 
slučajna, temveč da se za njo skriva neko staro izročilo." Dejstvo, da 
se to izročilo pred nastankom legende ne omenja in da se kult tega svet- 
nika ne omenja v Celju pred letom 1300, nas ne sme presenetiti. Mesto 
je bilo očitno ob naselitvi Slovanov izpraznjeno in porušeno do tolikšne 
mere, da se lokalni kult ni mogel ohraniti, tudi če bi obstajal v antiki. 
Tako kot za emonsko tudi za celejansko starokrščansko baziliko ne vemo, 

kateremu svetniku je bila posvečena.!" Da omembe Celeje kot kraja 
Maksimilijanovega mučeništva ne smemo oceniti kot povsem neuporabne 
in izmišljene, nam dokazujejo najstarejše omembe čaščenja in relikvij tega 
svetnika. Po sporočilih salzburških virov s konca 8. stoletja naj bi že v 
začetku 8. stoletja (ca. 711/712) salzburški škof Rupert v salzburškem 
Pongauu (Bischofshofen) posvetil cerkev sv. Maksimilijana, na osnovi lo- 
kalnega čaščenja tega svetnika, na področju, ki ga je naseljevalo staro- 
selsko romansko prebivalstvo, v kraju ob rimski cesti čez Visoke Ture, 
ki je vodila s Koroške na Salzburško. To poročilo je dokaz za obstoj 
kulta sv. Maksimilijana med romanskimi staroselci jugovzhodnega dela 
Salzburške, na mejnem področju proti slovenski Karantaniji! Prva za- 

192 Da se za omembo Celeje skriva staro izročilo o sv. Maksimilijanu, sta menita 
M. HEUWIESER, o.c., 27s. in A.LHOTSKY, Quellenkunde, 213. Nasprotno pa je 
W. NEUMÜLLER, 0. c., 12;29 postavil tezo, da je omemba Celeje popolna izmišljotina 
pisca legende, za katero naj bi se skrivala analogija z legendo o sv. Pelagij 

163 Na donatorskih mozaičnih napisih starokrščanske bazilike v Celeji se kar trikrat 
(ALJ 65;66;73) omenja neki Maximinus. Ker gre za fragmentarno ohranjene napise, bi 
bilo v vseh treh primerih teoretično možna varianta Maximilianus, ki bi v tem primeru 
lahko kazala na čaščenje tega svetnika (dajanje imen po lokalnem svetniku). Ker drugih 
virov nimamo in ker ponovno preverjanje napisov ni možno, ostaja vprašanje nerešeno. 

19 Indiculus Arnonis (ca.790) in Breves notitiae (pred 800; gl. A. LHOTSKY, 
Quellenkunde, 151 ss.) poročajo o »odkritju« čaščenja sv. Maksimilijana in o ustanovitvi 
cerkve na podlagi lokalnih čudežnih znamenj. Zasluga odkritja čaščenja sv. Maksim 
jana je pripadla dvema romanskima plemenitašema, bratoma Tomazanu in Ursu iz 
družine »de Albina«, ki sta na lovskem pohodu v takrat pragozdni Pongau »odkrila« 

185



nesljiva omemba relikvij je v darovnici kralja Karlmana samostanu 
Altotting na Bavarskem, izdani 9. sept. 878, leto in pol potem, ko je kralj 
ustanovil ta samostan (feb. 877). V tej darovnici je Karlman »pro redem- 
ptione animae« poklonil samostanu od svojih posestev na Koroškem dvor 
v Trebnjah pri Beljaku s pripadajočimi kmetijami. Darilo je bilo na- 
menjeno »svetemu Maksimilijanu, Kristusovemu spoznavalcu, in sv. Feliciti 
mučenki in materi sedmih sinov«, katerih relikvije je oskrbel za novo 
baziliko, ki jo je zgradil v Öttingu.'% Dokument nam ne sporoča, od kod 
je kralj dobil omenjene relikvije. Z ozirom na to, da je bil pred nastopom 
vlade (avg. 876) regent na Koroškem, moremo po pravici sklepati, da je 
omenjene relikvije oskrbel v času pred sept. 878, morda celo pred feb. 877, s 
svojih posestev »in partibus Carentaniae Sclaviniegue«.!% Ta omemba nas 
vodi v južni Norik, v relativno bližino Celja, kamor postavlja Maksimi- 
lijana naša legenda. Kasnejša poročila o relikvijah sv. Maksimilijana z 
Bavarskega nam njihovega izvora ne osvetljujejo." 

lokalno čaščenje na podlagi čudežnih znamenj (»viderunt illic multa luminaria plurimis 
noctibus et alia signa multa«). Pripadniki te rodbine so bili po ustanovitvi cerkve glavni 
nosilci čaščenja sv. Maksimilijana. Ze okrog leta 725 so »vicini«, poganski Slovenci, po- 
žgali cerkev, ki je bila nato obnovljena v času škofa Virgilija (745—784) in nato znova 
požgana okrog leta 820. Gl. AA SS Oct. VI, 1868, 38 (C—E); M. HEUWIESER, o.c., 
16 ss.; W. NEUMULLER, o. c., 13 ss.; H. WOLFRAM v Geschichte Salzburgs. Stadt und 
Land 1/1, izd. H. DOPSCH, Salzburg 1981, 131 s.; H. WOLFRAM, Der Heilige Rupert 
in Salzburg, v zborniku Frühes Ménchtum in Salzburg, ed. E. ZWINK, Salzburg Diskus- 

sionen Nr. 4, Salzburg 1983, 85. 
Kmalu zatem se omenja sv. Maksimilijan kot eden od zaščitnikov oltarja Janeza 

Krstnika v cerkvi sv. Petra v Salzburgu (posvetilne verze je sestavil Alkuin, kot nam kaže 
salzburški rokopis iz začetka 9. stol.; gl. W. NEUMULLER, o.c., 15 s.). Lokalna omeje- 
nost kulta, njegov »romanski« značaj, nenaklonjena usoda na meji slovanskega sveta 
ter nesamostojnost (cerkev v Bischofshofnu je bila podrejena samostanu sv. Petra v 
Salzburgu) so verjetno vzroki, da na romanski naselitveni otok vezan center krščanstva 
ni odigral kake pomembnejše vloge v salzburški misijonski akciji v 8. stoletju, zato se 
Maksimilijanov kult v Rupertovih Zivljenjepisih in v Konverziji ne omenja. 

165 MGH, Diplomata regum Germaniae ex stirpe Karolinorum 1/1, ed. P. F. KEHR, 
Berlin 1956", p. 304 s. n. 14: »Quapropter ... pro redemptione animae nostrae ac coniugis 
parentumque nostrorum guasdam res nostrae proprietatis in partibus Carentaniae Scla- 
viniegue regionis sitas ad sanctum Maximilianum confessorem Christi nec non et ad 
sanctam Felicitatem septem filiorum martyrem et matrem tradidimus, quorum corpora 
in novam nostrae edificationis basilicam ad Otingas collocare in timore et amore dei 
omnimodis curavimus ... Dedimus namque ad prefatas sanctorum dei reliquias locum- 
que nominatum ...« (besedilo listine v nadaljevanju navaja F. KOS, Gradivo, II, 248 
(184). 

166 V listini, izdani 24. feb. 877, je Karlman bogato obdaroval samostan v Öttingu, 
ki ga je dal zgraditi »in honore sancte dei genitricis semper virginis Marie et sancti Phi- 
lippi apostoli domini nostri Jesu Christi aliorumgue sanctorum plurimorum, guorum 
religuias deo propitio aggregare potuimus« (MGH, o.c., 287). Odlomek kaže, da je 
Karlman vneto zbiral relikvije svetnikov, od katerih je mogel dobiti relikvije apostola 
Filipa in mučenke Felicite iz Italije (tam se je zadrževal leta 875 in jeseni 877; gl. MGH, 

.c., 289ss.), relikvije sv. Maksimilijana in morda še katerega med neimenovanimi 
svetniki morda tudi s svojih koroških posestev (prim. M. HEUWIESER, o.c., 19 ss.). 

197 Gl. AA SS Oct. VI, 1868, 42 D ss.; W. NEUMULLER, o. c., 18 ss. 

186



Vprašanje kraja Maksimilijanovega mučeništva, izvora njegovega ča- 
ščenja ter sploh identitete tega svetnika se še bolj zaplete zaradi obstoja 
kulta sv. Maksimilijana na istrskem področju, predvsem v koprski škofiji 
(Koper in zlasti Piran), pa tudi izven nje (Umag, Picen).! Gre za svetnika, 
ki ima isto ime, ista spominska dneva (12. in 29. oktober)!" in ista 
atributa (škof in mučenec) kakor Maksimilijan iz Celeje. Viri, ki nam 
dokazujejo čaščenje tega svetnika na osnovi posedovanja relikvij (!) 
so poznega nastanka; so dosti poznejši od nastanka pasavske legende in 
tudi poznejši od začetkov Maksimilijanovega čaščenja v Celju, vendar 
temeljijo na izročilu, ki sega nekako v dobo začetkov kulta tega svetnika 
v Celju. Razen naštetih skupnih elementov (ki pa so najbolj karakte- 
ristični), ne moremo ugotoviti med kultom sv. Maksimilijana v Istri in 
kultom istoimenskega svetnika v predalpskih in alpskih deželah nikakršne 
povezave. Zaradi tega se vprašanje odnosa med čaščenjem tega svetnika 
v Istri in v deželah v notranjosti razlikuje od navidez podobnega vprašanja 
kulta »emonskih« mučencev sv. Maksima in sv. Pelagija, v primeru 
katerih temeljita istrsko in kontinentalno izročilo na isti legendi in na 
homonimnosti kraja mučeništva. 

V pismu Schönlebnu iz leta 1677 je koprski škof Francesco Zeno 
(1660—1684) zatrjeval, da v Piranu, na ozemlju njegove škofije, cela vrsta 
starih zapisov dokazuje obstoj čaščenja sv. Maksimilijana od leta 1303 
dalje. Ne da bi se skliceval na kakršnokoli legendo o tem svetniku je 
trdil, da so piranske relikvije tega svetnika njegovi predhodniki na ško- 
fovskem prestolu šteli za avtentične in da so na njihovi podlagi posvetili 
večje število oltarjev. Najimenitnejša med temi je bila vsekakor posvetitev 
leta 1344. Takrat naj bi v navzočnosti osmih istrskih in beneških škofov 
poreški škof Janez v cerkvi sv. Jurija v Piranu, kjer so bile v glavnem 
oltarju sv. Jurija spravljene relikvije sv. Maksimilijana (po Zenonovem 
izrecnem zatrjevanju »corpus integrum« in ne njegovi posamični deli) 
posvetil oltar sv. Maksimilijana. Ob tej priložnosti naj bi omenjena deve- 
terica škofov potrdila ustanovitev bratovščine sv. Maksimilijana v Piranu. 
V skladu z zapisi v »starih misalih in brevirjih« so praznike v čast tega 
svetnika obhajali 12. oktobra." 

Ker v istrskem izročilu ni prišlo do prikrojitev naše legende — dejansko 
nimamo dokazov, da bi pasavsko legendo v Istri sploh poznali, saj prej 
omenjene stične točke med legendo in istrskim izročilom ne dokazujejo 
vpliva legende — je cela vrsta razlogov govorila proti enačenju istrskega 

168 AA SS Oct. VI, 1868, 47—52; A. NIERO, Massimiliano, vescovo di Capodistria, 
BS 9, 1967, 22—23 (z izčrpno bibliografijo). 

169 Presenetljivo je dejstvo, da je v istrski tradiciji pri čaščenju prevladal drugi 
datum (29. okt.), ki se ujema z dnevom »triumfa« sv. Maksimilijana ob dogodkih v 
Pasavu leta 1265 (prim. op. 157). V Umagu, ki je vedno ležal izven koprske škofije, so 
mučenca slavili 28. maja (A. NIERO, o. c., 22). 

170 AA SS Oct. VI, 1868, 47—49 (c. 91—98). 

187



in celjskega svetnika. O identiteti istrskega svetnika so bile od 17. sto- 
letja dalje postavljene različne domneve, ki pa brez izjeme ne vzdržijo 
historične kritike." Tako se moremo skupaj z nekaterimi sodobnimi 
raziskovalci po pravici postaviti na stališče, da se za čaščenjem sv. Maksi- 
milijana v Istri skriva »celjski« svetnik." 

Če je ta teza pravilna, kljub dopustnim niansam, se postavi pred 
zgodovinarja silno pomembno vprašanje, kdaj je kult tega brez dvoma 
noriškega svetnika zašel v Istro. Ob iskanju odgovora na to vprašanje 
lahko žal samo ugibamo. Ker si le težko zamislimo v zgodnjem srednjem 
veku možnost prenosa svetniškega kulta s Salzburške v Istro, je upravičeno 
mnenje, da je izvor tega kulta v Istri starejši. Vabljiva bi bila hipoteza, 
da so kult celejanskega mučenca Maksimilijana, ki je bil očitno razširjen 
v južnem Noriku," staroselci po propadu antične Celeje ob slovanski na- 
selitvi zanesli v Istro." Seveda te hipoteze spričo tako šibkega in poznega 
izročila o sv. Maksimilijanu v Celju in v Istri ne moremo dokazati, zlasti 
zato ne, ker se obe izročili pojavita skoraj istočasno, v obeh primerih v 
času prihoda minoritov v Celje oz. v Piran." Poleg tega nimamo izpred 
dobe nastanka legende vira, ki bi kakorkoli dokazoval kult tega mučenca 
v Istri in na območju Celja. Proti zgodnjemu obstoju Maksimilijanovega 
čaščenja v Piranu govori dejstvo, da se ta svetnik nikjer ne omenja v naj- 
starejših piranskih dokumentih, niti ne najdemo tega imena v sorazmerno 

154 Večkrat izražena domneva, da se za istrskim svetnikom skriva istoimenski 
shizmatičen škof s srede 6. stoletja, ki ga na zelo polemičen način omenja v dveh pismih 
iz leta 558—560 papež Pelagij 1. (Ph. JAFFE, Regesta, 1024—1025), ni verjetna, saj gre 
skoraj gotovo za shizmatičnega škofa iz Toskane (P. JAFFE, o. c., 939). Domnevo je 
postavil. J.L.SCHONLEBEN v pismu Paperbrochu leta 1677 (AA SS Oct. VI, 1868, 
49—51 B), ki je Maksimilijana iz Pelagijeve korespondence postavil za koprskega škofa. 
Tega naj bi ubili arijanski Langobardi na pohodu v Italijo. Za koprskega škofa so tega 
Maksimilijana šteli še P. KANDLER, CDI, A. 555 (v komentarju); IDEM, L’Istria 2, 
1847, 197; P. F. GAMS, Series episcoporum Ecclesiae catholicae, Ratisbonae 1873, 782 
in F. BABUDRI, Cronologia dei vescovi di Capodistria, Archeografo Triestino 23, 1909, 
181—184. To identificiranje so ocenjevali kot nezanesljivo P. F. KEHR, Italia pontif. 
VII/1, 3 (13); VII/2, 215; 231 (2) in zlasti F. LANZONI, Le diocesi, 861; po pravici jo 
izpodbijata tudi P.M. GASSO-C. M. BATTLE v komentarju k Pelagijevemu 65. pismu 
(cit. ed. (pogl. 1, op. 75), 171 s.). 

#2 Tako so sodili F. LANZONI, o.c., 862; A. NIERO, o.c., 22s. in J. RICHTER, 
LS 4, 1973, 89 s. 

18 Prim, op. 164. 
1 V obliki vprašanja je misel izrazil že M. HEUWIESER, o.c., 22s, kot zelo 

verjetno domnevo pa J. RICHTER, LS 4, 1973, 89 s. Povsem v duhu te hipoteze je tudi 
E. KLEBER, Das Fortleben des Namens »Noricum« im Mittelalter, Carinthia I 146, 1956, 
485 (prim. IDEM, Über die Städte Istriens, Vorträge und Forschungen 4, Konstanz 1958, 
46) postavil prenos kulta sv. Maksimilijna v Istro kot paralelo k »prenosu« čaščenja 
emonskega svetnika Maksima in emonske škofije v istrsko Emono. Poudariti je treba, 
da vzporejanje ni najbolj umestno zato, ker Piran ni bil nikdar škofijsko mesto. 

175 Prim. M. VUK, Minoritski samostan sv. Frančiška v Piranu, Goriški letnik 10, 
1983, 129—151 (zlasti 131ss.). 

188



bogatem onomastičnem gradivu iz Pirana od druge polovice 13. stoletja 
dalje. 

Tako bi mogli prenos (relikvij in) čaščenja sv. Maksimilijana z južno- 
noriškega (celjskega?) območja na severno istrsko obalo hipotetično dati- 
rati v dve obdobji: ali na konec 6. stoletja, v čas bega staroselcev pred 
Slovani in Avari, ali pa v čas okrog leta 1300, ko se je na osnovi pasavske 
legende (ponovno?) utrdilo čaščenje tega svetnika v Celju in ko se prvič 
omenja tudi v Piranu. Časovni razpon sedmih stoletij med obema možnima 
»rešitvama« problema je jasen odraz nezmožnosti, da bi na osnovi raz- 
položljivih virov prišli do manj ohlapnih opredelitev. Če bi se morali opre- 
deliti med obema možnostima, bi vsekakor dali prednost prvi. Dejstvo, 

nov kult v Istri ne opira na legendo — če bi nastal 
sekundarno na osnovi legende identiteta istrskega svetnika ne bi bila 
sporna — kaže na njegov nastanek pred popularizacijo le te ob koncu 
13. stoletja. Ker si ne moremo misliti, da bi se lahko semkaj razširil v 
zgodnjem srednjem veku s Salzburške ali vzhodne Bavarske, je najverjet- 
nejša domneva, da je bil zanešen semkaj ob koncu antike po staroselskih 
beguncih iz južnega Norika. Če so ga v Istri neodvisno od legende častili 
kot škofa in mučenca, moremo tudi to izročilo legende oceniti kot avten- 
tično, in videti v Maksimilijanu prvega potencialnega celejanskega oz. 
južnonoriškega škofa. 

3. Ostala mučeništva »sub Numeriano« in vprašanje 
historičnosti Numerijanovega preganjanja kristjanov 

Če sedaj na kratko predstavimo rimsko in vzhodno skupino mučencev, 
lahko ugotovimo, da lahko seznam mučeništev »sub Numeriano« s pri- 
tegnitvijo bolj zanesljivih virov zanesljivo zmanjšamo za precej enot. Zlasti 
je historično sporna rimska skupina. Kar tri omembe mučencev oz. skupin 
mučencev v rimski skupini (Krizant in Darija, Diodor in Marijan, Klavdi- 
jeva skupina) izhajajo iz zelo znane legende o Krizantu in Dariji, ki se 
nanaša skoraj gotovo na dogodke v času cesarja Decija."" Za papeža 

170 V najstarejši piranski notarski knjigi (D. MIHELIČ, Najstarejša piranska notarska 
knjiga (1281—1287/89), Viri za zgodovino Slovencev 7, Ljubljana 1984) ne najdemo 
nobenega Maksimilijana, niti med svetniki, niti med imeni strank. Po informaciji, ki sta 
mi jo posredovala odlična poznavalca piranskega arhiva Darja Mihelič in Janez Peršič 
— obema se za to iskreno zahvaljujem — se v najzgodnejšem piranskem gradivu ne 
samo ne omenja čaščenje tega svetnika, temveč tudi med prebivalci mesta ne naletimo 
na nobenega Maksimilijana (!). To dejstvo težko uskladimo s cerkvenozgodovinskimi 
viri in postavlja pod vprašaj trditev koprskega škofa Frančiška Zenona izpred treh sto- 
letij. 

177 Gl, AA SS Oct. XI, 1864, 469—488; v sklepnem poglavju (c. 28, p.484) pisec 
legende pripoveduje, da je napisal legendo po naročilu papeža Štefana, ki je živel v času 
cesarja Valerijana (254—257; gl. Liber pontificalis, ed. L. DUCHESNE, p. 154), torej bi 

189



Evtihijana (275—283) iz zanesljivih virov vemo, da ni bil mučenec," 
medtem ko je čas mučeništva senatorja Marina popolnoma neznan."" Po 
tej redukciji ostane v rimski skupini samo še Maver, za katerega tudi ne 
moremo dokazati, da je bil mučen v času Numerijana.!8° 

Tudi vzhodna skupina mučeništev »sub Numeriano« se izkaže za 
silno vprašljivo. Za skupino egiptovskih (?) mučencev Viktorina, Viktorja 
in tovarišev je zelo verjetno, da so bili mučeni pod Decijem,'®' prav tako 
brez dvoma antiohijski škof Babilas."? Ker se emesenski škof Silvan omenja 
v zanesljivejših virih kot žrtev preganjanj pod Maksiminom Dajo, moremo 
domnevati po pravici, da spada v to dobo celotna Julijanova skupina.!8* 
Legenda o mučenki Ireni je tako nejasna in zmedena, da je kot zgodo- 
vinski vir praktično neuporabna." Izročilo o antiohijski mučenki Pela- 

se mogel opis nanašati na dogodke pred Valerijanovim preganjanjem, ki se je začelo 
v letu Štefanove smrti. Gl. tudi P. SIMONELLI, Crisanto e Daria, BS 4, 1964, 300—305. 

17% Liber pontificalis, ed. L. DUCHESNE, 159 s.; MR, 572 n.2. 
10 Synax. Eccl. CP, 313, datira njegovo mučeništvo v dobo cesarja (uzurpatorja) 

Makrijana (260/261), ki je vladal samo na Vzhodu, USUARDUS, p. 148, v čas cesarja 
Marcijana (450—457), ko preganjanj kristjanov že zdavnaj ni bilo več, Oba vira temeljita 
na legendi (BHL 5538 s.), ki je tako v latinski kakor v grški verziji »ad nauseam fabu- 
losa« (MR, 602 n. 2). 

180 © rimskem mučencu Mavru, čigar čaščenje se navezuje na istoimenskega mu- 
čenca iz Poreča, gl. pogl. III,3 (B). 

81 Synax Eccl. CP, 435, datira njihovo mučeništvo na 31. jan. v Korint v čas cesarja 
Decija, prav tako Menologium Graecorum Il, 148 (PG 117, 288), legenda BHG* 2071 
na 5. april v Atalijo v Pamfiliji prav tako v Decijev čas. Latinska passio postavlja njihovo 
mučeništvo v Egipt na 25.feb. v čas cesarja Numerijana; gl. AA SS Feb. III, 1865, 
493—495; na njeni osnovi tudi ANONYMUS LYONENSIS (Ed. prat., 39), Vetus Ro- 
manum, ADO (gl. H. QUENTIN, Les mart. hist., 419; 481) in USUARDUS (p. 186) ter 
MR, 76, n.1. Gl. tudi MH, 115 n.83 in J.M.SAUGET, BS 12, 1969, 1308—1309. 

18° Kot mučenca »sub Decio« označuje Babila EUSEBIUS, H. E. 6,39,4 (ed. G. BAR- 
DY, SC 41, 1955, 141 s.) in za njim HIERONYMUS, De viris illustribus 54 (PL 23, 667); 
IDEM, Chronica, ad ann.252 (ed, R. HELM, GCS 47, 1956?, 218). Na Zahodu je to 
izročilo prevladalo, kot datum čaščenja pa se je uveljavil 24. jan.; gl. GREGORIUS ep. 
Turonensis, Historiae 1,30 (ed. B. KRUSCH-R. BUCHNER, Darmstadt 1977, 34); ANO- 
NYMUS LYONENSIS (Ed. prat., 21); ADO (PL 123, 220); USUARDUS (167); MR (33). 

Od Filostorgija dalje se je na Vzhodu izoblikovalo izročilo o dveh mučencih Babilih, 
enem »sub Decio«, drugem »sub Numeriano« (gl. op. 15). Slednje izročilo je prevladalo, 
saj. vse ohranjene »passiones« omenjajo kot preganjalca Numerijana (AA SS Jan. Ill, 
1863, 185—192). Da gre resnično za osebnost iz Decijeve dobe, nam ne do- 
kazujejo samo zanesljivejši viri, temveč tudi dejstvo, da je osrednja epizoda v iz- 
ročilu o Babilu, ki jo opisujejo passiones (npr. c.1, p.185) in JOHANNES CHRYSO- 
STOMOS, Liber in s. Babylam 5—6 (PG 50, 539ss.; škof Babilas ni dovolil cesarju 
vstopiti v katedralo, češ da je omadeževan od poganskih žrtvovanj) oblikovana po iz- 
ročilu o srečanju med škofom Babilom in cesarjem Filipom Arabcem (EUSEBIUS, H. E. 
6,34 (ed. G. BARDY, SC 41, 195, 137); ško£ ni dovolil, da bi se krščanski cesar Filip 
udeležil cerkvenih obredov, predno se ni pokoril za uboj Gordijana IM). Gl. F. CA- 
RAFFA, Babila, BS 2, 1962, 679—680. 

19 EUSEBIUS, H. E. 9,6,1 (SC 55, 1958, 51); MR, 51 n.3; J. M. SAUGET, Giuliano 
di Emesa, BS 6, 1965, 1195—1197. 

190



giji se v osrednjem motivu — prostovoljni beg v smrt s skokom z visoke 
hiše, da ne bi padla v roke zasledovalcem — nanaša na dogodke v Antio- 
hiji v času Dioklecijanovega preganjanja kristjanov, zato je datiranje v 
Numerijanovo dobo povsem nezanesljivo." Prav tako sta pozni in neza- 
nesljivi izročili o Talalajevi in Izavrovi skupini, ki sta nastali gotovo po 
izoblikovanju predstave o Numerijanu kot preganjalcu v bizantinski 
historiografiji."" Izročilo o Justu in Abundiju je ohranjeno samo na 
Zahodu, dasi gre za legendarna jeruzalemska mučenca. Čaščenje teh dveh 
mučencev zasledimo šele od 10. stoletja dalje v Španiji. Mučeniška le- 
genda je zaradi kasnega nastanka in spornega značaja kot zgodovinski 
vir minimalne vrednosti." 

Datumi teh mučeništev se raztezajo na vse leto in se samo v rimski 
skupini zožijo na krajše časovno razdobje, kar bi utegnilo kazati na eno 
akcijo proti kristjanom. Tudi načini usmrtitve ne kažejo na enoten koncept 
preganjanja, če to sploh lahko vzamemo kot merilo za protikrščansko 
politiko določenih cesarjev. 

Zakaj pripisujejo poročila mučeništva cesarju Numerijanu na pod- 
ročju, kjer sta leta 284 vladala dva cesarja, ob koncu leta celo trije 
cesarji, Numerijan na Vzhodu, Karin na Zahodu in Julijan na severno- 
jadranskem in panonijskem področju? Poročila dajejo vtis o preganjanju 
kristjanov v celotni državi leta 284, katerega animator naj bi bil Nume- 
rijan, tako kot v Dioklecijanovi dobi pripisujejo legende preganjanja 
cesarju Dioklecijanu tudi v tistih deželah, kjer so vladali njegovi sovladarji. 
Gotovo se Numerijanov sloves preganjalca ni razširil od imena kakega 
fanatičnega prezesa — s tem imenom poznamo v krščanskem izročilu med 
preganjalci le dva — saj se njegovo ime ne bi moglo razširiti po celi 

194 Legenda o mučenki Ireni, ohranjena v grški in latinski verziji (AA SS Mai II, 
1866, 4—5, posreduje le njen povzetek in ne navaja besedila legende), ki jo povzema 
Synax. Eccl. CP, 653 ss., je »fabulis adeo inquinata ut merito dubitari possit num ali- 
quando in vivis fuerit mulier illa« (MR, 173 n.6). Več latinskih in grških rokopisov 
legende (BHG?, 952 ss.) jo imenuje mučenko »sub Licinio«. 

185 EUSEBIUS, H. E. 8,12,2 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 24 s.; slov. prev. F. K. LUK- 
MANJ. POJAVNIK, o. c., 250; Evzebij ne omenja imen kristjanov, ki so umrli na ta 
način). Nobeden od cerkvenih očetov, ki opisujejo smrt sv. Pelagije (JOHANNES CHRY- 
SOSTOMOS, Homilia encomiastica in s. martyrem Pelagiam Antiochenam (PG 50, 
580—584); IDEM, Homilia Il in S. Pelagiam (ibidem, 585—586); AMBROSIUS, De 
virginibus 3,7,33—36 (PL 16, 229—231); IDEM, Epist. XXVII, 38 (ibidem, 1093), ne 
omenja Numerijana kot preganjalca. Datiranje Pelagijine mučeniške smrti »sub Nume- 
riano« se torej pojavlja šele v virih od zgodnjega srednjega veka dalje (gl. AA SS Jun. II, 
1867, 153—162; Synax. Eccl. CP, 120; Menologium Graecorum I, 101 (PG 117, 96); 
BHG? 1477 d.). Gl. J. M. SAUGET, Pelagia, BS 10, 1968, 430—431. 

186 AA SS Mai V, 1866, 12+—24+; BHG?, 1707—1708; J. M. SAUGET, Talleleo, 
Asterio e Alessandro, BS 12, 1969, 109—111; v izročilu o Izavrovi skupini se omenja 
Numerijan kot preganjalec šele v Synax. Eccl. CP, 804, ne pa pred tem (gl. AA SS Jun. IV, 
1867, 230—231; G. LUCCHESI, Isauro, diacono, etc., BS, 7, 1966, 946—947. 

18 BHL 4596; J. F. ALONSO, Giusto e Abbondio, BS 7, 1966, 38. 

191



državi in nastopati v virih, ki so med seboj neodvisni. Med zanesljivo 
izpričanimi prezesi iz te dobe ne poznamo nobenega s tem imenom." 

Kljub obilici »virov« ne moremo dokazati, da je bilo pod cesarjem 
Numerijanom preganjanje kristjanov, ne oziraje se na dejstvo, da Nume- 
rijan ni nikdar vladal Rimu in beneško-istrskim ter južnonoriškim po- 
krajinam, na katere se nanaša kar enajst od osemnajstih ali devetnajstih 
mučeništev »sub Numeriano«. Nezmožnost, da bi dokazali historičnost 
Numerijanovega preganjanja kristjanov, nas postavlja pred zapletena 
vprašanja. Zakaj je cela vrsta legend, tudi takih, ki niso med seboj v 
nikakršni zvezi, ki so nastale v različnih obdobjih in v različnih političnih 
in kulturnih sredinah, pripisala preganjanje kristjanov temu cesarju? Ali 
se za omembo Numerijana skriva kak drugi cesar, ki ga je hotel pisec 
legende »razbremeniti« krivde? Dejstvo, da se v primerih legend, ki se dajo 
preveriti z drugimi viri, skrivajo za Numerijanovimi omembami različni 
cesarji (v treh primerih Decij, po enkrat Dioklecijan, Maksimin Daja in 
Licinij), nam kaže, da vprašanja ne moremo reševati skupinsko, temveč 
od primera do primera. Tudi ni nujno pravilna domneva, da gre v pri- 
meru Numerijanovega preganjanja za preganjalca izpred dobe velikega 
preganjanja, čeprav nam kažejo primeri iz rimske skupine, da je to precej 
verjetno. 

Izvora predstave o Numerijanu kot preganjalcu se ne da zanesljivo 
ugotoviti. Za vzhodno skupino mučeništev lahko domnevamo, da je eno 
od zanesljivih izhodišč za njen nastanek izročilo o mučeniški smrti antio- 
hijskega škofa Babila »sub Numeriano«, na osnovi katerega se je že v 
začetku 7. stoletja izoblikovala predstava o številnih mučencih v dobi 
tega cesarja."" Drugo tako izhodišče bi moglo biti kasnejše napačno 
izročilo, da je cesar Numerijan v vojni s Perzijci padel v ujetništvo ter 
da so ga živega odrli. To izročilo povezuje Numerijana s cesarjem Valeri- 
janom, ki je bil hud preganjalec kristjanov. Tega naj bi v perzijskem 
ujetništvu doletela podobna usoda, v kateri so videli božjo kazen, vredno 
preganjalca kristjanov. Možen vzrok za zamenjavo z Valerijanom je tudi 
podobnost imen.'" Za nastanek predstave o Numerijanu kot preganjalcu 

188 Možnost, da se pripisuje Numerijanu preganjanja kristjanov, ki jih je sprožil 
kak visok funkcionar z istim ali podobnim imenom, je predvidel že L. DE TILLEMONT, 
Memoires pour servir a Phistoire ecclesiastique des six premiers siecles IV, A Venise 
17322, 565. Med visokimi državnimi funkcionarji sta znana dva Numerija oz. Nume- 
rijana, ki sta bila huda preganjalca kristjanov. To sta prezes Numerianus iz časa ce- 
sarja Decija, ki naj bi dal 13. julija 250 usmrtiti mučenko Mirope na Hiosu (Synax. Eccl. 
CP, 818; MR, Jul.13 (6), p.285; identičen z Numerijanom, ki naj bi 14. (15.) maja 
250 na Hiosu dal usmrtiti mučenca Izidorja (Synax. Eccl. CP, 683; LS 2, 1970, 383)) in 
prezes Numerianus Maximus, ki naj bi v času cesarja Dioklecijana dal usmrtiti Taraka, 
Proba in Andronika v Tarsu v Kilikiji (Th. RUINART, o.c., 452ss.). PLRE I ne 
upošteva kot zanesljivo historično osebnost nobenega od njiju. 

189 Gl. op. 15. 
190 Tako nam poročajo o Numerijanovi smrti v nasprotju z antičnimi viri (gl. op. 1) 

šele JOHANNES MALALAS, Chronographia 12 (PG 97, 460); Chronicon Paschale, 

192



kristjanov v Rimu in na oglejskem področju moramo upoštevati možnost 
prenosa teh spočetka nedvomno bizantinskih predstav na Zahod, poleg 
drugih možnih in verjetnih dejavnikov. Eden takih dejavnikov v zahod- 
nem izročilu je tesna zveza med Numerijanom in njegovim naslednikom 
Dioklecijanom. Slednji se je odlikoval v perzijski vojni cesarjev Kara in 
Numerijana in je ob Numerijanovi smrti nastopil kot njegov maščevalec.!"" 
Na severnojadranskem in zahodnopanonijskem področju idejna poveza- 
nost med Dioklecijanom in Numerijanom ni bila prekinjena z Julijanovo 
uzurpacijo, ker je ta le olajšala Dioklecijanovo utrditev na oblasti.!" 
Poleg tega se vsa mučeništva »sub Numeriano« na tem področju z ozirom 
na datum nanašajo na dobo, ko je tod vladal Karin. Zato Julijanova 
uzurpacija po dosegljivih virih ni pomenila v odnosu države do kristjanov 
nobene vidne spremembe. V ozadju predstave o Numerijanu kot pre- 
ganjalcu kristjanov v Rimu in na oglejskem področju so vejretno idejni 
in politični boji v Rimu v 4. in 5. stoletju, boji med pogansko stranko, 
ki sta jo vodili aristokratski družini Simahov in Nikomahov, in krščansko 
stranko z Aniciji in Probi na čelu.!" Dioklecijanu in Numerijanu je bila 
naklonjena poganska tradicija, poosebljena v Historiji Augusti, ki je bila 
obenem zelo nenaklonjena cesarju Karinu.!* Nasprotno pa je bila krščan- 
ska tradicija iz nasprotovanja do Dioklecijana kot preganjalca kristjanov 
naklonjena Karinu, zlasti potem, ko so Aniciji kot vodje krščanske stranke 
začeli izvajati svoj fiktivni izvor od cesarja Karina. Predstava o prokrščan- 
ski usmerjenosti Karina je bila že zelo zgodaj, morda že v 5. stoletju, 
navzoča na oglejskem področju. Po enem izročilu o izvoru cesarja Kara, 
naj bi ta izhajal iz Milana, vendar naj bi bil član oglejske mestne skup- 
ščine." Po oglejski tradiciji, ki naj bi segala v 5. stoletje, naj bi oglejski 
mučenci »sub Diocletiano« Kancij, Kancijan in Kancijanila, po izvoru 

a.284 (PG 92, 680; najprej usmrčen, nato odrt); ZONARAS, Chronica 12,30 (PG 134, 
1081) in GEORGIUS HAMARTOLUS, Chronica 3,171 (PG 110, 565; v obeh poročilih živ 
odrt). O Valerijanovi smrti v perzijskem ujetništvu gl. LACTANTIUS, De mortibus 
persecut. 5,6 (ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 83 s.; 224s.). Valerijan je bil po tem poročilu 
po smrti odrt, po poznejši bizantinski tradiciji pa je bil živ odrt, tako kot Numerijan. 
J. MOREAU, 225 je domneval, da je Zonaras pripisal takšno smrt Numerijanu, ker naj 
bi zaradi podobnosti imen zamenjal Numerijana z Valerijanom. 

101 Gl. op. 9. 
12 GI. op. 10. 
19 Gl, S, MAZZARINO, Il pensiero storico classico II, 2, Bari 1966, 219ss.; S. 

TAVANO, Sant'Ilario, 169. 
190 SHA, Carus et Carinus et Numerianus, označuje Dioklecijana in Numerijana zelo 

pozitivno; prvi je »vir rei publicae mecessarius« (c.10, p.432), »vindex Numeriani 
iustissimus ... rei publicae bonus princeps« (c.13,1; p.434), drugi pa »vere dignus 
imperio« (c. 11,1; p. 432). Nasprotno je prikazan Karin v najslabših potezah, kot nasilnež, 
prešuštnik in perverznež (c. 16—17; p. 440 ss.). SHA kot edini vir slika konflikt med Ka- 
rom, ki ga označuje kot dobrega cesarja (c. 3,8; 9,4; p. 420; 430) in starejšim sinom; tega 
naj bi hotel Kar celo odstaviti in usmrtiti (c. 17,6; p. 442 ss.). 

185 GI. op. 4. 

13 Acta ecclesiastia 8 193



iz Rima, pripadali aristokratski (krščanski) družini Anicijev, ki naj bi 
izhajala od samega cesarja Karina." Ta naj bi bil kristjanom naklonjen." 
Predstava o posrednem izvoru omenjenih oglejskih mučencev, ki naj bi 
jih dal usmrtiti Dioklecijan, iz rodu njegovega nasprotnika, je izrazito 
naperjena proti Dioklecijanu in s tem tudi proti Numerijanu kot njego- 
vemu predhodniku in Karovemu nasledniku. Zato nas ne sme presenetiti 
dejstvo, da v legendah iz Rima in z oglejskega območja nastopa kot pre- 
ganjalec kristjanov Numerijan namesto Karina, zlasti če upoštevamo, 
da so te legende mlajše od rimsko-oglejske legende o Kancijih. Ta motiv, 
ki je bil za oblikovanje predstave o Numerijanu kot preganjalcu kristjanov 
na Zahodu odločilen, je rimsko-oglejskega izvora, vendar ga sporadično 
zasledimo tudi v vzhodnem grškem svetu.!" 

Iz obeh glavnih izhodišč, iz vzhodnega izročila o antiohijskem škofu 
Babilu kot žrtvi cesarja Numerijana (ki se ni moglo uveljaviti na Za- 
hodu)!" in iz izročila o filokrščanski politiki cesarja Karina na Zahodu 
(ki je že zgodaj prodrlo na Vzhod) se je torej izoblikovala predstava o 
cesarju Numerijanu kot preganjalcu kristjanov, predstava, ki nima realnega 
historičnega ozadja. Ta predstava se je na Vzhodu in Zahodu izoblikovala 
v 5. (?) in 6. stoletju in jo moremo zasledovati v virih, ki se dajo za- 
nesljivo datirati, nekako od druge polovice 6. stoletja dalje. Kot ena od 

100 Passio Cantii, Cantiani et Cantianillae 2 (AA SS Mai VII, 1866, 421): »Beatissi- 
mos igitur martyres Christi... qui de genere Aniciorum, hoc est divae memoriae Carini 
Imperatoris, noscuntur progeniti...« (c.4; p.422): »Advenerunt enim tres germani 
ex urbe Roma, qui de genere Carini Imperatoris esse noscuntur...« S. MAZZARINO, 
o. c., 228, je datiral nastanek krščanske tradicije o izvoru Anicijev od cesarja Karina v 
5. stoletje, bolj precizno v čas Alarihove osvojitve Rima (S. MAZZARINO, L’area Veneta 
nel »Basso Impero«, Le origini di Venezia, Venezia 1964, 50s.; gl. tudi A. NIERO, 
I martiri, 164 in S. TAVANO, Riflessioni, 350). Edini vir, ki nam dokazuje to vez, je 
legenda o Kancijih. Naslednji vir, ki po legendi omenja izvor Kancijev od Ani 
je šele USUARDUS (238; »... qui cum ducerent prosapiam de genere Aniciorum«). Na 
osnovi. obstoječih zvez Anicijev s severnoitalskim področjem (gl. Ch. PIETRI, Une 
aristocratie provinciale et la mission chretienne: Pexemple de la Venetia, AAAd 22, 
1982, 116) moremo z zelo veliko verjetnostjo datirati nastanek predstave o Kancijih 
kot pripadnikih te družine v 5.stoletje, saj bi pozneje ta fingirani izvor ne imel 
pravega smisla. 

197 Passio Cant. 2 (ibidem, 421): »... Carino quoque intra Gallias bene agente erga 
Christianos, qui non post multum tempus defunctus est.« 

18 ]z predstave o Numerijanu kot preganjalcu kristjanov se je na osnovi razno- 
likosti obeh vladarjev tudi na Vzhodu izoblikovala predstava o Karinu kot simpatizerju 
krščanstva, če ne celo o tem, da je cesar postal kristjan. Po čudežni ozdravitvi, ki 
naj bi jo z molitvijo dosegla sv. Kozma in Damijan, naj bi Karin začel verovati in naj 
bi s posebnim ediktom za vso državo ustavil preganjanje kristjanov, ki ga je sprožil 
njegov brat Numerijan (!) (JOHANNES MALALAS, Chronographia 12 (PG 97, 461)). 
Da ta predstava na Vzhodu ni bila trdno vsidrana, nam dokazuje Chronicon Paschale, 
a.284 (PG 92, 680), ki usmrtitev antiohijskega škofa Babila, povsem v nasprotju z 
ostalim bizantinskim izročilom (gl. op. 15), pripisuje cesarju Karinu. 

199 Prim. op. 182. 

194



zgodovinskih konstrukcij je prešla v zgodovinsko zavest grško bizantin- 
skega in latinskega zapadnega sveta v srednjem veku. 

Razmere na oglejskem področju so v tej zvezi izjemne. Medtem ko je 
v poročilih, ki se nanašajo na Vzhod ali na Rim delež mučeništev »sub 
Numeriano« ob siceršnjem velikem številu mučencev skorajda zanemarlji- 
vo majhen, pa predstavlja na oglejskem področju približno eno četrtino 
vseh znanih mučeništev. Če ne upoštevamo Ogleja in Trsta z bogatim 
hagiografskim izročilom, so to obenem najstarejša datirana mučeništva. 
Zato je njihovo ovrednotenje izjemnega pomena za poznavanje začetkov 
krščanstva v teh pokrajinah. Žal dobimo iz teh legend zelo malo zgodo- 
vinsko zanesljivih podatkov, ki se v najboljšem primeru, pri legendi o 
Hilariju in Tacijanu, zreducirajo na ime mučenca oz. mučencev, kraj in 
datum mučeništva in eventualno še njegov (njihov) rang v cerkveni skup- 
nosti. V vseh ostalih primerih pa odpade še po eden ali po dva od teh 
elementov. Nobena od legend ne vsebuje precizne terminologije rimske 
uprave, ne navaja točnih cesarskih naslovov ali sploh odraža stanja na 
cesarskem prestolu, kar je odraz dejstva, da nobena od teh legend ni 
nastala po avtentičnih predlogah iz antike. Odkloni od pravilnega so po- 
nekod še dopustni (npr. v legendi o Hilariju in Tacijanu), drugod pa 
povsem nesprejemljivi (npr. v legendi o Maksimilijanu iz Celeje). Edino 
legenda o Hilariju in Tacijanu opisuje dogodke, katerih historičnost mo- 
remo dokazati z viri iz antične dobe. V drugih primerih je historično 
ozadje opisanega dogodka (mučeniška smrt kristjana z oznako kraja in 
datuma) zelo verjetna, vendar jo »dokazujejo« šele pol tisočletja mlajši 
viri. V primeru Servula, Pelagija in Maksimilijana kraj mučeništva ni 
zanesljiv, v primeru Germana ni zanesljiv datum. Nobeden od legendarnih 
mučencev ni fiktivna osebnost, tudi ne gre za legende, ki bi se izoblikovale 
samo na osnovi lokalnega čaščenja relikvij, kot moremo soditi za le- 
gendo o oglejskih devicah ali za prej obravnavane tržaške legende. Samo 
za tržaškega svetnika Servula obstoji velika možnost, da gre za mučenca, 
ki izhaja iz povsem drugega okolja. Če se za nobenega od teh mučeništev 
ne da dokazati, da se je zgodilo v času cesarjev Numerijana in Karina, 
leta 284, pa lahko na osnovi primera oglejske legende, ki zelo verjetno 
opisuje dogodke izpred cesarja Dioklecijana, in na osnovi analogij iz 
Rima in z Vzhoda (mučeništva »sub Numeriano« se kar v treh primerih 
nanašajo na čas cesarja Decija) sklepamo, da gre za mučence izpred dobe 
velikega preganjanja kristjanov. Obravnavani mučenci spadajo torej po 
vsej verjetnosti v drugo polovico tretjega stoletja, v čas utrjevanja krščan- 
stva v Ogleju in obenem v dobo nastajanja prvih krščanskih skupnosti 
izven Ogleja, v Benečiji, Istri in Noriku. To je še zmeraj doba, za katero 
so mučeniške legende edini viri, zato je njeno poznavanje tako neza- 
nesljivo in do tolikšne mere obremenjeno s hipotetičnimi predpostavkami. 

1» 195



II. 

PREGANJANJA KRISTJANOV V OBDOBJU TETRARHIJ 
IN ŽIVLJENJE KRŠČANSKIH SKUPNOSTI 

DO NASTOPA VERSKE SVOBODE 

1. Zgodovinski oris dobe 

Z obdobjem preganjanj kristjanov v dobi cesarja Dioklecijana in 
njegovih sovladarjev stopimo pri proučevanju krščanstva v Ogleju in na 
njegovem vplivnem območju prvič na kolikor toliko zanesljiva tla. Res je, 
da nam teh dogodkov ne opisujejo sodobni historiografski viri — Eyzebij 
in Laktancij, katerih pripoved je osredotočena na Vzhod, Ogleja niti ne 
omenjata — vendar pa za to dobo razpolagamo z viri iz antike, od 
druge polovice 4. stoletja dalje, ko je moral biti spomin na te dogodke 
še relativno zanesljiv. 

Predno se posvetimo problematiki preganjanja kristjanov na tem ob- 
močju, naj okvirno navedemo nekaj dejstev, ki jih pri proučevanju tega 
obdobja moramo upoštevati.! Preganjanje kristjanov, ki se je začelo 

1 Od domačih del o zadnjem velikem preganjanju kristjanov naj navedem sledeča: 
F. K. LUKMAN, Martyres Christi. Trideset poročil o mučencih prvih stoletij z zgodovin- 
skim okvirom, Celje 1934 (zlasti uvodni pregled na str. 32—38); F. K. LUKMAN-I. PO- 
JAVNIK, o. c., zlasti 35 ss. (obe deli s prevodom odlomkov iz Evzebijeve Cerkvene zgo- 
dovine, spisa o palestinskih mučencih in več spisov o mučeništvih, ki se nanašajo na ta 
čas; rec. R. BRATOZ, ZC 37, 1983, 135—139). 

Od tuje literature, ki je komajda pregledna, naj navedem nekaj standardnih del: 
P. ALLARD, Histoire des persecutions IV—V (La persécution de Dioclétien et le 
triomphe de PEglise I—I), Paris 1900'; N.H.BAYNES, The Cambridge Ancient Hi- 
story XII, 1956', 661—677; J. VOGT, Christenverfolgung (historisch), RAC 2, 1954, 
1192—1208; J. MOREAU, Die Christenverfolgung im Rémischen Reich, Berlin 1961 

(1. franc. ed. 1956), 98—119; H.GREGOIRE, Les persécutions dans PEmpire romain, 
Bruxelles 19642, 64—88; M. SORDI, Il cristianesimo e Roma, Bologna 1965, 333—404; 
H. JEDIN, Handbuch der Kirchengeschichte 1, Freiburg—Basel—Wien. 1965? (avtor K. 
BAUS; ital. prev. Storia della Chiesa I, Milano 1980', 493—512; hrvatski prev. Velika 
povijest Crkve I, Zagreb 1972, 425—454); J. MOLTHAGEN, Der römische Staat und 
die Christen im zweiten und dritten Jahrhundert, Hypomnemata 28, Göttingen 1975, 
101—120; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa ll, Torino 19773, 415—441 
(p. 633—663) (avtor J. ZEILLER). 

196



40 cerium 

4? Smo 

sama une sine wd Rie 

KRŠČANSKE SKUPNOSTI V ZAČETKU 4 STOLETJA 

00 KRI 

| NAVZOÉNOST KRISTJANOV ALI OBSTOJ KRŠČANSKE SKUPNOSTI (gani iri) 

ZA OBSTOJ KRŠČANSTVA 
pi) 

197



s prvim protikrščanskim ediktom cesarja Dioklecijana in njegovih so- 
vladarjev 23. ali 24. februarja 303° in se je zlasti poostrilo s četrtim 
ediktom spomladi 304," je na Vzhodu trajalo z dvema krajšima preki- 
nitvama v letih 309 in 311/312 ves čas vlade Maksimina Daje do Licinijeve 
zmage nad njim spomladi 313, v (vzhodnem) Iliriku pa brez prekinitev 
do Galerijevega tolerančnega edikta s konca aprila 311.4 Verjetno je 
Licinij, ki je od konference v Karnuntu (11.) novembra 308 vladal zahod- 
nemu Iliriku z Norikom in Panonijo, že od svojega nastopa vodil tole- 
rantno politiko do kristjanov, saj ni znano nobeno mučeništvo po tem 
datumu" Na Zahodu je bilo preganjanje kristjanov bistveno krajše in se 
je zaključilo s koncem prve tetrarhije. V Galiji in Britaniji, ki jima je 
vladal Konstancij Klor, pravega preganjanja sploh ni bilo. Očetovo tole- 
rantno politiko do kristjanov je na tem območju po njegovi smrti (25. ju- 
lija 306) nadaljeval njegov sin Konstantin." Bolj zapletene pa so bile 
razmere v Italiji (kamor sta spadala Oglej z Istro in Emona), Afriki in 

® EUSEBIUS, H. E. 8,2,4 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 7; slov. prev. F. K. LUKMAN- 
I. POJAVNIK, 238 s.); LACTANTIUS, De mortibus persecutorum 13,1 (ed. J. MOREAU, 
SC 39, 1954, 91 s.). 

3 Drugi in tretji edikt omenja EUSEBIUS, H. E. 8,6,8—10 (cit. ed., 13. slov. prev. 
v naved. delu, 242s.). Četrti edikt, ki je tako kot dobrega pol stoletja prej Decijev 
edikt odrejal, da vsi prebivalci opravijo žrtvovanje in pitne daritve, omenja EUSEBIUS, 
De martyribus Palestinae 3,1 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 126; slov. prev. v naved. 
delu, 263). 

4 Na Vzhodu je Maksimin Daja zaradi napetih odnosov z Galerijem po konferenci 
tetrarhov v Karnuntu 11.nov.308 za nekaj časa prekinil preganjanje (EUSEBIUS, De 
mart. Palest. 9,1; cit. ed. 148; slov. prev. v naved. delu, 274). H. GREGOIRE, o.c., 149 
op. 75 je datiral to prekinitev v čas od 15. julija do 13. nov. 309. Nato je Maksimin Daja 
obnovil in še poostril preganjanje z novim, tako imenovanim 6. ediktom (EUSEBIUS, 
De mart. Palest., 9,2; ibidem). Po objavi Galerijevega tolerančnega edikta 30. aprila 311 
(LACTANTIUS, De mortibus persec. 34 (cit. ed., 117 s.); EUSEBIUS, H. E. 8,17,3—10 
(cit. ed. 39—41)) je Maksimin Daja, verjetno šele nov.311, zopet ustavil preganjanje 
(EUSEBIUS, H. E.9,1,7—11 (cit.ed., 45—47)). Po šestmesečni prekinitvi (EUSEBIUS, 
H.E.9,2 (p. 47) je preganjanje obnovil in ga dokončno ustavil šele po porazu v vojni z 
Licinijem 30. aprila 313, z ediktom, ki je v vsebinskem oziru priredba tako imenovanega 
Milanskega edikta (EUSEBIUS, H. E. 9,10,7—11 (cit. ed., 69—71)). 

5 Najbolj pozno med mučeništvi v zahodnem Iliriku je usmrtitev škofa Kvirina iz 
Siscije, ki jo kot najbolj zanesljiv vir datira HIERONYMUS, Chronica (ed. R. HELM, 
GCS 47, 1956", 229) v leto 308 (MH datira njegovo mučeništvo na 4. junij, torej je bil 
Kvirin usmrčen pet mesecev pred Licinijevim nastopom). PRUDENTIUS, Peristephanon 
7, v.6 (ed. H. J. THOMSON, LCL, 1961, 214) ga pravilno datira v čas cesarja Galerija, 
manj zanesljiva passio (c. 1) pa v dobo cesarja Dioklecijana (Th. RUINART, o. c., 522; 
slov. prev. F. K, LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c., 218 ss., brez uvodnega poglavja). Gl. tudi 
MH, 303 n.26; J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 68 ss.; A. AMORE, Quirino, 
BS 10, 1968, 1333; LS 2, 1970, 546; R. PILLINGER, Preganjanje kristjanov in uničevanje 
templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi, ZC 39, 1985, 176. 

% Medtem ko LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,7 (cit. ed., 94) poroča, da je 
Konstancij izvajal le prvi edikt, in še tega ne v celoti (»conventicula .... dirui passus este), 
pa EUSEBIUS, H. E. 8,13,13 (cit. ed. 31) sploh zanika, da bi Konstancij kakorkoli nadle- 
goval kristjane, in sporoča, da je Konstantin od nastopa vlade dalje v odnosu do 
kristjanov vodil očetovo politiko (H. E.8,13,14; ibidem). Laktancijeva trditev, da je 

198



Hispaniji. Avgust Maksimijan je z veliko gorečnostjo preganjal kristjane." 
Cezar Sever, ki je po Maksimijanovem odstopu 1. maja 305 prevzel 
oblast v teh deželah (z izjemo Hispanije), je bil resda Galerijev človek, 
vendar v sistemu druge tetrarhije podrejen avgustu Konstanciju Kloru. 
Po pravici moremo domnevati, da se je zgledoval po verski politiki sebi 
nadrejenega avgusta, ne da bi spremenil pravni položaj kristjanov. 
Maksencij, ki je uzurpiral v Rimu 28. oktobra 306 in si je po zmagi nad 
Severom spomladi 307 utrdil oblast nad Italijo, Afriko in Hispanijo, je 
v opoziciji proti tetrarhom, ki so preganjali kristjane, kot prvi cesar dovolil 
ne le krščanski kult, temveč je leta 311 celo povrnil kristjanom med pre- 
ganjanji odvzeto premoženje in sam kazal odkrite simpatije do krščanstva. 
Njegovi ukrepi, ki jih viri dokazujejo za Italijo, Afriko in Hispanijo, 
pomenijo vzpostavitev verske svobode v večji meri, kot jo je zagotavljal 
Galerijev tolerančni edikt in praktično v taki meri, kot jo je zagotavljala 
uredba Konstantina in Licinija, ki je prešla v zgodovinopisje z napačno 
tradicionalno oznako kot Milanski edikt.* 

Konstantin že takoj ob nastopu vlade poklonil kristjanom versko svobodo (De mortibus 
persec. 24,9 (cit. ed., 106): »Suscepto imperio Constantinus Augustus nihil prius egit quam 
christianos cultui ac deo suo reddere. Haec fuit prima eius sanctio sanctae religionis 
restitutae.«) je zelo sporna. Gl. J. MOREAU, SC 39, 1954, 343 s., n.30. Možnost takega 
ukrepa je zagovarjala M. SORDI, o. c., 355 ss. 

7 Prim. LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,6 (cit. ed., 94). 

8 O Severovi politiki do kristjanov nam ne poroča noben sodoben vir. Na podlagi 
ocene, ki nam jo posreduje EUSEBIUS, De mart. Palest. 13,12—13 (cit.ed., 173; slov. 
prev. v nav. delu, 286), moremo soditi, da je bilo z odstopom Maksimijana na celotnem 
Zahodu (izrecno se omenjajo Italija, Sicilija, Galija, Hispanija, Mavretanija in Afrika), 
torej tudi na ozemlju cezarja Severa, po dveh letih preganjanja konec. Večinsko mnenje 
med zgodovinarji je, da je Sever sledil verski politiki avgusta Konstancija Klora in je 
prekinil preganjanje (gl. P. ALLARD, Histoire, V, 20; N. BAYNES, The Cambridge Anc. 
Hist., 679; J. VOGT, o. c., 1197; J. ZEILLER (A. FLICHE-V. MARTIN), o. c., 433 (652). 
Drugače sodi D. DE DECKER, La politique religieuse de Maxence, Byzantion 38, 1968, 
503 s. V krščanski tradiciji Sever ne nastopa kot preganjalec. 

? O Maksenciju poroča njemu sicer zelo nenaklonjeni EUSEBIUS, H. E. 8,14,1 (cit. 
ed., 32), da je ob nastopu vlade hlinil, da je kristjan, da bi si pridobil naklonjenost 
rimskega plebsa. Na območju svoje vlade (Italija, Afrika, Hispanija) naj bi ustavil 
preganjanje kristjanov. Tudi Maksencijev odpor do proksineze (adoratio), o katerem 
poroča LACTANTIUS, De mort. persec. 18,9 (cit.ed., 98), je bil morda motiviran s 

krščanskim prepričanjem. OPTATUS MILEVITANUS, De schismate donatistarum 1,18 
(PL 11, 919) poroča za Afriko, da je Maksencij ustavil preganjanje kristjanov (»indul- 
gentiam mittente Maxentio, Christianis libertas est restituta«). Pod Maksencijevo vlado 
je bil 15. maja 309 sklican koncil v hispanski Elviri (o datumu gl. H. GREGOIRE, 

c., 146—148 n.73). AUGUSTINUS, Breviculus collationis cum Donatistis 3,18 (34) 

(PL 43, 645); IDEM, Ad Donatistas post collationem liber unus 13 (17) (PL 43, 661 s.) 
sporoča za čas papeža Miltiada (311—313), da je Maksencij povrnil kristjanom med 
preganjanji zaplenjeno premoženje in kultne prostore. Ta akt, ki datira v leto 311, je 
torej kristjanom dal več kakor istega leta izdani Galerijev tolerančni edikt, ki je dal 

kristjanom samo versko svobodo (»indulgentiam ... ut denuo sint christiani«). O Mak- 
sencijevi verski politiki gl. zlasti D. DE DECKER, La politique religieuse de Maxence, 
Byzantion 38, 1968, 472—562 (s podrobno analizo stališč starejših avtorjev). 

199



Tako moremo vsa mučeništva na oglejskem območju datirati okvirno 
v dobo od objave prvega protikrščanskega edikta februarja 303 do konca 
prve tetrarhije 1. maja 305. Zaradi tolerantne politike cesarjev, ki so v 
letih od 305 do 312 vladali v obravnavanih pokrajinah, ali si za kratek 
čas izbojevali oblast nad njimi, Severa, Maksencija, Galerija, Licinija in 
Konstantina, pomembni dogodki iz obdobja državljanskih vojn v odnosu 
do krščanskih skupnosti na tem področju niso prinesli nobene bistvene 
spremembe: tako niti Galerijev pohod v Italijo leta 307, ki je ostal v sla- 
bem spominu zaradi plenjenja in nasilja nad prebivalstvom, in ki je ver- 
jetno prizadel tudi Oglej," niti Licinijev vpad iz Panonije čez severno 
Istro v Benečijo in morda do srednje Italije poleti 310," niti Konstantinovo 
obleganje in zavzetje Ogleja poleti 312." Tako imenovani Milanski edikt 
iz leta 313 na tem področju ni prinesel v odnosu posvetne oblasti do 
krščanskih skupnosti nobene bistvene novosti." Konstantinova zmaga 
nad Maksencijem je pomenila začetek relativne politične stabilnosti, ki 
je nedvomno ugodno vplivala na razvoj krščanskih skupnosti tudi na 
oglejskem področju." Najbolj viden zunanji odraz te spremembe je razcvet 

10 LACTANTIUS, De mortibus persec. 27,6 (cit. ed., 109); A. JELOČNIK, Centurska 
zakladna najdba folisov Maksencija in tetrarhije, Situla 12, 1973, 24. 

11 Ta vojaški pohod v pisanih virih ni izpričan, vendar ga zelo prepričljivo doka- 
zuje analiza čenturske zakladne najdbe (Centur-A); gl. A. JELOCNIK, o. c., 78—82; A. 
JELOČNIK-P. KOS, Zakladna najdba Centur-C. Folisi Maksencija in tetrarhije, Situla 
23, 1983, 24 (zlasti diskusija v op. 29). 

12 Iz skopih in nejasnih poročil, ki nam jih posreduje Panegyricus 12 (9), 11—12 
(XII Panegyrici Latini, ed. R. A.B. MYNORS, Bibl. Oxon., Oxford 1973”, 2795.) lahko 
povzamemo, da je bila v Ogleju močna Maksencijeva vojaška posadka (gotovo tudi za- 
radi nevarnosti Licinijeve intervencije!). Ta posadka se je brez bojev predala Konstan- 
tinu, ki je postopal z ujetniki zelo prizanesljivo. Oglej je bil, kot poroča Panegyricus 4 
(10), 27,1 (cit. ed., 163 s.) poleg Mutine eno od mest, ki so najprej občutila »incredibilium 
bonorum commoditates«, ko so prešla pod Konstantinovo oblast. GI. tudi A. CALDE- 
RINI, Aquileia romana, Milano 1930, 68. 

18 Tako imenovani Milanski edikt navajata LACTANTIUS, De mort. persec. 48,2 — 

12 (cit.ed., 132—135) in EUSEBIUS, H. E. 10,5,2—14 (cit.ed., 104—107). Kar nam 
sporočata oba avtorja, ni Milanski edikt, ki naj bi ga izdala cesarja ob srečanju v Milanu 
feb. 313, temveč Licinijev reskript, ki ga je ta objavil v Nikomediji 13. junija 313 na 
osnovi prejšnjega dogovora s Konstantinom o enotni verski politiki. Praktično veljavo 
je imel ta reskript samo na Vzhodu, saj so bili na Zahodu in na Balkanu kristjani že 
prej deležni verske tolerance. Gl. J. MOREAU, SC 39, 1954, 457ss.; J. VOGT, Con- 
stantinus der Grosse, RAC 3, 1957, 329; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa III, 
Torino 19773, 7 (26 s.; z navedbo obsežne literature). 

14 Politično stabilnost je po koncu državljanskih vojn prekinil le emonski incident, 
provokativno rušenje Konstantinovih kipov »apud Emonam« s strani Licinijevega privr- 
ženca Senekijona (Excerpta Valesiana 1,15; edd, J. MOREAU-V. VELKOV, BT, 1968, 5; gl. 
J.SASEL, K zgodovini Emone v rimskih napisih in literaturi, Zgodovina Ljubljane, 
Ljubljana 1984, 39; IDEM, Senecio auctor insidiarum (Kommentar zu Anon. Vales. 
I 13-15), Lebendige Altertumswissenschaft (Festgabe... H. Vetters), Wien 1985, 
262—264, z domnevo, da se omemba nanaša na rušenje Konstantinovih kipov na 
Trojanah), ki dokazuje, da je tudi Emona kot del Italije po zmagi nad Maksencijem 
leta 312 prišla pod Konstantina. Ta incident je bil uvod v prvo vojno med Konstantinom 

200



oglejske krščanske skupnosti, ki se je tedaj prvič zanesljivo vključila v 
življenje ekumenske cerkve. To nam dokazuje udeležba škofa Teodorja, 
graditelja velikega cerkvenega kompleksa, na koncilu v Arlesu avgusta 
314. Ta dva dogodka, gradnja cerkve in udeležba na koncilu, pomenita 
ne le prelomnico v novo obdobje v zgodovini oglejskega krščanstva, 
temveč tudi za zgodovinarja novost v načinu raziskovanja; oba dogodka 
nam dokumentirajo primarni viri. 

Pred temi historično oprijemljivimi dogodki imamo z oglejskega ob- 
močja en sam vir prve roke, ki nam ne osvetljuje življenja krščanske 
skupnosti v dobi cesarja Maksencija, temveč nam ilustrira versko politiko 
tega vladarja, ki je bila za razvoj te skupnosti velikega pomena. Na 
folisih tretje oficine oglejske kovnice se v drugi seriji reduciranih folisov, 
kovani v času od začetka leta 308 do začetka leta 309, pojavlja na reveru 
podoba templja z jasno razvidnim grškim križem v zatrepu." Ta podoba 
skoraj gotovo ne more biti napačno vsekana črka X (kot znak za deset — 
»vota suscepta decennalia«)," temveč nastopa v funkciji krščanskega 
simbola in nam kot taka dokumentira Maksencijevo versko politiko. Ker se 
na enak način pojavljata na istem mestu še Sesterokraka zvezda in pol- 
mesec!" ter črka X (za »vota suscepta decennalia«), moremo sklepati, da 
je Maksencij dopuščal na oglejskih novcih poleg poganskih simbolov kot 
enakovreden krščanski simbol." Seveda pomena tega dejstva ne smemo 

in Licinijem, ki so jo nekdaj datiral v leto 314 (tako npr. E.STEIN, Geschichte des 
spätrömischen Reiches, Wien 1928, 144), danes pa po večinskem mnenju v leto 316 
(T. D. BARNES, Constantine and Eusebius, Cambridge (Mass. — London 1981, 66s.; 
IDEM, The new empire of Diocletian and Constantine, Cambr. (Mass.) — London 1982, 
73; 82; J.SASEL, l.c.). Edini vir z oglejskega področja, ki nam osvetljuje odnose med 
Konstantinom in Licinijem v letih 312—314 (316), pred izbruhom konflikta, je Licinijev 
miljnik iz okolice Ogleja (ILS 675; V. NERI, Un miliario liciniano ad Aquileia. Ipotesi 
sui rapporti tra Costantino e Licinio prima del conflitto del 314, Rivista storica 
dell'antichità 5, 1979, 79—109). 

15 Gl. kratko R.BRATOZ, Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med 
Sirmijem in Akvilejo, ZC 37, 1983, 260 op.9—10. Družbeno in duhovno življenje 
oglejske krščanske skupnosti v tej dobi je odlično predstavil G. C. MENIS, La cultura 
teologica del clero aquileiese all’inizio del IV secolo indagata attraverso i mosaici teo- 
doriani ed altre fonti, AAAd 22, 1982, 463—527. 

18 Na to posebnost je prvi opozoril L. LAFFRANCHI, Il problematico segno della 
croce sulle monete precostantiniane di Aquileia, AN 3, 1932, 45—52. Njegovo razlago 
je sprejela večina raziskovalcev tega obdobja, npr. J. MOREAU, Die Christenverfolgung, 
111; H. GRÉGOIRE, o.c., 85; M.SORDI, o.c., 355; D. DE DECKER, o.c., 516. S 
strani numizmatike je vprašanje nanovo osvetlil ob analizi čenturske najdbe A. JE- 
LOČNIK, o. c., 27, ki datira emitiranje teh novcev v čas od zač. 308 do zač. 309 (starejši 
avtorji večinoma v čas 307—308). 

17 FJ. DOELGER, Beiträge zur Geschichte des Kreuzzeichens Il, Jahrbuch für 
Antike und Christentum 3, 1960, 5. 

18 Zvezda in polmesec sta simbola za »aeternitas Augusti« (L. LAFFRANCHI, 

o.c., 49). 
19 V drugi seriji oglejskih reduciranih folisov z dvojnim signiranjem, kovani od 

začetka 308 do začetka 309, je upodobljen na reveru tempelj s šestimi stebri. V treh 

201



predimenzionirati. V najvažnejši depojski najdbi z oglejskega območja iz 
Maksencijeve dobe, iz Čenturske zakladne najdbe, je razvidno, da se ta 
krščanski znak pojavlja le v eni od treh novčnih emisij (2. emisija leta 308) 
in še v tej je skromno zastopan (ca. 3 %o), tako da znaša delež novcev s 
krščanskim znakom v celotni sestavi oglejskih novcev iz Maksencijeve 
dobe manj kot en odstotek, v celotni novčni produkciji Maksencijevih 
kovnic (poleg Ogleja še Ticinum, Rim, Ostija in Kartagina) pa je komajda 
zaznaven. To dejstvo gotovo dokazuje Maksencijevo tolerantno versko 
politiko do kristjanov, nikakor pa ne kaže na to, da bi bil Maksencij 
kristjan ali da bi sam kakorkoli favoriziral krščanstvo. Težko je reči, 
ali je pobuda za kovanje novcev s krščanskim simbolom prišla od samih 
oglejskih kovničarjev kristjanov, ali je bilo dano posebno dovoljenje s 
strani države?" Dejstvo samo nam povsem v soglasju z literarnimi viri 
dokazuje, da je bilo krščanstvo na ozemlju cesarja Maksencija, torej tudi 
na oglejskem območju z Istro in Emono, že nekaj let pred tolerančnimi 
edikti »religio licita«. 

oficinah oglejske kovnice so v zatrepu templja upodabljali naslednje znake (gl. A. JE- 
LOČNIK, o. c., 24 ss.): 

1. oficina: 3¢ šesterokraka zvezda (A. JELOCNIK, o.c., p. 191, n. 66—69, 79—81; T. 

MI (66, 68); IV (79, 80, 81); XXII (67 b); A. JELOCNIK-P. KOS, o. c., 
p. 53, n. 108—110; 120—123; T. IV (108); V (121, 123)). 

2. oficina: 4 polmesec (A. JELOČNIK, 191 s.n. 70—73, $la—84; T. III (71); IV (72, 
84); XXII (81a); A. JELOCNIK-P. KOS, 53 s., n. 111—114, 124—127; T. 
IV (112); V (113, 125, 127). 

2. oficina: X znak za deset (?) (A. JELOCNIK, 191 s., 74—76, 85—87; T.IV (75, 76, 
85); XXII (75a); A. JELOCNIK-P. KOS, 53s., n.115—117, 128—129; 
T. V (116, 129)). 

+ grški križ (A. JELOCNIK, p.192, n.77—78a, 88; T.IV (77, 78, 88); 
XXII (78 a); A. JELOČNIK-P. KOS, 53, n. 118, 119; T. V (118, 119). 

Novci z grškim križem očitno niso bili pogosti. V najdbi Čentur A (B) naletimo med 
907 (398) primerki iz te serije na ta znak le na 29 (12) primerkih (A. JELOČNIK, o. c., 
27), kar znaša le 3,2 (3) %, v najdbi Centur C pa med 546 novci iz te serije (A. JELOC- 
NIK-P. KOS, o.c., 17) le na 14 novcih, kar znaša le 2,56 %/o. Ce upoštevamo še emiti- 
ranje prve in tretje serije oglejske kovnice v času Maksencija (v najdbi Centur A (B) 
3133 (1407) novcev (A. JELOCNIK, 29) oz. v najdbi Centur C 902 novca (A. JELOC- 
NIK-P. KOS, 17), zajema delež novcev z grškim križem med Maksencijevim ostalim »po- 
ganskim« emitiranjem oglejske kovnice komaj približno 1% novčne produkcije, če 
sodimo po sestavi čenturskih najdb (v najdbi Centur A 0,92%, Centur B 0,85%, Centur 
© (z zelo okrnjeno 3. emisijo) komaj 1,55 %). 

20 K prvemu mnenju se ja nagibal L. LAFFRANCHI, o.c., 52, za njim A. JELOC- 
NIK, o. c., 27, k drugemu pa (s sklicevanjem na dejstvo, da so bile kovnice v tej dobi 
strogo nadzorovane) D. DE DECKER, 517. Ne glede na to, ali gre za pollegalno kovanje 
krščanskih gorečnežev v kovnici (morda je bil vodja 3. oficine kristjan), ali je bilo to 
kovanje izrecno potrjeno s strani višjih funkcionarjev in s tem v celoti legalno, ostaja 
neizpodbitno dejstvo, da je Maksencij tako kovanje dopuščal. 

202



2. Oglejski mučenci 

Preganjanje kristjanov v obdobju tetrarhij, ki ga moremo na osnovi 
navedenih dejstev na obravnavanem ozemlju datirati v dveletno razdobje 
od februarja 303 do maja 305, dokumentirajo v Ogleju, Istri in Noriku 
pisani viri iz antike. Najstarejši med temi viri so le približno pol stoletja 
mlajši od dobe, na katero se nanašajo. S tem obdobjem stopimo pri pro- 
učevanju krščanstva v teh pokrajinah na relativno trdna tla. Izročilo nam 
sporoča le majhno število žrtev. Po imenu poznamo komaj eno desetino 
mučencev, neimenovanih je v virih še nekaj desetin. Na tej podlagi mo- 
remo soditi, da preganjanje ni bilo posebno hudo, zlasti če ga primerjamo 
s preganjanji na Vzhodu, pa tudi v Panoniji"! Ker nam viri za to pre- 
ganjanje, zlasti legendarno izročilo, sporočajo na bolj ali manj zanesljiv 
način celo vrsto zelo važnih podrobnosti iz življenja krščanskih skupnosti 
na tem področju, zaslužijo še dodatno pozornost in historično obravnavo. 

Zanesljivo dokazanih mučencev iz Dioklecijanove dobe je bilo v 
Ogleju le sedem ali osem. Kljub majhnemu številu je bilo njihovo čašče- 
nje v Ogleju od konca preganjanj dalje zelo intenzivno. Pridige in traktati 
škofa Kromacija (388—-408) nam poleg žal silno fragmentarno ohranjene 
pridige o domačih mučencih Feliksu in Fontunatu® razkrivajo muče- 
niški kult v mestu, za katerega moremo domnevati, da je v znatni meri 
temeljil na domačih mučencih, saj je bilo število dotlej v Oglej zanesljivo 
prinešenih relikvij drugih mučencev prav majhno." Kromacij je v svojih 
spisih razvil na več mestih teologijo mučeništva in opredelil vlogo mučen- 
cev v življenju Cerkve."' Njegove poglavitne misli so naslednje. 

Mučenci zavzemajo v Cerkvi posebno pomembno mesto. Kot se gore 
dvigajo nad dolinami, tako se očaki, preroki, apostoli in mučenci dvigajo 
nad grešniki in neverniki." Njihov prvak (»princeps martyrum«) in njihov 
pastir je sam Kristus, čigar purpurni plašč simbolizira mučeništvo." Mu- 

? Če upoštevamo, da nam viri za Oglej, Istro in Norik dokazujejo najmanj 50 
žrtev preganjanja kristjanov v dobi cesarja Dioklecijana (od tega se jih ca.40 nanaša 
na Norik, vendar samo 7 (8) na Oglej in 6 na Istro), je bilo število žrtev v primerjavi 
z velikostjo krščanskih skupnosti (tako zlasti oglejske) in v primerjavi s številom žrtev 
v Egiptu, Siriji, Mali Aziji in v podonavskih provincah ter v Afriki in Rimu, resnično 
majhno. O vprašanju števila žrtev preganjanj kristjanov gl. kratko R.BRATOZ, ZČ 
37, 1983, 136 s. 

2 Gl.op. 112. 
83 Gl, pogl. I, op. 154 in 155. 
% Vsa mesta je zbral in komentiral J. LEMARIE, La testimonianza del martirio nei 

sermoni di Cromazio di Aquileia, Rivista di storia e letteratura religiosa 5, 1969, 3—12; 
gl. tudi S. TAVANO, Appunti, 144 s.; IDEM, Riflessioni, 342. 

25 CHROMATIUS, Sermo 5,2 (edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CSEL 9A, 1974, 23, 
v. 19ss.). 

© Sermo 8,2 (p.34, v.52s.); 19,1—2 (p.89s., v.24ss.); 23,2 (v.105, 50s.); 
J. LEMARIE, La testimonianza, 7 s. 

203



čenci so Kristusovi pričevalci, ki so v času preganjanj raje izbrali mučeniško 
smrt kakor odpad od Cerkve, zato, da bi večno ostali v Kristusovi Cerkvi. 
S svojo smrtjo so okrasili Kristusovo Cerkev." Mučeništvo je kot krvavi 
krst še boljše od krsta z vodo." Mučenci so posebej zaslužni, ker so telo 
in dušo izročili mučeniški smrti; s tem, da so za Kristusa darovali svoja 
telesa, so dali največji davek veri (»fidei capitatio«).°° V rangu posebej 
zaslužnih za Cerkev se navajajo mučenci sicer za očaki, preroki in apo- 
stoli, vendar pred spoznavalci, duhovniki (škofi in prezbiterji), služabniki 
(diakoni in ostalimi kleriki), devicami, vdovami in drugimi dobrimi 
kristjani." Tako kot Kristus so mučenci premagali smrt. S tem so si pri- 
borili večno življenje in nebeško kraljestvo." V želji, da bi dosegli nebeško 
kraljestvo, se mučenci ne izogibajo preganjanja, telesnih kazni in smrti. 
Preganjanje samo je resda grenka izkušnja, vendar »rodi sladke sadove 
zveličanja«, to je spoznavalce in mučence," 

Iz navedenih Kromacijevih misli je razvidno, da je bilo čaščenje mu- 
čencev v življenju krščanske skupnosti v Ogleju okrog leta 400 silno 
pomembno, tako kot nasplošno v vsem tedanjem krščanskem svetu. Za to 
dobo moremo na osnovi omenjenih Kromacijevih razmišljanj in na osnovi 
analognega razvoja drugod na Zahodu domnevati, da so postali zapisi o 
domačih mučencih (»acta« ali »passiones«) sestavni del vzgojne lektire 
med mašnimi obredi, vsaj na dan obhajanja spomina na te mučence. To 
dejstvo je samo na sebi gotovo veliko prispevalo k razvoju domače hagio- 
grafije.s?a 

Čaščenje domačih svetnikov v tej dobi se je v popularni obliki odražalo 
še na dva načina: v dajanju imen po domačih mučencih in v pokopavanju 
pokojnikov v bližini njihovih domnevnih ali resničnih grobov. Tidve 

= Sermo 9,1 (p.39, v.28ss.); 19,2 (p.90, v.515.: »...ornant enim martyres 
ecclesiam Christi.«). 

= Sermo 14,2 (p.63, v.37ss.: »... Bomum est quidem et baptismum aquae, sed 
potius bonum et optimum baptismum martyrii. Illic indulgentia, hic praemium est. Illic 
remissio peccatorum, hic promeretur corona virtutum.«). Prim. RUFINUS, Expositio 
symboli 21 (ed. M. SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 158); J. LEMARIE, La testimonianza, 
6s. 

* Sermo 19,2 (p. 90, v. 53 ss.); 32,1 (p. 144, v. 27 ss.). 
30 Sermo 24,3 (p.110, v.51ss.): »Habet enim ecclesia diversas et varias gratias, 

habet martyres, habet confessores, habet sacerdotes, habet ministros, habet virgines, 

habet viduas, habet operarios iustitiae.« O vsebini izrazov gl. J. LEMARIE, SC 164, 1971, 
735, op. 4. 

31 Sermo 28,4 (p. 130, v. 61 ss.); Tractatus 17,8,1—2 (p. 276, v. 240 ss.). 
% Sermo 21,2 (p.98, v.38 ss.); prim. OPTATUS, De schismate Donatistarum 1,13 

(PL 11, 908 s.). 
8a Spisi o (domačih) mučencih so postali sestavni del liturgičnih tekstov po sklepu 

koncila v Hiponi leta 393 in koncila v Kartagini leta 397 (»Liceat etiam legi (sc. in 
ecclesia) passiones martyrum, cum anniversarii dies eorum celebrantur«; gl. G. LAZZATI, 
Gli svilupi della letteratura sui martiri nei primi quattro secoli, Torino 1956, 19). O 
odporu do uvajanju teh besedil v liturgijo prim. op. 76. 

204



ljudski potezi kulta domačih mučencev moremo zaslediti tudi v Ogleju in 
na njegovem vplivnem območju.sb 

A. Kancijeva skupina 

Čaščenje te skupine mučencev, ki jo sestavljajo Kancij, Kancijan (nje- 
gov brat), Kancijanila (njuna sestra) in Protus (njihov učitelj), posredno 
pa je z njo povezan še Krisogon," je bilo že v antiki na oglejskem območju 
zelo popularno. Verjetno so bili Kanciji že od nekdaj najbolj znani oglejski 
mučenci, saj jih je Venancij Fortunat ob koncu 6. stoletja ob priložnostni 
potopisni omembi oglejskih mučencev postavil na prvo mesto." Omenjajo 
se na več dni v Hijeronimijanskem martirologiju® in na 31. maj v histo- 

8 V Ogleju in na oglejskem območju so dokumentirani naslednji kristjani iz 5. in 
6. stol., ki so dobili ime po domačih (oz. »podomačenih«) mučencih: »Hilarus et 
Tlatianjus« (napis iz Gradeža, gl. pogl. II, op. 19 in 22); »Hilara« in »Eufemia« (»basi- 
lica del fondo Tullio alla Beligna« pri Ogleju; G. BRUSIN-P. L. ZOVATTO, Monumenti 
paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine 1957, 273; 278); »Felex«, »Eufemia«, 
»(T)hecla« (Santa Maria delle Grazie v Gradežu; G. BRUSIN-P. L. ZOVATTO, o.c., 
430 op.48); »Eufemia cum filio suo Crysogono def(ensore) s(an)c(t)ae eccl(esiae) 
Aquil(eiensis)« in »[Ca]ntlius def(ensor)?] s(an)c(t)ae eccl(esiae) Terg(estinae)?« (bazilika 
v ulici Madonna del mare v Trstu; G. CUSCITO, Le epigrafi musive della basilica mar- 
tiriale di Trieste, AN 44, 1973, 141; 145 s.). 

O pokopu v bližini grobov mučencev v Ogleju gl. op. 134. 
3 Glavna literatura: P. PASCHINI, La chiesa, 58—64; IDEM, A proposito dei 

martiri aquileiesi, AN 4, 1933, 25—26; F. LANZONI, Le diocesi, 866—872; 1. DANIELE, 
Canzio, Canziano e Canzianella, BS 3, 1963, 758—760; E. JOSI, Crisogono di Aquileia, 
BS 4, 1964, 306—308; S. TAVANO, Appunti, 158—165 in 169—170; G. CUSCITO, 
Testimonianze archeologico monumentali sul più antico culto dei santi nella »Venetia 
et Histria«, AN 45—46, 1974—75, 641—644; IDEM, Questioni agiografiche di Aquileia 
e dell'Istria. Contributo alla conoscenza del cristianesimo precostantiniano, Atti del IX 
Congr. intern. di archeol. cristiana, Roma 1975, Città del Vaticano 1978, 173—17 
IDEM, Cristianesimo antico, 89—93; V.SAXER, L’hagiographie ancienne d’Aquilée 
propos d'un livre recent, Mélanges de l’École frangaise de Rome. Moyen age — Temps 
modernes 92, 1980—2, 373—392, zlasti 376 ss.; A. NIERO, I martiri, 158—166; S. TA- 
VANO, Riflessioni, 346—353. Od domate literature o teh za zgodovino Cerkve na 

Slovenskem zelo pomembnih svetnikih gl. LS 2, 1970, 488—489. 

® De vita sancti Martini 4, 658—660 (PL 88, 424): 
» Aut Aquileiensem si fortasse accesseris urbem, 
Cantianos Domini nimium venereris amicos; 
Ac Fortunati benedictam martyris urnam.« 

Poudariti velja, da Venancij v tem sicer zelo okrnjenem prikazu oglejskih mučen- 
cev tudi Kancijevo skupino predstavlja brez Prota in Krisogona. 

3 MH, Mai 31 (p. 283 in 284 n.1): 
»In Aquileia Canti Cantiani Proti Crisogoni et Cantianellae.« MH, lun.14 (318, 

n. 17—19): »Cantianellae. in Aquileia Proti.« 
lun. 15 (319, n. 8—10): »Candidi Cantiani Cantianellae Proti Crisogoni.« 
Jun. 17 (322 in 323 n. 20): »in Aquileia Canti Cantiani et Cantianae.« 
Medtem ko se omenja Protus skupaj s Kanciji (z izjemo 17. jun.), pa se omenja Kriso- 

gon skupaj s Kanciji in Protom samo 31. maja in 15. junija, poleg tega pa še dvakrat 
posamič, neodvisno od Kancijeve skupine: MH Feb.17 (102 in 103 n.13): »Aquileia 

205



ričnih martirologijih od Florovega dalje ter v Rimskem martirologiju.8 
O teh mučencih se je ohranilo bogato legendarno izročilo, segajoče na 
konec 4. ali na začetek 5. stoletja, ki vsebuje mnoge avtentične sestavine 
in je postalo podlaga zapisov v martirologijih ter poznejšega svetniškega 
čaščenja. To legendarno izročilo, ki je izmed vseh doslej obravnavanih 
najbolj bogato z ozirom na obseg zapisov in njihovo izpovedno vrednost, 
sestavljajo tri skupine zapisov: legenda o Kancijih, ohranjena v več 
variantah, pridiga torinskega škofa Maksima s konca 4. ali z začetka 
5. stoletja in (deloma) rimska legenda o mučenki Anastaziji. Odnos med 
temi tremi zapisi — presenetljivo je, da noben zapis ni oglejski, saj sta 
obe legendi v danes poznani obliki brez dvoma rimskega izvora, pridigo 
pa je napisal torinski škof — nam pojasni čas, okoliščine nastanka ter 
avtentičnost izročila o Kancijih. 

Legenda nam v najbolj poznani varianti sporoča sledeče:" 

Crisogoni«; MH, Nov.24 (618s.): »in Aquileia civitate sancti Crisogoni« (v večini 
rokopisov nastopa tu kot rimski mučenec; gl. var. lect. in AA SS Nov.II/1 1894, 
146). 

3 FLORUS, Mai 31 (Ed. prat., 98): »Apud Aquileiam, natale sanctorum martyrum 
Cantii, Cantiani et Cantianillae fratrum.« ADO (PL 123, 272) ponovi Florov elogij. 
Daljši elogij posreduje USUARDUS (p. 238): »Apud urbem Aguileiam, natalis sanctorum 
martyrum Cantii, Cantiani et Cantianillae fratrum, qui, cum ducerent prosapiam de 
genere Aniciorum, ob christianae fidei constantiam, una cum pedagogo suo Proto, 
capite plexi sunt.« MR, Mai 31 (3) (p.216): »Aquileiae sanctorum martyrum Cantü, 
Cantiani et Cantianillae fratrum, qui cum essent ex illustri Aniciorum progenie, sub 
Diocletiano et Maximiano imperatoribus ob christianae fidei constantiam una cum 
paedagogo suo Proto capite plexi sunt.« 

Krisogon se v historičnih martirologijih in v MR omenja samo kot rimski mučenec, 
čaščen 24. nov. (kot takega ga omenjajo BEDA, FLORUS (Ed. prat., 213; H. QUENTIN, 
Les mart. hist., 58 s.; 252 s.), Parvum Romanum (H. QUENTIN, o. c., 447), USUARDUS 
(347); MR (542, n.2)). Izjema med historičnimi martirologiji je le ADO (PL 123, 
399—401), ki sicer imenuje Krisogona rimskega mučenca, vendar sledeč legendi. v 
nadaljevanju postavlja njegovo mučeništvo v Akve gradate pri Ogleju. V Synax. Eccl. CP 
(st. 255) se navaja na isti dan, vendar brez omembe kraja mučeništva, drugič (st. 336) 
pa se omenja kot mučenec iz Nikaje. 

37 Legenda o Kancijih je poznana v več variantah, ki se med seboj nekoliko, vendar 
ne bistveno razlikujejo. Sistematična primerjalna analiza vseh variant je še vedno deside- 
rat, vendar si na osnovi poznanih dejstev od nje ne moremo obetati bistvenih novosti, 
vsaj za zgodovinsko poznavanje problematike ne. Različne variante legende navaja 
BHL, 1543—1548 (1549). Najbolj poznana varianta je tista, ki je objavljena v AA SS 
Mai VII, 1866, 421—422 (— BHL 1546), ki se jo bomo držali pri navajanju. 

V oblikovnem in vsebinskem oziru zelo odstopa od teh variant legenda, ki je ne 
upoštevajo niti AA SS, niti BHL, in jo je na osnovi pasijonarija iz 14. stoletja objavil 
P. KANDLER, CDI, A.290. Ta legenda, ki ohranja od prvotnega jedra prav malo, je 
kasnejša in zato skorajda brez vrednosti. Po tej varianti naj bi Kancije, iz rodu Anicijev, 
krščanskih staršev, v Rimu preganjal mestni prefekt Asklepijades, ki je dal oba brata 
mučiti in zapreti v ječo. Od tam so ju rešili njuni sužnji in prijatelji, Kanciji so potovali 
po mestih in prišli čez čas v kraj v bližini Ogleja. Tu jih je preganjal prezes Sokracij 
ob pomoči svetovalca Aspazija. Opisu aretacije je sledilo mučenje (tega v glavni 
varianti sploh ni!). Štirinajstletno sestro Kancijanilo, ki se je sama javila prezesu, so 
golo gnali skozi mesto in šibali (očiten je vpliv legende o oglejskih devicah; gl. pogl. I, 4). 

206



Uvodnemu poglavju, o katerem bomo še posebej govorili, sledi opis 
življenja in mučeniške poti Kancijev. Dva brata in sestra, ki ju je v katoliški 
veri že od detinstva vzgajal učitelj Protus, vsi trije iz visoke rimske družbe 
— izhajali so iz rodu Anicijev, iz katerega je izšel cesar Karin »božanskega 
spomina«, rojeni v 14. mestni regiji — so takoj potem, ko sta Dioklecijan 
in Maksimijan (prvi je vladal v Rimu, drugi v Iliriku (!), Karin pa v Galiji 
ni preganjal kristjanov) začela preganjati kristjane, po posvetu z učiteljem 
Protom razdelili revežem vse svoje imetje, krstili in osvobodili vseh 73 
sužnjev. Nato so zbežali v okolico mesta, s pretvezo, da bodo obiskali 
svoja posestva. To priložnost so izkoristili za to, da so se vrnili v Oglej, v 
bližini katerega so imeli veliko zemljiško posest (non parva rura) in kamor 
jih je pritegnil zgled mučenca Krisogona. Toda v Ogleju je bilo še hujše 
preganjanje kristjanov kakor v Rimu. Ječe so bile polne mučencev in spo- 
znavalcev. Kanciji so ponoči odšli k zaprtim kristjanom, ki so jim povedali, 
da je bil pred 36 dnevi obglavljen v blišini mesta, v kraju »Ad aguas gra- 
datas«, mučenec Krisogon. Naslednje jutro so na čudežen način ozdravili 
številne bolnike: slepe, gobave, obsedene in celo napol mrtve. Tedanji 
oglejski prezes Dulcidij in njegov pomočnik (comes) Sisinij sta ob prihodu 
Kancijev v Oglej odredila, da morajo žrtvovati poganskim bogovom. Ker 
so ti odbili, sta vprašala za svet cesarja Dioklecijana in Maksimijana. Cesarja 
sta odredila za Kancije smrtno kazen z obglavljenjem, če ne počastijo 
bogov. Ko so Kanciji to zvedeli, so se z vozom odpeljali iz Ogleja, da bi 
prišli na grob mučenca Krisogona, kjer naj bi jih po božjem razodetju do- 
letela mučeniška smrt. Med vožnjo se je v kraju Ad aguas gradatas, kjer 
je kot mučenec umrl Krisogon, eden od mezgov zgrudil in tu jih je Sisinij 
z biriči dohitel. Ker niso hoteli darovati Jupitru, jih je dal obglaviti. Prezbiter 
Zenus (očitno identičen z Zojlom, ki je že pokopal Krisogona) je na časten 
način pokopal tudi Kancije in Prota poleg Krisogona. To se je zgodilo 31. 
maja, 12 milj od Ogleja, onstran (— vzhodno od) Soče v kraju Aguae gra- 
datae. 

Pristno jedro legende, segajoče v čas okrog leta 400, nam razkriva 
pridiga torinskega škofa Maksima z začetka 5. stoletja (umrl med leti 
408 in 423). Gre za pridigo, ki jo je govoril škof očitno na spominski 
dan Kancijev v samem Ogleju ali na grobu mučencev v bližini mesta. Iz te 

Sledila je epizoda s kočijo, ki je skorajda edina skupna vez med to in glavno varianto (le 
temveč so jih prezesovi služabniki peljali s kočijo, ker niso 

mogli hoditi) in opis obglavljenja. Učitelj Protus se prvič omenja šele ob opisu usmrtitve, 
za katero nista podana niti kraj, niti datum. 

Legenda je praktično brez vrednosti, ker imamo za Kancije druge bolj zanesljive 
vire. Edini moment, ki v njej zasluži pozornost, je omemba prefekta Asklepijada 
(»Quaestionarius prefecture promereretur urbis Rome Asclepiades prefectus dioecesis 
Orientalis ...«), saj gre za znanega prefekta Vzhodne prefekture iz leta 303, ki je bil 
hud preganjalec kristjanov (gl. PLRE I, 114). »Prenos« tega funkcionarja iz Antiohije 
(mučitelj mučenca Romana; gl. PRUDENTIUS, Peristephanon 10, passim; ed.H.]. 
THOMSON, LCL, 1961, 228 ss.; Synax. Eccl. CP, 235; MR, Nov.18 (2) (530)) v Rim 
je nehistorična. 

38 MAXIMUS episc. Taurinensis, Sermo 15 (ed. A. MUTZENBECHER, CCSL 23, 

1962, 57—58). 

207



pridige, ki gotovo celo vrsto podrobnosti izpušča, saj gre za govor pred 
občinstvom, ki je usodo Kancijev gotovo dobro poznalo," moremo oceniti 
kot neizpodbitno dejstvo, da gre za dva brata in sestro s presenetljivo 
podobnimi imeni, ki so v času preganjanja kristjanov v Ogleju bežali z 
vozom iz mesta, bili zajeti in skupaj na enak način usmr£eni.* Lahek način 
smrti (tudi legenda ne omenja torture)" in vožnja z vozom kažeta, da 
gre za ljudi iz višjih slojev." Epizoda bega z vozom je brez dvoma pristna 
in temelji na tedaj že fiksiranem izročilu." Kot najbolj značilen in poučen 
del izročila o mučencih je iz prvotnega izročila (historia) prešla v pridigo in 
nato v legendo." Primerjava z Elijevim vozom izvira od Maksima in je prek 
njega v oblikovno in vsebinsko enakem sklopu prešla v legendo. Z njo je 
dal torinski škof epizodi bega iz mesta novo vsebino. Ker je beg očitno 

39 S, TAVANO, Appunti, 161; A. NIERO, I martiri, 160. 
4° MAXIMUS, Sermo 15,1 (cit. ed., 57): »Hodie beatissimorum Canti Cantiani et 

Cantianillae natalis est. Quam bene et iucunde tres martyres uno paene vocabulo 

nuncupantur! Nec mirum si similes sunt nomine, qui sunt similes passione ... Uniter 
enim vocati sunt a domino, non interposito tempore aliter et aliter passi, sed omnes 
eodem ictu pariter martyrium pertulerunt ... et qui erant consanguinitate fratres, fierent 
etiam sanctitate germani ...« Ker ob koncu 3. stol. stara, iz republikanske dobe izvira- 
joča načela pri dajanju imen niso bila več v veljavi, ni nujno upravičen sklep, da gre v 
primeru Kancijana za Kancijevega osvobojenca oz. adoptiranca (A. NIERO, I martiri, 
159). Zelo podobna imena med brati in sestrami v tisti dobi očitno niso bila redkost 

(pomislimo samo na Konstantinovo družino), prav tako imena na -anus očitno niso 
bila več »signum« za nizek socialni izvor, saj so jih brez zadrege nosili številni cesarji 
(Diokles je ob nastopu vlade celo postal Diocletianus). 

# Dvakratno mučenje Kancijev, v Rimu in Ogleju, se omenja samo v pozni in 
slabši varianti legende, ki jo je objavil P. KANDLER, CDI, A. 290 (gl. op. 37). Obglavlje- 
nje z mečem, ki ga omenja passio (c. 8), nanj pa meri tudi Maksimus (»eodem ictu .. .«), 
je veljalo za najlažjo obliko usmrtitve (gl. D. 48,19,8). V času Dioklecijanovega prega- 
njanja kristjanov se je štelo kot »quasi beneficium«; deležni so ga bili le redki, »qui ob 
merita impetraverunt bonam mortem« (LACTANTIUS, De mort. pers. 22,3 (cit. ed., 
103)). Prim. Th. MOMMSEN, Römisches Strafrecht, Leipzig 1899, 923 ss. 

4 A.NIERO, I martiri, 160. Na posreden način kaže na relativno visok družbeni 
status Kancijev tudi istrska veja tega rodu. V Poreču se omenja en Kancij kot ugleden 
kurial (LI. X, 2, 16; L’année čpigraphigue 1966, 148; oba napisa iz |. ali 2.stol. se 
verjetno nanašata na isto osebo), v Trstu kot »defensor ecclesiae« na mozaičnem napisu 
bazilike iz 5.stol. (P. L. ZOVATTO, Il »defensor ecclesiae« e le iscrizioni musive di 
Trieste, RSCI 20, 1966, 3 s.; z domnevo, da gre za sorodnika oglejskih mučencev). Visok 
socialni izvor Kancijev nam kaže tudi njihova upodobitev na relikviariju iz Gradeža (gl. 
op. 54), kjer je zlasti Kancijanila upodobljena kot dama iz visoke družbe. 

4 MAXIMUS, Sermo 15,2 (p. 57): »Refert autem de beatis supradictis historia quod 
tempore passionis, cum eos persecutor inguireret, ascenso vehiculo iunctis mulabus eos 
secedere voluisse; et cum non longe ab urbis moenibus iter agerent, unum animal de 
subiunctis conruisse; atque ita illos a persecutoribus conpraehensos tentos ad poenam . . .« 

44. O pomenu termina »historia« pri Kromaciju in Maksimu (pri obeh se pojavlja 
v ohranjenih delih po trikrat in pri obeh pomeni v rahlih niansah zapisano poročilo 
ali fiksirano ustno izročilo o nekem dogodku, v nasprotju z neposrednim izkustvom), 
gl. S. TAVANO, Riflessioni, 348 s.; prim. V. SAXER, L’hagiographie ancienie d'Aguilče 
d propos d'un livre recent, (kot o op. 33), 376 s. 

208



11. Sv. Just



12. Sv. Maver



veljal za premalo junaško in za nekatere tudi nepotrebno početje" je 
Maksim poiskal ustrezno razlago, da namreč ne gre za pravi beg, temveč 
za vožnjo slavni smrti naproti. Stvarni argument za tako razlago je našel 
Maksim v dveh dejstvih, ki jih moremo oceniti kot resnični: Kanciji 
so bežali iz mesta, dasi bi se bili verjetno v mestni gneči lažje skrili, in 
so bežali skupaj, dasi bi bil beg brez dvoma bolj varen, če bi bežali posamič 
in vsak na svojo stran. Tako je »sramoten« beg preoblikoval v triumfalno 
vožnjo, beg pred smrtjo v hoteno iskanje slave mučeniške smrti." Torinski 
škof nam poleg te osrednje epizode ne poroča ničesar o Kancijih, o nji- 
hovem izvoru (to je bilo gotovo publiki povsem jasno), prav tako se ne 
omenjata Protus in Krisogon ali katerakoli druga oseba, ki nastopa v 
legendi. V pridigi ni nobene aluzije na tuj, rimski izvor mučencev, o 
katerem govori legenda, zato moremo po pravici soditi, da gre za domače 
mučence. Dejstvo, da se v pridigi niti sam Oglej nikjer ne omenja, si mo- 
remo razlagati s tem, da je Maksim zelo verjetno nastopil s pridigo v sa- 
mem mestu, bolj verjetno kakor na kraju usmrtitve ali na grobu mučencev." 
Oznaka kraja usmrtitve v pridigi (nedaleč od mestnega obzidja) je 
namreč napačna v toliko, ker gre za kraj, ki je od Ogleja oddaljen vsaj 
deset kilometrov. O kraju usmrtitve in pokopa Kancijev danes namreč 
ni nobenega dvoma več. Aguae gradatae, ki se omenjajo v legendi o Kan- 
cijih in v legendi o sv. Anastaziji nimajo nobene zveze z Gradežem, pač 
pa je to dan. Škocjan ob Soči, kjer se je vse do danes ohranil toponim 
»Grodata«." Očitno so Kanciji bežali iz Ogleja po Viji Gemini proti 

4 Da je beg pred preganjalci neprimerno in nepotrebno dejanje, je dokazoval 
TERTULLIANUS, De fuga (edd. J.J. THIERRY, CCSL 2, 1954, 1135—1155, passim). 

4 MAXIMUS, Sermo 15,2 (p. 57, v. 24 ss.): »Nam sicut Helias curru adplicito quasi 
ascendit in caelum, ita et isti vehiculo admoto ad martyrium pervenerunt ... (3) (p. 58, 
v. 35 ss.) Ergo cum beatos de quibus loguimur persecutor urgueret, vehiculum conscen- 

derunt. Qua causa? Ut fugerent? Absit! Non ut fugerent, sed ut ad martyrium citius 
pervenirent; non ut latitarent, sed ut christianos se cunctis transeuntibus manifestius 
adprobarent. Ceterum occultius inter plures in civitate latere potuerant, tutius per diversa 
singuli fugae praesidium conmendare. At vero ubi quis congregatione habita stratis 
vehiculis apparatu disposito per aggerem publicum egreditur, illic non fuga dicenda est 
sed profectus. Sancti enim viri hoc facto velut in triumphali curru positi contestabantur 
dicentes: "Ecce persecutor, ecce proficiscimur, ecce praecedimus! ... Nolumus enim videri 
inviti ducti ad poenam, qui praecedere nos profitemur ad gloriam.’« Pisec legende je v 
c.7 (AA SS Mai VII, 1866, 422 D—E) od mesta »Quod factum quam gloriosum sit...« 
do konca poglavja dobesedno povzel zadnji dve tretjini Maksimove pridige (Sermo 
15,2—3; cit. ed 57 s., v. 21—48). 

47 Mesto, na katerega se nanaša dogodek, se enkrat označuje kot urbs (gl. nasl. op.), 
enkrat kot civitas (gl. op. 46). Oba izraza sta za Oglej ustrezna, saj gre za veliko mesto. 
Da je Maksim nastopil s pridigo v Ogleju ali Škocjanu ob Soči, je domneval S. TAVANO, 
Appunti, 161; prim. IDEM, Riflessioni, 350. 

48 „non longe ab urbis moenibus« (Sermo 15,2; p. 57, v. 18 s.). 
4° S. TAVANO, Indagini sulle »Aguae Gradatae«, Studi Goriziani 30, 1961, 157 

—164, ki na str. 161 opozarja na dejstvo, da razdalja 12 milj od Ogleja (Passio Cant. 8; 
AA SS Mai VII, 1866, 422 F) ustreza Štivanu ob izlivu Timava in ne Škocjanu ob Soči. 

14. Acta ecelesiastia & 209



vzhodu in so bili zajeti na območju, ki je ležalo tedaj še v bližini morske 
obale, med itinerarsko cesto in morjem.'" Gre za področje, ki je bilo v 
antiki morda last oglejskih Kancijev (praedium Cantianum?), gotovo pa je 
že v predlangobardski dobi obstajal »vicus Cantianorum«, kjer je že zelo 
verjetno od predlangobardske dobe obstajal samostan, posvečen Mariji, 
zgrajen v čast sv. Kancijev. Kot najstarejši dokument ga namreč omenja 
darovnica Ludvika Pobožnega iz leta 819.5% 

Avtentičnost legendarnega izročila o kraju pokopa dokazujejo tudi 
materialni viri. V Škocjanu ob Soči so arheološka raziskovanja v šest- 
desetih letih odkrila starokrščansko baziliko brez apside iz druge polovice 
5. stoletja, zgrajeno na temeljih predhodne pokopališčne cerkve iz prve 
polovice 4. stoletja"! Na območju oltarja je bil odkrit grob z ostanki 
treh okostij, moškega, mladeniča in ženske, za katere je antropološka 
analiza pokazala, da gre za sorodnike." Vse okoliščine najdbe kažejo, 
da gre zelo verjetno za okostja Kancijev." 

50 S. TAVANO, Indagini, 163; A.GRILLI, Aquileia: il sistema viario romano, 
AAAd 15, 1979, 253s.; le s priobalno lego ali vsaj bližino obale si moremo razlagati 
poročilo v legendi o Krisogonu (Passio Anastasiae 8—9; H. DELEHAYE, Etude sur le 
légendier romain. Les saints de novembre et de décembre, Subsidia hagiographica 23, 
Bruxelles 1936, 227 s.), da je bilo truplo mučenca Krisogona, obglavljenega »ad locum 
qui dicitur Aguas Gradatas«, odvrženo na obalo (»corpusque eius ad litus iactatum est 
iuxta possesionem quae dicitur Ad Saltus«), glavo pa so vrgli v morje (»in mare iactassent 
caput eius«). 

5a »... monasterium sancte Marie quod est situm in territorio Foroiuliensi, con- 

structum in honorem sanctorum Cantianorum ... in memorato vico sanctorum Cantiano- 
rum ...« (S. TAVANO, Un monastero altomedioevale a San Canziano, MSF 45, 1962 
—1964, 161—169 (zlasti 163 s., z objavo dokumenta); gl. še IDEM, Appunti, 161 s.; IDEM, 
Riflessioni, 352 s.; P. ZOVATTO, Il monachesimo benedettino del Friuli, Quarto d’Altino 
1977, 118 s.). 

51 M MIRABELLA ROBERTI, Una basilica paleocristiana a San Canzian d'Isonzo, 
Studi Goriziani 39, 1966, 43—62; IDEM, La basilica paleocristiana di San Canzian 
d'Isonzo, AN 38, 1967, 61—86 (= Scritti di archeologia, AMSI 27—28 n. s., 1979—1980, 
313—331); IDEM, I musaici di San Canzian d'Isonzo, AAAd 8, 1975, 235—244; S. TA- 
VANO, Musaici paleocristiani nel Friuli orientale, Studi Goriziani 27, 1965, 117—130 
(zlasti 120 ss.); IDEM, Indagini a San Canzian d'Isonzo, Ce fastu? 41—43, 1965—1967, 
460—480; IDEM, Ricerche e studi sull territorio di Monfalcone nell'antichità, Studi 
Goriziani 46, 1977, 89—106 (zlasti 97 ss.); G. BOVINI, Antichità cristiane di San Can- 
zian d'Isonzo, S. Giovanni al Timavo e Trieste, Bologna 1973, 1—24; M. MIRABELLA 
ROBERTI-S. TAVANO, San Canzian d'Isonzo, Piccola guida, Trieste 1977, 1-16. 

5? C, CORRAIN, Resti scheletrici umani dagli scavi di S. Canzian d'Isonzo, Studi 

Goriziani 39, 1966, 63—72, zlasti 68 s. 
58 Hipotezo, da gre za okostje Kancijev, je postavil M. MIRABELLA ROBERTI, 

Una basilica paleocristiana, 62; IDEM, La basilica paleocristiana, 81s. S.TAVANO, 
Indagini a San Canzian, 469 op. 25 (prim. Riflessioni, 349 op. 47) je na osnovi generacij- 
ske razlike med okostji (poleg okostja moškega in ženske je okostje približno dvajset- 
letnega mladeniča) postavil domnevo, da gre za dve starostni generaciji pokojnikov 
(Kancij in Kancijanila kot brat in sestra, Kancijan Kancijev sin ali osvobojenec?). Ne 
Maksim ne legendarno izročilo ne govorijo v prid tej interpretaciji in težko bi sprejeli 
domnevo, da je izročilo o tem, da gre za dva brata in sestro, pozno (ca. 400) in napačno, 
saj za tako »retuširanje« ni nobenega stvarnega razloga. 

210



Kot zgoden dokaz čaščenja teh svetnikov moramo upoštevati srebrn 
relikviarij iz Gradeža iz 5. stoletja, na katerem so med osmimi podobami 
prikazani Kristus med apostoloma Petrom in Pavlom (brez napisa) ter 
pet svetnikov, ki so bili očitno v času nastanka relikviarija čaščeni v 
Ogleju; dva tuja (Kvirin iz Siscije in Latin iz Rima) in trije domači, Kancij, 
Kancijan in Kancijanila, vseh pet z napisom. Očitno gre za relikviarij, ki 
je bil nekdaj last oglejske cerkve, a je ob preselitvi cerkvenega zaklada 
v Gradež ob langobardski invaziji v Italijo leta 568 prišel v posest gra- 
deške katedrale.® 

Kasnejša poročila o čaščenju teh svetnikov, ki se nanašajo na antično 
dobo, niso posebno bogata. Stare beneške kronike nam poročajo le to, 
da je tržaški prezbiter Geminijan po langobardskem porušenju Ogleja 
leta 568 našel med razvalinami mesta trupla treh Kancijev. Patriarh 
Pavlin naj bi jih nato pokopal v cerkvi Janeza Evangelista v Gradežu in kot 
datum njihovega čaščenja postavil 30. april. Oba podatka sta neza- 
nesljiva; pri najdbi gre očitno le za relikvije in ne za posmrtne ostanke 
mučencev (corpora), medtem ko je pri drugem poročilu pisec kronike 
napravil napako in je praznik s konca maja pomaknil na konec aprila. 

Velik razmah je doživel kult teh brez dvoma tudi v evropskem merilu 
najbolj popularnih oglejskih svetnikov v srednjem veku. Čaščenje Kan- 
cijev je bilo posebno intenzivno v Benetkah, Raveni, Veroni in Milanu 
na severnoitalskem področju, v Sensu, Etampesu in Parizu v Franciji (po 
1. 1000) in v Hildesheimu na Nemškem (od okrog leta 1045)."% Razumljivo 
je, da je bilo čaščenje Kancijev ves čas intenzivno na oglejskem področju, 
kar nam dokazuje cela vrsta koledarjev s furlanskega območja." Prodor 
čaščenja teh svetnikov med Slovence, rezultat cerkvene politike Ogleja 
v slovenskih deželah od karolinške dobe dalje, je vprašanje zase in bi 
zaslužilo posebno obravnavo." Vsekakor je treba opozoriti na presenetlji- 

% G. BRUSIN-P. L. ZOVATTO, Monumenti paleocristiani di Aquileia e di Grado, 
Udine 1957, 513—522; G. CUSCITO, Testimonianze archeologico monumentali, 645 s.; 
IDEM, Questioni agiografiche, 177; S. TAVANO, Grado paleocristiana, Grado. Societa 
filol. friulana, 57" Congres sept. 1980, 80—83 (z datiranjem relikvidrija na konec 5. stol.). 

58 Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Cronache, p.37, v.15—18; p.41, 
v. 5—9 in 30—34); Origo civitatum Italiae seu Venetiarum, ed. prima; ed. secunda (cit. 

ed., p.38, 16s.; p.40, v.22s.; p.41, v.8s.; p.70, v.255.; p.73, v.21s.; p.74, v.9s.); 
DANDULUS, Chronica, A. 568 (p. 75); A. 579 (84; depositio s. Cantianorum v cerkvi Ja- 
neza Evangelista je datirana v čas gradeške sinode 579 in patriarha Elija). Gl. F. KOS, 
Gradivo, I, 72 (72); 73 (74); 78 (83). 

56 AA SS Mai VII, 1866, 423—425; P. F. KEHR, Italia pontificia VII/2, 158 ss.; I. DA- 
NIELE, BS 3, 1963, 760; E. CATTANEO, Santi Milanesi ad Aquileia e santi Aquileiesi 
a Milano, AAAd 4, 1973, 241—245; M. MAZZOTTI, I! culto e le reliquie dei santi 
Canziani in Ravenna, AAAd 6, 1974, 343—350. 

5 G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 33; 37; 45. 
5 Zelo skromno nas o tem informira LS 2, 1970, 488. V tisku je temeljna študija 

o nastanku cerkvene organizacije na Slovenskem, ki obravnava prodor kulta teh svetni- 
kov med Slovence: J. HOFLER, O prvih cerkvah in pražupnijah na Slovenskem. Prolego- 
mena k historični topografiji predjožefinskih župnij, (zbirka »Kronika« za leto 1986). 

14 211



vo dejstvo, da so na Slovenskem (pa tudi v Furlaniji in v Benetkah) vsi 
toponimi, ki so nastali na osnovi čaščenja teh svetnikov, izvedeni od 
imena drugega v skupini, od sv. Kancijana."? Medtem ko je bila na ožjem 
območju oglejske škofije posvečena Kancijem ena sama cerkev (Škocjan ob 
Soči), pa je bila ta trojica svetnikov, če sodimo po številu njim posve- 
čenih cerkva in kapel, poleg skupine Mohor-Fortunat med Slovenci najbolj 
popularna skupina oglejskih svetnikov." 

Legenda o Kancijih postavlja pred zgodovinarja težko rešljivo vpra- 
šanje odnosa mučenca Prota do Kancijeve skupine. V legendi nastopa 
Protus vseskozi kot vzgojitelj in svetovalec Kancijev in njihov sopotnik 
v mučeniški smrti, vendar nikjer njegova vloga ni samostojna ali celo 
individualizirana. Dejansko nam (domnevni) grob Kancijev v Škocjanu 
ob Soči, relikviarij iz Gradeža med materialnimi viri, po drugi strani pa 
pridiga škofa Maksima iz Torina kot najstarejši pisani vir, ki se najbolj 
približuje avtentičnem izročilu (historia), kažejo, da Protus v najstarejših 
obdobjih očitno ni bil sestavni del Kancijeve skupine mučencev." Oporna 
točka za datiranje njegove včlenitve v Kancijevo skupino je nedvomno 
Hijeronimijanski martirologij, kjer od štirih omemb Kancijev nastopa 
Protus kar v treh primerih.% Da gre v primeru Prota brez dvoma za histo- 
rično osebnost, nam ne dokazuje le imenovani martirologij, temveč tudi 
dva prvovrstna materialna dokaza: sarkofag s sredine 4. stoletja z na- 
pisom, da je v njem pokopan ta mučenec, in plošča, očitno del nagrobnika, 
z vsebinsko enakim napisom, ki je še kakšno desetletje starejša od 

59 A, NIERO, I martiri, 159 s. domneva, da je vzrok za to njegova mladost; vrsta 
primerov kaže, da so tisti, ki so mladi darovali življenje za vero, zbujali še posebno 
občudovanje. 

% M. MIRABELLA ROBERTI-S. TAVANO, San Canzian d'Isonzo, 12. 

& Prim. J. HOFLER, Trije popisi cerkva in kapel na Kranjskem in Slovenskem 
Štajerskem s konca 16. stoletja, Viri za zgodovino Slovencev 6, Ljubljana 1982, 20 (10); 
22 (36); 24 (74); 32 (182); 36 (257); 38 (282); 46 (425); 50 (476); 75 (118); 90 (47); 
94 (5); Omenjenim cerkvam je treba prišteti še nekaj cerkva na Koroškem južno od 
Drave in več cerkva na Primorskem. Od tiskanih »Propria sanctorum« Ljubljanske ško- 

fije (gl. »Uvod«, op. 24, 31, 36) ne omenja praznovanja sv. Kancijev »Proprium sanctorum 
iz leta 1687, pač pa ga omenjajo (z lekcijami, ki povzemajo vsebino legende) »Proprium 
sanctorum« iz 1.1729 (str. 119: »In festo SS. Martyrum Cantiani, Cantii, Cantianillae, et 
Prothi«; slede lekcije na str. 120—122), iz leta 1781 (Pars verna, 82—85) in iz leta 1848 

(170—172). 

® Passio, c.2 (cit. ed., 421): »Beatissimos igitur Martyres Christi... a paedagogo 
suo Proto valde Catholica fide fuisse edoctos ... Beatissimi Christi Martyres... consilio 

habito cum B. Proto... (4) ... Advenerunt enim tres germani ex urbe Roma... cum 
Proto paedagogo eorum... (S) ... ascenso vehiculo una cum paedagogo suo Proto... 
(6) Beatissimi vero Martyres... una cum paedagogo suo Proto... (8) Beatissimi vero 
Martyres ... una cum Proto paedagogo ... Passi sunt autem beatissimi Martyres ... cum 
paedagogo eorum...« 

% Odsotnost omembe Prota pri Maksimu je seveda le argumentum ex silentio; prim. 
S.TAVANO, Appunti, 163. 

% Gl. op.35. 

212



sarkofaga.® Oba epigrafska spomenika izhajata iz cerkve sv. Prota iz 
16. stoletja, zgrajene na mestu najstarejše (iz srede 4. stoletja) in prve 
odkrite grobne kapele (cella memoriae) na oglejskem področju, v kateri 
je bil pokopan mučenec Protus (in pozneje zelo verjetno tudi Krisogon), 
na robu Škocjana, približno petsto metrov oddaljene od bazilike z domnev- 
nim grobom Kancijev."" Omemba v Hijeronimijanskem martirologiju in 
sam kraj pokopa tega mučenca nam zanesljivo dokazujeta, da gre za 
mučenca, ki je na neki način povezan s Kancijevo skupino." Ne doka- 
zujeta pa legendarnega izročila, da je bil učitelj Kancijev® in izpodbijata 
poročilo legende, da je bil pokopan skupaj z njimi." Ob utrditvi legen- 
darnega izročila se postavlja vprašanje, zakaj ni kot učitelj Kancijev zavzel 
v kultu teh mučencev pomembnejše vloge in zakaj je tako hitro zatonil 
v pozabo. Srednjeveški zapisi o relikvijah in čaščenju Kancijev ga namreč 
le redko omenjajo.? 

% s, TAVANO, Testimonianze epigrafiche del culto dei martiri Proto e Crisogono 
a San Canciano, Studi Goriziani 28, 1960, 151—164, zlasti 157 s. (fot.); IDEM, Storicita 
dei martiri aquileiesi, Gorizia 1962, 8 s. (z domnevo, da je starejši napis pripadal prvot- 
nemu nagrobniku mučenca Prota, postavljenem po l. 313); G. CUSCITO, Testimonianze, 
642 s.; IDEM, Questioni agiografiche, 175 s. 

6 M. MIRABELLA ROBERTI, La memoria di San Proto a San Canzian d'Isonzo, 

AN 31, 1960, 85—94; IDEM, Memoriae paleocristiane nell'area aquileiese, Akten des 
VII. Intern. Kongr. fiir christl. Archäol., Trier Sept. 1965, 629—635 (= Scritti di archeo- 
logia, AMSI 27—28 n. s., 1979—1980, 303—311); S. TAVANO, Indagini a San Canzian, 
464-466; G. BOVINI, o. c., 211. 

% 5. TAVANO, Appunti, 163, je upravičeno postavil domnevo, da je prav dejstvo, 
da so bili čaščeni v istem kraju, vzrok, da se v Hijeronimijanskem martirologiju navajajo 
skupaj. 

%% Vzrokov za nastanek tega izročila je verjetno več. Gotovo je treba upoštevati 
sosedstvo pokopa (oba grobova oz. kultna objekta nad njima sta bila že sredi 4. stol. 
romarski točki; gl. M. MIRABELLA ROBERTI, La memoria, 92; IDEM, Una basilica, 
59 s.) in skupni dan čaščenja (to je poudaril zlasti S TAVANO, Testimonianze epigra- 
fiche, 163). Če upoštevamo, da je legenda nastala v Rimu, kjer je bil običaj, da so 
bogate družine imele grške učitelje, in kjer očitno niso poznali topografije tega »vicusa 
Cantianorum« v bližini Ogleja, si lahko predstavljamo, da je rimski pisec legende mu- 
čenca z grškim imenom, pokopanega nedaleč stran od Kancijev, napravil za učitelja in 
somučenca Kancijev, pokopanega skupaj z njimi. Prim. A. NIERO, I martiri, 164. Po- 
udariti je treba, da v legendi včlenitev Prota v Kancijevo skupino učinkuje nekako 
umetno (prim. op. 62). 

% MR, 217 n.3. Protus se je v oglejski cerkvi slavil 14. junija (gl. nasl. op. in 
S. TAVANO, Appunti, 163 (15.jun.)). Verjetno je tudi časovna bližina usmrtitve — 
Protus je bil usmrčen samo dva tedna za Kanciji, očitno v isti kampaniji proti oglejskim 
kristjanom — pripomogla k njegovi včlenitvi v Kancijevo skupino v legendarnem iz- 
ročilu. 

% Med historičnimi martirologiji ga navaja šele USUARDUS, ki povzema legendo 
(gl. op. 36; tako tudi rožaški in videmski rokopis; gl. G. BIASUTTI Il »Proprium sancto- 
rum«, 25). V lokalnih koledarjih z oglejskega področja nastopa kot dan čaščenja 14. junij 
(G. BIASUTTI, o. c., 33; 38; 45). O njegovih relikvijah ni ničesar znanega. DANDULUS, 
Chronica, A. 304 (p.28) omenja njegovo mučeniško smrt skupaj s Kanciji v skladu z 
legendo. 

213



Še bolj je zapleteno vprašanje mučenca Krisogona,” ki je le na po- 
sreden način spremljevalec Kancijeve skupine. Legenda o Kancijih omenja 
ljubezen do Krisogona kot glavni vzrok, da so Kanciji zapustili Rim in 
se odpravili v Oglej. V Ogleju so pri zaprtih kristjanih poizvedovali po 
Krisogonu in zvedeli za njegovo mučeniško smrt pred šestintridesetimi 
dnevi. Beg iz Ogleja z vozom, najbolj znan in brez dvoma avtentičen 
dogodek iz njihovega življenja, je pisec legende preoblikoval v nekakšno 
romanje na Krisogonov grob, kjer je Kancije in Prota zadela mučeniška 
smrt in kjer naj bi jih prezbiter Zenus (ki je pokopal tudi Krisogona) 
pokopal v kamnito krsto poleg Krisogona."? Legenda nam slika prestiž 
mučenca Krisogona v oglejski cerkveni skupnosti v času preganjanja. 
Krisogon je bil Kancijem najvišji zgled, ki jih je popeljal v nebeško kra- 
ljestvo. 

Veliko več nam o Krisogonu poroča prvi del rimske legende o sv. Ana- 
staziji, ki se v nekaterih ozirih presenetljivo ujema z legendo o Kancijih."" 

Po tej legendi, ki je sestavljena iz štirih legend (legende o Krisogonu, 
ki nas posebej zanima, legende o solunskih devicah, legende o mučenki 
Teodoti iz bitinijske Nikaje in legende o Anastaziji iz Sirmija), nastopa 
Krisogon kot vzgojitelj mlade Anastazije, hčere senatorja Pretekstata, poro- 
čene s poganskim veljakom Publijem. Anastazija je med preganjanjem kristja- 
nov v Rimu nesebično pomagala zaprtim kristjanom, zaradi česar jo je mož 
doma postavil v »hišni zapor«. Tedaj je ukazal Dioklecijan zapreti Kriso- 
gona, visokega uradnika v pisarni vikarija Rufa. Po skrivnem posredovanju 
neke krščanske starke sta si Anastazija in Krisogon, prva zaprta doma, 
drugi v ječi, skrivaj dopisovala. Legenda nam sporoča štiri pisma te fiktivne 

7 Glavna literatura: MH, 618s. n.1; E.JOSI, Crisogono, BS 4, 1964, 306—308; 
LS 4, 1973, 376 (gl. še op. 33). 

7 Passio Cant. 2 (p.421): »Beatissimi Christi Martyres... de Roma exierunt, et 
apud Aguilegiensem civitatem, pro amore Christianissimi Chrysogoni Martyris, eodem 
tempore repedaverunt. (3)... et interrogarunt viros Christianos, gui in carcere erant 
retrusi, si cum eis esset sanctissimus Christi Martyr Chrysogonus... Jam sunt dies 
trigenta et sex, quod per martyrii palmam ab iniquissimis Principibus capite plexus est 
S. Chrsogonus, non longe ab hac civitate, loco ubi dicitur, Ad aquas gradatas, et ibi 
sepultus est a sanctissimo Zoilo Presbytero ... (5)... ascenso vebiculo ... festinantes 
ire ad corpus sancti Matryris Christi Chrysogoni, Festinate ire ad dilectum meum 
Chrysogonum, quia ibi vobis coronas praeparatas habeo: et ibi debetis coronari, et in 
regno Patris mei cum Chrysogono sine fine gaudere... (6) ... in loco qui appellatur Ad 
aquas gradatas, ubi passus est B. Chrysogonus ... (8) Venerabilis Zenus Presbyter col- 
ligens beatissimorum Martyrum corpora... et in locello marmoreo collocavit eos, juxta 
Chrysogonum.« Varianta legende, ki jo je objavil P. KANDLER, CDI, A. 290 (gl. op. 37), 
Krisogona ne omenja. 

7 BHL 1795—1796; H. DELEHAYE, Etude sur le légendier romain. Les saints de 
novembre et de décembre, Subsidia hagiogr. 23, Bruxelles 1936, 151—171 (študija o 
legendi) in 221—258 (tekstnokritična izdaja latinske in grške legende o sv. Anastaziji). 
Legendo o Krisogonu zelo podrobno povzema ADO, Nov. 24 (PL 123, 399—401), le- 
gendo o Anastaziji pa dokaj podrobno Synax. Eccl. CP (st. 335 s.; zlasti kodeks Cb iz 
12/13. stol.; gl. v. 31ss.), z eno bistveno razliko od latinske predloge: Krisogon po tem 
grškem povzetku legende ni bil mučen v Ogleju, temveč v Nikaji. 

214



korespondence: Anastazijino pismo Krisogonu, Krisogonov spodbudni od- 
govor, po odhodu Anastazijinega moža v Perzijo, ko je bila Anastazija pod- 
vržena še hujšemu nadzoru in mukam, Anastazijino obupano pismo Kriso- 
gonu in njegov tolažilen odgovor. Po Publijevem povratku iz Perzije čez 
tri mesece je Anastazija postala prosta in je obiskala zaprtega Krisogona. 
Ko se je tedaj Dioklecijan zadrževal v Ogleju, je odredil usmrtitev za vse 
v Rimu zaprte kristjane, le Krisogona je dal poklicati predse. Na pot v 
Oglej mu je sledila Anastazija, ki je tako kot prej v Rimu tudi v Ogleju 
pomagala zaprtim kristjanom. Cesar je ponudil Krisogonu celo prefekturo 
in konzulat, če se odpove krščanstvu. Ker je ta odklonil ponudbo, ga je dal 
cesar odvesti v kraj »Aguae gradatae« in ga obglaviti. Njegovo truplo 
so odvrgli na morsko obrežje v bližini posestva »Ad saltus«, kjer so pre- 
bivale krščanske sestre Agape, Hionija in Irena s starim prezbiterjem Zojlom. 
Prezbiter je Krisogonovo truplo pokopal na svojem domu v podzemski 
grobnici. Po razodetju je našel še Krisogonovo glavo, ki so jo bili odvrgli v 
morje. Trideseti dan po pokopu je Zojlus umrl, potem ko se mu je v videnju 
prikazal Krisogon in mu povedal, da bodo sestre device v roku devetih 
dni zajete, vendar jim bo v ječi pomagala Anastazija. Datum dogodkov: 
Krisogon je bil obglavljen 24. nov. in pokopan 27. nov. 

Legenda o Kancijih in prvi del legende o Anastaziji se v bistvenem 
dopolnjujeta, v nekaterih ozirih izpodbijata in postavljata pred zgodo- 
vinarja vrsto novih vprašanj. Ne sme nas presenetiti popolno ujemanje 
uvodnega poglavja v obe legendi, saj gre za klišejsko napisano apologijo 
mučeniškega kulta, naperjeno proti nasprotnikom kulta mučencev oz. 
nasprotnikom mučeniških spisov." Ker ima isti uvod tudi rimska legenda 
o mučenki Pudencijani in še nekaj rimskih legend,” moremo domnevati, 
da so te legende, legenda o Kancijih, legenda o Krisogonu in legenda o 
Pudencijani, nastale v končni nam poznani redakciji v Rimu v približno 
istem času in v istem ali zelo sorodnem duhovnem ambientu, ki ga ozna- 
čuje ostro nasprotovanje kritikom mučeniškega kulta. Žal nam to 
dejstvo samo kaj malo pripomore k dataciji nastanka teh legend.” 

74 Pisec uvodnega poglavja nam razkrije način nastajanja mučeniških legend (»Scri- 
bimus, ut in gestis invenimus, quid egerint, quid locuti sint, quid passi sunt Sancti .. «), 
nato ostro udari po nasprotnikih mučeniških spisov, ki so hoteli te izločiti kot apokrifne 
(»Ostenditis vos esse Catholicos, qui victorias Christi libenter legitis, libentergue auditis. 
Interrogo vos, qui ista inter apocryphas litteras abolenda censetis: per quos constat 
Canon Scripturarum divinarum? Numquid non per eos, qui pro ipso Canone occidi 
magis voluerunt, quam vinci? ... Nihil praeter Scripturas Canonicas recipientes, ista 

studiose conscripsimus, ostendentes dogma Catholicum per Catholicos Martyres costodi- 
tum.« AA SS Mai VII, 1866, 421 = H. DELEHAYE, Etude, 21 s.). 

75 BHL 6991; H. DELEHAYE, Etude, 151. 

78 Uporaba mučeniških spisov v liturgiji in sploh v življenju Cerkve v 5. in 6. stol. 
ni bila nesporna. Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis 4,4 (ed. 
E. v. DOBSCHUTZ, Texte und Untersuchungen zur Gesch. d. altchristl. Lit. 38,4, Leipzig 
1912, 9 (39 ss.)) sicer navaja »gesta sanctorum martyrum« med dovoljenimi spisi in za- 
govarja mučeniški kult (»nos tamen cum praedicta (sc. Romana) ecclesia omnes martyres 
et eorum gloriosos agones, qui deo magis quam hominibus noti sunt, omni devotione 

215



Prav tako je med legendo o Krisogonu in legendo o Kancijih očitno 
ujemanje v navedbi kraja mučeništva in okoliščin pokopa mučencev. V 
obeh primerih se omenja kraj »Aguae gradatae«, obakrat nastopa prezbi- 
ter Zenus ali Zojlus. Ker se ta v drugih virih nikjer ne omenja, je očitno, 
da gre za legendarno osebnost, katere historičnost pri sedanjem stanju 
virov ne moremo dokazati, a je tudi ne moremo ovreči." Prav tako je pre- 
senetljivo ujemanje med obema legendama pri navedbi lokalnih preganjal- 
cev. Kot preganjalca Kancijev se omenjata v Ogleju prezes Dulcidij in 
komes Sisinij, slednji kot njegov pomočnik in izvrševalec njegovih ukazov." 
Odveč je opozorilo, da njuna naslova ne ustrezata upravnoorganizacijskim 
razmeram v Ogleju v dobi tetrarhij. Tadva človeka nastopata v nadalje- 
vanju legende o Anastaziji kot preganjalca devic Agape, Hijonije in Irene, 
znanih solunskih mučenk, katerih življenjsko pot, v izvirnih aktih po- 
stavljeno v Solun, je pisec rimske legende razpel med Oglej in Solun." 
Očitno so bile solunske device v času nastajanja teh legend že čaščene v 
Ogleju in na dobri poti, da (tako kot npr. Evfemija) postanejo domače 
svetnice." Pisec rimske legende je ne le vse tri svetnice, temveč tudi lo- 
kalnega preganjalca v Solunu, prezesa (Makedonije?) Dulcidija prevzel 
v legendo o Anastaziji, vendar mu je deloma spremenil vlogo." Očitno 

veneramur«), vendar je skeptičen do uporabe teh spisov v liturgiji (»in sancta Romana 
ecclesia non leguntur, quia et eorum qui conscripsere nomina penitus ignorantur et ab 
infidelibus et idiotis superflua aut minus apta quam rei ordo fuerit esse putantur ... 
propter quod, ut dictum est, ne vel levis subsannandi oriretur occasio, in sancta Romana 
ecelesia non leguntur.«). Očitno je bilo v rimski cerkvi relativno močno gibanje proti 
uporabi mučeniških spisov v cerkvenem življenju, proti kateremu je nastopil pisec uvoda. 
Na podlagi teh dejstev bi mogli nastanek rimskih legend o oglejskih mučencih datirati 
okvirno v 5. ali 6. stoletje. 

7 Gl. op. 49. O kultu prezbiterja Zojla, povezanem s čaščenjem mučenca Krisogona, 
gl. P. PASCHINI, La chiesa, 64; G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 30 s.; A. NIERO, 
I martiri, 171 (Biass. in N. ga s pridržkom ocenjujeta kot historično osebnost); S. TA- 
VANO, Riflessioni, 352 s. 

8 Passio Cant. 4: »... in eadem civitate Aguilegiensi praesidatus officium Dulcidius 
impiissimus babebat cum Sisinnio comite suo... Dulcidius praeses, una cum Sisinnio 
comite ...« V nadaljevanju nastopi samo komes Sisinij kot preganjalec Kancijev, ki jih 
zasleduje in jih da obglaviti (c. S—7). 

7 Akti solunskih devic (BHG? 34; latinsko verzijo je objavil Th. RUINART, o. c., 
424—427; slov. prevod. F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c., 226—232) spadajo v skupino 
najboljših, kar jih imamo iz dobe preganjanj. Medtem ko v izvirnih aktih nastopajo 
mučenke kot Solunčanke, pa so predstavljene v rimski legendi o sv. Anastaziji kot oglej- 
ske device (!), ki jih je Dioklecijan v Ogleju zaslišal (tako kot je Krisogonu ponujal za 
odpad od vere visoke državne funkcije, tako je devicam ponujal imenitne ženine) in ji 
vrgel v ječo, kjer jim je pomagala Anastazija (Passio Anastasiae 10—11; H. DELE- 
HAYE, Etude, 228 ss.). Nato jih je dal Dioklecijan obenem z ostalimi zaprtimi (oglej- 
skimi?) kristjani odpeljati v Makedonijo, v Solun, ki postane naslednje prizorišče v 
legendi o Anastaziji. Šele od tega mesta dalje se rimska legenda bolj naslanja na akte 
o solunskih devicah. 

80 Prim. G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 33; 36; 44 in op. 88. 
81 Medtem ko v izvirnih aktih o solunskih devicah nastopa prezes Dulcidij (Dulce- 

tius) kot brezkompromisen državni uradnik, ki preganjanje spelje do konca, pa je v 

216



je po tej poti Dulcidij iz legende o Anastaziji prešel v legendo o Kancijih 
in je torej v zgodovini preganjanj kristjanov v Ogleju izmišljena oseb- 
nost." Prav tako ne moremo dokazati historičnosti drugega preganjalca, 
komesa Sisinija, niti ne vemo, od kod je prešel v legendo o mučenki 
Anastaziji, od koder je očitno prešel v legendo o Kancijih. Obe legendi 
poročata o hudem preganjanju in o velikem številu zaprtih kristjanov v 
Ogleju v času preganjanja, kar bi moglo biti odsev resničnosti." Obe 
legendi predpostavljata navzočnost cesarja Dioklecijana v Ogleju (legenda 
o Kancijih tudi navzočnost Maksimijana) v času smrti obravnavanih 
mučencev. Za to predpostavko se verjetno skriva sled resničnosti, namreč 
cesarjev obisk Ogleja v času, ko so bila preganjanja kristjanov na višku. 
Znano je, da je cesar ob koncu leta 303 in spomladi 304 potoval iz Rima 
na Vzhod in se je skoraj gotovo ustavil tudi v Ogleju. Da bi ob tej pri- 
ložnosti bilo v mestu usmrčenih več kristjanov, je možno, da pa bi na 
lastno pobudo tedaj hudo bolni cesar na ozemlju, ki je bilo pod jurisdik- 
cijo avgusta Maksimijana, preganjal kristjane, je manj verjetno, čeprav 
tega ne moremo izključiti." Predstavljati si moremo, da je cesarjeva 
navzočnost dala preganjalcem novega poleta. 

Na podlagi naštetih ujemanj bi mogli sklepati na neposredno odvis- 
nost med obema legendama, da je torej legenda o Kancijih v mnogih 
ozirih mlajši derivat legende o Anastaziji. Spet drugi momenti pa kažejo, 

rimski legendi njegova vloga okrnjena in osmešena. Literarno zanimiva je epizoda Dulci- 
dijevega padca (Passio Anast. 12—14; H. DELEHAYE, Etude, 230 ss.), ki spominja na 
erotično obarvane miletske zgodbe in jo je v 10. stol. literarno upodobila Hrocvita v 
komediji »Dulcitius« (A. NIERO, I martiri, 162). Osmešenega Dulcidija je nadomestil v 
legendi o Anastaziji bolj zagrizen Sisinij, ki je preganjanje speljal do konca. 

8 V legendi o Kancijih se ne omenjata Dulcidijev padec in njegova zamenjava s 
Sisinijem; kot odsev njegovega padca v legendi o Anastaziji moremo oceniti dejstvo, da 
v drugem delu legende nastopa kot preganjalec Kancijev samo Sisinij. 

8° Passio Cant. 3 (cit. ed., 421): »... Ita etenim omnis sanctorum martyrum vel 
confessorum pro Christi nomine multitudo in vinculis carcerum custodia tenebantur, 
ut numerari non potuissent.« Prim. Passio Anast. 11 (cit. ed., 229s.): »Conveniebant 

enim omnes christiani ad Anastasiam viri et feminae indigentes, quia nimiam penuriam 
christiani illo tempore sustinebant. Nullo enim christiano licebat vel possidere vel artem 
aliquam exercere aut aliguod negotium agere ... (12) ... omnes christiani qui in vinculis 
erant simul a custodientibus ducti sunt .. .« 

* Dioklecijan je za priložnost praznovanja vicenalij pozno jeseni 303 obiskal Rim, 
kjer se je zadrževal nekako od začetka novembra do 20. decembra, nakar je »impatiens 
et aeger animi« zapustil večno mesto in 1. jan. 304 prevzel konzulat za leto 304 v Raveni. 
LACTANTIUS, De mort. persec. 17,3 (cit. ed., 96) takole opisuje njegovo pot iz Rima 
na Vzhod: »... profectus hieme saeviente, frigore atgue imbribus verberatus morbum 
levem, at perpetuum traxit vexatusgue per omne iter lectica plurimum vehebatur.« Pot 
na Vzhod ga je nujno vodila skozi Oglej (gl. J. MOREAU, SC 39, 1954, 304s. ter še 
vedno aktualno razpravo, ki jo je 1. 1910 v ital. objavil F. BULIC, Zapažanja o putovanju 
cara Dioklecijana iz Ravene u Nikomediju 304. godine, Izabrani spisi, Split 1984, 71—85). 
V Ogleju se je cesar zadrževal v pozni zimi ali spomladi 1.304, kar je vsekakor pre- 
kasno, da bi v čas njegovega obiska datirali usmrtitev Krisogona, kot je domneval P. PA- 
SCHINI, Intorno al viaggio di Diocleziano, MSF 7, 1911, 274 ss. 



da vezi med obema legendama le niso tako tesne. Po legendi o Anastaziji 
naj bi bil Krisogon pokopan 27. novembra, prezbiter Zojlus pa naj bi 
umrl trideset dni kasneje," torej 27. decembra." V legendi o Kancijih 
naj bi bil Krisogon usmrčen šestintrideset dni pred prihodom Kancijev 
v Oglej." Če upoštevamo, da so bili Kanciji usmrčeni 31. maja, očitno 
prav kmalu po prihodu v Oglej, bi mogli Krisogonovo smrt datirati v čas 
pred 24. aprilom. Prezbiter Zojlus naj bi ob smrti Kancijev še živel in jih 
pokopal poleg Krisogonovega groba." V datiranju Krisogonove smrti je 
med obema legendama časovno neskladje petih mesecev (24. november — 
ca. 24. april), ob omembi usode prezbiterja Zojla pa popolno neskladje, 
saj ena legenda omenja njegovo smrt, druga pa za isti čas to izključuje. 

Na podlagi nedvomne odvisnosti med legendama in zgodovinskih 
okoliščin njunega nastanka moremo postaviti relativno in absolutno dati- 
ranje nastanka obeh legend. 

Brez dvoma je legenda o mučenki Anastaziji starejša od legende o 
Kancijih. Našteli smo vrsto sestavin, ki jih je pisec legende o Kancijih 
povzel po legendi o Anastaziji (oz. legendi o Krisogonu in solunskih 
devicah), npr. Krisogonova smrt in okoliščine pokopa ter imena lokalnih 
preganjalcev. Obratno pa ni elementa, ki bi iz legende o Kancijih prešel 
v legendo o Anastaziji. Čas nastanka slednje lahko tudi absolutno dati- 
ramo. Legenda je nastala očitno v tisti fazi razvoja kulta oglejskega mu- 
čenca v Rimu, ko si je tega začela prisvajati rimska cerkev. Kult mučenca 
Krisogona dokumentirajo v Rimu različni viri od 6. stoletja dalje. Medtem 
ko se v aktih rimske sinode leta 499 omenja samo »titulus Chrysogoni«, 
očitno cerkev, ki jo je ustanovil neki laik Krisogon, pa se omenja v na- 
pisih iz let 521 in 522 ter v aktih rimske sinode leta 595 »titulus sancti 
Chrysogoni«, torej nastopa Krisogon kot svetnik." Očitno je ustanovitelj 
cerkve dobil rang svetnika, nakar se je izoblikovala legenda na osnovi 
izročila o istoimenskem oglejskem mučencu, prirejena za potrebe rimske 
cerkve." Tako moremo legendo o Anastaziji (oz. legendo o Krisogonu 
kot verjetno njen najbolj pozni del) datirati okvirno v čas (kmalu) po 521." 
Rimski izvor te legende je iz povedanega jasno razviden in se najbolj 
kaže pri poudarku, da je bil Krisogon doma iz Rima in da je izhajal 
iz visoke družbe. 

85 Passio Anastasiae 9 (H. DELEHAYE, Etude, 227 s.). 

® Na ta dan ga tudi omenjajo nekateri rokopisi Uzuardovega martirologija in star 
oglejski koledar (P. PASCHINI, La chiesa, 64). 

% Passio Cant. 3 (gl. op.72). 
88 Gl. op.72. 
* ILChV 1137 a (napis iz 1.521); 1138; 694 (napis iz 1.522); MH, 618; H. DELE- 

HAYE, Etude, 158. Vsi (25) »tituli Romani« po rimski tradiciji (»titulus s. Chrysogoni« 
je na 24. mestu) so navedeni v A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I11/2, To- 
rino 19773, 567 (769 s.). 

90 Prim. H. DELEHAYE, Etude, 159 s. 

% To datiranje, ki ga je predložil H. DELEHAYE, o. c., sta sprejela tudi A. NIERO, 
1 martiri, 163 in S. TAVANO, Riflessioni, 352. 

218



je bila napisana gotovo pozneje, vendar le malo 
pozneje. Po legendi so bili Kanciji rojeni in vzgojeni »intra urbem Romam 
in quatra decima regione«," to je onkraj Tibere (Trastevere), v mestni 
četrti, kjer je ležala med Tibero in Janikulom cerkev sv. Krisogona." To 
nam kaže, da je legenda o Kancijih nastala v istem duhovnem ambientu 
kakor legenda o Krisogonu. Kanciji naj bi izhajali iz visoke rimske družbe, 
iz rodu Anicijev, ki naj bi izhajal od cesarja Karina »božanskega spo- 
mina«.* Poudarjen rimski izvor Kancijev še bolj izrazito kaže na rimski 
nastanek legende. Izvajanje Anicijev, od konca 4. stoletja dalje prvakov 
krščanske stranke v mestu, od cesarja Karina, ki je tudi označen kot 
filokristjan, pa moremo datirati na sredo, morda že začetek 5. stoletja. 
To izvajanje je bilo ustrezno ne le zaradi prokrščanske politike Anicijev, 
temveč tudi zato, ker je ta rimska družina imela velike posesti v (zlasti 
zahodni) Benečiji in je bila na ta način povezana z Oglejem." Da bi 
oglejska družina Kancijev, ki je bila v starejših obdobjih zelo premožna in 
je imela zveze z Istro, Emono in Norikom,® stopila v zvezo z družino 
Anicijev, je možno, vendar se tega ne da dokazati. Vsekakor pa cela vrsta 
okoliščin kaže na to, da je tudi legenda o Kancijih nastala s kombinacijo 
starejšega izročila o Kancijih in poznejših rimskih dodatkov v Rimu v prvi 
polovici 6. stoletja. Nekateri historični nesmisli tako zgodnje datacije 
nikakor ne izpodbijajo." 

Da je Krisogon brez dvoma oglejski mučenec, nam dokazujeta dva 
od obeh legend starejša vira: Hijeronimijanski martirologij, kjer se omenja 
ta mučenec enkrat skupaj s Kanciji (tudi to je dokaz stare povezave 
med temi svetniki, ki sega vsaj v sredo 5. stoletja), dvakrat pa samostojno, 
bodisi kot oglejski mučenec, bodisi kot rimski mučenec, za kar ga je 
naredilo kasnejše izročilo." Še bolj zanesljivo nam historičnost tega 
mučenca in zgodovinsko avtentično ozadje ene in druge legende dokazuje 
sarkofag s srede 4. stoletja, najden v Škocjanu ob Soči, z napisom, da 
je bil v njem pokopan mučenec Krisogon." Tudi z ozirom na kraj pokopa 
je tako zveza s Kanciji zanesljiva. 

% Passio Cant. 2 (cit. ed., 421). 
9 H. DELEHAYE, Etude, 158. 
® Passo Cant, 2 (p. 421); gl. pogl. II, op. 196. 
85 Passio Cant. 2 (p. 421); gl. pogl. II, op. 197. 
% P, LEBER, Zur Geschichte der Gens Cantia, Carinthia 1 160, 1970, 496—503, 

zlasti 499 ss. 
% Tak nesmisel je stavek v Passio Cant. 2 (p.421): »... Diocletiano Romae impe- 

rante, Maximiano partibus Hilyricis...« Prva napaka je verjetno prišla v legendo iz 
legende o Anastaziji, druga pa je nastala, kakor nam kažejo številne analogije, na osnovi 
zamenjave z (Maksimijanom) Galerijem. 

98 Gl. op. 36. 
% ILChV 2018; S. TAVANO, Testimonianze epigrafiche, 156s. Sarkofag izhaja 

verjetno, kot je domneval S. TAVANO, Ricerche e studi (kot v op. 51), 99, bodisi iz 
grobne kapele (cella memoriae) mučenca Prota, bodisi iz druge grobne kapele, posvečene 
mučencu Krisogonu, ki pa še ni bila odkrita. 

219



Ne le stalna navzočnost v martirologijih (vendar le kot rimskega 
mučenca),! tudi drugi viri dokazujejo, da je bilo čaščenje mučenca Kri- 
sogona že zgodaj razširjeno zlasti na italskem področju. Tako je prišel 
Krisogon v kanon milanske in ravenske cerkve, kjer imamo (poleg Rima) 
največ in najbolj zgodnje dokaze za njegovo čaščenje." Na oglejskem 
področju je bil njegov kult navzoč, vendar ni igral kake pomembnejše 
vloge (znana je le ena cerkev sv. Krisogona v Gradežu), kakor tudi ne 
izven Italije, kjer se omenja samo v Kartagini in v Zadru." 

Za zgodovino krščanstva v Ogleju je izredno pomembno vprašanje 
odnosa med mučencem Krisogonom in legendarnim 3. ali 4. znanim 
oglejskim škofom istega imena, ki ga navajata oba kataloga oglejskih 
»patriarhov« in srednjeveške kronike." Nobena od obeh legend nam 
namreč ne sporoča, da bi bil Krisogon škof, temveč nastopa v obeh samo 
kot mučenec. Po drugi strani pa nobena od navedenih kronik ne omenja 
izrecno, da bi eden ali drugi Krisogon umrl mučeniške smrti, dasi je 
Dandulovo poročanje v tem oziru nekoliko nejasno. Ali je torej sploh 
upravičeno povezovanje mučenca Krisogona iz rimskih legend in isto- 
imenskega oglejskega škofa iz poznih lokalnih kronik? Ker moremo videti 
v omembi Krisogonovega visokega rodu v legendi o Krisogonu (Anasta- 
ziji), še veliko bolj pa v poudarjenem prestižu mučenca Krisogona med 
oglejskimi kristjani v legendi o Kancijih,'% kasnejši odsev izjemnega 
položaja te osebe v oglejski krščanski skupnosti, menimo, da je enačenje 
mučenca s škofom umestno, ne oziraje se na to, da je to že več kot 
pol stoletja »communis opinio« raziskovalcev oglejskega krščanstva.!" 
Težave se pojavijo pri kronologiji dogodkov. Od dveh Krisogonov, ki 
nastopata v katalogih in kronikah, bi lahko prišel v poštev prvi, Tračan 
iz Bizanca, ali drugi, Dalmatinec, ki ga oglejsko izročilo (v nasprotju z 
gradeško-beneškim) postavlja v čas po Teodorju, že v obdobje cesarja 

100 Gl. op. 36. 
10 H. DELEHAYE, Les origines, 327; ILChV 1959 a; 1962 a; E. JOSI, BS 4, 1964, 

308; E. CATTANEO, Santi Milanesi ad Aquileia e santi Aguileiesi a Milano, AAAd 4, 
1973, 246 s.; LS 4, 1973, 376. 

102 MH, 618; P.PASCHINI, Storia del Friuli I, Udine 1953*, 38; S. TAVANO, 

Appunti, 169 op. 70. Prim. op. 32 (napis iz Trsta). Od liturgičnih knjig s slovenskega 
ozemlja omenja praznik sv. Krisogona najprej »Appendix nova ad proprium sanctorum 
metropolitanae ecclesiae et archi-dioecesis Labacensis«, Labaci 1796, 59 in nato »Pro- 
prium sanctorum« iz 1.1848 (gl. »Uvod«, op. 36), 325 (z lekcijami, povzetimi iz legende 
o sv. Anastaziji). 

103 Gl, pogl. I, op. 84; Chronicon Patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, 
Appendix II, p. 6); DANDULUS, Chronica, A. 286 ss. (26 ss.); Vitae patriarcharum Aqui- 
leiensium (RIS XVI, 1730, 7); A. BELLONUS UTINENSIS, De vitis et gestis patriarch. 
Aquil. (ibidem, p. 25). 

1% Prim. op. 72. 
105 Da se za mučencem Krisogonom skriva škof Krisogon, so domnevali F. LANZO- 

NI, Le diocesi, 870; P. PASCHINI, Storia del Friuli I, 38; H. DELEHAYE, (MH, 619); 
S. TAVANO, Appunti, 169; G. CUSCITO, Testimonianze, 642; IDEM, Questioni agio- 
grafiche, 174; A. NIERO, I martiri, 163. 

220



Konstantina.'" Ce Dandulus datira smrt mučenca Krisogona v dobo pon- 
tifikata oglejskega škofa Krisogona II. (Dalmatinca), moremo v tem videti 
sicer kasno, zato nezanesljivo in na neroden način izraženo povezovanje 
obeh osebnosti, ki ima relativno trdno historično veljavo. Zato je upra- 
vičena domneva, da se za mučencem Krisogonom skriva najverjetneje škof 
Krisogon 11.19 

B. Feliks in Fortunat 

Med oglejskimi mučenci je poleg Kancijeve skupine sorazmerno naj- 
bolje proučena druga skupina mučencev iz Dioklecijanove dobe, dvojica 
Feliks in Fortunat.'® Osnova izročila o teh dveh mučencih, ki sta bila 
Že v antiki na oglejskem področju zelo popularna, je legenda o njunem 
mučeništvu z naslednjo vsebino:!" 

V dvanajstem letu vlade cesarjev Dioklecijana in Maksimijana se je 
z objavo edikta začelo preganjanje kristjanov. Celo pri vsakem trgovskem 
poslu je bilo treba opraviti pogansko žrtvovanje in tistega, ki je kristjane 
skrival, je prvega zadela kazen. Prefekt Apolinarij iz Rima je potoval po 
vsej Italiji in postavljal prezese, uradnike ter sodnike z nalogo, da ukrepajo 
proti kristjanom. V Ogleju je postal prezes fanatični Evfemij, ki je takoj 

100 Da se za mučencem skriva škof Krisogon I, sta domnevala P. PASCHINI in 
G. CUSCITO (gl. v zgornji op. navedena dela). 

1° DANDULUS, Chronica, A. 295 ss. (27 ss.) datira dvanajstletni pontifikat Kriso- 
gona IL v dobo 295—307/8; v to dobo postavlja, povzemajoč legendo o sv. Anastaziji, 
smrt oglejskega mučenca Krisogona (A. 303, p. 28). O načinu smrti Krisogona I. sploh 
ne poroča, za Krisogona II. pa nejasno (p. 30). Iz razlogov kronologije oglejskih škofov 
se zdi bolj umestno identificiranje mučenca s Krisogonom II., ki je po gradeški tradiciji 
vladal krščanski skupnosti pred škofom Teodorjem. Prim. MH, 619 in R.BRATOZ, 
Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi, 260. 

10% Glavna literatura: P. PASCHINI, La chiesa, 54—58; IDEM, A proposito dei 
martiri aquileiesi, AN 4, 1933, 27—29; IDEM, Storia del Friuli I, 38—39; IDEM, La 
prepositura aquileiese dei Santi Felice e Fortunato, Studi Goriziani 23, 1958 (sep. 15 stra- 
ni; le začetek razprave se nanaša na antiko, ostalo na zgod. proštije); F. LANZONI, Le 
diocesi, 872; H. DELEHAYE, Les origines, 331—332; IDEM, MH, 443; P. PASCHINI- 
G. LORENZON, BS 5, 1964, 588—591; S. TAVANO, Appunti, 167 ss.; M. P. BILLA- 
NOVICH, Appunti di agiografia aquileiese, RSCI 30, 1976, 5—24 (cemeljna študija); 
G. CUSCITO, Testimonianze, 644; IDEM, Questioni agiografiche, 178—181; IDEM, 
Cristianesimo antico, 93—97; A. NIERO, I martiri, 167171. 

Domača literatura o teh dveh svetnikih nam ni poznana; gotovo ni v čast sicer so- 
lidni zbirki LS, da teh dveh mučencev iz neposredne bližine današnjega slovenskega 
ozemlja niti ne omenja! Od liturgičnih knjig s slovenskega ozemlja omenja praznik 
sv. Feliksa in Fortunata »Proprium sanctorum« Ljubljanske škofije iz 1. 1848 (gl. »Uvod«, 
op. 36), 194—199 (z lekcijami na str. 195—197). 

109 Legenda (BHL 2860) je objavljena v AA SS Junii II, 1867, 456—457; z izjemo 
datuma mučeništva vsebinsko povsem identična, v jezikovnem oziru nekoliko različna 
je varianta, ki jo je v dveh delih na osnovi tržaškega pasijonarija iz 13. stol. (I. del) in 
rokopisa iz Vicenze (Il.del) objavil P. KANDLER, CDI, A. 293. 

221



ob vstopu v mesto odredil za vse žrtvovanje v Jupitrovem templju. Ko ga 
je uradnik Apamij obvestil, da se na mestnem območju zadržujeta dva 
tujca, brata, ki se izpovedujeta za kristjana, je takoj poslal ponju. Aretirali 
so ju v gostišču in ju odvedl pred prezesa. Ker nista odstopila od vere, se 
je začelo mučenje; najprej pretepanje, nato »eguuleus«, ogenj, polivanje po 
trebuhu z vrelim oljem, nazadnje pretepanje s svinčenimi palicami po obrazu. 
Z božjo pomočjo muk sploh nista občutila. Nato so ju na prezesov ukaz 
odvedli izven mesta in ju ob reki, ki teče poleg mesta, obglavili. Ponoči 
so prišli kristjani iz mesta in ju na časten način pokopali. Zatem so prišli 
njuni rojaki iz Vicenze, da bi trupli odpeljali domov, česar jim Oglejci niso 
dovolili. Nastal je spor, ki so ga v strahu pred preganjalci rešili tako, da 
so enega mučenca obdržali Oglejci, drugega pa so pustili kristjanom iz 
Vicenze. Datum mučeništva: 14. maj." 

Legenda o mučeništvu Feliksa in Fortunata bi bila kot historičen vir 
nedvomno mnogo bolj v ozadju, če bi se ohranila pridiga škofa Kroma- 
cija, govorjena ob priložnosti praznika njune mučeniške smrti v Ogleju. 
Od te pridige se je ohranil samo začetni stavek, iz katerega lahko povza- 
memo samo to, da sta umrla mučeniške smrti v Ogleju, da je nastopal 
Feliks že tedaj (kot pozneje zelo izrazito v legendi) na prvem mestu," in 
da je bil njun kult v tem mestu okrog leta 400 zelo intenziven, saj je to 
edina znana Kromacijeva pridiga, ki se poimensko nanaša na domače 
mučence."" 

V skromni meri nam to izgubo nadomešča pol stoletja kasnejši zapis 
milanskega škofa Evzebija (449—462), napisan za priložnost praznovanja 
teh dveh svetnikov v Milanu. Iz tega zapisa moremo povzeti nekaj po- 
datkov, ki potrjujejo avtentičnost sporočila legende, ki je nastala gotovo 
kasneje od tega zapisa. Po Evzebijevih besedah sta bila Feliks in Fortunat 
brata — Feliks se zopet omenja na prvem mestu — ki sta v času pre- 

110 V varianti, ki jo je objavil P. KANDLER, 14 . avgust. 
11! V legendi ima Feliks vseskozi iniciativo in v dialogu s sodnikom zastopa tudi 

Fortunata. V govornih partijah nastopa Feliks petkrat samostojno, Fortunat nasprotno 
samo dvakrat, oba pa skupno nastopita ikrat. 

12 CHROMATIUS, Sermo 7 (edd. R. ETAIX-]. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 31): 
»Natale est hodie sanctorum martyrum Felicis et Fortunati, gui civitatem nostram 
glorioso martyrio decorarunt ...« Gl. tudi SC 154, 1969, 182 s. in V.SAXER, L’hagio- 
grapbie ancienne d'Aguilče, 375 s. 

118 „Oua praeventi beatissimi martyres felix et fortunatus alvus quos protulit una, 
aeterio afflati suffragio, profana idolorum sprevere praestigia. Nam agnita xpi ihu 
filii tui mira credulitate potentia, scelestorum vitantes contagia, reliquerunt propria loca, 
potissimum censentes, in nemoribus inter feras aeterno famulari regi quam in sacrilegis 
continuatim coetibus vanissimo degere cultu. Denique obtutibus crudelissimi acciti 
praesidis, pia confessione xpi nominis indagata, atrocibus poenarum iubentur exagitari 
suppliciis. Quos celeberrimi martyres cruciatus, superno fulti superarunt praesidio. 
Cruento postremum cervicibus mucrone praecisis, polorum regna scandentes xpi locari 
gremio meruerunt.« (E. CATTANEO, Santi Milanesi ad Aquileia e santi Aquileiesi a 
Milano, AAAd 4, 1973, 240). A. NIERO, | martiri, 170 upravičeno domneva, da je zapis 
nastal na osnovi prvotnih, sedaj izgubljenih aktov o mučeništvu. 



ganjanja kristjanov zapustila domači kraj, ker sta raje hotela služiti Bogu 
med zvermi v gozdovih kakor pa živeti med pogani. Ko sta bila zajeta, 
sta bila zaradi vztrajanja v veri strahovito mučena in nato usmrčena.!" 

Legenda o Feliksu in Fortunatu je gotovo ena najboljših, če ne kar naj- 
boljša, kar se jih je ohranilo o oglejskih mučencih. Njen nastanek moremo 
datirati nekako v drugo polovico 5. ali v 6. stoletje." Očitno ni oglejskega 
izvora, temveč je nastala v Milanu ali vsaj na območju milanske cerkve. 
Na to nam kaže zlasti spominski dan in navedbe psalmov, ki ustrezajo 
milanski in ne oglejski liturgi 

Legenda ima nekatere tipične šibke točke: uvodno napačno datiranje 
začetka preganjanja kristjanov v dvanajsto leto vlade Dioklecijana in 
Maksimijana, to je v leto 296," in izmišljena ali vsaj nepreverljiva imena 
lokalnih preganjalcev. Pozornost zbuja omemba obveznega poganskega 
žrtvovanja pred vsakim trgovskim poslom, ki ni izjema — nanjo naletimo 
deloma v legendi o sv. Anastaziji in zlasti v legendi o sv. Sebastijanu — 
in ki je nekoliko pretirana in enostranska intrepretacija četrtega Diokle- 
cijanovega edikta." Naslovi državnih funkcionarjev in uradov so — z 
izjemo napačnega prezesa namesto korektorja — pravilni," Dejanske 
razmere v dobi preganjanj odražata tudi opazka o zagroženi kazni za 
tiste, ki bi skrivali kristjane, in omemba masovnega ovajanja somešča- 
nov, celo prijateljev, ob začetku preganjanja.!!* Avtentičen del legende 

14 Očitno je legenda nastala po Evzebijevem zapisu in ne pred njim; Evzebijev 
jezik se razlikuje od jezika legende, prav tako nekateri detalji, npr. opis bega in usmr- 
titve, P. PASCHINI, La chiesa, 57, je datiral nastanek legende v čas po 4. stoletju, a pred 
»najbolj barbarskimi stoletji«, A. NIERO, I martiri, 170, v 6. stoletje. Ta okvirna data- 
cija se zdi najbolj sprejemljiva. 

115 P, PASCHINI, La chiesa, 57; A. NIERO, I martini, 169 s. 
11% A. NIERO, I martini, 171 pripominja, da gre morda za napako prepisovalca, ki 

naj bi zapisal »anno duodecimo« namesto »a. duodevicesimo«, kar bi ustrezalo zgodo- 
vinsko točni letnici 303, Povsem napačno je datiral dogodke P. KANDLER, CDI, v leto 

293. 
117 Passio, c.1 (cit.ed., p. 456): »... et constitutum erat, ut si forsitan aliguis com- 

pararet aut venumdaret, primum idolis immolaret.« Prim. Passio Anastasiae 11 (v op. 83) 
in zlasti Acta s. Sebastiani, c. 65 (PL 17, 1048 s.): »Igitur occiso Carino ... facta est per- 
secutio talis, ut nullus emeret vel venumdaret aliquid nisi qui statunculis positis in eo 
loco, ubi emendi gratia ventum fuisset, exhibuisset incensum, circa insulas, circa vicos, 
circa nymphea guogue erant positi compulsores, gui negue emendi copiam darent, aut 
hauriendi aguam ipsam facultatem tribuerent, nisi qui idolis delibassent.« Četrti Diokleci- 
janov edikt (feb. ali marec 304) je poleg obveznega žrtvovanja za vse prebivalstvo 
(EUSEBIUS, De mart. Palest. 3,1; ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 126; F. K. LUKMAN- 
1. POJAVNIK, 263) odrejal obvezno žrtvovanje za vse, ki so bili udeleženi pri pravnih 
poslih (LACTANTIUS, De mort. persec. 15,5 (cit. ed. 93 in 289): »...arae in secretariis 
ac pro tribunali positae, ut litigatores prius sacrificarent atgue ita causas suas dicerent, sic 
ergo ad judices tamguam ad does adiretur«), kamor so spadali deloma tudi trgovski 

osli. 
118 P, PASCHINI, La chiesa, 58. 

110 Passio, c. 1 (456): »... si quis autem inventum Christianum celasset, ipse primus 
puniretur ... universi amici Christianos amicos tradebant.« 

223



je tudi omemba neoglejskega izvora obeh mučencev, v zvezi s katerim pa si 
poročila virov in mnenja raziskovalcev niso enotna. V legendi se mučenca 
predstavita kot človeka »iz bližnjega kraja, nedaleč od tega mesta« (očitno 
Ogleja). Prav tako Evzebij poroča, da sta mučenca zapustila »svoje kraje«. 
Vicenza kot domnevni kraj izvora se nikdar ne omenja pred koncem 
legende, ko se pojavijo »njuni rojaki iz mesta Vicenze«, da bi odnesli 
njuni trupli.'”° Zaradi tako pozne omembe Vicenze v legendi, na koncu, 
ki bi bil lahko tudi kasnejši dodatek, je mnenje nekaterih raziskovalcev, 
da gre za človeka iz Vicenze, dokaj sporno." Vicenza je namreč od Ogleja 
oddaljena okrog dvesto kilometrov (torej ne more biti bližnji kraj) in na- 
stopa v virih vseskozi kot mesto (civitas — tako tudi v legendi) s svojo 
škofijo in ne kot navaden kraj (locus). Zato menimo, da je upravičeno 
mnenje tistih, ki vidijo v vicentinskem izvoru mučencev kasnejšo konstruk- 
cijo, nastalo po delitvi relikvij." Prav. tako je pristen del legende omemba 
bega, saj ga omenjata oba glavna vira. Feliks in Fortunat sta ob izbruhu 
preganjanja bežala »iz svojih krajev« tako kot Kanciji, le da sta prišla 
očitno precej dlje, kar je razvidno iz njunih besed ob aretaciji, da »raje 
živita z zvermi v gozdovih« kakor z malikovalci.!** Smer bega z ničemer 
ni podana in vsakršna ugibanja o tem so lahko samo hipotetične narave. 
Gotovo pa je, da so se Ogleju najbližja nenaseljena in (pra)gozdna ob- 
močja razprostirala na področju »Julijskih Alp« severovzhodno od mesta." 
Da sta bila Feliks in Fortunat brata, kot nam poroča legenda in pred 
njo Evzebij, je prav verjetno in ni nikakršnih trdnih razlogov, da bi v to 
dvomili." 

Gotovo se ne nanaša na čas usmrtitve, pač pa na poznejše dogodke 
dodatek na koncu, ki govori o sporu med Oglejci in kristjani iz Vicenze, 
komu bodo pripadli posmrtni ostanki mučencev, in o salomonski rešitvi, 
da namreč vsako mesto dobi po enega mučenca." Dejstvo, da nam 

120 Passio, c.2 (456): »Hinc sumus, de vicino loco, non longe ab hac civitate ... (6) 
...et supervenerunt ibidem provinciales eorum civitatis Vicentiae...« Prim.op.113 
in 123. 

121 To mnenje zastopa zlasti G. CUSCITO (gl. v op. 108 nav. mesta). 
122 A. NIERO, I martiri, 171. 

Passio, c.2 (456): »... dimisimus loca nostra, volentes magis cum feris habitare 
in silvis quam vobiscum.« Gl. vsebinsko identično mesto pri Evzebiju (op. 113); prim. S. 
TAVANO, Riflessioni, 347s. (z domnevo, da gre za odsev konfliktnega razmerja do 
mesta v 4. in 5. stol., ki se je manifestiralo v begu iz mest in eremitizmu). 

12 P, KANDLER, CDI, A. 293, je v komentarju k temu mestu s previdnostjo postavil 
domnevo, da gre za hribovito območje med Gorico in Nanosom, torej za področje Čavna 
in Trnovskega gozda. To je resnično Ogleju najbližje območje, ki ustreza opisu legende, 
vendar je omemba preveč nejasna in neprecizna, da bi lahko postavili kakršnekoli sklepe 
o smeri bega in o kraju aretacije (tabernaculum). 

125 Passio c.1 (456): »germani fratres« (2)... Ego Felix vocor, frater vero meus 
Fortunatus«. Gl.op.113 (»alvus quos protulit una«); prim. M. P. BILLANOVICH, 

Appunti, 15. 
188 Passio, c.6 (457): »... Et dum diu inter eos esset contentio, metuentes Praesidis 

et Paganorum saevitiam, ex Dei nutu hoc inter se ordinaverunt, ut unum tenerent 

224



legenda ne poroča, katero truplo so dobili eni in drugi, kaže, da v času 
in kraju njenega nastanka to ni bilo jasno. Vprašanje, kdaj je do te delitve 
»domicilov« prišlo, nam pomagata osvetliti še preostala dva literarna vira 
iz antike, ki omenjata ta dva mučenca. V Hijeronimijanskem martirologiju 
se omenjata (v skladu z oglejsko tradicijo) 14. avgusta oba mučenca, 
vendar je zapis tako nejasen, da ni povsem razvidno, ali spadata oba v 
Oglej ali eden v Vicenzo, pri čemer je še dodatno nejasno, kateri od 
obeh bi lahko spadal v Vicenzo."" Popolnoma je bilo to jasno dobrih 
sto let kasneje pesniku Venanciju Fortunatu, ki je postavil Feliksa v 
Vicenzo in Fortunata v Oglej." Prvi med pisci historičnih martirologijev, 
ki omenja ta dva mučenca, Ado, je na koncu izredno obsežnega elogija, 
ki je že kar izčrpna obnova legende, ponovno zameglil situacijo s poro- 
čilom, da so pri delitvi posmrtnih ostankov mučencev zamenjali glavi." 
Na ta način naj bi oba mučenca imela domicil v obeh mestih. Od 9. sto- 
letja so poročila virov o relikvijah teh dveh mučencev neenotna in često 
med seboj v popolnem nasprotju. Po eni strani so od lokalpatriotičnih 
teženj neodvisni avtorji nadaljevali izročilo, ki ga najdemo pri Adonu 
(npr. Dandulus sredi 14. stoletja), ali pa ga vsebinsko spremenili, vendar 
tako, da so mučenca pripisovali obema mestoma." Po drugi strani sta 

apud semetipsos, et alium memoratae civitatis Vicentiae civibus relinquerent.« Prim. 
M.P. BILLANOVICH, Appunti, 11. 

1 MH, Aug.14 (p.442): »Aquileia Felicis Fortunatae... et in Aquileia Felicis 
Furtunati Vincentiae ...« Gl.tudi AA SS Nov. II/1, 1894, 106. Rekonstrukcija, ki jo je 
predložil H. DELEHAYE, MH, 443 (»in Aquileia Furtunati, Vicetiae Felicis«, torej 
obratno kot nam poroča večina rokopisov), ne pomaga rešiti problema, ker je naprav- 
ljena na podlagi Venancija Fortunata (gl. nasl. op.). 

128 Miscellanea VIII, c. 6 (de virginitate), v. 165—166 (PL 88, 271): 
»Felicem meritis Vicetia laeta refundit 
et Fortunatum fert Aquilelia suum.« 

V pesmi De vita sancti Martini 4, v. 660 (PL 88, 424), omenja »Fortunati benedictam 
martyris urnam« v Ogleju. 

1 ADO, Iun.11 (PL 123, 284s.; primerjavo z legendo je napravil P. PASCHINI, 
La chiesa, 56; gl. tudi H. QUENTIN, Les mart. hist., 532.s.); elogij se zaključi s poroči- 
lom: »... pia contentio ita finita est nutu divino, ut Felicem Vicentini, Fortunatum 
haberent Aquileienses; ita tamen, ut caput beati Felicis Aquileia, caput vero Fortunati 
Vicetia sortiretur. Quod factum in laudem Domini nostri Jesu Christi usque hodie 
permaneret.« USUARDUS (p. 245) in MR (p. 233), ki omenjata ta dva mučenca na isti 
dan kot Ado (11. jun.), nam v tej zvezi ne poročata ničesar. Datum 11. jun. za ta dva 
mučenca temelji na zmoti. Ado ga je prevzel od Flora, ki na ta dan omenja »apud 
Aquileiam, natale sancti Fortunati episcopi et martyris« (Edit. prat., 105), Florus pa ga 
je napak povzel po MH, Jun. 11. (p.314s.), ki omenja »in Aquileia translatio corporis 
Fortunati episcopi et martyris« (o tem gl. pogl. I, op. 120). 

190 DANDULUS, Chronica, A.293 (p. 27): »...factum est inter eos (sc. Aquileienses 
et Vicentinos) concordia, ut scribit Addo: ut corpus Felicis et caput Fortunati Vicentini 
habeant, et corpus Fortunati, cum capite Felicis Aquileienses retineant: qui quidem ut sub 
Octone Ursiolo duce narabitur, in Clugia hodie requiescunt.« Nasprotno poroča pol sto- 
letja pozneje PETRUS DE NATALIBUS, Catalogus sanctorum, da sta »caput s. Felicis et 
corpus s. Fortunati« počivala v Vicenzi, »caput vero s. Fortunati et corpus s. Felicis« pa v 

15 Acta ecclesiastia & 225



lokalni oglejsko-gradeška in vicentinska tradicija prisvajali zase relikvije 
obeh mučencev." Zmeda in nejasnost v zvezi z »domicilom« obeh svet- 
nikov sta se od zgodnjega srednjega veka vlekli vse v 20. stoletje.!" 

Če torej ne upoštevamo nejasnih, mestoma povsem napačnih in ten- 
dencioznih poročil srednjeveških virov, moremo delitev relikvij mučencev 
med Oglejem in Vicenzo datirati okvirno v čas po koncu preganjanj 
kristjanov (v nasprotju z legendo, ki omenja strah pred prezesom in po- 
gani kot povod za zaključek spora) in pred ustvarjalno dobo rojaka iz 
bližine Treviza (med Vicenzo in Oglejem) Venancija Fontunata (okvirno 
zadnja tretjina 6. stoletja), torej okvirno v letih 313 — 550/560. Do te 

delitve relikvij, do katere je prišlo po našem prepričanju v drugi polovici 
navedenega časovnega intervala, so relikvije obeh mučencev brez dvoma 
počivale v Ogleju. To nam dokazujejo tudi starokrščanske arheološke 
najdbe, tako v Ogleju kakor v Vicenzi, ki nam bistveno dopolnjujejo 
in popravljajo hagiografsko izročilo. 

Na območju starokrščanskega pokopališča »sub divo« na jugovzhod- 
nem robu Ogleja, ki je bil pod patriarhom Poponom vključen v srednje- 
veško mesto, je bila očitno na mestu, kjer sta bila pokopana mučenca 

Feliks in Fortunat, zgrajena doslej še malo raziskana starokrščanska bazi- 
lika, znana iz srednjeveških virov kot cerkev sv. Feliksa, opuščena v času 

Ogleju (AA SS Jun. II, 1867, 455 F). Nejasnost v tem oziru je trajala dalje; gl. M. P. 
BILLANOVICH, Appunti, 8 ss. 

131 Chronica de singulis patriarchis Nove Aquileie (G. MONTICOLO, Cronache, 
10, v.23—25) poroča, da je gradeški patriarh Primogenij leta 628 po videnju našel 
»miliario tercio« od Ogleja »corpora beati Hermachore ... et sancti Felicis et Fortunati« 
in jih dal prenesti v Gradež. Ker drugi viri, ki poročajo o Primogenijevem najdenju 
posmrtnih ostankov sv. Mohorja (gl. pogl. I, op. 110), nastali le nekaj desetletij pozneje, 
poročajo samo o najdbi trupel Mohorja in Fortunata, se vsiljuje misel, da je avtor 
naše kronike, ki Mohorjevega spremljevalca ne omenja, le tega zamenjal z veliko bolj 
znanim Feliksovim spremljevalcem in tako vnesel v poročilo Feliksa (kot domnevo je 
to misel izrazila že M. P. BILLANOVICH, Appunti, 12). S tem je grob obeh mučencev 
napačno prestavil na mesto Mohorjevega groba. Da gre v primeru poročila omenjene 
kronike za napako, kaže tudi sicer nerazumljivi molk drugih virov o tem. 

Relikvije teh dveh mučencev se omenjajo skupaj z relikvijami Mohorja in For- 
tunata ob omembi deponiranja skupine relikvij »in cripta sancti Marci« v katedrali 
sv. Evfemije v Gradežu leta 992 (DANDULUS, Chronica, A. 992; p. 195) in ob priložnosti 
odkritja teh relikvij leta 1023 (gl. pogl. I, op. 114; M. P. BILLANOVICH, Appunti, 6 s.). 

Vicentinski viri, ki trdijo, da sta oba mučenca pokopana v Vicenzi, so nekoliko 
mlajši od oglejsko-gradeških. Medtem ko je privilegij samostanu sv. Feliksa in Fortunata 
v bližini Vicenze, ki ga je izdal vicentinski škof Rodulf leta 975, še predpostavljal, da 
je v Vicenzi pokopan samo sv. Feliks (F. UGHELLI, Italia sacra V, Venetiis 1720," 
1032 s.; P.F. KEHR, Italia pontificia VII/1, 135; M.P.BILLANOVICH, Appunti, 6), 
pa je približno stoletje kasneje privilegij Henrika IV. istemu samostanu že kategorično 
trdil da obstaja tam »Ecclesia SS. Felicis et Fortunati constructa foris civitate Vicentia, 
ubi corpora SS. Felicis et Fortunati requiescunt« (AA SS Jun. II, 1867, 456 C). 

182 M. P. BILLANOVICH, Appunti, 9 s. 

226



jožefinskih reform leta 1774.! Na tem območju je bilo najdenih veliko 
starokrščanskih nagrobnikov iz 4. in 5. stoletja. Med temi so bili najdeni 
tudi trije nagrobniki z napisi, da je bil pokojnik pokopan v bližini mučen- 
cev, po navadi, ki je bila v tedanjem krščanskem svetu zelo razširjena." 
Vsi trije napisi, nastali v 4. ali 5. stoletju, z uporabo množinske oblike 
predpostavljajo, da sta bila v bližini pokopana vsaj dva mučenca. Ker je 
skorajda izključena možnost, da bi se napisi nanašali na grobove drugih 
oglejskih mučencev — za vse znane namreč po pravici domnevamo, da 
so bili pokopani drugje" — moramo na tej podlagi sklepati, da sta bila 
v času nastanka teh napisov na robu Ogleja pokopana še vedno oba 
mučenca, Feliks in Fortunat. Skoraj nemogoče si je predstavljati, da bi 
oglejski kristjani za delitev z Vicenzo ne vedeli, če bi bila ta že izvršena.!" 
Datiranje prenosa trupla sv. Feliksa v Vicenzo ostaja namreč še naprej 
odprto, tudi če pritegnemo arheološke vire iz starokrščanske dobe iz 
Vicenze. Na območju starokrščanskega pokopališča je bila odkrita bazi- 
lika iz 4. stoletja, očitno posvečena Feliksu in Fortunatu." V baziliki 
je bila najdena plošča, očitno pokrov sarkofaga, z napisom, da sta tamkaj 
pokopana »blažena mučenca Feliks in Fortunat«, z odprtino (fenestella), 
skozi katero so verniki spuščali razne predmete v sarkofag in na ta 
način pridobivali nove relikvije »ex contactu«." Ker je iz prej navedenih 
virov razvidno, da v Vicenzi ni bil nikdar pokopan sv. Fortunat — očitno 

14 H, SWOBODA v delu K.G. LANCKORONSKI, Der Dom von Aquileia, Wien 
1906, 65 s.; S. TAVANO, Aquileia cristiana, AAAd 3, 1972, 157 s.; nekaj srednjeveških 
dokumentov, nanašajočih se na to cerkev, je objavil P. F. KEHR, Italia pontificia VII1, 
50. 

1% ILChV 2164 (CIL V 1698) (omenja se pokop »hoc sanctorum loco«); ILChV 
2168 (CIL V 1678) (kot kraj pokopa se omenja »sancta beatorum... vicinia«; oba 
napisa izhajata iz cerkve sv. Feliksa); ILChV 3349 (CIL V 1636) (napis na sarkofagu z 
bližnjega starokrščanskega pokopališča, s sklepno invokacijo: »martyres sancti, in 
mente havite Maria«). Vse tri napise je predstavil in analiziral G. CUSCITO, Questioni 
agiografiche, 179; IDEM, Cristianesimo antico, 94. O starokrščanski navadi pokopavanja 
ob grobovih mučencev gl. H. LECLERCQ, Ad sanctos, DACL 1, 1907, 479—509; vrsto 
nagrobnikov, ki dokumentirajo pokop »ad martyres«, navaja zbirka ILChV 2126—2187. 

15 Kancijeva skupina je bilo pokopana v Škocjanu ob Soči, za Mohorja in For- 
tunata imamo v kasnem izročilu sicer šibko podlago za domnevo, da sta bila pokopana 
v Terzu severno od Ogleja (gl. pogl. 1, op.72), o kraju pokopa Hilarija in Tacijana 
pa nimamo nikakršnega poročila. M. P. BILLANOVICH, Appunti, 21 je izrazila možnost, 
da bi bila onadva pokopana v bližini Feliksa in Fortunata, vendar tega ne podpira 
nikakršen, še tako pozen in slab vir. Nasprotno, dejstvo, da se ob reševanju oglejskih 
relikvij leta 568 omenjajo relikvije Hilarija in Tacijana, ne pa Fortunata (gl. pogl. Il, op. 
29; F. KOS, Gradivo, I, 72 (71 ss.)), kakor bi pričakovali v primeru, da bi bili mučenci 
pokopani na istem pokopališču, govori proti domnevi italijanske znanstvenice, ki pred- 
postavlja, da je kult mučenca Fortunata na tem mestu izrinil kult starejših mučencev 
Hilarija in Tacijana. 

130 Prim. A. NIERO, I martiri, 168. 
1% M. P. BILLANOVICH, Appunti, 16 (z navedbo podrobne lit. v op. 52). 
138 »Baeati martures Felix et Fortunatus« (M.P.BILLANOVICH, Appunti, 16—18 

(z navedbo ostale lit.). 

as 227



so bile v sarkofagu shranjene poleg Feliksovega trupla tudi manjše Fortu- 
natove relikvije »ex contactu«!" — bi na osnovi kolikor toliko preciznega 
datiranja napisa z rezervo mogli postaviti časovni okvir prenosa trupla 
sv. Feliksa v Vicenzo, seveda le če zavrnemo možnost, da napis iz Vicenze 
dokazuje samo posedovanje relikvij obeh mučencev, ne pa posedovanje 
trupla enega od njiju." Žal se napis ne da precizneje datirati in strokov- 
njaki ga postavljajo v razdobje od 4. do konca 6. stoletja." Z ozirom na 
to, da oglejski napisi kažejo na navzočnost obeh mučencev v Ogleju, da 
Kromacijev fragment in Evzebij ne dokazujeta nasprotnega in da šele 
Hijeronimijanski martirologij postavlja na nekoliko nejasen način enega 
od mučencev v Vicenzo, bi mogli prenos Feliksovega trupla v Vicenzo 
datirati okvirno v dobo med sredo 5. in sredo 6. stoletja, verjetno precej 
bližje prvemu časovnemu mejniku kakor drugemu. 

C. Vprašanje drugih mučencev in življenje oglejske krščanske 
skupnosti v dobi preganjanja 

S Kancijevo skupino ter Feliksom in Fortunatom se število zanesljivih 
oglejskih žrtev iz dobe Dioklecijanovega preganjanja kristjanov zaključi. 
V virih se omenja sicer še ena desetina oglejskih mučencev, vendar gre 

139 Ker v Rimu in na vsem Zahodu (v nasprotju z običajem na Vzhodu) posmrtnih 
ostankov mučencev niso delili (gl. H. DELEHAYE, Les origines, 51 ss.), je izključena mož- 
nost, da bi vicentinska cerkev posedovala Fortunatovo glavo, kot trdi kasnejše izročilo 
(gl. op. 129; M. P. BILLANOVICH, 10). Očitno so bile v Vicenzi shranjene Fortunatove 
relikvije »ex contanctu« (brandea, sanctuaria, pallidla). 

140 Tezo, da nam napis iz Vicenze ne dokazuje navzočnosti trupla mučenca Feliksa 
v Vicenzi, temveč le relikvije in kult obeh mučencev, je postavil S. TAVANO, Appunti, 
168 (zlasti op. 64), sklicevaje se na dejstvo, da sta mučenca imenovana v nominativu. 
Enako meni A. NIERO, I martiri, 168, da gre v Vicenzi v primeru obeh mučencev za 
relikvije »ex contactu«. 

4 G, LORENZON, BS 5, 1964, 590, ga datira v prvo polovico 4.stol.; M.P. 
BILLANOVICH, Appunti, 18, ga postavlja v drugo polovico 4.stol. ali v 5. stol.; 
S. TAVANO, Appunti, 168, op.64, z rezervo dopušča možnost datacije v 5. stoletje; 
A.NIERO, I martiri, 168, ga postavlja v zgodnjelangobardsko dobo. Za preciznejše 
datiranje napisa imamo premalo opornih točk. Ortografska oblika »baeati« (namesto 
pravilneje »beati«) ni izjemna in jo srečamo v različnih dobah na starokrščanskih na- 
pisih v severni Italiji, npr. ILChV 1719 (Verona); 1863 (Teodorov napis v južni dvorani 
oglejske bazilike izpred ca.320); 2019 (Milano), pa tudi v Rimu (ILChV 1604; 4633) 
in v Afriki (ILChV 2039; 2330; 4849%). Še bolj univerzalna je oblika »martures« namesto 
običajne »martyres« (gl.ILChV Ill, p.365 (Indices)). Primitivno izklesana »hedera 
distinguens« tudi ne more biti oporna točka za datiranje, saj se pojavlja na staro- 
krščanskih spomenikih skozi stoletja. Primitivno prostorsko izoblikovanje besedila, ru- 
stikalna oblika črk in celoten izgled napisa (zlasti če ga primerjamo z napisi Prota in 
Krisogona iz Škocjana ob Soči) bolj govorijo v prid mnenju o njegovem kasnem 
nastanku, zelo verjetno ne pred drugo polovico 5. stoletja, v delavnici očitno neveščega 
kamnoseka. 

228



brez dvoma za imena, ki so po naključju prišla med oglejske svetnike in 
z Oglejem gotovo nimajo nobene zveze ali pa se te ne da dokazati. 

Ti mučenci so sestavljeni iz treh skupin, ki stojijo koledarsko zelo 
blizu (druga tretjina junija). Po zaporedju datumov čaščenja sestavljajo 
prvo skupino Emerit, Avit (?), Viktorijan in Viktor, drugo skupino Juvan, 
Mucij, Prodit in Klemens ter tretjo Kirijaka in Muska. Za vse te tri sku- 
pine »oglejskih« mučencev je značilno, da so nastale na osnovi zapisov v 
Hijeronimijanskem martirologiju, ki jih omenja na nejasen način in vedno 
na iste dneve, ko poroča o avtentičnih oglejskih mučencih ali o resničnih 
dogodkih v Ogleju.!4 Tako se prva in tretja skupina omenjata na iste 
dneve kakor najbolj znani oglejski mučenci Kanciji, in po pravici mo- 
remo soditi, da so ti mučenci po pomoti postali družabniki Kancijev ali 
njihov privesek. Očitno gre v obeh primerih za imena, ki nimajo nobene 
zveze z Oglejem. Druga skupina pa se omenja na isti dan kot »translatio« 
škofa in mučenca Fortunata v Oglej; soditi moremo, da so tudi ti mučenci 
po pomoti prišli v vrste oglejskih svetnikov.!" Ker so vsi ti »oglejski« 
mučenci pustili izjemno šibek odmev v oglejski tradiciji, jim ne bomo 
posvečali več prostora." Prav tako ne spadajo med oglejske svetnike 
solunske mučenke Agape, Hijonija in Irena ter sirmijska mučenka Ana- 
stazija, ki jih je, v duhu rimske legende o sv. Anastaziji, ki življenjsko pot 
vseh teh povezuje z Oglejem in v skladu s kasnejšimi zapisi, ki postav- 
ljajo njihovo mučeništvo v Oglej, najkasneje od 12. stoletja dalje častila 
oglejska cerkev kot lokalne svetnice." O Zojlu ali Zenu, ki v legendar- 
nem izročilu o Kancijevi skupini ne nastopa kot mučenec, in čigar histo- 
ričnosti ne moremo dokazati, smo že spregovorili." Vsekakor gre za oseb- 
nost, ki bi jo mogli z vsemi pridržki uvrstiti v zbor maloštevilnih oglejskih 
svetnikov. 

Naj končno predstavimo še enega zanesljivega mučenca iz dobe Dio- 
klecijanovega preganjanja kristjanov, salonitanskega mučenca Anastazija, 
ki je bil doma iz Ogleja. O tem mučencu imamo sorazmeroma bogato 

42 MH, lun. 11 (314): »in Aquileia Emeriti Hereti Victuriani Victoris.« 
MH, lun. 15 (319): »in Aquileia Cantiani Proditi Clementis Cantianae.« 
MH, lun. 17 (322): »Aquileia Geriae Muscae Valerianae Mariae« Prim.op.35 in 

pogl.I, op.120 ter P.PASCHINI, La chiesa, 69—70 in A.NIERO, I martiri, 154 
in 172. 

1 GI. MH, 315, n. 36—38; 323, n. 32—36; AA SS Jun. III, 1867, 526. 
14 Teh mučencev ne omenja nobeden od rokopisov historičnih martirologijev 

z oglejskega področja. V liturgičnih koledarjih se pojavljata samo Kirijaka in Muska, 
o katerih nam je Ferrarius ohranil kratek povzetek sicer izgubljene legende (gl. AA SS 
Jun. IV, 1867, 230). Gl. G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 26; 33; 38 in I. DANIE- 
LE, Ciriaca, Musca, Valeriana e Maria, BS 3, 1963, 1289. Od liturgičnih knjig s sloven- 
skega ozemlja omenja praznovanje »SS. Cyriacae et Muscae Virg. Mm. dupl.« »Proprium 
sanctorum« Ljubljanske škofije iz 1.1848 (gl. »Uvod«, op.36), str. 194 (brez. lekcij). 

145 P, PASCHINI, La chiesa, 47; G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 33; 34; 36; 
42; 443 50. 

1 Gl. op. 77. 

229



sporočilo antičnih virov, verjetno bogatejše kot za kateregakoli oglejskega 
mučenca." Poglavitni vir, legenda o mučeništvu sv. Anastazija," vsebuje 
nekaj podatkov, ki so pomembni za poznavanje oglejske krščanske skup- 
nosti v začetku 4. stoletja. Ta legenda namreč s svojimi koreninami sega 
globoko v antiko in je v svojem jedru nastala verjetno že pred sredo 
5. stoletja.! Po legendi je bil Anastazij, oglejski meščan z obrtniškim 
poklicem (valjavec oz. čistilec oblačil) in lastno delavnico (ergasterium, 
statio), goreč kristjan. Ko je zvedel za hudo preganjanje kristjanov v Saloni, 
je v želji po mučeniški smrti odšel iz domačega mesta v Salono, bil tam 
zaradi provokativnega obnašanja (na steno gostišča in na mnoga javna 
mesta je narisal križ) aretiran in zaslišan. Ker so morali o sodbi obvestiti 
Dioklecijana, ki se je nahajal v drugem mestu, je bilo treba čakati na 
izvršitev kazni." Nato so mu privezali kamen okrog vratu in ga potopili 

47 H, DELEHAYE, S. Anastase martyr de Salone, AB 16, 1897, 488—500; J. ZEIL- 
LER, Les origines (Dalmatie), 59—64; R. EGGER, Forschungen in Salona III, Wien 1939, 
131—148 (temeljna študija s kritično izdajo legende); H. DELEHAYE, MH, 467s. 
(komentar); A. M. STRGACIC, Krščanstvo (kot v pogl.I, op.30), 40—48; A. AMORE, 
Anastasio di Salona, BS 1, 1961, 1058—1059; F.BULIC, Mučenici solinski, Izabrani 

spisi, Split 1984, 336 s.; 351 (prispevek prvič objavljen 1. 1919). 
148 Legenda o sv. Anastaziju (BHL 414) je objavljena v AA SS Sept. III, 1868, 22—2. 

Ephemeris Salonitana 1894, 21—24 (L. JELIC); Forschungen in Salona Ill, 136 (R. 
EGGER; pri citiranju se ravnamo po tej ediciji). 

149 Elogij o sv. Anastaziju v MH, Aug. 26 (467) se glasi: »in Salona civitate sancti 
Anastasi martyris hic fullo fuit.« Dodatek na koncu, ki označuje mučenčev poklic, je v 
Hijeronimijanskem martirologiju vsekakor nenavaden, če ne izjemen, zato je upravičena 
domneva, da gre za reminiscenco legende, ki naj bi torej nastala pred zapisom v 
martirologiju (gl. H. DELEHAYE, AB 47, 1929, 83 in R.EGGER, Forschungen III, 
131). 

150 To mesto v legendi je sprožilo zapleteno vprašanje (ne)navzočnosti cesarja Dio- 
Klecijana v Saloni leta 304, kjer naj bi se zadržal nekaj časa na poti iz Rima na Vzhod; 
gl. op. 84; F. BULIC, Mučenici, 351 in R. EGGER, Forsch. III, 140 s. 

151 Za našo predstavitev pomembni odlomki iz legende: »Passio sancti Anastasii 
martyris; in Aquileia civitate (!) sub die VII Kalendas Septembres ... Cum igitur tempore 
Diocletiani sceleratissimi persecutoris edictio promeretur, adversus christianos ageretur 
persecutio, beatus Anastasius in Aguilegiensi civitate, guod cum reverentia dicendum 
est, artis folloniae operam exercebat ... Ut perfectam christianitatis gloriam adipisceret, 
relicto argesterio artis suae mandatum evangelicae artis implevit... Sequens ad Salo- 
nitanam civitatem ultro se offerens religiosum arripuit agonem et ante hospitium, in 
quo mansurus erat, signum crucis depinxit. Sed et per celeberrima populi loca expressit 
signaculum Christi, cuius professionis esset demonstrare non dubitavit. Quem mini- 
stri persecutoris agnitum arreptumque ante iudicem statuisse narrant. Ad plenum tamen 
testimonium stationem artis beatissimi martyris in Aquilegiensi civitate constituta facta 

est domus orationis ut ubi tunc vestimentorum sordes abluebantur nunc populorum 
oratione profusa animarum sordes creduntur abstergi. Verum cum ante iudicem sta- 
tutus fuisset, et quae gesta sunt vel quae responsio de professione christianitatis pro- 
cesserit quasque poenas impius iudex intulerit, subtraxit necessitas, quia (ad) Dio- 
cletianum persecutorem longe in alia positum civitate perlata(m) moment(o) dicant 
sententiam. Tamen tale mendasse refertur, ut suspensum lapidem mari praecipitatus 
triumpbum martyrii consequi meruit.« (R. EGGER, Forsch. III, 136). 

230



v morje." Kot datum usmrtitve navajata legenda in Hijeronimijanski 
martirologij 26. avgust." 

Za nas posebej zanimivo sporočilo legende je, da je bila njegova 
delavnica v Ogleju spremenjena v molilnico (domus orationis), ki naj bi kot 
taka obstajala še v času zapisa legende (nunc). 

Ob veliki salonitanski tradiciji o sv. Anastaziju je oglejsko izročilo 
zelo skromno. Če odmislimo sporno in nerešljivo vprašanje, ali je avtor 
legende Oglejec,' je treba reči, da ni poznan vir z oglejsko-gradeškega 
področja iz pozne antike in zgodnjega srednjega veka, ki bi omenil tega 
mučenca, pa tudi kasnejše omembe so prav redke." Šele od Petra de 
Natalibus (2. polovica 14. stoletja) se zopet omenja pri avtorjih z oglej- 
skega področja.! V oglejski liturgiji, kjer sledeč drugemu zapisu v Hije- 
ronimijanskem martirologiju nastopa 7. septembra, je sv. Anastazij imel 
vseskozi svoje mesto, vendar je bil sorazmeroma malo opažen svetnik." 

Če sedaj povzamemo vsebino virov za zgodovino Dioklecijanovega 
preganjanja kristjanov v Ogleju, moremo priti do nekaterih zaključkov. 
Preganjanje kristjanov v Ogleju, ki ga moremo okvirno datirati v čas od» 
februarja 303 do maja 305, očitno ni bilo hudo. Iz Ogleja je znanih 
iz te dobe prav malo žrtev: pet mučencev Kancijeve skupine ter Feliks 
in Fortunat, vsega skupaj sedem mučencev oz. osem, če prištejemo še 
Anastazija, ki je umrl v Saloni. Trditev o izredno hudem preganjanju, o 
polnih ječah mučencev in izpovedovalcev, na katero naletimo v legendah, 
je brez dvoma vsaj nekoliko pretirana. Proti njej ne govori samo majhno 
število mučencev, temveč tudi dejstvo, da je moral Anastazij v želji po 
mučeniški smrti to iskati drugod. Lokalni preganjalec (corrector Venetiae 
et Histriae) ni poznan. Različna imena, ki nastopajo v legendah so ne- 
zanesljiva ali se vsaj ne dajo preveriti z drugimi viri. Vse legende, vključno 
z legendo o Anastaziju, postavljajo mučeništvo v zvezo z Dioklecijanovo 
navzočnostjo, kar bi moglo biti reminiscenca na cesarjevo potovanje iz 
Rima na Vzhod v prvi polovici leta 304. Vsa mučeništva, ki koledarsko 
padejo v čas od konca novembra do srede junija (oz. Anastazijevo v 
Saloni na konec avgusta) moremo datirati na konec leta 303 oz. v leto 

12 MH tudi 7. sept. (gl. op. 155). 
15% Domnevo, da gre za oglejskega pisca in za spis, namenjen oglejskim kristjanom, 

je zagovarjal zlasti R. EGGER, Forsch. III, 139 in 141, na osnovi uvodnega stavka in 
omembe oglejske molilnice. V primeru oglejskega nastanka legende bi vsekakor priča- 
kovali njeno močnejšo zasidranost v oglejski tradiciji. 

84 Verjetno se ne na našega mučenca nanaša omemba prinosa relikvij »sv. 
Anastazija« iz Soluna na Beneško (Origo civitatum Italiae seu Venetiarum, ed. tertia, 
p. 143, v. 24). Prav tako se Anastaziju posvečena cerkev na otoku pred Porečem 
(P. F. KEHR, Italia pontificia VII/2, 230; F.BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo, 
AMSI 29, 1913, 190ss.; A.SONJE, Crkvena arhitektura zapadne Istre, Zagreb—Pazin 
1982, 72) ne nanaša na salonitanskega mučenca. 

155 R, EGGER, Forschungen Ill, 146 s. 
156 MH, Sept.7 (492); na ta dan nastopa tudi v MR, 383 s.; gl. P. PASCHINI, La 

chiesa, 71; G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorume, 27; 34; 48. 

231



304. Z izjemo Krisogona so torej vsi mučenci postali žrtve Dioklecijano- 
vega četrtega edikta (feb. ali marca 304), ki je odrejal za vse prebivalstvo 
države pogansko žrtvovanje. V pretirani obliki merita na to tudi legenda 
o sv. Anastaziji ter legenda o Feliksu in Fortunatu. Način usmrtitve oglej- 
skih mučencev ne kaže na pretiran fanatizem preganjalca oz. preganjalcev. 
Mučenci Kancijeve skupine so bili obglavljeni, ne da bi bili predhodno 
mučeni, Feliks in Fortunat sta bila obglavljena po predhodnem mučenju. 
Očitno gre pri različnem postopku za odraz različnega tretiranja s pripad- 
niki višjih slojev (honestiores) in nižjih slojev (humiliores) v kazenski za- 
konodaji. Preganjalec očitno ni imel namena uničiti posmrtnih ostankov 
mučencev. Drugače pa je v primeru Krisogona in Anastazija. Krisogon 
je bil obglavljen, njegovo truplo so vrgli na obalo (v morje?), glavo v 
morje. Anastazij, ki je trpel v Saloni, kjer je bilo preganjanje očitno hujše, 
verjetno najhujše na vsem jadranskem področju," pa je bil s kamnom 
okrog vratu potopljen na morsko dno. Eden in drugi način usmrtitve 
kažeta na preganjalčev namen, da se izničijo posmrtni ostanki in s tem 
prepreči svetniški kult." 

Legendarni viri nam le skromno in nezanesljivo osvetlijo življenje 
oglejske krščanske skupnosti v dobi preganjanja. Majhno število mučen- 
cev ne kaže nujno, da je bila ta cerkvena skupnost majhna. Niti en vir 
ne govori o cerkveni organizaciji in o cerkveni hierarhiji, ki je tedaj brez 
dvoma obstajala. Omemba prezbiterja Zojla v legendi o mučencih Kan- 
cijeve skupine je edina omemba pripadnika cerkvene hierarhije v vseh 
teh zapisih. Očitno je cerkvena hierarhija, z edino (zelo verjetno) izjemo 
škofa Krisogona II. (2), dobro prestala preganjanje in so bile žrtve 
predvsem med laičnimi pripadniki cerkvene skupnosti, »izbrane« po 
načelu slučajnosti. Legende nam predstavijo nekaj pripadnikov te skup- 
nosti, vendar bistveno premalo, da bi lahko prišli do trdnih zaključkov. 
Omenjajo se relativno premožni Kanciji, morda pripadniki tako imeno- 
vanega municipialnega plemstva, s posestvi v okolici mesta, in mestni 
»proletarec« Anastazij. Primer Kancijev, ki so imeli posestva in so vodili 
manjši center krščanskega življenja v bližini mesta, in primer Feliksa in 
Fortunata, ki sta izhajala iz okoliških krajev, kaže, da je krščanstvo v tem 
času Ze seglo iz mesta na podeželje, Tri imena mučencev so grška (Kriso- 
gon, Prot in Anastazij), ostalih pet je latinskih. Na tej osnovi bi mogli 
sklepati, da je krščanstvo zajelo tudi domače latinsko prebivalstvo, celo 
njegove premožnejše sloje, kamor so spadali Kanciji. 

Idejna plat življenja oglejskih kristjanov nam je iz obravnavanih 
virov prav malo poznana. Če so Kanciji ter Feliks in Fortunat bežali 
pred preganjalci — za oboje moremo domnevati kot smer bega vzhod oz. 
severovzhod, proti današnjemu zahodnemu slovenskemu ozemlju — pa je 

157 R, EGGER, Forschungen III, 140. 
158 Prim. EUSEBIUS, H.E.8,6,7 (ed. G.BARDY, SC 55, 1958, 13; slov. prev. F. 

K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c., 242). 

232



Anastazij v želji, da bi postal mučenec, sam odšel »iskat« preganjalce. V tem 
njegovem početju, v katero ne moremo dvomiti, moremo videti navzočnost 
montanističnih idej o prostovoljnem in hotenem žrtvovanju za vero, idej, 
ki so bile v času preganjanj vseskozi navzoče, dasi jih v glavnem niso 
odobravali." 

Kakor nam ti viri skoraj nič ne povedo o cerkveni organizaciji, tako 
nam tudi skoraj nič ne povedo o kultnem življenju. Iz legende o Anasta- 
ziji izvemo le to, da je Anastazij očitno pred odhodom v Salono svojo 
delavnico prepustil krščanski skupnosti, ki jo je preuredila v molilnico. 
Ta naj bi obstajala še v času zapisa legende in naj bi bila porušena ob 
hunskem zavzetju mesta." Obstoj cerkvene organizacije v Ogleju v tej 
dobi dokazujejo katalogi škofov in lokalne kronike, ki postavljajo v to 
dobo dva škofa, Krisogona I. in Krisogona II.!9! V tej dobi je oglejski škof 
že imel prestiž na območju Benečije in Istre, saj je eden od Krisogonov 
(verjetno »Dalmatinec« Krisogon IL) kot »škof tiste škofije« posvetil 
istrskega kristjana Donata za prezbiterja.!® 

Kultno življenje oglejskih kristjanov v tej dobi nam nekoliko razkri- 
vajo arheološke raziskave. Pred izgradnjo monumentalne Teodorove bazi- 
like okrog leta 320 je na istem mestu obstajala po arheoloških analizah 
zasebna hiša s prostorom, prirejenim za krščanski kult (domus ecclesiae).!9 
Napis škofa Teodora, Krisogonovega naslednika, na mestu, kjer naj bi 
bila ta domus ecclesiae (zahodni del tako imenovane severne Teodorove 
bazilike) nam z očitno aluzijo na škofovo preteklost osvetli čas ne le pred 
izgradnjo bazilike, temveč tudi čas pred njegovo izvolitvijo za skofa.!% 
Sporočilo napisa, da je Teodor »na tem mestu rastel«, lahko pomeni 

159 Prim. LACTANTIUS, De mort. persec. 13,2 (cit.ed.92 in komentar na str. 
279). 

100 R, EGGER, Forschungen III, 141 in 148. 
101 Oglejski tradiciji, ki postavlja Krisogona II. za Teodorom, sledijo Chronicon 

Patriarch. Aquil. (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, 6), ANONYMUS, Vitae patriarch. 
Aquil. in BELLONUS UTINENSIS, De vitis et gestis patriarch. Aquil. (ed. L. MURA- 
TORIUS, RIS XII, 1730, 7; 25). Gl. pogl. 1, op. 84. DANDULUS, Chronica, A. 284 ss. 
(p. 26 ss.), sledeč gradeški tradiciji, datira devetletni pontifikat Krisogona I. (»origine 
tracius, de civitate Bisancio«) v leta 284—294, dvanajstletni pontifikat Krisogona Il. 
(»in Dalmacia natus, et in aquileiensi ecclesia diu conversatuse) v leta 295—307. 

102 Gl. op. 283. 
1 M. MIRABELLA ROBERTI, Considerazioni sulle aule Teodoriane di Aquileia, 

Studi aquileiesi, offerti a G.Brusin, Aquileia 1953, 209—243 (= Scritti di archeologia, 
AMSI 27—28 n. s., 1979—1980, 197—226 (z navedbo starejše literature); G. BRUSIN-P. 
L. ZOVATTO, Monumenti paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine 1957, 20—22; 
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 160; L. BERTACCHI, Architettura e mosaico, v 
kolektivnem delu »Da Aquileia e Venezia«, Milano 1980, 191; P. TESTINI, »Basilica«, 
»domus ecclesiae« e aule teodoriane di Aquileia, AAAd 22, 1982, 369—398, zlasti 387 ss. 

1% »[Theod]ore felix hic crevisti hic felix« (G. BRUSIN-P.L. ZOVATTO, Monu- 
menti paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine 1957, 60—61; G.BOVINI, Le 
antichità cristiane di Aquileia, Bologna 1972, 46—52; G.CUSCITO, Crist. antico, 
160; G. C. MENIS, La cultura teologica, 464 s; P. TESTINI, o. c., 395 s.). 

233



dvoje; manj verjetno je to, v dobesednem pomenu, škofova mladost in 
rast v (očetovi?) hiši, saj iz kronik vemo, da je bil Teodor po rodu Tračan. 
Bolj vrejetno je, da se sporočilo nanaša na njegov razvoj v duhovnem 
smislu oz. rast v cerkveni hierarhiji. Če se Teodor zanesljivo omenja kot 
škof skupaj s svojim diakonom Agatonom med udeleženci sinode v Arlesu 
leta 314'% — Dandulus njegovo izvolitev za oglejskega škofa datira v 
leto 308!% — moremo njegovo »rast« prek nižjih duhovniških stopenj, 
lektorata, poddiakonata in diakonata prek prezbiterijata do škofovskega 
dostojanstva datirati v dobo cesarja Dioklecijana in v nemirna leta držav- 
ljanskih vojn po Dioklecijanovem odstopu." Kot aktivnega nižjega klerika 
morda že v času Dioklecijana, gotovo pa v času pred tako imenovanim 
Milanskim ediktom, moremo upoštevati tudi Teodorovega diakona Aga- 
tona. Kot verjetnega člana samega vrha oglejske krščanske skupnosti v 
predkonstantinski dobi moremo oceniti misterioznega Kiriaka, ki ga 
omenja posvetilni napis severne dvorane Teodorove bazilike." S tem 
se zaključi število zanesljivo dokumentiranih pripadnikov oglejske krščan- 
ske skupnosti iz dobe pred nastopom verske svobode.!%" Kozmopolitski 
značaj oglejske škofijske stolice, posvečevanje klerikov na območju, ki ni 
spadalo pod neposredno mestno okolico ter zlasti udeležba njenega škofa 
na sinodi v Arlesu leta 314 z (resda izjemnim) zastopanjem Dalmacije,!9® 
vse to nam dokazuje, da je imela oglejska krščanska skupnost že v dobi 

16 Concilia Galliae A. 314 — A. 506 (ed. C. MUNIER, CCSL 148, 1963, 14 (v. 17 s.); 
16 (v.10s.); 17 (v.105.); 18 (v.105.); 19 (v.6s.); 21 (v.8s.)). Gl. še R.BRATOZ, 
Cerkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi, 260 op. 9—10. 

166 Chronica, A. 308 (p. 30). 
187 O duhovniških stopnjah, pri katerih je bilo za napredovanje iz nižje v višjo 

praviloma več let »službene dobe«, gl. A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa Il, 
Torino 19773, 349—352 (556—563). 

16 Moziačni napis »Cyriace vibas« nad podobo ovna v severni dvorani Teodorove 
bazilike na mestu, ki je bilo med evharistijo rezervirano za klerike, v bližini oltarja, so 
različno razlagali (gl. G. BRUSIN-P. L. ZOVATTO, o.c., 43; G.BOVINI, o.c., 60—67, 
s kritičnim prikazom različnih tez; L. BERTACCHI, o. c., 194; P. TESTINI, o. c., 397 s.; 
G. C. MENIS, La cultura teologica, 467). Če zavrnemo kot prešibko utemeljene hipoteze, 
da gre za domnevnega lastnika prakrščanske »domus ecelesiae« ali celo za Teodorovega 
očeta (G. BRUSIN) oz. da gre za graditelja ali morda mojstra mozaikov (M. MIRABELLA 
ROBERTI), oz. da gre za »signum« oz. psevdonim, za katerim naj bi se skrival sam 
škof Teodor (E. MARCON) oz. da gre le za apelativ (sinon. theophilus, predan bogu; 
C. COSTANTINI, L. BERTACCHI), moremo sprejeti kot najbolj realno domnevo, da 
gre za uglednega oglejskega klerika, očitno enega od ožjih škofovih sodelavcev. 

isa Na donatorskem napisu v severni dvorani Teodorove bazilike se omenja 
»lanuariu[s] de Dei dono vfovit] pledes] DCCCLXXXI...« (G. BRUSIN-P. L. ZOVAT- 
TO, o.c., 52—57; G. BOVINI, o. c., 52—60). Ce je napis nastal že v Teodorovi dobi 
in ne pozneje (v Teodorov čas sta ga datirala G. BRUSIN in G.BOVINI, v drugo po- 
lovico 4.stol. pa P. TESTINI, Aquileia e Grado. Rivista di archeologia cristiana 34, 
1958, 173), bi mogli vsaj mladost tega resnično premožnega oglejskega kristjana (daro- 
valca ca. 77 m? mozaika!) postaviti še v čas pred nastopom verske svobode. 

1 R, BRATOZ, o. c., 260 op. 10. 

234



pred nastopom verske tolerance velik prestiž na vsem severnojadranskem 
območju. Oglejska škofija je že v tej dobi začela v praksi izgrajevati 
regionalno zasnovano škofijsko oblast na svojem vplivnem območju. 

3. Istrski mučenci in krščanske skupnosti 
v Istri v začetku 4. stoletja 

Kljub bogatemu legendarnemu izročilu o krščanstvu v Istri, ki postav- 
lja začetke misijona v drugo polovico prvega stoletja, prva mučeništva 
pa v drugo stoletje in v prvo polovico 3. stoletja, stopimo na trdna tla 
pri proučevanju krščanstva v Istri šele z obdobjem velikega preganjanja 
kristjanov. Na podlagi sorazmeroma dobrih virov nam tedaj stopita pred 
oči krščanski skupnosti v Trstu in Poreču. 

A. Sveti Just in krščanska skupnost v Trstu 

Krščansko skupnost v Trstu v dobi cesarja Dioklecijana nam sorazme- 
roma zanesljivo predstavi legenda o mučencu Justu s sledečo vsebino:"? 

V času vlade cesarjev Dioklecijana in Maksimijana, ko je bilo hudo 
preganjanje kristjanov, je prišel z Vzhoda prefekt Manacij, da bi organiziral 
preganjanje. V Ogleju je postavil za prezesa nekega Evnomija, sam (ali neki 
njegov soimenjak) pa je postal najvišji funkcionar v Trstu, mestu v Istri, 
v bližini Ogleja. Ko je Manacij zvedel, da prebiva v mestu kristjan Just, 
ga je ukazal privesti pred sodišče (consistorium) in ga zaslišal. Ker je Just 
vztrajal v krščanstvu, ga je dal zapreti. V ječi je Just preživel eno noč v 
molitvi. Naslednjega dne ga je dal Manacij privesti pred sodišče (auditorium) 
in ga je potem, ko je še naprej vztrajal v krščanski veri, obsodil na smrt 

170 Legenda o mučeništvu sv. Justa (BHL 4604) je znana na osnovi treh rokopisov 
(beneškega iz 12. stol., dunajskega iz 13. stol. in tržaškega), ki se med seboj nebistveno 
razlikujejo. Na osnovi tržaškega rokopisa iz 14. stol. (kopija originala iz 11. stol.2) jo je 
objavil P. KANDLER, CDI, A. 290; IDEM, Pel fausto ingresso (v prilogi »Atti...« na 
šestem mestu). Kritično izdajo je z upoštevanjem vseh treh rokopisov pripravil G. VAN 
HOOFF v AA SS Nov.I, 1887, 428—430 (z uvodno študijo, ki je še danes temeljnega 
pomena). To izdajo je povzel G. CUSCITO, S. Giusto e le origini cristiane a Trieste, 
Archeografo Triestino ser. IV, 31—32 n. s. (80—81), 1969—1970, 33—36. 

Od ne posebno obsežne literature o sv. Justu velja omeniti najprej še vedno upo- 
rabne prispevke starejših istrskih in kranjskih starinoslovcev: N. MANZUOLI, Vite e fatti, 
38—42 (svoboden ital. prevod legende); M. BAVCAR, Historia, 2,89 (slov. prev. p. 118 s.); 
J. L. SCHONLEBEN, Carniolia, III, 204; IRENEO della Croce, Historia antica e moderna, 

429—435. Od novejših del naj omenim naslednja: G. BUTTIGNONI, S. Giusto, 17—25 
(le obnova legende); F. LANZONI, Le diocesi, 863; I. DANIELE, BS 7, 1966, 33; M. 
MIRABELLA ROBERTI, Sam Giusto, Trieste 1970, 15 s.; G. CUSCITO, S. Giusto e le 
origini, 3—32; IDEM, Cristianesimo antico, 106—124; V. SAXER, L’Istria e i santi istriani 
Servolo, Giusto e Mauro nei martirologi e le passioni, AMSI 32 n.s., 1984, 60—68. 
Od slovenskih del naj omenim skromen prispevek v LS 4, 1973, 247, ki (z napakami 
vred) povzema geslo o sv. Justu v BS. 

235



z utopitvijo. Justa so odvedli na obalo, mu privezali svinčene uteži na roke 
in noge, ga odpeljali s čolnom na odprto morje in ga vrgli v vodo. Potem 
ko so se pretrgale vezi z utežmi, je njegovo truplo morje zvečer naplavilo 
na obalo v bližini mesta. Ponoči je neki prezbiter Sebastijan po nočnem 
videnju zbral kristjane iz mesta. Skupaj so poiskali truplo, ki je ležalo 
na morski obali, posuto s peskom, in ga pokopali v bližini mesta, kjer so 
ga našli. Datum mučeništva: 2. november. 

Legenda, ki so jo nekateri ocenjevali kot brezvredno,"! ima nekatere 
šibke točke. Gotovo je napačno uvodno datiranje preganjanja kristjanov 
in s tem letnice Justove smrti v četrto leto konzulata in deveto leto vlade 
obeh cesarjev. To datiranje je ne le v vsebinskem oziru neustrezno, temveč 
niti teoretično ni mogoče."" Ostale historično oprijemljive sestavine le- 
gende lažje uskladimo s stanjem, kakršnega nam opisujejo drugi viri. 
Aluzija na organizacijsko pripravo preganjanja kristjanov, o prihodu 
posebnega komisarja z Vzhoda, je nepreverljiva, ker o tem iz drugih virov 
ni ničesar znanega, vendar je odraz dejstva, da se je preganjanje začelo 
na Vzhodu in se je od tam razširilo na Zahod."" Iz legende dobimo vtis, 
da je bil Just usmrčen na samem začetku preganjanja, potem ko se je to 
z Vzhoda razširilo na Zahod, tako da je najverjetnejša letnica Justove 
smrti 303.17 Ob predpostavki, da je bil Just usmrčen na osnovi določb 
prvega edikta in sicer kmalu po njegovi objavi na Zahodu, ostaja nerešeno 
vprašanje tako kasnega datuma njegove usmrtitve, kar osem mesecev 
po začetku preganjanja na Vzhodu (konec februarja) oz. kak mesec manj 
po njegovem razširjenju na Zahod. Zaradi te nejasnosti in (sicer nezaneslji- 
ve) reminiscence na vsebino Dioklecijanovega četrtega edikta (zgodnja 

1! Tako zlasti H. DELEHAYE, Les origines, 330; IDEM, MR, 491 n.3 (komentar 
k elogiju); pod njegovim vplivom tudi I. DANIELE, o. c., in LS 4, 1973, 247. 

"2 Datiranju začetka preganjanja kristjanov v legendi (c. 1: »Temporibus Diocle- 
tiani et Maximiani imperatorum, consulatus eorum quarto anno, imperii ipsorum nono«) 
sta najbližji letnici 290 (Dioklecijan četrtič konzul, Maksimijan tretjič, v šestem letu 
vlade Dioklecijana in petem (oz. četrtem, če upoštevamo imenovanje za avgusta) leru 
vlade Maksimijana) oz. še bolj 293 (Dioklecijan petič konzul, Maksimijan četrtič, v 
devetem in osmem (oz. sedmem) letu vlade cesarjev). Da je pisec legende kombiniral 
letnico Dioklecijanove vlade (9) in Maksimijanovega konzulata (4), je domneval G. 
VAN HOOFF, AA SS Nov. I, 1887, 422 F. Ne moremo izključiti možnosti, da je prišlo 
do napake pri prirejanju iz neke starejše avtentične predloge, saj tudi letnici 303 in 304, 
ki edini prideta v poštev, vsebujeta nekatere elemente tega datiranja (leta 303 Dio- 
Klecijan osmič konzul, Maksimijan sedmič, v devetnajstem in osemnajstem oz. sedemnaj- 
stem letu vlade; leta 304 Dioklecijan devetič konzul, Maksimijan osmič, v dvajsetem in 
devetnajstem oz. osemnajstem letu vlade; gl. PLRE I, 1042), zlasti če upoštevamo podob- 
nost zapisa teh števil (za leto 303 možno napačno branje konzulata IMI namesto VIII, 
možna zamenjava XIX z IX). Na napako v datiranju je opozoril tudi G. CUSCITO, 
S. Giusto, 13; IDEM, Cristianesimo antico, 109. 

158 Prim. LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,6—16,2 (cit.ed., 93s.); AA SS 
Nov. I, 1887, 423 B—C; G.CUSCITO, S. Giusto, 15s.; IDEM, Cristianesimo antico, 
10s. 

IH AA SS Nov. 1, 1887, 423s.; G. CUSCITO, S. Giusto, 17; IDEM, Cristianesimo 
antico, 112. 

236



pomlad 304)'7 je prav tako možno, da je bil Just usmrčen leta 304. Imeni 
lokalnih preganjalcev sta nezanesljivi. V času preganjanja kristjanov v 
Ogleju gotovo ni bil prezes Evnomij — legende o oglejskih mučencih 
omenjajo za isti čas Dulcidija oz. Evfemija — saj je za to dobo korektor 
Benečije in Istre s sedežem v Ogleju poznan iz zanesljivih virov." Več 
zaupanja zbuja omemba Manacija kot mestnega funkcionarja in lokalnega 
preganjalca v Trstu, saj ima zaslombo v istrski onomastiki."" Nejasno in 
nerešljivo ostaja tudi vprašanje odnosa med Manacijem prefektom 
(praefectus, civis Orientis) in Manacijem kot tržaškim mestnim funkcionar- 
jem (magistratus). Iz sosledja pripovedi je razvidno, da je imel pisec 
legende v mislih dve osebi; v nasprotnem primeru bi bila nerazumljiva 
degradacija visokega državnega uradnika v lokalnega mestnega funkcio- 
narja, podrejenega oglejskemu prezesu, ki ga je bil sam imenoval. Rešitev 
vprašanja moremo iskati v domnevi, da je pisec legende morda dve precej 
podobni imeni pomotoma združil v eno samo. Terminologija za rimski 
upravni aparat resda ni precizna, vendar odstopanja od pravilnega niso 
velika." Omemba Trsta kot mesta v provinci Istri (namesto v provinci 

in Istri) je odraz političnega lokalizma, ki ga zasledimo v domala 
vseh tržaških legendah, in ki ustreza razmeram ob koncu antike." 

Zaupanje v avtentičnost jedra legende povečuje odsotnost standard- 
nih sestavin mučeniških legend: dolgih opisov mučenja (omenja se, povsem 
v skladu z rimskimi šegami, le bičanje pred utopitvijo)'® in zlasti čudežnih 
elementov. Legenda ne vsebuje frazeologije, tipične za tržaške legende.!8! 
Opis procesa proti Justu je z izjemo vstavljenih dialogov verjeten in temelji 
po vsej priliki na izvirnem izročilu. Povsem v duhu načina kaznovanja 
je tudi opis smrtne kazni, namreč usmrtitve z utopitvijo. Ta oblika smrtne 
kazni je bila v Dioklecijanovi dobi pogosta predvsem na Vzhodu in v po- 
donavskih provincah, večkrat pa se omenja tudi v Italiji in Afriki"? Ce 

155 Sodnik je od Justa zahteval, da žrtvuje bogovom (c.2: »accede et dis thura 
offer«), tako kot je za vse kristjane brez izjeme odrejal 4. Dioklecijanov edikt (EUSEBIUS, 
De mart. Palest. 3,1; ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 126). 

156 To je bil Attius Insteius Tertullus, »corrector Venetiae et Histriae« v letih ca. 
286—305 (PLRE I, 883). 

177 Oblika imena je nejasna; v beneškem rokopisu nastopa Mannacius, v tržaškem 
Munacius, v dunajskem Mannasius (AA SS Nov.l, 1887, 423 C). V Pulju se na napisih 
omenjata dva Munacija (I.I.X, 1, 331; 360) in en Menatius (ibidem, n.70); gl. G. 
CUSCITO, S. Giusto, 16 op. 36; IDEM, Cristianesimo antico, 111 op. 37. 

18 Neprecizno, posplošeno, vendar ne napačno, so označeni naslovi praefectus (c. 1), 
praeses (c.1) in magistratus (c.1 in passim), točno pa decurio civitatis (c.1) in consisto- 
rium ter auditorium kot sinonimna izraza za sodišče (c. 2; 3). 

19 GI. pogl. I (preglednica I) in pogl. II, op. 81. 
180 D.48,9,9 pr. 
181 Prim. pogl. I, preglednica I. 
18? Smrtno kazen z utopitvijo so izvajali zelo pogosto ob začetku Dioklecijanovega 

preganjanja kristjanov v Nikomediji (LACTANTIUS, De mort. persec. 15,3 (cit. ed., 93 
in 286—288); EUSEBIUS, H. E. 8,6,6 (SC 55, 1958, 13 = F. K. LUKMAN-. POJAVNIK, 
242). Gre za precej svobodno priredbo stare rimske oblike smrtne kazni z utopitvijo 

237



vzamemo kot izhodišče Rimski martirologij, ki je nekakšna sinteza (več- 
krat resda nekritična) historičnega in legendarnega izročila, moremo ugo- 
toviti to omembo smrtne kazni v naslednjih primerih, ki jih ponazarja 
preglednica. 

Preglednica III: Usmrtitve z utopitvijo po Rimskem martirologiju 

št. datum ime mučenca kraj čas način usmrtitve 

1. jan. 2(4)  Argeius Tomis in sub Licinio in mare mersus 
Ponto 

2. jan. 13(4) Hermylus, Singi- sub Licinio in Istrum flumen 
Stratonicus dunum demersi 

3. jan. 23(7) Asclas Antinous =? in flumen praecipi- 
(Egipt) tatus 

4. feb.14(5) Bassus, Anto-  Alexan- 
nius, Protolicus dria 

demersi sunt in mare 

5. mart. 1(5) Antonia Cea (?) sub Dio- in paludem... de- 
cletiano mersa 

6. mart. 4(5) Caius Antiochia ? in mare demersus 
7. mart. 8(4) Arianus, Theo- ? 2 submersi in mare 

ticus et alii tres 
8. mart. 13(3) Sabinus Hermo- Diocl. proiectus in flumen 

polis 
(Egipt) 

(poena culei), s katero so kaznovali morilce sorodnikov in svetoskrunce (gl. Th. MOMM- 
SEN, Römisches Strafrecht, Leipzig 1899, 921—923; P. COLLINET, Les supplices de 
Pimmersion et du sac appliqués à des Martyrs chrétiens, RHE 45, 1950, 136—140). Se 
bolj kot sežig in izpostavitev zverem je bila v dobi preganjanj kristjanov ta oblika kazno- 
vanja »primerna« zato, ker za pokojnim ni ostalo nič posmrtnih ostankov, ki bi lahko 
postali predmet čaščenja. Zaradi tega so večkrat posmrtne ostanke tistih žrtev, ki so jih 
usmrtili na drugačen način (z mečem ali ognjem), metali v morje ali reke; prim. EUSE- 
BIUS, H.E. 8,6,7 (cit. ed. 13 K. LUKMAN-I. POJAVNIK, 242); MR, Jan.24 (4) 
(p. 33: »Neocaesareae ... omnes igni traditi sunt, et eorum religuiae in flumen disper- 
sae«); Feb.18 (2) (p.68: »Apud Ostia Tiberina ... concremati... quorum reliquiae in 
flumen projectae ...«); Mart.25 (2) (111: »... gladio interfectus est et in Tiberim 
proiectus«); Mai 10 (4) (181: »gladio occidi, et corpus eius... in Tiberim iactari ...«); 
Mai 22 (3) (p.201: »... capite obtruncatus et in flumen projectus«); Nov.24 (2) (542: 
»S. Chrysogonus ... Aquileiam perductus, ibidem capite caesus et in mare proiectus«). 
Ta oblika smrtne kazni se je izvajala proti kristjanom v različnih obdobjih, po vsem 
cesarstvu (in celo izven njega, v Perziji; prim. MR, Jam.22 (2) (p.31: »... a Chosroe 
Persarum rege... septuaginta socios in fluenta demersos ...«; gl. komentar p.31 n.2)) 
ter pozneje pri Langobardih in drugod (prim. MR, Jun. 13 (3) (p.235: »a Langobardis ... 
in Aternum flumen demersus est«); prim. Mai 16 (7) (p. 191: »Pragae in Bohemia s. Joan- 
nis Nepomuceni ... in [lumen Moldavam deiectus ...«)), vendar pa večina teh usmrtitev 
pade v Dioklecijanovo dobo na vzhodno državno polovico. MH omenja to obliko smrtne 
kazni devetkrat, pri čemer se kar pet omemb nanaša na Vzhod (MH Jan. 3 (23); Jan. 14 
(40); Feb.14 (92); Mart.4 (125); Apr.30 (219)), po ena na Panonijo (Mart. 26 (162). 
Norik (Mai 4 (229)), Grčijo (Apr. 16 (193) in Afriko (Jul. 4 (352). 

238



št. datum ime mučenca kraj čas način usmrtitve 

9. mart. 16(4) Julianus Anazarbus in sacco una cum 
(Cilicia) serpentibus inclusus, 

in mare demersus est 
10. mart. 24(3) Pigmenius Roma Julianus praecipitatus in 

Apost. Tiberim 
11. mart. 26(4) Montanus et Sirmium Diocl. in flumen demersi 

Maxima 
12. apr. 2(2) Amphianus Caesareia Galerius in mare demersus 

(Palest.) 
13. apr. 2(3) Theodosia Tyrus Galerius in mare... proicitur 
14. apr. 3(3)  Vulpianus Tyrus Galerius cum aspide et cane 

insutus culeo in mare 
demersus 

15. apr. 4(2)  Agathopus et  Thessalo- Galerius alligato ad collum 
Theodulus nica saxo, in mare demersi 

sunt 
16. apr. 8(1) Aedesius Alexan-  Galerius in mare demersus 

dria 
17. apr. 10(2) plurimi mar- Roma Trajan navi vetustae impo- 

tyres (?) sitos in altum mare 
deduci et illic ligatis 
ad colla lapidibus 
mergi praecepit 

18. apr. 10(3) Apollonius et Alexan-  Galerius in mare demersi 
alii guingue dria 

19. apr. 12(2) Saba Cappa- Valens in flumen proiectus 
docia 

20. apr. 16(1) Callistus et Corinthus ? omnes in mare 
Charisius cum demersi 
aliis septem 

21. apr. 24(2) Saba Roma 5 demersus in flumen 
22. apr. 25(4) Stephanus Antiochia Zeno in Orontem fluvium 

praecipitatus 
23. apr. 27(1) Anthimus episc. Nicomedia Diocl. alios naviculis impo- 

et grex sua sitos pelago immergi 
fecit 

24. mai. 4(6) Florianus Lauriacum Diocl. ligato ad collum saxo 
in flumen Anisum 
praecipitatus 

25. mai. 11(1) Anthimus Roma Diocl. in Tiberim praecipi- 
tatus 

26. mai. 15(5) Isidorus Chius (Decius) puteus, in quem fer- 
(insula) tur fuisse iniectus 

27. mai. 18(5) Theodotus et Ancyra ? lapidibus ad colla 
sept. virgines ligatis in paludem 

mersae sunt 
28. iun. 1(9) Secundus Ameria Diocl. in Tiberim proiectus 

239



št. datum ime mučenca | kraj čas način usmrtitve 

29. iun. 4(3)  Quirinus Siscia Galerius molari saxo ad col- 
lum ligato, in flumen 
praecipitatus est 

30. iul. 43)  Jucundianus Africa ? in mare mersus 
31. iul. 7(2) Claudius, Nico- Roma ? in mare praecipites 

stratus, Casto- dari 
rius, Victorinus 

et Symphori- 
anus 

32. iul. 7(3)  Peregrinus et Dyrrachii  Traianus in mare demersi 
sex alii in Maced. 

33. iul. 18(2) Symphorosa Tibur ? saxo alligata in flu- 
(Roma) men praecipitata est. 

34. iul. 24(2) Christina Tyri in (Diocl.) cum magno saxi pon- 
Tuscia dere in lacum pro- 

iecta 
35. iul. 28(5) Eustathius Ancyra ? in flumen demersus 
36. iul. 31(2) Calimerius Medio- Antoninus praeceps in puteum 

lanum deiectus 
37. aug. 16(5) Ambrosius Ferentini — Diocl. demersus in aguam 

in Hernicis 
38. aug. 18(4) Florus et in Illyrico ? in profundum puteum 

Laurus (Ulpia- sunt demersi 
num, Dar- 
dania) 

39. aug. 22(3) Hippolytus in Portu Alexander manibus pedibusque 
Romano ligatis in altam fo- 

veam aguis plenam 
praecipitatus 

40. aug. 24(7) Aurea Ostia ? saxo ad collum ligato 
in mare demersa 

41. aug. 26(2) Ircnacus et Roma Valerianus in cloacam demersi 
Abundius 

42. aug. 27(6) Anthusa (Valerian.) in puteum mersa 

43. sept. 2(4) 9 martyres (Pantaga- ? alii agua... marty- 
pae) rium compleverunt 

44. sept. S(7) Urbanus et Constanti- Valens in navigio impositi 
ceteri nopolis iussi sunt in mari 

comburi 
45. sept. 12(4) Hieronis et Alexan-  Maxi- in mare sunt demersi 

ceteri dria minus 

46. sept. 26(2) Callistus et Roma Diocl. insutus culeo et in 
ceteri mare demersus 

47. oct. 2(4)  Eleutherius et Nicomedia Diocl. alii in mare praecipi- 

240 

alii tabantur



št. datum ime mučenca kraj čas način usmrtitve 

48. oct. 5(4) Charitina Corycos, | Diocl. in mare proiecta 
Cilicia 

49. oct. 14(1) Callistus Roma Alexander in puteum demersus 

50. nov. 1(2) Caesarius et Tarracina ? in saccum missus, in 
Julianus in Campa- mare praecipitatus est 

nia 
51. nov. 8(2) Claudius et Roma Diocl. in fluvium praecipites 

ceteri quatt. dari 

52. nov. 18(3) Hesychius Antiochia Maximian. ligato in dextera eius 
(Galer.) ingenti saxo, in flu- 

vium praecipitari ius- 
sus est 

53. nov. 20(5) Agapius Caesareia Galerius lapidibus ad pedes 
in Palest. appensis in mare de- 

mergitur 

54. nov. 23(1) Clemens apud Cher- Traianus alligata ad collum 
sonesum eius anchora in mare 

praecipitatus 

55. dec. 3(3) Claudius Roma Numerian. ingenti saxo alligato 
in flumen praecipitem 
dari 

Za legendo o Justu moremo po pravici domnevati, da temelji na 
izvirnem izročilu, bodisi na starejšem zapisu, bodisi na ustnem izro- 
čilu, ki sega daleč v antiko. Žal ne moremo domneve o historično 
pristnem jedru legende potrditi z nobenim zapisom iz antike. Zelo 
nezanesljiva omemba nekega mučenca Justa med afriškimi mučenci 
2., 3. in 16. novembra v Hijeronimijanskem martirologiju, ki se zelo 
verjetno ne nanaša na tržaškega mučenca,!" in popolna odsotnost 
tega mučenca v historičnih martirologijih!" kažeta, da čaščenje tega 
mučenca tako kot drugih istrskih mučencev ni preraslo lokalnih mest- 
nih ali pokrajinskih okvirov. Zelo intenzivno je bilo čaščenje sv. Justa 
v samem Trstu, kjer je postal prvi mestni patron, vendar se med 
ohranjenimi dokumenti prvič omenja šele v (nepristni?) listini iz leta 

188 MH, Nov.2 (582, 584 n.19); Nov.3 (584 n. 8); Nov.16 (601, 602 n.10 in 30); 
prim. SAXER, o. c., 61 s. 

184 Omenja se samo v dopolnjenih izdajah Uzuardovega martirologija (tako imeno- 
vana auctaria; gl. AA SS Nov.1, 1887, 426 B). Tri auctaria (Grevenus, Maurolycus, Ga- 
lesinius) omenjajo v elogijih način usmrtitve, ne pa elogij v MR, Nov. 2 (3) (491): »Ter- 
geste passio beati lusti, qui in eadem (sc. Diocl.) persecutione sub Manatio praeside 
martyrium consumavit.« 

16 Acta ecclesiastia 8 241



911, zanesljivo pa v listini iz leta 948.'% Legendo je med srednjeveškimi 
kronisti podrobno ekscerpiral Dandulus.!89 

O krščanski skupnosti v Trstu nam legenda sporoča le malo po- 
datkov. Morda je hagiografski topos, morda tudi odraz resničnosti 
poročilo, da je bil Just kristjan od rojstva oz. da je bil sin krščan- 
skih staršev!" to poročilo predpostavlja obstoj krščanske skupnosti 
v mestu v še eno generacijo starejšem obdobju. Legenda omenja 
Justovo pozdravljanje krščanskih bratov in prijateljev na poti od so- 
dišča do obale; to poročilo predpostavlja obstoj krščanske skupnosti 
v mestu, ki je očitno vsaj na ta pasiven način, z nemo navzočnostjo 
ob Justovi poti v smrt, demonstrirala svojo versko pripadnost." Kot 
predstavnik te skupnosti — očitno vodilni ali vsaj eden vodilnih — se 
omenja samo prezbiter Sebastijan, ki naj bi po nočnem videnju 
obiskal krščanske sobrate v mestu in skupaj z njimi ponoči pokopal 
Justovo truplo.!" Dejstvo, da se v legendi (tako kot v vseh tržaških 
legendah!) ne omenja škof, je očitno odraz tega, da tržaška cerkvena 
skupnost tedaj še ni bila organizirana kot škofija." O duhovnem 
življenju te skupnosti in mučenca samega nam sporoča legenda zelo 
malo. Just se je ob vstopu v sodno dvorano provokativno prekrižal, 
med zasliševanjem je izjavil, da prosi Boga, da bi tudi sam umrl za 
vero. Na prizorišče smrti je hitel, kakor da bi šel povabljen na 

185 F, KOS, Gradivo, Il, 349 (271s.); 394 (302 s.); M.SZOMBATHELY, Appunti 
sulla cattedrale di s. Giusto, Archeografo Triestino s. III, 15, 1929—1930, 393—405 (te- 
meljna študija); G. CUSCITO, S. Giusto, 24ss.; IDEM, Cristianesimo antico, 119 ss. 

Na področju Ljubljanske škofije je bil sv. Just malo opažen svetnik. Praznovanje 
sv. Justa omenja kot prva šele »Appendix nova ad proprium sanctorum metropolitanae 
ecclesiae et archi-dioecesis Labacensis«, Labaci 1796, 52 (»In festo S. Justi m. eccl. Tergest. 

Patroni duplex«), nato z lekcijami iz legende »Proprium sanctorum« iz leta 1848 (gl. 
»Uvod«, op. 36), str. 311—313. 

186 Chronica, A. 304 (29): »lustus, vir catholicus, piis operibus intentus, a Manacio 
magistratu in civitate Tergesto extensus crudis nervis affligitur pro Christi nomine; po- 
strea, ligatis manibus et pedibus, et plumbo in collo eius, in mare submersus est; cuius 
corpus, ante solis occasum, ad litus Tergesti proiectum Sebastianus presbiter admonitus 
sepelivit.« 

187 Passio, 1: »... Justus, ab infantia timens nomen Domini nostri Jesu Christi... 
(2)... "Christianus sum a parentibus ab infantia mea'«. 

188 Passio, 4: »... valedicens fratribus vel amicis suis fidelibus, qui erant in civi- 
tate...« 

180 Passio, 5: »Ea vero nocte per visum commonitus est guidam presbyter, Seba- 
stianus nomine ... Consurgens autem beatissimus Sebastianus presbyter noctu, pergyrans 
domos fidelium annuntiavit eis corpus beatissimi sancti Justi martyris. Qui exeuntes 
omnes coeperunt quaerere per circuitum litoris maris. Quem cum invenissent, Domino 
gratias egerunt...« Vloga prezbiterja Sebastijana spominja na vlogo prezbiterja Zojla 
v legendi o Krisogonu; tudi Zojlus je po videnju našel na obali mučenčevo glavo in jo 
nato pokopal skupaj z ostalim truplom (Passio s. Anastasiae 9; H. DELEHAYE, Etude, 
227). 

190 Prim. G. CUSCITO, S Giusto, 18 ss.; IDEM, Cristianesimo antico, 113 s. 

242



gostijo." Vse tri Justove poteze so morda rahel odraz montanistične 
miselnosti, morda le hagiografski topos, in spominjajo na legendo 
o oglejsko-salonitanskem mučencu Anastaziju in na legendo o mu- 
čencu Florijanu iz Lavriaka."" 

Po legendi naj bi tržaški kristjani pokopali Justa nedaleč od obale, 
kjer so našli mučenčevo truplo." Po kasnejši tradiciji, ki se opira na 
legendo, naj bi ga pokopali na pokopališkem območju antičnega 
Trsta, na področju, kjer se od 10. stoletja dalje do jožefinskih reform 
omenja Marijina cerkev (Madonna del Mare, opuščena leta 1784). 
Prav na mestu te cerkve so leta 1963 odkrili starokrščansko baziliko 
s tlorisom v obliki križa, nastalo ob koncu 4. stoletja ali v začetku 
5. stoletja, predelano ob koncu 5. stoletja ali še verjetneje v začetku 
6. stoletja. Gre za zunaj mestnega obzidja zgrajeno pokopališčno 
cerkev s šestnajstimi historično zelo zanimivimi mozaičnimi napisi, 
ki nam predstavljajo tržaško cerkveno skupnost v 5. in v začetku 
6. stoletja." V prezbiteriju so naleteli na prostor za relikvije. Ni 
znano, čigave relikvije so bile shranjene na tistem mestu oz. komu je 
bila cerkev posvečena. Večinsko mnenje je, da so na tem mestu počivali 
posmrtni ostanki mučenca Justa, potem ko naj bi bili prenešeni iz 
groba nekje v bližini. Ker se ni ohranil noben napis o prenosu ali 

191 Passio, 2: »Qui cum venisset in medium consistorium, signo crucis armavit 
frontem suam... Et ego hoc frequenter Dominum nostrum Jesum Christum deprecor 
ut unus ex ipsis (sc. martyribus) fieri merear... (4) ... guasi ad epulas vocatus ita fe- 
stinando ambulabat.« V prvi Justovi potezi sta G. VAN HOOFF, AA SS Nov.I, 1887, 
423 C in G. CUSCITO, S. Giusto, 16 s.; IDEM, Cristianesimo antico, 112, videla avten- 

tično potezo legende, ki spominja na početje kristjanov na Dioklecijanovem dvoru v 
Nikomediji ob začetku preganjanja (LACTANTIUS, De mortibus persec. 10,2; cit. ed., 
88 s.). 

182 Gl. op. 151. 
188 Passio, S: »... et sepelierunt eum non longe ab eodem litore, ubi inventum est 

sancti martyris corpus.« 
44 AA SS Nov. I, 1887, 424 C—D; M. MIRABELLA ROBERTI, San Giusto, 16—18. 

15 P, L, ZOVATTO, Il »defensor ecclesiae« e le iscrizioni musive di Trieste, RSCI 
20, 1966, 1—8; G. PROS GABRIELLI, L'oratorio e la basilica paleocristiana di Trieste, 
Trieste 1969 (temeljna objava najdb; rec. S. TAVANO, MSF 49, 1969, 164—171); 
M. MIRABELLA ROBERTI, Considerazioni sulla basilica suburbana di Trieste. Atti 
dei Civici Musei di Storia ed Arte di Trieste 6, 1969—1970, 101—112 (= Scritti di 
archeologia, AMSI 27—28 n.s., 1979—1980, 143—154); IDEM, San Giusto, 16—18; 
G. CUSCITO, S. Giusto, 20—24; IDEM, La basilica martiriale paleocristiana di Trieste, 

AMSI n.s. 18, 1970, 37—68; B. FORLATI TAMARO, II cosiddetto oratorio e la basilica 
paleocristiana di Trieste, Rendiconti della Pontif. Accad. di Archeol. 43, 1970—1971, 
259—265; G. BOVINI, Antichità cristiane di S. Canzian d'Isonzo, S. Giovanni al Timavo 
e Trieste, Bologna 1973, 39—82; G. CUSCITO, Le epigrafi musive della basilica marti- 
riale di Trieste, AN 44, 1973, 127—166; M. BONFIOLI, In margine ai mosaici di via 
Madonna del Mare a Trieste. Osservazioni sui numerali, AN 45—46, 19741975, 
573—590; G. LETTICH, Ancora sulla basilica martiriale di Trieste, AMSI, n. s. 26, 1978, 
157—188; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 114—117; 239—252. 

16 243



hrambi relikvij ali drug dokument iz pozne antike, ki bi to domnevo 
potrjeval ali ovrgel, ostaja vprašanje še naprej odprto." 

Zanesljivih materialnih virov, ki bi dokazovali obstoj in življenje 
tržaške krščanske skupnosti v predkonstantinski dobi, zaenkrat še ni. 
Tradicionalne predstave, da so se tržaški kristjani zbirali v hiši mu- 
čenk Evfemije in Tekle, ki naj bi jo spremenili po njuni smrti v 
oratorij, v konstantinski dobi pa preimenovali v prvo katedralo sv. Sil- 
vestra (kot se še danes imenuje cerkev na pobočju Kapitola, v bližini 
današnje cerkve s. Maria Maggiore),'” so bile zaradi nezanesljivosti | 
gendarnega izročila o tržaških mučenkah opuščene. Raziskave po vojni 
na mestu današnje cerkve sv. Silvestra sicer niso potrdile obstoja pred- 
romanske faze te po tradiciji starokrščanske cerkve, vendar so ugotovljeni 
ostanki zidov rimske stavbe in ostanki mozaičnega tlaka dali šibko izho- 
dišče za hipotezo, da je bila na tem mestu, ob samem mestnem obzidju, 
»domus ecclesiae« tržaških kristjanov." Zaenkrat še ni zanesljivih arheo- 
loških dokazov, ki bi potrjevali to hipotezo. 

Prav v nobenem oziru ne moremo poglobiti poznavanja krščanstva 
v Trstu v Dioklecijanovi dobi s pomočjo druge legende, postavljene v ta 

190 Vprašanje, komu je bila posvečena cerkev v ulici Madonna del mare, ostaja 
nerešeno. Večina raziskovalcev je bolj ali manj previdno postavila domnevo, da so bile 
v cerkvi spravljene relikvije mučenca Justa (G. PROS GABRIELLI, o. c., 29; S. TAVANO, 
o.c., 167; M. MIRABELLA ROBERTI, San Giusto, 18; G. CUSCITO, S. Giusto, 21; 
IDEM, Crist. antico, 116 s.; IDEM, Storia di Trieste Cristiana attreverso le sue chiese 1, 
Trieste 1982, 13). Nasprotno je G. LETTICH, o.c., 186ss., postavil dobro utemeljeno 
domnevo, da gre verjetno za cerkev, posvečeno apostolom. Čas nastanka (konec 4. ali 
zač. 5. stol.) časovno sovpada s prinosom relikvij in gradnjo cerkva apostolov na se- 
vernoitaliskem področju (Oglej, Pulj, Konkordija, Milano, Brescia, Verona, Como, Gra- 
dež. (2), Stivan). Na tloris v obliki križa naletimo najprej in zlasti pri apostolom po- 
svečenih cerkvah. Vse te cerkve so bile zgrajene izven mestnega obzidja na območju 
pokopališč, Kult tržaških mučencev naj bi bil osredotočen v cerkvi Sv. mučencev, zgrajeni 
na istem območju, približno 200 metrov oddaljeni od te cerkve, ki se prvič s tem imenom 
navaja v (nepristni?) listini iz leta 949 (F. KOS, Gradivo, Il, 397 (p.308: »in ecclesia 
sanctorum martirum de Tergesto«); gl. G. LETTICH, o.c., 175). Domnevi, da gre za 
baziliko, posvečeno apostolom, nasprotuje dejstvo, da je bila na tem mestu zgrajena 
cerkev posvečena Mariji. Težko si namreč predstavljamo, da bi bil kult apostolov, če 
bi bil navzoč, opuščen v prid Marijinega kulta. To bi bil na tem področju izjemen 
primer. G. LETTICH, o. c., 187, navaja primere, da je bil kult apostolov opuščen (Mi- 
lano, Ravena, Konkordija, Padova), vendar niti v enem primeru ni bil opuščen v prid 
Marijinega kulta (temveč vedno v prid kulta mučencev) in ni bil opuščen nikjer na 
oglejskem področju (Pulj, Štivan, verjetno Oglej in Gradež). 

19° IRENEO, della Croce, o.c., 405; C. BUTTIGNONI, o.c., 79; prim. V. SCRI- 
NARI, Tergeste, Roma 1951, 96. 

198 Hipotezo je z vso previdnostjo postavil M. MIRABELLA ROBERTI, La basilica 
paleocristiana di San Giusto a Trieste, Kunsthistorische Studien. Festschrift Friedrich 
Gerke, Baden-Baden 1962, 62 (= Scritti di archeologia, AMSI n, s. 27—28, 1979—1980, 
119). Njegovo hipotezo so z rezervo sprejeli G. CUSCITO, S. Giusto, 12 op.24; IDEM, 
Cristianesimo antico, 108 op.25; IDEM, Storia di Trieste Cristiana, 37; G. BOVINI, 
o. c., 35—37. 

244



čas, legende o mučeništvu Justine in Zenona. Ta legenda je izmed vseh 
sedmih legend o tržaških mučencih gotovo najslabša kot zgodovinski vir. 
Gre za umetno sestavljeno zgodbo, v kateri si sledi vrsta hagiografskih 
klišejev in motivov, vzetih od drugod.'® Očitno se za legendo skriva kult 
padovanske mučenke Justine in veronskega mučenca Zenona, katerih 
čaščenje je bilo z relikvijami neznano kdaj zanešeno v Trst in združeno 
na en dan.’ Poznejša poročila o teh dveh mučencih so zelo redka. Iz 
napisa na svinčeni plošči, odkriti leta 1859, ki izvira iz poznega srednjega 
veka, zvemo le, da so bili njuni posmrtni ostanki, očitno v času, ko je 
bilo mesto ogroženo, skupaj z relikvijami še enega neimenovanega mu- 
čenca, prenešeni iz cerkve Sv. mučencev izven mestnega obzidja v kate- 
dralo sv. Justa.®" Ker gre za kult svetnikov poznega nastanka, ki v ničemer 
ne poglobi poznavanje obravnavane dobe, se tej legendi ne bomo posebej 
posvečali. 

19 Legendo (BHL 9000) je objavil P. KANDLER, Pel fausto ingresso (dodatek 
Atti ..., na petem mestu), v daljših ali krajših povzetkih pa so jo predstavili N. MAN- 
ZUOLI, Vite e fatti, 60—64; L.SCHONLEBEN, Carniolia, II, 203—204; J. V. VAL- 
VASOR, Die Ehre, II/VIII, 516—517; M. BAVCAR, Historia, 2,85 (slov. prev. 115—116); 
IRENEO della Croce, o.c., 419—421; C.BUTTIGNONI, o.c., 81—86; A.NIERO, 
Zenone e Giustina, BS 12, 1969, 1481—1482. Kratka vsebina: v času cesarjev Diokleci- 
jana in Maksimijana (ostali elementi datacije manjkajo) je tržaški prezes Sapricij zaslišal 
mlado kristjanko Justino in jo je dal po hudem mučenju obglaviti. Pred usmrtitvijo ji 
je načelnik prezesove pisarne Zenon zasmehljivo rekel, naj mu prinese jabolko iz raja. 
Justina je izpolnila željo. Pred smrtjo je naročila nekemu fantiču, naj nese robček Zenonu. 
Ko je Zenon dobil robček, je v trenutku začel verovati. Ker ga je pri prezesu zatožil neki 
uradnik Belial (evfemizem za Satana; gl. 2 Kor 6,15), so Zenona prijeli, ga mučili in 
usmrtili. Za oba mučenca je podan datum mučeništva 13. julij. Legenda v nekaterih 
potezah spominja na legendo o tržaških devicah Evfemiji in Tekli (Justinina starost 
14 let, zavračanje snubcev, med mučenjem trganje prsi s kavlji), v ostalem pa je po- 
naredek znane legende o Doroteji in Teofilu, prirejen za domače potrebe (nespremenjeno 
je ime prezesa, namesto jabolka nastopa tu kot prenašalec vere mučenkin robček, ime 
Teofila je zamenjano z Zenonom). Gl. A. AMORE, Dorotea e Teofilo, BS 4, 1964, 

820—824; LS 1, 1968, 404—406; gl. elogij v MR, Feb. 6 (2) (51). 
20 Domnevo je izrazil G. CUSCITO, S. Giusto, 12; IDEM, Cristianesimo antico, 

108 (z napačno trditvijo, da gre za dva veronska svetnika). Gl. MR, Apr. 12 (1) (135) 

in Oct. 7 (5) (439 s.). 

201 P, KANDLER, CDI, A. 568 (besedilo napisa na plošči): »Pateat banc cernentibus 
quod in hoc loculo reliquie condite sunt sanctorum Martyrum Genonis et Justine Civium 
Tergestinorum, tercii vero Altissimus Deus qui cognitor est secretorum, nomen retinet, 
que ne hec civitas propter gueras ac cupidas voluntates tanto talique thesauro privaretur, 
de altari summo Ecclesie Sanctorum martyrum extra menia Civitatis per pontificem et 
dignos sacerdotes clam extracta et in presenti tumulo summa religione sunt, quousque 
summo Deo placuerit, contutate.« P. KANDLER (v koment.) je okoliščine prenosa po- 
vezoval z langobardskim zavzetjem Trsta leta 568, ko naj bi prezbiter Geminijan rešil 
pred propadom relikvije dvainštiridesetih mučencev (gl. pogl.I, op.304). V resnici je 
iz okoliščin najdbe razvidno, da je napis nastal po letu 1312 (G. LETTICH, o.c., 175 s. 
op. 109). 

245



B. Sveti Maver in krščanska skupnost v Poreču 

Zapleteno vprašanje identitete poreškega mučenca Mavra moremo 
oceniti po celi vrsti študij, napisanih v zadnjih sto letih," kot dokončno 
rešeno. Po legendi naj bi bil poreški Maver laik menih, doma iz Afrike, 
mučen v Rimu 22. novembra (284?) v času cesarja Numerijana in mestnega 
prefekta Celerina."" Legendo so priredili za lastne potrebe v Poreču, 
v Fleuryju v Franciji, v Fondiju, Galipoliju in Lavellu v južni Italiji."" Ta 

202 A. AMOROSO, Le basiliche cristiane di Parenzo, AMSI 6, 1890, 489—514 (zlasti 
497—502); G. PESANTE, S. Mauro protettore della città e diocesi di Parenzo, Parenzo 
1891; P. DEPERIS (A. AMOROSO), S. Mauro e S. Eleuterio vescovi martiri di Parenzo, 
AMSI 14, 1898, 1—85; H. DELEHAYE, Saint d’Istrie et de Dalmatie, AB 18, 1899, 
370—384 (ital. prev. AMSI 16, 1900, 360—405); F. BABUDRI, I vescovi di Parenzo e la 
loro cronologia, AMSI 25, 1909, 177—184; F. LANZONI, Le diocesi, 851—852; H. LE- 
CLERCQ, Parenzo, DACL 13,2, 1938, 1663—1690 (o Mavru zlasti 1665—1670); I. DA- 
NIELE, Mauro di Parenzo, BS 9, 1' 228—231; G. CUSCITO, Hoc cubile sanctum. 
Contributo per uno studio sulle origini cristiane in Istria, AMSI 19 n. s., 1971, 77—99; 
zlasti 81ss.; G. CUSCITO-L. GALLI, Parenzo, Padova 1976, 52—55 (avtor prispevka 
G. C.); G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 124—146; D. NEZIC, Istarski sveci, Leksikon 
ikonografije, liturgike i simbolike zapadnog krščanstva, Zagreb 1979, 264—267; A. 50- 
NJE, I mosaici parietali del complesso architettonico della Basilica Eufrasiana di Parenzo, 

Atti (Centro di ricerche storiche — Rovigno) 13, 1982—1983, 65—138, o Mavru zlasti 
95—100. Poljuden prikaz sv. Mavra in drugih poreških mučencev posreduje tudi D. NE- 
ŽIC, Prvokrščanski mučenici Poreča, v kolekt. delu »Istrska crkva jedna«, Poreč 1978, 
25—30; obširno analizo legendarnega izročila o sv. Mavru je nazadnje priobčil V. 
SAXER, L'lstria e i santi istriani Servolo, Giusto e Mauro nei martirologi e la passioni, 
AMSI 32 n. s., 1984, 68—96. 

203 Legendo (BHL 5786) nam sporoča v najstarejši obliki leta 856 RABANUS MAU- 
RUS, Martyrologium, XI. Kal. Dec. (PL 110, 1179—1180). Ob analitični primerjavi s 
Passio Parentina (gl. nasl. op.) sta jo ponatisnila G.PESANTE, o.c., 202—204 in 
P. DEPERIS, o. c., 30—34. Na tej legendi temelji elogij, ki ga posredujeta USUARDUS, 
Nov. 22 (2) (346: »Item Romae, sancti Mauri martyris, qui sub Celerino praefecto 
agonizavit«) in MR, Nov. 22 (3) (p. 539: »Item Romae sancti Mauri martyris, qui ex 
Africa veniens ad sepulchra apostolorum sub Numeriano imperatore et Celerino Urbis 
praefecto agonizavit«). Datiranje Mavrovega mučeništva v Numerijanovo dobo je ne- 
zanesljivo. Očitno se je pisec legende oprl na legendo o Krisantu in Dariji (gl. pogl. II, 
op. 177), od koder je vzel ime lokalnega preganjalca, mestnega prefekta Celerina (gl. 
MR, Oct. 25 (1) (475)), ki je morda identičen s prefektom Egipta iz leta 283 (PLRE 1, 
190). 

204 Passio Parentina (BHL 5787—S788) je precej razširjena verzija legende, ki jo 
posreduje Rabanus Maurus. Rabanovi legendi so dodani trije nebistveni dodatki (opis 
Mavrovega življenja v neki votlini ob nastopu preganjanja, opis zasliševanja oz. dialoga 
med Mavrom in prefektom Celerinom, razširjen opis mučenja) in en bistven dodatek 
na koncu. Medtem ko RABANUS (PL 110, 1180) zaključi legendo, ob opisu, da je 
prefekt ukazal ladjo z Mavrovimi posmrtnimi ostanki sredi morja sežgati, s stavkom 
»Sed gubernante Domino Martyrem suum, ubi Christus voluit, ad portum salutis per- 
duxit« (oznaka je krajevno nejasna in ne predpostavlja nobenega konkretnega »domicila« 
Mavrovih relikvij), pa sledi v poreški varianti nastavek »hoc est juxta litus Hystriae 
civitatis Parentinae, ubi corpus martyris requiescit usque in hodiernum diem et ejus 
beneficiis universi salutem consecuntur« (to varianto legende sta objavila P. KANDLER, 
CDI, A. 284 in G. PESANTE, o. c., 202—205; nanjo se je opiral DANDULUS, Chronica, 

246



legenda v poreškem primeru torej ni »historični roman« o lastnem doma- 
čem mučencu, temveč je od drugod prevzet in prirejen spis, ki je brisal 
lokalno tradicijo in je napravil v njej veliko zmedo. 

Kdaj je do kontaminacije legende o rimskem mučencu Mavru z izro- 
čilom o lokalnem istoimenskem mučencu prišlo, ni znano. Vendar moremo 
ta proces datirati nekako med sredo 9. stoletja in koncem 10. stoletja. 
Rabanus Maurus v martirologiju iz leta 856 namreč poreške legende še 
ne omenja (zelo verjetno tedaj še ni obstajala), medtem ko je v samostanu 
v Fleuryju prišlo do nadaljnje predelave poreške legende, v kateri nastopa 
kot pomembna osebnost fleuryjski opat Rihard (umrl 979).*% Od utrditve 
veljave legende o sv. Mavru v Poreču se je vse bolj utrjevala predstava, 
da se za lokalnim mučencem skriva rimski mučenec, doma iz Afrike. Za 
ta proces imamo iz Poreča vrsto virov od 13. stoletja dalje.2** 

A. 284 (26)). V kasnejši verziji sledi še dodatek o genovežanskem zavzetju mesta in 
prenosu relikvij v Genovo leta 1354 (to varianto je objavil P. DEPERIS, o. c., 30—34; 
v ital. prevodu že |. 1611 N. MANZUOLI, o. c., 75—80). 

Passio Parentina je bila temeljni vir za prikaz poreškega svetnika v starejši historio- 
grafiji do konca prejšnjega stoletja, Od kranjskih starinoslovcev se je nanjo opiral J. 
L. SCHONLEBEN, Carniolia, III, 202. Kot zadnji je historično avtentičnost te legende 
z veliko erudicijo zagovarjal G. PESANTE v navedeni obsežni monografiji. 

Na poreško legendo se navezuje Passio Floriacensis (BHL 5789), ki poroča, da je 
po mnogih stoletjih Mavrovo truplo prišlo na čudežen način »per pelagus maris ad 
fines Britanniae«, od koder ga je pred Normani rešil in prinesel v samostan Fleury opat 
Rihard (umrl 979); gl. H. DELEHAYE, o. c., 374—375. 

Legendo o Mavru, kot nam jo posreduje Rabanus, je za lastne potrebe predelala 
cerkev v Fondiju (v Kampaniji); po tej verziji naj bi se Maver ob začetku preganjanja 
umaknil iz Rima »ad agrum Fundanum« in se tam skril »in spelunca Arcani montise. 
Na koncu je daljši dodatek o prinosu Mavrovih posmrtnih ostankov v Fondi (Translatio 
Fundana; gl. H. DELEHAYE, o. c., 272—274). Na isto legendo, ohranjeno samo v grškem 
izvlečku (lat. prevod tega izvlečka je objavljen v AA SS Mai I, 1866, 41—42), se na- 
vezuje legenda o prinosu Mavrovih relikvij v Galipoli (Apulija), od koder so bile 
leta 1042 prenešene v Lavello (Basilicata) (S. Mauri martyris Afri translatio Lavellum, 
AB 30, 1911, 238—244). Gl. tudi G. PESANTE, o. c., 52—64; P. DEPERIS, o.c., 8—11 
in 35—37; E. JURLARO, BS 9, 1967, 227—228; V. SAXER, o. c., 68 ss.; 79 ss. 

Iz vseh navedenih variant ene in iste legende je razvidno, da se za Mavrom, čaščenim 
v Poreču, Fleuryju, Fondiju, Gallipoliju in Lavellu skriva ena in ista osebnost, rimski 
mučenec Maver. Hijeronimijanski martirologij omenja enega rimskega mučenca Mavra, 
mučenega 10. dec. (MH, p.641s.). Damasus ga v epigramu imenuje »insons puer«; 
verjetno je ta mučenec postal podlaga za istoimenskega mladoletnega mučenca v legendi 
o Krisantu in Dariji (gl. pogl. Il, preglednica II). Zaradi sorodnosti med legendama 
o Krisantu in Dariji ter legendo o Mavru (gl. op.203) ne moremo izključiti možnosti, 
da je ta mučenec postal podlaga tudi za nastanek naše legende. Ker nimamo za to dom- 
nevo nobenih zanesljivih opornih točk, ostaja to le hipoteza (prim. H. DELEHAYE, 
0. c., 376). 

205 Neizpodbiten terminus ante quem je verzificirana verzija fleuryjske legende, ki 
jo je v zač, 12. stol. spesnil Raoul Tortaire (odlomek ključnega vsebinskega pomena na- 
vaja H. DELEHAYE, o. c., 375). Gl. V. SAXER, o. c., 78 s. 

206 Najstarejši vir, ki prikazuje sv. Mavra kot meniha, je mozaična upodobitev na 
ciboriju glavnega oltarja poreške stolnice iz leta 1277 (G. CUSCITO, Hoc cubile, fig. 2); 
sledi oznaka mučenca pri DANDULU, Chronica, A. 284 (26) in več zapisov legende in 

247



Zanesljivo izhodišče za poznavanje osebnosti poreškega mučenca Mavra 
je napis na delu sarkofaga (očitno so bili v njem shranjeni posmrtni ostanki 
tega mučenca), odkrit pod glavnim oltarjem Evfrazijeve bazilike leta 
1846. Fragmentarno ohranjen napis nam sporoča sledede:?”” 

V tem svetem počivališču je shranjeno snežnobelo telo spoznavalca 
Mavra. Z njegovimi molitvami je bila ta prvotna cerkev obnovljena. Sem 
je bil na časten način prenešen, kjer je postal škof in spoznavalec. Zato je 
bil v dostojanstvu podvojen prostor... 

Napis, ki ga po večinskem mnenju datirajo z ozirom na obliko črk 
na konec 4. ali na začetek 5. stoletja, nam zanesljivo označuje domačega 
svetnika dvakrat z naslovom »confessor« in enkrat z naslovom »episcopus«. 
S tem nam predstavi bistvene poteze tega svetnika. Maver je bil prvi znani 
poreški škof, ki je očitno umrl mučeniške smrti med preganjanjem kristja- 
nov. Časa Mavrovega mučeništva se niti iz napisa, niti s pomočjo drugih 
virov ne da določiti. Ker se ne da dokazati, da bi bil poreški mučenec 
Elevterij škof," je majhna verjetnost, da bi bil Maver usmrčen že v času 
Decija ali Valerijana, Elevterij kot njegov naslednik pa v času Diokle- 
cijana."" Verjetno je bil Maver obenem z drugimi poreškimi mučenci 

drugih zapisov za liturgično uporabo od 13. stoletja dalje. Kot rimskega mučenca, doma 
iz Afrike, ga prikazuje tudi himna v čast sv. Mavra, ki se vsebinsko točno opira na 
poreško legendo (objavil jo je P. KANDLER, L’Istria 2, 1847, 221—222). Gl. P. DEPERIS, 
0. c., 2.88.3 G. CUSCITO, Hoc cubile, 82; IDEM, Cristianesimo antico, 129. 

207 I. I. X, 2, 64: »Hoc cubile sanctum confessoris Maurli[ nibeum contenet corpus. 
[Hlaec primitiva eius oratibus reparata est ecclesia. [H]ic condigne translatus est, ubi 
episcopus et confessor est factus. Ideo in honore duplicatus est locus [...]m slub] actus 

Leds. 
Napis je prvi, še precej pomanjkljivo objavil P. KANDLER, Di una lapida cristiana 

rinvenuta in Parenzo, L’Istria 2, 1847, 219—221, ki je napis datiral v čas istrske shizme, 

na konec 6. ali začetek 7.stol. Nato so ga objavili in komentirali številni avtorji, ki so 
se posvečali bodisi vprašanju tega svetnika, bodisi vprašanjem nastanka starokrščanskega 
središča v Poreču. Objave do 1.1934 so navedene v 1.1., l. c., objave med leti 1934 in 
1965 navaja A.ŠONJE, Sarcofagi paleocristiani dell’Istria, Actas dell VIII congreso 
internacional de arquelogia cristiana (Barcelona 1969), Città del Vaticano—Barcel. 1972, 
490 op. 13; V novejšem času so napis objavili in komentirali A. ŠONJE, Predeufrazijevske 
bazilike u Poreču, Zbornik Poreštine I, Poreč 1971, 224 ss. (s hrvatskim prev.); G. CU- 
SCITO, Hoc cubile, 81 s.; IDEM, Parenzo, 52s.; IDEM, Cristianesimo antico, 127 ss.; 
G.BOVINI, Le antichita cristiane della fascia costiera istriana da Parenzo a Pola, Bo- 
logna 1974, 88 ss.; D. RENDIC-MIOČEVIC, Per una nuova interpretazione dell’epigrafe 
sepolcrale del vescovo e »confessor« parentino Mauro, Atti del IX Congr. intern. di 
archeologia cristiana (Roma 1975), Citta del Vaticano 1978, 441—449; D. NEZIC, Istarski 
sveci (kot v op. 202), 265 (hrvatski prev.); A.ŠONJE, I mosaici parietali, 97 s.; IDEM, 
Crkvena arhitektura zapadne Istre, Zagreb—Pazin 1982, 22 ss. 

208 Gl, op. 240. 
2% Domnevo je postavil A. ŠONJE, Arheološka istraživanja na području Eufrazijeve 

bazilike u Poreču, Jadranski zbornik 7, 1966—1969, 274; IDEM, Predeufrazijevske bazi- 
like, 225; možnost, da bi bil Maver usmrčen že za Decija, je dopustil tudi G. BOVINI, 
o. c. (op. 207), 92. 

248



žrtev Dioklecijanovega preganjanja. Njihove posmrtne ostanke so poko- 
pali izven mesta, na starokrščanskem pokopališču Čimare,""" od koder 
so bili kasneje prenešeni v mesto in shranjeni v obnovljeni »prvotni 
cerkvi«. Ta prenos nam dokumentira še en napis, ki govori o prenosu 
mučeniških relikvij v Poreč. Ker se na napisu ne omenja ime mučenca, 
je možno, da se nanaša na kakega drugega poreškega mučenca, čigar re- 
likvije so tedaj prenesli v mesto."" Nerazumljivo je poročilo, da je Maver 
bil prenešen na mesto, kjer je postal škof in spoznavalec. Pri dobesednem 
razumevanju napisa bi to pomenilo, da je bil mučen in usmrčen v naj- 
starejši starokrščanski cerkvi,*!* torej na možnem mestu aretacije, kar ni 
v skladu z določbami rimskega kazenskega prava in sodne prakse v času 
preganjanja kristjanov, namreč zasliševanja na sodišču (auditorium) in 
usmrtitve v mestni ječi oz. še pogosteje izven mestnega obzidja." 

Naslov »confessor«, ki se je običajno uporabljal za tiste, ki so v času 
preganjanj trpeli za vero, vendar niso umrli kot mučenci, za tako razlago 
ni nobena ovira. Več virov iz pozne antike nam dokazuje, da ponavadi 
jasno razlikovanje med mučenci in spoznavalci ni bilo vselej navzoče 
in da so s tem naslovom označevali tudi prave muéence.*!* Da je z naslo- 
vom »confessor« v Mavrovem primeru lahko mišljen samo mučenec, nam 
dokazujejo tudi drugi viri iz pozne antike in srednjega veka, ki ga še 
pred uveljavitvijo legendarne podobe svetnika označujejo kot mučenca, 
včasih tudi kot škofa, vendar nikoli kot spoznavalca. Tako je treba ome- 
niti kot najstarejši in najbolj reprezentativen vir njegovo upodobitev 
na mozaiku glavne apside Evfrazijeve bazilike s srede 6. stoletja, o čemer 
bomo spregovorili posebej. Le kakega pol stoletja mlajši je napis, vpraskan 
na steno glavne apside, na katerem se omenja Maver kot »nepremagljivi 

10 Poreško starokrščansko pokopališče je bilo odkrito leta 1893 na kraju s ledinskim 
imenom Cimare (od coemeterium) vzhodno od mesta; gl. A. AMOROSO, L’antico 
cimitero cristiano di Parenzo, AMSI 10, 1894, 504—517; A.ŠONJE, Crkvena arhitek- 
tura, 38 s. 

31 LI. X, 2, 187: »...] cuius victricia membra nunc requiescent [i]ntra muros huius 
eivitalt]is Parent(inae).« Gl. G.CUSCITO, Hoc cubile, 85s.; IDEM, Cristianesimo 

antico, 133 s. 
212 Tako razlaga vsebino napisa A.ŠONJE, Arheološka istraživanja, 274; IDEM, 

I mosaici parietali, 98; IDEM, Crkvena arhitektura, 23. 

213 Gl. Th. MOMMSEN, Römisches Strafrecht, Leipzig 1899, 362; tak potek po- 
stopka proti kristjanom nam slikajo domala vse doslej obravnavane legende o mučencih. 
Kljub temu možnosti usmrtitve na mestu delovanja, v sami cerkvi, kakor nam pri do- 
besedni razlagi pravi napis, ne moremo povsem izključiti. Tak način kaznovanja spo- 
minja na obliko zastraševalne kazni (usmrtitev zlikavca na mestu storjenega zločina), 
ki jo je poznala rimska kazenska zakonodaja vsaj od severske dobe dalje (prim. D. 48, 
19,28,15). 

214 Prim. citat iz Kromacija v op. 30.; D. RENDIC-MIOCEVIC, o.c., 4475. (ki je. 

zaradi izraza »confessor« izrazil dvome, da gre za pravega mučenca). Primere zamenjave 
obeh terminov navajata G. CUSCITO, Hoc cubile, 84s.; IDEM, Crist. antico, 1. 
A. ŠONJE, I mosaici parietali, 98 s. (po pravici zavrača pomisleke D. Rendič-Miočeviča). 

249



svetnik« in (domači) škof." Po poročilu, ki nam ga posreduje »Liber 
pontificalis«, naj bi dal papež Janez IV. (640—-642) prenesti v Rim po- 
smrtne ostanke nekaterih dalmatinskih in istrskih mučencev in jih spra- 
viti v lateranski baziliki. Ti svetniki, med njimi tudi sv. Maver kot edini 
istrski mučenec, so upodobljeni na monumentalnem mozaiku v kapeli 
sv. Venancija v lateranski baziliki." To poročilo nikakor ne izključuje 
nadaljnje navzočnosti Mavrovih relikvij v Poreču, saj je lateranska zbirka 
relikvij obsegala le skromne dele posmrtnih ostankov mučencev."" Kot 
mučenca in škofa, torej v duhu izvirnega izročila, označujeta Mavra še 
dva dokumenta z začetka 11. stoletja?" in molitvena formula iz istega 
ali še starejšega obdobja."" Od druge polovice 10. stoletja dalje imamo 
vrsto dokumentov iz Poreča, v katerih se omenja Maver samo kot muče- 
nec. Iz generične oznake »martyr« ni razvidno, ali je avtor dokumenta 

LI. X, 2, 113: »... Marinus p(res)b(yte)r invicti s(an)c(t)i Ma(u)ri e(piscopi).« 
Ce je že termin »sanctus« splošen, saj se je uporabljal tako za mučence kakor za spozna- 
valce (gl. H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiographica 17, 1927, passim), pa nam 
kaže svetniški epiteton »invictus«, ki je silno redek (ILChV ne navaja niti enega takega 
napisa!), na predstavo o zmagi v mučeniškem agonu. 

216 Liber pontificalis LXXI (ed. L. DUCHESNE, p.330):»... Eodem tempore 
fecit ecclesiam beatis martyribus Venantio, Anastasio, Mauro et aliorum multorum 
martyrum, quorum reliquias de Dalmatias et Histrias adduci praeceperat, et recondit 
eas in ecclesia suprascripta, iuxta fontem Lateranensem, iuxta oratorium beati lohannis 
evangelistae, quam ornavit et diversa dona optulit ...« Na omenjenem mozaiku je Maver 
upodobljen z nadpisom »Scs. Maurus« (tako kot v Evfrazijevi baziliki), v škofijskem 
paliju in s kodeksom v rokah (drugače kot v Evfrazijevi baziliki). Med osmimi mučenci, 
po štirimi na vsaki strani od osrednje podobe (ta predstavlja Kristusa, Marijo, apostola 
Petra in Pavla, Janeza Krstnika in Janeza Evangelista, papeža Teodora in Janeza IV. ter 
mučenca Venancija in Domnija), nastopa Maver kot prvi v četverici desno od osrednje po- 
dobe in kot edini nedalmatinski svetnik. Gl. F. BULIC-J. BERVALDI, Kronotaksa solin- 
skih biskupa, Zagreb 1912—1913, Tab.Ill; I. DANIELE, o.c., (op.202), 229—230; 
G. CUSCITO, Hoc cubile, Fig. 6. 

217 A, SONJE, I mosaici parietali, 99 s. op. 63. Relikvije mučenca Mavra se omenjajo 
v Poreču v (nepristni) listini iz leta 956 (F. KOS, Gradivo, Il, 404 (313)), v (nepristni) 
listini iz leta 965 (?) (F. KOS, o. c., 410 (321)), v pristni darovnici Otona II. poreški cerkvi 

iz leta 983 (F. KOS, o. c., 477 (372 s.)), na posreden način okrog 1. 1000 (beneški doz Peter 
Orseolo II. je obiskal tudi »sancti Mauri oraculum« in prisostvoval obredu »in sancti 
Mauri aecclesia«; IOHANNES DIACONUS, Cronaca Veneziana, ed. G. MONTICOLO, 
p. 156; F. KOS, Gradivo, Il, 528 (404; z letnico 998)) in leta 1247, ko jih je škof Paganus 
spravil skupaj z relikvijami mučenca Elevterija (napis navaja P. DEPERIS, o. c., 84, za 
njim H. DELEHAYE, o.c., 382). Leta 1354 so ob zavzetju mesta Genovežani relikvije 
obeh mučencev odnesli v Genovo in jih vrnili šele leta 1934 (H. DELEHAYE, o. c., 382 
op. 4 in I. DANIELE, o. c., 231). 

218 P, KANDLER, CDI, A. 1014 (»... ad honorem sancte Matris eclesie Parentine, 
et sancti Mauri sacerdotis, et martyris episcopi«); A. 1017 (»... episcopus de sede s. 
Mauri«). 

219 Molitev, ki spominja na molitveni obrazec k sv. Apolinariju in papežu Sikstu 
(oba škofa in mučenca!) se glasi: »Deus, qui Beato Mauro Sacerdoti et Martyri tuo 
virtutem et victoriam tribuisti; praesta, guaesumus ut, dum ejus merita veneramur, 
imitari studia valeamus.« (P. DEPERIS, o. c., 18.s., ki po pravici datira nastanek molitve 
v čas, ko se še ni uveljavila predstava o svetniku iz legende). 

250



pri tem mislil na domačega mučenca in škofa ali na legendarnega mu- 
čenca, čigar relikvije naj bi na čudežen način prispele iz Rima v Poreč." 
Pri dokumentih, ki ne izhajajo iz Poreča, in so nastali od zadnje četrtine 
9. stoletja dalje, moremo domnevati, da je vse bolj prevladovala legen- 
darna podoba mučenca.?"! 

Napis z Mavrovega sarkofaga je tudi izhodiščni vir za poznavanje 

220 Najbolj znan med poreškimi dokumenti, ki omenjajo mučenca Mavra, je tako 
imenovani Evfrazijev privilegij, fiktivno datiran v leto 543, nastal v 13. stolejtu iz raz- 
ličnih vsebinskih sklopov, od katerih nekateri segajo v starejša obdobja, vse do kasno- 
bizantinske in zgodnjefrankovske dobe, nekatere formulacije morda celo v Efvrazijevo 
dobo. Gl. P. KANDLER, CDI, A. 543; F. KOS, Gradivo, I, 30 (21—23); B. BENUSSI, 
Privilegio Eufrasiano, AMSI 8, 1892, 49—86 (besedilo vira 49—51); F. CUSIN, Il »Privi- 

legio Eufrasiano« e la Charta libertatis del comune di Parenzo, Archivio Veneto s. VI, 
30, 1942, 65—84 (besedilo vira 82—84; temeljna študija). V uvodnem delu listine se 
označuje Evfrazij kot »pastor in Ecclesia B. Mariae Virginis, et S. Mauri martyris, qui 
pro Christi nomine martyrii palmam non recusavit accipere ...« 

Ostale dokumente iz Poreča z omembo mučenca Mavra navajajo G. PESANTE, 
o.c., 142 op.1; P. DEPERIS, o.c., 15 (deloma že F. UGHELLI, Italia sacra V, 17202 
399 ss.). 

221 Najstarejše in še ne povsem pojasnjeno je poročilo, ki ga posreduje (ca. 875) 
USUARDUS, Nov.21 (3) (p.345): »In provincia Histria, passio sancti Mauri martyris.« 
To poročilo je edini Uzuardov samostojni prispevek k istrski hagiografiji (gl. pogl. I, 
op. 296). Ker je Uzuard na osnovi BHL 5786 kot prvi vnesel tudi elogij o rimskem mu- 
čencu Mavru za naslednji koledarski dan (gl. op.203), se postavlja vprašanje, kako je 
mogel zagrešiti tako napako pri identificiranju mučenca, da je namreč vnesel dva elogija 
o enem in istem svetniku (prim. USUARDUS, ed. J. DUBOIS, 121). Vir, na katerega se 
je opiral Uzuard pri sestavljanju tega elogija, ni poznan. Ker je znano, da se je Uzuard 
pri zbiranju gradiva zadrževal tudi v Furlaniji (J. DUBOIS, 99), v bližini Istre, moremo 
domnevati, da je prišel v stik s (pra)verzijo poreške legende, ki je morala biti precej ne- 
odvisna od legende BHL 5787/8. Usuardova formulacija »in provincia Histria« ne- 
koliko spominja na formulacijo v legendi »iuxta litus Hystriae« (gl. op. 204). Vendar 
pa BHL 5787 ne postavlja v Istro »passio«, temveč le »translatio« Mavrovih relikvij. 
Morda je Uzuard pomešal vsebino BHL 5786 (izključni vir za elogij o rimskem mučencu 
Mavru za 2. nov.) z lokalnim izročilom o istrskem (poreškem) mučencu, ki je bilo tedaj 
še živo in s katerim bi se mogel seznaniti v Furlaniji, Na podlagi take kontaminacije si 
moremo razložiti Uzuardov elogij, ki vsebuje elemente obeh svetnikov: »passio« v Istri 
od poreškega mučenca, datum 21. nov. od legende o rimskem mučencu, ki je zaradi tega 
za proučevanje poteka preganjanja kristjanov v Istri neuporaben. P. DEPERIS, o.c., 19 
in 22—23, 26, je tudi datum 21. nov. kot dan smrti poreškega mučenca smatral za del 
avtentičnega izročila; bolj previden je bil po pravici H. DELEHAYE, o. c., 384. 

Na Uzuardov zapis se opirajo drugi liturgični koledarji in nekaj drugih zapisov, ki 
izhajajo večinoma z oglejskega področja (gl. G. PESANTE, o.c., 143s. op.1 (2)). Od 
neoglejskih liturgičnih zapisov je vreden posebne pozornosti »Kalendarium Vaticanum 
praefixum Sacramentario Gregoriano« z začetka 11. stol., z elogijem, ki se zgleduje po 
Uzuardu (»In Hystria civitate sancti Mauri martyris«; A. AMOROSO, Le basiliche cri- 
stiane, 502; H. DELEHAYE, o. c., 384); enak elogij vsebuje vatikanski rokopis Bedovega 
martirologija iz 9. stoletja (?) (L. QUENTIN, Les mart. historiques, 22). 

Praznik škofa in spoznavalca Mavra na 21.nov. v Veroni (MR, Nov. 21 (9) (537 
in 538 n.9) temelji na zmoti. Očitno gre za prenos kulta poreškega mučenca v Verono 
(njegov kult na Beneškem dokazuje Origo civitatum, ed. tertia (p.144, v. 4—5; 156, 
v.155.)), kjer je bil poreški mučenec pomotoma vključen v seznam veronskih škofov. 

251



kraja in okoliščin delovanja tega škofa in mučenca. Napis je namreč 
glavna opora pri interpretaciji arheoloških raziskovanj najstarejših faz 
razvoja starokrščanskega središča v Poreču. Poročilo napisa, najdenega 
v oltarju bazilike, da je bil Maver prenešen na mesto, kjer je postal škof 
in mučenec, nas zanesljivo pripelje na kraj njegovega delovanja in (verjetno 
tudi) mučeniške smrti, torej na območje najstarejših kultnih prostorov 
krščanske skupnosti v Poreču v dobi preganjanj.""" 

Arheološke raziskave na območju Evfrazijeve bazilike so razkrile tri 
faze arhitekture iz visoke antike; v tretji fazi, v prvi polovici 3. stoletja, 
je bila na tem mestu zgrajena privatna hiša z mozaičnim podom. V osred- 
njem delu te hiše (triclinium oz. tablinium) so se začeli nekako od srede 
3. stoletja zbirati kristjani. Tako je privatna hiša postala privatna »domus 
ecclesiae« s tablinijem kot glavnim kultnim prostorom in krstilnico, ki je 
doslej edina arheološko dokažana krstilnica na Zahodu v dobi preganjanja 
kristjanov." V teh prostorih je deloval škof Maver. Ali je bila hiša 
Mavrova last, ostaja odprto vprašanje, vendar te možnosti ne moremo 
izključiti"? Velikost kultnega prostora (8,5 krat 20 metrov) in krstilnice 
(8,20 krat 3 metre) kaže na majhen obseg krščanske skupnosti, ki je štela 
le nekaj desetin vernikov. 

Ta privatna »domus ecclesiae«, kot (domnevno) prizorišče Mavrove 
mučeniške smrti gotovo prizadeta in verjetno tudi zaplenjena,* je bila 
po objavi tolerančnih ediktov »z njegovimi molitvami« (povrnjena in) 
obnovljena ter spremenjena v prvo poreško javno cerkev." Pri tej obnovi 

22 Najzgodnejša obdobja v razvoju starokrščanskega središča v Poreču so postala 
znana zlasti s povojnimi arheološkimi raziskavami, ki jih je vodil A. ŠONJE. Rezultate 
teh raziskav je objavil v naslednjih razpravah: Il complesso della prima basilica nella 
zona della basilica Eufrasiana a Parenzo, Atti del VII Congr. Internazionale di Archeo- 
logia Cristiana (Ravenna 1962), Città del Vaticano 1965, 799—806; Contributo alla 
soluzione della problematica del complesso della Basilica Eufrasiana di Parenzo, Felix 
Ravenna s. III, 46, 1968, 27—65; Arheološka istraživanja na području Eufrazijeve bazilike 
u Poreču, Jadranski zbornik 7, 1966—1969, 249—287; Predeufrazijevske bazilike u Po- 
reču, Zbornik Poreštine I, 1971, 219—312 (z ital. prev. celotne razprave; temeljna študija 
o bazilikah); Krstionice gradevnog ansambla Eufrazijeve bazilike u Poreču, AV 23, 1972, 
289—322 (temeljna študija o krstilnicah); Crkvena arhitektura zapadne Istre, 21—29; 
dober pregled posredujeta tudi G.BOVINI, Le antichità cristiane (kot v op.207), 
77—93 in G. CUSCITO, Hoc cubile, 87—95; IDEM, Parenzo, 73—79; IDEM, Cristiane- 
simo antico, 135—144. 

223 A, SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 221—225; IDEM, Krstionice, 289—299 
in 313 s.; IDEM, Crkvena arhitektura, 22 s. 

2 Prim. A. ŠONJE, Predeufrazijevske bazilike, 225 s. 
225 Ze prvi Dioklecijanov edikt je namreč odrejal med drugim rušenje cerkva (EUSE- 

BIUS, H. E. 8,2,4 (ed. G. BARDY, SC 5, 1958, 7; slov. prev. F. K.LUKMAN-I. POJAV- 
NIK, 238 s.). 

28 Zveza »reparata est ecclesia«, ki jo A.SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 226, 
razlaga kot materialno in duhovno obnovitev poreške cerkve, bi se mogla nanašati tudi 
na njeno obnovitev v juridičnem pomenu, namreč na povračilo zaplenjene cerkve in 
njenega inventarja cerkveni občini (restitutio), tako kot je določal tako imenovani Mi- 

252



prejšnja »domus ecclesiae« ni bila povečana in sklepati moremo, da se 
krščanska skupnost v Konstantinovi dobi ni bistveno razširila. Ob tej pre- 
delavi so v mozaična tla nekdanje rimske hiše vnesli podobe rib kot 
krščanskega simbola in nanovo preuredili ter razširili krstilnico."" Poreško 
starokrščansko središče je bilo nanovo pozidano in bistveno povečano 
Šele tričetrt stoletja pozneje, ob koncu 4. stoletja. To je zadnje dejanje 
v njegovem razvoju, ki ga registrira napis na Mavrovem sarkofagu. Ta 
je namreč nastal po prenosu Mavrovih relikvij v novo cerkev, kar je bilo 
sklepno dejanje in v nekem smislu posvetitev novega cerkvenega sre- 
dišča." Poročilo napisa, da je bil ob prinosu Mavrovih relikvij »prostor 
podvojen« z ozirom na dostojanstvo, si moremo razlagati v duhovnem 
smislu (njegovo dostojanstvo je »podvojila« navzočnost mučenčevih 
relikvij),"" v nekem smislu pa tudi dobesedno, saj se je z ozirom na lego 
prejšnje cerkve starokrščansko središče razširilo na jug in zahod. Vendar 
pa je novost število, obseg in funkcija prostorov. Zgrajena je bila bazilika 
s tremi ladjami: glavno ladjo (»basilica«) kot osrednjim kultnim prosto- 
rom, južno ladjo (martyrium), kjer so bile shranjene Mavrove relikvije, 
in severno ladjo (catechumeneum), v bližini katere je bila nanovo zgrajena 
krstilnica."" Vsi prostori so imeli mozaični tlak; sedem ohranjenih dona- 
torskih napisov iz glavne ladje in marririja"" nam v skromni meri predstavi 
poreško krščansko skupnost v času nastanka prve bazilike, nekako v 
osmem desetletju četrtega stoletja. 

lanski edikt (LACTANTIUS, De mortibus persecutorum 48,7—8; ed. J. MOREAU, SC 
39, 1954, 133 s.). 

27 A, SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 226 s.; IDEM, Krstionice, 299—302; IDEM, 
Crkvena arhitektura, 23, 

28 O tej »prvi baliziki« (haec primitiva ecclesia«) gl. A.SONJE, Predeufrazijevske 
bazilike, 228—235; IDEM, Crkvena arhitektura, 3—25; G. BOVINI, o. c., 77—89. 

2 G, CUSCITO, Cristianesimo antico, 141, navaja kot analogijo mozaični napis 
v apsidi bazilike sv. Kozma in Damijana v Rimu z istim vsebinskim pomenom (ILChV 

1784, v. 4: »ex sacro crevit honore locus«). 
280 A, ŠONJE, Predeufrazijevske bazilike, 229 s.; IDEM, Krstionice, 303—306. 
211 Napise navajajo 1.1.X, 2, 57—63; A.ŠONJE, Predeufrazijevske bazilike, 231; 

G. BOVINI, o. c., 81—85; G. CUSCITO, Parenzo, 78—79. 
22 Kot terminus post quem je A. SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 234, navedel 

novce cesarjev Valensa (364—378) in Gracijana (367—383), kot terminus ante quem 
pa Teodozijev zakon o prepovedi prenašanja posmrtnih ostankov mučencev, ki je 
priporočal čaščenje le teh v grobnih kapelah (martyria); CT 9,17,7 (386): »Humatum 
corpus nemo ad alterum locum transferat; nemo martyrem distrahat, nemo mercetur. 
Habeant vero in potestate, si guolibet in loco sanctorum est aliguis conditus, pro 
eius veneratione guod martyrium vocandum sit addant guod voluerint fabricarum.« 
Očitno gre za enega iz množice zakonov poznega cesarstva, ki se niso nikdar izvajali. 
Prav v zadnji četrtini 4. stoletja in v 5.stoletju so bila prenašanja posmrtnih ostankov 
iz prvotnih grobov najbolj pogosta (prim. H. DELEHAYE, Les origines, 54 ss.). 

G. CUSCITO, Un nuovo nome nella serie dei verscovi di Parenzo, AMSI n.s.31, 
1983, 126 omenja kot domnevnega graditelja bazilikalnega kompleksa in prenašalca 
Mavrovih relikvij v mesto škofa Julijana, zelo verjetno poreškega škofa, ki ga v 
doslej malo opaženem kontekstu omenja RUFINUS, H. E. 11,28 (EUSEBIUS Werke Il; Die 

253



Drugi najbolj znani poreški mučenec je sv. Elevterij, ki se slavi 18. apri- 
la." O tem svetniku, za razliko od Mavra, nimamo nobenega zanesljivega 
vira iz antike ali zgodnjega srednjega veka, pa tudi pozneje so zapisi o 
njem prav redki. Najstarejša zanesljiva omemba tega svetnika v Poreču je 
šele na napisu iz leta 1247, ki nam pove, da je tedanji poreški škof Pa- 
ganus v katedrali pokopal skupaj relikvije sv. Mavra in sv. Elevterija."" 
Le nekoliko poznejša, iz leta 1277, je njegova upodobitev na ciboriju 
glavnega oltarja, kjer je upodobljen kot škof." 

Starejše od kulta sv. Elevterija v poreški katedrali so omembe čaščenja 
tega svetnika v mestni okolici. Cerkev sv. Elevterija, ki je ležala na ob- 
močju antičnega pokopališča, se omenja v letih 1183 (omemba se nanaša 
na dogodke v letih 1158—1160) in 1225. Ta cerkev je bila v začetku 15. 

stoletja razrušena, leta 1488 pa jo je nadomestila nova kapela sv. Elevte- 
rija, zgrajena ne na mestu predhodne cerkve, temveč v njeni bližini. 
Spričo lege prvotne cerkve sv. Elevterija na območju starokrščanskega 
pokopališča, tudi še tedaj, ko je bilo to že opuščeno, je upravičena sodba, 
da gre za kontinuiteto kultne stavbe (pokopališčne kapele) iz pozne antike 
in da se za tem kultom skriva domači mučenec, ki je bil pokopan na tem 
mestu do prenosa njegovih relikvij v katedralo leta 1247." 

V predstavi, da je bil škof in mučenec, je Elevterij živel v domačem 
izročilu in v liturgiji poreške cerkve"" To izročilo je brez dvoma zelo 
sporno. Datum 18. april ustreza prazniku mučenca in škofa Elevterija v 
Rimu, ki ga omenja že Hijeronimijanski martirologij."" O tem mučencu je 
ohranjena legenda v več variantah; po eni nastopa kot ilirski škof, mučen 
v času cesarja Hadrijana."" Očitno je torej, da niti datum čaščenja, niti 
škofovska funkcija nimata nobene zveze s poreškim svetnikom. Tudi v 
primeru Elevterija imamo torej pojav, da Poreč ni razvil lastne legende 
o mučencu, temveč je le priredil drugo znano legendo o istoimenskem 
mučencu. Zaradi tega sta datum čaščenja in oznaka tega mučenca (škof) 

Kirchengeschichte, Die lateinische Ubersetzung des Rufinus, ed. Th. MOMMSEN, GCS 
9,2,2, 1908, 1034, v.13—14), in ga omenja kot prenašalca relikvij (»...reliquias per 
Iulianum diaconum suum, post etiam Parentinae urbis episcopum mittit.«). 

233 Lit.: P. DEPERIS, S. Mauro e S. Eleuterio, 79—85; H. DELEHAYE, Saints d’Istrie, 
386—388; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 146—147; D.NEZIC, o.c., 265—266; 
IDEM, Prvokrščanski mučenici, 27-29; A. SONJE, I mosaici parietali, 101 s. 

234 P, DEPERIS, o. c., 84; H. DELEHAYE, o. c., 382. 
235 M, PRELOG, Poreč. Grad i spomenici, Beograd 1957, 106. 
28 A, AMOROSO, L’antico cimitero (kot v op.210), 517; P. DEPERIS, o.c., 82s.; 

H. DELEHAYE, o.c., 386s.; F. BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo, AMSI 29, 
1913, 172. Leta 1354 so relikvije sv. Elevterija obenem z relikvijami sv. Mavra odnesli 
Genovežani; v Poreč so bile vrnjene leta 1934 (gl. op. 217). 

237 Nekatere elemente tega izročila navaja P. DEPERIS, o. c., 82. 
238 MH, Apr. 18 (196): »Romae Eleuteri episcopi et Anteae matris eius.« Gl. MH, 

197, n.21. 
289 GI. H. QUENTIN, Les mart. hist., 256—257; MR, 144, n. 2; F. CARAFFA, BS 4, 

1964, 1012—1016; prim. pogl. I, op. 26. 

254



popolnoma nezanesljiva." Za poreškega Elevterija moremo reti le to, da 
je bil lokalni mučenec, od katerega sta se ohranila samo ime in lokalni kult. 

Prav tako sporni so viri za proučevanje svetniške skupine Julijan in 
Demetrij.* O njiju se ni ohranilo nobeno sporočilo iz antike ali zgodnjega 
srednjega veka. Najstarejša vira sta zapis o posvetitvi oltarja in deponi- 
ranju njunih relikvij 8. maja 1233° in njuna mozaična upodobitev na 
vzhodni strani ciborija glavnega oltarja stolnice iz leta 1277, iz katere 
je razvidno, da gre za domača mučenca, laika ali nižja klerika, ki sta se 
častila v poreški stolnici." Veliko več nam pove o obeh mučencih anoni- 
men spis, nastal verjetno po letu 1354 (ohranjeni rokopis je s konca 14. sto- 
letja), ki poroča o prenosu relikvij mučencev Julijana in Demetrija.?4 
Vsebina spisa je naslednja: 

Nekoč je živel neki zelo zaslužen poreški škof, ki je z veliko vnemo 
častil relikvije mučencev Julijana in Demetrija. Te so bile tedaj spravljene 
v kapeli sv. Nikolaja v škofiji. Dolgo zatem (»tractu temporis longaevi«), v 
času poreškega škofa Fulkerija,* sta se mučenca, katerih spomin je »longi- 
tudine nimia et temporum varietate« zatonil v pozabo, v treh vizijah pri 
kazala cerkovniku poreške katedrale Tomazinu iz Buj v novigrajski škofiji, 
zelo vnetemu verniku. Povedala sta mu, da se mu bosta prikazali naslednje 
jutro njuni podobi na steni kapele v škofijski palači (tedaj kapela sv. Nikolaja, 
ki se sedaj imenuje po Mariji Magdaleni) nad oltarjem v mozaičnih po- 
dobah z napisanimi imeni," To se je res zgodilo in Tomazin je o čudežu 
obvestil škofa. Ko se je na praznik mučenca Mavra zbrala v cerkvi velika 

= Prim. H. DELEHAYE, o.c., 388; k mnenju, da gre za škofa, naslednika mu- 
čenca Mavra, sta se nagibala P. DEPERIS, o. c., 82 in A. SONJE, Arheološka istraživanja, 
274; Predeufrazijevske bazilike, 225. 

“1 Lit: P, DEPERIS (A. AMOROSO), S. Mauro e S. Eleuterio, 101—116; H.DE- 
LEHAYE, o. c., 389—393; F. LANZONI, Le diocesi, 850—851; A. NIERO, Giuliano e 
Demetrio, BS 6, 1965, 1223—1224; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 1475; D. 
NEZIC, Prvokrščanski mučenici, 29 s.; IDEM, Istarski sveci, 266. 

2 P, DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 111; H. DELEHAYE, o. c., 392. 

33 M. PRELOG, o. c. (op. 235), 107; D. NEZIC, 1. c. 

#4 Spis z naslovom »De revelatione inventione et translatione sanctorum martyrum 
luliani et Demetri quorum corpora sunt in Parentio«, že dolgo poznan v italijanskem 
prevodu (N. MANZUOLI, Vite et fatti, 80—85), je prvi objavil G. PESANTE, Celebrando 
il M.R. Pre Tommaso Franca la sua prima messa, Parenzo 1890, 9—13; spis natančno 
povzema razprava P. DEPERIS-a (A. AMOROSO), o. c., 102 ss. Da je spis nastal po letu 
1354 (genovežansko zavzetje Poreča in zaplemba relikvij sv. Mavra ter Elevterija), 
je razvidno iz dveh mest. V lect.1 (p.9) se omenja, da so bili spisi o mučeništvu Juli- 
jana in Demetrija »tempore cladis Parentii civitatise uničeni; v lect.4 (11) meri na to, 
da truplo sv. Mavra v času nastanka spisa ni več počivalo v poreški katedrali (... ad ip- 
sum festum sancti Mauri, qui pridie istorum sanctorum martirum inventionem coli- 
tur... quoniam tunc ipsius corpus ibidem quiescebat . . .«). 

P.B.GAMS, Series episcoporum Ecclesiae catholicae, Ratisbonae 1873, 799, 

ga je datiral okvirno v čas 1200—1214, D. NEZIC, o. c., v dobo 1200—1216. 
®© Lectio 3 (p.11): »Videbuntur nanque in mane nostre ymagines cum scriptis 

nostris nominibus in pariete predicte Capelle episcopalis palatii supra altare depicte, 
more mosayco, que nunguam fuerunt vise ab homine.« 

255



množica vernikov, so vsi s škofom in kleriki na čelu odšli v kapelo. Tam 
sta se vsem razkrili mozaični podobi mučencev z nadpisanimi imeni.?"? 
V oltarju kapele pa je imenovani škof skupaj s kleriki našel relikvije obeh 
mučencev in jih dal 22. nov., prenesti v glavni oltar ter jih tam položil poleg 
(ob tej priložnosti odkritih) relikvij dvanajstih svetnic, ki so naslikane 
na apsidalnem loku nad glavnim oltarjem.?"" S pomočjo relikvij teh dveh 
mučencev so se zgodili številni čudeži; eden takih se je zgodil tedaj, ko 
so na praznik obeh mučencev po odredbi papeža Inocenca v cerkvi molili 
za osvoboditev Jeruzalema.?" Takrat je neki meščan Ventura namenil 
mučencema gorečo molitev. V trenutku je ozdravel od težke bolezni. Luč, 
ki je nekdaj svetila v omenjeni kapeli pred relikvijami obeh mučencev, se je 
prižgala sama od sebe. Oba čudeža so videle številne zanesljive priče. 

Spis postavlja pred zgodovinarja vrsto zapletenih vprašanj. Poročilo 
o najdbi relikvij dveh svetnikov v začetku 13. stoletja, z imeni, ki nas 
spominjajo na znane mučence, samo na sebi zbuja resne pomisleke o 
njegovi avtentičnosti." Vendar vsebuje spis eno posebnost, ki nam, 
obenem z rezultati arheoloških raziskav, pomaga s precej veliko verjet- 
nostjo določiti starost in vlogo kulta obeh svetnikov v Poreču. Anonimni 
spis namreč poroča o odkritju dotlej neznanih mozaičnih podob obeh 
mučencev z nadpisanimi imeni. Iz zgodovine cerkvenega kompleksa 
Evfrazijeve bazilike sta znana le dva škofa kot stvaritelja oz. naročnika 
mozaičnih podob: v prvi vrsti graditelj cerkve Evfrazij sredi 6. stoletja, 
za njim pa samo še Oton v drugi polovici 13. stoletja, ki ne pride v poštev, 
ker je živel prepozno. Tako ostaja kot edini možen naročnik teh dveh 
mozaičnih podob Evfrazij, ki se očitno skriva za anonimno omembo pore- 
škega škofa, častilca relikvij obeh mučencev, v začetku spisa." To domnevo 
potrjujejo tudi arheološke raziskave, ki so pokazale, da je bila škofijska 

84 Lectio 4 (p.11): »... viderunt omnes qui aderant pre nimia letitia lachrimantes, 
ipsum mirificum signum predictarum ipsarum ymaginum more mosayco depictarum, cum 
suis nominibus suprascriptis ...« Te podobe naj bi obstajale še v času nastanka spisa, v 
drugi polovici 14.stol.; prim. Lectio S (11): »Et ipsas picturas que et modo usque 
apparent.« 

248 Lectio 5 (12): »...in altri majori secus guedam duodecim vascula reliquiarum 
duodecim sanctarum videlicet Euphemie, Tecle, Valerie, Felicitatis, Perpetue, Agathe, 
Agnetis, Cecilie, Susanne, Eugenie, lustine et Basilisse: que eminenter in circulis sunt 
depicte, ad chuliam altaris maioris prefate ecclesie: que tunc scilicet reliquie, in ipso 
altari fuerunt invente.« Pisec se ne drži vrstnega reda podob; gl. I. I. X, 2, 83 in op. 268. 

39 Lectio 6 (12): »...clerus et populus ex constitutione domini pape Innocentii 

flectunt genua, orantes pro recuperatione terre sancte Hierosolime ...« Očitno se poročilo 
nanaša na papeža Inocenca III. (1198—1216), v čigar čas pade 4. križarska vojna 
(1202—1204). 

250 Tako je F.LANZONI, Le diocesi, 851 kot najostrejši kritik tega poročila 
domneval, da se za svetnikoma skriva kult dveh vzhodnih mučencev, Julijana iz 
Anazarba in Demetrija iz Soluna, ki naj bi se v začetku 13.stol. z najdbo relikvij 
razširil v Istro. Kot tuja mučenca ju označuje tudi S. TAVANO, Mosaici parietali 
in Istria, AA AA 8, 1975, 269. 

251 P, DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 107 s.; H. DELEHAYE, o. c., 391. 

256



palača s kapelo sv. Nikolaja (oz. Marije Magdalene) zgrajena v času 
škofa Evfrazija.*** Očitno gre za dve mozaični podobi svetnikov iz Evfra- 
zijevega kompleksa, ki sta zaradi svoje lege in predvsem zato, ker sta bili 
od dima prižganih sveč po več stoletjih povsem zatemnjeni, sčasoma za- 
tonili v pozabo, in ju je nanovo »odkril« cerkovnik katedrale v začetku 
13. stoletja. V drugi polovici 14. stoletja sta očitno še obstajali, pozneje 
pa sta bili uničeni, tako da se ni ohranila za njima nobena sled. Upravi- 
čeno domnevo, da gre za Evfrazijevo delo, podpira tudi poročilo o nadpi- 
sanih imenih obeh svetnikov nad portretoma. Na ta način je Evfrazij, z 
izjemo potrtretov na desni strani apsidalnega mozaika, popolnoma v 
duhu svojega časa, upodabljal svetnike in svetniške skupine v cerkvi." 
To dejstvo, obstoj portretnih podob svetnikov od srede 6. stoletja dalje, 
obenem z najdbo relikvij v kapeli (očitno je bila kapela prvotno posve- 
čena tema dvema mučencema, pozneje pa je ta posvetitev zatonila v po- 
zabo), kaže na to, da gre zelo verjetno za domača mučenca. Prav poročilo 
o napisu nad portretoma govori v prid domnevi, da sta se mučenca najbrž 
imenovala Julijan in Demetrij. Na Julijana poleg tega spominjata imeni 
kar dveh poreških škofov, enega iz zadnje tretjine 4. stoletja in enega 
s srede 9. stoletja, in ime nekega poreškega vernika iz 7. (?) stoletja." Ta 
domneva se zdi bolj verjetna kakor druga domneva, da naj bi namreč 
škof Fulkerij ob najdbi relikvij dveh sicer neznanih mučencev te pripisal 
dvema mučencema, ki naj bi po pomoti prišla v zvezo z Istro. Prvega, 
Julijana, je Hijeronimijanski martirologij po pomoti postavil v Istro, 
drugega pa isti martirologij omenja na isti dan kot se slavita poreška 
mucenca.?® 

Pozni in nezanesljivi so tudi viri za poznavanje druge dvojice poreških 
svetnikov, Projekta in Akolita."% Najstarejša vira, ki zanesljivo dokazujeta 
kult teh dveh svetnikov v Poreču, sta iz leta 1277. To sta mozaični upodo- 

22 A, SONJE, I mosaici parietali, 72—73, 118, 130; IDEM, Bizant i crkveno gradi- 
teljstvo u Istri, Rijeka 1981, 11 s.; IDEM, Crkvena arhitektura, 34—36. 

28 Prim, H. DELEHAYE, o. c., 392. 
24 © obeh škofih gl. G. CUSCITO, Un nuovo nome (kot v op. 232), 126s. Na ime 

mučenca Julijana spominja tudi napis iz 7. (?) stol. v apsidi katedrale, na katerem 
se omenja neki Iulianus, ki je morda po navadi tistega časa dobil ime po domačem 
svetniku (I. I. X, 2, 157). 

255 Domnevo je postavil H. DELEHAYE, o.c., 392s. Fulkerij naj bi vzel ime za 
prvega mučenca od Julijana, ki ga omenja MH na 12.avg. in ga po pomoti postavlja v 
Istro (gl. pogl. I, op.296; vendar so to pomoto popravili že avtorji historičnih mar- 
tirologijev, ki so bili v srednjem veku, zlasti Uzuardov, neprimerno bolj razširjeni kakor 
MH), ime za drugega mučenca pa naj bi vzel od Demetrija, ki ga omenja en rokopis MH 
(Codex Epternacensis) na 22.nov. z elogijem: »et in Ostea Demetri« (MH, 612). H. 
DELEHAYE poudarja možnost preoblikovanja »et in Ostea« v »in Istria«, vendar 
nam te možnosti ne potrjuje noben rokopis. 

250 Lit: P.DEPERIS (A. AMOROSO), S. Mauro e S. Eleuterio, 89—99; H. DELE- 
HAYE, o.c., 388—389; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 147; D.NEZIC, o.c., 
266; Istrska crkva jedna, 29. 

17 Acta ecelesiastia 8 257



bitvi obeh svetnikov na severni strani ciborija glavnega oltarja v Evfrazi- 
jevi baziliki z napisom (Projekt je upodobljen kot škof, Akolit kot mlad 
laik)?" in napis škofa Otona, ki nam poroča, da je imenovani škof 
9. maja 1277 spravil njune relikvije v bližini glavnega oltarja. Relikvije 
obeh mučencev se nato omenjajo še v letih 1361, 1363, 1622, 1729 in 
1847.25 

Očitno zato, ker se je o teh dveh mučencih izgubilo vsakršno domače 
izročilo, je v Poreču že zgodaj prišlo do priredbe znane legende o škofu 
in mučencu Projektu iz Clermonta.""" Ze Otonova upodobitev na ciboriju 
je napravljena nedvomno pod vplivom te legende. Kot datum čaščenja 
se je uveljavil 25. januar, tako kot za svetnika iz Clermonta."" 

Ker je izključeno, da bi relikvije obeh mučencev pred letom 1277 ali 
tudi pozneje prispele iz Clermonta v Poreč,"" moremo domnevati, da gre 

257 M. PRELOG, o.c. (0p.235), 106s.; G. LUCCHESI, Proietto, vescovo di Imola, 
BS 10, 1968, 1182 (v Poreču upodobljenega škofa Projekta identificira kot škofa iz Imole, 
po našem mnenju popolnoma brez osnov). Neupravičeno je Prelogovo mnenje, da 
pri Akolitu ne gre za svetnikovo osebno ime, temveč za naziv nižje stopnje med 
kleriki nekega po imenu sicer neznanega mučenca, ki nastopa skupaj s Projektom. 
A.ŠONJE, I mosaici parietali, 101, je po pravici poudaril, da se v virih mučenec 
omenja samo kot Akolit; če bi bila to oznaka za naslov v hierarhiji, bi se pojavljalo 
zraven ime, tako kot na dveh napisih, vpraskanih v steno apside, iz 7. (?) stoletja, na 
katerih se omenjata »Mauricius acolitus« in »Basilius ac(o)l(uthus)« (I.1.X, 2, 161 in 
174). Ta naslov se pojavlja vedno z imenom nosilca tudi na starokrščanskih napisih 
drugod (prim. ILChV 1249—1257). Ker je to ime tako redko (ILChV 386 a navaja 
le enega) in vsebuje določen pomen, so Akolita po adaptaciji legende o Projektu iz 
Clermonta preimenovali v El(p)idija, kot se je imenoval spremljevalec tega škofa, ki so 
ga iz opata »degradirali« v akolita. Zapis iz 1.1729 nam npr. sporoča (H. DELEHAYE, 
0.c., 389): »Apparuerunt praedictorum sanctorum martyrum Proiecti et Elidi acolithi 
reliquiae.« 

258 P, DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 96 ss.; H. DELEHAYE, I. c. 

259 Legenda (BHL 6916; gl. tudi MR, 34 in 35 n.3; G. MATHON, BS 10, 1968, 
1184—1185) je tako kot legenda o Mavru prirejena za poreške potrebe z majhnim 
dodatkom na koncu. Medtem ko se legenda zaključi z mislijo: »Perseverat hodie 
ostensa per Projectum virtus Altissimi, non solum in territorio urbis Arvernicae, sed 

etiam ubicumque in honore illius sanctae conduntur reliquiae« (Vita s. Proiecti 25; AA SS 
Jan. III, 1863, 250), pa je N. MANZUOLI, o.c., 88, vrinil dostavek, da se svetnik 
ne časti samo v Clermontu, »ma ancora in Parenzo dove riposano le sue Sante Re- 
liquie«. N. MANZUOLI, o.c., 85—88, ki nam sporoča istrsko »varianto« legende, v 
nasprotju z naslovom (p.85) imenuje kot Projektovega spremljevalca opata Marina, 
Akolit pa se ne omenja nikjer. Očitno je istrska priredba legende nastala zelo pozno, 
po čemer se ta priredba razlikuje od nastanka istrske variante legende o sv. Mavru. 
Razlika od legende o sv. Mavru je tudi ta, da ničesar ne sporoča o prenosu relikvij iz 
Clermonta v Poreč. Kar nem v tej zvezi sporoča FERRARIUS (AA SS Jan. III, 1863, 248; 
gl. še P. DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 89 s.; H. DELEHAYE, o. c., 388), je popolnoma 
nezanesljivo. 

200 H. DELEHAYE, o. c., 389; D. NEZIG, 1. c. 
261 P, DEPERIS (A. AMOROSO), o.c., 92ss.; ne le, da viri s francoskega po- 

dročja tak prenos relikvij izključujejo, tudi primerjava med relikvijami clermontskih 
mučencev s poreškimi kaže na različen način usmrtitve. Medtem ko sta bila clermontska 
mučenca obglavljena, sta poreška mučenca umrla na grmadi. 

258



za dva domača mučenca, od katerih se je ohranilo samo ime. Zaradi tega 
je poreška cerkev, tako kot v primeru Mavra in Elevterija, posegla po 
znani legendi od drugod in jo priredila za lastne potrebe. 

Če sedaj zaokrožimo podobo poreških mučencev, moremo ugotoviti, 
da je neizpodbitno dokazana avtentičnost le za škofa in mučenca Mavra, 
ki ga dokazujejo viri iz antike. Za ostalih pet mučencev (Elevterij, Julijan 
in Demetrij, Projekt in Akolit) imamo zanesljive omembe v virih šele 
iz visokega srednjega veka, za nobenega ne pred drugo polovico 12. sto- 
letja. Ali teh pet svetnikov spričo tako poznih omemb sploh lahko štejemo 
med poreške mučence iz Dioklecijanove dobe, ali gre za kult mučencev, 
ki je bil v mesto prinešen od drugod? Odločilno vplivata na potrditev 
mnenja, da gre za domače mučence, dva vira iz pozne antike: ostanki 
pokopališčnih kapel na starokrščanskem pokopališču in zlasti upodobitve 
mučencev na stenskih mozaikih Evfrazijeve bazilike. 

Med arheološkimi raziskovanji na območju starokrščanskega pokopa- 
lišča vzhodno od mesta so bili leta 1893 odkriti temelji petih nagrobnih 
kapel (cellae memoriae, martyria), okrašenih z mozaiki, očitno kapel nad 
grobovi domačih mučencev." Dejstvo, da je število kapel za eno manjše 
od števila domačih mučencev, je lahko razložiti. Morda kakšna kapela 
še ni bila odkrita, morda so v kateri počivali ostanki dveh mučencev, ki 
sta skupaj umrla in bila skupaj pokopana." Še bolj verjetno pa »manjka« 
ena kapela zato, ker so relikvije mučenca Mavra kot svetnika z nedvomnim 
primatom kot prve pred letom 400 prenesli v mesto, medtem ko so ostale 
mučence, povsem v duhu Teodozijevega zakona iz leta 386,2%% častili na 
mestu njihovega pokopa. Tudi ti mučenci so bili pozneje prenešeni v 
mesto, verjetno deloma že za gradnjo predevfrazijeve bazilike v prvi 
polovici 5. stoletja in za gradnjo Evfrazijeve bazilike sredi 6. stoletja.2°> 

Še večjo izpovedno moč imajo upodobitve mučencev na stenskih 
mozaikih Evfrazijeve bazilike. 

Medtem ko so bili v stranskih ladjah bazilike, kot nam kažeta frag- 
mentarno ohranjena apsidalna mozaika, čaščeni svetniki, katerih kult je 
prišel v Poreč od drugod, skoraj gotovo iz Ravene (kult vzhodnih mučen- 
cev Kozma in Damijana, upodobljenih v severni oz. levi apsidi, se je raz- 

262 A, AMOROSO, L’antico cimitero cristiano di Parenzo, AMSI 10, 1894, 504—517 

(gl. zlasti skico v prilogi, za str. 540); F. BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo, AMSI 
29, 1913, 160—167; A. ŠONJE, Crkvena arhitektura, 38—39. 

283 A, AMOROSO, o. c., 511; F. BABUDRI, o. c., 162. 
2% Gl. op. 232. 
215 Gl. citat v op. 270. 
#6 Literatura o stenskih mozaikih Evfrazijeve bazilike je izredno obsežna. Najbolj 

izčrpna in najnovejša je bibliografija, ki jo je predstavil A. SONJE, I mosaici parietali, 
ki na str. 88—89 v op. 48 navaja okrog 50 naslovov knjig in razprav. Od slovenskih del 
naj navedem razpravo J. KASTELICA, Stil in ideja mozaikov Eufrazijeve bazilike v 
Poreču, Situla 8, 1965, 209—212, ki jo A. ŠONJE pozna samo v ital. verzij 

97 259



širil v Italiji, najbližje v Raveni in Gradežu, med leti 530 in 550, Apoli- 
narij (?) in Sever, upodobljena na južni oz. desni apsidi, sta ravenska svet- 
nika),* pa je bil glavni oltar namenjen predvsem Marijinemu kultu in 
kultu domačih mučencev, katerih relikvije so bile shranjene v oltarju. 
Dvanajst mučenk, upodobljenih v medaljonih v apsidalnem loku nad 
oltarjem, predstavlja Marijino spremstvo. Tudi v izboru in načinu upo- 
dobitve teh svetnic se odražajo oglejski (sv. Evfemija) in zlasti ravenski 
vplivi." Za relikvije vsaj nekaterih domačih svetnikov, ne le za Mavrove 
relikvije, je gotovo, da so bile spravljene že v predevfrazijevi baziliki. 
Tega nam ne dokazujejo le arheološke raziskave," temveč tudi Evfrazijev 
mozaični napis v apsidi, s katerim škof in graditelj nove bazilike sporoča, 
da je bila predhodna cerkev v zelo slabem stanju in je stala samo s ču- 
dežno močjo navzočih svetnikov." Kult teh mučencev je prešel iz pred- 
evfrazijeve bazilike v Evfrazijevo, v kateri je zavzemal poleg Marijinega 
čaščenja osrednje mesto. Na mozaiku glavne apside so prikazani štirje 
domači svetniki, katerih relikvije so bile zelo verjetno že tedaj shranjene 
v glavnem oltarju ali v njegovi neposredni bližini. Od teh je nesporno 
identificiran samo Maver, edini svetnik med portretiranci levo od Marije 
na prestolu, ker nosi napis. Še naprej ostaja odprto vprašanje identifici- 
ranja treh svetnikov, ki so upodobljeni desno od Marije in izjemno ne 
nosijo napisov. Ker je gotovo, da je mozaik na tem mestu v celoti ohranjen, 
da torej ni bil podvržen morda preveč samovoljnemu ali premalo strokov- 
nemu posegu restavratorja,"! ostaja nerešeno vprašanje, zakaj Evfrazij k 
podobam teh treh svetnikov ni dal izdelati napisov, tako kot je to storil 
pri vseh ostalih mozaičnih portretnih upodobitvah svetnikov in kot je 

Vsako iskanje odgovora na to vprašanje se lahko bila tedaj navada." 

287 S, TAVANO, Mosaici parietali in Istria, AAAd 8, 1975, 266—269; A. SONJE, 

I mosaici parietali, 114 (oba s fot.). 
268 S TAVANO, o. c., 260 s.; A. SONJE, o. c., 111—113. Od teh dvanajstih mučenk 

z napisi (1.1. X, 2, 83) jih kar devet najdemo upodobljenih med dvaindvajsetimi mučen- 
kami v triumfalnem sprevodu Marijinih spremljevalk v baziliki S. Apollinare Nuovo 
v Raveni, pet od teh pa je upodobljenih med šestimi mučenkami v kapeli nadškofijske 
palače v Raveni (H. DELEHAYE, Saints d’Istrie, 392; IDEM, Les origines, 327), re- 

ikvije štirih naj bi bile shranjene v cerkvi sv. Štefana v Raveni (gl. op. 297). O legen- 
darni najdbi njihovih relikvij v glavnem oltarju Evfrazijeve bazilike, ki se sicer ne omenja 
v nobenem (drugem) viru, gl. op. 248. 

20 A, ŠONJE, Predeufrazijevske bazilike, 250; IDEM, Crkvena arhiktetura, 26. 
270 ].].X, 2, 81, v.4: »sed meritis tantum pendebant putria tecta«. Izraz »merita« 

pomeni pri tem lahko čudežno moč svetnikov, lahko pa je metonimija za relikvije mu- 
čencev (pril. ILChV 1992, v. 4 in op. 297). 

sn A, ŠONJE, I mosaici parietali, 81 ss. 
22 Kot primere naj navedemo mozaične upodobitve svetnikov z nadpisanimi imeni v 

ravenskih bazilikah iz 6. stoletja (S. Apollinare Nuovo, S. Vitale, kapela nadškofijske pa- 
lače), baziliko sv. Priske v Kapui (5.—6. stol.) in kapelo sv. Venancija v Lateranski ba- 
ziliki iz 7. stol. (gl. H. DELEHAYE, Les origines, 255; 302; 326 s.). 

260



konča le z ugibanjem."" Nesporno pa je dejstvo, da je Evfrazij s tem 
bistveno okrnil in otežil proučevanje začetkov krščanstva v Poreču. 

Ker je iz kompozicije mozaika razvidno, da gre za upodobitev treh 
domačih svetnikov — na levi strani so namreč upodobljeni Maver in še 
živeči domači cerkveni dostojanstveniki, upodobitev tujih svetnikov brez 
napisa pa ne bi imela nobenega smisla — je umestno njihovo vzporejanje 
z lokalnim izročilom. Za mučenca Julijana in Demetrija vemo, da sta bila 
upodobljena v kapeli v škofijski palači, kjer so bile shranjene njune re- 
likvije, tako da na apsidalnem mozaiku njunih podob ne moremo pri- 
čakovati."4 Tako ostanejo kot možni portretiranci še Elevterij, Projekt 
in Akolit. Število teh upodobljenih svetnikov se povsem ujema z lokalnim 
izročilom, tako da je identificiranje omenjenih treh svetnikov s temi tremi 
upodobitvami umestno. Identificiranje je toliko bolj umestno, ker je škof 
Oton na mozaičnih podobah ciborija glavnega oltarja iz leta 1277 želel 
prikazati podobe in glavno idejo apsidalnega mozaika, ki je bil v nje- 
govem času očitno zelo slabo viden, deloma zaradi poškodb, predvsem 
pa zato, ker je bil zatemnjen od dima, ki se je skozi šest stoletij dvigal 
iz prižganih sveč na oltarju." Tako je na ciboriju še enkrat upodobil 
Oznanjenje, eno glavnih tem Evfrazijevega mozaika, in portrete domačih 
svetnikov, le s to razliko, da jim je dodal imena in da je štirim upodobljenim 
mučencem (Maver, Elevterij, Projekt, Akolit) dodal še dva (Julijana in 
Demetrija), katerih relikvije so bile v začetku 13. stoletja prenešene v 
glavni oltar. Od tod naprej temelji identificiranje samo na ugibanju in 
nobena od doslej predlaganih rešitev ni naletela niti na večinsko soglasje 
med strokovnjaki." 

273 Najbolj enostaven, vendar ne zadovoljiv odgovor na vprašanje »anonimnosti« 
treh svetnikov na mozaiku je, da je Evfrazij dal upodobiti tri mučence, od katerih so 
se ohranile samo relikvije, ime pa naj bi že zatonilo v pozabo (A. POGATSCHNIG, 
Parenzo. Dalle origini sino all'imperatore Giustiniano, AMSI 26, 1910, 49; mnenje z 
rezervo sprejema G.CUSCITO, Testimonianze archeologico monumentali, 637). Ce 
bi bili upodobljeni trije anonimni mučenci, je nerazumljivo, da niso upodobljeni enako 
(srednji se namreč bistveno razlikuje od ostalih dveh, gl. op. 276). Ne moremo si pred- 
stavljati, da bi se ob kontinuiranem razvoju krščanstva v Poreču, ki ga dokazujejo tudi 
arheološke raziskave, pozabila imena treh mučencev. Znano je, da v krščanskem iz- 
ročilu nastopa anonimnost mučencev (»martyres, quorum nomina Deus scit«) le pri 
velikem številu žrtev, če so te umrle naenkrat (prim. MH, Feb. 17 (102); Mai 12 (249); 
lun. 22 (330); Oct.9 (547)). Težko si predstavljamo, da bi poreška krščanska skupnost 
v zgodnjem ali celo visokem srednjem veku »krstila« te mugence z imeni svetnikov, ki 
nimajo nobene zveze z Istro (npr. Projekt in Elpidij) ali katerih imena so sicer zelo redka 
(Akolit). 

214 Gl, op. 252. 
275 M. PRELOG, o. c., 106; G. CUSCITO, Parenzo, 88 s.; S. TAVANO, o. c., 2728.5 

A. ŠONJE, I mosaici parietali, 74. 
256 Od treh svetnikov na desni strani mozaika (levo od Marije na prestolu) sta 

prvi in tretji upodobljena domala enako kot sv. Maver: v beli tuniki s purpurnim 
robom in v belem paliju; ta prekriva tudi roke, ki držijo venec z draguljem (corona 
martyrii); obuti so v sandale brez nogavic. Na enak način so oblečeni vsi apostoli na 

261



Ker se število podob svetnikov ujema z lokalnim izročilom in ker tudi 
skromno nakazane značilnosti podob svetnikov niso v nasprotju s tradi- 
cijo, moremo vse te mučence po pravici šteti za domače. Krščanska skup- 
nost v Poreču je torej v času preganjanja kristjanov izgubila šestero svojih 
članov: škofa Mavra in pet nižjih klerikov ali laikov." O teh mučeništvih 
ne vemo ničesar.""" Spomin na te mučence je moral že zelo zgodaj zbledeti, 
tako da se ni razen imen ohranilo nič. Kakor je v primeru škofa in mučenca 
Mavra zaradi pozabljenja domačega izročila nekako med 10. in 11. sto- 
letjem prišlo do priredbe legende o istoimenskem afriško-rimskem mu- 
čencu, tako je do takih adaptacij prišlo kasneje, pred 13. stoletjem, v 
primeru Elevterija ter Projekta in Akolita. Mejnika v tem razvoju so 
mozaične podobe v katedrali: Evfrazijeve upodobitve temeljijo na izvirni 
tradiciji, podobe škofa Otona na ciboriju glavnega oltarja iz leta 1277 pa 
so izdelane po meri že sprejetih in uveljavljenih predelanih legend. Ker 
se je izgubilo izvirno izročilo, so vsi datumi mučeništev neznani." 

Razen za Mavra, ki je bil zanesljivo škof, ne moremo ugotoviti vloge teh 
ljudi v poreški krščanski skupnosti. 

Do presenetljive ugotovitve pridemo, če primerjamo poreško »hagio- 

mozaiku nad apsido, od katerih prav tako štirje držijo v rokah mučeniško krono. 
Razlika med Mavrom in dvema mučencema na desni strani je samo v detaljih: Mav- 
rova tunika ima nekoliko širši rob, njegov palij krasita dve purpurni gemi s krizema, 
palij prvega mučenca na desni strani pa dve uvezeni črki H, tretjega dve uvezeni črki L. 
Svetnik na sredini je oblečen v zlat palij (tako kot Jezus v Marijinem naročju in kot 
mali Evfrazij, arhidiakonov sin) z dvema uvezenima črkama N (o pomenu teh črk, 
imenovanih »gammadiae«, kot kristoloških simbolov, gl. A. QUACQUARELLI, Con- 
vergenze simboliche di Aquileia e di Ravenna, AAAd 13, 1978, 378 s.; A.SONJE, I 
mosaici parietali, 1205.) in drži v rokah kodeks. Vsi trije svetniki na desni strani so 
golobradi in mlajšega videza od nekoliko poraščenega Mavra. Identifikacija svetnikov, 
ki jo je nazadnje predlagal A. SONJE, I mosaici parietali, 102 (prvi, najbližje prestolu, 
Projekt, drugi, kot najuglednejši med njimi in klerik, Elevterij, tretji na zunanji strani 
Akolit), ne rešuje nekaterih temeljnih vprašanj. V tem primeru bi bila Projekt in Akolit 
ločena (v tradiciji nastopata skupaj), Projekt pa bi zavzemal najbolj častno mesto, 
najbližje Mariji in nasproti Mavru, kar se tudi ne sklada z lokalno tradicijo, ki daje pri- 
mat Elevteriju. Zato se zdi najverjetnejša rešitev, ki jo je predlagal A. POGATSCHNIG, 
Parenzo (kot v op.273), 48s., da je vrstni red svetnikov naslednji: Elevterij, Projekt, 
Akoli 

27 P. DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 119 in D. NEZIC, o. c., 266, so trdili, da so 
na pročelju bazilike upodobljeni še štirje domači mučenci, da je torej Evfrazij dal upo- 
dobiti v celoti deset mučencev iz poreške cerkvene skupnosti. Dejansko predstavljajo 
konec prejšnjega stoletja nezadovoljivo restavrirani liki štirih svetnikov na zapadni fasadi 
v zelo fragmentarno ohranjeni kompoziciji Razodetja (Poslednje sodbe) štiri evangeliste 
(S. TAVANO, Mosaici parietali, 258; A. SONJE, I mosaici parietali, 114—117). 

#8 Le za Projekta in Akolita moremo domnevati, da sta bila sežgana na grmadi 
(gl. P. DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 95). 

2% Vsi prazniki lokalnih svetnikov se opirajo bodisi na sekundarno legendarno 
izročilo (tako za Mavra, 21. nov., Elevterija, 18. april, Projekta in Akolita, 25. januar), 
bodisi na kasnejše najdbe (revelatio) in prenosa (translatio) relikvij (tako za Julijana in 
Demetrija, 22. nov.). Trditve P. DEPERISA (o.c., 17; 22—23), da je datum 21.nov. 
za mučenca Mavra avtentičen, se ne da dokazati. Prim. op. 221. 

262



grafijo« s tržaško. Medtem ko je v Trstu prišlo do nastanka več legend, 
ki po dosedanjem poznavanju virov temeljijo na kultu od drugod prine- 
Senih relikvij in iz njih (z izjemo legende o sv. Justu) o domači cerkveni 
skupnosti ne izvemo skoraj nič, pa je poreška cerkvena skupnost skoraj 
v celoti »pozabila« na resnične domače mučence iz antike. Namesto 
da bi iz skromnih ostankov izročila ustvarila domače legende, je nespretno 
prevzemala legende od drugod, jih prirejala za lastne potrebe in na ta 
način brisala spomin na svojo preteklost. 

C. Druge krščanske skupnosti v Istri in v njenem 
sosedstvu in vprašanje razvoja 

cerkvene organizacije 

O obstoju drugih krščanskih skupnosti v Istri v dobi preganjanj v času 
cesarja Dioklecijana nimamo nikakršnih poročil. Legenda o mučencu 
Germanu, ki naj bi umrl v času cesarja Numerijana, ima po vsej verjet- 
nosti pristno jedro in kaže na obstoj krščanstva tudi v Pulju, v tretji 
rimski koloniji v Istri, kjer bi v tej dobi obstoj kristjanov vsekakor pri- 
čakovali. Novejše arheološke raziskave so ta pričakovanja potrdila. V 
kapeli sv. Janeza v samostanu sv. Frančiška so bili leta 1963 odkriti 
ostanki starokrščanskega oratorija iz dobe preganjanj, s fragmentarno 
ohranjenim mozaikom, na katerem so upodobljeni nekateri krščanski 
simboli." Očitno gre za privatno »domus ecclesiae«, kjer so se zbirali 
puljski kristjani. 

Drugi arheološki dokaz za obstoj krščanstva na puljskem območju 
je majhna kapela (ca. 5 krat 4 metre), ki so jo odkrili že v začetku tega 
stoletja v peristilu vile rustike v Barbarigi severozahodno od Pulja."! 
Najdba sama nas navaja na več sklepov. Očitno se je krščanstvo že v tej 
dobi začelo širiti iz glavnih mestnih jeder na bližnje podeželje. Najdba 
privatne molilnice v vili rustiki kaže, da so se krščanstva oprijemali tudi 
ljudje iz premožnejših slojev. To nas spominja na primer oglejskih Kan- 
cijev s posestvi v bližini mesta. 

Za druga istrska mesta nimamo za dobo preganjanj nobenih dokazov 
za obstoj krščanstva, in če izvzamemo Novigrad, tudi nikakršnega, še tako 
nezanesljivega legendarnega izročila. 

V celoti gledano je o krščanskih skupnostih v Istri v dobi preganjanj 
malo znanega. Znane so samo tri krščanske skupnosti, v rimskih kolo- 

280 B, MARUSIC, Kasnoantička i bizantinska Pula, Pula 1967, 9; IDEM, Krščanstvo 
i poganstvo na ilu Istre u IV i V stolječu, AV 29, 1978, 552 in 553 sl.3. Na sredini 
fragmentarno ohranjene kompozicije mozaika z geometrijskimi liki (v zgornjem desnem 
kotu podoba svastike) je kantaros z vrisano svastiko. Na spodnjem delu je upodobljen 
morski konjiček, nad osrednjim poljem s kantarom je slabo viden križ. 

281 A, GNIRS, Frühe christliche Kultanlagen im südlichen Istrien, Kunsthistor. Jahr- 
buch 5, 1911, 4; B. MARUŠIČ, Kasnoantička i bizantinska Pula, 9; IDEM, Krščanstvo 
i poganstvo, 555 sl. 5 in 556. 

263



nijah Trstu, Poreču in Pulju. Na podlagi arheoloških virov (za Poreč in 
Pulj) in hagiografskih virov (za Trst) moremo sklepati, da so bile te 
krščanske skupnosti majhne, da so štele največ od več deset do kakih sto 
vernikov. Kdaj so se te skupnosti izoblikovale, ni znano. Arheološka do- 
kumentacija, ki nam dokazuje organizirano versko življenje, sega v Poreču 
nekako do srede tretjega stoletja. To dobo si moremo okvirno predstav- 
ljati kot čas oblikovanja krščanskih skupnosti tudi v drugih mestih, tako 
v Trstu, Pulju, in v bližini istrskega ozemlja, v italskem mestu Emoni. 
Stopnja organiziranosti teh krščanskih skupnosti je bila okrog leta 300 
različna. V Trstu očitno še ni bilo škofije, saj se škof ne omenja v nobeni 
tržaški legendi in tudi v legendi o sv. Justu nastopa prezbiter kot najvišji 
predstavnik te skupnosti. Za Pulj ni ničesar znanega. Edina krščanska 
skupnost, ki je bila organizirana kot škofija, je bila poreška. Ta je verjetno 
tudi zato med preganjanji najbolj trpela. Smrt škofa Mavra in smrt še 
petih poreških kristjanov (od katerih je bil eden zelo verjetno klerik) je 
največji krvni davek od vseh istrskih krščanskih skupnosti, skoraj tako 
velik kot je bil krvni davek v Ogleju v dobi Dioklecijanovega preganjanja. 
Vprašanje stopnje organiziranosti cerkvenih skupnosti v Istri nam pomaga 
vsaj deloma osvetliti še nekaj drugih virov. V prvi vrsti je to legenda 
o sv. Donatu, škofu in mučencu iz mesta Tmuisa v Egiptu, ki je bil doma 
iz Istre.” Ta legenda nam o »istrsko-oglejskih« letih mučenca Donata 
poroča sledeče: 

28° Legenda o sv. Donatu (BHG? 564) je objavljena v grškem izvirniku in v la- 
tinskem prevodu v AA SS Mai V, 1866, 145—152. Lit: D. FARLATI, Illyricum sacrum I. 
Venezia 1751, 709—713; P. STANCOVICH, Biografia degli uomini distinti dell'Istria 1, 
Trieste 1828, n.92 (nova ed.: Atti (Centro di ricerche storiche — Rovigno) 2, 1971, 
203—207); H. DELEHAYE, Les martyrs d'Egypte, AB 40, 1922, 119—120; A. TESSA- 
ROLO, BS 4, 1964, 796—797. 

Legendo, z mnogimi potezami avtentičnosti, sestavljajo trije deli. Prvi del, ki nas 
posebej zanima, opisuje Donatovo mladost v Istri, posvetitev v Ogleju, borbo proti po- 
ganom in Judom v Ogleju in beg iz mesta ob začetku preganjanja. Drugi, osrednji 
del, opisuje dogodke v Dalmaciji (aretacija, zasliševanje pred cesarjem Dioklecijanom, 
spreobrnitev dveh cesarjevih oficirjev, Makarija in Teodora), zadnji del pa opisuje 
mučenje Donata in obeh spreobrnjencev, čudežno rešitev iz amfiteatra (potres, v zmedi 
beg na obalo iz z ladjo v Egipt) in zelo na kratko delovanje v Egiptu v mestu Tmuis, 
kjer jih je vse tri zadela mučeniška smrt pod Licinijem. Da spis ni nastal v Egiptu, 
temveč zelo verjetno v Dalmaciji, kažejo tiste poteze legende, ki odražajo razmere 
na vzhodnojadranskem območju: 

a) Podrobni topografski opisi, nanašajoči se na Istro (Donatov rojstni kraj) in 
Oglej (npr. omemba reke Nadiže v c.6), ki si jih le težko zamislimo, če bi legenda 
nastala v Egiptu. 

b) Donatova disputacija s poganskimi intelektualci v Ogleju (c.2) spominja na 
Rufinovo polemiko s pogani v zvezi z vprašanjem Marijinega brezmadežnega spočetja 
(gl. RUFINUS, Expositio symboli 9; ed. M. SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 146 s.). 

©) Donat je med zasliševanjem pred cesarjem Dioklecijanom povzel formulo vero- 
izpovedi z značilnimi oglejskim dodatkom o Kristusovem odhodu v podzemlje (c. 9: 
»čxelvov ele tov Könv xareknkudeva,«). Ta formula je bila v 4. stol. in dalje značilna 
za oglejsko območje in Balkan (gl. pogl. I, S (C). 

264



Donat, Krescentinov sin, je bil rojen v nekem istrskem mestu na meji 
z Dalmacijo in Panonijo. Že prav mlad je postal kristjan in se je nato pogosto 
mudil v združenjih vernikov (nekakšnih samostanih?) in v cerkvah. Ko mu 
je bilo dvajset let, se je ves predal študiju svetih spisov. Tedaj so ga poklicale 
istrske cerkvene skupnosti, da bi s pomočjo svoje vere in znanja izganjal 
poganstvo. Odšel je v Oglej in od tamkajšnjega škofa sprejel posvečenje za 
prezbiterja. Takoj zatem je nastopil proti poganom, ki so zlasti sramotili 
največjo skrivnost krščanske vere, Marijino (brezmadežno) spočetje. Ko 
se je v Ogleju začelo preganjanje kristjanov, je srečno ušel in zbežal z ladjo 
v dalmatinsko Salono . . 28% 

Če odmislimo problematično poročilo o samostanih, ki je gotovo ana- 
hronistično, nam legenda le dopolni podobo krščanstva v Istri okrog 
leta 300. Poročilo, da je Donat, poklican od istrskih cerkva, odšel v 
Oglej po duhovniško posvečenje, je služilo mnogim kot dokaz, da v Istri 
tedaj še ni bilo škofij in da so bile obstoječe cerkvene skupnosti cerkveno- 
organizacijsko podrejene Ogleju." Gotovo je krščanska skupnost. v 
Ogleju imela nedvomen primat na širšem območju, kar nam kaže tudi 
Dandulovo poročilo, vzeto iz danes izgubljene gradeške kronike, da je 
oglejski škof Hilarij po letu 276 razširil krščanstvo v Istro." Vendar nam 
legenda o sv. Donatu sama take cerkvenoorganizacijske odvisnosti Istre od 
Ogleja ne dokazuje. Donat je izhajal z obmejnega območja z Dalmacijo 
in Panonijo, tako kakor Hijeronim,"% s področja, ki se nekako ujema z 
današnjo južno Notranjsko in je ležalo nekako na meji vplivnega in 

283 Acta s. Donati 2 (AA SS Mai V, 1866, 145 s.): 
»Aovdrog... dppubuevos čx zije 'Iorpvdv zohyvne, čv zij ovvopig zurxavovonc 

Aadpatiag te xal Iavvoviac, éx včac ijhuxlag rd zob Xpiotoi Šekdjevos Panton 
mois povactnplog xal als šxxAnolavg donpépar mpocexaprepet... yodvov če dme- 
Movrog napaxdniels napi zov Ev 'Tozplg xxdnoviiv BuaBijvou, nede abtpds mpdg ER- 
eyxov tiv Exeise Suaydvtwy edvixéiy Ev tH Axvxnig donxbuevos, napa tod rije črap- 
xlac éxelvng Emoxdnov yeyporeveitau MpecButepoc. . .« 

284 Tako je poročilo legende razlagal D. FARLATI, o. c., 710, in za njim P. KAND- 

LER, Pel fausto ingresso ... (pogl. Vicende della santa Chiesa Tergestina; brez pagi- 
nacije); to naziranje sta zavrnila A. AMOROSO, Le basiliche cristiane di Parenzo, 
AMSI 6, 1890, 503—504 in P. DEPERIS, Parenzo cristiana, AMSI 14, 1898, 485 s. Gl. 
G. CUSCITO, Hoc cubile, 80; IDEM, Cristianesimo antico, 145. 

285 DANDULUS, Chronica, A. 276 (p. 25); gl. pogl. II, op. 28. 
286 Donatov rojstni kraj je v legendi označen skoraj tako, kot je Hijeronim ozna- 

čil svoj rojstni kraj (»oppido Stridonis ... Dalmatiae guondam Pannoniaeque confinium 
fuit ....«; De viris illustribus 135 (PL 23, 715 ss.)), zaradi česar je P. STANCOVICH, o. c., 
205, domneval, da gre za isti kraj. Vsekakor sta bila Donat in dve generaciji mlajši 
Hijeronim rojaka, nista pa izhajala iz istega kraja. Težko si namreč mislimo, da Hije- 
ronim v vsem opusu ne bi nikjer omenil mučenca, če bi bil doma iz njegovega roj- 
stnega kraja, o katerem je imel Hijeronim, vsaj kar se predanosti krščanstvu tiče, 
slabo mnenje (gl. Epistula 7,5; ed. J. LABOURT I, 1949, 24; slov. prev. F. K. LUKMAN, 
Svetega Hijeronima izbrana pisma I, Celje 1941, 95). Zaradi podobnosti obeh zapisov 
(podobno je izražen tudi patronimij, »patre Eusebio natus« oz. »texdele èx navede 
Kpeoxevtlvov«) moremo soditi, da se je avtor legende navdihoval ob Hijeronimovem 
zapisu, ki je bil kmalu po nastanku preveden v grščino. 

265



upravnega območja Trsta in Emone, dveh mest, ki v tem času še nista 
imeli škofije. Zato nas ne sme presenetiti njegov odhod v Oglej. Ta mu je 
bil bližji kakor istrska mesta na polotoku (Poreč, Pulj). Istra tedaj kot 
tudi pozneje vse do šestega stoletja ni nastopala kot samostojna provinca, 
temveč je bil Oglej njeno glavno mesto z velikim prestižem. Zaradi tega 
oznaka oglejskega škofa v legendi kot »škofa tiste province« ne skriva 
v sebi cerkvenoorganizacijske hierarhije, temveč je odraz velikega vpliva 
oglejske krščanske skupnosti in šibke razvitosti istrskih krščanskih skup- 
nosti. 

Iz legende moremo povzeti v zvezi s širjenjem krščanstva še eno važno 
dejstvo. Krščanstvo se je začelo v tisti dobi iz mest širiti tudi na podeželje. 
Cerkev v Barbarigi nam kot arheološki vir materialno dokazuje ta proces, 
prav tako ga dokazuje tudi legendarno poročilo o Donatovem zgodnjem 
krstu v rojstnem kraju v istrski notranjosti, pomaknjeni proti mejam Pa- 
nonije in Dalmacije. Ta proces nam omogoča razumevanje silovitega vzpo- 
na krščanstva na podeželju v 4. stoletju. 

Severovzhodno od Istre je v mejah Italije kot najbolj vzhodno italsko 
mesto ležala Emona, ki je zaradi svoje izredne prometne lege in bližine 
Ogleja verjetno zgodaj prišla v stik s krščanstvom."" Žal nimamo za ob- 
dobje velikih preganjanj kristjanov nobenega zanesljivega vira, ki bi pričal 
o življenju emonskih kristjanov v tej dobi. Legendi o sv. Maksimu in sv. 
Pelagiju sta, kot smo videli, silno problematična vira, in ne dajeta za- 
nesljivega izhodišča za proučevanje začetkov krščanstva v Emoni. Arheo- 
loška raziskovanja mesta od začetka tega stoletja dalje so s svojimi 
dognanji opravičila nastanek hipoteze o dveh starokrščanskih oratorijih 
s srede 4. stoletja, vendar niso prinesla arheoloških dokazov za obstoj 
krščanstva že v začetku 4. stoletja." Zelo verjetno so se emonski kristjani 
v tej dobi zbirali v hiši na severozahodnem robu mesta, v bližini zahodnih 
mestnih vrat, kjer naj bi se v 3. stoletju izoblikoval sakralni prostor." 
Upravičenost te domneve potrjuje cela vrsta analognih primerov razvoja 

287 O administrativni pripadnosti in prometni legi Emone gl. J.SASEL, Emona, 
RE Suppl. XI, 1968, 541s.; 573ss; IDEM, K zgodovini Emone v rimskih napisih 
in literaturi, Zgodovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 35 ss. 

288 J. KLEMENC, Krščanstvo v Emoni, Nova pot 14, 1962, 356 ss., je na osnovi 
izkopavanj. W. Schmida z začetka stoletja in na osnovi drobnih starokrščanskih najdb 
(kristogram kot del svečnika, več oljenk s kristogramom) domneval obstoj staro- 
krščanskih kultnih prostorov na mestu emonskih insul 12 (območje Filozofske fakul- 
tete) in 30 (severozahodni vogal mesta). Gl. tudi L. PLESNICAR-GEC, Starokrščanski 
center v Emoni, Katalogi in monografije 21, Ljubljana 1983, 18. 

2. Kot domnevo je to misel izrazil J. SASEL, Emona, Kulturni in naravni spomeniki 
Slovenije 50, Ljubljana 1975, 22. Tako kot v primeru Trsta tudi za Emono nimamo no- 
benih arheoloških dokazov za obstoj hipotetične »domus ecclessiae«. Arheološka ana- 
liza starejših gradbenih faz starokrščanskega središča v Emoni na območju insule 32 
namreč ni potrdila obstoja zgodnjekrščanske molilnice iz predkonstantinske dobe, saj se 
začne krščanska kultna namembnost tega stavbnega kompleksa šele z dvoransko cerkvijo 
v drugi polovici 4. stoletja (L. PLESNICAR-GEC, 0. c., 16'ss.). 

266



drugod (Pulj, Poreč, Trst?, Oglej), kjer so se razvila središča krščanskega 
življenja prav tako na območju predhodnih privatnih oratorijev, ki pra- 
viloma niso ležali v središču mesta, temveč na njegovem robu. Z obsežnega 
emonskega območja nimamo za ta čas o kristjanih nobenih poročil. Vendar 
pa nas posredna poročila iz njegove bližine — rojstvo sv. Donata v 
manjšem istrskem mestu okrog leta 270 v krščanski družini in rojstvo 
sv. Hijeronima v Stridonu okrog leta 347 v že pokristjanjenem ambientu" 
— navajata na sklepanje, da je v tej dobi krščanstvo že začelo prodirati 
na podeželje. O cerkveni organizaciji prav tako ne vemo nič. Življenjska 
pot obeh omenjenih svetnikov, z začetkom »kariere« v Ogleju, nam kaže, 
da je vse to območje spadalo pod vpliv oglejske krščanske skupnosti. 

4. Preganjanja kristjanov v Noriku 

Razvoj krščanstva v Noriku v dobi preganjanj le deloma po pravici 
obravnavamo v okviru razvoja krščanstva na oglejskem vplivnem ob- 
močju. Dejansko za ta čas ne razpolagamo z nobenim zanesljivim virom, 
ki bi dokazoval vpliv ali celo misijonsko — organizacijsko odvisnost 
krščanskih skupnosti v Noriku od Ogleja. Brez dvoma so bili v Noriku 
oglejski vplivi veliko šibkejši kakor v Istri in v Benečiji ali na ozemlju 
kasnejše Karniole. Tudi so bili objektivni pogoji za razvoj krščanskih 
skupnosti v Noriku v tem času drugačni kakor v prej obravnavanih po- 
krajinah. Norik je bil kot del panonijske dieceze podrejen cezarju Galeriju, 
ki je bil izmed vseh najbolj fanatičen preganjaiec kristjanov. Preganjanje 
kristjanov na tem območju ni prenehalo leta 305 kakor v Italiji, temveč 
je trajalo teoretično do Galerijevega tolerančnega edikta aprila 311. Po 
pravici pa moremo soditi, da prelom v cerkveni politiki na območju pa- 
nonijske dieceze ni prinesel Galerijev tolerančni edikt, temveč že imeno- 
vanje Licinija za vladarja teh pokrajin na konferenci v Karnuntu 11. no- 
vembra 308." Ker iz začetne dobe vlade avgusta Licinija ne poznamo 
v panonijski diecezi nobenega mučeništva, moremo domnevati, da je Lici- 
nij, ki se je začel postopoma politično povezovati s Konstantinom, iz poli- 
tičnih razlogov prenehal z Galerijevo protikrščansko politiko."" Tako 

20 GI. R. BRATOZ, Kratek oris zgodovine krščanstva na Slovenskem v pozni antiki, 
ZC 35, 1981, 213 s. 

21 A. JELOČNIK, Centurska zakladna najdba, Situla 12, 1973, 79 S. 
ži? Gl. op.4 in 5. Zaradi tega moremo sklepati, da Licinijeva začasna osvojitev 

Istre leta 310, ki jo poleg Centurske najdbe dokumentirata napisa iz Pulja (1.1. X, 1, 45) 
in Poreča (1.1. X, 2, 7; gl. A. JELOČNIK, o.c., 805.), ni prizadela istrskih krščanskih 
skupnosti. Zmotno je poreški napis v tem oziru interpretiral A. SONJE, Predeufrazijevske 
bazilike, 226, ki je trdil, da posvetitev napisa Liciniju kor preganjalcu kristjanov kaže 
na težke razmere za krščanske skupnosti v Istri in na poskus poganske restavracije. 
Licinij je bil namreč versko indiferenten in je postal preganjalec kristjanov šele okrog 

267



moremo verjeten čas preganjanja kristjanov v Noriku omejiti na obdobje 
od 303 do 308, kar je tri in pol let več kakor v Ogleju in Istri. Tako 
se razvoj krščanstva v Noriku razlikuje od sočasnega razvoja v Istri in 
Ogleju v tem, da je potekal v trših razmerah, ki so trajale dlje časa. S 
celotnega območja Norika, ki je bil v toku Dioklecijanovih reform 
neznano katerega leta razdeljen na dve provinci in kateremu je bila tedaj 
priključena Petoviona," imamo (z izjemo Petovione) o obstoju krščan- 
stva v tej dobi prav malo virov. 

A. Sveti Florijan 

Poleg Viktorina iz Petovione, ki z ozirom na pomen zasluži posebno 
obravnavo, je edini po imenu poznani noriški mučenec iz te dobe sv. Flo- 
rijan.2** Trdno izhodišče za poznavanje tega mučenca postavljata dva 

leta 320, ko je prišel v spor s Konstantinom (gl. A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della 
Chiesa 1ll/1, Torino 1977, 51—52 (str. 66—69)). 

23 Ne za delitev Norika, ne za premik meje na jugovzhodu province ne vemo niti 
približne letnice. Terminus ante quem za prvo spremembo je 304 (letnico postavljata 
oba vira o sv. Florijanu, gl. op. 295 in 303), priključitev Petovione Noriku pa kot prvi 
vir registrira Sele Itinerarium Burdigalense (Hierosolymitanum) iz leta 333 (gl. J. SASEL 
v ANSI, 78). Sklepamo, da je do teh sprememb prišlo v sklopu Dioklecijanovih upravnih 
reform, ki so trajale vso dobo njegove vlade (gl. W. SESTON, Diocletien et la tétrarchie I, 
Paris 1946, 320ss.; T.D.BARNES, The new empire of Diocletian and Constantine, 
Cambridge (Mass.) — London 1982, 209 ss.). O upravni razdelitvi Norika in priklju- 
čitvi Petovione gl. E. POLASCHEK, Noricum, RE 17, 1936, 986 in 994; B.SARIA, 
Poetovio, RE 21, 1951, 1174; G. ALFOLDY, Noricum, London—Boston 1974, 199 (vsi 

z navedbo virov in diskusijo). 
2 Glavna novejša literatura: J.ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 62—64; 

I. ZIEBERMAYR, Noricum, Baiern und Österreich, München 1944, 17—30; R. NOLL, 
Frühes Christentum in Österreich, Wien 1954, 22—36; A. LHOTSKY, Quellenkunde zur 
mittelalterlichen Geschichte Österreichs, MIOG, Ergänzungsband 19, 1963, 132—135; A. 
AMORE, Floriano di Lorch, BS 5, 1964, 937—938; W. NEUMÜLLER, Sie gaben Zeugnis. 

Lorch-Stätte des heiligen Florian und seiner Gefährten, Wien—Linz—Passau 1968, 
9—18; IDEM, Der heilige Florian und seine »Passio«, Mitteilungen des Oberdsterreichi- 
schen Landesarchivs 10, 1971, 1—35 (temeljna študija in temeljna objava legende); 
P.F.BARTON, Frühzeit des Christentums in Österreich und Südostmitteleuropa bis 
788, Wien—Köln—Graz 1975, 48—54; K. REHBERGER, Der hl. Florian — Ein Literatur- 
bericht, Lorch in der Geschichte (Herausgeb. R. ZINNHOBLER), Linz 1981, 98—116; 
R. PILLINGER, Preganjanje kristjanov in uničevanje templjev na ozemlju Avstrije v 
rimski dobi, ZČ 39, 1985, 173—183; zelo izčrpen prikaz čaščenja sv. Florijana od zgod- 
njega srednjega veka dalje je oskrbel K. REHBERGER, Zur Verehrung des hl. Florian im 
Stift St. Florian, Mitteilungen des oberösterreichischen Landesarchivs 11, 1974, 85—98. 

Slovenska literatura o sv. Florijanu je skromna. Od novejših del naj navedemo le 
prispevek v LS 2, 1970, 311—312. 

Čaščenje sv. Florijana je bilo med Slovenci precej razširjeno. Na to kaže stiški roko- 
pis legende o sv. Florijanu (sedaj rokopis št. 650 Avstrijske narodne knjižnice na Dunaju; 
gl. J. GREGORIC, Literarnokulturna dejavnost cistercijanov na Slovenskem, Redov- 
ništvo na Slovenskem I. Benediktinci, kartuzijani, cistercijani, Ljubljana 1984, 63), Ste- 
vilne upodobitve tega svetnika v njemu posvečenih cerkvah in liturgične knjige. Kot prvi 

268



naša samo Codex Bernensis, glavni rokopis tako imenovane druge re- 
cenzije martirologija,"" tako zgodnje datacije nastanka zapisa in s tem 
hipotetične praverzije legende ne omaja. Rokopis je namreč nastal v Fran- 
ciji (Metz), kjer ni bil razširjen kult sv. Florijana, zato je minimalna 
možnost, da bi avtor rokopisa v svoji dobi samovoljno vnesel v martiro- 
logij ta elogij. Tudi vsebinske in jezikovne značilnosti zapisa kažejo na 
njegov izvor v pozni antiki" Elogij o sv. Florijanu je torej nastal že v 
antiki na podlagi nekega starejšega spisa o Florijanovem mučeništvu. 
Bistvene sestavine tega spisa so v skrajšani in stilistično nerodni obliki 
prešle v Hijerinomijanski martirologij."" Ta spis, ki je verjetno nastal v 
samem Noriku, je moral biti v času nastanka martirologija razširjen v 
severni Italiji, tako kot so bile tam poznane Florijanove relikvije." 

Osrednji vir o sv. Florijanu pa je legenda o njegovem mučeništvu, ki 
v tolikšni meri kot nobena od doslej obravnavanih vsebuje avtentične 
sestavine. Ohranjena je v dveh verzijah, krajši in daljši, ki sta nastali pri- 
bližno v istem času, krajša po vsej verjetnosti kot povzetek daljše in ne 
kot njena predloga." Legenda v nekaterih potezah izrazito spominja na 
ledendo o mučeništvu škofa Ireneja iz Sirmija, vendar je ujemanje le v 
oblikovnem oziru in zato ne zbija njene vrednosti."" Prav tako so prese- 

2 GI. AA SS Nov. II/1, 1894, p. 54 in zlasti W. NEUMOLLER, Der heilige Florian, 
13—21. Fotografijo zapisa o sv. Florijanu prinašata W. NEUMOLLER, Sie gaben Zeugnis, 
Abb. S in R. PILLINGER, o. c., slika 3. 

300 Na izvor zapisa v pozni antiki kaže tipično poznoantično formuliranje naslova 
»ex principe officii« (analogija: CASSIODORUS, Variae 2,28; ed. Th. MOMMSEN, 
MGH Auctores ant. 12, 1894, 62; gl. R. PILLINGER, op. 22). Ker srednjeveški pisar ni 
več razumel termina, ga je »popravil« v vsebinsko in slovnično nesmiselno zvezo »et 
principi officii«. Prav tako kaže na pisarjevo nerazumevanje zapisa oblika »praccipita- 
tum«. 

301 Tudi W. NEUMOLLER, Der heilige Florian, 21, je ocenjeval možnost obstoja 
poročila o mučeništvu sv. Florijana kot »zelo verjetno«. 

30° GI. op. 297. 
%3 Legendo (BHL 3054—3058; gl. tudi H. FROS, Inčdits non recensés dans la BHL, 

AB 102, 1984, 186) sta v novejšem času objavila R. NOLL, Frühes Christentum, 26—32 
(passio longior z nem. prev.) in W. NEUMOLLER, Der heilige Florian, 25—35 (krajša 
in daljša varianta, nem. prev. na str. 4—7). Vsebinske razlike med krajšo in daljšo ver- 
zijo legende so minimalne. Daljša verzija vsebuje kot osrednji del pripovedi (c.4—7) 
dialog med Florijanom in prezesom, ki ga v krajši verziji ni. V krajši verziji se 
Lavriak omenja v srednjeveški varianti imena (Lavoriaco), v daljši v izvirni antični obliki 
(Lauriacum). V krajši verziji je izvršitelj smrtne kazni označen z ozirom na starost in 
razpoloženje (invenis quidam saevus nimis), v daljši samo z ozirom na razpoloženje 
(quidam plenus rabie, c.8). V krajši verziji se ne omenja smrt štiridesetih spoznavalcev 
v ječi, ki jo omenja daljša verzija (c. 10). Stilistične podobnosti in razlike med obema 
verzijama legende našteva W. NEUMULLER, o. c., 7. Daljšo verzijo s slovenskim pre- 
vodom objavljamo (po Neumiillerjevi izdaji, vendar brez tekstnokritičnega aparata) v 
»Prilogi Ile. 

3% Dejanske podobnosti med legendo o mučencu Ireneju iz Sirmija (gl. Th. RUI- 
NART, o.c., 432—434; slov. prev. K. S. LUKMAN-I. POJAVNIK, o.c., 210—213) niso 
velike in se omejujejo le na odlomke, ki so v mučeniških spisih najpogosteje tipizirani: 
skoraj enak je uvodni stavek (do izraza »efficiebant« oz. »efficiebantur«), zelo podoben 

269



netljive nekatere podobnosti z oglejskimi in istrskimi legendami." V 
danes poznani obliki je legenda nastala v 8. ali najkasneje 9. stoletju. Iz 
tega časa izhajajo najstarejši rokopisi." 

Osrednji del legende, Florijanova mučeniška smrt, se ujema s tem, 
kar nam sporoča Hijeronimijanski martirologij, z majhnimi odstopanji. 
Florijanov naslov »ex principe officii«, ki ga (ne povsem zanesljivo) 
navaja martirologij, se omenja samo v enem rokopisu legende, v vseh 
ostalih pa se omenja Florijan kot aktiven »princeps officii«.*” Zelo ver- 
jetno je zgodovinska osebnost prezes Akvilin, ki ga martirologij ne ome- 
nja.?% Po zasliševanju pred prezesom, ki je spočetka bolj prepričevanje, 
nato pa tortura, ki pa ostaja v mejah možnega ali celo verjetnega, je sle- 
dila usmrtitev, ki je opisana na enak način kot v martirologiju. Nejasen 
zaključek elogija je tukaj razložen kot kaznovalni čudež, ki je zadel 
izvršitelja smrtne kazni"" Nadaljevanje legende je vrsta čudežnih dogod- 
kov, ki govorijo o rešitvi trupla, pokopu in čaščenju mučenca, in gotovo 
niso del prvotnega izročila. 

je zaključek (vendar bi za tak zaključek lahko našli v mučeniških spisih na stotine ana- 
logij), vsebinsko so si podobni nekateri deli dialoga med mučencem in prezesom (na- 
čelno zavračanje poganskega kulta, stopnjevanje od »dialoga« k torturi) in način mučenja 
(v obeh legendah se omenja »fustibus caedi« (Pass Iren. 4; Pass. Flor. 7) ter smrtna 
obsodba z utopitvijo (Pass. Iren. 4 (»in fluvium praecipitari«); Passio Flor. 8 (»duci 
ad fluvium Anesum et ibi praecipitari de ponte«); oba mučenca sta pred eksekucijo 
iztegnila roke proti nebu (Pass. Iren. 5 (»extendens manus in caelum«); Pass. Flor. 8 
(»extendens manus suas ad caelum«)). Na podlagi teh podobnosti ne bi mogli trditi, 
da je legenda o Florijanu prirejena po legendi o Ireneju iz Sirmija, kot je trdil I. ZIBER- 
MAYR, o. c., 21. 

208 GI. op. 310. 
30 W, NEUMULLER, o. c., 25. 
307 GI. op. 295 in Passio Floriani 2 (W. NEUMULLER, o. c., 30). 
208 Prezes Akvilin iz drugih virov ni poznan. Med preganjalci kristjanov s tem ime- 

nom je poznan še praefectus Orientis iz dobe cesarja Decija (Acta ss. Tryphonis et Re- 
spicii; gl. Th. RUINART, o. c., 208—210) in Erapyos (praefectus) v Izavriji iz Diokleci- 
janove dobe (Synax. Eccl. CP, 237 v.18; MR, Nov.19 (9) (p.533). Nobeden od teh ni 
služil za predlogo imenu noriškega prezesa. Ker elogij o Florijanu v MH (op. 295) ne 
navaja imena prezesa, je historičnost prezesa Akvilina sporna. Vendar je treba dodati, 
da se v večini drugih daljših elogijev v MH, ki so nastali kot povzetek obstoječih po- 
ročil o mučencih (gl. op.298) prav tako ne navaja ime lokalnega preganjalca (tega na- 
vajata samo elogija za 1. in 7. mučenca). Ker je Passio Floriani nastala gotovo na podlagi 
starejšega spisa, ki je brez dvoma vseboval ime lokalnega preganjalca, menim, da lahko 
Akvilina prištevamo med zgodovinske osebnosti. V strokovni lit. zastopajo to mnenje 
G. WINKLER, Die Reichsbeamten von Noricum und ihr Personal, Österr. Akad. d. 
Wiss., Sitzungsber, 261/2, 1969, 110s.; G. ALFOLDY, Noricum, 199. Historičnost nori- 
škega prezesa izpodbija T. D. BARNES, o.c. (kot v op.293), 161 op.54, ob nepozna- 
vanju Passio Floriani in sklicevanju na starejšo, že preseženo literaturo; prav tako ga ne 
upošteva PLRE I. 

809 Passio Floriani 8 (W. NEUMULLER, o. c., 33). Opis dogodka v »passio brevior« 

dopušta dvojno interpretacijo, oslepitev rablja ali oslepitev žrtve. Prim. op. 295. 
380 V opisu dogodkov od mučenčeve usmrtitve do pokopa (c.8—9) se omenjajo 

štirje čudeži, ki so tipični za hagiografsko književnost in smo jih večino že spoznali v 
doslej obravnavanih legendah: 

270



vira, elogij v Hijeronimijanskem martirologiju in legenda o njegovi muče- 
niški smrti. Prvi vir nam ( v enem od možnih prevodov) sporoča sledeči 

V Obrežnem Noriku v kraju Lavriaku rojstni dan Florijana, nekdanjega 
načelnika prezesove pisarne, na čigar ukaz so mu privezali skalo okrog 
vratu in ga vrgli v reko Anižo. Tisti, ki ga je porinil, je oslepel, kar so 
videli vsi navzoči. 

Elogij o sv. Florijanu, ki se je ohranil le v enem od treh glavnih 
rokopisov Hijeronimijanskega martirologija (codex Bernensis s konca 8. 
stoletja),* nas postavlja pred nekatera še nenačeta vprašanja. Florijan 
je bil v antiki zapažen svetnik, gotovo pa ni spadal v krog najbolj znanih 
mučencev. Edini dokaz njegovega kulta izven matične province je poro- 
čilo, da je ravenski škof Maksimilijan okrog leta 550 posvetil cerkev sv. 
Štefana v Raveni, v kateri je spravil relikvije dvajsetih svetnikov (aposto- 

omenja njegovo čaščenje »Proprium sanctorum« Ljubljanske škofije iz leta 1729 (»In 
festo SS. Floriani et sociorum martyrum. Duplex majus«; v nepaginiranem dodatku, z 
lekcijami), nato »Proprium sanetorum« iz leta 1781 (Pars verna, str.55—57) in iz 
leta 1848 (str. 149—150), oba z lekcijami, ki povzemajo vsebino legende (gl. »Uvod«, 
op. 24, 31, 36). Sv. Florijanu je posvečen eden najstarejših hagiografskih spisov v sloven- 
ščini: M. POHLIN, Kratku popisuvanje tega shivlenja S. Floriana... S. Donata... SS. 
Jannesa inu Pavla, V Lublani 1769, 3—18 (31). 

25 Besedilo rokopisa (Codex Bernensis; AA SS Nov. II/1, 1894, 54; W. NEUMUL- 
LER, Der heilige Florian, 17 s.): »et in nurico ripense loco lauriaco natale Floriani et 
principi officii presidis ex cuius iussu ligato saxo collo eius deponente in fluvio Aniso 
missus est oculis crepantibus praecipitatum videntibus omnibus circumstantibus.« Od 
vsebinskih korektur se vsi komentatorji strinjajo s korekturo »de ponte« namesto »depo- 
nente«. Besedno zvezo »et principi officii« večina bere »ex principe officii« (gl. op. 300), 
le H. DELEHAYE, MH, 230, predlaga izpustitev veznika »et« in branje »principis officii«. 
Manj soglasja je pri razlagi zadnjega dela elogija (»oculis crepantibus ...«), ker je vse- 
binsko nejasen in dopušča dvojno razlago. W. NEUMULLER, Der heilige Florian, 20, 
je postavil domnevo, da za »praecipitatum« manjka odnosnica »corpus«, da moremo torej 
stavek razumeti tako, da so se ob sunku v vodo Florijanu razlile oči. Misel je nejasna. 
Predpostavlja namreč prehodno torturo na glavi (paralela k temu bi bilo poročilo o mu- 
čenju filozofa Boetija v Teoderikovih mučilnicah: »Qui accepta chorda in fronte diutissi- 
me tortus, ita ut oculi eius creparent ...«; Excerpta Valesiana II, 87 (edd. J. MOREAU- 
V. VELKOV, BT, 1968, 25)). Vendar pa dejanje samo nima z izvršitvijo smrtne kazni 
nobene vsebinske zveze. Bolj logična je razlaga, da moramo namesto »praecipitatum« 
brati »praecipitatoris«, ne da bi dodajali druge besede. V tem primeru stavek predpostav- 
lja kaznovalni čudež, ki je v celotnem MH sicer enkraten in ki kaže na to, da je pisec 
povzel vsebino nekega danes izgubljenega poročila o mučeništvu. Na tako razlago, ki 
jo zastopata H. OUENTIN in H. DELEHAYE (MH, 229 in 230), nam kaže zaključek 
stavka z »videntibus omnibus circumstantibus« — gre za tipično sklicevanje na številne 
priče pri čudežu — in analogno poročilo v Bedovem martirologiju (22.jun.) o podobni 
kazni, ki je zadela rablja britanskega mučenca Albana (Edit. prat., 112: »... oculi ejus 
qui eum percussit pariter ceciderunt«). Pravilnost take domneve potrjuje dejstvo, da je 

najstarejši med historičnimi martirologiji, ki je navajal Florijana, tako imenovani 
ANONYMUS LYONENSIS, ob dosledni naslovitvi na MH to mesto tako razumel 
(Edit. prat., 81: »...in flumen Anisi praecipitatus est et mox, omnibus qui circumstabant 
videntibus, oculi praecipitatoris ejus crepuerunt.«). 

296 GI. AA SS Nov. II/1, 1894, IX s. 

271



lov, mučencev in mučenk), med njimi tudi relikvije sv. Florijana.?” Kako je 
pri tem mogoče, da je elogij o njem v koledarju mučencev, ki je nastal 
sredi 5. stoletja v severni Italiji, verjetno na oglejskem območju, eden 
najdaljših v celotnem martirologiju (32 besed), daljši kot ga imajo nekateri 
zelo znani svetniki, in da je po številu elementov (kraj dogodka, poklic 
mučenca, podroben opis usmrtitve z novo podrobno oznako kraja, 
omemba čudežnega dogodka ob tem) v celotnem martirologiju enkraten?" 
Ker je pri znanem načinu kompiliranja martirologija izključeno, da bi se- 
stavljalci iz lastne pobude dodajali elogiju nove in nove elemente (ogromna 
večina svetnikov, med njimi tudi najbolj znani, se navaja samo z imenom 
in krajem mučeniške smrti), je neizpodbiten sklep, da so avtorji elogija 
črpali iz nekega spisa o mučencu Florijanu, praverzije kasnejše legende, 
ki je v prvi polovici 5. stoletja že obstajal. Samo dejstvo, da ta elogij pri- 

297 AGNELLUS, Liber pontificalis ecclesiae Ravennatis 72 (ed. O. HOLDER-EGGER, 
MGH Scriptores rerum Langobard. et Italic. saec. VI—IX, 1878, 327 s.): »Collocavit 
autem hic (sc. episc. Maximilianus in ecclesia s. Stephani) merita apostolorum et marti- 
rum, id est sancti Petri, sancti Pauli... sancti Quirini, sancti Floriani, sancti Emiliani, 
sancti Apolenaris, sanctae Agathae, santcae Eufimiae, sanctae Agnetis, sanctae Eugeniae, 
qui orent pro nobis.« Gl. H. DELEHAYE, Les origines, 326. Ker drugi mučenec Florijan 
iz antike ni poznan (vse ostale omembe Florijanov v MH so nezanesljive), moremo skle- 
pati, da gre za noriškega mučenca, zlasti zaradi intenzivnih stikov Ravene z Norikom 
v drugi polovici 5. stol. (EVGIPIJ, Življenje svetega Severina, izd. R.BRATOZ, Ljub- 
ljana 1982, 382; R. BRATOZ, Severinus von Noricum (kot v pogl.I, op.373), 39 s. op. 
161). 

28 Elogije podobne dolžine ima v MH še devet svetnikov in svetniških skupin, kar 
prikazuje sledeča tabela: 

datum. ime mučenca štev. besed elementi elogija 

jan. 1(19) Alamachus 28 kraj, preganjalec, vzrok in način 
usmrtitve 

jan. 3(23) ‘Theogenes 60 (2) kraj, oznaka mučenca, preganjalec, 
usmrtitev, pokop, čaščenje 

jan. 12(37) mart. anon. 25 kraj, vzrok aretacije, usmrtitev 
mart. 6(130) Victor et 36 kraj, mučenje in smrt 

Victorinus 

mart. 26(162)  Montanus 26 kraj, poklic, aret., usmrtitev, najdba rel. 
mai. 3(227) Helena 25 najdba sv. križa v Jeruzalemu 

4(229) Antoni(n)a 26 kraj, mučenje in smrt, preganjalec 
mai. 19(261) Calocerus et 35 kraj, poklic, vzrok 

Partenus smrti, kraj pokopa 
jul. 10(362) Nabor et Felix 17 mučenje in smrt, »translatio« relikvij 

Ker je za vse te elogije zelo verjetno, da je njihov avtor črpal iz mučeniških aktov 
(v primeru Feliksa in Narobja se ti omenjajo s formulo »quorum gesta habentur« 
(p. 362)), moremo isto predpostavljati tudi za elogij o sv. Florijanu (prim. elogij o s. 
Mametu, MH, Aug. 17 (447): »cuius gesta habentur«). 

272



13. Anonimni poreški mučenci



14. Mučeništvo sv. Florijana



Legenda nam poleg osrednje zgodbe o Florijanu poroča o okoliščinah, 
v katerih je potekalo preganjanje kristjanov v Noriku v dobi Dioklecijana 
in Maksimijana (Galerija). Omenja se beg v gore in skrivanje v skalnih 
votlinah — lahko razumljivo v gorski deželi, kakršen je bil Norik — kar 
po vsej verjetnosti ni hagiografski topos, temveč odsev resničnih dogod- 
kov.3!! Poročilo o begu in aretaciji štiridesetih kristjanov v Lavriaku 
kaže, da krščanstvo tedaj v deželi ni bilo nekaj izjemnega. Dasi je število 
samo brez dvoma sfrizirano,"? nam vendar odraža velikost krščanskih 
skupnosti v Noriku v mestih. Ob predpostavki, da so med preganjanji 
zajeli in kaznovali le del kristjanov, praviloma tiste, ki so bili najbolj 
goreči in so se najbolj izpostavljali, moremo oceniti velikost teh krščanskih 
skupnosti od več deset do največ nekaj sto pripadnikov. Očitno je Flo- 
rijan postal žrtev preganjanja, ker je bil najbolj znan kristjan, v provin- 
cialnih razmerah visok uradnik, in zaradi svojega provokativnega nastopa 
ob začetku preganjanja. Poročilo, da je Florijan iz Cetija pohitel v Lavriak 
preganjalcem naproti in se jim sam javil, moremo vzeti kot avtentično, 
temelječe na izvirnem izročilu, saj ni razloga, da bi ga pozneje spre- 

a) Čudežni prenos mučenčevega trupla po reki (kljub temu, da je bil mučenec 
usmrčen tako, da so mu privezali utež za vrat) in odložitev trupla na bregu spominja 
na podobne opise v drugih legendah, kjer je bil mučenec usmrčen z utopitvijo (npr. 
Passio s. Justi 4; AA SS Nov. I, 1887, 429); v širšem smislu spadajo v te vrste čudežev 
tudi čudežne plovbe mučeniških relikvij čez morje (npr. v legendi o sv. Evfemiji in 
legendi o sv. Mavru; gl. pogl. I, op. 160; pogl. III, op. 204). 

b) Florijanovo truplo je na bregu zaščitil po božjem namigu orel, ki je že po po- 
ganskih predstavah veljal za božjo ptico. 

©) Čudež videnja, da se mučenec predstavi kakemu pobožnemu kristjanu, da bi ga 
pokopal, je v legendah prav tako pogosto; prim. Passio s. Justi S in Passio s. Anastasiae 9 
(H. DELEHAYE, Etude, 227). 

č) Čudež, da živali na božji namig na nekem mestu obnemorejo in na ta način za- 
znamujejo kraj nekega pomembnega dogodka (na tistem kraju ponavadi izbruhne stu- 
denec in tam se dogajajo čudežna ozdravljenja) nas spominja na legendo o Kancijih 
(Passio Cant. 6—8; AA SS Mai VII, 1866, 422). 

31 Beg kristjanov v gore v času preganjanja omenjajo različni viri predvsem za 
Vzhod. Tako poroča EUSEBIUS, H. E. 6,42,2—4 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 151s.; 
slov. prev. F. K, LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c. 122) o begu kristjanov v gore in puščave 
v času Decijevega preganjanja v Egiptu; GREGORIUS THEOLOGUS, Oratio 43,5 (PG 
36, 501) poroča o begu v gore med preganjanjem Maksimina Daja v Pontu. Acta ss. Aga- 
pes, Chioniae, Irenes 2 (Th. RUINART, o.c., 424) omenjajo beg solunskih devic v 
gore v času Galerijevega preganjanja v Makedoniji. Med zahodnimi viri omenja na 
obravnavanem ozemlju beg kristjanov v divjino legenda o oglejskih mučencih Feliksu 
in Fortunatu (gl. op. 113). Kljub temu, da se ta opis nahaja v uvodnem poglavju legende 
o sv. Florijanu, moremo domnevati, da ni splošen, temveč se nanaša na razmere v 
Noriku; s tem drugim uvodnim stavkom se namreč legenda o Florijanu loči od legende 
o Ireneju iz Sirmija, ki tega poročila nima. 

32 Zaradi velikega pomena števila štirideset v krščanstvu (gl. A. GRABNER- 
HAIDER-J. KRAŠOVEC, Biblični leksikon, Celje 1984, 712) naletimo na to število 
večkrat tudi v najstarejših poročilih o mučencih. Prim. MH, Ian. 13 (38—39; štirideset 
mučencev iz Rima); Mart.9 (134; štirideset muč. iz Sebaste); Dec.24 (664; štirideset 
antiohijskih devic). 

18 Acta ecclesiastia 8 , 273



minjali, ker je bil Cetij v srednjem veku skorajda neznano mesto. Florijan 
je po odpustu iz službe, verjetno na osnovi Dioklecijanove čistke v vojski 
in upravi pred začetkom glavnega preganjanja, okrog leta 300, živel v 
Cetiju, od koder se je v začetku preganjanja napotil v Lavriak, na svoje 
delovno področje, in se predal svojim nekdanjim kolegom." Florijanovo 
smrt moremo najverjetneje datirati v leto 304, dasi ne moremo izključiti 
letnice 303, saj legenda datira dogodke na sam začetek preganjanja v 
Noriku, ko je ukaz cesarjev prispel v Norik." Poročilo o Florijanovem 
prebivanju v Cetinju nam objektivno dokazuje obstoj krščanstva v dveh 
noriških mestih, Cetiju in Lavriaku, ki je očitno imel najštevilčnejšo 
krščansko skupnost. Florijanova pot preganjalcem naproti in njegov pro- 
vokativen nastop po vsej verjetnosti odražata montanistično miselnost, 
ki smo jo srečali pri nekaterih mučencih na obravnavanem področju, in 
ki v uradni cerkvi ni žela odobravanja." Način usmrtitve je brez dvoma 
avtentičen, vendar nikakor ne edini možen v Noriku v tisti dobi. Poleg 
smrti v ječi zaradi mučenja in izčrpanosti (kot nam kaže primer štiridesetih 
spoznavalcev), je kristjane lahko zadela smrt na grmadi, na kar je meril 
Florijan v pogovoru s prezesom in kakor je v bližnji Reciji umrla sv. 
Afra.310 

B. Lorški mučenci 

Legenda o sv. Florijanu je edini vir, ki nam poroča o smrti štiridesetih 
kristjanov, ki so bili med preganjanji v Lavriaku aretirani, mučeni in 
zaprti, in so nato, očitno zaradi mučenja in izčrpanosti, vsi pomrli v ječi." 

313 Passio Floriani 2—3; W. NEUMULLER, Der heilige Florian, 11, je domneval, da 
je bil Florijan odstavljen na podlagi prvega Dioklecijanovega edikta (feb.303), ki je 
vsem kristjanom odvzel dostojanstvo in poglavitne državljanske pravice (gl. LACTAN- 
TIUS, De mortibus persec. 13,1; ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 91 s.). Verjetneje se zdi, 
da je bil Florijan odstavljen že na osnovi predhodne čistke v vojski in v centralnem 
državnem aparatu v letih 299/300, ko so bili kristjani le odstavljeni, niso pa še bili 
usmrčeni zaradi zavrnitve prisege oz. počastitve državnih bogov. Norik je ležal na 
ozemlju Galerija, ki je bil pri izvajanju te čistke posebno temeljit. LACTANTIUS, 
De mort. pers. 10,4 (p.89 in kom. na str.265) poroča, da so čistko naprtili tudi 
poveljnikom obmejne vojske, kakršno je imel Norik (»datisque ad praepositos litteris, 
etiam milites cogi ad nefanda sacrificia praecepit, ut qui non paruissent, militia solveren- 
tur«). Gl. tudi EUSEBIUS, H. E. 8,4,3 (SC 55, 1958, 10). Florijan bi postal žrtev kot 
pripadnik »militie officialis« (v Pass. Flor. 6 označuje svojo službo kot »humana militias, 
pripadniki policijskih sil se označujejo kot Florijanovi kolegi »cum quibus ante mili- 
taverat«). 

314 Passio Floriani 2 (»cum venisset sacrilegorum principum praeceptio aput Nori- 
cum Ripensem«). Ce je bil edikt izdan konec februarja in je bil kmalu nato poslan na 
Zahod, je verjetno v začetku aprila prispel v Obrežni Norik. Treba pa je poudariti, da 
je tudi 4. edikt, izdan zgodaj spomladi 304, nekako v tem času (aprila?) prispel v Norik. 
Iz vsebine edikta, zapovedi žrtvovanja za vse prebivalce države (Passio Floriani 3: 
»praecepta imperatorum ... ubi iubent omnes homines diis libamina exhiberes), je raz- 
vidno, da gre verjetneje za 4.edikt, da je torej verjetnejša letnica Florijanove smrti 

35 Prim. op. 191. 

274



Po pripovedi legende sodeč naj bi bili aretirani pred Florijanom (ki je bil 
verjetno aretiran v drugi polovici aprila), umrli pa naj bi po njegovi muče- 
niški smrti 4. maja, zelo verjetno leta 304. Ker teh mučencev ne omenja 
noben drugi vir, niti Hijeronimijanski martirologij, niti historični martiro- 
logiji, niti lokalni srednjeveški viri, so bili ti anonimni mučenci dolgo 
časa neopaženi." 

Pozornost nanje so obrnile arheološke najdbe. Pri restavraciji cerkve 
sv. Lovrenca v Lorchu leta 1900 so v glavnem oltarju odkrili kamnit zaboj, 
poln človeških kosti, zavitih v preprost lanen in volnen prt"? Analiza 
najdbe je pokazala, da gre za relikvije, ki so bile shranjene v tako imeno- 
vani drugi starokrščanski baziliki iz druge polovice 5. stoletja. Ker so bile 
kosti ožgane in ker je relikviarij ustrezal meram oltarja prve starokrščan- 
ske bazilike, je upravičen sklep, da so bile relikvije požgane ob katastrofi, 
ki je sredi 5. stoletja zadela baziliko (hunski vpad?). Razmetane kosti 
so tedaj zbrali, zavili v prt in ponovno pokopali v kamnitem zaboju 
v drugi baziliki. Relikviarij je vseboval kosti najmanj enaintridesetih oseb, 
v glavnem moških. Verjetno je bilo v prvotnem stanju, v prvotni staro- 
krščanski baziliki, v njem še več kosti, približno štirideset. Začetek njiho- 
vega čaščenja moremo datirati v dobo nastanka prve starokrščanske 
bazilike okrog leta 370. Posebej z novejšimi arheološkimi raziskavami 
je postalo identificiranje relikvij nesporno; gre za izvirne relikvije iz 
pozne antike, shranjene v relikviariju, ki je eden najstarejših ohranjenih 
v krščanskem svetu sploh.*2° 

Arheološke raziskave so tako zanesljivo kot samo še v primeru 
oglejskih mučencev Kancijev potrdile avtentičnost legendarnega izročila. 

81 Passio Floriani 7; o sv. Afri gl.F. PRINZ, Die heilige Afra, Bayerische Vor- 
geschichtsblätter 46, 1981, 210—215; W. BERSCHIN, Die älteste erreichbare Textgestalt 
der Passio s. Afrae, ibidem, 217—224. 

#7 Passio Floriani 2; 10. 
38 W, NEUMULLER, Die Lorcher Martyrer, Mitteilungen des Oberösterreichi- 

schen Landesarchivs 11, 1974, 19 ss. 
319 W, NEUMULLER, Sie gaben Zeugnis, 24 ss; IDEM, Die Lorcher Martyrer, 8 ss. 
30 [, ECKHART, Die Kontinuität in den Lorcher Kirchenbauten mit besonderer 

Berücksichtigung der Kirche des 5. Jahrhunderts, Die Völker an der mittleren und unteren 
Donau im fünften und sechsten Jahrhundert, Wien 1980, 23—27; IDEM, Die St. 
Laurentius-Basilika von Enns-LorchlLauriacum in Geschichte, historischer Theorie und 
archäologischer Praxis, Lorch in der Geschichte, Linz 1981, 57—71; IDEM, Die Stadt- 
pfarrkirche und Friedhofskirche St. Laurentius von Enns-Lorch-Lauriacum in Ober- 
österreich. Die archäologischen Ausgrabungen 1960—1966, Forschungen in Lauriacum 
11, 1-3, Linz 1981 (rec. R.BRATOZ, AV 33, 1982, 548—550); IDEM, Die archäolo- 
gischen Ausgrabungen 1960 bis 1966 in der St. Laurentius Basilica von Enns-Lorch- 
Lauriacum, Severin zwischen Römerzeit und Völkerwanderung (Katalog der Ausstellung), 
Linz 1982, 375385; IDEM, Die Heiligen der Lorcher Basilika und die Archäologie, 
Oberösterreichische Heimatbliitter 36, 1982, 28—41; IDEM, Archäologische Zeugnisse 
des frühen Christentums in Oberösterreich, Oberösterreich in der Völkerwanderungszeit. 
Oberösterreich. Kulturzeitschrift 1, 1982, 7—15; gl. tudi R. ZINNHOBLER, Der Lorcher 
Reliquienschatz, Lorch in der Geschichte, Linz 1981, 117—127; R. PILLINGER, o. c., 176. 

dei 275



IV. 

VIKTORIN PTUJSKI IN NJEGOVA DOBA 

1. Življenje 

Največja in zgodovinsko najbolje dokumentirana osebnost iz zgodo- 
vine krščanstva v predkonstantinski dobi je bil na obravnavanem ozemlju 
Viktorin Ptujski. To je prvi literarni ustvarjalec ne le na območju današ- 
nje Slovenije, temveč tudi na vsem področju podonavskih provinc, če 
seveda odmislimo ustvarjanje dveh Rimljanov, Ovidija v izgnanstvu v 
Tomih med leti 8—18 in cesarja Marka Avrelija na območju Panonije med 
markomanskimi vojnami, okvirno med leti 168/9 do 178/180. Leta 392 je 
Viktorinov daljnji rojak Hijeronim v Betlehemu zapisal o njem: 

»Viktorin, petovionski škof, ni enako (dobro) znal latinsko kakor 
grško. Zaradi tega se zdijo njegova dela velika po mislih, manjvredna pa v 
slogovnem oziru. Ta (dela) so naslednja: Komentarji h Genezi, k Eksodu, 
Levitiku, Izaiji, Ezekijelu, Habakuku, Pridigarju, k Visoki pesmi, k Janezo- 
vemu Razodetju, Proti vsem herezijam in številna druga. Na koncu je bil 
kronan z mučeništvom.«! 

To kratko poročilo nas postavi pred številna nerazrešljiva vprašanja. 
Kljub temu, da moremo oceniti kot dokončno razrešen spor o tem, kje je 
bil Viktorin škof, v Petovioni ali v akvitanskih Piktavijih,? nam ostane 

1 HIERONYMUS, De viris illustribus 74 (PL 23, 683): »Victorinus, Petavionensis 
episcopus, non aegue Latine ut Graece noverat. Unde opera eius grandia sensibus, 
viliora videntur compositione verborum. Sunt autem haec: Commentarii in Genesim, 
in Exodum, in Leviticum, in Isaiam, in Ezechiel, in Abacuc, in Ecclesiasten, in Cantica 
Canticorum, in Apocalypsim Joannis, adversus omnes haereses, et multa alia. Ad 
extremum martyrio coronatus est.« 

2 Vzrok za nastanek spora o kraju Viktorinovega delovanja je dejstvo, da so sred- 
njeveški kopisti zaradi neznanja, manj verjetno iz domoljubnih motivov, Viktorinov 
pridevek Petabionensis, Petavionensis, v Hijeronimovih spisih »popravljali« v njim ra- 
zumljivejši Pictaviensis, saj je bil Poitiers tedaj splošno znano mesto, medtem ko je za 
Ptuj le malokdo vedel. Tej zmoti so sledili nekateri izdajatelji Hijeronimovih del od 
15. stol. dalje. To zmoto je prepričljivo ovrgel sorbonski profesor J.de LAUNOY z 
razpravo De Victorino episcopo et martyre dissertatio (Paris 1653), ki pomeni začetek 
znanstvenega raziskovanja Viktorinovega življenja in dela. V njej je na podlagi roko- 

276



še vedno nerazrešeno vprašanje Viktorinovega izvora. Ker je krščanstvo 
vzhodna religija, nastopajo kot prvi nosilci in razširjevalci nove vere 
na Zahodu praviloma orientalci z grškimi imeni. Ime prvega znanega 
petovionskega škofa je latinsko, vendar nam to dejstvo samo pove prav 
malo. Latinska imena so bila razširjena tudi na Vzhodu in so jih ravno 
med kristjani imeli večkrat pravi Grki ali vzhodnjaki. Kot značilen pri- 
mer naj navedemo Hijeronimijanski martirologij, kjer med najmanj šestimi 
različnimi Viktorini najdemo tri orientalce oziroma Grke." Hijeronimovo 
poročilo, da je bolje znal grško kakor latinsko, nas pri iskanju odgovora 
na vprašanje Viktorinovega izvora pusti tavati v temi. Res so na njegovi 
podlagi mnogi raziskovalci menili, da je bil po rodu Grk in da je prišel 
v Petoviono z Vzhoda.‘ Vendar pa, če bi bil Viktorin pravi Grk, bi bila 
taka Hijeronimova oznaka sama po sebi nesmiselna." Najbolj v duhu 
Hijeronimove opazke bi bila predstava, da je Viktorin izhajal iz jezikovno 
in etnično mešanega ozemlja, kjer se je lahko naučil obeh jezikov. Taki 

pisne in vsebinske analize Hijeronimovih omemb sv. Viktorina, na podlagi Sofronijevega 
prevoda Hijeronimovega dela »O slavnih možeh« v grščino ter na podlagi poročil v 
martirologijih in pri raznih srednjeveških avtorjih neizpodbitno dokazal, da je bil 
Viktorin lahko škof samo v panonijsko-noriški Petovioni. Rezultate te razprave je 
sprejela velika večina raziskovalcev, redki nasprotniki so predvsem iz domoljubnih 
nagibov vztrajali vse v drugo polovico prejšnjega stoletja. Gl. G. VAN HOOFF, AA SS 
Nov. 1, 1887, 433 ss.; M. NAPOTNIK, Sveti Viktorin, škof Ptujski, cerkveni pisatelj in 
mučenec, Na Dunaji 1888, 112ss. (ponatis celotne Launoyeve razprave); 264 ss.; O. 
BARDENHEWER, Geschichte der altkirchlichen Literatur Il, Freiburg in Breisgau 
1903, 594. 

Povsem zadostnim in prepričljivim Launoyevim argumentom lahko dodamo še tri 
argumente zgodovinske narave, na katere doslej še ni bilo opozorjeno: 

a) Pictavii so ležali na ozemlju pod oblastjo cezarja Konstancija Klora, ki ni 
preganjal kristjanov, zato nam zanesljiva mučeništva iz te dobe v Galiji niso poznana; 
gl. LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,7 (ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 94 in 291). 

b) V zgodnjem srednjem veku (?) se na območju današnje Zgornje Avstrije pojavijo 
skupaj relikvije mučencev Viktorina in Florijana (gl. op. 27). Ce bi bil Viktorin akvitan- 
ski mučenec, bi bilo to praktično nemogoče. 

c) Upoštevajoč napise, zbrane v CIL XIII (1899—1943), ne poznamo iz Piktavijev 
niti enega Viktorina, iz Petovione pa jih je znanih kar pet ali šest (gl. op. 10). 

® Kar 37 omemb Viktorinov v MH pripada najmanj šestim in gotovo ne več kot 
desetim različnim Viktorinom. Od teh šestih so trije gotovo vzhodnjaki (po en mu- 
gene iz Aleksandrije, Nikomedije in Izavrija; gl. MH, Feb.24 (113); Mart.6 (130); 
Mai 16 (257)), trije pa zapadnjaki (po en mučenec iz Afrike, Aminterna in Rima; MH, 
Jan. 14 (40); Jul. 24 (393); Aug. 8 (424). 

4 Tako mnenje so zastopali O. BARDENHEWER, o. c., 594; J. ZEILLER, Les origines 
(prov. danub.), 665 H.LECLERCO Illyricum, DACL 7/1, 1926, 100; G.BARDY, 
Victorin de Petan, DTC 15/2, 1950, 2282. Od njega so se distancirali G. VAN HOOFF, 
AA SS Nov.I, 1887 439; M. NAPOTNIK, o.c., 172s.; F. HORVAT, Die 1600-jihrige 
Jubiläums-Feier des Märtyrertodes des HI. Viktorinus, Bischofes von Petovio, Marburg 
1904, 12; A.HARNACK, Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius 11/2, 
Leipzig 19582, 427 (zlasti op. 3). Gl. naslednjo op. 

5 F, KOVAČIČ, Sestnajststoletnica smrti sv. Viktorina, Voditelj v bogoslovnih vedah 
7, 1904, 57; IDEM, Petovij in Celeja v starokrščanski dobi, Buličev zbornik, Zagreb— 
Split 1924, 388. 

277



jezikovno in etnično mešani otoki so bila velika mesta na Zahodu, ki so 
nekako od drugega stoletja dalje imela vse več grško govorečega prebi- 
valstva." Tedaj še poganska in kulturno nerazvita jezikovno mešana pode- 
želska področja južnega Balkana ne pridejo v poštev. Tako mesto je bila 
tudi Petoviona, ki je imela v tretjem stoletju, po govorici epigrafskega 
gradiva, znaten delež prebivalstva grško-orientalskega porekla." Če torej 
Viktorinove domovine spričo izrecnih Hijeronimovih poročil, da gre za 
njegovega rojaka in za zahodnega, latinsko pišočega človeka," ne moremo 
iskati na Vzhodu, je najbolj smiselno, da jo iščemo v sami Petovioni.? 

K temu sklepu nas navaja posredno tudi epigrafsko gradivo. Ime 

© T. FRANK, Rassenmischung im Römischen Reich, Der Untergang des Römischen 
Reiches, Herausgeg. v. K. CHRIST, Wege d. Forschung 269, Darmstadt 1970, 138 ss., zlasti 
155 ss. 

7 O grsko-orientalskem prebivalstvu Panonije, ki se je zlasti povečalo od konca 
2.stol. dalje, gl. lit. v pogl.I, op. 192). Statistična analiza petovionskih napisov, objav- 
ljenih v CIL II 4015—4098, 10871—10886, 13410—13416, 14051—14065, 1435475— 

143555, 15184—15186, Al] 265—444, ILJu 337—353, 1134—1162, nas vodi do sklepa, 
da je bilo v antični Petovioni močno zastopano prebivalstvo grško orientalskega izvora. 
Od okrog 285 poznanih imen s petovionskih napisov je 41 imen (14,4%) takih, ki kažejo 
na grški ali orientalski izvor njihovih nosilcev. Seveda je ta izračun le grobi približek, 
ki nam pokaže spodnjo mejo, saj ne vemo, koliko Grkov in vzhodnjakov se skriva pod 
latinskimi imeni, zlasti imeni sužnjev, osvobojencev in tistih meščanov, katerih ime 
»Aurelius« kaže, da so sprejeli rimsko državljanstvo s Karakalovo konstitucijo iz leta 
212. Med temi 41 imeni gre v pretežni meri za sužnje in osvobojence v upravi carinske 
službe ilirskega carinskega okrožja. Če upoštevamo dejstvo, da je večina napisov s konca 
1., iz 2. in z začetka 3. stoletja, torej v znatni meri še iz časa latinske kolonizacije, in 
da se začne večati delež grško-orientalskega prebivalstva šele od konca 2. stoletja 
dalje, si moremo jezikovno in etnično sestavo petovionskega prebivalstva v Viktorinovi 
dobi predstavljati še z večjim delom grško-orientalskega življa, kot ga izkazuje ta 
izračun (morda do ene petine?). Očitno so se ti priseljenci hitro prilagodili latinsko 
govorečemu okolju, saj napisi kažejo na mešane zakone in je grških napisov razmeroma 
malo (CIL III 4075; 143554 = Al] 412 (dvojezičen napis); M.ŠASEL-KOS, Fragment 
(kot v pogl. I, op. 401). 

® Hijeronim na dveh (treh?) mestih z izrazom »noster« apostrofira Viktorina kot 
svojega rojaka (Epistula 18,6 (ed. J. LABOURT, I, CB, 1949, 61); Epistula 36,16 (cit. ed. 
II, 63); Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL et 
cet., SC 87, 1962, 96; v tem primeru se epiteton »nostri homines« nanaša bolj verjetno 
na latinske krščanske pisce nasplošno in ne konkretno na Viktorina), štirikrat ga oz- 
načuje kot latinskega pisca ali pa ga našteva v zaporedju latinskih piscev (In Matthaeum, 
Praefatio (edd. D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 5); In Esaiam XVIII, Prologus 
(ed. M. ADRIAEN, CCSL 73 A, 1963, 740); In Hiezechielem 11,36,1/15 (ed. F. GLORIA, 
CCSL 75, 1964, 500); De viris illustribus 18 (PL 23, 637). 

® Ce bi bil Viktorin Grk ali orientalec, bi Hijeronim to gotovo vedel in bi to zapisal, 
na način, kakor to poroča za tiste krščanske pisatelje, pri katerih se »origo« ne ujema 
s krajem delovanja, npr.: Methodius, Olympi Lyciae, et postea Tyri episocpus (De 
viris ill. 83; PL 23, 691); Eustathius, genere Pamphylius,... deinde Antiochiae rexit 
Ecclesiam (De viris ill. 85; PL 23, 691); Eusebius, natione Sardus... Vercellensis 
episcopus (De vir. ill. 96; PL 23, 697); Fortunatianus, natione Afer, Aquileiensis episco- 
pus (De vir. ill. 97; PL 23, 697); Victorinus, natione Afer, Romae... rhetorican docuit 
(De vir. ill. 101; PL 23, 701). 

278



(cognomen) Victorinus je bilo v Zgornji Panoniji in Noriku dokaj pogosto, 
še zlasti pogosto je bilo v sami Petovioni, kjer je za dobo 2. in 3. stoletja 
znanih kar pet, morda celo šest Viktorinov.!° Zgornjepanonijski in noriški 
Viktorini so bili po družbenem izvoru predvsem pripadniki vojaškega 
stanu, med njimi naletimo tudi na pripadnike municipialnega plemstva." 
Ali naj iščemo korenine našega Viktorina v teh družbenih slojih? Temu 
v prid govori dejstvo, da bi kot pripadnik nižjih slojev težko postal škof, 
in pa ne povsem zanesljivo Kasiodorovo poročilo, da je bil pred oprav- 
ljanjem škofovske funkcije retor." Spričo dejstva, da so pripadniki muni- 
cipialnega plemstva in vojaškega stanu nasplošno pozno in neradi spreje- 
mali krščanstvo, ki je bilo v tretjem stoletju na Zahodu še vedno v pre- 
težni meri vera nižjih slojev in zlasti ljudi vzhodnega izvora, bi bilo bolj 
primerno iskati Viktorinov izvor v teh slojih petovionskega prebivalstva. 
Takemu sklepanju pa nasprotujejo rezultati analize epigrafskega gradiva 
iz Zgornje Panonije in Norika, ki kažejo, da med Viktorini praktično ne 
naletimo na Grke in orientalce. Ker nas viri puščajo povsem na cedilu, bo 
vprašanje verjetno za vedno ostalo nerazrešeno. 

Tudi razmišljanja o Viktorinovem šolanju so lahko samo hipotetične 

© CIL III 4016 (pripadnik nižjih slojev?); 4036 (rimska državljanka, napis iz leta 
189); 6010394 (socialno poreklo nedoločljivo); 6761 (centurion v raznih legijah, doma iz 
Petovione, umrl v Ankari); ILJu 1135 (verjetno iz vrst premožnih meščanov, napis iz 
leta 243); bolj verjetno Victor kakor Victorinus se je imenoval vojak iz Petovione, ome- 
njen na napisu iz Rima (CIL VI 32624y,4). 

1 Cognomen »Victorinuse se pojavlja na napisih Zgornje Panonije (če ne upo- 
števamo napisov iz Petovione) devetnajstkrat (CIL III 3917; 3974; 3996; 4008 (=AI] 
474); 4148; 4419; 4433; 4452; 4537; 6018,, 10820 (= AI] 500); 10914; 10964; 10987, 
11116; 11180; ILJu 331; 1130; 1133), v Noriku osemkrat (CIL III 4853; 4876; 5185; 5352; 
5567; 5632; 11635; 11779). V glavnem gre za pripadnike vojaškega stanu, ki so zastopani 
kar na trinajstih napisih: vojak ali nižji oficir (CIL II 4419; 4452) 153 10987; 11180; ILJu 
1130), vojakov sorodnik (CIL III 5567), veteran ali član njegove družine (CIL Ill 4008; 
4148; 4853; 5632; ILJu 1133), beneficiarius (CIL III 5185; ILJu 331). Le v Sisciji naletimo 
na pripadnike municipialnega plemstva (CIL III 10820 = AI] 500) in na krščansko dru- 
žino (CIL Ill 39964). V osmih primerih je socialni izvor nedoločljiv, čeprav moremo 
sklepati, da gre v glavnem za pripadnike nižjih slojev. Samo enkrat se izrecno omenja 
suženj (CIL lll 4876). Največ Viktorinov je epigrafsko dokazanih v Petovioni (gl. op. 10), 
Karnuntu (5), Sisciji (4), Andautoniji in Virunu (po dva). Etnični izvor je latinski ali 
domači, le v enem primeru moremo sklepati, da gre za orientalca (CIL Ill 6018,). 
Predaleč je šel v svojih zaključkih o visokem družbenem poreklu zgornjepanonijskih 
Viktorinov G. VAN HOOFF, AA SS Nov.I, 1887, 439s., ki se mu je pridružil M. 
NAPOTNIK, o. c., 270. 

1? CASSIODORUS, De institutione divinarum litterarum S (PL 70, 1116 s.: »... Vic- 
torinus, ex oratore episcopus...); 7 (PL 70, 1119). Gl. A. VAN HOOFF, AA SS Nov. 
I, 1887, 438; 440. Morda temelji ta Kasiodorova oznaka na zamenjavi ptujskega škofa z 
retorjem Marijem Viktorinom Afrom (tako sta menila O. BARDENHEWER, o. c. (op.2), 
594 in F, KOVACIC, Sestnajststoletnica (op. 5), 59). To domnevo izpodbija dejstvo, da je 
Kasiodor Viktorina očitno predobro poznal, da bi ga lahko zamenjal s kom drugim; 
imenuje ga »saepe dictus episcopus« (ibidem, 9; PL 70, 1122) in mu pripisuje avtorstvo 
komentarjev k Pridigarju in k Matejevemu evangeliju, kakršnih Marij Viktorin ni nikdar 
pisal, niti ni bil nikdar škof. Prim. M. NAPOTNIK, o. c., 92. 

279



narave. Slabo jezikovno znanje bi ustrezalo razmeram v sicer nekdaj gospo- 
darsko cvetočem, upravno pomembnem, a kulturno nedvomno »provin- 
cialnem« mestu ob Dravi, kjer bi se gotovo težko naučil izbranega 
latinskega izražanja. Hijeronim mu večkrat očita ne le pomanjkanje 
jezikovnega znanja," temveč tudi pomanjkanje izobrazbe. Ta kritika 
je umestna samo v primeru, da je imel v mislih Viktorinovo splošno 
oziroma posvetno izobrazbo, ne pa verske, na področju katere je bil 
petovionski škof nedvomno velik erudit." Viktorin je bil predvsem učenec 
grških cerkvenih očetov, v prvi vrsti Origena. Kje se je poznejši petovionski 
škof dokopal do tega znanja, kje je prišel do Origenovih del, ki niso bila 
niti majhna, niti poceni, niti lahko dostopna? Najbolj preprosto bi bilo 
pomisliti na velika središča krščanske učenosti na Vzhodu, kot so bila 
mesta Aleksandrija v Egiptu, Cezareja v Palestini ali Antiohija v Siriji. 
Po drugi strani pa si težko predstavljamo, da bi v tistih tako nemirnih 
časih državljanskih vojn, anarhije in stopnjevanih barbarskih vpadov, ki 
so trajali do Dioklecijanove utrditve na oblasti, lahko potoval na Vzhod 
in vzdrževal stike s temi za navadnega človeka tako daljnimi mesti. Vikto- 
rin bi lahko dobil svoje znanje tudi v bližnjih grško makedonskih mestih 
z močnimi krščanskimi skupnostmi ali pa v velemestih na Zahodu, zlasti 
v samem Rimu, ker so bile tamkajšnje krščanske skupnosti grško orienti- 
rane in so imele dobre zveze z Vzhodom.'" Viktorinovo sicer zelo skromno, 
a nedvoumno poznavanje latinskih cerkvenih očetov, zlasti afriških, vpliv 
grških krščanskih mislecev Zahoda, kot sta bila Irenej in Hipolit, in pa 
ideološka konfrontacija, ki jo odražajo njegova dela," vse to celo govori 
v prid tej domnevi. Ob skromni in malo opazni vlogi latinske teološke 
učenosti moremo reči, da je bil Viktorin fasciniran od Origenove biblijske 
eksegeze, ki jo je skušal z velikimi ustvarjalnimi napori prenesti v latinski 
svet. 

Hijeronim imenuje Viktorina petovionskega škofa." To poročilo je za 

18 De viris illustribus 74 (gl.op.1); Epistula 58,10 (cit.ed. HI, 84); In Esaiam, 
Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73, 1963, 3); Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. 
LARDET, CCSL 79, 1982, 2). Medtem ko je A. HARNACK, Geschichte (kot v op.4), 
427 s. menil, da se zadnji citat nanaša na Viktorinov preprost slog, je sodil bolj upravi- 
čeno M. NAPOTNIK, o. c., 76, da se nanaša na svetnikov preprost in odkrit značaj. 

14 Epistula 70,5 (cit. ed. III, 214): »Victorino martyri in libris suis, licet desit eruditio, 
tamen non deest eruditionis voluntas.« 

45 Prim. M. NAPOTNIK, o. c, 80. 
16 O vzhodnih središčih krščanstva gl. H. JEDIN, Velika povijest crkve I, prev. J. RI- 

TIG i V.BAJSIC, Zagreb 1972, 253 ss.; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa Il, 
Torino 19773, 333 ss. (210 ss.; obe deli z zelo izčrpno bibliografijo). O grškem značaju 
rimske cerkve, ki jo je zajela postopna »latinizacija« šele s papežem Viktorjem (189—199), 
gl. A. HARNACK, Die Mission und Ausbreitung (kot v pogl.I, op.1), 798 ss.; 817 ss. 
in A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa II, 575 ss. (363 ss.). 

17 Gl. op. 215 (f). 
18 De viris illustribus 74 (op. 1); Adversus Helvidium 17 (PL 23, 201); In Hiezechie- 

lem 11,36,1/15 (ed. F. GLORIA, CCSL 75, 1964, 500). 

280



nas izrednega pomena. Krščanska skupnost v Petovioni je bila v času nje- 
govega delovanja, ki pade v zadnje obdobje štiridesetletnega »verskega 
miru« po Galijenovem »tolerančnem ediktu« iz leta 260 in pred začetek 
Dioklecijanovega preganjanja kristjanov," organizirana kot škofija, tako 
kot v nekaterih drugih večjih mestih Panonije."? To dejstvo samo kaže na 
zadostno velikost krščanske skupnosti, na njeno materialno samozadost- 
nost in cerkvenopravno organiziranost"! Vse to pa je posledica daljšega 
razvoja krščanstva v mestu, saj je od pojava prvih kristjanov ali skupin 
kristjanov do ustanovitve škofije gotovo preteklo več desetletij. Pri tem pa 
niti ne vemo, ali je bil Viktorin prvi petovionski škof, ali je imel kakega 
predhodnika. Analiza Viktorinovih spisov, zlasti njihove ideološke pole- 
mičnosti, nas pripelje do sklepa, da je krščanstvo v Petovioni moralo živeti 
vse tretje stoletje, da je torej pognalo korenine po vsej verjetnosti že v se- 
verski dobi."" Verjetno se je tamkajšnja krščanska skupnost zlasti v pogali- 
jenski dobi toliko opomogla, da je razpolagala z zadostnimi materialnimi 
sredstvi in da je vzdrževala stike z drugimi krščanskimi skupnostmi na Bal- 
kanu in v Italiji, morda celo na Vzhodu in v Afriki. Viktorin se je pri 
svojem delu opiral na bogato knjižnico krščanskih spisov, predvsem 

19 Dobo Viktorinovega delovanja na škofovskem prestolu v Petovioni različno dati- 
rajo. Zlasti starejši raziskovalci so jo z ozirom na množico ustvarjenih del raztegovali na 
daljše obdobje (M. NAPOTNIK, o.c., 175s. je sodil, da je Viktorin pisal svoja dela 
trideset do štirideset let, kot škof v času okvirno 270—303; G. VAN HOOFF, AA SS 
Nov.I, 1887, 441, je sklepal podobno: »Si opera sua... in episcopatu scripsit, per 
multos annos Poetovionensi ecclesiae praefuit... possumus fortassis triginta aut 
triginta guattuor annorum episcopatum Victorino probabili tribuere conjectura«). Z ozi- 
rom na dejstvo, da je sodeč po ohranjenih spisih in po oznakah antičnih avtorjev 
pisal krajša dela (HIERONYMUS, In Matthaeum, Praefatio (edd. D. HURST-M. AD- 

RIAEN, CCSL 77, 1969, 5: »Victorini... opuscula«); CASSIODORUS, De inst. div. litt. 
5,7 (PL 70, 1117/19: »nonnulla disseruit«); 9 (PL 70, 1122: »dificillima quaedam loca 
breviter tractavit«)), moremo njegovo aktivnost na literarnem (in pastoralnem?) pod- 
ročju skrčiti na dobo približno dveh desetletij, torej na obdobje Dioklecijanove 
vlade. 

20 Na prehodu iz 3. v 4. stoletje so bile organizirane kot škofije krščanske skupnosti 
v Sirmiju, Cibalah in Sisciji (A. LIPPOLD-E. KIRSTEN, Donauprovinzen, RAC 4, 1959, 
167; A. MOCSY, Pannonia, RE Suppl. 9, 1962, 750 s.). Na zahodu sta bili najbližje kot 
škofiji organizirani krščanski skupnosti v Ogleju in Poreču. 

2! Nikakršnih podatkov nimamo, na podlagi katerih bi lahko dobili statistično 
predstavo o številu kristjanov v Petovioni in v drugih škofijskih mestih Panonije v 
Viktorinovi dobi. Vendar pa, če predpostavljamo, da je:mesto po krizni dobi 3.sto- 
letja štelo okrog 20.000 prebivalcev (P. KOS, Numizmatika antičnega Ptuja, Ptuj 1980, 
26, ceni, da je v najbolj cvetočih obdobjih štela Petoviona do 40000 prebivalcev), in 
da so mesta na Zahodu imela v predkonstantinski dobi 5—10 %/ prebivalcev kristjanov, 
pridemo do števila 1000—2000 kristjanov (prim. hipotetični izračun za Rim v 3.stol., ki 

ga podaja A. HARNACK, Die Mission, 806 op.2). To število ni previsoko, če pomisli- 
mo, da je moralo biti škofu podrejenih več nižjih klerikov, ki so morali skrbeti za duhov- 
no življenje in za materialno stanje občine, ki je razpolagala, če ne več, vsaj z eno 
cerkvijo in knjižnico starokrščanskih spisov. Na obravnavanem področju se je s petovion- 
sko krščansko skupnostjo z ozirom na velikost lahko merila samo oglejska. 

= Argumenti za to sklepanje so predstavljeni v pogl. 9. 

281



grških in v majhni meri tudi latinskih. Kajti če je že po navadi tedanjih 
učenjakov znal Biblijo na pamet in jo je navajal (včasih tudi napačno) 
po spominu in na opisen način — to je še dodatna oteževalna okoliščina, 
ko hočemo ugotoviti, na kateri latinski prevod se je opiral?" — pa je moral 
imeti v rokah znaten del ogromnega Origenovega opusa, spise mučenca 
Hipolita in Ireneja Lugdunskega, pa tudi spise Afričanov Tertulijana, 
Minucija Feliksa in Ciprijana, da je lahko črpal iz njih znanja in navdiha. 
Viktorinova ohranjena dela nam o avtorjevi osebnosti in času neposredno 
Žal povedo prav malo in le s previdno analizo moremo dobiti iz njih 
ne povsem jasne obrise petovionske krščanske skupnosti na predvečer 
Dioklecijanovega preganjanja. 

Datuma in kraja Viktorinove smrti nam Hijeronim ne sporoča. Iz 
dejstva, da omenja Viktorina kot mučenca v svojem kronološko zasnova- 
nem delu o krščanskih pisateljih za Anatolijem iz Laodiceje, ki je umrl 
pred začetkom Dioklecijanovih preganjanj, in pred Pamfilom iz palestin- 
ske Cezareje, ki je umrl mučeniške smrti pod Maksiminom Dajo leta 309,'' 
sledi sklep, da je bil Viktorin žrtev Dioklecijanovega (oz. Galerijevega) 
preganjanja kristjanov. Iz Hijeronimovega poročila moremo sklepati, da 
je bil edini krščanski pisec, ki je umrl mučeniške smrti pod cesarjem 
Dioklecijanom. 

Koledarski dan mučeništva nam je ohranila poznejša krščanska tradi- 
cija, ki je v tem oziru skorajda enotna. Od Florovega martirologija dalje 

® © izredno zapletenem vprašanju rekonstrukcije latinske predloge Viktorinove 
Biblije gl. H. J. VOGELS, Untersuchungen zur Geschichte der lateinischen Apokalypse- 
Übersetzung, Düsseldorf 1920, 48 ss. 

%4 De viris illustribus 73—75 (PL 23, 683—685); gl. A. HARNACK, Geschichte, 11/2 
(kot v op. 4), 427. Palmo mučeništva pripisuje Hijeronim Viktorinu na naslednjih mestih: 
De viris ill. 74 (op.1); Epistula 58,10 (cit.ed., III, 84); 70,5 (gl.op.14); In Esaiam, 
Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73, 1963, 3); Apologia contra Rufinum 1,2 (ed.P. 
LARDET, CCSL 79, 1982, 2); Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam 
(edd. H. CROUZEL et cet., SC 87, 1962, 96). 

25 FLORUS je na podlagi Hijeronimovega zapisa o Viktorinu (gl. op. 1) sestavil za 
2.nov. naslednji elogij: »Natale sancti Victorini, Pitabionensis episcopi: qui, persecu- 
tione Diocletiani, martyrio coronatus est.« (Edit. prat., 200; H. QUENTIN, Les mart. 
hist., 310). Elogij je dobesedno povzel ADO (PL 123, 389), neznatno pa razširil z vrinkom 
»qui post multa documenta, ut sanctus leronimus testatur« USUARDUS (cit. ed. 334). 
Tak je z neznatno stilistično retušo (»multa edita scripta« namesto »documenta«) in z 
napačno oznako kraja (»Pictavensis episcopi«) prešel v MR, Nov.2 (2) (p. 491). V zvezi 
s temi poročili martirologijev se postavljata dve vprašanji, bistveni za kronologijo Vik- 
torinovega življenja: 

a) Od kod Floru podatek, da gre za mučenca iz Dioklecijanove dobe? Ker nam ni 
poznan vir, iz katerega je ta podatek prevzel Florus, se na to vprašanje ne da odgovoriti 
(gl. H. QUENTIN, Les mart. hist., 310 op. 7). 

b) Od kod datum 2. november? MH omenja kot datumsko najbližjega Viktorina 
na 1.nov., brez oznake kraja mučeništva (»et alibi sanctorum lanuari Vitalis Petri 
Crescentis Victorini Marcoti«; cod. Bernensis: »Victorini martyris«; p.581). Medtem 
ko je G. VAN HOOFF, AA SS Nov. I, 1887, 432 menil, da gre pri tej omembi za peto- 
vionskega Viktorina, pa je bolj upravičeno sodil H. DELEHAYE v komentarju k temu 

282



nam martirologiji poročajo, da je bil Viktorin usmrčen 2. novembra." 
Način usmrtitve iz virov ni poznan. Po analogijah iz drugih mest v Noriku 
in Panoniji in po običajih postopanja oblasti s krščanskimi dostojanstve- 
niki ter po sicer zelo poznem likovnem izročilu, ki ga upodablja s palmovo 
vejo in mečem v rokah," moremo sklepati, da je bil po predhodnem 
mučenju obglavljen. Oblastnikom ni uspelo uničiti njegovih posmrtnih 
ostankov, saj se pozneje pojavijo njegove relikvije. Omemba Viktorinovih 
relikvij v prvi tiskani izdaji Uzuardovega martirologija iz leta 1475 nas 
postavi v dvome glede kraja Viktorinovega mučeništva. Tu se namreč 
omenjajo Viktorinove relikvije skupaj z relikvijami sv. Florijana iz 
Lavriaka, ko naj bi bile prenešene v samostan (sv. Florijana) v bližini 
Ennsa." Postavlja se vprašanje, ali ni bil morda Viktorin usmrčen v glav- 
nem mestu Obrežnega Norika, tako kakor sv. Florijan in njegovi sprem- 
ljevalci."" To je malo verjetno, čeprav ni izključeno, da bi ga doletela smrt 
v sosednji provinci, tako kakor na primer Kvirina iz Siscije. V tem pri- 
meru se ne bi mogla izgubiti za njim vsakršna sled, ob tako bogatem 
izročilu o sv. Florijanu. Če zagovarjamo verjetnejše stališče, da je bil 
usmrčen v Petovioni, se postavlja vprašanje, kdaj, kako in zakaj so nje- 
gove relikvije prispele v današnjo Zgornjo Avstrijo. Od začetka petega 
stoletja dalje je vsak val beguncev iz Panonije odnesel številne svetniške 
relikvije na jug in zahod, v Makedonijo, Dalmacijo in zlasti v Italijo." 
Zakaj so ravno Viktorinove relikvije ubrale drugačno pot, na severo- 
zahod? Edini smiseln odgovor na to vprašanje bi bil, da so Viktorinove 

zapisu (MH, p.582 n.68), da gre za ponovitev omembe Viktorina Aminternskega, 
čaščenega 31. okt., saj se z Viktorinom ponovi omemba celega sklopa imen z 31. okt. 
H. QUENTIN, Les mart. hist., 380 in H. DELEHAYE (MH, 584 n.11 in MR, 491 n.2) 

sta menila, da je Florus, ne da bi bil pozoren na pravilno ime svetnika, ime afriškega 
mučenca Viktorja, ki se slavi na 2.nov. (»Victoris«) priredil v Viktorina (»Victorini«) 
in »proprio marte« uvedel datum čaščenja tega škofa in mučenca. Prav tako je »nulla 
fretus auctoritate« naredil Viktorina za mučenca pod Dioklecijanom (MR, p.491), o 
čemer res ne obstaja nobeno sporočilo iz antike, čeprav je to zelo verjetno (eventualno 
bi bil lahko mučen po Dioklecijanovem odstopu leta 305, vendar pred letom 309; gl. 
op. 24 in pogl. II, op. 5). Vsekakor se dneva, leta in kraja Viktorinovega mučeništva ne 
da zanesljivo ugotoviti, zato se bomo držali tradicionalnih gledanj, ker do bolj 
zanesljivih podatkov na osnovi razpoložljivih virov ne moremo priti, seveda ob upo- 
števanju dejstva, da sam datum Viktorinove smrti in omemba trpljenja pod Dioklecija- 
nom ne moreta služiti kot zanesljiva opornika pri študiju preganjanj kristjanov na 
noriško-panonijskem področju. 

26 LS 4, 1973, 244 (avtor prispevka J. RICHTER). 
= AA SS Nov. I, 1887, 442 (C): »Ipso die (sc. IV Non. Nov.) in Monasterio trans- 

latio sanctorum Victorini et Floriani martyrum.« Zaradi velike množice rokopisov 
Uzuardovega martirologija (H. QUENTIN, Les mart. hist., 675 ss. našteva okrog dvesto 
njemu poznanih; gotovo je njihovo število še znatno večje) in ker J. DUBOIS v svoji 
izdaji ne prinaša rokopisnih variant, ni znano, na katero in koliko zanesljivo izročilo 
se opira ta podatek. 

2 G. VAN HOOFF, AA SS Nov. I, 1887, 442 (E) je dopuščal celo možnost, da gre 
za enega iz skupine štiridesetih spoznavalcev iz Lavriaka. 

= R, EGGER, Der heilige Hermagoras, 55 s. 

283



relikvije prispele v Obrežni Norik v drugi polovici petega stoletja, po 
zaslugi vnetega prizadevanja svetega Severina, ki je zbiral relikvije mučen- 
cev za noriške cerkve in ki je bil vrhu tega skoraj gotovo v prijateljskih 
odnosih z družino zadnjega rimskega cesarja Romula Avgustula, ki je po 
materini strani izvirala iz Petovione? 

2. Izgubljeni spisi 

Predno se posvetimo predstavitvi ohranjenih Viktorinovih del, naj na 
kratko omenimo njegove izgubljene spise.8! 

Viktorin se je v prvi vrsti posvetil biblijskim komentarjem. Je prvi 

30 EUGIPPIUS, Vita s. Severini 9,3 (izd. R. BRATOZ, Ljubljana 1982, 214): »Quo 
loco martyrum congregavit sanctuaria plurimorum ....« (omemba se nanaša na baziliko 
samostana v Faviani). O domnevnih stikih sv. Severina z družino zadnjega rimskega 
cesarja Romula Avgustula gl.R.BRATOZ, Severinus von Noricum und seine Zeit, 
Österr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Denkschriften Bd. 165, 1983, 145. in v uvodu 
k navedeni izdaji Evgipija, 26 ss. 

8! Viktorinovo delo je najbolj obširno in temeljito predstavil J. HAUSSLEITER v 
uvodni študiji h kritični izdaji ohranjenih Viktorinovih spisov: VICTORINI EPISCOPI 
PETAVIONENSIS Opera, Rec., commentario critico instruxit, proleg. et ind. adiecit 
J. HAUSSLEITER, CSEL 49, 1916 (študijo na str. VII—LXVI navajam z izvirnim naslo- 
vom Prolegomena). Dobre, a precej krajše preglede dajejo tudi vse poglavitne zgodovine 
krščanske književnosti: A. HARNACK, Geschichte, 11/2 (kot v op. 4), 426—432; O. BAR- 
DENHEWER, Geschichte, Il (kot v op.2), 593—598; P. de LABRIOLLE, Histoire de la 
littérature latine chrčtienne, Paris 1924, 295—300; J. QUASTEN, Patrology, vol. II (The 
Ante-Nicene Literature after Irenaeus), Utrecht-Antwerp 1953, 411—413; M. SCHANZ- C. 
HOSIUS-G. KRÜGER, Geschichte der römischen Literatur III, München 1969, 405—407; 
M. SIMONETTI, Letteratura cristiana antica greca e latina, Milano 1969, 173;B. ALTA- 
NER-A. STUIBER, Patrologie, Freiburg —Basel—Wien 19788, 182—183. Pomembna so na- 

slednja enciklopedijska gesla: J. HAUSSLEITER, Victorinus, Realenzyklopädie für prote- 
stantische Theologie 20, 1908, 614—619; G. BARDY, Victorin de Pettau, DTC 15/2, 1950, 
2882—2887; M. SCHUSTER, Victorinus von Pettau, RE VIII A, 2, 1958, 2081—2085. V 

okviru zgodovine krščanstva v podonavskih provincah oz. v Panoniji so Viktorinovo delo 
temeljito predstavili J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 205—214; H. LECLERCQ, 
Illyricum, DACL 7/1, 1926, 99—100 in zlasti T. NAGY, Die Geschichte des Christentums 
in Pannonien bis zu dem Zusammenbruch des römischen Genzschutzes, Dissert. Pannonicae 
11/12, Budapest 1939, 31—52 (le v madžarščini). Presenetljivo skromen je prispevek sloven- 
ske znanosti k Viktorinovim študijam, zlasti če upoštevamo, da gre za edinega književnega 
ustvarjalca na slovenskem ozemlju v antiki. Edini zares pomemben prispevek je napisal 
M. NAPOTNIK (gl. op. 2; predstavitev Vikt. spisov na str, 182 ss.). Njegova monografija 
je obširna in temeljita, vendar pa zastarela, saj je bila napisana tri desetletja pred prvo 
tekstnokritično izdajo Viktorinovih del. Prav tako je zastrel ob priložnosti svetnikovega 
jubileja napisan prispevek F. KOVAČIČA, Šestnajststoletnica smrti sv. Viktorina, Voditelj 
v bogoslovnih vedah 7, 1904, 55—63, 179—195. Majhne vrednosti je oris Viktorinovih 
del (v glavnem izvleček iz Napotnika), ki ga je za proslavo 1600-letnice svetnikove smrti 
objavil F. HORVAT, o.c. (kot v op. 4), S4—68. Le informativne vrednosti je prispevek 
v LS 4, 1973, 242—244 (avtor J. RICHTER). Prevod odlomka iz Viktorinovega komen- 
tarja k Razodetju, prirejen za liturgične potrebe, prinaša Bogoslužno branje 5, Ljubljana 
1977, 310 s. Kratek obris Viktorinovega dela posreduje R. BRATOZ, Viktorin iz Peto- 
vione in njegova doba, Živa antika 34, 1984, 119—125. 

284



latinski ekseget in s tem začetnik nove literarne smeri v latinski cerkveni 
književnosti, ki je šele slabo stoletje kasneje, z Ambrozijem in zlasti s 
Hijeronimom, doživela pravi razcvet. Samo dejstvo, da se je Viktorin 
ob koncu tretjega stoletja v »provincialni« Petovioni posvečal eksegetskim 
študijam, je posreden dokaz za precej razvito krščansko življenje v mestu. 
Na Vzhodu je biblijska eksegeza doživela silovit vzpon in vrhunec v prvi 
polovici tretjega stoletja z aleksandrijsko šolo, v času, ko je krščanstvo 
v grško orientalskem svetu doživelo velik razmah. Starejša, bolj začetna 
obdobja v razvoju krščanskih skupnosti, je na književnem področju sprem- 
ljal pojav apologetskih, dogmatičnih in herezioloških spisov — takega 
je napisal Viktorin le enega — medtem ko se je biblijska eksegeza razvila 
pozneje kot bolj »zahtevna« književna zvrst. Poraja se vtis, da je Viktorin 
s svojim delom, ki ga je snoval pod vplivom grškega sveta, prehitel raz- 
mere, v katerih je sam živel. 

Viktorinovo osrednje področje literarnega ustvarjanja je bila staro- 
zavezna eksegeza. Napisal je komentarje k prvim trem Mojzesovim knji- 
gam, k štirim preroškim knjigam in k Visoki pesmi. Od novozaveznih 
knjig je komentiral samo Matejev evangelij in Janezovo Razodetje. Od 
vsega tega opusa, torej od komentarjev k desetim knjigam Svetega pisma," 
se je z izjemo zadnjega komentarja ohranilo zelo malo. Od komentarja 
k Prvi Mojzesovi knjigi se ni neposredno ohranilo nič, pač pa na posre- 
den način. Hijeronim navaja v pismu papežu Damazu dolg odlomek iz 
Hipolita o Izakovem blagoslovu (Gen 27), s pripombo, da se s Hipolitovo 
razlago ujema Viktorinova." Odlomek nam posreduje tipično alegorično 
razlago obravnavanega poglavja, kakršno je gojila aleksandrijska šola. 
V njem zasledimo tudi milenaristične ideje. Ker se izvirni Hipolitov tekst 
v grščini ne ujema z besedilom, ki ga podaja Hijeronim, in ker odraža 
odlomek Viktorinovega duha, je upravičen sklep, da gre v navedenem 
primeru verjetno za svobodno Hijeronimovo predelavo Viktorinovega 
besedila." 

Od Viktorinovih komentarjev k Drugi in Tretji Mojzesovi knjigi 
in k Visoki pesmi se ni ohranilo nič." Samo drobec se je ohranil od ko- 
mentarja k preroku Izaiju, ki odraža pisateljev alegoričen način razla- 
ganja. Hijeronim se namreč v svojem komentarju k Izaiju spotika ob 
nazore milenaristov in ob tem omenja tudi Viktorina. Lahko domnevamo, 
da je v tem komentarju izrazil več Viktorinovih misli, kot jih je izrecno 
navedel, bodisi, da jih je povzel, bodisi da je izrazil do njih kritično sta- 
lišče." Od Viktorinovih komentarjev k Ezekielu in Habakuku se ni ohra- 

8? Hijeronim jih imenuje »crebrae ’Expositiones’« (In Hiezechielem 11,36; ed. F. 
GLORIA, CCSL 75, 1964, 500). 

33 Epistula 36,16 (cit. ed. II, 63 ss.). 
34 J, HAUSSLEITER, Prolegomena, XVI. 
35 1. HAUSSLEITER, Prolegomena, XVI, XXI. 
38 In Esaiam XVIII, Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73 A, 1963, 740); Epistula 

285



nilo nič, čeprav je tudi v tem primeru verjetno, da je Hijeronim precej 
Viktorinovih misli prevzel v svoja komentarja istih preroških knjig" O 
Viktorinovem komentarju k Pridigarju nam poroča poleg Hijeronima 
tudi Kasiodor." Hijeronim nam posreduje Origenovo in Viktorinovo 
tolmačenje Prid 4,13, ki nam jasno odraža Viktorinovega duha in njegove 
ideje." Komentarja k Matejevemu evangeliju Hijeronim ne navaja v zgoraj 
navedenem seznamu Viktorinovih del, temveč v uvodu k svojemu komen- 
tarju Matejevega evangelija in v predgovoru k Origenovim pridigam o 
evangelistu Luku." O Viktorinovem komentarju k Matejevemu evange- 
liju nam poroča tudi Kasiodor, po čigar opazki bi mogli soditi, da je 
Viktorin napisal le komentar k posameznim poglavjem evangelija, ne pa 
k celotni knjigi. Iz Hijeronimovih poročil pa je razvidno, da je komen- 
tiral celo knjigo, le s to razliko od velikih grških predhodnikov, da je bilo 
njegovo delo skromno po obsegu. Hijeronim izrecno pravi, da je le malo 
povzel iz Viktorinovega komentarja. V obeh poročilih daje prednost 
Hilarijevemu delu, čeprav je poznejšega nastanka." Verjetno sta spadala k 
Viktorinovemu komentarju Matejevega evangelija mesto, ki ga navaja 
Hijeronim v polemičnem spisu proti Helvidiju,® in izredno zanimiv 
fragment o kronologiji Kristusovega življenja, ki ga je povzel po vnetem 
Origenovem privržencu, jeruzalemskem škofu Aleksandru iz prve polovice 
tretjega stoletja." 

18 A, 6 (cit. ed. I, 61). Še nekaj mest iz Hijeronimovega komentarja k Izaiju, ki verjetno 
izražajo Viktorinove misli, navaja J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XVII s. 

3 In Hiezechielem 11,36 (ed. F. GLORIA, CCSL 75, 1964, 500); J. HAUSSLEITER, 
Prolegomena, XVIII s. 

38 De institutione divinarum litterarum S (PL 70, 1116 s.). 
% In Ecclesiasten 4, 13/16 (ed. M.ADRIAEN, CCSL 72, 1959, 290); J. HAUSS- 

LEITER, Prolegomena, XIX ss. 

40 In Matheum, Praefatio (edd. D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 5); 
Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL et cet., SC 
87, 1962, 96). 

41 De institutione divinarum litterarum 7 (PL 70, 1119; »nonnulla disseruit«). 

4 GI. op. 40 in preglednico IV. 
48 Adversus Helvidium 17 (PL 23, 201); J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXII; 

prim. pogl. I, op. 207. 
44 PL 129, 1369: »In commentariis Victorini inter plurima haec etiam scripta reperi- 

mus. Invenimus in membranis Alexandri Episcopi, qui fuit in Hierusalem, quod trans- 
cripsit manu sua de exemplaribus Apostolorum ...« Fragment je ohranjen v dveh redak- 
cijah: 

a) V rokopisu Ambrozijanske biblioteke v Milanu iz 9. stol. v krajši izvirni redak- 
ciji, po kateri ga je izdal L. A. Muratori leta 1713; po tem rokopisu je izdan fragment 
v PL 129, 1369 in pri A. HARNACKU, Geschichte, 1/2, 506 s., z navedbo starejše lite- 

rature. 
b) Rokopis padovanske univerzitetne knjižnice iz 15. stol., po katerem je fragment 

prvi objavil G. MORIN, Notes sur Victorin de Pettau, The Journal of Theological Stu- 
dies 7, 1906, 459 (za njim J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXI), nam sporoča poznejšo 
razširjeno redakcijo fragmenta, s sledečima bistvenima dodatkoma: z nadpisom »Hiero- 
nymus« in z dodatkom na koncu, v katerem redaktor precizira in korigira kronološko 

286



Če pustimo za poznejšo obravnavo spis »Proti vsem herezijam«, naj 
na kratko predstavimo Viktorinov neimenovani opus. Hijeronim pravi, 
da je napisal poleg naštetih še »mnoga druga« dela, na način, kakor to 
poroča tudi za nekatere druge pisce." V to skupino neimenovanih »mnogih 
drugih« del ne bi prištevali komentarja k Matejevemu evangeliju, ki ga je 
avtor očitno po pomoti izpustil iz seznama, temveč celo vrsto manj po- 
membnih, krajših in njemu slabše poznanih del, od katerih se je ohranil 
samo Traktat o nastanku sveta. Gotovo ne spada v to skupino cela vrsta 
krajših in tudi daljših spisov v prozi in celo v verzih, ki so jih nekoč 
pripisovali Viktorinu Ptujskemu. Njihovo avtorstvo ostaja še naprej ne- 
znano. Ker so dokazi za Viktorinovo avtorstvo nezadostni, jih tu ne bomo 
posebej obravnavali. 

shemo, podano v prvi redakciji. Zanimivo je dejstvo, da je ta dodatek, ki ne more biti 
Viktorinov (prim. op. 108), pripisan Hijeronimu. Ta detajl nam v primeru, da je Hijero- 
nim resnično avtor druge redakcije, še za spoznanje poglobi poznavanje Hijeronimovega 
odnosa do Viktorina. Ker gre tukaj za podoben pristop k Viktorinovemu tekstu, kot ga 
kaže razmerje med Viktorinovim izvirnikom in Hijeronimovo predelavo njegovega ko- 
mentarja k Razodetju (gl. op. 120), se postavlja vprašanje, ali ni Hijeronim na enak 
način kot komentar k Razodetju popravljal in dopolnjeval tudi druga Viktorinova dela. 

45 Tak nedoločen način oznake je uporabljal Hijeronim v drugem delu spisa De 
viris illustribus (prvič naletimo nanj prav pri Viktorinu, c.74), v splošnem za oznako 
njemu manj znanih del krščanskih pisateljev, za obdobje, ko se je krščanska književnost 
tako razmahnila, da jo je bilo težko zasledovati celo v takih študijskih središčih kot 
je bil Betlehem. Svojo zadrego zaradi nepoznavanja ali naveličanosti spričo dolgoveznega 
naštevanja je reševal s sledečimi frazami (prim. J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVI): 
vet multa alia« (c.74; 83; 92; 94; 114; 119; 128; prim. c. 87: »et multa alia, quae enu- 
merare longum est«); »et nonnulla« (c. 84) »et nonnulla alia« (c.89) »et nonnulla volu- 
mina alia« (c. 102); »et multa (c.120); »multa« (c.129); »et alia« (c. 131); »et infinita 
alia quae dirigere proprii indicis est« (c.109); »et infinitae epistolae, quas enumerare 
longum est« (c. 85). 

“© Dvomljivi Viktorinovi spisi so naslednji: 
a) Anonymi chiliastae in Matthaeum XXIV fragmenta (ed. G. MERCATI, Studi e 

testi 11, Roma 1903, 1—45; C. H. TURNER, An exegetical fragment of the third century, 
The Journal of Theological Studies 5, 1904, 218—241). Opazna je velika vsebinska po- 
dobnost med tem anonimnim delom in ohranjenima Viktorinovima spisoma. Delo je 
nastalo, tako kot Viktorinovi spisi, v dobi preganjanj kristjanov, kar se iz njega jasno 
odraža, v času in okolju, kjer so kristjani predstavljali izrazito manjšino prebivalstva 
(C. H. TURNER, o. c., 219 s.; fragm. c. 14,16—28; 19,6). Avtor je uporabljal star latinski 
prevod Biblije, ki je zelo podoben onemu, ki ga je imel v rokah Ciprijan (C. H. TURNER, 
0. c., 221 ss; prim. op. 66). Z Viktorinom ga druži velik interes za eshatologijo. Najbolj 
podrobno obravnavani temi sta delovanje hudiča in Antikrista (fragm. c.2—3) in zlasti 
prvo in drugo vstajenje (c.7—8; 14) ter tisočletno Kristusovo kraljevanje na zemlji 
(c.9—13). Milenarizem, vključno z idejo o kozmičnem tednu (c. 12,13; prim. op.208) 
ima tako kot pri Viktorinu poduhovljene poteze. Avtor polemizira s senzualističnim in 
materialističnim pojmovanjem tisočletnega kraljestva. Edini resen pomislek, ki nas od- 
vrača od misli, da bi delo pripisali Viktorinu, sta dokaj različen jezik in slog, C. H. TUR- 
NER, o. c., 226 s. domneva, da gre v primeru tega najbrž najstarejšega latinskega ekseget- 
skega teksta za Viktorinovo predelavo Hipolitovega komentarja k Matejevemu evangeliju. 
Prim. op. 152. 

b) De decem virginibus (PL Suppl. 1, 1958, 172—174). Spis je z vrsto tehtnih argu- 

287



3. Vzorniki 

Za razumevanje Viktorinovih del je velikega pomena, da poznamo 
njegove vzornike. Petovionski škof je od njih prevzel veliko. Res je, da 
ni bil velik mislec, vendar pa zaradi tega ne zasluži pridevkov epigonstva," 
zlasti če upoštevamo, da je ustvarjal v osamljenosti, s šibkim zaledjem in 
zato še posebej v težkih razmerah. Petoviona je bila ob koncu tretjega 
stoletja z Viktorinovo literarno dejavnostjo na razmeroma šibko pokristja- 
njenem Zahodu kot osamljen otok sredi morja, saj se je dotlej vse knji- 
ževno delo na tem področju odvijalo bodisi v Rimu, bodisi v latinski 
Afriki. 

Viktorin je po svoji teološki usmerjenosti, znanju in načinu pisanja 

mentov pripisal Viktorinu A. WILMART, Un anonyme ancien De X virginibus, Bulletin 
d’ancienne littérature et d'archčologie chrétiennes 1, 1911, 35—49 in 88—102. Krajši 

spis, ki se je ohranil v enem samem rokopisu iz Epinala iz merovinške dobe med Hije- 
ronimovimi deli, po vsebini razlaga prilike o desetih družicah (Mt 25,1—13), je fragment 
komentarja k Matejevemu evangeliju, ki je bil napisan še v dobi preganjanj kristjanov. 
V spisu se omenja krščansko ljudstvo z besedami »carceres penetrat, metalla ergastula 
exilia adit... exilia, metalla carceres aequo animo sustinet«, dobri kristjani so »exules, 
metallici carcerati«. Avtor spisa je neki Viktorinov sodobnik, ki ga s petovionskim ško- 
fom povezuje vrsta skupnih potez, npr. alegorična interpretacija parabole, pri kateri se je 
zgledoval po Origenu in Hipolitu (A. WILMART, o. c., 101), enako zaporedje evangeli- 
jev (A. WILMART, 44 s.), navajanje enega od starejših latinskih prevodov Biblije (o. c., 
88 ss.) in veliko zanimanje za eshatologijo. Od Viktorina pa ga ločuje navajanje Petrove 
apokalipse, spisa, ki je bil bistveno manj razširjen na Zahodu kakor na Vzhodu (gl. 
A. WILMART, 46 ss.; prim. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod v Sveto pismo nove zaveze, 
Celje 1982, 746), odsotnost milenarističnih idej in drugačen jezik. Pripisovanje Viktorinu 
je nezanesljivo. Spis je nastal pod možnim grškim vplivom, v neki izolirani arhaični 
krščanski sredini, podobni petovionski, morda verjetneje nekje v severni Italiji kakor 
v Iliriku. 

c) De Genesi »Factum est vespere et mane, dies unus« (PL 8, 1009—1014); Ad 
Justinum Manichaeum (PL 8, 999—1010; oba spisa je objavil tudi P.J. WOHRER, 
24. Jahresbericht des Privat-Gymnasiums der Zisterzienser in Wilhering fiir das Schuljahr 

1926/27, Wilhering 1927, 3—8; 25. Jahresbericht... Wilhering 1928, 3—7); De physicis 
(PL 8, 1295—1310). Avtorstvo teh spisov je pripisoval Viktorinu J. WOHRER, Studien 
zu Marius Victorinus, 2. Jahresbericht des Privat-Untergymnasiums d. Zist. zu Wilh. 
1904/5, Wilhering 1905, 3—44, zlasti 38 ss. 

č) Gotovo ni Viktorinovo delo verzificiran spis Adversus Marcionem; o tem zaple- 
tenem vprašanju gl. H. WAITZ, Das pseudotertullianische Gedicht Adversus Marcionem. 
Ein Beitrag zur Geschichte der altchristlichen Literatur sowie zur Quellenkritik des 
Marcionitismus, Darmstadt 1901, 85—112. 

d) Prav tako ne moremo pripisovati Viktorinu avtorstva raznih anonimnih pesmi 
(Carmen de Jesu Christo, Deo et Homine; De ligno vitae seu de Pascha Domini); argu- 
menti, ki jih je navedel M. NAPOTNIK, o.c., 210ss., niso prepričljivi. GI. H. WAITZ, 
o. c., 106 ss. 

e) O problematiki spisa Adversus omnes haereses gl. op. 215. O vprašanju dvomlji- 
vih Viktorinovih del gl. G. BARDY, o. c. (op.31), 2885; PL Suppl. I, 1958, 171; E. DEK- 
KERS-A. GAAR, Clavis patrum Latinorum, Sacris erudiri 3, 19612, 81 ss. (vsi z navedbo 
podrobne literature). 

47 Preostro je sodil Viktorina P. de LABRIOLLE, o. c. (op. 31), 300. 

288



zasidran v grškem krščanskem svetu. Od Grkov je sprejel dve najbolj 
značilni in po svojem bistvu izključujoči se sestavini svojega ustvarjanja: 
milenarizem in alegoriéno biblijsko interpretacijo, ki jo je gojila aleksan- 
drijska šola. Zato ni nič nenavadnega, da se pretežni del omemb Viktorina 
v poznejši krščanski književnosti nanaša na ti dve duhovni komponenti 
vzhodnega krščanstva v njegovih delih." 

Viktorin se je v prvi vrsti zgledoval pri aleksandrijskem učenjaku 
Origenu. Imenovati ga moremo najstarejšega in poleg Hilarija, Evzebija 
iz Vercel ter mladega Hijeronima najzvestejšega Origenovega privrženca 
na Zahodu." Med latinskimi posnemovalci Origena ga Hijeronim navaja 
na prvem mestu, pred Hilarijem in Ambrozijem."? Iz njegovih poročil 
moremo sklepati, da Viktorin ni epigonsko posnemal ali celo prevajal oz. 
prirejal Origenovih del, temveč da jim je tako kot Hilarij vlil lastnega 
duha"! Vendar pa so mu manjkali vzornikov ustvarjalni zamah in bolj 
naklonjene razmere, zato se njegova dela po obsegu in globini ne morejo 
primerjati z obsežnimi Origenovimi komentarji, po lepoti jezika pa tudi 
ne s Hilarijevimi. Pač pa so bili njegovi biblijski komentarji prežeti z glo- 
boko pobožnostjo in niso bili omadeževani z zahrbtnim ali napadalnim 
pisanjem, zato je Hijeronim Viktorina prišteval med stebre katoliške 
cerkve.® 

Postavlja se vprašanje, koliko je Viktorin neposredno dolgoval svojemu 
aleksandrijskemu vzorniku. Spričo dejstva, da je izgubljenega približno 
devet desetin Viktorinovega opusa in znaten del Origenovega opusa, ter 
da edini ohranjen Viktorinov komentar ni mogel nastati pod Origenovim 
vplivom, ker ta ni napisal komentarja k Razodetju," je to nemogoče ugo- 
toviti. Ker je v ohranjenih Viktorinovih spisih Origenove dediščine prav 
malo, moramo v tem oziru verjeti sodbi Hijeronima, največjega pozna- 
valca krščanske književnosti v svoji dobi. To se da zaslediti le pri enem 
mestu iz komentarja k Pridigarju, za katero Hijeronim pravi, da zastopata 
Origen in Viktorin enako, in sicer alegorično interpretacijo." V komen- 
tarju k Razodetju zasledimo zelo verjetno od Origena izposojeno napačno 
predstavo, da so bili senatski sklepi pravna podlaga za preganjanje kristja- 
nov. Origenov izredni pomen za oblikovanje Viktorinove latinske ekse- 
geze temelji na dejstvu, da je bil sam med Grki največji zastopnik tiste 
književne smeri, ki se ji je Viktorin skoraj v celoti posvetil. Viktorin je na ta 
način postal most, ki je povezoval grško biblijsko eksegezo z latinskim 
krščanskim svetom Zahoda. Origenov vpliv na Viktorina je toliko bolj 

4 Gl. navedena mesta v op. 49—51, 190, 191. 
4 HIERONYMUS, Epistula 61,2 (cit. ed. II, 111). 
50 Epistula adversus Rufinum 14 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 86). 
st Epistula 84,7 (cit. ed. IV, 134). 
st Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 2). 
5 Gl, op.75; E.-B. ALLO, Saint Jean. L’apocalypse, Paris 19338, CCXXXIX. 
54 In Ecclesiasten 4,13/16 (ed. M. ADRIAEN, CCSL 72, 1959, 290). 
55 Gl. op. 143. 

19 Acta ecclesiastia 8 289



zanimiv in nenavaden, ker je bil aleksandrijski učenjak velik nasprotnik 
milenarizma.** 

Gotovo precej večji kakor bi sodili po redkih omembah v ostankih 
Viktorinovega opusa je bil vpliv Hipolita, ki je ravno tako težko dojemljiv 
kakor Origenov. Hipolit je bil Viktorinu blizu z alegorično biblijsko ekse- 
gezo in z velikim zanimanjem za eshatologijo."" V nekaterih potezah svoje 
teologije je Viktorinu presenetljivo podoben.’® Še naprej ostajajo deljena 
mnenja o tem, ali je bil Hipolit milenarist ali ne. Če drži hipoteza, da gre 
v primeru anonimnega latinskega komentarja Matejevega evangelija za 
predelavo Hipolitovega spisa, se iz njega razodeva ta veliki cerkveni uče- 
njak iz prve polovice tretjega stoletja kot umirjen milenarist spiritualnega 
tipa, kakršen je bil tudi Viktorin." Zlasti pa odražajo Viktorinova dela 
tako v terminologiji kakor tudi v idejah velik vpliv Ireneja Lugdunskega. 
S svojim velikim zanimanjem za eshatologijo, kot milenarist in kot borec 
proti herezijam, je Irenej do tolikšne mere vplival na Viktorina, da je vsaj 
v ohranjenih spisih zasenčil Origenov vpliv." V ohranjenem fragmentu, 
ki je bil verjetno sestavni del izgubljenega komentarja k Matejevemu 
evangeliju, se je pri izračunu kronologije Kristusovega življenja zgledoval 
po jeruzalemskem škofu Aleksandru." 

Z ozirom na vplive, ki jih je dobil iz grške književnosti, stoji Viktorin 
nekako na sredi med Vzhodom in Zahodom. Medtem ko za njegov celotni 
opus navaja Hijeronim Origena kot glavnega vzornika, pa se v ohranjenih 
spisih v znatnejši meri odraža vpliv dveh velikih grških krščanskih mislecev 
Zahoda, Ireneja in Hipolita. 

Bistveno manj kakor po grških se je petovionski škof zgledoval po 
latinskih avtorjih, vendar tega vpliva ne smemo povsem prezreti ali mini- 
mizirati. Za tako majhen vpliv latinskih piscev je več vzrokov. Predvsem 
je Viktorin bolje znal grško kakor latinsko in so mu bila zaradi tega grška 
dela za razumevanje lažje dostopna. Poleg tega je bila v tisti dobi grška 
teološka misel bolj razvita in zato bolj atraktivna kakor latinska. Pred- 
vsem pa je bil Viktorin v tisti literarni zvrsti, ki se ji je skoraj v celoti 
posvečal, v latinskem svetu začetnik in se ni imel po kom zgledovati. 
Nasprotno, s svojim ne ravno blestečim znanjem latinščine je moral 
šele utirati pot tej zvrsti, nanovo kovati terminologijo in snovati način 

5 G.BARDY, Millénarisme, DTC 10/2, 1929, 1762s.; A.FLICHE-V. MARTIN, 
Storia della Chiesa II, 110 (55). 

57 Prim. HIERONYMUS, Epistula 36,16 (cit. ed. II, 63 ss.). 
58 Gl. op. 150 in 210. 
59 Gl. op. 46 (a). 
s Gl. F. R. MONTGOMERY HITCHCOCK, Loofs’ Asiatic Source (IQA) and the 

Ps-Justin De Resurrectione, Zeitschrift für Neutestament. Wissenschaft 36, 1937, 38 ss.; 
prim. op. 94, 106, 110, 150, 164, 176, 178, 209 in 237. 

9 Gl. op. 44. 
® Povsem negativno stališče o vplivu latinskih cerkvenih piscev na Viktorina je 

zastopal J. HAUSSLEITER, Prolegomena, X. 

290



pisanja, kar gotovo ni bilo lahko delo. Kljub majhnemu deležu latinskih 
cerkvenih očetov pri njegovem idejnem oblikovanju moremo z gotovostjo 
reči, da je poznal temeljna dela najstarejše latinske krščanske književnosti: 
zelo verjetno Muratorijev fragment," morda Minucija Feliksa," nedvomno 
Tertulijana® in Ciprijana in verjetno tudi Komodijana.® 

4. Hijeronimov odnos do Viktorina 

Viktorin po jeziku svojih del spada v latinsko cerkveno književnost, 
a je v njej spričo izrazite grške usmerjenosti nekakšen tujec. Z biblijsko 
eksegezo je razvoj latinske cerkvene književnosti prehitel za skoraj celo 
stoletje, saj je pravega naslednika imel šele v svojem rojaku Hijeronimu. 

® Prim. op. 140 in 172. 
% Uvodni stavek v Viktorinov Tractatus de fabrica mundi (ed. J. HAUSSL., p.3, 

v.2: »Cogitanti mihi (et) una cum animo meo conferenti...«) spominja na uvodno 
misel v Minucija Feliksa spis Octavius, 1,1 (»Cogitanti mihi et cum animo meo... 
recensenti«; ed. G. H. RENDALL, LCL, 1966", 314). Na ta način sta oba pisca predočila 

svoje duhovno spoznanje kot motiv, ki ju je vodil k pisanju. To ni Minucijeva izvirna 
poteza, po kateri bi se Viktorin nujno zgledoval, saj srečamo tak način uvajanja v spis 
pri Ciceronu, Apuleju, Ciprijanu in Laktanciju (vsa mesta navaja H. KOCH, Cypria- 
nische Untersuchungen, Arbeiten zur Kirchengeschichte 4, Bonn 1926, 374), zato mo- 
remo tak način uvajanja v spis označiti kot stilistično figuro. Ker je pred Viktorinom 
uvodna formula najbolj podobna Viktorinovi prav pri Minuciju Feliksu, morebitnih vpli- 
vov ne moremo izključiti. 

% Viktorin je navajal Tertulijana na dveh mestih v Traktatu in (morda?) na enem 
mestu v komentarju k Razodetju: Tractatus 1 (H.3,5—7; gl. J. MEHLMANN, Tertul- 
liani Apologeticum a Victorino Petavionensi citatum, Sacris erudiri 15, 1964, 413—419); 
Tractatus 5 (H.5,19; gl.v tekstnokritičnem aparatu in J. MEHLMANN, o.c., 414 
op. 5); Commentarius in Apoc. 5,1 (H. 62,3; gl. T. NAGY, Die Geschichte des Christen- 
tums (kot v op. 31), 40 op. 69). 

% H. KOCH, Cyprianischa Untersuchungen, 473 s.; prim. op. 107. 
© O Komodijanovi osebnosti je malo znanega; najbrž gre za kristjana z Vzhoda 

Sirije?), ki je deloval na Zahodu v drugi polovici 3. stoletja (po vsej verjetnosti je do- 
živel Valerijanovo preganjanje kristjanov; gl. B. ALTANER-A. STUIBER, Patrologie, 
181 s.; J. GAGE, Commodien et le moment millénariste du Ile siècle (258—262 ap. ].-C.), 
Revue d’histoire et de philosophie religieuses 41, 1961, 355—378). Komodijanova 
pesnitev Carmen apologeticum vsebuje celo vrsto potez, ki presenetljivo spominjajo na 
Viktorina: 

a) Izrazit milenarizem, značilen za več piscev 3. stoletja. 
b) Ideja o oživljenem Neronu (Nero redivivus) kot preganjalcu kristjanov. Neron 

nastopa kot Antikrist v sedmem (Valerijanovem) preganjanju kristjanov (prim. op. 154; 
J. GAGE, 358 ss.). 

©) Antijudovska usmerjenost; Neron je vladar, »vreden« Judov in poganov (prim. 
J. GAGE, 367). 

© Predstava, da je senat kriv preganjanja kristjanov (prim. op. 143 in J. GAGE, 
370 s.). 

Študija o podobnosti med obema avtorjema in o zelo verjetnih Komodijanovih 
vplivih na Viktorina je še vedno desiderat.Se največ nam o tem komajda načetem 
vprašanju posreduje H. WAITZ, o. c. (kot v op. 46č), 93—97. 

si 291



Ker je Hijeronim daleč najpomembnejši poročevalec o Viktorinu, ker je 
njegov daljni rojak in ker je v nekem smislu njegov nadaljevalec, je po- 
membno poznavanje njegovega razmerja do petovionskega škofa. Hije- 
ronimov odnos do Viktorina se kaže kot večplasten, vendar ga je zaradi 
tega, ker se je ohranilo tako malo Viktorinovih del, težko v celoti dojeti. 
Hijeronimova sodba o Viktorinu je na nekaterih mestih dokaj pohvalna. 
Pohvala se nanaša predvsem na Viktorinovo globoko znanje, pobožnost 
in neoporečen značaj." Po drugi strani pa je Hijeronim trdo grajal Vikto- 
rinov jezik in slog," o katerem že avtor sam ni imel visokega mnenja. 
Opazka, da je imel le voljo do znanja, ne pa znanja samega, je skorajda 
zlobna in je gotovo preostra."! Ob primerjavi svojih latinskih predhod- 
nikov na področju biblijske eksegeze izraža večjo naklonjenost Hilariju 
kakor Viktorinu, tudi zaradi bolj izbranega izražanja galskega škofa." 
Viktorina vseskozi uvršča med latinske krščanske pisce, med katerimi pa 
mu po formalnih jezikovnih in stilističnih merilih obenem z Arnobijem pri- 
soja zadnje mesto." Z nasprotovanjem Viktorinovemu milenarizmu je 
Hijeronim od kritike estetskih značilnosti preše! h kritiki vsebinske plati 
spisov petovionskega škofa. V celoti gledano je Hijeronimova sodba o 
svojem rojaku in literarnem predhodniku precej neuravnotežena in odraža 
njegov strasten, nepremišljen in nepredvidljiv značaj" V njej prevla- 

% In Esaiam, Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73, 1963, 3); Epistula 84,7 
(cit. ed. IV, 134; izraz »fidelior« se v tem primeru lahko nanaša na Viktorinovo po- 
božnost, morda tudi na zvestobo pri podajanju Origenovih del, kot je menil M. 
NAPOTNIK, o. c., 76); Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 
2); v uvodu k svoji predelavi Viktorinovega komentarja ga apostrofira z »vir egregius« 
(Prologus Hieronymi; H. 14, 7—8). 

se Epistula 58,10 (cit. ed. III, 84): »Inclyto Victorinus martyrio coronatus, quod 
intellegit elogui non potest.« 

70 Tractatus 9 (H. 8, 6—7): »... tamen, ut mens parva poterit, conabor ostendere.« 
Oznako, ki je obenem odraz krščanske skromnosti in neke vrste »captatio benevolentiae«, 
moremo razumeti tudi tako, da je avtor mislil z njo ne le na obliko in način pisanja, 
temveč tudi na njegovo vsebino. 

71 Epistula 70,5 (cit.ed.lll, 214): »Victorino martyri in libris suis, licet desit 
eruditio, tamen non deest eruditionis voluntas.« 

7 Prim. Epistula 61,2 (cit. ed. III, 111); 84,7 (IV, 134); Praefatio in omelias Origenis 
super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL et cet., SC 87, 1962, 96; Hilarijev in 
Viktorinov komentar k Matejevemu evangeliju sta bila napisana »diverso sermone«; gl. 
Introduction, 69 s.). Hieronim se pohvalno izraža o Hilarijevem slogu na več mestih 
(npr. Epistula 58,10 (cit. ed. Ill, 84); De viris illustribus 100 (PL 23, 701; »elegans 
libellus«), o Viktorinovem nikdar. 

73 Epistula 58,10 (cit. ed. III, 83 s.). 
74 Prav tako je Hijeronim neuravnoteženo sodil drugega svojega rojaka, oglejskega 

škofa Fortunacijana. Medtem ko so se mu leta 377 zdeli njegovi komentarji k evan- 
gelijem izvrstni, tako rekoč »margarita de eveangelio« (Epistula 10,3 (cit.ed.I, 29)), 
je o njih leta 392 zapisal, da so sestavljeni »brevi et rustico sermone« (De viris ill. 97 
(PL 23, 697)), o njihovem avtorju pa je nekaj let prej zapisal, da je »sensibus hebes et 
verbis« (Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL 
et cet., SC 87, 1962, 94; gl. tudi Introduction, 68)). Gl. G. CUSCITO, Cristianesimo 
antico, 197 s. 

292



dujejo po teži argumentov negativne ocene nad pozitivnimi. Viktorina sicer 
visoko ceni kot človeka in kristjana, manj kot učenjaka in literarnega 
ustvarjalca. Verjetno je velika kritičnost odraz dejstva, da se je Hijeronim 
udejstvoval na istem področju kakor Viktorin in je s kritično sodbo nje- 
govih del skušal posredno afirmirati lastne ustvarjalne napore. 

Druga plat Hijeronimovega odnosa do Viktorina se kaže ob vprašanju, 
koliko Viktorinovih misli je prevzel v svoja dela. Z izjemo treh Mojzesovih 
knjig in Razodetja je Hijeronim napisal komentarje k vsem svetopisemskim 
knjigam, ki jih je tolmačil Viktorin. Da bi lažje sledili razvojni poti latinske 
eksegeze od Viktorina do Hijeronima," naj nam služi priložena preglednica. 

Kljub temu, da vprašanju ne moremo priti do dna spričo dejstva, da 
je toliko Viktorinovih del izgubljenih, naj podamo nekaj opažanj. 

Hijeronim na nekaterih mestih v komentarju k preroškim knjigam 
v izrazoslovju in idejah odraža duha Viktorinovih del, kolikor lahko pre- 
sodimo na podlagi sorodnosti z nekaterimi mesti v komentarju k Razo- 
detju."" Posamezne misli v Hijeronimovih komentarjih so skoraj gotovo 
sposojene od Viktorina. Zlasti so Viktorinove misli in nazori navzoči 
v Hijeronimovih delih na vseh tistih mestih, kjer je pisec naletel na 
vprašanje milenaristične interpretacije. Na vseh teh mestih se je Hijeronim 
od petovionskega škofa izrecno distanciral.”” Vsebinski odnos med Vikto- 
rinom in Hijeronimom se nam kaže na najbolj razviden način ravno ob 
analizi razlik med Viktorinovim originalom in Hijeronimovo predelavo 
komentarja k Razodetju. Z izjemo nestrinjanja z Viktorinovo milenari- 
stično razlago, zaradi česar je nanovo napisal komentar zadnjih poglavij 
Razodetja, popravkov v razumevanju kristološke dogme, kar je odraz 
razvoja le te od konca tretjega do konca četrtega stoletja, in jezikovno 
stilističnih retuš, sta oba teksta v jedru enaka. Na podlagi te primerjave 
bi mogli soditi, da je Viktorinova dediščina v Hijeronimovih spisih 
precejšnja, celo to, da bi si Hijeronimovo eksegezo brez Viktorinove 
težko predstavljali. Vendar pa nas sam Hijeronim navaja k previdnosti." 

3 V primerjavi z latinsko eksegetsko književno produkcijo je bila grška enormna. 
Samo Origenes je napisal k skoraj vsem svetopisemskim knjigam celo vrsto komentar- 
jev (volumina), komentiranih izvlečkov (excerpta) in pridig (bomiliae) (HIERONYMUS, 
Epistula 33,4 (cit.ed. ll, 40ss.); A. HARNACK, Geschichte 11/2 (kot v op.4), 37 ss.). 
Kljub temu nas ne sme presenetiti izjemno majhno število Origenovih citatov v Vikto- 
rinovem komentarju k Razodetju (J. HAUSSLEITER beleži samo enega; gl. op. 143). 
Origen namreč ni napisal nobenega komentarja ali homilije k tej novozavezni knjigi. 
Številne komentarje k svetopisemskim knjigam, tudi k Razodetju, je napisal Hipolit 
(HIERONYMUS, De viris illustribus 61 (PL 23, 671—3): »Scripsit nonnullos in Scriptu- 
ras commentarios, e quibus hos reperi: in tčajepov, et in Exodum, in Canticum Can- 
ticorum, in Genesim, et in Zachariam: de Psalmis, et in Isaiam, de Daniele, de Apocalyp- 
si, de Proverbiis, de Ecclesiaste . . .« Gl. E.-B. ALLO, o. c. (kot v op. 53), CCXXXVIII. 

76 Več takih mest navaja J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XVII ss. 
© Gl. op.190s. 
® In Matheum, Praefatio (edd. D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 5): 

»... Latinorum Hilarii, Victorini, Fortunatiani opuscula, e quibus ... parva carperem ....« 

293



Preglednica IV: Latinska biblijska eksegeza od začetkov do svetega Hijeronima 

ANONYMUS VICTORINUS FORTUNATIANUS 

X In Matthaeum — Commentarii X Commentarii in 
fragmenta In Genesim Evangelia 
(2. pol. — In Exodum (ohranjeni 3 frg., 
3. stoletja) — In Leviticum nastalo pod 

— In Isaiam Konstantinom) 
— In Ezechiel 
— In Abacuc 
— In Ecclesiasten 
— In Cantica 

canticorum 
— In Matthaeum 
+ In Apocalysim 

(ca. 280—304) 

ANONYMUS TYCONIUS CHROMATIUS 

X Opus imperfectum X Commentarius + Tractatus in 
in Matthaeum in Apocalysim Matthaeum 
(2. pol. 4. (ca. 380) (388—408) 
stoletja) 

X Arriani 
cuiusdam 
expositionis 
evangelii 
secundum 
Lucam 
fragmenta 

+ v celoti ohranjena dela 

X fragmentarno ohranjena dela 

— izgubljena dela 

294



RETICIUS EUSEBIUS VERC. HILARIUS 

— Commentarius — Origenis + Commentarius 
in Cantica Commentarii in Matthaeum 
canticorum in Psalmos (ca. 355) 
(pod. Konst.) (prevod) + Tractatus 

super psalmos 
(ca. 360/67) 

+ Tractatus in 
Job (364/66) 

— In Cantica 
canticorum (?) 

AMBROSIUS AMBROSIASTER HIERONYMUS 

+ Expositio + Commentaria ii + Hebraicae guaest. 
evang. sec. epistolas b. + Comm. in psalmos 
Lucam Pauli + Comm. in Ecclesiast. 

+ Expositio in (366—384) + Comm. in Esaiam 
Psalmum CXVIII + In Hieremiam 

+ Expostio in + In Hiezechielem 
septem visiones + In Danielem 
libri Apocalypsis + In prophetas 

+ Comm. in Cantica minores (In 
canticorum Osee, In Ioelem, 

+ Hexačmeron In Amos, In 
+ De paradiso, Abdiam, In Ionam 
+ De Cain et Abel, In Michaeam, In 
+ De Noe, De Abraham, Naum, In Abacuc, 
+ De Isaac, De Iacob, In Sophoniam, In 
+ De Ioseph, De patriarchis, Aggaeum, In 
+ De fuga saeculi, De Zachariam, 

interpell. Iob et David, In Malachiam) 
+ Apologia David I, II, + In Matheum 
+ De Helia, De Nabuthae, + In 4 epist. Pauli 
+ De Tobia, Explanatio (Phil., Gal., Eph., 

super Psalmos XII Tit). 
+ In Isaiam 

295



V Hijeronimovem odnosu do Viktorinovih del moremo videti enega 
glavnih vzrokov za to, da se je Viktorinov opus v tako veliki meri izgubil. 
Hijeronimovi jezikovno boljši in dogmatično neoporečni biblijski komen- 
tarji, ki so vsebovali vse še »uporabne« sestavine Viktorinovih del, so 
povsem zasenčili okorne, dogmatično »sumljive« komentarje petovionskega 
škofa. Da je Hijeronim resnično glavni krivec za to, da se je Viktorinov 
opus skoraj v celoti izgubil, govori dejstvo, da se je med vsemi njegovimi 
deli ohranilo tisto, ki ga je Hijeronim samo »popravil« in ga ni zasenčil 
z lastnim izdelkom," medtem ko so Viktorinove komentarje k trem 
Mojzesovim knjigam, ki jih Hijeronim ni komentiral, zasenčili Ambro- 
zijevi traktati. Dejstvo, da se je ohranil tudi Viktorinov izvirnik komen- 
tarja k Razodetju, moremo pripisati samo srečnemu naključju. Vse ostale 
Viktorinove komentarje je kot oblikovno in vsebinsko presežene in zato 
»odvečne« odplavil tok časa. 

Še pred nastankom Hijeronimovih komentarjev so bili Viktorinovi 
komentarji precej razširjeni po latinskem Zahodu. Zasledimo jih lahko 
predvsem v dveh mestih, ki sta bili ključnega pomena za razvoj latinske 
krščanske književnosti v drugi polovici četrtega stoletja in za prodor teh 
spisov na Zahod: v bližnjem Ogleju, kjer so jih brali in v svojih delih 
navajali tamkajšnji cerkveni očetje (morda že Fortunacijan, gotovo Kro- 
macij? in Rufin"), in zlasti v Rimu, kjer se je zbiralo vse duhovno blago 
krščanskega Zahoda. Tukaj so po izbruhu Origenskega spora v nekem 
smislu nadomeščali Origenove komentarje, ki so tedaj očitno vse bolj iz- 
ginjali iz knjižnega obtoka." V petem stoletju so bili Viktorinovi biblijski 
komentarji povsem v senci Hijeronimovih in se le redko omenjajo. Zelo 
verjetno so jih tedaj še hranili po javnih knjižnicah v velikih središčih 
verske učenosti, tako gotovo ne le v Italiji, temveč tudi v Afriki, Galiji(?) in 
Britaniji, v manjši meri pa v Hispaniji, kakor lahko sklepamo iz Orozijeve- 

© Gl. op. 119. 
80 CHROMATIUS, Tractatus in Matthaeum, Prologus 4; 7 (edd. R. ETAIX-]. LE- 

MARIE, CCSL 9 A, 1974, 186, v. 49/50; 187, v. 83/94; 188, v. 131/150; 189, v. 155/164); 
IDEM, Sermo XVII A, 1 (ibidem, 80, v. 9/10 = SC 154, 1969, 277 (op. 1)). 

Med oglejskimi cerkvenimi očeti je Viktorinova dela verjetno poznal že škof 
Fortunacijan (342/3 — ca.368), pisec komentarjev k evangelijem (gl. preglednico). Ker 
so se ohranili zelo skromni ostanki njegovih del, se tega ne da dokazati. 

81 HIERONYMUS, Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 
2) graja Rufina, ker ne upošteva del Ambrozija, Hilarija in Viktorina, dasi jih nedvom- 
no pozna. 

® O tem nam poroča zanimivo epizodo OROSIUS, Commonitorium de errore 
Priscillianistarum et Origenistarum 3 (PL 31, 1214 = PL 42, 667 s.): »Tunc duo cives 
mei Avitus et alius Avitus, cum aim tam turpem confusionem (sc. Priscilliani errore 
ortam) per se ipsam veritas sola nudaret, peregrina petierunt. Nam unus Hierosolymam, 
alius Romam profectus est. Reversi, unus rettulit Origenem, alius Victorinum; ex 
his duobus, alter alteri cessit: Priscillianum tamen ambo damnarunt. Victorinum parum 
novimus ...« 

296



ga poročila." Zadnji udarec jim je dal tako imenovani Gelazijev dekret 
o dovoljenih in nedovoljenih knjigah, ki jih je, očitno zaradi milenarizma 
in privrženosti Origenovim naukom, razglasil za apokrifne.** To pa je 
pomenilo, da so ti spisi odtlej izginili iz javnih knjižnic, da jih niso več 
brali, študirali in prepisovali. Kot edina izjema se je ohranil komentar k 
Razodetju v Hijeronimovi predelavi. Tega zla usoda ni prizadela, ker 
je nosil pečat Hijeronimove avtoritete. Ta komentar so pogosto upo- 
rabljali zgodnjesrednjeveški pisci Zahoda kot enega redkih komentarjev 
k Razodetju, ki se je ohranil iz antike, saj so jim bili grški komentarji 
Ze zaradi jezikovnega neznanja nerazumljivi." 

V potopu, ki je v petem in šestem stoletju zajel Viktorinova dela, sta 
se po srečnem naključju rešila dva spisa: Tractatus de fabrica mundi in 
Commentarius in Apocalypsim. 

# Od afriških piscev je Viktorinove spise kot prvi uporabljal LACTANTIUS, 
Divinae institutiones 4,20 (PL 6, 514; gl. tudi J. FISCHER, Die Einheit der beiden Testa- 
mente bei Laktanz, Viktorin von Pettau und deren Quellen, Münchener Theologische 
Zeitschrift 1/3, 1950, 96—101; morda je prišel v stik z Viktorinovimi deli šele v Treverih v 
Galiji, kjer se je zadrževal po 1.317). Morda je Viktorinove spise uporabljal ca. 380 afriški 
donatist TYCONIUS, precej verjetno ca. 540 hadrumetanski škof PRIMASIUS in gotovo 
Ps, AUGUSTINUS (na prehodu iz 6. v 7.stol.). Od hispanskih piscev je Viktorina zelo 
verjetno poznal APRINGIUS (6.stol.; gl.op.85). O razširjenosti Viktorinovih spisov 
v Galiji in Britaniji gl. op. 183. 

# Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis (zbirka sicer ni 
avtentična, temveč je verjetno v začetku 6.stol. v južni Galiji nastalo delo, ki pa je 
bilo napisano v znatni meri na podlagi avtentičnih starejših papeških dokumentov; 
gl. E. DEKKERS-A. GAAR, Clavis patrum Lattinorum (kot v op. 46), n. 1676; B. ALTA- 
NER-A. STUIBER, Patrologie (kot v op.31), 463), navaja med nedovoljenimi spisi, ki se 
jih morajo katoličani izogibati (»a catholicis vitanda sunt«) tudi »opuscula Victorini Pe- 
tabionensis dpocrypha« (Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis 
V, 7; ed. E. v. DOBSCHUTZ, Texte und Untersuchungen, 38 Bd., H.4, Leipzig 1912, 
13; 56; 84; 316 s.). 

#5 Posebno razpravo bi veljalo posvetiti vprašanju, v kolikšni meri so se pozno- 
antični in zgodnjesrednjeveški komentatorji Razodetja opirali na Viktorinov komentar, 
bodisi v izvirniku, bodisi v Hijeronimovi predelavi. Gotovo ali zelo verjetno so Vikto- 
rinovo delo poznali in iz njega črpali v svojih komentarjih Razodetja Ps. AUGUSTINUS 
(PL 35, 2417—2452), BEATUS (ed. H. A. SANDERS, Papers and Monographs of the Ame- 
rican Academy in Rome 7, 1930, zlasti str. 303, 330, 334, 343, 457, 460), ALCUINUS (PL 
100, 1085—1156) in INCERTUS AUCTOR (rec. G. Lo MENZO RAPISARDA, Miscella- 
nea di studi di letteratura cristiana antica 16, 1966, 1—137). Preveriti bi veljalo morebitno 

prisotnost Viktorinovih idej pri sledečih komentatorjih Razodetja: TYCONIUS AFER (PL 

Suppl. 1, 1958, 622—652), PRIMASIUS (PL 68, 793—936), CASSIODORUS (PL 70, 
1405—1424) BEDA VENERABILIS (PL 93, 129—206), APRINGIUS (M. FEROTIN, 
Apringius de Beja, son Commentaire de PApocalypse, Paris 1900), WALFRIDUS STRA- 
BUS (PL 114, 709—752), HAYMO (PL 117, 937—1220); vrsto latinskih komentatorjev 
Razodetja, vse do Joachima da Fiore, navaja E.-B. ALLO, Saint Jean. L’apocalypse, Paris 
1933, CCXLVII s.; gl. tudi Commentary on Revelation, by H.BARCLAY SWETE, 
Grand Rapids (Michigan) 1977, CCII s.



5. Traktat o stvarjenju sveta 

»Codex Lambethanus« iz desetega ali enajstega stoletja, nekdaj last 
Canterburyjskega nadškofa, vsebuje poleg vrste krajših spisov tudi sesta- 
vek z naslovom »Tractatus Victorini de fabrica mundi«, ki ga je že prvi 
izdajatelj G. W. Cave leta 1688 na podlagi jezikovnih značilnosti in mile- 
narističnih idej po pravici pripisal petovionskemu škofu Viktorinu.8 

Tractatus mora biti z ozirom na jezik in stil Viktorinovo starejše 
delo, nastalo vsekakor pred Komentarjem k Razodetju.” To je prvi 
tovrsten spis v latinski krščanski književnosti. O njegovih grških pred- 
hodnikih moremo le domnevati. Medtem ko alegorična interpretacija 
geneze in simbolika števil kažeta na Origenov vpliv," pa oblika dela, 
tematika in obseg, milenaristične razlage in velik interes za kronologijo 
kažejo bolj na vpliv Hipolita. Oba, Origen in Hipolit, sta napisala ver- 
jetno edina grška predhodnika našega spisa, razpravi o šestih dneh geneze, 
ki sta se v celoti izgubili." To je kratka razprava o tednu, v katerem 
je Bog ustvaril svet. Tega tedna stvarjenja sveta, ki je »kraljica vseh 
tednov«," Viktorin ni predstavil sistematično kot komentar k prvemu 
poglavju Geneze, temveč je nekatere sestavine biblijske pripovedi poudaril, 
druge pa povsem izpustil. Spis je tako po tematiki kakor po obsegu smi- 
selna in zaključena celota in ne fragment kakega večjega komentarja 
Geneze.! Avtor uvodoma razmišlja o izredni naglici, v kateri je nastala 
tako popolna in kompleksna stvaritev, »okras« božjega veličanstva." 

%4 J, HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVII ss; M. NAPOTNIK, o.c., 187 .; tekstno- 
kritična izdaja spisa: H., 1—9; angl. prevod: The Ante-Nicene Fathers. Translations of the 
Writings of the Fathers down to A. D. 325, vol. VII, Grand Rapids (Michigan) 1979", 341 

—343 (transl. by R. E. WALLIS). Celoten spis je na kratko predstavil J. DANIELOU, Les 
origines du christianisme latin, Paris 1978, 114—116. 

* J, HAUSSLEITER, Prolegomena, XXX. V Traktatu je Viktorinov jezik še bolj pod 
vplivom grščine kakor v Komentarju. V njem uporablja avtor celo vrsto grecizmov, 
zlasti za krščanske strokovne izraze, kot so tetras (c. 3), parasceue (c.4), allophylus (c. 
5; 6), thronus (c.8; 10; v Komentarju uporablja vedno latinski termin solium), pente- 
coste (c.8). Gl. H., 167 ss. (Index verborum). Opazna slogovna razlika med obema spi- 
soma je, da postavlja avtor v Traktatu kazalni zaimek iste = hic vedno za odnosni 
samostalnik, v Komentarju pa pred njega (H. 184, s. v. iste). 

#8 G, BARDY, o.c. (kot v op. 31), 2284. 
"a Hipolitov spis z naslovom El vhy 'E&ehtepov omenjata EUSEBIUS, H. E. 6,22 

(ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 122) in HIERONYMUS, De viris illustribus 61 (PL 23, 
671; gl. op.75 in A. HARNACK, Geschichte, II/2 (kot v op.4), 242). Origenov spis 
s tem naslovom omenja HIERONYMUS, Epistulae 84,7 (cit. ed. IV, 134), ki pravi, da je 
»nuper Ambrosius sic Exaemeron illius (sc. Origenis) conpilavit, ut magis Hippolyti 
sententias Basiliique segueretur«. Morda je bil podobne vsebine tudi Irenejev izgubljeni 
spis Ilepl 8yčodčoc, ki ga omenja EUSEBIUS, H. E. 5,20,1 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 
61). 

® Tractatus 1 (H. 3,10): »omnium septimanarum regina«. 
% Da gre najbrž za fragment izgubljenega komentarja h Genezi je napačno sodil 

M. NAPOTNIK, o. c. 187. 
ss Tractatus 1 (H.3,2—6); o izvoru, razvoju in vsebini predstave o božjem stvarstvu 

298



Pisec je osredotočil svoje zanimanje na prvi in četrti dan geneze, na tre- 
nutke, ko je Bog ustvaril »nebesne«, najmanj zemeljske dele stvarstva: 
svetlobo in temo, časovno razdeljeno na dan in noč, sonce in mesec, na 
podlagi katerih je nastala smotrna delitev časa na leta, letne čase, mesece, 
dneve in ure. Iz razlage teh dveh dni stvarjenja veje antropocentrična 
usmerjenost pisca, po katerem naj bi bila ustvaritev človeka končni smisel 
božjega prizadevanja. Bog naj bi še pred stvarjenjem upošteval človeka 
tako, da bi vsako stvaritev prilagodil človekovim bodočim potrebam: 
razdelitev svetlobe na dvanajst dnevnih in nočnih ur naj bi urejala člo- 
vekovo delo in počitek, nebesna telesa naj bi urejala njegov letni življenjski 
ritem." 

Viktorin je pripisoval poseben pomen srednjemu, četrtemu dnevu 
stvarjenja. Ta dan označuje simbolika števila štiri, ki po pomenu komaj 
zaostaja za pomenom simbolike popolnega števila sedem. Pri naštevanju 
glavnih atributov števila štiri (štirje elementi, ki sestavljajo svet, štirje 
letni časi, štiri živali pred božjim prestolom, štirje evangeliji, štiri rajske 
reke, štiri generacije ljudstev od Adama do Odrešenikovega prihoda), 
nam pade v oči soočanje in enakovredno upoštevanje starozaveznih in 
novozaveznih elementov. Za Viktorina sta oba dela Svetega pisma povsem 
enakovredna, ker se med seboj dopolnjujeta in potrjujeta. Morda je to 
ena od antimarcionističnih potez spisa." Velikemu starozaveznemu po- 
menu četrtega dne v tednu (današnji sredi) ustreza tudi pomemben do- 
godek iz evangelijev: Jezusovo prijetje." 

Še večjo pozornost posveča avtor šestemu dnevu stvarjenja, ko je Bog 
ustvaril iz prsti človeka, gospodarja vseh drugih živih bitij." Ker je Bog 
dajal prednost duhovnemu pred zemeljskim, je ustvaril prej luč kot nebo 
in zemljo, prej angele in nadangele kakor človeka. Viktorin je tukaj uvedel 
Genezi tujo teologijo angelov, ki jo je proti koncu spisa še naprej razvil. 
Pisateljev antropocentrizem pride ponovno na dan, ko pravi, da je Bog 
ustvaril človeka in angele šele na koncu (dasi bi slednji po pomenu sodili 
na prvo mesto) zato, da mu ne bi mogli oponašati, da so mu bili pomoč- 
niki pri stvarjenju sveta." Ta razlaga, za katero v Genezi ne najdemo 
nikakršne opore, kaže, da je Viktorin človeku in angelom pripisoval 

kot okrasu (ornamentum, x8oyuo«) božjega veličanstva, predstave, ki jo je Viktorin 
povzel po Tertulijanu (Apologeticum 17,1 (ed. E. DEKKERS, CCSL 1, 1954, 117), gl. J. 
MEHLMANN, o. c. (kot v op. 65), 414 s. 

93 Tractatus 2 (H. 3,12 — 4,3). 

% Tractatus 3 (H.4,4—17); prim. IRENAEUS, Adversus haereses 3,11,8 (edd. A. 
ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC 211, 1974, 160). 

% Gl. op. 229. 
% Tractatus 3 (H. 4,17—22). 
9 Tractatus 4 (H. 4, 23—26). 
98 Tractatus 4 (H.4, 26—5,7): »Prius tamen angelos atque archangelos creavit, 

(hominem finxit) spiritalia terrenis anteponens . . . Idcirco autem prius opera sua consum- 
mavit, quam angelos crearet et hominem fabricavit, ne forte adiutores se fuisse falsa 
dictione adsevera(re)nt.« 

299



sposobnosti, da lahko soustvarjajo naravo, misel, ki se zdi, če odmislimo 
angele, še danes zelo drzna. Pomenu šestega dne geneze (petka) ustreza 
tudi veliki dogodek iz Jezusovega življenja: mučeniška smrt na križu. 
Tako kot ob opisu srede naletimo ob opisu petka na nizanje sestavin 
Stare in Nove zaveze, le da ima v tem primeru medsebojno usklajevanje 
še večjo težo: istega dne, kot je Bog ustvaril človeka, je Jezus s svojim 
trpljenjem odrešil človeški rod." 

Opis geneze zaključuje opis sedmega dne, sobote, ko je Bog počival 
in blagoslovil svoje delo. Ta opis je pri Viktorinu izrazito antijudovsko 
priostren. Protijudovsko ost izpelje avtor od zunanjih atributov (Judje 
praznujejo soboto, medtem ko tega dne kristjani ne praznujejo, temveč 
se s postom pripravljajo na nedeljsko evharistijo) k vsebinskim (Kristus 
sobote ni maral).!° Antijudovsko priostreno je tudi naštevanje primerov 
iz zgodovine Izraelcev, ko so svetopisemski veljaki kršili zapoved sobot- 
nega praznika, še preden jo je zavestno kršil Kristus." S sedmim dnem 
(soboto) je ustvarjalni krog zaključen. Viktorin je ob opisu sobote kljub 
hoteni antijudovski tendenci zapadel v judaizem, ko je, oblikujoč predstavo 
o kozmičnem tednu, milenaristično interpretiral pomen sobotnega dne 
v perspektivi človeškega življenja na zemlji!" 

Sobotni dan je v krščanskem življenju presežen. Kristjani praznujejo 
osmi dan, nedeljo,!® ki je izven tedenskega sistema geneze. Izjemen pomen 

Odlomek razodeva originalen Viktorinov pogled na stvarjenje angelov, ki se 
razlikuje od predstav tako judovskih kot zgodnjekrščanskih verskih mislecev. Po Vikto- 
rinu naj bi bili angeli ustvarjeni šele šesti dan, torej istega dne kot človek, a neposredno 
pred njim. Noben antični verski mislec ni postavil stvarjenja angelov v tako pozen 
čas ter človeka z angeli do take mere izenačil. Po predstavi judovskih mislecev naj bi 
bili angeli ustvarjeni na začetku geneze, na prvi ali drugi dan stvarjenja (]. MICHL, 
Engel II (jüdisch), RAC 5, 1962, 68; 84). Zgodnjekrščanski misleci so stvarjenje angelov 
prav tako postavljali na začetek geneze; angeli naj bi bili ustvarjeni bodisi istočasno s 
stvarjenjem materije kot njen duhovni antipod, bodisi na prvi dan geneze obenem 
z nastankom svetlobe (ustvarjenje svetlobe naj bi vključevalo tudi ustvarjenje angelov; 
prim. AUGUSTINUS, De civitate dei 119,32 (ed. D.S. WIESEN, LCL, 1968, 460; J. 
MICHL, Engel IV (christlich), RAC 5, 1962, 116 5.). Dokaj nenavadna je Viktorinova 
utemeljitev, zakaj je Bog ustvaril angele in ljudi šele na koncu geneze. Iz te utemeljitve 
moremo izluščiti avtorjevo protignostično ost; po predstavah nekaterih gnostikov naj bi 
namreč angeli ustvarili svet in naj bi sodelovali pri ustvarjenju človeka (J. MICHL, 
Engel III (gnostisch), RAC 5, 1962, 104 s.). Se bolj nenavadna in izvirna pa je Vikto- 
rinova predstava, da je človek ne le gospodar vsega, kar je Bog ustvaril na zemlji in 
v vodi (gl. op.97), temveč da bi mogel, tako kot angeli, ki so v' tej sposobnosti 
izenačeni s človekom (!), sodelovati kot božji pomočnik pri stvarjenju sveta. Viktorin je 
na tem mestu posredno pripisal človeku sposobnosti, kakršnih mu ni dajal noben 
zgodnjekrščanski mislec. 

9 Tractatus 4 (H. 57—8). 
100 Tractatus S (H.5,9—15). O polemiki zgodnjekrščanskih piscev proti judovski 

soboti gl. T. KLAUSER, Fest, RAC 7, 1969, 763. 
101 Tractatus 5—6 (H. 5,15 ss.; 6,1—8). 
19 Tractatus 6 (H. 6,8—16; gl. op. 207, 208). 
108 Tractatus S (H. 5,11—12). 

300



tega dne pojasni Viktorin s tem, da bo na ta dan Bog opravil svojo sodbo 
in bo s tem ta dan pomenil za prave kristjane začetek življenja v nebesih." 

Sedemdnevnemu ciklu stvarjenja sveta ustreza izreden, simboličen 
pomen »popolnega« števila sedem. Sedmim dnem ustreza sedem duhov po 
preroku Izaiji kot pojavnih oblik Sv. Duha.!® Predstavi o sedmerooblič- 
nem Sv. Duhu ustreza plastična predstava nebes, ki se delijo v sedem 
nebesnih sfer. Vsaka nebesna sfera ustreza enemu dnevu geneze in eni od 
pojavnih oblik Sv. Duha. Zadnja, zemlji najbližja nebeška sfera je sfera 
duha božjega strahu, od koder prihajajo na človeka vidna božja zna- 
menja, kot so grom, blisk in strela; ta sfera ustreza sedmemu dnevu ge- 
neze (soboti), ko je Bog blagoslovil in posvetil človeka.!% Predstava, da 
so posamezne pojavne oblike Sv. Duha osmišljale stvarjenje sveta, temelji 
na izrazito alegoričnem načinu interpretacije, na kakršnega naletimo nič- 
kolikokrat v Komentarju k Razodetju. Sedmernost v stvarjenju sveta, v 
pojavnih oblikah Sv. Duha, se odraža na ta način, da število sedem nastopa 
vsepovsod v nebeškem in zemeljskem življenju." 

Vsebinsko doseže traktat vrh v predzadnjem poglavju, ki je posvečeno 
relativni kronološki in deloma vsebinski sinhronizaciji geneze in Kristu- 
sovega življenja kot dveh bistvenih delov Stare in Nove zaveze. Vsakemu 
važnemu dogodku iz Kristusovega življenja kronološko, z ozirom na dan, 
ustreza neki dogodek iz geneze sveta. Predvsem je opazna sinhronizacija 
nastanka sveta z Odrešenikovim prihodom. Viktorinovo izvajanje odraža 
avtorjev velik interes za kronologijo, ki ga izpričuje tudi že omenjeni 
fragment o kronologiji Kristusovega življenja. Kronološka okvira Kristu- 
sovega življenja se v obeh spisih povsem ujemata in govorita v prid istemu 
avtorstvu obeh spisov.!" 

10 Tractatus 6 (H. 5, 22—25). 
105 Tractatus 7 (H. 6,16—23). 
1% Tractatus 7 (H.6,23—7,16). Tudi na tem mestu odraža Viktorinova pripoved 

antropocentrizem. Po Gen 2,3 je Bog blagoslovil in posvetil sedmi dan po zaključku 
stvarjenja, torej se njegov blagoslov nanaša na vso stvaritev in ne le na človeka kot 
poroča Viktorin. Idejo o sedmih nebesih, izhajajočo iz »azijske« teologije (J. DANIELOU, 
Théologie du Judéo-christianisme, Paris—Tournai 1958, 236) srečamo že pri IRENEJU 

(Demonstratio praedicationis apostolicae 9 (ed. L. M. FROIDEVAUX, SC 62, 1959, 
44 s.)) in HIPOLITU (In Danielem 2,29 (edd. G. BARDY-M. LEFEVRE, SC 14, 1947, 

120 5.)). 
10 Tractatus 8 (H.7,17—8,4). Viktorin našteva na podlagi Biblije kar dvajset prime- 

rov pojavljanja števila sedem. Katalog je sestavil verjetno pod vplivom CIPRIJANA, 
Testimonia adversus Judaeos 1,20 (PL 4, 689), le da ta navaja samo deset primerov. 
Viktorin navaja vse primere, ki jih najdemo pri Ciprijanu, vendar v drugačnem vrstnem 
redu. Prim. H. KOCH, o. c. (op. 64), 474. 

Verjetno se tudi na Viktorina nanaša misel, ki jo izraža HIERONYMUS, Epistula 
36,7 (cit. ed. II, 56): »Nonnulli septenarium numerum plenum et perfectum interpretantur 
de multis scripturarum locis testimonia contrahentes ...« Prim. A. GEORGE-P. GRELOT, 
Uvod v Sveto pismo nove zaveze, Celje 1982, 544; 690. 

108 Tractatus 9 (H.8,5—19). Viktorinovo sinhronizacijo Kristusovega življenja in 
geneze si lahko predočimo s sledečo shemo: 

301



Zadnje poglavje je posvečeno dvanajsterni delitvi dneva in noči na ure, 
ki ji ustreza dvanajstero angelov svetlobe in dvanajstero angelov teme, 
podoba štiriindvajsetih starešin, sedečih okrog božjega prestola.!" 

Če gledamo spis v celoti, moremo reči, da to ni le traktat o tednu 
geneze, temveč je s poskusom sinhronizacije Stare in Nove zaveze obenem 
traktat o krščanskem tednu, z ozirom na izredno važno vlogo simboličnih 
števil štiri, sedem in dvanajst pa tudi traktat o pomenu teh števil. Ta šte- 
vilčna simbolika pride do izraza predvsem pri vprašanju avtorjevega po- 
gleda na človeško zgodovino in na človekovo življenje na zemlji, za kate- 
rega moremo reči, da je povsem teološki. Viktorin je razdelil človeško 
zgodovino od nastanka sveta do Odrešenikovega prihoda na štiri ob- 
dobja, katerih glavni mejniki so svetopisemski očaki (Adam — Noe — 
Abraham — Mojzes — Kristus).""" Življenje na zemlji se deli v sedem 
obdobij po tisoč let, ki ustrezajo posameznim dnevom geneze. Vrh doseže 
življenje človeštva na zemlji s sedmim tisočletjem, v katerem bo Kristus 
z izbranci vladal na zemlji." »Popolno« število sedem ne uravnava le 

— ea die Gabrihel angelum Mariae virgini qua die draco Evam seduxit 
evangelizasse 

— ca die spiritum sanctum Mariam virginem qua lucem fecit 
inundasse 

— ca die in carne esse conversum qua terram et aquam fecit 
— ea die in lacte esse conversum qua stellas fecit 
— ea die in sanguine (sc. esse conversum) qua terra et aqua fetus suos 

ediderunt 
— ea die in carne esse conversum qua die hominem de humo 

instruxit 
— ca die natum esse Christum qua hominem finxit 
— eadem die esse passum qua Adam cecidit 
— ea die resurrexisse a mortuis qua lucem fecit 

S to kronološko shemo se ujema izračun v fragmentu (G. MORIN, Notes sur 
Victorin de Pettau, JTS 7, 1906, 459): »Ex quo supputatur eodem die Dominum fuisse 
conceptum quo et resurrexit.«. Oboje ustreza začetnemu aktu geneze (qua lucem fecit). 
Dodatek v padovanskem rokopisu iz 15. stol. (gl. op.44), ki dopolnjuje in popravlja 
prejšnjo kronološko shemo, gotovo ni Viktorinovo delo iz dveh razlogov: 

a) ker se ne ujema z Viktorinovo shemo sinhronizacije (feria VI (petek) anunciatus; 
fer. I (nedelja) natus; fer. V (četrtek) baptizatus; fer. VI (petek) passus; po Viktorinu 
je bil Kristus rojen v petek, po tem dodatku v nedeljo 

b) avtor dodatka uporablja za dneve termine, ki jih Viktorin ne pozna. 
10 Tractatus 10 (H.9,6—12). Po večinskem mnenju je 24 starešin pred božjim 

prestolom (Raz 4,4) vizijska podoba zbora starozaveznih očakov. Predstavo, po kateri 
naj bi bili starešine pred božjim prestolom angeli, zasledimo predvsem na Vzhodu, na 
Zahodu le izjemoma. Gl. J. MICHL, Engel IV (christlich), RAC 5, 1962, 114 in 176. 

10 Tractatus 3 (H.4,13—16). To periodizacijo je verjetno povzel in priredil po 
IRENEJU, Adversus haereses 3,11,8 (edd. A. ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC 211, 
1974, 168ss. (Adam-Noe-Mojzes-Jezus; vendar Fr.gr.11 tako kot Viktorin: Noe- 
Amraham-Mojzes- Jezus; gl. še SC 210, 1974, 286). 

tu Tractatus 6 (H. 6,14—15); gl. op. 207 in 208. 

302



življenja človeštva, temveč tudi s Kristusovim zgledom življenje slehernika, 
ki se, v bistvenih potezah enako kot v starih antičnih predstavah, deli 
na sedem življenjskih dob." 

Viktorinov spis odraža tudi nekaj posvetnega znanja. Domnevati mo- 
remo celo, da se je pisec dokopal do osnov antične (poganske) filozofije, 
saj neodvisno od svetopisemskega izročila, vendar pa ne v nasprotju s 
poznojudovsko in krščansko tradicijo, našteva po Empedoklu štiri ele- 
mente, ki sestavljajo svet." Nekaj dejstev kaže tudi na njegov interes za 
zgodovino. Tega ne odraža le zanimanje za kronologijo in za periodizacijo 
zgodovine, ki je povsem v okviru krščanskih predstav, temveč zlasti 
opazka, da je Makabejec Mat(a)tija na sobotni dan ubil »prefekta sir- 
skega kralja Antioha«."4 Tega podatka Viktorin ni mogel dobiti v Stari 
zavezi. Morda je nanj naletel v biblijskih komentarjih, morda je posegel 
celo po kakem delu iz nekrščanske (judovske?) zgodovinske literature, 
četudi je to malo verjetno." 

6. Komentar k Razodetju 

Izmed Viktorinovih biblijskih komentarjev je skoraj v celoti ohranjen 
komentar k Razodetju, ki se je ohranil v enem samem rokopisu iz pet- 
najstega stoletja, prvič objavljenem šele v tem stoletju." 

Viktorin je prvi v vrsti sicer redkih latinskih komentatorjev Razodetja 
v antiki. Tudi med grškimi pisci, na katere se je tako pogosto opiral, je 
imel prav malo predhodnikov. Origenes se Razodetja ni lotil, pač pa sta 
ga komentirala mučenec Hipolit in Origenov učenec Dionizij iz Aleksan- 
drije. Ker se nobeden od teh komentarjev ni ohranil, nam bo ostalo za 
vedno neznano, ali in v kolikšni meri se je Viktorin zgledoval pri teh 
dveh avtorjih." 

12 Tractatus 9 (H. 8,19—21). 
113 Tractatus 3 (H.4,7—8): »Mundus itaque iste ex quattuor elementis constat: igne 

agua caelo terra.« Gl. A. LUMPE, Elementum, RAC 4, 1959, 1077; 1080; 1087. 
114 Tractatus 6 (H. 6,4—5). 
Hita Bolj verjetno se zdi, da je Viktorin »posodobil« biblijsko poročilo. V 1 Mkb 

2,25 omenjeni uboj »kraljevega moža« (éivdpa zob Baoulšwc v Septuaginti oz. »virum, 
quem rex Antiochus miserat« v Vulgati), očitno nekega kraljevega funkcionarja, je za 
razmere svoje dobe neprecizno prevedel v »prefekta« (gr. tmapxoc). 

45 GI. op. 31. Besedilo Haussleiterjeve kritične izdaje, vendar brez tekstnokritičnega 
aparata, posreduje PL Suppl. I, 1958, 102—172. Angleški prevod: The Ante-Nicene 
Fathers. Translations ... (kot v op. 86), 344—360. 

116 Prim. op. 75; HIERONYMUS, De viris illustribus 69 (De Dionysio, Alexandrinae 
urbis episcopo) (PL 23, 679) ..et duo libri adversum Nepotem episcopum... in 
quibus de Apocalypsi Joannis diligentissime disputat.« To delo Viktorinu skoraj gotovo ni 
moglo služiti za zgled. Iz obširnega odlomka, ki ga sporoča EUSEBIUS, H. E. 7, 24—25 
(ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 201 ss.), je razvidno, da se je Dionizij v dveh bistvenih 
pogledih razlikoval od Viktorina: bil je velik nasprotnik milenarizma (prim. op. 189) 

303



Že v antiki Viktorinov komentar ni bil toliko poznan v izvirni obliki 
kakor v Hijeronimovi predelavi in v dveh kasnejših dopolnitvah Hijero- 
nimove predelave." Med Viktorinovim izvirnim besedilom in Hijeronimo- 
vo redakcijo obstajajo precejšnje razlike, ki sta jih opazila med drugimi 
Kasiodor in Alkuin."" Ključ za razumevanje teh razlik nam daje Hijeronim 
sam v predgovoru svoje redakcije. Tam tudi izrazi svojo namero, da bo 
napisal svoj izviren komentar Razodetja. Očitno je, da te napovedi ni 
utegnil uresničiti, saj bi bilo v nasprotnem primeru nemogoče, da bi se za 
tem delom izgubila vsakršna sled. Hijeronimov predgovor je po vsebini 
pismo nekemu sicer neznanemu Anatoliju, ki mu je poslal v predelavo 
Viktorinov komentar.!!* Hijeronim se je dobro zavedal tveganosti in 
kočljivosti svojega dela, predvsem zaradi Viktorinovih milenarističnih 
nazorov. Najprej je prebral dostopne komentarje k Razodetju — gotovo 
je posegel po latinskem Tihonijevem komentarju, vprašljivo pa je, ali 
je študiral prej omenjena grška dela, dasi jih je gotovo poznal — in iz njih 
pobral, kar je našel uporabnega o razlagi tisočletnega kraljestva. Popravil 
je napake prepisovalcev in nanovo napisal komentar k zadnjim poglav- 

in zavračal je mnenje, da gre v primeru Janezovega evangelija in Razodetja za istega 
avtorja. 

47 Viktorinov Komentar je poznan po Haussleiterjevi tekstnokritični analizi. v 
štirih variantah: 

a) v izvirni Viktorinovi redakciji, od katere se je ohranil le en rokopis (Otto- 
bonianus lat. 3288 A iz 15. stol.) in dva njegova kasnejša prepisa. 

b) V Hijeronimovi redakciji, ohranjeni v štirih rokopisih od 10. do 12. stol. 
©) v poznejši redakciji (pred letom 784), ohranjeni v šestih rokopisih od 9. do 13. 

stoletja. 
© v najkasnejši redakciji, ohranjeni v enem rokopisu iz 11.—12.stol. Gl. J. 

HAUSSLEITER, Prolegomena, XXX—LXVI. 

118 CASSIODORUS, De institutione divinarum litterarum 9 (PL 70, 1122): »... Apo- 
calypsis vero ... sancti Hieronymi expositione conspicua est: de quo libro et Victorinus 
saepe dictus episcopus dificillima quaedam loca breviter tractavit...« Kasiodorovo poro- 
čanje je subjektivno obarvano. Domnevati moremo, da ni imel v rokah vsega Vikto- 
rinovega besedila, sicer bi točneje zadel razmerje med Viktorinovim in Hijeronimovim 
delom. Bolj objektivno poroča ALCUINUS, Commentariorum in Apocalypsin libri 
quinque, Praefatio (PL 100, 1087): »In Apocalypsin primus commentatus martyr Victo- 
rinus, quem sequens beatus Hieronymus quaedam quae ille juxta litteram intellexerat 
auferens, quaedam ex proprio adjiciens, unum in eam condidit librum, promittens, se in 
ea potissime laboraturum, si vitae spatium adesset: sed opus illud utrum impletum 
fuerit, incertum est.« 

119 Prologus Hieronymi (H.15,3—5): »Si vita nobis comes fuerit et dominus sa- 
nitatem dederit, tibi nostrum in hoc volumine potissimum sudabit ingenium, Anatoli 
carissime.« R. ROGOSIC, Veliki Ilirik (284—395) i njegova konačna dioba (396-437), 
Zagreb 1962, 100, je domneval, da se za to osebnostjo skriva pretorijanski prefekt Ili- 
rika v letih 397—399 (gl. PLRE II, 83) in je na tej osnovi sklepal, da je ta prefektura 
zajemala tudi Petoviono (!). Domneva visi v zraku, ker nimamo zanjo nobene osnove v 
virih; prav nič ‘ni znanega o Hijeronimovih stikih z visokimi funkcionarji v Iliriku, 
prav tako bi pri teh težko pričakovali teološkega znanja, ki ga Hijeronim pripisuje 
Anatoliju. 

304



ko bilanca Pare ce weave S. 
Vinfiew Golega SE er ee 
decano us Soy re mee 
RE ie vt tr mice 

he WE cop Hees cole rat Con | 
bine ec psy au fina mas 

feed (ee Set fora ža nes ce ala 
Arc adeo lara i. | 

SEE ce roe Cans 

on spr tna 

UW Fine "trade 

soffra cf peš triviciyi 

15. Stiški rokopis legende o sv. Mohorju in Fortunatu



16. Sv. Viktorin Ptujski



jem Razodetja, ker je bil Viktorinov okužen z milenarizmom.!® Njegova 
predelava je torej zajela formalno in vsebinsko plat. Hijeronim je polepšal 
nelepi Viktorinov jezik in slog, pri svetopisemskih navedbah je uvedel 
nov, elegantnejši prevod Svetega pisma. Viktorinov tekst je v celoti očistil 
milenarističnih nazorov, vnesel je številne dodatke, predvsem iz Tihonije- 
vega komentarja, ponekod je zamenjal vrstni red pripovedi;!®! skratka, 
Viktorinov tekst je v jezikovnem, vsebinskem in dogmatičnem oziru poso- 
dobil, tako da nam razlike med Viktorinovim in Hijeronimovim besedi- 
lom jasno odražajo razvoj krščanske teološke misli v časovnem razponu 
od konca tretjega do konca četrtega stoletja. 

Literarna zgradba dela je preprosta in povsem v slogu tedanjih sveto- 
pisemskih komentarjev. Viktorin je sistematično komentiral posamična 
poglavja Razodetja, pri čemer se je, kot je pravilno poudaril Kasiodor, 
bolj posvetil težjim mestom. V celoti je komentiral samo drugo in tretje 
poglavje Razodetja." Ponavljanjem, ki jih je v Razodetju precej, se je 
izognil na dva načina: s tem, da je nekatera poglavja pri komentiranju 
izpustil oz. je vsebinsko sorodna poglavja združil v eni razlagi," in s tem, 
da je povzemal glavne misli. Držal se je načela, da je treba komentirati 
po smislu in ne po zaporedju pripovedi in je tako prvi, ki je ugotovil 
tako imenovani zakon valovanja oziroma načelo povzemanja (rekapitula- 
cije) v literarni zgradbi Razodetja.!®* 

Viktorinov jezik je resda okoren, kakor mu je očital Hijeronim, v 
njem naletimo na nekatere napake, zlasti pa na veliko število izposojenk 
in kalkov iz grščine," po drugi strani pa pripoved odraža bistrega in 
razgledanega duha. Pisec je poživil pripoved z uvajanjem izrazoslovja 

10 Prologus Hieronymi (H. 14,6—15,2). 
120 J, HAUSSLEITER, Prolegomena, XXXVI ss. 
12 T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 45. 
123 Viktorin ni komentral 9., 15., 16. in 18. poglavja Razodetja, združil pa je tol- 

mačenje 13. in 17. ter 14. in 17. poglavja. O vprašanju dvojnic v Razodetju gl. A. GEOR- 
GE-P. GRELOT, Uvod, 550 s. 

124 Commentarius 8,2 (H.86,3—7); 11,5 (H.102,19—104,8). Gl. A. GEORGE-P. 
GRELOT, Uvod, 548; E.-B. ALLO, o. c. (kot v op. 85), CCXL. 

125 Nekaj najbolj značilnih odstopanj od norm klasične latinščine: raba akuzativa 
namesto ablativa in dativa (H. 171), indikativa namesto konjuktiva in obratno (H. 175, 
s.v. coniunctivus pro indicativo; 182, s. v. indicativus pro coniunctivo), raba singulara 
namesto plurala (H.191; zlasti značilna je zamenjava ednine in množine pri izrazu 
»passio«; gl. H. A. M. HOPPENBROUWERS, Recherches sur la terminologie du martyre 
de Tertullien è Lactance, Latinitas Christianorum primaeva. Studia ad sermonem Latinum 
Christianum pertinentia 15, Nijmegen 1961, 185), nenavadna raba časov (H. 192), raba 
komparativa in superlativa namesto pozitiva (H. 174; 186, s.v. optimus), raba infinitiva 
namesto konstrukcije accus. cum infin. (H. 1825.), karakteristična raba predlogov (H. 
IIL Index, s.v. in, per, postquam), studeo z akuz. (H. 32:9), ferturus namesto laturus, 
odire namesto odisse (gl.R.P.C. HANSON, Patrick and the Mensura Fidei, Studia 
patristica 10, 1970, 111; primerjava s Patricijevim jezikom). 

20 Acta ecclesiastia 8 305



iz vojaškega in pravnega življenja," enkrat je uporabil celo pregovor." 
Ponekod se je spuščal v etimologiziranje in iskanje nenavadnih izrazov." 
Zelo rad se je izražal s pomočjo besednih in številčnih simbolov." Njegov 
slog poživljajo številne anafore, atrakcije, anakoluti' in zlasti razvejana 
raba sinonimov, kjer najbolj pogosto nastopata grški in latinski izraz." 
Njegova terminologija je tipična za krščansko književnost tretjega sto- 
letja in je odraz verskih in političnih razmer v dobi preganjanj kristjanov, 
ko so bili ti v izraziti manjšini in pogosto na udaru posvetne oblasti." 

Viktorinov komentar vsebuje nekaj poročil, ki se nanašajo na avtor- 
jevo sodobnost, še več pa takih, ki govore o času nastanka Razodetja 
in posredno osvetljujejo avtorjev odnos do posvetne države. 

Avtobiografski utrinki so komajda zaznavni. Iz njih se razodevata 
avtorjeva skromnost in ponižnost, dve v zgodnjem krščanstvu tako karak- 
teristični vrlini. Vsekakor dajejo ti utrinki bistveno prešibko osnovo za 
sklepanje o avtorjevem socialnem izvoru." Morda je avtobiografsko 

120 Commentarius 1,7 (H.283—4: vexillatio); 12,3 (H.110,1: sub machina Anti- 
christi); 1,4 (H.22,9; meč kot simbol sodniške oblasti); 4,2 (H. 46,12 ss.; prestol kot 
simbol sodbe); 5,2 (H. 64,6—9; poljudna definicija testamenta; prim. strokovne definicije, 
ki jih navaja B. KOBLER, Testament (juristisch), RE V A 1 b, 1934, 985). Gl.op. 

5 
127 Comm. 2,1 (H. 34,4): »Qui cadit de alto cadit.« 
1% Comm. 5,2 (H. 64, 17—18). 
129 Comm. 1,7 (H. 30, 1 ss.); 2,3 (H. 38, 3—5); 5,3 (H. 66, 11—14); 8,1 (H. 84, 23); 

10,1 (H. 88, 7 ss.); 11,4 (H. 100, 4 ss.; besedni simboli in njihova razlaga); 1,6—7 (H. 26, 
9 ss.; simbolika števila sedem); 13—17,3 (H. 122,4—124,15; simbolika števila 666). 

130 GI, H. 172 s. (s. v. anacoluthia, anaphorae, attractio substantivi). 
18 Take sinonimne dvojice so sledeče: abyssus — infernum (enkrat z istim pome- 

nom tartatus gehennae); angelus — nuntius; anastasis — resurrrectio; thronus (samo v 
Traktatu, gl. op. 87) — solium, sedes; civitas (v pomenu gr. polis) — urbs; rufus — 
russeus ali rosseus; sancti — fideles (H. A. M. HOPPENBROUWERS, o. c. (op. 125), 187 
in naslednjo op.); hagios — sanctus (grška varianta le v biblijskem citatu, H. 169, s. v.); 
ruina — eversio (kot strokovna izraza za odpad od vere, gl. H. A. M. HOPPENBROU- 
WERS, 186 s.). Za vse primere gl. H. III. Index, prim. LEUMANN-HOFMANN-SZAN- 
TYR, Lateinische Grammatik Il, München 19722, 762 s. 

182 Anonimni avtor komentarja k Matejevemu evangeliju (gl. op. 46) deli ljudi na 
dobre kristjane (sancti), slabe kristjane (peccatores) in pogane (impii; Fragm. 14,16—28; 
19,6; C.H. TURNER, o.c. 237, 240). Podobne izraze srečamo tudi pri Viktorinu, ki 
deli ljudi na dobre kristjane (sancti ali fideles) ter na slabe kristjane, pogane in vseh 
vrst zločince (Comm. 20,2 (H. 144,8: impii, peccatores et varii generis commisores); 
13—17,3 (H.120, 11—12: persecutores)). Izraz sancti, ki ga uporablja Viktorin samo- 
stalniško samo v množini, se pri njem nanaša na skupnost vernikov na zemlji, kot je bila 
prvotna raba te besede, in ne na posameznike s »svetniškimi« lastnostmi ali na svetniško 
družbo v raju (prim. H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiogr. 17, 1927, 29 ss.; H.A. 
M. HOPPENBROUWERS, 187). Kot odraz dobe in razmer nastanka Apokalipse, pa tudi 
avtorjeve sodobnosti, se pogosto pojavlja izraz passio (H. A. M. HOPPENBROUWERS, 
o.c. 185 s.). Kot izraz javnega izpovedovanja vere v Kristusa uporablja Viktorin izraz 
confessio, ki ima pri njem dve vsebinski komponenti: a) biti kristjan, b) trpeti mučeni- 
štvo za krščansko vero (confessio laudis; gl. H. A. M. HOPPENBROUWERS, o. c. 183 s). 

183 Gotovo je avtobiografsko obarvana notica o skromnih sposobnostih (Tractatus 9 
(H. 8, 6—7; gl. op.70), zelo verjetno tudi notica o vrsti dobrih kristjanov, ki so ponižni 

306



obarvano tudi poročilo, v katerem avtor meri na preganjanje kristjanov, 
na (svojo?) pastoralno dejavnost, in izraža slutnjo mučeniške smrti." 

Zanimivi so Viktorinovi pogledi na avtorstvo, čas in okoliščine na- 
stanka Razodetja. Viktorin datira njegov nastanek v zadnja leta Domici- 
janove vlade. Napisal naj bi ga Janez, ko ga je cesar Domicijan zaradi 
vere kaznoval z izgnanstvom na otok Patmos ob maloazijski obali." Iz 
tradicije oz. od drugih avtorjev je prevzel podatek, da je bil Janez kazno- 
van z delom v rudniku in da je dočakal svobodo potem, ko je cesar 
Domicijan umrl nasilne smrti, njegov spomin pa je zadela damnatio me- 
moriae in so bili vsi njegovi ukrepi razglašeni za neveljavne." Viktorin 
je istovetil avtorja Razodetja z apostolom in evangelistom Janezom, kar 
je bilo v drugem in tretjem stoletju med krščanskimi pisci prevladujoče 
mnenje." Proti temu mnenju je navedel tehtne pomisleke Dionizij Alek- 
sandrijski (+ 265), ki je tudi napisal (danes izgubljeni) komentar Razo- 
detja."" Zanimiv je Viktorinov prispevek k opisu okoliščin, v katerih je 
nastal Janezov evangelij. Pisec pravi, da so v času, ko so se »po svetu« 
nevarno širile herezije, škofje sosednjih mest prisilili Janeza, da je napisal 
evangelij.!" S tem sporočilom se Viktorin nekoliko približuje rimski 

v življenju, sicer malo izobraženi v svetih spisih, vendar trdni v veri, zato se po pravici 
smatrajo za steber in okras cerkve (Comm. 3,2 (40,12—42,5; prim. R. P. C. HANSON, 
o. c. (op. 125), 111). Med stebre cerkve prišteva Viktorina po zgledu Gal 2,9 HIERONY- 
MUS, Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 2). O ponižnosti 
kot vrlini v zgodnjem krščanstvu gl. A. DIHLE, Demut, RAC 3, 1957, 765 s. 

1% Comm. 10,3 (H. 92, 10—13). 
185 Comm. 10,3 (H. 92, 15—94,2): »... hoc est, quoniam, quando hoc vidit Johan- 

nes, erat in insula Pathmos, in metallo damnatus a Caesare Domitiano. Ibi ergo videtur 
Johannes apocalypsim conscripsisse et cum iam seniorem se putasset post passionem 
recipi posse, interfecto Domitiano omnia iudicia eius soluta sunt et Johannes de metallo 
dimissus est et sic postea tradidit hanc eandem apocalypsim quam a domino acceperat.« 
Prim. Raz 1,9. O preganjanju kristjanov pod Domicijanom, ki je zlasti prizadelo Malo 
Azijo, gl. A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 1, 378 (243) in P. KERESZTES, 
The Imperial Roman Government and the Christian Church I, ANRW 23,1, 1979, 257 ss. 
O času nastanka Razodetja gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op. 107), 566. 

136 Viktorin pripisuje Janezu poleg izgnanstva na otok Pathmos (gl. J. SCHMIDT, 
Pathmos, RE 18,4, 1949, 2174—2191, zlasti 2183 ss.) tudi delo v rudniku, o čemer ne 
poroča noben sodoben vir. Očitno je Viktorin združil v eno kazen dve obsodbi na 
smrt najbližji kazni, namreč obsodbo na delo v rudnikih in izgon na otok (D. 48, 19, 
28 pr.). Gl. KLEINFELLER, Relegatio, RE I A 1a, 1914, 564s. O tem, da je senat po 
Domicijanovi smrti ukinil vse njegove odloke in da je na ta način apostol Janez prišel 
iz konfinacije, poroča EUSEBIUS, H. E. 3,20,8 (ed. G. BARDY, SC 31, 1952, 124). Prim. 
E.-B. ALLO, o. c. (kot v op. 85), CCXXX ss. 

137 Prim. Tractatus 10 (H. 9,10): »apocalypsis Johannis apostoli et evangelistae«; 
gl. M. NAPOTNIK, 247 s.; A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op. 107), 564. 

188 EUSEBIUS, H.E. 7,25 (ed. G.BARDY, SC 41, 1955, 204ss.); A. GEORGE- 

P. GRELOT, Uvod, 878 op. 36. 
139 Comm. 11,1 (H.94,8—96,4): »Nam et evangelium postea conscripsit. Cum essent 

enim Valentinus et Cerinthus et Ebion et cetera scola (satanae) sparsa per orbem, con- 
venerunt ad illum de finitimis civitatibus episcopi et compulerunt eum, ut ipse testimo- 
nium conscriberet in dominum.« Podobno motivacijo kakor Viktorin je pred njim na- 

udi 307



tradiciji, kakor nam jo sporoča Muratorijev kanon, ki edina upošteva 
poleg učencev tudi škofe kot Janezove prosilce." Pri tem je napravil pisec 
napako v kronologiji, saj med nevarnimi heretiki omenja tudi Valentina, 
ki je širil svoje nauke v drugi četrtini drugega stoletja, prepozno, da bi 
lahko vplival na evangelista Janeza, ki je že Razodetje napisal kot »se- 
nior«. Kot posebnost naj omenim, da tudi zelo razgledani Hijeronim 
tega časovnega neskladja ni opazil in je Viktorinov tekst gladko pre- 
pisal.14 

Meje svoje zgodovinske razgledanosti je Viktorin pokazal na nekaj 
mestih v Komentarju. Očitno napačna je njegova ugotovitev, povzeta po 
Origenu, da so bili senatovi sklepi pravna podlaga za splošno preganjanje 
kristjanov." Viktorinovo trditev podpira iz vse zgodovine preganjanj le 
en sam izjemen primer, namreč proces proti rimskemu senatorju (?) kristja- 
nu Apoloniju iz časa Komodove vlade, ki je potekal v senatu." Senatova 
zakonodajna dejavnost je bila v obdobjih borbe proti krščanstvu zredu- 
cirana na manj pomembne zadeve. Izključna pravna podlaga za postopke 
proti kristjanom so bile cesarske konstitucije, od srede tretjega stoletja 
dalje v obliki ediktov." Zaradi očitne nesmiselnosti Viktorinove trditve 

vedel IRENAEUS, Adversus haereses 3,11,3 (edd. A. ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC 
211, 1974, 138), za njim CHROMATIUS, Tractatus in Mathaeum, Prologus (edd. 
R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 185), povsem enako pa Hijeronim, ki je v 
svojo redakcijo vsebinsko v celoti prevzel Viktorinovo besedilo, v uvodu h komentarju 
Matejevega evangelija pa je zapisal: »Johannes... cum esset in Asia et iam tunc here- 
ticorum semina pollularent Cerinti, Hebionis et ceterorum gui negant Christum in carne 
venisse ... coactus est ab omnibus paene tunc Asiae episcopis et multarum ecclesiarum 
legationibus de divinitate Salvatoris altius conscribere ...« (In Matheum, Praefatio, edd. 
D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 2s.). To Hijeronimovo poročilo se v dveh 
detajlih razlikuje od Viktorinovega (in Hijeronimovega v njegovi redakciji komentarja): 
Hijeronim omenja poslanstva mnogih cerkva k Janezu, izpušča pa Valentina kot heretika 
Janezove dobe. Drugi pisci, ki govore o okoliščinah nastanka Janezovega evangelija, po- 
ročajo, da ga je napisal po navdihu Sv. Duha na prigovarjanje učencev (prim. mnenje 
Klementa Aleksandrijskega, ki ga posreduje EUSEBIUS, H.E. 6,14,7 (ed. G. BARDY, 
SC 41, 1955, 107). Gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op. 107), 712ss.; A. FLI- 
CHE--V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 619 ss. 

140 Canon Muratorianus (Th. ZAHN, Geschichte des Neutestamentlichen Ka- 

nons II, Erlangen-Leipzig 1890, 5, v.9 ss.; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 
621; slovenski prevod odlomka v A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod, 715). 

441 Comm. 10,3 (gl. op. 135). O gnostiku Valentinu gl. T. J. ŠAGI-BUNIC, Povijest 

krščanske literature I, Zagreb 1976, 366 ss. 
142 Bolj previden je bil v uvodu komentarja k Matejevemu evangeliju (gl. op. 139). 
148 Comm. 14—17,2 (H. 132, 3—6): »Omnes enim passiones sanctorum ex decreto 

senatus illius semper sunt consummatae, et omne contra fidei praedicationem iam lata 
indulgentia ipsa dedit decretum in universis gentibus.« Viktorin dvakrat rabi za senatov 
sklep napačen termin decretum. Origenova formulacija je pravilnejša od Viktorinove, saj 
Origen upošteva poleg senatske tudi cesarsko zakonodajo (In librum Jesu Naue homilia 9 
(PG 12, 879); Contra Celsum 1,3 (ed. M. BORRET, SC 132, 1967, 84). 

144 EUSEBIUS, H. E. 5,21 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 63 s.); P. KERESZTES, Rome 
and the Christian Church I, ANRW 23,1, 1979, 304 ss. 

145 H. LAST, Christenverfolgung Il (juristisch), RAC 2, 1954, 1219 s. 

308



je Hijeronim v svoji redakciji spremenil besedilo in nevtraliziral njegov 
napačni pomen. 

Svoj odnos do rimske države je Viktorin izpričal ob razlagi apokalip- 
tične podobe o zveri in vlačugi. Njegova razlaga je nedvoumna in kon- 
kretna: zver in vlačuga sta podobi rimskega cesarstva. Sedem glav apoka- 
liptične zveri je sedem cesarjev od Nerona do Domicijana. Pri naštevanju 
le teh je Viktorin pokazal splošno zgodovinsko razgledanost o dogodkih 
izpred dveh stoletij in je zagrešil napako le pri enem detajlu." Dejstvo, 
da je istovetil rimsko cesarstvo, ki ga po običaju etiketiranja orientalskih 
monarhij označuje kot »kraljestvo kraljestev«," z apokaliptično zverjo, 
apokaliptično vlačugo ali z Babilonom,' kaže na njegov striktno nega- 
tiven in odklonilen odnos do rimskega cesarstva. V perspektivi milenari- 
stičnih nazorov pomeni uničenje te države pogoj za nastop tisočletnega 
Kristusovega kraljestva." Viktorina moremo torej prišteti k tisti skupini 
zgodnjekrščanskih mislecev, ki je videla v posvetni rimski državi hudičevo 
delo.19° 

Viktorin označuje rimsko cesarstvo tudi kot Antikristovo kraljestvo." 
Pojem Antikrista ima v njegovi predstavi o rimski državi ključno vlogo. 
Viktorin daje Antikristu dvojno podobo, splošno in konkretno. Po prvi 
je Antikrist človeško (ali angelsko?) bitje, ki je v svojem bistvu negacija 
Kristusa in je poosebljen satan. Iz njegovih izvajanj ostane še naprej ne- 
jasno razmerje med Antikristom in satanom, saj uporablja včasih oba 
izraza sinonimno, spet drugič pa zbuja vtis, da se podoba satanske pošasti 
umika podobi človeka s satansko močjo oz. podobi učlovečenega satana.!* 

148 Comm. 13—17,2 (H. 118, 1—11): »’Capita VII VII montes, super quos mulier 
sedet’: id est civitas Romana... intellegi igitur oportet (tempus), quo scribitur apoca- 
lypsis, quoniam tunc erat Caesar Domitianus. Ante illum autem fuerat Titus frater ipsius 
et Vespasianus pater ipsorum, Otho, Vitellius et Galba. Hi sunt "V qui ceciderunt’; 
*unus est’, ait, sub quo scripta apocalypsis dicitur, scilicet Domitianus. ’Alius nondum 
venit’: Nervam dicit. Qui "cum venerit, brevi tempore erit’: biennium enim non imple- 
vit... hi odient meretricem — urbem scilicet dicit...« Viktorin je podal napačen 
obratni vrstni red cesarjev v letu štirih cesarjev; vrstni red bi bil pravilen, če bi avtor 
mislil na datume uzurpacij, kar pa ni verjetno. Hijeronim je napako opazil in jo po- 
pravil (Vitellius, Otho, Galba). Prim. E.-B. ALLO, o. c., 280 ss. 

14 Comm. 11,4 (H. 102,2). 
148 Comm. 8,2 (H. 86, 10—11); 13—17,2 (H. 120,5); gl. T. NAGY, Die Geschichte 

des Christentums, 50. 
1 Comm. 1,1 (H. 18,8 s.). 
150 V tem oziru se Viktorin oddaljuje od Origena, ki zastopa v bistvu spravljivo 

stališče do posvetne države (Contra Celsum 2,30 (ed. M. BORRET, SC 132, 1967, 360 s.) 
in se približuje mnenju Hipolita, ki je videl v rimski državi satanovo stvaritev (Commen- 
tarius in Danielem 4,9 (edd. G. BARDY-M. LEFEVRE, SC 14, 1947, 173)). Gl. J. KOLL- 

WITZ, Christus II (Basileus), RAC 2, 1954, 1259. 
151 Comm. 12,3 (H. 110, 7—8): »Septem capita: septem reges Romanos, ex quibus 

et Antichristus .. .« 
152 V spisu se omenja Antikrist dvaindvajsetkrat, vendar moremo le na šestih mestih 

dobiti vtis, kakšna je bila Viktorinova vizuelna predstava o njem. Trikrat nastopa Anti- 

309



V konkretni podobi pa je Antikrist cesar Neron, čigar okoliščine in konec 
vladavine pisec prav dobro pozna." Kot Antikrist je cesar Neron ne- 
smrten. Viktorin se je pri razlagi ponovnega Antikristovega vstajenja 
oprl na legendo o oživljenem cesarju Neronu, ki je bila živa zlasti na 
Vzhodu." Povsem konkretna je tudi razlaga Neronove — Antikristove 
nove aktivnosti. Opazna je paralelnost in kontrastnost med Neronom — 
Antikristom in Kristusom. Neron nastopa kot Kristusova karikatura, kot 
nekakšen judovski Psevdomesija, Odrešenik, primeren za Jude in pre- 
ganjalce kristjanov. Tudi opis Antikristove dejavnosti — zapeljevanje 
človeštva k obrezovanju — kaže na avtorjevo protijudovsko polemičnost, 
za katero zaostaja po teži in pomenu (zlasti v Hijeronimovi redakciji 
opazna) polemičnost proti poganstvu in proti preganjalcem kristjanov. 
Antikristovo vstajenje bo v znamenju simboličnega pomena števila 666.15 
Antikristov pomočnik pri zapeljevanju sveta bo lažni prerok. 

krist kot sinonim za satana (Comm. 11,4 (H. 100,6); 12,6 (H. 114,8); 13—17,3 (H. 124, 
13)), trikrat verjetno kot človeško bitje s satanskimi atributi (Comm. 2,2 (H. 36,4); 12,3 
bis (H. 110,1 in 8). Ne povsem po pravici poudarja J. HAUSSLEITER, Prolegomena, 
XLI, da je v Viktorinovih predstavah Antikrist sinonim za satana, in pravilno dodaja, 
da je Hijeronim v svoji redakciji uvedel jasno razlikovanje med satanom (angelsko 
bitje) in Antikristom (človeško bitje). Na podlagi Viktorinove nejasne predstave o na- 
ravi Antikrista moremo z gotovostjo sklepati, da anonimni komentar k Matejevemu 
evangeliju (gl. op. 46) ni njegovo delo, saj se tam jasno in precizno določi razmerje med 
Satanom in Antikristom (Fragm. 3,9: Antikrist je Satanov sin in pomočnik; C. H. TUR- 
NER, o. c. 228). 

158 Comm. 13—17,2—3 (H.118, 12—120,10); prim. SUETONIUS, Nero 49,3 (ed. 
J.C. ROLFE, LCL, 1970, 11/178). 

154 Viktorinova predstava o Neronu — Antikristu temelji na legendi o cesarju Ne- 
ronu, po kateri naj bi Neron nekoč vstal od mrtvih (oz. po drugi varianti sploh ni bil 
ubit, temveč naj bi se skrival in čakal na ugoden trenutek), da bi ponovno zavladal rim- 
skemu cesarstvu. Zaradi tega so se od časa do časa pojavljali lažni Neroni (TACITUS, 
Historiae 2,8—9 (ed.E.H. WARMINGTON, LCL, 1968, 11/172 ss.), SUETONIUS, 
Nero 57,2 (cit. ed. I1/186)). V pozni antiki je legendo gojila zlasti protikrščanska senatska 
opozicija, ker je v Neronovem prihodu videla silo, ki bi lahko zaustavila prodor krščan- 
stva. Med kristjani se je zlasti v tretjem stoletju, v dobi preganjanj kristjanov, izobliko- 
vala predstavo o Neronu Antikristu, ki bo ponovno oživel in postavil svet pred pre- 
izkušnjo (Nero redivivus; prim. HIERONYMUS, In Danielem IV, 28b—30a (ed. F. GLO- 
RIA, CCSL 75 A, 1964, 920: »... multi nostrorum putant... Domiti(an?)um Neronem 
Antichristum fore)). Polemično je proti tej predstavi nastopil LACTANTIUS, De morti- 
bus persecutorum 2,7—9 (ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 80 s.; 200—204), češ da služi 
protikrščanski propagandi. Kritično se je do nje opredelil tudi AUGUSTINUS, De civitate 
Dei 20,19 (ed. W. C. GREENE LCL, 1960, VI/360). Gl. W. SPEYER, Gottesfeind, RAC 
11, 1981, 1032; E. LOHMEYER, Antichrist, RAC 1, 1950, 455; E.-B. ALLO, o. c., 286 ss. 

155 Comm. 13—17,3 (H. 120,10—122,5). Ker Viktorin imenuje kot Antikrista Nerona, 
pomeni gematrična razlaga tega apokaliptičnega števila (Raz 13,18) pri njem lahko samo 
cesarja Nerona. Edina težava je v tem, da Viktorin omenja gematrični izračun na 
osnovi grških črk (sad litteram Graecam hunc numerum explebite; H.122,4—5), v 
resnici pa dobimo ime »Qesar Nerone iz hebrejskih in ne iz grških črk. O različnih raz- 
lagah števila 666 gl.E.-B.ALLO, o.c., 214; Sveto pismo Nove zaveze, Ljubljana 
1984, 734 5. (a). 

150 Comm. 13—17,4 (H. 126,1); prim, Comm. 8,2 (H. 86,7). 

310



7. Teologija 

Sorazmeroma malo proučevana, gotovo manj kakor zasluži z ozirom 
na svoj pomen, je Viktorinova teologija, o kateri še do danes nimamo 
kakšne temeljitejše obravnave." Ker bi podrobnejše poseganje na to 
področje preseglo cilje in obseg zgodovinske raziskave, se bomo omejili na 
prikaz njenih glavnih značilnosti. 

Tako kot v Traktatu je tudi v Komentarju opazna težnja po usklaje- 
vanju in enakovrednem upoštevanju Stare in Nove zaveze. Šele obe zavezi 
skupaj predstavljata popolnost, ki jo je Viktorin predočil s sijajno, tudi 
literarno dobro zadeto prispodobo." Staro zavezo deli v nasprotju s 
tradicijo in prevladujočim gledanjem na štiriindvajset knjig, sklicujoč se 
na avtoriteto »Teodorovih izvlečkov«.""? Morda gre tukaj za teologa 
Teodota iz drugega stoletja, čigar izvlečke je pripravil Klement Aleksandrij- 
ski. Kakor je ta domneva vabljiva in prevladujoča med strokovnjaki,!% je 
vendarle malo verjetna, saj bi se Viktorin kot velik nasprotnik heretikov 
le težko skliceval na gnostika Teodota, čigar učitelja Valentina navaja na 
prvem mestu med »satanovimi učenci«.!si 

Predkanonska je Viktorinova razlaga štirih apokaliptičnih bitij kot 
simbolov evangelijev, ki pri njem nastopajo tudi kot simbolične pojavne 
oblike Kristusa v njegovem življenju na zem]ji.'% Po Viktorinu naj bi lev 
simboliziral evangelista Janeza, človek Mateja, tele Luka in leteči orel 
Marka.’ Na tako predstavo naletimo pred njim pri Ireneju Lugdun- 
skem.!% Očitno ta simbolika v tretjem in še v četrtem stoletju, vse do 
Hijeronima, ni imela trdnih oblik. Povsem enako kot Viktorin, le v 

Najbolj temeljito sta to področje Viktorinovega dela proučila M. NAPOTNIK, 
0. c, 236 ss. in zlasti T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 41 ss. 

158 Comm. 4,2 (H. 46,12—18); 4,5 (H. 54,10—13); gl. M. NAPOTNIK, o.c., 237. 
150 Comm. 4,5 (H. 56,3—4). 
160 Hipotezo je utemeljil G. MORIN, Notes sur Victorin de Pettau, JTS 7, 1906, 

456 s.; gl. tudi T. ZAHN, o.c. (kot v op. 140), 338s.; T. NAGY, o.c. 41; M. NAPOT- 
NIK, o.c. 239s. Poudariti velja, da Viktorin navaja Teodorove izvlečke po avtopsiji 
(invenimus), medtem ko Hijeronim tega dela verjetno ni imel v rokah in se z uporabo 
3. osebe (invenies) od njega nekoliko distancira. Presenetljivo je, da Hijeronim v svoji 
redakciji tega mesta ni dopolnil ali popravil, saj se vsebinsko z njim ni mogel strinjati. 
Sam je namreč delil Staro zavezo na dvaindvajset knjig (T. ZAHN, o.c. 334 ssi). Mori- 
novi tezi nasprotuje dejstvo, da v danes poznanih Teodotovih izvlečkih, ki jih je na- 
pravil Klement Aleksandrijski, ni takega mesta, na katero bi se lahko Viktorin skliceval, 
niti bi ga spričo povsem drugačne narave izvlečkov ne mogli predvideti (gl. CLEMENT 
D'ALEXANDRIE, Extraits de Théodote, ed. F.SAGNARD, SC 23, 1970). Niti en roko- 
pis nima pravilnejše oblike imena Theodotus. 

18! GI. op 139; o Theodotu gl. CLEMENT D’ALEXANDRIE, o. c., 5 ss. T. SAGI- 
BUNIC, o. c. (kot v op. 141), 374 ss. 

102 A, STUIBER, Christusepitheta, RAC 3, 1957, 26. 
13 Comm. 4,4 (H. 50,7—52,11). 
104 Adversus haereses 3,11,8 (edd. A. ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC 211, 1974, 

162 ss.). 

311



obrnjenem zaporedju prvih dveh simbolov, je te simbole tolmačil Kromacij 
iz Ogleja.!% Šele Hijeronim je v svoji redakciji Viktorinovega komentarja 
zamenjal simbola Marka in Janeza in je na tem mestu, kakor tudi drugod 
v svojih delih, postavil kanonsko predstavo simbolov evangelijev.!9 Smisel 
štirih simbolov je razložil Viktorin z lepo prispodobo: kakor so štiri živa 
bitja podobe, ki simbolizirajo različna obdobja Jezusovega življenja na 
zemlji, tako se nauk vseh štirih evangelijev združuje v en nauk, izhajajoč 
iz enega izvira, tako kakor štiri rajske reke. V tej predstavi nastopajo vsi 
štirje evangeliji kot nerazdružljivi, med seboj popolnoma enakovredni 
in enakopravni." Nenavadno je Viktorinovo zaporedje pri naštevanju 
evangelijev, na kakršno naletimo v dobi pred kanonizacijo Nove zaveze 
prav redko.! Seveda se ob tem zastavlja vprašanje, ali ni njegov vrstni 
red pogojevalo zaporedje v Razodetju (4,7) naštetih bitij, ki ga je v enem 
primeru resda kršil, vendar pa mu v ostalem sledil.'% Prav tako je nena- 
vadno, skorajda brez paralel, njegovo zaporedje Pavlovih pisem." 

Tudi zgradbo Nove zaveze obvladuje »popolno« število sedem. Apostol 
Pavel je pisal pisma sedmim cerkvenim skupnostim, prav tako je Bog 
narekoval apostolu Janezu pisma angelom sedmih cerkva v Aziji." Kar 
je apostol v pismu sporočil kateri od cerkva, to je postalo veljavno za vso 
Cerkev, ki jo je Viktorin izrecno imenoval katoliško, vesoljno Cerkev." 

1% Tractatus in Mathaeum, Prologus 5—7 (edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 
1974, 187 s.). Kromacij je argumentiral svojo predstavo na popolnoma enak način kakor 
Viktorin, to je s sklicevanjem na začetke evangelijev. 

10 Comm. (rec. Hier.) 4,4 (H. 51,9—53,10); prim. HIERONYMUS, In Matheum, 
Praefatio (edd. D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 3). 

187 Comm. 4,4 (H. 52,13—54,4). Na podoben način dokazuje neločljivost evangelijev 
tudi CHROMATIUS, Tractatus in Mathaeum, Prologus 4 ss. (cit. ed. (op. 165), 186 ss.). 

198 O predkanonskih zaporedjih evangelijev gl. T. ZAHN, o.c: (kot v op.140), 
364 ss. Na tako zaporedje naletimo samo izjemoma, npr. pri Tertulijanu (Adversus Mar- 
cionem 4,2,2 (ed. A.KROYMANN, CCSL 1, 1954, 547)) in pri Janezu Krizostomu 
(T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 42, T. ZAHN, o. c. 230). 

19 Viktorin je v zaporedju tolmačenja apokaliptičnih bitij (lev, tele, človek, orel) 
zamenjal tele in človeka; če bi se držal predloženega zaporedja, bi s svojimi simbolnimi 
predstavami dobil naslednje zaporedje evangelijev: Janez, Luka, Matej, Marko. Tako 
zaporedje bi bilo brez analogij. 

10 Comm. 1,7 (H. 28,8—10): »... sed scripsit ad Romanos, ad Corinthios, ad 
Ephesios, ad Tessalonicenses, ad Galatas, ad Philippenses, ad Colossenses.« Gl. T. ZAHN, 
o.c. (kot v op. 140), 344 ss. (razlaga Viktorinovega zaporedja na str. 355 ne drži, ker je 
Zahnovo delo nastalo pred prvo tekstnokritično izdajo Viktorinovih del); T. NAGY, 
o.c. 425. 

171 O številu sedem gl. op. 105, 107, 112. Idejo povezovanja Pavlovih pisem sedmim 
cerkvam s sedmimi cerkvami v Razodetju, ki jo srečamo že v Muratorijevem kanonu (gl. 
nasl. op.), je pred Viktorinom izrazil CYPRIANUS, Testimonia 1,20 (PL 4, 689). Da se je 
Viktorin (Comm. 1,7 (H.28,7—11)) zgledoval po Ciprijanu, kaže enak način argumenti- 
ranja. Gl. H. KOCH, o. c., 474. 

1 Tractatus 8 (H. 7,20); Comm. 1,7 (H. 26,17—28,6). Misel, da sporočilo vsakršni 
od cerkva velja za vse cerkve, srečamo že v Muratorijevem kanonu (T. ZAHN, o. c. (kot 

312



Neločljivo povezanost Stare in Nove zaveze, s poudarkom na bistve- 
nih novostih, ki jih prinašajo evangeliji, je Viktorin najbolj nazorno raz- 
ložil v opisu bistva krščanske veroizpovedi." Ta Viktorinov opis nas 
uvaja v zapleteno problematiko njegove veroizpovedi, ki je srž njegove 
teološke misli. 

Viktorin nam žal ne sporoča formule veroizpovedi (symbolum), kajti 
v prednicejski dobi je bila krstna veroizpoved edina oblika s točno izde- 
lano formulo," temveč nam sporoča le to, kar sam poimenuje z arhaičnim 
terminom »mensura fidei«."" Gre za opisno, oblikovno svobodnejšo 
»veroizpoved« brez trdne formule, kakršna se je razvijala v krščanskih 
skupnostih zlasti od konca drugega stoletja dalje in na kakršno naletimo 
v najbolj značilni obliki pri cerkvenem očetu Ireneju."% Za tako obliko 
»veroizpovedi« se je uveljavil izraz »regula fidei« ali »regula veritatis«.177 
Ker gre v našem primeru za bistvo poznavanja veroizpovedi ne le cerkve- 
nega očeta Viktorina, temveč posredno krščanske skupnosti v Petovioni 
ob koncu tretjega stoletja, in ker moremo iz njene formulacije izluščiti 
bistvo krščanske dogme, naj navedem v prevodu Viktorinovo besedilo. 

v op. 140), 7, v.58 s.; prim. T. NAGY, o.c., 43 op.92). Izraz »ecelesia catholica« upo- 
rablja Viktorin še na dveh mestih (Comm. 4,5 (H. 54,19) in 12,4 (H. 112,1—2). Ta izraz, 
ki odraža univerzalizem mlade cerkve in njeno ambicijo, da bi zajela vse dežele in vse 
človeštvo, se je v predkonstantinski dobi redko uporabljal. Viktorin je eden prvih med 
latinskimi pisci, ki ga je uporabljal; med grškimi ga je prvi uporabljal IGNATIUS ANTI- 
OCHENUS, Epistula ad Smyrnenses 8,2 (ed.P. T. CAMELOT, SC 10, 1958, 162), 
med latinskimi teksti pa Fragmentum Muratorianum, v.61s. (M.J. R. DE JOURNEL, 

Enchiridion patristicum, Friburgi Brisgoviae 19374, 106). Gl, H. MOUREAU, Catholicite, 
DTC 2/2, 1923, 1999—2012. 

173 Comm. 5,3 (H. 66,2—11): »(Coniuncta veteris testamenti praedicatio cum novo 
populum christianum ostendit cantantem canticum novum), id est confessionem suam 
publice proferentium (videtur). Novum est filium dei hominem fieri, novum etiam 
eundem ab hominibus morti tradi, novum tertia die resurgere, novum cum corpore in 
caelis ascendere, novum remissionem peccatorum hominibus dari, novum spiritu sancto 
signari homines, novum sacerdotium accipere obsecrationis et regnum expectare inmensae 
repromissionis.« 

174 A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 465 ss. (312—314). 

175 Izraz »mensura fidei« je nastal kot latinski prevod izraza pérpov riorewg (Rimlj 
12,3). Termin, že v Viktorinovi dobi arhaigen, je od njega prevzel irski apostol sv. Patricij 
(Confessio 14 (ed. R.P.C.HANSON, SC 249, 1978, 84): »In mensura itague fidei 
Trinitatis oportet distinguere, sine reprehensione periculi notum facere donum dei et 
consolationem aeternam, sine timore fiducialiter Dei nomen ubique expandere...«). Gl. 
R. P. C. HANSON, Patrick and the Mensura Fidei, Studia patristica 10, 1970, 109—111. 

178 Demonstratio praedicationis apostolicae 6 (ed. F.L. FROIDEVAUX, SC 62, 
1959, 39—40); Adversus haereses 1,10,1 (ed. A. ROUSSEAU, SC 264, 1979, 154 ss.). 

177 Izraza sta latinska prevoda izrazov xaviov zije Tle tews in xavov rije edoeBelac, 
ki ju je verjetno skoval Irenej (gl. R. P. C. HANSON, o. c., 109). Veroizpoved (symbolum) 
je bila najprej preprost, zgoščen povzetek »regule«. Šele v 4. stoletju so formule vero- 
izpovedi postajale vse daljše in so končno nadomestile »regule«. Prim. AUGUSTINUS, 
De symbolo 1 (PL 40, 627); Sermo 213,1 (PL 38, 1060); I. F. DE GROOT, Conspectus 
historiae dogmatum ab aetate PP. Apostolicorum usgue ad saec. 13, Roma 1931, 286s. 

313



Prevod Hijeronimove redakcije nam more služiti za primerjavo in kot 
izhodišče za sklepanje, v katerih ozirih je bila stoletje pozneje Viktorinova 
»veroizpoved« tako zastarela, da je bila nesprejemljiva." 

5 Comm. 11,1 
Victorinus (H. 96,4—13) 

»Mensura« autem fidei est mandatum do- 

mini nostri, patrem confiteri omnipoten- 
tem, ut didicimus, et huius filium dominum 
nostrum lesum Christum ante originem 
saeculi spiritaliter apud patrem genitum, 
factum hominem et morte devicta in caelis 
cum corpore a patre receptum, sanctum 
dominum et pignus inmortalitatis, hunc per 

prophetas praedicatum, hunc per legem 
conscriptum, hunc per manum dei et per 
verbum patris omnipotentis et conditorem 
orbis totius mundi. Haec est arundo et 
mensura fidei, ut nemo adoret ad aram 
sanctam, nisi qui haec confitetur: dominum 

Rec. Hier. (H. 97,4—12) 
»Mensura« autem filii dei mandatum do- 
mini nostri, patrem confiteri omnipoten- 
tem; dicimus et huius filium Christum ante 
originem saeculi spiritalem apud patrem 
genitum, hominem factum et morte devicta 
in caelis cum corpore a patre receptum 
effudisse spiritum sanctum, donum et pig- 
nus inmortalitatis, hunc per prophetas 
praedicatum, hunc per legem conscriptum, 
hunc esse manum dei et verbum partis et 
conditorem orbis. Haec est arundo et men- 
sura fidei, et nemo adorat aram sanctam, 
nisi qui banc fidem confitetur. 

et Christum eius. 

Viktorinovo besedilo »veroizpovedi« nas postavlja pred vprašanja, ki jih moremo 
strniti v naslednje točke (gl. R. P. C. HANSON, The Rule of Faith of Victorinus and of 
Patrick, Latin Script and Letters A.D. 400—900, Festschrift L. BIELER, Leiden 1976, 
27 ss.): 

a) Sklepni del formulacije (bunc per manum dei...) je brez glagola in je torej slov- 
nično nepravilen. 

b) Ta del formulacije je nerazumljiv in nesmiseln tudi v teološkem oziru, saj pred- 
postavlja pri dobesednem razumevanju obstoj dveh božjih Sinov ali Besed (prvi rojen 
pri Očetu pred nastankom sveta, drugi ustvarjen »po božji roki (izraz pomeni Kristusa 
in sv. Duha; gl. IRENAEUS, Adversus haerses 5,6,1 (ed. A. ROUSSEAU, SC 153, 1969, 
72)) in Besedi vsemogočnega Očeta«. 

c) Izraz »sanctum dominum et pignus inmortalitatis« se za Kristusa ne uporablja; 
drugi del izraza (pignus inmortalitatis) je sinonim za Sv. Duha (gl. Efez 1,14). 

Hanson predlaga naslednjo rešitev teh neskladij v Viktorinovem besedil 
Viktorinov tekst, ki naj bi ga pokvarila rokopisna tradicija, moremo popraviti na pod- 
lagi Hijeronimovega besedila. Hijeronim daje namreč slovnično pravilno in teološko 
smiselno formulacijo sklepnega dela »veroizpovedi«. Izraz »sanctum dominum« naj bi 
bil posledica napačnega Haussleiterjevega branja, saj bi lahko iz scm dnm, kot je v 
rokopisu (gl. H. 96, ad v.9 v tekstnokritičnem aparatu) dobili izraz »sanctum donum«; 
izraz »donum et pignus inmortalitatise pa je smiseln le za označitev Sv. Duha. Pred 
»sanctume naj bi izpadla zveza »effudisse spiritum«. 

Hansonova rešitev problemov, ki jih postavlja Viktorinov tekst, je smiselna in 
sprejemljiva, predvsem zato, ker se v vsebinsko zelo sorodnem kontekstu (gl. op. 173) 
izrecno omenja Sv. Duh v istem vsebinskem sklopu kakor v Hijeronimovi redakciji tega 
mesta (spiritu sancto signari homines — effudisse spiritum sanctum). Poleg, tega Viktorin 
še na dveh vsebinsko sorodnih mestih omenja izlitje Sv. Duha na enak način, kot nam 
sporoča Hijeronim v svoji redakciji Viktorinove veroizpovedi: Comm. 4,1 (H. 46,6—8: 
»postquam invitavit in caelum omnes credentes in nomine suo dominus noster ... statim 
spiritum sanctum effudit...«); 6,1 (H. 68,3—S: »... postquam ascendit in caelis do- 
‘minus noster, aperuit universa et emisit spiritum sanctum .. ««). 

314



Viktorin 

»Mera vere« je naročilo našega Go- 
spoda, da izpovedujemo vsemogočnega 
Očeta, kot smo se naučili, in njegovega 
Sina našega gospoda Jezusa Kristusa, 
pred nastankom sveta duhovno pri 
Očetu rojenega, ki je postal človek, 
ki je premagal smrt in ga je Oče 
s telesom vzel v nebesa, svetega Go- 
spoda in jamstvo nesmrtnosti, tega, 
ki so ga napovedali preroki, tega, ki 
ga je zapisala Postava, tega, po božji 

Hijeronim 
»Mera« je naročilo božjega Sina, na- 
Sega Gospoda, da izpovedujemo vse- 
mogočnega Očeta; imenujemo tudi nje- 
govega Sina Kristusa, pred nastankom 
sveta v duhu pri Očetu rojenega, ki 
je postal človek, ki je premagal smrt 
in ga je Oče s telesom vzel v nebesa, 
ki je izlil Svetega Duha, dar in jamstvo 
nesmrtnosti, tega, ki so ga napovedali 
preroki, tega, ki je božja roka in Oče- 

tova Beseda in Stvarnik sveta. To je 
trs in mera vere, in nihče naj ne moli roki in po Besedi vsemogočnega Očeta s vere, 1 K 
pri oltarju, ki ne izpoveduje te vere. in (po?) Stvarniku vsega sveta (ustvar- 

jenega?). To je trs in mera vere, da 
naj nihče ne moli pri svetem oltarju, 
ki ne izpoveduje le-teh: Gospoda in 
njegovega Kristusa. 

Viktorinova doktrina o sv. Trojici je na prvi pogled izrazito arhaična, 
saj v njej ne nastopa Sv. Duh kot tretja božja oseba, zato bi jo mogli 
imenovati binitarično."" V Viktorinovi teologiji sami pa ima Sv. Duh 
važno mesto. Pisec ga v komentarju omenja velikokrat, in sicer v naslednjih 
vlogah: kot sinonim za Kristusa, kot Kristusov dar, kot preroški duh." 
Zbuja se vtis, da Viktorinu ni bilo povsem jasno razmerje med Kristusom 
in Sv. Duhom, zato je Kristusu pripisoval atribute Sv. Duha. Hijeronim 
je stoletje pozneje vsa ta mesta popravil tako, da je na mesto Kristusa 
vnesel v tekst Sv. Duha, v primeru naše formule pa je še izpustil Viktorinov 
binitaričen konec.!*! Po drugi strani pa je razvidno, da je Viktorinov bini- 
tarizem le formalne, nikakor ne vsebinske narave. Tudi če ne bi sprejel 
izboljšanega besedila Viktorinove veroizpovedi, po katerem jasno izstopa 
Sv. Duh kot tretja božja oseba, je iz nekaterih mest v spisu razvidno, da 

mu je bil povsem jasen pomen in značaj Sv. Duha kot tretje božje osebe, 
ki jo je jasno razlikoval od Kristusa.'* 

Viktorin pravi, da se je take vere učil, iz česar moremo sklepati. da 
je bil v taki veri krščen, in da so bile take kristološke predstave razši 
v petovionski krščanski skupnosti. 

1 W. MACHOLZ, Spuren binitarischer Denkweise im Abendlande seit Tertullian, 
Halle—Jena 1902, 16—20; prim. J.N.D.KELLY, Altchristl. Glaubensbekenntnisse, 
Berlin 1971, 31 ss. 

180 H,, II. Index, 166 s., s. v. Spiritus sanctus. 
181 Comm. 47 (H. 58,11 in 59,11); 6,4 (H. 74,8 in 75,8); 12,1 (H. 106,12 in 107,15). 
182 Npr. Comm. 4,4 (H. 52,11—13); 6,1 (H. 68,3—5); gl. G.BARDY, o.c. (kot v 

op. 32), 2886 s.



Viktorinova kristološka dogma je bila zastarela že v času svojega 
nastanka, zato je toliko bolj presenetljivo, da je njegovo formulo veroizpo- 
vedi v nekaterih značilnih sestavinah prevzel apostol Irske sv. Patricij.!"? 

483 PATRICIUS, Confessio 4 (ed. R. P. C. HANSON, SC 249, 1978, 74): 
Quia non est alius Deus nec umquam fuit nec ante nec erit post haec praeter Deum 

Patrem ingenitum, sine principio, a quo est omne principium, omnia tenentem, ut dici- 
mus; et huius filium lesum Christum, quem cum Patre scilicet semper fuisse testamur, 
ante originem saeculi spiritaliter apud Patrem inenarrabiliter genitum ante omne princi- 
pium, et per ipsum facta sunt visibilia et invisibilia, hominem factum, morte devicta in 
caelis ad Patrem receptum, et dedit illi omnem potestatem super omne nomen caelestium 
et terrestrium et infernorum et omnis lingua confiteatur ei quia Dominus et Deus est 
lesus Christus, quem credimus et expectamus adventum ipsius mox futurum, iudex 
vivorum atgue mortuorum, qui reddet unicuique secundum facta sua; et effudit in vobis 
habunde Spiritum Sanctum, donum et pignus immortalitatis, qui facit credentes et 
oboedientes ut sint filii Dei et coheredes Christi: quem confitemur et adoramus unum 
Deum in trinitate sacri nominis. 

Presenetljivi podobnosti med Viktorinovo in Patricijevo »veroizpovedjo« so posvečali 
pozornost teologi že od konca prejšnjega stoletja dalje. Nekaj novejših analiz, ki vse- 
bujejo povzetek diskusije starejših raziskovalcev: L. BIELER, The »Creeds« of St. Victo- 
rinus and St. Patrick, Theological Studies 9, 1948, 121—124; R.P.C. HANSON, The 
Rule of Faith (kot v op. 178), 25—36; kratko analizo podaja isti avtor v svoji izdaji 
Patricijevih del (str. 75 s., op. 4). 

V zvezi z naravo Patricijeve formule »veroizpovedi«, ki je trinitarična in pod vpli- 
vom kristoloških sporov 4. (ne pa 5.) stoletja (L. BIELER, o.c., 123s.; R. P. C. HAN- 
SON, o. c. 32 ss.) se postavljata dve vprašanji: 

1) Ali je Patricij sploh zajemal iz Viktorina; ali ni morda verjetneje, da sta oba, 
Viktorin in Patricij, zajemala iz istega vira. L. BIELER, o.c., 121 je zavrnil mnenje, da 
bi Viktorin in Patricij neodvisno drug od drugega zajemala iz Ireneja, kot je menil F. 
R. MONTGOMERY HITCHCOCK, The Creeds of SS. Irenaeus and Patrick, Herma- 
thema 14, 1907, 168—182; 47, 1932, 232—237. Po njegovem mnenju naj bi Patricij za- 
jemal iz galskih formul veroizpovedi, nastalih pod vzhodnimi vplivi, ki naj bi jih 
v Galiji po begu iz irskega ujetništva. Formula, ki naj bi jo Patricij spoznal v Gal 
bi deloma temeljila na Viktorinovem besedilu. Sorodstvo med obema formulama naj bi 

bilo torej samo posredno. 
2) Ali je Patricij zajemal iz izvirnega Viktorinovega besedila ali iz Hijeronimove 

predelave, kot sta domnevala J. HAUSSLEITER, Der Aufbau der altchristlichen Literatur, 
Berlin 1898, 36s. in J. E.L. OULTON, The Credal Statements of St. Patrick, Dublin 

1940, 17. 
Ujemanje med izvirnim Viktorinovim besedilom in Patricijevim besedilom »vero- 

izpovedi« je tako značilno, da moremo z gotovostjo govoriti o neposrednem vplivu 
prvega avtorja na drugega. Ta ujemanja so sledeča: 

a) »ut dicimus« pri Patriciju, verjetno koruptela po Viktorinovem izrazu »ut di- 
dicimuse. 

b) »spiritaliter« (sc. genitum); v Hijeronimovi redakciji »spiritalem«. 
€) »morte devicta«; obširneje o tem v op. 237. 
č) »donum et pignus immortalitatis« kot atribut Sv. Duha (v tem primeru gre za 

ujemanje s Hijeronimovo redakcijo, z Viktorinovim izvirnikom le, če sprejmemo Han- 
sonovo emendacijo besedila; gl. op. 178). 

d) »mensura fidei« (gl. op. 175), ki ima pri Viktorinu še konkreten pomen (gre za 
predstavo o človeku, ki s trstovo palico meri tempelj), pri Patriciju pa ima samo še 
preneseni abstraktni pomen (mensura fidei Trinitatis). 

Patricijeva »veroizpoved«, ki je obenem »veroizpoved« britanske cerkve v prvi po- 
lovici S. stoletja, je prirejena po formuli panonijsko-noriškega mučenca iz Dioklecija- 

316



Zanimivo in z mnogimi izvirnimi potezami je orisano Viktorinovo 
eshatološko sporočilo. Ob razlagi prihoda in triinpolletnega delovanja 
božjih prič na zemlji (Raz 11,1—13) pravi, da gre po sodbi »mnogih« za 
preroka Elija in Elizeja ali Mojzesa oz. po sodbi »starih« za Elija in Jere- 
mija. Žal nam ne sporoča, na mnenja katerih avtorjev se je opiral. Mesto 
samo nam kaže, da je Viktorin zavzemal kritično stališče do posameznih 
spornih vprašanj eksegeze.'** Pri naštevanju prerokb, ki napovedujejo 
triinpolletno Antikristovo kraljevanje na zemlji, je Viktorin zamenjal 
preroka Izaija in Ezekiela.'%.Olitno je navajal svetopisemske citate po 
spominu, ki ga je v tem primeru prevaral. V viziji o ženi in zmaju je Vikto- 
rin videl podobo božjega ljudstva očakov, prerokov in apostolov, ki rodi 
Odrešenika in ki ga preganja hudič, in ne podobe Kristusove matere.'* 
Zanimivo je, da je Viktorin videl poglavitno Antikristovo dejavnost v oživ- 
ljanju poganstva, kar je morda odraz spopada med krščanstvom in po- 
ganstvom v njegovi dobi." Antikristova vlada na zemlji se zaključi s 
prvo eshatološko bitko, v kateri Bog premaga hudiča, ga zveže in za tisoč 
let vrže v ognjeno brezno.!88 

Najbolj značilna poteza Viktorinove eshatologije, ki je determinirala 
njegovo mesto v krščanski književnosti in ki je postala v znatni meri 
usodna za njegova dela, je milenarizem. Ideje o Kristusovem tisočletnem 
kraljevanju s pravičnimi na zemlji pred poslednjo sodbo, porojene iz 
judovske apokaliptike, so se uveljavile v začetku drugega stoletja v tistih 
maloazijskih krščanskih skupnostih, ki so bile pod močnim vplivom 
judovstva. Nastale so na podlagi dobesedne razlage 20. in 21. poglavja 
Apokalipse. V Viktorinovi dobi je bil milenarizem razširjen po vsem 
krščanskem svetu, vendar je že prešel svoj zenit in se je nahajal v zatonu, 
tako da moremo Viktorina obenem s Komodijanom in Laktancijem pri- 
števati med zadnje latinske milenariste. V uradni cerkvi je v četrtem 
stoletju izginil. Od začetka tretjega stoletja dalje je milenaristične ideje 

nove dobe. V 4.stoletju, ko so se oblikovali temelji britanske cerkve, je Viktorinova 
formula postala temelj kateheze v tej cerkvi. Poznejši dodatki v formuli, ki odražajo 
zgodovino kristoloske doktrine 4. stoletja, so prišli v britansko cerkev prek galske in 
italske cerkve. To je posreden dokaz, da so bila Viktorinova dela v četrtem in v prvi 
polovici 5. stoletja v britanski cerkvi poznana in v uporabi. S svojim slabim jezikom so 
ustrezala rustikalnosti, preprostosti in protiintelektualistični nastrojenosti apostola 
Ircev, s svojim duhom pa arhaičnim razmeram, ki so prevladovale v britanski cerkvi 
petega stoletja (prim. R. P. C. HANSON, The Rule of Faith, 35 s.; IDEM, Patrick and 
the Mensura Fidei (kot v op. 175), 111). 

18 Comm. 11,3 (H.98,10—12; gl. tekstnokritični aparat). V nadaljevanju pripovedi 
je Viktorin negotov, za katera dva preroka gre, in imenuje kot gotovega člana dvojice 
Elijo (Comm. 12,4 (H. 112,9—10)); prim. E.-B. ALLO, o. c., 157 ss. 

185 Comm. 11,4 (H. 100,9—15); Hijeronim je napako opazil in jo popravil. 
18% Comm. 12,1 (H. 104,17—106,2); prim. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v 

op. 107), 562 s; prim. E.-B. ALLO, o. c., 177 s. 
187 Comm. 13—17,4 (H. 128,5 ss.). 

188 Comm. 19 in 20,1 (H. 136,1—138,12). 

317



z velikim zamahom pobijala aleksandrijska šola (Klement, Origen) z ale- 
gorično biblijsko razlago in s polemiko proti milenarističnim piscem 
(Dionizij).'® Na latinskem Zahodu je bil boj proti milenarizmu Hijeronim, 
ki v svojih delih na več mestih izrecno omenja Viktorina kot milenarista. 
Po njegovih opisih sodeč je bil Viktorin tipičen predstavnik tradicionalnega 
milenarizma, kakršnega so gojili med Grki Papias iz Hierapolis, Justin, 
Irenej, Nepos in Apolinaris, na latinskem Zahodu pa Tertulijan in Lak- 
tancij." V predgovoru k svoji redakciji Viktorinovega komentarja omenja 
kot Viktorinova predhodnika Papija in Nepota.!* Hijeronim je imel do 
milenarizma resda povsem odklonilno stališče, vendar se ga ni upal pre- 
kleti, temveč se je le spustil v polemiko proti njemu." Z vso odločnostjo je 
zavračal samo materialistični oz. senzualistični milenarizem heretika Ce- 
rinta.!** Medtem ko je skoraj v celoti sprejel Viktorinov komentar prvih 

1% O milenarizmu splošno gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op.107), 
556 ss.; T. SAGI-BUNIC, o.c. (kot v op.141), 345 s.; G. BARDY, Millénarisme, DTC 
10/2, 1929, 1760—1763; W.BAUER, Chiliasmus, RAC 2, 1954, 1073—1078; J. DA- 
NIELOU, o.c. (kot v op. 106), 341—366; M. SIMONETTI, Il millenarismo da Origene 

a Metodio, Corona gratiarum (Miscellanea E. Dekkers ... oblata) I, Brugge 1975, 37 ss.; 
C. MAZZUCCO-E. PIETRELLA, Il rapporto tra la concezione del millenio dei primi 

autori cristiani e PApocalisse di Giovanni, Augustinianum 18, 1978, 29—4 (študija o 
milenarizmu pri Cerintu, Papiju, Justinu in Ireneju); o milenarizmu pri Viktorinu gl. 
C. CURTI, Il regno millenario in Vittorino di Petovio, Augustinianum 18, 1978, 
419—433. 

190 De viris illustribus 18 (PL 23, 637); In Hiezechielem 11,36,1/15 (ed. F. GLORIA, 
CCSL 75, 1964, 500); In Esaiam XVIII, Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73 A, 1963, 
740 s.). 

1 Prologus Hieronymi (H. 14,8—10): »Nam et anterior Papias Hierapolites epi- 
scopus et Nepos in Aegypti partibus episcopus de mille annorum regno ita ut Victorinus 
senserunt.« O milenarizmu škofa Papija nam poroča EUSEBIUS, H. E., 3,39,12—13 (ed. 
G. BARDY, SC 31, 1952, 156). Z milenarizmom prežet odlomek iz njegovih del nam 
posreduje IRENAEUS, Adversus haereses 5,33,2 (ed. A. ROUSSEAU, SC 153, 1969, 
414—416); gl. T.SAGI-BUNIC, o.c. (kot v op.141), 142 in 469 (s hrvaškim prevodom 
odlomka); G. BARDY, Papias d’Hierapolis, DTC 11/2, 1932, 1944—1947. O milenarizmu 
pri škofu Nepotu iz Arsinoe s sredine 3.stol., proti kateremu je polemično nastopil 
Dionizij Aleksandrinski, gl. EUSEBIUS, H. E. 7,24 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 201 ss.); 
gl. še E. AMANN, Nepos, DTC 11/1, 1931, 68—69; C. CURTI, o. c. 423, op. 11. 

12 Študij Viktorinovega komentarja je zaradi milenarističnih idej smatral za ne- 
varno in riskantno delo (Prologus (H. 14, 6—8): »Et est periculosum et obtrectatorum 
latratibus patens de egregii viri opusculis iudicare). Milenarizem je odločno zavračal (In 
Danielem 2,7, 17.18a (ed. F. GLORIA, CCSL 75 A, 1964, 848): »... sancti autem nequa- 
quam habebunt terrenum regnum sed caeleste. Cessat ergo mille annorum fabula), 
vendar se ga tudi iz pietete do njegovih zagovornikov ni upal prekleti (In Hieremiam 
4,15,3 (ed. S. REITER, CCSL 74, 1960, 186): »Quae licet non sequamur, tamen damnare 
non possumus, quia multi ecclesiasticorum virorum et martyres ista dixerunt, ut unus- 
quisque in suo sensu abundet et domini cuncta iudicio reserventur.«). 

193 Comm. (rec. Hier.) 21,3 (H. 153,1—3): »Ergo audiendi non sunt, qui mille 
annorum regnum terrenum esse confirmant, qui cum Cerintho heretico sentiunt.« O vul- 
garno materialistično obarvanem materializmu heretika Cerinta gl. EUSEBIUS, H.E. 
3,28,4; 7,25,2—3 (ed. G. BARDY, SC 31, 1952, 138; SC 41, 1955, 205); T. SAGI-BUNIC, 
o.c. (kot v op. 141), 342; G. BAREILLE, Cérinthe, DTC 2/2, 1923, 2151—2155; J. DA- 

318



devetnajstih poglavij Razodetja, je zaradi nestrinjanja z milenarično raz- 
lago napisal nov komentar 20. in 21. poglavja. V njem je z alegorično in- 
terpretacijo v duhu aleksandrijske šole podrl temelje Viktorinove razlage 
spornih poglavij Razodetja!" 

Viktorinova milenarična razlaga 20. in 21. poglavja Razodetja je osre- 
dotočena na dva poglavitna motiva: na predstavo o prvem in drugem 
vstajenju in na predstavo o nebeškem Jeruzalemu. Do prvega vstajenja 
naj bi prišlo po njegovem gledanju tedaj, ko bo Bog premagal Antikrista 
in ga za tisoč let zaprl v pekel. Tega vstajenja, ki pomeni nastop Kristuso- 
vega tisočletnega kraljevanja na zemlji, bodo deležni le tisti mrtveci, ki 
so zapisani v knjigi življenja, to so pravičniki. Viktorin, sklicevaje se na 
Raz 14,1, določi število in pripadnost teh srečnežev: prvega vstajenja 
bo deležnih samo 144000 Judov, ki so sprejeli krščanstvo." Spričo 
Viktorinove redkobesednosti pri komentiranju se moramo vprašati, ali 
biblijske citate razume dobesedno, ne alegori&no,' in zakaj števila pravič- 
nikov, ki bodo deležni prvega vstajenja, ne razširi na druge kristjane, Grke 
in Rimljane. Tisti, ki ne bodo deležni prvega vstajenja in Kristusove tisoč- 
letne vlade, bodo deležni drugega vstajenja, med neverniki in grešniki. 
To drugo vstajenje, ki je obenem poslednja sodba, pa pomeni obsodbo 
v pekel." Viktorinova predstava o tem, kdo bo zveličan, je torej zelo 
pesimistična in je verjetno odraz dobe, v kateri je živel, ko so bili kristjani 
v izraziti manjšini. Razen srečnih izbrancev, ki bodo deležni prvega vsta- 
jenja in Kristusove vlade, naj bi bili vsi ostali obsojeni na pogubljenje. 
Pri takšnem gledanju se sploh postavlja vprašanje, kakšen smisel ima 
poslednja sodba kot sodno dejanje, če gre za kolektivno kaznovanje z 
najhujšo med vsemi kaznimi. 

Podobo Kristusovega kraljestva postavlja Viktorin v nebeški Jeruzalem, 
ki se bo ob prvem vstajenju spustil na zemljo, ves v nadzemeljski lepoti 

NIELOU, o. c. (kot v op. 106), 80 s.; 347 s. Povezovanje ideje milenarizma z osebo here- 
tika Cerinta, ki ga sam Viktorin imenuje enega od satanovih učencev (Comm. 11,1 (H. 
96,1)), razodeva Hijeronimovo težnjo, da bi to predstavo čimbolj diskreditiral. 

194 Hijeronim je z alegorično razlago, po načelu »quae ywwacral carnaliter asserunt 
esse complenda, nos spiritaliter futura credamus« (In Esaiam XVILI9 (ed. M. ARIAEN, 
CCSL 73 A, 1963, 704)), zavrnil milenaristično razlago ideje o tisočletnem kraljevanju 
(Raz 20) in ideje o nebeškem Jeruzalemu (Raz 21). Ker ni našel ustrezne simbolike 
Števila 1000, ga je po navadi eksegetov aleksandrijske šole razdelil in poiskal simboliko 
njegovih sestavnih delov; število 10 je simbol dekaloga, 100 pa simbol devištva. Na tej 
podlagi je razložil v duhu krščanske morale simboliko tisočletja v Razodetju (Comm. 
(rec. Hier.) 20,1 (H. 145,10—147,10)). Za posamezne elemente iz opisa nebeškega Jeruza- 
lema je poiskal alegorično razlago (Comm. (rec. Hier.), 21,1—3 (H. 149,3 ss.)). Gl. 
C. CURTI, o. c. (op. 189), 421 op. 6. 

195 Comm 20,1 (H.138,8—140,11). Gl. C. CURTI, o. c., 426s., in zlasti E.-B. ALLO, 
0. c., 109 s. (s predstavitvijo drugačnih razlag tega števila od antike do danes). 

19% Seveda je v tem primeru smiselna edino alegorična razlaga; gl. C. CURTI, o.c., 
431. 

"7 Comm. 20,2 (H. 144,4—12); C. CURTI, o. c., 427. 

319



in dragocenostih. To mesto rajskega življenja se bo razprostiralo čez 
vse dežele, ki jih je Bog obljubil Abrahamu, od Nila do Evfrata, od Rde- 
čega morja do Fenicije in Sirije." Življenje v Kristusovem tisočletnem 
kraljestvu je Viktorin orisal v teh potezah:!" 

V tem kraljestvu bodo tisti, ki so bili zaradi Gospodovega imena pri- 
krajšani za imetje, mnogi, ki so bili z vseh vrst zločini in po ječah umorjeni 
— kajti pred Gospodovim prihodom so bili sveti preroki kamenjani, pobiti 
in razsekani (prim. Hebr 11,36—37) — sprejeli svojo tolažbo" (Lk 16,25), 
to je vence in nebeško bogastvo. V tem kraljestvu je Gospod obljubil, da bo 
povrnil letine, ki so jih ,poZrle kobilice, brezkrilne kobilice in bolezni" (Joel 
2,25). Tukaj se bo ohranilo vse, kar je ustvarjeno, in bo na božji ukaz 
oddalo v sebi skrite dobrote. Tukaj bodo sprejeli sveti ,namesto brona zlato, 
namesto železa srebro in dragocene kamne' (Iz 60,17). Tukaj ;jim bo prinesel 
bogastva morja in zaklade narodov" (Iz 60,5). V tem kraljestvu ‚se bodo 
Gospodovi duhovniki imenovali božji služabniki" (Iz 61,6), tako kot se 
imenujejo bogoskrunci. V tem kraljestvu ,bodo pili vino, se mazilili z mazili 
in se predajali veselju" (Am 6,6 in Ps 67,4). 
O tem kraljestvu je dejal Gospod, predno je trpel, apostolom: »Ne bom 
pil od tega sadu vinske trte (do tistega dne), ko bom z vami novega pil 
v prihodnjem kraljestvu« (Mt 26,29), kar je ,stokrat pomnoženo" (Mt 19,29), 
desettisočkrat večje in boljše. Kajti, ko pravi, da bodo razstavljeni ,različni 
kamni po vrsti in barvi' (Raz 21,18—20), pravi to o ljudeh; vendar pa 
označuje tudi predragoceno raznovrstnost vere pri posameznih ljudeh. Z 
»bisernimi vrati" (Raz 21,21) označuje apostole. ‚Ne bodo se zaprla' (Raz 
21,25), pravi; po njih je dana milost, in ta se nikdar ne zapre. Tukaj se 
bodo videli ‚iz obličja v obličje" (1 Kor 13,12) in ,eden ne bo pogrešal 
drugega' (Iz 34,16). ,Na temeljih in nad vrati bodo imena' (Raz 21,14) 
očetov in apostolov. Razpravljali smo že o štiriindvajsetih starešinah, in o 
tistih, ki bodo vladali v tem kraljestvu, (in) ‚ti bodo sodili svet" (1 Kor 6,2). 

Iz navedenega odlomka moremo razbrati glavne značilnosti Viktori- 
nove razlage tisočletnega kraljestva." Predvsem pade v oči množica biblij- 
skih citatov, ki so tukaj veliko bolj nagosto posejani kot v ostalem ko- 
mentarju. Intenzivno sklicevanje v tem primeru ni toliko odraz avtorjeve 
nedvomne razgledanosti v Svetem pismu kakor pa morda bolj odraz nje- 
gove zadrege in krize milenarizma v njegovi dobi. Biblija je bila namreč 
edina opora in vir misli ter idej, s katerimi je lahko potrjeval pravilnost 
svoje razlage v času, ko je bil milenarizem že v zatonu." Razlaga življenja 
v Kristusovem kraljestvu je navidez tradicionalna, z izrazitim prevlado- 
vanjem materialnih dobrin, vendar samo tistih, ki se v kakršnikoli zvezi 
omenjajo v Svetem pismu (povračilo uničenih letin, drage kovine in 

198 Comm. 21,1—2 (H. 146,1—148,19); pred tem je Kristusovo kraljestvo zožil na 
samo Judejo (Comm. 1,5 (H. 26,7—8)). 

9 Comm. 21,5—6 (H.152,16—154,18); prim. C. CURTI, o.c., 429; Bogoslužno 
branje 5, Ljubljana 1977, 311 (s prev. odlomka). 

20 V glavnih potezah sledimo rezultatom analize C. CURTI-ja, o. c., 429 ss. 
201 Prim. C. CURTI, o. c., 428 (zlasti op. 24). 

320



dragoceno kamenje, zakladi morja, veselje ob vinu in dišavah), in zdaleč 
ne v tako izraziti obliki kakor pri Cerintu, Papiju, Ireneju ali Justinu,?” 
temveč v bolj zmerni obliki, z navzočnostjo duhovnih dobrin, kakor pri 
Tertulijanu in Metodiju.2 Značilna poteza razlage življenja v tisočletnem 
kraljestvu je namreč obstoj duhovnih dobrin (tolažba, vera, milost, dru- 
Zabnost) poleg zgoraj naštetih materialnih, in pa obstoj alegoričnih 
razlag v kontekstu dobesednega tolmačenja obeh poglavij Razodetja.'" 
Povsem alegorična in v duhu aleksandrijske šole je razlaga drugega dela 
odlomka (raznovrstni dragoceni kamni — ljudje, pa tudi raznolikost vere 
posameznih ljudi; biserna vrata — apostoli; večno odprta vrata — milost, 
ki večno traja). Zaradi tega Viktorina ne moremo imenovati »popolnega« 
milenarista pod vplivom »azijske« kulture, kakršen je bil npr. Irenej, in 
za kakršnega ga je imel Hijeronim in za njim mnogi moderni razisko- 
valci." Vpliv aleksandrijske šole z alegorično biblijsko eksegezo je bil 
nanj očitno tako močan, da se mu tudi v primeru, ko se je od duha in 
metode te šole najbolj oddaljil, ni mogel povsem izneveriti. Kot prepričan 
milenarist, vendar bolj »blagega« tipa, je Viktorin še najbolj podoben 
Metodiju iz Olimpa.?* 

V drugačnih potezah se razodeva Viktorinov milenarizem v Traktatu 
o nastanku sveta. Njegovo eshatološko sporočilo je sledeče:?? 

To je namreč osmi dan njegove bodoče sodbe, ki je izpadel iz reda 
tedenske zgradbe... Izaija in njegovi tovariši so odpravili soboto, da bi se 
spoštovala ona resnična in prava sobota v sedmem tisočletju. Zatorej je 
Gospod tem sedmim dnem pripisal po tisoč let. Tako je bilo namreč do- 
ločeno: ,V tvojih očeh, o Gospod, je tisoč let kakor en dan‘ (Ps 89,4). Torej 
je bilo v božjih očeh postavljenih po tisoč let. Božjih oči je sedmero. Zaradi 
tega je, kot sem omenil, tista resnična sobota sedmo tisočletje, v katerem 
bo Kristus vladal s svojimi izbranci. 

Tem dnevom ustreza tudi sedem nebes... 

Tukaj se srečamo z idejo o kozmičnem tednu, idejo o sedmih tisoč- 
letjih, ki ustrezajo šestim dnem stvarjenja sveta in sedmemu dnevu po- 
čitka, in z idejo o sedmih nebesih. Ta ideja nima ničesar opraviti z apo- 

22 © milenarizmu pri Cerintu in Papiji gl. op. 191 in 193, pri Ireneju gl. T. ŠAGI- 
BUNIC, o.c. (kot v op.141), 468—471, pri Justinu gl. JUSTINUS, Dialogus cum 
Tryphone Judaeo 80—81 (PG 6, 64—669). 

28 TERTULLIANUS, Adversus Marcionem 3,24,5 (ed. A. KROYMANN, CCSL 1, 
1954, 542); METHODIUS, Symposion 9,1 (237—238) (edd. H. MUSURILLO-V. H. DE- 
BIDOUR, SC 95, 1963, 267); M. SIMONETTI, o.c., 54ss.; J. DANIELOU, o.c., 358 
(obe deli kot v op. 189). 

2 C, CURTI, o. c., 430. 
2 Gl. op.191. Med modernimi raziskovalci zastopajo tako mnenje v bistvu vsi 

pred C. CURTI-jem (o.c., 423), npr. W. BAUER, o.c. (kot v op. 189), 1077, ki apo- 
strofira Viktorinov konec komentarja kot »grob chiliastische. 

29 M, SIMONETTI, o. c., 54 ss.; gl. op. 203. 
201 Tractatus 6 (H. 5,23—25; 67—15). 

21 Acta ecclesiastia $ 321



kaliptičnim milenarizmom azijske kulture, tudi ni azijskega, temveč 
sirskega izvora, nastala s sintezo judovskih, helenističnih in krščanskih 
elementov. Prvič jo srečamo v Barnabovem pismu." Prvi, ki je povezal 
teorijo o kozmičnem tednu, zlasti njen najbolj značilen del, počitek v 
sedmem tisočletju, z milenaristično idejo o Kristusovi zmagi nad Anti- 
kristom in tisočletnem kraljevanju na zemlji, je bil Irenej Lugdunski,"" 
z bistveno manj odstopanja od Barnaba nato Hipolit Rimski."" In kakšno 
je Viktorinovo mesto v tem razvoju? Iz odlomka ni docela jasno, ali se je 
Viktorin oddaljil od Barnabove tradicije in se približal azijskemu mile- 
narizmu. Sklepati moremo, da si je Kristusovo kraljevanje z izbranci pred- 
stavljal na zemlji, tako kot milenaristi, saj poslednjo sodbo kot njegov 
zaključek za razliko od Barnaba postavlja na osmi dan. 

Kaj nam more tako različen idejni koncept o koncu sveta v obeh 
delih povedati o razmerju med Traktatom in Komentarjem? Ali moremo 
sploh obe deli pripisati istemu avtorju? Zelo verjetno. Tako kot je v jezi- 
kovnem oziru opazen avtorjev razvoj od enega dela do drugega," tako 
moremo ta razvoj zaslediti tudi v idejni sferi. Medtem ko v Traktatu 
nastopa kot privrženec ideje o kozmičnem tednu, ki jo komajda zaznavno, 
bistveno manj kakor Irenej, povezuje z azijskim mesijanskim milenariz- 
mom, se v Komentarju razodeva kot pravi milenarist pod vplivom azijske 
kulture, le v precej bolj poduhovljeni obliki. Viktorinov spiritualizem v 
predstavi o tisočletnem kraljestvu se kaže v luči tega razvoja ne le kot 
posledici vpliva aleksandrijske šole, temveč tudi kot posledica njegovega 
duhovnega razvoja. Tudi v tem oziru je Viktorinu najbolj soroden njegov 
sodobnik Metodij iz Olimpa, ki je prav tako povezoval idejo o kozmičnem 
tednu s tradicijo azijske kulture v spiritualni milenarizem. 

8. Boj proti herezijam 

V območje zgodnjekrščanske hereziološke književnosti je spadal Vikto- 
rinov izgubljeni spis »Proti vsem herezijam«, ki ga omenja Hijeronim."" 
Optat, škof iz Mileve v Afriki, imenuje Viktorina na prvem mestu, pred 
Zefirinom in Tertulijanom, kot borca proti heretikom drugega stoletja, 

2 BARNABAS, Epistula 15,3—8 (edd. P. PRIGENT-R. A. KRAFT, SC 172, 1971, 
182 ss.; z izčrpnim komentarjem); gl. J. DANIELOU, La tipologie millenariste de la 
semaine dans le cristianisme primitif, Vigiliae Christianae 2, 1948, 1—16; IDEM, Théo- 
logie (kot v op. 106), 359 ss. O ideji o sedmih nebesih gl. op. 106. 

20 Adversus haereses 5,28,3; 5,30,4; 5,33,2 (ed. A. ROUSSEAU, SC 153, 1969, 358; 
386; 408 ss.); gl. J. DANIELOU, o. c., 362 s.; T. ŠAGI-BUNIC, o.c. (kot v op. 141), 470. 

210 In Danielem 4,23 (edd. B. BARDY-M. LEFEVRE, SC 14, 1947, 187s.); J. DA- 
NIELOU, o. c., 364. 

zu Prim. op. 87. 
22 METHODIUS, Symposion 9,1 (236—237) (edd. H. MUSURILLO-V. H. DEBI- 

DOUR, SC 95, 1963, 264 ss.). 
219 Gl. op. 1. 

322



marcionitom, patripasijancem, gnostikom, montanistom in drugim."" Res 
se je ohranil anonimen spis z istim naslovom, s sumarnim opisom dvain- 
tridesetih herezij od Dositejeve do patripasijanske, ki so ga nekateri 
pripisovali našemu Viktorinu. Vendar pa dejstvo, da avtor tega dela kaže 
zelo pomanjkljivo poznavanje Marcionove herezije, da je to delo napi- 
sano v elegantnejši in pravilnejši, predvsem pa drugačni latinščini, kakor 
jo je pisal Viktorin, in več vsebinskih neskladij med tem spisom in ohra- 
njenima Viktorinovima spisoma izpodbijajo temelje tej hipotezi." 

214 De schismate Donatistarum adversus Permanianum 1,9 (PL 11, 898 s.): »Marcion, 
Praxeas, Sabellius, Valentinus, et ceteri, usque ad Cataphrygas, temporibus suis a Victo- 

rino Petavionensi, et Zephirino Urbico, et a Tertulliano Carthaginensi, et ab aliis ad- 
sertoribus Ecclesiae catholicae superati sunt; ut quid bellum cum mortuis geris, qui ad 
negotium temporis nostri non pertinent?« Optat imenuje med herezijami na prvem 
mestu Marcionovo, med borci proti herezijam pa Viktorina, dasi je najmlajši med našte- 
timi, iz česar je J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVI sklepal, da se je Viktorin po- 
svetil predvsem kritiki Marcionove herezije. To sklepanje je samo delno pravilno. Za 
Zefirinovim protiheretičnim spisom se je izgubila vsaka sled, če ga je sploh napisal 
(Hipolit ga je označil kot povsem neukega in nepismenega človeka; gl. A. HARNACK, 
Geschichte 11/22 (kot v op.4), 201). Levji delež v borbi proti herezijem pripada Tertuli- 
janu, ki je napisal poleg splošnega orisa vseh herezij (De praescriptione haeresiarum, ed. 
R.F. REFOULE, CCSL 1, 1954, 185—224) še spise proti posameznim heretikom (Adver- 
sus Marcionem, ed. A. KROYMANN, CCSL 1, 1954, 437—726; Adversus Valentinianos, 
ed. A.KROYMANN, CCSL 2, 1954, 751—778; Adversus Praxean, edd. A. KROY- 

MANN-E. EVANS, CCSL 2, 1954, 1157—1205). 
215 Kratek anonimen spis »Adversus omnes haereses«, ki ga tiskajo kot dodatek 

k Tertulijanovim delom (kritična ed.: A. KROYMANN, CCSL 2, 1954, 1399—1410), 
gotovo ni Tertulijanov, kot je z vrsto argumentov prepričljivo dokazal A. HARNACK, 
Geschichte 1/2 (kot v op.4), 432 op.2, saj so vsebinska razhajanja med tem spisom in 
Tertulijanovimi deli prevelika. A. HARNACK, o.c., 430 je skušal na podlagi enakega 
naslova, kot ga za Viktorinov spis sporoča Hijeronim (gl. op.1), časa nastanka (pred 
letom 300; spis je bil gotovo znan v 4.stol., ko ga je navajal Hijeronim; gl. A. HAR- 
NACK, o.c. 430 op.4) in vplivov (delo naj bi bil latinski izvleček iz Hipolitove Sin- 
tagme) dokazati, da gre zelo verjetno za Viktorinovo delo. Tej hipotezi nasprotuje več 
dejstev vsebinske in jezikovne narave: 

a) Pri opisu Nikolajeve herezije je pri Viktorinu (gl. op.216) poudarek na atributih 
javne morale, v anonimnem spisu (1,6; cit. ed. str. 1402, v. 16 ss.) se podlaga za kritiko 
niti ne omenja. 

b) Viktorinov vrstni red heretikov z začetka 2.stol. (Valentinus, Cerinthus, Ebion; 
gl. op.139) je drugačen kakor v anonimnem spisu (Cerinthus (3,2), Ebion (3,3), Valen- 
tinus (4,1—6)); Viktorin ne omenja Karpokrata, ki mu daje avtor spisa po pomenu 
prednost pred Cerintom (3,1). 

c) Viktorin uporablja kot sinonimni izraz za Nikolajevo herezijo »Balaamova dok- 
trina« (gl. op. 216); anonimni avtor tega izraza ne pozna. 

č) V primeru Marcionove herezije pripisuje avtor bistvo Marcionovega nauka njego- 
vemu učitelju Cedronu (6,1). Težko si predstavljamo, da Viktorin teh dveh heretikov ne 
bi razlikoval (prim. J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVI). 

d) Zelo sumaren je v anonimnem spisu opis patripasijanske herezije na koncu (8,4; 
v cit. ed. str. 1410): »Sed post hos omnes etiam Praxeas guidam haeresim introduxit, 
quam Victorinus corroborare curavit. Hic deum patrem omnipotentem lesum Christum 
esse dicit; hunc, crucifixum passumque, contendit mortuum; praeterea se ipsum sibi 
sedere ad dexteram suam cum profana et sacrilega temeritate proponit.« Iz odlomka 

ae 323



Viktorinovo protiheretično usmerjenost odraža tudi Komentar k 
Razodetju. V njem je pisec poimensko napadel tiste herezije, ki jih omenja 
Razodetje, in one, ki jih izročilo omenja za dobo njegovega nastanka. Te 
herezije poznega apostolskega obdobja v Viktorinovem času že davno niso 
bile več aktualne. V komentarju k pismoma angeloma cerkva v Perga- 
monu in Tiatiri (Raz 2,12 ss.) se omenja Nikolajeva oz. Bileamova here- 
zija, razširjena v maloazijskih mestih ob koncu prvega stoletja. Gre za 
neke vrste sinkretistični misticizem, katerega glavni značilnosti sta bili 
seksualni libertinizem in navada, da so jedli bogovom namenjeno posve- 
čeno hrano." V apostolsko dobo spadajo herezije, katerih širjenje omenja 
Viktorin kot povod za nastanek Janezovega evangelija. Te herezije so raz- 
širjali »Valentin, Cerint, Ebion in drugi satanovi učenci«."" Medtem ko 
na tem mestu samo omenja največjega gnostika Valentina kot heretika, se 
je njegovega nauka verjetno lotil v izgubljenem spisu »Proti vsem here- 
zijam«, saj poroča Optat, da se je boril tudi proti temu heretiku."" Na 
izrazito polemičen način se je Viktorin v ohranjenih spisih lotil dveh 
zmot gnostikov: zmote o vlogi angelov pri stvarjenju sveta?! in zavra- 
čanja predstave o vstajenju pravičnih. Viktorin namreč na več mestih 
izrecno poudarja, da je Kristus premagal smrt, kar je smiselna razlaga 

vidimo, da pisec ne omenja Sabelija, kar govori proti Viktorinovemu avtorstvu. Ker ni 
znano, da bi Tertulijan napadel Sabelija, o Zefirinu pa ne vemo nič zanesljivega, skle- 
pamo na podlagi Optatovega poročila (gl. op.214), da je Sabelija napadel Viktorin. 
V citatu navedeni Viktorin kot kritik Praksejeve doktrine skoraj gotovo ni petovionski 
škof, saj bi v tem primeru lahko nastal spis šele po Viktorinovi smrti, v četrtem stoletju, 
kar se nikakor ne bi ujemalo z njegovo vsebino. A. HARNACK, o. c. 431 op. 4 meni, da 
gre za papeža Viktorja (189—198/9). 

e) Jezik spisa je precej različen od Viktorinovega. V njem sicer res naletimo na 
podobne grecizme (npr. »kata Aeschinen« (7,2); pri Viktorinu »cata lohannem« (4,4; H, 
50,7), vendar je slog in duh jezika drugačen. 

f) Razmere, ki jih opisuje anonimen spis, ustrezajo razmeram v Rimu na prehodu 
iz 2. v 3.stoletje, ne pa razmeram v oddaljeni petovionski škofiji stoletje pozneje 
(G. BARDY, o. c. (kot v op. 31), 2885). Ta argument je od vseh najmanj prepričljiv, kajti 
Viktorinovih zelo verjetnih zvez z Rimom ne smemo bagatelizirati (Viktorin je poznal 
Hipolitova dela, gl. op. 34, 46, prim. op. 150, 210). 

E.SCHWARTZ, Zwei Predigten Hippolyts, Sitzungsber. d. Bayer. Akad, d. Wiss., 
Phil.-hist. Abt., Jahrg. 1936, Heft 3, 38—45 je postavil hipotezo, da gre v našem primeru 
za spis, ki je v grščini nastal v Rimu pod papežem Zefirinom (198/9—217/8). Spis naj bi 
Viktorin prevedel in priredil v latinščini. S to hipotezo lahko eliminiramo vsa vsebinska 
neskladja in si razložimo vsebinsko in oblikovno inferiornost spisa, ne moremo pa od- 
straniti jezikovnega neskladja med ohranjenima Viktorinovima deloma in tem spisom. 
Lahko da je »Adversus omnes haereses« prevod protiheretičnega spisa papeža Zefirin: 
Vendar tega prevajalskega dela ni opravil petovionski škof, temveč neki drugi, nepoznani 
pisec. Problem avtorstva spisa torej ostaja odprt. 

218 Comm. 2,1 (H. 34,9—12); gl. T.ŠAGIBUNIC, o.c. (kot v op.141), 341; 
A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 311 (198); E.-B. ALLO, o. c., 57 ss. 

27 Gl. op. 139. 
218 Gl. op.214; o Valentinu gl. T.SAGI-BUNIC, o.c., 366—370; A. FLICHE- 

V. MARTIN, Storia della Chiesa Il, 45—54 (11—16). 
21° GI. op. 98; prim. T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 34. 

324



predstave, da je po smrti na križu odšel za tri dni v podzemlje, kjer je 
odrešil pravične iz ječe smrti." Majhen vpliv na poznejši razvoj krščan- 
stva je imel zgodnjegnostični heretik Cerint. Če ga že Viktorin imenuje kot 
enega od satanovih učencev, je jasno, da se je kot milenarist distanciral 
od materialističnega milenarizma tega heretika, zato je nekako odveč in 
neumestna Hijeronimova pripomba na koncu njegove redakcije komen- 
tarja.??! Judovsko-krščanska sekta ebionitov, ki je edina od doslej naštetih 
na širšem območju Palestine še obstajala v Viktorinovem času, ni prevzela 
imena po Ebionu, kakor je očitno pod vplivom krščanske tradicije mislil 
tudi Viktorin, temveč po hebrejski besedi ebion — revež." Ostalih 
herezij pozne apostolske dobe Viktorin ne omenja po imenu; dejansko je 
izpustil manj pomembne sekte, od katerih se razen imena ni ohranilo 
skoraj nič." O teh herezijah s pretiravanjem pravi, da so bile »raztresene 
po svetu«. Dejansko je bila in je ostala domovina vseh z i: 
nove, ki pade že v poapostolsko obdobje," Mala Azija in Palestina. 

Za zgodovinarja veliko bolj zanimiv kakor kritika starih herezij apo- 
stolske dobe, ki so do konca tretjega stoletja skoraj v celoti izumrle, je 
bil Viktorinov boj proti mlajšim herezijam, ki so zavzele mnogo večji 
teritorialni obseg kakor prejšnje in so bile po svoji vsebini veliko bolj 
privlačne in nevarne katolicizmu. Taki hereziji sta bili marcionizem in 
patripasijanstvo. 

Da je Viktorin obračunaval z Marcionovim naukom, nam poroča 
Optat iz Mileve."" V Komentarju se Marcionovo ime ne omenja, vendar 
je Viktorin na dveh mestih napadel samo bistvo njegovega nauka. Izhodišče 
Marcionove herezije je popoln razkol med Staro in Novo zavezo, njegova 
osnovna misel pa je nepomirljivo nasprotje med pravičnostjo in milostjo, 
med Zakoni in evangeliji, med judovstvom in krščanstvom. Judovski Bog, 
Stvarnik, ni identičen s krščanskim Bogom in Kristusovim očetom. Da 
bi ustvaril solidno podlago za širjenje svojega nauka, je napravil posebno 
»Biblijo« tako, da je zavrgel Staro zavezo v celoti, od Nove pa je obdržal 
samo okrnjen Lukov evangelij in deset Pavlovih pisem, iz katerih je izločil 
vse, kar ga je spominjalo na judovstvo." Ta nepremostljiv antagonizem 
med judovstvom in marcionizmom je Viktorin ošibal z lepo primero o 
nepopolnosti ene in druge doktrine." Napadel je tudi Marcionovo pred- 

Gl. op. 237. 
221 Gl. op. 193. 

T. ŠAGI-BUNIC, o. c. (kot v op. 141), 340 s.; J. DANIELOU, o. c. (kot v op. 106), 
68 ss. 

22% Take sekte so bili elkasaiti, mandejci, privrženci samaritanske gnoze itd.; gl. 
T. ŠAGI-BUNIC, o. c., 341 s.; J. DANIELOU, o. c., 76 ss., 82 ss. 

24 Prim op. 141. 
25 Gl. op. 214. 
26 T, SAGI-BUNIC, o.c., 360—365; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 

II, 60—72 (20—29). 

=" Comm. 4,5 (H. 54,21—56,3). 

325



stavo o dveh različnih bogovih, judovskem in krščanskem, oz. Bogom 
Stare in Bogom Nove zaveze, z jasnim poudarkom, da gre v obeh zavezah 
za istega Boga." Viktorinovo večkratno poudarjanje enotnosti Biblije, 
neločljive povezanosti obeh njenih delov, je verjetno protimarcionitsko 
motivirano." Le domnevati moremo, da se je Viktorin posvetil predvsem 
eksegezi starozaveznih knjig tudi zato, da bi se zoperstavil marcionizmu, ki 
je Staro zavezo v celoti zavračal." Z ozirom na to, da je bila marcionitska 
herezija v svojem misijonu zelo uspešna, saj je bila še v četrtem stoletju 
razširjena v pretežnem delu krščanskega sveta," moremo domnevati, da je 
bila dobro poznana, če ne nevarna, tudi v Viktorinovi Petovio: 

Viktorin se je posvetil tudi kritiki patripasijanske herezi Optat 
iz Mileve pravi, da se je, tako kakor Tertulijan in papež Zefirin, boril 
proti naukom Prakseja in Sabelija, dveh poglavitnih zastopnikov patri- 
pasijanizma." Z ozirom na to, da je, kot je znano, Tertulijan napadel 
samo Prakseja, Zefirin pa naj bi po Hipolitovem poročanju sam zapadel 

228 Comm. 4,1 (H. 44,11—15): »Satis autem et plene patefactum est, quando Christus 
cum corpore in caelis ad patrem ascendit. Vocem autem quam audierat, cum dicat illam 
secum locutam esse: sine contradictione arguuntur contumaces, ipsum esse gui venit 
ipsum quem (per) prophetas locutum.« Veliko jasnejša in elegantnejša je Hieronimova 
formulacija (H. 45,13—19). Prim. Comm. 1,4 (H.22,6—7): »... ipsum esse, qui et nunc 
evangelii bona et prius per Moysen legis notitiam universo orbi protulit.« 

#20 Tractatus 9 (H. 8,5ss.); Comm. 1,4 (H. 22,7—9); 4,2 (H. 46,15 ss.); 5,3 (H. 
66,2 s.); 10,2 (H. 90,6 ss.). Prim. op. 235. 

239 To domnevo je zagovarjal T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 34. 

2 EPIPHANIUS, Haereses 42,1 (PG 41, 696); A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della 
Chiesa II, 70 (28). 

282 Patripasijansko herezijo, kakor so jo imenovali v Rimu, Afriki in v Ogleju (DE 
RUBEIS, MEA, 68 s.), imenovano tudi (modalistični) monarhijanizem (po paroli »mo- 
narchiam tenemus« (TERTULLIANUS, Adversus Praxean 3,2 edd, A. KROYMANN- 
E. EVANS, CCSL 2, 1954, 1161)) ali sabelijanizem (ime po zadnjem velikem predstavniku, 
razširjeno predvsem na Vzhodu) poznamo zlasti iz polemičnih spisov Hipolita (Contra 
Noetum, PG 10, 803—830), Tertulijana (Adversus Praxean, cit. ed.,- 1157—1205) in Epifa- 
nija (Haereses 62, PG 41, 1052—1061). Bistvo te herezije, ki se je širila predvsem med pre- 
prostimi verniki, je predstava, da je Bog ena sama oseba, in da so Oče, Sin (in Sv. Duh) 
samo imena ene in iste božje osebe, Zato se po njihovem gledanju dejansko ni učlovečil, 
trpel na križu in vstal od mrtvih Kristus, temveč Bog Oče (Pater passus est, od tod ime 
patripasijani). Herezija se je začela v Mali Aziji (Noetos iz Smirne), nato se je razširila v 
Rim, ki je postal njeno glavno središče (Praxeas, pozneje Sabelius), od tod v Afriko. Ze 
Prakseas, še bolj pa Sabelij, je odstopil od prvotnih togih patripasijanskih stališč (po Prak- 
seju naj bi Oče trpel skupaj s Sinom (patrikompasijanska doktrina), Sabelij je upošteval 
tudi Sv. Duha kot tretjo modaliteto, v kateri se izraža božja oseba). Po Hipolitovem poro- 
čilu sta v herezijo zapadla tudi papež Zefirin (198/9—217) in Kalist (217—222), ki pa se je 
kmalu po izvolitvi za papeža spreobrnil in je izobčil Sabelija. Po tej obsodbi je patripasi- 
janstvo na Zahodu izumrlo, na Vzhodu, zlasti v Cirenajki, pa je trajalo do okrog leta 260, 
ko je proti njemu nastopil Dionizij Aleksandrijski. Gl. G. BARDY, Monarchianisme, DTC 
10/2, 1929, 2193—2209; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa Il, 155—164 
(87—92). 

2 Gl. op. 214. 

326



v to herezijo, moremo razumeti Optatovo poročilo kot dokaz, da se je 
Viktorin spopadel vsaj s Sabelijevo doktrino. 

Tudi v Viktorinovem Komentarju moremo zaslediti odseve trinitarnih 
sporov iz začetka tretjega stoletja. Iz teh zelo verjetnih reminiscenc lahko 
sklepamo, da se je Viktorin zavedal nevarnosti dinamičnega monarhija- 
nizma ali adopcianizma, ki je zanikal Kristusovo božansko naravo," še 
bolj pa modalističnega ali patripasijanskega monarhijanizma. Viktorin 
na več mestih govori o trpljenju in vstajenju Kristusa, božjega sina, ki se 
s svojimi božanskimi atributi dviga nad vsa ostala bitja v nebesih, na 
zemlji in v podzemlju." S prihodom na svet v človeški podobi, s trplje- 
njem in vstajenjem, naj bi bil podoben soncu." 

24 Protiadopcianistično je Viktorinovo poudarjanje Kristusove božanske narave, 
npr. v Comm. 4,4 (H. 52,11—13). Gl. T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 50, 52. 

235 Knjiga s sedmimi pečati, ki jo omenja Raz 5, je po Viktorinu »vetus testamen- 
tum... quod est datum in manu domini nostri, qui accepit a patre iudicium« (Comm. 
5,1; H.60, 5—7). Kot testament je zapečaten in postane veljaven šele po oporočnikovi 
smrti (»Nulla lex testamentum dicitur nec testamentum aliud nominatur, nisi guod 
faciunt morituri; et guodcumgue intrinsecus testati sunt, signata sunt usgue ad diem 
mortis testatoris.« (Comm. 5,2; H.64, 6—9; prim. V. KOROŠEC, Rimsko pravo, 
Ljubljana 1980%, 414 ss.)). Odprtje oporoke (odtrganje pečatov; prim. V. KOROŠEC, 
o. c., 4295.) pa je pomenilo umreti in odrešiti človeštvo (»Aperire autem testamentum 
pati et pro hominibus mortem devincere est.« (Comm. 5,1; H.60, 10—11)), česar je 
bil zmožen samo Kristus, božji sin (»Hoc dignus facere nemo est inventus neque in 
angelis in caelo neque in hominibus in terra neque inter animas sanctorum in requie, nisi 
solus Christus filius dei ...« (Comm. 5,1; H. 60, 11—14)). 

Ker pa je bil Kristus kot Bog oporočnik (testator) in ker je premagal smrt, je po 
pravici postal dedič (heres); »podedoval« je človeštvo, zato, da ga je odrešil (»Et quia 
ipse erat testastor et mortem devicerat, ipsum erat iustum constitui heredem (a) deo, ut 
possideret et substantiam morientis, id est membra humana ... Sed guia mortem devicit 
et praevenit carnificis officium, guasi occisus est dictus. Ideo merito modo resignatur 
per agnum occisum, qui tamguam leo confregit mortem et quae de se praenuntiata fue- 
rant replevit (et hominem liberavit), id est carnem de morte, et accepit possesionem 
substantiae morientis, id est membrorum humamorum...« (Comm. 5,2; H.62,2— 
64,14). 

Viktorinovo razmišljanje o Kristusovem poslanstvu odraža neločljivo povezanost 
obeh Zavez in je kot tako verjetno naperjeno proti dualizmu gnostikov in posebej proti 
Marcionovi hereziji; v tem dokazovanju je šel Viktorin po stopinjah Irenaja Lugdunskega, 
Klementa Aleksandrijskega iz zlasti Origena (gl. J. FISCHER, o. c. (kot v op. 83)). Obenem 
pa moremo v jasno profiliranem opisu Kristusove vloge pri odrešitvi človeštva v raz- 
merju do Boga Očeta videti polemično ost proti monarhijancem. 

236 Comm. 1,3 (H. 20,6—11): »In facie autem claritas solis. Facies autem apparitio 
illius fuit, quae locutus est hominibus faciem contra faciem. Solis autem gloria minor 
est quam gloria domini, sed propter ortum et occasum et rursus ortum, quod natus sit 
et passus et resurrexit, ab eodem dedit similitudinem eius scriptura faciem eius gloriae 
solis.« Samo kot zelo previdno hipotezo bi mogli označiti misel, da je Viktorin, ki je 
ustvarjal v enem od središč mitraizma v Panoniji, s to primerjavo meril na mitraistično 
pojmovanega sončnega boga ali celo na sončnega boga (Sol invictus), ki so ga častili 
zlasti ilirski cesarji v 2. polovici 3. stol.; misel mora ostati hipoteza zlasti zato, ker pri- 
merjava Kristusa s soncem v krščanskih predstavah ni nekaj izjemnega. Najbližje na- 
letimo nanjo že v Ogleju (RUFINUS, Expositio symboli, 5 (cit. ed. 140, v. 8—10); CHRO- 

MATIUS, Tractatus 19,5,5 (cit. ed. 289, v. 137 ss.)). 

327



Viktorin na več mestih v Komentarju, tako tudi v svoji »veroizpovedi«, 
pravi, da je Kristus premagal smrt oz. podzemlje. Prav verjetno je pouda- 
rek na Kristusovi zmagi nad smrtjo smiselna razlaga formule »descendit 
in inferna«, ki jo zasledimo med drugim v oglejski veroizpovedi. Ta 
poudarek je verjetno odraz polemičnosti ne le nasproti gnostikom, temveč 
tudi nasproti manihejcem, ki so zanikali vstajenje mrtvih." 

237 Kristusovo zmago nad smrtjo izraža Viktorin z naslednjimi besednimi zvezami: 
morte devicta (Comm. 4,4 (H. 52,18); 11,1 (H. 96,8; gl. op.178)); mortem devincere 
(Comm. 5,1 (H. 60,11); post mortem devictam (1,2 (H. 18,17)); ad mortem devincendam 
(4,4 (H. 52,16); 5,2 (H. 62,9)); quia mortem devicit (5,2 (H. 64,9)); qui mortem devinceret 
(4,7 (H. 58,6—7)); et mortem devicerat (5,1 (H. 62,2)); confregit mortem (5,2 (H. 64,12); 
debellato infermo (1,1 (H. 18,7). 

Izraz »morte devicta«, nanašajoč se na Kristusa, ki ga tolikokrat in v tako različnih 
zvezah zasledimo pri Viktorinu, je precej redek, vendar ne izjemen (R. P. C. HANSON, 
SC 249, 1978, 75 s. op.4 navaja opleg Viktorina in Patricija (gl. op. 183) še Priscilijana 
(Liber apologeticus, tract. 1 (3); 4 (79); ed. G.SCHEPSS, CSEL 18, 1889, 5, v.23/4; 60, 
v.7)) in Hymnus sancti Severini (gl. EVGIPIJ, Življenje svetega Severina, prev. R. BRA- 
TOZ, Ljubljana 1982, 304; vendar se v tem primeru izraz ne nanaša na Kristusa, temveč 
na čudežno obuditev od mrtvih prezbiterja Silvina). 

Zlasti je bila predstava o Kristusovi zmagi nad smrtjo, izražena z enako ali podobno 
frazeologijo kakor pri Viktorinu, navzoča pri oglejskih cerkvenih očetih. Nekaj najbolj 
značilnih primerov: RUFINUS, De benedictionibus patriarcharum 1,6 (cit. ed. 194, v. 41 s. 
»... (Christus) in somno suo leo fuit vincens omnia et debellans, et destruxit eum qui 

habebat mortis imperium); za ostale primere gl. pogl. I, op.258). CHROMATIUS, 
Sermo 8,4 (cit. ed. 36, v. 88: »Christo ... qui triumphato diabolo et morte devicta«); 16,2 
(p. 73, v. 36 s.: »quia morte sua Christus mortem destruxit, inferna calvavit ... (v. 42. s.) 
Christus... ut mortem moriendo deviceret... (v.55)... hac nocte mors destructa este); 
17,1 (p.76, v. 4: »in hac nocte mors devicta esta); 17,2 (p.76, v. 28 s.: »Mors enim quae 
vincere solebat victa est morte victoris«); 26,4 (p. 121, v.90 ss.: »Dominum ergo suum 
Christum ... quia et mortem vincere, et carnem de morte virtute propria suscitare, solius 
divinae potentiae et maiestatis aeternae est.«); 30,1 (p.136, v.1s.: »Postquam 
... Christus Jesus devicta morte surrexit«); Tractatus, Prologus 8 (p. 189, v. 160: »mortem 
triumphando devicit«); Tract.2,5 (p.204, v.122: »Illic ruina mortis, hic triumphus 
victoriae«); VENANTIUS FORTUNATIS, Ad Felicem episcopum, de Paschate resur- 
rectionis Domini (PL 88, 131s.: »...triumphanti post tristia tartara Christo... Deus 
infernum vicit...«). Med viri z oglejskega vplivnega območja velja omeniti latinski 
prevod egiptovskega cerkvenega reda (traditio apostolica), ki je nastal ob koncu 4. stol., 
odkrit pa je bil na veronskem palimpsestu s konca 5. stol., z zelo sorodno terminologijo 
(HIPPOLYTE de Rome, Traditio apostolica 4 (ed. B. BOTTE, SC 11 bis, 1968%, 50): 
»Oui cumgue traderetur voluntariae passioni, ut mortem solvat et vincula diabuli di- 
rumpat, et infernum calcet et iustos inluminet, et terminum figat et resurrectionem 
manifestat ...«). Vsebinsko in smiselno je predstava o Kristusovi zmagi nad smrtjo se- 
stavni del predstave o Kristusovi poti v podzemlje, ki je bila živa zlasti v oglejski cerkvi 
(gl. pogl. I, 5 (C). 

Kakšen je smisel Viktorinovega vztrajnega razlaganja, da je Kristus premagal smrt 
in podzemlje, ki pri njem ni samo pekel, kjer trpijo grešniki (Comm. 20,2 (H. 144, 12), 
temveč tudi kraj, kjer počivajo sveti in čakajo na vstajenje (Comm. 6,4 (H.74,10—13): 

«sub qua est infernum, remota a poenis et ignibus regio, requies sanctorum, in qua 
quidem videntur ab impiis et audiuntur iusti, sed neque illi ad illos transire possunt.«)? 
Domnevati moremo, da gre za odraz polemike s tistimi heretiki, ki so zavračali vero v 
vstajenje pravičnih, kot npr. gnostiki in manihejci. 

328



Optat poroča končno, da se je trojica latinskih antiheretičnih piscev 
borila proti montanizmu oz. proti »Frigijski hereziji«, kakor so jo imeno- 
vali po deželi njenega nastanka. Tertulijan kot borec proti montanizmu 
ne pride v poštev, ker je bil sam montanist. Papež Zefirin je okrog leta 
dvesto po nekoliko nejasnem Tertulijanovem poročilu obsodil montani- 
zem." O Viktorinu kot o borcu proti montanizmu ni nič znanega in 
tudi v Komentarju ne zasledimo nikakršnih protimontanističnih remini- 
scenc. Nasprotno, kot milenarist je bil montanistom, prepričanim mile- 
naristom, prej soroden kakor nasproten. 

Tako kakor Traktat tudi Komentar odraža Viktorinovo negativno 
razpoloženje do Judov, ki jih stavi v isto vrsto s Kristusovimi preganjalci."" 
Protipoganskih izpadov v delu skorajda ne zasledimo, z eno izjemo, ki jo 
je Hijeronim v svoji redakciji dopolnil tako, da ji je dal protiheretično 
ost.24° 

9. Krščanstvo v Petovioni v luči Viktorinovih spisov 

Eno glavnih vprašanj zgodovinske interpretacije Viktorinovih del je, 
do kolikšne mere so njegovi spisi nastali pod neposrednim vplivom so- 
dobnosti in okolja v ožjem pomenu besede, ali, da povežemo zaključek 
obravnave Viktorinove osebnosti z njenim začetkom, v kolikšni meri 
moremo iz ohranjenih Viktorinovih del spoznati razmere v petovionski 
krščanski skupnosti v njegovem času. Zaradi narave njegovih del — gre 
namreč za teološke spise, katerih tematika se ne tiče sodobnosti, temveč 
preteklosti, daljne prihodnosti in večnosti — moremo govoriti le o zelo 
omejeni možnosti za tovrstno raziskovanje. Pri tem smo v nenehni nevar- 
nosti, da sežemo v interpretaciji posameznih avtorjevih poročil predaleč, 
in jim s tem damo takšen pomen in smisel, kakršnega jim pisec ni name- 
raval dati. Zaradi tega bodo naslednja razmišljanja v precejšnji meri hipo- 
tetična, tudi zato, ker nobene od domnev ne moremo potrditi ali ovreči 
s pomočjo analize zgodnjekrščanskih materialnih najdb, ker takšnih za 
tako zgodnjo dobo zaenkrat še niso odkrili. Prepričani pa smo, da le morejo 
dati vsaj približno podobo življenja petovionskih kristjanov v času cesarja 
Dioklecijana. 

Ena najbolj značilnih potez iz življenja petovionske krščanske skup- 
nosti je njena arhaičnost, ki jo označuje zaostajanje za razvojem teološke 
misli v krščanskem svetu, pogojena verjetno s precejšnjo izoliranostjo. 
Petoviona je bila zelo oddaljena od glavnih središč krščanstva na Vzhodu, 

238 A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa Il, 79 (37). 

239 Comm. 13,3—17 (H. 120,11); prim. op. 100. 

240 Comm. 13,4—17 (H. 130,5 ss.—131,5 ss.). 

329



v Rimu in v Afriki, poleg tega je ležala v provinci, ki je bila vseskozi 
izrednega vojaškega, manj gospodarskega in še manj kulturnega pomena. 
Kdo je zanesel krščanstvo v te kraje, se iz Viktorinovih del ne da raz- 
brati. Vendar pa nam kaže njihova antiheretična nastrojenost, da so mo- 

rali petovionski kristjani poznati nevarnost herezij in da je bila njihova 
skupnost precej stara, segajoča s svojimi koreninami nekako v seversko 
ali še nekoliko zgodnejše obdobje. Takrat so namreč doživele razmah 
herezije, ki jih je Viktorin posebno napadal. Polemična nastrojenost proti 
Judom daje slutiti navzočnost judovskega elementa v mestu, na katerega 
so kristjani gledali z antipatijo. Le težko bi govorili o navzočnosti judejo- 
krščanskih skupin kakor v bližnjem Ogleju, vendar te možnosti ne smemo 
izključiti zato, ker Viktorinovi spisi odražajo nekatere poteze judejo- 
krščanstva. Sklepati moremo, da je jedro petovionske krščanske skup- 
nosti sestavljal deloma latiniziran imigrantski grško orientalski element, 
kar se odraža v duhovni in študijski usmerjenosti njenega škofa. Pri- 
seljeno italsko in domače latinizirano prebivalstvo je bilo zelo verjetno de- 
ležno Viktorinove misijonske akcije. Najbrž spada v sklop prizadevanj po 
afirmaciji krščanstva med večinskim prebivalstvom tudi pisanje v latinščini 
namesto v njemu lažji grščini in razlaganje Svetega pisma, zlasti Mateje- 
vega evangelija." 

Krščanska skupnost je živela pod vtisom grožnje preganjanja. Viktorin 
na nekaj mestih meri na preganjanje kristjanov in se sklicuje na tiste, ki 
to preizkušnjo moško prenašajo." 

Ena glavnih potez vsakdanjega življenja petovionskih kristjanov je 
bila težnja po pokori in nagnenje k asketizmu. Viktorin je obsodil vse 
vrste slabih kristjanov, na kakršne je naletel, kot moremo domnevati, ne 

le pri študiju svetih spisov, temveč tudi pri svojem pastoralnem delu: 
tiste, ki pod videzom usmiljenja grešijo in druge zapeljujejo v greh, one, 
ki so lahkomiselni in prazni in so kristjani samo po imenu, one, ki so 
kristjani samo v teoriji, ne pa v praksi. Pokora je edina rešitev tudi za 
kristjane, ki so bogati, posvetno usmerjeni in dasi so predani branju Sve- 
tega pisma ne izžarevajo vere."" Največjo mero naklonjenosti so v njegovih 
spisih deležni vztrajni, neustrašni in ponižni kristjani, ki so resda malo 

24 Od 3. stol. dalje se je krstna kateheza v Rimu in nato tudi drugod na Zahodu 
naslanjala na Janezove spise, zlasti na uvod v Janezov evangelij (A. GEORGE-P. 
GRELOT, Uvod, 597). Vendar pa iz Viktorinovih ohranjenih spisov ne dobimo vtisa, 
da bi Matejev evangelij kot osnovo kateheze izpodrinili Janezovi spisi. Viktorin v 
ohranjenih delih dvakrat bolj pogosto navaja Matejev evangelij kakor Janezov (Markov in 
Lukov še bistveno manjkrat gl. H. 156 s.). Poleg tega je sam napisal komentar k Ma- 
tejevemu evangeliju, ne k Janezovemu. Nasploh so vsi starejši latinski eksegeti do 
Hijeronima komentirali Matejev evangelij, nobeden ne Janezovega (gl. preglednico IV). 

22 Comm. 1,8 (H.323—4); 10,3 (H.92,10—13); prim. 12,5 (H.112,13—14); 13— 
17,3 (H. 120,11). 

24 Comm. 1,8 (H. 32,5—12); 3,3 (H. 42,6—44,6). 

330



izobraženi v svetih spisih, zato pa nosijo vero v srcu.® Ta oznaka dobrih 
kristjanov, zapisana v komentarju k pismom angelom sedmih azijskih 
cerkva, ustreza naši predstavi o značaju jedra petovionske krščanske skup- 
nosti v prvih obdobjih, ko so se krščanstva oprijemali predvsem goreči in 
značajni, a manj izobraženi, preprosti ljudje. Ena tipičnih potez življenja 
petovionskih kristjanov so bile razvite postne navade, ki so bile glavna 
oblika pokore v starem krščanstvu. Te so bile po Viktorinovih poročilih 
precej stroge. Viktorin omenja dva postna dneva, sredo in petek, običajna 
v vsem krščanskem svetu. Kot povod za to, da so opravljali post na ta 
dva dneva, navaja dogodka iz Kristusovega življenja: s sredo je bil izdan 
in prijet, v petek je umrl mučeniške smrti." V začetku tretjega stoletja 
se je začela na Zahodu uveljavljati kot postni dan tudi sobota. V Peto- 

vioni je bil v Viktorinovem času sobotni post že ustaljena navada. Kot 
glavni motiv navaja Viktorin pripravo na nedeljsko evharistijo, kot stran- 
ski motiv pa hotenje, da bi se distanciral od judovske sobote. Tako je imelo 
uvajanje sobote kot postnega dne tudi protijudovsko ost.” 

Z ozirom na dolžino razlikuje Viktorin tri veste posta:'" najbolj 
običajen je bil post do devete dnevne ure, to je približno do srede po- 
poldneva. Ta post je veljal za najlažjega, zato ga je Tertulijan nekoliko 
zbadljivo imenoval »polovični post«."" Bolj vneti kristjani so se postili 
do večera, k asketizmu nagnjeni pa so podaljševali post na naslednji dan."" 
Na ta način se je sistem dveh postnih dni v tednu razširil na štiridnevni 
sistem (poleg srede in petka še četrtek in sobota), ki ga je posredno pri- 
poročal Viktorin."" Kristjani so na nedeljo in na postne dneve opravljali 
verske obrede. Zaradi časovnega in duhovnega ujemanja med postenjem 
in zbiranjem k verski pobožnosti se je začel za post uveljavljati izraz 
»statio«, ki je označeval zbor vernikov za božjo službo.?! Domnevati 
moremo, da gre za tako besedno rabo tudi pri Viktorinu, saj bi bilo nemo- 
goče, da bi se verski obred in postenje izključevala. Kot osrednji nagib 

24 Comm. 1,8 (H. 30,14—32,5); 3,2 (H. 40,11—14). 
245 Tractatus 3 (H. 4,17—22); 4 (H. 5,2—8); gl. R. ARBESMANN, Fasten, RAC 7, 

1969, 474; IDEM, Fasttage, ibidem, 509 s. 
28 Tractatus 5 (H. 5,9—13); gl. R. ARBESMANN, Fasttage, RAC 7, 1969, 510 .; 

H. LECLERCO, Sabbat, DACL 15/1, 1950, 218; o razmerju med soboto in nedeljo. v 
zgodnjem krščanstvu gl. H. DUMAINE, Dimanche, DACL 4/1, 1920, 916—943. Sobotni 
post je predpisoval tudi can. 26 koncila v Elviri iz leta 309 (J. HEFELE, Histoire des 
conciles 1, Paris 1907, 235 s.). 

24 Tractatus 3 (H. 4,5—7): »... usque ad horam nonam ieiunamus aut usque ad 
vesperum aut superpositio in alterum diem fiat.« Gl. R. ARBESMANN, Fasttage, RAC 
7, 1969, 506. 

288 De ieiunio 13,1 (edd. A. REIFFERSCHEID-G. WISSOWA, CCSL 2, 1954, 1271). 
20 Prim. Tractatus 3 (H. 4,6 in 22); 5 (H. 5, 11 in 12); R. ARBESMANN, Fast- 

tage, 507. 
250 Prim. R. ARBESMANN, Fasten, RAC 7, 1969, 474; gl. op. 246 in 247. 
21 A, FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 353 (508). 

331



za postenje je Viktorin navedel pridobivanje božje naklonjenosti."" Žal 
nam spis ne daje nobenih zanesljivih izhodišč za proučevanje liturgičnih 
navad petovionske krščanske skupnosti ob koncu tretjega stoletja." 

10. Viktorinova dediščina? 

Poglavje o Viktorinu naj zaključim z dvema mislima, ki se zdita morda 
zelo drzni, vendar bi kot delovni hipotezi mogli odpreti nove poglede na 
Viktorinovo vlogo v zgodovini krščanstva v vzhodnih pokrajinah poznej- 
šega patriarhata. 

Kot je znano, je petovionska krščanska skupnost kot edina poznana na 
obravnavanem ozemlju v četrtem stoletju deloma zapadla v arijanizem, 
ki je v njej okrog leta 380 celo prevladal. Ali je temu kriva Viktorinova 
teologija in duh, ki ga je tej skupnosti vtisnil ta škof in mučenec? Vpra- 
šanje, ali od Viktorinove teologije pelje pot v arijanizem, je bilo že deloma 
načeto, vendar še ne dovolj temeljito proučeno, da bi mogli dati nanj 
nedvoumen odgovor." 

Odgovor na to vprašanje je lahko samo negativen. Arijanizem je 
globoko degradiral Kristusovo osebo. Pri Viktorinu pa naletimo nasprotno 
na izrazito težnjo po poveličevanju Kristusove osebe, tudi na račun tretje 
božje osebe, Sv. Duha." Z binitarično formulirano veroizpovedjo in z ne- 
koliko nejasnim stališčem do Sv. Duha bi lahko Viktorinova teologija 
odprla pot enemu od derivatov arijanizma, hereziji makedonijancev ali 
pnevmatomahov, o kateri pa ne vemo, da bi se kdaj razširila na obrav- 
navano ozemlje." Edina predstava, ki pri Viktorinu zmanjšuje pomen 

Tractatus 3 (H. 4,22: »aut stationem aut superpositionem«); 4 (H. 5,8: »aut sta- 
tionem deo aut ieiunium«) v drugem primeru nam dat. final. »deo« kaže, da je Viktorin 
še ohranil občutek za prvotni pomen besede »statio«; prim. pogl. I, op. 189 (č). O motivu 
za postenje gl. Tractatus 3 (H. 4,20—22); prim. R. ARBESMANN, Fasten, 486. 

253 Comm. 4,3 (H. 48, 12—50,1): »(Quattuor animalia) ... (habentes) alas senas in 
circuitu, oculos et intus et deforis: et non cessant dicere, inquit: (hagios hagios hagios) 
sanctus sanctus sanctus dominus deus omnipotens.« To mesto spominja na molitveni 

obrazec v oglejski krščanski skupnosti okrog leta 400, vzhodnega izvora, tedaj prvič iz- 
pričan na krščanskem Zahodu (gl. pogl. I, op. 222). Iz Viktorinove pripovedi ni razvidno, 
ali so ta molitveni obrazec izgovarjali že okrog leta 300 v Petovioni. Vsekakor te mož- 
nosti ne moremo izključiti. 

254 Do pravilnega negativnega odgovora na to vprašanje je prišel na podlagi skle- 
panja iz okoliščin zgodovinskega razvoja, ne da bi preverjal dogmatično plat Viktorino- 
vih spisov, J. ZEILLER, Les origines, 213 s. 

255 Gl. op. 178—180, 235—236. 
250 Na herezijo makedonijancev, ki so sicer priznavali Kristusovo božansko naravo, 

zavračali pa božansko naravo Sv. Duha, meri RUFINUS, Expositio symboli, 37 (cit. ed. 
173, v. 39 ss.; gl. pogl. I, op. 237). Da Rufin herezije ne imenuje z imenom, lahko pomeni 
dvoje: ali herezija v Ogleju ni bila dosti poznana in aktualna, ali pa je bila toliko po- 
znana, da je bila izrecna omemba z imenom nepotrebna. Ta Rufinov odlomek moremo 
vzeti za dokaz, da so herezijo v Ogleju poznali, nikakor pa ne, da bi bila razširjena. 

332



Kristusove osebe, je predstava o Kristusovem vnebovzetju, ne pa vnebo- 
hodu. Nanjo naletimo v formuli veroizpovedi, zato moremo po pravici 
domnevati, da temelji na tradiciji starega panonijskega krščanstva," in 
ni tipična poteza Viktorinove teologije." Pravilnost te domneve potrjuje 
tudi navzočnost te predstave v formulah dveh sirmijskih sinod iz dobe 
arijanskih bojev. Tako kot Viktorinov tudi tadva zapisa temeljita na 
lokalni tradiciji in nimata nobene neposredne zveze z arijansko doktrino." 

Drugo vprašanje, ki se zdi v historični perspektivi skorajda fantastično, 
a bi mu veljalo posvetiti posebno raziskavo, je sledeče: Nekatere glavne 
poteze Viktorinove teologije je v prirejeni obliki sprejela britanska cerkev 
v petem stoletju in so se prek Patricijeve misijonske aktivnosti razširile na 
irsko cerkev, tako da moremo govoriti o posrednem vplivu Viktorinove 
teologije na teologijo irske cerkve zgodnjega srednjega veka." Ali moremo 
zaznati kakšno sled, ki bi opravičevala misel, da je z irsko misijonsko 
akcijo, ki se je kot prva izvajala v dobi pokristjanjevanja alpskih Slovanov, 
kakšen drobec te misli ali njen odsev prišel na področje svojega prvotnega 
nastanka? 

Na vprašanje moremo odgovoriti pritrdilno. Vsi najstarejši slovenski 

27 Gl. op. 178 (in caelis... a patre receptum; tudi to formulacijo je od Viktorina 
prevzel Patricij, gl. op.183). Na tako formulacijo Kristusovega »vnebovzetja« naletimo 
v Mr 16,19, Lk 24,51 (prevod v slov. izdaji Sv.pisma, ekum. izd., Ljubljana 1974, 1147, 
je napačen); Apd 1,9;11 (nejasno; enkrat kot vnebovzetje, enkrat kot vnebohod). Na 
tako predstavo, izraženo s formulacijo čvaXnodele èv odpavoic oz. receptus (assumptus) 
in caelis (caelos), naletimo v aleksandrijski cerkvi, verjetno pod vplivom tradicije evan- 
gelista Marka, pri Origenu, škofu Aleksandru in Atanaziju (A, HAHN, Bibliothek, 8 
(11), 15 (20), 194 (265)), v latinski Afriki od Tertulijana do Ps. Avgustina (A. HAHN, 7 

(9), 44 (55), 48 (60), v Galiji v drugi polovici 4. stol. (A. HAHN, 59 (70), 189 (260)), 
Španiji (4. koncil v Toledu 1.633; A. HAHN, 179 (236)), Italiji (Ps. Damasus; A. HAHN, 
201 (277)) in na Irskem (Patricijeva veroizpoved, gl. op. 183). Največkrat je poleg afri- 
škega področja zastopano s formulami arijanskih sinod maloazijsko-balkansko področje. 
Predstava je navzoča v prvi in četrti formuli 2. sinode v Antiohiji 1.341 (A. HAHN, 153 
(183), 156 (187), formuli sinod v Filipopolis 1. 343 (A. HAHN, 158 (190), 1. in 4. sinode 
v Sirmiju 1.351 in 359 (A. HAHN, 160 (196), 163 (205)), sinode v traški Niki 1.359 
(A. HAHN, 164 (206)), v Selevkeji 1.359 (A. HAHN, 165 (207)) in v Konstantinoplu 
1.360 (A. HAHN, 167 (209)). 

258 Viktorin namreč na vseh drugih mestih govori o Kristusovem vnebohodu: Comm. 
1,2 (H. 18,17: »in caelis cum ascendisset adunato et isto corpore cum spiritu gloriae«); 
4,1 (H. 44,12: »Christus cum corpore in caelis ad patrem ascendit«); 6,1 (H. 68, 35.: 
»postquam ascendit in caelis dominus noster«)). Predstava o Kristusovem vnebohodu 
(àvaBalverv, ascendere) je tipična poteza Janezove teologije (Jan 3,13; 6,62; 20,17), ki 
je ne zasledimo le pri Viktorinu, temveč npr. v oglejski veroizpovedi (gl. pogl. I, 
op. 234 čl. 6) in v ogromni večini veroizpovedi sploh. Gl. A. F. SEGAL, Heavenly Ascent 
in Hellenistic Judaism, Eearly Christianity and their Environment, ANRW 23,2, 1980, 
1333—1394, zlasti 1371 ss. 

288 To formulo resda najdemo v veroizpovedih arijanskih sinod sredi 4. stol., 
vendar tudi pri največjem borcu proti arijanizmu, aleksandrijskemu škofu Atanaziju. 
Kolikor je poznano, ni igrala nobene vloge v kristoloških sporih 4. stol., dasi njen duh 
bolj ustreza arijanskim predstavam kakor katoliškim. 

260 GI. op. 183. 

333



obrazci apostolske vere (Rateški rokopis iz druge polovice 14. stoletja, 
Starogorski rokopis s konca 15. stoletja, Trubarjev Katekizem, Alasijev 
obrazec iz leta 1607) vsebujejo namreč karakteristične formule o Kristu- 
sovem spustu v podzemlje,?® predstava sama pa je navzoča tudi v stari 
slovenski velikonočni pesmi iz okvirno istega obdobja." Ti obrazci so 
dokaj poznega nastanka, vendar so vsi prirejeni po starejših predlogah. Za 
najstarejšega med njimi, za apostolsko vero v Rateškem rokopisu, sega 
predloga v karolinško dobo, na konec osmega stoletja, torej v čas inten- 
zivne misijonske akcije med vzhodnoalpskimi Slovani."" Ta dodatek v 
veroizpovedi so dobili Slovenci lahko le prek Salzburga, kamor so ga, 
tako kakor na celotno južnonemško področje, zanesli irski in anglosaški 
misijonarji. Formula veroizpovedi misijonarjev s salzburškega področja 
nam ni ohranjena. Vse sočasne formule z južnonemškega in švicarskega 
področja, območja pokristjanjevanja s strani irskih misijonarjev, imajo 
značilen dodatek o Kristusovem spustu v pekel," zato lahko upravičeno 
sklepamo, da so ga poznali tudi v Salzburgu, posebej še zato, ker je v 
karolinški dobi kot sestavni del recipirane formule veroizpovedi postal 
obvezen v vsej zahodni in srednji Evropi." Da je ta predstava zašla med 
Slovence lahko le s severozahoda, nam kažeta ex silentio dva vira: formula 
čedadske sinode iz leta 796/7, brez tega dodatka, ki nam dokazuje, da 
misijonarji z oglejskega območja niso širili te predstave," in pa sklepi 
rimske sinode iz leta 745, ki je z anatemo kaznovala škotskega duhovnika 
Klementa zaradi širjenja predstave o Kristusovem spustu v pekel in rešitvi 
vseh tamkaj nahajajočih se duš."" Ta sklep nam obenem dokazuje, da 
te formule nista mogla zanesti v najstarejše slovenske veroizpovedi Ciril in 

201 Ta člen se v naštetih veroizpovedih glasi: dolu jide k paklu / pred peklom ide / 
doli šal h tim peklom / pred pakou je šou (gl. J. KORUZA, Starogorski rokopis in oživi- 
tev vprašanja pismenske tradicije v srednjem veku, Jezik in slovstvo 19, 1973/4, 210 (pa- 
ralelna besedila vseh štirih veroizpovedi). 

22 Prvi zapis v stiškem rokopisu iz 1.1440, prvi jo je natisnjeno objavil Trubar v 
cerkveni pesmarici (1567, 1574'), nato Schönleben (1672); gl. I. GRAFENAUER, »Ta 
stara velikonočna pejsen« in še kaj, Literarnozgodovinski spisi, Ljubljana 1980, 235—314, 
zlasti 242 (6,13) in 252, 

288 I. GRAFENAUER, Poglavje iz najstarejšega slovenskega pismenstva I. Celovški 
rokopis, Časopis za slovenski jezik, književnost in zgodovino 8, 1931, 68—102, zlasti 
91 ss.; IDEM, Literarnozgodovinski spisi, 169 ss.; 338 ss. 

24 A, HAHN, 90 (95; bernski rokopis, 7/8. stol.); 92 (97; Pirminius, ustanovitelj 
samostana Reichenau, prva polovica 8.stol.); 93 (98; St.Gallen, 8.stol.); 94 (99; 
München, 8/9. stol.); 95 (100; Wolfenbüttel, 9. stol.); 96 (101; Trer, ca. 813); 98 (103; 
St. Gallen, 10. stol.); 99 (104; Reichenau, 10. stol.); 100 (104; St. Gallen, 10. stol.); 103 
(107; Dunaj, 11. stol.). 

265 J. N.D. KELLY, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, Berlin 1971, 411 ss. 
288 Concilium Foroiuliense a. 796 vel 797 (ed. A. WERMINGHOFF, MGH Leges III, 

Concil. I/1, 1906, 187). Prim. pogl. I, op. 270. 
267 H. DENZINGER-A. SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum, definitionum 

et declarationum de rebus fidei et morum, Barcinone 19679, 197s. (587); prim. J.N. 
D. KELLY, o. c., 418 ss. 

334



Metod, saj je v formulah veroizpovedi z bizantinskega območja ne za- 
sledimo, v Rimu, kjer sta bila dogmatično preizkušena, pa je veljala za 
sumljivo. Prav tako je izključeno, da bi v najstarejšo slovensko formulo 
veroizpovedi zašla od krščanskih romanskih staroselcev, kajti pobuda za 
misijon med Slovenci ni prišla od njih in njihovo krščanstvo je veljalo 
v dobi pokristjanjevanja teh dežel za dogmatično oporečno, čeprav so to 
predstavo kot dediči oglejskega krščanstva zelo verjetno poznali.""" Tako 
pridemo do paradoksalnega stanja: tipično oglejska predstava, razširjena 
na panonijskem področju, navzoča pri Viktorinu iz Petovione, se je raz- 
širila na slovensko ozemlje v toku drugega pokristjanjevanja teh dežel 
po celi verigi posrednikov, verigi, ki sega od Ogleja prek Galije na Bri- 
tansko otočje, od tam na južnonemško področje in od tam v vzhodne 
Alpe, na nekdanje metropolitansko področje oglejske cerkve. V tem 
smislu predstave ne moremo označiti neposredno kot Viktorinovo de- 
diščino v krščanstvu na Slovenskem v srednjem veku, temveč kot dediščino 
ene od markantnih posebnosti zgodnjega krščanstva na oglejskem in pa- 
nonijskem področju, ki je navzoča tudi pri Viktorinu. 

Navzočnost Viktorinove teološke misli v britansko-irski cerkvi pozne 
antike in delovanje irskih misijonarjev, dve dejstvi, ki sta v nedvomni 
medsebojni odvisnosti, kažeta na izredno zanimivo dogajanje v starejši 
zgodovini krščanstva na Slovenskem, z vplivi, ki sežejo prek Viktorinovih 
vzornikov od Egipta, Palestine, Male Azije, Afrike in Rima vse do britan- 
skih otokov, od vzhoda do skrajnega zahoda tedanjega krščanskega sveta. 

288 Conventus episcoporum ad ripas Danubii a. 796 (ed. A. WERMINGHOFE, 
MGH Leges III, Concil. 11/1, 1906, 176; omenjajo se »inlitterati clerici«, očitno izhajajoči 
iz staroselcev, ki so ohranili krščanstvo, ne pa pismenosti. Ti niso krščevali v imenu 
Sv. Duha (!), zato je bilo njihovo krščevanje neveljavno. Da je bila predstava živa v oglej- 
ski cerkvi v 6.stol., nam dokazuje formula veroizpovedi, ki nam jo sporoča Venancij 
Fortunat (A. HAHN, 38 (46)). Ne moremo izključiti možnosti, da bi se ta predstava od 
staroselcev razširila prek več nam neznanih posrednikov v staro velikonočno pesem (gl. 
op. 262), vendar tega pri sedanjem stanju virov ne moremo dokazati.



PRILOGA I 

Legenda o sv. Mohorju in Fortunatu, ki smo jo predstavili v prvem po- 
glavju študije (I, 3), je ohranjena tudi v dveh srednjeveških rokopisih s 
slovenskega ozemlja, obeh iz cistercijanskega samostana v Stični. En 
zapis legende vsebuje rokopis št.649 Avstrijske narodne knjižnice na 
Dunaju (podatek posreduje J. GREGORIČ, Literarnokulturna dejavnost 
cistercijanov na Slovenskem, Redovništvo na Slovenskem 1. Benediktinci, 
kartuzijani, cistercijani, Ljubljana 1984, 63; rokopis nam žal ni bil do- 
stopen), drugi pa je ohranjen v znamenitem »Stiškem rokopisu« iz druge 
četrtine 15. stoletja, ki ga hrani Narodna in univerzitetna knjižnica v Ljub- 
ljani (Ms. 141, p. 94 a — 101 a; gl. M. KOS, Srednjeveški rokopisi v Slo- 
veniji, Ljubljana 1931, 44 (Ms. 24 (141)) oz. Narodna in univerzitetna 
knjižnica v Ljubljani. Katalog rokopisov, Ljubljana 1980, Ms. 141). Roko- 
pis v gotski minuskuli, brez iluminacij, prinaša prvo (A) verzijo legende, ki 
je poznana po objavi v AA SS Jul. III, 1867, 240 E — 244 D (na podlagi 
rokopisa sv. Maksimina iz Trierja, rokopisa št. 13 švedske kraljice in prve 
tiskane objave Mombritija iz 1.1480) in po rokopisu št.4 »Bibliotece 
Guarneriane« v San Daniele del Friuli iz 11/12. stoletja (vendar le do 
pogl. 13), ki ga je objavil nazadnje G. C. MENIS, La »Passio« dei santi 
Ermacora e Fortunato nel cod. n. 4 della biblioteca Guarneriana, Studi di 
letteratura popolare friulana 1, 1969, 15—49, besedilo rokopisa na str. 
22—38. Naše besedilo legende se od teh dveh objav bistveno razlikuje v 
uvodnem delu (pogl. (4), (5), (1), (3); pri oštevilčenju poglavij se držimo 
izdaje v AA SS), ki po uvodu v obliki pridige prinaša drugačen zapis oglej- 
ske legende o sv. Marku, v nadaljevanju (pogl. 5—22) pa se z malo 
izjemami ujema z izdajo v AA SS oz. s sandanielskim rokopisom (le do 
pogl. 13). Samo glavne, vsebinsko pomembne razlike od drugih rokopisov 
A-variante legende (ne pa B-variante, ki je na osnovi Cod. Namur 53, 61? 
iz 12. stol. objavljena v AB 2, 1883, 311—316; z nem. prev. R. EGGER, 
Der heilige Hermagoras, 28—43; primerjavo B-variante s sandanielskim 
rokopisom je napravil G. C. MENIS, o. c., prim. tudi pogl. I, op. 40) nava- 
jamo v tekstnokritičnih opombah, ne upoštevamo pa ortografskih va- 
riant. 

Besedilo legende je po »Stiškem rokopisu« pripravil France Martin 
Dolinar, opombe in prevod R. Bratož. 

336



INCIPIT VITA SANCTORUM MARTIRUM HERMACHORE 

ET FORTUNATI 

(4) Si guis unanimitatem sanctorum martirum contemplatur, non 
solum eos pro suis passionibus contemplatur, verum etiam de fidei fir- 
mitate atgue immobili et inconcussa eorum caritate, quam semper ad 
invicem servaverunt, se edificans; possunt se etiam commendare, ita 
guogue propter Deum convenienter custodire dilectionis fidem, ut in nullo 
se penitus ledere arbitrentur.! 

(5) Temporibus apostolorum crescebat cottidie christianorum fides, 
crescebat in verbo Domini, crescebat etiam in karitate, ab adolescentia 
ipsorum usgue ad venerandam etatem, non aliud exercentes nisi orationibus 
cum ieiuniis vacantes, sempergue Dei erant meditabantur. Sed dominus, qui 
eos in una caritate convocatos sempergue gubernando custodivit, ipse 
etiam et a passionis gloria non separavit.? 

(1) Predicante igitur beato Petro apostolo apud urbem Roman verbum 
Domini nostri Jesu Christi, et per universum orbem terrarum, postguam 
altercatus est una cum beato Paulo apostolo cum Symone mago ante 
Neronem imperatorem in urbe Roma propter nomen Domini nostri 
Jesu Christi;* imperante illis diebus Nerone prefato principe in Roma, 
beatissimi apostoli Petrus et Paulus passionem suscipientes, cum martirii 
corona ad Dominum migraverunt. Audientes itague apostoli beatissimorum 
Petri et Pauli obitum, beatum Marcum evangelistam Romam transmiserunt, 

ut eos, quos Petrus per eloquentiam Dei ad Christi perduxerat fidem, ipse 
eos suo confortaret verbo. Qui cum venisset in urbem Roman et praedicare 
cepisset, universus populus, qui propter passionem beatissimi Petri apostoli 
tristis erat, viso beato Marco nimio gaudio sunt repleti. 

(3) Cum autem ibidem esset plurimis annis, egrediens ab urbe cepit 
per civitates et per omnem locum verbum Domini praedicare, ubi verba 

Tekstnokritiéna znamenja in okrajšave 

+ dodatek 

=< izpust 

AA SS AA SS Jul. III, 1867, 240 E ss. 

Menis  G.C. MENIS, La »Passio« 

1 Uvodna misel je povzeta po drugem delu 4. pogl. v AA SS (241-C); sandanielski 
rokopis je nima. Razlika od AA SS: qua semper invicem ... aedificat se etiam commen- 
dare poterit. 

2 Odstavek je brez temporibus apostolorum uvodna misel v 4.pogl. po sanda- 
nielskem rokopisu (Menis, 26); v okrajšani obliki, brez ab adolescentia... in una 
caritate uvodna misel v 5. pogl. AA SS (241-C). 

® Napačna razlaga Apd 8,955; dejansko sta se prepirala s čarodejem Simonom 
apostola Peter in Janez v Samariji. 

22 Acta ecelesiastia 8 337



plurimum populum Domino acguisivit." Veniens autem in civitatem Aguile- 
giam, gue est ex civitatibus Italie prima, multos ad fidem Christi adduxit, 
baptizans eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Cumgue ibidem 
plurimo permanet tempore, voluit iterum Romam reverti. Universus vero 
populus non permitebat eum exinde ambulare quoquam. Qui confortans 
animos eorum ordinavit eis episcopum beatissimum Hermachoram." 

5. Qui beatissimus episcopus Hermachoras cepit praedicare verbum 
Domini nostri Jesu Christi, plenus Spiritu Sancto, et per orationem ab 
obsessis demonia eicere, corporibus infirmos sanare, et cecis, facto Christi 
signaculo super oculos eorum, visum reddebat. Concurrebant enim ad S. 
Hermachoram Episcopum omnes Italiae provinciae populi, videntes cius 
mirabilia, quia et per eum sancta multiplicabatur fides; paganorum autem 
insania confundebatur." 

6. Eodem vero tempore, imperante Nerone in urbe Roma, et prae- 
fecturam agente Agrippa, qui fuit filius fratris ipsius Neronis," tune in 
Aquilegensem civitatem direxit Sevastum nomine praesidem, ut in eadem 
civitate, ut diximus, praefecturam administraret. Qui cum venisset et 
ingressus est civitatem, occurens universus populus vociferabat clamans 
sicut est solitum quasi iudicibus. Alia autem die, sedente eo pro tribunali, 
postquam immundas hostias obtulissent daemonibus sacerdotes ydolorum, 
suggesserunt de beatissimo Hermachora, dicentes: »Subveni, domine prae- 
ses, quoniam deorum cultura desolata" est per virum quendam, qui suam 
per magicam artem et verborum seductionem omnem populum a diis 
immortalibus separavit, praedicando illum qui a Judeorum populo in 
Judaea est interfectus. Quem tu si dimiseris, omnes. separat a sacrificio 
ydolorum.® Et si hoc notum factum fuerit principi, incipies tu in magna 
culpa haberi apud eum.« Hac (!) autem audiens Sevastus praeses, fremuit 
nimis, sicut leo, et praecepit ut plurima turba militum urbem ingrederetur, 
et eum cum magna admiratione ad suum praesentari auditorium. 

7. Hoc audito, sanctus Hermachoras episcopus dixit omni clero: »Viri 
fratres, ingemiscamus ad Dominum, quoniam ecce appropinguaverint 
persequentes nos. Oremus itaque, ut diabolus, qui circuit," quaerens quem 
devoret, elisus ac prostratus iaceat sub pedibus nostris.« Cumque universi 

4 Izvirna misel v primerjavi z variantami v AA SS in Menis. 
5 Zelo skrčen povzetek opisa Markovega delovanja v Ogleju (c.1—4); rokopis 

izpušča ozdravitev Ataulfa, Markovo posvetitev za oglejskega škofa po sv. Petru, misijon 
v »Trst in druga mesta«. 

® Celo poglavje je drugi del pogl. 5; v AA SS in Menis (26) sledi koncu pogl. (5): 
... gloria non separavit. Qui beatissimus .. . 

7 Herodis AA SS 

8 templa deorum destruuntur AA SS templa deorum desolata Menis 

9 deorum AA SS, Menis 
40 qui sicut leo circuit AA SS, Menis 

338



orarent ad Dominum, beatissimus Hermachoras hanc fudit orationem ad 
Dominum, dicens: »Domine Deus omnipotens, unigeniti Filii tui Domini 
nostri Jesu Christi Pater misericors, qui non memoras iniquitatem populi 
tui; qui vis poenitentiam pecatoris, ut convertatur anima" sua injusta et 
vivat in tua voluntate; Christe Jesu, qui duodecim Apostolos coronasti, 
et misisti eos in hunc mundum praedicare,? te provisorem et salvatorem 
animarum nostrarum, te deprecor, Patrem omnipotentem, et Filium tuum 
Dominum nostrum Jesum Christum, qui omnipotens es, et ad salvandas 
animas servorum tuorum, in te confidentium; libera nos a persequentibus 
nos, ut non dicant; ‚Ubi est Deus eorum?“** sed da, Domine Jesu Christe, 
misericordiam servis tuis, ut confundantur inimici nostri, et cognoscant, 
quia tu es Deus," qui confringis cervices pecatorum.« Cumque orasset ad 
Dominum, impetum facientes milites!* comprehenderunt sanctum Her- 
machoram episcopum, et ferro vinctum adduxerunt ad Sevastum praesidem. 

8. Qui cum fuisset perductus, dixit!® praeses: »Que est tua audacia, ut 
in iniuriis deorum dearumque, nescio qua arte et seductione verborum, 
omnem populum a diis immortalibus separas, praedicans illum, qui a 
Pilato est crucifixus; propter quem et Petrus similem accepit penam in 
urbe Roma? Aut nescis, quia tale accepi praeceptum, ut si invenero viros 
ac mulieres in hac perservare" vanitate, diversis eos generibus tormentorum 
affligam? Quod et si tu in hac perservaveris!8 insania, in te correptionem 
omnium, quos in te aggregasti, faciam, ut per te discant omnes veneranda 
nomina deorum venerari, sicut et omnes faciunt provinciae.« Beatissimus 
Hermachoras episcopus elevans oculos suos in coelum, facto signaculo 
Christi in fronte sua, ita constanter respondit: 

9. »Ego ex iussione Domini mei Jesu Christi ordinatus*® episcopus, non 
quiesco praedicare, que mihi praecepta sunt a Domino Jesu Christo, ut 
omnes a dyabolo detinentes, per verbum Domini ad Dei revocem cognitio- 
nem,?° quoniam Deus magnus qui in celis est,*! qui iubet celo dare pluviam, 
qui solem suum oriri facit super iustos et iniustos;® ipsum ego praedico 
omnibus diebus vite mee.« Sevastus dixit: »Ut video, certum est, quod 

U a via AA SS 

1° in seculum istud praedicare evangelium AA SS in seculum istud predicare 
Menis (13 a Ps 115 (113 B), 2. 

13 qui potens es animabus servorum tuorum in te confidentium opitulari AA SS, 
Menis 

13a Ps 115 (113 B), 2 
14 < deus AA SS, Menis 
15 inimici AA SS 
16 dixit ad eum AA SS, Menis 
17 perseverare MA SS, Menis 
18 perseveraveris AA SS, Menis 
19 ordinatus sum Menis in fronte sum AA SS 
20 agnitionem MA SS, Menis 
21 qui est in celis AA SS, Menis 
® Mt 5,45 

a 339



deorum sacerdotes dixerunt; quia per ista verba stulta seducis populum." 
Ego enim non puto, guia tu hec loguaris mente«. Sanctus Hermachoras 
dixit: »Hoc certum est, guod dixisti, guia ego mea mente non loguor, 
sed Spiritus Sanctus ipse per me loguitur. Sic enim sancta continet 
scriptura: "Cum ante iudicem steteritis, nolite cogitare, quomodo aut quid 
loquamini; dabitur enim vobis in illa hora quid loquamini; qui(a) Spi- 
ritus Sanctus per os loguitur in Christo credentium.‘«** Sevastus praeses 
dixit: »Ego non verbis tecum contendere guero, sed ad tuam festino salu- 
tem, ut accedas, et sacrifices diis immortalibus. Ouod si nolueris sacrificare, 
dum tecum pacifice loguor, postea vero cum confusione incipies thura diis 
offere. Multo enim melius est tua bona hoc facere voluntate.« 

10. Sanctus Hermachoras dixit: »De Domini mei Jesu Christi misericor- 
dia fidens paciar, si gua volueris tormentorum genera atgue penarum 
exercere, corpus guidem meum poteris tormentis afficere, animam autem 
meam a pio Domino Christo excepta® ab eius Angelis in paradisum 
deducta collocatur. Nam diis tuis, gui sine anima sunt, sine auditu, sine 

visu, et sine gressu, numquam deditus ero.« Hoc ** audiens Sevastus praeses 
iussit eum extendi et nervis crudis cedi. Cumgue cederetur beatus Her- 
machoras,” aspiciens in celum dixit: »Gratias tibi ago, Deus altissime, 
Pater Domini mei Jesu Christi, qui®® cum sim indignus, iubes me ad tuam 
pervenire deitatem atque pietatem.«®* Tunc praeses iussit clamare ad eum: 
»Accede et sacrifica diis; nam incipies prioribus® torgueri penis.« Sanctus 
episcopus®! respondit: »Erubesce cum patre tuo dyabolo, qui ab inicio" a 
servis Dei est superatus. Jam semel et sepius tibi dixi, quia demonibus 
vestris numquam sacrificabo.« Audiens hec Sevastus praeses expalluit* 
ex nimio furore et dixit ad eum: »Per deos magnos, quia sic te interficiam, 
ut nec sepulture corpus" tradatur.« Tunc sanctus Hermachoras subridens 
ait: » Verum oportet" quod in sancta scriptum est lege; quia in malivolam 
animam non introibit intellectus.«"" Audiens hec praeses, iussit eum in 
eculeum suspendi et pectus eius unguibus® radi. Postea praecepit laminas 

23 populum seducis AA SS, Menis 
24 Mt 10,19—20 
25 a christo excepta AA SS in xristo excepta Menis 
20 haec AA SS hec Menis 
2° hermachoras episcopus AA SS, Menis 
28 quia AA SS, Menis 
2° ad sanctam tuam deitatem pervenire et pietatem AA SS ad sanctam tue deitatis 

pervenire pietatem Menis 
8° peioribus Menis 
81 Hermachoras episcopus Menis 
8° ab inicio confusus AA SS, Menis 
38 palluit AA SS, Menis 
% corpus tuum AA SS, Menis 
35 verum est AA SS, Menis 
354 Mdr 1,4. 
% ungulis AA SS, Menis 

340



ferreas candentes eius pectori imprimi et laminas"" ardentes eius lateribus 
applicari. Et cum hec fierent sanctus Dei martir pendens in ligno ymnum 
canebat Domino," dicens: »Deus, in adiutorium meum intende! Domine, 
ad adiuvandum me festina! Confundantur omnes, gui ostendunt servis 
tuis mala," et conterantur ab omnipotentia tua, et virtus eorum conteratur.« 
Videntes autem populi eius magnam constantiam, exclamaverunt, dicentes: 
» Magnus est Deus christianorum! Sine ulla causa patitur vir Dei tormen- 
ta." Non quiescit die ac nocte confortare populum sanctis suis monitis, 
nihil inigue gessit, pro gua hec patiatur causa.« 

11. Tunc confusi sacerdotes deorum dixerunt praesidi: »Vel nunc 
vides manifestissime* quod antea diximus, guoniam per magicam artem 
omnem populum seducit a diis immortalibus.« Tunc iratus praeses iussit 
eum de eculeo emitti® et in carcerem retrudi* propter populi sedicionem. 
Cumque recludetur* in carcerem, orationem ad Deum fundebat,* dicens: 
»Deus excelsus et bene adorande, qui filium tuum Dominum nostrum 
Jesum Christum servili forma indutum ad terram de celo sancto tuo venire 
iussisti, ut de iugo servitutis nos liberares." Respice hunc agonem meum 
et dimitte me" perseverare in eo usque in finem et pro tuo nomine 
consumari, quoniam in te confidens non timebo mala, quoniam tu mecum 
es, qui vivis" et regnas cum eodem Filio tuo et Spiritu Sancto per omnia 
secula seculorum. Amen.« 

12. Et cum orasset;*° subito lumen nimium effulsit"! in carcere, et odor 
suavitatis replevit carcerem.” Quo viso, custos carceris nomine Pontianus, 
aperta ianua interiore carceris,"" ipso quoque orante, procidit* ad pedes 
eius, et provolutus deprecabatur eum, dicens: »Deprecor te per nomen Dei 
tui, qui tantam claritatem tibi concessit in tenebris, ut miserearis mihi 

36a lampades AA SS, Menis 
8° domino canebat AA SS, Menis 
38 et confundantur servis tuis mala Menis 
59 tormentatur vir dei AA SS, Menis 
1° manifestissime vides AA SS, Menis 
Wi seducit populum AA SS, Mens 
"2 submitti AA SS, Menis 
43 recludi AA SS, Menis 
4 reduceretur AA SS 
4° fundebat ad dominum AA SS ad dominum effundebat Menis 
4 ut nos de servitutis iugo jubeas liberari AA SS ut nos de servitutis iugo liberares 

Menis 
47 agonem et permitte mihi AA SS, Menis 
48 < in eo AA SS, Menis 
4° < vivis AA SS, Menis 
50 + hanc orationem AA SS, Menis 
5 refulsit AA SS, Menis 
52 odor suavis replebat carcerem AA SS; < Menis 

interioris carceris janua AA SS interiori carceris ianua Menis 
54 processit Menis 
55 deprecor te per nomen tuum AA SS; < Menis 

341



misero, et ad Dei tui agnitionem me perducas, ut per te liberet Deus 
tuus animam meam perditam.« Et dixit ad eum sanctus Hermachoras:** 
»Si credis ex toto corde tuo et ex tota anima tua, omnia possibilia sunt 
apud Deum, que postulas.« Pontianus vero exclamavit voce magna, 
dicens cum lacrimis: »Credo ex tota voluntate per ipsum, qui tibi tam 
mirabile direxit auxilium.« 

13. Tunc induxit ei sanctus Hermachoras triduum ieiunium." Media 
autem nocte? tempore praecepit sanctus Hermachoras venire presbiterum 
cum diacono suo, qui et baptizavit eum in nomine Patris et Filii et Spi- 
ritus Sancti. Postquam autem baptizatus est Pontianus, irruit in eum Spi- 
ritus Sanctus, et cepit voce praeconia®! clamare per omnes plateas et vicos 
civitatis, dicens: » Magnus est Deus, quem praedicat sanctus Hermachoras. 
Venite, universi cives, et cognoscite, qualis est Deus christianorum; nam 

lapides coluntur quia obdurata sunt corda humana." Lumen hominum 
tollunt, nam lumen praestare" non possunt, sicut Christus praestitit sancto 
suo Hermachora (!).«% Ad hanc vocem cucurrit®® universus populus et multi 
clarissimi viri, videntes in carcere tale lumen, Domino Deo gratias egerunt. 
Cottidie autem confundebatur multitudo paganorum," et sancta fides con- 
seguebatur victoriam. 

14. Tunc audientes paganorum sacerdotes hec, magna insania®® clama- 
verunt, dicentes Sevasto praesidi: »Quoad usque parcis huic mago? Omnem 
subvertit populum. Ecce hic peiorem facit subversionem, guam Petrus in 
urbe Roma, quem nosti punitum. Tolle et interfice magum, nam contra 
te incipiemus relationem imperatori dirigere.« Hec audiens praeses dixit: 
»Triduo date mihi inducias,”® donec recogitem," qualibus eum affligam 
penis.« Hoc autem dicebat timens populorum multitudinem, qui per eum 
Christo? crediderunt, quia frequenter magnifici viri ad eum concurrebant 

56 + episcopus AA SS, Menis 
57 < apud deum AA SS, Menis 
58 < AA SS, Menis 
5° triduo jejunium deo reddere AA SS tunc iussit eum... triduum ieiunium deo 

reddere Menis 

90 medie noctis AA SS, Menis 
61 preconia voce AA SS, Menis 
6? sanctus predicat AA SS, Menis 
55 obdurant corda humana AA SS, Menis 

% portare Menis 
85 sancto suo prestitit Hermachore AA SS, Menis 
% + ad carcerem AA SS, Menis 
© confundebatur paganorum insania AA SS, Menis 
68 audientes haec sacerdotes paganorum, cum magna insania AA SS vse variante 

v nadaljevanju iz AA SS; sandanielski rokopis se konča s pogl. 13(12) 
69 qualiter Petrum nostri punitum 
70 mihi inducias date 
71 ego recogitem 
7 in Christum 

342



in carcerem, quos confortabat sanctis suis monitis. Aliguanti vero videntes'? 
immensum lumen, non recedebant ab eo, sed in carcere commorabantur. 
Nam et omnis clerus eius, ex guo Pontianus effectus est christianus, in- 
grediebatur ad eum, guia et ipse Pontianus custos carceris praeparaverat se, 

ut pro Christi nomine passionem cum eodem sustinetur.”* 

15. Ouidam autem vir magnificus ipsius civitatis, Gregorius nomine, 
cuius filius a demonio” vexabatur, cum vidisset sanctum Hermachoram in 
nulla parte corporis lesum, et qui tales coram omni populo sustinerat’® 
penas, mittens se provolutus ad pedes eius," deprecabatur eum dicens: 
»Miserere mihi et subveni," per ipsum te peto, quem praedicas, quia 
confido per tuas orationes, quod possit” Christus filium meum a demonio” 
liberare.« Dicit ei sanctus Hermachoras: »Si credis in Christum, videbis 
filium tuum salvum.« Gregorius respondit: »Credo Christum Filium Dei, 
pro quo talia ista sustines, quia poteris filium meum salvare.« 

16. Dicit ei sanctus Hermachoras: »Dominus noster Iesus salus est 
omnium," nam ego peccator sum sicut tu ipse.« Et iussit infantem adduci; 
erat enim annorum duodecim. Et interrogavit eum beatus Hermachoras, 
dicens: »Quantum est tempus, ex quo hec causa eius" evenit?« Gregorius 

respondit: »Hodie per triennium; et?" non est dies neque nox in quo poterit 
modicum requiescere. Moltoties eum in templo® deorum attuli et hostias 
eis obtuli pro eo immolans," et nihil ei profuit. Sed credo in Christum, 
quem tu praedicas, quia poterit eum liberare.« Audiens hec sanctus Her- 
machoras,8 subridens dixit: »Modo tibi Christus ostendit, quanta praestet 
credentibus in se.«” 

17. Tune sanctus Hermachoras flexis genibus percutiens pectus suum 
lamavit ad Dominum, coram omnibus dicens: »Domine Deus Pater," 

qui in celis es, qui ante constitutionem mundi eras,8° qui saeculum in te- 

e 

7 tale videntes 
74 susciperet 
78 a daemonibus 
78 sustinerat populo 

mittens se ad pedes ejus, et provolutus 
78 subveni pater 

quod per tuas orationes possit 
80 daemoniis 

non ego, sed dominus meus Jesus ipse faciet, secundum suam deitatem; nam 

83 ej 
S Let 
* in templa 
85 pro eo obtuli 
86 sanctus dei 
#7 quanta credentibus praestat in eum 
88 omnipotens pater 

meš 

343



nebris constitutum verbo suo sancto illuminasti," dicens: Fiat lux! et facta 
est lux;? qui celum creasti" et terram composuisti, qui celum item ornasti 
stellis," qui mare infrenasti et terminum ei posuisti, quem non trans- 
gredietur; gui omnia elementa propter nos peccatores constituisti; gui 
filium tuum populo erranti" transmissisti, et hos® ad libertatem hanc glo- 
riae credentes in eum constituisti. Te deprecor, Patrem omnipotentem 

et Filium et Spiritum Sanctum, qui regnas in unitate; fac mirabilia, Domine 
Jesu Christe, propter nomen sanctum tuum praesta in te credentibus, ut 
liberes huius inocentis animam ab immundo spiritu; qui ad tuam con- 
fugi(un)t deitatem® ad confirmanda corda, qui in te crediderunt et qui?” 
credituri sunt, ut cognoscant, quia tu es Deus altissimus, qui regnas cum 
Filio tuo Domino nostro Jesu Christo per cuncta et infinita®® secula seculo- 
rum. Amen.« 

18. Et cum complesset orationem, increpavit® demonem dicens: »Tibi 
dico, immunde spiritus, precepit tibi Dominus Jesus Christus, ut recedas 
ab hac innocentis anima, que ad eius confugit fidem.« Hec audiens demon, 
omnibus videntibus, qui ibidem erant!® in carcere, exiit ab eo. Videns 

autem Gregorius hec mirabilia, procidit ad pedes sancti episcopi et martiris, 
deprecans eum, ut baptismum promereretur. Media ergo! nocte oculte 
abiit sanctus Hermachoras cum clero ad domum Gregorii et baptizavit 
eum cum coniuge sua, et duobus filiis suis, omnique familia domus sue!® 
in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Postea vero dum reverteretur 
in custodiam, universi presbyteri vel diacones, omnesque clerici omnesgue'" 
ordines ecclesiae postulabant eum cum lacrimis dicentes: 

19. »Tu, pater noster, si a nos fueris ablatus, quem faciemus universo 
gregi tuo pastorem? Aut quem doctorem vite eterne inveniemus,!® sicut te 
ipsum?! Sin autem, et nos! una tecum moriamur.« Beatissimus autem 

Hermachoras confortans animas eorum, iussit eis ordinare episcopum no- 

% qui seculo in tenebris posito, verbo sancto dixisti 
% Gen 1,3 
2 camerasti 
93 stellis adornasti 
% erranti populo 
95 nos 
% quia ad tuam deitatem refugium fecerunt 
v < qui 
98 qui regnas per cuncta infinita 
% complevisset orationem increpuit 
100 aderant 
101 autem 
102 ejus 
103 seu 
104 vitae inveniemus aeternae 
105 + numquid possumus, ubi pastor non est, pascua invenire. 
10% nos omnes 

344



mine Fortunatum!” archidiaconem, discipulum suum, quem ipse ex!®* infan- 
tia cum Dei timore nutrierat. 

20. Quedam autem mulier'" illustris, Alexandria nomine, timens Deum, 
audiens beatissimum Hermachoram sanctum Dei esse in carcere et tantas!!° 
fecisse virtutes, misit secrete ad Pontianum carcerarium, ut noctis silentio 
ad eum ingrederetur. Erat enim iam dicta mulier!!! oculis apertis nihil 
videns. Dicebat enim: »Quia si tetigerit oculos meos, invocato Christi no- 
mine," salvabor.« Que mulier perrexit nocte ad carcerem cum secretali 
mancipio. Cumque igitur fuisse in carcerem," procidens ad pedes sancti 
Hermachore episcopi, dixit ei: »Sancte vir Dei," fac me sanam!« Dixit ei 
sanctus Hermachoras:!!5 »Beata est fides tua, quia prius quam audires 
verbum veritatis,!! mentem tuam bene fundasti. Propterea illuminabit 

oculos corporis!" et cordis tui Dominus Jesus Christus.« Et faciens signum 
crucis super oculos eius, et!!* continuo vidit lumen. Et reversa est ad domum 
suam gaudnes et dans gloriam Deo; et ieiunavit tribus diebus. Et mittens 
beatissimus Hermachoras Fortunatum archidiaconem suum, baptizavit eam 

intra domum suam cum omnibus in nomine Partis et Filii et Spiritus Sancti. 

21. Post aliquantos vero dies audiens Sevastus praeses de beata Alexan- 
dria, quia baptizata est a sancto'!® Fortunato archidiacono, iussit eum 
comprehendi, et ferro vinctum ad carcerem deduci."" Quem cum vidisset 
sanctus Hermachoras, Domino Deo egit gratias, quia dignatus est eum cum 
eodem martirium suscipere. Per dies autem plurimos multa per eos mirabilia 
Dominus in carcere ostendit. Accelerantes autem™! ad eos omnes, varias 

infirmitates habentes, curabantur ab eis in nomine Domini nostri Jesu 
Christi." Videntes autem paganorum sacerdotes,'* colligentes populum 
incredulum, unanimiter venerunt ad Sevastum praesidem cum fustibus et 

lapidibus, clamantes et dicentes: »Civitas tota periit per te, quia facis usque 
nunc vivere hominem, qui per magicas artes populum alienat, et sub- 

101 jussit eos ordinare nomine Fortunatum 
108 ab 
19 mulier vidua 
110 et tantas in carcere 

ti < jam dicta mulier 
42 nomine Christi 
118 < cum secretali mancij 
114 sancte dei 

15 S, Hermagoras respondit 
10 verbum audisses veritatis 
Hu + tui 

Quinque igitur < fuisse in carcere 

121 concurrentes enim 

122 Jesu Christi Domini nostri 

129 sacerdotes paganorum 

345



vertit!! mentes eorum, ut separentur a diis. Tolle magum, tolle malefi- 
cum!!® Sin autem nolueris, te ipsum interficiemus et illum igne consume- 
mus.«?% Tunc Sevastus praeses, timens populum, qui per eum crediderant 
in nomine Christi, misit nocte spiculatorem, et in carcere decolavit beatis- 
simum Harmachoram episcopum et sanctum Fortunatum archidiaconem 
eius. Quorum corpora colligens Pontianus custos carceris et omnem cruo- 
rem sanguinis eorum*? in unum collocavit locum. 

22. Audiens" hec Gregorius, cuius filium a demonio liberavit sanctus 
Dei Hermachoras, et Alexandria, que ab eo illuminata fuerat, venerunt 
nocte occulte cum lintheaminibus suis"? et valde preciosis," aromatibus 
condientes sanctorum corpora"! martirum, et!" sepelierunt ea foras muros 
civitatis Aquilegie!* in agello memorate Alexandrie in pace. Universi 
autem fideles!* venientes ad corpus beatissimi martiris Hermachore, primi 
Aquilegensis civitatis episcopi," quacumque fuissent infirmitate detenti,'** 
sanitatem recipiebant in nomine Domini nostri Jesu Christi. Martirizati 
sunt autem sancti martires Christi"? Hermachoras episcopus una cum 
Fortunato archidiacono suo quarto Ydus Julii, regnante Domino nostro 
Jesu, cui est honor et gloria et potestas!* in secula seculorum. Amen. 

EXPLICIT VITA SANCTORUM MARTIRUM HERMACHORE ET 
FORTUNATI. 

1% evertit 
185 occide veneficum 
120 < et illum igne consumemus 
121 + colligens 
128 + autem 
129 mundis 
190 + et 
181 corpora sanctorum 
18 Set 
133 murum civitatis Aquileiae 
1M < fideles 
195 beatissimi episcopi et martyris Hermagorae primi Aquileiensis civitatis 
136 detenti fuissent infirmitate 
137 martirizatus est autem beatissimus dei 
188 < et potestas 

346



Prevod: 

PRICENJA SE SPIS O ŽIVLJENJU SVETIH MUČENCEV 
MOHORJA IN FORTUNATA 

(4) Kdor občuduje slogo svetih mučencev, jih ne občuduje samo zaradi njihove 
mučeniške smrti, temveč se vzgaja ob čvrstosti (njihove) vere in ob njihovi trdni in 
neomajni ljubezni, ki sta jo vedno ohranila drug do drugega. (Po pravici) se moreta 
tudi priporočati, tako zato, ker sta složno ohranila vero v Boga, kakor zato, ker se 

nista v ničemer pregrešila. 
(5) V času apostolov je vsak dan naraščala vera kristjanov, rastla v Gospodovo 

besedo, rastla tudi v ljubezni, in od svoje mladosti vse do častitljive dobe niso počeli 
drugega kakor se predajali molitvi in postu in so venomer mislili na Boga. Gospod, ki jih 
je zbrane skupaj v eni ljubezni vedno vodil in varoval, jih tudi ni odvrnil od slave 
mučeništva. 

(1) Tedaj je torej blaženi apostol Peter v mestu Rimu in po vsem svetu oznanjal 
besedo našega Gospoda Jezusa Kristusa, potem ko se je, skupaj z blaženim apostolom 
Pavlom, prepiral s čarodejem Simonom pred cesarjem Neronom v mestu Rimu zaradi 
imena našega Gospoda Jezusa Kristusa. Ko je v tistih dneh vladal imenovani cesar Neron 
v Rimu, sta preblažena apostola Peter in Pavel pretrpela mučeništvo in sta z mučeniško 
krono odšla h Gospodu. Ko so apostoli slišali za smrt preblaženih Petra in Pavla, so 
poslali v Rim blaženega evangelista Marka, da bi tiste, ki jih je bil Peter z govorjenjem 
o Bogu popeljal k veri v Kristusa, sam okrepil s svojo besedo. Ko je prišel v mesto Rim 
in začel oznanjati, je vse ljudstvo, ki je bilo zaradi mučeniške smrti preblaženega 
apostola Petra žalostno, ob pogledu na blaženega Marka prevzelo neizmerno veselje. 

(3) Potem ko se je mudil tam več let, je odšel iz mesta in začel po mestih in po 
vseh krajih oznanjati Gospodovo besedo, kjer so (njegove) besede pridobile za Gospoda 
veliko ljudi. Prišel je v mesto Oglej, ki je prvo med mesti Italije, in popeljal mnoge 
k veri v Kristusa, tako da jih je krstil v imenu Očeta in Sina in Sv. Duha. Potem ko se je 
tam mudil dolgo časa, se je hotel zopet vrniti v Rim. Vse ljudstvo pa mu ni dovolilo, 
da bi odšel odondod. On pa jih je opogumil in jim postavil za škofa preblaženega 
Mohorja. 

5. Preblaženi škof Mohor je, poln Svetega Duha, začel oznanjati besedo našega 
Gospoda Jezusa Kristusa, z molitvijo iz obsedenih izganjati hudobne duhove, zdraviti 
bolne; slepim je povrnil vid tako, da je napravil Kristusovo znamenje čez njihove oči. 
Da bi videla njegove čudeže, so se k sv. škofu Mohorju zgrinjala vsa ljudstva italske 
dežele; kajti po njem se je sveta vera pomnoževala, poganska blaznost pa je bila (vedno 
znova) premagana. 

6. V tistem času pa, ko je vladal v mestu Rimu Neron, je bil za prefekta Agripa, 
ki je bil sin Neronovega brata. Tedaj je (sc. Agripa) poslal v oglejsko mesto prezesa 
Sevasta, da bi v tem mestu, kot smo omenili, bil za prefekta. Ko je prišel in vstopil v 
mesto, mu je prišlo naproti celotno ljudstvo in mu vzklikalo, kakor se ponavadi 
(vzklika) sodnikom. Drugega dne pa, ko je sedel na sodniškem prestolu, so mu svečeniki 
(božjih) podob potem, ko so darovali demonom nečiste žrtve, takole namignili o pre- 
blaženem Mohorju: »Pomagaj nam, gospod prezes, kajti čaščenje bogov je opuščeno 
zaradi nekega moža, ki je s svojo čarovniško veščino in zapeljivostjo besed vse ljudstvo 
odvrnil od nesmrtnih bogov, oznanjevaje onega, ki ga je judovsko ljudstvo v Judeji 
usmrtilo. Če ga boš pustil, bo vse odvrnil od žrtvovanja (božjim) podobam. In če bo 
o tem zvedel cesar, si boš pri njem nakopal veliko nemilost.« Ko je prezes Sevast to 
slišal, je silno zarjul, tako kakor lev. Ukazal je, da vstopi v mesto velik oddelek voja- 
kov in ga, ob velikem presenečenju, privede predenj v sodniško palačo. 

7. Ko je blaženi Mohor to slišal, je rekel vsem duhovnikom: »Bratje, posvetimo svoje 
vzdihe Gospodu, kajti glejte, približali so se naši preganjalci. Molimo torej, da bo hudič, 
ki hodi okrog in išče, koga bo raztrgal, potolčen in pobit ležal pred našimi nogami.« 

347



Ko so vsi molili h Gospodu, je preblaženi Mohor posvetil Gospodu to molitev: 
»Gospod, vsemogočni Bog, usmiljeni oče svojega edinorojenega sina, našega Gospoda 
Jezusa Kristusa, ki odpuščaš krivičnost svojega ljudstva; ki hočeš pokoro grešnika, 
da se bo spreobrnila njegova krivična duša in bo živel v tvoji volji; o Jezus Kristus, 
ki si okronal dvanajst apostolov in si jih poslal v ta svet razglašati (božjo besedo), tebe, 
oskrbnika in rešitelja naših duš, tebe prosim, vsemogočnega Očeta, in tvojega Sina, 
našega Gospoda Jezusa Kristusa, ki si vsemogočen, ki lahko rešiš duše svojih služabni- 
kov, ki verujejo v tebe, Reši nas naših preganjalcev, da ne bodo rekli: ,Kje je njihov 
Bog? temveč pokloni, Gospod Jezus Kristus, usmiljenje svojim služabnikom, da bodo 
premagani naši sovražniki, in da bodo spoznali, da si ti Bog, ki zlomiš vratove grešni- 
kov.« Ko je molil h Gospodu, so vojaki vdrli, zgrabili svetega škofa Mohorja, ga 
vklenili in odvedli k prezesu Sevastu. 

8. Ko so ga privedli, mu je prezes rekel: »Kakšna je ta tvoja predrznost, da žališ 
bogove in boginje, ko z ne vem kakšno veščino in zapeljivostjo besed vse ljudstvo od- 
vračaš od nesmrtnih bogov, oznanjevaje njega, ki ga je Pilat dal križati, in zaradi kate- 
rega je tudi Petra v mestu Rimu zadela podobna kazen. Ali ne veš, da sem dobil tak 
ukaz, da če najdem može in ženske, ki vztrajajo v tej neumnosti, kaznujem z raznimi 
vrstami mučenja. Če pa boš tudi ti vztrajal v tej norosti, bom na tebi kaznoval vse, 
ki si jih zbral okrog sebe, da se bodo prek tebe vsi naučili spoštovati častitljiva imena 
bogov, tako kakor delajo v vseh pokrajinah.« Blaženi škof Mohor pa je svoj pogled 
dvignil k nebu, naredil na čelu Kristusovo znamenje in takole odločno odgovoril: 

9. »Po ukazu svojega Gospoda Jezusa Kristusa sem bil postavljen za škofa. Ne bom 
nehal oznanjati, kar mi je bil zapovedal Gospod Jezus Kristus, da bom vse, ki jih je 
omrežil hudič, z Gospodovo besedo priklical k spoznanju Boga. Kajti velik je Bog 
v nebesih, ki ukaže nebu, da da dež, ki ukaže, da njegovo sonce vzhaja nad pravičnimi 
in krivičnimi. Njega bom oznanjal vse dni svojega življenja.« Sevast je rekel: »Kakor 
vidim, je res, kar so rekli svečeniki bogov; kajti s takimi neumnimi besedami zapeljuješ 
ljudstvo. Jaz pa mislim, da ti tega ne govoriš po lastni volji.« Sveti Mohor pa je rekel: 
»Resnično je to, kar si rekel, da jaz ne govorim po svoji volji, temveč sam Sv. Duh govori 
prek mene. Tako namreč pravi Sveto pismo: ,Ko boste stali pred sodnikom, si ne delajte 
skrbi, kako ali kaj bi govorili; kajti dano vam bo v tisti uri, kaj morate govoriti, kajti 
Sv. Duh govori skozi usta tistih, ki verujejo v Kristusa.« Prezes Sevast je rekel: »Ne 
iščem prepira s teboj, temveč ti dajem možnost rešitve, da pristopiš in žrtvuješ nesmrt- 
nim bogovom, Ce pa nočeš žrtvovati, ko se s teboj mirno pogovarjam, boš potem 
osramočen začel darovati bogovom kadilo. Veliko bolje je, da to storiš s svojo dobro 
voljo.« 

10. Sveti Mohor je rekel: »Zaupam v usmiljenje svojega Gospoda Jezusa Kristusa 
(in) izjavljam, da lahko izvršiš tiste vrste mučenj in kazni kakor hočeš. Moje telo lahko 
podvržeš mučenju, mojo dušo, ki jo bo vzel dobri Gospod Bog, bodo njegovi angeli 
odvedli v raj. Kajti ne bom se uklonil tvojim bogovom, ki so brez duše, neslišni, ne- 
vidni in negibni.« Ko je Sevast to slišal, je ukazal, da ga razpnejo (na mučilo) in pre- 
tepejo s surovimi jermeni. Ko so ga tepli, je blaženi Mohor pogledal v nebo in rekel: 
»Zahvaljujem se ti, najvišji Bog, Oče mojega Gospoda Jezusa Kristusa, ker si mene, 
dasi sem nevreden, poklical k milosti svojega božanstva.« Tedaj je prezes ukazal, da se 
mu glasno naznani: »Pristopi (k oltarju) in žrtvuj bogovom; sicer boš kaznovan s 
hujšimi mukami.« Sveti škof je odgovoril: »Sramuj se skupaj s svojim očetom hudičem, 
ki so ga že spočetka premagali božji služabniki. Kajti večkrat sem ti rekel: nikdar ne 
bom žrtvoval vašim (hudobnim) duhovom.« Ko je prezes Sevast to slišal, je od silnega 
besa prebledel in mu rekel: »Pri velikih bogovih, pokončal te bom na tak način, da 
(tvoje) truplo ne bo deležno niti pokopa.« Tedaj se je sveti Mohor zasmejal in rekel: 
»Resnično drži, kar je zapisano v sveti postavi: ,Zakaj v zlobno dušo modrost ne 
prihaja.‘« Ko je prezes to slišal, ga je ukazal obesiti na mučilo in njegove prsi trgati 
s kavlji. Nato je odredil, da na njegove prsi pritisnejo razžarjene kose železa, k njegovim 
bokom pa pristavijo razgreta železa. Ko je bilo to storjeno, je sveti božji mučenec viseč 

348



na mučilu Bogu zapel tako hvalnico: »O Bog, pridi mi na pomoč! Prihiti mi na pomoč! 
Naj bodo premagani vsi, ki so tvojim služabnikom prizadejali zlo! Naj jih stre tvoja 
vsemogočnost in njihova moč naj bo zlomljena!« Ko so ljudje videli njegovo veliko 
stanovitnost, so vzkliknili: »Velik je Bog kristjanov! Brez vzroka je mučen božji mož. 
Noč in dan neutrudno spodbuja ljudstvo s svojimi svetimi nauki, Ničesar ni storil po 
krivem, zaradi česar bi sedaj moral trpeti.« 

11. Tedaj so osramočeni svečeniki bogov rekli prezesu: »Sedaj pa na najbolj očiten 
način vidiš, kar smo prej povedali, da namreč s čarovnijo zapeljuje vse ljudi od ne- 
smrtnih bogov.« Tedaj je razsrjeni prezes ukazal, naj ga snamejo z mučila in ga zaradi 
nemira med ljudstvom vržejo v ječo. Ko je bil zaprt v ječi, je Bogu posvetil molitev, 
rekoč: »Bog v višavah, ki si po pravici čaščen; ti si svojega Sina, našega Gospoda Jezusa 
Kristusa, spremenjenega v sužnja, s svojega svetega neba poslal na zemljo, da bi nas 
osvobodil jarma suženjstva. Glej moj boj in mi dovoli, da bom vztrajal v njem vse do 
konca in preminil za tvoje ime. Kajti z vero v tebe se ne bom bal zla, ker si z menoj ti, 
ki živiš in vladaš s svojim Sinom in Svetim Duhom na vse veke vekov. Amen.« 

12. In ko je molil, je v trenutku močan pramen svetlobe posijal v ječo in napolnil 
jo je prijeten vonj. Ko je to videl ječar, ki se je imenoval Pontijan — notranja vrata ječe 
so bila odprta, oni pa je molil — je padel k njegovim nogam in ga na tleh prosil, rekoč: 
»Prosim te pri imenu tvojega Boga, ki ti je v temi poslal tolikšno svetlobo, da se me, 
reveža, usmiliš, in me privedeš do spoznanja tvojega Boga, da bo prek tebe tvoj Bog 
rešil mojo pogubljeno dušo.« Sveti Mohor pa mu je rekel: »Ce veruješ iz vsega svojega 
srca in iz vse svoje duše, je pri Bogu mogoče vse, karkoli prosiš.« Pontijan je v solzah 
glasno zavpil: »Verujem iz vse volje prek njega, ki ti je poslal tako čudovito pomoč.« 

13. Tedaj mu je sveti Mohor zapovedal tridnevni post. Sredi noči je sveti Mohor 
naročil, naj pride prezbiter s svojim diakonom, ki ga je krstil v imenu Očeta in Sina 
in Sv. Duha. Potem ko je bil Pontijan krščen, je šel vanj Sv. Duh, in kot glasnik je začel 
po vseh cestah in mestnih četrtih razglašati: »Velik je Bog, ki ga oznanja sveti Mohor. 
Pridite vsi, meščani, in spoznajte, kakšen je Bog kristjanov. Kajti kamni se častijo, ker 
so človeška srca zakrknjena. Ljudem jemljejo luč, ker ne morejo dati luči, kakor jo je 
Kristus izkazal svojemu svetemu Mohorju.« Ob teh besedah je priteklo vse ljudstvo in 
mnogi odlični možje, ki so videli v ječi tako luč, so se zahvalili Gospodu Bogu. Vsak 
dan znova je bila premagana množica poganov in sveta vera je žela zmago. 

14. Ko so poganski svečeniki to slišali, so z velikim besom zavpili in rekli prezesu 
Sevastu: »Doklej boš prizanašal temu &arovniku? Vse ljudstvo je zapeljal. Glej, tale 
snuje še hujši prevrat, kot (ga je) Peter v Rimu, ki veš da je bil kaznovan. Spravi s poti 
in pokončaj čarovnika, sicer bomo poslali cesarju (obtožilno) sporočilo proti tebi.« Ko 
je prezes to slišal, je rekel: »Dajte mi tri dni odloga, da razmislim, na kakšen način naj 
ga kaznujem.« Tako je rekel, ker se je bal množice ljudi, ki so prek njega verovali v 
Kristusa; kajti pogosto so odlični možje prihajali k njemu v ječo, on pa jih je utrjeval 
s svojimi svetimi opozorili. Nekateri, ki so videli tako neizmerno svetlobo, se niso ločili 
od njega, temveč so se zadrževali v ječi. Kajti vsi njegovi duhovniki so od takrat, ko 
je Pontijan postal kristjan, hodili k njemu, ker se je tudi sam ječar Pontijan pripravljal, 
da za Kristusovo ime skupaj z njim pretrpi mučeništvo. 

15. Neki odličnik iz tega mesta, Gregorij, čigar sin je bil obseden od hudobnega 
duha, je tedaj, ko je videl, da Mohor kljub takšnim kaznim, ki jih je pretrpel vpričo 
vsega ljudstva, ni na telesu prav nič prizadet, pristopil, mu padel k nogam in ga prosil: 
»Usmili se me in mi pomagaj, te prosim pri njem, ki ga oznanjaš; kajti verujem, da 
bo s tvojimi molitvami Kristus mojega sina lahko rešil od hudobnega duha.« Sveti 
Mohor pa je rekel: »Če veruješ v Kristusa, boš videl svojega sina ozdravljenega.« Gre- 
gorij je odgovoril: »Verujem v Kristusa, božjega Sina, za katerega vse to prenašaš, da 
moreš rešiti mojega sina.« . 

16. Sveti Mohor mu pravi: »Naš gospod Jezus je rešitev (nas) vseh; kajti jaz sam 
sem grešnik tako kakor ti.« In je ukazal privesti mladeniča. Bil je star dvanajst let. 

349



Blaženi Mohor ga je vprašal: »Koliko časa je že, odkar se mu je to zgodilo?« Gregorij je 
odgovoril: »Danes pred tremi leti; in ni ga dneva, niti noči, ko bi mogel vsaj malo 
počivati. Neštetokrat sem ga nesel v svetišča bogov in opravil zanj žrtvene daritve, toda 
nič mu ni pomagalo, Verujem v Kristusa, ki ga ti oznanjaš, da ga bo mogel rešiti.« Ko 
je sveti Mohor to slišal, se je zasmejal in rekel: »Takoj ti bo Kristus pokazal, kaj vse 
stori tistim, ki verujejo vanj.« 

17. Tedaj je sveti Mohor pokleknil, se tolkel po prsih in vzkliknil h Gospodu, vpričo 
vseh, rekoč: »Gospod Bog, Oče, ki si v nebesih, ki si bil pred nastankom sveta, ki si 
svet, ko je bil v temi, osvetlil s svojo sveto besedo ,Bodi svetloba!" in je bila svetloba, ki 
si ustvaril nebo in si oblikoval zemljo, ki si prav tako nebo okrasil z zvezdami, ki si 
obrzdal morje in mu postavil meje, ki naj jih ne prekorači, ki si za nas grešnike ustvaril 
vse prvine, ki si svojega Sina poslal blodečemu človeštvu in si tiste, ki verujemo vanj, 
postavil v to svobodo slave. Tebe prosim, vsemogočnega Očeta in Sina in Sv. Duha, 
ki vladaš v edinosti; stori čudež, Gospod Jezus Kristus, zaradi svojega svetega imena 
stori tistim, ki verujemo vate, da osvobodiš dušo tega nedolžnega (človeka) od ne- 
čistega duha. Kajti zatekli so se k tvojemu božanstvu, da bi utrdili srca, tisti ki so 
verovali v tebe, in tisti, ki bodo verovali, da bodo spoznali, da si ti prevzvišeni Bog, 
ki vladaš s svojim Sinom, našim Gospodom Jezusom Kristusom, na vse in neskončne 
veke vekov. Amen.« 

18. In ko je dovršil molitev, je ozmerjal hudega duha z besedami: »Tebi pravim, 
nečisti duh, Gospod Jezus Kristus ti ukazuje, da odideš iz te duše nedolžnega, ki se je 
zatekla k veri v Njega.« Ko je hudi duh to slišal, je vpričo vseh, ki so bili tam v ječi, 
odšel iz njega. Ko je Gregorij videl ta čudež, je svetemu škofu in mučencu padel k 
nogam in ga prosil, da bi ga krstil. Sredi noči je Mohor skrivaj odšel z duhovniki na 
Gregorijev dom in ga krstil skupaj z ženo, dvema sinovoma in vso služinčadjo na 
njegovem domu v imenu Očeta in Sina in Sv, Duha. Pozneje, ko se je vrnil v ujetništvo, 
so ga vsi prezbiterji in diakoni, vsi duhovniki in (člani) vseh cerkvenih redov prosili 
s solzami (v očeh): 

19. »Če boš ti, naš oče, odšel od nas, koga naj postavimo za pastirja celi tvoji čredi? 
Ali katerega učitelja večnega življenja naj poiščemo, takega kakor si ti. Če pa ne, naj 
vsi skupaj umremo s teboj.« Blaženi Mohor jih je ohrabril in jim ukazal, naj postavijo 
za škofa njegovega učenca naddiakona Fortunata, ki ga je bil sam od otroštva dalje 
hranil s strahom do Boga. 

20. Neka vdova plemenitega rodu, Aleksandrija po imenu, ki se je bala Boga, je 
potem, ko je slišala, da je blaženi Mohor, božji svetnik, v ječi, in da je storil tolikšne 
čudeže, poslala skrivaj k ječarju Pontijanu, da bi v nočni tišini stopila k njemu. Omenjena 
ženska namreč tudi z odprtimi očmi ni nič videla. (Sama s seboj) je govorila: »Če se bo 
dotaknil mojih oči in bo poklical Kristusovo ime, bom ozdravljena.« Ženska je ponoči 
šla z zaupnim sužnjem v ječo. Ko je bila v ječi, se je vrgla svetemu škofu Mohorju 
k nogam in mu rekla: »Božji svetnik, ozdravi me.« Sveti Mohor pa ji je rekel: »Blažena 
je tvoja vera, kajti še preden si slišala besedo resnice, si svojo dušo dobro okrepila. Zato 
bo Gospod Jezus Kristus osvetlil oči tvojega telesa in tvojega srca.« In napravil je zna- 
menje križa čez njene oči in takoj je spregledala. Vesela se je vrnila na svoj dom in pela 
slavo Bogu. In postila se je tri dni. Preblaženi Mohor pa je poslal svojega naddiakona 
Fortunata, ki jo je krstil na njenem domu z vsemi (njenimi) v iment Očeta in Sina 
in Sv. Duha. 

21. Čez nekaj dni pa je prezes Sevast slišal o blaženi Aleksandriji, da je bila krščena 
od svetega naddiakona Fortunata. Ukazal ga je prijeti in uklenjenega odvesti v ječo. 
Ko ga je videl sveti Mohor, se je zahvalil Gospodu Bogu, ki je blagovolil, da on (skupaj) 
z njim sprejme mučeništvo. Na mnoge dni je Gospod pokazal prek njiju v ječi številne 
čudeže. K njima so hiteli vsi, ki so trpeli raznovrstne bolezni, in onadva sta jih ozdravila 
v imenu našega Gospoda Jezusa Kristusa. Ko so to videli poganski svečeniki, so zbrali 
neverne ljudi, enodušno odšli z gorjačami in kamenjem k prezesu Sevastu in vpili: »Vse 
mesto je propadlo zaradi tebe, ker si vse do sedaj pustil živeti človeka, ki s čarovnijo 

350



odvaja ljudi in jih spreobrača, da se odvračajo od bogov. Pokončaj čarovnika, ubij 
hudodelca! Če tega nočeš, te bomo ubili in njega sežgali.« 'Tedaj je prezes Sevast iz 
strahu pred ljudmi, ki so prek njega verovali v Kristusovem imenu, ponoči poslal rablja, 
ki je v ječi obglavil preblaženega škofa Mohorja in njegovega naddiakona svetega For- 
tunata. Ječar Pontijan je zbral njuni trupli in vso njuno kri in jih spravil na enem mestu. 

22. Ko sta to slišala Gregorij, čigar sina je božji svetnik Mohor osvobodil hudobnega 
duha, in Aleksandrija, ki je od njega spregledala, sta prišla ponoči skrivaj s predragoce- 
nimi povoji. Z dišavami sta mazilila trupli svetih mučencev in ju pokopala izven ob- 
zidja oglejskega mesta na posestvu omenjene Aleksandrije v miru. Vsi verniki, ki so 
prihajali k truplu blaženega mučenca Mohorja, prvega škofa oglejskega mesta, so ne 
glede na vrsto bolezni sprejeli ozdravljenje v imenu našega Gospoda Jezusa Kristusa. 
Sveta Kristusova mučenca škof Mohor in naddiakon Fortunat sta umrla mučeniške smrti 
12. julija, ko je vladal naš Gospod Jezus, kateremu (naj bodo) čast in slava in oblast na 
veke vekov. Amen. 

(TUKAJ) SE KONČUJE SPIS O ŽIVLJENJU SVETIH MUČENCEV MOHORJA 
IN FORTUNATA. 

351



PRILOGA II 

INCIPIT PASSIO SANCTI FLORIANI MARTIRIS" 

1. Factum est in illis diebus sub Diocletiano et Maximiano imperatoribus, cum esset 
persecutio christianorum, quando diversis agonibus concertantes christiani a tyrannis inlata 
supplicia devota domino mente suscipiebant et promissionibus Christi participes efficie- 
bantur. Tunc quidam in montibus se abscondebant, quidam autem in cavernis petrarum, 
et sic malis poenis de hac vita liberabantur (alii vero in civitatibus a pessimis principibus 
torguebantur et sic consummabantur in domino Jesu Christo). Certabatur tunc sanctitas 
et fides, per patientiam suos atletas coronans; haec autem victoria ad vitam ducit 
aeternam. Tunc impiissimi iudices iussi ab imperatoribus certabant insanientes, Christi 
autem atletae contrario laborabant et superabant eorum insaniam; venerabilis vero fides 
vincebat. 

2. Ergo in illis diebus, cum venisset sacrilegorum principum praeceptio aput Nori- 
cum Ripensem, administrante Aguilino praeside, tunc adveniens praeses in castrum 
Lauriacensem coepit vehementer inguirere christianos. Et conprehensi sunt sanctorum 
numero guadraginta, qui diutissime concertantes et multis suppliciis cruciati missi sunt 
in carcerem. Ad quorum confessionem beatus Florianus ex principe officii gaudens 
succedit. Oui autem habitaret aput Cetio civitatem audiens haec fieri aput Lauriacum, 
dixit ad suos: »Oportet me Lauriacum ambulare ad praesidem et ibidem pro Christi 
nomine diversa supplicia sustinere.« Et vale dicens suis, arripuit iter. 

3. Cum autem venisset non longe Lauriacum, ingressus est pontem, quo fluvius 
transiri solet, et obvius est cum quibus antea militaverat, (qui missi erant a praeside). Et 
cum eos interrogaret, quo pergerent, dixerunt ad eum: »Non audisti praecepta imperato- 
rum, quae venerunt ad praesidem, ubi iubent, omnes homines diis libamina exhiber« 
qui autem noluerint, diversis suppliciis intereant?« Haec audiens beatus Florianus dixit: 
»Fratres et conmilitones, quid alios guaeritis, nam et ego christianus sum? Euntes ergo 
nuntiate praesidi, guia christianus sum et hic sum.« 

4. Illi autem conprehensum eum duxerunt ad praesidem dicentes: »Quid alios 
quaerimus, nam princeps officii nostri Florianus christianum se profitetur?« Dicit ei 
praeses: »Floriane, ut quid ista de te dicuntur? Veni, sacrifica diis, sicut et ego vel 
conmilitones tui, ut vivas nobiscum et non cum contemptoribus puniaris secundum 
praecepta imperatorum.« Beatus Florianus respondit: »Hoc ego non sum facturus; quod 
autem tibi praeceptum est, exerce.« 

* Daljša verzija legende o sv. Florijanu; ker nam stiški rokopis te legende (sedaj 
rokopis št.650 Avstrijske narodne knjižnice na Dunaju; gl. J. GREGORIČ, Literarno- 
kulturna dejavnost cistercijanov na Slovenskem, Redovništvo na Slovenskem I, Ljubljana 
1984, 63) žal ni bil dostopen, povzemamo besedilo legende po tekstnokritični izdaj 
W. NEUMULLER, Der heilige Florian und seine »Passio«, 29—35, vendar brez tekstno- 
kritičnega aparata. Žal tudi ta izdaja ne upošteva omenjenega stiškega rokopisa, čigar 
objava ostaja desiderat. 

352



5. Tune praeses commotus in ira vim ei inferri praecepit, ut invitus sacrificaret. 
Beatus autem Florianus elevavit vocem suam (ad dominum) et dixit: »Domine deus meus, 
in te speravi et te denegare non possum, sed tibi milito et tibi offero sacrificium laudis. 
Protegat me dextera tua, quoniam benedictum nomen tuum est in coelo et in terra. 
Domine, da mihi tolerandi virtutem et suscipe me inter sanctos atletas tuos, qui ante 
me confessi sunt nomen sanctum tuum et indue me, domine, stolam candidam virtutis 
tuae et in spiritu sancto tuo confirma me. Et ne permittas me conculcari a diabolo, sed 
esto mihi dux in via iustitiae et in virtute tua, ut te laudem et tibi hymnum dicam, qui 
es benedictus in secula. Amen.« 

6. Aquilinus autem praeses haec audiens inrisit eum et dixit: »Ut quid insipienter 
loqueris et inrides praecepta regum? (Sacrifica diis).« Beatus Florianus respondit: »Et 
quando humanam militiam exercebam, adtamen occulte deum meum colebam, unde me 
non potuit diabolus ex integro occupare. Corporis quidem mei potestatem habes, animam 
autem meam non potes tangere; solus enim deus in hac praevalet. Usque hodie iussionibus 
iudicum obedivi; parui, quantum decet militem, hoc autem me nemo suadet, ut demoniis 
sacrificarem. (Non enim bene illis); ego fantasmata non adoro.« 

7. In furore autem conversus praeses iussit eum fustibus caedi. Beatus Florianus dixit: 
»Tantum irascere, quantum qui corporis potestatem habes, quod iam concessi tibi. Si 
autem vis scire, quia non timeo tormenta tua, ignem accende et in nomine domini mei 
ascendo super eum.« Milites autem coeperunt eum cedere. Cum autem cederent eum, 
dicit ei praeses: »Sacrifica, Floriane, et libera te de tormentis.« Beatus Florianus respon- 
dit: »Ego verum sacrificium modo offero domino meo Jesu Christo, qui me dignatus 
est usque in hanc horam perducere et in exultationem hanc (constituit me), in qua nunc 
sum.« Haec autem sancto viro dicente iussit eum praeses iterum cedi. Cum autem 
cederetur, beatus Florinaus, ita vultu hilari psallebat, sicut in gaudio aut in laetitia 
magna constitus. Tunc praeses iussit scapulas eius acutis ferreis confringi. Hoc facto 
beatus Florianus amplius glorificabat deum et semper se christianum profitebatur. 

8. Tunc iniquissimus praeses, cum se superatum videret in omnibus, dedit in eum 
sententiam et iussit eum duci ad fluvium Anesum et ibi praecipitari de ponte, quarto 
Nonas Madias. Beatus Florianus data in se huiusmodi sententia ibat gaudens et exultans 
in vitam aeternam, quam dominus promisit diligentibus se. Cumque etiam, quasi ad 
lavacrum duceretur, ita hilaris pergebat, pervenerunt ad locum, ubi eum debebant 
proicere. Ligaverunt ei lapidem ad collum eius. Rogavit autem milites, qui eum tenebant, 
ut permitterent eum orare dominum. Stans autem contra orientem beatus Florianus 
extendens manus suas ad caelum dixit: »Domine Jesu Christe suscipe animam meam.« 
Et oravit quasi horae unius spatium, ita ut revererentur et timerent eum tangere, qui 
cum duxerant. Tunc adveniens quidam plenus rabie dixit ad eos: »Quid statis et non 
facitis iussionem praesidis?« Et haec dicens praccipitavit eum de ponte in fluvium et 
statim oculi eius crepuerunt (videntius omnibus circumstantibus). Fluvius autem 
suscipiens martyrem Christi expavit et elevatis undis suis in quodam loco eminentiori 
in saxo corpus eius deposuit. Tunc annuente favore divino adveniens aquila expansis 
alis suis in modum crucis eum protegebat. 

9. Tunc beatus Florianus manifestavit se cuidam feminae corde deo devotae, quae 
eum conderet humo secretiori loco, certis indiciis designavit ei locum, ubi eum conderet 
vel ubi eum sepulturae traderet. Mulier autem hac visione conperta iunxit animaliola 
(et) ad fluvium properavit. Propter timorem autem gentilium in virgultis vel frondibus 
eum involvit, quasi se simulabat ad hortulum claudendum ducere. Ducente autem eum 
ad locum, ubi ei designaverat, factum est, ut lassarentur animaliola prae nimio ardore 
solis et steterunt, ita ut non possint ambulare neque amplius progredere. Tunc mulier, 
tribulans mentem oravit ad dominum, ut ei divina misericordia subveniret et statim in 
codem loco fons adfluentissimus erupit, qui ad testimonium eius usque hodie perseverat. 
(Ex quo saciata animaliola pervenerunt ad locum, ubi ei designaverat beatus Florianus 
et amplius se movere non potuerunt.) Et ita pervenit ad locum, ubi ei ipse revelaverat et 
ibi eum mulier propter imminentem et amarissimam persecutionem secrete cum festina- 

23 Acta ecelesiastia $ 353



tione sub terra deposuit. In quo loco fiunt sanitates magnae (per gratiam, quae data est 
illi a deo, daemones effugantur, febricitantes sanantur) et omnes infirmi, qui fide integra 
speraverint, misericordiam conseguuntur. : 

10. (Illi autem quadraginta confessores, quos supra memoravimus, dum haec 
aguntur, in carcere obierunt.) UN 

11. Acta sunt autem haec (aput Noricum Ripensem loco Lauriaco) adversantibus in 
illis diebus Diocletiano et Maximiano, agente vero Aquilino praeside, regnante domino 
nostro Jesu Christo, cui est honor et gloria in secula seculorum. Amen. 

Prevod: 

PRIČENJA SE SPIS O MUCENISTVU SV. MUČENCA FLORIJANA 

1. Zgodilo se je v tistih dneh pod cesarjema Dioklecijanom in Maksimijanom, ko 
je bilo preganjanje kristjanov, kadar so kristjani bojevali raznovrstne boje, z Gospodu 
vdano mislijo sprejemali kazni, ki sta jim jih naložila trinoga, in so postajali deležni 
Kristusovih obljub. Takrat so se nekateri skrivali po gorah, drugi v skalnih votlinah, 
in si tako reševali življenje pred hudimi kaznimi (druge pa so po mestih mučili najbolj 
zavrženi oblastniki in tako so umirali v Gospodu Jezusu Kristusu). Tedaj sta se borili 
svetost in vera in sta s potrpežljivostjo ovenčali svoje borce; ta zmaga pa vodi v večno 
življenje. Takrat so se na ukaz cesarjev borili najbolj brezbožni sodniki v blaznosti, 
Kristusovi borci so nasprotno trpeli in premagovali njihovo blaznenje. Castivredna vera 
pa je zmagala. 

2. Ko je v tistih dneh prispel ukaz bogoskrunskih vladarjev v Obrežni Norik, ki ga 
je upravljal prezes Akvilin, je prišel prezes v lavriaški tabor in je začel z vso vnemo za- 
sledovati kristjane, In zajel je nekatere od teh svetih, štirideset po številu, ki so se zelo 
dolgo borili, trpeli raznovrstna mučenja in bili vrženi v ječo. Blaženi Florijan, nekdanji 
načelnik pisarne, z veseljem nasledi njihovo (mučeniško) pričevanje za vero. Ker je pre- 
bival v mestu Cetiju, je takrat, ko je slišal o dogodkih v Lavriaku, dejal svojim: »Po- 
hiteti moram v Lavriak k prezesu in tam pretrpeti za Kristusovo ime raznovrstna mu- 
čenja.« Poslovil se je od svojih in se podal na pot. 

3. Ko je prišel nedaleč od Lavriaka, je stopil na most, ki je vodil čez reko, in srečal 
ljudi, s katerimi je prej služil, (ki jih je bil poslal prezes). In ko jih je vprašal, kam gredo, 
so mu rekli: »Mar nisi slišal za ukaze cesarjev, ki so prispeli k prezesu, s katerimi za- 
povedujeta, da vsi ljudje opravijo daritve bogovom. Tisti, ki bodo to odklanjali, bodo 
usmrčeni z raznovrstnimi mučenji.« Ko je blaženi Florijan to slišal, je rekel: »Bratje 
in tovariši, kaj iščete druge, saj sem tudi jaz kristjan. Pojdite in sporočite prezesu, da 
sem kristjan in da sem tukaj.« 

4. Oni pa so ga zgrabili in odvedli k prezesu, z besedami: »Kaj iščemo druge, ko 
se tudi Florijan, načelnik naše pisarne, izpoveduje za kristjana?« Prezes mu reče: »Flo- 
rijan, zakaj tako govorijo o tebi? Pridi, daruj bogovom kakor jaz in tvoji tovariši, da 
boš živel z nami in ne boš skupaj z nepokorneži kaznovan v skladu z ukazi cesarjev.« 
Blaženi Florijan odvrne: »Tega ne bom naredil! Ti pa kar stori, kar ti je zapovedano.« 

5. Tedaj je prezes, ki ga je zgrabila jeza, odredil, naj ga prisilijo, da bo daroval proti 
volji. Blaženi Florijan pa je povzdignil svoj glas (h Gospodu) in rekel: »Moj Gospod 
Bog, v tebe sem upal in tebe ne morem zatajiti, temveč tebi služim in tebi ponujam 
ärtveni dar slave, Naj me zaščiti tvoja desnica, kajti blagoslovljeno je tvoje ime v nebesih 

354



in na zemlji. Gospod, daj mi moč, da bom vzdržal, in sprejmi me med svoje svete 
borce, ki so pred menoj izpovedovali tvoje sveto ime! Obleci me, Gospod, v belo štolo 
svoje moči in utrdi me v svojem Svetem duhu! In ne dopusti, da bi me poteptal hudič, 
temveč bodi mi vodnik na poti pravičnosti in v tvoji moči, da te bom slavil in pel 
hvalnico tebi, ki si blagoslovljen na veke vekov. Amen.« 

6. Ko je prezes Akvilin to slišal, se mu je zasmejal in mu rekel: »Kaj pa govoriš 
tako nespametno in zasmehuješ ukaze vladarjev? (Daruj bogovom).« Blaženi Florijan 
je odgovoril. »Tudi ko sem opravljal zemeljsko službo, sem kljub temu skrivoma častil 
svojega Boga, zato se me ni mogel povsem polastiti hudič. Oblast imaš nad mojim tele- 
som, moje duše pa se ne moreš dotakniti; kajti Bog sam vlada v njej. Vse do danes sem 
se pokoraval ukazom sodnikov. Ubogal sem, kolikor se za vojaka spodobi, vendar pa me 
ne bo nihče prepričal, da bi daroval hudobnim duhovom. (Kajti njim bi ne bilo prav); 
ne bom molil prikazni.« 

7. Prezes je pobesnel in ukazal, naj ga pretepajo s palicami. Blaženi Florijan pa je 
rekel: »Le divjaj toliko, kolikor imaš oblast nad telesom, ki sem ti ga že prepustil. Če 
pa hočeš zvedeti, da se ne bojim tvojih mučenj, prižgi grmado in v imenu svojega Go- 
spoda bom stopil nanjo.« Vojaki so ga začeli pretepati. Ko so ga tepli, mu prezes reče: 
»Daruj bogovom, Florijan, in reši se mučenja.« Blaženi Florijan je odgovoril: »Pravi 
žrtveni dar zdaj ponujam svojemu Gospodu Jezusu Kristusu, ki me je blagovolil privesti 
do te ure in (me postavil) v tako radost, v kakršni sem zdaj.« Ko je sveti mož to rekel, 
je prezes ukazal, naj ga ponovno pretepajo. Ko so ga tepli, je blaženi Florijan pel psalme 
tako radostnega obraza, kakor bi občutil srečo ali veliko veselje. Tedaj je prezes ukazal, 
naj mu z ostrimi železi strejo ramenske lopatice. Ko so to storili, je blaženi Florijan še 
bolj častil Boga in se vseskozi izpovedoval za kristjana. 

8. Ko je tedaj prekrivični prezes videl, da je v vseh ozirih premagan, je izrekel sodbo 
nad njim; ukazal je, naj ga odvedejo k reki Aniži in tam strmoglavijo z mostu, četrtega 
maja. Po izreku take sodbe je blaženi Florijan šel vesel in radosten v večno življenje, 
katerega je bil Gospod obljubil tistim, ki ga ljubijo. In ko je tudi hodil vesel, kakor da 
ga peljejo v kopel, so prišli na kraj, kjer naj bi ga vrgli [v reko]. Privezali so mu kamen 
okrog vratu, Prosil je vojake, ki so ga držali, naj mu dovolijo moliti h Gospodu. Blaženi 
Florijan se je obrnil proti vzhodu, iztegnil je svoje roke proti nebu in rekel: »Gospod 
Jezus Kristus, sprejmi mojo dušo.« In molil je skoraj eno uro, da so občutili strah in 
so se ga bali dotakniti tisti, ki so ga bili privedli, Tedaj je pristopil nekdo poln besa 
in jim rekel: »Kaj stojite in ne izpolnite prezesovega ukaza?« To rekoč ga je strmoglavil 
z mostu v reko in v trenutku so se s tleskom razlile njegove oči (kar so videli vsi, ki 
so stali okrog). Reka, ki je sprejela Kristusovega mučenca, se je prestrašila, dvignila 
je svoje valove in odložila njegovo truplo na nekem kraju na štrlečo skalo. Takrat je 
prišel po namigu božje naklonjenosti orel in ga zaščitil s perutmi, iztegnjenimi v obliki 
križa. 

9. Tedaj se je blaženi Florijan prikazal neki ženski, s srcem predani Bogu, ki ga 
je pokopala na skritem kraju, tako da ji je z določenimi znamenji pokazal kraj, kje naj 
ga pokoplje oziroma kje naj ga izroči zemlji. Po tem prividu je ženska vpregla živinčeti 
(in) pohitela k reki. Iz strahu pred pogani ga je ovila v šibje in listje, ker je hotela 
zbuditi vtis, da vozi za ograditev vrtička. Ko ga je peljala na kraj, ki ji ga je bil določil, 
se je pripetilo, da sta zaradi žgoče pripeke živinčeti obnemogli in obstali, tako da niso 
mogli hoditi in nadaljevati poti. Tedaj je ženska s tesnobo v srcu molila h Gospodu, 
da bi ji prišlo na pomoč božje usmiljenje, in pri priči je na tistem kraju izbruhnil 
vodnat izvir, ki je ostal v njegovo pričevanje vse do današnjih dni. (Zivinčeti sta se iz 
njega napojili in prispeli so na kraj, ki ji ga je bil pokazal blaženi Florijan, in niso se 
mogli več pomikati dalje). Tako je prispela na kraj, ki ji ga je bil sam razkril, in tam 
ga je ženska zaradi grozečega in izredno hudega preganjanja skrivoma in v naglici po- 
kopala. Na tistem kraju se dogajajo velike ozdravitve (z milostjo, ki jo je Bog naklonil 
njemu, izganjajo se hudobni duhovi, ozdravljajo se mrzlični) in vsi bolehni, ki so upali 
s trdno vero, dosežejo usmiljenje. 

23% 355



10. (Tistih štirideset spoznavalcev, ki smo jih zgoraj omenili, pa je umrlo v ječi, 
medtem ko se je to dogajalo.) 

11. To se je zgodilo (v Obrežnem Noriku v kraju Lavriaku) v tistih dneh, ko sta 
sovražno postopala Dioklecijan in Maksimijan, ko je bil prezes Akvilin in ko je vladal 
naš Gospod Jezus Kristus, ki sta mu čast in slava na veke vekov. Amen. 

356



SUMMARY 

Christianity in Aquileia and the Eastern Influential Area of the Aqui- 
leian Church from Its Beginnings to the Introduction of Religious Freedom. 

As to the pre-Constantine era, it is owing to the unfavourable structure 
of the sources referring to the period that it has been made quite difficult 
to study the history of Christianity in Aquileia and even more so in the 
eastern influential area of the Aquileain Church. The almost sole source 
pertaining to contemporaneity itself can be considered the theological 
essays of the martyr Bishop Victorinus of Poetovio, which all by them- 
selves give but very little direct evidence to the historian; yet they represent 
the only authentic expression of the Christian culture existing in Poetovio 
in about 300. A few other sources date back to late antiquity, to the 4%, 
the 5% and the 6% cent. (here we should mention first Martyrologium 
Hieronymianum, the document of primary importance, and then also 
several notes scattered in the writings of the Fathers of the Church, as well 
as archaeological records originating during late antiquity and throwing 
light upon the development of Christianity in the pre-Constantine period). 
The third and by far the most extensive group of sources consists of 
martyrs’ legends dating back to the early and the high Middle Ages (and 
a few also to the late Middle Ages or even to modern times) and of their 
echoes in martyrologies (in historical martyrologies, Martyrologium Ro- 
manum, Synaxarium of the Church of Constantinople and in other eastern 
calendars) and chronicles (primarily in those from Aquileia, Grado and 
Venice) as well as in modern historiography from Humanism onwards. This 
last group of sources is rather problematic; it can offer us but very few 
reliable data, for it contains the “sources” that were not created till after 
about five to thirteen hundred years had passed since the times they tried 
to give an account of. Even though the sources in question are not depend- 
able, they deserve our careful consideration because it is through them that 
we get acquainted with the medieval conceptions and notions of the beginn- 
ings of Christianity, and above all because the majority of these legends 
hide in themselves the core that is trustworthy, yet most difficult to define. 
Owing to the fact that this third group of information is clearly predomi- 
nant, the scope of the study of the early Christian period much too often 

357



narrows and limits itself to simply describing either the history of individual 
personalities or even just the genesis of certain "sources". Therefore the 
picture of the development of Christianity in the pre-Constantine period 
remains very fragmentary indeed, and all the attempts at drawing synthetic 
conclusions have one weak point in common: they are all based, to a larger 
or smaller extent, on hypothetical presuppositions. 

As the earliest reliable reports on the presence of the Christians in the 
vicinity of the discussed territory, referring to the period from the end of 
the 1% cent. to the end of the 2" cent. (Titus’ mission in Dalmatia, the 
so-called “miraculum pluvium” during Marcus Aurelius’ war against the 
Quadi in 172, and Ireneus’ report on the churches in Germania), are rather 
sparing of evidence, and since the interpretations of some material records 
from this period (Christian tombs and Christian tombstones from the end 
of the 1* cent. and from the 2"4 cent. found in Emona) are unconvincing, 
it is legendary tradition and chiefly the legend of St. Hermagoras that can 
be considered the best authority for the study of the beginnings of Chri- 
stianity in Aquileia and the Aquileian influential area. This legend is 
believed to bear witness to the formation of the Aquileian Christian com- 
munity and the beginning of the mission outside Aquileia already in the 
age of Nero. The legend, handed down in two versions differing slightly 
in their form as well as contents, ranks in itself among the most complicated 
creations of early medieval hagiographic literature; it was written down in 
the 9 cent. (the earliest manuscript dates from the 11% cent.), whereas 
regarding the conceptual aspect and the contents its origin can be traced 
back to late antiquity. It must have existed, together with all its basic 
characteristics (especially the introductory legend of St. Mark), in the times 
of the Istrian schism, when it served to back up the ecclesiopolitical aspira- 
tions of the Aquileian Church; however, it may have existed already in the 
second half of the 5‘ cent., when Aquileia had to reconsolidate her position 
after the affirmation of the neighbouring ecclesiopolitical centres (Milano, 
Ravenna) and after some really bad catastrophes (the Huns’ conquest of 
the city in 452, the loss of large parts of the metropolitan territory in north 
and east). It is the answer to the question whether the historical existence 
of Hermagoras’ personality can be proved or not that defines the value and 
influence that the legend exerts upon our knowledge of the beginnings of 
Christianity in Aquileia. As to this question, there are two viewpoints in 
historiography. According to the first one, which is advocated mostly by 
Italian historiography, the personality in question is claimed to be the first 
Aquileian bishop, whose identity can also be proved by the old catalogues 
of Aquileian bishops and especially by the note made in the Hieronymian 
martyrology. This bishop cannot be placed in the age of Nero, but (in 
accordance with majority opinion) somewhere in the first half of the 3" 
cent. According to the second viewpoint, which has become valued in this 
century (the thesis has been put forward by S. Ritig and later on further 

358



developed by R. Egger), it is the Singidunum lector Hermogenes (mention- 

ed in the sources originating in the Aquileian area at the end of the 4% cent. 
or the beginning of the 5" cent., and in the Hieronymian martyrology, 
speaking of him as of an Aquileian martyr), whose relics were brought 
to Aquileia at the beginning of the 5" cent., that should be believed to hide 
behind the name of Hermagoras. There are a number of external circum- 
stances that speak in favour of the traditional viewpoint and comfirm the 
historical core of the legend. The assimilation of the name Hermogenes to 
Hermagoras is rather unlikely. Besides, it is also hard to believe that the 
Aquileian Church should have used a foreign martyr while creating a legend 
of its own beginnings; and the thesis is most strongly disputed by the fact 
that the cults of St. Hermagoras and St. Hermogenes, together with the 
supposed possession of their relics, existed side by side in the Aquileian 
region throughout the Middle Ages. The fact that the cult of the Singidu- 
num martyr Hermogenes was kept alive in Aquileia apart from the cult 
of St. Hermagoras indicates that there were originally two different saintly 
personages, whom only later on modern science tried to fuse into one 
personality. The great ecclesiopolitical significance of the Aquileian legend 
is proved by the legend of the Aquileian virgins, which is of slightly later 
origin, yet it shows the same, now even more cleraly profiled ecclesio- 

political tendencies created in the times of the Istrian schism. It is in both 
legends that the historical background is formed by the existence of Bishop 
Hermagoras in Aquileia and the beginning of an organized Christian 
community in the city under this bishop, and perhaps also by the beginning 
of the mission from Aquileia. It is quite impossible to date these events with 
any reliability; they may be placed somewhere in the second half of the 
2"d cent. or, with still greater probability, the first half of the 3'4 cent. This 
Christian community was organized on the basis of the influence coming 
from Rome, which can be concluded from the legend as well as from “Liber 
pontificalis” and its mention of the foundation of dioceses “per diversa 
loca” of Italy, and with much less reliability, from the tradition of the 
Aquileian pope Pius I (the middle of the 2"4 cent.). On the other hand 
a number of reports show strong eastern, mostly Jewish Christian, and 
predominantly Alexandrian elements of early Aquileian Christianity (their 
quite early worship of the Virgin Mary, the observance of Saturday, certain 
eastern elements of the Aquileian liturgy). It is as a synthesis of Roman 
and eastern Christianity that the Aquileian Church is shown in the light of 
two sources which are of vital importance to the knowledge of early 

Aquileian Christianity: firstly, the Aquileian creed, which developed from 
the Roman one (it had developed independently since about the first half 
of the 3'4 cent.) and secondly, the mosaics in the Theodorian Basilica (about 
320). The Aquileian creed and the mosaics of the Theodorian Basilica are 
the only sources that give us a more complete picture of the essential traits 
of early Aquileian Christianity. As to the origin and the early formation 

359



of the Aguileian Christian community, these two sources show that there 
was at work an entire conglomeration of influences that were interwoven 
to such a degree that it is hard to arrange them in chronological order. 
Thus we can but suppose the influence of the Jewish-Christianly coloured 
Christian community from Alexandria to have prevailed (simultaneous 
influences from Syria being also strong) in the earliest period (the 2"4 cent.), 
and the influence of the western churches, mainly those of Africa and 
Rome, to have become increasingly predominant since at least the middle 
of the 3'd cent. Western influences finally prevailed at the end of that 
period. 

Owing to insufficient sources, it is even harder to study the beginnings 
of Christianity in the eastern influential area of the Aquileian Church than 
in Aquileia herself. It is most surprising to observe that the Hieronymian 
martyrology from the middle of the 5% cent., created within the Aquileian 
region and maybe even in the near vicinity of Istria, mentions not even 
one martyr of undoubtedly Istrian origin, nor does it quote any martyr 
belonging to the present-day Slovene territory. On the other hand the 
wealth of medieval Istrian hagiography, and above all that of Tergeste, is 
quite astonishing. Of five Tergeste legends (the legends of Primus and Mar- 
cus, Lazarus, Apollinarius, Euphemia and Thecla, Sergius and Bacchus) it 
can be said that their historical cores are very narrow indeed and hard to 
define. According to the present knowledge of sources, these legends do 
not describe Tergeste martyrs, but use names of other martyrs, whose lives 
and deaths are set in Tergeste. These legends did not spring simultaneously; 
their historical background, the cults of relics in the broader northern 
Adriatic region, and in some cases problematic reports in the Hieronymian 
martyrology can be traced back to late antiquity and the Byzantine period. 
The earliest of these legends were created somewhere in the 7" or the 8% 
cent. (the Tergeste virgins, the military martyrs), whereas the others did 
not appear before the Caroline age or even still later. These legends relate 
to us practically no objective facts about Christianity in Istria before the 5” 
or the 6" cent., and are thus of no use as sources for the study of the be- 
ginnings of Christianity in the 2"4 an the 3" cent.; neither can be used 
for that purpose the legend of St. Maximus of Emona, which was created 
as an adaptation of the original reports on the martyrdom of Maximus in 
Ephesos in 250. Both versions, the Istrian and even more so the Carniolan 
one, can be considered fakes; the former appeared in the late Middle Ages, 
whereas the latter, the Carniolan one, was created still later, in the 17" 
cent. The attempt at connecting this martyr with the first known bishop 
of Emona from the last quarter of the 4% cent. cannot undergo criticism. 

With the above mentioned legends, we have exhausted the “sources” 
for the study of propagation of the Christian faith into the eastern influen- 
tial area of the Aquileian Church. As reliable material proofs of the exist- 
ence of Christianity before the end of the 3" cent. can be found neither 

360



in Aquileia nor in Istria nor Noricum, it is but general conditions, namely 
the deep social changes occurring in the Roman Empire in the 2"4 and the 
374 cent., that we can take into consideration while reconstructing the 
process of Christianization. Such conditions are as follows: 

a) the changes of the ethnic structure and together with it, to some ex- 
tent, also of the social, economic and religious structures of the population 
in cities, resulting from the increasing percentage of the Greek-Oriental 
population, which amounted to about 10 to 20 per cent at the end of the 
period. The greater part of this population came from the Syrian-Palestine 
region, the Jews constituting an important part among them. 

b) the greater intensity of the army life (the presence of the Pannonian 
legions in the east, and of the eastern ones in the Danubian area, intensive 
relations between the army and the city population during the civil wars 
in the 3'4 cent.). 

c) the propagation of various eastern religions, especially Mithraism, 
which were precursors and contemporaries (yet not rivals) of Christianity. 

Since the discussed territory lay at the juncture of different missionary 
roads, there can be distinguished only few common traits, characteristic of 
the entire region. This area was not spared the dogmatic disputes and 
heretical movements pestering the early church in the 2"4 and the 3" cent. 
Regarding its culture, Christianity here can be still considered Greek-Orien- 
tal, for we cannot yet speak of the the specific Aquileian Christian culture 
(unlike the Christian cultures of Asia Minor, Syria, and Africa, for exam- 
ple). As dioceses based on the territorial principle had not developed yet, 
no ecclesiopolitical affiliation to a certain centre could come into question, 
and even less so the hierarchy of such centres. We can discuss only influen- 
tial areas, which were not homogeneous and sometimes formed without 
respect to Roman government. 

It is no less than five legends originating in the territory in question 
that mention Emperor Numerianus (283—284) as a persecutor of 

Christians. These are the legends of the Aquileian martyrs Hilarius and 
Tatianus, Servulus from Tergeste, Germanus from Pola, Pelagius from 
Emona, and Maximilianus from Celeia. Since Numerianus’ persecutions of 
Christians in this area are quite out of the question, we must take into 
account all the sources (from the whole empire) that make mention of 
Numerianus as a persecutor while searching for answers to the questions 
raised by these legends. 

The reports on the instances of martyrdom in Numerianus’ times refer 
territorially to three areas: the East (8 instances), Rome (6), and the 
Aquileian-Istrian and southern Noricum area (5). The fact that Numerianus 
appears as a persecutor in sources that seem to have no mutual relation 
can be explained by various influences: 

In the East, the idea was based on the belief in the martyr's death of 
the Antiochian bishop Babylas (in fact a Martyr “sub Decio”) in the time 

361



of Numerianus. This conception appears to have developed because Nume- 
rianus was mistaken for Emperor Valerianus (similar names, and also 
similar fates in later tradition). 

In Rome such a conception was due to the belief in the close connection 
between Numerianus and Diocletianus, and the belief in the philochristian 
policy of Numerianus' brother, Emperor Carinus, which emerged in Rome 
in the 5" (2) or the 6% cent. during the political struggles between the 
pagan and the Christian (Anicii) parties. This conception spread from 
Rome to the Aguileian-Istrian region. 

The conception of Numerianus as a persecutor of Christians, which 
has no historical background, is the result of either a mistake or political 
interests in the milieus where it was created. It appeared in east and west 
in the 5% and the 6" cent., and can be traced back somewhere to the second 
half of the 6% cent. in the sources that can be dated with great reliability. 
In the Middle Ages, it entered the historical consciousness of the Greek 
Byzantine and the Latin western worlds as one of historical constructions. 
As to the number of the instances of martyrdom “sub Numeriano”, the 
reports referring to the East or to Rome give a number that is almost 
negligibly small in comparison with the otherwise high number of martyr- 
doms, whereas in the Aquileian area the “sub Numeriano” number rep- 
resents about one quarter of all known martyrdoms. At the same 
time, these are the oldest datable instances of martyrdom if Aqui- 
leia and Tergeste with their rich hagiographic traditions are not taken 
into consideration. Therefore their evaluation is of extraordinary im- 
portance to the knowledge of the beginnings of Christianity in those 
regions. Unfortunately, these legends give us but very few historically 
reliable data, which at the best, in the legend of Hilarius and Ta- 
tianus, for example, narrow and limit themselves to the martyr's 
name (the martyrs’ names), the place and the date of the martyrdom and 
possibly also to his (their) rank in the church community, whereas at least 
one or even two of the mentioned elements are deleted in all other in- 
stances. None of these legends were created on the basis of authentic 
material from antiquity. While the swerving from the truth is still ad- 
missible in some cases (e.g. the legend of Hilarius and Tatianus), it is 
quite unacceptable in others (e.g. the legend of Maximilianus from Celeia). 
The legend of Hilarius and Tatianus is the only one to describe events 
whose historical existence can be proved by sources from antiquity. In all 
the other cases the historical backgrounds of the described events (a 
Christian martyr's death with an indication of the place and the date) 
are probable, yet testified only by half a millennium younger material. 
In the cases of Servulus, Pelagius and Maximilianus, it is the place of the 
martyrdom that is considered unreliable, whereas it is the date that cannot 
be depended upon in the case of Germanus. None of the legendary martyrs 
can be considered a fictitious personality; moreover, these legends were not 

362



created only on the basis of the local veneration of relics, which can be 
said of the legend of the Aquileian virgins and the afore-mentioned Ter- 
geste legends. It is only the Tergeste saint Servulus that has, in all proba- 
bility, origin in a completely different milieu. None of these martyrdoms 
can be proved to have occurred in the times of Emperors Numerianus and 
Carinus, in the year 284; nevertheless, it can be concluded on the basis of 
the example of the Aquileian legend, which in all probability describes the 
events from before Emperor Diocletianus, and on the basis of the analogies 
from Rome and the East (it is in three cases that the "sub Numeriano" 
martyrdoms refer to the time of Emperor Decius) that the martyrs in 
question belong to the times preceding the great persecution of Chri- 
stians. Thus the discussed martyrs most probably belong to the second 
half of the 3'4 cent., i.e. the times of the consolidation of Christianity in 
Aquileia and the emergence of the first Christian communities outside 
Aquileia, in the Venetian region, Istria, and Noricum. It is martyrs’ legends 
that still represent the only sources for the study of this age; consequently, 
our knowlendge of it is uncertain and burdened to a high degree by 
hypothetical suppositions. 

On entering the period of the persecution of Christians during the 
times of Emperor Diocletianus and his joint-rulers, we set foot on more 
or less firm ground concerning the study of Christianity in Aquileia. The 
persecution of Christians in the north-eastern part of Italy did not 
last till the so-called edict of Milan, but it continued from the February 
of 303 to the May of 305, the time of Emperor Maximilianus’ abdication. 
Maxentius tolerated Christianity, which can be proved by the material 
found in the treated area, viz. by the second currency issue of the Aquileian 
mint (308), where we sporadically come across Christian signs on the coins 
found in the 3'4 officina; according to the structure of the most representa- 
tive find of coins of that period, the Centur hoard, the extent of this issue 
of “Christian” coins was not large, for its number amounted to about 3 per 
cent of the coins in the 2"4 series, and to little less than 1 per cent of the 
total output of the Aquileian mint during Maxentius’ rule; as to the total 
emission of Maxentius’ mints, this currency issue was hardly noticeable. 
The persecution of Christians does not seem to have been severe in 
Aquileia. We know of only few victims from Aquileia in that period: five 
martyrs belonging to Cantius’ group (Cantius, Cantianus, Cantianilla, Pro- 
tus, and Chrysogonus), Felix and Fortunatus, which makes altogether seven 
martyrs, or eight if we also add Anastasius, who died in Salona. The 
reports found in the legend and speaking about extraordinary severe per- 
secution and jails full of martyrs and confessors are undoubtedly at least 
slightly exaggerated. It is not only the small number of martyrs but also 
the fact that Anastasius, wishing himself a martyr's death, had to go 
elsewhere to achieve his aim that makes us deny the truth of such state- 
ments. All the legends, including that of Anastasius, connect the martyrdom 

363



with Diocletianus’ presence, which may be considered reminiscence of the 
emperor’s journey from Rome to the East in the first half of 304. All the 
martyrdoms that according to the calendar fall somewhere between the 
end of November and the middle of June (or Anastasius’ martyrdom in 
Salona at the end of August) can be dated to the end of 303 or to 304. Thus 
all the martyrs with the only exception of Chrysogonus fell victims of 
Diocletianus’ 4” edict (March 304), by which the entire population was 
ordered to make pagan sacrifices. This is also referred to, in an exaggerated 
form, by the legend of St. Anastasia and the legend of Felix and Fortunatus. 
The mode of the Aquileian martyrs’ executions does not show any excessive 
fanatism of persecutors. The martyurs of Cantius’ group were beheaded 
without any previous torture, whereas Felix and Frotunatus were beheaded 
after being tortured. It is quite obvious that these different procedures 
reflect the then penal law and its different treatment of the members of 
the higher social strata (honestiores) on the one hand, and the lower ones 
(humiliores) on the other. 

The light thrown by legendary sources upon the life of the Aquileian 
Christian community in the age of persecution is but poor and uncertain. 
Not a single source mentions the church organization and its hierarchy, 
which existed at that time beyond doubt. The church hierarchy appears 
to have stood the persecution well (Bishop Chrysogonus, probably the 
second in the succession of the Aquileian bishops bearing this name, was 
the only one to be put to death); the victims were evidently “chosen” at 
random from among the lay members of the church community. The exam- 
ple of the Cantii, who owned estates and led a smaller centre of Christian 
life in the vicinity of the city, and the examples of Felix and Fortunatus, 
who originated from the neighbourhood of the city, indicate that Christia- 
nity had already spread from the city to the country by that time. Three 
of the martyrs’ names are of Greek origin (Chrysogonus, Protus, and Ana- 
stasius), whereas the other five names are Latin. Consequently, we can draw 
a conclusion that Christianity comprised the native Latin population, too, 
and even its wealthier strata, whose members were also the Cantii. 

We know but very little about the ideas and concepts prevailing in the 
lives of the Aquileian Christians. The Cantii as well as Felix and Fortuna- 
tus tried to run away from their persecutors — they are all believed to have 
fled eastwards or north-eastwards, in the direction of the present-day 
western Slovene territory; Anastasius, however, wishing to become a 
martyr, went in “search” of persecutors of his own free will. His deeds 
reflect the presence of the montanistic ideas as regards his voluntary or 
intentional self-sacrifice for the religion, the ideas that were present 
throughout the period of persecution even though they were for the most 
part not approved of. 

It is the cosmopolitan character of the Aquileian bishopric, the ordina- 
tion of clerics in the area outside the immediate suburbia (the instance of 

364



St. Donatus), and above all the attendance of its bishop at the synod in 
Arles in 314 (with the most extraordinary representation of Dalmatia) that 
prove the fact that the Aquileian Christian community achieved consider- 
able prestige in the entire northern Adriatic region already in a period 
previous to the age of religious tolerance. And it was during this early 
period that, within its influential area, the Aquileian diocese began to 
practically develop diocesan authority based on the regional principle. 

On the whole, it is but little that we know about the Christian com- 
munities in Istria in the age of persecution. We know of only three Chri- 
stian communities, viz. those in the Roman colonies in Tergeste, Parentium 

and Pola. On the authority of archaeological records (for Parentium and 
Pola) and hagiographic documents (for Tergeste and Parentium), it can be 
concluded that these Christian communities were rather small. It is not 
known when they were formed. The Parentium archaeological documents 
that prove the existence of organized religious life can be traced back 
somewhere to the middle of the 3'4 cent. This period can be imagined as an 
age of the formation of Christian communities in other towns, too, viz. in 
Tergeste, Pola, and in the vicinity of the Istrian territory, in Emona. As to 

the degree of organization, these Christian communities differed from one 
another about the year 300. Tergeste apparently had no diocese yet, for 
there is no mention of the bishop made in any of the Tergeste legends; in the 
legend of St. lustus, too, it is the presbyter that plays the role of the highest 
representative of this community. We know nothing about Pola. The only 
Christian community that was organized as a diocese was that of Paren- 
tium, which was probably one of the reasons why this community suffered 
most during the time of persecution. The death of Bishop Maurus and the 
deaths of five other Christians from Parentium (Eleuterius, Iulianus and 
Demetrius, Proiectus and Acolitus), one of whom was most probably a 
cleric (a deacon in all probability), represented the highest contribution that 
an Istrian Christian community had to pay with its people's blood; it was 
almost as high as the blood-tax paid by Aquileia in the times of Diocle- 
tianus’ persecution. 

As to the large Emona region, there are no reports on the Christians 
in that period; yet there are some indirect reports from the vicinity of the 
region (about 270, the birth of St. Donatus into a Christian family in a 
smaller Istrian place lying on the border with Pannonia and Dalmatia, and 
about 347 the birth of St. Hieronymus in Strido in already christianized 
environment) that make us conclude that Christianity began to spread to 
the country already in that period. Nothing is known about the then 
church organization, either. The life courses of the two above mentioned 
saints, whose first important stopping place was Aquileia, show that this 
whole region was under the influence of the Aquileian Christian com- 
munity. 

365



It is only partially correct to number Noricum, too, among the parts 
constituting the then influential area of the Aquileian church. There are 
no reliable documents referring to that period that would prove the in- 
fluence or even the missionary-organizational dependance of the Noricum 
Christian communities upon Aquileia; such dependance, past doubt, did 
not exist till the last quarter of the 4" cent. Theoretically speaking, the 
persecutions of Christians in Noricum continued until Galerius’ edict in 
the April of 311; nevertheless, they were most probably abolished already 
at the time of Licinius’ inauguration after the tetrachs’ conference in Car- 
nuntum in the November of 308. So the Christian communities of this 
region can be said to have lived in harder circumstances, which, in addition, 

lasted for a longer period. 
A good document for the study of the course of the persecution of 

Christians in Noricum is provided by “Passio Floriani", which is undoubt- 
edly the best of all the till now discussed legends. In addition to relating 
the central Florianus story, based on a record reaching back to antiquity 
(the times before the Hieronymian martyrology was created), this work 
gives a fairly convincing account of the circumstances of the persecution 

of the Christians in Noricum. Those conditions were characterized by the 
flight of the Christians to the mountains and their hiding in caves, the 
capture of most believers, who later pined away in prison, and the existence 
of Christian communities in Cetium and Lauriacum. The fact that Florianus 
went to meet persecutors, as well as his provocative action most likely 
reflect montanistic ideas. The social origin of the martyr (a civil servant) 
indicates that Christianity sporadically comprised even the members of 
the state apparatus and the holders of the government authority and ideo- 
logy, i.e. the social class that was, as a whole, the last to adopt the Christian 
faith. 

As to Poetovio, a town lying on the border line between Pannonia and 
Noricum and possessing the only Christian community that could compete 
with the one in Aquileia regarding its size and significance, the develop- 
ment of its Christian community can be said to belong to the verge of the 
Aquileian influential area, where strong influence from Illyricum and Asia 
Minor could be felt. The development of Christianity in Poetovio is reveal- 
ed to us through the preserved work of the greatest and at the same 
time the only relatively tangible personality that lived in this region in 
the pre-Constantine period, viz. through two preserved essays of the 
martyr Bishop Victorinus of Poetovio, Treatise upon the Origin of 
the Universe, and Commentary on Apocalypsis. Since these two works 
tell us practically nothing about the history of the Poetovio Christian 
community, they can help us but very little with the attempt at the re- 
construction of the spiritual and material lives of the Poetovio Christian 
community. If we consider the still unsolved and insolvable question to 
which extent his essays (ideas) may be regarded as representative of the 

366



Christian life in Poetovio (or even in the broader Noricum-Pannonian area), 
the possibility of acquiring any reliable knowledge of the Christian life on 
the basis of these two essays seems to be very small indeed. 

As to his human dimensions, Victorinus rises high above the rest of the 
ecclesiastical lords of that period within the Aquileian influential area. 
Being the first Latin interpreter of the Bible, he transferred Greek theologi- 
cal learning to the West (the influences of Origenes, Ireneus and Hippolytus 
are the most evident) and thus paved the may for the greatest Latin inter- 
preter of the Bible in the early Christian period, his distant fellow-country- 
man, St. Hieronymus. Among Victorinus’ viewpoints, in all probability his 
own, personal viewpoints, which could not be necessarily connected with 
the life and the views of the Poetovio Christians, we should emphasize 
primarily his negative stand against the secular Roman state, in which he 
perceived a work of Satan (such a view may have been predominant among 
the Christians in general in the age of persecution), as well as his interest 
in history, and his anti-Semitic orientation (this, too, may reflect conflictive 
relations with Jewish diasporas, at that time existing in a number of places 
of the northern Adriatic and the Danubian areas). Speaking of those spiri- 
tual elements of the Christian life which can be in all probability applied 
to the Poetovio Christian community, we should stress in the first place 
binitarian conceptions, or better the rather vague conception of the Holy 
Spirit as the third person constituting the Trinity, and above all the archaic 
formula of the creed (regula fidei); this formula can be considered the prime 
source of our knowledge of the dogmatic characteristics of Christianity in 
Poetovio, for Victorinus states it quite clearly that he was obviously taught 
this formula in the home church community, where he had been baptized. 
Another, separate question is in what way, through what mediators this 
formula could influence the Irish apostle St. Patrick. It is especially im- 
portant to point out the presence of spiritual millenanarianism. In his 
Treatise, Victorinus appears as a follower of the idea of the cosmic week, 
which he connects with Asian messianic millenarianism in a hardly per- 
ceivable manner; in his Commentary, however, he is a moderate (spiritual) 
millenarian influenced by Asian spiritualism, in which he is related to 
Methodius from Olympus. 

Victorinus’ anti-heretic activity is also believed to reflect the then 
circumstances in Poetovio (and certainly in a broader area, too). Ranking 
among outstanding fighters against the heresies of his period, Victorinus 
critisized the aberrations of the Gnostics, Marcionites, and Patripassians. 

It is above all the latter two heresies that are supposed to have existed 
in the area in question (the Patripassians were certainly in Aquileia, the 
Marcionites and Gnostics in Illyricum, and perhaps in Aquileia); yet there 
is no criticism of the montanistic movement, which was quite powerful 
in the 3rd cent. Therefore it can be concluded that he was favourably 
disposed towards the Montanists (who also appreciated millenarian 

367



tenets). This movement, too, can be believed to have been present in the 
discussed region, which supposition is indicated by "montanistic" actions 
of some martyrs (Florianus, Anastasius, and maybe also St. lustus). 
According to the archaizing traits of Victorinus’ theology and his struggle 
against heresies, the origin of the Christian community in Poetovio can be 
placed in the age of Severi, at the turn of the 2nd into the 3rd cent. The 
practical lives of the Christians from Poetovio were characterized by 
their tendency towards penitence, proneness to asceticism, already fully 
developed fasting habits, as well as by social and moral differentiation 
among individual members within a Christian community (rich-poor, 
simple-well educated, tepid-ardent). 

At the threshold of the Constantine era, Christianity was already 
firmly anchored in Aquileia and the eastern influential area of the 
Aquileian church. There were a number of Christian communities in towns, 
and individual Christians or smaller Christian communities could also be 
sporadically found in the country, in the vicinity of towns as a rule. The 
spiritual image of Christianity was not uniform; while Aquileia was 
strongly influenced by Egypt, Rome and Africa, it was the influence 
of Asia Minor that was more pronounced in the eastern area. The ter- 
ritory discussed here represented a juncture of numerous maritime and 
continental missionary and influential routes coming from various parts 
of the then Christian world. In the beginning Christianity in that area was 
Greek-Oriental in cultural, linguistic and spiritual respects; yet it was 
already then that it began to acquire more and more western, Latin 
traits, which became even more predominant in the succeeding period, so 
that it necessarily became part of Western Christianity on the occasion of 
the historical, epoch-making division into the Christian West and East, 
the division that began to show in late antiquity and was performed in the 
Middle Ages. 

(Translated by Aleksandra Pirkmajer) 

368



IZBRANI VIRI 

ADO, Martyrologium, PL 123, 139—436. 
ANONYMUS, Vitae patriarcharum Aquileiensium, RIS 16, ed. L. A. MURA- 

TORIUS, Mediolani 1730, 5 ss. 
ANONYMUS LYONENSIS, Martyrologium (gl. Edition pratique ...) 
Atti dei santi martiri Tergestini (dodatek k P. KANDLER, Pel fausto ingresso ...; 

gl. v sezn. literature). 

BEDA, Martyrologium (gl. Edition pratique...) 
BELLONUS UTINENSIS, Antonius, De vitis et gestis patriarcharum Aquileien- 

sium, RIS 16, ed. L. A. MURATORIUS, Mediolani 1730, 25 ss. 
Bibliotheca hagiographica Graeca, Troisičme édit... par F. HALKIN, Subsidia 

hagiographica 8 a, Bruxelles 1957. 
Bibliotheca hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis, ed. Socii Bollandiani, 

Bruxelles 1898—1899. 

CHROMATIUS AQUILEIENSIS, Opera (Sermones. Tractatus in Mathaeum), 
cura et studio R. ÉTAIX et J. LEMARIÉ, CCSL 9 A, Turnholti 1974. 

— Sermons I, II; Introduction, texte critique, notes par J. LEMARIE, trad. par 
H. TARDIF, SC 154, 164, Paris 1969, 1971. 

Chronica patriarcharum Gradensium, ed. G. WAITZ, MGH Scriptores rerum 
Langobardicarum et Italicarum saec. VI — IX, Hannoverae 1878, 393—397. 

Chronicon Gradense; gl. G. MONTICOLO, Cronache, 17—51. 

Chronicon patriarcharum Aquileiensium, ed. DE RUBEIS, MEA, Appendix II, 
6—8 (gl. v sezn. literature). 

Codex lustinianus; gl. Corpus iuris civilis. 

Codex Theodosianus. Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis 
edidit adsumpto apparatu P. KRUEGERI Th. MOMMSEN, Dublin — Ziirich 
19714. 

Codice diplomatico Istriano 1, 50 — 1231, ed. P. KANDLER, Trieste (brez 
letnice). 

Corpus iuris civilis. Volumen primum: Institutiones (recognovit P. KRUEGER); 
Digesta (recogn. Th. MOMMSEN, retractavit P. P. KRUEGER), Dublin — 
— Zürich 1973"; Volumen secundum: Codex lustinianus, Recogn. et retract. 

P. KRUEGER, Frankfurt am Main 19674, 
(La) Cronaca Veneziana del Diacono Giovanni; gl. G. MONTICOLO, Cronache, 

57—187. 
Cronache Veneziane antichissime, publicate a cura di G. MONTICOLO, Vol. 1, 

Fonti per la storia d'Italia, Scrittori — secoli X—XI, Roma 1890 (= G. MON- 
TICOLO, Cronache). 

24 Acta ecclesiastia 8 369



Cronica de singulis patriarchis Nove Aquileie; gl. G. MONTICOLO, Cronache, 
5—16. 

DANDULUS, Andreas, dux Venetiarum, Chronica per extensum descripta aa. 
46 — 1280 d. C., a cura di E. PASTORELLO, RIS XII/I, Bologna 1938 ss. 

DELEHAYE, Hippolyte, Commentarius perpetuus . . .; gl. Martyrol. Hier. 
Di gesta; gl. Corpus iuris civilis. 
Edition pratique des martyrologes de Bede de PAnonyme Lyonnais et de Florus, 

edd. J. DUBOIS et G. RENAUD, Paris 1976. 
EUSEBE de Césarée, Histoire ecclésiastique, ed. G. BARDY, SC 31, 41, 55, 73, 

Paris 1952—1955—1958—1960. 
EUSEBIUS, Chronicon; gl. HIERONYMUS, Chronica. 
FLORUS, Martyrologium; gl. Edition pratigue... 
HAHN, August, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche, 

Breslau 18973. 
HIERONYMUS, Chronicon; Eusebius Werke, Bd. 7, ed. R. HELM, GCS 47, 

Berlin 1956", 
— Lettres, texte čtabli et traduit par J. LABOURT, tome I—VIII, CB, Paris 

1949—1963. 
IOHANNES DIACONUS; gl. (La) Cronaca Veneziana. 
IRENEE de Lyon, Contre les heresies. Livre V, edd. A. ROUSSEAU, L. DOUT- 

RELEAU, Ch. MERCIER, SC 152, 153, Paris 1969. 
JAFFE, Philippus, Regesta pontificum Romanorum ab condita ecclesia ad annum 

post Christum natum MCXCVIII, Lipsiae 1885?, 
KANDLER, Pietro, Codice diplomatico Istriano; gl. Codice dipl. Istr. 
KEHR, Paulus Fridolinus, Italia pontificia, vol. VII (Venetiae et Histria), Berolini 

1925. 
KOS, Franc, Gradivo za zgodovino Slovencev v srednjem veku. Prva knjiga 

(I. 501—800); Druga knjiga (I. 801—1000), Ljubljana 1902; 1906. 
KRONES, Franz, Die Freien von Saneck und ihre Chronik als Grafen von Cilli. 

Zweiter Teil: Die Cillier Chronik, Graz 1883 (slov. prevod: Kronika grofov 
Celjskih. Prevedel in z opombami opremil Ludovik Modest GOLIA, Maribor 
1972). 

LACTANCE, De la mort des persécuteurs, ed. J. MOREAU, SC 39, Paris 1954. 
Liber pontificalis, Texte, introduction et commentaire par L. DUCHESNE, 1, 

Paris 1955?, 
LUKMAN, Franc Ksaver, Kristusovi pričevalci. Šestintrideset poročil o mučencih 

prvih stoletij. Priredil I. POJAVNIK, Cerkveni očetje 1, Celje 1983 (— F. K. 
LUKMAN — I. POJAVNIK). 

Martyrologium Hieronymianum, edd. 1. B. de ROSSI et L. DUCHESNE, AA SS 
Nov. II/1, Bruxellis 1894. 

— Commentarius perpetuus in Martyrologium Hieronymianum, ad recensionem 
H. QUENTIN ed. H. DELEHAYE, AA SS Nov. 11/2, Bruxellis 1931 (vse 
navedbe iz MH so povzete po tej ediciji). 

Martyrologium Romanum, ad formam editionis typicae scholiis bistoricis in- 
structum, Propylaeum ad Acta Sanctorum decembris, edd. H. DELEHAYE, 
P. PEETERS, M. COENS, B. DE GAIFIER, P. GROSJEAN, F. HALKIN, 
Bruxellis 1940. 

MONTICOTO, Giovanni, Cronache; gl. Cronache Veneziane antichissime. 
Origo civitatum Italiae seu Venetiarum (Chronicon Altinate et Chronicon Gra- 

370



dense), a cura di R. CESSI, Fonti per la storia d’Italia pubblicate dall’istituto 
storico italiano, Roma 1933. 

RUFINUS, Tyrannius, Opera, rec. M. SIMONETTI, CCSL 20, Turnholti 1961. 
RUINART, P. Th., Acta martyrum, Ratisbonae 1859. 
Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae, opera et studio H. DELEHAYE, 

Propylaeum ad Acta Sanctorum novembris, Bruxellis 1902. 
USUARDUS, Le martyrologe, Texte et commentaire par J. DUBOIS, Subsidia 

hagiographica 40, Bruxelles 1965. 
VICTORINUS Episcopus Petavionensis, Opera, recensuit, commentario critico 

instruxit, prolegomena et indices adiecit J. HAUSSLEITER, CSEL 49, 
Vindobonae 1916.



IZBRANA LITERATURA" 

‘ALFOLDY, Geza, Noricum, London and Boston 1974. 
ALLARD, Paul, Histoire des persécutions, I—V- Paris 1903 ss. (3. izd.) 
ALLO, Le P. E.-B., Saint Jean. L'apocalypse, Paris 1933 (3. izdaja). 
ALTANER, Berthold — STUIBER, Alfred, Patrologie. Leben, Schriften und 

Lehre der Kirchenväter, Freiburg—Basel—Wien 1978 (8. izd.). 
AMOROSO, Andrea, Le basiliche cristiane di Parenzo, AMSI 6, 1890, 489—514. 
— Lantico cimitero cristiano di Parenzo, AMSI 10, 1895, 504—517. 
ANGELINI, Antonio, Alcuni cenni sopra Santa Eufemija di Calcedonia, la chiesa 

parrochiale di Rovigno, e questa città, L'Istria 4, 1849, 153—159. 
ANONYMUS, Intorno la vita, il martirio ed il culto della vergine Calcedonese 

Santa Eufemia della quale il sacro corpo si conserva e si venera nella insigne 
Collegiata di Rovigno (Istria), Rovigno 1891. 

BABUDRI, Francesco, S. Pelagio martire istriano nel cuore e nella storia di 
Cittanova, Trieste 1906. . 

— Ruolo cronologico dei vescovi di Cittanova d'Istria, AT ser. Ml, vol. 5, 1909, 
299—390. 

— I vescovi di Parenzo e la loro cronologia, AMSI 25, 1909, 170—284. 
— Parenzo nella storia ecclesiastica, AMSI 26, 1910, 81—148. 
— Le antiche chiese di Parenzo, AMSI 29, 1913, 81—207. 

BARDENHEWER, Otto, Geschichte der altkirchlichen Literatur II (Vom Ende des 
zweiten Jahrhunderts bis zum Beginn des vierten Jahrhunderts), Freiburg im 
Breisgau 1903. 

BARDY, Gustave, Victorin de Pettau, DTC 15/2, 1950, 2882—2887. 
BARNES, Timothy D., The new empire of Diocletian and Constantine, Cam- 

bridge (Mass.) — London 1982. 
BARTON, Peter F., Die Frühzeit des Christentums in Österreich und Südostmittel- 

europa bis 788, Wien—Köln—Graz 1975. 
BAUZER, Martinus (Bavčar, Martin), Historia rerum Noricarum et Foroiulien- 

sium, Autographum auctoris ... Collegii Goritiensis 1663 (inventum a. 1773); 
Zgodbe Norika in Furlanije, prev. Zdravko JELINČIČ, Toronto 1975. 

* Od del, ki kronološko, prostorsko in tematsko presegajo v študiji zajeti okvir, 
so navedena samo najpomembnejša. Od številnih razprav, ki časovno zajemajo celotno 
antično obdobje iz zgodovine (in arheologije) krščanstva na obravnavanem ozemlju 
so upoštevane samo tiste, ki se s pomembnim delom nanašajo na predkonstantinsko 
obdobje, izpuščene pa vse tiste, ki se pretežno ali v celoti nanašajo na dobo od nastopa 
verske svobode do konca antike, Podrobno bibliografijo del, ki se nanašajo na celotno 
antično obdobje, sta predstavila nekako do leta 1978 (za Oglej in Istro) G. CUSCITO, 
Cristianesimo antico, 341—351 in (za Oglej) S. PIUSSI, Bibliografia Aquileiese, AAAd 11, 
1978, 134 ss.; 183 ss. 

372



BERTACCHI, Luisa, La memoria di S. Ilario, AN 40, 1969, 117—142. 
— Architettura e mosaico; v kolektivnem delu Da Aquileia a Venezia, Milano 

1980. 
BIASUTTI, Guglielmo, Sante Sabide. Studio storico-linguistico sulle capelle 

omonime del Friuli, Udine 1956. 
— La tradizione marciana aquileiese, Udine 1959. 

— Il »Proprium sanctorum« Aquileiese ed Udinese e le sue variazioni, Udine 
1961. 

—- Una casetta di piombo, Udine 1965. 
— Alessandrinita della chiesa aquileiese primitiva, Jucunda Laudatio 3, 1965, 

246—262. 

— Apertura sul cristianiesimo primitivo in Aquileia, Udine 1968. 
— Otto righe di Rufino, Udine 1970. 
— Aquileia e la chiesa di Alessandria, AAAd 12, 1977, 215—230. 
—- Fermenti della base popolare nel cristanesimo aquileiese dei primi otto secoli, 

Religiosita popolare in Friuli (a cura di L. CICERI), Pordenone 1980, 13—29. 

BIELER, Ludwig, The »Creeds« of st. Victorinus and st. Patrick, Theological 
Studies 9, 1948, 121—124. 

BILLANOVICH, Maria Pia, Appunti di agiografia aquileiese, RSCI 30, 1976, 
S—24. 

BOVINI, Giuseppe, Le anitchita cristiane di Aquileia, Bologna 1972. 
— Grado paleocristiana, Bologna 1973. 
— Antichità cristiane di S. Canzian d’Isonzo, S. Giovanni al Timavo e Trieste, 

Bologna 1973. 
— Le antichita cristiane della fascia costiera istriana da Parenzo a Pola, Bologna 

1974. 
BRAKMANN, Heinzgerd, Die angeblichen aucharistischen Mahlzeiten des 4. und 

5. Jahrhunderts. Zu einem neuen Buch Klaus Gambers, Römische Quartal- 
schrift 65, 1970, 82—97. 

BRATOZ, Rajko, Kratek oris zgodovine krščanstva na Slovenskem v pozni antiki, 
ZC 35, 1981, 205—221. 

— Il cristianesimo in Slovenia nella tarda antichiti. Un abbozzo storico, AMSI 
29—30 n.s., 1981—1982, 19—55 (rec. S. TAVANO, MSF 62, 1982, 186— 
188); nemška verzija razprave: Das Christentum in Slowenien in der Spät- 
antike, Kulturhistorische und archäologische Probleme des Siidostalpenraumes 
in der Spiitantike, Wien —Graz—Koln 1985, 32—54. 

— Viktorin iz Petovione in njegova doba, Živa antika 34, 1984, 119—125. 
BRUSIN, Giovanni, Orientali in Aquileia romana, AN 24/25, 1953—1954, 

S5—70. 
— La pitt antica »domus ecclesiae« di Aquileia e i suoi annessi, MSF 43, 

1958—1959, 33—60. 

BRUSIN, Govanni — ZOVATTO, Paolo Lino, Monumenti paleocristiani di 
Aquileia e di Grado, Udine 1957. 

BUTTAZZONI, Carlo, Del governo provinciale romano nella Venezia ed Istria 
dai tempi di Augusto fino alla caduta dell’Impero, AT n.s. 1, 1869—1870, 
25—84. 

BUTTIGNONI, Carlo, S. Giusto e gli altri martiri triestini. Loro vita e passione, 
Trieste 1936. 

373



CAENAZZO, Tomaso, Del prodigioso approdo del corpo di s. Eufemia calce- 
donese a Rovigno, AMSI 1, 1885, 303—-344. 

— S. Eufemia di Rovigno, AMSI 44, 1932, 247—270. 
CALDERINI, Aristide, Aguilea romana. Ricerche di storia e di epigrafia, Milano 

1930. 
CARLI, Gianrinaldo, Dell’antico vescovato emoniese e particolarmente di S. Mas- 

simo vescovo, e martire, Delle opere del sign. ... Carli, t. XV, Milano 1786, 
315—356. 

— Intorno all’antico vescovato emoniese, L’Istria 5, 1850, 312—316. 
CARLINI, Antonio, Senso figurale cristiano in un tema iconografico della 

basilica teodoriana di Aguileia alla luce della tradizione letteraria, Studi in 
onore di Antonio Traglia II. Storia e letteratura, Raccolta di studi e testi 
147, Roma 1979, 901—914. 

CATTANEO, Enrico, Santi milanesi ad Aguileia e santi aguileiesi a Milano, 
AAAd 4, 1973, 235—248. 

CESSI, Roberto, Storia di Venezia I. Dalla preistoria alla storia, Venezia 1957 
(zlasti poglavje: Da Roma a Bisanzio, 295 ss.). 

COLLINET, Paul, Les supplices de Pimmersion et du sac appliqués a des martyrs 
chrétiens, RHE 45, 1950, 136—140. 

CURTI, Carmelo, Il regno millenario in Vittorino di Petovio, Augustinianum 18, 
1978, 419—433. 

CUSCITO, Giuseppe, S. Giusto e le origini cristiane a Trieste, AT ser. IV, 
31—32, 1969—1970, 3—36. 

— La basilica martiriale paleocristiana di Trieste, AMSI n.s. 18, 1970, 37—68. 

— Hoc cubile sanctum. Contributo per uno studio sulle origini cristiane in 
Istria, AMSI n.s. 19, 1971, 77—99. 

— Il processo di cristianizzazione dell’Istria, Histria. Numero unico dedicato 
alla civilta istriana e dalmata, Trieste—Udine 1972, 567—578. 

— I reliquiari paleocristiani di Pola. Contributo alla storia delle antichitd cri- 
stiane in Istria, AMSI n.s. 20—21, 1972—1973, 91—126. 

— Le epigrafi musive della basilica martiriale di Trieste, AN 44, 1973, 127—166. 
— Testimonianze archeologico monumentali sul più antico culto dei santi nella 

»Venetia et Histrias, AN 45—46, 1974—1975, 631—668. 

— La diffusione del cristianesimo nelle regioni alpine orientali, AAAd 9, 1976, 
299—345. 

— Cristianesimo antico ad Aquileia e in Istria, Fonti e studi per la storia della 
Venezia Giulia 11/3, Trieste 1977. 

— Le origini cristiane nella Venezia orientale. Bilancio bibliografico-critico, 
AN 48, 1977, 297—320. 

— Questioni agiografiche di Aquileia e dell’Istria. Contributo alla conoscenza 
del cristianesimo precostantiniano, Atti del IX congr. internazionale di archeo- 
logica cristiana (Roma 1975) II, Città del Vaticano 1978, 167—198. 

— La Comunita cristiano-cattolica, Enciclopedia monografica del Friuli-Venezia 
Giulia 3 (la storia e la cultura), Udine 1978, 859—904. 

— Linee di diffusione del cristianesimo nel territorio di Aquileia, AAAd 15, 1979, 
603—626. 

— Economia e societa, v kolektivnem delu Da Aquileia a Venezia, Milano 1980, 
659—694. 

374



— Storia di Trieste cristiana attraverso le sue chiese I. Dalle origini al secolo 
XVII, Trieste 1982. 

— La cristianizzazione di Aquileia e dell'Istria. Lineamenti metodologici, AMSI 
n. s. 31, 1983, 177—184. 

DANIELOU, Jean, La typologie millénariste de la semaine dans le christianisme 
primitif, Vigiliae Christianae 2, 1948, 1—16. 

— Les origines du christianisme latin, Histoire des doctrines chrétiennes avant 
Nicée III, Paris 1978. 

DE FRANCESCHI, Camillo, La leggenda di San Germano martire polese, AMSI 
S1—52, 1939—1940, 243—255. 

DE FRANCESCHI, Carlo, Saggi e considerazioni sull'Istria nell'alto medioevo 
III. Quando e come Cittanova d'Istria venne denominata Emona, AMSI n. s. 
19, 1971, 101-175. 

DE RUBEIS, Bernardo Maria, Monumenta Ecclesiae Aquileiensis commentario 
historico-chronologico-critico illustrata, Argentinae 1740 (= MEA). 

— Dissertationes variae eruditionis sub una capitum serie collectae, Venetiis 1762. 
DE TILLEMONT, M. Lenain, Memoires pour servir a Fhistoire ecclesiastique des 

six premiers siecles II, A Venise 1732 (2. izdaja). 
DELEHAYE, Hippolite, Saints d'Istrie et de Dalmatie, AB 18, 1899, 369—411 

(ital. prevod: Santi dell'Istria e Dalmazia, AMSI 16, 1900, 360—405). 
— Sanctus. Essai sur le culte des saints dans l’antiquité, Subsidia hagiographica 

17, Bruxelles 1927. 
— Les origines du culte des martyrs, Subsidia hagiographica 20, Bruxelles 1933 

(2. izdaja). 
— Cinq legons sur la méthode hagiographique, Subsidia hagiographica 21, 

Bruxelles 1934. 
— Etude sur le légendier romain. Les saints de novembre et de décembre, Sub- 

sidia hagiographica 23, Bruxelles 1936. 
— Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiographica 18 a, Bruxelles 1955 

(4. izdaja). 
DEPERIS, Paolo (con appedice dell'avv. Andrea AMOROSO), S. Mauro e s. 

Eleuterio vescovi martiri di Parenzo, AMSI 14, 1898, 1—133. 
— Parenzo cristiana, ibidem, 395—539. 
ECKHART, Lothar, Die archäologischen Ausgrabungen 1960 bis 1966 in der 

St.-Laurentius-Basilika von Enns-Lorch-Lauriacum, Severin zwischen Römer- 
zeit und Volkerwanderung, Linz 1982, 375—385. 

— Die Heiligen der Lorcher Basilika und die Archäologie, Oberösterreichische 
Heimatblätter 36, 1982, 28—41. 

— Archäologische Zeugnisse des frühen Christentums in Oberösterreich, Ober- 
österreich in der Völkerwanderungszeit. Kulturzeitschrift Oberösterreich 1, 
1982, 7—15. 

EGGER, Rudolf, Der heilige Hermagoras. Eine kritische Untersuchung, Klagen- 
furt 1948. 

FEKONJA, Andrej, O začetkih kristjanstva na Slovenski zemlji, Letopis Matice 
Slovenske za leto 1882 in 1883, Ljubljana 1883, 163—194. 

FISCHER, Joseph, Die Einheit der beiden Testamente bei Laktanz, Viktorin von 
Petau und deren Quellen, Miinchener Theologische Zeitschrift 1, 1950 
(Num. 3), 96—101. 

FLICHE, Augustin — MARTIN, Victor, Storia della Chiesa I (La Chiesa primitiva, 

375



di G. LEBRETON e G. ZEILLER), II (Dalla fine del II secolo alla pace co- 
stantiniana (313), di J. LEBRETON e J. ZEILLER), Torino 1976—1977 

(3. ital. izdaja). 
FORLATI TAMARO, Bruna, Il cosiddetto oratorio e la basilica paleocristiana 

di Trieste, Rendiconti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia 
43, 1970—1971, 259—265. 

GAGE, Jean, Commodien et le moment millénariste du III° siècle (258—262 ap. 
J.-C.), Revue d'histoire et de philosophie religicuses 41, 1961, 355—378. 

GAMBER, Klaus, Zur ältesten Liturgie Aquileias, Ostkirchliche Studien 11, 
1962, 52—56. 

— Domus ecclesiae. Die ältesten Kirchenbauten Aguileias sowie im Alpen- und 
Donaugebiet bis zum Beginn des 5. Jh. liturgiegeschichtlich untersucht, Studia 
patristica et liturgica 2, Regensbrg 1968. 

GEORGE, Augustin in GRELOT, Pierre, s sodelavci, Uvod v Sveto pismo Nove 
zaveze, Teološki priročnik 7, Celje 1982 (slov. prevod iz francoskega 
izvirnika). 

HAGENAUER, Johann, Omnis in Domini potestate. Das theologische Pro- 
gramm des früchchristlichen Mosaikfussbodens im Dom zu Aquileia, Jahres- 
hefte des Österreichischen Archäologischen Instituts 47, 1964/1965, 149—177. 

HANSIZIUS, Marcus, Germania sacra I (Metropolis Lauriacensis cum episcopatu 
Pataviensi), Augustae Vindelicorum 1727. 

HANSON, R. P. C., Patrick and the Mensura Fidei, Studia patristica 10, 1970, 
109—111. 

— The rule of faith of Victorinus and of Patrick, Latin script and letters A. D. 
400—900 (Festschrift L. Bieler, ed. by O’Meara J. J. and Naumann B.), 
Leiden 1976, 25—36. 

HARNACK, Adolf v., Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den 
ersten drei Jahrhunderten, Wiesbaden (brez letnice izida, ponatis 4. izdaje 
iz leta 1924). 

— Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius I—Il, Leizpig 1958 
(2. izdaja). 

HAUSSLEITER, Johann, Der chiliastische Schlussabschnitt im echten Apo- 
kalypsenkommentar des Bischofs Victorinus von Pettau, Theologisches 
Literaturblatt 16—17, 1895, 193—199. 

— Prolegomena (gl. seznam virov, Victorinus). 
HEUWIESER, Max, Geschichte des Bistums Passau, Passau 1939. 
HITZINGER, Peter, Die Bischöfe von Aemona, Mittheilungen des historischen 

Vereins für Krain 1857, 105—108 in 117—124. 
— Začetki keršanstva na Slovenskem, Zlati vek ali Spominica na čast ss. Her- 

magoru in Fortunatu, sv. Nikolaju in ss. Cirilu in Metodu, Ljubljana 1863, 
S—39. 

HOPPENBROUWERS, H. A. M., Recherches sur la terminologie du martyre 
de Tertullien d Lactance, Latinitas Christianorum primaeva. Studia ad sermo- 
nem Latinum Christianum pertinentia 15, Nijmegen 1961. 

HORVAT, Friedrich, Die 1600-jährige Jubiläums-Feier des Märtyrertodes des 
HI. Viktorinus, Bischofes von Petovio, in der Propstei- und Stadtpfarrkirche 
zum hl. Georg in Pettau (Festschrift), Marburg, 1904. 

HUBER, Alois, Geschichte der Einfiihrung und Verbreitung des Christenthums 
in Siidostdeutschland, Salzburg 1874. 

376



IRENEO, della Croce, Historia antica, e moderna, sacra, e profana, della Citta 
di Trieste, Historiae urbium et regionum Italiae rariores IX, Bologna 1965 
(1. zdaja 1698). 

JEDIN, Hubert, Velika povijest crkve I (Od praopčine do ranokrščanske vele- 
erkve, napisao K. BAUS, prev. J. RITIG — V. BAJSIC), Zagreb 1972. 

JELOČNIK, Aleksander, Centurska zakladna najdba folisov Maksencija in 
tetrarhije, Situla 12, Ljubljana 1973. 

JELOČNIK, Aleksander — KOS, Peter, Zakladna najdba Čentur — C. Folisi 
Maksencija in tetrarhije, Situla 23, Ljubljana 1983. 

JOBST, Werner, 11. Juni 172 n. Chr. Der Tag des Blitz- und Regenwunders in 
Quadenlande, Österr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte Bd. 
335, Wien 1978. 

KANDLER, Pietro, Pel fausto ingresso di monsignore illustrissimo e reverendis- 
simo D. Bartolomeo Legat vescovo di Trieste e Capodistria... nella sua 
chiesa di Trieste, Trieste 1847. 

— Di S. Pelagio patrono di Cittanova e di S. Fiore, L’Istria 2, 1847, 228—233. 
— Inni antichi in onore di Santi Triestini, L'Istria 4, 1849, 93—96. 
— Dell’approdo del corpo di S. Eufemia in Rovigno, L'Istria 4, 1849, 185—187. 

KATTENBUSCH, Felix, Das apostolische Symbol I—II, Leipzig 1894/1900. 
KEHR, Paulus Fridolinus, Italia pontificia VII/1—2, Berlin 1925. 
KELLY, John Norman Davidson, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte 

und Theologie, Berlin 1971 (nem. prevod). 
KLEMENC, Josip, Krščanstvo v Emoni, Nova pot 14, 1962, 349—360. 
— Starokrščanska svetišča v Sloveniji, AV 18, 1967, 111—135. 
KOCH, Hugo, Cyprianische Untersuchungen, Arbeiten zur Kirchengeschichte 4, 

Bonn 1926. 
KOVAČIČ, Franc, Sestnajststoletnica smrti sv. Viktorina, Voditelj v bogoslovnih 

vedah 7, 1904, 55—63 in 179—195. 
— O najstarejši zgodovini oglejske cerkve, Voditelj v bogoslovnih vedah 7, 1904, 

509—510 (zapis o študiji P. PASCHINI, Sulle origini . . .; gl. pod PASCHINI). 
— Petovij in Celeja v starokrščanski dobi, Buličev zbornik (Strena Buliciana), 

ured. M. Abramič i V. Hoffiller, Zagreb—Split 1924, 387—395. 
— Zgodovina Lavantinske škofije (1228—1928), Maribor 1928. 

LANZONI, Francesco, Le diocesi d’Italia dalle origini al principio del secolo 
VII (an. 604), Faenza 1927. 

LAZZATI, Giuseppe, Gli sviluppi della letteratura sui martiri nei primi quattro 
secoli (Con appendice di testi), Torino 1956. 

LEICHT, Pier Silverio, Un presunto rittratto del papa aquileiese Pio I, AN 
24-25, 1953—1954, 111-118. 

LEMARIE, Joseph, La liturgie d’Aquilée et de Milan au temps de Cromace et 
d Ambroise, AAAd 4, 1973, 249—270. 

— La testimonianza del martirio nei sermoni di Cromazio di Aquileia, Rivista 
di storia e letteratura religiosa 5, 1969, 3—12. 

LETTICH, Giovanni, Ancora sulla basilica martiriale di Trieste, AMSI n. s. 26, 
1978, 157—188. 

LHOTSKY, Alphons, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Osterreichs, 
MIOG, Ergänzungsband 19, Graz—Köln 1963. 

LUKMAN, Franc Ksaver, Kristusovi pričevalci; gl. seznam virov. 

377



MACHOLZ, Waldemar, Spuren binitarischer Denkweise im Abendlande seit 
Tertullian, Jena 1912. 

MANZUOLI, Nicolò, Vite et fatti de'santi et beati dell’Istria con Pinvenzione 
de'loro corpi, In Venetia 1611. 

MARCON, Enrico, Dove nacque il »Martyrologium Hieronymianum«?, Studi 
Goriziani 18, 1955, 77—93. 

— Sant'Ermagora protovescovo e martire di Aquileia, Gorizia 1958. 
— La »domus ecelesiae« di Aquileia. Ipotesi e indagini, Cividale 1958. 

MARINI, Edoardo, Leggende dei tre Santi protettori di Trieste, Enciclopedia 
monografica del Friuli —Venezia Giulia 3 (la storia e la cultura), Udine 
1978, 1401—1402. 

MARUŠIČ, Branko, Krščanstvo i poganstvo na tlu Istre u IV i V stolječu, AV 
29, 1978, 549—572. 

MAZZOTTI, M., Il culto e le reliquie dei santi Canziani in Ravenna, AAAd 6, 
1974, 343—349. 

McCLEARY, N., Note storiche ed archeologiche sul testo della »Translatio 
sancti Marci«, MSF 27—28—29, 1931—32—33, 223—264. 

MEHLMANN, J., Tertulliani Apologeticum a Victorino Petavionensi citatum, 
Sacris erudiri 15, 1964, 413—419. 

MENIS, Gian Carlo, La lettera XII attribuita a sant' Ambrogio e la questione 
marciana aguileiese, RSCI 18, 1964, 243—253. 

— La »Passio« dei santi Ermacora e Fortunato nel cod. n. 4 della biblioteca 
Guarneriana, Studi di letteratura popolare friulana 1, 1969, 15—49. 

— Nuovi studi iconologici sui mosaici teodoriani di Aquileia, Atti dell’Accad. 
di scienze, lettere e arti di Udine, ser. VII, vol. IX (1970—1972), Udine 1971. 

— Storia del Friuli dalle origini alla caduta dello stato patriarcale (1420), 
Udine 1976 (3. izdaja). 

— Rapporti ecclesiastici tra Aquileia e la Slovenia in eta paleocristiana, AV 
29, 1978, 368—378. 

— Pio Paschini e le antichita cristiane del Friuli, Atti del convegno di studio su 
Pio Paschini nel centenario della nascità (1878—1978), Città del Vaticano 
1978, 17—34. 

— La cultura teologica del clero aquileiese all’inizio del IV secolo indagata 
attraverso i mosaici teodoriani ed altre fonti, AAAd 22, 1982, 463—527. 

MIKLAVČIČ, Maks, Hermogenes — Hermagoras, Zbornik razprav teološke 
fakultete v Ljubljani, Ljubljana 1962, 363—367. 

MIKLAVČIČ, Maks — DOLENC, Jože, Leto svetnikov I—IV, Ljubljana 1968 
do 1973 (= LS). 

MIRABELLA ROBERTI, Mario, Il sacello di San Giusto a Trieste, Karolin- 
gische und ottonische Kunst, Wiesbaden 1957, 193—209 (= Scritti di archeo- 
logia, AMSI 27—28 n. s., 1979—1980, 123—141). 

— La memoria di San Proto a San Canzian d'Isonzo, AN 31, 1960, 85—94. 
— La basilica paleocristiana di San Giusto a Trieste, Kunsthistorische Studien. 

Festschrift F. Gerke, Baden—Baden 1962, 55—64 (= Scritti di archeologia, 
AMSI n. s. 27—-28, 1979—1980, 105—121). 

— Memoriae paleocristiane nel'area aguileiese, Akten des VIL. Intern. Kon- 
gresses für christliche Archäologie, Trier 1965, 629—635 (= Scritti di ar- 
cheologia, AMSI n. s. 27—28, 1979—1980, 303—311). 

378



— Una basilica paleocristiana a San Canzian d'Isonzo, Studi Goriziani 39, 1966, 
43—62. 

— La basilica paleocristiana di San Canzian d'Isonzo, AN 38, 1967, 61—86 
(= Scritti di archeologia, AMSI n.s. 27—28, 1979—1980, 313—331). 

— San Giusto, Trieste 1970. 
— Origini cristiane in Istria, AAAd 2, 1972, 141—146. 
— I musaici di San Canzian d'Isonzo, AAAd 8, 1975, 235—244. 
MIRABELLA ROBERTI, Mario — TAVANO, Sergio, San Canzian d'Isonzo. 

Piccola guida, Trieste 1977. 
MONTICOLO, Giovanni, L’inventio e la translatio dei santi Ermagora e For- 

tunato nel cod. Marciano Lat. X, 37, Nuovo Archivio Veneto a. II, t. III/1, 
1892, 117—156. 

MOR, Carlo Guido, Per la storia del primo cristianesimo in Friuli, MSF 43, 
1958—1959, 19—32. 

— Aquileia e Alessandria, MSF 46, 1965, 253—254. 
MORIN, D. Germain, Notes sur Victorin de Pettau, JTS 7, 1906, 456—459. 
NAGY, Tibor, A Pannoniai kereszténység tortčnete a Romai védbrendszer 

összeomläsdig (Die Geschichte des Christentums in Pannonien bis zu dem 
Zusammenbruch des römischen Grenzschutzes), Dissertationes Pannonicae 
11/12, Budapest 1939. 

NAPOTNIK, Mihael, Sveti Viktorin, škof Ptujski, cerkveni pisatelj in mučenec, 
Na Dunaji 1888. 

NEUMÜLLER, Willibrord, Sanctus Maximilianus nec episcopus nec martyr, 
Mitteilungen des Oberosterreichischen Landesarchivs 8, 1964, 7—42. 

— Sie gaben Zeugnis. Lorch-Stätte des heiligen Florian und seiner Gefährten, 
Wien—Linz—Passau 1968. 

— Der heilige Florian und seine »Passio«, Mitteilungen des Oberösterreichi- 
schen Landesarchivs 10, 1971, 1—35. 

— Die Lorcher Martyrer, Mitteilungen des Oberösterreichischen Landesarchivs 
11, 1974, 3—29. 

NEZIC, Dragutin, Prvokrščanski mučenici Poreča, v kolekt, publikaciji »Istrska 
crkva jedna«, Poreč 1978, 25—30. 

— Istarski sveci i blaženici, Leksikon ikonografije, liturgike i simbolike zapad- 
nog krščanstva, Zagreb 1979, 264—277. 

NIERO, Antoio, I martiri aguileiesi, AAAd 22, 1982, 151—174. 
NOLL, Rudolf, Frühes Christentum in Österreich. Von den Anfängen bis um 

600 nach Chr., Wien 1954. 
PARENTIN, Luigi, Cittanova d’Istria, Trieste 1974. 
PASCHINI, Pio, Sulle origini della Chiesa d’Aquileia, Rivista di scienze storiche 

1, 1904, 24—32, 123—133, 187—197, 283—294, 352—364 (separat 55 strani, 
Pavia 1904); rec. F. KOVAČIČ (gl. pod KOVAČIČ) in F. BULIC, Bulletino di 
archeologia e storia dalmata 29, 1906, 96—109). 

— La chiesa aquileiese ed il periodo delle origini, Udine 1909. 
— A proposito dei martiri aquileiesi, AN 4, 1933, 25—30. 
— Storia del Friuli I (Dalle origini alla metà del duecento), Udine 1953 (2. izdaja). 
— Le fasi di una leggenda aquileiese, RSCI 8, 1954, 161—184. 
PESANTE, Giovanni, De revelatione inventione et translatione sanctorum mar- 

tirum luliani et Demetri guorum corpora sunt in Parentio, Celebrando il 
M. R. Pre Tommaso Franca la sua prima mesa, Parenzo 1890, 

379



— S. Mauro protettore della città e diocesi di Parenzo, Parenzo 1891. 
PILLINGER, Renate, Preganjanje kristjanov in uničevanje templjev na ozemlju 

Avstrije v rimski dobi, ZČ 39, 1985, 173—183. 
PLESNIČAR-GEC, Ljudmila, in sodelavci, Starokrščanski center v Emoni, Ka- 

talogi in monografije (Narodni muzej v Ljubljani) 21, Ljubljana 1983. 
POGATSCHNIG, Antonio, Parenzo. Dalle origini sino all'imperatore Giusti- 

niano, AMSI 26, 1910, 1—79. 
PRELOG, Milan, Poreč. Grad i spomenici, Beograd 1957. 
PROSS GABRIELLI, Gabriella, L’oratorio e la basilica paleocristiana di Trieste, 

Trieste 1969. 
OUENTIN, Henri, Les martirologes historigues du moyen age. Etude sur la 

formation de Martyrologe Romain, Paris 1908. 
QUILLIET, H., Descente de Jésus aux enfers, DTC 4/1, 1924, 565—619. 

REHBERGER, Karl, Zur Verehrung des hl. Florian im Stift St. Florian, Mit- 
teilungen des oberösterreichischen Landesarchivs 11, 1974, 85—98. 

— Der hl. Florian — Ein Literaturbericht, Lorch in der Geschichte (Herausgeber 
R. Zinnhobler), Linz 1981, 98—116. 

RENDIC-MIOCEVIC, Duje, Per una nuova interpretazione dell’epigrafe sepol- 
crale del vescovo e »confessor« parentino Mauro, Atti del IX Congr. inter- 
nationale di archeol. cristiana (Roma 1975) II, Citta del Vaticano 1978, 
441—449, 

RITIG, Svetozar, Martyrologij srijemsko-pannonske metropolije, Bogoslovska 
smotra 2, 1911, 113—126, 248—268, 353—371. 

ROGOŠIC, Roko, Veliki Ilirik (284—395) i njegova konačna dioba (396—437), 
Zagreb 1962. 

SAXER, Victor, L’hagiographie ancienne d’Aquilée A propos d'un livre recent, 
Mélanges de PEcole francaise de Roma. Moyan age — Temps modernes 
92, 1980, 2, 373—392. 

— L'Istria e i santi istriani Servolo, Giusto e Mauro nei martirologi e le passioni, 
AMSI 32 n. s., 1984, 57—96. 

SCHONLEBEN, Joannes Ludovicus, Carniolia antiqua et nova sive inclyti du- 
catus Carnioliae annales sacro-prophani ab orbe condito ad nostram usque 
aetatem per annorum seriem chronographice digesti, Labaci 1681. 

SCHUSTER, Mauriz, Victorinus von Pettau, RE VIII, A, 2, 1958, 2081—2085. 
STANCOVICH, Pietro, Biografija degli uomini distinti dell'Istria I, Atti (Centro 

di ricerche storiche-Rovigno) 2, 1971 (1. izdaja 1828). 
STRGACIC, Ante Marija, Krščanstvo u rimskoj provinciji Dalmaciji do Milan- 

skog edikta 313, Sibenik 1941. 
SASEL, Jaroslav, Emona, RE Suppl. XI, 1968, 540—578. 
— K zgodovini Emone v rimskih napisih in literaturi, Zgodovina Ljubljane. 

Prispevki za monografijo, Ljubljana 1984, 35—45. 
SONJE, Ante, Arheološka istraživanja na području Eufrazijeve bazilike u Po- 

reču, Jadranski zbornik 7, 1966—1969, 249—287. 
_—: Predeufrazijevske bazilike u Poreču, Zbornik Poreštine I, Poreč 1971, 219 

do 312 (z ital. prevodom celotne razprave). 

— Krstionice gradjevnog ansambla Eufrazijeve bazilike u Poreču, AV 23, 1972, 
289—322. 

— Crkvena arhitektura zapadne Istre. Područje porečke biskupije od IV. do XVI. 
stolječa, Analecta Croatica Christiana XIII, Zagreb—Pazin 1982. 

380



— I mosaici parietali del complesso architettonico della Basilica Eufrasiana dt 
Parenzo, Atti (Centro di ricerche storiche — Rovigno) 13, 1982—-1983, 

65—138. 
TAVANO, Sergio, Testimonianze epigrafiche del culto dei martiri Proto e 

Crisogono a San Canciano, Studi Goriziani 28, 1960, 151—164. 
— Indagini sulle »Aquae Gradatae«, Studi Goriziani 30, 1961, 157—164. 
— Storicita dei martiri aguileiesi alla luce di recenti scoperte archeologiche, 

Gorizia 1962. 
— Aspetti del primitivo cristianesimo nel Friuli, La religiosità popolare nella 

valle padana (Atti del Il convegno di studi sul folklore padano), Modena 
1965, 383—399. 

— Musaici paleocrisiani nel Friuli orientale, Studi Goriziani 37, 1965, 117 
do 130. 

— Appunti per il nuovo »Proprium« aquileiese-goriziano, Studi Goriziani 39, 
1966, 141—170. 

— Indagini a San Canzian d'Isonzo, Ce fastu? 41—43, 1965—1967, 460—480. 
— Sant'Ilario, patrono di Gorizia, Gorizia. Società filologica friulana, 46° congr. 

sett. 1969, Udine 1969, 161—174. 
— Il culto di San Marco a Grado, Scritti storici in memoria di Paolo Lino 

Zovatto, Milano 1972, 201—219. 
— Aquileia cristiana, AAAd 3, 1973. 
— Riflessioni sulle »memorie« dei martiri aquileiesi, Il santo (Rivista Anto- 

niana di storia dottrina arte) 24, 1984, 341—354. 
TESTINI, Pasquale, »Basilica«, »domus ecclesiae« e aule teodoriane di Aquileia, 

AAAd 22, 1982, 369—398. 
TOMMASINI, Giacomo Filipo, De’commentarii storici-geografici della pro- 

vincia dell'Istria libri otto con appendice, AT 4, 1837. 
TRAMONTIN, Silvio, Origini cristiane, v kolektivnem delu »Storia della cultura 

veneta I (Dalle origini al trecento)«, Vicenza 1976, 102—123. 

TURNER, €. H., An exegetical fragment of the third century, JTS 5, 1904, 
218—241. 

UGHELLUS, Ferdinandus, Italia sacra sive de episcopis Italiae et insularum 
adjacentium, Venetiis 1720 (2. izdaja). 

URIZIO, Giuseppe, Relazione storica della Chiesa della B.V. Miracolosa di 
Buje in Istria intitolata Madre della misericordia con gli atti della traslazione 
del corpo di S. Diodato martire. La serie dei vescovi Emoniensi, le vite dei 
santi Servolo martire Triestino e Massimo e Pelagio martiri di Cittanuova, 
Trieste 1867. 

VALE, Giuseppe, I santi Ermacora e Fortunato nella liturgia di Aquileia e di 
Udine, Udine 1910. 

VALVASOR, Johannes V., Die Ehre des Herzogthums Krain, Laybach 1689. 

WILMART, André, Un anonyme ancien de X virginibus, Bulletin d’ancienne 
littérature et d'archčologie chretiennes 1. 1911, 35—49, 88—102. 

WOHRER, Justinus, Studien zu Marius Victorinus, 2. Jahresbericht des Pri- 
vat-Untergymnasiums der Zisterzienser zu Wilhering für das Schuljahr 
1904/1905, Wilhering 1905, 3—44. 

— Eine kleine Schrift, die vielleicht dem hl. Martyrerbischof Victorinus von 
Pettau angehört, 24. Jahresbericht des Privat-Untergymnasiums der Zister- 

381



zienser in Wilhering fiir das Schuljahr 1926/1927/1928, Wilhering 1927, 

Z—8. 
— Victorini episcopi Petavionensis (?) ad lustinum Manichaeum: 1—8, 25. 

Jahresbericht des Privat-Gymnasiums der Zisterzienser in Wilhering fiir das 
Schuljahr 1927/28, Wilhering 1928, 3—7. 

ZEILLER, Jacques, Les origines chretiennes dans la province romaine de Dal- 
matie, Studia historica 47, Roma 1967 (1. izdaja Paris 1906). 

— Les origines chrétiennes dans les provinces danubiennes de Pempire Romain, 
Paris 1918. 

ZIBERMAYR, Ignaz, Noricum, Baiern und Osterreich, Miinchen 1944 (2. iz- 
daja Horn 1956). 

ZOVATTO, Pietro, Le origini del cristianesimo a Concordia, Centro studi 
storico-cristiani del Friuli-Venezia Giulia 2, Udine 1975. 

382



SLIKOVNE PRILOGE 
Slika 1: 
Posvetitev sv. Mohorja za prvega oglejskega škofa (od leve proti desni: Sv. Peter, 
sv. Mohor, evangelist Marko). Stropna freska kripte patriarha Maksencija v 
oglejski stolnici iz prve polovice 12. stoletja (po publikaciji: G. CUSCITO, 
Aquileia. Geschichte — Basiliken — Museen — Ausgrabungen, Bologna 1981, 
str. 56, slika 71). 

Slika 2: 
Oglejske device mučenke. Figuralno okrašeni kapitel v oglejski stolnici iz 14. 
stoletja (po publikaciji: G. CUSCITO, Aquileia. Geschichte — Basiliken — 
Museen — Ausgrabungen, Bologna 1981, str. 57, slika 72). 

Slika 3: 
Sv. Evfemija in sv. Tekla. Portretni podobi na apsidalnem mozaiku Evfrazijeve 
bazilike v Poreču s srede 6. stoletja. 
Slika 4: 
»Slava sv. tržaških mučencev« (Gloria dei santi martiri triestini). Oltarna kompo- 
zicija v cerkvi S. Maria Maggiore (sv. Marija Velika) v Trstu, delo po imenu 
neznanega mojstra s konca 17. stol., prikazuje legendarne tržaške mučence (zgo- 
raj) in mučenke (spodaj). V zgornji vrsti je na sredi upodobljen sv. Just (prvi 
zaščitnik Trsta), levo in desno ob njem sv. Servul (Socerb) in sv. Sergij (slednji v 
oklepu, drugi in tretji zaščitnik mesta), na skrajni levi in skrajni desni sv. Apoli- 
narij in sv. Lazar (eden kot poddiakon, drugi kot diakon). Spodaj je na sredini 
upodobljena sv. Evfemija, levo sv. Tekla, desno sv. Justina (po objavi v publika- 
ciji: G, CUSCITO, Storia di Trieste Cristiana attraverso le sue chiese. Vol. I. 
Dalle origini al secolo XVII, Trieste 1982, str. 146). 
Slika 5: 
Sv. Maksim Emonski. Kip v ljubljanski stolnici je leta 1713 izklesal Angelo 
Pozzo (Putti). 

Slika 6: 
Sv. Hilarij in Tacijan. Oltarno kompozicijo v goriški stolnici je okrog leta 
1830 naslikal Josip Tominc. 
Slika 7: 
Sv. Servul (Socerb). Portretna podoba na apsidalnem mozaiku v tržaški stolnici 
z začetka 13. stoletja. 

Slika 8: 
Obglavljenje sv. Maksimilijana Celjskega. Detalj kompozicije v cerkvi sv. Da- 
nijela v Celju s srede 17. stoletja. 
Slika 9: 
Mučeništvo oglejskih mučencev sv. Kancijev. Naslikal Mojster kranjskega oltarja 

383



okrog leta 1510. Nekoč v glavnem oltarju župne cerkve v Kranju, zdaj v 
avstrijski galeriji Belvedere na Dunaju. 
A: Prizor bega z vozom v trenutku, ko se eden od konj zgrudi. 
B: Obglavljenje. 
Slika 10: 
Mučeništvo sv. Justa. Freske v desni apsidi tržaške stolnice iz 13. stoletja (po 
publikaciji: G. CUSCITO, Trieste. Die Basilika San Giusto, Bologna 1978, 
sliki 26 in 28). 
A: Sv. Justa bičajo. 
B: Sv. Justa vržejo s čolna v morje (zgoraj). Njegovo truplo najde na obali 
prezbiter Sebastijan (spodaj levo), ki je pred tem imel sanjski privid (spodaj 
desno). 
Slika 11: 
Sv. Just. Apsidalni mozaik v tržaški stolnici, začetek 13. stol. 
Slika 12: 
Sv. Maver. Apsidalni mozaik Evfrazijeve bazilike v Poreču s srede 6. stoletja. 
Slika 13: 
Anonimni poreški mučenci. Apsidalni mozaik Evfrazijeve bazilike v Poreču s 
srede 6. stoletja. 

Slika 14: 
Mučeništvo sv. Florijana. Freska v podružnični cerkvi sv. Florijana v Sopotnici 
v Poljanski dolini, ki jo je naslikal neki furlanski (?) slikar okrog leta 1400. 
Slika »predstavlja sv. Florijana, ki leži v vodi. Na straneh so značilno italijansko 
oblikovane skale, med njimi voda, čez pa se pne lesen most, podprt s kozo. 
V vodi leži sv. Florijan s sklenjenima rokama, nogi sta skriti za skale. Na mostu 
leži nerazločna figura z nimbom, ki jo pokrivajo tla pevskega kora. Na desni 
stoji na bregu skupina treh figur, nad katero plavajo angeli« (France STELE, 
Terenski zapiski, LXXXIL, str. 60—61, 9. 8. 1934). 
Slika 15: 
Stiški rokopis legende o sv. Mohorju in Fortunatu iz druge četrtine 15. sto- 
letja. Zadnja stran zapisa legende. 

Slika 16: 
Sv. Viktorin Ptujski, oltarna slika v cerkvi sv. Alojzija v Mariboru. Sredina prejš- 
njega stoletja. 
Karta 1: 
Kraji mučeništva v času tako imenovanega Numerijanovega preganjanja kri- 
stjanov. 
Karta 2: 
Krščanske skupnosti v začetku 4. stoletja.



IMENSKO IN STVARNO KAZALO" 

Abraham 320 
Abundij (m.) 151, 191 
Adam (š.) 127, 176 
adopcianizem 327 
Afra (m.) 274 
Afrika 40, 75, 78, 103, 107, 135, 147, 

199, 246, 277, 288, 296, 335 
Agape (m.) 215, 216, 229 
Agata (m.) 70 

Agaton 40, 234 
Agripa 46 
Augustun; gl. Agaton 
Akacij (m.) 156 
Akarnanija 169 
Akolit (m.) 257—259, 261—262 
Akve gradate 206—207, 209, 215,216 . 
Akvilin 270 
Akvinkum 35, 84, 137 
Alasija 334 
Albanus (m.) 271 
Aleksander 114 
Aleksander (š.) 286, 290 
Aleksandrija (mesto) 47, 49, 50, 84 

do 87, 89, 90—91, 97, 102, 165, 

Aleksandrija (oseba) 46, 49, 85 
Alpes Iuliana 170; gl. Julijske Alpe 
Altötting 186 
Ambrozij (š.) 86, 285, 289, 296 
Aminternum 277 
Anastazij (m.) 40, 229—233, 243 
Anastazija (m.) 206, 209, 214—218 
Anatolij (m.) 54 
Anatolij (Hijeronimov sodobnik) 
Anatolij iz Laodikeje 282 
Andautonija 279 
Andrej (ap.) 72, 73, 74 
Andronik (m.) 38, 39 

i 69, 299, 300, 309 
193, 194, 207, 219 

271 
Ano (š.) 110, 111 
Antikrist 287, 291, 309, 310, 317, 

319, 322 
Antiohija 40, 86, 102, 149, 151, 190, 

207, 280 
Antonij 163 
Antonin Pij (ces.) 

119, 122, 149 
Apamij 222 

304 

Aniža 

80, 81, 110, 118, 

277, 280 

* Okrajšave: ap. apostol 
ces. cesar 
ev. evangelist 
her. heretik 
m. mučenec 
pi papež 
patr. patriarh 
È škof 

Kazalo je selektivno, zato ne zajema vseh imen in pojmov, ki se omenjajo v knjigi 
Prav tako ne zajema imen in pojmov iz »Uvoda«, pregl ednic in prilog. Avtorji in dela, 
ki se navajajo v opombah in so navedeni v seznamu virov, se praviloma ne upoštevajo, 
prav tako ne avtorji sekundarne literature, ki se omenjajo v opombah in v seznamu 
literature. 

25 Acta ecelesiastia 8 385



Aper 147 
apokaliptična vlačuga 309 
apokaliptična zver 309 
Apolinarij (prefekt) 221 
Apolinarij (ravenski m.) 

68, 75, 105, 112, 260 
Apolinarij (tržaški m.) 

113, 119—124, 132 
apolinarizem 99 
Apolon 109, 118, 163 
Apolonij (m.) 308 
apostolska vera 98; gl. veroizpoved 
Apulija 39 
arijanizem 40, 60, 201, 234 
Armiger 56, 60 
Arnobij 292 
Arnufis 35 
Artazij 109, 110, 123 
Asisija 129, 132 
Asklepijades 206, 207 
Aspazij 206 
Ataulf 45, 65, 160 
Avidij Kasij (ces.) 36 
Avrelijan (ces.) 149 
Avit (m.) 229 
Avksencij (š.) 96 
Avstrija 44 
Azija (dežela) 38, 39, 40, 96, 116, 

325, 326, 335 
Azija (mesto) 125 

49, 54, 67, 

108, 110, 112, 

Babilas (m.) 149, 182, 190, 192, 194 
Babilon 309 
Bakh (m.) 108, 113, 115, 119, 121 
Balaam; gl. Bileam 
Barbara (m.) 69, 70, 115, 123 
Barbariga 263, 266 
Barnaba 54, 322 
Basijan (š.) 131 
Bavarska 186 
Belenus 89 
Belestris 89 
Belial 245 
Beligna 156 

Benečija 84, 87, 105, 110, 113, 148, 
161, 195, 237, 267 

Benetke 50, 64, 106, 125, 129, 155, 
211 

386 

Benevent 90 
Beronij 152, 158 
Betlehem 287 
Bileam 323, 324 
binitarizem 315, 332 
Bischofshofen 185, 186 
Bischofszell 174 
Boetij 271 
Brescia 65, 244 
Bribir 129 
Brigetio 84 
Britanija 32, 78, 107, 147, 198, 247, 

296 

Calbani 161 

Ceneda 87 
Cedron 323 
Celeja 137, 177, 178, 181, 183—189 
Celerin 246 
Celijan (m.) 109, 123 
Celje; gl. Celeja 
Cerint (her.) 308, 318, 321, 323, 325 
Cetij 273, 274 

Cezareja (Palest.) 
Ciprijan (š., m.) 

291, 312 

Ciril (š.) 178, 182, 183 

Ciril in Metod. 334 

Cissa 75, 76 

Civitas nova 129; gl. Novigrad 
Claria 176 
Clermont 258 
Como 244 

280, 282 
99, 102, 115, 282, 

Caven 224 
Čedad 57, 81, 100 

Čenturska najdba 201, 202, 267 
Čimare 249, 259 

Dalmacija 34, 39, 40, 68, 98, 104, 
132, 138, 220, 221, 264, 265, 283 

Darija (m.); gl. Krizant in Darija 
Decencij (š.) 78 

Decij (ces.) 64, 80, 124, 125, 126, 149, 
172, 178, 190, 192, 195, 248, 270 

Dema 34 
Demetrij (m.) 255—257, 259, 261



114 
34—35 

Demetrij (senator) 
»Deževni čudež« 
Dijana 125, 126 
Didim 160 
dinamični monarhijanizem 327 
Diodor (m.) 150, 189 

Diofilos (m.) 116 
Dioklecijan (ces.) 64, 137, 140, 145, 

149, 183, 192, 195, 198 ss., 203, 
207, 217, 221, 223, 231, 232, 235, 

62, 152, 154, 155, 156 
303, 307, 318, 326 Dionizij (š.) 

doketizem 99, 101 
Domicijan (ces.) 154, 307 
Domnij (m.) 40, 68, 250 
Donat (m.) 88, 98, 233, 264—267 
donatizem 143 
Donava 35, 36, 67 
Doroteja (m.) 68—71, 76, 116, 245 
Dositej (her.) 323 
Dulcidij 207, 216, 217, 237 

Ebion, ebionitizem 143, 307, 323, 
324, 325 

Efez 87, 89, 125 
Eladij 164, 166 
Elevterij (m.) 38, 39, 248, 254, 255, 

261, 262 
Elija (patr.) 72, 108 
Elija (starozavezni očak) 
Elizej 317 
El(p)idij (m.) 
Elvira 70, 199 
Emerit (m.) 229 

Emona 79, 92, 124—126, 128—129, 
132—135, 150, 167—171, 174 do 

177, 185, 198, 200, 202, 219, 266 
do 267 

Empedokles 303 

Enkratis (m.) 70 
Enns; gl. Lorch, Lavriak 

Epajnetos (m.) 38, 39 
Epifanija 114, 116 
Erazma (m.) 68—71, 76—77, 116 
Etampes 211 
Evencij (m.) 

208, 317 

258 

S1, 65, 79 

ae 

Evfemij 221, 237 
Evfemija (m.) 61, 67, 68—77, 108, 

114—116, 119, 121, 123, 162, 205, 
216, 226, 244, 260, 273 

Evfrazij 77, 248—252, 256—262 
Evlogij 160, 163 
Evnomij 235, 237 
Evterij 178, 179 

Evtihijan (p.) 148, 150, 190 
Evtropija 111, 124, 162 
Evzebij (š. v Bononiji) 131 
Evzebij (š. v Milanu) 222, 224, 228 
Evzebij iz Vercel 295 
Ezekiel 317 

Fabijan (p.) 
Faviana 284 
Febronija (m.) 70 
Felicita (m.) 186 
Feliks(i) (različni m.) 53, 61, 62, 152, 

154, 203, 221—228, 231, 232, 272, 
273 

Filaster iz Brescije (š.) 
Filip (ap.) 70, 186 
Filip Arabski (ces.) 
Fleury 246, 247 
Florijan (m.) 243, 268—275, 283 
Fondi 246 
Fotin (her.) 
Fortunacijan (š.) 292, 294, 296 
Fortunat(i) (različni m.) 46, 53, 56, 

57, 61, 62, 63, 65, 178, 182, 203, 
212, 221—228, 231, 232, 273 

Frigidus 35, 70 
Fulkerij (š.) 255, 257 
Furlanija 87, 88, 89, 170, 211, 251 

182 

131 

178, 179, 190 

96, 142 

Gaj (p.) 182 
Galerij (ces.) 45, 113, 140, 198, 219, 

267, 273, 282 
Galija 34, 75, 78, 98, 135, 145, 198, 

296, 335 
Galjien (ces.) 
Galipoli 246 
Geminijan 71, 108, 211 
Genova 250, 254, 255 
German (m.) 163—167, 173, 195 
Germanija 37 

114, 281 

ii 387



gnosticizem 101, 143, 311, 323, 327, 
328; gl. Valentin (her.) 

gobavost 45 
Gordijan III (ces.) 
Gorica 153, 224 
Goti 132, 171 
Gracijan 85, 253 
Gradez 44, 52, 61, 64, 71, 72, 77, 87, 

108, 153, 155, 161, 209, 211, 212, 
220, 260 

Gregorij 46, 49, 162 

190 

Hadrijan (ces.) 38, 
149, 254 

Helikonis (m.) 70 
Heliodor iz Altina (š.) , 131 
Helvidij (her.) 88, 286 

Henrik II. (ces.) 156 
Henrik IV. (ces.) 226 
Herkul 152, 159 
Hermagora; gl. Mohor 
Hermas 81, 82, 83, 84, 102 

Hermogenes (m.) 57, 58, 59, 60, 62, 
84 

Hermogeratus 84 
Herod 46 
Hilarij (m.) 104, 105, 144, 152—159, 

167, 195, 227, 265 
Hilarija 168, 171 
Hildesheim 211 
Hionija (m.) 215, 216, 229 
Hipona 204 
Hispanija 78, 107, 145, 199, 296; gi. 

tudi Španija 
Honorij 45 
Huni 81, 178, 179, 275 

109, 110, 122, 

Iberija 37 
llirik 33, 34, 38, 40, 105, 145 
Inocencij I. (p.) 78 
Inocencij III. (p.) 256 

Intercisa 84 
Irena (m.) 151, 190, 216, 229 
Irenej (m. iz Sirmija) 38, 269 
Istra; passim 

Italija; passim 
Izaija 317 

388 

Izavrova skupina (m.) 151, 191 
Izidor (m.) 192 

Janez (ap.) 70, 73, 94, 101, 142, 250, 
307, 311—312 

Janez IV. (p.) 250 
Januarij (m.) 172 
Japodija 105 
Jazon (m.) 109 
Jeremija 317 
Jeruzalem 33, 71, 256 
Jona 100, 102 
Judje, judovstvo 81, 83, 84, 137, 138, 

264, 300, 317, 329, 330 
judovsko krščanstvo 103, 138, 325 
Julijan (ces.) 147, 148, 191 
Julijan (m.) 106, 150, 190, 255, 256, 

257, 261 
Julijan (š.) 
Julijske Alpe 
Junil 160 
Jupiter 35, 109, 113, 115, 122, 163 
Just (m.) 106, 107, 235—243, 264 
Just in Abundij (m.) 151, 191 
Justina (m.) 108, 245 
Juvan (m.) 229 

253 
224 

Kalepodij (m.) 108, 109 
Kalist (p.) 108, 326 
Kancij in tovariši (m.) 193, 205—220 
Kancijan (m.) 125, 205 ss. 
Kancijanila (m.) 205 ss. 
Kapadokija 37 
Kar (ces.) 145, 146, 178, 182 
Karantanija 185, 186 
Karin (ces.) 145, 146, 178, 191, 194, 

207, 219 
Karlman 186 
Karnija 105, 169, 170, 171 
Karniola 170, 267 
Karnunt 35, 184, 185, 198, 267, 279 
Karpokrat (her.) 323 
Kiriak 234 
Kirijaka (m.) 229 
Klavdij in tovariši (m.) 150, 189 
Klemencija 160, 163 
Klement (m.) 229 
Klement (škotski duhovnik) 334



Konkordija 57, 66, 73, 74, 92, 109 
Konstanca ob Bodenskem jezeru 174, 

175 
Konstancij (š.) 180 

Konstancij Klor (ces.) 198 
Konstantin (ces.) 199, 200, 267 

Koper 87, 161, 187 
Kornelij (p.) 80, 182 
Koroška 185 
Kozma in Damijan (m.) 194, 259 
kozmični teden 287, 300, 321, 322 
Kranjska 105, 133 
Krescent 34 
Krescentin 265 
Krisogon (m.) 205 ss., 214ss., 232, 

233 
Krisogon I., II. ($.) 40, 144, 159, 232, 

233 
Kristusova pot v podzemlje 328 
Kristusov vnebohod 333 
Krizant in Darija (m.) 150, 189 
Kvadi 34 
Kvestilij 114 
Kvirin (m.) 178, 179, 198, 211, 283 

Langobardi 52, 179 
Laodikeja 90 
Larg (m.) 62, 152, 154, 155, 156 
Lavello 246 
Lavrencij (m.) 56, 112, 123, 157 
Lavrencij (š.) 92 
Lavriak (Lorch) 
Latin (m.) 211 
Lazar (m.) 110, 111, 112, 115, 117, 

118, 120, 124, 172 
Leon II. (ces.) 76 
Licinij (ces.) 98, 192, 198, 199, 200, 

267 
Liburnija 129 
Likaonija 106 
Linus (p.) 79 

Listra 106, 160 
Ljubljana 129, 130, 174, 175 
Lodi 65 
Lorch; gl. Lavriak 
lorški mučenci 274, 275 
Lucij (m.) 65 
Lucinij 112 

178, 184, 269 ss., 283 

Ludvik pobožni (ces.) 210 
Luka (sv.) 34, 65, 73, 311, 312 

Magnum Legendarium Austriacum 
164 

Makabejec Matatija 303 
Makarij (m.) 59, 264 
Makedonija 33, 34, 216, 273, 283 
makedonijanci 94, 332 
Makra (m.) 70 
Makrijan (ces.) 190 
Maksencij (ces.) 199, 200, 201, 202 
Maksencij (patr.) 50 
Maksim Emonski (m.) 

176, 187 
Maksimijan (ces.) 149, 159, 199, 207, 

217, 221, 223, 235, 236 
Maksimilijan Celjski (m.) 

189, 195 
Maksimin Daja (ces.) 

282 
Maksimin 'Tračan 

135 
Malta 34 
Manacij 235, 237 
manihejci 100, 143, 328 
Mantova 50, 52, 71 
Marcijan (ces.) 190 
Marcion (her.). marcionizem 

143, 323, 325, 326, 327 
Margus 148 
Marij Viktorin Afer 279 
Marijan (m.) 150, 189 
Marijino čaščenje 87 ss. 
Mark Avrelij (ces.) 34, 36, 137, 138, 

276 

Marko (ev.) 44, 45, 47, 48, 50, 52, 
64, 65, 68, 85, 312, 333 

124—133, 165, 

65, 177 do 

190, 192, 198, 

113, (ces.) 122, 

101, 

Marko (m.) 109, 110, 112, 118, 120 
Marko iz Aretuze ($.) 39 
Mars 178 
Martin 112 
Matrona (m.) 116 
Maver (m.) 106, 107, 150, 190, 246 

do 254, 259—262, 264 

Meinwercius (š.) 155 
Melita 34 
Melitena 35, 36 

389



Meliton iz Sard 99 
Merkur 35, 109 
Milano 54, 60, 68, 73, 74, 75, 87, 

131, 159, 193, 211, 222, 223 
»Milanski edikt« 199, 200 

milenarizem 102, 285, 287, 290, 291, 
292, 305, 317—322 

Miltiad (p.) 79, 199 
Mirope (m.) 192 
mitraizem 103, 139, 140 
Mljet. 34 
modalizem 327 
Mohor (m.) 41ss., 84, 104, 109, 123, 

132, 167 
Mojzes 317 
monarhijanizem 327 
Monofant 152, 158 
montanizem 143, 233, 243, 323, 329 
Mucij (m.) 229 
Mursa 137 
Muska (m.) 229 
Muratorijev kanon 291, 308 
Mutina 200 

Nabor (m.) 272 
Nadiža 69, 264 
Nanos 224 
Neapolis 129; gl. Novigrad 
Nepos 318 
Neron (ces.) 

310 

Neviodunum 
Nikolaj (her.) 
Nikomahi 193 
Nikomedija 147 
Noetos iz Smirne (her.) 326 
Norik 105, 107, 140, 148, 186, 188, 

195, 203, 219, 267 ss., 279 
Notranjska 265 
Novacijanska shizma 80 
Novigrad 129, 174, 176, 177 
Numerijan (ces.) 145 ss., 246 

44, 46, 69, 77, 104, 147, 

175 
323, 324 

Oderzo 155 
Oglej; passim 

oglejska veroizpoved 92 ss. 
Origen 280, 289 ss. 
origenijanci 101 

390 

Oton (ces.) 76, 250 
Oton (š.) 258, 261, 262 
Ovidij 276 

Padova 87, 106 
Paganus (š.) 250 
Paladij (š) 131 
Pamfilos (m.) 282 
Palestina 85, 335 
Panonija 57, 59, 105, 107, 140, 141, 

142, 148, 265, 279 

Papias iz Hierapolis 
Paris 211 
Passau 179, 184 
Patmos 307 
Patricij 316 
patripasijanci 
Pavel (ap.) 
Pavija 65 
Pavlin (patr.) 52, 74, 211 
Pedena; gl. Pičen 
Pedulus 176 
Pelagij (m.) 

187, 195 

Pelagij (p.) 53 
Pelagija (m.) 151, 172, 191 
Peluzij 168, 171 

Perzijci 147, 148, 192 
Peter (ap.) 34, 40, 44, 45, 47, 71, 79, 

80, 211, 250 
Petoviona 136, 138, 141, 142, 143, 

268, 276 ss. 
Pičen (Pedena) 
Pij I. (p.) 80, 81, 82, 83, 104 
Piktaviji 276—277 
Piran 187—189 
pokora 330s. 
Polion (m.) 57 
Pompej 110 
Pongau 185 
Pontijan 49 
Popon (patr.) 61 
Poreč 87, 89, 246 ss., 267 
post 331s. 
Praga 174 
Praksej (her.) 
Pretekstat 214 
Primogenij (patr.) 52 

318 

96, 143, 323, 326 
71, 76, 211, 250 

127, 167—177, 180, 183, 

87, 187 

324, 326



Primus (m.) 
123 

Prob (ces.) 
Probi 193 
Prodit (m.) 229 
Projekt (m.) 257—259, 261, 262 
Prot (m.) 205, 212, 213 
Publij 214, 215 
Pudencijana (m.) 215 
Pulj 87, 89, 110, 163—167, 263, 264, 

267 

109, 110, 112, 118, 120, 

145 

Ravena 54, 60, 67, 75, 87, 104, 105, 
112, 113, 211 

Rateški rokopis 334 
Razglašenje Gospodovo 90 
Recija 65, 107 
Reichenau 174 
Rihard 274 
Rim 44, 47, 50, 71, 75, 103, 107, 124, 

141, 178, 194, 280, 288, 324, 335 
Rodulf (š.) 226 
Roman (m) 207 
Romul Avgustul 284 
Rotweil 174 
Rovinj 75 

Rožac 106 
Rufus 214 
Rupert 178, 184 

Sabelij (her.) 
Sabida 89 

95, 324, 326 

Sabin iz Piacenze (š.) 131 
Sabinijan 86 
Salomon II., III. (š.) 174 
Salona 38, 40, 60, 67, 87, 104, 105, 

137, 141, 143, 229 ss., 265 
Salzburg 334 
Salzburška 185 
Samager 59 
Sapricij 245 
satan 309 
Savarija 137 
Sebastijan (m.) 223 

Sebastijan (prezb. v Trstu) 236, 242 
Senija 137 
Sens 211 
Serdika 41 

108, 113—115, 119, 121 
Servilij (m.) 160, 161; gl. Servul 
Servul (Socerb) (m.) 65, 106, 108, 

159—163, 167, 195 
Sevast 46, 48, 69, 158 
Sever (ces.) 159, 199, 200 
Sever (m.) 73, 74, 260 
Sicilija 78 
Sikst (p.) 
Silvan (m.) 
Simahi 193 
simbolika evangelistov 311, 312 
simbolika števil 301, 312 
Singidunum 57 
Sirij (m.) 51, 65, 79 
Sirija 35, 40, 85, 103, 106 
Sirmij 38, 41, 68, 87, 96, 137, 138, 

141, 142, 145, 179 
Siscija 147, 179, 279; gl. tudi Kvirin 

(m.) 
Sisinij 

Sergij (m.) 

89, 178 
151, 160, 190 

207, 216, 217 
Slovani (alpski) 177, 185, 186, 188, 

333 
Slovenci 211, 335 
sobotno praznovanje 89, 90 
Socerb; gl. Servul 
Sokracij 206 
Solun 41, 79 
Solva 137 
Speyer 174 
Starogorski rokopis 
Stridon 267 
Stuttgart 174 

334 

Škocjan ob Soči 
219, 227 

Španija 191; gl. Hispanija 
Štefan (m.) 71 
Štefan (p.) 189 
Štivan 106, 244 
Št. Pavel 106 

209, 210, 212, 213, 

Tacijan (m.) 
227 

Talalaj in tovariši (m.) 
Tarak in tovariši (m) 
Tarsos 192 
Tatari 178, 179 

152—157, 159, 167, 195, 

151, 191 
192 

391



Tekla (m.) 68—71, 76, 77, 108, 117, 
119, 121, 162, 244 

Teodor (m.) 264 
Teodor (š.) 40, 91, 100, 101, 233 
Teodorovi izvlečki 311 
Teodot (her.) 311 
Teodota (m.) 214 
Teodozij (ces.) 70, 85, 253 
Teodozija (m.) 70 
Teoteknos 140 
Terzo 52, 227 
Ticijan 155 
Tit 34 
Tmuis 264 
Tomazin iz Buj 
Tomaž (ap.) 73 
Traditio apostolica 
Trajan (ces.) 149 
Trebnje na Koroškem 186 
Trnovski gozd 224 
Trst 66, 69, 72, 87, 105, 107, 108 ss., 

113, 128, 159 ss., 235 ss., 262, 263 
267 

Trubar 

255 

91, 99 

334 

Ulfij 45, 162 
Umag 187 
Uranij 168, 171 

Valencij 
Valens (ces.) 

69, 115 
253 

392 

Valentin (her.) 308, 311, 323, 324 
Valentinijan 69, 70 
Valentinijan (ces.) 86, 112, 114, 116, 

122, 149, 248, 291 
Valerijan (š.) 86, 131 
Venancij (m.) 250, 260 
Ventura 256 
veroizpovedi 

316, 333 
Verona 65, 87, 106, 110, 111, 113, 

211 
Vicenza 87, 106, 222, 224, 225, 226, 

227, 228 
Videm 106, 156 
Viktor (m.) 229 
Viktor (p.) 79 
Viktorijan (m.) 
Viktor (m.) 229 
Viktorin Aminternski (m.) 283 
Viktorin in tovariši (m.) 151, 190 
Viktorin Ptujski 83, 88, 141, 

268, 276 ss. 
Vincencij (m.) 
Virunum 279 

39, 95ss., 313—315, 

229 

143; 

56, 157 

Zadar 220 
Zefirin (p.) 79, 324, 326 
Zenon (m.) 108, 245 

Zenus (Zojlus) 207, 214, 215, 216, 
218, 229, 232 

Zojlus (m.) 106, 160 
Zwettl 174



NAVODILA SODELAVCEM 

1. AES objavljajo še neobjavljene ali težko dostopne vire za slovensko 
cerkveno zgodovino (vključno slike in razpredelnice). 

2. Viri so objavljeni v originalnem jeziku po pravilih ekdotike. Sam 
dokument ali skupino dokumentov predstavi avtor v uvodni razpravi. 

3. Uredništvo si pridrži pravico do jezikovnega lektoriranja tekstov. 
Za vsebino sestavka in točnost prepisa dokumentov odgovarja avtor sam. 

4. Vse prispevke pošljite v dvojniku, tipkane samo na eni strani bolj- 
Sega papirja z dvojnim razmakom (približno 30 vrstic na stran). Na levi 
strani pustite vsaj 4 cm širok rob. 

5. Čistopisom priložite povzetek do ene tipkane strani. Povzetki bodo 
objavljeni v angleščini. 

6. Razdelitev uvodne razprave naj bo logična in pregledna. Tiskarski 
znaki za poudarke naj bodo enotni in sicer: 

navadno podčrtano za polkrepko, 
valovito podčrtano za ležeče (kurzivno), 
dvakrat podčrtano za krepko (samo naslovi). 

7. Slikovno gradivo ne lepite v tekst, temveč na hrbtni strani označite 
ime in priimek avtorja, naslov dela ter zaporedno Številko slike. Legenda 
slikovnega gradiva naj bo priložena na posebnem listu. 

8. Vse opombe morajo biti pisane enotno. Priimek avtorja pišemo 
polkrepko na prvem mestu. Ime avtorja izpišemo v celoti. Ko delo prvič 
citiramo, navedemo vse potrebne bibliografske podatke: Rajhman Jože, 
Prva slovenska knjiga v luči teoloških, literarno-zgodovinskih, jezikov- 
nih in zgodovinskih razprav, Ljubljana (Partizanska knjiga) 1977, 39; 
Šuštar Alojz, Moralna teologija pred novimi nalogami, v: BV 30 (1970) 
173—192. 

9. Če je delo že navedeno, napišemo samo avtorja, kratici n.d. (na- 
vedeno delo) in strani: Nadrah Anton, n. d., 153. 

10. Če navajamo več del istega avtorja, napišemo tudi naslov dela: 
Nadrah Anton, Evharistija in življenje, 153. 

1. Posamezna dela v isti opombi ločimo s podpičjem: Nadrah Anton, 
Evharistija in življenje, v: BV 36 (1976) 153; Truhlar Vladimir, Pokoncil- 
ski katoliški etos, Celje (MD) 1967, 125. 

B, 

393



12. Na kratice moramo opozoriti na začetku razprave ali v prvi 
opombi. Pri kraticah se držimo določil Slovenskega biografskega leksikona 
za domače in Leksikon(a) fiir Theologie und Kirche za tuje kratice. 

13. Sveto pismo citiramo po kraticah objavljenih v Sveto pismo nove 
zaveze, Ljubljana 1984, str. 11—12 in sicer vedno med tekstom v oklepa- 
jih (Lk 17,28). Če citiranje ni dobesedno, napišemo pred citatom besedico 
»prim.« in to vedno z malo: (prim. Lk 17,28). Isto velja za koncilske 
odloke. 

14. Kadar navajamo založbo, lahko pri slovenskih navedemo samo 
kratice (CZ, DZS, MK, SM). Kjer je več mest izdaje, navedemo le prvo. 
Ponovne izdaje knjige navedemo s številko nad krajem: Ljubljana? 1979. 

15. Ob koncu teksta naj avtor izpiše svoj polni naslov. 
16. Rokopisov in ilustracij uredništvo ne vrača. 
17. Avtorje prosimo, naj navedena navodila vedno in natančno upo- 

števajo. 
18. Prispevke pošljite na naslov: 
Teološka fakulteta v Ljubljani 
Uredništvo AES 
Poljanska 4 
YU — 61000 Ljubljana 

PUBLIKACIJE INŠTITUTA ZA ZGODOVINO CERKVE 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 1, 1979, 188 str. V zborniku so med 
drugim objavljeni dokumenti: Inštrukcija papeža Klemena VIII. iz leta 
1592 (Benedik); Opravičilno pismo škofa Janeza Karla Herbersteina iz 
leta 1786 (Dolinar); Spomenica salzburškega nadškofa Tarnoczyja o novi 
razdelitvi škofij na Štajerskem in Koroškem iz leta 1858 (Grafenauer); 

Izvirna poročila in zapisi jezuitskih misijonov v krajini med Muro in Rabo 
v letih 1607—1730 (Škafar). RAZPRODANO. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št.2, 1980, 231 str., cena 300,00 din. 
Maksimilijan Jezernik je objavil vrsto dragocenih dokumentov o sloven- 
skem misijonarju v Ameriki Frideriku Baragi, ki jih je našel pretežno v 
rimskih arhivih. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 3, 1981, 172 str., cena 300 din. Metod 
Benedik, Iz protokolov ljubljanskih škofov; France M. Dolinar, Zapisi 
škofa Janeza Tavčarja o stanju v Ljubljanski škofiji; Ivan Škafar, Gradivo 
za zgodovino kalvinizma in luteranstva na ozemlju belmurskega in bek- 
sinskega arhidiakonata. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 4, 1982, str. 257, cena 500 din. Jože 
Gregorič, Pisma Petra Pavla Glavarja Jožetu Tomlju 1761—84. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 5, 1983, str.331, cena 500 din. Jože 
Mlinarič, Prizadevanja škofov Martina Brennerja in Jakoba Eberleina 

394



za katoliško prenovo na Štajerskem; Ivan Zelko, Gradivo za prekmursko 
cerkveno zgodovino; Ivan Zelko, Frančiškani v Murski Soboti. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 6, 1984, 22.5 str., cena 800 din: Metod 
Benedik, Iz protokolov ljubljanskih škofov (nadaljevanje); Jevnikar Mar- 
tin, Ivan Trinko 1902—1923; Novak Vilko, Ivanu Škafarju v spomin; 
Ivan Škafar, o delovanju luteranov na Petanjcih 1592—1637. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 7, 1985, 288 str., cena 1800 din. Sveta 

brata Ciril in Metod v zgodovinskih virih. Ob 1100 letnici Metodove smrti. 
V zborniku so v originalu in slovenskem prevodu objavljeni: Conversio 
Bagoariorum et Carantanorum (Grafenauer); Italska legenda (Perko); Pi- 
sma rimskih papežev Hadrijana II., Janeza VIII. in Štefana V. (Dolinar); 
Žitje Konstantina, Žitje Metoda (Benedik); Pohvala sv. Cirila in Metoda 
(Dolinar); Anonimna ali Metodova pridiga v Clozovem glagolitu (Zor). 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 8, 1986, 400 str., cena 2500, Rajko 
Bratož, Krščanstvo v Ogleju in na vzhodnem vplivnem območju oglejske 
Cerkve od začetkov do nastopa verske svobode. 

Redovništvo na Slovenskem, 1. zvezek: Benediktinci, kartuzijani, ci- 
stercijani, Zbornik predavanj na Simpoziju: Stična, Pleterje, Kostanjevica, 
23. do 25. maja 1984, Ljubljana 1984, 250 str., cena 1000 din. Sodelovali so: 
Grafenauer (Podoba slovenskega srednjega veka in delež samostanov); 
O benediktincih: Dolinar (pomen), Pangerl (delež pri pokristjanjenju Slo- 
vencev); O cistercijanih: Grebenc (Stična v slovenski Cerkvi), Nadrah 
(duhovnost), Gregorič (Literarno-kulturna dejavnost), Zadnikar (arhitektu- 
ra Stične), Komelj (arhitektura Kostanjevice); O kartuzijanih: Benedik (zgo- 
dovinski oris), Hollenstein (duhovnost), Zelko (Žiče), Rybai' (Jurklošter), 
Mlinarič (Bistra in Pleterje), Zadnikar (arhitektura), Valentinčič-Jurkovič, 
(obnova stare pleterske cerkve). 

NEKATERE PUBLIKACIJE DRUGIH ZALOŽB S PODROCJA 
ZGODOVINE CERKVE NA SLOVENSKEM 

Benedik Metod, Die Kapuziner in Slowenien 1600—1750. Excerpta 
ex dissertatione ad lauream, Roma 1974, 71 str., cena 150,00 din. 

Dolinar France Martin, Das Jesuitenkolleg in Laibach und die Residenz 
Pleterje 1597—1704. Dissertatio ad Doctoratum, Ljubljana 1976, 243 str., 
cena 200,00 din. 

Srečanje solunskih bratov sv. Cirila in Metoda s Slovenci, predavanja 
s simpozija ob 1100 letnici smrti sv. Metoda, 13. in 14. februarja v Ljub- 
ljani, v: Bogoslovni vestnik, 45 (1985) 125—210. 

Tvoja in moja cerkev, Ljubljana (Družina) 1982, 163 str., cena 350 din. 
Zbornik ob 750-letnici mariborske škofije, Maribor 1978, 235 str., 

cena 200,00 din. 
Zelko Ivan, Žička kartuzija, Ljubljana 1984, 131 str., cena 350,00 din. 

395



UDK 281.1 (373+398.5/6) "00/0313" 

Rajko Bratož, asistent za zgodovino starega veka na Filozofski fakulteti v 
Ljubljani. 

YU — 61000 Ljubljana, Aškerčeva 12. 

Krščanstvo v Ogleju in na vzhodnem vplivnem območju oglejske Cerkve od za- 
četkov do nastopa verske svobode. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 8, 1986, 400 str. 

Avtor obravnava zgodovino krščanstva v času in prostoru, kot ga opredeljuje 
gornji naslov, Ob. upoštevanju vseh zvrsti virov posveča posebno pozornost 
analizi mučeniških legend in spisov Viktorina Ptujskega. 



UDC 281.1 (373--398.5/6) "00/0313" 

Rajko Bratož, assistant professor of ancient history at the Ljubljana Faculty of 
Arts and Sciences. 

YU — 61000 Ljubljana, Aškerčeva 12. 

Christianity in Aquileia and the Eastern Influential Area of the Aquileian Church 
from Its Beginnings to the Introduction of Religious Freedom. 

Acta Ecclesiastica Sloveniae, no. 8, 1986, 400 pages. 

The author treats the history of Christianity within the territory and the time 
defined in the title. All kinds of sources being considered, his special attention 
is focused on the analysis of martyrs’ legends and the essays of Victorinus of 
Poetovio. 



Izid publikacije so omogočili: 

Jože Anderlič, prof. dr. Arnold Angenendt, Zdravko Bahor, prof. dr. Metod. Benedik, 
Bogoslovna akademija v Rimu, dr. Engelbert Maximilian Buxbaum, msgr. Anton Čepon, 
dr. France M. Dolinar, Janez Dolinar, Matija Ham, prof. dr. Franc Perko, msgr. Zdravko 
Reven, dr. Stanislav Lenič. 

Knjiga je izšla s finančno pomočjo Kulturne skupnosti Slovenije. Po mnenju republiškega 
komiteja za kulturo je publikacija oproščena plačila temeljnega in posebnega davka od 
prometa proizvodov (št. 4210-286/85, z dne 25. 12. 1985). 

Izdala: 

"Teološka fakulteta v Ljubljani 
Inštitut za zgodovino Cerkve 
in 
Filozofska fakulteta v Ljubljani 
Znanstveni inštitut 

Likovna oprema: Anton Štrus 

Angleški prevod: Aleksandra Pirkmajer 

Uredil in pripravil za tisk: France M. Dolinar 

Tisk: CGP Delo, Ljubljana 

Na naslovni strani posnetek bronastega monograma iz Emone 
(Druga polovica 4. stol.). 
Acta Ecclesiastica Sloveniae, št. 8.




