YU lssN 0351—2789

ALTA

ECCLESIASTICA
SLOVENIAE

8

RAJKO BRATOZ | %
KRSCANSTVO V OGLEJU IN NA
VZHODNEM VPLIVNEM
OBMOCJU OGLEJSKE CERKVE _
OD ZACETKOV DO NASTOPA j
i

VERSKE SVOBODE

LIUBLJANA 1986







YU ISSN 0351—2789

ACTA
ECCLESIASTICA
SLOVENIAE

3

RAJKO BRATOZ

KRSCANSTVO V OGLEJU IN NA
VZHODNEM VPLIVNEM
OBMOCJU OGLEJSKE CERKVE
OD ZACETKOV DO NASTOPA
VERSKE SVOBODE

LJUBLJANA 1986




KAZALO

Seznam okrajdav .
Predgovor
Foreword

Uvod

L.

1.

o e

o0 ~]

—t

Zacetki kridanstva in njegov razvoj do dobe velikih preganjan;j .
Prva poroéila o kristjanih v blizini poznejEega vplivnega obmodja oglejske
cerkve

. Nastanek in razv0] prv:h zarisé :ur]en]a krscanstva v sosedstvu Slrmu

in Salona

. Legenda o sv. Mohor)u in zacctkl krscanstva v Oglt:]u ;
. Legenda o oglejskih devicah . ’ ;
. Razvoj kridanstva v Ogleju od zacetkov do dobe vcl:klh prcgan]an]

A. Rimski vplivi . . .
B. Aleksandrijski in osnh vzhodm vplm ;
C. Oglejska veroizpoved

. Domnevna preganjanja kristjanov v 2. stolet]u in v prvi polov1c1 3 stolet]a

na vzhodnem vplivnem obmodju oglejske cerkve .
A. Vpradanje »istrskih« mudencev .

B. Trzaski muéenci . .

C. Sv. Maksim novigrajski ali llub]]anskl ;

. Materialni dokazi za obstoj kr§éanstva pred sredmo tret]ega Sl‘OIel‘]a
. Pogoji misijona in njegove znacilnosti . N

IL

. Zgodovinski oris dobe . .
. Oglejski, istrski in nori$ki mudenci .

Domnevno preganjanje kristjanov v dobi cesarja Numerijana .

A. Hilarij in Tac:lan ter njuni tovarisi iz Ogle;a
B. Servul (Socerb) iz Trsta .

C. German Puljski

C. Pelagij Emonski . .

D. Maksimilijan iz Celeje .

. Ostala muceniStva »sub Numeriano« in vpra§an]c hlstorlcnostt Nurncrl-

janovega preganjanja kristjanov .

III. Preganjanja kristjanov v obdobju tetrarlm in iwl]enje kré¢anskih skup-

1.

noti do nastopa verske svobode .
Zgodovinski oris dobe .

11
12
13

32

32

38
41
68
78
78
84
92

104
104
109
124
133
137

145

145
151
152
159
163
167
177

189

196
196



2. Oglejski mucenci .
A. Kanciieva skupina .
B. Feliks in Fortunat .
C. Vprasanje druglh mucdencev in zwhenje oglelske krscanske skupnmn
v dobi preganjanja . ;
3. Istrski mudenci in kr$¢anske skupnostl v Istr: v zacetku 4, stolet]a .
A. Sveti Just in kr$¢anska skupnost v Trstu .
B. Sveti Maver in kri¢anska skupnost v Porelu .
C. Druge kricanske skupnosti v Istri in v njenem sosedstvu in \pra~
$anje razvoja cerkvene organizacije .
4. Preganjanja kristjanov v Norlku .
A. Sveti FIon]an .
B. Lorski mucdenci

et
<

. Viktorin Ptujski in njegova doba .

. Zivljenje ;

. Izgubljeni spisi .

. Vzorniki . .

Hijeronimov odnos do Vlktorlna .

. Traktat o stvarjenju sveta .

Komentar k Razodetju .

. Teologija ;

Boj proti herezijam . y .
. Kr§éanstvo v Petovioni v luc: Vlktormowh splsov .
10. Viktorinova dedisc¢ina? .

I

Priloga I . ;
Incipit vita sanctorum martirum Hermachore et Fortunatl .
Prevod: Prienja se spis o zivljenju svetih mucencev Mohorja in Fortunata

Priloga II . ; ;

Incipit passio sancti Florlam martiris .

Prevod: Pridenja se spis o muceniStvu sv. mucenca Plon]ana
Summary

Izbrani viri .

Izbrana literatura .

Slikovne priloge ;

Imensko in stvarno kazalo .

Navodila sodelavcem . i oW B

OMOPEE & 2 & % W ¥ o8 P OF B O

203
205
221

228
235
235
246

263
267
268
274

276

276
284
288
291
298
303
311
322
329
332

336
337
347

352
352
354
357
369
372
383
385
393
397



CONTENTS

Abbreviations
Foreword
Introduction

The beginnings of Christianity and its development up to the age of great
persecution

. The first reports on rhe Chrlstians in the vicinity of thc [ater mfluenr_lal

area of the Aquileian church .

. The origln and development of the flrst Chrlstlan falth dlsscmlnatmg

centres in the vicinity: Sirmium and Salona .

. The legend of St. Hermagoras and the begmnmgs of Chrisnanlty in

Aquileia

. The Legend of the Aqu:lelan virgins .
. The development of Christianity in Aquileia from its begmnmgs to che

age of great persecution .
A. Roman influence .

B. Alexandrian and other eastern mf[uences .
C. The Aquieian creed .

. The supposed pcrsecut:ons of Chrlstlans in the "“d cent. and thc flrst

half of the 34 cent. in the eastern influential area of the Aquileian church
A. The question of Istrian martyrs .

B. Tergeste martyrs .

C. St. Maximus of Emona .

. Material proofs of the existence of Chrlsnanlty beforc l:he mlddle of the

3rd cent.

. The conditions of thc mission and its charactensucs ;

. The supposed persecution of Christians in Emperor Numerianus’ age
. The historical background of the period .

. Martyrs from Aquileia, Istria, and Noricum .

A. Hilarius and Tatianus and their Aquileian assoc:lates
B. Servulus from Tergeste .

C. Germanus from Pola .

D. Pelagius of Emona . :

E. Maximilianus from Celeia .

. The rest of the »sub Numeriano« marryrdorns and thc qucstlon of the

historicity of Numerianus’ persecution of Christians .

12
13

32

32

38

41
68

78
78
84
92

104
104
109
124

133
137

145

145
151
152
159
163
167
177

189



ITI. The persecution of Christians in the time of tetrarchies and the life
within Christian communities up to the introduction of religious freedlom 196

1. The historical background of the peried . . . . . . . . . . . 19
2. Aquileian martyrs . . . o8 ¥ 5 203
A. Cantius’ group (Cantms, Cantlanus and Canuaml!a) v w208
B. Felix and Fortunatus . . 221

C. The questmn of other martyrs and thc llfe of the Aqulielan Chmtlan
community in the age of persecution . . . 228

3. Istrian martyrs and Christian communities in Istrla at the begmmng of
the 4t cent. . i a owoar e w 238
A. St. Tustus and the Tergeste Chnsuan commumty oo e W 29
B. St. Maurus and the Parentium Christian commumty . 246

C. Other Christian communities in Istria and its vicinity, and the quesnon
of the development of church organization . . . . . . . . . 263
4. The persecution of Christians in Noricum . . . . . . . . . . 267
A SE Blofanus «: « o &+ « e o o8 % oW e w8 v w 268
B..Lotch TAKFES o v o » 3 w oo % 5 & % @ wowom om s o 204

IV. Victorinus of Poetovio and his age . S WSl d

1. Life . . .« & o e e e e e e e e e e e ... 278
2 Lo8k: €S58S v i w & v o8 % W e 3 ¥ o8 e @ w8 8 s 284
3. Models . . . . R L EEEER .
4, Hieronymus’ amtudc towards Vlctonnus i ow u e e mnoae e w w291
5. Treatise upon the Origin of the Universe . . . . . . . . . . . 298
6. Commentary on Apocalypsis . . . . . . . . . . o« o+ . . 303
7. Theology . . . Yo% OB o Bw e ¥ ¥ 5 % % owm%n nog o3 311
8. Struggle against hcrcsws @l Poaln e w ¥ e % 92
9. Christianity in Poetovio in the llght of Vlctormus essays . . . . . 329
10. Victorinus® legacy (?) . . . . . + .« « « « « + « . .« . . 332
Appendix I: Vita sanctorum martirum Hermachore et Fortunati . . . 336

(after the manuscript: the National and University Library in L]ubljana
Ms. 141, p. 94a—101a)

Appendix II: Passio sancti Floriani martiris . . . . . . . . . . . 352

SUMMAary e %ie ¢ o § 6§ % @ e % 5 o« % % & ot v o8 & oa S0
Sclected sources . . . . . . . 4 4 4 4 e e e s s o+ o« . . 369
Selected bibliography . . . . . . . . . . . . . . . . . . 372
Picture appendices . . . . . . . . + + + + « 4 & .« . . . 383
Thdexes: . . o om0 o 5 @ 5 b @B & B wegm e & A 8 @ JO8
Synopses i o e s o8 o6 @R 8 oW os % o8 v ¥ o8 o3 oa w298



AAAd
AArchHung
AA SS

AB

AlJ

AMSI

AN
ANRW
ANSI

CCSL
CDI
CI
CIL
CSEL
CT

DACL
DTC
GCS
GMDS

H. E.
LILX.

SEZNAM OKRAJSAV

Antichita Altoadriatiche, Udine

Acta Archaeologica Academiae Scientiarum Hungaricae, Budapest
Acta sanctorum (3. izdaja, Paris 1863 ss.)

Analecta Bollandiana, Bruxelles

V. Hoffiller — B. Saria, Antike Inschriften aus Jugoslavien, Zagreb
1938.

Atti e Memorie della Societa Istriana di Archeologia e Storia
Patria, Parenzo — Pola — Trieste

Aquileia Nostra, Aquileia (Padova)

Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt, Berlin — New York
Arheoloska najdis¢a Slovenije, Ljubljana 1975

Archeografo Triestino, Trieste

Arheoloski vestnik, Ljubljana

Bibliotheca hagiographica Graeca, Bruxelles (gl. »Izbrani viri«)
Bibliotheca hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis,
Bruxelles (gl. »Izbrani viri«)

Bibliotheca sanctorum, Roma 1961—1970

Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana,
Leipzig—Stuttgart

caput (poglavije)

The Cambridge Ancient Historv, Cambridge

Collection Budé. Collection des Universités de France publiée
sous le patronage de I’Association Guillaume Budé, Société
dédition »Les belles lettres«, Paris

Corpus Christianorum. Series Latina, Turnholti

Codice diplomatico Istriano

Codex lustinianus

Corpus inscriptionum Latinarum, Berlin

Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Wien

Codex Theodosianus

Digesta

Dictionnaire d’Archéologie Chrétienne et de Liturgie, Paris
Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris

Die griechischen christlichen Schiftsteller der ersten ]ahrhunderte,
Berlin

Glasnik Muzejskega drudtva za Slovenijo, Ljubljana

J. Haussleiter (stran in vrstica v tekstnokriti¢ni izdaji Viktorino-
vih spisov, gl. Victorinus v sezn. virov)

Historia ecclesiastica

Inscriptiones Italiae, vol. X — Regio X, Roma 1934 ss.



ILChV

ILJu

ILS

JTS
l.c
LCL
LS
MEA

MEFRA
MGH
MH

MIOG
MR

MSF
n.
o.c.
p.

PG
PL
PLRE

prim.
RAC
RE

RHE
RIS
RSCI
SC
SHA
st.
Str.

Inscriptiones Latinae Christianae veteres, ed. E. Diehl, Dublin —
— Ziirich 1970?

Anna et Jaro Sasel, Inscriptiones Latinae quae in Jugoslavia
inter annos MCMXL et MCMLX rcpertae et editae sunt, Situla
5, Ljubljana 1963 (n. 1—451); ... inter annos MCMLX et
MCMLXX repertaec et editae sunt, Situla 19, Ljubljana 1978
(n. 452—1222)

Inscriptiones Latinae selectae, ed. H. Dessau, Dublin — Ziirich
19744

The Journal ot Theological Studies, London

loco citato (na navedenem mestu)

The Loeb Classical Library, London — Cambridge (Mass.)

M. Miklavéi¢ — J. Dolenc, Leto svetnikov, Ljubljana 1968—1973
De Rubeis, Monumenta Ecclesiae Aquileiensis (gl. De Rubeis
v seznamu literature)

Mélanges de I’Ecole Frangaise de Rome. Antiquite

Monumenta Germaniae historica

Martyrologium Hieronymianum (po izd. H. Delehaye — H. Quen-
tin, AA SS Nov. I1I/2, Bruxelles 1931)

Mitteilungen des Instituts fiir dsterreichische Geschichtsforschung,
Wien

Martyrologium Romanum (po izdaji v Propylaeum ad Acta
sanctorum Decembris, Bruxelles 1940)

Memorie Storiche Forogiuliesi, Udine

numerus (Stevilka)

opere citato (v navedenem delu)

pagina (stran)

J. P. Migne, Patrologia Graeca, Paris

J. P. Migne, Patrologia Latina, Paris

A.H. M. Jones — J.R. Martindale — ]. Morris, The Prosopo-
graphy of the Later Roman Empire I (A.D. 260—395), Cam-
bridge 1975 (2. izd.); J. R. Martindale, The Prosopography ... II
(A. D. 395—527), Cambridge 1980

primerjaj

Reallexikon fiir Antike und Christentum, Stuttgart 1950 ss.
Realencyklopidie der klassischen Altertumswissenschaft (Pauly—
Wissowa), Stuttgart 1893 ss.

Revue d’histoire ecclésiastique, Louvain

Rerum Italicarum Scriptores

Rivista di Storia della Chiesa in Italia, Roma

Sources Chrétiennes, Paris

Scriptores Historiae Augustae

stolpec

stran

Synax. Eccl. CP Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae (po izdaji H. Dele-

v.
WdF
ZC

10

haye, Propylaeum ad acta sanct. Nov., 1902)
versus, vrstica

Wege der Forschung, Darmstadt
Zgodovinski asopis, Ljubljana



PREDGOVOR

Pricujoca knjiga se nekoliko razlikuje od dosedanjib zvezkov zbirke
»Acta Ecclesiastica Sloveniae«. Njen glavni namen namrec ni objava doslej
malo poznanih in tezko dostopnib virov za cerkveno zgodovino. Delo je
poskus zgodovinske sinteze najzgodnejsih obdobij v zgodovini kriéanstva
ne le na danasnjem slovenskem ozemlju, temveé na praktiéno vsem nekda-
njem slovenskem naselitvenem prostoru in na zahodu in jugozahodu prek
njega na danasnjem italijanskem in hrvaskem prostoru. Kljub temu knjiga
ne rusi koncepta celotne zbirke. Avtor je v aparatu opomb navedel stevilne
vire, v najbolj znacilnib in pomembnib odlomkih, ki so bili resda Ze ob-
javljeni, vendar so na Slovenskem in tudi sicer nekateri med njimi tezko
dostopni in malo poznani. V dodatku je prvi¢ objavljen spis o mucenistvu
sv. Mohorja in Fortunata po Stiskem rokopisu iz prve polovice 15. stoletja,
ki je na Slovenskem skorajda, v mednarodnem svetu pa popolnoma ne-
poznan. Tako se kontinuiteta osnovne naloge zbirke obranja, ob sicerinjem
sirjenju njenega koncepta.

Knjiga prinasa prvi del orisa zgodovine kricanstva na Slovenskem in
v njenem sosedstvu v najsirsem smislu v antiki, ob upostevanju vsega, kar
je bilo na Slovenskem opravljenega na tem podrolju (tako zlasti v pregledu
domace historiografije o tej tematiki v »Uvodu«, nato ob analizi posamez-
nih vprasanj v $tudiji). S tem skusa delo zapolniti vrzel v slovenskem zgodo-
vinopisju, ki je tem vprasanjem v celoti posvecalo sorazmeroma malo po-
zornosti. Obenem skusa delo v kar najvelji meri zajeti in kriticno ovred-
notiti rezultate tovrstnib raziskav sosedov, Hrvatov, Italijanov, Avstrijcev
in MadZarov, pri katerib so zgodnjekriéanske $tudije prav v zadnjib deset-
letjih doZivele velik razcvet.

S prepriéanjem, da je v studiji opravljeno delo zelo potrebno in koristno,
upamo na dovrsitev in objavo nadaljevalne Studije (za cas od 4. do konca
6. stoletja), ki bo rezultate predloZenega dela postavila v Sirsi casovni okvir
celotne zgodnjekrscanske dobe na Slovenskem in v njenem sosedstvu.

11



FOREWORD

The present book differs slightly from the hitherto published volumes
of the collection “Acta Ecclesiastica Sloveniae” in that its main purpose is
not the publication of till now little known and not easily obtainable
sources referring to ecclesiastic history. The work represents an attempt at
a bistorical synthesis of the earliest periods in the history of Christianity
not only in the present-day Slovene territory, but in the practically entire
area formerly inhabited by the Slovenes, reaching in west and south-west
even beyond those boundaries to the present-day Italian and Croatian ter-
ritories. In spite of this the concept of the whole collection has been preserv-
ed. Among the notes, the author states a number of sources, quoting their
most characteristic and most important fragments, some of which, though
already published before, are still difficult to obtain and little known in
Slovenia as well as elsewhere. And the appendix brings out for the first
time the essay on the martyrdoms of St. Hermagoras and St. Fortunatus,
composed after the Sticna manuscript from the first half of the 15% cent.,
which is in Slovenia almost, and elsewhere completely unknown. Thus the
continuity of the basic project of the collection is being preserved and its
concept expanded at the same time.

The work brings the first part of an outline of the history of Christia-
nity in the Slovene territory and its neighbourhood in the broadest sense
in antiquity, with regard to everything that has been achieved in Slovenia
in this field (especially by surveying our domestic historiography on this
topic in the “Introduction”, and later by analysing particular questions
appearing in the study). In this way the work tries to fill up a gap created
in Slovene historiography, which has, on the whole, paid relatively little
attention to such questions. Simultaneously, the work tries to comprise,
to the largest extent possible, and to evaluate, in a critical way, the results
obtained through research work in this field by our neighbours, viz. the
Croats, Italians, Austrians, and Hungarians, whose studies of the early
Christian times have witnessed great prosperity in the last few decades.

Believing the work performed in this study to be necessary indeed as
well as useful, we hope that another study, a sequel of this one, will soon
be finished and published (covering the period from the 4" to the end of
the 6' cent.), placing the results of the present work within a wider tempo-
ral frame including the entire early Christian era in the Slovene territory
and its vicinity.

12



UuvoD

Namen pricujoée Studije je, predstaviti prvi del raziskovalne naloge
o zgodovini krséanstva na slovenskem ozemlju in deloma v njegovem so-
sedstvu v antiéni dobi, od zaéetkov do propada anticnib struktur ob na-
selitvi alpskih Slovanov na prebodu iz 6. v 7. stoletje. Ta raziskovalna
naloga naj bi zapolnila vrzel v nasem zgodovinopisju, ki tem vprasanjem
v celoti gledano ni posvelalo zadostne pozornosti. Prizadevanje se zdi
toliko bolj upraviéeno, ker za sosednje dezele Ze obstajajo moderne sinteze
zgodovine (in arbeologije) krifanstva za celotno antiéno obdobje, od kate-
rih nekatere ozemeljsko pokrivajo tudi poznejsi slovenski naselitveni pro-
stor. Take sinteze so napisali za ozemlje danasnje Avstrije Rudolf Noll'
(posebej za Korosko je napisal kratek pregled Gernot Piccottini®, za ozemlje
Auvstrije in jugovzhodne Evrope Peter Barton®), za ozemlje rimske province
Panonije Tibor Nagy (delo je dostopno Zal samo v madZarskem jeziku)
in Edit B. Thomas®, za obmoéje Ogleja in Istre Giuseppe Cuscito.®

Prvi del raziskovalne naloge, ki ga tukaj predstavljamo; obsega éas od
zaletkov do nastopa verske svobode v zaletku vlade cesarja Konstantina.

! Friihes Christentum in Osterreich. Von den Anfingen bis um 600 nach Chr.,
Wien 1954,

2 Frithes Christentum in Kdrnten, Carinthia I 161, 1971, 3—33.

3 Die Friihzeit des Christentums in Osterreich und Siidostmitteleuropa bis 788,
Wien—Koln—Graz 1975.

4 A Pannoniai kereszténység torténete a Rémai véd8rendszer ésszeomldssdig (Die
Geschichte des Christentums in Pannonien bis zu dem Zusammenbruch des romischen
Grenzschutzes), Dissertationes Pannonicae 11/12, Budapest 1939,

8 Das friibe Christentum in Pannonien im Lichte der archiologischen Funde, Se-
verin zwischen Réomerzeit und Volkerwanderung, Linz 1982, 255—293.

® Cristianesimo antico ad Aquileia e in Istria, Fonti e studi per la storia della Venezia
Giulia II/3, Trieste 1977.

13



Z ozirom na ta éasovni okvir, ki je pri periodizaciji zgodovine kriéanstva
upravicen in velja za standardnega, je bilo potrebno ozemeljski obseg raz-
iskave nekoliko raziriti. Predvsem smo skusali tudi prikazati razvoj
kricanstva v Ogleju kot osrednjem izhodiiéu misijona na obravnavano
ozemlje, obenem smo morali pritegniti celotno Istro, ker bi bilo upostevanije
danasnje razdelitve na italijansko, slovensko in hrvatsko Istro povsem ne-
primerno. Na ta nacin studija prostorsko zajema Oglej in njegovo upravno
obmodje na vzhodu (celoten vzhodni del 10. regije oz. province Benelije
in Istre), v cerkvenozgodovinskem smislu pa vzhodno vplivno obmodje
oglejske cerkve, ki je segalo deloma prek teh meja, na sever in severovzhod
v Norik (ki je tukaj v celoti pritegnjen), v manjsi meri pa v zahodnopano-
nijski provinci (ki jibh tukaj ne obravnavamo). Ker za predkonstantinsko
dobo ne moremo govoriti o jasnib mejab doloéenega vplivnega obmoéja —
intenzivnost vplivov doloéenega Zariséa je v glavnem pesala z ozirom na
oddaljenost — smo se drZali rimskib provincialnih meja 10. regije in No-
rika (vkljucno s Petoviono), dasi zasledimo oglejske vplive tudi v Panoniji,
a tudi narobe vplive Sirmija na oglejskem vplivnem obmocju. Ta ozemelj-
ski obseg raziskave se zdi smiseln tudi s stalisca poznejSega razvoja cerkvene
organizacije, od zadnje Cetrtine 4. stoletja dalje, ko sta 10. regija in Norik
pripadla oglejski cerkvi, za ozemlje zahodne Panonije pa tega vse do zadnje
Cetrtine 6. stoletja ne moremo potrditi,

Pri uporabi antiénih krajevnib in pokrajinskib imen smo se driali tistib
oblik, ki so ustaljene v nasem zgodovinopisju (Oglej namesto Akvileja,
Benecija namesto Venetija, Istra namesto Histrija). Za mesta na obali, kjer
moremo ugotoviti kontinuiran razvoj iz antiéne dobe prek srednjega veka
in dalje do danes, smo uporabljali moderna slovenska imena (Trst, Poreé,
Pulj) namesto poslovenjenih antiénih (Tergeste, Parencij, Pola). Za tista
mesta v notranjosti, ki so ob koncu antike propadla, srednjeveska mesta
pa so zrasla na novih osnovah, smo uporabljali poslovenjena anticna imena
(Emona, Celeja, Petoviona, Lavriak, Cetij) namesto modernib (Ljubljana,
Celje, Ptuj, Lorch, St. Polten). Za vse ostale omembe krajev z obravnava-
nega ozemlja uporabliamo danasnja (slovenska, hrvatska, italijanska in
nemska) imena.

Znacaj prikaza zgodovine kriéanstva v dobi pred nastopom verskega
miru doloéajo specifitni viri. Ker je primarnib (zlasti arbeoloskib) virov
za ta éas zelo malo, je teziiée studije na analizi pisanib virov. Od teb virov
sezejo v samo sodobnost skorajda samo teoloski spisi $kofa in mucenca
Viktorina Ptujskega, ki sami zase zgodovinarju neposredno povedo zelo
malo, so pa edini avtenticen izraz kriéanske kulture v Petovioni na pre-
bhodu iz 3. v 4. stoletje. Drugi viri izhajajo iz pozne antike, iz 4., 5. in
6. stoletja; v prvi vrsti nadvse pomemben Hijeronimijanski martirologij,
nato posamezni zapisi pri cerkvenih ocetih in nekateri arbeoloski viri iz
pozne antike, ki odraZajo razmere v dobi pred nastopom verske svobode.
Tretjo in dale¢ najobseinejso skupino virov pa sestavljajo muceniske le-

14



gende, vecinoma iz zgodnjega in visokega srednjega veka, ter njibovi odsevi
v srednjeveskibh martirologijib (historiénib martirologijib, v Rimskem marti-
rologiju s konca 16. stoletja, v sinaksariju carigrajske cerkve ter v nekaterih
vzhodnib koledarjib) in kronikah (zlasti staribh oglejskib, gradeskib in be-
neskib kronikah). Ta zadnja skupina virov je silno problemati¢na in nam
more posredovati zelo malo zanesljivih podatkov, saj gre za vire, ki so
nastali od petsto do tiso¢ in vec let kasneje od dobe, ki jo Zelijo prikazati.
Dasi gre za slabe vire, tudi ti zasluZijo pozornost, ker nam posredujejo
srednjeveske predstave in védenje o zacetkibh kriéanstva, zlasti pa zato,
ker se za veéino teh legend le skriva sicer tezko dolocljivo resnicno jedro.
Zaradi izrazitega prevladovanija tretje skupine virov se proucevanje krscan-
stva v dobi pred nastopom verske svobode vse prepogosto zozi na prikaz
posameznih osebnosti ali celo na prikaz geneze nekaterib virov. Zato
ostaja podoba razvoja krséanstva v tej dobi zelo fragmentarna in vsi po-
skusi sinteticnib zakljuékov imajo to Sibko tocko, da v velji ali manjsi
meri temeljijo na hipotetiénih predpostavkabh. Sele prikaz razvoja kriéan-
stva od nastopa verske svobode dalje, ki ga moremo proulevati v preteini
meri na podlagi sodobnib virov, bo mogel to sliko bistveno izpopolniti.

Pri delu smo skudali upostevati vse dosegljive vire in obseZno literaturo,
ki zlasti v primeru domace znanstvene ustvarjalnosti odraza veliko nihanje
v zanimanju za zgodnjekricanske studije v razliénib obdobjib. Ker pred-
stavlja domaca literatura le prav majhen del v $tudiji uporabljene strokovne
literature, ne bi hoteli zbujati vtisa, da ta vprasanja med Slovenci niso bila
opazena. Zato v nadaljevanju uvodnega sestavka podajamo kratek bistoriat
proucevanja zgodnjekriéanskega obdobja na nasih tleh, brez ambicij, da
bomo zajeli vse avtorje ali celo vsa dela. Poglobljena ocena vsega doslej
pri nas opravljenega na tem podrocju bo mogoca Sele po dovrsitvi drugega
dela Studije, ob kriticnem ovrednotenju posameznib del in njibovem so-
olenju s tujimi znanstvenimi doseZki. Pri tem orisu Cisto iz prakticnib
razlogov ne bomo upostevali kronoloske razdelitve na dobo pred nastopom
verske svobode in na as po njem do propada antike. V primeru take
delitve bi bil namreé prikaz domace bistoriografije o prvem obdobju zelo
boren, pri prikazu drugega obdobja pa se ne bi mogli izogniti stevilnim
ponavljanjem, saj velika vecina nasib zlasti starejsib avtorjev ni uporabljala
te casovne razdelitve, temvec je obravnavala celotno zgodnjekrséansko
obdobje.

Zanimanje za kriéanstvo v antiki na slovenskem prostoru moremo za-
sledovati po razpoloZljivih dokumentib od visokega in poznega srednjega
veka dalje. Ce to zanimanje na kratko skiciramo, moremo ugotoviti, da se
je tako po intenzivnosti kakor po poudarkib sodeé razvijalo vzporedno
2 razvojem zgodovinopisja na slovenskib tleh.”

7 Pregled celotmega razvoja zgodovinopisja na slovenskih tleh so predstavili na-

slednji avtorji: M. KOS, Pregled slovenske historiografije, Jugoslovenski istoriski ¢asopis
1, 1935, 8—21; ponatis ¢lanka v knjigi: M. KOS, Srednjeveska kulturna, drutbena in

15



Dva rokopisa iz Sti¢ne, ki sta po razpustu samostana leta 1784 prisla
v dunajsko Dvorno knjiznico (danes rokopisa $t. 649 in 650 Avstrijske na-
rodne knjiZnice na Dunaju) prinasata besedilo legende o sv. Mohorju in
Fortunatu in legende o sv. Florijanu.®

V prvo polovico 15. stoletja pade stiSki rokopis legende o sv. Mohorju
in Fortunatu, ki je bil doslej pri nas skorajda neopafen. Ta rokopis le-
gende, ki v mednarodni znanosti ni poznan, je za objavo pripravil prof.
dr. France Martin Dolinar in ga s prevodom predstavljamo v prilogi I.

»Celjska kronika« po imenu neznanega celjskega minorita (ali morda
grajskega pisarja) izpred srede 15. stoletja (delo je nastalo okrog leta 1435,
nato je bilo dvakrat podalj$ano do leta 1460) prinasa v petib uvodnib po-
glavjib dolg izvlelek, Ze kar svobodno nemsko verzijo legende o sv. Maksi-
milijanu Celjskem iz 13. stoletja kot najvecji osebnosti kritanstva v antiéni
Celeji.*

Humanisticno zgodovinopisje, kolikor se je v slovenskem prostoru in
v njegovem sosedstvu splob razvilo pod vplivom nemske humanistiéne
historiografije, s podroéja zgodovine kritanstva v antiki na nasih tleh ni
prineslo pomembnih del. Posamezna vprasanja iz zgodovine zgodnjega
krséanstva so v svojib delib obravnavali Hrvat Matija Vlacié-llirik ter
Nemca Aventinus in Lazius." Velje zanimanje za zgodnje kriéanstvo na
nasih tleh odraza »Chronica des loeblichen Ertzherzogthumbs Khaerndten«
nemskega Korodca, protestanta Hieronima Megiserja (Leipzig 1612), zna-
¢ilno delo pozne nemske bumanisticne historiografije. V menjajolem si za-
poredju svetovne in pokrajinske zgodovine (pri cemer je meje Koroske iz

politicna zgodovina Slovencev. Izbrane razprave, Ljubljana 1985, 7—20; B. GRAFE-
NAUER, Problemi in naloge slovenskega zgodovinopisia v nasem casu, ZC 1, 1947,
11—30; IDEM, Struktura in tehnika zgodovinske vede, Ljubljana 1960, 216—230; za
starejla obdobja gl. tudi D. MIHELIC, Karantanija v oéeh zgodovinarjev od konca 15.
do 18. stoletja, ZC 31, 1977, 287—328.

8 ]. GREGORIC, Literarnokulturna dejavnost cistercijanov na Slovenskem, Redov-
nistvo na Slovenskem 1. Benediktinci, kartuzijani, cistercijani, Ljubljana 1984, 63.

9 F. KRONES, Die Freien von Saneck und ihre Chronik als Grafen von Cilli,
2. Teil: Die Cillier Chronik, Graz 1883, 50—69; slov. prevod: Kronika grofov Celjskib,
prev. L. M. GOLIA, Maribor 1972; gl. str. 7—11 in komentar na str. 111—116. Gl. dalje
A.LHOTSKY, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Osterreichs, M1OG, Er-
ginzungsband 19, 1963, 350s.; P. SIMONITI, Humanizem na Slovenskem in slovenski
humanisti do srede XVI. stoletja, Ljubljana 1979, 39.

Avtor Celjske kronike je v prvih $tirih poglavjih predstavil celotno vsebino legende
o sv. Maksimilijanu (AA SS Oct. VI, 1868, 52—58), vkljuéno s porotilom o Rupertovem
prihodu v Celje (pogl.II), legendo o cesarju Filipu (pogl.1V) ter z omembo oglejske
legende o sv. Mohorju in Fortunatu (pogl.I in IIl), izpustil pa je opis ¢udeznih dogod-
kov ob Maksimilijanovih relikvijah v Pasavu leta 1265. Legendi sledi zelo kratek prikaz
Dioklecijanovega preganjanja kristjanov (c. VI; omemba usmrtitve »oglejskega patriarha«
Kvirina in sv. Florijana v Ennsu), nato je prek omembne razvoja v pozni antiki preskok
vel kakor tiso¢ let v ¢as okrog l. 1340, ko se pri¢ne »kronika grofov Celjskih«. Iz Celjske
kronike sta zajemala porodilo o sv. Maksimilijanu Megiser in Bavcar (gl. op. 11 in 14).

10 Gl. D. MIHELIC, o. c., 292 ss.

16



lokalno patriotskib teZenj raztegnil zlasti dale¢ na jug in vanje vkljuéil
severnojadransko obmocje z Oglejem), je avtor, povsem v dubu svoje dobe,
vpletel vrsto legend,” in je v posamicnib izsekih predstavil zgodovino
oglejskega »patriarhata« v antiki.”®

Resniéno intenzivno zanimanje za zgodnje kricanstvo pa pade tako kot
v evropski historiografiji tudi na nasib tleh v cas baroinega zgodovino-
pisja.

Obsirno je obdobje zgodnjega krééanstva na nasih tleh obravnaval
»prvi zgodovinar slovenskega rodu<®, goriski jezuit Martin Baviar
(1595—1668) v latinsko napisani neobjavljeni kroniki z naslovom »Historia
rerum Noricarum et Foroiuliensium« (1663; rokopis je bil odkrit leta 1773),
v katerem je predstavil zaletke in razvoj kriéanstva v Ogleju, deloma v
Istri ter v Noriku, povsem v dubu legendarnega izroéila in literature, iz
katere je zajemal (v prvi vrsti Megiserja, poleg tega Lazija, Manzuolija in
Baronija).** Njegovo delo, ki je pred desetletiem doZivelo slovenski pre-

1t Megiser omenja naslednje dogodke iz zgodovine krifanstva, ki jih zajema iz
legend: Elevterijevo spreobrnenje Ilirov v kréfanstvo (III, 37 (str.179)), »miraculum
pluviume (III, 44 (str. 189)), vrsto porodil, ki jih je mogel dobiti iz legende o sv. Maksi-
milijanu, zelo verjetno pod vplivom Celjske kronike: legendo o sv. Kvirinu, sinu cesarja
Filipa (I1I, 69 (str.219—222)); nastop »deZelnega glavarja« Evlazija (III, 76 (str.231)),
mudenidtvo sv. Maksimilijana Celjskega (III, 80 (str. 236—239)) ter Evlazijev konec (III,
81 (str.240—241; z omembo boZje kazni, ki je zadela tega preganjalca kristjanov, je
presegel pripoved legende). Presene¢a nas, da ne omenja muéeniétva sv. Florijana, pozna
pa npr. Kroniko oglejskih patriarhov, iz katere povzema seznam oglejskih patriarhov
(III, 69 (str. 223)).

12 Megiser opisuje zgodovino oglejskega patriarhata, ki naj bi Ze pod Fortunacija-
nom sredi 4. stoletja obsegal Bavarsko, Avstrijo, Korosko, Kranjsko, Tirolsko in dezele
ob Jadranskem morju (IV, 4 (str. 247/8)) v ¢asu patriarhov Fortunacijana (l.c.), Valeri-
jana (IV, 12 (str. 261 ss.)), Kromacija (IV, 17 (str.271s.)), Niketa (IV, 22 (str. 299 ss.))
in shizmatikov od Pavlina do Severa in Janeza (V, 10; 15; 17; 19—20; 24 (str. 356—375)).
Poleg tega vplete v pripoved $e Zivljenje in delo sv. Severina (IV, 27; 31 (str.309—312
in 316—318)) ter delovanje sv.Ruperta, ki ga datira na sredo 6.stoletja (V, 7
(str. 350 ss.)).

13 D, MIHELIC, o. ¢., 229 (sklicevaje se na F. Zwittra).

14 Martin Bavéar je v 2. knjigi svoje zgodovine (¢as od 47 pr.n. $t. do 1. 526) pred-
stavil vse oglejske legende (legendo o sv. Mohorju (c. 29—32, 35), o oglejskih devicah
(c. 34), Hilariju in Tacijanu (c. 40—41), o Kancijih (c.92) in drugih oglejskih muéencih
(c. 93), legendo o sv. Anastaziji (c. 94—96)), vse trzadke legende (o sv.Lazarju (c.50),
Apolinariju (c.51), Evfemiji in Tekli (c.70), Servulu (c.80—83), Zenonu in Justini
(c. 85—86), Justu (89) ter Sergiju in Bakhu (c. 90—91)). Od noriskih legend je upo-
Steval samo legendo o sv. Maksimilijanu (c. 87—88), ki jo je zajemal iz Celjske kronike.
Znadilno je, da je (tako kot Megiser) izpustil sv. Florijana in (drugade od Megiserja) sv.
Severina kot dva najbolj znana noriska svetnika. V nadaljevanju je Bavéar opisal ponti-
fikat nekaterih pomembnejsih oglejskih kofov: Fortunacijana (c. 107, 113), Valerijana in
cas oglejske sinode 381 (c.116—117), Niketa (c. 164). Zelo obsiren je njegov prikaz
zivljenja in dela sv.Hijeronima (c. 106, 135—148), &igar rojstni kraj je postavljal
v istrski Zrinj. Od kasnej$ih dogodkov naj opozorimo $e na opis istrske shizme (knjiga
IM, c. 9 ss.). Gl. tudi op. 17.

2 Acta ecclesiastia 8 17



vod,” je v mednarodnem okviru zelo malo poznano in je danes predvsem
antikvari¢ne vrednosti.

Nekoliko mlajsi Bavéarjev sodobnik je bil kranjski zgodovinar in teolog
Janez Ludvik Schonleben (1618—1681), ki je napisal obseino analistiéno
zasnovano delo »Carniolia antiqua et nova . . . sive inclyti ducatus Carnio-
liae annales sacro-prophani« (1681). V njem je obdelal celoten razvoj
krséanstva v antiéni dobi na Kranjskem, pa tudi v sosednji Istri in v Ogleju
ter deloma v Noriku.®® Ceprav je bil Schonleben tudi izven dezelnih meja
poznan ulenjak, prvi zgodovinar na Slovenskem, ki je stopil v pisemski
stik z ustanovitelji mavrinske zgodovinske Sole,' je bil do virov v splosnem
e nekriticen, zaradi lokalnopatriotskib tendenc véasib pristranski oziroma
kriticen samo do nekateribh virov. Po $irini uporabe virov, nacitanosti, pro-
nicljivosti v obdelavi nekaterih detajlov in po nalinu vgrajevanja zgodo-
vinske materije v pripoved brez dvoma presega Bavéarja. Dasi gre za avtor-
ja, ki v metodoloskem oziru ni bistveno presegel humanistiénega zgodo-
vinopisja, je Schonleben pomemben kot prvi izrazitejsi cerkveni zgodovinar
na nasib tleh. Njegovo delo je bilo v naslednjibh obdobjib precej odmevno™
in bi gotovo zasluzilo komentiran prevod v sloveniéino.

15 Zgodbe Norika in Furlanije, prevedel Zdravko JELINCIC, Toronto 1975.

18 Glavne teme iz zgodovine zgodnjega kr3¢anstva pri Schénlebnu so naslednije:
delovanje sv. Marka in sv. Mohorja v Ogleju z misijonom na Kranjsko in v Norik,
muceniSka smrt oglejskih devic ter sv. Mohorja in Fortunata v Ogleju (pars III,
str. 151—161); nastanek cerkvene organizacije na Kranjskem in v Noriku ter v
Panoniji v casu Skofa Hilarija (po letu 70) (pars III, str. 162; 165); legenda o Maksimu
Emonskem (III, 190—192) in Pelagiju Emonskem (202—203); kratka predstavitev
trzaskih mudencev (111, 193; 201, 203, 204), oglejskih mudencev (207—208), sv. Maksimili-
jana Celjskega (201) s prikazom preganjanja kristjanov v sosednji Panoniji (208). Od
poznejSih cerkvenozgodovinskih dogodkov obdirneje uposteva oglejski koncil 1. 381
(I, str.245) in gradesko sinodo v dobi istrske shizme (319—320). V delu Aemona
vindicata sive Labaco metropoli Carnioliae vetus Aemonae nomen jure assertum,
Salzburg 1674, str. 206 s., se je dotaknil cerkvenozgodovinskega aspekta vprasanja odnosa
med »kranjsko« in istrsko Emono.

17 AA SS Mai VII, 1867, 14 C in AA SS Aug. VI, 1868, 154 E navajajo odlomek
iz Schonlebnovega pisma Paperbrochu v zvezi z vprafanjem emonsko-istrskih svetnikov,
AA SS Oct. VI, 1868, 49 (E) pa Schonlebnovo pismo Paperbrochu v zvezi s ca$éenjem
sv. Maksimilijana Celjskega (pismo iz leta 1677). Ze desct let prej je (malo pred svojo
smrtjo) deloma navezal stike z Danijelom Paperbrochom Martin Bavéar, ki je velikemu
Bollandovemu nasledniku poslal »Sanctorum Tergestinorum Acta, brevi epitome Latina
comprehensa« (AA SS Apr. II, 1866, 68 (A), ne da bi se omenjalo kako pismo strokovne
vsebine).

18 Iz Schonlebna so zajemali Valvasor, Linhart, Pohlin, Hicinger in Fekonja (gl.
op. 19, 26, 27, 37—39), z njim so polemizirali italijanski istrski zgodovinarji (npr.
C. CARLI, Dell’antico vescovato emoniese e particolarmente di S. Massimo vescovo,
e martire, Delle opere del sign. C. XV, Milano 1786, 317 ss.; P. STANCOVICH, Delle
tre Emone antiche citta e colonie romane, Venezia 1835, 4; F.BABURDI, Ruolo cro-
nologico dei vescovi di Cittanova d'Istria, Archeografo Triestino ser.III, 5, 1909, 304 s.;
C. DE FRANCESCHYI, Saggi e considerazioni sull'lstria nell'alto medioevo IIl. Quando e
come Cittanova d'lstria venne denominata Emona, AMSI 19 n.s., 1971, 103). Prek pred-
stavitev nekaterih Schonlebnovih tez v AA SS so te naSle pot v Sir$i evropski prostor.

18



Schonlebnovo delo je na cerkvenozgodovinskem podroéju nadaljeval
Janez Vajkard Valvasor (1641—1693) v 8. knjigi (2. dela) monumentalne
»Die Ebre des Herzogthums Krain« (1689), kjer je predstavil veé kot Sest-
deset na Kranjskem in v sosednjih deZelah aséenih svetnikov, med katerimi
zavzemaijo znaten del oglejski, istrski in »kranjski« muéenci iz predkon-
stantinske dobe. Poleg tega je pisal o emonski in oglejski $kofiji ter o istrski
shizmi.®® Valvasor je v tem, v nasem zgodovinopisju sicer malo opaZenem
prikazu,® zajemal iz Megiserja, Schonlebna, Ughellija, Baronija, Manzuo-
lija in Paladija, do katerib je bil mestoma kriti¢en, vendar pa tudi njegov
prikaz v splosnem kvarita premajhna kriticnost do virov in pokrajinski
patriotizem. Gotovo je, da Schonlebnovo in Valvasorjevo delo po metodo-
loski, vsebinski in oblikovni plati ne zaostaja za sodobno istrsko italijansko
historiografijo o zgodnjekricanski dobi, ki jo kazijo iste napake, namrec
premajbna kriticnost do (zlasti legendarnib) virov in lokalni patriotizem.*

»Prvi slovenski kritiéni zgodovinar<®®, koroski jezuit Marko Hansiz
(1683—1766), je v prvem zvezku monumentalne, sicer nedokoncéane zbirke
»Germania sacra« (1727) — delo je nastajalo pod vplivom mavrinske
»Gallia christiana« (2. izdaja 1715—1785), Ughellijeve zbirke »Italia sacra«
(1643—1662, 2. izd. 1717—1722) in nekoliko pred zaletkom izhajanja $e
dandanes izredno pomembne zbirke Farlatija in Coletija »1llyricum sacrum«
(1751—1819) — prikazal zgodovino kriéanstva na obmoclju Norika in
deloma Recije (Lavriaska in Passavska $kofija).®* Hansiz se je zgledoval po
nacelih, ki so jih postavili mavrinci. Je v splo$nem kriticen do virov, na-
tanéen pri njihovem navajanju, prodoren pri analizi detajlov, pise v latin-
$cini, vendar mu manjka obcutek za sintezo. Imenovati ga moremo prvega
kritiéno pisocega cerkvenega zgodovinarja slovenskega rodu. V celoti ne
zaostaja za prvim velikim italijanskim raziskovalcem oglejske cerkve, so-

19 Tz zgodovine zgodnjega kricanstva je Valvasor v 8. knjigi 1I. dela obSirno prikazal
»emonska« mucenca Maksima (str. 538—542) in Pelagija (552—556) ter nastanek in
razvoj emonske Skofije v antiki (649—652), Maksimilijana Celjskega (531—3537),
oglejske mucence Mohorja in Fortunata (509—513), Krisogona in Kancije (501—503), de-
lovanje sv. Marka v Ogleju (520), trzatke mudence Justino in Zenona ter Justa (516—518),
Sergija in Servula (568—570). Podal je kratek pregled oglejskih $kofov v antiki
(581—586), ki mu sledi obseZen ekskurz Franciscija o istrski shizmi (586—620).

20 Prim. B. REISP, Kranjski polibistor Janez Vajkard Valvasor, Ljubljana 1983,
229 ss.

21 Od italijanskih del tega ¢asa, nastalih v sosedstvu, ki obravnavajo podobno
cerkvenozgodovinsko problematiko, naj omenim samo najvaZnejfe: IRENEO DELLA
CROCE, Historia antica, e moderna, sacra, e profana, della citta di Trieste, Venezia
1698, ponatis v »Historiae urbium et regionum Italiae rariores IX«, Bologna 1965,
s prikazom trzaskih mucencev (knjiga V, str. 371—435).

2 D, MIHELIC, o.c., 318; ista avtorica je napisala doslej najcelovitejdi tematski
prikaz dela tega zgodovinarja (o.c., 306—318), ki v slovenskem zgodovinopisju $e ni
bil delezen temeljitejse monografske predstavitve.

23 Hansiz je na str. 13—89 prikazal zgodovino kricanstva v anticnem Noriku, s
poudarkom na naslednjih temah: nastanek lavriaske Skofije (13—16), sv. Maksimilijan
Celjski (30—36), sv. Florijan (41—43), sv. Severin (69—82).

2" 19



dobnikom De Rubeisom, avtorjem Se danes izredno pomembnega dela
»Monumenta Ecclesiae Aquileiensis« (1740).

V tem Casu nastanejo na Slovenskem prva tiskana hagiografska bese-
dila. »Proprium sanctorum« ljubljanske skofije iz leta 1687 prinasa v obliki
lekcij vsebino legende o sv. Mohorju in Fortunatu, »Proprium sanctorume«
iz leta 1729 pa na enak nacin vsebine legend kar treb domaéib svetniskib
skupin: sv. Mohorja in Fortunata, Kancijev in sv. Florijana in tovarisev.*

Vrh prosvetljenskega zgodovinopisja na slovenskib tleh, ki ga pred-
stavlja Linhartov »Versuch einer Geschichte von Krain und den iibrigen
Léindern der siidlichen Slaven Oesterreichs« (1. knjiga 1788, 2. knjiga 1871),
kakor je Ze pomemben za prodor novega koncepta slovenske zgodovine, na
podrocju zgodovine krséanstva v antiki ni prinesel pomembnejiega napred-
ka. Linhart je v svoji lapidarno napisani zgodovini (ki je dostopna tudi v
modernem slovenskem prevodu z obsirnim komentarjem)* posvetil temn
vprasanjem malo prostora, pri navedbah se je skoraj v celoti opiral na
Schonlebna, Valvasorja, Hansiza in De Rubeisa in je bil mestoma povren.®

Prvo zgodovinopisno delo v slovenstini, Pohlinova neobjavljena
»Kraynska kroneka« (1770), v vsebinskem oziru ne pomeni nikakrsnega
napredka, saj gre le za »izpisek iz Schénlebna«* Poblinovo poroéilo o

# Proprium sanctorum cathedralis ecclesiae et dioecesis Labacensis jussu et aucto-
ritate . .. Sigismundi Christophori episcopi Labacensis, Labaci 1687, 2—6 (SS. Herma-
gorae et Fortunati Patronum totius provinciae Carnioliae); Proprium sanctorum dioecesis
Labacensis (Sigismundus Felix ... episcopus Labacensis S.R.I. princeps et comes
de Schrattenbach), Labaci 1729, 61—65 (In festo SS. Hermagorae primi Patriarchae Aquil.
et Fortunati diaconi martyrum); 119—122 (In festo SS. Martyrum Cantiani, Cantii,
Cantianillae, et Prothi); v nepaginiranem dodatku takoj zatem: In festo SS.Floriani et
sociorunt martyrum.

% Anton LINHART, Poskus zgodovine Kranjske in ostalib dezel juinih Slovanov
Avstrije, 1 in 2, Ljubljana 1981 (1. knjigo, ki seze kronolofko od prazgodovinske dobe
do cesarja Konstantina, je prevedla M. SASEL-KOS, komentiral pa ].SASEL, 2. knjigo,
ki zajema ¢as od Konstantina do Karla Velikega, sta prevedla A. GSPAN in N. GSPAN-
PRASEL], komentiral pa B. GRAFENAUER).

2 Linhart je v 1.knjigi, V, 5 (& 348, slov.prev.str.134) le omenil zaletek
oglejskega kri¢anstva s sv. Markom, sv. Mohorjem in sv. Hilarijem v Neronovem ¢asu;
v pogl. V, 20 (& 386, slov. prev. str. 147) je omenil po Schénlebnu emonskega muéenca
sv. Maksima »sub Decio«, v pogl. V, 29 (& 403, slov. prev. 153 s.) pa je omenil, sklicevaje
se na Schénlebna in Valvasorja, mudence iz Dioklecijanove dobe: Servula, Justa, Sergija,
Justino v Trstu, Hilarija, Tacijana, Kancije v Ogleju, Pelagija v Emoni in Kvirina v
Sisciji. Pri tem je treba dodati, da tako Schénleben kot Valvasor omenjata, sleded
legendarnemu izrodilu, Servula in Pelagija kot mudenca »sub Numeriano«. Poleg tega
Linhart omenja Hilarija kot neposrednega Mohorjevega naslednika, drugi¢ pa kot mu-
¢enca iz Dioklecijanove dobe (!).

V 2.knjigi omenja Linhart oglejski koncil 381 (pogl.1, 13 (& 30—31, slov. prev.
186 5.); vir De Rubeis), kr$¢anstvo v Emoni v 4. stol. (pogl. I, 16 (& 37, slov. prev. 188 5.)),
sv. Severina (I, 32 (& 71—74; slov. prev.200s.)), zelo sumarno nastanek oglejskega
patriarhata (pogl. I, 3 (& 89, slov.prev.205s.)) in istrsko shizmo (pogl.II, 12
(& 113—116, slov. prev. 213 s.).

27 B. GRAFENAUER, Struktura in tehnika, 220.

20



zaletkih kriéanstva v Ogleju (delovanje evangelista Marka, sv. Mohorja in
Fortunata) in takoj zatem na Kranjskem, napisano povsem v dubu Schon-
lebnovib in Valvasorjevib trditev, je prvo slovensko besedilo o zgodnjem
krséanstvu na nasib tleh s

Kakor je prosvetlijenska doba pri nas na podroéju cerkvene zgodovine
v bistvu sterilna, saj ne pomeni nikakrinega napredka v primerjavi z ba-
roéno dobo, pa je to las, ko se zatne med Slovenci razvijati hagiologija.
Marko Poblin je napisal prve slovenske hagiografske spise, v katerib je
predstavil od domacibh svetnikov Mohorja in Fortunata (1768)* ter sv. Flo-
rijana (1769).3° Se veljega pomena kot te slovenske priredbe legend pa je
latinski »Proprium sanctorume« ljubljanske $kofije iz leta 1781, ki prinasa
v obliki lekcij opise Zivljenja cele vrste v ljubljanski $kofiji éaséenib svetni-
kov: Mohorja in Fortunata, Florijana, Kancijev, oglejskib devic, Maksimili-
jana Celjskega;*" njegov »Dodatek« iz leta 1796 pa $e sv. Kvirina in Justine
Padovanske.®*

Za Linhartom in Pohlinom je v slovenskem zgodovinopisju o krséan-
stvu v antiki polstoletni molk.** Romantiéno zgodovinopisje na Slovenskem
je, e izvzamemo dejstvo, da je prineslo Slovencem prva v narodnem jeziku
napisana in objavljena dela o zgodnjem krséanstvu (pred tem so Bavéar,
Schonleben in Hansiz pisali latinsko, ostali nemsko) in uveljavitev sloven-
skega koncepta namesto pokrajinskega, prineslo na tem podrolju prav
majhen napredek. Antona Krempla »Dogodivsine Stajerske zemle« (1845)
prinasajo le nekriticen povzetek iz starejse historiografije,** »Celska kro-

28 Po rokopisu, ki ga hrani Avstrijska narodna knjiZznica na Dunaju (sign. 7753) je
besedilo tega odlomka objavil P.RADICS, »Kraynska kroneka« p.Marka Pobhlina,
Izvestija Muzejskega drustva za Kranjsko 11, 1901, 44 s.

2 Ta male katechismus P. Petra Kanisia, Na Duneju 1768, str. 108—112.

3 Kratku popisuvanje tega shivlenja S.Floriana ... S.Donata... SS. Jannesa inu
Pavla, V Lublani 1769, str. 3—18.

31 Proprium sanctorum exemptae cathedralis ecclesiae et dioecesis Labacensis, una
cum festis novissimis . .. iussu et authoritate Caroli S. R. L. principis ac episcopi Laba-
censis e comitibus ab Herberstein, Labaci 1781; pars verna, str. 55—57 (S. Floriani
et soc., martyr.), 82—85 (SS. Canciani et soc. mm.); pars aestiva, 42—44 (SS. Hermagorae
et Fortunati); officia aliqua sanctorum extra dioecesim Labacensem, 36—38 (ss.
virginum et martyr. Euphemiae, Dorotheae, Theclae, et Erasmae); 43—45 (5. Marimi-
liani).

32 Appendix nova ad proprium sanctorum metropolitanae ecclesiae et archi-dioecesis
Labacensis auctoritate et iussu Michaelis ... primi archi-episcopi Labacensis, Labaci
1796, 8—11 (S. Quirini), 49—52 (S. Justinae v. m.).

33 Prikaz zgodnjekri¢anske dobe v skromni publikaciji Valentina VODNIKA,
Geschichte des Herzogthums Krain, des Gebiethes von Triest und der Grafschaft Gérz,
Wien 18202 (1. izd. 1809), str. 12 s. in 17. je komajda omembe vreden.

Prvi spis o sv. Maksimilijanu v sloven$éini iz 1. 1815 (avtor J. A. ZUPANCIC;
podatek posreduje LS 4, 1973, 90) nam ni bil dostopen. Gl. tudi op. 76.

34 Kremplov prikaz zgodovine kri¢anstva od zaletkov do cesarja Teodozija (str.
41—43) je do primitivnosti poenostavljen; omenja se oglejska legenda, pokristjanjevanje
Norika in Panonije iz Ogleja od konca 1.stol. dalje; Viktorin Prujski in Maksimilijan
Celjski, rojstvo sv. Hijeronima v medjimurski Strigovi.

21



nika« Ignaca Orozna (1854) le nekaj porocil v kristjanih v Celeji, vzetib
v preteZni meri iz legende o sv. Maksimilijanu.®® Za poznavanje zgodnjega
krs¢anstva med Slovenci sredi presnjega stoletja je gotovo bolj kot ome-
njeni deli pomemben »Proprium sanctorum« ljubljanske skofije iz leta 1848,
ki prinasa v obliki lekcij poroéila o Zivljenju cele vrste oglejskib, istrskib,
noriskib in panonijskibh mucencev. Te lekcije, ki precizno povzemajo vse-
bino legend, dokazujejo, da so bile te legende vsaj v ozkib krogih pozna-
valcev tudi med Slovenci dobro poznane.®

V drugi polovici prejSnjega stoletja je pred nastankom zgodovinske
znanosti med Slovenci nastalo ve¢ pomembnib razprav o kriéanstvu na
nasib tleh v antiki. Najprej je treba omeniti dve razpravi Petra Hicingerja;
nemsko napisan poskus zgodovine kriéanstva v antiéni Emoni (1857)%
tretji oris za Schonlebnovim in Valvasorjevim, ter slovensko napisan prvi
oris zgodovine kricanstva v antiki na Slovenskem (1863).*8 Metodolosko
in vsebinsko ne presega tega poskusa dve desetletji mlajsi nekoliko obsez-
nejsi poskus pregleda zgodovine kr$canstva v antiki na Slovenskem, ki ga
je napisal Andrej Fekonja (1883).%* Novost, ki sta jo prinesla ta dva avtorja,
je v tem, da sta tudi na cerkvenozgodovinskem podroéju presegla pokrajin-
ski koncept (tega se nista v celoti drala niti Schénleben in Valvasor, dasi
sta se v splo$nem omejevala na Kranjsko). Poleg tega je Fekonja kot prvi
uposteval kot vir tudi zgodnjekrséanske arbeoloske najdbe (npr. leta 1858
odkrita starokriéanska sveénika iz Rogoznice pri Ptuju).

V slovenskem prostoru, do nedavnega tudi v italijanskem prostoru, so
bile malo opaZene cerkvenozgodovinske studije prvega Slovenca, ki se je
intenzivno posvecal studiju starega oglejskega kriéanstva, Stefana Kocjan-
¢ica iz Vipave (1818—1883). Ta je v vrsti latinsko napisanib razprav osvet-
ljeval zgodovino, zlasti pa liturgijo zgodnje oglejske (in deloma trZaske)
cerkve.*

35 Str. 10 s.; 231; 260 s.

3 Proprium sanctorum apostolicae sedis indultu wusibus dioeceseos Labacensis
accomodatum jussu et auctoritate... Antonii Aloysii Wolf episcopi Labacensis et
principis, Labaci 1848, str.107—108 (SS.Hilari et Titiani), 149—150 (S. Floriani),
170—172 (SS. Cantiani, Cantii et soc.), 180—181 (S. Quirini), 195—197 (SS. Felicis
et Fortunati), 214—217 (SS. Hermagorae et Fortunati), 268—270 (SS. Euphemiae, Do-
rotheae et soc.), 293—294 (S. Maximiliani), 311—313 (S. Justi), 325 (S. Chrysogoni),
330—333 (S. Chromatii ep. confess.; kot edini oglejski svetnik iz antike, ki ni bil
mucdenec).

¥ Die Bischife von Aemona, Mittheilungen des historischen Vereins fiir Krain
1857, 105—108 in 117—124.

38 Zaletki kerianstva na Slovenskem, Zlati vek ali Spominica na cast ss. Hermagoru
in Fortunatu, sv. Nikolaju in ss. Cirilu in Metodu, V Ljubljani 1863, 5—39 (anti¢no
obdobje na str. 6—15 in 30—36).

3 O zaletkib kristianstva na Slovenski zemlji, Letopis Matice Slovenske za leto
1882 in 1883, V Ljubljani 1883, 163—194.

10 Glavna Kocjancideva dela s tega podrodja so naslednja: Tractatus de liturgia
ecclesiae Aquilejensis, Tergeste 1875 (delo je iz8lo pred tem v ved nadaljevanjih v

22



Najveéje delo, ki je nastalo Ze v éasu nastopa generacije strokovno iz-
Solanibh zgodovinarjev, vendar v celoti gledano nima vseh potrebnib odlik
znanstvene studije, je Mihaela Napotnika monografija o Viktorinu Ptuj-
skem (1888), ki je $e danes najobseZnejse delo o Viktorinu, kar jib je bilo
napisanib.* Delo je resda v preteini meri kompilativnega znaéaja, obreme-
njeno deloma z lokalnim patriotizmom, vendar vsebuje vrsto izvirnib misli,
tako da do danes ni izgubilo vrednosti.

Prelom, ki ga pomeni v slovenskem zgodovinopisju nastop nove gene-
racije zgodovinarjev s Francem Kosom (1853—1924) kot glavnim predstav-
nikom,” na podrocju proucevanja kriéanstva v antiki na nasih tleh ni bil
tako izrazit kakor v srednjeveskib studijah. Ce bi Slovenska matica spre-
jela Kosovo »Zgodovino Slovencev v srednjem veku«, bi na prelomu sto-
letia dobili prvi znanstveno napisan pregled zgodovine krséanstva v antiki
na nasih tleh.** Ker je ta projekt ne po krivdi avtorja propadel, nam je za-
pustil Franc Kos s tega podrocja skromnejso zapuicino: eno studijo o
oglejski cerkvi v 6. stoletju," poleg tega ve¢ komentarjev k regestom v
prvem zvezku »Gradiva za zgodovino Slovencev v srednjem veku« (1902),
ki se nanasajo na cerkvene razmere v 6. in na zacetku 7. stoletja, poleg
nekaj manjsib drobcev.” V éasu, ko je Franc Kos usmeril svoje ustvarjalne
sile na druga podroéja, je najvelji furlanski zgodovinar Pio Paschini z

glasilu »Folium dioecesanum, Tergesti«, med leti 1872—1875); spisi o nekaterih
trzaskih muéencih (Servulu ter Zenonu in Justini; Folium dioecesanum, Tergesti 1873,
75—77, 106—109); kraj$i spis De sanctis quibusdam nostratibus, Folium periodicum
Archidioecesis Goritiensis 1879, 136—138, v katerem je predstavil oglejske svetnike
Krisogona, Anastazija, Mohorja in Hermogena. Kocjandileve cerkvenozgodovinske
studije je nazadnje temeljito predstavil S. TAVANO, Antichita cristiane e medioevo
negli scritti di Stefano Kocianéi, MSF 63, 1983, 59—92 (gl. zlasti 76ss.), od koder
povzemamo podatke. Gl. tudi zbornik Stefano Kocianéi¢ (1818—1883), un ecclesiastico
al servizio della cultura fra Sloveni e Friulani, Fonti e studi di storia sociale e
religiosa 1, Gorizia 1984, zlasti 49—76 (S. TAVANO, Gli scritti di Stefano Kociancic
sulle antichita cristiane; ponatis prej navedenega ¢lanka, s slov. povzetkom) in 103 ss.
(Bibliografia in latino (a cura di S. TAVANO)). Zbornik je predstavil F. M. DOLINAR,
ZC 38, 1984, 150—151.

AL Sveti Viktorin, Skof Ptujski, cerkveni pisatelj in mucenec, Na Dunaji 1888.

2 Gl.B. GRAFENAUER, Ob stoletnici zaletkov slovenskega znanstvenega zgodo-
vinopisja, ZC 35, 1981, 15—27; IDEM, Pomen dela Franca Kosa v razvoju slovenskega
zgodovinopisja, v knjigi: Franc KOS, Izbrano delo, Ljubljana 1982, 337—359.

43 F.Kos je leta 1899 Slovenski matici pismeno sporo¢il, da je od treh delov
»Zgodovine Slovencev v srednjem veku« za ¢as od 500 do 900 v celoti izdelal 1.
poglavje (»Razmere po na$ih krajih pred prihodom Slovencev«), v katerem je bila
zajeta tudi »cerkvena zgodovina« (B. GRAFENAUER, Ob stoletnici, 23s.; IDEM,
Pomen dela Franca Kosa, 351 s.).

44 Oglejski in gradeski ikofjie v zaletku srednjega veka, Izbrano delo, Ljubljana
1982, 21—62 (razprava je bila prvi¢ objavljena leta 1896; gl. Bibliografijo dela Franca
Kosa, ibidem, 361, &t. 45).

4 Gl. Bibliografijo dela Franca Kosa, Izbrano delo, 361 §t.20 (ocena v op.39
omenjene razprave Andreja Fekonja); 363, $t.78 (Clanek o Ogleju in njegovi baziliki
iz leta 1907).

23



vrsto prodornib $tudij o zgodnjem oglejskem kriéanstvu utrl pot znanstve-
nemu proucevanju krséanstva v Ogleju in Furlaniji,®® Tudi v Istri je v tem
Casu na podrolju zgodnjekricanske zgodovine in arbeologije delovala vrsta
pomembnih znanstvenib delavcev. ¥

Od sodobnikov Franca Kosa so se vpra$anjem zgodovine (in arheolo-
gije) kriéanstva v antiki na nasib tleh posveéali JoZef Pajek (1843—1901)
s prikazom leta 1897 odkrite zgodnjekriéanske bazilike v Celju,* Avgust
Stegensek (1875—1920) z razpravo o dogodkib v Petovioni okrog leta 380,
deloma Matija Ljubsa (1862—1934)% in zlasti Fran Kova(ié (1867—1939),
ki je prouleval pokristjanjevanje slovenskib dezel v rimski dobi, sv. Vikto-
rina, krséanstvo v Petovioni in Celeji®’ 'V tem casu je deloval prvi po-
membni slovenski arheolog za zgodnjekriéansko obdobje Walter Schmid
(1875—1951), ki je opravljal zgodnjekriéanske arbeoloske raziskave v
Emoni in Petovioni;®® njegov sodobnik Josip Dostal (1872—1954) je ob-
javil Kristusov monogram iz Emone.”* Od neslovencev sta pomembna
Emanuel Riedl in Georg Schén, ki sta raziskovala zgodnjekriéansko bazi-
liko na tleh anticne Celeje,’* in Friedrich Horvat z razpravo o sv. Vikto-
riny 5

# Gl. G.C.MENIS, Pio Paschini e le antichita cristiane del Friuli, Atti del
convegno di studio su Pio Paschini nel centenario della nascita (1878—1978), Pubblica-
zioni della deputazione di storia patria per il Friuli 10, Cittd del Vaticano 1978,
17—34; gl. bibliografijo na koncu 3tudije.

47 Npr. Andrea Amoroso, Paolo Deperis, Francesco Babudri, Antonio Gnirs in
Antonio Pogatschnig, da omenim le nekatere. Gl. navedbe v seznamu literature na
koncu $tudije in zlasti G. CUSCITO, Il contributo della Societa Istriana di Archeologia
e Storia Patria agli studi sulla tarda antichita, AMSI 32 n.s., 1984, 97—144; IDEM,
L’apporto della Societa Istriana di Archeologia e Storia Patria agli studi giuliani di
storia religiosa, Archeografo Triestino ser. IV, vol. 45 (93), 1985, 69—103, zlasti 75 ss.

8 Ostanki dveb kr$canskib bazilik rimske Celeje, Voditelj v bogoslovnih vedah
2, 1899, 51—61.

9 Julijan Valens, ptujski protiskof, Casopis za zgodovino in narodopisje 10,
1913, 1—7.

5 Die Christianisierung der beutigen Didzese Seckau, Graz und Wien 1911,
23—34.

51 Kovaciceva dela, ki se nanasajo na zgodnjekri¢ansko obdobje, so navedena v
seznamu literature na koncu razprave.

52 Ausgrabungen in Emona, Laibacher Zeitung Nr. 117 (22. Mai 1911), str. 1103;
Ptujske krséanske starosvetnosti, Casopis za zgodovino in narodopisje 31, 1936, 97—115
(s prilogami).

5% Ein Bronzemonogramm Christi aus Emona, Romische Quartalschrift 28, 1914,
187 ss.

5 E.RIEDL, Reste einer alt-christlichen Basilica im Boden Celeja’s, Mittheilungen
der k. k. Central-Commission zur Erforschung und Erhaltung der Baudenkmale N.F.
24, 1898, 219—225; G. SCHON, Mosaikinschriften aus Cilli, Jahreshefte des Osterreichi-
schen archiologischen Institutes 1, 1898, Beiblatt, 29—36.

55 Die 1600-jibrige Jubildums-Feier des Mdrtyrertodes des HI. Viktorinus, Bischofes
von Poetovio, in der Propstei- und Stadtpfarrkirche zum hl. Georg in Pettau (Festschrift),
Marburg 1904.

24



Vprasanja zgodnjega krilanstva so bila malo opaZena v delu druge
generacije slovenskibh znanstvenib ustvarjalcev na podroéju zgodovinopisja,
saj sta vodilna med njimi, Ljudmil Hauptmann in Milko Kos, obravnavala
ta vprasanja le na robu svojib del, ne da bi kateri od njiju napisal po-
membnejsi prispevek s tega podrocja.*® Od sodobnikov te generacije zgodo-
vinarjev je treba med znanstvenimi delavci, ki so prouéevali zgodnje krican-
stvo na nasih tleh, navesti zgodovinarja JoZeta Rusa (1888—1845)," med
teologi Miroslava Premrova (1871—1944), patrologa Franca Ksaverja
Lukmana (1880—1970),%° etnologa Lamberta Ebrlicha (1878—1942)% ter
cerkvenega zgodovinaria Maksa Miklavéica (1900—1971),5* med arbeologi
Josipa Klemenca (1898—1967)% ter dva neslovenca, ki sta bila s pomemb-
nim delom znanstvenega dela vezana na slovenski prostor, Mihovila Abra-
mica (1884—1962)% ter zlasti Balduina Sarijo (1893—1974).%* Od tujib

% Medtem ko Hauptmann ni pisal o zgodnjekr§éanski dobi, je M. KOS, K poroéilom
Pavla Diakona o Slovencih, Casopis za zgodovino in narodopisje 26, 1931, 202—216
(ponatis: M. KOS, Srednjeveska ... zgodovina Slovencev (kot v op.7), 157—169)) ob-
ravnaval propad anti¢nih $kofij v zadniji Cetrtini 6. stol. V razpravi Problem kontinuitete
v zgodovini Slovencev, ibidem, 119s., je dal kratko oceno kontinuitete kricanstva iz
antike v srednji vek.

5 Johannes — zadnji Skof panonske, a prvi istrske Emone, GMDS 20, 1939,
152—166.

58 Della patria di S. Girolamo, La scuola cattolica 49, 1921, 235—246.

3 Od Lukmanovih del, ki se nanafajo na zgodovino kricanstva v antiki v nasih
krajih, naj navedem sledela: Epitafij $kofa Gaudentija, Bogoslovni vestnik 8, 1928,
117—122 (prva slovenska Studija iz starokricanske epigrafike); Svetega Hijeronima
izbrana pisma. Poslovenil, uvod in opombe napisal dr.Franc Ksaver Lukman, I.
del Celje 1941, II. del Ljubljana 1941 (zlasti uvod v prvi del z obravnavo lege Stridona,
prevod dveh Hijeronimovih »emonskih« pisem); Iz vojnibh casov pred petnajst sto in veé
leti, Zbornik zimske pomodi 1944, 377—383; Gregorij Veliki in njegova doba, Celje
1980 (posmrtna izdaja dela; knjigo je predstavil R. BRATOZ, ZC 34, 1980, 481—483).
Gl. tudi op. 82.

8 Sy, Severin, apostol Podonavja, Katoliski misijoni 1941/1942, 199—202, 279—
281.

8t Hermogenes — Hermagoras, Zbornik razprav Teoloske fakultete v Ljubljani,
Ljubljana 1962, 363—367 (prva slovenska znanstvena $tudija o nekem mudencu iz
antike); Zgodovina cerkve v Jugoslaviji. Ljubljana 1971 (s sumarnim pregledom anti¢ne
dobe na str. 17 ss.).

%2 Ranokriéanske bazilike v Ptuju, Koledar Druzbe sv. Mohorja 1950, Celje 1950,
114—116; Ptujski grad v kasni antiki, Slovenska akademija znanosti in umetnosti, razred
za zgodovinske in druzbene vede 4, Ljubljana 1950, zlasti 9—18, 60ss.; Figuralni
fragment kasnoantiénega reliefa iz Celja, AV 3, 1952, 99—107; Zgodnjekritanska svetilka
iz Ptuja, Ptujski zbornik 1893—1953, Ptuj 1953, 23—24; Zgodovina Emone, v delu
Zgodovina Ljubljane 1, Ljubljana 1955, 355—356; Kritanstvo v Emoni, Nova pot 14,
1962, 349—360; Starokritanska svetiséa v Sloveniji, AV 18, 1967, 111—135.

83 Poetovio. Vodnik po muzeju in stavbnib ostankibh rimskega mesta, Ptuj 1925,
40—44 (delo je iz8lo tudi v nem§&ini: Poetovio. Fiibrer durch die Denkmailer der romi-
schen Stadt, Wien 1925); Die christliche Archdologie in Jugoslavien in den letzten
zwanzig Jahren, Actes du Ve Congres international d’archéologie chrétienne, Aix-en-
Provence, sept. 1954, Cittd del Vaticano—Paris 1957, 177—183 (zlasti 182).

8 Zalasno poroéilo o izkopavanjib na Gradiséu pri Vel. Malenci, GMDS 10, 1929,

25



znanstvenikov so o vprasanjib zgodnjega krscanstva na nasih tleb pisali
Francoz Jacques Zeiller," Avstrijca K.Schwach® in Rudolf Egger® ter
MadZar Tibor Nagy® in Italijan Attilio Degrassi.*

Za razdobje danes delujoce starejSe in mlajse generacije znanstvenib
delavcev na podrolju zgodnjekriéanskib studij na nasib tleb moremo ugo-
toviti veljo intenzivnost raziskav in delen premik njihovega teZisca.

Med zgodovinarji so se le redki ukvarjali z zgodnjim krséanstvom. Vecje
ali celo velike pozornosti so bila delezna predvsem tista vprasanja iz zgo-
dovine kriéanstva v antiki, ki so pomembna za poznavanje drugib problem-
skib sklopov starejée slovenske zgodovine, tako zlasti propad antiénib
skofij na Slovenskem pod vidikom kronologije in poteka naselitve Sloven-
cev (Bogo Grafenauer).”® Bolj podrobno so bila proucevana le se nekatera
vprasanja iz zgodovine krianstva v antiki, npr. oglejska sinoda leta 381
in z njo povezani dogodki (Metod Benedik), ' sv. Severin in njegov éas
(R. BratoZ),” istrska shizma (postumno objavljena knjiga F. K. Lukmana),”

11—17; Drugo zacasno porocilo o izkopavanjih na Gradiséu pri Vel. Malenci, ibidem
11, 1930, 5—12; Antike Inschriften aus Jugoslavien I (skupaj s V. HOFFILEER-jem), Za-
greb 1938 (objava starokriéanskih napisov iz Celeje (§t. 63—73), iz St.Pavla pri
Preboldu (16), iz Petovione (443—444)); Noricum und Pannonien, Historia 1, 1950,
436—486, zlasti 481 ss.; Poetovio, RE XXI, 1951, 1167—1184, zlasti 1182ss. (rec. J.
KLEMENC, AV 3, 1952, 331—334).

% Les origines chretiennes dans les provinces danubiennes de Pempire romain,
Paris 1918, passim.

% Der Verrat des Bischofs Valens von Pettau und die Zerstorung dieser Stadt im
Jahre 380, Zeitschrift des historischen Vereins fiir Steiermark 10, 1912, 161—180.

87 Friihchristliche Kirchenbauten im siidlichen Noricum, Sonderschriften des Oster-
reichischen archiologischen Instituts in Wien 9, Wien 1916, zlasti 133—138; Spomenik
iz kri¢anskega Poetovija, Casopis za zgodovino in narodopisje 29, 1934, 58—59; Der
beilige Hermagoras. Eine kritische Untersuchung, Klagenfurt 1948; Die Zerstérung
Pettaus durch die Goten, Rémische Antike und frithes Christentum I, Klagenfurt 1962,
36—44 (dogodki v Petovioni okrog 1. 380); Eine altchristliche Bischofsinschrift, ibidem,
111—115 (analiza napisa $kofa Gavdencija, prim. op. 59; zadnja dva ¢lanka sta bila prvié
objavljena 1. 1915 oz. 1927).

% O.c. (op.4), zlasti 31—52 (sv. Viktorin), 170, 180 ss. (dogodki v Petovioni okrog
1. 380.

% Le grotte carsiche nell’eta romana, Scritti vari di antichitd 1I, Roma 1962 (¢lanek
prvi¢ objavljen 1929), 733 s. (predstavitev drobnih zgodnjekri¢anskih najdb iz Skocjanskih
jam). '

™ Proces doseljavanja Slovena na zapadni Balkan i u istocne Alpe, Centar za
Balkanoloska ispitivanja, knjiga 4 (Akademija nauka i umjetnosti Bosne i Hercegovine),
Sarajevo 1969, 29—S55, zlasti 38 ss.; Naselitev Slovanov v Vzhodnib Alpab in vprasanje
kontinuitete, AV 21—22, 1970—1971, 17—32, zlasti 24 ss. Prim. tudi razpravo Nekaj
vprasanj iz dobe naseljevanja juinih Slovanov, ZC 4, 1950, 23—126, zlasti 59ss. in
poljudnoznanstveno predstavitev tega vprafanja v njegovi sintezi zgodovine Slovencev
(op. 93).

P 7 QOglejska sinoda 381 z udeleibo emonskega skofa Maksima, Bogoslovni vestnik
41, 1981, 362—371.

72 EVGIPI], Zivljenje svetega Severina, Uvod, prevod in komentar napisal R.

BRATOZ, Ljubljana 1982; Severinus von Noricum und seine Zeit. Geschichtliche

26



vprasanje odnosa med »kranjsko« in istrsko Emono (Jaroslav Sasel, R. Bra-
toZ).™

Z »Letom svetnikov« (v 4 delih, 1968—1973)" smo dobili (po vecé
poskusib od srede prejsnjega stoletja dalje)’ prvi soliden poljudnoznanstven
hagioloski pripomocek, za katerega pa moremo ugotoviti, da ravno na
podrocju mucencev z oglejskega obmocja kaZe nekatere pomanijkljivosti,
bodisi da nekaterib svetnikov splob ne uposteva, bodisi da je predstavitev
nekaterib pomanijkljiva.” Dobili smo vrsto novih prikazov zgodovine in
arheologije zgodnjega kriéanstva za veé rimskib mest na slovenskib tleb:
Emono, Celejo in Koper (Jaroslav Sasel).™ Nekaj avtorjev je prostorsko
preseglo slovenski prostor in obravnavalo nekatere nadregionalne ali celo
obéezgodovinske probleme iz zgodovine kriéanstva v antiki, ki pa so vaini
tudi za slovenski prostor (med zgodovinarji Jaroslav Sasel” in deloma
R. Bratoz,*" med teologi cerkveni zgodovinar France Martin Dolinar®® in
patrolog lvan Pojavnik®).

Medtem ko so nekateri slovenski znanstveniki postali pomembni

Anmerkungen, Osterreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische
Klasse, Denkschriften, Bd. 165, Wien 1983.

™ Gregorij Veliki in njegova doba, Celje 1980.

™ J.SASEL, Emona, RE Suppl. XI, 1968, 577—578; R. BRATOZ, Kri¢anska Emona
in njen zaton, Zgodovina Ljubljane. Prispevki za monografijo, Ljubljana 1984,
64—68.

7 M. MIKLAVCIC-]. DOLENC, Leto svetnikov I—IV, Ljubljana 1968—1973.

" F. VERITI, Shivljenje svetnikov I—IV, V Ljubljani 1831—1844; Djanje Svetnikov
Bozjib in razlaganje prestavnih praznikov ali svetkov I—II, Celovec 1853—1854; ]J.
ROGAC, Zivljenje svetnikov in svetnic BoZjih (1.del), V Celoveu 1867 (2.izd. 1906);
M. TORKAR, Zivljenje svetnikov in svetnic BoZjih (2.del), V Celoveu 1871/74 (2.izd.
1908); J. E. ZORE, Zivljenje svetnikov I—IV, Celovec 1917—1939.

77 Na te pomanjkljivosti bomo opozorili v $tudiji ob obravnavanju konkretnih
primerov.

® Emona, RE Suppl. XI, 1968, 568—569, 576—578; Celeia, RE Suppl. XII,
1970, 147—148; Koper, AV 25, 1974, 453—454; K zgodovini Emone v rimskib napisih
in literaturi, Zgodovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 43 s.

™ Omemba Slovanov v pesmi Martina iz Brage na Portugalskem, Kronika 24,
1976, 151—158; Postila k Martinu iz Brage, Kronika 25, 1977, 166—167; Divinis nutibus
actus. Due Postille per San Martino di Bracara, Historia 27, 1978, 249—254; Uvod
h knjigi F. K. LUKMAN, Gregorij Veliki (op.73), 5—15; Il viaggio di Venanzio Fortu-
nato e la sua attivita in ordine alla politica bizantina, AAAd 19, 1981, 359—375.

80 Cerkvenopoliticni in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem in Akvilejo, ZC
37, 1983, 259—272.

81 Cerkev v politicnih strukturah rimskega cesarstva v Cetrtem stoletju, Bogoslovni
vestnik 41, 1981, 344—353; nemska verzija razprave: Die Kirche in den politischen
Strukturen des rémischen Reiches im 4. Jabrhundert, Das Patriarchat Aquileia —
Schnittpunkt der Kulturen, Regensburg 1983, 19—26.

82 Vesoljni cerkveni zbor v Carigradu leta 381 in pomen nicejsko-carigrajske
veroizpovedi, Bogoslovni vestnik 41, 1981, 354—361; F.K.LUKMAN, Kristusovi
pri¢evalci. Martyres Christi. Sestintrideset poroéil o mucencib prvib stoletij. Priredil
Ivan POJAVNIK, Celje 1983 (zlasti »Uvod«, 9—43; rec. R.BRATOZ, ZC 37, 1983,
135—139).

27



raziskovalci zgodnjega kr$canstva na sosednjib podroéjib (arbeologa
Branko Marusic® in JoZe Kastelic za Istro,™ kot epigrafika Ana in Jaroslav
Sasel za obmodje cele Jugoslavije®), so zgodnjekrséansko dobo na nasib
tleh prouéevali nekateri strokovnjaki iz sosednjib deZel: Avstrijec Rudolf
Noll,%¢ Nemec Thilo Ulbert s sodelavci,® Italijan (Furlan) Gian Carlo
Menis,* deloma Hrvat Lujo Margetié.® AZuren oris zgodnjekrséanske dobe
na ozemlju sosednje Avstrije s teZiséem na prikazu sv. Florijana je v sloven-
$¢ini priobéila Avstrijka Renate Pillinger.”

Poskusi sinteticnih prikazov zgodnjekrséanske dobe so bili doslej prav
redki. V celoti gledano so bili bodisi preveé poljudno zasnovani,** bodisi
gre le za kratke obrise preliminarnega znacaja (Gian Carlo Menis, R.
Bratoz).” V nobeni od novejsih sintez zgodovine Slovencev ali zgodovine

Cerkve na Slovenskem ni bila zgodnjekriéanska doba ustrezno prika-
zana.®

Vse veéja je vloga zgodnjekrséanskib arbeoloskih raziskav, ki so do-
zivele velik vzpon prav v zadnjib dveb desetletjib z odkritji vrste pozno-
anti¢nib cerkva. Omenimo naj le poglavitne med njimi: raziskave Petra
Petruja (1930—1983), Timoteja Knifica in vec slovenskibh ter memskih

8 Kasnoanticka i bizantinska Pula, Pula 1967; Kriéanstvo i poganstvo na tlu
Istre v 1V i V stoljecu, AV 29, 1978, 549—572 (avtor je sicer velik strokovnjak za
arheologijo zgodnjega srednjega veka).

84 Stil in ideja mozaikov Eufrazijeve bazilike v Porefu, Situla 8, 1965, 209—212;
ital. verzija razprave: Lo stile e il concetto dei mosaici della basilica Eufrasiana a
Parenzo, Atti del VI Congresso internazionale di archeologia cristiana (Ravenna 1962),
Citta del Vaticano 1965, 485—489.

8 V zbirki Inscriptiones Latinae quae in lugoslavia... repertae et editae sunt,
Situla 5, 1963 in 19, 1978, sta objavila tudi vrsto starokri¢anskih napisov.

8 Zwei unscheinbare Kleinfunde aus Emona, AV 19, 1968, 79—88.

87 P.PETRU-T. ULBERT, Vranje pri Sevnici. Starokriéanske cerkve na Ajdovskem
gradcu, Katalogi in monografije 12, Ljubljana 1975, 21—77; Vranje bei Sevnica.
Siedlungsgeschichtliche Untersuchungen, AV 30, 1979, 695—725; Zur Siedlungskontinuitdt
im stiddstlichen Alpenraum (vom 2. bis 6. Jabrbundert n.Chr.) dargestellt am Beispiel
von Vranje (ehem. Untersteiermark), Vortrige und Forschungen 25, 1979, 141—157.

88 Rapporti ecclesiastici tra Aquileia e la Slovenia in eta paleocristiana, AV 29,
1978, 368—378.

8 Histrica et Adriatica. Raccolta di saggi storico-giuridici e storici, Trieste 1983,
zlasti 103 ss.

9 Preganjanje kristjanov in unicevanje templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi,
ZC 39, 1985, 173—183.

" Npr. v publikaciji Cerkev na Slovenskem, Ljubljana 1971, 23s.; P.PETRU,
Zaton antike v Sloveniji, Ljubljana 1976, pogl. »Zgodnjekri¢ansko obdobje«, brez
paginacije.

92 Gl op.88; R.BRATOZ, Kratek oris zgodovine kriéanstva na Slovenskem v
pozni antiki, ZC 35, 1981, 205—221; ital, nekoliko razSirjena verzija: Il cristianesimo
in Slovenia nella tarda antichita, AMSI 29—30 n.s., 1981—1982, 19—S55; nem. verzija:
Das Christentum in Slowenien in der Spitantike. Ein geschichtlicher Abriss, Kulturhi-
storische und archiologische Probleme des Siidostalpenraumes in der Spdtantike,
Wien—Koln—Graz 1985, 32—54.

28



arheologov na Vranju pri Sevnici,** Ljudmile Plesnicar-Gec s sodelavci na
tleh antiéne Emone,” Lojzeta Bolte na Rifniku®® (ta tri najdiséa so Ze
monografsko predstavljena), Franceta Lebna in Andreja Valiéa na Ajdni,”
Janeza Dularja in Slavka Cigleneckega pri Podzemlju,” Slavka Ciglenelke-

¥ Zelo obrobno sta prikazala zgodnjekr$éansko dobo J. GRUDEN, Zgodovina
slovenskega naroda I, Celovec 1910 (gl. str.12) in M. KOS, Zgodovina Slovencev od
naselitve do 15. stoletja, Ljubljana 1955 (2.izd.) (gl. str. 19; 28 s.). Zelo sumaren pregled
posreduje tudi Zgodovina narodov Jugoslavije 1 (Do zaletka XVI. stoletja), Ljubljana
1953 (gl. str. 60; 63s.). Od poljudnih, arheolosko oz. kulturnozgodovinsko zasnovanih
del posreduje krajsi oris zgodnjekri¢anske dobe I. CURK, Rimljani na Slovenskem,
Ljubljana 1976, 39 ss.; 89 s. (gl. rec. J. SASEL, AV 28, 1977, 475—476).

Nekoliko ve¢ prostora namenja temu obdobju tudi B. GRAFENAUER, Zgodovina
slovenskega naroda 1. (Od mnaselitve do uveljavljenja frankovskega reda (z uvodnim
pregledom zgodovine slovenskega ozemlja do naselitve alpskibh Slovanov)), Ljubljana
1978 (3.izd.) (gl. str.207—209; sploSen obris zadetkov in razvoja krifanstva; 231;
razmere v 5. stoletju; 306; propad anti¢nih $kofij ob naselitvi Slovencev). Dokaj skromen
in pomanjkljiv prikaz zgodnjekri¢anske dobe prinasa Zgodovina Slovencev, Ljubljana
1979 (kolektivno delo, avtor prispevka za anti¢no dobo P.PETRU; gl. str. 85 ss.; rec.
R.BRATOZ, AV 32, 1981, 646—652, zlasti 651).

Povsem izpu¥¢ena ali le sumarno predstavljena je ta doba tudi v novejdih zgodo-
vinah Cerkve na Slovenskem: A.KRZIC, Zgodovina svete katoliske cerkve za srednje
sole, Celovec 1904 (to dobo izpuiéa); 1. KRIZANIC, Zgodovina Svete katoliske cerkve
za slovensko ljudstvo 1, Celovec 1910 (2.izd.; le na str. 57 omenja mudence); A. STRO],
Kratka zgodovina katoliske cerkve za sole, Ljubljana 1922 (1.izd. Celovec 1904;
le omenja mucence); A. MEDVED, Zgodovina katoliske cerkve za VIII. razred gimnazij,
Maribor 1922 (1.izd. Ljubljana 1912; prikaz te dobe je zelo obroben); J. TURK,
Cerkvena zgodovina. Provizoriéni oris izpitne snovi, Groblje 1930 (to dobo je obsel); J.
JERA], Cerkvena zgodovina. Oris z domorodnega vidika, Maribor 1935; M. MIKLAV-
CIC, Zgodovina Cerkve s patrologijo 1, Ljubljana 1969 (le omenja Viktorina Ptujskega);
IDEM, Zgodovina cerkve v Jugoslaviji, Ljubljana 1972 (le obrobno na str. 17 s.). Podatke
o prikazu zgodnjekricanske dobe v domadih cerkvenih zgodovinah nam je posredoval
prof. dr. France Martin Dolinar, za kar se mu lepo zahvaljujemo.

9 Gl op. 87 (str.9—20; 149—161); P. PETRU, Ajdovski gradec nad Vranjem pri
Sevnici, Kulturni in naravni spomeniki Slovenije 52, Ljubljana 1975; IDEM, Vranje pri
Sevnici, AV 29, 1978, 517—518; IDEM, Stavba A (episkopij?) na Ajdovskem gradcu
nad Vranjem pri Sevmici, AV 30, 1979, 726—731; IDEM, Arheoloski oris poznoanticne
poselitve Slovenije, ZC 36, 1982, 295—310; T. KNIFIC, Vranje pri Sevnici. Drobne najdbe
z Ajdovskega gradca, (leto 1974), AV 30, 1979, 732—763 (s prilogami).

95 Starokriéanski center v Emioni, Katalogi in monografije 21, 1983; od starejsih
del iste avtorice o kricanstvu v Emoni naj navedem sledeéa: Emona v pozni antiki,
AV 2122, 1970—1971, 117—122; Poznoanticna in starokri¢anska Emona, Materijali
XII, IX kongres arheologa Jugoslavije (Zadar 1972), Zadar 1976, 231—238; La citta di
Emona nel tardoantico e suoi ruderi paleocristiani, AV 23, 1972, 367—375.

% Starokrscanski baziliki v poznoantiéni naselbini na Rifniku, Celjski zbornik
1973—1974, 309—324; Rifnik nad Sentjurjem, Kulturni in naravni spomeniki Slovenije 58,
Ljubljana 1975; Rifnik pri Sentjurju. Poznoantiéna naselbina in grobisce, Katalogi in
monografije 19, 1981.

97 F, LEBEN-A. VALIC, Ajdna, AV 29, 1978, 532—545; A.VALIC, Ajdna nad
Potoki, Varstvo spomenikov 27, 1985, 265—272.

% J.DULAR, Early christian church on Kular near Podzemelj, AV 29, 1978,
528—532; S. CIGLENECKI-]. DULAR, Podzemelj, Kucar, Varstvo spomenikov 21, 1977,
241—242; S. CIGLENECKI, Kwudar pri Podzemlju, Varstvo spomenikov 23, 1981, 272—273,

29



ga na Gradcu pri Prapretnem (doslej le preliminarne raziskave), na Korinj-
skem bribu in na Limberku® (zadnjih pet najdis¢ je bilo prikazanib v veé
Elankib in $e cakajo na monografsko predstavitev). Drobne zgodnjekr§can-
ske najdbe so prinesla tudi raziskovanja Sonje Petru in Petra Petruja
na tleh antiénega Nevioduna® Vzpon zgodnjekriéanske arbeologije pri
nas se kaZe tudi v novih interpretacijah, korekturab in dopolnitvah Ze pred
tem znanib najdb (lva Mikl-Curk,”®* Paola Koro$ec,*® Vera Kolsek®) ter
na podrocju zgodnjekrséanske epigrafike (Jaroslav Sasel)™™ in raziskovanja
zgodnjekrséanskib mozaikov (Bojan Djurié).’® Vse te raziskave s podrocja
zgodnjekrséanske arheologije pomenijo bistveno obogatitev zgodnjekr§éan-
skib $tudij na Slovenskem:.

V celoti gledano pa je bilanca zgodnjekrséanskib studij (zlasti zgodo-
vinskih in cerkvenozgodovinskib, v manjsi meri arheoloskib) med Slo-
venci, ¢e jo primerjamo z razvojem v svetu, dokaj skromna. Ugotoviti
moremo manjso intenzivnost v raziskovanju in zlasti publiciranju tudi v
primerjavi s sosednjimi dezelami: severovzhodno Italijo, Avstrijo in
MadZzarsko, do neke mere tudi brvatsko Istro.

Doslej je bilo objavljenibh, prevedenih in komentiranib le malo virov
(Evgipijev zivljenjepis sv. Severina (R. Bratoz),” ve¢ porocil o dogodkib v
zvezi z istrsko shizmo (Franc Kos, Franc Ksaver Lukman),””" od epigrafskib
virov napis skofa Gavdencija (Franc Ksaver Lukman, Kajetan Gantar)). '™
Ker gre v nastetib primerib za besedila, ki so Ze dolgo poznana, moremo
oznaciti v dodatku predstavljeno Dolinarjevo objavo stiskega rokopisa
legende o sv. Mohorju in Fortunatu za prvi izviren prispevek slovenske

" Kasnoanticno utrjeno naselje Gradec pri Prapretnem, ANV 26, 1975, 259—267;
Rezultati prvib raziskovanj na Gradcu pri Prapretnem, AV 32, 1981, 417—453; Utrdba
Korinjski brib v arbeoloskih obdobjih, Zbornik obdine Grosuplje 13, 1984, 145—160;
Potek alternativne ceste Siscija—Akvileja na prostoru zahodne Dolenjske in Notranjske
v casu od 4. do 6. stoletja. Preliminarno poroéilo o raziskovanjib Korinjskega briba in
rekognisciranjih zahodne Dolenjske, AV 36, 1985, 255—284.

10 Neviodunum (Drnovo pri Krikem), Katalogi in monografije 15, Ljubljana 1978,
zlasti 41 s., 48.

101 Poetovio v pozni antiki, AV 29, 1978, 405—411.

12 Starokriéanska sveinika iz Rogoznice v Ptuju, AV 31, 1980, 55—61.

193 Nekaj podatkov o zgodnjem kriéanstvu v Celeji, AV 35, 1984, 342—345,

194 Napisi v mozaicnib tleb emonske krstne kapele in cerkvenega portika, v knjigi:
L. PLESNICAR-GEC in sodelavci, Starokriéanski center (op. 95), 52—59; seznam staro-
‘l’szg_a‘.‘asnsskih napisov Slovenije je objavil R.BRATOZ, Il cristianesimo (kot v op.92),

195 Anticni mozaiki na ozemlju SR Slovenije, AV 27, 1976, 537—625 (s prilogami),
zlasti 552—554 (bazilika v Celeji), 587—589 (mozaiki emonskega baptisterija).

106 Gl, op. 72.

107 F, KOS, Gradivo za zgodovino Slovencev v srednjem veku I, Ljubljana 1902,
60—61 (53—55), 64—68 (58—63), 77 (76) ss.; K. LUKMAN, Gregorij Veliki (kot v op. 73),
211—-223.

198 Gl. op. 59; napis, ki ga je v verzih prevedel Kajetan GANTAR, sta nazadnje s
prevodom objavila P. PETRU, Zaton antike v Sloveniji, Ljubljana 1976, 12 strani od
konca, in R. BRATOZ, Kratek oris, 217 op. 86.

30



znanosti k poznavanju virov za zgodnjekrséansko dobo na nasib tleb, ée
seveda ne upostevamo materialnib virov. Ker se je zanimanje raziskovalcev
ponavadi osredotoéilo le na izbrana vprasanja, je ostala vrsta vprasanj
skorajda nedotaknjenih. Naj nastejemo le nekatera: novo ovrednotenje
mucteni$kih legend (velino med njimi so kot zadnji pri nas Studirali
Bavéar, Schénleben in Valvasor pred tremi stoletji!), Viktorinovo mesto v
zgodnjekricanski knjizevnosti (Napotnikova monografija izpred sto let je
nastala tri desetletja pred prvo tekstnokritiéno izdajo Viktorinovib spisov
in je torej Ze a priori zastarela),”®® problem pokristianjevanja mest in po-
dezelja, nastanek cerkvene organizacije, materialna in dubovna kultura
krséanske pozne antike na nasih tleh (o tem sicer obstaja nekaj krajsib
delnib predstavitev),” vpliv velikih politicnih sprememb na Zivljenje
kriéanskib skupnosti, vprasanje kontinuitete kriéanstva iz antike v srednji
vek (doslej le kratko skicirano).'* Na vsa ta vprasanja bomo skusali odgo-
voriti v tej in v pribodnji nadaljevalni $tudiji.

Pri¢ujoce delo je nekoliko dopolnjena disertacija, predlozema oktobra
1985 Filozofski fakulteti v Ljubljani. Javno je bila zagovarjana 14. 1. 1986
pred komisijo, ki so jo sestavljali prof.dr. JoZe Kastelic (predsednik in
glavni referent), akademik prof. dr. Bogo Grafenauer in dopisni élan akad.
dr. Jaroslav Sasel. Clanom komisije (prva dva imenovana sta bila mentorja)
se zahvaljujem za pomoé in vrsto koristnibh nasvetov in dopolnil, ki sem
jib skusal pri knjizni objavi v kar najvecji meri upostevati. V dolgnost
mi je, da se zabvalim vsem institucijam in posameznikom, ki so mi poma-
gali pri delu. Najprej Filozofski fakulteti, ki mi je s polletnim Studijskim
dopustom v Studijskem letu 1982/1983 omogocila zbiranje in studij gradiva
v Trstu, Ogleju in Vidmu in je bila (posebej njen Znanstveni institut) glavni
mecen raziskave, Zunanjemu ministrstvu italijanske vlade, ki mi je poklo-
nilo polletno stipendijo za studij v Italiji, ter Teoloski fakulteti v Ljub-
liani, zlasti delavcem njene izjemno bogate knjiznice, za prijazno naklo-
njenost in velikodusnost pri izposoji knjiznega fonda. Za pomoé pri zbi-
ranju slikovnega gradiva dolgujem zabvalo akademiku dr. Emilijanu Cevcu
in drugim delavcem Umetnostnozgodovinskega instituta Franceta Steleta
na Slovenski akademiji znanosti in umetnosti, prof. Antonu OZingerju (Ma-
ribor), dr. Dragutinu NeZiéu (Porel) in prof. dr. Giuseppeju Cuscitu (Trst).
Posebno zahvalo dolgujem delavcem Instituta za zgodovino Cerkve Teo-
loske fakultete v Ljubljani, ki so delo ocenili kot primerno in vredno za
objavo v zbirki » Acta Ecclesiastica Sloveniae«.

199 Kratek oris Viktorinovega dela je objavil R. BRATOZ, Viktorin iz Petovione in
njegova doba, Ziva antika 34, 1984, 119—125.

10 1, MIKL-CURK, Nekaj misli o poznoantiéni materialni kulturi v Sloveniji, AV
23, 1972, 376—383; EADEM, Rimljani na Slovenskem, Ljubljana 1976, passim; P. PETRU,
Zaton antike v Sloveniji, Ljubljana 1976, passim.

1t Gl R.BRATOZ, Kratek oris (kot v op. 92), 220, op. 106 (s tem navedeno
literaruro).

31



L

ZACETKI KRSCANSTVA IN NJEGOV RAZVO]
DO DOBE VELIKIH PREGAN]JAN]

1. Prva porocila o kristjanih v bliZini poznejsega
vplivnega obmocja oglejske cerkve

Nikakr$nih zgodovinsko zanesljivih porodil o kr$¢anstvu v vzhodnih
pokrajinah poznejSega vplivnega obmocja oglejske cerkve nimamo pred
dobo zadnjega velikega preganjanja kristjanov, pred spisi Viktorina Ptuj-
skega s konca 3. stoletja in pred nekaj zanesljivimi poroéili o muéenistvih,
ki segajo po izvoru v 4. stoletje. Vsa ta zanesljiva pri¢evanja so dokaj
pozna, in ¢e upostevamo razvoj krscanstva v tedanjem celotnem rimskem
svetu, pridemo do ugotovitve, da se priblizno enako pozna porodila na-
naSajo samo $e na ostala podroc¢ja alpskih in podonavskih provine, severno
in zapadno ¢rnomorsko obalo, nekatere obmejne pokrajine Vzhoda, evrop-
sko atlantsko obalo in na rimsko Britanijo.! To nas preseneca, ¢e uposte-
vamo izjemno vazno prometno in strate$ko lego obravnavanega ozemlja,
ki po svoji legi in pomenu v rimskem svetu $e zdale¢ ni bilo na obrobju
dogajanja. Ker se v teh zanesljivih porocilih omenjajo krs¢anske skupnosti
kot relativno idejno homogene in cerkvenoorganizacijsko razvite, lahko
predpostavljamo, da je bilo tako izpricano stanje posledica daljSega,
gotovo ved desetletij trajajocega razvoja. Postavlja se vprasanje, na katerega
iz virov ne moremo dobiti neposrednega odgovora, kdaj, od kod, po
katerih poteh in na kaksen raéin se je Sirilo kr§canstvo v te pokrajine.

Iz prvega in drugega stoletja imamo tri skupine porodil, ki nam za-
nesljivo dokazujejo navzoénost kristjanov v daljnem ali bliznjem sosed-
stvu obravnavanih pokrajin. Iz teh porocil moremo sklepati na izvor,
etni¢no in druzbeno poreklo prvih kristjanov. Obenem nam ta porodila

! Gl A.v. HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Jabrbunderten, Wiesbaden s.a. (ponatis 4. izd. iz leta 1924), 628 ss.; 952 s.
in Blate II (v prilogi); A. FLICHE — V. MARTIN, Storia della Chiesa 1I, (3.ital. izd.)
Torino 1977, 195 ss. (111 ss.); H. JEDIN, Velika povijest crkve I, prev. ]. RITIG-V. BA]-
SIC, Zagreb 1972, 396 ss., zlasti 415.

32



sluzijo za oporo, ko s pomocjo posrednih virov iz kasnejSega obdobja
raziskujemo zacetke kr$¢anstva na obravnavanem ozemlju. Ponujajo nam
model, v kakrénem si predstavljamo v relativno podobnih ¢asovnih okvirih
Sirjenje krSc¢anstva na nasem podrodju: od konca prvega stoletja dalje
prihod posami¢nih kristjanov, v drugi polovici 2. stoletja obstoj posamié-
nih skupin kristjanov, kmalu nato nastanek prvih organiziranih kr§¢anskih
skupnosti.?

V apostolsko dobo, pred pomlad leta 57, pade porocilo apostola
Pavla, da je »evangelij o Kristusu razsiril od Jeruzalema in naokoli tja
do Ilirika« (Rimlj 15, 19). Verjetno se porocilo nanasa na apostolovo poto-
vanje po Makedoniji, v blizini Ilirika, saj se ne omenja, da bi apostol
prestopil meje llirika. Cerkveni oletje so pozneje to porotilo prikrojili;
nekateri so verjetno v skladu s tedanjo predstavo o Iliriku, ki je kot pre-
torijanska prefektura zajemal tudi Makedonijo, Pavlovo porocilo razlagali
tako, da je apostol zanesel krSéanstvo v Ilirik.? Porocilo o Pavlovi resitvi

2 O dasu, oblikah in pogojih nastanka Skofij gl. A.v. HARNACK, Die Mission,
459—485.

3 O kronologiji Pavlovih pisem gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod v Sveto pismo
nove zaveze, (slov.izd.) Celje 1982, 362 ss. O pomenu izraza péypt Tou Thhupixol gl.
J. ZEILLER, Les origines chrétiennes dans les provinces danubiennes de I'Empire romain,
Paris 1918, 27 s.; A.M.STRGACIC, Krséanstvo u rimskoj provinciji Dalmaciji do
Milanskog edikta 313, Ljubljana 1941 (tipkopisna disert. teol. fakultete, katere prvi del
ni objavljen), 28 ss. Pavlovo misijonsko potovanje péypt tol Thhupuxol, sklicevaje se
na Rimlj 15,19, omenjata ORIGENES (fragm. posreduje EUSEBIUS, H.E. 6,257 (ed.
G. BARDY, SC 41, 1955, 127)) in EUSEBIUS, H.E. 2,18,9; 3,1,3; 3,4,1 (ed. G. BARDY,
SC 31, 1952, 80; 97; 100). Na ozemlje Ilirika Sirijo Pavlov misijon THEODORETUS,
Interpretatio epist. ad Rom. 15,19 (PG 82,213), GREGORIUS NYSSENUS, In sanctum
Stephanum (PG 46, 708 D), ASTERIUS, Homilia VIII. in ss. Petrum et Paulum (PG
40, 293 A), AMBROSIUS, In psalmum 36,43 (PL 14, 988) in HIERONYMUS, Epistula
59,5 (ed.].LABOURT, CB, III, 1953, 89).Pavlovo porodilo o misijonu »ab Hierusalemn
usque ad Illyricum« so pozneje v izvirni obliki prevzeli v elogije o apostolu Pavlu
nekateri martirologiji: na Vzhodu Synax. Eccl. CP, Jun.30 (st.779s.), na Zahodu pa
BEDA in FLORUS (oba na 29. Jun.; gl. Edition pratique des martyrologes de Béde, de
I'Anonyme Lyonnais et de Florus, edd.]. DUBOIS-G. RENAUD, Paris 1976, 116; H.
QUENTIN, Les Martyrologes historiques du moyen age, Paris 1908, 359). Na izvirno
porodilo se je z zavestnim distanciranjem od tistih cerkvenih odetov, ki so $irili Pavlov
misijon na Ilirik, naslonil tudi splitski arhidiakon Tomaz: »Paulus Jesu Chrysti apostolus,
qui ab Hierusalem usque ad llliricum replevit evangelio Chrysti, non tamen ipse per se
intravit liricum predicare ...« (Historia Salonitana maior, ed.N.KLAIC, Beograd
1967, 72).

Termin »lllyricum« se je po delitvi province Ilirik na Dalmacijo in Panonijo
verjetno leta 9 (T. NAGY, Der Aufstand der pannonisch-dalmatinischen Vilker und die
Frage der Zweiteilung Illyricums, Adriatica praehistorica et antiqua (Miscellanea G.
Novak), Zagreb 1970, 459—466) uporabljal predvsem kot sinonim za Dalmacijo, ki je
na jugu mejila na provinco Makedonijo. V takem pomenu ga je najbri uporabljal
apostol Pavel. Da taka raba sredi 1. in $e v 2.stoletju ni bila izjemna, nam dokazujeta
npr. PLINIUS, Naturalis historia 3,21;25 (139; 147) (ed. H. RACKHAM, LCL/II, 1947,
102; 108) in PTOLEMAEUS, Geographia II, 16 (302,5—304) (ed. O. CUNTZ, Berlin
1923, 76 s.; hrv. prevod M. SUIC, Anti¢ki grad na istoénom Jadranu, Zagreb 1976, 298).

3 Acta ecclesiastia 8 33



na otok Melito po viharju na »Adriji« in brodolomu (Apd 27,27 ss.) se
gotovo ne nana$a na Mljet ob dalmatinski obali, temve¢ na Malto.* Po-
znega nastanka in povsem nezanesljivi sta porocili o delovanju evangelista
Luka v Dalmaciji, Italiji, Galiji in Makedoniji® ter apostola Petra v Dal-
maciji.® Ne da bi se spuscali v zapleteno problematiko avtenticnosti in
¢asa nastanka tako imenovanih pastoralnih pisem, moremo pritegniti
drugo pismo Timoteju (4, 10) s sporoc¢ilom, da je »Dema. ... odsel v Tesa-
loniko, Krescent v Galijo, Tit v Dalmacijo«, kot zanesljivo pricevanje
izpred konca prvega stoletja o navzoc¢nosti posamic¢nih kr$¢anskih misijo-
narjev na tleh Dalmacije.” O tem porocajo tudi cerkveni ocetje.®

Na samo neposredno blizino obravnavanega ozemlja, na danasnjo
Moravsko ali zahodno Slovasko, se nanasa omemba kristjanov v vojski
cesarja Marka Avrelija med vojno ob Donavi. Leta 172 naj bi namred
rimsko vojsko, ki je med ofenzivo na ozemlje Kvadov zasla v hude teZave
spri¢o sovrazne obkolitve, neznosne pripeke in Zeje, redila odresilna ne-
vihta. Ne da bi se spusc¢al v vprasanje kronologje dogodka,® niti ne v
problem, ali gre pri literarnem izrocilu, tako poganskem kakor kri¢anskem,
za kontaminacijo dveh »nadnaravnih« posegov v potek vojne,'” moremo

Zelo verjetno so cerkveni ocetje ob koncu 4. stoletja Pavlovo poroédilo o misijonu
v Makedoniji »do llirika« priredili sodobni predstavi o lliriku, ki je kot pretorijanska
prefektura obsegal tudi Makedonijo s Solunom kot glavnim mestom prefekture. O zelo
zapletenem vprasanju pojmovanja Ilirika kot pretorijanske prefekture v pozni antiki
in o silno razgibani zgodovini te upravnopoliti¢ne enote gl. od domadih del R. ROGO-
SIC, Veliki llirik (284—395) i njegova konaina dioba (396—437), Zagreb 1962, 1 ss.;
19 s.; 95 ss., od tujih del pa zlasti J. R. PALANQUE, La préfecture du prétoire d’llyricum
au IVe siécle, Byzantion 21, 1951, 5—14 in P. LEMERLE, Invasions et migrations dans
les Balkans depuis la fin de I'époque romaine jusqu’au VIlle siécle, Revue historique
78, 1954, 265 ss. Seveda bi Sele podrobna analiza vsebine tega termina pri cerkvenih
ocetih (za katero pa objektivno pogoji niso dani, ker $e¢ nimamo izdelanih indeksov) po-
kazala, ali so cerkveni ocetje Pavlovo poroéilo samo »posodobili« ali pa zavestno
vsebinsko spremenili (slednje moremo domnevati pri Gregoriju iz Nise, [. c.).

4 O Pavlovi Meliti gl. A. M. STRGACIC, o. ¢, 31—37.

5 EPIPHANIUS, Haereses 51,11 (PG 41, 908 5.); A. M. STRGACIC, o. ¢., 41 s.

& OROSIUS, Historiae 7,6 (PL 31, 1073 s.); A. M. STRGACIC, 23 ss.

7 O problematiki pastoralnih pisem gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod, 469 ss.;
o histori¢ni interpretaciji tega poroéila gl. J. ZEILLER, Les origines chrétiennes dans le
province romaine de Dalmatie, Roma 19672, 2 ss.; A. M. STRGACIC, o. c., 38 ss.

8 THEODORETUS, Interpretatio epist. Il ad Tim. IV, v. 10 (PG 82, 853).

9 Gl. o tem nazadnje W. JOBST, 11. Juni 172 n. Chr. Der Tag des Blitz- und Regen-
wunders im Quadenlande, Sitzungsber. d. Osterr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. KI. 335, 1978
(ki na str. 8 op. 2 navaja vso relevantno literaturo do leta 1976). Od del, ki so iz8la po
letu 1976, velja omeniti dve $tudiji s povzetkom raziskav starej$ih avtorjev: B. BARTA,
Legende und Wirklichkeit — Das Regemwunder des Marcus Aurelius, Marc Aurel,
herausgeg. v.R.KLEIN, WdF 550, 1979, 347—358 (ponatis {lanka iz leta 1968) in
J.HELGELAND, Christians and the Roman Army from Marcus Aurelius to Con-
stantine, ANRW 11, 23/1, 1979, 766 ss.

10 Na Markovem stebru v Rimu, postavljenem po letu 176, sta upodobljena neodvis-
no med seboj dva »¢udeZa«: »CudeZ« s strelo (strela unidi sovraino oblegovalno na-

34



na podlagi razmeroma velikega Stevila virov re¢i sledede: po izrocilu
poganskih virov, ki segajo v sodobnost, nam ni povsem jasno, komu so
sodobniki pripisovali zasluge za ¢udezni poseg v bitko: Jupitru na cesar-
jevo molitev ali Merkurju na pro$njo egipéanskega maga Arnufisa.’* Dva
posvetilna napisa Jupitru iz Karnunta in eden iz Akvinka, vsi trije z istim
datumom posvetitve (11. junija 172), postavljeni brez dvoma ob priloznosti
proslavljanja rimske zmage v tej bitki, dokazujejo, da je v uradni razlagi
dogodka prevladal Jupiter kot reitelj rimske vojske. Odraz navzoénosti
vojakov in trgovcev (?) iz Sirije v tej dobi ob Donavi pa je dejstvo, da se
je v okviru te razlage razsiril kult Jupitra Kasija (Juppiter Casius), ki je
ena od vzhodnih interpretacij Jupitrovega kulta.'

V nasprotju s tem pa je kr$cansko izrocilo, ki po izvoru tudi sega v
samo sodobnost, povsem enotno: odresilen poseg v bitko je delo krican-
skega Boga na prosnje krs¢anskih vojakov. Kr$c¢anska tradicija se je skli-

pravo, rimsko vojsko vodi sam cesar, scena XI) in »dezevni ¢udez« (nad scenerijo bitke
dominira bradato in krilato bozanstvo; iz njegovih rok in brade lije dez; bitke ne vodi
cesar, temve¢ neki drugi poveljnik, domnevno poznejéi cesar P. Helvius Pertinax, scena
XVI); gl. G.BECATT]I, Colonna di Marco Aurelio, Milano 1957; R. PILLINGER, Prega-
njanje kristjanov in unicevanje templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi, ZC 39, 1985,
173—183, slika 2. Do zlitja obeh »nadnaravnih« posegov, strele in naliva, ki sta odloéila
bitko s Kvadi v korist rimske vojske, v en dogodek, je pridlo pri naslednjih avtorjih: DIO
CASSIUS, 72,10,3 (ed. L. CARY, LCL 1969, 32); SHA, Vita Marci 24,4 (ed. D. MAGIE,
LCL 1967, 192); EUSEBIUS, H.E. 5,5,2 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 29); IDEM, Chro-
nica, ad ann. 173 (PG 19, 563); od latinskih prevodov obeh Evzebijevih del prinasa RUFI-
NUS, H.E.5,5,1—S5 (ed. Th. MOMMSEN, GCS 9/1, 1903, 435s.) le skrajfano latinsko
verzijo Evzebijeve pripovedi (ne omenja se Melitena, epiteton legije, v orig. xepauvoBéhes,
prevaja z lat. izrazom fulminea, ne pa fulminata ali fulminatrix), HIERONYMUS,
Chronicon, ad ann. 174 p. Chr. (ed. R. HELM, GCS 47, 19562, 207) pa nam posreduje
latinski prevod zelo sumarnega porodila, v katerem se kot junak bitke ne omenja cesar,
temve¢ Pertinaks); GREGORIUS NYSSENUS, Oratio II in laudem ss. quadraginta mar-
tyrum (PG 46, 757s.); OROSIUS, Historiae 7,15 (PL 31, 1098). Gl. tudi W. JOBST,
o.c, 12s.

11 Drzavna propaganda je ocitno sprejela obe razlagi, saj naletimo na upodobitvah
na novcih enkrat na aluzijo na Jupitra (da je poganska javnost tako razumela dogodek,
nam poro¢a TERTULLIANUS, Ad Scapulam 4,6 (ed. E. DEKKERS, CCSL 2, 1954, 1131)),
drugi¢ na Merkurja (tako razlago daje DIO CASSIUS, 72,84 (cit.ed., 28). Da je bil
egipanski mag Arnufis histori¢na osebnost, nam dokazuje tudi njegov napis, odkrit v
Ogleju, na katerem se oznacuje kot hierogrammateus (L'année epigraphique 1934, n. 245).
Gl. G.BARTA, o.c., 351s. Nejasnost, kateremu boZanstvu je treba pripisati reditev, je
bila navzo¢a tudi v poznej$i poganski tradiciji; CLAUDIANUS, De sexto consulatu
Honorii, v. 340—350, zlasti 348 ss. (ed. M. PLATNAUER, LCL 1972, 98), se ne odlodi
med obema moZnostima, Ceprav daje prednost Jupitru, medtem ko THEMISTIUS,
Oratio 15,191 b (ed. W. DINDORF, Lipsiae 1832, 235) omenja bozanstvo, vendar ga ne
imenuje. Gl. W: JOBST, o. c., 14 ss.

12 Ta datum je postal v Karnuntu in verjetno v vsej Panoniji Jupitrov praznik,
saj sta bila na ta dan v Karnuntu Jupitru posvecena oltarja Se 1. 285 in sredi 4. stoletja.
Verjetno je ta po velinski razlagi Jupitrov poseg v bitko navdihoval Arbogasta in ce-
sarja Evgenija, da sta pred bitko pri Frigidu 5. in 6. sept. 394 dala postaviti in posveriti
»v Alpah« Jupitrove kipe (gl. J. SASEL-P. PETRU, Claustra Alpium Iuliarum I, Katalogi
in monografije 5, Ljubljana 1971, 37 in W. JOBST, o. c., 19—35).

3 35



cevala na vojake 12. legije, z domicilom v Meliteni ob Evfratu, ki se je
verjetno bojevala v Markovih vojnah ob Donavi.®® Posegla je celo po
dvojni nedvomni potvorbi: da je cesar nagradil to legijo zaradi zasluge s
¢astnim naslovom »Bliskovita«, in da je sam cesar pisal senatu pismo,
v katerem je pripisal zasluge za zmago kr$¢anskim vojakom.!

Zgodnji ¢as nastanka kricanske razlage dogodka in zgodnja polemika
s pogansko razlago nam dokazujeta utemeljenost kri¢anskega izroéila v
tem smislu, da so bili v ¢asu Marka Avrelija gotovo v rimski vojski ob
Donavi, zbrani s prakticno vseh delov cesarstva,’® tudi kr$¢anski vojaki.
To je sploh prva zanesljiva omemba kristjanov v rimski vojski.’* Vendar
pa, ¢etudi se ta prva zanesljiva omemba kr§¢anskih vojakov nanasa na bli-
zino obravnavanih pokrajin, ne smemo iz nje, ne oziraje se na Stevilénost
teh kristjanov, potegniti preve¢ daljnoseznih zaklju¢kov.'” Tezko si namreé
predstavljamo, da bi vojaske enote z Vzhoda, kakr$na je bila 12. legija,
lahko zasejale kri¢anstvo v teh dezelah. Njihova navzoénost je bila preved
kratkotrajna, pogojena z izjemnimi razmerami, tudi tiste enote z Vzhoda,
ki so ostale, so zivele prevec izolirano od civilnega prebivalstva.’® Kri¢an-
stvo v vojski je bilo tedaj le Sibek pojav, presibak, da bi si lahko zamislili

13 Povsem zanesljivih epigrafskih virov, ki bi dokazovali, da so se vsaj deli 12. legije
zanesljivo udelezili Markove vojne ob Donavi, $¢ nimamo (gl. RITTERLING, Legio,
RE 12,2, 1925, 1708; prim. B. SARIA, Doneski k vojaski zgodovini nasih krajev v rimski
dobi, GMDS 20, 1939, 137). Upostevati je treba, da je $kof Apolinarij iz Hierapolis,
zaletnik kr§fanske tradicije o 12.legiji, prebival v relativni bliZini njenega tabora v
vzhodni Kapadokiji, kar veta zaupanje v pravilnost njegovega porodila. Gl. J. HELGE-
LAND, o.c., 770s.

14 Glavni predstavniki kri¢anskega izrodila: EUSEBIUS, H.E. 5,5 (cit. ed., 29—31;
s sklicevanjem na porocilo sodobnika dogodkov, $kofa Apolinarija iz Hierapolis);
EUSEBIUS (HIERONYMUS), Chronicon (gl. op.10); TERTULLIANUS, Apologeticum
5,6 (ed. E.DEKKERS, CCSL 1, 1954, 96); XIPHILINUS (DIO CASSIUS, 72,9, cit. ed.
28ss.). O tendenciozni in napa¢ni kricanski razlagi imena legije (Fulminata), katere
zadetnik naj bi bil Apolinarij (EUSEBIUS, H.E. 5,54, cit.ed.30), gl. G. BARTA, o.c,
349 in J.HELGELAND, o.c, 770s. Gotovo je cesar po bitki o dogodku porodal
senatu, saj nam to sporoéajo tudi poganski avtorji (prim. DIO CASSIUS, 72,10,5, cit. ed.
32), vendar je izkljudeno, da bi cesar zasluge za zmago pripisal kristjanom. Kr$canski
apologeti so v 4. stoletju celo falzificirali cesarjevo pismo (J. HELGELAND, o. c., 769).

15 Prim. SHA, Vita Marei 21,6—8 (cit. ed., 184).

18 Kronolo$ko naslednji dokaz za obstoj kristjanov v vojski daje TERTULLIANUS,
De corona (ed. A. KROYMANN, CCSL 2, 1954, 1037—1065), prvi po imenu poznani
kriéanski vojak mudenec pa je bil Sele Marin iz leta 261. Gl. J. HELGELAND, o.c.,
741ss.; 774; F.K.LUKMAN-L POJAVNIK, Kristusovi pridevalci. Martyres Christi,
Celje 1983, 175 s.

17 Preveliko vlogo pripisuje po nasem mnenju vojakom kot »prvim misijonarjem
v alpskih in podonavskih dezelah« P.F.BARTON, Die Friibzeit des Christentums in
Osterreich und Siidostmitteleuropa bis 788, Wien—Koln—Graz 1975, 24. Bolj previden
je v oceni tega dogodka R. NOLL, Friihes Christentum in Osterreich. Von den Anfingen
bis um 600 nach Chr., Wien 1954, 22.

18 12.legija je Ze leta 175 sodelovala pri zatretju upora Avidija Kasija v Siriji
(RITTERLING, Legio, RE 12,2, 1925, 1708), torej njene verjetne navzo¢nosti na obdo-
navskem podrodju ne moremo raztegniti na vec kakor pet let.

36



kakrénokoli misijonsko aktivnost s strani pokristjanjenih vojakov. Pot
pokristjanjevanja teh pokrajin je bila »civilna« pot iz velikih mest v notra-
njosti drzave z dobrimi zvezami z Vzhodom kot izhodi$¢em, ne pa »vo-
jaSka« pot iz obmejnih predelov proti notranjosti drzave. Navzocnost
kristjanov v Markovi vojski ob Donavi je za zgodovino kr$¢anstva teh
dezel le sluajnostnega pomena in gotovo ni pustila trajnih posledic. V
tradiciji kr§¢anske pozne antike in srednjega veka v teh krajih ni pustila
prav nobene sledi,’® kar se gotovo ne bi zgodilo, ¢e bi ta navzocnost
pomenila globljo zarezo ali celo preobrat v verskem Zivljenju teh deZel.
Okrog leta 185 nasteva Irenej Lugdunski, poudarjajo¢ univerzalnost in
enotnost kr§¢anske cerkve od severa in zahoda do vzhoda in juga tedanjega
sveta:
»Kajti dasi so na svetu razli¢ni jeziki, je vendar vsebina izrodila ena in ista.
Niti tiste cerkve, ki so bile ustanovljene v Germanijah, nimajo drugacne
vere ali drugacnega izrodila, niti tiste v Iberijah, niti tiste med Kelti, niti
one na Vzhodu, niti one v Egiptu, niti one v Libiji, niti tiste, ki so bile
ustanovljene v sredi$¢u sveta.«20
Spri¢o dejstva, da je Irenej gotovo poznal razmere v neposredni so-
sescini galskih provinc, moremo njegovo porodilo o cerkvah v (obeh!)
Germanijah smatrati za zanesljivo.?® Trditev, da pri Ireneju $e ne gre za
Skofijske cerkve, izpodbijata dejstvi, da imajo lahko le $kofijske cerkve
svoje »izroCilo«, in da pisec stavi v isto vrsto cerkve v Germanijah z onimi
v Egiptu in na Vzhodu.* Seveda si ne smemo delati utvar o velikosti teh
kr$¢anskih skupnosti, saj so $kofijske cerkve v tisti dobi lahko nastajale

¥ Jzrodilo o tem dogodku je zivelo v kri¢anski pozni antiki, vendar ne povsod
na enak nacin. To nam dokazujejo naslednji avtorji: GREGORIUS NYSSENUS, Oratio
II in laudem ss. XL martyrum (PG 46, 757 s.; porodilo je nabito z retoriénim patosom
in s ponosom na legijo iz rodne Kapadokije; kraj dogodka se sploh ne omenja (!), kar
kaze na to, da se je izrodilo drialo vojatke enote, ne pa kraja dogodka); OROSIUS,
Historiae 7,15 (PL 31, 1097 s.). Od piscev, ki so izhajali z oglejskega obmodja, ki je bilo
neposredno zaledje v vojni, z intenzivnimi stiki z vojnim obmodjem (gl. J. SASEL, Uber
Umfang und Dauer der Militdrzone Praetentura ltaliae et Alpium zur Zeit Mark Aurels,
Museum Helveticum 31, 1974, 225—233), omenjata dogodek povsem zvesto original-
nemu Evzebijevemu poroéilu brez svojskih potez HIERONYMUS, Chronicon, in RU-
FINUS, H.E. (gl. op.10). Prim. tudi H. LECLERCQ, Fulminata (Légion Xlle), DACL
5/2, 1923, 2692—2703.

20 IRENAEUS, Adversus haereses 1,10,2 (edd. A. ROUSSEAU — L. DOUTRELEAU,
SC 264, 1979, 158 ss.). Griki izvirnik ima mnozinsko obliko »Germaniae«, torej lahko
sporotilo raztegnemo na obe germanski provinci in domnevamo obstoj kofijskega
sedeza v Moguntiaku in Koloniji Agrippinensis, medtem ko ima latinski prevod ednin-
sko obliko. S »sredi$¢em sveta« je gotovo misljena Italija. O pomenu porodila za po-
znavanje pokristjanjevanja Zahoda gl. A. MERISI, L’evangelizzazione dell’Alta Italia
e lorigine della sede episcopale di Milano, Archivio Storico Lombardo s. 1V, 52,
1925, 3 ss.

21 H, v. PETRIKOVITS, Germania (Romana), RAC 10, 1978, 576 s.

2 A. v. HARNACK, Die Mission, 469 s.; H. ]J. JEDIN, o. c., 414.

37



tudi v primeru zelo majhnega Stevila vernikov,* $e zlasti ne spri¢o poznega
in S§ibkega pokristjanjenja germanskih provine, od koder so nam prvi $kofje
poznani $ele iz Konstantinove dobe.

2. Nastanek in razvoj prvih Zari$¢ Sirjenja krééanstva v sosedstvu:
Sirmij in Salona

Za poznavanje zacetkov kr$¢anstva na obravnavanem ozemlju je ve-
likega pomena odgovor na vprasanje, iz katerih Zarid¢ se je $irilo kr$éan-
stvo na to ozemlje. Ker se tu ni razvilo kako veliko mestno sredisée in ker
se je kricanstvo v zgodnji dobi zlasti na Zahodu najprej Sirilo v mestih,
po nacelu — kolikor vecje je bilo mesto, toliko mocnejsa je bila kri¢anska
skupnost v njem* — pridejo kot Zari$¢a kricanstva v postev tri velemesta
tedanjega sveta v njegovi relativni blizini: Oglej na zahodu kot poglavitno
in najblizje Zarisce, Salona na jugu in Sirmij na vzhodu. Po na$em pre-
pricanju je bila vloga teh mest nekoliko razli¢na ne samo z ozirom na &as
in intenzivnost $irjenja kr§¢anstva, temve¢ tudi z ozirom na etni¢no in
deloma druzbeno poreklo misijonarjev in z ozirom na duhovno kulturo
prvih starokricanskih skupnosti, ki so se izoblikovale pod vplivom teh
zari$¢. Da bi te razlike med vsemi tremi zari$éi prisle bolj do izraza, bomo
skusali v kratkih obrisih podati ¢as nastanka in znadaj teh starokrs¢anskih
skupnosti, kolikor jim moremo rekonstruirati iz precej poznih virov in
iz obsezne historicne literature, pri ¢emer bomo posvetili podrobnejsi
prikaz Ogleju kot najblizjemu in poglavitnemu Zari$¢u Sirjenja krs¢anstva
na obravnavano ozemlje.

Zacetki kr$canstva v Sirmiju so zaviti v temo.* Legendarno izrocilo,
ki ga moremo zasledovati v zgodnji srednji vek, nimamo pa zanj iz antike
prav nobene opore, jih postavlja v apostolsko dobo. Prvi legendarni sir-
mijski misijonar in $kof naj bi bil Epajnetos, ucenec sv. Petra, njegov
naslednik Andronik, ucenec sv. Pavla, »panonijski $kof«, tretji Elevterij,
»§kof Tlirika«, ki naj bi trpel v éasu cesarja Hadrijana, nakar sledi vrzel
do mucenca Ireneja iz Dioklecijanove dobe.?® Izvor prvih dveh misijonarjev

2 A, v. HARNACK, Die Mission, 459 ss., zlasti 476 op. 2.

2 A, v. HARNACK, Die Mission, 948.

% Bibliografija del o zgodnjem kréanstvu v Sirmiju je, ¢e jo primerjamo z bibliogra-
fijo del o Ogleju, zelo skromna. Gl. D.BOSKOVIC — N.DUVAL — P.GROS —
V. POPOVIC, Recherches archéologiques a Sirmium, MEFRA 86, 1974, 652s. Kriticen
prikaz zaetkov krianstva v Sirmiju in njegov razvoj do dobe Dioklecijanovega pre-
ganjanja kristjanov je $e vedno desiderat. Za ta vpraSanja sta $e vedno temeljnega
pomena deli D. FARLATI — J. COLETI, lllyricum sacrum VII, Venetiis 1817, 454—486
in J. ZEILLER, Les origines (prov.danub.), 31—33.

2 O Epajnetu, ki ga omenja Pavel v Rimlj 16,5 (z oznako émopy? <fic 'Aclug)
nimamo z ozirom na njegovo potovanje v spremstvu sv. Petra po Iliriku in imenovanje
za Skofa v Sirmiju nobenih zanesljivih porodil niti iz srednjega veka (!). To predstavo

38



in Skofov, ki sta bila doma iz Azije (oz. Gréije), je verjetno odsev prvih
resni¢nih misijonskih poti v sredi$ée rimskega Podonavija, ki so zelo ver-
jetno vodile iz Male Azije in Makedonije. Zanemariti ne smemo tudi
zahodnih vplivov, zlasti vpliva Ogleja, ki je verjetno segel vse do Sir-
mija in tamkaj pustil svoje sledi. Vendar je bil ta vpliv, o katerem bomo Se
govorili, gotovo poznejsi in Sibkej$i od maloazijskega in grskega.* Da
je bila zgodnja sirmijska cerkev grsko usmerjena, ne kazejo samo skoraj
izkljuéno gréka imena prvih kristjanov in pretezno grska imena prvih
znanih sirmijskih mucencev,* temve¢ tudi usoda te in sosednjih cerkva v
verskih bojih 4. stoletja, ko je vzhodnopanonijsko kr$¢anstvo obenem z
mezijskim postalo oporisce arijanizma v zahodnem svetu. V primeru
Sirmija kot zgodnjega sredis¢a krs¢anstva velja poudariti, da to sredisce
ni imelo po ¢asu nastanka in vplivu taks$nega primata nad drugimi kr$c¢an-
skimi skupnostmi v Panoniji, kakor sta ga imela Salona v Dalmaciji in
Oglej v Benediji in Istri.

je v svojih spisih Siril barski skof A.Zmajéevi¢ v drugi polovici 17. stoletja (gl. D. FAR-
LATI — ]J. COLETI, o.c., 467). Medtem ko se Epajnetos v zahodnih martirologijih ne
omenja, nastopa v vzhodnih kot eden od sedemdesetih Kristusovih uéencev in prvi skof
v Kartagini (!); Synax. Eccl. CP Jun. 26 (st. 773, v.30ss.); Jun.30 (st. 785, v.12); Jul. 30
(st. 856, v. 52).

Starejse in bogatejie je izrocilo o sv. Androniku, ki ga Pavel v Rimlj 16,7 omenja
kot svojega rojaka, ki je $e pred njim postal kristjan. O njegovi dejavnosti na sirmij-
skem skofovskem prestolu obstaja povsem nezanesljivo izrocilo (gl. D. FARLATI-]J. CO-
LETI, o.c., 469 ss.). Tudi ta svetnik v zahodnih martirologijih ne nastopa, pa¢ pa se
omenja kot émtoxomog Havvoviag v Symax. Eccl. CP, Jun.30 (st. 785, v. 14); Jul. 30
(st. 856, v. 53 ss.); J. ZEILLER, o. c., 32 meni, da gre za napako prepisovalca; v predlogi
naj bi bil namreé éniox. Znavice.

Povsem legendarno je tudi izrodilo o sv. Elevteriju kot »$kofu Ilirika«. Medtem ko
MH, Apr. 18 (p. 197), passio (gl. H. QUENTIN, Les martyrologes historiques, 256 s.)
ter za njo FLORUS, Apr. 18 (1) (Edit. prat., 65) ter USUARDUS, Apr.18 (1) (p. 214)
postavljajo tega skofa v Rim oz. v Apulijo, se oznacuje kot érloxomog ... ToU TAhupLxol
v izrodilu grike cerkve (Symax. Ecel. CP, Dec.15 (309, v. 6s.)). Oznaka »episcopus
llyrici« v MR, Apr.18 (2) (p. 143), je povzeta po tej tradiciji. Oznaki »Skof Panonije«
in »$kof Ilirika« sta se v 4. stoletju uporabljali (z eno samo izjemo) samo za sirmijske
$kofe (gl. R.BRATOZ, Cerkvenopoliticni in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem
in Akvilejo, ZC 37, 1983, 268).

¥ Edina zelo verjetna, ne pa povsem zanesljiva sled oglejskega vpliva na zgodnjo
sirmijsko cerkev je opazna v formuli elg Ta xataydévie xateddébvrta v veroizpovedi
4. sinode v Sirmiju iz leta 359 (A. HAHN, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln
der alten Kirche, Breslau 1897%, 163 (204)). Tega dodatka sirmijska cerkev ni mogla
dobiti iz Gréije ali Male Azije, temve¢ ga je dobila lahko iz oglejske formule z znadilnim
dodatkom »descendit in inferna« (gl. op. 234, &l. 4). Tako nekako se je glasil dodatek
tudi v latinskem izvirniku sirmijske formule, ki se ni ohranil (prim. PG 67, 306). Avtor
4. sirmijske veroizpovedi, $kof Markus iz Aretuze v Siriji, je ta dodatek vzel iz stare
sirmijske veroizpovedi, ki se ni ohranila. Gl. F. KATTENBUSCH, Das apostolische
Symbol I, Leipzig 1894, 398 op. 2; II, 1900, 898. O ostalih podobnostih med oglejsko in
sirmijsko cerkvijo na dogmati¢nem podrodju, ki niso nujno posledica oglejskega vpliva,
temve¢ morda odraz podobnega razvoja obeh cerkvenih skupnosti, gl. R.BRATOZ,
0. C., 261 s.

8 J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 79—88.

39



Gotovo najmanj pomembno zari$¢e kr$¢anstva v severnojadranske in
vzhodnoalpske pokrajine je bila Salona, mesto z dobrimi pomorskimi
zvezami z deZelami, v katerih se je kr§éanstvo najprej uveljavilo, z Egip-
tom, Sirijo, Malo Azijo in Afriko.?® Salonitansko kr$¢anstvo lahko zasle-
dujemo nekako od sredine 3. stoletja dalje. Poreklo domnevno prvega
salonitanskega $kofa Domnija, ki naj bi priSel v Salono skupaj s svojimi
rojaki iz sirijske Antiohije,*® in Stevilni elementi v salonitanski zgodnje-
kr$¢anski arhitekturi ter materialni kulturi,®* izpri¢ujejo mocne sirske
vplive. Poleg teh so bili navzodi zlasti elementi egipanskega zgodnjega
krsc¢anstva.®® Legendarno izrodilo, da je Domnija posvetil apostol Peter,
je morda odsev zgodnje cerkvenoorganizacijske naslonitve na Rim. Salona
je verjetno Sibko izzarevala kr$¢anstvo neposredno na obravnavano ozem-
lie, ker je bila po kopenskih poteh relativho tezko dostopna in precej
oddaljena. Pa¢ pa je verjetneje, da se je Sirilo kr§éanstvo iz Salone po
obalni in morski poti, zlasti prek Ogleja. Ze v zgodnji dobi so obstajale
tesne vezi med salonitansko in oglejsko cerkveno skupnostjo. Teh ne iz-
pri¢ujeta samo legenda o mucencu Anastaziju, doma iz Ogleja, ki je bil
mucen v Saloni v dobi cesarja Dioklecijana,®® ter porodilo sicer poznih
virov, da je bil v isti dobi oglejski skof Krisogon I, po rodu iz Dalmacije,*
temve¢ zlasti enigmati¢en zapis med podpisniki sinode v Arlesu leta 314
kjer se oglejska udelezenca sinode predstavljata kot »Theodorus episcopus,
Augustun diaconus de civitate Aquilegensium provincia Dalmatia«.®
Omemba daje slutiti tesne cerkvenoorganizacijske vezi med Oglejem in
Salono, edino poznano organizirano kr§¢ansko skupnostjo v Dalmacijj v
tem casu, ki so verjetno odraz starejSe tesne zveze med tema kri¢anskima
skupnostima.®®

29 Gl. Edictum Diocletiani de pretiis 37,4; 12; 24; 26; 42 (ed. S. LAUFFER, Texte und
Kommentare 5, Berlin 1971, 201 ss.); CI 4,33,4 (286).

30 J.ZEILLER, Les origines (Dalm.), 6ss., zlasti 28; F.BULIC-]J. BERVALDI,
Kronotaksa solinskih biskupa, Zagreb 1912/13, 8 ss.; R.EGGER, Forschungen in Sa-
lona I, Wien 1917, 99; II, 1926, 52; A. M. STRGACIC, Krséanstvo (drugi, objavljeni del
disertacije), Sibenik 1941, 5 ss. O zaletkih kriéanstva v Saloni gl. $e E. CECI, I monu-
menti cristiani di Salona, Milano 1963, 63 ss. (z obsezno bibliografijo na str. 291 ss.).

3t R. EGGER, Forschungen IlI, Wien 1939, 114 ss.; E. DYGGVE, History of Saloni-
tan Christianity, Oslo 1951, 100.

32 D, RENDIC-MIOCEVIC, Nekoliko zanimljivib nalaza iz starokriéanskog Solina,
Vjesnik za arheologiju i historiju dalmatinsku 55, 1953, 201 ss.

3 O zvezah med mestoma gl. D. RENDIC-MIOCEVIC, Ricordi aquileiesi nelle
epigrafi di Salona, Studi Aquileiesi, offerti a G.Brusin, Aquileia 1953, 67—81; o mu-
¢encu Anastaziju gl. pogl. 111, 2 (C).

34 Gl op. 435 in pogl. 111, op. 161.

35 Concilia Galliae A. 314 — A. 506 (ed. C. MUNIER, CCSL 148, 1963, 14, v. 17 s.;
16, v. 10s.; 17,v. 10 s.; 18, v. 10 5.; 19, v. 6 5.; 21, v. 8 5.).

3 P.PASCHINI, La chiesa aquileiese ed il periodo delle origini, Udine 1909, 12,
je domneval, da je prvi val kr§¢anstva prispel v Oglej in celotno Benedijo ter Istro iz
Ilirika in Dalmacije.

40



3. Legenda o sv. Mohorju in zacetki kr$éanstva v Ogleju

Z ozirom na dejstvo, da je lezalo obravnavano ozemlje v pretezni
meri ze v predkonstantinski dobi na vplivnem podrocju Ogleja, je vazno
poznavanje izvora, ¢asa nastanka in glavnih znacilnosti zgodnje oglejske
cerkve, kajti Sele od nastanka le-te lahko ra¢unamo z moznostjo $irjenja
kr$¢anstva v severnojadranske in vzhodnoalpske deZele. Vprasanje izvora
in ¢asa nastanka oglejske cerkve, s katerim se na znanstveni podlagi
ukvarjajo zgodovinarji ze priblizno dve stoletji in pol, je izredno zapleteno
in sprico malo$tevilnih in problemati¢nih virov v bistvu neresljivo. V
splosnem prevladuje med strokovnjaki polpretekle in sedanje dobe teza
o dvojnem izvoru oglejskega kr$¢anstva, rimskem in vzhodnem, pri ¢emer
je po mnenju vecine vzhodna sestavina starejsa in v najzgodnejsih obdob-
jih, nekako do prve polovice 3. stoletja, prevladujoéa.’

37 Bibliografija zgodovinskih del o zgodnji oglejski cerkvi je izredno obsezna (gl.
S.PIUSSI, Bibliografia Aquileiese, AAAd 11, 1978, 134—152). Temelje znanstvenemu
proucevanju zaletkov oglejske cerkve in zgodovine te cerkve v celotnem antiénem ob-
dobju sploh je postavil B. M. DE RUBEIS z delom Monumenta Ecclesiae Aquileiensis,
commentario historico-chronologico-critico illustrata, Argentinae 1740 (odslej okrajsano
MEA) ter z veé razpravami v knjigi Dissertationes variae eruditionis sub una capitum
serie collectae, Venetiis 1762. IzhodiS¢no Studijo za moderno raziskovanje zaletkov oglej-
ske cerkve je napisal P. PASCHINI, La chiesa (kot v op.36; v monografiji je dopolnil
rezultate svoje Studije Sulle origini della chiesa d’Aquileia, Rivista di scienze storiche 1,
1904, 24—32, 123—133, 187—197, 283—294, 352—364; razpravo je recenziral med
drugimi tudi F. KOVACIC, O wnajstarejsi zgodovini oglejske cerkve, Voditelj v bogo-
slovnih vedah 7, 1904, 509—510). Paschinijevo delo je v ludi modernih raziskav osvetlil
G. C. MENIS, Pio Paschini e le antichita cristiane del Friuli, Atti del convegno di studio
su Pio Paschini nel centenario della nascitdh 1878—1978, Citta del Vaticano 1978
17—34. Iz moderne italijanske historiografije, ki se intenzivno posvefa vprasanjem iz-
vora in nastanka oglejske cerkve, naj naStejem slededa dela (dela, ki se ti¢ejo predvsem
legende o sv. Mohorju, navajam v op. 39): G.BIASUTTI, Alessandrinita della chiesa
aquileiese primitiva, Jucunda laudatio 3, 1965, 246—262; IDEM, Apertura sul cristiane-
simo primitivo in Aquileia, Udine 1968; IDEM, Otto righe di Rufino, Udine 1970;
IDEM, Agquileia e la chiesa di Alessandria, AAAd 12, 1977, 215—230; S. TAVANO,
Aspetti del primitivo cristianesimo nel Friuli, La religiosita popolare nella valle padana
(Atti del II convegno di studi sul folklore padano), Modena 1965, 383—399; IDEM,
Aquileia cristiana, AAAd 3, 1972, 9 ss.; S. TRAMONTIN, Origini cristiane, Storia
della cultura Veneta I (Dalle origini al Trecento), Vicenza 1976, 102—123; G. CUSCITO,
Cristianesimo antico ad Aquileia e in Istria, Trieste 1977, 39 ss.

Tezo o dvojnem izvoru krianstva v severovzhodni Italiji, rimskem in vzhodnem,
je postavil A. v. HARNACK, Die Mission, 870, ki pa je dajal prednost Sirjenju z Vzhoda
po kopenskih poteh iz velikih balkanskih mest (Sirmija, Soluna in Serdike), kar se nam
z ozirom na eminentno obmorsko lego Ogleja ne zdi verjetno. Medtem ko so starejsi
raziskovalci dajali prednost rimski komponenti zgodnjega oglejskega kricanstva, so zlasti
novejSe raziskave G.Biasuttija pokazale izredno moéno navzocnost vzhodnih, zlasti
aleksandrijskih elementov, Mislim, da je treba upoStevati kot enakovredni obe kompo-
nenti zgodnjega oglejskega kricanstva, ki pa nista so¢asni. Nastanku kr$¢anske skupnosti
v Ogleju v 2. stoletju pod izrazitim vplivom Vzhoda je sledilo v 3. stoletju organizacijsko
oblikovanije le te s posvetitvijo prvega oglejskega $kofa, verjetno s strani rimske stolice,
kar se odseva v legendi o sv. Mohorju.

41



Edini vir, ki sku$a pojasniti nastanek oglejske cerkve, je legenda o
sv. Mohorju (Hermagoru). Ta legenda, po sodbi hagiologov ena najbolj
zapletenih sploh,® je ohranjena v dveh vsebinsko skorajda enakih, a obli-
kovno nekoliko razli¢nih variantah, v rokopisih iz 11. in 12. stoletja.*®
Razlike med obema verzijama niso velike, a jih ne smemo zanemariti.*

3 Gl. MR, 283 n. 4:
S. Hermagora legitur . . .«

3 Najstarejsi ohranjen rokopis legende (vendar ne celotne, saj vsebuje le 12 po-
glavij od 22), napisane v preprostem jeziku, vendar ne brez ob¢utka za literarno izrazanje,
je kodeks st. 4 Biblioteke Guarneriane (San Daniele del Friuli) s konca 11.stoletja, po
katerem je legendo najprej objavil G. VALE, I santi Ermacora e Fortunato nella liturgia
di Aquileia e di Udine, Udine 1910, 14—19 in nato z uvodno $tudijo ter italijanskim
prevodom G. C. MENIS, La Passio dei santi Ermacora e Fortunato nel cod. n. 4 della
biblioteca Guarneriana, Studi di letteratura popolare friulana 1, 1969, 15—49 (kriti¢na
izdaja). Identicen je zapis celotne legende, ki ga vsebujeta kodeks sv. Maksimina iz
Trierja in kodeks $t.13 Svedske kraljice, po katerih je legendo objavil J. PINIUS v
AA SS Julii III, 1867, 240—244. Vsebinsko malo, stilisti¢no bolj se od te (A) variante
razlikuje (B) varianta, ki nam jo posreduje kodeks it. 53 mestne knjiznice v Namurju
iz 12. stoletja, objavljena v AB 2, 1883, 311—316. V tej varianti je legenda stilisti¢no
bolj izdelana in odraza izobrazenega redaktorja. Z nemikim prevodom jo je objavil
R.EGGER, Der heilige Hermagoras. Eine kritische Untersuchung, Klagenfurt 1948,
28—43. Poglavitna literatura: DE RUBEIS, MEA, 3—32; IDEM, Dissertationes, 79—156;
P. PASCHINI, La chiesa, 16—44; IDEM, Le fasi di una leggenda aquileiese, RSCI 8,
1954, 161—184; R.EGGER, o.c. (zadnja tri navedena dela so temeljnega pomena).
Novejéi prikazi stanja raziskav, z nekaterimi vaznimi dopolnitvami: E. MARCON,
Sant’Ermagora protovescovo e martire di Aquileia, Gorizia 1958; G.BIASUTTI, La
tradizione marciana aquileiese, Udine 1959; S. TAVANO, Appunti per il nuovo »Pro-
prium« aquileiese-goriziano, Studi Goriziani 39, 1966, 165 ss.; IDEM, Il culto di San
Marco a Grado, Scritti storici in memoria di P. L. Zovatto, Milano 1972, 201—219;
M. P. BILLANOVICH, Appunti di agiografia aquileiese, RSCI 30, 1976, 5 ss.; G. CU-
SCITO, Cristianesimo antico, 19—39; G. C. MENIS, Pio Paschini (kot v op.37); A. NIE-
RO, I martiri aquileiesi, AAAd 22, 1982, 166 s. Dela, ki se ti¢ejo le dolocenih aspektov
legende, so navedena v op.90. Slovenska literatura: M. MIKLAVCIC, Hermogenes —
Hermagoras, Zbornik razprav teoloske fakultete v Ljubljani 1962, 363—367; LS 3,
1972, 100—102. Gotovo najvecji pomen za poznavanje legende in njenega vpliva na
Slovenskem ima njen zapis v Stiskem (Ljubljanskem) rokopisu iz prve polovice 15. sto-
letja (gl. M. KOS, Srednjeveski rokopisi v Sloveniji, Ljubljana 1931, Ms. 24 (141), p. 44
= Katalog rokopisov Narodne in univerzitetne knjifnice v Ljubljani, Ljubljana 1980,
Ms. 141), po katerem jo s prevodom objavljamo v prilogi L.

4 Vsebinske razlike med A in B varianto legende:

c. A (MENIS, La Passio, 22 ss.) B (AB 2, 1883, 311 ss.)

»Vix aliud usquam implicatius inveneris quam quod de

1 »divisio apostolorume

2 Nelogi¢nost: Marko najprej z dotikom
ozdravi Ataulfa gobavosti, pozneje ga
krsti in takrat »ommnis lepra eius mun-
data est«.

3 factus est prothon episcopus Italiae

3 ad urbem civitatis Aquilegie

3 seniores et levitas ordinavit et post hec
ad civitatem tergestinam presbiterum
et diaconum direxit et per alias civi-

42

Marko najprej Ataulfa ozdravi goba-
vosti, nato ga krsti.

4 factus est episcopus provinciae Italiae

4 ad urbem Aquileiam

4 presbyteros et levitas ordinavit quos
ad civitatem Tergestinam et per alias
civitates direxit,



4

5

5

6
6

oo~

10

10
1

—

12

14

15

15

19

21
22

tates similiter faciebat. Hec agebatur
in urbe Aquilegie que ex civitatibus
Italie prima.

Hermacoras . .. per orationem demonia
ab obsessis corporibus eicere infirmos
curare et cecis facto xristi signaculo
super octilos eorum visum reddebat.
paganorum autem insania confunde-
batur

prefefecto agente Agrippa qui fuit filins
fratris ipsius Neronis

Agrippa . .. direxit presidem Sevastum
nomine

H. dixit omni clero. Viri fratres . ..

H. moli in se sklicuje na apostole

tale accepi praeceptum. ut si invenero
viros ac mulieres... in te correctio-
nem . .. faciam. Sicut et omnes faciunt
provinciae

(deus) qui iubet celo dare pluviam, qui
solem suum oriri facit

diis thura offerre

anima mea . .. in paradisum collocatur
peioribus penis torqueri

H. odgovori na groznjo

aculeo suspendi . . . pendens in ligno
praeses iussit de aculeo submitti et in
carcerem recludi

H. prosi Boga, ne boji se torture

praecepit s. H. venire presbyterum cum
diacone suo, qui et baptizavit eum (sc.
Pontianum)

cucurrit ad carcerem universus populus.
et multi clarissimi viri

confundebatur paganorum insania

(AA SS Jul. III, 243) Poganski sveceniki
primerjajo H. aktivnost z delom sv. Pe-
tra v Rimu; magnifici viri ad eum con-
currebant in carcerem ... omnis clerus
ejus

Cuidam vero magnificus ipsius civitatis,
G. nomine

— 18 dialog Gregorij — H., opis
ozdravljenja obsedenca

Fortunatum archidiaconum, discipulum
suum (kot arhidiakon e v c. 20, 21 bis,
22)

sacerdotes paganorum

trupli mucencev pokopljeta Gregorij in
Aleksandrija.

5 Hermagoras diversis polleret miraculis.

5 paganorum autem insania minuebatur

6 Agrippa qui fuit frater Herodis

6 directus est ab eis (sc. Nerone et Agrip-
pa) praeses nomine Sevastus

7 H. se accersiri, suo et fratrum suorum
gemitut . . .

8 hoc edicto principum

9 H. se no¢ in dan trudi za Sirjenje
kric¢anske skupnosti.

10 poenis voracibus depasci

10 singulis ejus membris emortuis, solum

os vivebat

10 equuleo appendi
11 praeses illum equuleo depositum jussit

carcere recludi

11 H. prosi Boga, Zeli si smrti, ker se boji,

da ne bo vzdrzal torture.

13 H. krsti Pontijana

13 cucurrit ad carcerem universus populus

detestabatur paganorum insaniam

14 multitudine populi . . . accedente

14 quidam Gregorius dictus

15 — 18 kratek povzetek dejanja

19 Fortunatum discipulum suum

21 sacerdotes templorum
22 trupli mudencev pokopljejo Pontijan,

Gregorij in Aleksandrija
43



Ob primerjavi obeh verzij opazimo, da prva (A) verzija bolj poudarja
vlogo Ogleja, da je v njej cerkvenopoliti¢na tendenca bolj izrazita. Evan-
gelist Marko se v njej oznaduje kot prvi udenec apostola Petra, Mohor
kot prvi skof Italije, Oglej kot prvo mesto v Italiji. V drugi (B) verziji je
teznja po primatu oglejske cerkve manj vpadljiva. Avtor prve verzije
je $e z nekaj potezami skusal poudariti oglejski primat na podlagi naj-
tesnejdih vezi z Rimom; z legendo o apostolih, poudarjajo¢ neposredno
kontinuiteto Sirjenja kriéanstva od Jezusove smrti in vstajenja, ki z razma-
kom ene generacije doseze Oglej; s predstavo, da je Oglej tako reko¢
héerka mesta Rima, saj je njegova mestna uprava »filijala« rimske mestne
uprave. Ne smemo zanemariti podrobnosti, da prva verzija govori o
preganjanju kristjanov po celem cesarstvu, ne le v Rimu in Ogleju.

Z ozirom na Cas nastanka besedila legende, o ¢emer bomo govorili
pozneje, lahko sklepamo, da je prva verzija Cisti odraz aspiracij oglejske
cerkve, ki lezi v »provinci Avstriji«, medtem ko je druga verzija z bolj
previdnim in zadrZanim formuliranjem odraz cerkvene politike patriarhata
v Gradezu, Novem Ogleju, ki lezi v »provinci Istri«.

Vsebinsko se deli legenda na dva po zunanjem obsegu zelo neenaka
dela: na kratko, vendar zgodovinsko izredno vplivno legendo o apostolatu
evangelista Marka v Ogleju (pog. 1—3), in na obsezno legendo o delo-
vanju in muceniStvu prvega oglejskega Skofa Mohorja (pogl. 4—22).
Kratka vsebina legende, postavljene v dobo cesarja Nerona:*!

Apostol Peter je poslal iz Rima svojega ucenca Marka, Ze temeljito po-
ucenega o Kristusovih naukih, v Oglej, mesto v »provinci Avstriji« (B: Istri).**

# Markov apostolat in Mohorjevo delovanje v Ogleju (c. 1—5) sta postavljena
v ¢as pred Neronovim preganjanjem kristjanov, Mohorjevo mucenistvo pa v ¢as po
usmrtitvi sv. Petra (c. 6—22). Gl. DE RUBEIS, MEA, 29 s.

42 Oglej se oznaluje s terminom urbs (c. 1;4; tako se oznaduje tudi Rim, c. 1;46)
in civitas (c. 1 bis; 5 (B-6), tako kot civitas Tergestina et aliae civitates, c¢. A-3 oz. B-4)
Terminolodko nejasnost povecujeta dve mesti v c. A-3: »ad urbem civitatis Aquilegie«,
»in urbe Aquilegia que ex civitatibus Italie prima«. Oba termina, urbs in civitas, ustre-
zata rabi v pozni antiki in zgodnjem srednjem veku in se za Oglej uporabljata sino-
nimno.

Oznaka, da gre za mesto v provinci Avstriji (A-1) oz. Istri (B-1), kaZe na pozen
nastanek legende. Termin Auwustria se je uporabljal v langobardski dobi v oZjem smislu
za Furlanijo, v Sirfem tudi za Benelijo (torej za nekdanjo 10. regijo brez Istre), kot
oznaka za vzhodni del langobardskega kraljestva (gl. DE RUBEIS, MEA, 6 s.,
224—226; C. G. MOR, »Civitas Austriae«: postille al diploma carolino per il patriarca
Paolino (797), MSF 56, 1976, 72—80). Oznaka, da gre za mesto v Istri (B), ima morda
protilangobardsko ost in ustreza duhu gradeske cerkvene politike v 7. in 8. stoletju.

Termin Italia (A-3; B-4 in 5) se je v pozni antiki uporabljal v SirSem smislu za
severno Italijo, v oZjem smislu tudi samo za Benelijo in Istro (DE RUBEIS, MEA, 6;
L. CRACCO RUGGINI, Economia e societd nell’sItalia annonaria«, Milano 1961, 286).
Samo v tem smislu je oznaka Ogleja kot najvedjega mesta Italije (A-3) pravilna, saj
pokriva Istro in »Avstrijo« skupaj, sicer pa pomeni izigravanje vloge konkurenénih
mest, Milana in Ravene.

44



Marko je ob prihodu v Oglej ob zahodnih mestnih vratih sredal mladega
gobavca Ataulfa, sina mestnega veljaka Ulfa, in ga z dotikom na ¢udeZen nadin
ozdravil.*® Mladeni¢ je o ozdravljenju takoj sporodil oéetu, ki je z mnozico
me$éanov priSel k Marku, se z drugimi vred spreobrnil in se dal krstiti.
Marko je nekaj let uspesno Siril kriéanstvo v mestu, nato je skrivaj zelel
oditi v Rim k apostolu Petru. Pokristjanjeno ljudstvo ga je prosilo, naj $e
ostane ali vsaj dolo¢i svojega naslednika. Marko je predlagal, naj sami
izberejo primernega cloveka, nakar so ti izbrali mladega Mohorja. Mohor
je nato odSel z Markom v Rim, kjer ga je apostol posvetil za $kofa
»province Italije«.* Po povratku v Oglej je organiziral cerkveno skupnost,
imenoval diakone in levite ter jih poslal v Trst in druga mesta. Mohor je

% C. A-2 oz. B-1;3. Edino sprejemljivo razlago teh dveh nedvomno germanskih
imen je dal R.EGGER, o.c., 58 s.; za imenom Ataulf se skriva gotski kralj, Alarihov
svak, ki je imel zveze z Oglejem, ime Ulfius pa iz drugih virov ni poznano. Gobavost
v severni Italiji in sploh v evropskem delu cesarstva nam za 1. stoletje ni poznana, v pozni
antiki pa ni bila izjemen pojav. Za podroéje Milana jo omenja EUGIPPIUS, Vita s. Se-
verini 26,1 (izd. R.BRATOZ, Ljubljana 1982, 250 in koment. na str. 382 s.). Za Oglej
je ne moremo dokazati. CHROMATIUS, Tractatus XXXVII in Math. 8,2—4 (edd.
R.ETAIX — ]J.LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 377 ss.) ne osvetljuje lokalnih oglejskih
razmer, temved le razlaga Kristusovo ozdravitev gobavca. Porodilo legende o Kancijih,
da so omenjeni svetniki v Ogleju zdravili gobavce (leprosos mundabant, Passio Cant. 3,
AA SS Mai VII, 1866, 421 F) je legendarno in zato povsem nezanesljivo, saj se ta ¢udez
omenja v legendi obenem z drugimi kot imitacija Kristusovih ¢udeznih ozdravitev.

Na izviren, vendar ne zanesljiv nadin, je povezal ime germanskega kralja Ataulfa
z gobavostjo G. BIASUTT]I, La tradizione, 18 s.: pred Atilovim pohodom in razrufenjem
Ogleja naj bi ime germanskega kralja Ataulfa v ljudski predstavi postalo sinonim za
gobavost kot najhuj$o med nesre¢ami. Na tej osnovi datira nastanek legende v dobo
400—450. Vendar je treba poudariti, da Ataulfov pohod v Italijo e zdaleé ni povzroéil
takega razdejanja kakor Atilov in za Oglej sam sploh ni bil usodnega pomena (gl.
Y. M. DUVAL, Aquilée sur la route des invasions (350—452), AAAd 9, 1976, 284 ss.);
njegovo alegori¢no enadenje z gobavostjo tudi zato ni verjetno, ker je Ataulf veljal za
prijatelja Rimljanov in je bil nekaj ¢asa zaveznik cesarja Honorija, svojega svaka (gl.
PLRE II, 176 ss.). Edini »greh«, ki bi mogel postati podlaga nenaklonjenemu izrodilu
med romanskim prebivalstvom, je bila njegova teinja, da bi »obliterato Romano nomi-
ne... Gothorum imperium et faceret et vocaret; essetque... Gothia quod Romania
fuisset« (OROSIUS, Historiae 7,43, PL 31, 1172). V tej svoji teznji je spominjal na
cesarja Galerija, najhujSega preganjalca kristjanov, ki je zelel rimsko cesarstvo pre-
imenovati v daansko (LACTANTIUS, De mortibus persecutorum 27,8; ed J. MOREAU,
SC 39, 1954, 109; 361 s.; prim. W.SUERBAUM, Vom antiken zum frithmittelalterlichen
Staatsbegriff, Miinster 19773, 223 ss.). Nezanesljivost Biasuttijeve razlage povecuje Se
dejstvo, da nastopa v legendi Ataulf kot pozitivha osebnost, kot prvi Oglejec, ki se je
spreobrnil h kri¢anstvu, kar bi ustrezalo lahko le pozitivnemu izrocilu o njegovi oseb-
nosti.

4 C. A-3 oz. B-4. Znadilnost izvolitve in posvetitve prvega legendarnega oglejskega
gkofa Mohorja: Marko ni postavil za $kofa kakega svojega ucenca, temve¢ je samo pred-
lagal pokristjanjenemu ljudstvu, da je izvolilo iz svojih vrst vrednega naslednika. Tega
je nato posvetil apostol Peter v Rimu, kar je verjetno odraz zelo zgodnje cerkveno-
organizacijske odvisnosti Ogleja od Rima (prim. op. 174). Markova pooblastila v Ogleju
naj bi torej bila majhna, dasi je imel $kofovsko palico (c.1). Potek druge Skofovske
izvolitve, ki se omenja v legendi (c.19), je bil bistveno drugalen od prve: zbor
klerikov je predlagal, da Mohor dolodi naslednika, nakar je ta izbral za naslednika

45



uspesno opravljal apostolat, s ¢udezi si je pridobil sloves ne le v Ogleju,
temve¢ tudi med vsem prebivalstvom »province Italije«, zaradi cesar so ga
pogani zasovrazili (pogl. 4—35).

Tedaj je priel iz Rima v Oglej po nalogu rimskega prefekta, Nero-
novega neaka Agripa, novi cesarski namestnik Sevast.*® Poganski sveceniki,
prizadeti, ker je zaradi Mohorja poganski kult zelo opesal, so skofa zatozili
pri novem upravniku, ki je, v strahu, da ne bi padel v nemilost pri cesarju,
odredil aretacijo (pogl. 6).*¢ Mohorja so po molitvi odvedli k Sevastu (pogl.
7). Sledilo je izpraSevanje (pogl. 8—9), mucenje in je¢a (pogl. 10—11). V
je¢i je Mohor spreobrnil jeéarja Pontijana in je prek njega znova zasejal
versko vnemo med ljudstvo (pogl. 12—13). Ponovno so poganski sveceniki
posredovali pri Sevastu, naj kaj ukrene, medtem ko se je ljudstvo v vse ve¢jem
Stevilu zgrinjalo k jedi (pogl. 14). Mohor je iz jece na ¢udeZen naédin ozdravil
obsedenosti sina nekega Gregorija in ga z ocetom spreobrnil (pogl. 15—18),
nato je postavil za svojega naslednika Fortunata (pogl. 19). Zatem je ozdravil
slepote neko matrono Aleksandrijo (pogl. 20). Sevast je nato vrgel v jeo
tudi Fortunata. Oba, Mohor in Fortunat, sta iz jefe $irila krécanstvo med
ljudstvom, ki se je mnozi¢no zgrinjalo k njima. Na ponovno posredovanje
in groznje poganskih svecenikov je Sevast poslal rablja, ki je Mohorja in
Fortunata pono¢i obglavil (pogl. 21). Njuni trupli so jear Pontijan, Gregorij
in Aleksandrija $e iste no¢i odnesli in ju pokopali po kricanskem obicaju
na posestvu matrone Aleksandrije izven mestnega obzidja. Ob njunem

in tako reko¢ postavil za dedi¢a svojega uéenca Fortunata. Vloga ljudstva, ki je bila
v prvem primeru odlocilna, je bila v drugem primeru zanemarljiva. Prim. H. LECLERCQ,
Elections épiscopales, DACL 4/2, 1921, 2618 ss.

4 Ime rimskega prefekta Agripa, »sina brata samega Nerona« (A-5), je izmisljeno,
saj je bil zadnja leta Neronove vlade rimski prefekt Vespazijanov brat Flavius Sabinus,
med rimskimi prefekti pa ni nobenega Agripa. Ime oglejskega »prefekta« Sevasta je zelo
redko, vendar naletimo nanj tudi v pristnih poroéilih o mucencih (Acta ss. martyrum
Tarachi, Probi, et Andronici, za dobo okrog leta 304; Th. RUINART, Acta martyrum,
Ratisbonae 1859, 451 ss.), zato ni nujno, da gre za metaforo, za katero naj bi se skrival
cesarski pridevek sebastos-augustus, kot meni R.EGGER, o.c., 25. Izpeljanke iz tega
imena (Sebastius, Sebastianus) niso bile v pozni antiki nobena redkost (PLRE I, 811 ss.;
II, 983ss.). Kot cesarski namestnik (c.6: praefecturam administraret; terminologija
spominja na praefecturo urbi, kar je v primeru Ogleja popoln nesmisel) s pravico
sodstva se oznacuje z anahronisti¢nim, dobi Dioklecijanovih preganjanj ustreznim ter-
minom praeses (c.6 ter; 7; 8; 9 bis; 10 bis; 11 bis, 14 bis; 21), v sodniski funkciji kot
iudex (6; 10; 14; 21). Pozornosti vredna je oznaka rimskega prefekta Agripa kot »brata
Heroda« (B-6) oz. »sina Herodovega brata« (AA SS Jul. III, 1867, 241—C; po sandaniel-
skem kodeksu »sina Neronovega brata«; prim. op. 40). Oznaka nas spominja na kontakt
judovskega kralja Heroda (prek njegovih dveh sinov) s cesarjem Avgustom (gr. Sebastds)
v Ogleju 1. 10 pred Kristusom (JOSEPHUS, Antiquitates Iudaicae 16, 90 (ed. R. MAR-
CUS-A. WIKGREN, LCL/VII, 1969, 242; A. CALDERINI, Agquileia romana, Milano
1930, 33). Ni izklju¢eno, da omemba Heroda oz. Herodovega sina v oglejski legendi
vsebuje reminiscenco na ta dogodek.

4 Motiv je opisan dokaj realno. O pe$anju poganskega kulta zaradi Sirjenje
kricanstva poroc¢a PLINIUS, Epistulae 10,96,10 (ed. B. RADICE, LCL 1975, 290). Zaradi
tega so bili poganski sveceniki pogosto iniciatorji preganjanj kristjanov (prim. LACTAN-
TIUS, De mortibus persecutorum 10 (ed. ]. MOREAU, SC 39, 1954, 88s.); THEO-
PHANES, Chronographia, A. M. 5794 (ed. C. DE BOOR, Lipsiae 1883, 9.)).

46



grobu so $tevilni verni doscgli ozdravljenje. Datum njune mudeniske smrti:

12. julij (pogl. 22).

Legenda je splet verjetnih, moznih, neverjetnih, anahronisti¢nih in
nelogi¢nih sestavin, ki so v izraziti prevladi, zato so jo cerkveni zgodovinarji
ze zgodaj oznacili kot potvorbo brez zgodovinske vrednosti.*

Najbolj ocitni nesmisli, ki so obenem glavne sestavine legende, so
sledeci: Markov apostolat v Ogleju, za katerega nimamo nikakrine opore
pri anti¢nih piscih,*® je casovno postavljen celo kot »prima sors« pred
njegovim delovanjem v Aleksandriji, o katerem sega ne povsem zanesljivo
izrodilo v antiko.*® Ceprav je Marko po legendi priSel v Oglej s $kofovsko
palico (baculum pontificatus), ni postal $kof. Nerazumljiv, absurden
element legende je porocilo, da je hotel skrivaj zapustiti svojo versko
skupnost.®® Ceprav je imel $kofovsko palico, oglejski skupnosti pred po-
vratkom v Rim ni mogel postaviti $kofa, temvec je moral Mohor kot njegov
naslednik dobiti skofovsko palico in posveéenje v Rimu od apostola Petra.®
Terminologija za rimski upravni aparat in upravno razdelitev je deloma
povsem napacna, deloma pa anahronisti¢na za razdobje od ve¢ stoletij do

47 M. L. TILLEMONT, Memoires pour servir a I'histoire ecclesiastique des six
premiers siecles 11, A Venise 17322, n. IV (p. 497 s., 507 s.).

48 Jz antike imamo le eno dokaj pozno in zato nezanesljivo porocdilo o Markovem
delovanju v Italiji, ki ga posreduje GREGORIUS THEOLOGUS, Oratio 33,11 (PG
36, 228).

Z izjemo oglejsko-beneskega izro¢ila tudi v srednjem veku nobeno izrodilo ne
porofa o Markovem prihodu v Oglej. V zahodnem izrolilu se omenja njegovo delovanje
v Rimu in Aleksandriji (FLORUS, Apr. 25 (1 bis) (Edit. prat., 71); USUARDUS, Apr. 25
(2) (p. 218); MR, Apr. 25 (1) (155), v vzhodnem pa samo njegovo delovanje v Aleksandriji
ter v ve¢ drugih mestih v Egiptu, Libiji in Kirenajki (Synax. Eccl. CP, Apr. 25 (627 ss.)),
tako kakor v legendi o sv. Marku (gl. H. QUENTIN, Les mart. hist., 83 s.).

4 DE RUBEIS, MEA, 7 s; IDEM, Dissertationes, 132 s. (avtor postavlja oglejski apo-
stolat Marka za aleksandrijskim, vendar obenem opravi¢uje njegovo histori¢nost);
porotilo, da je Marko zanesel kri¢anstvo v Aleksandrijo, naj bi nastalo okrog leta 200,
zastopa pa ga na podlagi starejSih virov EUSEBIUS, H.E. 2,16,1 (ed. G. BARDY, SC 31,
1952, 71); IDEM, Chronica, ad ann.42 (PG 19, 539) ter za njim prevajalca RUFINUS,
H. E. (ibidem) (ed. Th. MOMMSEN, GCS 9/1, 1903, 141) in HIERONYMUS, Chronicon,
ad ann.43 (ed. R. HELM, GCS 47, 19562, 179). Ker ga ne poznata niti Klemens niti
Origen, ga moremo oceniti za nezanesljivo (gl. A. NIERO, Marco, Evangelista, BS
8, 1966, 717). Razumljivo je, da je predstava o ¢asovinem primatu Markovega oglejskega
apostolata pred aleksandrijskim navzo¢a v nekaterih srednjeveskih virih, izhajajolih z
oglejskega ali beneSkega podrocja: PAULUS DIACONUS (gl. op. 65); PAULINUS (op.
66); ANONYMUS (ibidem); Origo civitatum lItaliae seu Venetiarum, ed. sec. 3 (ed. R.
CESSI, Roma 1933, 82); DANDULUS, Chronica, A.49—62 (ed. E. PASTORELLO, RIS
12/1, Bologna 1938, 11s.). Gl. tudi DE RUBEIS, Dissertationes, 107—123. Edini realen
element legende je poudarjanje tesne zveze med Markom in Petrom. Cela vrsta cerkvenih
ofetov od Ireneja dalje imenuje Marka najblizjega sodelavca in uenca apostola Petra
(gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod, 199).

5 (. 3; prim. DE RUBEIS, Dissertationes, 138 ss.

LA B



pol tisocletja in ved.® Ni znano, da bi preganjanje kristjanov pod Neronom
poleg Rima zajelo tudi druga mesta v Italiji ali celo vso rimsko drZavo,
prav tako je anahronisti¢no poroéilo, da je bil za to izdan poseben
edikt.®® Potek zaslievanja in mudenja $kofa Mohorja je opisan brez
vsakrs$ne izvirnosti: dialogi so stereotipni, mudilna sredstva standardna;*
da je dialog ocitno povzet po nekem mudeniskem porodilu, ki se nanaga
na dobo tetrarhije, kaZe formulacija v drugi (B) verziji, v kateri se omenja
»edikt cesarjev«.”® Ena od nenavadnih, gotovo pretiranih potez legende,
je poudarjanje popolne iniciative poganskega sveceniStva pri preganjanju
kristjanov. Cesarjev namestnik v Ogleju nastopa kot Sibka osebnost, ki
spri¢o pritiskov poganskega sveceniStva (ta se omenja kar Stirikrat), v
strahu za svojo kariero (sveceniki mu grozijo, da ga bodo ovadili pri
cesarju, ¢e ne bo nastopil ostreje proti kristjanom, na koncu mu grozijo
celo s kamenjanjem), kot visok drzavni funkcionar z velikimi pooblastili
povsem odpove. Mohorja in Fortunata se niti ne upa usmrtiti podnevi.®®
Ena Markova in dve Mohorjevi ¢udezni ozdravitvi so povsem stereotipne.
Zdravilna sredstva, trdna vera prizadetega, znamenje kriza in tridnevni
post, spominjajo na opise ¢udezev v svetniskih zivljenjepisih.5" Stereotipna

52 Termina »praeses« za cesarskega namestnika (pravilneje bi bilo »corrector«) in
»provincia« za Benedijo in Istro ustrezata stanju po Dioklecijanovi upravni reformi (gl.
C.BUTTAZZONI, Del governo provinciale Romano nella Venezia ed Istria, Archeografo
triestino n.s. 1, 1869/70, 25—84, zlasti 42ss. in 60ss.; L. CANTARELLI, La diocesi
italiciana da Diocleziano alla fine dell'impero occidentale, Roma 19642, 27—43; T.D.
BARNES, The new empire od Diocletian and Constantine, Cambridge (Mass.) —
London 1982, 161s.), termini »urbs« in »civitas« za Oglej ter »ltalia« za severno
Italijo celotni pozni antiki, termin »provincia Austria«< pa gotovo ni mogel biti v uporabi
pred koncem 6. stoletja v langobarski Italiji (gl. op. 42).

53 Nobenega dokaza ni, da se je Neronovo preganjanje razdirilo izven Rima (gl. A.
FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 1, Torino 1976% 365 (231); R.BRATOZ, ZC
37, 1983, 137). Oznaka preganjanja kristjanov »po vseh provincah« (c. A-7) na osnovi
edikta (B-8) ustreza preganjanjem od Decija dalje. O preganjanju pod Neronom gl.
A. WLOSOK, Rom wund die Christen, Stuttgart 1970, 7—26; P.KERESZTES, The
Imperial Roman Government and the Christian Church 1. From Nero to the Severi,
ANRW II, 23, 1, 1979, 247—257.

5 Znadilnost dialoga med Sevastom in Mohorjem je, da Sevast, tako kot poganski
svedeniki, ve za Kristusa (dasi ga izrecno ne imenuje, c. 6;8) in za Petrovo smrt na krizu
(c. 8; A-14). Mucilna sredstva so §ibanje, »equuleus«, v zadnji fazi praskanje z Zeleznimi
kavlji in ogenj (. 10).

% C.B-8.

3 Pritiski in groZnje poganskega sveleniStva (sacerdotes idolorum, s.templorum)
se v stopnjevani obliki, na koncu celo kot groZnja s kamenjanjem, omenjejo na sledecih
mestih: ¢. 6; 11; 14; 21. Ceprav vloge poganskega sveCeniStva ne smemo podcenjevati
(prim. op. 46), je tak njegov vpliv nerealen.

57 Marko je ozdravil gobavca (c.2), Mohor obsedenca (c. 15—18) in slepo Zensko
(c. 20). Vse tri ozdravitve spominjajo na Jezusove ozdravitve (Mt 8,2—4; 8,28 ss.; 9,27 ss.).
Znamenje kriZa (c. 20) je veljalo za zdravilno sredstvo, tridnevni post za zdravilno sred-
stvo in kot priprava na krst (c. 15—18; 20).

48



1. Posvetitev sv. Mohorja za prvega oglejskega skofa



2. Oglejske device mucenke



so imena posameznih kristjanov (jecar Pontijan, Gregorij, Aleksandrija),?®
prav tako so stereotipne omembe posamiénih objektov v mestu in njegovi
blizini (zahodna mestna vrata, poganski templji, namestnikova palaca,
je¢a, do katere je imelo ljudstvo neverjetno lahek dostop, obzidje, zem-
ljid¢e zunaj obzidja).?® Objekti kri¢anskega kulta se ne omenjajo, dasi je
kréanska skupnost Zivela Ze vel let in je imela izgrajeno cerkveno hierar-
hijo (prezbiterje, diakone, levite, »ves kler«).® Po pripovedi legende naj
bi bilo prebivalstvo mesta (populus) tako rekoé v celoti pokristjanjeno;
pokristjanjenje naj bi zajelo tudi podezZelje, skratka vse prebivalstvo »pro-
vince Italije«.®” Od krS¢anstvu nasprotnih sil se omenjajo zlasti poganski
sveceniki, pogani, vojaki, jeCar in rabel;.®?

Ob mnozici neverjetnih sestavin so le redke take, ki bi kazale na
dobro tradicijo,® izhajajo¢o ne iz Neronove dobe, temveé kvedjemu iz
3. ali zacdetka 4. stoletja. Te sestavine bi mogle dati $ibko podlago za
misel, da legenda le temelji na avtenti¢nem izrocilu: ime mudenca, termin
»correctio« za postopek proti kristjanom, postopek proti vodilnemu kleru,
ne pa proti vsemu krS¢anskemu prebivalstvu, obtozbe, da kristjani z ma-
gijo zapeljujejo ljudi, prezesova zahteva, da Mohor s kadilom pocasti
bogove.%

Histori¢na izpovednost legende je odvisna od ¢asa in okoli$éin njenega
nastanka. Pri iskanju odgovora na to vprasanje moramo razlikovati dva
pojma: legendo kot idejo in legendo v nam znani literarizirani obliki.
Slednja je bila gotovo razsirjena Sele v karolinski dobi. Prvi¢ naletimo
na njen odsev v osemdesetih letih 8. stoletja pri Pavlu Diakonu® in nato

%8 C.13;18; 20.

5 C.2;6;6;11; 22,

0 C.A-3;. 4; A-6; 18; termin »archidiaconus« (c. A-19; 20; 21 bis; 22) sretamo
najprej okrog leta 370 (OPTATUS, De schismate Donatistarum 1,16 (PL 11, 916)).

ol C 5

82 C.5; 6; 13; 21; gl. op. 56.

63 Prim, De RUBEIS, Dissertationes, 128 ss.

8 C.A-7. Termin »corrigere« za postopke proti kristjanom je uporabljal Ze PLI-
NIUS, Epistulae 10,96,10 (kot v op.46; gl.5¢ R.FREUDENBERGER, Das Verhalten
der rémischen Behorden gegen die Christen im 2. Jabrhundert, dargestellt am Brief des
Plinius an Trajan und den Reskripten Trajans und Hadrians, Miinchen 1969% 176 ss.).
Obtozbe zaradi magije s strani poganskih svecenikov (c. 6; 11; A-14; A-21), ki se nanasajo
na kri¢anske liturgi¢ne obrede, so prav tako avtenti¢en element legende (prim.A.
FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 1, 358 (512s.); R. FREUDENBERGER, o.c.,
165), obtoibe zaradi zapeljevanja (seductio; c.6; 8; 11; 21) spominjajo na zakon
cesarja Marka Avrelija (D. 48,19,30), ki se je verjetno uporabljal tudi proti kristjanom.
O Zrtvovanju s kadilom (A-7) in vinom v zgodnji cesarski dobi gl. R. FREUDENBERGER,
0.C., 124 ss.

85 PAULUS, Liber de episcopis Mettensibus (ed. G.H. PERTZ, MGH Scriptores II,
1829, 261): »Igitur cum Romam pervenisset (sc.s. Petrus) ... Tunc denique Apollinarem
Ravennam, Leucium Brundisium, Anatolium Mediolanum misit. Marcum vero, qui
praecipuus inter eius discipulos habebatur, Aquilegiam destinavit, quibus cum Herma-
goram, suum comitem, Marcus praefecisset, ad beatum Petrum reversus, ab eo
nibhilominus, Alexandriam missus est.«

4  Acta ecclesiastia 8 49



okrog leta 800 v himni v ¢ast sv. Marku, ki jo je napisal oglejski patriarh
Pavlin.®® V aktih sinode v Mantovi leta 827 —— leto pred prenosom
relikvij sv. Marka iz Aleksandrije v Benetke®” — ki se v nekaterih potezah
presenetljivo ujemajo s formulacijami legende, se omenjajo »sacrae
litterae«, ki jih hrani oglejska cerkev, z zapisom legende, ki je oéitno vse-
boval vse politiéne poudarke: oglejska cerkev se omenja kot najstarejsa
v Italiji, Mohor po ¢asu investitutre in zato ocitno tudi po rangu kot prvi
$kof Italije, kakor je tudi Oglej prvo mesto v Italiji. Na podlagi te legende,
ki jo je priznavala tudi gradeska cerkev, je oglejski patriarh Maksencij,
ob poudarjanju zvestobe rimski cerkvi, utemeljene z »rimskim« izvorom
oglejske cerkve, zmagal v sporu z gradeskim patriarhom.®® Zaradi uje-
manja nekaterih znadilnih formulacij in poudarkov med sinodalnimi akti
in ohranjenim zapisom legende lahko sklepamo, da je slednji nastal
priblizno v ¢asu sinode, pri ¢emer ostaja ¢asovno zaporedje nastanka obeh
dokumentov nereSen problem.®® Na odsev legende, ki je postala temelj
cerkvenopoliti¢ne samozavesti oglejskih patriarhov, naletimo v raznih

8 PAULINUS, Carmina 8 (ed. E. DUEMMLER, MGH Poetae Latini medii aevi I/1,
1880, 140; omenja se samo Markov apostolat, ne pa Mohorjevo delovanje); legendo je
sredi 9. stoletja povzel ANONYMUS, Carmen de Aquilegia numquam restauranda (ed.
E.DUEMMLER, MGH Poetae Lat.med. aevi 1I/2, 1884, 151; omenja se Markov apostolat,
Mohorjevo delovanje, Mohorjeva in Fortunatova muceniska smrt).

97 Dogodek je nedvomno ugodno vplival na razvoj legende; gl. N. McCLEARY,
Note storiche ed archeologiche sul testo della »Translatio sancti Marci<, MSF 27/28/29,
1931/32/33, 223—264; DANDULUS, Chronica, A.828 (cit.ed., 147); S. TAVANO, Il
culto (kot v op.39), 205 s. meni, da je bil prenos relikvij sv. Marka v Benetke reakcija
na poraz Gradeza v boju z Oglejem na mantovanski sinodi.

% Concilium Mantuanum a. 827 (ed. A, WERMINGHOFF, MGH ches 111, 2, 1906,
583—589): »’Nos, qui veritate perfecta invenimus a beato evangelista Marco, . .. necnon
ab elegantissimo Hermachora Aquileiensem aecclesiam pre omnibus Italiae in Christi
fide prius fundatam esse et pastoralem ibi semper curam servatam et sanctorum aposto-
lorum sanctae Romanae aecclesiae doctrinis imbuta atque ipsam semper eius fuisse
discipulam et peculiarem ac vicariam in omnibus, quemadmodum insertum in eiusdem
Agquileiensis aecclesiae comperimus sacris litteris’ (p. 585) ... Beatissimus igitur Marcus
evangelista, Aquileiae residens, vultum beati Petri apostoli videre desiderans, Romam
urbem regrediens et secum elegantem virum, Hermachoram nomine, ab omni electum
clero et populo deferens et ab ipso beato Petro apostolo Aquileiae urbis ordinatus et
constitutus est pontifex. Deinde Hermachoram proton Italiae pontificem constituit . . .
Aquileiae civitati, quae caput et prima est totius Italiae ... Tyberius, diaconus et
oeconomus Gradensis aecclesiae . .. clara voce professus est: "Negare non possum, quia
ego et omnes sciunt Aquileiam civitatem primam et metropolim esse et a beato Marco
et Hermacora in Christi fide fundatam ..« (p.589). Gl. P. PASCHINI, La chiesa, 30 ss.;
IDEM, Le fasi, 174 s.

% Najbolj vpadljiva ujemanja: Mohorjev epiteton »elegans (oz. elegantissimus) vir«,
motiv Markovega povratka v Rim, oznaka Mohorja kot prvega $kofa Italije, Ogleja kot
prvega mesta Italije. O problemu dasovnega primata nastanka obeh dokumentov gl.
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 19 s. op. 1.

50



virih historiografske, hagiografske in pravne vsebine od konca 8. stoletja
dalje.”

Ce je legenda v nam poznani obliki obstajala v karolinski dobi, se po-
stavlja vprasanje, kdaj je nastala kot ideja in kak$na sta bila njeno zgo-
dovinsko sporocilo in smisel ob nastanku. Pri tem je treba poudariti, kar
znova in znova poudarjajo cerkveni zgodovinarji, da iz antike nimamo
o njej prav nobenega sporocila. Nobeden od cerkvenih ocetov ne govori o
Markovem apostolatu v Ogleju, vrsta oglejskih cerkvenih odetov, med
katerimi so bili tudi odli¢ni poznavalci preteklosti oglejske cerkve, kakor
Rufin, Hijeronim in Kromacij, o tem moléi. Ta molk bi mogli vzeti kot
precej tehten dokaz, da o tem v antiki niso vedeli ni¢esar.” Prav tako

7 Od pravnih virov naj navedem naslednje:

a) Diploma Karla Velikega oglejski cerkvi iz leta 792, v kateri se omenja »sancta
Aquileiensis ecclesia... que est in bonore sanctae dei genitricis semperque virginis
Mariae vel sancti Petri principis apostolorum sive sancti Marci constructa« (MHG
Diplomata Karolinorum I, ed. E. MUHLBACHER, 1906, n. 174, p. 234).

b) Diploma Karla Velikega oglejski cerkvi z istim datumom, v kateri se omenja
»Aquileiensis ecclesia, que est in honore sancti Petri principis apostolorum vel sancti
Hermachore martiris Christi constructa« (ibidem, n. 175, p.235; gre za isto cerkev, le
da se prvi¢ omenja kot stranski patron Marko, drugi¢ Mohor).

c) Diploma Karla Velikega gradeski cerkvi iz leta 803, v kateri se omenja »sedes
sancti Marci evangeliste et sancti Hermacore« (ibidem, n. 200, p. 269 = PL 97, 1028).

¢) Diploma Ludvika PoboZnega in Lotarja iz leta 830 (DE RUBEIS, MEA, 410).

d) Diploma kralja Lotarja iz l. 833 (ibidem, 412).

e) Diploma Karlmana oglejski cerkvi iz 1. 879 (ed.P.KEHR, MGH Dipl. regum
Germ. ex stirpe Karol. I, 1956% n. 22, p. 317).

f) Pismo papeza Leona 8. oglejskemu patriarthu Rodaldu iz 1.963 (P. KEHR, Italia
pontificia VII/1, Berlin 1923, p.27 n.45; prim. p. 29 n. 53). GL. P, PASCHINI, La chiesa,
31 op. 2; IDEM, Le fasi, 177 ss. (z navedbo virov po 1. 1000); R, EGGER, o. c., 71.

Od literarnih virov velja omeniti obe v op. 66 navedeni pesmi, od historiografskih
zlasti obe v op.49 navedeni beneski kroniki. Med poznej$imi historiografskimi viri z
obmodja oglejskega patriarhata navajajo legendo ORDERICUS VITALIS, H.E. 1,2,20
(PL 188, 181); ANONYMUS, Vitae patriarcharum Aquileiensium (ed. L. MURATORIUS,
RIS 16, 1730, 5—6; vir iz 1. 1358) in A. BELLONUS UTINENSIS, De vitis et gestis pa-
triarcharum Aquileiensium (ibidem, p. 25; vir iz 1. 1445). O odmevih na oglejsko legendo
v srednjeveski ravenski in splitski historiografiji gl. op. 138 in 139.

Od hagiografskih virov upoStevata legendo oba njena derivata, legenda o oglejskih
devicah, o kateri bomo $e govorili, in legenda o Siriju in Evenciju (gl. H. QUENTIN,
Les martirologues historiques, 278) ter vsi histori¢ni martirologiji z izjemo Bedovega
ter ‘MR, tako v elogijih o sv. Mohorju (12.julij) kot v elogijih o Siriju in Evenciju
(12. sept.); gl. Edition pratique ..., 126; 167; H. QUENTIN, o.c., 244; 345; 372; 433;
482; USUARDUS, p.266 in 301s.; MR, 283 in 392. Analizo teh porodil podaja P.
PASCHINI, La chiesa, 24 ss.

7 Poroéilo o Markovem apostolatu v Ogleju, bodisi da bi bil resniéen, bodisi da bi
o njem obstajala legenda Ze v antiki, bi pri¢akovali pri Evzebiju, Hijeronimu, Rufinu,
Kromaciju, v Hijeronimijanskem martirologiju (zlasti v uvodnem falzificiranem pismu),
pri Venanciju Fortunatu, v dokumentih, nastalih v zvezi z istrsko shizmo. Molk antiénih,
zlasti oglejskih piscev, navajajo kot tehten argument za kasen nastanek legende P.
PASCHINI, La chiesa, 16 ss.; F. KOVACIC, o.c. (kot v op. 37), 509; G.C. MENIS, Pio
Paschini, 22 s.; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 29 ss. V opravi¢ilo molka oglejskih

A 51



nimamo nobenih arheolo$kih dokazov za kult sv. Mohorja v anti¢ni dobi.™
Tako moremo oceniti legendo o Markovem apostolatu v Ogleju, ki so
ji pozneje kronisti dodali legendo o tem, da je Marko napisal v Ogleju
evangelij,”® za iznajdbo oglejske cerkve po smrti plejade oglejskih cerkve-
nih oletov. Dejstvo, da je legendo na sinodi v Mantovi leta 827 priznavala
tudi grade$ka cerkev, dokazuje, da je legenda nastala pred letom 607,
ko je prislo do razkola med Oglejem in Gradezem, oziroma tudi pred
letom 568, ko je pred Langobardi patriarh Pavlin zbezal v Gradez.™
Kdaj je do potvorbe priSlo in ¢emu naj bi sluzila? Iz zgodovine oglejske
cerkve poznamo dve cerkvenopoliti¢ni krizi v drugi polovici 5. stoletja

piscev je treba povedati, da ti tudi sicer ne poroajo nifesar o zgodnji oglejski cerkvi.
Nobeden od oglejskih piscev ne omenja kakega fkofa pred Fortunacijanom sredi 4.
stoletja, ki je bil torej komaj eno generacijo starej$i od teh avtorjev. Rufin v nadalje-
vanju Evzebijeve Cerkvene zgodovine niti za 4. stoletje ne posreduje nobenih podatkov
o oglejski cerkvi in sploh zelo malo o cerkvi na Zahodu; moldi celo o tistih dogodkih
v Ogleju, ki so bili velikega pomena za zgodovino cerkve v celoti, kot npr. koncil
leta 381. Zaradi tega molka oglejskih piscev ne smemo jemati za neizpodbiten dokaz, da
legenda v njihovi dobi niti v idejnem zasnutku ni bila poznana, zlasti zato ne, ker je
mozno, da je ne omenjajo zato, ker so jo smatrali za neosnovano,

7 G.BIASUTTI, Una casetta di piombo, Udine 1965, je na osnovi dokumenta iz
1. 1586, ki vsebuje poroéilo o odkritju svinéenega zaboja s kostmi, s »pedatom« sv. Mo-
horja, domneval, da gre resni¢no za relikvije sv. Mohorja in da so v Ogleju vedeli
za tega mucenca pred 3.stoletjem. Hipotezo je kot neosnovano zavrnil S. TAVANO,
Appunti, 165 ss. Prav tako se ne da dokazati, da so na treh od $estih podob na relikviariju
iz Pulja iz 4. ali 5. stoletja upodobljeni evangelist Marko, Mohor in Fortunat, saj se dajo
z zanesljivostjo identificirati le podobe Kristusa ter apostolov Petra in Pavla. Tezo je na
osnovi sugestije H. Swoboda postavil G. CUSCITO, I reliquiari paleocristiani di Pola,
AMSI 20—21 n. s., 1972—1973, 106 ss.; IDEM, Cristianesimo antico, 270 ss.

Grob muéencev Mohorja in Fortunata »in agello memoratae Alexandriae matronae«
(c.22) je bil v antiki oéitno neznan, kljub porodéilu legende, da so tam mnogi bolniki
dosegli ozdravljenje, sicer bi se na tem mestu razvil kult muéencev, kot nam kaZejo pri-
meri za druge oglejske mudence (prim. G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 82 ss.).
Cronica de singulis patriarchis nove Aquileie (G. MONTICOLO, Cronache Veneziane
antichissime, Roma 1890, 10) porola, da je lezal smilliario tercio« iz Ogleja (dan.
Terzo). O¢itno je bil v zgodnjem srednjem veku neznan, dasi sta lezali trupli »in
mausoleo saxeo«, saj naj bi ga po izrodilu odkril gradedki patriarh Primogenij po sanj-
skem videnju (gl. op. 114 in M. P. BILLANOVICH, Appunti, 19).

7 Da je Marko napisal evangelij v Ogleju, poroéajo Chronicon patriarcharum
Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, p. 6) iz 9. stoletja, ANONYMUS, Vitae
patriarcharum (kot v op. 70, p.5) in BELLONUS UTINENSIS, De vitis (kot v op. 70,
p. 25). Origo civitatum Venetiarum, ed. sec., 3 (p.82) porola, da je evangelij napisal v
Rimu in ga nato prinesel v Oglej, DANDULUS, Chronica, A.46—49 (p.10) pa poroéa,
da je evangelij napisal v Rimu, v Ogleju pa je dal na Zelje novokridencev napraviti
prepis. Kot najvedjo svetinjo je latinski (!) rokopis Markovega evangelija iz 6. stoletja (?)
kot originalen Markov rokopis ¢uvala oglejska cerkev. O usodi kodeksa je obirno pisal
DE RUBEIS, MEA, 15—22; IDEM, Dissertationes, 58—78.

% Gl op. 68; P. PASCHINI, La chiesa, 42s. je dopu$cal moZnost nastanka legende
prav v ¢asu, ko se je Gradez lodil od Ogleja in se zdruZil z Rimom. V dobo ca. 573—700
je datiral njen nastanek F.KOVACIC, o.¢.510. V &as pred 568 datirata nastanek
legende A. CARILE-G. FEDALTO, Le origini di Venezia, Bologna 1978, 407.

52



in v drugi polovici 6. stoletja, v katerih bi mogla ideja o njenem apostol-
skem poreklu legitimirati njen polozaj in dati oporo za njene cerkveno-
politi¢ne aspiracije.

V drugi polovici 6. stoletja je bila taka kriti¢na situacija shizma za-
radi obsodbe Treh poglavij, cerkvenopoliti¢na prekinitev z Rimom in
samovoljna razglasitev oglejskega metropolita za patriarha. Ker so imeli
naslov patriarha lahko le $kofje tistih cerkvenih skupnosti, ki so se po-
nasale z apostolskim izvorom, bi legenda o Markovem apostolatu v Ogleju
lahko legitimirala ta naslov. Da bi legenda kot ideja po sredi 6. stoletja
resni¢no obstajala, nimamo nikakr$nih zanesljivih dokazov, saj se v
ohranjenih dokumentih v zvezi z istrsko shizmo nikjer ne omenja. Edino
zelo verjetno sled kaze pismo papeZa Pelagija ravenskemu eksharhu patri-
ciju Joanesu iz dobe 558/560, v katerem je papeZ zapisal o oglejskem
patriarhu:?

Sprasujem (te), ali se je katerega od ekumenskih cerkvenih zborov, ki
jih spostujemo, udeleZil kakien »patriarh« Benedij in Istre, kakor ga sami
imenujejo, in ali je kdaj poslal odposlance? Ce se tega ne da niti s potvorje-
nimi trditvami na noben nacin dokazati, naj naposled vzamejo na znanje,
da ne le, da niso svetovna cerkev, temve¢ da se ne more (sc. oglejska cerkev)
niti Steti za del te, razen &e, osvobojena jalovosti svoje izolacije, zdruZena
s temeljem apostolskih sedeZev, zopet postane eden od Kristusovih udov.
Ti oditki se zelo verjetno nanaajo na legendo o sv. Marku. Zelo

verjetno je po teh »potvorjenih trditvah« nastopal evangelist Marko
samostojnej$e kakor v zapisu legende, ki je nastal po zaklju¢ku shizme
in v katerem nastopa oglejska cerkev kot najbolj zvesta héerka rimske
cerkve. Dejstvo, da Venancij Fortunat iz istega Casa legende ne omenja,
$e ni dokaz, da tedaj ni obstajala, ker njegov opis oglejskih svetnikov
ni sistematicen.’

Postavitev nastanka legende kot ideje v zgodnej$e obdobje je lahko

s PELAGIUS 1, Epistulae quae supersunt (556—3561), edd. P. M. GASSO-C. M. BAT-
TLE, Montserrat 1956, 73 s. ( v okrajSani obliki P. JAFFE, Regesta pontificum Romano-
rum I, Lipsiae 1885, 130 n. 983 in P. F. KEHR, Italia pontificia VII/1, 20 n. 9):

»Peto utrum aliguando in ipsis generalibus quas vemeramur synodis vel inter-
fuerit quispiam Venetiarum, ut ipsi putant, atque Histriae patriarcha, vel legatos ali-
quando direxerit. Quod si hoc, nec confictis quidem approbationibus, nulla rerum
poterit ratione monstrari, discant aliquando, non modo se generalem ecclesiam non esse,
sed nec generalis quidem partem dici posse, nisi, cum fundamento apostolicarum adunata
sedium, a praecisionis suae ariditate liberata, in Christi membris coepit numerari.«
Tako razlagajo odlomek P.PASCHINI, La chiesa, 43; F. LANZONI, Le diocesi d'Italia
dalle origini al principio del secolo VII, Faenza 1927, 877 s; R.EGGER, o.c., 625,
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 33 s.; G. C. MENIS, Pio Paschini, 26.

" Venancij Fortunat omenja med enajstimi v MH dokumentiranimi oglejskimi
mucenci v Sestih skupinah (G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 85) le svojega patrona
Fortunata (vendar ne Mohorjevega, temved Feliksovega druZabnika) in Kancije; gl
Miscellanea 8,6 (PL 88, 271); De vita sancti Martini 4, v. 658—660 (PL 88, 424).
Zaradi tega samega dejstva, da Mohorja ne omenja, ne moremo vzeti za dokaz, da
legende ni poznal ali da tedaj $e ni obstajala. Gl. R. EGGER, o. c., 63 s.

53



le hipoteti¢ne narave. V poStev bi prisla sredina 5. stoletja, skoraj stoletje
pred izbruhom shizme, ko so v toku velikih politi¢nih. sprememb na Za-
hodu v velikih cerkvenih in politi¢nih sredi$¢ih v Italiji nastajale legende
o njihovem apostolskem ali postapostolskem poreklu: tako legenda o apo-
stolih Barnabu in Anatoliju v Milanu in legenda o Apolinariju v Raveni.
Obema legendama je z oglejsko legendo skupno bistvo: ustanovitev
cerkva v Milanu oz. v Raveni direktno iz Rima, posvetitev prvih $kofov
neposredno od apostola Petra.” Izmed teh legend je legenda o sv. Apolina-
riju v uvodni formulaciji Petrovega naroéila ucencu Apolinariju popol-
noma enaka vsebinsko ustreznemu narodilu evangelistu Marku v oglejski
legendi.”™ Ker legenda o Apolinariju sega v antiko in je tudi njen zapis
starej$i od zapisa oglejske legende,™ se ponuja sklep, da je bila oglejska
legenda v tem znadilnem detajlu povzeta po ravenski. Skupno idejno
bistvo in politiéne tendence teh legend, namreé rimski izvor teh cerkva
in tesna naslonitev na Rim, kaZejo, da so nastale $e pred shizmo zaradi
obsodbe Treh poglavij, ki je Oglej in Milano odtrgala od Rima, torej
po sredini 5. stoletja. Ali je upravideno postavljati nastanek oglejske
legende v ta ¢as?® Tezko si predstavljamo, da bi ob tem razcvetu legend
in utrjevanju cerkvenopoliti¢nih aspiracij oglejska cerkev stala ob strani,
predvsem zaradi konkurence Milana in Ravene, stare in nove cesarske
prestolnice in metropolitanskih sedeZev. Seveda s takim sklepanjem ne
moremo pojasniti dejstva, da so bile politiéne aspiracije oglejske cerkve
prek legende, s poudarjanjem Markovega primata med Petrovimi ucenci,
Mohorjevega primata med italskimi $kofi, primata Ogleja med italskimi
mesti, vedje od aspiracij milanske in ravenske cerkve. Oglejska cerkev se
je opirala na apostola in evangelista Marka, ki je ze tedaj veljal za
ustanovitelja aleksandrijske cerkve, po rangu druge cerkve v celotnem
kr$¢anskem svetu®! Ze sama ta osebnost je dajala Ogleju prestiz nad
Milanom in Raveno. Ob izbruhu shizme je samo oglejska, ne pa npr. mi-
lanska cerkev, uzurpirala naslov patriarhata oz. je milanska cerkev ta
naslov prav kmalu opustila.®® Vse to govori v prid domnevi, da je
oglejska legenda vsaj nekoliko poznej$a od milanske in ravenske, in
da je nastala v razmerah, ki so bile za Oglej tezje in bolj kriticne od
onih, ki so vladale v milanski in ravenski cerkvi sredi 5. stoletja. Take
otezevalne okoliséine so bile hunska osvojitev in rusenje mesta leta 452

77 R. EGGER, o. c., 64 ss.; prim. citat iz Pavla Diakona (op. 65).

8 Gl. Passio s. Apollinaris, 2 (AA SS Julii V, 1868, 345); prim. DE RUBEIS, Dis-
sertationes, 129.

™ G. LUCCHESI, Apollinare di Ravenna, BS 2, 1962, 239 ss.; MR, 302 n. 1.

8 V to dobo datira nastanek legende R. EGGER, o. c., 67 s.

81 Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis 3,3 (ed.E.v.
DOBSCHUTZ, Texte und Untersuchungen 38,4, Leipzig 1912, 7; 32).

sta A, VILLOTTA ROSSI, Considerazioni intorno alla formazione dei diritti metro-
politici ed allattribuzione del titolo patriarcale della chiesa di Aquileia (sec. IV—VI),
MSF 43, 1958—59, 139.

54



ter izguba velikih delov metropolitanskega ozemlja na severu in vzhodu
v drugi polovici 3. stoletja.

Ker za Markov apostolat v Ogleju nimamo prav nobenih virov in je
komajda verjeten, je vrednost legende za poznavanje zacetkov oglejske
cerkve odvisna predvsem od vpra$anja, ali moremo dokazati histori¢nost
prvega oglejskega Skofa Mohorja in njegovega ucenca in naslednika
Fortunata. O tem vprasanju sta se izoblikovali dve na prvi pogled popol-
noma izkljuéujoéi se gledanji.

Po prvem naziranju, ki ga zastopa italijanska historiografija, moremo
Mohorja identificirati kot prvega znanega oglejskega $kofa, seveda ne iz
Neronove dobe,® pa¢ pa nekako iz prve polovice ali sredine 3. stoletja.®
Kot prvi v vrsti oglejskih skofov se namre¢ omenja v dveh seznamih oglej-
skih »patriarhov«, ki sicer izhajata iz 11. stoletja, torej sta bila kompilirana
pozneje kakor legenda,* vendar sta bila sestavljena na podlagi starega
seznama, ki je bil domnevno kompleten in je segal v antiko.®® Ta omemba

82 Najvedji zagovornik avtenti¢nosti legende, vkljuéno z datiranjem dogodkov v
Neronovo dobo, je bil med velikimi raziskovalci oglejskega krséanstva DE RUBEIS.
V novejsem dasu sta datiranje Mohorjevega mudeni$tva v Neronovo dobo sprejela
R. CESSI, Da Roma a Bisanzio, Storia di Venezia I, Venezia 1957, 296 in M. P. BILLA-
NOVICH, Appunti, 21.

8 Rezultate raziskav P. Paschinija (gl. G. C. MENIS, Pio Paschini, 22 ss.) so sprejeli
italijanski in nekateri francoski zgodovinarji (podatke do 1.1972 navaja G. C. MENIS,
0.¢., 29 op. 5, po tem letu pa jih navajata G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 19 ss.;
64 ss.; 86 5. in A. NIERO, I martini aquileiesi, AAAd 22, 1982, 166 s.).

8 Seznam oglejskih Skofov nam z nebistvenimi razlikami posredujeta dva vira,
ki nam do nastopa verske tolerance naitevata naslednje »patriarhe«:

a) Series patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix I, 6 = O.
HOLDER-EGGER, MGH Scriptores 13, 1881, 367):

»Prisnus patriarcha predicator extitit Aquilegie beatus Marcus evangelista.

Hermachoras patriarcha sedit ann. 20, mens. 5.

Hellarus patriarcha sedit ann. 10, d. 7.

Grisogomas patriarcha sedit ann. 12.

Theodorus patriarcha sedit ann. 11.

Grisogonus patriarcha sedit ann. 9.«

b) Chronicon Venetum (vulgo Altinate), ed. H. SIMONSFELD, MGH Scriptores 14,
1883, 37 = Origo civitatum Italiae, ed. tertia (p. 162); »Beatissimus Marcus sedit primus
Aquilegia an. 2, et vicis sue ellegit dilecto suo discipulo nomine

Hermachora, qui fuit natione Germanie, sedit an. 20.

Hellarus fuit natione Pannonicus, sedit an. 10.

Grisogonus fuit nacione Ursantinopoli, sedit an. 10.

Grisogonus fuit nacione Dalmatie, sedit an. 12.

Teodorus fuit nacione Tracie Grecie, sedit an. 11.«

Gl P. PASCHINI, La chiesa, 14 s.; F. LANZONI, Le diocesi (kot v op. 75), 875 s.;
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 64s. Glavni razliki med seznamoma (prvi sledi
oglejski, drugi gradesko-beneski tradiciji) sta slededi: prvi seznam daje preciznej$e kro-
noloske podatke, drugi nam sporoca tudi izvor Skofov. Kronoloski podatki in zaporedje
pontifikata se ne ujemajo v primeru obeh Krisogonov.

% Casa nastanka teh dveh seznamov oglejskih §kofov se ne da doloditi s preciz-
nostjo. Gotovo sta seznama nastala kasneje od prvotne italske redakcije Hijeronimijan-
skega martirologija (ta naj bi nastala med let 431-ca. 450; gl. R. AIGRAIN, L’hagio-

55



Mohorja naj bi bila odlo¢ilna za njegovo identificiranje s prvim, legen-
darnim oglejskim $kofom. Se starej$a, zato pa bolj problemati¢na, je
omemba Mohorja v Hijeronimijanskem martirologiju. Tam se omenja kot
oglejski mudenec 12. julija »Armiger(us)« skupaj s Fontunatom.*® Identi-
ficiranje » Armigera« z Mohorjem je v stvarno zgodovinskem in filoloskem
oziru zanesljivo.*” Posebno tezko vprafanje je, zakaj se kot $kof omenja
na drugem mestu za ucencem Fortunatom. O¢itno je Fortunatov kult
v sredni S. stoletja, ko naj bi nastal zapis v martirologiju, zasencil Mohor-
jev kult. Tako razmerje med »glavnim« mucencem in »spremljevalceme«
pa ni izjemen pojav, saj naletimo nanj v primeru sv. Lovrenca v Rimu in
v primeru sv. Vincenca v Saragozi.®® Ker je torej identificiranje Mohorja
iz legende s prvim $kofom v seznamu ogleskih »patriarhov« in z mu-
¢encem »Armigerom« v Hijeronimijanskem martirologiju zanesljivo, naj bi
bil logicen sklep, da so v Ogleju v 4. (?) in 5. stoletju ¢astili Mohorja
kot prvega Skofa in mudenca. To naj bi bilo historiéno jedro poznejse
legende.®®

Povsem drugacno gledanje na osebnost sv. Mohorja se je uveljavilo
med hrvagkimi, avstrijskimi, nemskimi, slovenskimi in deloma francoskimi
zgodovinarji.® Bistvena poteza tega naziranja oz. njegovo izhodisce
je sledele: ker je histori¢nost Mohorja kot prvega oglejskega Skofa in

graphie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Paris 1953, 38; prim, V. SAXER, L’hagio-
graphie ancienne d’Aquilée a propos d'un livre récent, Mélanges de I'Ecole frangaise
de Rome, Moyen age-Temps modernes 92, 1980—2, 383 ss.). Ker se v obeh seznamih
oznaujejo oglejski $kofje kot patriarhi (v oglejskem vsak posebej, v gradeSkem nosi
seznam nadpis »Nomina Aquilegensium patriarcharum«), moremo postaviti kot terminus
post quem leto 557, ko se je $kof Pavlin (557—571) oklical za patriarha. Dejstvo, da se
oba seznama ob nebistvenih razlikah ujemata, kaZe na njun skupen izvor v ¢asu pred
razkolom med Oglejem in GradeZem (607). Tako bi mogli éas nastanka teh seznamov
datirati okvirno v drugo polovico 6. stol. Gl. V. SAXER, o. c., 384 ss.

8 MH, 12.Iul. (371): »in Aquileia sanctorum Fortunati et Armigeri.« ROkOplSnl
varianti k zadnjemu imenu: Armageri; Armagri.

87 P. PASCHINI, La chiesa, 23 s.; MH, p. 372 (komentar).

8 P. PASCHINI, Le fasi, 164.

8 G. C. MENIS, La Passio, 16 s.

9 Tezo je postavil hrvadki zgodovinar S. RITIG, Martyrologij srijemsko-pannonske
metropolije, Bogoslovska smotra 2, 1911, 266—268, 353—361. Za njim so jo sprejeli
J. ZEILLER, Les origines (prov.danub.), 75—78; F.SISIC, Povijest Hrvata u vrijeme
narodnibh vladara, Zagreb 1925, 153 op.78; H.LECLERCQ, llyricum, DACL 7/1,
1926, 102; F. KOVACIC, Zgodovina Lavantinske 3kofije (1228—1928), Maribor 1928,
19. V najbolj izdelani obliki jo je predloZil R. EGGER, Der beilige Hermagoras; za njim
so jo sprejeli R.NOLL, MIOG 60, 1952, 413s. (rec. Eggerjeve $tudije); B.SARIA,
Noricum und Pannonien, Historia 1, 1950, 485; H.SCHMIDINGER, Patriarch und
Landesherr. Die weltliche Herrschaft der Patriarchen von Aquileia bis zum Ende der
Staufer, Graz—Koln 1954, 5; M. MIKLAVCIC, Hermogenes — Hermagoras (kot v
op. 36), 365 ss.; IDEM, Zgodovna cerkve v Jugoslaviji, Ljubljana 1971, 22; IDEM, LS 3,
1972, 101s.; L. M. GOLIA (Kronika grofov Celjskih, prev. in z opombami opremil L.
M. G., Maribor 1972, 111); B. GRAFENAUER (F. KOS, Izbrano delo, Izbral in uredil
B. G., Ljubljana 1982, 369) in P. STIH, ZC 36, 1982, 262 (rec. Kosove knjige).

56



mucenca sprico tako poznih in nezanesljivih sporoéil skrajno nezanesljiva,
moramo iskati izvor tega kulta drugod. Med spodnjepanonijskimi in zgor-
njemezijskimi mudenci iz dobe Diklecijanovega preganjanja kristjanov se
v pasijonu, ohranjenem v tako imenovanem Cedadskem breviariju, v
skupini petih mucencev omenja tudi Hermogenes,” ki ga kot mudcenca
na 23. avgust omenja tudi Hijeronimijanski martirologij.®* Z ozirom na
to, da se v Ogleju, Cedadu in Konkordiji omenja kult teh mudencev, ki
ga moramo zaslediti tako v porodilu o muéeniStvu (passio) kakor tudi
v martirologijih od Hijeronimijanskega dalje ter v lokalnih koledarjih s
furlanskega obmodja,” nam pade v o¢i kultna povezava med panonijskim
in beneskim podro¢jem. Nastanek te zveze pa lahko pojasnimo le z enim
dejstvom: v zaletku S. stoletja so po hudih pustoenjih v Panoniji prebi-
valci od tod bezali v Italijo. S seboj so prinesli tudi relikvije svojih mu-
Cencev.” Tako naj bi v letih 409/410 prispele v Oglej relikvije panonijskih
mucencev Hermogena in Fortunata,® kjer naj bi na osnovi Hermogenovih
aktov pozneje nastala v oglejski cerkvi zgoraj opisana legenda.?® Sestavljalci

9 Acta ss. Donati, Romuli, Sylvani, Venusti, et Hermogenis martyrum (AA SS
Aug. 1V, 1867, 412—413). Porocilo je brez dvoma zelo staro, napisano pod vplivom
aktov sv.Poliona (S.RITIG, o.c., 354s.; J. ZEILLER, o.c.,, 75s.). Kratke formulacije,
zgodovinsko toéni podatki, majhno Stevilo »legendarnih« elementov, ki nastopajo fele
v drugem delu (Acta s. Hermogenis), vse to kaze, da gre za avtenti¢no poroéilo. S. RITIG,
o. ¢., 354, postavlja njegov nastanek v Panonijo v dobo okrog leta 370, R. EGGER, o.c,,
49 s. pravilneje sodi, da je zapis nastal v Italiji (Furlaniji) v &asu, ko so relikvije prinesli
v Cedad. Kratka vsebina: sumarnemu opisu preganjanja kristjanov na sirmijskem po-
drodju pod prezesom Viktorijanom z opisom postopka proti sirmijskim in singidunskim
klerikom Donatu, Romulu, Silvanu in Venustu (¢. 1—2) sledi nekoliko podrobnejsi opis
zasliSevanja (z eno ¢udeino ozdravitvijo) in usmrtitve singidunskega lektorja Hermogena
(c. 3—6). Datum mudlenja (c. 6, p.413): »Passi sunt autem beatissimi Christi Donatus,
Venustus, et Hermogenes sub die duodecimo Kal. Septembris, imperantibus Diocletiano
et Maximiano imperatoribus.«

92 MH, Aug. 23 (p. 459): »In Aquileia natale sanctorum Fortunati Ermodori.« Roko-
pisni varianti k zadnjemu imenu: Hermogenis; Hermogerati; gl. R. EGGER, o.c., 20; G.
BIASUTTI, Il »Proprium sanctorums« Aquileiese ed Udinese e le sue variazioni, Udine
1961, 20 s. Ime in datum kaZeta, da gre za singidunskega mudenca Hermogena, ki je bil v
¢asu nastanka MH v Ogleju &adéen kot domadi svetnik. O Fortunatu, ki se v aktih
ne omenja, gl. op. 119.

% R.EGGER, o. c., 53 5.; G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorume, 34; 39; 47.

9 S RITIG, o.c., 357; R.EGGER, o.c., 51ss. (z obilico znanstvene dokumen-
tacije).

% R.EGGER, o.c, 59.

% Trditev, da je legenda o sv. Mohorju nastala na podlagi Hermogenovih aktov, ki
jo je postavil S. RITIG, o.c., 355s., sogladal z njo J. ZEILLER, Les origines, 77, je naj-
Sibkejii ¢len te teze. Tega se je R.EGGER, o.c., 76 zavedal in je od nje odstopil, do-
puséajoé celo moznost, da bi Mohorjev pasijon nastal pred Hermogenovim (!). Dejansko
je podobnost med obema spisoma minimalna, podobna so le tista mesta, ki jih moremo
imenovati loci communes muéeniskih spisov. Ta mesta so slededa:

57



legende naj bi spremenili ime Hermogena v Mohorja (Hermagora). Tako
naj bi manj poznani nizji klerik singidunske cerkve in mudenec Hermo-
genes postal v legendi prvi oglejski $kof in mucenec Mohor.

Kritiéna konfrontacija obeh naziranj je $e vedno desiderat. Italijanski
zgodovinarji, ki so se v novejsem ¢asu ukvarjali s tem vprasanjem, zavra-
¢ajo drugo tezo kot hiperkritiéno do oglejske tradicije.”” V resnici se obe
tezi ne izkljucujeta na takSen nadin, kot se zdi na prvi pogled. Kakor je
prva teza povsem logicna in trdna, z eno Sibko tocko, da se namrec
Mohor kot oglejski mucenec v virih ne omenja pred 3. stoletjem, pa ima
druga teza, ki poskusa resiti problem s pomocjo starejsih virov, segajocih
na konec 4. stoletja, vecje Stevilo Sibkih mest, ki jih moremo strniti v
naslednje tocke:

Prilicevanje imena »Hermogenes« v »Hermagoras« je ve¢ kot vpraslji-
vo. Z relikvijami so zanesli begunci iz Panonije v Italijo, kakor nam
kazejo vsi znani primeri, tudi to¢no ime mucenca.”® Skorajda nemogoca,
za ta proces prena$anja relikvij edina izjema bi bila, ¢e bi se v ustnem
izro¢ilu v relativno kratkem ¢asu ime »Hermogenes« preoblikovalo v
»Hermagoras«.” Nedopustna vrzel v logi¢nosti druge teze je, da bi pri-

a) Acta Hermogenis b) Passio Hermagorae
— lepa zunanjost obeh muéencev (c. — vir elegans
6: doleo de pulchritudine tua)

— mucenca pri zasliSevanju takole oznacita poganske bogove:

— (c. 10) diis tuis, qui nec anima nec (c.3) dii tui lignei et lapidei sunt ...
auditu nec visu nec incessu comprobantur.  diis tuis vanis, mutis et surdis . ..

— ozdravitev obsedenca: H. ozdravi obsedenosti sina nekega
H. ozdravi obsedenosti héer prezesa (A-plemenitada) Gregorija.
Viktorijana, svojega sodnika.

Vendar se ¢udezni ozdravitvi razlikujeta po motivaciji (Hermogenes je izgnal hu-
dobnega duha iz poganskega templja, ta se je naselil v prezesovi héeri; Gregorijev sin,
ki ga je ozdravil Mohor, je Ze tri leta trpel za obsedenostjo) in po poteku (Hermogenes
je ozdravil s polaganjem rok, znamenjem kriZa in ukazom hudobnemu duhu, naj odide,
pri Mohorjevi ozdravitvi se omenja samo molitev in ukaz hudobnemu duhu).

97 Kriticno staliS¢e so do »Eggerjeve« teze zavzeli naslednji avtorji: P. PASCHINI,
Le fasi, 161 ss. (temeljna konfrontacija); E. MARCON, Sant’Ermagora, 21 op. 1; G. BIA-
SUTTI, La tradizione, 14; IDEM, Il »Proprium sanctorume«, 21; IDEM, Otto righe di
Rufino, 13; 23 op. 7; IDEM, Alessandrinita, 26; S. TAVANO, Storicita dei martiri
aquileiesi alla luce di recenti scoperte archeologiche, Gorizia 1962, 4 s.; G. C. MENIS,
La Passio, 17 op. 7; IDEM, Pio Paschini, 29; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 70;
A. NIERO, I martiri aquileiesi. 166.

" R.EGGER, o.c., 51 ss.

" G.BIASUTTI, Otto righe, 23 op. 7. Ime samo je griko, sestavljenka iz osnove
Herma (prim. op.190), in ne germansko, kakor nam sporolata Chronicon Venetum
(op. 84 b)) in DANDULUS, Chronica, A.46—49 (p.10). Ime Hermogenes, na katerega

58



blizno isto¢asno, z dopuséanjem casovnega primata enega ali drugega
zapisa, nastala na osnovi istega prineSenega kulta sv. Hermogena na
istem podrodju zapis o trpljenju sv. Hermogena in legenda o delovanju
in trpljenju sv. Mohorja.'® Nemogoce je, da bi se to zgodilo v casu,
ko sta bila identiteta in pravilno ime mucenca vsakomur dobro poznani.
Zato je resni¢no vprasljivo, ali gre v primeru zapisa v Hijeronimijanskem
martirologiju, ki je nastal sredi 5. stoletja na oglejskem podrocju, v
primeru 12. julija in 23. avgusta za kult istega mucenca.!"!

Nobenega zanesljivega vira nimamo na razpolago, s katerim bi lahko
dokazali, da je relikvije panonijskih muéencev zanesel v Oglej prvi val
beguncev v letih 409/410, ki pride za to tezo edini v postev in ki je v
virth zanesljivo dokumentiran, deprav je to mozno ali celo verjetno.
Zaradi tega ne smemo povsem izkljuditi moznosti poznejSega prinosa
relikvij, v drugi polovici 5. stoletja ali celo v 6. stoletju. Moznost, da
bi bile prinesene v tem obdobju ali $e kasneje, v casu karolinskih vojn
v Podonavju ob koncu 8. stoletja ali celo po koncu madzarskih vpadov,
skoraj povsem izkljucuje dejstvo, da kult panonijskih mudencev na
oglejskem podro¢ju dokazuje Hijeronimijanski martirologij.!

Starokrscanska cerkev v Samagerju pri Pulju s konca 3. stoletja,
ki naj bi obenem s toponimom (Samagher) dokazovala kult sv. Mohorja
ze v 5. stoletju,'® potrjuje tezo, da gre za svetnika, izhajajocega iz oglejske
tradicije, in ne za importiran kult iz Panonije. Ce toponim resni¢no izhaja
od sv. Mohorja in ne morda od sv. Makarija,'* je izveden gotovo iz
imena Hermagoras in ne Hermogenes. Ce tudi toponim sega po izvoru v
5. stoletje, gotovo ne gre za izpeljanko iz imena panonijskega mudenca,

naletimo tudi v 2 Tim 1,15, je bilo v starokri¢anski dobi veliko bolj razsirjeno kakor
ime Hermagoras; tako npr. MR navaja kar Sest Hermogenov, med Hermagori le oglej-
skega (gl. Index, p, 632; gl. tudi ILCHV III (Indices) in PLRE I, 422ss.). MoZnost pre-
oblikovanja imena »Hermogenes« v »Hermagoras« je utemeljeval B.SARIA, Noricum
und Pannonien, Historia 1, 1950, 485, z mnenjem, da je po prenosu relikvij v Italijo
»die Beschriftung der Reliquienschreine mit der Zeit schwer leserlich geworden ware.

10 R, EGGER, o.c., 76.

101 Da gre za istega mucenca, trdi apodikticno (darf als sicher gelten) R. EGGER,
0. ¢., 20; bolj previden je H. DELEHAYE v komentarju k MH, p.459 n. 1 (si vera sunt,
quae . . . disseruimus).

102 Po nezanesljivem, poznem porocilu, naj bi prispele relikvije v Furlanijo Sele v
zaletku 10. stoletja (P. PASCHINI, La chiesa, 66). P. PASCHINI, Le fasi, 181 in 183, je
menil celo, da je trditev o importu relikvij panonijskih mudencev v Oglej nezanesljiva,
ker da se ni ohranilo o tem nobeno zanesljivo porodilo; to stalis¢e je hiperkritiéno do
navedb v MH (gl. R. EGGER, o. c., 53 s.).

103 A, GNIRS, La basilica ed il reliquiario d'avorio di Samagher presso Pola, AMSI
24, 1908, 5—48, zlasti 7—18; B. MARUSIC, Kasnoanticka i bizantinska Pula, Pula 1967,
15 ss.; G.BOVINI, Le antichita cristiane della fascia costiera instriana da Parenzo a
Pola, Bologna 1974, 155—157.

104 Od sv. Makarija ga izvajata Camillo DE FRANCESCHI, La toponomastica
dell'antico agro Polese desunta dai documenti, AMSI 5§1—52, 1939—1940, 175 in E. RO-
SAMANI, Vocabulario Giuliano, Bologna 1958, s. v. Samagher,

59



¢igar pravilna oblika imena je morala biti dobrega pol stoletja po prenosu
v novo domovino, kot nam kaZejo viri, gotovo poznana. Orientacija
cerkve, z osjo, ki se odklanja za dvanajst stopinj proti severu od vzhodno-
zahodne smeri, ustreza legi sonca na 12. julij, kar se ujema z dnevom
¢adenja sv. Mohorja in ne sv. Hermogena v Ogleju (12. julij in ne
23. avgust). Relikviarij iz te cerkve, ki je vrhunska umetni$ka stvaritev,
papeski dar cesarju iz leta 440, je bil naknadno prineSen v Istro in gotovo
nima opraviti z relikvijami sv. Mohorja.!%

Jezikovno-foneti¢ni odnos med rokopisno nedvomno pokvarjenim za-
pisom imena mudenca v Hijeronimijanskem martirologiju za 12. julijj
(Armiger(us), Armager(us), Armagrus)'® ter Hermogenom in Hermagorom
ni povsem jasen, vendar je oditnejSa sorodnost tega imena s Herma-
gorom kakor s Hermogenom.!” Ce upostevamo, da je martirologij nastal
sredi 5. stoletja, je torej zapis v njem le nekaj desetletij mlaj$i od prenosa
Hermogenovih relikvij v Oglej. Tedaj pa sta morali biti identiteta enega
in drugega mudenca ter njuno ime popolnoma jasni.

Upravicenost drugega naziranja zavraca izhodi$éna nelogiénost. Zakaj
bi oglejska cerkev, ki je imela vedje Stevilo lastnih mucencev, pri retusira-
nem prikazu svoje preteklosti posegla po manj znanem muéencu, izhajajo-
¢em iz tujega okolja.'”® To bi bil v tisti dobi izjemen, tako reko¢ nedo-
pusten primer degradiranja lastnih mudencev in s tem lastne preteklosti,
medtem ko sta tendenca in smisel legende povsem nasprotni. Vse velike
cerkvene skupnosti na Zahodu, Milano, Ravena, Arles, Salona, so v
dobi razcveta legend gradile svojo samozavest in ambicije na osnovi
legendarnih izrodil o lastnih mudencih, fiktivno postavljenih v apostolsko
dobo. Oglejski primer bi bil za konkurenéne cerkve tako reko¢ kamen
spotike in skorajda $kandalozen.

Zlasti pa upravi¢enost drugega naziranja izpodbijajo tisti viri, ki
dokazujejo, da na oglejskem podroéju ni prislo do zlitja kultov obeh
mudencev v enega samega, temve¢ da sta pozneje neodvisno drug od
drugega obstajala kult sv. Mohorja in kult sv. Hermogena. To dejstvo
nam potrjujejo razli¢na porocila o usodi relikvij oglejskih muéencev. Po

105 Q) orientaciji cerkve gl. A. GNIRS, o.c, 17 s.; R.EGGER, o.c., 61 s.; G.BO-
VINI, o.c., 156 s. (z navedbo ostale literature). O relikviariju gl. nazadnje M. GUAR-
DUCCI, La capsella eburnea di Samagher, AMSI 26 n. s., 1978, 1—141, zlasti 128,

108 Gl. op. 86.

107 Prim, S. TAVANO, Riflessioni sulle »memorie« dei martiri aquileiesi, 11 Santo
(Rivista Antoniana di storia dottrina arte) 24, 1984, 353 s. Najstarejsi epigrafski zapis
imena legendarnega oglejskega $kofa, ki je ohranjen na ciboriju v gradedki stolnici iz
dobe patriarha Vitalisa II (897—900) je preveé pozen in prevel fragmentaren (ohranjeni
sta le prvi dve &rki, SCS ER...), da bi nam mogel osvetliti odnos med imenoma, saj bi
se ohranjeni del imena teoreti¢no lahko nanasal na eno ali drugo ime. Prim. S.TA-
VANO, Grado. Guida storica e artistica, Udine 1976, 36 s.; IDEM, Riflessioni, 354
op. 66.

108 Prim. S. TAVANO, Storicita, 4.

60



eni tradiciji naj bi relikvije sv. Mohorja obenem z relikvijami drugih mu-
¢encev patriarh Pavlin leta 568 na begu pred Langobardi prenesel v
Gradez,'® po drugi naj bi Sele gradeski patriarh Primogenij leta 628 na
podlagi sanjskega videnja odkril (dotlej olitno neznani!) grob mucencev
Mohorja in Fortunata v Ogleju in prenesel njune posmrtne ostanke v
Gradez,'® kjer naj bi nadli svoje mesto v katedrali sv. Evfemije.!'t O
Hermogenovih relikvijah iz te dobe nimamo nobenih porodil, izroéilo o
tem mucencu pa je obenem z izrodilom o drugih singidunskih mucencih
¢uvala najprej oglejska in nato ¢edadska cerkev.!® Za leta 992—996 nam
beneski kronist Dandulo poroéa, da je dal beneski doz spraviti v katedrali
sv. Evfemije v Gradezu relikvije v $tirih posodah, z napisi mudencev.'”®
Te relikvije so bile odkrite leta 1024 po osvoboditvi izpod kratkotrajne
vojaske okupacije GradeZa s strani oglejskega patriarha Popona. Tega
dogodka se s ponosom spominjajo beneski hagiografi in kronisti.!* Tedaj
so bile odkrite po teh porodilih relikvije naslednjih skupin muéencev:

1. Feliks in Fortunat

2. Mohor in Fortunat

109 Porotilo, da je patriarh Pavlin Ze leta 568 prenesel v GradeZ relikvije sv. Mohorja
je nezanesljivo, saj nanj ne naletimo v najstarej$ih virih. PAULUS DIACONUS, Historia
Langobardorum 2,10 (ed. G. WAITZ, MGH In usum schol., 1878, 92) poroéa le, da je
prenesel »omnem suae thesaurum ecclesiae«; akta mantovanske sinode leta 827 poroéajo
le, da je prenesel »omnemque thesaurum et sedes sanctorum Marci et Hermachorae«
(cit. ed. (op. €8), 585). Nejasno porocilo o dogodku leta 568 nam posredujejo tudi
naslednji viri: anonimna »Translatio« trupel sv. Mohorja in sv. Fortunata (G. MON-
TICOLO, Linventio e la translatio dei santi Ermagora e Fortunato nel cod.
Marciano Lat. X, 37, Nuovo Archivio Veneto a. II, v. 3/1, 1892, 149 (Translatio 111);
Chronicon patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix 11, 7); ANONY-
MUS, Vitae patriarcharum (cit. ed., 8) in BELLONUS UTINENSIS, De vitis (cit. ed., 29)
ter med benekimi kronisti DANDULUS, Chronica, A. 568 (p.75).

Medtem ko najstareji beneski kroniki, Cronica de singulis patriarchis Nove Aquileie
in Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Cronache, 6 in 49) porolata, da je
Pavlin prenesel v GradeZ relikvije mudencev »Hilarija, Tacijana in drugih«, porocata o
prinosu Mohorjevih relikvij Sele JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum
(G. MONTICOLO, Cronache, 62) in anonimna »Translatio s. Marci« (N. McCLEARY,
o.c. (op. 67), 241). O usodi Mohorjevih relikvij v srednjem in novem veku gl. G. VALE,
o.¢c, $57—77; E.MARCON, Sant’Ermagora, 16ss.; S. TAVANO, Il culto, 203 ss.

110 Cronica de singulis patriarchis (G. MONTICOLO, Cronache, 10); AA SS Julii
111, 1867, 244 (Translatio, c. 3); G. MONTICOLO, L’inventio, 146 (Translatio 1I), 151
(Translatio Ill); Origo civitatum ltaliae seu Venetiarum, ed. tertia (cit. ed., 124).

Ul Cronica de singulis patriarchis (G. MONTICOLO, Cronache, 15); S. TAVANO,
1l culto, 204 s.

112 R.EGGER, o.c., 53 s.

13 DANDULUS, Chronica, A. 992 ss. (p. 195): »Dux ... in cripta sancti Marci
corpora santcorum, in 111107 capsis recondita, occultissime, cum inscriptis titulis, colloca-
vit: in prima corpora extant Fortunati et Felicis, in secunda Hermacore et Fortunati,
in tercia Dionisii et Largi, in 1112 Hermogenis et Fortunati.«

4 AA SS Julii III, 245 (Translatio, c. 8); G. MONTICOLO, Linventio, 136 s.;
154 s. (Inventio I, 1II); DANDULUS, Chronica, A. 1024 (p. 206); gl. tudi M. P. BILLA-
NOVICH, Appunti, 6 ss.

61



3. Dionizij in Larg
4. Hermogen in Fortunat

Tudi &e vsa ta porocila, izhajajoéa nedvomno iz iste tradicije, ki seze v
sodobnost, ocenimo za nezanesljiva ali celo »fantasticna«,'® pa nam
vendar odraZajo jasno razlikovanje med Mohorjem in Hermogenom v
beneskem izrocilu, razlikovanje, ki ga izkazujejo tudi »kontinentalni« viri,
furlanska rokopisa Uzuardovega martirologija, stari koledarji in liturgiéne
knjige s furlanskega podrocja od 11. stoletja dalje.!*® Sele moderna hagio-
loska znanost je skusala priti do enotnega izvora obeh kultov.

Ce odmislimo tretjo skupino relikvij, ki nas v tej zvezi ne zanima,
je vrednost porocil odvisna predvsem od njihovega najbolj »sumljivega«
dela, da se namreé¢ v vseh treh skupinah pojavlja na drugem mestu
Fortunat. Ne da bi nas zanimalo dejstvo, ali so bile vse te relikvije tedaj
resni¢no spravljene v katedrali sv. Evfemije v Gradezu ali ne,'" se postavlja
vprasanje, ali je taka povezanost skupin mucencev sploh mozna, ali se za
Fortunati skrivajo ena, dve ali tri osebnosti.

Prva skupina mucencev, Feliks in Fortunat, je histori¢no utemeljena,
saj jo dokazujejo tako sporoéila iz antike kakor arheoloske najdbe. Gre
za kult dveh oglejskih mucencev iz Dioklecijanove dobe, ki je bil v antiki
na beneskem podro¢ju zelo popularen.!'s

Fortunat v zadnji skupini je tudi histori¢na osebnost. Gre za singi-
dunskega mucdenca, ki se resda ne omenja kot Hermogenov druzabnik v
aktih Donatove skupine, a je bil po porocilu v antiko segajocih oglejskih
diptihov eden iz skupine singidunskih mucencev, cigar relikvije so bile
preneSene na Benesko takrat kakor Hermogenove, zato nas taka zveza
relikvij ne sme presenetiti.''?

115 p, PASCHINI, Le fasi, 183.

16 [ audes sive acclamationes« oglejske cerkve iz 11.stoletja (G. VALE, o.c., 83);
liturgi¢éni koledarji s furlanskega podro¢ja za 23.avgust (G.BIASUTTI, Il »Proprium
sanctorume, 27 (videmski in rozaski rokopis Uzuardovega martirologija), 34 (veé roko-
pisnih koledarjev od 12. do 14.stoletja), 39 (tiskani koledar s konca 15.stoletja), 47
(tiskana koledarja iz 1. 1598 in 1753)).

17 p, PASCHINI, Le fasi, 183.

18 G, pogl. III, 2 (B).

19 Ferrarijev izvleéek iz neohranjenih oglejskih diptihov, ki segajo v antiko (morda
so nastali celo pred akti Donatove skupine) v AA SS Aug. IV, 1867, 589: »Hermogenes
lector, et Fortunatus diaconus ecclesiae Singidonensis in persecutione Diocletiani et
Maximiani sub Victoriano praeside passi sunt eodem tempore, quo S. Donatus et socii
ex eadem wurbe. Cum enim Fortunatus diversis tormentorum generibus affectus in fidei
confessione persisteret, capitis obtruncatione martyrium complevit ... Quorum corpora
Aquileiae requiescunt.« V histori¢no avtenti¢nost panonijsko-mezijskega muéenca For-
tunata ne moremo dvomiti, saj ga izpricuje MH; tu se omenja kot mudcenec iz Sirmija
in Donatov druZabnik (Apr. 9, p. 180). Sele v Ogleju nastopa kot Hermogenov druzabnik
(MH, Aug.23, p.459), verjetno zato, ker so bile po prenosu njune relikvije ¢aséene
skupaj. Gl. S.RITIG, o.c., 359 s.; ]J.ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 77 s.;
R. EGGER, o.c., 54 (vsi trije s po nasem mnenju napacno trditvijo, da je panonijski
mucdenec postal predloga za Mohorjevega druzabnika v legendi).

62



Tezje resljiv je problem Mohorjevega spremljevalca Fortunata. Ta se
resda omenja v Hijeronimijanskem martirologiju na prvem mestu, pred
Mohorjem, kar je verjetno posledica njegove vedje popularnosti v casu
nastanka zapisa, morda pa tudi posledica nadina zapisa. Mozno je
namre¢, da gre za »prenos« imena »$kofa in mudenca« Fortunata z
11.junija na 12.julij.**® Ker Fortunata kot Mohorjevega druzabnika
omenja Sele legenda iz 9. stoletja, ne omenjajo pa ga seznami oglejskih
$kofov (dasi je bil po legendi pred smrtjo Ze posvecen za Skofa),'*! niti
ne akti mantovanske sinode, je mozno, da gre za prili¢enje kulta Felikso-
vega druzabnika Fortunata Mohorjevemu kultu, zlasti ker gre v obeh
primerih za oglejska mucenca.

Izkljucena je moZnost, da se za vsemi Fortunati skriva ista osebnost.!?*
Ce je med tremi Fortunati kak$na podvojitev, je to v primeru svetnika
v prvi in drugi skupini, ne pa v drugi in Cetrti.'*® Kakor se zdi morda ne-
koliko neverjetno, pa ne smemo izkljuciti moznosti obstoja kulta treh
razli¢nih Fortunatov na oglejskem podrocju, enega importiranega in dveh
domacih, zlasti zato ne, ker je bilo to ime med zgodnjimi kristjani zelo
priljubljeno in ker so bila zlasti imena mudencev, kakor nam kaZe ono-
masti¢no gradivo, v zgodnjekrscanski dobi $e posebej priljubljena.**

Kakor je ta reSitev problema, ki daje prednost oglejski tradiciji o
sv. Mohorju, vendar ne zavrata povsem druge teze, temve¢ ji odreja
mnogo bolj skromno, a zanesljivo mesto v oglejski hagiografiji, navidezno
»kompromisna«, pa jo vendar utemeljuje predvsem dejstvo, da je Se po
nastanku legende o sv. Mohorju obstajal neodvisno od nje kult sv. Hermo-
gena, dejstvo, ki izkljucéuje moznost zlitja dveh muéencev v eno svetnisko
¢aslenje.

120 MH, Jun. 11 (p. 314 s., n. 29): »in Aquileia translatio corporis Fortunati episcopi
et martyris« (po mnenju nekaterih raziskovalcev gre za prenos relikvij sicer neznanega
Skofa iz Panonije (!), ker med oglejskimi mudenci ni nobenega $kofa Fortunata; gl. ko-
mentar k MH, Jul.12 (p.371s., n.8) in zlasti V.SAXER, L’hagiographie ancienne
d’Aquilée, 380 s. (z mnenjem, da gre za oglejskega mudenca).

2 C, 19—-20.

122 Da gre v primeru treh Fortunatov za isto osebnost, je menil P. PASCHINI, Le
fasi, 164.

123 Da je panonijski Fortunat podlaga za izoblikovanje lika Mohorjevega uenca,
trdijo zagovorniki teze o panonijskem izvoru sv. Mohorja (gl. op. 119 na koncu).

24 To je domneval Ze P. KANDLER, CDI, A. 293 (komentar); k taki refitvi pro-
blema sta se nagibala tudi J. PINIUS, AA SS Aug. IV, 1867, 589 in M. P. BILLANOVICH,
Appunti, 21 s. Da je bilo med mucenci veliko Fortunatov, nam kaze pogosta omemba
tega imena v MH (gl. Index nominum), saj se {a$¢enje Fortunatov omenja kar na
44 dni. Bolj pogosto se omenjajo med uéenci le Felix (128 dni; ime je sinonim k Fortu-
natu), Saturninus (94 dni), Victor (92 dni), Ianuarius (80 dni), Donatus (69 dni), Paulus
(63 dni) in Petrus (53 dni), pribliZno tako pogosto kakor Fortunat pa Iulianus 45 dni),
Saturus (44 dni), Secundus (41 dni) in Timotheus (40 dni). Veliko priljubljenost tega
imena med kristjani v pozni antiki nam kaZe tudi epigrafsko gradivo (gl. ILChV, Index,
s. v. Fortunatus).

63



V luéi legende in drugih virov se nam Mohor razodeva kot domnevno
prvi oglejski Skof, ki gotovo ni bil mucenec iz Neronove dobe, medtem
ko se zdi doba cesarja Decija (249—251) le nekoliko prepozna, da bi
mogli vanjo datirati smrt prvega oglejskega $kofa.*s Legenda je poznega
nastanka, vendar je nastala na podlagi nekega avtenti¢nega porocila o
muceni$ki smrti iz dobe Dioklecijanovega preganjanja, kakor nam kaZe
omemba »dekreta cesarjev«, strokovni izraz »praeses« za cesarskega na-
mestnika in vrsta historicno utemeljenih detajlov. Legenda ni nastala
iz poro¢ila o mucenju sv. Hermogena. Glavno osebo legende, $kofa Mo-
horja, so sestavljalci legende vzeli iz oglejske tradicije, v kateri je nastopal
kot muéenec in verjetno tudi kot $kof, ne pa iz tradicije o singidunskem
mucdencu, ki se je ohranila poleg prve.

Zgodovinski pomen legende o sv. Marku in legende o sv. Mohorju je
bil v poznej$ih obdobjih izjemno velik. Legenda o sv. Marku, ki je postala
temelj politicne in cerkvenopoliticne samozavesti Benetk, prek Gradeza
v cerkvenem oziru posrednega dedi¢a Ogleja,’ na kontinentalni del pa-
triarhata ni imela vedjega vpliva, Se manj je bila odmevna drugod po
Evropi, saj je ne upostevajo niti histori¢ni martirologiji, niti Rimski marti-
rologij, dasi posvecajo prazniku evangelista Marka (25. april) obsezne
elogije.’® Na obmod&ju oglejskega patriarha se je S$iril vpliv legende o
sv. Mohorju, ki se je v razliénih predelih oglejskega vplivnega obmodja
manifestiral na razli¢ne nacine.

Na zahodnem in severnem vplivnem obmodju je prislo do priklap-
ljanja novih legend na obstoje¢o. Tak primer je legenda o Mohorjevih

125 Y ta Cas postavlja Mohorjevo mudleni§tvo hipoteti¢no A. NIERO, I martiri, 167.
Na osnovi obstojecih virov ne moremo odgovoriti na vprasanje, kdaj je Mohor Zivel. Cc
upostevamo edine razpoloZljive podatke, ki nam jih posredujeta seznama oglejskih $ko-
fov (gl. op. 84) in od Teodora, ki se je udelezil sinode v Arlesu leta 314, raunamo nazaj,
pridemo komaj v Sestdeseta leta 3. stoletja, torej bi postavili Mohorjevo smrt celo v dobo
Valerijanovega preganjanja. Ce smatramo seznam za popoln in ne tako kot starejéi
raziskovalci vstavljamo novih imen (tako npr. M. BAVCAR, Historia rerum Noricarum
et Foroiuliensium, Gorica 1663, Syllabus Aquil. antistitum v uvodu; slov. prev. » Zgodbe
Norika in Furlanije«, prev. Z. JELINCIC, Toronto 1975, 874, ki je 3 ali 4 imena pred
Teodorom poveéal na 11) ali zastopamo stalis¢e velikih &asovnih vrzeli v katalogih
(tako DE RUBEIS, Dissertationes, 144—156), kljub »raztegnitvi« dolZine pontifikata
posameznih $kofov ne moremo priti v starejSo dobo kot v prvo tretjino 3. stoletja (prim.
P.PASCHINI, La chiesa, 15; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 65). Ta »sfrizirane
izratun o zacletkih organizirane cerkvene skupnosti v Ogleju bi ustrezal stvarnosti; po
analogijah z drugimi velikimi sredi§¢i na Zahodu, Raveno, Milanom, Lugdunom, bi
mogli postaviti zacetke organizirane cerkvene skupnosti v Ogleju na konec 2. ali v za-
cetek 3. stoletja.

126 O kultu sv. Marka v GradeZu, ki je dokumentiran za dobo pred prenosom nje-
govih relikvij v Benetke (828), gl. S. TAVANO, Il culto, 206 ss.; o njegovem kultu v
Benetkah gl. S. TRAMONTIN v kolektivnem delu S. TRAMONTIN-A. NIERO-G. MU-
SOLINO-C. CANDIANI, Culto dei santi a Venezia, Venezia 1965, 43—73, zlasti 51 ss.

122 Gl. Edition prat., 71; USUARDUS, p.218; MR, Apr.25 (1) (p.155). Nerefeno
ostaja vprafanje, ali legendo upostevajo kak$ni rokopisi, zlasti Uzuradovega martirolo-
gija, predvsem tisti z oglejskega in benekega podrodja.

64



ucencih Siriju in Evenciju, ki naj bi zanesla kr§¢anstvo v Pavijo, Verono,
Brescijo in Lodi (civitas Laudensis). O¢itna je »protimilanska« nastroje-
nost avtorja te legende, saj je oglejski misijon razsiril dale¢ na zahod,
na vplivno obmodje milanske cerkve.’*® Za nas posebej zanimiva je »no-
riska« verzija te legende, ki jo moremo zasledovati Sele od 13. stoletja
dalje. Avtor te je falzificiral prvotno »italsko« verzijo tako, da je Lodi
preimenoval v Lorch (civitas Lauriacensis) in tako postavil zacetek te
$kofije (oz. pasavske kot njene naslednice) v apostolsko dobo.*® Lavriaska
oz. pasavska cerkev je $la celo tako dale¢, da je postavila trditev o prihodu
samih evangelistov Marka in Luka v Lavriak in je torej v svojih ambicijah
celo presegla oglejsko cerkev.’®® Ta legenda in njeni derivati so v smislu
misijona »pokrili« zahodni in severni del oglejskega obmodja, vendar so
»izpustili« Recijo in Vindelicijo."®* Prvemu oglejskemu $kofu Mohorju
in njegovemu nasledniku Fortunatu pripisuje ustanovitev lorske nadskofije
legenda o sv. Maksimilijanu iz Celeje.'*

Na oglejsko-istrskem obmocju se kaze vpliv legende o sv. Mohorju
v obliki »izposojanja« oseb iz nje za tvorbo novih mudeniskih legend,
postavljenih bodisi v Mohorjevo sodobnost (tako oglejsko-gradeska le-
genda o oglejskih devicah), bodisi v poznejso dobo (tako legenda o
trzaskem mudencu Servolu).!®?

28 BHI, 7976 in 4619 (H.QUENTIN, Les mart. hist., 278); FLORUS, Sept. 12
(Edit. prat., 167); ADO (PL 123, 352); USUARDUS (cit. ed., 301 s.); MR, Feb.8 (7);
Sept. 12 (6); Dec.9 (6) (p. 53; 392; 573). Gl tudi F.LANZONI, Le diocesi, 984 ss.;
P. PASCHINI, Le fasi, 175 s.; P. BERTOCCHI, Evenzio, BS 5, 1964, 377.

120 A HUBER, Geschichte der Einfiihrung und Verbreitung des Christentums in
Siidostdeutschland I, Salzburg 1874, 56 ss. M. HEUWIESER, Geschichte des Bistums
Passau, Passau 1939, 10 ss.

130 Trditev o apostolskem izvoru lavriaske $kofije vsebuje ena od falzificiranih listin
pasavskega Skofa Pilgrima s konca 10.stoletja (R.NOLL, Friihes Christentum, 17; o
pasavskih falzifikatih gl. A. LHOTSKY, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte
Osterreichs, MIOG, Erginzungsband 19, 1963, 167 ss. Trditev o misijonskem prihodu
Marka in Luka v Lavriak nam dokumentira napis na zvoniku v Ennsu iz druge polovice
16. stoletja, ki ga je nazadnje objavila R, PILLINGER, Preganjanje kristjanov in uniéeva-
nje templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi, ZC 39, 1985, 173 ss. (Fot. 1).

131 To ozemlje »pokriva« legenda o sv. Luciju, pokristjanjenem britanskem kralju iz
druge polovice 2. stoletja, ki naj bi okrog leta 200 osebno razsiril kr§¢anstvo v Reciji (gl.
A.HUBER, o.c., 55). Legenda po svoji vsebini sode¢ ne odraZa niti oglejskih, niti mi-
lanskih interesov. Prim. P. F. BARTON, Friihzeit des Christentums, 15 s.

182 Actq s. Maximiliani 1 (AA SS Oct. VI, 1868, 52 F).

133 Legendo o oglejskih devicah bomo obravnavali v naslednjem podpoglaviju. V
legendi o trzatkem mudencu Servolu (pogl. II, 2 (B)) sre¢amo Ataulfa (Attulfus). Ataulf
je bil po tej legendi vikarij prezesa Junija, ki je zacel Servula obéudovati. GI. M. SZOM-
BATHELY, L'ufficio di san Servolo della collezione Scaramanga, Archeografo Triestino
s. IV, 24, 1962, 71 s.

Po falzificirani darovnici iz 12. stoletja naj bi na pro$njo patriarha Hilarija (po ka-
talogih $kofov Mohorjevega naslednika) »Laurentia regina, Ataulfi Aquileiensis filia«
leta 165 obdarovala novigrajsko cerkev. Darovnico naj bi potrdil sam papez Pij I, doma
iz Ogleja (gl. op. 175). Gl. DE RUBEIS, Dissertationes, 78; P. KANDLER, CDI, A. 110.;
P. F. KEHR, Italia pontificia VII/2, 228; R. EGGER, o.¢c., 73 s.

5 Acta ecclesiastia 8 65



V vzhodnih pokrajinah patriarhata se kaZe vpliv legende v obliki
trditev o zgodnjem pokristjanjenju dezel vzhodno od Ogleja, opirajocih
se na porodilo v legendi, da je Mohor poslal misijonarje v »Trst in razna
mesta«. Te trditve so postavili novoveski zgodovinarji zlasti za vzhodni
in severovzhodni del oglejskega vplivnega obmocja, za katero se ni v
srednjem veku izoblikovala nobena legenda, ki bi se navezovala na Mo-
horjevo osebnost.!* Podlaga za Sirjenje takih predstav je bila razsirjenost
Mohorjevega kulta v teh dezelah.'®

Te legende, domneve in trditve, so zelo poznega nastanka, nekatere
tudi tisoé¢ in veé let kasnejSe od dobe, ki jo zelijo prikazati, in so zelo
majhne zgodovinske vrednosti. Razodevajo nam, kako so v srednjem in
v novem veku, vse do nastanka zgodovinske znanosti, gledali na po-
kristjanjenje dezel na oglejskem vplivnem obmodju. Dejstvo, da stoji
povsod v ospredju Oglej, je verjetno daljni bled odraz dejstva, da so v te
kraje zanesli kr§¢anstvo misijonarji iz Ogleja, v ¢asovnem razponu nekako
od druge polovice 3. stoletja do 5. stoletja. Zal nam ohranjeni viri slikajo
tako misijonsko in cerkvenoorganizacijsko akcijo Ogleja le za bliznjo
Konkordijo ob koncu 4. stoletja.'®® Za »prazgodovino« oglejske cerkve
nam legenda pove zlasti to, da je cerkvenoorganizacijsko Oglej od dobe,
ki jo moremo zasledovati po virih, spadal pod rimsko cerkev. Kot bomo
videli pozneje, nam isto dokazuje tudi drugi najvaznejsi vir za poznavanje
zaletkov oglejske cerkve, njena veroizpoved.

Oglejsko legendo sta Ze zgodaj upostevali tudi dve sosednji cerkveni
srediS¢i, ki sta prav tako izoblikovali svoji »ustanovni« legendi v pri-
blizno isti dobi kakor Oglej, postavljeni v priblizno isti vsebinski in ¢asovni
okvir (apostolska doba, ustanovitelj je Petrov ucenec) kakor oglejska
legenda: Ravena in Salona.

184 J L. SCHONLEBEN, Carniolia antiqua et nova ... sive inclyti ducatus Car-
nioliae annales 111, Labaci 1681, 152 ss.; J. V. VALVASOR, Die Ehre des Hertzogthums
Krain 11, B. VIII, Laybach 1689, 509; M.BAVCAR, o.c., 2, 32; 35 (slov. prev. 83; 86);
M. POHLIN, Kraynska kroneka (rokopis iz 1. 1770, odlomek objavil P. RADICS, »Krayn-
ska kroneka« p. Marka Poblina, lzvestija Muzejskega drustva za Kranjsko 11, 1901, 45).

135 Prim. J. HOFLER, Trije popisi cerkva in kapel na Kranjskem in Slovenskem
Stajerskem s konca 16. stoletja, Viri za zgodovino Slovencev 6, Ljubljana 1982, 28/29
(8t. 136); 30/31 (153); 32/33 (209); 38/39 (307); 44/45 (380); 48/49 (450); 56/57 (571);
58/59 (584); 68/69 (36); 70/71 (63). Mohor in Fortunat se omenjata kot sozascitnika
ljubljanske $kofije v ustanovnih listinah te skofije iz . 1461 in 1462 (»... in Cathedralem
ecclesiam ipsius civitatis Laybacensis sub vocabulo sanctae Trinitatis, ... Hermachore
et Fortunati Martyrum, ...«; Zgodovinski zbornik. Priloga k »Laibacher Dioecesan-
blatt-u« 1, 1888, 7; 3, 1890, 116). Praznovanje sv. Mohorja in Fortunata omenjajo vsa
tiskana »Propria sanctorume« ljubljanske skofije, z lekcijami, ki povzemajo vsebino
legende; tako »Proprium sanctorums« iz 1. 1687, 1729, 1781 in 1848 (gl. (Uvod«, op. 24,
31 in 35). Tema dvema mudlencema je posvelen prvi hagiografski spis v sloveni¢ini:
Ta male katechismus tu je bukuvze... P.Petra Kanisia, Na Duneju 1768, 108—113
(slov. izdajo pripravil Marko POHLIN).

130 G|, P.ZOVATTO, Le origini del cristianesimo a Concordia, Udine 1975, 47 ss;
prim. op. 155.

66



V primeru Ravene moremo reéi, da je bilo priznanje oglejske legende
verjetno dokaj zgodnje. Ce se v zapisu legende o sv. Apolinariju izpred
sredine 9. stoletja omenja kot prva cerkev v Raveni, kjer naj bi Apolinarij
krstil, cerkev sv. Evfemije, moremo domnevati, da ta omemba Ze pred-
postavlja priznavanje oglejske legende o devicah mudenkah, kricenkah
sv. Mohorja, ¢etudi se ta v viru ne omenja izrecno. Gotovo se je kult
te svetnice v Raveni v zgodnjem srednjem veku opiral na oglejsko izro-
¢ilo in ne na posedovanje relikvij halkedonske mucenke iz Dioklecijanove
dobe, sicer si sestavljalec legende, ravenski klerik Agnellus, ne bi mogel
dovoliti ¢asovnega neskladja dveh in pol oz. treh stoletij, ce upostevamo
¢as prinosa relikvij te svetnice na Zahod. Ravenska cerkev je pozneje v
vsebinskem oziru celo povezala obe ustanovni legendi: po Apolinarijevem
izgonu v Ilirik, kjer naj bi zacetnik kr$¢anstva v Raveni velikopotezno $iril
kr§¢anstvo (v Korintu, Saloni, Panoniji, ob bregovih Donave, v Trakiji,
torej v deZelah, ki niso bile nikdar v vplivnem obmodju oglejske cer-
kve (!),'*7 naj bi se Apolinarij na povratku v Italijo ustavil v Ogleju pri
$kofu Mohorju, ucencu evangelista Marka. Ta naj bi mu na njegovo
pro$njo poklonil relikvije prve krS¢anske mucenke, oglejske device Evfe-
mije, na podlagi katerih naj bi Apolinarij posvetil prvo cerkev v blizini
Ravene.”®® Ta ravenska tradicija torej odraza koristno sodelovanje obeh
cerkva, utemeljeno ze v samih zacetkih kr$¢anstva v obeh mestih. Ravenski
primer odraZza intenzivno povezovanje obeh ustanovnih legend, ob upo-
Stevanju prav vseh ambicij oglejske cerkve, ki se razodevajo skozi legendo
o sv. Mohorju, celo primata oglejske cerkve, kar se tide starosti svetniskega
kulta. Samo legenda o sv. Marku, ki izrazito poudarja primat Ogleja v celi
Italiji, se tu ne uposteva.

Manj tesna in zato manj opazna je povezava oglejske legende z usta-
novno legendo salonitanske cerkve. Srednjeveska splitska historiografija

17 H, QUENTIN, Les mart. hist., 63 s.; BEDA, Jul. 23 (Edit. prat., 134); ADO,
Jul. 23 (PL 123, 306 s.). Sele Historia inventionis s. Apollinaris episcopi et martyris 4
iz 12.stoletja $iri Apolinarijev misijon tudi na Istro, ki je spadala vseskozi v vplivno
obmodje oglejske cerkve: »Istria provincia quaedam est in partibus lllyricis, cujus in-
colas beatus Apollinaris, cum ibi exularet, ad fidem Christi evangelica praedicatione
convertit. Unde in eadem provincia celeberrimus est, et quasi ejus regionis Apostolus
summa devotione venerabilis.« (AA SS Julii V, 1868, 360 C). Apolinarijev kult v Istri
ima histori¢no podlago v tesnih zvezah (zlasti juine) Istre z Raveno, zveze, ki jih moremo
zasledovati od Justinijanove dobe pa vse v 13.stoletje. Gl. A. TORRE, Sui rapporti tra
Ravenna e Ulstria nel Medio Evo, Annuario d. r. L. Sc. »A. Oriani« di Ravenna 1928,
39—80; L. MARGETIC, Histrica et Adriatica, Trieste 1983, 33 s.

138 AGNELLUS, Liber pontificalis ecclesiae Ravennatis 1 (ed. O. HOLDER-EGGER,
MGH Script. rerum Langobard. et Ital. saec. VI—IX, 1878, 280 (= AA SS Julii V, 1868,
350), vir iz dobe okrog leta 840, ki &rpa iz legende, omenja le cerkev sv. Evfemije v
Raveni kot prvo cerkev, kjer naj bi Apolinarij krstil (In basilica beatae Eufemiae quae
voeatur ad Arietem, primitus baptismum fecit). Kasnej$a ravenska historiografija je izo-
blikovala predstavo o sreanju med Apolinarijem in Mohorjem v Ogleju, ob katerem
naj bi slednji izrodil Apolinariju relikvije mucenke Evfemije, ki naj bi malo pred tem
umrla muéenike smrti (AA SS Sept. 1, 1868, 606 C).

2 67



je stala na stalis¢u istoCasnosti misijonske aktivnosti na treh obalah
Jadranskega morja: Apolinarijeve v Raveni kot glavnem mestu Emilije,
Markove v Ogleju kot glavnem mestu Benelije in Istre ter Domnionove
v Saloni kot glavnem mestu Dalmacije. V splitskem primeru opazimo samo
upostevanje legende o sv. Marku, medtem ko se Mohor nikjer ne omenja.'*

Ob izrocilu ravenske in salonitanske cerkve moremo reci, da gre za
cerkveni sredis¢i, s katerima Oglej ni imel nikdar ozemeljskih sporov,
niti ne posebno intenzivnih stikov, in s katerima je redko prihajal v zaple-
tene, problemati¢ne odnose. Bolj zanimivo bi bilo vedeti, kako so na
zaCetke oglejske cerkve in na obseg oglejskega misijona gledali v dveh
cerkvenih sredi$cih, ki sta bili z Oglejem v precej tesnej$ih cerkvenopoli-
ti¢nih stikih: v Milanu in v Sirmiju.*® Zal se ni ohranilo o tem nikakr$no
sporocilo.

4, Legenda o oglejskih devicah

Od legend, ki so nastale pod vplivom legende o sv. Mohorju, je po
svoji zgodovinski vlogi najpomembnejsa legenda o mucenistvu oglejskih
devic Evfemije, Dotoreje, Tekle in Erazme. Ta legenda je poleg Mohorjeve
edina, ki skuSa pojasniti zacetke kr§¢anstva v Ogleju. Kratka vsebina
zgodbe, ki je bled srednjeveski posnetek, umetno vstavljen v anti¢no
okolje:!#

139 Medtem ko Vita s. Dommnii episcopi 2 (AA SS Aprilis 11, 1866, 7) navaja med
Petrovimi uéenci samo Pankracija, Apolinarija in Domnija, pa poro¢a Historia Saloni-
tana maior 3 (ed. N. KLAIC, Beograd 1967, 73): »Beatus Petrus ... Unde per oras adria-
tici sinus tres direxit pontifices: Appolinarem Ravene, que est metropolis totius provintie
Emilie, Marcum evangelistam Aquilegie, que preerat Venetie et Ystrie, Domnium vero
in Salonam direxit, que caput erat Dalmatie et Croatie (prepis iz Historije Salonitane
minor iz 13. stoletja) ... Pancratium destinavit in Siciliam, Appolinarem Ravenam, Mar-
cum evangelistam Aquilegiam, Domnio vero multis coram positis dixit ... ’venies in
Dalmatiam . . "« (kompilacija iz Histor, Salonit. minor in legende o sv. Dujmu).

10 O stikih Ogleja z Milanom in Raveno gl. zbornika Aquileia e Milano, AAAd 4,
1973 in Agquileia e Ravenna, AAAd 13, 1978; Kratek prikaz odnosov Ogleja s Sirmijem
in Salono podaja R.BRATOZ, Cerkvenopoliticni in kulturnozgodovinski odnosi med
Sirmijem in Akvilejo, ZC 37, 1983, 259—272.

141 [ egenda, ki se je ohranila v ve¢ med seboj nekoliko razli¢nih variantah (kot
»lectiones« v starem oglejskem brevirju, kot »passio«), je objavljena v AA SS Sept. I, 1868,
607—608. Prvi del legende je s kratkim komentarjem objavil tudi P. KANDLER, CDI,
A. 64; gl. tudi BHL 2706—2707. Od starej§ih avtorjev legendo in extenso povzemajo in
jo povsem v duhu intencije njenih avtorjev vgrajujejo v kontekst legende o sv. Mohorju
J. L. SCHONLEBEN, Carniolia antiqua et nova 11l, 157 ss.; J. V. VALVASOR, Die Ebre,
II/vII, 509 s. in M.BAVCAR, Historia 2,34 (slov. prev. 84—86). Kriti¢no se je do
legende opredelil DE RUBEIS, MEA, 30 s. Najbolj poglobljeno analizo legende je na-
pisal P. PASCHINI, La chiesa, 44—48. V novejsih prikazih oglejske hagiografije je malo
opaZena; P. BURCHI, BS 5, 1964, 163 s. se ne spus¢a v problem histori¢ne interpretacije,
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 26, jo komajda omenja. Vedjo pozornost ji po pra-
vici posveca le A. NIERO, I martiri aquileiesi, 172 s. Od slovenskih del novej$e dobe gl.

68



V ¢asu vlade cesarja Nerona, ko je bil v Ogleju prezes Sevast, sta v
mestu Zivela dva premozna brata, Valencij in Valentinijan. Prvi je bil pogan,
drugi pa kristjan, ki ga je spreobrnil $kof Mohor. Prvi je imel zelo lepi
héeri Evfemijo in Dorotejo, drugi Teklo in Erazmo, stari dvanajst oz. devet
let. V stricevi hiéi sta se Evfemija in Doroteja seznanili s kr§¢anstvom. Stric
Valentinijan ju je pono&i vodil v hiSo, kjer je skrivaj oznanjal krS¢ansko
vero $kof Mohor. Ta je vsa §tiri dekleta krstil. Ko so se pojavili snubci,
Valencij in Valentinijan nista hotela oddati svojih hlera. Valencij je dal
zgraditi za svoji héeri stolp nad reko Nadizo, kamor ju je zaprl. Po drugem
izrotilu naj bi Evfemija in Doroteja zavrnili poganska snubca in se v strahu
pred ofetom zatekli k stricu. Zaradi izdaje suznja so bila vsa Stiri dekleta
aretirana. Prezes Sevast jih je dal strahovito muditi (prvi dan jih je dal
bidati, nato obesiti za noge, nato toléi s kladivom po glavi; drugi dan jih
je privezal na mudilo (equuleus), 7gal s plamenicami in jim dal odrezati
prsi; tretji dan jih je dal gole voditi po mestu), vendar dekleta tega mudenja
in zasramovanja niso obdutila. Nato jih je dal prezes obglaviti. Kazen je
izvréil sam Valencij, njihov ofe in stric, in sicer na stolpu nad NadiZo, od
koder je njihova trupla vrgel v reko. Po tem dogodku je potres stresel
stolp, strela pa ga je zazgala, tako da je ogenj pogoltnil Valencija in nje-
gove pomagace. Naslednjo no¢ sta Valentinijan in $kof Mohor §la k reki,
kamor sta dva angela na colnu pripeljala posmrtne ostanke devic. Sledil
je Casten pokop v spremstvu Stevilnega klera na Valentinijanovem domu.
Datum mudeni$ke smrti: 3. september.

Ta legenda je nastala na podlagi legende o sv. Mohorju, saj vsebuje
nekatere njene osnovne sestavine: postavitev dogajanja v Oglej v Neronovi
dobi, omenja misijonarsko delo $kofa Mohorja, no¢ne shode, na katerih
je Skof oznanjal novo vero, pokop deklet po $kofu Mohorju. Diakon
Fortunat se v njej ne omenja. Vendar pa je legenda nastala precej ne-
odvisno od Mohorjeve, saj jo povezujeta z njo samo stranski osebi §kofa
Mohorja in prezesa Sevasta ter obrobna omemba Trsta kot najvaznejSega
mesta v blizini Ogleja. Paé pa vsebuje nasa legenda znadilne sestavine
legende o sv. Barbari in je gotovo napisana pod njenim vplivom. Te
sestavine so naslednje: zavrnitev snubcev in posvetitev devistvu, sadisti¢no
mucenje deklet z eroti¢tno morbidnimi sestavinami (trganje oz. rezanje
prsi), vloga stolpa (najprej z dvema oknoma, nato po posredovanju devic
zgraditev tretjega okna) kot kraja jeée in obenem verske askeze, »krstno«
kopanje v reki v blizini stolpa, ideolosko nasprotje med otroki in starsi,
ki premaga sorodstvene in Custvene vezi, tako da nazadnje poganski oce
ubije kr$¢anski héeri, nadnaravni poseg oz. bozja kazen za izvrSilce
smrtne kazni (potres in strela unidita stolp in ugonobita storilce).!*?
Vendar pa vedji del nastetih sestavin sre¢amo v razli¢nih legendah o mucen-
cih, pa tudi v avtentiénih porocilih o preganjanjih kristjanov, zato so

LS 3, 1972, 522. Od dokumentov s slovenskega ozemlja dokazujeta cadcenje oglejskih
devic »Propria sanctorum« ljubljanske Skofije iz 1.1781 in 1848 (gl. »Uvod«, op.31
in 36), obakrat z lekcijami. p

142 Gl G. D. GORDINI, Barbara, BS 2, 1962, 760—765; LS 4, 1973, 445 s.

69



gotovo odraz primerov, ki so bili praviloma sicer redki, nikakor pa ne
izjemni.'®® Tipic¢en oglejski element legende je nastop mudencev v (dveh)
parih, z glavnim mudencem in njegovim spremljevalcem, kar je v nasem
primeru znatno zabrisano, vendar $e opazno. Na osnovi tega razlikovanja
se je kasneje izoblikovala legenda o trzagkih mudenkah Evfemiji in Tekli,
v kateri obe starej$i sestri¢ni nastopata kot sestri, pri ¢emer ima zopet
starejSa Evfemija vedjo vlogo kot njena mlajSa sestra. Legenda vsebuje
pet cudezev, od katerih so Stirje stereotipni; med njimi sta dva kaznovalna
¢udeza (bozje maséevanje nad izdajalskim suznjem, ki naredi samomor,
in nad oletom-stricem rabljem), en ¢udez z zivalmi oz. relikvijami (psi se
ne dotaknejo odrezanih prsi, temvec jih ¢uvajo kot relikvije, prsi se v
noci svetijo kot roze) in en angelski poseg v dogajanje (angel oblele
device in jim zbriSe sledove mucenja). En ¢udeZ pa vsebuje verjetno lo-
kalne poteze; dva mladeni¢a izredne velikosti in sijaja, ocitno angela,
ki pripeljeta Mohorju in Valentinijanu ¢oln s posmrtnimi ostanki deklet,
spominjata na duet nebeskih pomocnikov, na kakr$nega naletimo tudi
pozneje v (bizantinski in) beneski tradiciji.'**

Zgodovinski pomen legende o oglejskih mucenkah je bil znaten. Aspi-

148 Zavrnitev poganskega Zenina in predanost deviStvu omenjajo poleg legende o
sv. Barbari tudi pristna Acta SS. Saturnini, Dativi et aliorum 16 (Th. RUINART, o.c.,
421; slov. prevod F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, 200). Sadisti¢cno mucenje zensk, kate-
rega del je tudi trganje ali rezanje prsi, se v mudenitkih legendah pogosto omenja. Ta-
kemu mudenju naj bi bile podvrZene zahodni in vzhodni tradiciji slede¢, naslednje mu-
éenke: Macra (MR, Jan 6 (3), p.8), Agatha (MR Feb.5 (1), p.50), Theodosia (MR,
Apr. 2 (3), p. 121), Encratis (MR, Apr. 16 (5), p. 139; ker o tem poroca ze PRUDENTIUS,
Peristephanon 4, 123, ed. H. J. THOMSON, LCL/IL, 1961, 164, moremo izro¢ilo oceniti
kot avtenti¢no), Heliconis (MR, Mai 28 (6), p.212 in Synax. Eccl. CP, 713, v. 20s.);
Febronia (MR, Jun. 25 (6), p.254 in Synax. Eccl. CP, 134, v. 4) ter Barbara (MR, Dec. 4
(2), p. 564).

O druzinskih tragedijah, ki jih je povzroéila razliéna verska opredelitev starSev in
otrok, gl. A. v. HARNACK, Die Mission, 405 ss. (nikjer se sicer ne omenja, da bi ode
ubil zaradi tega svoje otroke, pa¢ pa se v virih omenja ovajanje in razdedinjenje). Da so
kristjani imeli poganske suZnje, ki so v ¢asu preganjanj ovajali svoje gospodarje oz.
njihove druZine, nam poro¢a EUSEBIUS, H.E. 5,1,14 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 9s.);
prim. can. 41 koncila v Elviri (Ch. J. HEFELE, Histoire des conciles I, Paris 1907, 245
in W. SCHARFER, Friihchristlicher Widerstand, ANRW 11, 23, 1, 1979, 534. Bozja kazen,
ki je zadela izdajalca, po svoji vsebini (samomor) spominja na smrt Juda I$kariota,
Kristusovega izdajalca (Mt 27,5).

144 Npr, pri opisu bitke pri Frigidu, kot nam ga posreduje DANDULUS, Chronica,
A.394 (p.44); Teodozij je bil pred bitko »confortatus enim prius in sompnis fuerat
a duobus viris in vestibus albis et equis candidissimis, idest lobane evangelista et Philipo
apostolo.« To je poteza izrocila o dogodku, na katero naletimo med celo vrsto virov,
ki opisujejo to zgodovinsko epohalno bitko (gl. J. SASEL-P. PETRU, Claustra Alpium
Inliarum 1, Katalogi in monografije 5, Ljubljana 1971, 26 ss.), samo pri TEODORETU,
H.E. 5,24 (PG 82, 1252) in (kot prevod iz Teodoreta) pri KASIODORU, Historia tri-
partita 9,45 (PL 69, 1161). O Teodozijevi sanjski viziji gl. A. BRASSEUR, Le songe de
Théodose le Grand, Latomus 2, 1938, 190—195.

70



racije oglejske cerkve, ki se kaZejo prek te legende, so v nekem smislu
$e bolj drzne kakor v primeru legende o sv. Mohorju. Legenda namreé
predpostavlja, da so se prva mudeni$tva na Zahodu, torej po smrti mu-
Cenca Stefana v Jeruzalemu in $e pred mudeniSko smrtjo Petra in Pavla
v Rimu, dovriila prav v Ogleju. To naj bi bila po poroéilu oglejske kro-
nike sploh prva mucenistva za kricansko vero po Kristusovem trpljenju.

Legenda nam more povedati o zadetkih kri¢anstva v Ogleju zelo
malo. Po vsebinski in oblikovni plati spada med »zgodovinske romanex,
v katerih je historicno jedro skrito do neraspoznavnosti.'*s Kdaj je
nastala, ne vemo, saj tako kakor za Mohorjevo legendo o njej nimamo
iz antike nobenega sporodila. Najstarejse porocilo, ki nam dokazuje njen
obstoj, nam posreduje oglejska kronika iz devetega stoletja, segajoca do
Mantovanske sinode leta 827, torej do ¢asa, ko je bila legenda o sv. Mo-
horju po vsebinski in oblikovni plati ze izdelana. To porocilo nam jasno
razodeva njeno vsebino in nam $e izostruje tendenco legende o sv. Mo-
horju:

»Blazeni Mohor... je oglejsko cerkev okrasil s svetim mucenistvom;
pred seboj je poslal k palmi (muceniske zmage) plemenite presvete device
Evfemijo, Dorotejo, Teklo in Erazmo, ki jih je sam krstil. Te device so
prve po Kristusovem trpljenju z zmago mudleniStva svoja telesa izrocila
brezmadeinemu Jagnjetu; v oglejski cerkvi vsak dan blestijo s svojimi
¢udezi.«146

V kasnej$em izrodilu se omenja se neposredna posledica njihove mude-
niske smrti: v tistih dneh naj bi Mohor spreobrnil tri tiso¢ Oglejcev
obojega spola h krsc¢anstvu.1?

Da je bila prvotna oblika legende o mudenistvu vseh stirih devic po-
stavljena v Oglej, nam ne kaZejo le ti zapisi, temvec¢ tudi poznejse izrocilo
o usodi njihovih relikvij. Prezbiter Geminijan iz Trsta naj bi po lango-
bardskem opustos$enju rodnega mesta (l. 568), potem ko je bil resil
relikvije trzadkih mudencev, odSel v Oglej, kjer naj bi v poruSenem mestu
odkril med drugim relikvije $tirih devic in jih dal prenesti v Gradez.'®

145 Gl. op. 164.

148 DE RUBEIS, MEA, Appendix 1, 6: »Beatus Hermacoras . .. Aquilejensem Eccle-
siam sacro martyrio decoravit, praemittens ad palmam nobiles sacratissimas Virgines,
Euphemiam, Dorotheam, Theclam, et Erasmam, quas propriis manibus baptizavit. Hae
Virgines post Christi passionem primae per martyrii palmam immaculato Agno sua cor-
pora tradiderunt. Quae in Ecclesia Aquilejensi cotidie gloriosis coruscant miraculis.«
Legendo v nam poznani obliki je precizno povzel DANDULUS, Chronica, A.62—67
(p.12s.).

147 Pryi poro¢a o tem med ohranjenimi viri DANDULUS, Chronica, A. 68 (p. 13).

8 Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, Cronache, 37); Origo civitatum Italiae
seu Venetiarum, ed. prima; ed. secunda (ed. R. CESSI, p. 38; 70); DANDULUS, Chronica,
A. 568 (p.75); porodila navaja tudi F. KOS, Gradivo za zgodovino Slovencev v srednjem
veku I, Ljubljana 1902, 73 (74).

71



Patriarh Pavlin naj bi nato trupla slavnostno pokopal v Marijini cerkvi
v Gradezu in postavil kot datum njihovega ¢asc¢enja 3. september.’*® Nje-
gov naslednik, patriarh Elija, je dal zgraditi cerkev sv. Evfemije, v kateri je
potekala sinoda $kofov shizmati¢nega oglejskega »patriarhata« leta 579.
Ob tej priloznosti naj bi bila trupla omenjenih devic javno izpostavljena in
poda$tena od vseh udelefencev sinode.!® Nato se je za njimi izgubila
v izrolilu vsaka sled. Ob odkritju relikvij Mohorja, Fortunata in drugih
oglejskih mucencev leta 1024 v Gradezu se relikvije devic mudéenk ne
omenjajo vec.!s!

Ali moremo s pomodjo teh poroéil, ob vzporejanju te legende z le-
gendo o sv. Mohorju, priti do kaksnih novih zakljuckov, ki bi bili vazni
za poznavanje zgodovine oglejske cerkve v antiki? Kot nam kaZejo poro-
cila beneskih kronik, je kult teh mucenk cvetel v dobi najvisjega vzpona
oglejske shizme v drugi polovici 6. stoletja (pred tem se sploh ne omenja),
in je verjetno izgubil svojo veljavo, ko je bil cerkveni razkol odpravljen.
Morda ni slucaj, da se relikvije teh mudenk pozneje ne omenjajo veé. Vrh
je dosegel ta kult s posvetitvijo katedrale sv. Evfemije v GradeZu in s si-
nodo leta 579. Ce so bili tedaj prepricani, da gre za relikvije oglejskih
mucenk, Mohorjevih kr§cenk, in so jih castili vsi udelezenci sinode, si
lahko mislimo, da je bil ta kult tedaj nekako v ospredju v celotnem
»patriarhatu«, zlasti ker Mohorjeve relikvije tedaj $e niso bile odkrite.!s
Kult teh relikvij v Gradezu v ¢asu viska shizme nam posredno dokazuje,
da je morala biti tedaj legenda o sv. Mohorju kot zadetniku kr$¢anstva v
Ogleju Ze izoblikovana, saj je bil njen obstoj pogoj za nastanek kulta
devic mucenk. Torej se je tudi legenda o mucenkah izoblikovala v vse-
binskem smislu (ne pa v nam znani zapisani obliki) nekako do sredine
6. stoletja.’® Ce iS¢emo izvor legende v virih iz anti¢ne dobe, naletimo
na isti vir kakor v primeru sv. Mohorja, na Hijeronimijanski martirologij.
Ta nam za 3. september sporoca:

»V Ogleju posvetitev bazilike in prinos relikvij svetih apostolov Andreja,
Luka in Janeza ter Evfemije.«!5

149 Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, o.c., 40/42); Origo civitatum, ed.
prima (cit. ed., 40/41).

150 Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, o.c., 42); Origo civitatum, ed. prima;
ed. secunda (cit. ed., 41; 74); DANDULUS, Chronica, A. 579 (p. 84).

151 Gl. op. 114.

152 Gl. op. 110.

153 P, PASCHINI, La chiesa, 46, je datiral nastanek legende v ¢as po 9. stoletju.
Verjetno je bila legenda zapisana v danes poznani obliki kmalu po izoblikovanju legende
o sv. Mohorju, morda Ze kmalu po sredi 9. stoletja.

154 MH, Sept.3 (486): »in Aquileia dedicatio basilicae et ingressio reliquiarum
sanctorum Andreae apostoli, Lucae, lobannis et Euphemiae.«

72



Ta prinos relikvij apostolov in sv. Evfemije v Oglej moremo datirati
v zadnje desetletje 4. stoletja, v dobo, ko so relikvije apostolov in izredno
popularne muéenke Evfemije Halkedonske prenasali na kri¢anski Zahod,
zlasti na obmodje severne Italije.’® Od te dobe dalje je v Ogleju na podlagi

155 Prinos teh relikvij v Oglej moramo datirati s pomodjo datiranja prinosa relikvij
v Konkordijo in Milano, katerih zgodovinske okolis¢ine so veliko bolje poznane kakor
v oglejskem primeru. V teh mestih so se v asovno gledano istem obdobju pojavile re-
likvije apostolov in muéencev (H. DELEHAYE v komentarju k MH, p.242 n.10 po
pravici pravi, da gre v primeru Ogleja in Milana za prinos relikvij in posvetitve cerkva
apostolov »eadem paene eatate«). Viri nam porodajo za omenjena mesta o prinosu
naslednjih relikvij (ingressus reliquiarum):

Milano (I) Milano (II) Konkordija Oglej
vir: MH, MH, Nov. 27 CHROMATIUS, MH, Sept. 3
Mai 9 (624, n. 19) Sermo 26, 3—4 (gl. op. 154)
(241, n. 10) Lucas Johannes Bapt. Andreas apost.
Johannes apost. Andreas Johannes Evang. Lucas
Andreas Johannes Andreas Johannes
Thomas Severus Thomas Euphemia
Euphemia Lucas

Ce primerjamo ta porofila, nam pade v odi skorajda identi¢nost druge milanske in
oglejske skupine (v slednji je odsoten le ravenski mudenec Severus) in velika podobnost
prve milanske in konkordijske skupine (v slednji nastopata tudi Janez Krstnik, ki je
med severnoitalskimi relikvijami te dobe izjema, in evang. Luka, ki nastopa v oglejski
in drugi milanski skupini; gl. P. PASCHINI, Note sull’origine della Chiesa di Concordia
nella Venezia e sul culto agli Apostoli nellltalia settentrionale alla fine del secolo 1V,
MSF 7, 1911, 21). »Ogrodje« teh skupin sestavljajo apostoli Janez in Andrej (v vseh
Stirih skupinah) ter Luka (odsoten le v prvi milanski skupini). Toma#? se ne omenja v
drugi milanski skupini in v Ogleju, za nas najbolj zanimiva Evfemija pa nastopa v drugi
milanski skupini in v Ogleju.

Za Milano vemo, da so bile relikvije apostolov (oéitno gre za prvo milansko
skupino) prinefene v mesto pred letom 386 (gl. MH, 400s., n.35). Iz Milana je
relikvije apostolov za posvetitev cerkve apostolov dobilo mesto Lodi (P. PASCHINI,
0.c., 18) in morda tudi Brescia (]J. LEMARIE, SC 154, 1969, 105). Vemo, da je po pri-
zadevnaju nekega po imenu neznanega klerika, ki je nato postal prvi konkordijski
$kof, dobila z Vzhoda (ne iz Milana) relikvije apostolov Konkordija, kjer je oglejski
Skof Kromacij v zgodnji dobi svojega pontifikata, po vsej verjetnosti okrog leta 389,
posvetil baziliko apostolov (J. LEMARIE, SC 154, 1969, 106; gl. diskusijo o kronologiji
tega dogodka v delih: P. ZOVATTO, Le origini del cristianesimo a Concordia, Udine
1975, 51ss. in G. CUSCITO, Cromazio di Aquileia e la Chiesa di Concordia, AAAd
25, 1984, 69—84). Pred posvetitvijo cerkve s strani oglejskega $kofa je konkordijska
cerkvena skupnost posedovala relikvije e nekaj let (v tem casu so hiteli z gradnjo
cerkve) in jih je deloma izrodila oglejski cerkvi. CHROMATIUS, Sermo 26,1 (edd. R.
ETAIX-]J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 119) porola v pridigi ob posvetitvi konkordijske

73



posedovanja relikvij in datuma njihovega prinosa v mesto cvetel kult

sv. Evfemije, spofetka gotovo kot halkedonske mudenke. Kdaj so oglej-
ski hagiografi halkedonsko mucenko spremenili v domado, ne vemo.

Zelo primeren ¢as za nastanek oziroma forsiranje te predstave je
bila doba istrske shizme, saj je mudenka iz Halkedona, zascitnica mesta
in posebej Cetrtega ekumenskega koncila leta 451, ki je potekal v njej
posveceni cerkvi, za shizmatike veljala kot simbol odpora proti Justinija-
novemu cezaropapizmu in unitaristi¢nim teznjam v tedanji Cerkvi. Ocitno
je bila tedaj najbolj primerna cerkvenopoliticna klima, da se kult relikvij
»uvozene« mucenke, zascitnice in simbola cerkvenopoliticnega programa
shizmatikov, spremeni v kult domade mucenke, Mohorjeve krs¢enke. Da
je nastanek tega kulta vezan na obdobje shizme, nam posredno kaze tudi
dejstvo, da se ta skorajda ni razsiril izven oglejskega patriarhata, saj ga

cerkve: »... tardius enim coepistis (namrec kot v Ogleju) sed prius consummastis, quia
ante habere sanctorum reliquias meruistis. Nos a vobis reliquias sanctorum accepimus;
vos a nobis studium devotionis et fidei aemulationem ...« Ce je bila bazilika v Kon-
kordiji posvecena okrog leta 389, moremo soditi, da je bila bazilika v Ogleju posveena
pozneje, okvirno med leti 390 in 400; za datacijo ca.390 se odloéa G.CUSCITO
Cristianesimo antico, 183 op.70, za datiranje ca.400 pa J. LEMARIE, SC 154, 1969,
107. Prva datacija se mi zdi verjetnejsa, saj iz citata izhaja, da sta bili obe cerkvi grajeni
istoéasno, le da je bila konkordijska prej konéana. Tudi bi si tezko predstavljali, da bi
relikvije v Ogleju cakale celo desetletje na posvetitev cerkve. Napis, ki ga je verjetno
ob tej priloznosti dal postaviti consularis Benecije in Istre nam pri dataciji ne pomaga
ni¢, ker je preve¢ fragmentaren (P.PASCHINI, o.c, 20 op.3; PLRE I, 84, s.v.
Parecorius Apollinaris).

Oditno je torej dobila Konkordija relikvije apostolov nekaj let pred 389, torej v
priblizno istem casu kakor Milano (l. 386 ali neposredno pred tem). Gotovo jih je tudi
milanska cerkev dobila z Vzhoda, morda obenem s Konkordijo, ki je bila po morski
poti neposredno povezana z Vzhodom. Na to misel nas navaja velika podobnost med
prvo milansko in konkordijsko skupino relikvij.

O¢itno relikvije muéenke Evfemije niso bile v tej skupini relikvij apostolov, ki jo
lahko zasledujemo v Milanu, Konkordiji in Ogleju v letih ca.385—390. Ker se relikvije
te mucenke omenjajo samo v Ogleju in v drugi milanski skupini, bi mogli soditi, da so
prispele z Vzhoda v Oglej in od tam nadaljevale pot v Milano (»ingressio« v Ogleju
3.sept, v Milanu (II) 27.nov. (!)). Takrat so bile v Ogleju zdruzene pri posvetitvi
bazilike apostolov z relikvijami apostolov, ki jih je poklonila Konkordija, v Milanu
pa je prislo ob prinosu novih relikvij (evang. Luka, mudencev Severa in Evfemije,
dublirajo se samo relikvije apostolov Andreja in Janeza) do ponovne posvetitve neke
milanske cerkve. H. DELEHAYE v MH, 242 n.10 opozarja, da se v tem primeru
ne omenja niti posvetitev, niti prinos relikvij (vsebinsko sta termina identi¢na); ta
prinos relikvij razlikuje od prvega ter ga datira v ¢as zadnjih let $kofa Ambrozija ali
kmalu po njegovi smrti (MH, 624 n.19). V teh letih so torej relikvije muéenke Evfemije
prisle v Oglej in Milano.

Datum posvetitve bazilike apostolov je bil v Ogleju morda izbran namerno; gre
namre¢ za obletnico oglejskega koncila 1.381 (prim. S. TAVANO, Agquileia nei suoi
concili antichi, Studia Patavina 16, 1969, 51). Tudi pozneje je bil ta datum vaien v
oglejski cerkvi; na ta dan naj bi patriarh Pavlin dolodil ¢aséenje sv. Evfemije (tedaj
7e »preoblikovane« v oglejsko mudenko) in na ta dan se je oprla legenda o oglejskih
devicah.

74



ne omenja nobeden od historiénih martirologijev,'?® Rimski martirologij pa
le kratko povzema oglejsko legendo.’®” Kult mudenke Evfemije se v Milanu,
Rimu, v Galiji in Afriki opira na izrodilo o halkedonski mudéenki,'®® samo
v Raveni je v poznejSem izroéilu o sv. Apolinariju prislo do navezave na
oglejsko legendo.”™® Zgodovinsko ozadje tega izrodila je zelo verjetno
prenos relikvij mucenke Evfemije iz Ogleja v Raveno, in to v ¢asu, ko je
oglejska legenda Ze obstajala. Ce ravenska legenda o sv. Apolinariju upo-
Steva to izrocilo, imamo precej trdno oporno to¢ko za datiranje nastanka
oglejske legende v 6. stoletje. Morda je v virih sicer nedokumentiran prenos
relikvij iz Ogleja v Raveno, po ravenskem izrocilu postavljen v apostolsko
dobo, vzrok, da se v beneskih kronikah po dogodkih v zadnji &etrtini
6. stoletja relikvije mucenke Evfemije ne omenjajo ved.

Ocitno je kasnej$i prenos dela relikvij sv. Evfemije iz Ogleja v Trst
in morda tudi v Rovinj sprozil nastanek lokalnih legend, od katerih se
trzaska legenda rahlo navezuje na oglejsko, rovinjsko izroéilo pa na
legendo o halkedonski svetnici.!®

15 Noben liturgi¢ni tekst ne omenja kulta oglejskih devic pred 13.stoletjem. Ta
nastopa Sele v izdajah Uzuardovega martirologija iz zacetka 16. stoletja; gl. P. PASCHINI,
La chiesa, 45 s.

157 MR, Sept. 3 (6) (p.377): »Aquileiae sanctarum virginum et martyrum Euphemiae,
Dorotheae, Theclae et Erasmae, quae sub Nerone post multa supplicia gladio caesae
sunt et a sancto Hermagora sepultae.«

158 H. DELEHAYE, Les origines du culte des martyrs, Subsidia hagiographica 20,
Bruxelles 19332, 299; 325 ss.; 338; 356; 389; 401.

15 Gl. op. 138.

160 O trzadki legendi gl. podpoglavje 6 (B). Osnovni vir za poznavanje rovinjskega
izrodila o sv. Evfemiji je kodeks iz 14. ali 15. stoletja, ki vsebuje med petimi svetniskimi
spisi tudi dva, ki se nanafata na sv.Evfemijo. Prvi je nekoliko predelana verzija
legende o muéeni$tvu halkedonske svetnice (ta spis nam je poznan iz vel grikih
legend in njihovih latinskih prevodov; gl. AA SS Sept. V, 1868, 266—273; Euphémie
de Chalcédoine. Légendes byzantines, ed.F.HALKIN, Subsidia hagiographica 41,
Bruxelles 1965; rovinjska verzija je svobodna predelava enega od latinskih prevodov,
brez izvirnih potez. Gl. T. CAENAZZO, S. Eufemia di Rovigno, AMSI 44, 1932, 253 s.).
Drugi spis z naslovom »Translatio corporis beate Eufemie« poroéa o prinosu relikvij te
svetnice v Rovinj. Besedilo tega spisa je objavil T. CAENAZZO, Del prodigioso approdo
del Corpo di S. Eufemia Calcedonese in Rovigno, AMSI 1, 1885, 303—344, zlasti 326—
330; popravljena izdaja v AMSI 44, 1932, 264—270. Rovinjska »translatio« izstopa
iz zelo burne zgodovine kulta te svetnice v Bizancu od 6. do konca 8. stoletja (gl. AA SS
Sept. V, 1868, 258—260; ANONYMUS, Intorno la vita, il martirio ed il culto della ver-
gine Calcedonese Santa Eufemia, Rovigno 1891, 34—58; T. CAENAZZO, S. Eufemia,
259s.). Namen spisa je, utemeljiti kult te svetnice v Rovinju in obenem pojasniti nastanek
Rovinja kot posrednega naslednika antine Cise (Cissa). Vsebina spisa: Lokalna (?)
mudenka Evfemija (kraj mudenidtva se ne omenja, muéeniitvo je datirano v cas De-
cija (1); olitno je Zelel kompilator s tem odmikom od izvirnika muéenko »lokalizirati«)
naj bi dolgo asa leZala nepoznana in nefa¥éena v kamniti krsti na neki peéini nad
morjem. V &asu cesarja Otona (L ali IIL; na koncu spisa je dogodek datiran v leto
800, gl. T. CAENAZZO, S. Eufemia, 261s.) naj bi se v silnem neurju pecina podrla,
krsta naj bi zdrknila v morje in naj bi po viharnem morju priplula na obalo otoka,
kjer se nahaja Mons Rubeus. Z obale naj bi jo z boZjo pomodjo neka vdova spravila

75



Tudi kult Evfemijinih spremljevalk je zelo verjetno nastal na osnovi
od drugod prineSenih relikvij, o ¢emer pa nimamo v Hijeronimijanskem
martirologiju nobenega zapisa. Na tej osnovi moremo sklepati, da so re-
likvije teh muéenk prispele v Oglej kdaj pozneje, gotovo ne pred sredino
5. stoletja. Doroteja je bila znana muéenka iz kapadokijske Cezareje,'®!
Tekla zelo znana mucenka iz Ikoniona, uéenka apostola Pavla,'™® medtem
ko je ime Erazme med svetnicami skorajda neznano.'*

na vzpetino, kjer naj bi ob veliki udele?bi okolifkega prebivalstva (clerus et populus po-
lensis (!); nikjer se ne omenja prebivalstvo in kler Cise) zgradili cerkev in jo posvetili
devici Mariji in mudenki Evfemiji. Pri opisu ¢udeine plovbe kamnitega sarkofaga
ez viharno morje na bliZnji otok se je neznani avtor navdihoval po izrodilu o usodi
relikvij sv. Evfemije Halkedonske (gl. Historia corporis (s. Euphem.) saepins translati,
¢.6—7, v AA SS Sept. V, 1868, 276): Ikonoklasti¢ni cesar Leon III je oskrunil cerkev sv.
Evfemije v Carigradu, njene relikvije je vrgel v morje. Truplo je v zaprti krsti plulo po
morju. V Propontidi sta ga nala dva mornarja in ga odpeljala proti Lemnu. Tu je nastala
silna nevihta in 3ele z boZjo pomo&jo sta mornarja pristala na sicer nedostopni skalnati
obali na rtu tega otoka. THEOPHANES, Chronographia, A. M. 6259 (PG 108, 885 ss.)
in ZONARAS, Annales 15,8 (PG 134, 1339 C) nam sporodata rovinjski tradiciji $e bliz-
njo verzijo: krsta s truplom svetnice naj bi po viharnem morju sama priplula na
Lemnos.

Poznejsi viri, koledarji, poro¢ila o usodi relikvij (o tem gl. zlasti P. KANDLER,
Dell'approdo del corpo di S. Eufemia in Rovigno, L’Istria 4, 1849, 185 ss. (z edicijo bese-
dila: »Translatio corporis beatae Eufimiae« v nepaginiranem dodatku); ANONYMUS,
Intorno la vita, 65 ss. in T. CAENAZZO, AMSI 1, 1885, 343 s.) za poznavanje nastanka
kulta te svetnice v Rovinju niso pomembni. V rovinjskem primeru gre torej za samo-
stojno preoblikovanje znanega izroéila za lokalne potrebe, v katerem stopnjo odvisnosti
od primarnih virov in nadin dela lahko rekonstruiramo. Ali se za ¢a$¢enjem sv. Evfemije
v Rovinju skriva lokalna mudenka iz Cise, ki naj bi jo »preoblikovali« v Evfemijo
(to moznost je dopu$céal T. CAENAZZO, S. Eufemia, 263; prim. G. CUSCITO, Cristia-
nesimo antico, 149), se ne da ugotoviti.

161 Tz martirologijev pred rimskim, ki navaja tudi oglejsko mudenko, je poznana
ena sama mudenka Doroteja, mudenka iz kapadokijske Cezareje iz 1.304 (MH, Feb.6
(p.79 n.20); Feb.12 (p.89); dolg elogij prina$a kot povzetek legende ANONYMUS
LYONENSIS, Feb.6 (Edit. prat., 156); omenjajo jo $e Parvum Romanum, ADO (PL
123, 227; H. QUENTIN, Les mart. hist., 417; 481) in USUARDUS (p.175). Gl tudi
MR, Feb.6 (2), p.51. Slovenski prevod osrednjega dela legende je objavljen v LS 1,
1968, 404—406. Ni znano, kdaj so relikvije te mucenke prispele na Zahod.

Poleg cezarejske mudenke je iz antike znana $e ena Doroteja. RUFINUS, H. E. 8,14,15
(ed. Th. MOMMSEN, GCS 9/2, 1908, 785 ss.) omenja devico Dorotejo iz Aleksandrije iz
dobe cesarja Maksimina Daja, ki je Evzebij ne imenuje. Kljub temu, da gre za oglejskega
pisca, skoraj gotovo od aleksandrijske Doroteje ne vodi pot k legendarni oglejski
mucenki, Evfemijini druzabnici. Aleksandrijska Doroteja namre¢ ni bila mudéenka
v pravem pomenu besede, ker se je s prostovoljnim begom v smrt refila mudenja.

162V primeru Tekle gre skoraj gotovo za znano mudenko iz Ikonijona, ¢a$éeno v
Selevkeji, u¢enko apostola Pavla, ki bi tudi z ozirom na kronologijo mogla sovpadati
s fiktivno oglejsko muéenko (obe sta protomartyres!). Gl. MH, Sept.23 (p.523);
BEDA, Sept.23 (2) (Edit.prat., 176); ADO (PL 123, 364s.); USUARDUS (p.308);
MR, Sept. 23 (2) (p.412s.); Synax. Eccl. CP, st. 75—78. Zelo majhna je verjetnost, da bi
bila podlaga za oglejsko svetnico manj znana mudenka iz Palestine iz dobe tetrarhov
(MH, Mart. 25, p.160s.). Mucenka Tekla je bila na Zahodu ¢a$éena v Rimu (morda
gre za lokalno mudenko?) in v Milanu (H.DELEHAYE, Les origines, 289; 339). V

76



S tema dvema »viroma« se izérpa prikaz zgodovine krScanstva v
Ogleju v prvem stoletju oz. zgodovine Neronovega preganjanja kristja-
nov v tem mestu. Obe legendi lahko po klasifikaciji, ki jo je predlozil
H. Delehaye, postavimo v dale¢ najstevilnejsi razred »zgodovinskih roma-
nove, ki, kot smo videli, vsebujejo realne in fantasti¢ne elemente in v
katerih je zgodovinsko ozadje zreducirano na minimum:** v obeh primerih
so zanesljivi histori¢ni elementi le imena mudencev in njihov kult oz.
spominski dan. Nobena nam nicesar ne pove o kricanstvu v Ogleju v
Neronovi dobi, za katero se preganjanja kristjanov izven Rima ne da do-
kazati, dasi vsebujeta poleg cele vrste anahronisticnih in fantasti¢nih
elementov tudi sestavine, ki so oitno povzete po avtentiénih poroéilih o
mucéenistvih iz poznej$e dobe. Viri za nastanek teh dveh legend so razlic-
ni.' V primeru sv. Mohorja je poglavitni vir zelo verjetno ustno izrocilo,
zapis v lokalnem koledarju in razmeroma pozno, Sele od prve cetrtine
7.stoletja dokumentirano posedovanje relikvij. V primeru oglejskih
mucdenk pa je edini dosegljivi vir za nastanek legende posedovanje relikvij,
prinesenih od drugod, oprto na zapis o prinosu relikvij sv. Evfemije
v Oglej. Oba kulta sta iz lokalnega koledarja presla v Hijeronimijanski
martirologij, ki je izhodi$¢en dokument za proucevanje nastanka teh dveh
legend. Obe legendi sta nastali najzgodneje v drugi polovici 5. stoletja
oziroma v 6. stoletju, torej od Stirih stoletij do pol tisocletja pozneje od
dobe, ki jo zelita prikazati. Legenda o sv. Mohorju vsebuje zelo verjetno,
vendar tezko dolodljivo histori¢no jedro, vzeto iz oglejske tradicije, med-
tem ko nam legenda o glejskih devicah kot njen derivat, nastal na osnovi
posedovanja relikvij mucenk z Vzhoda, ne more o zgodnjih obdobjih
oglejskega kricanstva povedati prav niesar. Za obstoj kricanstva v
Ogleju v Neronovi dobi in do konca 1. stoletja nimamo nobenega dokaza

primeru njenega kulta v Porecu, kjer sta v Evfrazijevi baziliki na desni strani apsidalnega
loka nad glavnim oltarjem upodobljeni Evfemija in Tekla (I L. X, 2, 83; pogl. III, 3 (B)),
bi mogli sklepati, da gre Zze za upodobitev oglejskih mudenk, zlasti ker sta upodobljeni
druga za drugo. To upodobitev s srede 6. stoletja moremo upostevati $e kot dodaten
argument za trditev, da je oglejska legenda v vsebinskem oziru sredi 6. stoletja ze
obstajala. Kot moZen odraz ¢ascenja teh dveh svetnic kot domadih muéenk moremo
omeniti dejstvo, da se na mozai¢nih napisih v cerkvi Santa Maria delle Grazie v Gradezu
iz 5. stol. omenjata med darovalci mozaikov tudi Evfemija in Tekla (gl. pogl. I1I, op. 32 b),
kar je morda odraz dajanja imen po (domacih?) mudenkah.

%3 Razen oglejske mudenke, ki jo omenja MR, se v martirologijih ne omenja
nobena muéenka s tem imenom, kar kaZe na to, da gre bodisi za povsem izmifljeno
osebo, bodisi za lokalni kult. Neka Erazma se omenja v ambrozijanskem misalu iz 10.
stoletja (G.BIASUTTI, Il »Proprium sanctorums, 29, domneva, da bi bilo pravilneje
branje imena »Erasmus«). A. NIERO, I smartiri, 172 meni, da gre po vsej verjetnosti za
milanski element v oglejski liturgiji. Ker pa so najstarejSe oglejske omembe te svetnice
(gl. op. 146) starejsSe od tega milanskega zapisa, ni izklju¢eno, da gre nasprotno za
oglejski element v milanski liturgiji.

164 H.DELEHAYE, Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiographica 18 a,
Bruxelles 19554, 108.

15 O virih za nastanek muéeniskih legend gl. H. DELEHAYE, o. c., 66 ss.

77



in mislimo, da tudi ni verjeten, ¢e izvzamemo mozno zadasno ali trajnejso
navzoénost posameznikov kricanske vere, doma z Vzhoda ali iz Rima, ki
pa ni pustila v virih nobene sledi. Se veliko manjsa je moznost obstoja
kr§¢anstva na oglejskem vplivnem obmoéju v tisti dobi.

5. Razvoj kri¢anstva v Ogleju od zacetkov
do dobe velikih preganjanj

Poleg obeh legend, ki nam ne moreta povedati o zacetkih kr§canstva
v Ogleju skoraj nicesar, razpolagamo za proucevanje najstarej$ih obdobij
kr$¢anstva v mestu z vrsto starejsih virov, nastalih med 4. in 6. stoletjem,
s pomo¢jo katerih moremo rekonstruirati posamezne drobce iz zgodovine
oglejske cerkve v predkonstantinski dobi. Ti viri nam odrazajo dvojnost
v zgodnjem oglejskem kricanstvu, dvojnost, ki se kaze v mesanju vzhod-
nih in rimskih vplivov.

A. Rimski vplivi

Za rimski izvor oglejske cerkve govorita dve skupini virov, ki sta
precej poznega nastanka. Papez Inocencij I. (402—417) je v pismu evgu-
binskemu $kofu Decenciju kategori¢no trdil, da ne le vse cerkve v Italiji,
temveé tudi vse cerkve v Galiji, Hispaniji, Afriki, na Siciliji in na otokih
v zahodnem Sredozemlju, dolgujejo svoj nastanek rimski cerkvi. Vse
cerkve na tem ozemlju naj bi namre¢ ustanovil sv. Peter ali njegovi na-
sledniki.'®® PapeZeva trditev je odraz aspiracij rimske cerkve na absoluten
primat na Zahodu, ki je bil v posameznih obdobjih nekoliko omajan, v
bistvu pa ze od vsega zacetka nesporen, in ki ni bil utemeljen z misijonar-
sko dejavnostjo rimske cerkve na Zahodu, temve¢ bolj s samim polozajem
najvecje krsc¢anske skupnosti v prestolnici.'®” Seveda se z danes razpoloZlji-
vimi viri te trditve ne da niti dokazati, niti ovre¢i.'™ V duhu te papezeve

188 INNOCENTIUS, Epistula 25,2 (PL 20, 552): »... Praesertim cum sit manifestum,
in omnem Italiam, Gallias, Hispanias, Africam atque Siciliam, et insulas interiacentes,
nullum instituisse ecclesias, nisi eos quos venerabilis apostolus Petrus aut ejus successores
constituerint sacerdotes.« Gl.tudi La lettre du pape Innocent ler & Décentius de Gubbio
(19 mars 416), Texte critique, traduction et commentaire par R. CABIE, Louvain 1973,
18—20.

167 A v, HARNACK, Die Mission, 487 s.

168 Kot tendenciozno in zgodovinsko nevzdrino ocenjujejo to papezevo trditev A. v.
HARNACK, Die Mission, 799 in K. BAUS-E. EWIG v delu H. JEDIN, Storia della Chiesu
II (ital. izd.), Milano 1980% 280. P.PASCHINI, La chiesa, 11 in G.CUSCITO, Cri-
stianesimo antico, 41, smatrata, da je papeievo pismo velike zgodovinska vrednosti,
vendar nam glede Ogleja ne pove nicesar. Kot v bistvu histori¢no utemeljeno ocenjuje
papezevo trditev A. MERISI, L’evangelizzazione (kot v op.20), 22. Trditve gotovo ne
moremo jemati dobesedno (prim. A, FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa IV,
Torino 19723, 305 (349) op. 15). Vsekakor je pismo odraz velike organizacijske podjet-

78



trditve bi mogli sklepati, da so tudi oglejska cerkev in prek te vse cerkve
v vzhodnih pokrajinah Italije, npr. istrske cerkve in emonska cerkev, ki
je bila v Inocencijevem Casu gotovo organizirana kot $kofija, nastale na
podlagi misijonske in organizacijske akcije iz Rima. Ta predstava ustreza
duhu legende o sv. Mohorju ter legende o Siriju in Evenciju.!®

V prid rimskemu izvoru cerkva v Italiji govori posredno se en zelo
vazen vir za cerkveno zgodovino, »Liber pontificalis«, redigiran v casu
gotske oblasti v Italiji.'™ Iz te zbirke papeskih Zivljenjepisov od sv. Petra
dalje lahko razberemo, da so se rimski skofje Ze od vsega zadetka posve-
cali ne le razmeram v mati¢ni cerkveni skupnosti, temve¢ tudi misijon-
skemu delu, in so v velikem obsegu posveéevali $kofe na novo ustanovlje-
nih $kofijskih sedeZev, saj je bila rimska S$kofija v Italiji in sploh na
Zahodu prva. Po podatkih, ki nam jih posreduje »Liber pontificalis« —
te moramo jemati z rezervo, vendar nam morejo sluziti za orientacijo —
naj bi rimski $kofje v dveh stoletjih in pol, od Petrovega naslednika Lina
(64—76) do Miltiada (311—314), ki je skofoval v casu razglasitve verske
svobode, posvetili poleg velikega Stevila rimskih klerikov kar 275 (!) skofov
»per diversa loca«. Iz zelo skopih ozna¢b ne vemo, ali se posvetitve na-
nasajo samo na lItalijo, ali se morda katera nanasa tudi na druge dezele
na Zahodu. Gotovo je, da se te posvetitve ne nanasajo v celoti na nove
skofije, saj se je v ¢asovnem intervalu dveh stoletij in pol zamenjalo
veliko skofov, ki jih je posveceval rimski papez. Zal ne moremo ugotoviti,
koliksen del teh posvetitev odpade v posameznih obdobjih na novousta-
novljene $kofije, koliksen pa na zamenjave na Ze obstojecih sedezih.'™ Pri

nosti in energi‘nega boja za primat na Zahodu, po dveh teikih izkusnjah, namreé
porastu vloge milanske cerkve pod Ambrozijem in po zahodnogotski osvojitvi Rima
leta 410. Utemeljenost papezeve trditve podpira dejstvo, da je papez pri nadtevanju
nekatere deZele na Zahodu izpustil: Britanijo in germanski provinci (vse tedaj za Rim
ze izgubljene), alpske in srednjepodonavske province in zlasti zapadni Ilirik (1), eprav je
utrdil neposredno jurisdikcijo tudi nad to cerkvenoupravno enoto s sedezem v Solunu
(A. FLICHE-V. MARTIN, o. c., 306 (350)).

169 Gl. op. 128 ss.

10 Liber pontificalis, Texte, introd. et comm. par L. DUCHESNE, I, Paris 19552
(1.ed. 1886) = MGH Gesta pontificum Romanorum I, ed. Th. MOMMSEN, Berlin
1898.

111V obdobju od zacetkov rimske Skofije do nastopa verske tolerance so posvetili
rimski $kofje povpre¢no 1,1 $kofa v Italiji (?) na leto. Ob primerjavi podatkov za konec
prvega in za 2. stoletje (v 132 letih od Lina do Viktorja (189—199) 138 posvetitev ali
nekoliko veé kakor ena na leto) in za tretje stoletje ter zaletek 4. stoletja (v 115 letih
od Zefirina (199—218) do Miltiada 137 posvetitev ali malo manj kot 1,2 na leto)
pade v odi zelo majhen porast, ki se v 4. in 5. ter v 6. stol. skokovito poveda (3,6
posvetitev na leto v dobi 336—440, kar 185 posvetitev v dvajsetih letih 441—461, 5,6
posvetitev na leto v dobi 461—590; gl. A, v. HARNACK, Die Mission, 867). Ce
upoltevamo dejstvo, da je v 3. stoletju veliko posvetitev pri minimalnem povecanju od-
padlo na vzdrievanje obstojeCega stanja Skofij — izraunano povpredje ustreza stanju
ca. 40 skofij — se iz teh podatkov ponuja sklep, da velik porast skofij pade ze v 2.
stoletje (!) in nato zopet v 4. in 5. stoletje (porast ustreza stanju od 100 do 230 $kofov).

79



velikem Stevilu novoustanovljenih skofij, ki je do sredine 3. stoletja na-
raslo na priblizno sto $kofij na tleh Italije,'™ moremo upravié¢eno domne-
vati, da je bila ena takih tudi oglejska, zlasti ker do te dobe sezejo
seznami oglejskih skofov.!'™ Velemestni znac¢aj Ogleja, brez dvoma enega
najvedjih mest v Italiji, govori v prid dokaj zgodnjemu nastanku skofij-
skega sedeza. Cerkvenoorganizacijsko je bila oglejska cerkev v najzgod-
nej$i dobi podrejena rimskemu papezu, ki je posveceval oglejske skofe.
Sele pozneje, vendar $e vedno precej zgodaj, sta se iz prakti¢nih razlogov,
namre¢ zaradi prevelike oddaljenosti od Rima, oglejski in milanski skof
kot enakopravna posvecevala med seboj.'™

Tesne zveze med Oglejem in Rimom kaze tudi primer papeza Pija I.
(140—155), ki je bil po porocilu tega vira doma iz Ogleja, edinega papeza
v vsej antiki, ki je izhajal iz severne Italije. Pij I, ki velja za eno vidnih
oscbnosti na prestolu sv. Petra v drugem stoletju, znan kot pomemben
cerkveni zakonodajalec, je po ne povsem zanesljivem izroc¢ilu po dolgem
pontifikatu umrl kot mucenec v dobi cesarja Antonina Pija.'™ V zvezi

Spri¢o majhnega S$tevila posvetitev v 3. stoletju po pravici domneva A.v. HARNACK,
l. ¢, da tedaj rimski Skof ni posveceval vseh Skofov v Italiji, sicer pri takem tempu
posvecevanja ne bi mogel vzdrzevati stanja okrog 100 $kofij, kot je dokazano za sredo
3. stoletja (gl. nasl. op.)

172V ¢asu novacijanske shizme je papez Kornelij v pismu antiohijskemu $kofu
Fabiju sporotil, da se je v Rimu sestala sinoda, ki se je je udelezilo 60 $kofov, poleg
velikega Stevila diakonov in prezbiterjev (EUSEBIUS, H.E. 6,43,2 (ed. G.BARDY, SC
41, 1955, 153)). Rimske sinode leta 250 so se udelezili bliznji in bolj oddaljeni $kofje,
tudi iz oddaljenih provinc, ki so se v ¢asu Decijevega preganjanja zatekli v Rim
(CYPRIANUS, Epistula 31,8 (PL 4, 314): »...et quidem multi, et quidem cum quibus-
dam episcopis vicinis nobis et appropinquantibus, et quos ex aliis provinciis longe
positis persecutionis istius ardor ejecerat .. .«). Na koncu papeZevega pisma je bil dodan
seznam Skofov z oznacbo kraja, ki so se udeleZili sinode in so obsodili shizmo, nato pa
seznam $kofov, prav tako z omembo kraja, ki se sinode niso udelezili, a so se pismeno
izjasnili proti shizmatikom (EUSEBIUS, H. E. 6,43,21 (cit. ed., 159)). Kak$na $koda, da
nam Evzebij tega seznama ni ohranil! Na podlagi teh porodil je domneval A.v. HAR-
NACK, Die Mission, 807 in 868, da je imela Italija tedaj okrog 100 skofij (poleg onih
skofov, ki so se udelezili sinode, moramo upostevati $e odsotne in tiste maloStevilne,
ki so se opredelili za Novacijana). Tudi &e upo$tevamo moznost, da je bilo precej
skofov od drugod, kot nam poroéa Ciprijan, $tevila $kofij v Italiji ne moremo bistveno
zmanjsati.

173 Gl. op. 84 in 125.

174 PELAGIUS, Epistola ad lohannem Patricium (PL 69, 411): »Videamus tamen
utrum vel ipsarum consuetudinem partium in sua ordinatione conservaverit. Nempe is
mos antiquus fuit, ut quia pro longinquitate et difficultate itineris ab apostolico onerosum
illis fuerat ordinari, ipsi se invicem Mediolanensis et Aquileiensis ordinare episcopi
debuissent ... et in sua qui ad episcopatum provebendus erat, nec tamen ordinatori
suo subdendus fuerat, ordinaretur Ecclesia . . .« Gl. G, BIASUTTI, Apertura (kot v op. 37),
18. Edini znani primer, ki kaZe na to prakso, je Ambrozijeva posvetitev oglejskega
$kofa Kromacija leta 388 (DE RUBEIS, MEA, 89 s.; G. CUSCITO, Cromazio di Aquileia
(388—408) e I'eta sua, Aquileia 1980, 20).

15 Liber pontificalis, XI (ed. L. DUCHESNE, p. 132): »Pius, natione ltalus, ex patre
Rufino, frater Pastoris, de civitate Aquilegia, sedit ann. XVIIII m, NIl d. 11I. Fuit autem

80



3. Sv. Evfemija in sv. Tekla



4. Slava sv. triaskih mucencev



z njegovo osebnostjo se postavlja ve vprasanj, ki se posredno tiCejo
zgodnjega oglejskega kricanstva; v prvi vrsti vpradanje, ali je poznejsi
papez Pij L. spoznal kr§¢anstvo in bil kri¢en v rodnem Ogleju, ali Sele
pozneje, ko je prifel v Rim.'" Ce je postal papez okrog leta 140, bi mogli
njegov krst postaviti v vsaj dobro desetletje starejSo dobo. Torej bi v
primeru pravilnosti domneve, da je postal kristjan v Ogleju, vstopil v
kré¢ansko obéestvo v rodnem mestu Ze okrog leta 120 ali nekoliko
pozneje. Njegova odredba, da se Judje kot heretiki krstijo in sprejmejo
v kr$¢ansko skupnost, kaze na spravljiv odnos do Judov, kar je verjetno
izraz judovsko-kr$¢anske miselnosti, morda posledica odrascanja v judov-
sko-krsc¢anski skupnosti v Ogleju.!™ Ker je krst lahko opravljala samo po-
sveéena oseba, bi v ta ¢as hipotetiéno datirali obstoj organizirane cerkvene
obé¢ine v Ogleju. Ce pa to mozZnost zanikamo, si tezko predstavljamo,
da bi ta papez, ki je poleg rimskih klerikov posvetil tudi dvanajst $kofov
»per diversa loca«, v tej vnemi ne mislil na svoje rodno mesto.'” Kakor
je tako sklepanje logi¢no, pa nimamo zanj nikakréne opore v virih. Na
oglejskem obmod&ju se ni ohranila nobena stareja sled kulta tega papeza
in mucenca.’” Neutemeljeno je za to kriviti hunsko ali kako poznejse

temporibus Antonini Pii, a consulatu Clari et Severi. Sub huius episcopatum Hermis
librum scripsit in quo mandatum continet quod ei praecepit angelus Domini, cum venit
ad eum in habitu pastoris; et praecepit ei ut Pascha die dominico celebraretur. Hic con-
stituit bereticum venientem ex Iudaeorum herese suscipi et baptizari; et constitutum
de ecclesia fecit. Hic fecit ordinationes ... episcopos per diversa loca XII...« Gl L.
DUCHESNE, 58—59 in 132s. (komentar). EUSEBIUS, H. E. 4,11,7 (ed. G. BARDY, SC
31, 1952, 175) omejuje Pijev pontifikat na 15 let. A.v. HARNACK, Die Mission, 8135
je sodil, da temelji porolilo o oglejskem izvoru papeza Pijal. na dobri tradiciji.
Pomisleke zbuja le ocetovo ime Rufinus, ki nas spominja na znanega oglejskega cerkve-
nega ocleta, Cigar prevodi iz gri¢ine so bili redaktorju zbirke papeikih biografij znani
(L. DUCHESNE, Introd. LXXII), in pa dejstvo, da se kljub domnevnemu suZenjskemu
izvoru omenja ocetovo ime (njegov brat Hermas se izrecno oznaduje kot suzenj; gl. op.
185; med papeZi je bil suzenjskega porekla samo e Kalist (218—223; A. v. HARNACK,
Die Mission, 827). Kot mucenca omenja Pija I $ele ADO (PL 123, 302) in za njim
MR, Tul. 11 (p.281). Ohranila se je domnevno tudi mozai¢na podoba tega papeia iz
9.stoletja (P.S.LEICHT, Un presunto ritratto del papa Aquileiese Piol, AN 24—25,
1953/54, 111—118). Gl tudi G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 42 ss.

176 Mnenja o Pijevem pomenu za poznavanje zgodnjega kriéanstva v Ogleju so
moéno deljena. P. PASCINI, La chiesa, 48; IDEM, Storia del Friuli I, Udine 193532,
39 op. 7 je menil, da Pij L. kré¢anstva ni mogel spoznati v rodnem mestu, temveé Sele v
Rimu. P.S.LEICHT, o.c., 118 op. 3, se je distanciral od vsake opredelitve in je upe
stavil v arheolo$ka odkritja. G. BIASUTT]I, Otto righe, 24 s. op. 16, pa je skusal omajati
morda pretirani Paschinijev skepticizem s sodbo, da bi Pij I. mogel spoznati kri¢anstvo
v Ogleju.

177 Gl. op. 175; judovsko-kri¢ansko miselnost odraza tudi Hermovo delo (gl. op.
185 in 186).

178 Gl. op. 175. Domnevo, da gre pri teh posvetitvah tudi za ustanavljanje novih
$kofij, je upraviceno izrazil P. S. LEICHT, o. ¢, 113. Gl. tudi G. BIASUTTIL I c.

178 Casenje papeza Pija I. kot rimskega mucdenca omenjajo (brez omembe Ogleja
kot kraja njegovega izvora!) kot najstarej$i vir s tega obmodja Sele Videmski rokopis
Uzuardovega martirologija, nato dva rokopisa liturgi¢nih knjig iz Cedada (12. do 15.

& Acta ecclesiastia 8 81



pustosenje Ogleja, ces, da so ta ruSenja verjetno zbrisala spomin na to
osebnost,'® saj njegovo ime ne izstopa pri oglejskih cerkvenih odetih s
konca 4. in iz zadetka 3. stoletja, ki so nedvomno poznali preteklost svoje
cerkve in so bili nekateri izrazito zgodovinsko usmerjeni.’® Dandulovo
porocanje o tem papeZu je izrazito pozno in sloni v glavnem na porodilu,
ki ga posreduje »Liber pontificalis«, ter ne prinasa nicesar iz lokalne,
beneske tradicije.'s

Po porocilih, ki ju posredujeta Muratorijev kanon in »Liber ponti-
ficalis«, je bil brat papeza Pija I. Hermas, avtor znamenitega spisa »Pastir«,
ki bi po sklepu iz teh porocil tudi izhajal iz Ogleja.’®® Njegovo delo iz-
redne moralno teoloske vrednosti, ki so ga $e v zadetku 3. stoletja javno
brali v cerkvah,’® nam ne daje skoraj ni¢ zanesljivih zgodovinskih ali

stol.) in parmsko-oglejski rokopis iz iste dobe, od skupno 24 ohranjenih rokopisov
liturgi¢nih besedil (Gl. G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorums, 26; 34; 38; 46).

18 Prim. P. S. LEICHT, o.c.,, 117; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 45. L.
DUCHESNE, o.c., 133 op.7 je napa¢no trdil, da se spominska dneva tega po izvoru
oglejskega papeza in po tradiciji prvega oglejskega Skofa Hermagora (Mohorja) ujemata.
V resnici se razlikujeta za en dan (11. namesto 12. julij). V primeru ujemanja spominskih
dni bi imeli Sibko izhodi$¢e za sklepanje o vzrokih za propad izrodila o Piju L., zlasti
zato, ker se je njegov brat imenoval Hermas (prim. op. 190).

181 Poysem zvesto predlogi ga omenjata RUFINUS, H.E. 4,11,6 (ed. Th. MOMM-
SEN, GCS 9/1, 1903, 325) in HIERONYMUS, Chronicon, ad ann.142 p.Chr. (ed.R.
HELM, GCS 47, 19562, 202).

182 DANDULUS, Chronica, A.140—161 (p. 17 s.); opazne razlike v primerjavi s po-
rolilom v »Liber pontif.« so sledece:

a) Oznaka »nacione Venetus« namesto »natione Italus«.

b) Herma najprej imenuje Pijevega brata, v nadaljevanju pa sledi drugi tradiciji, po
kateri naj bi bil avtor spisa Hermas, ki ga omenja Pavel v Rimlj 16,14. Ceprav ta
tradicija izkljucuje oglejski izvor obeh bratov, sta jo brez komentarja sprejela od
Evzebija RUFINUS, H.E. 3,3,6 (cit. ed., 191) in HIERONYMUS, De viris illustribus 10
(PL 23, 625).

Napak torej trdita P. S. LEICHT, o.c. 118 in za njim G. CUSCITO, Crist. ant., 45,
da Dandulo v celoti povzema porodilo, ki ga posreduje »Liber pontificalis«.

188 Canon Muratorianus, v.73—80 (Th. ZAHN, Geschichte des neutestamentlichen
Kanons 11, Erlangen-Leipzig 1890, 8): »Pastorem vero nuperrime temporibus nostris in
urbe Roma Herma conscripsit, sedente cathetra urbis Romae aeclesiae Pio episcopo
fratre eius. Et ideo legi eum quidem oportet, se puplicare vero in eclesia populo neque
inter profetas conpletum numero, neque inter apostolos in fine temporum potest.«
Gl. op. 175. »Liber pontificalis« najprej zamenja avtorja (Hermas) z naslovom spisa (Pa-
stor oz. Poimen), v nadaljevanju pa napako popravi. Na nejasnost v tem oziru naletimo
tudi pri RUFINU, Expositio symboli 36 (ed. M. SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 171):
»... libellus qui dicitur Pastoris sive Hermae«; gl. L. DUCHESNE, o.c., 132 op.2.
Kriti¢na izdaja spisa: HERMAS, Le pasteur, ed. R. JOLY, SC 53, 1958. Dober pregled
Hermove moralne teologije posreduje med domadimi avtorji T.SAGI-BUNIC, Povijest
krséanske literature I, Zagreb 1976, 143—184.

18 Y 2, in 3.stoletju so nekateri spis priStevali med svetopisemske knjige (Can.
Murat. zavrala to gledanije, gl. op. 183); pisci tega obdobja ga v sploSnem zelo cenijo
(T.SAGI-BUNIC, o.c., 147 s.). Medtem ko HIERONYMUS, De viris ill. 10 (PL 23,
625), poroéa, da so knjigo v njegovem &asu brali v nekaterih grkih cerkvah, da pa je na
Zahodu malo poznana, poro¢a RUFINUS, Expositio symboli 36 (cit.ed.171) za

82



avtobiografskih podatkov, na podlagi katerih bi mogli obogatiti nase
znanje o oglejski cerkvi. Tej morda sploh nikdar ni pripadal, saj ga je
gospodar $e kot suznja prodal v Rim. Ta podatek je edino izhodisce za
sklepanje o druzbenem izvoru obeh bratov.'® V Hermovem delu, prezetem
z judovsko-kr$¢ansko miselnostjo,'®® skorajda ne moremo zaslediti za-
nesljivih elementov zgodnjega oglejskega kricanstva.’® V oglejski cerkvi
so v 4. stoletju spis uporabljali za pouk zadetnikov oz. tistih, ki so se pri-
pravljali na krst.!®8 Ce je Herma s tem delom vplival na razvoj krs¢anske
misli na oglejskem podro¢ju, je vplival kot rimski pisec. Pri oglejskih
cerkvenih ocetih ne zasledimo nikakr$nega omembe vrednega vpliva. Pri
Viktorinu Ptujskem se ni ohranila za njim nobena ugotovljiva sled, ¢eprav
so olitne nekatere vsebinske in motivne podobnosti, a tudi znacilne
razlike.'®® V oglejski tradiciji se ni ohranila za njim nobena globlja sled
ali kako porotilo, ki bi izhajalo iz lokalnega izrocila.'*

zapadno in posebej oglejsko (?) cerkev drugace: delo, ki so ga priStevali med »cerkvene
knjige« (»alii libri sunt, qui non canonici sed ecclesiastici a maioribus appellati sunt«),
so lahko brali v cerkvah, vendar ni imelo avtoritete v zadevah vere (»quae omnia legi
quidem in ecclesiis voluerunt, non tamen proferri ad actoritatem ex his fidem confir-
mandam.«). Pozneje so ta spis priStevali med apokrifna dela (Decretum Gelasianum de
libris recipiendis et non recipiendis V,4,3; ed. E.v. DOBSCHUTZ, Texte u. Untersuchun-
gen 38/4, Leipzig 1912, 11; 52).

185 HERMAS, Pastor, Visio 1,1 (cit.ed.76). O avtenti¢nosti ali o fiktivni naravi
Hermovih avtobiografskih podatkov gl.R.JOLY, o.c, 17ss. in T.SAGI-BUNIC,
0.c., 144ss. Ce drzi Hermovo porodilo o suzenjskem poreklu, moremo ta podatek
uporabiti tudi za njegovega brata Pijal., ki ga v delu nikjer ne omenja. Herma naj bi
osvobodila kri¢anska gospodarica Rhodé, Pij pa naj bi bil osvobojenec cesarske druzine
Antoninov (E. MARCON, La »domus ecclesiae« di Aquileia. Ipotesi e indagini, Cividale
1958, 22). Sprico histori¢ne nezanesljivosti omembe Pijevega oceta (Rufinus, gl. op. 175)
je na tej podlagi nemogoce sklepati na »zapadno poreklo« obeh bratov (P.S.LEICHT,
0.c, 113 in za njim G. CUSCITO, Crist.ant., 43 op.12). Z ozirom na Hermovo ime,
jezik in zlasti duh njegovega dela, bi ga po pravici postavili v judovsko-kri¢ansko skup-
nost v Ogleju (E. MARCON, o.c., 22, prim. op.175). Iz uvodnega stavka v Pastirja
dobimo vtis, da je bil Hermas kristjan Ze kot suZenj, $e pred prihodom v Rim (prim.
op. 176).

186 T, SAGI-BUNIC, o. c., 150.

187 Hipoteti¢no povezuje E. MARCON, o. c., 22 s. dve Hermovi predstavi, predstavo
o stolpu (Visio 3,2; cit. ed. 102 s.) in predstavo o suhih in zelenih drevesih (Similitudo 4
in 8; cit. ed., 220s.; 258 s.) z mozai¢nimi podobami v juzni dvorani Teodorove bazilike.
G. C.MENIS, La cultura teologica del clero aquileiese all’inizio del 1V secolo indagata
attraverso i mosaici teodoriani ed altre fonti, AAAd 22, 1982, 519 op. 178, postavlja v
zvezo mozai¢no podobo Viktorije s palmovo vejo v levi in vencem zmagoslavja v desni
roki z motivom, ko angel s palmovimi venci ovenda dobre kristjane (HERMAS, Pastor,
Similitudo 8,2,1; cit. ed., 262).

188 RUFINUS, Expositio symboli 36 (cit. ed., 171).

180 Sti¢na mesta med »Pastirjem« in Viktorinovima spisoma so sledeca:

a) Oba pisca izrazata negativen odnos do posvetne drzave, ki jo smatrata za hudi-
éevo tvorbo (Similitudo 1; cit .ed., 210 ss.; prim. pogl. IV, op. 149 in 150).

b) Obema piscema je skupna ideja o Kristusovi poti v podzemlje (Similitudo 9,16,5;
cit. ed. 328; prim. pogl. 1V, op. 237).

83



B. Aleksandrijski in ostali vzhodni vplivi

Starej$a in spocletka moénej$a od rimske je vzhodna sestavina zgod-
njega oglejskega kr$¢anstva. To dejstvo nas samo po sebi ne more prese-
netiti, ¢e upostevamo lego tega mesta, z zivahnimi kopenskimi in zlasti
pomorskimi zvezami z Vzhodom. Zaradi teh zvez in zaradi intenzivnega
naseljevanja orientalskega prebivalstva v mestu, moremo Oglej po pravici
imenovati vzhodno oazo na latinskem in latiniziranem Zahodu.'” Po
stopnji helenizacije oz. orientalizacije prebivalstva je Oglej presegel vsa
mesta v severni Italiji in se je priblizeval velikim mestom v vzhodni Pa-
noniji in Dalmaciji, ki so lezala v bliZini gr$ko-orientalskega sveta.'®

Med vzhodnimi elementi zgodnjega oglejskega krianstva so prevla-

¢) Oba pisca kritizirata bogate kristjane, vendar Herma najde zanje mesto v kr§éan-
ski skupnosti (Similitudo 2,5; cit. ed. 216 ss.; prim. pogl. IV, op. 243).

¢) Medtem ko Viktorin priporo¢a post (statio; gl. pogl.1V, op.252), pa raz-
vije Hermas kritiko postnih navad (Similitudo 5,1; cit. ed. 224 ss.; s prvo izpri¢ano
omembo strokovnega izraza »statio« (gTotitove Exw) za post.

1% Herme nikdar ne navaja Kromacij, medtem ko kaZze Rufin dokaj $ibko po-
znavanje tega pisca in njegovega dela (prim.op.183). Zanimivo sugestijo je dal E.
MARCON, o.c, 22, ki je postavil v zvezo Hermo in prvega znanega oglejskega
$kofa Mohorja (Hermagora). Vzporejanje je jezikovno umestno, iz imena Herma
lahko izvedemo ime Hermagoras, a tudi imeni Hermogenes in Hermogeratus (gl.
MH, Aug. 14, p. 443, n. 14), medtem ko naletimo pri historiénem vzporejanju e spodetka
na tezave. Herma se namred legitimira kot suzenj, medtem ko nastopi Mohor v legendi
kot »persona elegans« (c. 3), to je lepa, zato tudi ugledna, pomembna osebnost.

181§, TAVANO, Aspetti, 386. O gospodarski in druzbeni podobi Ogleja v cesarski
dobi gl. S. PANCIERA, Vita economica di Aquileia in etd romana, Aquileia 1957;
G. CUSCITO, Economia e societa, v kolektivnem delu »Da Aquileia a Venezia«, Milano
1980, 571—657. O razvoju stikov, zlasti trgovskih, med Oglejem in Vzhodom, gl. F.
CASSOLA, Aguileia e I'Oriente mediterraneo, AAAd 12, 1977, 67—98, zlasti 82 ss.;
o vzhodnih kultih v Ogleju gl. M. C. BUDISCHOVSKY, Les cultes orientaux a Aquilée
et leur diffusion en Istrie et en Vénétie, ibidem, 99—123. Pregled vseh (epigrafsko do-
kumentiranih) vzhodnjakov v Ogleju, nepopoln spri¢o dejstva, da je $e precej napisov
neobjavljenih, posreduje G. BRUSIN, Orientali in Aquileia Romana, AN 24/25, 1953/54,
55—70. O judovski in orientalski koloniji v mestu, ki je cvetela vse do konca 4. stoletja,
gl. L. RUGGINI, Ebrei e orientali nell'ltalia settentrionale fra il 1V e il VI secolo d. Cr.,
Studia et Documenta Historiae et Turis 26, 1959, 185—308, zlasti 192 ss.; 216; 227; 262;
265s.; 278ss. O kristjanih vzhodnega izvora gl. G. CUSCITO, Cristianesimo antico,
201—220.

192 Medtem ko je bil delez napisov z omembo prebivalcev vzhodnega izvora v
Ogleju (ca. 100 napisov z omembo orientalcev in Judov) in v celotni Benediji in Istri
(ca. 250 napisov od ca.8000 najdenih) dokaj skromen (3,6 %0; gl. L. RUGGINI, o.c.,
256s.), pa je bil deleZ prebivalstva z grikimi imeni v poznoanti¢ni Saloni bistveno
vedji, saj je znafal priblizno eno Cetrtino (A. MOCSY v delu G. ALFOLDY, Bevélkerung
und Gesellschaft der rémischen Provinz Dalmatien, Budapest 1965, 219 in 223), v velikih
mestih v (zlasti vzhodni) Panoniji pa je bil tudi precejéen (gl. L. BARKOCZI, The Popu-
lation of Pannonia from Marcus Aurelius to Diocletian, AArchHung 16, 1964, 256—356
(passim); zlasti velik je bil delez vzhodnega prebivalstva v Brigetioni, Intercisi in Akvin-
kumu (A. MOCSY, Pannonia, RE Suppl. IX, 1962, 709 s.; IDEM, Pannonia and Upper
Moesia, London—Boston 1974, 227 ss.).

84



dovali aleksandrijski oz. egiplanski vplivi nad palestinsko-sirskimi in
maloazijskimi, kar je presenetljivo spri¢o dejstva, da je vecina vzhodnjakov
v mestu izhajala iz Sirije in Palestine.!”® Na tej podlagi moremo sklepati,
da je bila za Sirjenje kr$¢anstva v mestu vaznejsa pomorska pot v vzhodno
Sredozemlje, zlasti v vzhodno metropolo Aleksandrijo,** kakor pa ko-
penska pot ¢ez Balkan in Malo Azijo.'® Obenem pa nas navzoénost sirskih
in maloazijskih elementov v zgodnjem oglejskem kr§canstvu svari pred
absolutizacijo teze o aleksandrijskem izvoru le tega.

Sibek, vendar zelo verjeten odsev »aleksandrinizma« oglejske cerkve
je legenda o sv. Marku in sv. Mohorju. Legendarni ustanovitelj oglejske
cerkve je veljal ze v antiki za ustanovitelja aleksandrijske cerkve. Med
oglejskimi kristjani v legendi izstopa matrona Aleksandrija, na katere
posestvu sta bila pokopana mudenca Mohor in Fortunat, morda daljni
odsev dejstva, da je v Aleksandriji pocivalo truplo sv. Marka. Seveda je
legendarno izrocilo, ki je postavljalo v zvezo Oglej in Aleksandrijo, izpri-
¢ano dokaj pozno, saj ga omenja Sele Pavel Diakon ob koncu 8. stoletja.
Ker pa je isti avtor obenem najstarej$i vir, ki nam dokazuje obstoj oglejske
legende, moremo soditi, da se je to izrodilo, ki v legendi sami ni navzoce,
izoblikovalo obenem z nastajanjem oglejske legende, najkasneje pa v
dobi istrske shizme. O vplivih Aleksandrije na oglejsko cerkev v najzgod-
nej$i dobi — po tradiciji bi bil mozen le obraten vpliv, saj je Markov
misijon v Ogleju postavljen pred aleksandrijskim — nam to izrodilo
objektivno ne more povedati nicesar.'*

Dejanska podlaga za nastanek teze o aleksandrijskem izvoru oglejske
cerkve, ki jo je postavil G. Biasutii," pa je odlomek iz pisma udelezencev
oglejske sinode leta 381 cesarjem Gracijanu, Valentinijanu in Teodoziju.

193 G, BRUSIN, o. c., 57 ss.; L. RUGGINI, o. c., 266 s.

14 Redne pomorske trgovske poti med Oglejem in Egiptom ter Oglejem in Sirijo
nam za dobo pozne antike izpricujejo slededi viri: Edictum Diocletiani de pretiis, 37,5;
37,13 (ed. S. LAUFFER, Berlin 1971, 201); HIERONYMUS, Epistula adversus Rufinum 10
(ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 82); IDEM, Epistula 7,2 (ed.]. LABOURT, CB, I,
1949, 22); D. 19,2,61,1 (zveze s Kireno).

195 Gl. op. 37.

198 Gl.op. 65. Zvezo med Oglejem in Aleksandrijo poudarjata na enak nadin
kot Pavel Diakon (Markov apostolat najprej v Ogleju, nato v Aleksandriji) PAULINUS,
Carmen 8 (ed. E.DUEMMLER, MGH Poetae Latini med. aevi 1/1, 1880, 140) in
ANONYMUS, Carmen de Aquilegia numquam restauranda, v.13—15 (ed. E. DUEM-
MLER, MGH Poet. Lat. med. aev. II/2, 1884, 151). Da oglejska tradicija ne dokazuje
nobenih zvez z Aleksandrijo je sodil H. BRAKMANN, Die angeblichen eucharistischen
Mablzeiten des 4. und 5. Jabrbunderts. Zu einem neuen Buch Klaus Gambers, Rémische
Quartalschrift 65, 1970, 95. Oglejska cerkev se je zavestno naslonila na tradicijo alek-
sandrijske cerkve, ki je bila po rangu takoj za rimsko (Decretum Gelasianum de libris 3,3;
ed. E. v. DOBSCHUTZ, Leipzig 1912, 7; 32) najkasneje v dobi istrske shizme. S tem, da
je postavila Markov misijon v Ogleju celo pred misijonom v Aleksandriji, je izrazila
celo teZnjo po vi¥jem rangu, kot ga je imela Aleksandrija, torej se je skorajda izenalevala
z Rimom.

7 La tradizione marciana aquileiese, Udine 1959.

85



Pismo, ki odraza razmere v dobi po zaklju¢ku sinode, naj ne bi napisal
milanski $kof Ambrozij, temveé oglejski $kof Valerijan, in naj bi izrazalo
stalis¢e oglejske cerkve. Sporni odlomek se v enem od moznih prevodov
kriti¢nih izrazov glasi:*

»Kajti ¢eprav smo vedno spostovali ureditev in dostojanstvo aleksandrij-
ske cerkve in v skladu z navado in obilaji prednikov ohranjamo v neraz-
druzljivi vezi skupnost z njo, vendar ... prosimo.. .«

Odlomek sam in pismo v celoti sta bila predmet intenzivne in plodne
diskusije med italijanskimi cerkvenimi zgodovinarji. Glavni problemi,
ki jih postavlja pred raziskovalca to pismo, so sledeéi: kdo je avtor pisma,
ali pismo resni¢no izraza staliCe oglejske cerkve oz. kaksen je smisel
spornega porocila v kontekstu celotnega pisma, kaj pomenita sporni
besedi »dispositio« in »ordo«.!®® Cetudi iz odlomka, ée ga postavimo v
kontekst celotnega pisma in razmer, na katere se nana$a, ne moremo

198 AMBROSIUS, Epistulae extra collectionem 6,6 (ed. M.ZELZER, CSEL 82/3,
190): »Nam etsi Alexandriane ecclesiae semper dispositionem ordinemque tenuerimus
et iuxta morem consuetudinemque maiorum eius communionem indissolubili societate
servemus, tamen . .. id obsecramus ...« Sporni izrazi, ki dopu$dajo razli¢ne razlage, so
v prevodu v kurzivnem tisku.

199 Biasuttijeva teza: avtor spornega pisma ni bil milanski $kof Ambrozij, temveé
oglejski Skof Valerijan, predsedujodi na sinodi. Vsebina pisma se ne nanaa na vse
cerkve, navzode na sinodi, temve¢ predvsem na oglejsko cerkev. Sporna termina sdispo-
sitio et ordo« pomenita »cerkveno organizacijo in liturgijo« oz. nadin vlade in $kofovsko
zaporedie, in naj bi dokazovala tesno, nerazdruzljivo vez oglejske cerkve z aleksandrijsko
od njenega nastanka. Tako kot Biasutti je tolmadil to mesto tudi K. GAMBER,
Zur dltesten Liturgie Aquileias, Ostkirchliche Studien 11, 1962, 54; IDEM, Domus
ecclesiae. Die dltesten Kirchenbauten Aquileias sowie im Alpen- und Donaugebiet bis
zum Beginn des 5. Jh. liturgiegeschichtlich untersucht, Studia patristica et liturgica 2,
Regensburg 1968, 96. Biasuttijevo tezo je podvrgel temeljiti kritiki G.C. MENIS v
recenziji Biasuttijeve Studije (AN 30, 1959, 91—98) in nato v razpravi La lettera XII
attribuita a sant’ Ambrogio e la questione marciana aquileiese, RSCI 18, 1964, 243—253,
ki je prifel do naslednjih rezultatov: spornega pisma res ni napisal Ambrozij, temveé
neki neznani oglejski klerik (morda tajnik sinode Sabinijan). Ker je pismo napisano
v imenu vsega koncila, lahko sporna termina ob postavitvi odlomka v sosledje celotne
vsebine (ureditev cerkvenih razmer v Antiohiji in v Aleksandriji) pomenita lahko samo
»ureditev in dostojanstvo« aleksandrijske cerkve, smisel, ki ga lahko raztegnemo na vse v
Ogleju navzode Skofe. Tudi G.C.MOR, Aquileia ed Alessandria, MSF 46, 1965,
253—254, je zavrnil Biasuttijevo tezo, z ugotovitvijo, da odlomka ne smemo izloditi iz
celote, in se je v bistvenem postavil na Menisovo stali$¢e. M. ZELZER, ki je pripravila
kriti¢no izdajo aktov oglejske sinode in spremljajocih pisem (gl. op. 198), je avtorstvo
pisma pripisala Ambroziju (0.c., LXXXIX ss.), s ¢imer je $¢ dodatno izpodbila samo
izhodisc¢e Biasuttijeve teze (vendar, kot poudarja S. TAVANO, MSF 62, 1982, 185, ne
da bi poznala diskusijo italijanskih zgodovinarjev v zvezi s tem pismom).

Biasutti je tudi po Menisovi kritiki vztrajal pri svoji tezi, ki jo je skuSal podkrepiti
z novimi, a nebistvenimi argumenti, v naslednjih razpravah: Alessandrinita; Apertura,
15s.; Otto righe, 10ss.; Aquileia e la chiesa di Alessandria, 222 ss. (vsa dela kot v
op. 37). Kot odprto vpradanje obravnavata to tezo S. TAVANO, Aspetti, 383 ss. in G.
CUSCITO, Cristianesimo antico, 56ss., ki dopus¢ata moznost aleksandrijskega izvora
oglejske cerkve. Bistven in trajen prispevek Biasuttijeve teze in prispevkov, ki so sledili

86



dokazati aleksandrijskega izvora oglejske cerkve, pa nam to porocilo
obenem z nekaterimi drugimi poroéili kaze na intenziven vpliv aleksandrij-
ske cerkve na oglejsko.?® Na podlagi tega vpliva, ki je bil po svojih utin-
kih zelo trdoZiv, je oglejska cerkev vsebovala znacilnosti, po katerih se je
razlikovala od sosednjih velikih cerkva, milanske, ravenske in rimske v
Italiji ter sirmijske na Balkanu, nekoliko manj od salonitanske v Dalmaciji.

Ena od moznih posledic vpliva aleksandrijske cerkve na oglejsko naj bi
bilo dokaj zgodnje Marijino ¢a$éenje, ki naj bi ga gojila zlasti aleksandrij-
ska cerkev od konca 2. stoletja dalje, od ¢asa boja proti gnosticizmu.***
Z razpolozljivimi viri moremo za oglejsko cerkev dokazati intenziven
Marijin kult ob koncu 4. stoletja,>*® pred efeskim koncilom leta 431, ki je
razglasil dogmo o Mariji kot bozji porodnici (Theotdkos). Ta kult se je
pred doloéitvijo kanona lahko razsiril v Oglej le z Vzhoda, najverjetneje
iz Aleksandrije, gotovo pa ne iz Rima ali kake druge italske cerkve.***
Resni¢no so bile na oglejskem podrocju, kolikor je poznano, glavne ($ko-
fijske) cerkve posvetene Mariji, prav tako vedji del najstarej$ih samosta-
nov.? Domnevno naj bi celotna organizacija »Zupnij« na tem obmodju,
ki jo je za Furlanijo mogoce deloma rekonstruirati, izhajala iz marijanske

v diskusiji v zvezi z njo je, da je opozoril na $teviléne in moéne vzhodne elemente v
zgodnjem oglejskem krcanstvu.

200 Instruktivno je v tem oziru porodilo, ki nam ga posreduje RUFINUS, Apologia
ad Anastasium Romanae urbis episcopum 8 (ed. M. SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 28):
»Ego enim praeter hanc fidem quam supra exposui, id est, quam ecclesia Romana et
Alexandrina et Aquileiensis nostra tenet quaeque lerosolymis praedicatur, aliam nec
habui umquam nec babeo, im Christi nomine, nec habebo.« Rufin torej postavlja na
prvo mesto rimsko cerkev (kar je razumljivo za spis, naslovljen na papeza), na drugo
mesto aleksandrijsko, neposredno pred oglejsko, medtem ko je jeruzalemska imenovana
verjetno bolj honoris causa.

201 Tezo je postavil G.BIASUTTI, La tradizione, 32ss.; gl.tudi IDEM, Fermenti
della base popolare nel Cristianesimo aquileiese dei primi otto secoli, Religiosita popolare
in Friuli, a cura di L. CICERI, Pordenone 1980, 17 in S. TAVANO, Aspetti, 397 ss.

202 CHROMATIUS, Sermo 30,1 (edd.R.ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974,
136): »Non potest ergo ecclesia nuncupari nisi fuerit ibi Maria mater Domini cuz:
fratribus eius. lllic enim ecclesia Christi est ubi incarnatio Christi ex virgine praedicatur.«
Gl. tudi J. LEMARIE, SC 154, 1969, 71s.

203 E, DUBLANCHY, Marie, DTC 9/2, 1927, 2339—2474.

204 Mariji so bile posveéene naslednje cerkve:

a) Stolnica v Ogleju (posvetena Mariji, apostolu Petru in mudencu Mohorju; gl.
op. 70 (b)).

b) Stolnica v Trstu (posvedena Mariji in mudencu Justu; gl. P.F.KEHR, Italia
pontificia VII/2, Berlin 1923, 211).

¢) Stolnici v Kopru (ibidem, 220) in v Novigradu (ibidem, 228).

¢) Stolnica v Pore¢u (posvedena Mariji in mucencu Mavru; 1bidem, 232 s.).

d) Stolnica v Pulju (posvelena Mariji in apostolom; ibidem, 238).

e) Stolnica v Piénu (ibidem, 240).

f) Stolnice v Cenedi, Vicenzi, Padovi, Veroni na BeneSkem (P.F.KEHR, Ital.
pontif. VII/1, 84; 131; 166; 229).

g) Prva katedrala v Gradezu (dan. Santa Maria delle Grazie) (gl.S. TAVANO,
Aspetti, 398).

87



osnove.*” Intenziven Marijin kult naj bi na oglejskem podrodju nekoliko
potisnil v ozadje kult muéencev.?® Morda je prav Ziv interes za »mariolo-
gijo« pri cerkvenih odetih, ki so izhajali z oglejskega obmodja, odraz
specificne, marioloske usmerjenosti zgodnje oglejske cerkve. Tako je
Hijeronim leta 383 napisal prvi latinski traktat s podrodja »mariologije«
(Adversus Helvidium de perpetua virginitate b. Mariae).?” Tudi Rufin
je v svojem komentarju k veroizpovedi iz leta 404, v polemiki proti Judom
in poganom, zgledujo¢ se po Origenu, zasidral predstavo o Mariji kot
vecni devici (aeiparthénos).?® Bistveni atributi Marijinega kulta so navzodi
tudi v Kromacijevih delih.2*® Polemiko proti poganskemu in judovskemu
zasramovanju device Marije postavlja v Oglej v cas cesarja Dioklecijana
legenda o sv. Donatu.?!

Vendar pa moramo biti pri oceni teh dejstev previdni. Zanimanje za
»mariologijo« ob koncu 4. stoletja ni samo znadilnost oglejskih cerkvenih
ocetov, kakor tudi Marijin kult v tej dobi v kr§¢anskem svetu ni nekaj
izjemnega.?'* Zal ne vemo, ali je bila oglejska stolna cerkev Ze v Kroma-

h) »Ecclesia beate semperque virginis Dei genetricis Mariae« v Cedadu, v kateri je
potekala sinoda 1.796/7 (MGH Leges III/2, ed. A. WERMINGHOFF, 1906, 179v.
14 5).

i) Samo v Furlaniji je bilo Mariji posvecenih 12 (!) samostanov, od katerih sezejo
nekateri po izvoru v pozno antiko (P.ZOVATTO, Il monachesimo benedettino del
Friuli, Quarto d’Altino 1977, 109—140).

205 G.BIASUTTI, La tradizione, 33s.; IDEM, I santi titolari del Tricesimano,
Societat filol. Furlane, 597 Congrés, Tresésin 1982, 195 ss.

206 S, TAVANO, Aspetti, 398; pri vseh zgoraj (op.204) navedenih cerkvah se po-
javlja posvetitev mucencev kot sekundarna.

207 PL 23, 183—206; Helvidij je izpodbijal tezo o Marijinem vecnem devistvu s
trditvijo, da Marija ni bila ve¢ devica »post partume. Pri tem se je skliceval na spise
Tertulijana in Viktorina Prujskega (!) (Adversus Helvidium 17; PL 23, 201), cigar
porotilo, da so bili evangelisti Jezusovi bratje, je tolmadil v dobesednem smislu, ¢e$ da
so bili Marijini otroci. Gl. G. BAREILLE, Helvidius, DTC 6/2, 1920, 2141.

208 RUFINUS, Expositio symboli 8—11 (cit. ed., 144 s.). Rufin je zagovarjal stali$le,
da je bila Marija devica ne le »ante partume, temved tudi »in partu« in »post partume;
Rufinovo razlago je napaéno razumel F. X. MURPHY, Rufinus of Aquileia (345—411).
His life and works, Washington 1945, 182 op. 97, pravilno pa M.SIMONETTI (RU-
FINO, Spiegazione del credo, ed. M. S., Roma 1978, 53 s., op. 28 in 31).

20 Kromacij daje Mariji naslednje atribute: imenuje jo Kristusovo mater (Sermo
22,3), ki je »immaculata et intacta ovis« (Sermo 23,3), »exemplum castitatis in Ecclesia«
(Sermo 24,2); enadi jo s cerkvijo (gl. op. 202); stoji na staliS¢u njenega vecénega devistva,
saj imenuje Jezusa »primogenitus quia primus ex virgine. unigenitus quia solus ex virgi-
ne« (Sermo 32,2). Oba izraza sta verjetno odsev Hijeronimove polemike s Helvidijem. Za
ostale primere gl. CHROMATIUS, Opera, edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974,
Index verborum, s. v. virgo (p. 601).

210 Acta s. Donati 2—3 (AA SS Mai V, 1866, 146 s.).

21, Mariologiji« so se v drugi polovici 4.stoletja posvecali na Zahodu zlasti
Ambrozij, Zeno iz Verone in Hilarij iz Poitiersa (gl.I. . DE GROOT, Conspectus
bistoriae dogmatum 1, Roma 1931, 470ss.). O vzponu Marijinega kulta od konca 4.
stoletja dalje gl. E. LUCIUS, Die Anfinge des Heiligenkults in der christlichen Kirche,
Tiibingen 1904, 462 ss.

88



cijevi dobi — kakor bi mogli sklepati s previdnostjo iz njegovih spisov*'* —
posvecena Mariji (v tem primeru bi bila to najstarejSa poznana Marijina
cerkev),*? ali je do te posvetitve prislo pozneje, ko je to postalo obicajno.
Vecdje Stevilo Mariji posvecenih stolnih cerkva na oglejskem podrodju
nas ne sme presenetiti. V primeru poznih omemb, od karolin$ke dobe
dalje, je taka posvetitev povsem obi¢ajna.?"* Pri cerkvah iz Justinijanove
dobe (Pore¢, Pulj, Trst) pa moramo upostevati dvoje: cesar Justinijan je
sam zelo gojil Marijin kult in gradil Marijine cerkve $irom drzave.*s
To je obenem cas zadetkov istrske shizme, in ker je Marija veljala za za-
¢itnico proti  krivoverstvom,®'® je imela taka posvetitev lahko tudi
cerkvenopoliticno ozadje.

Tako na osnovi razpolozljivih virov ne moremo dokazati, da je oglej-
ska cerkev dobila impulz za Marijino ¢a$cenje Ze v najstarejih obdobjih
iz Aleksandrije in ne $ele od konca 4. stoletja dalje, s ¢imer je nekoliko,
vendar ne bistveno prehitela razvoj cerkve na Zahodu, kar je razumljivo
za mesto z neposrednimi stiki z vzhodnim svetom.

Brez dvoma vzhoden, po izvoru judovski element zgodnjega oglej-
skega kr$Canstva je praznovanje sobote, ki je dokazano za kmecko
prebivalstvo v Furlaniji v karolinski dobi, obstajalo pa je vse do zacetka
17. stoletja. Praznovanje sobote naj bi dokazoval tudi kult misteriozne
sv. Sdbide, dokumentiran kar v sedemnajstih podezelskih krajih v Furla-
niji, kot posnetek judovske sobote, po svojem izvoru in vsebini kr$canska
interpretacija lokalnega kulta keltskega bozanstva Belena oz. Zenskega
boZzanstva Belestris, prili¢ena Marijinemu kultu.®'? Ker je izkljuéeno, da bi

12 Gl. zlasti op. 202.

23 NajstarejSe zanesljivo porodilo o obstoju Marijine cerkve nam posredujejo akti
koncila v Efezu leta 431 (gre za cerkev v Efezu, v kateri so potekale nekatere sinodalne
seje; gl. Ch. J. HEFELE, Histoire des conciles 11, Paris 1908, 326; 334), ki pa je to ime
dobila verjetno 3ele neposredno pred koncilom. Da bi utrdil in ovekovedil dogmo o
Mariji kot bozji porodnici, sprejeto na efeSkem koncilu, je papez Sikst III. (432—440)
dal zgraditi v Rimu veli¢astno Marijino cerkev (dan. S. Maria Maggiore; gl. Liber ponti-
ficalis 46; ed. L. DUCHESNE, p. 232, 235 op.2 in MH, Aug. 5, p.418). Po sredi $. sto-
letja je bilo zgrajenih nekaj Marijinih cerkva v Palestini in ve¢ v Bizancu. Gl. E. LUCIUS,
0. c., 473. Na Zahodu nimamo z izjemo rimske cerkve dokumentirane nobene Marijine
cerkve pred 6. stoletjem (!).

214 Gre za cerkve u Kopru, Novigradu, Pi¢nu, Cedadu in na Benetkem (gl. op. 204).

215 Marija je postala pod Justinijanom glavna zaséitnica bizantinskega cesarstva
(prim. CI 1,27,9 (534); prim. E. LUCIUS, o. c., 459 s.). Cela vrsta novozgrajenih Marijinih
cerkva je postala zunanji odraz Justinijanovih politi¢nih tezenj na Vzhodu, v Afriki in
v Italiji ter pokazatelj, do kod je segal bizantinski vpliv (prim. E. LUCIUS, o.c., 474 s.).

216 Prim., PROCOPIUS, Peri ktismdton 6,2,20 (ed. H. B. DEWING, LCL, 1971, 368)

217 Concilium Foroiuliense a. 796/7, ¢. 13 (ed. A. WERMINGHOFF, MGH Leges
1172, 1906, 194 s.): »Porro si de illo sabbato diceret, quod Iudaei celebrant, quod est
ultimum in ebdomada, quod et nostri rustici observant, diceret tantum ’sabbatum’ et
nequaquam adderet *delicatum’ et "meum’.« Da je ta navada obstajala e celih osem sto-
letij pozneje, dokazujeta dekret patriarha Domenica Grimanija iz leta 1499 in vizitacijsko
porodilo iz Karnije za leto 1603. Gl. G. BIASUTTI, Sante Sabide. Studio storico-liturgico

89



se praznovanje sobote razirilo po drugi polovici 4. stoletja, ko je bilo
na koncilu v Laodikeji leta 381 in nato Se dvakrat izrecno prepovedano
kot izrazit relikt judovstva,’® je edina moznost, da se je uveljavilo v
zgodnejsi dobi, v 2. (?) in 3. stoletju. Razéirilo naj bi se iz judovsko-
krééanske skupnosti v Ogleju,®® ki je z razpolozljivimi viri ne moremo
neposredno dokazati — dokaZemo lahko le moc¢no judovsko skupnost
v mestu®® — vendar moremo spri¢o izrazitih elementov judovskega
kré¢anstva v zgodnjem oglejskem kr§éanstvu suponirati njen obstoj.

Vendar moramo biti pri oceni porocil o »judovskih« reliktih v kr§can-
ski kulturi na oglejskem podrodju previdni. Praznovanje sobote med
furlanskimi kmeti ni na Zahodu samo oglejska posebnost, saj naletimo
nanj tudi v juzni Italiji, kjer ne moremo predpostavljati aleksandrijskih
vplivov. Lokalni koncil v Beneventu je ob koncu 9. stoletja namreé pre-
povedal sobotni pocitek kot izrazit element judovstva.®!

Vplive Aleksandrije, ki pa so ¢asovno in vsebinsko tezko opredeljivi,
nam kaze tudi liturgija oglejske cerkve v 4. in 5. stoletju. Ta nedvomno
vsebuje ve¢ potez vzhodnega izvora: molitev »sanctus«, ki je v Kroma-
cijevih spisih sploh prvi¢ izpricana na Zahodu,** pojmovanje praznika
Razglasenja Gospodovega kot praznika Kristusovega krsta?® in prazno-
vanje praznika »In medio pentecostes« (zadnji dve posebnosti je poznala

sulle capelle omonime del Friuli, Udine 1956, 21 ss.; IDEM La tradizione 36 ss.; IDEM,
Fermenti, 24 in Tav. III (karta razirjenosti kulta v Furlaniji). Rezultate prve Biasuttijeve
$tudije so deloma korigirali in dopolnili G. C. MOR, Per la storia del primo cristiane-
simo in Friuli, MSF 43, 1958—1959, 19—32; S. TAVANO, Aspetti, 386 ss.; G. CUSCITO,
Cristianesimo antico, 54 s.

28 Can. 29 (Ch. J. HEFELE, Histoire des conciles 1/2, Paris 1907, 1015); gl. se
H. DUMAINE, Dimanche, DACL 4/1, 1920, 932 in R. GOLDENBERG, The Jewish
Sabbath in the Roman World, ANRW 11, 19/1, 1979, 442 ss.

218 G. BIASUTTI, Sante Sabide, 28 s.; S. TAVANO, Aspetti, 387.

20 G, op. 191.

221 G, MORIN, Un concile inédit tenu dans ltalie méridionale a la fin du 1Xe siécle,
Revue Bénédictine 17, 1900, 146: »Quod non oporteat christianos iudaizare et otiari in
sabbato, sed operari eos in eodem die, praeferentes autem in veneratione dominicum
diem . . .«. Gl. R.BRAKMAN, o. c. (kot v op. 196), 95 s.

22 CHROMATIUS, Sermo 21,1 (cit. ed., 97): »(lohannes) vidit viginti quatuor
seniores, et quatuor animalia plena oculis ante et retro, incessabili voce in laudem Do-
mini elamantia et dicentia: Sanctus, sanctus, sanctus, Dominus Deus Sabaoth. Pleni sunt
caeli et terra gloria tua. Hosana in excelsis” Ad quorum similitudinem idipsum quotidie
omnis fidelium turba in laudem Dei clamat in ecclesia.« Da gre za prvo omembo te
molitve na Zahodu, posebej poudarja J. LEMARIE, La liturgie d’Aquilée et de Milan au
temps de Chromace et d’Ambroise, AAAd 4, 1973, 252. O mozZnosti, da bi to molitev
poznala petovionska krséanska skupnost v Dioklecijanovi dobi, gl. pogl. IV, op.253.

23 CHROMATIUS, Sermo 34 (cit. ed., 156 s.). Gl. Y. M. DUVAL, Les relations
doctrinales entre Milan et Aquilée durant la seconde moitié du 1V siécle, AAAd 4, 1973,
222; J. LEMARIE,La liturgie d’Aquilée, 257; IDEM, La liturgie de Ravenne au temps de
Pierre Chrysologue et I'ancienne liturgie d’Aquilée, AAAd 13, 1978, 367 ss.; prim. tudi
EVGIPL], Zivljenje, izd. R, BRATOZ, 398.

90



tudi milanska cerkev).??* Iz sklopa teh sestavin je silno tezko oddvojiti
elemente, ki bi bili nedvomno aleksandrijskega izvora.

Tak element je latinski prevod tako imenovanega egiptovskega cerkve-
nega reda (traditio apostolica), napravljen oditno za liturgi¢ne potrebe ob
koncu 4. stoletja v zgornji Italiji. Vendar pa za ta red nimamo pozitiv-
nega dokaza, da bi bil v uporabi samo na oglejskem podrocju.®** Teza,
da je oglejska cerkev vse do konca 4. stoletja ohranila prakr$cansko na-
vado obhajanja evharistije zveler, kakor nam jo za egiptovske dezele v
sosedstvu Aleksandrije in za Tebajdo dokazujejo cerkveni zgodovinarji
$e v prvi polovici 5. stoletja,®®® navada, ki naj bi se iz Ogleja razéirila
na ves vzhodnoalpski prostor, se na osnovi obstojecih virov ne da doka-
zati in se v ta problem na tem mestu ne bomo posebej spudéali.?>”

Tudi ¢e bi se za vse navedene elemente izkazalo, da so nedvomno
aleksandrijskega izvora, je tezko reci, ali je te elemente sprejel Oglej
ze v najstarejsi dobi oblikovanja te cerkvene skupnosti, ali pa Sele v
4. stoletju, ko nam viri dokazujejo stike med aleksandrijsko in oglejsko
cerkveno skupnostjo.*

V celoti gledano se torej aleksandrijskega izvora oglejske cerkve ne
da dokazati, temve¢ moremo to dopuscati le kot moznost, ki jo vrsta
dejstev podpira, druga pa izpodbija. Nedvomno pa nam ti elementi kazejo,
da so bili aleksandrijski vplivi na oblikovanje zgodnje cerkvene skupnosti
v Ogleju zelo mocni, med vzhodnimi gotovo pomembnejsi od sirsko-
palestinskih in maloazijskih. Tako sliko kazeta tudi dva vira, ki nam
povesta najve¢ o znadilnostih zgodnjega oglejskega kri¢anstva: formula
oglejske veroizpovedi in mozaiki Teodorove bazilike.

24 G, D. MORIN, L'année liturgique a Aquilée antérieurement a I'époque Carolin-
gienne, Revue Bénédictine 19, 1902, 8 (62); J. LEMARIE, La liturgie d’Aquilée, 261 s.

2% Latinski prevod se je ohranil na palimpsestu iz Verone s konca 5. stoletja
(HIPPOLYTE de Rome, La tradition apostolique, ed. B.BOTTE, SC 11 bis, 19682, 19).
Z ozirom na kraj najdbe rokopisa je K. GAMBER, Zur dltesten Liturgie Aquileias, 55 s.;
IDEM, Domus ecclesiae, 96 (obe deli kot v op.199) domneval, da se je cerkveni red
uporabljal samo na oglejskem podro&ju. Tezi nasprotuje dejstvo, da se formula vero-
izpovedi, ki nam jo posreduje ta vir (Traditio 21; cit. ed., 84 ss.), ne ujema z oglejsko
formulo, temveé z rimsko(!). Prim. tudi K. BRAKMANN, o. ¢., 96.

226 Ta obicaj v aleksandrijski in sploh egiptovski cerkvi nam izpri¢ujeta SOCRATES,
H.E. 5,22 (PG 67, 636 B) in SOZOMENOS, H.E. 7,19 (PG 67, 1477 C); gl. K. GAM-
BER,Domus ecclesiae, 80; 96.

27 Tezo je postavil K. GAMBER, Dowmus eclesiae, 96 ss. Njena izhodi$¢a sta pre-
pricljivo ovrgla H. BRAKMANN, o. c., 87 ss. in Th. KLAUSER, Jahrbuch fiir Antike und
Christentum 11/12, 1968/1969, zlasti 218 s.; gl. tudi J. CHRISTERN, Byzantinische Zeit-
schrift 66, 1973, 417—420 in S. TAVANO, Aguileia e la »domus eccleseiae«, RSCI 25,
1971, 487—515, zlasti 509 ss. (vsa navedena dela so recenzije Gamberjeve $tudije).

28 Znamenit je v tem oziru obisk Atanazija v Ogleju in njegovo zadrievanje v tem
mestu leta 345 (gl. R.BRATOZ, Cerkvenopoliticni in kulturnozgodovinski odnosi,
265). Rufin je kar osem let (ca.373—380) prezivel v Aleksandriji in drugod v Egiptu
(F. X. MURPHY, o. c. (op. 208), 44 ss.).

91



C. Oglejska veroizpoved

Verjetno najvaznejsi vir za poznavanje zgodnjega oglejskega krS¢anstva
je formula veroizpovedi, kakor nam jo z obseznim komentarjem iz leta
404 sporoc¢a Rufin.*®® Ker je bila veroizpoved temeljna vrednota in tako
rekod svetinja vsake verske skupnosti, na osnovi katere so opravljali krst
in katero so izpovedovali pri bogosluzju,?** moremo po pravici domnevati,
da sega po izvoru v najzgodnej$a obdobja oglejske cerkvene skupnosti.
Na to moremo sklepati Ze iz Rufinove pripovedi.®®' Rufin je posvetil ko-
mentar $kofu Lavrenciju, gotovo $kofu na oglejskem misijonskem podrodju,
morda Skofu v avtorjevem rojstnem kraju Konkordiji.** Ze iz same posve-
titve moremo sklepati, da se je oglejska veroizpoved razsirila na vse ob-
mocje oglejskega misijona in pozneje na podroéje celotne oglejske metro-
politanske cerkve. V tem smislu je Rufinov spis vir ne le za poznavanje
kr§¢anske dogme in njenega razumevanja v samem Ogleju, temveé tudi
npr. v Istri in v Emoni ter skoraj gotovo v vsem vzhodnoalpskem prostoru.

20 TYRANNIUS RUFINUS, Expositio symboli, ed. M.SIMONETTI, CCSL 20,
1961, 125—182; komentirani izdaji: RUFINUS, A Commentary on the Apostles’ Creed,
translated and annotated by J. N.D.KELLY, London 1955; RUFINO, Spiegazione del
credo, Traduzione introduzione e note a cura di M. SIMONETTI, Roma 1978. Nekaj
pomembnejsih $tudij o oglejski veroizpovedi: DE RUBEIS, MEA, 67—72; IDEM, Dis-
sertationes, 10—22; F. KATTENBUSCH, Das apostolische Symbol 1, Leipzig 1894, 102 ss.;
F. X. MURPHY, o.c. (kot v op.208), 179—185; G.BIASUTTI, Otto righe, 27 ss. (te-
meljna_studija); J. N. D. KELLY, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, Berlin 1971 (nem.
izd.), 172 s. in passim; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 47—54.

230 RUFINUS, Expositio symboli 3 (cit. ed., 136, v. 15—17): »Nos tamen illum
ordinem sequemur, quem in Aquileiensi ecclesia per lavacri gratiam suscepimus.« Gl. tudi
J. N. D. KELLY, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, 20 ss. Ker sta bila zakramenta krsta
in evharistije tajna, neposve¢enim nedostopna (disciplina arcani), formul veroizpovedi,
ki so jih ob teh priloZnostih izgovarjali, niso zapisovali. Tudi zaradi tega so zapisi teh
obrazcev dosti poznej§i od &asa njihovega nastanka (gl. J. N. D. KELLY, o.c., 167 ss.).

= Expositio 2 (p. 134 s.): »Tradunt maiores nostri ... Discessuri itagne (sc. apo-
stoli) ab invicem . .. (sledi legenda o apostolskem nastanku veroizpovedi, gl. F. KATTEN-
BUSCH, o. c., II, 1900, 4—7; J. N. D. KELLY, Altchristl. Glaubensbek., 9—14). Na odsev
te legende naletimo tudi v (A) varianti legende o sv. Mohorju (gl. op.40). Da se izraz
»maiores nostri« res nana$a v prvi vrsti na oglejske kristjane in da je tako izrodilo Zivelo
v oglejski cerkvi, dokazuje praznovanje Divisio XII apostolorum v liturgiji oglejske cerkve
(G.BIASUTTI, Il »Proprium sanctorums, 38; 46 (15.julij), in pa dejstvo, da se tudi
v drugih zvezah izrazi nos, noster, maiores (nostri) nanaSajo v prvi vrsti na oglejsko
cerkveno skupnost (gl. cit. v op. 233; DE RUBEIS, Dissertationes, 22 s.).

22 Expositio 1 (p. 133, v. 1—15). Ceprav Lavrencija, ki ga apostrofira kot »fidelis-
sime papa Laurenti«, ne moremo identificirati, kaze dejstvo, da mu je posvetil komentar
oglejske veroizpovedi, da gre za $kofa na obmodju oglejske metropolitanske cerkve, kjer
so to veroizpoved uporabljali. Po Rufinovem skromnem mnenju o svojem delu naj bi
namre¢ komentar sluzil zaletnikom v veri (»ad parvulorum in Christo et incipientium
librentur auditums; 1. c., v. 14 s.). Po Fontaninijevi sugestiji iz 18. stoletja vedina razisko-
valcev meni, da gre za $kofa v Rufinovem rojstnem mestu Konkordiji (gl. F. KATTEN-
BUSCH, o.c., I, 103; G.BIASUTTI, Otto righe, 30 s.; P.ZOVATTO, Le origini del
cristianesimo a Concordia, Udine 1975, 59 ss.).

92



Zaradi tega bomo nekaterim zgodovinsko bolj zanimivim vidikom oglejske
veroizpovedi posvetili ve¢ prostora.

Ogeljska veroizpoved tako kot vse ostale zahodne veroizpovedi izhaja
iz stare rimske veroizpovedi, od katere se je odcepila nekako v prvi
polovici 3. stoletja.**® Zaradi tako zgodnjega samostojnega razvoja vse-
buje nekatere posebnosti in dodatke, na osnovi katerih se razlikuje od
rimske, ostalih zahodnih in od vecine vzhodnih veroizpovedi, s katerimi
jo primerja Rufin. Ravno te razlike so klju¢nega pomena za poznavanje
specificnosti zgodnjega oglejskega kricanstva. Besedilo veroizpovedi je
v dobesednem prevodu sledede:**

Verujem v vsemogocnem Bogu Ocetu nevidnem in netrpecem.
In v Jezusu Kristusu, edinem njegovem Sinu, nasem Gospodu,
ki je bil rojen od Svetega Duha iz device Marije,

(ki je) krizan pod Poncijem Pilatom in pokopan odsel v podzemlje,
tretjega dne vstal,

odsel v nebesa,

(ki) sedi na Ocetovi desni;

od tod bo prisel sodit zive in mrtve.

In v Svetem Duhu.

(V) sveto Cerkev,

(v) odpuscanje grehov,

(v) vstajenje tega mesa.

j—
= O NN oy U

1

ey

233 Na sam izvor oglejske veroizpovedi kaZe posredno sam Rufin, ko poudarja njeno
v bistvu popolno ujemne z rimsko veroizpovedjo; Apologia ad Anastasium 4 (cit. ed.,
26, v. 10—13): »Haec nobis de resurrectione tradita sunt ab bis, a quibus sanctum bap-
tisma in Aquileiensi ecclesia consecuti sumus, quae puto ipsa esse quae etiam apostolica
sedes tradere soleat et docere.« Prim, citat v op. 200. Casa odcepitve oz. zaletkov samo-
stojnega razvoja oglejske veroizpovedi se ne da doloditi. J.N.D.KELLY, Altchristl.
Glaubensbek., 180, ocenjuje za zahodne »provincialne« formule, da je do tega razvoja
prislo »pri zelo optimistiéni oceni ne veliko pred drugo generacijo 3. stoletja«. Tudi
M. SIMONETTI, Spiegazione, 17, postavlja zaletke zahodnih veroizpovedi v prvo po-
lovico 3. stoletja. Z ozirom na to, da vsebuje oglejska formula poleg formule Niketa iz
Remezijane z mezijsko-dacijskega podrodja najve¢ odklonov od rimske formule, bi
mogli zacetke tega razvoja z veliko mero verjetnosti postaviti v prvo polovico 3. stoletja.
4 Credo in Deo Patre omnipotente invisibile et inpassibile.

Et in Jesu Christo, unico Filio eius, Domino nostro.
Qui natus est de Spiritu Sancto ex Maria virgine,
crucifixus sub Pontio Pilato et sepultus descendit in inferna,
tertia die resurrexit,
ascendit in caelos,
sedet ad dexteram Patris:
inde venturus judicare vivos et mortuos.
Et in Spiritu Sancto.

10 Sanctam Ecclesiam,

11 remissionem peccatorum,

12 huius carnis resurrectionem.
Gl. RUFINUS, Expositio, 4; 6; 8; 12; 27; 29; 33; 34; G. BIASUTTI, Otto righe, 29 s.

IR I NPT

93



Dve posebnosti v formulaciji oglejske veroizpovedi, ki jima Rufin
za razliko od dodatkov ne posvela izérpnejSega komentarja, nam e do
danes nista jasni. Prva posebnost je uporaba ablativa oz. lokativa namesto
akuzativa po uvodni formuli »verujem v«, nanadajoci se na vse tri bozje
osebe (v. 1,2,9). Ta raba je brez dvoma izjemna. Tukaj naletimo nanjo
prvikrat, pozneje pa jo sre¢amo le pri posameznih &lenih veroizpovedi,
nikdar ve¢ ne za celotno sv. Trojico.®® Gotovo tak nadin formuliranja
ni sluéajen. Po Rufinovi razlagi gre za namen, sprico tozilni$ke rabe brez
predloga v zadnjih treh élenih (v. 10, 11, 12), poudariti razliko med delom
veroizpovedi, ki se nanasa na Boga, in zadnjim delom, ki se nanasa na
¢loveske zadeve.® V tem primeru bi bila formulacija, z vpadljivim razli-
kovanjem med 9. in 10. ¢lenom, lahko naperjena proti makedonijanski
hereziji,®” dasi je po ¢asu nastanka nedvomno starej$a od te herezije. Ne
smemo povsem izkljuditi moznosti, da gre morda za »aleksandrijski«
element v veroizpovedi, saj sretamo tako konstrukcijo v Markovem
evangeliju (1, 15),% vendar je v celoti gledano bolj znacilna za Janezovo
teologijo.*?

Druga posebnost, stava prilastka »unicus« pred »filius« in ne za njim,
med »filius« in »dominus«, z jasno tendenco, poudariti, da se prilastek
nanas$a na Sina in ne na Gospoda, dogmati¢no ni raz¢is¢ena.?*® Na tako
stavo naletimo samo v Janezovih spisih in je ena od znadilnosti Janezove
teologije.2®* V formulah veroizpovedi pa je prav redko zastopana.?*

235 Na konstrukcijo credo z abl. naletimo pri Rufinovem sodobniku Viktriciju iz
Rotomaga v Galiji, vendar le za ¢l. 9 (A. HAHN, Bibliothek der Symbole und Glaubens-
regeln der alten Kirche, Breslau 18973, 60 (70)), v oglejski (?) veroizpovedi Venancija
Fortunata iz zadnje tretjine 6. stoletja, vendar le za ¢l. 9 (A. HAHN, 38 (46); gl. F. KAT-
TENBUSCH, o.c., 1I, 482 op. 13), v veroizpovedi Martina iz Brage, doma iz Panonije,
vendar le za ¢l.2 (A.HAHN, 54 (65 s.)), v veroizpovedi, ki nam jo sporofa Codex
Laudianus iz 6/7. stoletja, morda rimskega izvora, za ¢l. 2, 9, 10, 11 (!) (A. HAHN, 20
(25 s.)) in v veroizpovedi, znani iz bernskega rokopisa iz 7/8. stoletja, ki je bila v rabi na
juznem nemskem podrodju, za &l. 1 (?), 9 in 10 (A. HAHN, 90 (95)).

236 RUFINUS, Expositio, 34 (p. 169, s., v. 1—16): »... Hac itaque praepositionis
syllaba creator a creaturis secernitur et divina separantur ab humanis.« Prim. DE RU-
BEIS, Dissertationes, 16 s.; F. KATTENBUSCH, o. c., II, 481.

=7 F, KATTENBUSCH, o.c., II, 481 s.; §ibko oporo za tako domnevo daje sam
Rufin, ki v herezioloskem ekskurzu ofiba makedonijansko herezijo, ne da bi jo posebej
imenoval; Expositio symboli 37 (p. 173, v. 39 ss.): »Concilium vanitatis est quod illi
agunt, qui Filium quidem de substantia Patris fatentur, Sanctum vero Spiritum separant
et secernunt . . .«

28 G. BIASUTTI, Otto righe, 34 ss.

289 Gl. G.KITTEL-G. FRIEDRICH, Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testa-
ment VI, Stuttgart 1959, 224,

240 Rufin, ki obSirno razlaga smisel prilastka »unicus« (Expositio 6; p. 142, v. 23 ss.),
ne vidi v njegovi stavi pred »filius« nobenega posebnega pomena ali izjemnosti; Exposi-
tio, 7 (p. 14, v. 46 ss.): »Hic est ergo lesus Christus unicus Filius Dei, qui est et Dominus
noster. Unicus et ad Filium referri et ad Dominum potest. Unus enim est vere Filius et
unus vere Dominus lesus Christus.«

1 F, KATTENBUSCH, o.c., II, 584; gl. $¢ G.KITTEL-G. FRIEDRICH, o.c. IV,

94



Za obe posebnosti oglejske veroizpovedi moremo redi, da sta gotovo
zelo stari, da verjetno nista prisli v oglejsko veroizpoved iz rimske vero-
izpovedi, in da nista slucajni, pogojeni z oglejskim »sermo rusticus« ali
z rokopisnim izroc¢ilom, temve¢ imata svojo dogmati¢no vsebino, ki nam
zaenkrat $e ni jasna.

Medtem ko ostajata tidve posebnosti oglejske veroizpovedi $e naprej
uganka, pa nam dodatki v veroizpovedi, ki so nastali po izrecni Rufinovi
omembi v oglejski cerkvi (kakor tudi v drugih cerkvah) »zaradi nekaterih
heretikov«,**® odkrivajo pot k poznavanju znaéilnosti najbolj zgodnjih
obdobij oglejskega kr$¢anstva. Tem dodatkom je bilo posvedenih ved
analiz.*

Prvi dodatek, oznaka Boga Oceta s pridevkom »invisibilis et impassi-
bilis«, je po Rufinovi pripovedi nastal zaradi boja proti patripasijanski
hereziji, kakor so to hereti¢no gibanje s konca 2. stoletja in v zacetku
3. stolegja imenovali v Ogleju in drugod na Zahodu.** Dodatek v taki
obliki kot varstvo pred herezijo dogmati¢no najbolj ustreza prvotnemu
patripasijanstyvu (ca. 140—190), pred nastopom Prakseja in Sabelija, ki
sta omilila patripasijansko doktrino.?*® Ce upo$tevamo dejstvo, da vse
znane veroizpovedi, ki so protipatripasijansko formulirane, vsebujejo doda-
tek v ravno taksni obliki, spet druge pa anatematizirajo Sabelija,*" je prav

1942, 747; Computer — Konkordanz zum Novum Testamentum Graece, Berlin—New
York 1980, p. 1275.

22 F. KATTENBUSCH, o. c., II, 589, navaja kot edino analogijo Ps. Krizostomovo
veroizpoved z izvorom v Neaplju, domnevno iz prve polovice 6. stoletja (A. HAHN, 41
(50). Dejansko je analogij precej ve¢. Na tako stavo pridevka wnicus (unigenitus oz.
povoyeviic) naletimo v zelo starih formulah koptske cerkve (F. KATTENBUSCH, o.c.,
1, 320; A. HAHN, 140 (158)), etiopske cerkve (A. HAHN, 141 (159)), v sinodalnih formu-
lah iz ¢asa arijanskih bojev: v formuli sinode v Plovdivu 1. 343 (A. HAHN, 158 (190)),
3. sinode v Antiohiji leta 345 (A.HAHN, 159 (192)), 1. sinode v Sirmiju leta 351
(A. HAHN, 160 (196)), 2. sinode v Sirmiju leta 357 (A. HAHN, 161 (200)), pri Vulfili
(A. HAHN, 198 (271)), na galskem podro¢ju (A. HAHN, 189 (258 s.); 59 (69); 107 (113))
in v visokem srednjem veku na nemskem podrodju (A. HAHN, 108 (11), 115 (120), 116
(122), 117 (122)). Unicus oz. unigenitus pred filius, pri &emer ne sledi ¢len »dominus«,
najdemo tudi v oglejski (?) veroizpovedi, ki nam jo posreduje Venancij Fortunat
(A. HAHN, 38 (45)), v formuli 4. sinode v Sirmiju leta 359 (A. HAHN, 163 (204)), sinode
v Riminiju leta 359 (A. HAHN, 166 (208)), pri masiljskem duhovniku Leporiju z zacetka
5. stoletja (A. HAHN, 214 (299)).

3 Expositio, 3 (p. 136, v. 5—15): »... In ceteris autem locis, quantum intellegi
datur, propter nonnullos haereticos addita quaedam videntur, per quae novellae doctri-
nae sensus crederetur excludi.«

24 DE RUBEIS, MEA, 68 ss.; IDEM, Dissertationes, 13 ss.; G.BIASUTTI, Otto
righe, 37 ss.; G. CUSCITO, Crist. ant., 47 ss.

25 RUFINUS, Expositio, 5 (p.140s., v.30ss.); analizo tega Rufinovega porocila
daje G. BIASUTTI, Otto righe, 53 ss. O patripasijanski hereziji gl. pogl. IV, op. 232.

6 G, BIASUTTI, Otto righe, 57 s.

27 Oditno je postal Sabelij v Rufinovem (asu sinonim za vse vrste patripasijanstva.
Protipatripasijansko je formuliranih ve¢ veroizpovedi, bodisi da vsebujejo karakteristicne
dodatke (A. HAHN, 134 (149), 161 (201), 239(352)), bodisi da anatematizirajo Sabelija

95



tako mozno, da je dodatek nastal po letu 190, verjetno pa pred letom 217,
ko je bila herezija obsojena in je na Zahodu zalela zamirati. Ta dodatek
nam ne samo pomaga datirati nastanek oglejske veroizpovedi, temvec
nam osvetljuje oglejsko cerkveno skupnost v dobi okrog leta 200, v
kateri je prislo do doktrinarnih sporov, do konflikta med privrzenci
patripasijanske herezije in med ortodoksno vecino, ki se je pred heretiki
zavarovala na najbolj uéinkovit naédin, s protihereti¢nim dodatkom v
krstni veroizpovedi. Na polemiko s patripasijanstvom naletimo tudi pri
cerkvenem ocetu Kromaciju.*® Kdo so bili nosilci in razsirjevalci herezije
v Ogleju? Domnevati moremo, da sta doktrina in duh te herezije s tenden-
co po striktnem monoteizmu ustrezala judovsko-kri¢anskemu prebivalstvu.
Zvez z aleksandrijskim judovskim kr$Canstvom v tem oziru ne moremo
dokazati, so pa prav mozne ali celo verjetne.**® Verjetno iz Ogleja, morda
celo iz svojega izhodis¢a v Mali Aziji, se je razdirila herezija med prve
krs¢anske skupnosti v Panoniji, tako verjetno v Sirmij,®° $e verjetneje
pa v zgodnjo petovionsko kri¢ansko skupnost, kakor moremo sklepati iz
Viktorinovih polemi¢nih bodic proti tej hereziji.*** Medtem ko moremo
imenovati pridevek »inpassibilis« v ozjem smislu protipatripasijanskega,
pa je imel pridevek »invisibilis« $ir$§i pomen v trinitari¢nih predstavah,
kakor je razvidno med drugim tudi iz Rufinovega polemi¢nega spisa
proti Hijeronimu.** Navzocnost te predstave v oglejski veroizpovedi kaze
na sorodnost zgodnje oglejske teologije s teologijo aleksandrijske $ole.?*

(A. HAHN, 155 (187), 173 (219), 176 (230), 181 (241), 186 (256), 199 (272), 217 (308)),
bodisi da poudarjajo, da je Kristus »impassibilis« z ozirom na svojo boZansko naravo,
ki mu je skupna z Ocetom (A. HAHN, 178 (233), 209 (290), 214 (300), 224 (325), 229
(335), 238 (350), 240 (354)).

28 Tractatus, 354 (edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 370, v. 73 s.):
»... lupus est Sabellius, qui unitatem Patris ac Filii in unione concludit, ipsum sibi
Patrem asserens esse qui Filius est, quia ipsum Patrem natum ex virgine, Filium esse
coepisse, mente sacrilega profitetur.«

20 G, BIASUTTI, Otto righe, 58 s.

230 Na odsev boja proti patripasijanstvu naletimo v formuli veroizpovedi 2. sinode
v Sirmiju leta 357 (A. HAHN, 161 (201): »... Patrem ... invisibilem esse ... impassibi-
lem esse...<). V takem duhu razlaga dodatek tudi NICETAS de Remesiana, Instructio
ad competentes 5,1, 8§ (ed. K. GAMBER, Textus patristici et liturgici 1, Regensburg 1964,
104). Ne moremo izkljuditi moznosti, da je protipatripasijanska formula v sirmijski vero-
izpovedi odraz boja proti Fotinovi hereziji, ki je vsebovala glavne ideje patripasijanstva.

%t Gl pogl. 1V, 8.

%2 Apologia contra Hieronymum 1,18 s. (cit. ed., 51 s.).

233 G, C. MENIS, La cultura teologica, 478 s., z napaéno trditvijo, da se dodatek
»invisibilis« nahaja samo Se v nekaterih afri$kih veroizpovedih. Na dodatek naletimo
poleg v treh veroizpovedih afrike cerkve v 3. in 6. stoletju (A. HAHN, 47 (58), 48 (60),
49 (61)) %e v formuli kapadokijske cerkve, kakor nam jo sporoca arijanski milanski
skof Avksencij (A. HAHN, 134 (149)), v arijanski veroizpovedi gotskega $kofa Vulfila
(A. HAHN, 198 (271)), v Ps. Hijeronimovi veroizpovedi iz 7. stol. in v ved veroizpovedih
na galskem podrodju (v teh se »invisibilis« nanasa na celo sv. Trojico; A. HAHN, 239
(351), 240 (353), 241 (355), 243 (357), 244 (357)) in v veroizpovedi stare irske cerkve
(A. HAHN, 76 (83)).

96



Tezje je doloditi pomen, smisel in ¢as nastanka dodatka »descendit
in inferna«, za katerega Rufin ne povsem po pravici pravi, da ga ne
vsebujejo niti rimska niti vzhodne veroizpovedi.*®* Resni¢no naletimo na
ta dodatek med katoliskimi veroizpovedmi med prvimi v oglejski cerkvi.
Pred tem najdemo ta dodatek v veroizpovedih treh sinod v dobi arijanske
krize, 4. sinode v Sirmiju (359), sinode v traski Niki (359) in sinode v
Konstantinoplu (360),>* v predkonstantinski dobi pa samo na Vzhodu,
v nekaterih najstarejsih veroizpovedih egiptovske cerkve, pozneje na
Vzhodu pa v perzijski in armenski cerkvi.>® Smisel dodatka nam iz Rufi-
novega komentarja ni povsem jasen in verjetno ni bil povsem jasen niti
samemu avtorju. Rufin namre¢ na ve¢ mestih v komentarju posredno za-
vrata svojo misel, da dodatek pomeni isto kot »sepultus«.®? Gre za
predstavo, opirajo¢o se na ve¢ mest iz Nove zaveze, da je Kristus po
smrti na krizu od$el za tri dni v podzemlje, kjer je resil pravi¢nike iz
je¢e smrti.>® Predstava, ki vna$a pojem pekla v kr$¢ansko miselnost in

%4 Expositio, 16 (p. 152 s): »Sciendum sane est quod in ecclesiae Romanae Symbolo
non habet additum: ’descendit in inferna’: sed neque in Orientis ecclesiis habetur hic
sermo: vis tamen verbi eadem videtur esse et in eo quod sepultus dicitur.«

255 A, HAHN, 163 (204), 164 (206), 167 (209). F. KATTENBUSCH, o. c., I, 398 op. 2
je menil, da se je v sirmijsko veroizpoved razsirila iz oglejske cerkve (gl. op.27), iz
sirmijske pa je v nespremenjeni obliki preila v ostali dve veroizpovedi (IDEM, o.c., II,
896). Gl. tudi H. QUILLIET, Descente de Jésus aux enfers, DTC 4/1, 1924, 569; ]. N.
D. KELLY, Altchristl. Glaubensbekenntnisse, 371—377.

256 F, KATTENBUSCH, o.c., I, 320 ss. (gre za eno najstarejSih veroizpovedi, ki je
bila v rabi v aleksandrijski cerkvi (!)); A. HAHN, 139 (157); v obeh primerih se ne
omenja pekel, pa¢ pa, v nem. prevodu iz koptiéine, da je Kristus »befreit hat die Ge-
fesselten«. Bolj slikovito opisuje Kristusovo dejanje »Missale Alexandrinum St. Marci«:
matnong Tov ddvatov xal Tov @dnv oxvielsag (A. HAHN, 140 (158 op. 491). V ar-
menski veroizpovedi, ki je poznejSega nastanka, se izrecno omenja odhod v pekel in
obojna misija, namre¢ Sirjenje evangelija in osvoboditev du$ (A. HAHN, 138 (156)).
Primere iz sirske in perzijske cerkve navaja J. N.D.KELLY, o.c., 372 s. Izkljulena je
moznost, da bi se v te veroizpovedi razsiril dodatek iz oglejske ali katere druge zapadne
cerkve, pa¢ pa je na Zahod prodrl pod vzhodnim vplivom.

257 Gl op. 254; F. KATTENBUSCH, o. c., I, 900.

2368 Mt 12,40; Rimlj 10,7; 1 Pet 3,18—20; 4,6. Predstavo o spustu v Schéol in odre-
Sitvi du$ sre¢amo na ve¢ mestih v Stari zavezi (mesta navaja H. QUILLIET, o. c., 575 s.).
RUFINUS, Expositio, 12 (p. 12 prim. pogl. 1V, op.237); 14 (151 s.): »... ita et is qui
habebat mortis imperium, rapuit quidem in mortem corpus lesu, non sentiens in eo
hamum divinitatis inclusum; sed ubi devoravit, haesit ipse continuo, et diruptis inferni
claustris, velut de profundo extractus trabitur, ut esca ceteris fiat...«; 15 (p.152):
»Christus . .. divina natura in mortem descendit, non ut lege mortalium detineretur a
morte, sed ut per se resurrecturis ianuas mortis aperiret. Velut si quis rex pergat ad
carcererm .. .«<; 27 (161 s.): »Si tibi paulo ante non putabatur esse possibile usque ad
mortem venisse immortalem, aspice nunc, quia qui devicta morte resurrexisse dicitur,
non potest esse mortalis ... eousque ille miserando descendit, usquequo tu peccando
deiectus es ... Redit ergo victor a mortuis, inferni secum spolia trabens. Eduxit enim eos
qui tenebantur a morte.«; 28 (163): »Sicut homo enim erat, quia descenderat in in-
fernum; sed inter mortuos liber erat, quia a morte teneri non poterat.« O teoloski vsebini
predstave gl. F. KATTENBUSCH, o. c., II, 912; J. N. D. KELLY, o. c., 373 ss.

Acta ecclesiastia 8 97



nato v samo veroizpoved, je bila ziva pri cerkvenih oletih od najzgodnejse
dobe dalje, a je dokaj pozno postala sestavni del veroizpovedi. Izvor tega
dodatka v oglejski veroizpovedi nam ni poznan. Predstavo samo resda
najprej sre¢amo v veroizpovedih egipcanske cerkve, vendar je v znadilni
obliki in z znadilnim poudarkom najstarej$a prav v oglejski veroizpovedi.
V taki obliki je skoraj gotovo oglejskega izvora.® Iz oglejske cerkve se
je v zgodnji dobi, morda Ze pred sredino 4. stoletja, razdirila na oglejsko
vzhodno vplivho obmodje,®® na panonijsko (sirmijsko) podrodje, v S. sto-
letju pa iz istega srediS¢a na galsko cerkev.*® Z juznogalskega podrocja se
je kot sestavni del recipirane »apostolske vere« razsirila na vse ostale
zapadne cerkve: na celotno galsko, hispansko, pozneje na irsko-britansko,
nemsko in rimsko ter italsko, tako da je na Zahodu ne moremo z zaneslji-
vostjo ugotoviti samo v Afriki.*** Smisel dodatka ni povsem jasen. Cerkveni
ocetje so izoblikovali dvojno razlago predstave o pomenu Kristusove poti
v podzemlje. Po prvi naj bi Kristus med tem poslanstvom le pridigal in
krsceval, torej naj bi $lo za neke vrste misijon med mrtvimi. Tako raz-
lago so zastopali npr. apokrifni Petrov evangelij, Ignacij Antiohijski,
Justin, Hermas, Irenej, Klement Aleksandrijski, Tertulijan in Origen.2%
Po drugi razlagi pa naj bi Kristusova pot pomenila popoln triumf nad

258 Qglejski izvor formule zagovarjata G.BIASUTTI, Otto righe, 37 ss. in G. CU-
SCITO, Cristianesimo antico, 50 ss.

200 To nam dokazuje tako imenovana »fides Hieronymi«, zapisana verjetno pred
letom 377, z izvorom na podro&ju Hijeronimovega rojstnega kraja Stridona (?), s
formulacijo »descendit ad inferna, calcavit aculewm mortis«<. Gl. G. MORIN, Un symbole
inédit attribué a saint Jéréme, Revue Bénédictine 21, 1904, 1—9 (zlasti 3, v. 10; 5s. in 8);
PL Suppl. I, 515—516; J. N. D. KELLY, o. c., 405.

Manj trden dokaz nam posreduje zapis formule veroizpovedi s tem dodatkom v
legendi o mudeni$tvu sv. Donata, ki se je rodil in prezivel mladost v Istri (!), deloval
nato v Ogleju (!), Saloni in Egiptu, kjer je umrl mudeniske smrti v asu preganjanja
kristjanov pod cesarjem Licinijem. Po legendi, napisani po vsej verjetnosti v Dalmaciji,
naj bi Donat v Saloni pred cesarjem Dioklecijanom izpovedal vero s tem dodatkom
(Exelvov ele Tdv &8nv xateinhvidévar) (Acta s. Donati 9; AA SS Mai V, 1866, 149 E).

261 F, KATTENBUSCH, o.c., II, 898 s.; H. QUILLIET, o. c., 570 s.

262 Dodatek najdemo v nekaterih poznih veroizpovedih rimske cerkve, po recepciji
»apostolske vere« v Rimu, od 9. do 16.stoletja (A. HAHN, 25—30 (30—34); ]J.N.
D. KELLY, o. c., 418 ss.), italskih cerkva (A. HAHN, 38 (46; oglejska (?) formula Venan-
cija Fortunata), 41 (50), 42 (52)), veckrat v Spanski cerkvi (A. HAHN, 54—56 (66—67),
179 (236)), Se bolj pogosto pa v galski cerkvi (A. HAHN, 62 (72), 65—67 (74—78), 71
(81), 73—75 (82—83), 150 (177), 240 (354)), brez izjem v irski, $kotski in anglosaki ter
skandinavski cerkvi v srednjem veku (A. HAHN, 76—89 (84—94), 120—121 (125 s.)),
z malo izjemami v nemskih cerkvah (A. HAHN, 90 (95), 92—112 (97—118), 114 (119),
116—117 (122—123), 119 (124), 246 (363)).

Edini, vendar ne povsem zanesljiv dokaz za njeno navzoénost v formulah afriske
cerkve, nam posreduje tako imenovana Ps. Atanazijeva veroizpoved, katere avtor naj
bi bil Vigilij iz Tapsa s konca 5. stol. (A. HAHN, 46 (57); F. KATTENBUSCH, o.c., I,
147).

203 Vsa ustrezna mesta navaja H. QUILLIET, o.c., 578—581; gl. tudi ]J. N.D. KEL-
LY, o.c., 374.

98



podzemljem in njegovim gospodarjem, smrtjo oz. hudiéem. Ta zmaga
naj bi omogodila odreSitev vsega clove$tva. Tako razlago najdemo pri
Melitonu iz Sard, v apokrifnem Nikodemovem evangeliju, med zahodnimi
pisci najprej pri Ciprijanu, nato pri Viktorinu Ptujskem, med oglejskimi
pisci pri Kromaciju, med deli z oglejskega obmodéja v latinskem prevodu
egiptovskega cerkvenega reda,** zlast pa je to razlago zagovarjal Rufin,
kateremu pomeni zmaga nad podzemljem (zelo verjetno v pomenu pekla)
pogoj za akt vstajenja.*®® Prav tako je nejasen motiv, zaradi katerega je
bil uveden ta dodatek v veroizpoved. Gotovo ne gre le za uvajanje pojma
pekla ali za poudarjanje Kristusove misije, kakor trdijo v bistvu v nasprotju
z Rufinom, ki izvaja vse dodatke iz borbe proti herezijam, nekateri so-
dobni raziskovalci.?®® Mislim, da gre bolj verjetno za doloceno proti-
hereti¢no ost, ki se je pozneje pozabila, kar dokazuje Ze Rufinovo enadenje
izraza z izrazom »sepultus«. Ze samo Rufinovo nepoznavanje vsebine in
pomena tega dodatka kaZe, da ne gre za novejsi dodatek k formuli, temveé
za zelo starega, segajofega v same zaletke samostojnega razvoja oglejske
formule. V 4. stoletju so cerkveni ocetje to predstavo uporabljali kot
izhodié¢e v boju proti arijanizmu in apolinarizmu.?®? Ker je oglejska
veroizpoved starejSega nastanka, pridejo v postev starejSe herezije, in
sicer tiste, ki so skuSale okrniti bozansko naravo Kristusove osebe in
njenega poslanstva v smislu odresitve clovestva: doketizem,*® verjetneje
pa gnosticizem ali manihejstvo.?*® V duhu te predstave bi bilo mozno,
da je dodatek prisel v oglejsko veroizpoved z Vzhoda (Egipta ali Sirije), in
da je v oglejski cerkvi dobil poudarek na Kristusovem dejanju odresitve
¢lovestva. Predstava o peklu in Kristusovem prihodu vanj, o zmagi nad

264 Vsa ustrezna mesta navaja H, QUILLIET, o.c., 581 s.; prim. J. N.D.KELLY,
0.c., 375. O Viktorinu in Kromaciju kot zastopnikih take predstave gl. pogl. IV, op. 237.

265 J, N. D. KELLY, o. c., 375; gl. op. 269 (spodaj) in pogl. IV, op. 237.

26¢ H. QUILLIET, o. c., 571; G.BIASUTTI, Otto righe, 39; G. CUSCITO, Cristiane-
simo antico, 51 (zadnja dva izhajata iz napaéne predpostavke, da se dodatek nahaja samo
v oglejski veroizpovedi in da ni znana nobena herezija, ki bi zadevala samo oglejsko
cerkev).

267 H, QUILLIET, o.c., 582; 585 s.; da je ta dodatek v oglejski veroizpovedi na-
perjen proti tema dvema herezijama, je domneval Ze DE RUBEIS MEA, 70; prim. ]J. N.
D.KELLY, o.c., 375 s.

268 F, KATTENBUSCH, o.c., II, 901; J. N. D. KELLY, o. c., 376, smatra, da se do-
datek lahko nanasa samo na to herezijo.

260 Dodatek lahko razumemo predvsem kot polemiko s tistimi heretiki, ki so zavracali
akt vstajenja. V tem smislu ga razlaga tudi RUFINUS, Expositio, 15 (p. 152): »...divina
natura in mortem descendit, non ut lege mortalium detineretur a morte, sed ut per se
resurrecturis ianuam mortis aperiret.«; 28 (p. 163): »Haec autem ex persona eorum dicit,
qui cum ipso die tertia resurgentes, de morte revocaniur ad vitam...<; 46 (181):
»...quae utilitas divini ad inferna descensus; quid resurrectionis gloria et animarum de
infernis revocata captivitas.« Taki heretiki so bili gnostiki in manihejci; Expositio, 37
(p. 172): »Concilium vanitatis est quod Manichaeus docet . .. resurrectionem carnis no-
strae negat.«; 39 (p.175): »Nam Valentinus resurrectionem carnis omnimodis negat, et
Manes, sicut supra ostendimus.«

L 99



smrtjo ter reditvi tamkaj zaprtih du$ praviénikov, je bila trdno zasidrana
v oglejski cerkvi?™ Ze zgodaj je bila Ziva tudi na vzhodnem oglejskem
vplivnem obmodju, saj naletimo nanjo pri Viktorinu Ptujskem in v tako
imenovani Hijeronimovi veroizpovedi, domnevno z mejnega obmod&ja med
Italijo, Dalmacijo in Panonijo.*™

Tretji dodatek v oglejski veroizpovedi, genetiv kazalnega zaimka
»huius« pred izrazom »carnis resurrectioneme, je razlozil Rufin kot
posebno znacilnost in skrivnost oglejske cerkve v komentarju k vero-
izpovedi in Se v dveh ohranjenih spisih.?? O¢itno je bila ta posebnost
oglejske verizpovedi najbolj opazna in najbolj znadilna. Poudarek na veri
v vstajanje vsakega posameznika, izre¢en z zaimkom »tega« v trenutku,
ko se je vernik z znamenjem kriza dotaknil svojega cela, je resni¢no
posebnost oglejske cerkve, ni pa unikum v krSéanskem svetu, saj
naletimo na ta dodatek na prehodu iz 4. v 5. stoletje v akvitanski
cerkvi®™ in pri Niketu iz Remezijane,””* pozneje pa v mozarabski liturgiji
ter po smislu, ne pa po nacinu formuliranja, v veroizpovedih nekaterih

270 Taka naj bi bila teolo$ka izpoved Jonove zgodbe, ki je upodobljena na mo-
zaikih juine dvorane Teodorove bazilike (G.C. MENIS, La cultura teologica, 505 s.).
Zlasti pa je ta predstava navzoca pri oglejskih cerkvenih ocetih. Pri Rufinu (poleg v
op. 258 navedenih mest iz komentarja k veroizpovedi $e v spisu De benedictionibus pa-
triarcharum 1,6 (p.39ss.)) in zlasti pri Kromaciju (Sermo 16; 17,2, 24,5; CCSL 9 A,
1974, 72 ss.; 76; 111); gl. D. CORGNALI, Il mistero pasquale in Cromazio d’Aquileia,
Udine 1979, 139ss.; G. TRETEL, Mysterium e sacramentum in s. Cromazio, Trieste
1979, 141ss.). Na to predstavo naletimo tudi pri cerkvenih oletih, ki so izhajali z
oglejskega obmodja, tako pri Hijeronimu (vsa mesta navaja H. QUILLIET, o.c., 601)
in pri Venanciju Fortunatu (A. HAHN, 38 (46); F. KATTENBUSCH, o.c, I, 130s.).
Pozneje je na oglejskem podrodju ne sretamo ved. Tako sta npr. formula vero-
izpovedi sinode v Cedadu (796/7) v ¢&asu patriatha Pavlina 1. (gl. Concilium
Foroiuliense, ed. A. WERMINGNOFF, MGH Leges I1I/2, 1906, 187) in formula
iz ¢asa patriarha Lupa (I. ali IL; sreda 9. ali sreda 10. stol.), ki naj bi izvirala iz 6. stol.(!)
(A. HAHN, 37 (43s.); DE RUBEIS, Dissertationes, 18 ss.; F. KATTENBUSCH, o.c., I,
107 ss.), brez tega znadilnega »oglejskega« dodatka. DE RUBEIS, o.c., 22 sodi, da je
oglejska cerkev ze v zacetku 6. stol. sprejela rimsko formulo in s tem opustila svoje
lokalne znaéilnosti.

211 O tej predstavi pri Viktorinu Ptujskem gl. pogl. IV, op. 237. O tako imenovani
»fides Hieronymi« in o veroizpovedi muéenca Donata gl. op. 260.

22 Expositio, 41 (p. 177, v.17 ss.); 43 (p. 179, v.1ss.); Apologia ad Anastasium, 4
(p. 26); Apologia contra Hieronymum 1,5 (p.40; posebnost se oznacuje kot »singulare et
praecipuum ecclesiae nostrae mysteriume«). Dodatek v taki obliki navaja tudi CHRO-
MATIUS, Tractatus, 41,8 (cit. ed., 396).

213 A, HAHN, 59 (70).

274 Ne da bi se spuséali v problematiko osebnosti cerkvenega pisca Niketa (gl. na-
zadnje Y.M.DUVAL, Niceta d’Aquilée. Histoire, legende et conjectures anciennes,
AAAd 17, 1980, 161—206), je treba poudariti, da je A. HAHN, 40 (49) po pravici pripisal
njegovi veroizpovedi sklepno formulo »huius carnis resurrectionem« (De symbolo 10—11,
ed. A. E. BURN, Cambridge 1905, 49), medtem ko F. KATTENBUSCH, o.c., I, 108s.
ter A.E.BURN, l.c. (v komentarju) izrazata do tega pomisleke; na obeh mestih se
namreé v kontekstu (pisanem v 2. osebi) omenja vera v »carnis tuae resurrectioneme.

100



cerkva na Nemskem od 8. stoletja dalje.?™ V oglejski cerkvi je ta posebnost,
dasi je bila najbolj znaéilna, do srede 6. stoletja izginila.?® Rufin nam
ne sporoc¢a neposrednega povoda za nastanek tega dodatka, niti nam ne
sporoca Casa njegovega nastanka. Dodatek je zelo verjetno nastal kot
varstvo pred tistimi nauki, ki so zanikali vstajenje mrtvih oz. so si to pred-
stavljali v drugacni obliki. V postev pridejo na oglejskem podrocju zelo
verjetno, kot bi mogli sklepati posredno tudi iz Rufinove in Kromacijeve
polemike, gnostiki, manihejci, marcioniti in origenijanci, bolj verjetno
kakor doketisti.*?

Kon¢no moramo upostevati kot pomemben vir za poznavanje korenin
oglejskega kricanstva najvedji spomenik oglejske kr$¢anske umetnosti,
mozaike Teodorove bazilike iz Konstantinove dobe. Ne da bi se spuscali
v predstavitev tega bisera zgodnje kr§¢anske umetnosti, o katerem obstaja
obsezna strokovna literatura,>® in ne da bi predstavljali duhovni milje
oglejske krscanske skupnosti v Teodorovem ¢asu,*® bi radi opozorili na
tiste elemente, ki seZejo po izvoru v starejSa obdobja in odraZajo umet-
niske, dogmati¢ne in duhovne vplive zgodnejsih sredid¢ kricanstva.

Simbolizem oglejskih mozaikov wustreza predstavam prednicejske
teologije deloma drugega, zlasti pa tretjega stoletja z raznovrstnimi vplivi.
Izpoved oglejskih mozaikov odraza duha Janezove teologije, ki je postala
v tretjem stoletju v Rimu in oéitno tudi v Ogleju temelj krstne kateheze

25 A, HAHN, 58 (69), 108 (115; v obeh primerih »resurrect. meae carnis«<); 94(99;
»me resurrecturum in eadem carne, qua nunc vivo«); 114—117 (120—124; »urstende
mines libes«). Napacno pripisuje ta dodatek samo oglejski cerkvi M.SIMONETTI
(RUFINO, Spiegazione, 109 op. 101).

26 Dodatka ne najdemo veé pri Venanciju Fortunatu (A. HAHN, 38 (46)).

217 Gnostiki in manihejci so zanikali vstajenje mrtvih (gl. Rufinovo oznako obeh
herezij v op. 269), medtem ko so si Origenovi epigoni zamisljali vstajenje v spremenjeni
obliki, na kar meri Rufin z besedami: »Sed et eos, si qui illi sunt, qui dicuntur adsere-
re... carnis resurrectionem non integra naturae suae substantia reparandam.« (Expo-
sitio, 37; p. 173, v.55ss.). Da gre v tem primeru za polemiko proti heretikom, ki so
zanikali vstajenje, nam dokazuje CHROMATIUS, Tractatus, 41,8 (cit. ed., 395 s.), ki na
drugem mestu te heretike izrecno imenuje: »...ne ab inimicis fidei assereretur quod non
in eadem carne Christus surrexisset a mortuis. Christum resurrexisse in corpore pro-
basset, nec sic tamen Marcion vel Manichaei resurrexisse in carne Dominum credere
voluerunt.« (Sermo 26,4; cit.ed., 121). Da gre za polemi¢no ost proti gnostikom, je
domneval ze F.X. MURPHY, o.c., 184. Prim. G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 53
op.46; G. C. MENIS, La cultura teologica, 485 s. Mnenje, da gre za polemi¢no formulo
proti doketistiénim nazorom (G. BIASUTTI, Otto righe, 41), je najmanj upraviceno, saj
Rufin te herezije nikjer ne omenja.

278 Literaturo do leta 1978 navaja S.PIUSSI, Bibliografia aquileiese, AAAd 11,
1978, 183—194. Od najnovejsih, po letu 1978 objavljenih del, velja uposStevati zlasti
slede¢a: L. BERTACCHI, Architettura e mosaico, Da Aquileia a Venezia, Milano 1980,
189ss. A. QUACQUARELLI, Note esegetiche sui pavimenti musivi delle basiliche
teodoriane di Aquileia: il »bestiarius«, AAAd 22, 1982, 429—462; G. C. MENIS, La cul-
tura teologica, ibidem, 463—527; S. TAVANO, La crisi formale tardoantica e i mosaici
teodoriani, ibidem, 549—569.

21 G. C. MENIS, La cultura teologica, 464 ss.

101



in kristoloSkega oblikovanja vere.®® Oglejski mozaiki odrazajo tudi mocan
vpliv teologije aleksandrijske eksegetske $ole (Klement, Origen),*®' po
drugi strani pa je razlocen tudi vpliv antiohijske $ole z rigoristiéno biblij-
sko interpretacijo in s spicifiénimi kozmolodkimi predstavami.?®* Se
izrazitej$i od vzhodnih pa so zahodni vplivi. Tukaj ne gre toliko za vpliv
teologije starejsih grikih mislecev Zahoda, kot so bili Hermas, Irenej in
Hipolit,2® temve¢ zlasti za vpliv afriskega kr¥¢anstva s Tertulijanom in
Ciprijanom kot glavnima mislecema.?® Poraja se vtis, da je v teku tretjega
stoletja vpliv afriSkega kricanstva zasencil vzhodne vplive. Od vzhodnih
elementov so v tej dobi najbolj opazni egipéanski vplivi, manj sirski,
praktiéno ni¢ pa maloazijski. O najbolj znaéilnem elementu maloazijskega
kr$¢anstva, mesijanskem milenarizmu, ni sledu, nasprotno, po nastrojenju
oglejskih cerkvenih oletov sodeé je bilo to misljenje oglejskemu kri¢anstvu
ze od zaletka tuje.*® Nekateri prizori z oglejskih mozaikov se po svoji
teologki izpovedi ujemajo s predstavami, ki so bile v oglejski cerkvi zelo
stare in jih poznamo iz pisanih virov poznejSega nastanka: Jonov ciklus
s predstavo o Kristusovi smrti, odhodu v podzemlje in vstajenju,®*® obenem
s poudarkom v duhu interpretacij antiohijske $ole na ujemanju in dopol-
njevanju Stare in Nove zaveze,® podoba Viktorije s Kristusovo zmago

280 . HAGENAUER, Omnis in Domini potestate. Das theologische Programm des
friihchristlichen Mosaikfussbodens im Dom zu Aquileia, Jahreshefte des Osterr. archio-
log. Institutes in Wien 47, 1964—1965, 149—177, zlasti 169ss.; G.C. MENIS, La
cultura teologica, 510 s.; A. QUACQUARELLI, Note esegetiche, 459 ss. O »janezovskih«
elementih v oglejski veroizpovedi gl. op. 239; 241.

81 G. C. MENIS, La cultura teologica, 498 ss.

282 G, C. MENIS, o. c., 494 ss.

*3 G. C. MENIS, o. ¢., 513; 519; 526; A. QUACQUARELLI, o. ., 431; 444.

¥ G. C. MENIS, La cultura teologica, 513; 522; 526. O vplivu afrifkega krianstva
na oglejsko, ki se da na osnovi razpoloZljivih virov proudevati zlasti za drugo polovico
4, stoletja, gl.S. TAVANO, Agquileia e Africa, Societa filol. Friul., 45° Congr., Udine
1968, 187—201; G. CUSCITO, Africani in Aquileia e nell’ltalia settentrionale, AAAd 5,
1974, 143—163; Y. M. DUVAL, Linfluence des écrivains africains du Ille siécle sur
les écrivains chrétiens de I'ltalie du nord dans la seconde moitié de 1Ve siécle, AAAd S,
1974, 191—225.

5 Nobeden od oglejskih cerkvenih oletov ni bil pod vplivom milenarizma, ki je v
¢asu razcveta oglejske patristike v katoliSki cerkvi Ze praktiéno izumrl. Milenaristi¢no
predstavo o Zivljenju na zemlji po vstajenju je mimogrede o$vrknil RUFINUS, Expositio,
39 (p. 175, v.18ss.): »Resurrectionis igitur virtus angelicum hominibas confert statum,
ut qui de terra resurrexerint, non iterum in terra cum pecudibus sed in caelo cum angelis
vivant.« V sistemati¢no kritiko milenarizma se je spustil Hijeronim, glavni borec proti
milenarizmu na Zahodu; gl. pogl. IV, op. 192 in 194,

288 G. RINALDI, [ tre quadri di Giona nel mosaico dell'aula teodoriana, AAAd 8,
1975, 109—130, zlasti 114—121; G.C.MENIS, La cultura teologica, 505s. Jona je
upodobljen tudi na oltarju iz Intercise (E.B. THOMAS, Religion, v kolekt. delu
The Archeology of Roman Pannonia, edd. A. LENGYEL-G. T.B. RADAN, Budapest
1980, 198), na oltarju iz Sirmija (K. GAMBER, Domus ecclesiae, 28), na grobnici iz
Sopian in na sarkofagu iz Beograda (A. MOCSY, Pannonia and Upper Moesia, 334).

102



nad smrtjo.*®® Podoba boja med Zelvo in petelinom, na katero naletimo
kar dvakrat, v severni in juzni dvorani bazilike, simbolizira spopad med
svetlobo in temo, med dobrim in zlim, oz. spopad med Kristusom kot
principom dobrega in hudi¢em kot principom zla in s tem Kristusovo
zmago nad smrtjo.>*

Oglejska veroizpoved in mozaiki Teodorove bazilike sta edina vira,
ki nam v celovitejsi podobi odkrivata bistvene poteze zgodnjega oglejskega
kr§¢anstva. Tadva vira kaZeta, da gre pri nastajanju in zgodnjem obliko-
vanju oglejske kr§¢anske skupnosti za cel konglomerat vplivov, ki se med
seboj prepletajo, tako da jih je tezko kronolo$ko razvrstiti. Samo domne-
vati moremo, da je bil v najstarej$i dobi prevladujo¢ vpliv judovsko-
kri¢ansko obarvane kr$¢anske skupnosti v Aleksandriji, ob hkratnih moc-
nih vplivih Sirije, da pa je vsaj od srede tretjega stoletja zacel vse bolj
prevladovati vpliv zahodnih cerkva, zlasti Afrike in Rima. Ti zahodni

7 G, C. MENIS, La cultura teologica, 498; ideja o nelocljivi povezanosti Stare in
Nove zaveze je vseskozi navzoca v Viktorinovih spisih (gl. pogl. IV, op. 229), odrazajo
pa jo tudi dekorativni elementi na starokri¢anskih oltarjih iz Panonije (E. B. THOMAS,
Le):

8 G, C. MENIS, o. c., 508 ss.; 518 ss.; prim. pogl. IV, op. 237.

289 Prizor boja med petelinom in Zelvo na oglejskih mozaikih je enkraten v vsej
antiki. Po vsej verjetnosti gre za privzetje simbolike mitrejskega spopada med dobrim
in zlim, svetlobo in temo, za katerega imamo edino ikonografsko vzporednico na
reliefu iz prvega mitreja v Pruju (AlJ 291; gl. R. EGGER, Ein altchristliches Kampfsymbol,
Romische Antike und frithes Christentum 1, Klagenfurt 1962, 144—158). Nekaj vaznejsih
$tudij: G. C. MENIS, Nuovi studi iconologici sui mosaici teodoriani di Aquileia, Atti
dell’Accad. di sc., lett. e arti di Udine 1970—1972, s. VII/9, Udine 1971, 8—13; 60;
E. JASTRZEBOWSKA, Les origines de la scene du combat entre le coq et la tortue dans
les mosaiques chrétiennes d'Aquilée, AAAd 8, 1975, 93—107; A.CARLINI, Senso
figurale cristiano in un tema iconografico della basilica teodoriana di Aquileia alla luce
della tradizione letteraria, Studi di poesia latina in onore di A. Traglia II, Roma 1979,
901—914.

Simboliko podobe so razlicno razlagali. Medtem ko je videl C. COSTANTINI,
Aquileia e Grado. Guida storico-artistica, Milano 1916, 38s. v njej simbol boja med
kr$¢anstvom in poganstvom, je R. EGGER, o. c., zlasti s sklicevanjem na odlomek, ki ga
posreduje HIERONYMUS, In Osee III, 11 (ed. M. ADRIAEN, CCSL 76, 1969, 139,
v.292ss.), videl v podobi spopad med pravovernostjo in herezijo. G.BRUSIN (G.
BRUSIN-P. L. ZOVATTO, Monumenti paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine
1957, 47) je videl v njej edino aluzijo na sodobnost; domneval je celo, da gre za sim-
boliziranje zmage nad arijanizmom in da gre za poznej$i vstavek v mozaicna tla,
napravljen po oglejskem koncilu leta 381. To razlago je z rezervo sprejel tudi G. CUSCI-
TO, Crist. antico, 181. A. CARLINI, o.c., 908 ss. je izhajajo¢ iz dejstva, da se zgornja
razlaga ne ujema s kristolosko izpovedjo celotnega kompleksa mozaika, ob naslo-
nitvi iz vrsto mest iz stare, tudi apokrifne kri¢anske knjiZevnosti, med oglejskimi
pisci pa na Kromacija (zlasti velja poudariti izredno prodorno interpretacijo podobe
mosnje s Stevilom 1300 kot nagrade za zmagovalca, ki jo je na osnovi Kromacijevega
odlomka napravil S. TAVANO, In margine all'omelia XV di Cromazio d’Aquileia, Studi
Goriziani 36, 1964, 123—138), prisel do zakljucka, ki je v kontekstu drugih podob
nesporen: boj simbolizira Kristusov boj s smrtjo in se vkljuéuje v predstavo o Kristuso-
vem spustu v podzemlje in zmagi nad smrtjo. To razlago sta sprejela tudi A. QUACQUA-
RELLI, o. c., 440 ss. in G. C. MENIS, La cultura teologica, 508.

103



vplivi so postali ob koncu tega obdobja prevladujodi, tako da je kljub
verjetnemu grskemu izvoru vodilnega klera in precej$njega dela vernikov
postala oglejska cerkev 7e v konstantinski dobi po svoji usmerjenosti in
duhu zahodna cerkev.®®

6. Domnevna preganjanja kristjanov v 2. stoletju in v prvi
polovici 3. stoletja na vzhodnem vplivnem obmocdju oglejske cerkve

Za zgodovino krs¢anstva na vzhodnem vplivnem obmodju oglejske
cerkve v 2. in v prvi polovici 3. stoletja nimamo na razpolago nikakr$nih
zanesljivih virov. Neizpodbitnih materialnih dokazov za njegov obstoj
ni nobenih, pisani viri pa so brez izjeme zelo poznega nastanka in zato
zelo omejene vrednosti. Medtem ko moremo upravi¢eno domnevati, da je
kr$¢anstvo v tem casu obstajalo v Ogleju, pa nas poznejsa oglejska tradi-
cija v tem oziru pus¢a na cedilu. Od Mohorja v Neronovi dobi tja do
Hilarija v osemdesetih letih 3. stoletja zija v oglejskem izrocilu ¢asovna
vrzel, dolga ve¢ kakor tri stoletia. Papez Pij L., zelo verjetno doma iz
Ogleja, v zgodnji oglejski tradiciji ne zavzema nobene vloge, kar je pre-
senetljivo sprico lepe moznosti, ki jo je prihod ¢loveka iz Ogleja na
Petrov prestol nudila. Ta vrzel dveh stoletij je vznemirjala srednjeveske
kroniste kakor tudi novoveske in sodobne zgodovinarje.**!

A. Vprasanje »istrskih« mucencev

Neodvisno od oglejske tradicije se je na istrskem podrodju izoblikovalo
ve¢ legend, ki naj bi opisovale dogodke iz zgodovine kré¢anstva v ¢asu pred
zadnjimi velikimi preganjanji kristjanov. Istrsko podrodje je bilo glede
Sirjenja kri¢anstva po splo$ni sodbi pod neposrednim vplivom Ogleja.
Vplivi od drugod (Salona, Ravena), so bili v primerjavi z oglejskimi
nedvomno malo pomembni. Noben vir nam ne dokazuje $irjenja krican-
stva iz Salone v Istro v tej dobi. Ce upo$tevamo, da je en misijonski tok
v Oglej in sploh na severnojadransko obmocdje potekal po obalni poti iz
Dalmacije, te moznosti ne moremo izkljuciti. Prav tako relativno tesni
stiki med Salono in Oglejem, ki jih moremo zasledovati za ¢as ob koncu
3. in v zacetku 4. stoletja,* verjetno niso $li povsem mimo Istre.

O vplivu Ravene na zaletke kricanstva v Istri nimamo ni¢ sodobnih

200 G, C. MENIS, La cultura teologica, 468 ss.; 477; 527.

21 Medtem ko se Chronicon Patriarcharum Aquileiensium iz 9.stol. (DE RU-
BEIS, MEA, Appendix, 6) za ¢asovno vrzel ne zmeni, pa je DANDULUS, Chronica, A.
68—276 (p.13—25) postavil prvo, drugo in tretjo »vacatio« za temelj periodizacije
temu obdobju, saj je po njih poimenoval 3., 4. in 5. poglavje svoje kronike. Kako so
skusali rediti ta problem novoveski in skusajo resiti sodobni zgodovinariji, gl. op. 125.

22 R. BRATOZ, Cerkvenopolitiéni in kulturnozgodovinski odnosi, 260.

104



ali zanesljivih poznejsih virov. Poznejsa tradicija o sv. Apolinariju govori
celo o misijonski akciji zadetnika krS¢anstva v Raveni, ki naj bi v &asu
svojega izgnanstva v Iliriku $iril kr$éanstvo v Istri.*® Z ozirom na lego
Istre in na Cas ter nadin Sirjenja kr$¢anstva na Jadranu bi mogli soditi,
da so bili vplivi iz Salone in iz Ravene mozni, vendar so bili gotovo §ib-
kejsi od oglejskega vpliva.

Oglej se kot prvo Zaridce Sirjenja kricanstva v Istro omenja v domaci
tradiciji, tako v legendi o sv. Mohorju in v poznejsi beneski historiografiji,
s predstavo, da je namre¢ Mohor poslal misijonarje v »Trst in druga
(istrska?) mesta«.?®* Predstavo o oglejskem misijonu v Istri in o zacetkih
kr$canstva v Istri v apostolski dobi je sprejelo novovesko zgodovinopisje
in jo najdemo v delih, ki so nastala od 16. do konca 19. stoletja.**® Srednje-
veSka predstava o zaletkih kr$éanstva v Istri v apostolski dobi je bila
verjetno histori¢no ozadje za oblikovanje legend, ki so za poznavanje naj-
starej$ih obdobij kr$éanstva v Istri nedvomno zelo omejene vrednosti.

Nobeni starej$i viri nam ne dokazujejo preganjanj kristjanov v Istri
pred zadnjo Cetrtino 3. stoletja. Na osnovi pokvarjenih zapisov in napac-
nega branja Hijeronimijanskega martirologija se je izoblikoval majhen
istrski seznam mucencev, koledarski zapis o ve¢ domnevnih istrskih mu-
¢encih, na katere naletimo v historiénih martirologijih in v Rimskem
martirologiju. Kriticno branje Hijeronimijanskega martirologija je prineslo
spoznanje, da je ta predstava povsem neutemeljena.®® Vsekakor je pre-

203 Gl. op. 137.

4 Passio Hermagorae 3; porodilo legende prenasa Chronicon Patriarcharum Aqui-
leiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, 6) na celo Benedijo in Istro (Seniores et
levitas ordinavit, quos ad civitates alias Italiae iransmittebat; o predstavi »ltalije« v
zgodnjesrednjevesih virih z beneskega obmodja gl. op. 42), DANDULUS, Chronica, A.
46—49 (p. 10), pa ga to¢no povzema po legendi (presbiteros et levitas Tergestum et ad
alia loca similiter missit.). Misijonsko aktivnost na istrskem in beneSkem podro&u pri-
pisuje dve stoletji pozneje (!) Skofu Hilariju (Chronica, A.276 ss. (25): »Suo sermone et
opere in Venecia et Ystria Christianitas dilatata est.«). Za vmesni ¢as nam o kri¢anstvu
v Istri ne poro¢a nifesar, kar je ociten dokaz, da trzaskih legend, nanasSajoc¢ih se na
2. stoletje in na prvo polovico 3. stoletja, ni poznal.

295 Poleg del italijanskih, zlasti istrskih zgodovinarjev, ki jih navaja G. CUSCITO,
Cristianesimo antico, 103, velja upostevati $e dela kranjskih starinoslovcev, ki zagovarja-
jo to tradicijo, poleg tega pa Mohorjev misijon Sirijo na sosednjo Kranjsko, ne da bi
za to imeli kakrinokoli oporo v e tako problemati¢nih virih kot so legende. Gl J. L.
SCHONLEBEN, Carniolia, 11I, 152s.; J. V. VALVASOR, Die Ehre, II/VIII, 509 je $el
v lokalpatriotizmu celo tako dale¢, da ni omenil misijona v Istro, pa¢ pa samo v Japodijo,
del Norika in Panonije (!); M.BAVCAR, Historia, 2,32 (slov. prev.83) je prav tako
Mohorjev misijon $iril na Koro$ko, Stajersko in v Japodijo. Stoletje kasneje je Mohorjev
in Fortunatov (!) misijon $iril na »Japidijo, Karnijo, Istrijo inu Panonijo« M.POHLIN,
Kraynska kroneka (1770; odlomek je objavil P. RADICS, »Kraynska kroneka« p. Marka
Pohlina, Izvestija Muzejskega drustva za Kranjsko 11, 1901, 45).

26 Po kronoloskem zaporedju nastanka so ti zapisi slededi:

a) MH, Mai 24 (269 s.): »In Istria natale Zoili Servuli.«

MH, Iun.5 (304): »In Istria Zoili Sateri Tymini Saturnini Servili Felicis Silvani
Fortunati.«

105



senetljivo dejstvo, da Hijeronimijanski martirologij, ki je nastal sredi 5. sto-
letjia na oglejskem podroéju, po dokaj dobro utemeljeni hipotezi celo v
stivanskem samostanu ob izlivu Timava,*” na sami geografski meji Istre,

MH, Aug. 12 (436): »In Istria natale sancti Iuliani.«
b) FLORUS, Mai 24 (Edit. prat., 93): »In Istria, natale sanctorum Zoelli, Servuli,
Felicis, Silvani et Dioclis.«
¢) Parvum Romanum, Mai 24 (PL 123, 157): »In Istria, Zoelli, Silvani.«
&) ADO, Mai 24 (PL 123, 270): »In Istria, natalis ss. Joelli, Sirvilii, Sylvani et
Dioclis.«
d) USUARDUS, Mai 24 (p.234): »Apud Histriam, sanctorum Zoelli, Servilii, Felicis,
Silvani et Dioclis.«
USUARDUS, Nov. 21 (345): »In provincia Histria, passio sancti Mauri marty-
ris.«
e) MR, 24 (5) (204): »In Istria sanctorum martyrum Zoelli, Servilii, Felicis,
Silvani et Dioclis.«
MR, Nov.2 (3) (491): »Tergeste passio beati Justi, qui in eadem persecutione
(sc. Diocletiani) sub Manatio praeside martyrium consumavit.«
Na to, da omemba Istre v MH ni avtenti¢na, je prvi opozoril L. DUCHESNE
v uvodu v prvo kritiéno izdajo MH (AA SS Novembris 11/1, 1894, LXXIV: »Histria si
quando . .. videtur nominari, ibi textus corruptus ist, et vera lectio, ut syriaco breviario
docemur, vel Lystra est, vel Syria«). Po tej poti je Sel H. DELEHAYE, Saints d'Istrie et
de Dalmatie, AB 18, 1899, 384 s.; IDEM, komentar k MH, 270 n.1—S5 in 306 n. 46 ter
MR, 205 n.5, ki je priSel do nespornega zakljuéka: mudenec Zoilus se ne nana$a na
Istro, temve¢ na mesto Listro v Likaoniji. To nam dokazuje Breviarium Syriacum, ki ga
omenja kot mudenca iz Listre na 23. maj (AA SS Nov. 1I/1, 1894, LVII; zanimivo je, da
Synax. Eecl. CP med $estimi mudenci iz Listre Zojla ne omenja). Za Servula in ostale v
skupini nimamo direktne podlage v virih. Ce se Servul omenja v isti skupini z Zojlom,
se zelo verjetno ne nanasa na Istro. Pri elogiju v MH, Mai 24 naletimo na skupino
»In Siria Zoeli Saturi Timini Saturninae Servili Felicis Silvani Fortuni item Zoeli Siriae
et Diocliae«, ki je identi¢na z drugo omembo »istrskih« mudencev $. junija. Prepriéljivo je
trdil H. DELEHAYE, MH, 270 n. 33, da je zadnje ime nastalo iz imena Zoilus (Zoeli;
Dioeli; Diocli). Manj prepri¢ljivo je sklepanje, da je ime Servulus nastalo iz napaénega
branja imena Zoilus (MH, 270 n. 5; MR, 205, n. 5), ki bi tega muéenca sploh zbrisalo iz
seznama histori¢nih osebnosti. Ostalih Sest mudencev je Afri¢anov in nimajo zveze z
Zojlom (MH, 270 n.7). Ta skupina »istrskih« mudencev je is MH preila v okrnjeni
obliki v nekatere histori¢ne martirologije in nato v MR. Julijan, ki se omenja v MH,
Aug. 12, kot istrski mucenec, je dubliranje omembe mudenca Julijana is Sirije (ta se
omenja tudi na 25.avg). Napaka je tako oéitna, da so jo spoznali tudi sestavljalci
histori¢nih martirologijev, zato ga niso pristevali k istrskim mudencem.

Skorajda absurdna je situacija, da MH kot najstarejsi in najbolj zanesljiv vir omenja
za Istro vrsto fiktivnih mudencev, medtem ko ne registrira resniénih mudcencev, ki so
bili v 5. stoletju gotovo poznani: npr. Mavra iz Poreéa, ki ga vna$a Sele Usuardus, in
Justa iz Trsta, ki ga upoSteva Sele MR. Za poznavanje tradicije bi bilo zanimivo vedeti,
ali in v kolik$ni meri registrirajo istrske mudence lokalni rokopisi histori¢nih martiro-
logijev; posebej bi veljalo pritegniti v analizo veé rokopisov Uzuardovega martirologija,
ki so nastali na bene$kem in vzhodnoalpskem podrodju (npr. rokopisi iz samostana v
RoZacu, iz Vidma, Verone, Vicenze, Padove, Benetk, rokopis iz S5t. Pavelskega samo-
stana na Koroskem (rokopise navajata H. QUENTIN, Les mart. hist., 676s. in G.
BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 24), pa tudi rokopise s celotnega italijanskega
podrodja, v katerih tudi naletimo na omembe istrskih mudéencev (prim. pogl. III, op. 221).

27 E, MARCON, Dove nacque il »Martyrologium Hieronymianum«?, Studi Go-
riziani 18, 1955, 77—93, zlasti 89 ss.

106



priblizno enako oddaljenem od Ogleja kakor od Trsta, v ¢asu, ko je bil
Oglej nadskofijski center za istrsko obmodje, med veé tiso¢ imeni ne navaja
nobenega zanesljivo istrskega mucenca. Vzrok za tako stanje je lahko
dvojen. Morda je avtor martirologija samo kompiliral iz starejsih regional-
nih koledarjev (rimskega, vzhodnega, kartaginskega, italskih), ne da bi
dodajal karkoli svojega, in so istrski mudenci izpadli, ker niso bili
navedeni v prej nastetih velikih regionalnih seznamih. Lokalnega seznama
mucencev za Istro, kakr$nega so imele za svoje mucence, pa tudi po-
membne Skofe iz 4. in zaletka 5. stoletja druge italske province,*® tedaj
ni bilo, sicer bi po delovni metodi kompilatorja, da namre¢ zaradi pre-
obilice imen uposteva samo tiste svetnike, ki so »in amplissima festivitate
in suis locis«,”® tudi kak$en istrski zasel v seznam. Na ta nadin si more-
mo razloziti dejstvo, da so nekatere dezele v martirologiju zelo dobro
zastopane (zlasti Rim z okolico in Afrika), druge pa so skorajda povsem
odsotne (npr. Hispanija, Britanija).?® Dejstvo, da se zahodnobalkanske in
vzhodnoalpske pokrajine, od italskih dezel pa Istra, v martirologiju po-
javljajo zelo redko ali pa so celo odsotne (e odmislimo sirmijske in sa-
lonitnanske mudence, ki so presli v Hijeronimijanski martirologij iz grékih
koledarjev, se na to ozemlje nanasajo le tri omembe, po ena na Zgornjo
Panonijo, Norik in Recijo),* si moremo razloziti tako, da teh mudcencev
rimski seznam ni uposteval, grski tudi prostorsko ni segal tako dale¢ na
Zahod, oglejski seznami pa oéitno tudi niso presegali lokalnih okvirov.
Oc¢itno je bil kult istrskih mudencev, tudi tistih, ki nam jih viri dokazujejo
kot histori¢ne osebnosti (npr. Maver iz Pore¢a in Just iz Trsta) lokalen
in dotlej, do nastanka Hijeronimijanskega martirologija, ni presegel lo-
kalnih mestnih ali skofijskih okvirov. S tem si seveda ne moremo razloziti
kompilatorjevega nepoznavanja istrskih mudencev, zlasti &e je sestavljal
martirologij na pragu Istre, temvec¢ le njegovo silno pomanjkljivo delovno
metodo.

Kakor je presenetljiva odsotnost istrskih mucencev v Hijeronimijan-
skem martirologiju, pa nas presene¢a bogastvo srednjeveske istrske, zlasti
trzaske hagiografije. Na istrskem podrodju se je izoblikovalo ve¢ legend,
ki kaZejo nekatere skupne poteze. Vse te legende moremo po merilih, ki
jih je postavil H. Delehaye, postaviti v Cetrto in peto skupino svetniskih
spisov.?”* Virov za nastanek teh legend ne poznamo z gotovostjo, temvec

208 . DUCHESNE, v predgovoru k prvi izdaji MH (AA SS Nov.Il/1, 1894, p.
LXXIII s.

200 ps, HIERONYMUS, Epistula ad Chromatium et Eliodorum (MH, p. 2).
300 [, DUCHESNE, o. ¢., XLVI—LXXV.
301 MH, Mai 4 (229); Iun. 4 (302); Aug. 5 (418).

302 H, DELEHAYE, Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiographica 18a,
Bruxelles 19554 106ss., je v Cetrto skupino postavil romansirana porocila, katerih

realne in fantasti¢ne elemente (historiéno ozadje je zreducirano na minimum, ponavadi

107



jih moremo samo predvidevati. Pri nekaterih gre nedvomno za ustno iz-
rocilo.? Pri vedini pa moremo z gotovostjo upodtevati kot vir le po-
sedovanje domacih ali od drugod prineSenih relikvij in z njim zvezano
cascenje teh relikvij, bodisi na dan, ko so bile prinesene v mesto, bodisi
na dan praznovanja »rojstnega dne« tega mucenca. Pri teh legendah z
istrskega obmodja ponavadi ne gre za mudence iz mati¢nega mesta, zato
nam te legende ne morejo sluziti kot vir za poznavanje zadetkov tam-
kaj$njega krScanstva. Ravno obravnavani primer oglejskih devic nam
kaze, na kaksen nadin se je lahko izoblikoval kult na osnovi od drugod
prinesenih relikvij. Poglavitni motiv za pisanje teh legend je bila nedvom-
no zelja po zbujanju poboznosti. Kot drugoten, ne tako izrazit motiv,
moremo oceniti zeljo, dvigniti ugled mati¢ne cerkvene skupnosti na ta
nacin, da se postavijo njeni zacetki v kar najstarejSo dobo. Ta drugoten
motiv ni bil tako v ospredju, saj v legendah ne nastopajo kristjani z vrha
cerkvene hierarhije, kar je znacilno za legende, ki so skusale utemeljiti
star izvor cerkvene organizacije. Da je bilo posedovanje relikvij verjetno
glavni vzrok za nastajanje teh legend, kaze dejstvo, da se najved legend
nanasa na mesto, v katerem je bil kult relikvij po poro¢ilih virov iz zgod-
njega srednjega veka najbolj razvit: na Trst.3"

le na svetnikovo ime, njemu posveceno cerkev in praznovanje), v peto pa izmisljena
porotila brez vsakega zgodovinskega jedra (romans d’immagination).

33 H. DELEHAYE, o. c., 69 s.

4 Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Cronache, 37) in za njo Origo
civitatum Venetiarum, ed. prima (p. 38); ed. sec. (70) ter DANDULUS, Chronica, A.568
(p.75) porocajo, da je ob langobardski selitvi v Italijo leta 568 prezbiter Geminijan na
osnovi bozjega razodetja v porusenem Trstu med cerkvenimi zidovi in drugod znotraj
mesta nadel relikvije 42 mudencev, ki jih je dal prenesti v Gradez (gl. F. KOS, Gradivo I,
73 (73 s.)). DANDULUS, Chronica, A.579 (p.84), poroca, da je patriarh Elija relikvije
42 mucencev pokopal v cerkvi sv. Vitalisa v Gradezu. Vrednost tega izrodila zbija
stevilo 42; gre namreé za tipizirano Stevilo, na kakrina veckrat naletimo v mudeniskih
legendah. Tako se 42 mudcencev pojavlja v legendi o sv. Kalistu (BHL 1523), od koder
so predli v elogije o sv. Kalepodiju v Bedovem in Uzuardovem martirologiju (BEDA,
Mai 10; Edit. prat., 84; USUARDUS, Mai 10, p.227) in v MR, Mai 10 (4) (181); 42
mucencev navaja tudi MH, Aprilis 12 (p. 184).

Legende o trzaskih muédencih so nam (z izjemo prve mudeniske skupine) poznane v
dveh rokopisih: v breviariju iz 14. stol., ki ga hrani Biblioteca Civica v Trstu, in rokopisu,
ki ga je okrog leta 1740 napravil kanonik Aldrago Piccardi, poznejsi Skof v Pi¢nu. Na
osnovi obeh rokopisov je te legende izdal P. KANDLER, Pel fausto ingresso di monsign.
illustr. e reverend. D. Bartolomeo Legat vescovo di Trieste e Capodistria ... nella sua
chiesa di Trieste, Trieste 1847 (brez paginacije, priloga Atti dei Santi Martiri Tergestini:
legende o Lazarju, Apolinariju, Evfemiji in Tekli, Servolu, Zenonu in Justini, Justu
ter Sergiju in Bakhu), deloma tudi v CDI, A.200 (Apolinarij); A.202 (Lazar); A.256
(Evfemija in Tekla); A. 290 (Just). Vse legende razen legend o sv, Seryolu in o sv. Justu na-
vajamo po teh dveh Kandlerjevih izdajah. Legende o sv. Justu, Servolu, Apolinariju, Lazar-
ju, Justini ter Evfemiji in Tekli so znane tudi v italijanskem prevodu oz. adaptaciji:
N. MANZUOLI, Vite et fatti de’santi et beati dell'lstria con l'inventione de’loro corpi,
In Venetia 1611, 38—69. V mlajsi italijanski verziji, prevedeni v latini¢ino, je legendo o
muéencu Lazarju objavil D. PAPERBROCHIUS v AA SS Aprilis 11, 1866, 66—67. La.
tinsko himno v ¢ast mucencu Lazarju je objavil P. KANDLER, L’Istria 4, 1849, 93s.

108



B. Trzaski mucenci

Izmed vseh trzagkih legend je v najstarej$o dobo postavljena legenda
o prezbiterju Primu, diakonu Marku in dveh laikih, Jazonu in Celijanu,
ki naj bi umrli kot mudenci v ¢asu preganjanja pod cesarjem Hadrijanom.
Kratka vsebina legende:*%

Ko so v ¢asu Hadrijanovega preganjanja kristjani bezali v gore in puscave
in se skrivali po votlinah, sta se trzaski prezbiter, Ze stari Primus in osem-
intridesetletni diakon Marko v veliki vnemi kar sama predstavila poganskim
zasledovalcem. Prezes Artazij ju je dal poklicati predse in ju izprasal. Ker
sta zalila poganske bogove, ju je dal pretepsti in muditi z ognjem. V na-
daljnem poteku zaslievanja je Marko na polemicen nacin iznidil poganske
bogove, Jupitra, Merkurja in Apolona. Ker je tudi prezbiter prisegal na
besede svojega diakona, jima je dal prezes vliti v usta utekodinjeno Zveplo.
Prezesa so spodbujali k obracunu s klerikoma poganski svedeniki, tako da
ju je dal $e muciti z ognjem. Ne prejSnje ne te muke jima niso $kodovale.
Nato je dal prezes pretepsti kr$¢anske moze, ki so ostali v mestu, in jih spo-
diti iz mesta; bilo jih je dvainosemdeset. Dva med njimi, Jazon in Celijan,
sta podlegla mudenju. Zatem je prezes odredil za klerika usmrtitev z obglav-
lienjem. Pri tretiem miljniku iz mesta sta bila usmréena. Njuna trupla so
kristjani, ki so prisli iz skrivali$¢, ponodi pokopali. Datum muéenja: 10. maj.

Legenda spada med slabe hagiografske izdelke. Resda ne vsebuje ¢ude-
zev (z izjemo tega, da mucenje svetnikoma prav ni¢ ne $koduje), vendar
je njen zapis nespreten, njena zgradba je slaba. Z omembo vloge pogan-
skih svecenikov kot animatorjev obracuna s kristjani in omembo pokopa
pri tretjem miljniku iz mesta spominja na legendo o sv. Mohorju.**® Ste-
vilo dvainosemdesetih kr§¢anskih moz je tipizirano oz. izvedeno iz tipi-
ziranih $tevil.*" Predloge za to legendo se ne da z zanesljivostjo ugotoviti
in morda je bilo predlog vef. Nekatere skupne poteze jo povezujejo z
rimsko legendo o prezbiterju Kalepodiju in njegovih druzabnikih, mu-
cencih iz Rima, ki se prav tako Ccastijo 10. maja.**® Nikjer v sta-
rej$ih virih, tudi v koledarskih zapisih iz zgodnjega srednjega veka,

Trzadke mudence sta v ludi legendarnega izrodila predstavila IRENEO della Croce,
Historia antica, e moderna, sacra, e profana, della Citta di Trieste, Historiae urbium
et regionum Italiae rariores IX, Bologna 1965 (1. izd. 1698), 392 ss. in G. BUTTIGNONI,
S. Giusto e gli altri martiri triestini. Loro vita e passione, Trieste 1936, 61 ss.

35 AA SS Mai II, 1866, 495—496; BHL 6923; Lit.: IRENEO della Croce, o.c,
389 ss.; G.BUTTIGNONI, o. c., 87 s.; I. DANIELE, Primo, Marco, Giasone e Celiano,
BS 10, 1968, 1108.

308 Gl. op. 46 in 72.

307 Verjetno je $tevilo 82 izvedeno iz tipiziranih Stevil 42 ali 72; o prvem gl. op. 304;
na stevilo 72 naletimo v legendi o mudencih iz Konkordije (P. ZOVATTO, Le origini del
cristianesimo a Concordia, Udine 1975, 96—101).

18 Gl AA SS Mai II, 1866, 499—500; v obeh primerih gre za skupino mudencev,
za borbo proti Jupitrovemu kultu, v obeh se omenja vedje Stevilo spremljevalcev
(v rimski legendi 68).

109



nimamo zanjo nikakr$ne opore, saj se ta imena, ki jih resda naj-
demo med mudenci, nikoli ne pojavljajo v taki medsebojni zvezi, niti se
ne omenjajo na ta dan, z izjemo nezanesljivega zapisa o mucencu Marku
v Hijeronimijanskem martirologiju.®® Zapisi o ostalih mucencih so v
martirologijih kronolosko in krajevno opredeljivi in jih ne moremo sma-
trati za predlogo nasi legendi. Legenda je povsem lokalnega znacaja in
poznega nastanka, saj teh mudencev ne omenjajo niti stare beneske
kronike, niti Dandulo (dasi je dober poznavalec istrskih mudencev in
omenja mucence na Beneskem iz dobe cesarja Hadrijana),’'® niti jih ne
najdemo v oglejskih koledarjih in liturgiénih knjigah.*"' Po veronski tra-
diciji naj bi $kof Ano leta 755 s pomod&jo sestre Marije dobil relikvije
Prima in Marka in jih spravil v cerkvi sv. Firma.*** Ne oziraje se na dej-
stvo, da za ime prvega mudenca onomasti¢no gradivo z istrskega obmodja
(zlasti iz Pulja), kaZe na precej$njo frekventnost (ne pa za ostala imena
v legendi, da ne govorimo o prezesu Artaziju, ki je »unicum« tudi v celotni
rimski zgodovini),*"® moremo soditi, da legenda ne odraza z nicemer
dejanskih razmer v Trstu in v Istri in da je za poznavanje zacetkov kr$éan-
stva na istrskem podrodju prakti¢no brez vrednosti.

V dobo preganjanj kristjanov pod cesarjem »Antoninom« postavljata
dve trzaski legendi mucenistvi Lazarja in Apolinarija.**

Legenda o mudencu Lazarju pripoveduje o oseminsedemdesetletnem
diakonu trzaske cerkve, ki ga je v ¢asu cesarja »Antonina«, ko je kristja-
nom grozila smrt z ognjem,® prezes Pompej dal zapreti v je¢o in ga

308 MH, Mai 10 (p.243, v. 116ss.): »item Felicis Marci Nappoli«; H. DELEHAYE
v komentarju (p. 246, n. 118) je zastopal mnenje, da je treba zadnji dve besedi povezati v
»Marcianopoli«.

30 Chronica, A. 127 ss. (p. 17).

1 Gl G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 37 ($e koledar iz zacetka 16. stol. na
10. maj ne registrira teh trzaskih mucencev (!); v celoti gledano upostevajo te mucence
zelo redki koledarji (AA SS Mai II, 1866, 495 E)).

Nz AA SS Mai 11, 1866, 495 (B).

33 Cognomen Primus najdemo na naslednjih napisih iz Istre: I. I. X, 1 (Pola), 14; 107;
156; 164; 172; 322; X, 2 (Parentium), 226; X, 4 (Tergeste), 143.

314 Ze samo datiranje dogodkov, ki jih Zeli prikazati legenda, je sprico te nenatancne
in pomanjkljive oznake koé¢ljivo. P. KANDLER, Pel fausto ingresso, je dogodke iz
legende o Lazarju datiral v leto 142, iz legende o Apolinariju v leto 151 (torej v cas
Antonina Pija), v drugi izdaji v CDI pa je legendo o Lazarju postavil v leto 202, legendo
o Apolinariju v leto 200 (éas Septimija Severa). N. MANZUOLI, o.c., 56 in 60 je
datiral obe muceniStvi v leto 251, kar je nesmiselno z ozirom na dejstvo, da tedaj ni
vladal noben Antonin. Po verziji legende o sv. Lazarju, ki je objavljena v AA SS Aprilis
11, 1866, 67, naj bi Lazar umrl leta 242, kar je nesmiselno iz istega razloga. D. Paperbroch
navaja na podlagi dopisovanja z Martinom Bavlarjem, da je slednji poznal latinsko
verzijo legende o Lazarju, ki je datirala mudendevo smrt v leto 151 (AA SS Apr.1I,
1866, 68). O Lazarju gl. 5¢ A. AMORE, Lazzaro, BS 7, 1966, 1156.

315 Porodilo, da je cesar Antonin poslal dekret (relatio; v legendi o Apolinariju
praeceptum) v vsa mesta, da se morajo vsi kristjani seZgati, je povsem ahistori¢no in
ga ne moremo pripisati nobenemu preganjanju. Po nadinu zagroZene kazni je najbliZje

110



nato po kratkem zasliSevanju z znacilno mucenéevo ofenzivno obrambo,
ki je znacilnost domala vseh istrskih legend, dal Sibati in nato obglaviti
zunaj mestnega obzidja. Njegovo truplo je kristjanka Evtropija iz zelo
ugledne in premozne druzine na casten nacin po kr$c¢anskih obicajih
pokopala. Datum muéeni$tva: 12, april 36

Legenda je po histori¢nih merilih brez vrednosti. Datiranje je povrsno,
zgodovinske okolis¢ine so prikazane napaéno (omemba prezesa, njegov
prihod v mesto in zadetek preiskave sredi noc¢i)*'” oz. kliSejsko (omemba
kr$¢anskih starSev, ki pomika obstoj krs¢anstva glede na mucencevo sta-
rost $e kakega pol stoletja nazaj, dajanje milo$¢ine, oznaditev poganskih
bogov kot brezdusnih kamnitih in bronastih kipov, obglavljenje izven
mestnega obzidja, pokop po ugledni kristjanki),*'® z eno napako, ki kaze,
da je bila legenda napisana po zgledu legend, nanasajocih se na dobo
tetrarhij. Na enem mestu se namre¢ pojavlja oznaka cesarja v mnozinski
obliki, »imperatores«.®® Da je legenda oblikovana po pristnem izrodilu,
moramo sklepati na osnovi dejstva, da je kratka, da ne vsebuje dolgih
opisov muéenja in ¢udezev. Tudi oprostitev torture zaradi starosti se zdi
avtenti¢en element pripovedi. Predloga za legendo nam ni znana. Na ta
dan omenja Hijeronimijanski martirologij med ve¢ kot osemdesetimi
samo poimensko, brez kraja muceniStva navedenimi mucenci, tudi nekega
sicer neznanega Lazarja.*®*® Morda je dala ta omemba povod za nastanek
legende o mucencu Lazarju.™ Ker se med znanimi mucenci s tem imenom
omenja kult Lazarja na 12. april samo v Trstu (in prek Trsta v Veroni),
moremo sklepati, da legenda le temelji na resni¢nem dogodku v mestu
(dasi ga prikazuje na skrajno nezanesljiv nacin) ali pa vsaj na posedovanju
relikvij. Tezko si namre¢ mislimo, da bi se legenda ustvarila na osnovi
tako reko¢ anonimne omembe, kakr$nih je v Hijeronimijanskem martiro-
logiju na stotine. Do morebitne sre¢ne najdbe novih virov ostaja vpradanje
odprto.
" Legenda izven Trsta na istrskem obmod¢ju ni igrala kake vedje vlioge,
na samem oglejskem in na beneskem podrodju pa se omenja kult tega
mucéenca v Veroni. Po prizadevanju veronskega skofa Anona naj bi namrec
leta 755 relikvije tudi tega trzaskega mudenca prispele v Verono.*2

Neronovemu preganjanju, za katerega pa vemo, da je bilo lokalno in ni bilo sprozeno z
ediktom (prim. op. 53).

36 Po verziji legende v AA SS Apr. II, 1866, 67, naj bi bil datum muéenistva 1. april.

317 Prihod v mesto sredi no¢i in takojSnja masovna preiskava spada seveda med
literarna izrazna sredstva za stopnjevanje dramati¢nosti pripovedi. Prim. pogl. II, op. 145.

318 GI. preglednico I.

N9 Lectio § (»ipsi imperatores«).

320 MH, Apr. 12 (184, v. 106): ». . . et alibi . . . Lazari . . .«

3 Ze samo dejstvo, da je zapis v MH gotovo starejsi od legende, izkljucuje moz-
nost, da bi legenda nastala v 4.stoletju, kot je domneval P. KANDLER, CDI, A.202
(v komentarju), ki je bil tudi sicer do ostalih tr#agkih legend nekriti¢en.

32 AA SS Apr.1l, 1866, 68 (C); beneske kronike, ki sicer omenjajo ve¢ trzaskih
mucencev, Lazarja ne omenjajo; prav tako ga ne omenjajo koledarji z oglejskega ob-

111



Oblikovno in vsebinsko bolj razgibana je legenda o poddiakonu Apoli-
nariju, ucencu prezbiterja Martina, ki naj bi ga v dobi cesarja »Antoninax,
ko naj bi kristjanom pretila smrt z ognjem, muéil prezes Lucinij. Apolina-
rijevo trpljenje spominja na mucenje diakona Lavrencija v Rimu v asu
cesarja Valerijana (oba mudenca so pekli na raznju), vendar je v naSem
primeru $e stopnjevano (Apolinarija so med praZenjem pretepali Stirje
mozje z gréastimi palicami).’® Tudi ta legenda se konda z obglavlenjem
izven mestnega obzidja in s kr$¢anskim pokopom. Datum mucenistva
je postavljen na 6. december.®*

Legenda vsebuje ve¢ neverjetnih elementov kakor prejsnja, saj se
omenjajo ¢udezne ozdravitve, dvakrat se omenja ¢udezna mo¢ znamenja
kriza, zrtvi pa tako kot v primeru oglejskih devic tortura prav ni¢ ne
skoduje. Izvor legende nam ni poznan. Na osnovi nekaterih podobnosti,
vendar tudi znadilnih, celo izkljuéujocih se razlik, ne moremo govoriti o
njeni neposredni odvisnosti od legende o Lazarju. Legendi sta resda
postavljeni v dobo istega preganjanja kristjanov, ki je v obeh primerih
enako oznaceno, da je namre¢ kristjanom grozila smrt v ognju.®® V obeh
naletimo na nesmiselno mnozinsko oznako »imperatores«*** in v obeh sta
mucenca pokonéana z mefem in ne z ognjem, kot naj bi odrejal cesarjev
edikt. Vendar pa se v legendah omenjata razliéna preganjalca kristjanov
v Trstu, pa tudi kr$¢anska skupnost v mestu se nam kaze v razli¢ni podobi.
Po prvi legendi naj bi bil osrednja osebnost te diakon Lazar, $tevilo kristja-
nov pa naj ne bi bilo pretirano (aliquanti), po drugi sta bila osrednji oseb-
nosti (istodobno!) prezbiter Martin in poddiakon Apolinarij, h katerima
se je stekala »multitudo populorum«. Poroéilo, da so se kristjani v ¢asu
preganjanj skrivali po gorah, je kljub temu, da je historiéno utemeljeno,
v naSem primeru stereotipno (v okolici Trsta se kristjani pac¢ niso mogli
skrivati »in scissuris montiume«) in v tej potezi spominja na legendo
o Primu in Marku. Okoli§¢ine nastanka te legende so torej Se bolj zavite
v temo kakor v primeru legende o Lazarju, saj noben martirologij ne
omenja kulta kakega Apolinarija na 6. december. Verjetno je legenda na-
stala na osnovi kulta prineSenih relikvij Apolinarija iz Ravene, saj je
znano, da sta si obe obali Jadrana izmenjavali relikvije svetnikov.%*
Apolinarij iz Ravene naj bi bil v Istri sploh zelo ¢islan svetnik, celo kot
apostol.?® Vendar pa trzaska legenda ni $la tako dale¢, da bi skusala
uveljaviti predstavo o apostolskem izvoru trzaske $kofije. Legenda, oéitno

moéja. Obsiren elogij o mudencu Lazarju vsebuje florentinski rokopis Uzuardovega
martirologija (AA SS Apr. II, 1866, 68 (B)).

23 [ ectio 4; prim. MR, Aug. 10 (1) (331 s); LS 3, 1972, 319'ss.

324 Gl, F. CARAFFA, Apollinare di Trieste, BS 2, 1962, 249.

325 Lectio 1.

326 [ ectio 3.

321 F, LANZONI, Le diocesi, 864; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 108,

38 Gl op. 137.

112



]
-2
]
S
&
23]
B
wy
=
—_—
=
=
w
e




6. Sv. Hilarij in Tacijan



$e mlajSega nastanka kakor legenda o Lazarju, izven Trsta ni imela
vedjega pomena. Da gre v primeru Apolinarija za pozno legendo lokal-
nega pomena, kaze dejstvo, da v poznejsi beneski historiografski tradiciji,
ki je v glavnem belezila dogodke v Istri, ta muéenec ne nastopa. Po ve-
ronski tradiciji naj bi leta 755 relikvije tudi tega trzaskega mucenca dobila
veronska cerkev.®**

Povsem brez vrednosti za poznavanje zacetkov kr$c¢anstva v Trstu je
legenda o mucencih Sergiju in Bakhu, oficirjih Maksimina Tradana (oz. po
drugi varianti cesarja Maksimijana (Galerija)), ki naj bi trpela za kr§éansko
vero leta 236 (oz. 303).%*® Gre za dva zelo popularna svetnika, za Justom
in Servulom tretja zas¢itnika mesta, poleg tega je Sergijeva sulica postala
trzaSki mestni simbol. Trzaska legenda je nespretno predelana legenda
o rimskih vojaskih mucencih Sergiju in Bakhu, katerih kult je bil v pozni
antiki zelo razsirjen.*®! Na podlagi njunih relikvij se je ta kult domnevno
ze ob koncu 6. stoletja razsiril na benesko podrodje, kakor nam pripove-
dujejo stare beneske kronike.** Kdaj so relikvije te mudeniske skupine

320 AA SS Apr. 11, 1866, 68 (C).

3 Legendo je deloma objavil P. KANDLER, Pel fausto ingresso (na zadnjem
mestu; legenda je objavljena le do zaletka opisa zasliSevanja). Edicija celotnega besedila
legende je desiderat. Trzaske legende namreé ne upostevajo niti AA SS, niti BS. Ob-
SirnejSe povzetke vsebine posredujejo IRENEO della Croce, o.c., 422—429; G.BUT-
TIGNONI, o.c., 51—59 in E. MARINI, Leggende dei tre Santi protettori di Trieste,
Enciclopedia monografica del Friuli-Venezia Giulia 3, Udine 1978, 1402. Vsi trije se
opirajo na varianto legende, ki se tesneje naslanja na znano legendo o Sergiju in Bakhu,
saj v nasprotju z besedilom, ki ga je objavil P. KANDLER, datirajo njuno mudenistvo
v Cas cesarjev Maksimijana in Dioklecijana.

331 Legenda o vojaskih mudencih Sergiju in Bakhu (AA SS Oct. III, 1868, 833—883;
AB 14, 1895, 373—395; gl. ¢ A. AMORE, Sergio e Bacco, BS 11, 1968, 876—879) pri-
poveduje o dveh oficirjih iz scholé gentilion v Galerijevi (?) vojski na sirski meji, ki nista
hotela pocastiti Jupitra, zaradi cesar sta bila usmréena. Omembi vojaike enote in
motiva usmrtitve sta v trzaski legendi povsem enaki. Omemba Galerija je historiéno
nezanesljiva in je edina oporna to¢ka za datiranje mudeniStva. O tipu vojaskih muéencev
v grski hagiografiji gl. H. DELEHAYE, Les légendes grecques des saints militaires, New
York 19752, 1ss.; gl. e J. HELGELAND, o. c. (kot v op. 9), 828.

Kult teh dveh muéencev je bil zelo razdirjen na Vzhodu in Zahodu, saj ga belezijo
zapadni in vzhodni martirologiji (MH, Oct.7 (545, n. 20); Synax. Ecel. CP, st. 115—116;
MR, Oct.7 (2) (p.439)). Na Vzhodu je bil njun kult razirjen Ze v 4.stoletju (prim.
H. DELEHAYE, Les origines, 210). Kult teh dveh svetnikov zasledimo v 6. stoletju v
Konstantinoplu (H. DELEHAYE, o. c., 240), od koder se je verjetno razdiril na Zahod,
kjer ga zasledimo v Rimu (o. c,, 299), Raveni (0. c., 325) in v Toursu (o. c., 357). V Trst
se je ta kult razdiril lahko neposredno iz Bizanca, morda tudi posredno prek Ravene,
morda Ze v 6. stoletju.

332 Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, Cronache, 34); Origo civitatum Italiae
seu Venetiarum, ed. prima, ed. sec., ed. tertia (cit. ed. 36; 42; 67; 75; 142; v obeh pri-
merih gre za variante istega porodila o sprejemu relikvij in posvetitvi cerkve Sergija in
Bakha v Konstantiaku na Beneskem, po dataciji teh virov okrog leta 579; DANDULUS,
Chronica, A. 650 (p.98), datira ta dogodek v sredo 7. stoletja). V zaletku 9. stoletja naj
bi bile relikvije teh svetnikov prinesene v Benetke, kjer je imel kult teh dveh svetnikov
veliko vlogo (gl. AA SS Oct. III, 1868, 858s.; gl. rudi A. CARILE-G. FEDALTO, Le

8 Acta ecclesiastia 8 113



prisle v Trst, ne vemo. Kult teh muéencev je bil v Trstu dokaj pomemben
in zgodovinski pomen legende precejsen, saj se imenuje sv. Sergij v mest-
nem statutu iz leta 1150 kot eden od treh mestnih patronov, poleg sv. Justa
in sv. Servula.?*

Po fiktivnem datiranju je v tej skupini legend postavljena v najmlajso
dobo legenda o mudeni$tvu trzaskih devic Evfemije in Tekle, ki naj bi
trpele v ¢asu Valerijana in Galijena leta 256.3%* Zaradi laZje primerjave z
legendo o istoimenskih oglejskih mucenkah in z ostalimi istrskimi legen-
dami naj na kratko predstavim njeno vsebino:

Kristjanka Epifanija, vdova po senatorju Demetriju, ki je bil prav tako
kristjan, je imela dve héeri, $tirinajstletno Evfemijo in dvanajstletno Teklo.3%5
Starej$o je zasnubil premoZen pogan Aleksander, ki ga je Evfemija, vzgojena
v kri¢anskem duhu in predana ideji devistva, zavrnila. Ko je uzaljeni Aleksan-
der od podkupljenega suinja zvedel, da je kristjanka, jo je Zelel ugonobiti.
Zatozil jo je pri prezesu Kvestiliju, ki jo je poklical pred sodii¢e in jo
zaslidal. Evfemija ni hotela Zrtvovati Jupitru in je pri zasliSevanju ovadila
svojo sestro Teklo, ki se je sestri z veseljem pridruzila v mucenju in smrti.
Zaradi vztrajanja v krs¢anski veri ju je zacel prezes muciti. Najprej jima je
dal vsuti na lase zarele oglje, nato ju je dal privezati na natezalnico in
$ibati, zatem s kavlji trgati po prsih, in nazadnje, ker prej$njih muk nista
obéutili, potrositi in treti s kurjim gnojem.3® Ker nista klonili, ju je dal
obglaviti. Mati Epifanija je pred usmrtitvijo s prtom (sabana) pokrila
zemljo, da njuna kri ne bi proniknila vanjo.?®” Prt s krvjo je kot relikvijo
odnesla domov, njuni trupli pa je pokopala poleg ostalih mucencev. Datum
mucdeniske smrti: 17. november.

Tudi ta legenda ne vsebuje nobenega histori¢no oprijemljivega dejstva,
ki bi nam razkrivalo zgodovino kri¢anstva v Trstu v dobi preganjanj.
Tiste znacilnosti, ki jo locujejo od drugih trzaskih legend, so kliseji, vzeti iz
zakladnice hagiografske knjizevnosti, npr. zavrnitev poganskega snubca
(z realnim ozadjem, saj je znano, da so se taki primeri dogajali),?® sadi-

origini di Venezia, Bologna 1978, 356; 363; 373; 383 s.; 397 ss. 408). Tako kot je bil
kult sv. Evfemije v nekem smislu politicen, saj je bil izraz avtonomisti¢nih teZenj proti
papezu in cesarju, tako naj bi bil kult teh dveh vojaskih svetnikov nasprotno odraz
interesov bizantinske politike na severnem Jadranu.

333 p, KANDLER, Pel fausto ingresso (uvod v izdajo mudeniskih legend); E. MA-
RINI, Leggende dei tre Santi protettori, 1401 s.

334 Legendo je objavil P. KANDLER, Pel fausto ingresso: CDI, A.256. Italijanski
prevod z nekaj znacilnimi razlikami: N. MANZUOLI, o. c., 64—69. Gl. tudi BHL 2717;
Lit.: IRENEO della Croce, Historia, 399—405; G. BUTTIGNONI, o. c., 75—79.

35 Na vpraSanje prezesa, koliko je stara, je Tekla odgovorila (Lectio 4): »Per
fidem meam me interrogas, aut de die nativitatis meae me requiris? Sed quia me conju-
rasti de Dei mei nomine, dicam tibi: Ego sum annorum duodecim, soror vero mea
quatuordecim.« Da se oznaka nanafa na starost in ne na ¢as pripadnosti krianski
skupnosti, kaze oglejska predloga legende, v kateri je Tekla stara tudi dvanajst let.

36V verziji, ki jo posreduje N. MANZUOLI, o. c., 68, z oslovskimi iztrebki.

387 Y verziji, ki jo posreduje N. MANZUOLI, o.c., 69, je zajela njuno kri v dva
vréa.

38 Prim. A.v. HARNACK, Die Mission, 406.

114



sticno mucéenje Zensk (potresanje z zare¢im ogljem in trganje oz. rezanje
prsi).3 Potresanje s kurjim gnojem pa je skorajda brez analogij in mo-
remo iskati njegov izvor v ljudski domisljiji.**® Prestrezanje krvi mucenk
v prt (sindon, sabana) je odraz kulta relikvij in spominja na pocetje
kristjanov ob usmrtitvi $kofa Ciprijana v Kartagini leta 259.3%

Legenda o trzaskih mucenkah je pravzaprav posebnost v skupini
trzaskih mucencev. Ime mucenk nas spominja na oglejsko legendo, od
katere je brez dvoma kot njen mlajsi derivat odvisna, cetudi je ta odvis-
nost z izjemo imen komajda zaznavna: edine, dokaj Sibke vezi med
legendama so vloga Trsta (v oglejski legendi kraj odhoda poganskega
Evfemijinega oc¢eta Valencija, v trzaski prvo sredis¢e kr$canstva v Istri z
ve¢ mudenci (1)), starost mucéenk,® izdaja suznja ter nekatere skupne
poteze z legendo o sv. Barbari.®® »Oglejski« element te legende je muce-
nistvo v paru, na kakr$no naletimo med istrskimi legendami samo v pri-
meru Prima in Marka ter Sergija in Bakha. Vezi s prej predstavljenimi
trzadkimi legendami so Se bolj rahle: to je le oznaka Trsta kot »mesta v
provinci Istri«, omemba kristjanov senatorskega stanu (sti¢na tocka z
legendo o Lazarju), preizkus z Zrtvovanjem Jupitru (sti¢na tocka z le-
gendo o sv. Apolinariju ter legendo o Sergiju in Bakhu).

Cas in okoli¢ine nastanka legende niso poznani. Njena vsebina jasno
razodeva, da je nastala pod vplivom legende o oglejskih devicah, ki ima
histori¢no ozadje v prinosu relikvij sv. Evfemije in pozneje verjetno tudi
drugih mucenk v Oglej. Ce primerjamo trzasko legendo z oglejsko mo-
remo reci, da se je trzaska oprla na imeni dveh zelo znanih mudenk — v
oglejski nastopata dve skupini, ki ju sestavljata po ena zelo znana in ena

39 Gl. op. 143.

340 Potresanje s kurjim (po drugi varianti oslovskim) gnojem ima v istrskih legendah
eno samo analogijo. V legendi o trzafkem mudcencu Servulu se omenja, da so mudenca
po celi vrsti muéenj pred obglavljenjem polili z urinom. V obeh primerih je smisel tega
pocetja v tem, da bi z iztrebki odvzeli mudencu moé, na osnovi katere mu muéenje prav
ni¢ ne $koduje in ga sploh ne ob¢uti. Evfemija je namre¢ po vseh mukah rekla: ». .. nibil
dolodris sentimus.« (Lectio 5). Prezesovi svetovalci so potem, ko Servulus ni obéutil no-
benih muk, prezesu rekli: »Iste multis magicis artibus imbutus est et, si quas ei poenas
adhibere volueris, facit fantasias et nibil sentit, et tu sine causa in eum laboras. Sed lotio
perfundatur et cognosces ab eo omnia maleficia effugari.« (M.SZOMBATHELY,
L'ufficio di san Servolo della collezione Scaramanga, Archeografo Triestino 24, ser. IV,
1962, 73). Predstava, da dotik z iztrebki vzame &loveku moé, gotovo izvira Ze iz rimske
antike (prim. PETRONIUS, Satyricon 134, ed. M. HESELTINE, LCL, 1975, 352; slov.
prev. P. SIMONITI, Ljubljana 1973, p. 154).

31 Gl. Acta proconsularia s. Cypriani 5§ (Th. RUINART, o.c., 263; slov. prev. F.
K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c., 147); prim. H. DELEHAYE, Les origines, 60.

342 Srarost Evfemije nam iz oglejske legende ni poznana, paé pa se omenja starost
Tekle, njene sestri¢ne, ki se ujema s starostjo trzaske mudenke (gl. op. 335).

33 Skupna elementa sta zavrnitev snubca in sadisti¢cno mudenje dekler z trganjem
prsi (gl. op.143). Paradoksni element oglejske in triaske legende je, da se »abscisio
mamillarum« nana$a na dekleta v starosti od Stirinajst do devet let (!) (Erazma v
oglejski legendi).

8 115



manj znana mucenka — medtem ko dveh manj znanih muéenk, Doroteje
in Erazme, ni upostevala. Najstarejsi sestri¢ni iz oglejske skupine sta po-
stali sestri v trzaski skupini, v kateri ima zopet starej$a in bolj popularna
Evfemija glavno vlogo, Tekla pa nastopa kot njena spremljevalka. Vlogo
kr$¢anskega odeta Valentinijana iz oglejske legende je v trzaski legendi
prevzela premoZna in ugledna mati Epifanija. Da se je iz skupine v Ogleju
¢a$cenih mucenk na istrskem obmodju, ki je cerkvenoorganizacijsko spa-
dalo pod Oglej, osredotocil kult na dve bolj znani svetnici, ki sta postali
junakinji trzaske legende, nam dokazuje ikonografska upodobitev teh dveh
svetnic na apsidalnem loku v Evfrazijevi baziliki v Porecu s sredine 6. sto-
letja. Tam se med »imagines clippeatae« dvanajstih svetnic pojavljata
kot prva in druga na desni strani loka Evfemija in Tekla.** Ocitno je na
podlagi te tradicije, ki je povezovala obe mucenki, in na podlagi domnev-
nega posedovanja relikvij teh mucenk, ki so v Trst skoraj gotovo prisle
iz Ogleja, pozneje nastala legenda, ki ne nosi nobene poteze avtenti¢nosti.
Tako nam tudi ta legenda ne pove o zacetkih kréc¢anstva v Trstu nicesar,
saj temelji na histori¢nih dejstvih, ki se le posredno tidejo tega mesta in
ki gotovo niso starejsa od 5. ali 6. stoletja. Postavitev dogodkov v dobo
cesarja Valerijana je hagiografova konstrukcija; gre za naslonitev na ime
znanega preganjalca kristjanov, obenem za enakomerno ¢asovno »razpo-
reditev« z ozirom na druge trzaske legende. Znacilnost te legende je, tako
v primerjavi z ostalimi trzaskimi legendami kot z oglejsko legendo, da
se ne omenja nobena oseba iz cerkvene hierarhije, pa¢ pa predpostavlja
legenda obstoj grobov ve¢ mucencev v Trstu,*® kar je odraz njenega
poznega nastanka in obenem odraz kulta muéencev v mestu.?

Samo datiranje smrti muc¢enk na 17. november se ocitno ujema z zapi-
som v Hijeronimijanskem martirologiju, ki na ta dan v zapisu, ki se v
nadaljevanju ponovi, omenja mucenistvo Tekle, ki naj bi trpela skupaj z
Diofilom in Matrono v provinci Aziji, pri ¢emer ne vemo, za katero
mudcenko s tem imenom gre, ¢e gre sploh za histori¢no osebnost.?* O¢itno

3¢ [ 1. X, 2 (Parentium), 83 (fot. na str.39); prim. pogl. IIl, op.248 in 268. O
dajanju imen po teh dveh svetnicah na oglejskem obmodju v 5. in 6. stol. (Evfemija
in Tekla v Gradezu, Evfemija v Trstu!) gl. pogl. ITI, op. 32 b.

35 Epifanija je pokopala héeri »juxta corpora aliorum Martyrum qui et ipsi antea
talia pro Christi nomine perpessi sunt.« (Lectio 6).

38 Kult teh dveh mudenk ni nikdar prekoradil trzaskih okvirov. O usodi relikvij oz.
o kultu muéenk gl. P. KANDLER, CDI, A.256 (komentar) in G. CUSCITO, Storia di
Trieste Cristiana attraverso le sue chiese I, Trieste 1982, 35ss.; prim. tudi pogl. III,
3 (C). O starokri¢anski navadi pokopavanja svojcev v blizini grobov muéencev, »quod
multi cupiunt et rari accipiunt« (ILChV 2148) gl. B. KOTTING, Grab, RAC 12, 1982,
387 s. (z navedbo podrobne literature).

37 MH, Nov. 17 (p. 603): »et in Asia Filiae Matronae et Teclae virginis. .. in Asia
natale sanctorum Diophidis Matronae Teclae virginis et Didae.« O tej Tekli pravi v
komentarju H. DELEHAYE, p. 604, n.19: »Tecla hodierna quae sit, parum constat.«
Tekle ne omenja sirski martirologij v izvirniku, niti ne njegov griki prevod (gl. AA SS
Nov. I1/1, 1894, LXIII), prav tako se ne omenja na ta dan v Synax. Eccl. CP.

116



se je pisec legende pri datiranju naslonil na avtentien, v antiko segajo¢
zapis, ki ga je z Vzhoda prestavil v Trst. Histori¢ni martirologiji in Rimski
martirologij tega zapisa iz Hijeronimijanskega martirologija ne upostevajo.
O¢itno avtorji teh martirologijev te trzaske legende kot tudi vedine drugih
niso poznali, sicer bi bil zapis v Hijeronimijanskem martirologiju zadostna
opora, da bi ga z legendo kombinirali v elogij, kakr$nih poznamo za
fiktivne mudence celo vrsto. Cas nastanka legende nam ni poznan. Ce
upostevamo, da so Hijeronimijanski martirologij na italskem podrodju
po svoji funkciji od 9. stoletja dalje nadomeséali histori¢ni martirologiji,
zlasti Uzuardov,*® in ¢e upoStevamo dejstvo, da se datiranje smrti mucenk
v legendi oéitno naslanja na zapis v martirologiju, lahko sklepamo, da je
prvi zapis legende dokaj star, nekako iz ¢asa med 7. in 9. stoletjem. Po
drugi strani pa neupostevanje teh mucenk pri Adonu, ki je zbiral gradivo
tudi v Italiji,*** in pri Uzuardu, ki je bil dobro obveséen o mucencih s tega
podrogja,®® kaze na to, da je legenda nastala verjetno po 10. stoletju. Vezi
med zapisom v Hijeronimijanskem martirologiju in med legendo nam
ostajajo slejkoprej nepojasnjene in to je vzrok, da ¢asa nastanka legende ne
moremo precizirati.

Ce torej povzamemo in ocenimo histori¢no izpovednost teh petih le-
gend, moremo reci sledece:

Vseh pet legend je izrazito lokalnega pomena, saj jih z izjemo nekaterih
manj vaznih rokopisov ne upos$teva nobeden od histori¢nih martirologijev
in tudi ne Rimski martirologij. Vseh pet legend spada po zgoraj omenjeni
klasifikaciji®®* v Cetrti razred muceniskih legend, torej je njihovo histori¢no
jedro zelo majhno in $e tezje dolodljivo, saj se v vseh primerih zreducira
le na ime mucenca in v dveh primerih (Lazar in Tekla) tudi na datum, v
nobenem primeru pa ne po doslej poznanih virih na kraj mudenistva. Po
sedanjem znanju legende torej ne opisujejo trzaskih mudencev, temveé

8 To nam kaZe ze sama primerjava Stevila ohranjenih rokopisov. Z oglejsko-be-
neskega podroéja se ni ohranil niti en rokopis MH (iz cele Italije $est, med temi le trije
»codices pleniores«; gl. AA SS Nov. II/1, 1894, VIII ss.), pa¢ pa kar pet rokopisov Uzuar-
dovega martirologija (v celi Italiji ve¢ kot petdeset; gl. H. QUENTIN, Les mart. hist.,
675 ss.).

9 ADO omenja v uvodu v svoj martirologij (PL 123, 144): »Huic operi . .. adjuvit
venerabile et perantiquum Martyrologium ab urbe Roma Aquileiam cuidam sancto
episcopo a pontefice Romano directum et mibi postmodum a quodam religioso fratre
aliquot diebus praestitum. Quod ego diligenti cura transcriptum, positus apud Raven-
nam, in capite buius operis ponendum putavi.« H. QUENTIN, Les mart. hist., 478, je
domneval, da se za to oznako skriva tako imenovani »Vetus Romanums, iz katerega
naj bi ¢rpal Ado, in tako je danes vedinsko mnenje med poznavalci. Zanimiva je hipo-
teza, ki jo je postavil E. MARCON, Dove nacque (kot v op. 297); za navedeno Adonovo
oznako je domneval, da se skriva Hijeronimijanski martirologij v prvotni neohranjeni
verziji, torej e pred konéno redakcijo v galskih samostanih po letu 600.

30 USUARDUS; uvod v ed., 97 ss. (J. DUBOIS).
351 Gl. op. 302.

117



Preglednica I: Trzaski muéenci

IME MUCENCA

PRIMUS, MARCO etc.

LAZARUS

datiranje cum imperium obtineret Hadri- imperatore Antonino pridie
anus... VI Idus Majas, sub im- Id. Aprilis
peratore Hadriano
oznaka pre- multa persecutio... saevissimas saevissima  persecutio. ..
ganjanja poenas tolerabant misit relationem per uni-
versas civitates . .. igne con-
cremaretur.
reakcija in speluncis et montibus et per
kristjanov cavernas terrae, vel per deserta
loca se in abditis celabant
kraj apud Tergestinam civitatem, quae apud hanc civitatem Ter-
est Istriae provinciae gestinam
lokalni praesidatum mereretur quidam ... praesidatus cingulum Pom-

preganjalci

nomine Artasius... sacerdotes
idolorum ... quidam (sc. delator)

peius... delatores... ali-
quanti ex officio

konkurenéen
poganski kult

nescitis deos immortales, Jovem,
Mercurium, Herculem, Junonem,
Minervam, Apollinem et alios, qui
in hac urbe consistere videntur

mucendeva oznaka
poganskih bogov

idola vacua sunt quae colitis ...
Jovis ... adulter... omnes enim
figmenta sunt

lapides sunt et aeramentum
et figmenta hominum ma-
nibus facta... quos vide-
mus lapides, vos deos esse
dicatis

stan mudenca

praesbyter nomine Primus. .. dia-

conus nomine Marcus, secundum
seculi hujus nativitatem genere no-

biles

Lazarus... a
christianis . . .
diaconus

parentibus
ordinatus est

ostali kristjani
v mestu

jussit viros detineri qui in illa hora
crediderunt . .. viri numero octo-
ginta duo, ex quibus Jason...
Celianus . . . Universi populi Chri-
stianorum

esse aliquantos (sc. christ.)
... Eutropia... de genere
christianorum et valde cla-
rissimorum cum suis famu-
lis

118



APOLLINARIS

EUPHEMIA et THECLA

SERGIUS et BACCHUS

temporibus Antonini impe-
ratoris . . . die octavo Iduum
Decembrium

temporibus illis cum impe-
rium obtinerent Valerianus
et Gallienus... XV Kal.
Dec.

imperante Maximino ty-
ranno

nimia persecutio... prae-
ceptum ut per universas ci-
vitates christiani inquisiti
igne cremarentur.

nimia persecutio esset

edictum per singulas civi-
tates in foro propositum,
cum saevissima commi-
natione

universi vero christiani in
scissuris montium ... vitam
suam transiebant.

in civitate Tergestina quae
est Istriae prov.

apud civitatem vero Terges-
tinam, quae est Istriae pr.

vir pessimus... Lucinius
nomine... praeses... mi-
nistri

Alexander, deditus idolis . . .
quidam de domesticis. ..
Quaestilio praeses

imperator

Jovis idolum erigeretur...
sacrifica deo magno Jovi

sacrifica deo magno Jovi

aram magni Jovis

idola vacua colentes

lapides enim et ligna. ..
lapidibus et lignis non
sacrificamus

Apollinaris subdiaconus

filias virgines duas, Euphe-
miam et Theclam, a paren-
tibus christ.

Sergius erat primicerius
et princeps scholae gen-
tilium ... Bachus ejus-
dem et ipse scholae.

presbiter Martinus ... (mi-
gravit ad dominum) multi-
tudo populorum... viri
religiosi

illustrissima femina et valde
honesta, nomine Epiphania,
relicta a Demetrio illustr.
viro ... Christi ancillae

119



IME MUCENCA

PRIMUS, MARCO etc.

LAZARUS

mudenje

extensos . .. fustibus caedi et sub
ventre eorum ignem accendi...
sulfur inferri ac resolvi, et in ore
amborum adigi... viros detineri

et fustibus caesos civitatem
projici

in carcerem recludi... vir-
gis caedi

izjava mudenca

prudenti viro semel sermo
dicitur

ob¢udovanje
mucenca

universi populi. .. dicentes: Mag-
nus est deus christianorum, quem
colunt isti, qui tormenta jam passi
sunt talia... oramus... deus
christianorum, ut mereamur tui
effici

usmrtitev

foris civitatem, usque in tribus
milliaribus . .. spiculator amputa-
vit capita eorum

foras civitatem... spicula-
tor gladio eum percussit, et
caput ejus a collo separavit

pokop

universi populi Christianorum, qui
absconditi erant... in proximo
loco sepelierunt

aromatibus . . . preciosis lin-
teaminibus dignissime sepe-
livit

omembe
cudezev

120

venter noster non est ullo modo
adustus ab igne... sanctis in ore
fuit (sc. sulphur) tamquam homini
ardorem patienti, dum aliquid
frigidum biberit.



APOLLINARIS

EUPHEMIA et THECLA

SERGIUS et BACHUS

extensum super craticulam
positum nimium assari, et
insuper fustibus nodosis a
quatuor viris caedi... dex-
teram manum ejus abscindi

carbones igneos super co-
mam capitis earum mitti. . .
extendi, et cum virgis caedi
iterum in equleo suspendi,
et angulari mamillas earum

stercus pullinum supra
dorsum earum aspergi et
fricari

Homini sapienti semel di-
citur verbum

omnes . .. dicentes: Magnus
est deus christianorum qui
talia praestat credentibus in
se

educentes eum ministri una
cum spiculatore foris muros

spiculator amputavit capita
garum

civitatis, amputatum est
caput ejus.
nocte viri religiosi... dig-

nissime sepelierunt in pro-
ximo loco civitatis Terge-
stinae

mater condiens cum aroma-
tibus sepelivit juxta corpora
aliorum Martyrum

Dominus ... faciebat per
eos signa magna et prodigia.
Infirmos curabant, et caecis
signaculo crucis facto visum
reddebant... facto autem
signaculo Christi supra ig-
nem, ignis extinctus est...
surrexit. .. desuper crati-
cula illaesus

nihil doloris sentimus, sed
quantum tu furis, centuplum
nos melioramur

121



se naslanjajo na imena drugih mucencev, katerih mucéeni$tvo postavljajo
v Trst.

Od skupnih znadilnosti trzaskih legend naj najprej omenimo enako-
merno dasovno razdelitev mudeniStev na dejanske in potencialne pre-
ganjalce kristjanov, od Hadrijana, prek »Antonina«, Maksimina Tracana
do Valerijana, z veckratno napaéno oznako, da gre za preganjanje na
osnovi edikta. V primeru »Antonina« je podana celo kazen, zagrozena
kristjanom v cesarskem ediktu. Razen v legendi o Lazarju se povsod
oznacuje Trst kot mesto v Istri. Topografski podatki v legendah so sicer
silno skopi. Razen Rima, od koder naj bi pridel prezes Lucinij, muitelj
Apolinarija, in razen neimenovanega kraja v blizini Trsta, kjer naj bi bil
Apolinarij pokopan, se ne omenja noben kraj ali pokrajina. Oglej kot
glavno mesto Benecije in Istre je povsem ignoriran. Kot strokovni termin
za mesto se uporablja »civitas«, kar ustreza poznoanti¢ni in srednjeveski
rabi. Oznaka Istre kot province ocitno nima upravnoorganizacijskega
pomena, temve¢ je pokrajinska. V dveh legendah se omenja skrivanje
kristjanov po gorah in votlinah. Ta podatek moremo le deloma uskladiti
s podobo pokrajine v okolici Trsta, z obilico kraskih jam, ki pa ne lezijo
v gorskem svetu. Med lokalnimi preganjalci igra v vseh legendah dalec
najvaznejSo vlogo vsakokratni prezes, ki naj bi bil posebej zadolzen za
preganjanje kristjanov. Odve¢ je tukaj pripominjati, da je provincialni
namestnik rezidiral v glavnem mestu province, kar Trst nikdar ni bil, in
da Istro ni nikdar upravljal cesarski namestnik s takim naslovom. Po
doslej poznanih virih so vsa imena prezesov izmisljena.?* Le enkrat se
omenja vloga poganskih duhovnikov, ki igrajo tako veliko vlogo v oglej-
ski legendi o sv. Mohorju, in le enkrat se omenja vloga izdajalskega suznja,
kot v oglejski legendi o $tirih devicah mucenkah. Kot kri¢anstvu konku-
rencen kult se omenja zlasti Jupiter, kar je le deloma histori¢na poteza
legend, saj je znano, da so morali kristjani v ¢asu preganjanj pocastiti
cesarjevo podobo.*® Poleg Jupitra se v prvi legendi omenja Se nekaj pred-
stavnikov rimskega panteona, nikjer pa se ne omenjajo orientalski kulti

32 Kot povsem nezanesljiva jih je oznadil ze C, BUTTAZZONI, Del governo pro-
vinciale romano nella Venezia ed Istria, Archeografo Triestino n.s. 1, 1869/70, 45 s.;
54s.; 84. Razen Pompeja so vsa imena, zlasti med poznanimi drzavnimi funkcionarji,
prave raritete.

Naslova »praeses«, ki se je uveljavil za provincialne namestnike v 2. in 3. stoletju,
utrdil pa z Dioklecijanovimi in Konstantinovimi reformami kot oznaka za najni%ji rang
med provincialnimi namestniki (gl. W. ENSSLIN, Praeses, RE Suppl. 8, 1962, 598—614),
nikdar ni imel namestnik Benedije in Istre. Od Avgusta do Dioklecijana to ni bila pro-
vinca, temve¢ ena od italskih »regiones juridicorume«, od Dioklecijana dalje pa novousta-
novljene province ni upravljal praeses, temve¢ corrector in nekako od zadnje tretjine
4. stoletja consularis (gl. A. CANTARELLI, La diocesi italiciana da Diocleziano alla fine
dell’impero occidentale, Roma 19642, 27 ss. in zlasti A. CHASTAGNOL, L’administration
du Diocése Italien au Bas Empire, Historia 12, 1963, 348 s.).

%3 Prim. PLINIUS, Epistulae 10,96,5 (ed. B. RADICE, LCL/II, 1975, 288; slov. pre-
vod v F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, Kristusovi pricevalci, 21).

122



ali njihovi pripadniki. Le enkrat se omenjajo Judje kot Kristusovi morilci.
V vecini legend se ponavljajo stereotipne oznake poganskih bogov kot
brezdu$nih malikov. Opisi mudenja so v dveh primerih povzeti po zelo
znanih legendah, po legendi o sv. Lavrenciju (Apolinarij) in legendi o
sv. Barbari (Evfemija in Tekla), v ostalem pa so stereotipni (Sibanje, ogenj),
v dveh primerih pa vsebujejo deloma izvirne poteze (mucenje z Zveplom
in s kurjim gnojem). Povsem stereotipna je dvakratna omemba jedrnatega
odgovora zrtve sodniku, ki upa, da bo obtoZenca zlepa pridobil za odpad
od vere, in dvakratna omemba, kako so pogani spri¢o stanovitnosti med
muéenjem izrazili ob¢udovanje kricanskega boga. Trzaske legende ne
omenjajo pripadnikov vi§je cerkvene hierarhije: med mucenci so Stirje
kleriki (prezbiter, dva diakona in en poddiakon) in tri dvojice laikov (dva
me$cana, dva oficirja, devici). Vse legende predpostavljajo obstoj veé
kristjanov ali kar cerkvene ob¢cine, zadnja celo historicnost ve¢ muceni$tey
v Trstu, torej nobena od teh legend ni »ustanovna« kot je za Oglej legenda
o sv. Mohorju. Legende tudi ne odrazajo teznje, da bi slikale postopen
razvoj kri¢anske skupnosti v mestu. Kristjani se omenjajo bodisi gene-
riéno (aliquanti, multitudo populorum), bodisi po stanovski pripadnosti;
tu imajo prednost vsekakor najvisji sloji druzbe (nobiles, clarissimi, illu-
strissimi), kar je odraz druzbene zgradbe srednjeveskega mesta (prevlada
patriciata) in ne dejanskega razvoja v dobi zadetkov kr§éanstva. Z izjemo
Prima in Celijana so vsa imena mucencev gr$ka, prav tako so grska z
izjemo prezbiterja Martina imena vseh ostalih kristjanov. Z izjemo Arta-
zija so vsa imena preganjalcev (prezesov) latinska. Z izjemo prvega mu-
¢enca, Prima, nobeno od teh imen nima realnega ozadja v nam poznanem
onomasti¢nem gradiva z istrskega obmodja.*® Opisi kraja in nacina
usmrtitve so stereotipni. Enkrat se omenja usmrtitev ob tretjem miljniku
(kar spominja na izrodilo o sv. Mohorju)®* in enkrat se omenja pokop
ne v neposredni blizini mesta, temve¢ v manj$em kraju (locus) v bliZini
Trsta.

Vse legende so krajse in v celoti gledano vsebujejo prav malo ¢udezev.
Kot edini éudez, ki se omenja v vseh legendah, razen v legendi o Lazarju
(kjer pa ni bilo pravega mucenja), je ta, da Zrtev mucenja sploh ne ob¢cuti,
temve¢ s pogumnim nastopom moralno in duhovno triumfira nad pre-
ganjalcem in zbuja obcudovanje med gledalci. Zaradi tega v legendi o
trzaskih devicah sodnik poseze po protisredstvu za izganjanje ¢udeine
modi, namre¢ masazi z zivalskimi iztrebki. Pravi ¢udeZi, v katerih pa se
zopet omenja samo ¢udezna mo¢ znamenja kriZa, nastopajo samo v le-
gendi o Apolinariju. Ker se vse legende praviloma zakljucujejo s porodilom
o usmrtitvi in pokopu, se ¢udezi po smrti nikjer ne omenjajo.

O c¢asu nastanka teh legend lahko samo ugibamo. Zaradi prevelikih

334 Gl. op. 313; na istrskih napisih se omenja od imen iz obravnavanih legend samo
Se Martinus (1. 1. X, 4 (Tergeste), 383).
335 Prim. op. 72.

123



razlik med njimi je upravicen sklep, da niso nastale istocasno, verjetno
tudi ne v istem obdobju. Histori¢no ozadje legend, kult relikvij na istrskem
in $irSem severnojadranskem podrodju, in v nekaj primerih problematicen
zapis v Hijeronimijanskem martirologiju, moremo zasledovati vse v pozno
antiko in v bizantinsko dobo. Dve legendi, legenda o trzaskih devicah
in legenda o vojaskih mucencih, ze z imeni mudencev in tematiko kazeta
na bizantinsko obdobje, saj gre za svetniske kulte, ki so tako ali drugace
povezani z interesi Bizanca od druge polovice 6. stoletja dalje. Tudi
nastopajo v teh legendah (z izjemo preganjalcev) samo grska imena, zato
menimo, da izvirata vsaj po vsebini, ¢e ne po danes poznanem zapisu, iz
bizantinske dobe (7. in 8. stoletje). Zapis teh dveh legend pa je verjetno
precej poznej$i. Ostale legende so verjetno mlajsega nastanka, z izvorom
v karolin$ki dobi ali $e nekoliko kasneje. Terminus post quem za vse tri je
omemba relikvij, ki se nanasa na sredo 8. stoletja.*® »Bizantinske« poteze
ima $e legenda o Lazarju, v kateri nastopa poleg vzhodnega mucenca
kristjanka Evtropija, medtem ko ima legenda o Apolinariju, s poudarjeno
zvezo z Rimom, z imensko naslonitvijo na znanega mucenca iz Ravene in
v stranski osebi na silno popularnega galskega svetnika, izrazitejSe »za-
hodne« poteze. Najmlajsa je verjetno legenda o Primu in Marku. Ker so te
legende ostale lokalne, ocitno nepoznane ali vsaj neuposStevane v SirSem
evropskem svetu, nimamo nobenih trdnih opornih tock za datiranje njiho-
vega nastanka.’ Jezikovna merila pri poskusu njihove datacije ne pridejo
v postev, ker legende v tem oziru ne kazejo kaks$nih posebnosti.

Objektivno nam te legende ne povedo ni¢ o kr§canstvu v Istri pred
(5. ali) 6. stoletjem in so kot viri za poznavanje kr§¢anstva v 2. in 3. sto-
letju po dosedanjem poznavanju virov neuporabne. To seveda ne pomenti,
da ne bo morda za katero med njimi z novimi odkritji ugotovljeno histo-
ricno jedro in bo legenda stopila v ospredje kot prvovrsten historicen vir.
Taki primeri na oglejskem in kot bomo videli pozneje tudi na istrskem
podroc¢ju, nas opozarjajo pred apriorno negativno sodbo o teh virih, zlasti
zato, ker je krS¢anstvo v Trstu v 3. stoletju gotovo obstajalo.

C. Sv. Maksim novigrajski ali ljubljanski

V dobo preganjanja kristjanov pod cesarjem Decijem postavlja tra-
dicija muceni$tvo sv. Maksima, prvega $kofa v Emoni. Legenda je poznana
danes samo v italijanskem prevodu, medtem ko se je za latinskim izvirni-

36 Gl. AA SS Apr. I1, 1866, 68 (C).

357 P, KANDLER, CDI, je v komentarju $e nekritiéno datiral nastanek legend o
Lazarju in Apolinariju v 4. stoletje, legendo o trzaskih devicah pa tudi v antié¢no dobo.
V novejsi literaturi naletimo na oznake »recente«, »molto recente«, »di origine piutosto
recente« (BS 10, 1968, 1108 (Primus); BS 7, 1966, 1156 (Lazar); BS 2, 1962, 249 (Apo-
linarij)), ki so zelo splosne in ne povedo nié.

124



kom, ki naj bi se ohranil v Poreéu in v Benetkah, izgubila zanesljiva sled.?**
Njena vsebina je sledeca:

V (asu cesarja Decija, leta 253 (!), se je ob izbruhu preganjanja kristjanov
emonski $kof Maksim, ki je slovel po ¢udeznih ozdravitvah, podal v mesto
Azijo, kjer je rezidiral cesarjev prokonzul, in se mu predstavil kot kristjan.
Ker ni ugodil prokonzulovi zahtevi, da Zrtvuje poganskim bogovom, ga
je dal ta najprej $ibati, nato pa ga je dal na natezalnico in podvrgel ostri
torturi, ki je dosegla viSek s puljenjem nohtov na rokah in nogah. Ker
Maksim ni hotel Zrtvovati boginji Diani, ga je ukazal prezes usmrtiti s
kamenjanjem. Sodbo so izvriili izven mesta Azije. Truplo so pokopali
najprej v blizini mestnega obzidja, nato so ga prenesli v Emono. Pozneje
ga je dal neki plemi¢ prepeljati v Benetke in ga shraniti v cerkvi sv. Kancijana.
Datum mucenistva: 28. september.?

Legenda je zanimiva zato, ker nam je znana njena predloga in lahko iz
nje spoznamo postopek, ki ga je uporabljal srednjeveski istrski hagiograf.

Legenda o sv. Maksimu je namre¢ nespretna, grobo interpolirana pre-
delava aktov sv. Maksima, mudenca iz dobe cesarja Decija, ki je umrl
30. aprila ali verjetneje 14. maja 250 v provinci Aziji, verjetno v Efezu.
Ti akti so nedvomno pristni, z nekaterimi poznej$imi dodatki, ki nebistve-
no zbijajo njihovo vrednost.?® Da gre v primeru mucéenca Maksima za

38 Izvirno latinsko besedilo legende, ki naj bi ga vseboval »un libro antico dalla
sagrestia di Parenzo a pagine 124« oz. naj bi se nahajalo »in Venezia nella Chiesa di
S. Cantiano appresso il suo Corpo« (oba citata sta iz naslednjih navedenih del), doslej
$e ni bilo objavljeno in ni znano, ali je sploh $e ohranjeno. Zato je danes podlaga za
Studij italijanski prevod, ki ga podajata N. MANZUOLI, o.c.,, 70—74 in G.F. TOM-
MASINI, Deé’commentarii  storici-geografici della provincia dell’lstria, Archeografo
Triestino 4, 1837, 307—310. Poglavitna literatura: J. V. VALVASOR, Die Ehre, 1I/VIII,
538—542; ]J.L.SCHONLEBEN, Carniolia, III, 190—192; D.PAPERBROCH, AA SS$
Mai VII, 1867, 14—16 (avtor na str. 15 E navaja odlomke iz izvirnega latinskega besedila
legende, ki se je nahajal v Benetkah, in samo obZalovati moramo, da ga ni objavil);
G. CARLI, Dell’antico vescovato Emoniese e particolarmente di s. Massimo vescovo e
martire, Delle opere di G.C. t. XV, Milano 1786, 337—343; ponatis v L’Istria 5, 1850,
314 ss; G.URIZIO, Relazione storica della Chiesa della B.V. Miracolosa di Buje in
Istria ..., Trieste 1867, 123—136, 169—176 (ital. besedilo legende s Tommasinijevim
komentarjem); F. BARUDRI, Ruolo cronologico dei vescovi di Cittanova d'Istria,
Archeog. Triest. 33, 1909, 318 ss.; A. NIERO, Massimo, vescovo di Cittanova, BS 9,
1967, 40—41; L. PARENTIN, Cittanova d’Istria, Trieste 1974, 202—205.

39 Tej tradiciji sledi le MR, Sept. 28 (6) (421): »Eodem die passio sancti Maximi
sub Decio imperatore.« OCcitno si sestavljalci martirologija niso bili na jasnem glede
avtenti¢nosti te legende, zato je elogij tako kratek (brez oznake kraja, kar je za MR
izjema). Medtem ko je HENSCHENIUS (AA SS Sept. VII, 1867, 557 A) bil preprican,
da gre v tem primeru za ponovitev omembe mudcenca, ki se &asti 30. aprila, pa so bili
komentatorji MR bolj previdni: »Qui eum ipsum esse putant qui ad diem 30.april.
colitur hariolari videntur.« (MR, p. 422 n. 6).

30 AA SS Aprilis 111, 1866, 740—741; Th. RUINART, o. c., 203—204. Acta spomi-
njajo po svoji jedrnatosti, zlasti v dialogu med prokonzulom in Zrtvijo, na izvirna acta
proconsularia (AA SS Apr. 111, 1866, 740 B). Po klasifikaciji, ki jo je postavil H. DELE-
HAYE, Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiogr. 18 a, Bruxelles 1955, 108, gre

125



zgodovinsko osebnost, nam kaze Hijeronimijanski martirologij, ki sledi
verjetno izvirnemu datiranju mudenistva na 14. maj, na dan, ko je bil
¢aséen tudi v grski cerkvi, medtem ko je na Zahodu prevladalo datiranje
na 30. april.*! Kraj mucenistva se v aktih in v martirologijih pred rimskim
ne omenja, temveé le dezela (Azija), vendar moremo na osnovi omembe
kulta boginje Diane in datuma mudeni$tva (prva polovica maja 250, ko
naj bi Decijev edikt, izdan marca ali aprila 250 v Rimu komaj prispel
v Azijo) soditi, da gre za Efez, vrata v provinco Azijo.*™ Histori¢nost
tega mucenca je torej nedvomna.

Ce primerjamo izvirne akte z naso legendo, dobimo vpogled v delav-
nico neznanega istrskega hagiografa. Sorazmerno kratko predlogo je pri-
blizno dvakrat povedal. Kristjana nizkega rodu in laiénega stanu (homo
plebeius) je spremenil v emonskega $kofa plemenitega rodu. V predlogi
nakazano teznjo, da se kristjan sam izpostavi oblasti — nedvomno gre
za montanisticno miselnost, ki je imela v Aziji svoje korenine — je nas
pisec $e stopnjeval. Skof Maksim naj bi kar gorel od zelje, da bi umrl
za Kristusa. Ime prokonzula (v predlogi Optimus) je izpustil. Nekatere
partije iz Maksimovega zasliSevanja pri prokonzulu je dobesedno prevzel,
druge pa preoblikoval ali nanovo vstavil, ne da bi se veliko odmaknil od
predloge. Repertoar muk (v izvirniku pretepanje in mucenje na natezalnici
s kavlji in ognjem) je razsiril s puljenjem nohtov.?®® Pisec je vnesel v le-
gendo en absurden element — potovanje iz Emone v Azijo, da bi se izpo-
stavil tamkaj$njemu prokonzulu — in opis Maksimove dejavnosti tamkaj,
predvsem ¢udezno zdravljenje slepih, gluhih, hromih, $ibkih ter obsedenih

nedvomno za tretjo skupino hagiografskih virov, za poznejso predelavo uradnega zapisa.
Kot pristna upoStevajo ta »acta« od novejsih raziskovalcev P. ALLARD, Histoire des
persécutions I, Paris 1905, 422 ss. in M. SORDI, Il Cristianesimo e Roma, Bologna 1965,
273.

361 MH, Mai 14 (253): »In Asia sancti Maximi.« Na ta dan ga omenja tudi Synax.
Eccl. CP (st. 684). V nasprotju s tem datumom pa postavljajo FLORUS, Vetus Romanum
in ADO njegov spominski dan na 30 paril (gl. Edit. prat., 76; PL 123, 254; H. QUEN-
TIN, Les mart. bist., 425; 482; USUARDUS kot najbolj izérpen med histori¢nimi martiro-
logiji tega mucenca izpuscéa). Tudi sestavljalci MR so sprejeli ta datum (MR, Apr. 30 (7)
(163): »Ephesi sancti Maximi martyris, qui in persecutione Decii coronatus est.«).

32 M. SORDI, o. ¢, 273; EADEM, La data dell’editto di Decio e il significato della
persecuzione anticristiana, RSCI 34, 1980, 451—461, zlasti 455; o vlogi Efeza v Auziji
gl. D. 1,16,4,5—6.

33 YV legendi se omenja, da je bil ponovno privezan na muéilo in da so mu izpulili
nohte z rok in nog tako hitro in silovito, da so kosi mesa skupaj s krvjo padali na tla.
Tudi ta hagiografov prispevek ni povsem izviren, saj se opira na poznejse izrocilo ne-
katerih martirologijev, da je bil Maksim »virgulis ita attrectatus, ut carnes ejus una cum
sanguine in terram defluerent« (AA SS Apr. IIl, 1866, 741 D), le da je $ibanje zamenjal
s puljenjem nohtov. Zlasti je porocilu legende blizu GREVENUS, in Auctario Usuardi
(AA SS Apr. IIl, 1866, 740 D), ki detajl opisuje takole: »... ita ungulis attrectatus, ut
carnes ejus una cum sanguine in terram defluerent.« Ocitno je pisec legende zvezo
»ungulis attrectari« (praskati z mudilnimi kavlji) zaradi podobnosti izrazov napaéno
razumel kot puljenje nohtov.

126



od hudica. Opis smrtne obsodbe in njene izvrsitve je skoraj dobesedno
povzet po predlogi. Izvirna sestavina legende pa je daljsi dodatek o po-
kopu in o usodi mucencevih relikvij. Posmrtni ostanki mucenca naj bi bili
najprej pokopani v blizini mesta Azije, od koder naj bi jih kasneje kristjani
prenesli v Novigrad, od koder je bil doma. Tam naj bi bil pokopan vrsto
let, nakar naj bi ga neki pobozni plemi¢ skrivoma odpeljal v Benetke in
pokopal v cerkvi sv. Kancijana. Datum muceniStva na koncu je spre-
menjen, sklicevaje se na »novi martirologij«.%

Dodatek na koncu kaze na zelo pozen nastanek legende v nam po-
znani kon¢ni verziji, ki naj bi torej nastala $ele ob koncu 16. ali celo v
zaletku 17, stoletja. Prav verjetno je imel velike zasluge za njeno utrditev
sam Manzuoli.’®

Pred zapisom legende je brez dvoma obstajal kult muéenca (in skofa?)
Maksima v Istri. Ce i$¢emo korenine tega kulta, naletimo na veliko vedje
tezave kakor v primeru doslej obravnavanih mudencev. O kultu sv. Maksi-
ma v Istri v zgodnjem srednjem veku ni sledu, saj tega muéenca ne ome-
njajo ne stare beneSke kronike ne Dandulo ne malostevilni stari doku-
menti.?® Izhodi$¢e za poznavanje kulta tega svetnika v Istri je $ele napis,
ki nam sporoéa, da je novigrajski $kof Adam leta 1146 pokopal v novi-
grajski stolnici posmrtne ostanke svetnikov Pelagija in Maksima.?* Na
tem napisu se ne omenja, da bi bil Maksim $kof. Na izrodilo o relikvijah
mucenca Maksima, ki je odraz zelo burne zgodovine Istre v 14. in 15. sto-
letju,**® se navezujejo relikvije tega mucenca nedolocljive starosti, ki so

384 Ta »novi martirologij« je lahko le MR, izdan leta 1582 (prim. op. 359), kar kaze
na pozen ¢as konéne redakcije legende.

385 D, PAPERBROCH, AA SS Mai VII, 1867, 14 B, je celo trdil: »Hujus opinionis
si non auctor: promotor certe primarius fuit Nicolaus Manzolus, in Descriptione Istriae,
cum Vitis sanctorum provinciae illius edita Venetiis.« D. PAPAERBROCH (0. c., 15 E)
je porocal, da se je ta dodatek nahajal samo v najmlajéem izmed treh rokopisov legende,
ki naj bi se hranili v Benetkah, torej lahko sklepamo, da »antiquiora acta, sed nihilo-
minus Venetiis composita, ex Parentino legendario transcripta Venetiis«, ki jih omenja,
tega dodatka niso imela in so verjetno nastala pred prinosom relikvij v Benetke sredi
15. stoletja (gl. op. 368).

368 YV primeru omembe relikvij in posvetitve cerkve sv. Maksima na Beneskem, ki jo
posredujeta Chronicon Gradense (G. MONTICOLO, Cronache, 34) in Origo civitatum
Italiae seu Venet., ed. prima; ed. sec. (cit. ed., 36; 67; gl. A. CARILE-G. FEDALTO, o.c.,
356 in 397 5.) nimamo nobenega dokaza, da gre za naega Maksima, zlasti zaradi velikega
$tevila mudencev s tem imenom (samo MR navaja 33 svetnikov s tem imenom, od katerih
je kar 18 mudencev).

307 Besedilo napisa: » Anno Dominicae Incarnationis MCXLVI VI Id. Octob. recon-
dita sunt haec sanctorum Corpora Pelagii et Maximi tempore Domini Adami Episcopi.«
Gl. F. UGHELLI, Italia sacra V, Venetiis 17202, 229; G. CARLI, o.c., 342; P.F. KEHR,
Ital. pontif. VII/2, 228. Novigrajska stolnica, ki je bila pred tem tako kot vse Skofijske
cerkve na oglejskem podrodju posvefena devici Mariji, je verjetno $ele tedaj dobila se-
kundarno posvetitev »lokalnim« muéencem Pelagiju in Maksimu, kot je bilo praviloma
pri vseh $kofijskih cerkvah na oglejskem obmod&ju (prim. op. 204 in 206).

368 Relikvije mucenca Maksima naj bi obenem z relikvijami sv. Pelagija leta 1381
po zmagi nad Benedani in po oplenitvi vedjega dela istrskih mest zaplenili Genovezani

127



nedvomen falzifikat, prirejen opisu nacina mucenja in usmrtitve v legendi.*®
Ce se vprasamo, kaj je izzvalo nastanek izrocila o sv. Maksimu v Istri
ob ocitni naslonitvi na mucenca iz Azije, bi mogli domnevati, da stoji
v ozadju prinos relikvij (in s tem izrocila) tega mucenca iz Male Azije v
Istro. Vendar pa do tega prenosa ni prislo tako kot v primeru sv. Evfemije
v poznoanti¢ni dobi, najbrz niti ne v bizantinski dobi, temve¢ verjetno Se
precej pozneje, vsekakor pa pred sredo 12. stoletja. Legenda je torej na-
stala med sredo 12. stoletja in sredo 15. stoletja, vendar verjetneje v
zadnji dobi tega casovnega intervala.*”

Legenda o emonskem mucencu Maksimu je kljub temu, da je za pro-
ucevanje kr¥¢anstva v Istri v predkonstantinski dobi neuporaben vir, zelo
zanimiva, saj nam odpira celo vrsto vprasanj, s katerimi se je intenzivno
ukvarjala Ze novoveska historiografija in ki $e danes v bistvu niso re$ena.
Interpretacija te legende se silno zaplete zaradi ve¢ dejstev.

WY

Lokalpatrioti¢ne teznje in Se ne povsem razcis¢ena raba krajevnih imen
so vzrok temu, da si mucenca Maksima lastita istrska in »kranjska«
EFmona. Zagovorniki prvega gledanja, nedvomno tudi avtorji legende,
so se oprli na historiéno nevzdrzno dejstvo: delovanje $kofa Maksima so
postavili v kraj, ki v visoki antiki in gotovo tudi $e sredi 3. stoletja ni
imel mestnega statusa, temvec¢ je bil samo naselje nizjega, nam neznanega
pravnega statusa pod mestno upravo Trsta? Ime tega kraja nam ni
poznano.’”™ Sele po propadu pravne in upravne hierarhije rimskih mest
je naselje enkrat v pozni antiki, verjetno ne pred 5. ali 6. stoletjem, postalo

in jih prenesli v Genovo, kjer je ta kult pognal korenine, kakor nam kaZejo stari geno-
vezanski koledarji (gl. G. CARLI, o.c., 343s.; AA SS Mai VII, 1867, 16 D—E). Vse
genovezanske dokumente v tej zvezi je navedel Carlo DE FRANCESCHI, Saggi e con-
siderazioni sull'lstria nell’alto medioevo 1ll. Quando e come Cittanova d’lstria venne
denominata Emona, AMSI 19 n.s., 1971, 119 op. 52. Po istrsko-beneskem izrocilu pa
naj bi te relikvije, kakor nam poroéa konec legende, prenesli v Benetke, verjetno po
letu 1451, ko je bila ukinjena novigrajska Skofija, poreika pa je prisla pod beneske
patriarhe (gl. G. CARLI, o. c., 342 s.; A. NIERO, o. c., 40).
39 Prim. L. PARENTIN, o. c., 204 s.

31 Nastanek legende je v nekoliko zgodnej$e obdobje, v ¢as krizarskih vojn, datiral
L. PARENTIN, o. c., 204.

¥ Gl L. MARGETIC, Accenni ai confini augustei del territorio tergestino, Atti
(Centro di ricerche storiche Rovigno) 10, 1980, 97 ss. op. 76 (z obsezno diskusijo o sta-
lis¢ih starejsih avtorjev).

372 Nobenega dokaza nimamo za trditev, da se je kraj Ze tedaj imenoval Emonia,
kot je domneval A.DEGRASSI, 1. I. X, 3, p.29 in za njim L.PARENTIN, o.c., 22ss.
Z ozirom na najstarejSe omembe tega kraja v virih od konca 6. stoletja dalje je vsaj
toliko upravi¢eno mnenje, da se je kraj tedaj imenoval Novae, zlasti ker je bilo to ime
v rimskem svetu precej pogosto (Novae v Meziji in Dalmaciji, Adnovas v Panoniji itd.).
O silno kompliciranem vpraSanju moznosti »prenosa« imena kontinentalne Emone v
Istro gl. kratko R.BRATOZ, Kritanska Emona in njen zaton, Zgodovina Ljubljane
(Prispevki za monografijo), Ljubljana 1984, 64—68; vprasanje pui¢amo odprio za eno
prihodnjih razprav.

128



»civitas«, v skladu z razvojem, ki nam je poznan tudi od drugod.*™ V
prikriti obliki se ta razvoj odraza v omembi »in Castello quod Novas di-
citur« v pismih Gregorija Velikega s konca 6. stoletja,** jasno razvidno
pa 3ele z obliko Neapolis oz. Civitas nova v virih iz zgodnjega srednjega
veka. ¥ Verjetno zato, da bi poudarili istrsko pripadnost $kofa Maksima
in se izognili dvoumnosti, so sestavljalci legende v sicer samo dveh
omembah mesta opustili bolj obiéajen termin Emon(i)a*® in so uporabili
termin Civitas nova.

Zagovorniki drugega gledanja so ocitno potvorbo $e naprej predelovali.
Zaradi stilisti¢cno ohlapne in vsebinsko neprecizne oznake kraja Maksi-
movega muceniStva v predlogi (»apud Asiam«; vendar na koncu jasneje
»apud Asiam provinciam«) oz. v legendi (»ab urbe Asia«) so kranjski
starinoslovei muéenca Maksima postavili za $kofa v »kranjski« Emoni,
njegovo mudeni$ko smrt pa so ob ocitni naslonitvi na Ptolomeja locirali
v kraj Asisijo v Liburniji, mesto, ki so ga napa¢no identificirali z Bribir-
jem v Hrvaskem primorju.” Porodilo o usodi relikvij na koncu legende
so dopolnili: relikvije naj bi iz Asisije prenesli v Emono, od tam v Rim,
iz Rima v Novigrad (!) in nato v Benetke. Maksimovo mudenistvo so
datirali na 29. maj, kot se Se danes praznuje v ljubljanski nadikofiji.?™®

373 Terminolo$ka zmeda in nedoslednost, posledica propada pravne hierarhije mest
v pozni antiki, je lepo razvidna pri Evgipiju za vzhodnoalpska mesta v 5. stoletju; gl.
EVGIPI], Zivljenje, 118 s., op.46; R.BRATOZ, Severinus von Noricum und seine Zeit,
Osterr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Denkschriften 165, Wien 1983, 36 op. 141.

34 Registrum epistolarum 9,155 (ed. P. EWALD-L. M. HARTMANN, MGH Epi-
stulae II, 19572, 155). Ob Zenski pridevni$ki obliki imena »Novae« si lahko predstavljamo
apozicijo »civitas«, po zgledu »apud Novas civitatem« (EUGIPPIUS, Vita s. Severini 44,4;
izd. R. BRATOZ, Ljubljana 1982, 292).

35 Termin »Neapolis« najdemo samo pri Ravenskem geografu. Za &as od riZan-
skega placita leta 804 do zaletka 14. stoletja naletimo na termin »Civitas nova« v virih
Stiriintridesetkrat (enkrat tudi v nemSkem in enkrat v arabskem prevodu), dvakrat s
hkratno omembo Emone. Vsa mesta je zbral Carlo DE FRANCESCHI, Saggi e consi-
derazioni (kot v op. 368), 131—138; 154 n. 97.

376 Ime Emona (Emonia, Aemonia) najdemo v virih prvié Sele leta 1132, do leta 1466
pa naletimo nanj v virih kar stoSestkrat (gl. Carlo DE FRANCESCHI, o. c., 139—155).

377 Podlaga za »kranjsko« teorijo je oblika imena 'Agoecia, ki jo posreduje PTO-
LEMAEUS, Geographia 1I, 16 (314,4) (O.CUNTZ, Die Geographie des Ptolemaeus,
Berlin 1923, 79, oznaluje v op. to obliko imena kot »schon im Archetypus verderbte),
Pravilna oblika imena, ki nam jo posredujejo Plinij, Tabula Peutingeriana in napisi, je
Asseria; gre za dan. Podgradje pri Benkovcu v blizini Burnuma v severni Dalmaciji; gl.
M. SUIC, Antiéki grad na istocnom Jadranu, Zagreb 1976, 297; 301 (navedbi iz Plinija
in Tabule Peut.).

38 »Kranjsko« varianto legende, ki po dosedanjem poznavanju virov rokopisno ni
ohranjena (informacijo mi je posredoval arhivar v nadkofijskem arhivu v Ljubljani
dr. France Martin Dolinar, za kar se mu zahvaljujem), je zagovarjal J. L. SCHONLEBEN,
Carniolia, 1II, 191; za njim jo je sprejel J. V. VALVAZOR, Die Ehre, II/VIIl, 538 ss.,
ki je bil v zelo tehtnem prispevku v podrobnostih kriti¢en do Schénlebna. Na Schion-
lebna se je med domadimi zgodovinarji oprl A. LINHART, Poskus zgodovine Kranjske
in ostalib juinih Slovanov Awvstrije, 1.nem.izd. 1788, slov. prev. Ljubljana 1981, 147,

9  Acta ecclesiastia 8 129



Medtem ko nam za Novigrad dokazujejo viri obstoj kulta sv. Maksima
ze sredi 12. stoletja, smo za Ljubljano v tem oziru bistveno na slabsem.
Po nam poznanih virih ni dokumenta izpred 17. stoletja (!), ki bi dokazo-
val c¢adenje tega svetnika v Ljubljani. Za pozen razvoj tega kulta na
Kranjskem je znadilno dejstvo, da ga ne omenjata ustanovni listini ljub-
ljanske $kofije iz let 1461 in 1462.3™ Poleg zapisov obeh kranjskih starino-
slovcev je napis iz leta 1712 (oz. 1911) v stolnici na plo$éi pod kipom, ki
prikazuje tega Skofa, najstarejsi zapis, ki nam dokazuje ¢a$cenje tega svet-
nika v Ljubljani.?® Po pravici moremo domnevati, da je kult sv. Maksima v
Ljubljani delo protireformacijske dobe, casa, ki je zelo povzdignil kult
tega svetnika v Novigradu. Verjetno je imel poglavitne zasluge za nje-
govo utrditev v Ljubljani sam Schonleben, tako kakor tridetrt stoletja
pred njim v Istri Manzuoli.?s

med tujimi pa D.PAPERBROCH, AA SS Mai VII, 1867, 14. Gl tudi Th. RUINART,
o.¢., 202s. (Admonitio). Kriticen do Schinlebna je bil med kranjskimi zgodovinarji ze
P. HITZINGER, Die Bischife von Aemona, Mittheilungen des hist. Vereins fiir Krain
1857, 118.

37 Sy, Maksima ne omenja niti listina cesarja Friderika III. o ustanovitvi ljub-
ljanske skofije (6. dec. 1461), niti bula papeza Pijall., s katero se potrjuje ustanovitev
skofije (6.sept. 1462); v obeh se namre¢ povsem enako omenja posvetitev Skofije Sv.
Trojici, devici Mariji, apostoloma Petru in Pavlu, mudencem Kridtofu ter Mohorju in
Fortunatu ter $kofoma Martinu in Nikolaju in vsem svetnikom (Zgodovinski zbornik.
Priloga k »Laibacher Diocesanblatt-u« 1, 1888, st.7; 3, 1890, st.116). Napaéna je
torej trditev v LS 2, 1970, 473, da je bil sv. Maksim za Mohorjem in Fortunatom Ze od
njene ustanovitve dalje njen drugi patron.

350 Besedilo napisa: »S. Maximus eps. Aemon. buius basilicae et urbis patronus,
patriae apostolus, regimine magnus, virtute constantiae maior, sanctimonia maximus,
Assesiae pro fide lapidibus obrutus martirii coronam nanciscitur. Celebratur XXIX
Maii. Praef. ann. CCXLII — obiit ann. CCLII. Posit. lign. MDCCXII — posit. lapid.
MCMXI.«

Besedilo napisa odraza Se stopnjevanje tendenc kranjske legende. Maksim se
omenja kot mestni patron in apostol dezele, torej ima podobno funkcijo kot Mohor v
Ogleju. Formulacija »lapidibus obrutus« je otitno povzeta po Schonlebnu (o.c., 191;
Schénleben sam jo je oéitno povzel po povzetku istrske legende v Ferrarijevem katalogu
svetnikov Italije, medtem ko je v predlogi in v istrski legendi ne najdemo). Nov ele-
ment je tudi doloéitev dolzine pontifikata na 10 let.

3802 Da se je ¢asdenje sv. Maksima v Ljubljani zadelo $ele v 17. stol. in je bilo s strani
cerkvenih oblasti uradno sprejeto Sele v 18. stoletju, nam kazejo tudi »Propria sanctorume«
ljubljanske $kofije. »Proprium sanctorume« iz leta 1687 (Proprium sanctorum cathedralis
ecclesiae et dioecesis Labacensis jussu et auctoritate . .. Sigismundi Christophori episcopi
Labacensis, Labaci 1687), torej Sest let po Schonlebnovi smrti, praznovanja sv. Maksima
Se ne omenja. Praznik tega svetnika omenja kot prvi Proprium sanctorum dioecesis
Labacensis (Sigismundus Felix ... episcopus Labacensis ..., Labaci 1729, str, 60: Die
XXIX Maji: Festum sancti Maximi episcopi et martyris Ecclesiae Cathedralis Labacensis
patroni. Duplex majus), nato Proprium sanctorum exemptae cathedralis ecclesiae et
dioecesis Labacensis, una cum festis novissimis . .. iussu et authoritate Caroli. .. episc.
Labac., Labaci 1781 (str. 75: vsebinsko enak zapis kot v prej$njem primeru) in konéno
Proprium sanctorum apostolicae sedis indultu usibus dioecesis Labacensis accomodatum
jussu et auctoritate ... Antonii Aloysii Wolf, Labaci 1848, str. 167. Ker se za razliko od
praznovanja drugih domacih mucencev nikjer ne navajajo lekcije, ki bi povzemale

130



Vprasanje prvega emonskega mucdenca se Se dodatno zaplete, ker so
pozneje ime legendarnega muéenca zamenjevali s prvim znanim emonskim
$kofom Maksimom, udelezencem sinode v Ogleju leta 381 in sinode
v Milanu leta 390, ki pa ni bil muéenec, niti ni poznan datum njegove
smrti. Povezovanje obeh Maksimov, legendarnega mudenca s srede 3. sto-
letja in sto trideset let mlajSega Skofa, ki je bil brez dvoma histori¢na
osebnost,* ne vzdrzi kritike. Na podlagi tega povezovanja ne moremo
»rediti« sicer povsem brezvredne legende, ki je edina podlaga kulta sv.
Maksima.*®* Kritike ne vzdrzi, tudi ¢e dopustimo moznost, da bi $kof
Maksim kot borec proti herezijam morda dobil naslov »confessor«, ki
se je v zgodnjekrscanski dobi veckrat zamenjeval z naslovom »martyr«.38
Prav tako je povezovanje nevzdrino, tudi ¢e dopustimo moznost, da bi
Maksima lahko zadela muéeni$ka smrt ob koncu 4. stoletja, v borbi proti
ostankom poganstva, saj nam ravno najbolj znan primer te vrste, anavnijski
mudenci, ki se slavijo na isti dan kot Skof Maksim (29. maj), kaze, da
so se taki primeri dogajali, dasi so bili izjemni.?®* Tudi domneva, da je
skof Maksim v poznej$em izrodilu postal mucenec kot zrtev fanati¢nih

vsebino legende, moremo to vzeti za zanesljiv dokaz, da »kranjska« varianta legende
ni bila nikoli zapisana. Prim. op. 378 in »Uvod«, op. 24, 31, 32, 36.

381 Gl R.BRATOZ, Kratek oris zgodovine kriéanstva na Slovenskem v pozni antiki,
ZC 35, 1981, 213 s.

¥2 Napako povezovanja obeh Maksimov s teinjo, da bi opravié¢ila histori¢no
ozadje kulta tega svetnika, sta med sodobnimi avtorji zagredila za Ljubljano pisec pri-
spevka v LS 2, 1970, 473 s., za Novigrad pa (s povsem neutemeljenim prestavljanjem
$kofa Maksima iz zadnje Cetrtine 4. stol. v Novigrad) L. PARENTIN, o. ¢., 203.

33 O vsebini obeh terminov gl. zlasti H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiogra-
phica 17, Bruxelles 1927, 74—121. S. TAVANO, MSF 62, 1982, 187 (rec. BratoZeve
razprave »Il cristianesimo in Slovenia nelle tarda antichitd«) je postavil domnevo, da
izhaja tradicija o mudencu Maksimu iz naslova »confessor«, ki naj bi ga dobil emonski
Skof kot borec proti arijanizmu. Resni¢no imajo vsi veliki borci proti herezijam 4. stol.
naslov confessor, vendar gre v znanih primerih za velike osebnosti, ki so po po-
membnosti presegle lokalne okvire, kar Maksim ni bil. Med udelezenci oglejske sinode
leta 381 je dobil svetniski naslov »confessor« ze kmalu po smrti poleg tudi sicer zelo
zasluznega Ambrozija oglejski Skof Valerijan, predsedujoéi na sinodi (MH, Nowv. 26,
p. 622 n.10), pozneje tudi $kof Kromacij (sinode se je udelezil kot prezbiter) in na
sinodi zelo aktiven S$kof Evzebij iz Bononije (gl. MR, Dec.2 (5) (559) Sept.26 (4)
417)). Od udeleZencev sinode so prisli pozneje na seznam svetnikov Se naslednji Skofje:
Bassianus iz Lodija (MR, Jan. 19 (6) (27): »...adversus haereticos una cum s. Ambrosio
strenue decertavit«); Heliodor iz Altina (MR, Iul.3 (7) (267)); Filaster iz Brescije (MR,
Jul. 18 (8) (294): »adversus haereticos, praesertim Arianos ... pugnavit... clarus mi-
raculis«); Sabinus iz Piacenze (MR, Dec. 11 (6) (577): »miraculis clarus«). Med 32 ude-
leenci oglejske sinode jih je kar 8 oz. ena Cetrtina postalo svetnikov, kar je gotovo
unicum v zgodovini kri¢anstva.

Majhna je moznost, da bi emonski $kof zaradi udelezbe na sinodi postal svetnik.
Na sinodi sami Maksim namreé ni imel velike vloge, saj se omenja samo enkrat,
in sicer med izjavami obsodbe Paladija iz Ratiarije na 11.mestu, medtem ko se v
debato ni spu$cal. Gl Gesta concil. Aquileiensis 59 (AMBROSIUS, Opera X/III, ed.
M. ZELZER, CSEL 82/3, 1982, 361).

388 MH, Mai 29 (2805s.); MR, Mai 29 (4) (214).

# 131



Gotov, ki so se v prvem desetletju 5. stoletja nekaj ¢asa zadrzevali tudi
v Emoni,?® nima nobene osnove v virih. Povsem mimo virov in izrodila
je domneva, da je »zelo verjetno . .. ravno za Dioklecijanovega preganjanja
umrl v Emoni mudenis$ke smrti $kof Maksimus.«®¢

V primeru emonskega mucenca Maksima gre za nekaj drugega: gre za
drugo fazo predelovanja izvirnega porocila o istoimenskem mudcencu iz
Azije. Ime mudenca, leto in nadin usmrtitve so prevzeti po izvirni verziji
aktov, funkcija osebe je povzeta po istrski predelani verziji, ime kraja
$kofovanja je na osnovi homonimnosti iz Istre prestavljeno na Kranjsko,
ime kraja muéenistva, ki je v istrski verziji $e izvirno, pa je na podlagi
imenske podobnosti in napaénega izrodila pri Ptolemeju spremenjeno
v ime manjSega kraja v relativni blizini Emone, ki je vrhu vsega napac¢no
identificiran. Absurdni tezi, da bi prokonzul Dalmacije (Dalmacija je bila
tedaj ze zdavno cesarska provinca, ki jo je upravljal cesarjev legat)®®?
tedaj rezidiral v liburnijskem mestu Asisiji, je sledila $e bolj absurdna
teza, da se je Ze tedaj do tja razéirila jurisdikcija emonske Skofije.?*® Med-
tem ko nam izvor datuma smrti po istrski verziji ni poznan,*® je v »kranj-
ski« varianti prevzet po dnevu smrti veronskega Skofa Maksima (ki pa ni
bil mudenec),*® in ta datum se je uveljavil na celotnem obmodju patriar-
hata, tudi v Istri.®!

Kult $kofa in mucenca Maksima je torej tako v Ljubljani kot v Novi-
gradu po sedanjem poznavanju virov histori¢no neosnovan. Legenda, na
kateri ta kult temelji, je poznega nastanka in nam ne more povedati o
krd¢anstvu v Istri in na Kranjskem v predkonstantinski dobi prav nié.

Legenda o sv. Maksimu se v ve¢ ozirih precej razlikuje od prej obrav-
navanih legend o trzaskih mucencih. Po svoji ambiciozni zasnovi nekoliko
spominja na legendo o sv. Mohorju. Glavni junak je tudi tukaj $kof, ki
$iri kr$éanstvo in s svojo ¢udodelno moéjo velikopotezno zdravi vseh
vrst bolnike. Med trzaskimi mucenci, ki so bili le niZji kleriki ali laiki,
je imel tako mo¢ samo Apolinarij. Da je legenda o sv. Maksimu mlajsa
in tudi po svoji vsebini izstopa iz anti¢nih okvirov, kaze porodilo o usodi

385 Domnevo je postavil P. HITZINGER, o. c., 120.

388 J, KLEMENC, Kriéanstvo v Emoni, Nova pot 14, 1962, 350; gl. tudi Zgodovina
Ljubljane 1. Geologija in arbeologija, Ljubljana 1955, 355.

387 Iz leta 247 (Filip Arapski) je poznan »legatus Aug. pr.pr.« Claudius Heren-
nianus, iz let 251—253 (Trebonijan Gal) Aelius Florianus (J. J. WILKES, Dalmatia,
London 1969, 449).

388 ], L. SCHONLEBEN, Carniolia, III, 191; prim. J. V. VALVASOR, Die Ebre
11/ V11, 650.

38 Morda se datum (28. sept.) opira na datum ¢ad¢enja mudenca Pelagija (28. avg.);
gl. pogl. 11, 2 (C).

3% MR, Mai 29 (8) (214).

31 G.BIASUTTI, Il »Proprium sanctorume«, 45 (prva omemba je $ele v koledarju
oglejske nadSkofije iz leta 1598!): »Maximi ep. mart. Aemoniensis dioec. patroni«.
O¢itno je v zapisu misljen Novigrad in ne Ljubljana, ki se tedaj ni ved oznalevala kot
Emona in je imela drugega patrona.

132



relikvij na koncu, kakr§nega nima nobena od trZaskih legend. Medtem
ko gre v primeru trzaskih mudencev za lokalne svetnike, katerih mati¢na
cerkvena skupnost je bila vseskozi nesporna, pa je Maksim predvsem
zaradi dveh razli¢nih razlag legende postal regionalno pomemben svetnik.
Skupna poteza te legende s trzaskimi je poleg omembe visokega druzbe-
nega izvora mucenca — gre za odraz razmer v srednjem veku, ko je Skof
postal praviloma le plemi¢ — ta, da se nikjer ne omenja kakrénakoli zveza
z Oglejem kot mati¢no cerkveno skupnostjo, od koder naj bi se $irilo
krs¢anstvo v Istro in na Kranjsko.

S Stirimi oz. petimi trzaskimi in eno »istrsko-kranjsko« legendo se
legendarni viri za zgodovino krS¢anstva na vzhodnem vplivnem obmocju
oglejske cerkve za dobo pred zadnjimi preganjanji kristjanov izérpajo.

7. Materialni dokazi za obstoj kri¢anstva pred sredino
tretjega stoletja

Kakor so pisani viri za poznavanje razvoja kr$canstva v Ogleju in
na vzhodnem vplivnem obmodju oglejske cerkve do sredine 3. stoletja, v
pretezni meri mudeni$ke legende in izroéilo, ki se je izoblikovalo ob njih,
zelo omejene vrednosti, tako tudi ne razpolagamo z nobenim neizpodbitno
zanesljivim materialnim dokazom za obstoj kré¢anstva v tej dobi. Niti v
Ogleju samem, niti v Istri in Noriku kot dvema vplivnima oglejskima
obmodjema do sedaj e ne poznamo arheoloske najdbe, ki bi dokazovala
obstoj krsc¢anstva pred sredino 3. stoletja. Povojne arheoloske raziskave
na Slovenskem so postavile v ospredje interpretacijo nekaterih najdb iz
te dobe, ki naj bi bile zanesljivo starokr$¢anske. Take najdbe se nanasajo
na dve mesti, ki sta zaradi svoje vloge in polozaja zelo verjetno zgodaj
prisli v stik s kr$¢anstvom: na Emono in na Petoviono.

V Emoni naj bi po govorici arheoloskih najdb obstajalo krs¢anstvo
ze v drugi polovici prvega stoletja in v drugem stoletju, v ¢asu, ko ga ne
moremo povsem zanesljivo dokazati niti v Ogleju. Po sodbi zelo zasluzne
raziskovalke emonskih nekropol Ljudmile Plesni¢ar-Gec naj bi dva ske-
letna groba s severnega emonskega grobisc¢a iz druge polovice prvega in
iz drugega stoletja imela nedvoumno starokrsc¢anski znacaj, ob upostevanju
dejstva, da naj bi bila »inhumacija izklju¢no krscanski nacin pokopa«.*®
Ker pa inhumacija ni bila izkljuéno kr§¢anski naéin pokopa, temved

392 . PLESNICAR-GEC, Severno emonsko grobisce, Katalogi in monografije 8,
Ljubljana 1972, grob 1 in grob 110 (str.15 in 31 ter tabeli I in XXIX); v prvem
primeru gre za dvojni skeletni grob moskega in Zenske z nekaj grobnimi pridatki (vréi,
lonéek, ¢afa, dva ieblja), v drugem primeru za grob mlajSe Zenske z nekoliko boga-
tejsimi grobnimi pridatki (lonéek, vré, oljenka, ogledalo, Zelezen noZ, bronasta fibula,
bronast prstan, steklen balzamarij). Tezo, da gre za kricanska grobova, je izrazila avtorica
v publikaciji Starokriéanski center v Emoni, Katalogi in monografije 21, Ljubljana
1983, 29.

133



pride do postopnega razvoja od seziga k pokopu v teku drugega stoletja
tudi v sferi poganskega nadina zivljenja in religioznih predstav®*® — da ne
govorimo o pripadnikih orientalskih religij, med njimi tudi Judov, ki so
sploh poznali samo ta naéin pokopa®* — to merilo samo po sebi, ce
nimamo bolj zanesljivih dokazov, $e zdale¢ ni zadosten dokaz za to, da
gre za kri¢anske grobove. Tako nam skeletni grobovi s konca prvega, iz
drugega in zlasti iz tretjega stoletja, ko je inhumacija postala obicajen
nadin pokopa, ne dokazujejo, da so bili tam pokopani kristjani, ¢etudi
te moznosti v posameznih primerih ne moremo izkljuciti. Z ozirom na
dejstvo, da so kristjani v vseh dezelah ohranili pogrebne navade ljudstva,
kateremu so pripadali, z eno izjemo, da namre¢ pokojnikov niso sezigali,**
nam tudi grobni pridatki v obeh grobovih ne morejo prav ni¢ pomagati pri
opredelitvi obeh grobov, saj na take pridatke naletimo tako v poganskih
kakor v kr$c¢anskih grobovih.**® Na osnovi zgodnjega Casa nastanka teh
grobov — krséanski grobovi iz prvega in drugega stoletja nam vobce niso
poznani — in na osnovi odsotnosti znacilne krs¢anske orientacije grobov,
s pogledom pokojnika na vzhod, ter odsotnosti kakr$negakoli elementa,
ki bi dokazoval krs¢ansko pripadnost pokojnikov,? moremo soditi, da
gre v obravnavanem primeru za poganska grobova.

Prav tako je skoraj gotovo poganski nagrobnik iz Emone iz casa
okrog leta 100, z rozeto v zatrepu, ki jo enakokraki kriz deli na Stiri dele.
Po mnenju Josipa Klemenca naj bi grsko ime in kriz v zatrepu dokazovala,
da gre za kricanski napis.?® Ker je krizna rozeta edini element, ki naj
bi dokazoval kriéanski znadaj napisa, vsi drugi zgodnjekr$¢anski elementi
pa so odsotni, in ker poznamo z obravnavanega ozemlja $e nekaj spomeni-
kov s podobno rozeto, ki so eni nedvomno, drugi zelo verjetno poganski,
lahko sodimo, da gre tudi v emonskem primeru za poganski napis.**®

303 L, KOEP-E. STOMMEL-]. KOLLWITZ, Bestattung, RAC 2, 1954, 206s.; 216s.
Da sta ze od najstarej§ih Casov rimske zgodovine obstajala oba nacina pokopa, nam
dokazuje ze Lex XII tabularum 10,1 (Fontes iuris Romani anteiustiniani I, ed. S. RICCO-
BONO, Florentiae 1968* 66; doloc¢ba je vzeta iz Solonovih zakonov). Ceprav je bil
sezig v republikanski in zgodnji cesarski dobi obiéajen nadin pokopavanja, inhumacija
ni bila nekaj izjemnega; gl. $¢ MAU, Bestattung, RE 3, 1899, 345 ss.; B. KOTTING, Grab,
RAC 12, 1982, 377 ss.

304 [, KOEP etc., o.c, 198; R.NOLL, Frithes Christentum, 15, je za avstrijsko
podro¢je povezoval spremembe v nadinu pokopa, do katere je prilo od konca 2. sto-
letja dalje, zlasti z vplivom orientalskih religij.

35 B, KOTTING, Grab, RAC 12, 1982, 383 ss.

308 M. B. v. STRITZKY, Grabbeigabe, RAC 12, 1982, 441 ss.

37 Ker je na osnovi oblike groba nemogoce z gotovostjo soditi o verski pripadnosti
pokojnega, so ta stranska merila bistvenega pomena; gl. J. KOLLWITZ, o.c., 217; B.
KOTTING, o.c., 384s.

38 Besedilo napisa: »D(is) m(anibus) Tiberiae C.Bononius Abilleus gener.« Gl
J. KLEMENC, Nekaj novib anticnib spomenikov, AV 1, 1950, 115—119; ILJu 310 (z
navedbo dveh del, ki zavracata Klemenéevo interpretacijo).

3 Da gre skoraj gotovo za poganski napis, kaze ve¢ zunanjih okolis¢in in vsebinskih
znacilnosti:

134



Tako nimamo nobenega arheoloskega dokaza za obstoj kricanstva
v Emoni v prvem in drugem stoletju. Tudi dejstvo, da so prebivalci Emone
posamezne arhitektonske dele anti¢nih svetis¢ uporabljali za nove stavbe
in da so po pohodu Maksimina Trac¢ana leta 238 uporabljali za popravilo
obzidja poganske nagrobnike iz zgodnej$ih obdobij, nam ne dokazuje
obstoja kr§canstva v mestu.'® V primeru pravilnosti takega sklepanja bi
morala biti namre¢ mestna uprava in versko zivljenje v rokah kristjanov,
ki bi to pocetje, gotovo poznano celi mestni skupnosti, dovoljevali. Za

a) V primeru pravilnosti Klemenceve domneve bi se Emona lahko pona$ala z dale¢
najstarejsim kr$c¢anskim latinskim napisom, saj je doslej poznan najstarejsi latinski (zelo
verjetno) kricanski napis iz Rima Sele iz leta 217, zanesljivo krS¢anski napisi pa
so Sele od srede 3.stoletja dalje (gl. Ch. PIETRI, Grabinschrift 11, RAC 12, 1983, 556).
Ze ta zunanja okoli§¢ina nam mora zbujati pomisleke v pravilnost Klemendeve dom-
neve.

b) Besedilo napisa ne vsebuje nobenega znadilno kricanskega elementa. Sklice-
vanje na grika imena (J. KLEMENC, o.c., 119) ni noben argument v prid kr$¢anskega
znacaja napisa. Pogansko posvetitev »Dis Manibus« resda najdemo tudi na zgodnje-
kri¢anskih napisih, rako na grskih (G. PFOHL, Grabinschrift I, RAC 12, 1983, 490;
497) kakor na latinskih, vendar v Rimu 3ele po letu 298, v Italiji, Spaniji in Afriki v
4. stoletju, v Afriki in Galiji Se v 5. stoletju. Vsekakor ta formula kaze, da je bila taka
posvetitev »trotz aller Sinnentleerung immer mit einer gewissen heidn. Bedeutung
belastet« (Ch. PIETRI, o. c., 565 s.).

c) Edini element, ki naj bi kazal na kriéanski znadaj napisa, je kriz v rozeti.
J. KLEMENC, o.c, 118 je navedel k emonskemu primeru tri analogije: AI] 185
(nagrobnik z Iga z znalilnimi imeni staroselcev!), AI] 216 (nagrobnik iz Kranja z
latinskimi imeni; oba napisa sta iz druge polovice 1. ali iz 2. stol.) ter I. 1. X,3, 50 (napis
iz Umaga iz Konstantinove dobe); prva dva je ocenil kot pogojno starokrianska, zadnje-
ga kot gotovo starokrifanskega (p.119; e en nagrobnik z jasno vidno rozeto v obliki
grikega kriza, po obliki érk sodeé¢ tudi iz 1. ali najkasneje iz prve polovice 2. stoletja,
je bil odkrit leta 1976 v Veliki Stari vasi v obéini Grosuplje; gl. M. SLABE, AV 28,
1977, 110 ss. in tab. 1 a).

Klemenceva ocena je gotovo prenagljena, saj bi predpostavljala kri¢anski misijon
ze v 2.stoletju izven lokalnih sredis¢, kakrSno je bilo Emona, med podezelsko in
staroselsko prebivalstvo, do katerega je prislo v nasih krajih Sele od srede 4.stoletja
dalje. Med dekorativnimi elementi, ki kaZejo na kr3¢anski znalaj nagrobnikov, se
pojavlja kristogram na latinskih napisih po doslej znanih virih Sele v 4. stoletju (prvié
v Rimu 1. 323), kot kristogram v obliki grikega kriZa, kot naj bi bil v nafem primeru, v
Rimu pogosteje Sele sredi 4. stoletja. V starejSih obdobjih se pojavljajo na kricanskih
napisih drugi simboli, sidro, venec, palma, golob in zlasti riba kot najbolj zanesljiv
kr$canski simbol (Ch. PIETRI, o. c., 553).

¢) Na napisih, ki jih navaja Klemenc, kriz ne nastopa samostojno, kakor bi moral
na kri¢anskem napisu. Za emonski napis pravi Klemenc (p.118), da se kriz v rozeti
»vidi kot popolnoma slu¢ajna geometrijska figura«. Ta slufajnost oz. neizrazitost kriza je
Se bolj vidna v primeru napisov z Iga in zlasti iz Kranja (v tem primeru ima »kriz«
celo poSevno oz. ukrivljeno precko). Tako moremo iz lege oz. funkcije »kriza« na
teh nagrobnikih po vsej pravici domnevati, da ne gre za znak krséanske pripadnosti,
temve¢ le za svojski nadin upodobitve rozete. Ocitno gre za stilno posebnost obliko-
vanja rozete na nagrobnikih iz kamnoseskih delavnic na tem podrodju, zlasti ker pone-
kod srecamo na enak nadin izdelano rozeto z zvrnjenim enakokrakim krizem (npr.
Al] 172; 187; 191) oz. rozeto, ki jo tri precke delijo na Sest polj (Al] 130; 181).

100 1, KLEMENC, Kriéanstvo v Emoni, 349 op. 2.

135



ta Cas pa je to povsem izklju¢eno. Tako pocetje je bilo v izjemnih razmerah
razumljivo in ga ne moremo pripisovati protipoganskemu verskemu raz-
polozenju in nadrtnemu unicevanju poganskih spomenikov, do katerega
je prislo ob koncu cetrtega in v petem stoletju.

Obstoj kr$¢anstva v Petovioni v tretjem stoletju je nesporno dejstvo,
saj ga dokazujeta Zivljenje in delo 8kofa in muéenca Viktorina. Arheoloski
viri za njegov obstoj v tej dobi pa so bolj sporni. Verjetno spada v tretje
stoletje gréki napis, ocitno ploséa sarkofaga, za katerega ni jasno, ali je
poganski ali kr§canski. Vsekakor je verjetnost, da gre za krécanski napis,
veliko vedja kakor v primeru prej obravnavanega emonskega napisa.i!

401 Griki nagrobni napis s Ptuja, odkrit leta 1952, je ohranjen preveé fragmentarno,
da bi se lahko izjasnili o njegovi kr§canski ali poganski naravi. R. BRATANIC, Nove
najdbe iz Ptuja, AV 4, 1953, 283—285, ki je napis prvi objavil in ga interpretiral, ga je
datiral v 4. stoletje in ga opredelil kot nedvomno zgodnjekri¢anskega (isto mnenje je ob
nekoliko razliénem branju zagovarjal F. ALIC, ibidem, 284), postavil je celo hipotezo,
da gre za nagrobnik ptujskega Skofa in mudenca Viktorina. A.SOVRE, Pripombe k
R. Bratania novim najdbam iz Ptuja, AV 6, 1955, 26—32, je predlozil novo razlago
napisa, ki se bistveno razlikuje od Bratanideve in Alifeve, pri ¢emer je pustil odprto
vpradanje, ali gre za kriéanski ali poganski napis (30s.; drugi moZnosti je dajal celo
rahlo prednost). R.BRATANIC in F. ALIC, AV 7, 1956, 137—142, sta nato zavrnila
Sovretovo interpretacijo in vztrajala pri svojem mnenju, da gre za kr§¢anski napis.
Opustila sta le domnevo, da gre za nagrobnik kakega cerkvenega dostojanstvenika.
Z (medtem Ze opuiceno) hipotezo, da gre za nagrobnik ptujskega $kofa in mudenca
Viktorina, je pozneje soglasal J. KLEMENC, Starokriéanska svetiséa v Sloveniji, AV 18,
1967, 122 s.

Studij napisa je Cetrt stoletja po zaklju¢ku te diskusije postavila na izhodis¢no
totko M.SASEL-KOS, Fragment einer widerspruechlich interpretierten griechischen
Inschrift aus Poetovio, Linguistica 20, 1980, 11—20. Podala je novo kriti¢no branje na-
pisa, iz katerega je razvidno, da je napis ohranjen preved fragmentarno, da bi bila
njegova vsebina in znacaj jasni. Zaradi tega avtorica ne daje svoje verzije dopolnitve
napisa (!). Od vseh raziskovalcev se je edina jasneje opredelila proti kri¢anski naravi
napisa (p. 16), ki ga je datirala na konec 2.stol. ali v 3.stol. in ligar izvor je postavila
v griko-orientalsko kolonijo v Petovioni (p.18). Iz dosedanje diskusije moramo glede
narave napisa povzeti naslednja dejstva:

a) Ker je napis slabo ohranjen, nam je njegova vsebina $e naprej neznana. Nobena
od predloZenih rekonstrukeij besedila ne zadovoljuje.

b) Z napisa lahko razberemo nekatere pojme, ki se nanaSajo na ¢lovekov odnos
do boga oz. bogov, kar je razumljivo za nagrobni napis (npr. xplowg, deonéoiog, olpdviog
mbhoe, evoefin, vendar so ti pojmi tako splosni, da se na njihovi podlagi ne moremo
odloditi o naravi napisa. Ti pojmi nastopajo na krianskih nagrobnikih (prim. C. M.
KAUFMANN, Handbuch der altchristlichen Epigraphik, Freiburg im Breisgau 1917, 145;
175; 179; 330; na to se je skliceval R.BRATANIC, AV 7, 1956, 138 v polemiki z A.
Sovretom). Ker pa nam vsebina napisa ni znana, ni jasno, ali gre za pogansko ali
kri¢ansko vsebino teh pojmov (prim. G. PFOHL, Grabinschrift 1, RAC 12, 1983, 503).

¢) Z ozirom na funkcijo napisa (gre za stranico sarkogafa) in {as nastanka (med
koncem 2. in zaetkom 4. stol.) bi napis lahko bil kr§¢anski.

¢) Ker je bil napis najden sludajno, pri kmetijskih delih in ne pri sistematiénem
izkopavanju, okoli§¢ine najdbe niso poznane. V bliZini je bil odkrit $e en sarkofag z
grikim napisom, ki pa $e ni objavljen (M.SASEL-KOS, o.c, 16). Morda bodo ta
objava in prihodnje raziskave pripomogle k opredelitvi tega potencialno edinega zgodnje-
kric¢anskega napisa iz predkonstantinske dobe na Slovenskem.

136



8. Pogoji misijona in njegove znacilnosti

Cela vrsta sprememb, ki sta jih doziveli rimska drzava in rimska
druzba v drugem in tretjem stoletju, je omogocila in pospesevala Sirjenje
kr$canstva. Opozorili bomo na tiste spremembe, ki so bile posebej znacilne
za obravnavano ozemlje.

Eden vaznih procesov, ki je nedvomno veliko pripomogel k Sirjenju
kr§¢anstva, je bila sprememba etni¢ne in s tem deloma tudi druzbene,
gospodarske in verske sestave prebivalstva. Od zadnje tretjine drugega
stoletja, od markomanskih vojn in kuge, ki so pod Markom Avrelijem
pustosili v teh pokrajinah, pa vse do Doklecijana, je zaznati velanje de-
leza grsko-orientalskega prebivalstva v mestih. V vseh velemestih v bli-
zini, v Ogleju, Saloni in Sirmiju, pa tudi v ve¢jih mestih na obravnavanem
ozemlju, se je povecal delez grsko-orientalskega prebivalstva.*”* Izvor
tega prebivalstva je tezko doloditi. Iz zanesljivih omemb dobimo vtis,
da je izrazito prevladoval sirski element, tako v Saloni, v Ogleju in na
celotnem panonijskem podro¢ju. Manj je bilo priseljencev iz Male Azije
in iz evropske Gréije, ¢ manj pa iz Egipta.*®® Ob teh vzhodnih skupinah
mestnega prebivalstva moramo posebej omeniti judovske diaspore. Te
zasledimo v obeh obmorskih velemestih, v Ogleju in Saloni, pa tudi v veé
drugih mestih na severnojadransko-panonijskem podrocju.*™ Deleza vzhod-

42 O orientalcih v Ogleju, Saloni in na panonijskem podrodju (splo$no) gl. op. 191
in 192. Delez vzhodnega prebivalstva v Sirmiju je zaradi majhnega Stevila odkritih
napisov tezko doloditi, vendar je bil znaten (gl. M. MIRKOVIC, Sirmium — its history
from the 1 century A.D.to 582 A.D., Sirmium I, Beograd 1971, 5—90, zlasti 24; od
113 poganskih napisov iz Sirmija, ki jih je objavila avtorica v prilogi (p.60—90) je
9 napisov grskih (n. 105—113): na 104 latinskih napisih se med ca. 90 osebami omenja
11 orientalcev in Grkov (ca. 12%)). Za Norik, ki je imel manj vzhodnega prebivalstva,
e ni bila opravljena analiza onomasti¢nega gradiva. Najve¢ vzhodnjakov je epigrafsko
dokumentiranih na obmodéju Celeje (G. ALFOLDY. Noricum, London—Boston 1974, 338
op. 133; M. SASEL-KOS, Prerez cez zgodovino celejanskib prebivalcev v luéi onomastic-
nih in prozopografskib podatkov, Ziva antika 34, 1984, 251—255, zlasti 254).

43 G. ALFOLDY, Bevilkerung (kot v op.192). 188; G.BRUSIN, Orientali (kot v
op. 191). 57 ss.; L. BARKOCZI. The Population (kot v op.192). 260; 265; 274; 280s.;
295; 297.

404 O judovski diaspori v Ogleju gl. op. 191. Navzoénost Judov v Istri nam dokazu-
jeta napisa iz Pulja (I.I. X, 1, 558) in Poreéa (I. 1. X, 2, 27). Navzo¢nost Judov v Saloni
izpri¢uje napis ILJu 131 (gl. tudi R. EGGER, Von Rdimern, Juden, Christen und Bar-
baren, Sitzungsber. d. Osterr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl. 247/3, 1965). Na severnodalma-
tinskem podrodju se judovski trgovei v pozni cesarski dobi omenjajo v Seniji (G. AL-
FOLDY, Bevolkerung, 76). V Panoniji so judovske diaspore izpri¢ane v Mursi (IL]Ju 1066;
D. PINTEROVIC, Mursa i njeno podruéje u anticko doba, Osijek 1978, 64 s.; omenja se
sinagogal), v Intercisi (F. FULEP, New remarks on the question of the Jewish Synagogue
at Intercisa, AArchHung 18, 1966, 93—98), navzo¢nost Judov pa tudi v mestih Solva
(Esztergom), Aquincum in Savaria (G. RADAN, Comments on the bistory of Jews in
Pannonia, AArchHung 25, 1973, 265—278; E.B. THOMAS, Religion (kot v op. 286),
193, EADEM. Das friithe Christentum in Pannonien im Lichte der archdologischen Funde,
Severin zwischen Romerzeit und Vilkerwanderung (Katalog d. Ausstell. Enns 1982),
Linz 1982, 256 ss.).

137



nega prebivalstva v mestih ob koncu tretjega stoletja, ko se proces doselje-
vanja orientalcev ni zakljudil, temve¢ se je nadaljeval vse Cetrto stoletje,
se ne da izracunati, aproksimativno pa ga moremo na podlagi preStevanja
za nekatera mesta postaviti na 10—20 %/0.%% To prebivalstvo je bilo po
svojem druzbenem poreklu predvsem trgovsko in rokodelsko, v manjsi meri
gre za suZnje in osvobojence vzhodnega izvora v drZavni upravi. S tem
prebivalstvom, ki je imelo spri¢o svojega porekla, jezika, kulture, vse
»predispozicije« za S$irjenje kr§lanstva, moramo predvsem racunati kot
s potencialnim razsirjevalcem nove vere. Posebej moramo tu poudariti
verjeten vpliv skupin pokristjanjenih Judov. Elementi judovskega kri¢an-
stva na tem podrodju, zanesljivi v Ogleju, zelo verjetni tudi v Petovioni,**
kazejo na dokaj zgodnje Sirjenje z judovstvom obarvanega kri¢anstva v te
pokrajine. Na poklicne misijonarje, ki so bili Zze v apostolski dobi prava
redkost, tukaj ne moremo racunati. Nedolo¢ljiva, dasi verjetno precej
velika je bila vloga Zensk, kakor lahko sklepamo po analogijah iz drugih
delov drzave.?

Drugi sloj prebivalstva, ki je prisel relativno zgodaj v stik s kr$éan-
stvom, je bil vojaski sloj. Tukaj moramo upostevati predvsem dve dejstvi:
aktivno udelezbo panonijskih legij v vseh pomembnih vojaskih podvigih
na Vzhodu — od tod vzhodni izvor nekaterih vojakov, ki so sluzili v
vojaskih enotah na tem ozemlju®® zlasti pa, kot nam kaze ravno primer
kristjanov v vojski Marka Avrelija, navzocnost vojaskih enot z Vzhoda,
ki so izhajale iz deloma pokristjanjenega okolja.**® Zavedati se moramo,
da se te enote z delom pokristjanjenih vojakov niso zadrzevale samo v

45 Na podlagi ohranjenega onomasticnega gradiva moremo izra¢unati naslednje
deleze prebivalstva vzhodnega izvora: za Sirmij ca.12% (gl. op.402), za Petoviono
14,490 (gl. pogl.1V, op.7): v Dalmaciji je znasal delez grikih cognomina v zgodnji
cesarski dobi 159, v pozni principatski dobi kar 30%s (G. ALFOLDY, Bevilkerung,
194 op. 128) in je ostal priblizno tako visok tudi v pozni antiki (A. MOCSY, ibidem, 219;
zaradi manjie frekventnosti grikih cognomina si moramo predstavljati delez grikega
prebivalstva nekoliko nizji od deleza grikih cognomina).

6 Gl. pogl. IV, op. 106; 129; 208.

W7 A v. HARNACK, Die Mission, 362; 377 s.; 589 ss.

48 Panonijske legije so se udelezile Neronove vojne na Vzhodu, Trajanovega pohoda
proti Partom, Hadrijanove vojne v Judeji, Verove vojne s Parti, Septimijevih drZavljan-
skih vojn na Vzhodu in vojn s Parti, Karakalovega in Aleksandrovega pohoda proti
Partom, Gordijanove vojne s Perzijci (A. MOCSY, Pannonia, RE Suppl. 9, 1962, 626 ss.).
7 vzhodnih pohodov so privedle v Panonijo mnogo vzhodnih vojakov, predvsem kot
izpopolnitev mo$tva zaradi vojnih izgub. Od Septimija Severa dalje so mnogi vojaki
pripeljali od drugoed, tudi z Vzhoda, svoje Zene (prim. L. BARKOCZI, The Population,
289).

408 Epigrafsko je dokazana navzoénost naslednjih vojaskih enot z Vzhoda: Ala 1
Augusta Ityraeorum, Ala 1 Osrhoenorum sagittariorum, Cohors 1 Hemesenorum milliaria
c. R. sagittariorum, Cobors 1 Augusta Ityraeorum sagittariorum, Cobors 1 milliaria nova
Severiana Surorum sagittariorum Antiochensium (gl. A. MOCSY, Pannonia, 619ss.), v
Noriku Ala I Commagenorum (G. ALFOLDY, Noricum, 257). Vse te enote so izhajale
s sirskega podrodja.

138



garnizonih ob meji, temve¢ so ob raznih priloZnostih, kakr$nih je bilo
v nemirnem tretjem stoletju veliko, prile v stik s prebivalstvom mest ob
Donavi in v notranjosti. Seveda z armado samo kot organizacijo pri
misijonu ne moremo racunati. Vojska je bila steber drzavne modéi, ideo-
losko najbolj ortodoksen in konzervativen del druzbe. Vendar moramo
te znadilnosti pripisati armadi kot organizaciji in predvsem vi$jemu ofi-
cirskemu sloju, medtem ko so se krséanstva relativno zgodaj oprijemali
predvsem navadni vojaki in nizji oficirji.*"® Kot pospeSevalni dejavnik
moramo upostevati dejstvo, da so v tretjem stoletju divjale Stevilne
drzavljanske vojne, ki so povzrocile ve¢jo navzocnost vojaskih enot iz
drugih delov drzave, tudi z Vzhoda, v Podonavju, in vedjo intenzivnost
v odnosih med vojsko in mestnim prebivalstvom. Seveda pa celoten razvoj
kr$¢anstva v obravnavanih pokrajinah kaZe na to, da tega »vojaskega«
misijona z izhodi$¢em v vojaskih taborih v obmejnih pokrajinah, po po-
menu $e zdale¢ ne moremo primerjati z misijonsko aktivnostjo civilnega
pokristjanjenega prebivalstva, ki je potekala iz velikih mest v notranjosti
kot glavnih izhodisc.

Med grsko-orientalskim prebivalstvom v mestih, zlasti v vojski, pa
tudi med delom latinskega in latiniziranega prebivalstva, se je ob koncu
drugega stoletja in v tretjem stoletju razsiril kult raznih egipéanskih in
vzhodnih bozanstev, predvsem Mitrov kult.*™* V lué¢i razsirjenosti teh
kultov in Sirjenja krScanstva se postavlja vpradanje odnosa med temi
religijami, predvsem mitraizmom, in krs¢anstvom.** Ali je zasidranost
Mitrovega kulta v dolocenih sredinah zaustavila Sirjenje kr$canstva v teh
sredinah? Mitraizem in kr$¢anstvo sta resda dedi¢a podobnega druzbe-
nega okolja in sorodnih religioznih stremljenj, vendar je njuna vsebinska
podobnost kljub nekaterim presenetljivo skupnim potezam le navidezna.*'?

410 O razliénih vidikih odnosa med kricanstvom in rimsko vojsko gl. J. HELGE-
LAND, Christians and the Roman Army (kot v op.9), 724—834. Da so bili kr§¢anski
vojaki v 3.stoletju in v zaletku 4.stol. v celotni driavi stvarnost, ne dokazuje samo
znatno Stevilo vojakov mucencev v raznih delih drzave (J. HELGELAND, o.c., 777 ss.;
820 ss.), temve¢ zlasti can.3 sinode v Arlesu leta 314, katere sopodpisnik je bil tudi
oglejski skof Teodor, ki je kri¢anskim vojakom pod groznjo izobéenja (?) prepovedoval
odlaganje orozja v mirni dobi (CCSL 148, 1963, 9 = CS 241, 1977, 48 (s koment.);
J. HELGELAND, o. c., 805 s.).

411 O yzhodnih kultih v Ogleju, Istri in Beneéiji gl. M. C. BUDISCHOVSKY (kot
v op. 191); za Norik gl. sintezo, ki jo podaja G. ALFOLDY, Noricum, 194 ss., za Pano-
nijo A. MOCSY, Pannonia, 736 ss. in E. B. THOMAS, Religion (kot v op. 286), 185 ss. Za
jugoslovanski del obravnavanih pokrajin dajelo preglede V.KOLSEK, Pregled anticnibh
kultov na Slovenskem, AV 19, 1968, 273—286, zlasti 279 ss.; B. PERC, Beitrdge zur Ver-
breitung dgyptischer Kulte auf dem Balkan und in den Donaulindern zur Romerzeit, Diss.
Miinchen 1968; P.SELEM, Egipatski bogovi u rimskom Iliriku, Godisnjak centra za
balkanoloska ispitivanja (7) 9, 1972, 5—140, zlasti 28 ss.; L. ZOTOVIC, Mitraizam na tlu
Jugoslavije, Beograd 1973, 23 (24), 44—60 (61—67), 75 ss. (99—104).

412 Sranje raziskav na tem podroéju posreduje G.LEASE, Mithraism and Chri-
stianity: Borrowings and Transformations, ANRW 23,2, 1980, 1306—1332.

413 G. LEASE, o. c,, 1315 ss.

139



Zaradi tega so bili njuni privrienci po svojem druzbenem izvoru in
interesih bistveno razlicni: medtem ko so se mitraizma oprijemali, kot
nam kaZejo napisi, zlasti vojaki, drzavni usluzbenci ter osvobojenci v
drzavni upravi, skratka ljudje, ki so bili na liniji drzavne ideologije, katere
sestavni del je bil Mitrov kult,** pa so se kr§¢anstva oprijemali predvsem
civilisti vzhodnega izvora, doma iz tistih deZel, kjer mitraizem ni mogel
pognati korenin.!® Po $tevilu ohranjenih materialnih ostankov sodec je
bil mitraizem najmocnejSe religiozno gibanje na norisko-panonijskem,
manj izrazito na severnojadranskem podrocju, od konca 2. stoletja do
zaletka 4. stoletja.*"® Zaradi razliéne vsebine in razli¢nega druZbenega
ozadja ne bi mogli trditi, da je mitraizem zaviral §irjenja kr$éanstva tako,
da bi mu bodisi onemogocal misijon ali odvajal potencialne nove pri-
vrzence. Do konfliktnega odnosa med mitraizmom in kr§¢anstvom je
prislo gotovo v dobi Dioklecijanovega preganjanja kristjanov. Galerija,
glavnega animatorja preganjanja, naj bi po nezanesljivem porocilu na$cu-
val proti kristjanom Mitrov sveenik Teoteknos, tudi pisec pamfleta o
Kristusu.'” Z ozirom na relativno pogosto zadrzevanje Galerija v severno-
balkanskih provincah*® bi mogli sklepati, da je konfliktno razmerje zavla-
dalo tudi v Zgornji Panoniji in v Noriku, v deZelah, ki sta bili pod Gale-
rijevo upravo. Ravno primera Ogleja in Petovione nam kazeta, da se je
kricanstvo lahko zelo zgodaj uveljavilo kljub moéni navzocnosti Mitro-
vega kulta. V Ogleju naletimo celo na primer privzetja kultne simbolike
mitraizma, na kakréno naletimo v enem od ptujskih mitrejev, v kr$¢anske
predstave. Tako vzhodni kulti ne nastopajo kot resni konkurenti kr$c¢an-

4“4 Mitrov kult so gojili nekateri rimski cesarji, zlasti v 3.stoletju (F. CUMONT,
Die Mysterien des Mithra, Leipzig—Berlin 19233, 76 ss.). Posebej je bil Mitrovemu kultu
predan Galerij. Ob priloznosti cesarske konference v Karnuntu leta 308 so cesarji po-
svetili »sacrarium« bogu Mitri in ga postavili v vlogo prvega za$éitnika driave (fautor
imperii; gl. E. SWOBODA, Carnuntum, Graz—Kéln 1958 63 s.). Kot sredi$¢a Mitrovega
kulta se na panonijsko-noriskem prostoru pojavljajo mesta, ki so bila srediS¢a uprave
ali vojske (Poetovio, Carnuntum, Aquincum).

415 A.v. HARNACK, Die Mission, 939; F. CUMONT, o. ¢., karta v prilogi.

46 Prim, M. C. BUDISCHOVSKY, o. c., karta na str. 122,

417 Viri, ki nam poroajo o tem, so nezanesljivii THEOPHANES, Chronographia,
A. M. 5794 (ed. C. DE BOOR, Lipsiae 1883, I, 9s. = PG 108, 72) poroca, da je sveenik
Teoteknos nas¢uval cesarja Galerija proti kristjanom (prim. ANASTASIUS, Chronogra-
phia tripertita, ed. C. DE BOOR, Lipsiae 18835, II, 78). Teofanes ne trdi, da gre za Mitro-
vega svedenika (kot to razlaga F. CUMONT, o. c., 189), vendar tako razlago dopui¢a, saj
pravi, da je Teoteknos opravljal verske obrede v votlini pod zemljo (Ymo8ie TH &vtpw).
Teofanes je oditno precej svobodno in netoéno povzel poroéilo, ki ga posreduje EUSE-
BIUS, H.E. 9,2—4 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 47 ss.), kjer pa se omenja Teoteknos
kot funkcionar cesarja Maksimina Daja (!), ki naj bi izzval preganjanje kristjanov v
Antiohiji (!) in ki naj ne bi bil svedenik boga Mitra, temve¢ vzhodne inadice Jupitrovega
kulta (Zeus Philios). Bolj toéno kakor Teofanes je po Evzebiju povzemal NICEPHORUS
CALLISTUS, H.E. 7, 25 (PG 145, 1261).

48 T, D,BARNES, The new empire of Diocletian and Constantine, Cambridge
(Mass.) — London 1982, 61 ss.

140



stva, temve¢ kot njegovi predhodniki in sodobniki. Pa¢ pa se je krscanstvo
tezje uveljavilo v konservativnih, zlasti podezelskih sredinah, kjer so bila
zasidrana domada boZanstva. Medtem ko vzhodne religije z izjemo ju-
dovstva skorajda niso prezivele 4. stoletja, so domadi kulti vztrajali vse v
5. stoletje in so nekateri v kritanski preobleki celo preziveli kri¢ansko
pozno antiko."?

Etni¢na pripadnost prvih kristjanov na tem obmocdju je bila nedvomno
grsko-orientalska. Jezik zgodnjih kristjanov je bil gotovo gr8ki. Ostanke
najzgodnejSega »grsko-orientalskega« obdobja zgodnjega krianstva za-
sledimo v spisih Viktorina Ptujskega, tako v jezikoslovnem kakor v vse-
binskem smislu.*°

Skoraj nemogode je z gotovostjo doloéiti izvor kr§Canstva v posameznih
sredinah, saj se na tem podrodju krizajo razli¢ni vplivi, pri ¢emer je prak-
ticno nemogode ugotoviti ¢asovni primat dolocenega vpliva. UpoStevati
je treba tudi razlike med vzhodnim in zahodnim delom obravnavanega
podrodja. Medtem ko v Sirmiju in drugod v Panoniji zasledimo mocne
vplive maloazijskega kr§¢anstva, opazni pa so tudi vplivi iz Sirije — to
kaZe na Sirjenje kr§anstva po kopenski poti iz Male Azije in Makedonije*!
— pa kr$canstvo na jugu in zahodu, v Saloni in Ogleju, odraza cel konglo-
merat vplivov. V Ogleju je mocan vpliv zgodnjega egipcanskega kric¢an-
stva, ki je domnevno spocetka prevladujo¢, poleg sibkejsih sirskih, izra-
zitejsih afriskih in rimskih vplivov, v Saloni prevladujejo sirski in egip¢an-
ski zgodnjekr$c¢anski elementi.*** Ni sluc¢aj, da naletimo pri prvem velikem
sredis¢u na tem ozemlju, v Petovioni, ki leZi na sti¢id¢u teh misijonskih
poti, na odsev vseh nastetih vplivov. Spisi Viktorina vsebujejo elemente
maloazijskega, sirsko-palestinskega in egipéanskega kricanstva, Sibke, ko-
majda zaznavne elemente afriSkega krS¢anstva, ob moénih prvinah Rima
in Zapada.®®® Ocitno sta se v Petovioni stikali kopenska misijonska pot

49 O reliktih poganstva v drugi polovici 5.stol. v vzhodnoalpskih deZelah gl.
EUGIPPIUS, Vita s. Severini 11,2 (ed. R. BRATOZ, Ljubljana 1982, 218); kot poganski
element, izhajajod iz keltske religioznosti, ki je preiivel kri¢ansko pozno antiko in se
je ohranil do danes, velja omeniti zoomorfno masko kofute (cervula) na slovenskem
Stajerskem (N. KURET, Kosuta — cervula, AV 29, 1978, 495—504).

420 Gl pogl. IV, op. 131 (Viktorinov jezik); 106.

21 A, v. HARNACK, Die Mission, 487.

422 G, op. 31 in 32.

43 Gl pogl. 1V, 7.

424 Medtem ko moremo za Istro in Norik zaradi lege teh dezel, sicerSnjih vplivov
in zgodovinskih reminiscenc legend, po pravici domnevati, da se je krianstvo tjakaj
Sirilo iz Ogleja, pa si mnenja o izvoru kricanstva v Panoniji niso enotna. MadzZarski
raziskovalci dajejo brez izjem prednost zahodni misijonski poti. Medtem ko je T. NAGY,
Die Geschichte des Christentums in Pannonien bis zu dem Zusammenbruch des romi-
schen Grenzschutzes, Dissertationes Pannonicae I1/12, Budapest 1939, 13 menil, da je
bila Ravena izhodi$¢e misijona v Panonijo, pa domneva E.B. THOMAS, Religion (kot
v op.286), 193 ss.; EADEM, Das friihe Christentum (kot v op.404), 260ss., da se je
kri¢anstvo Sirilo tjakaj iz dveh smeri: prvotno »ortodoksno« kri¢anstvo iz Ogleja v juZno
Panonijo, poznejSe »hereti¢no« kri¢anstvo (arijanizem) pa Sele od tretjega desetletja

141



z Vzhoda in pomorsko-kopenska pot iz Ogleja.**! Zaradi tako raznovrstnih
vplivov je skupnih potez, ki bi bile znadilne za celotno ozemlje, prav
malo. Take znadilnosti so sledece: doloceni elementi judovsko-kr$¢anskih
predstav (Oglej, Petoviona, arheoloske najdbe iz Panonije iz kasnejSega
obdobja),® predstava o Kristusovem odhodu v podzemlje, da bi resil
due pravi¢nih iz objema pekla, in na to navezujoéa se predstava o Kristu-
sovi zmagi nad smrtjo (Oglej, Petoviona, podro¢je Stridona, Sirmij),*
predstava, da je Bog Oce Kristusa vzel v nebesa (vnebovzetje) in ne da
je sam od$el tja (vnebohod), ki pasivizira Kristusovo vlogo pri odhodu v
nebesa (Petoviona, Sirmij, ne pa Oglej),*" prevladujoéi elementi teologije
Janezovega evangelija, ki je kot osnova kateheze vse bolj nadomescal
Matejev evangelij.**®

Nedvomno bi bilo nase poznavanje zgodnjega kri¢anstva na severno-
jadranskem in panonijskem podrodju bistveno boljSe, ¢e bi se nam, poleg
relativno bogato izpovednih virov za Oglej in Petoviono, ohranilo veé
virov za vzhodnopanonijski prostor. Posebej moramo obzalovati izgubo
komentarja k veroizpovedi, ki ga je napisal sredi letrtega stoletja, torej
pol stoletja pred Rufinom, sirmijski $kof Fotin, ki je, dasi po izrecni
Rufinovi opazki tendenciozen, zelo verjetno vseboval veliko podatkov,
na osnovi katerih bi mogli spoznati dogmaticen in zgodovinski razvoj pa-
nonijskega kr$¢anstva v predkonstantinski dobi.*** Vsebinsko reven komen-
tar Niketa iz Remezijane (Dacia mediterranea) iz nekoliko zgodnejSega
¢asa kakor je Rufinov, po izvoru torej iz jugovzhodnega sosedstva Pano-
nije, nam te izgube ne more niti priblizno nadomestiti.**

Intenzivni stiki tega ozemlja s prakti¢no vsemi pomembnimi Zarici
kr¢anstva so povzrodili, da tudi na tem podrocju kric¢anstvo ni $lo mimo

4. stol. dalje z Vzhoda. Vsekakor je bil vpliv Ogleja v Panoniji gotovo precej moénejsi
od vpliva Ravene, ker gre za bliznje in vedje mesto z moénejSo kriansko skupnostjo kot
je bila tedaj v Raveni.

425 Judovsko-kricansko simboliko stevila sedem, ki jo zasledimo pri Viktorinu iz
Petovione (gl. pogl. IV, op. 106 s.), odraia tudi liturgicna posoda iz 5. stoletja, najdena
v kraju Kismakfa pri Vasvaru, z vgraviranim sedmerozarkovnim soncem kot simbolom
Kristusa in sedmimi ribami kot simbolom zadnje vecerje (gl. E. B. THOMAS, Das friibe
Christentum, 273 s.).

428 G, op. 254, 255, 260, pogl. IV, op. 237.

427 Gl pogl. IV, op. 257.

128 O tpicnih potezah Janezove teologije v oglejski cerkvi gl. op. 280; 234 in 241.
Na »janezovsko« stavo pridevka »unicus« pred »filius« naletimo tudi v formulah vero-
izpovedi 1. in 2. sinode v Sirmiju (gl. op.242) in domnevati moremo, da gre za duhovno
dedi$¢ino sirmijske cerkve. O vplivu Janezove teologije na Viktorina Prujskega gl. pogl.
IV, op. 258; vendar prim. op. 241.

429 RUFINUS, Expositio symboli 1 (p.133, v.15ss.): »Equidem conperi nonnullos
inlustrium tractatorum aliqua de his pie et breviter edidisse. Photinum vero haereticum
scio eatenus conscripsisse, non ut rationem dictorum (sc. symboli) audientibus explanaret,
sed ut simpliciter et fideliter dicta, ad argumentum sui dogmatis traheret . . .«

40 NICETA de Remesiana, De symbolo, ed. A. E. BURN, Cambridge 1905, 38—54.

142



dogmati¢nih sporov, ki so razjedali zgodnjo cerkev v drugem in tretjem
stoletju. Za to imamo na razpolago nekaj poznejsih in posrednih, vendar
pa zanesljivih virov: formulo oglejske veroizpovedi z znacilnimi protihere-
ticnimi dodatki, zlasti pa spise Viktorina Ptujskega. Iz teh virov je raz-
vidno, da so kristjani na tem ozemlju vedeli za nevarnost marcionizma,
patripasijanstva, gnosticizma, ebionitizma, manihejstva, montanizma.**!
V tretjem stoletju moremo celo predpostavljati obstoj nekaterih od teh
herezij v nekaterih kr$¢anskih skupnostih: patripasijanstva, gnosticizma,
marcionizma (?) in mahinejstva v Ogleju,” mahinejstva v Saloni,*® gno-
sticizma, marcionizma in patripasijanstva v Petovioni.*® Vendar so vse te
herezije dozivele enako usodo: kot neaktualne in dogmati¢no presezene so
z izjemo manihejstva do konca Cetrtega stoletja oz. do zacetka petega sto-
letja izginile. Od njih so se ohranili samo »obrambni« dodatki v oglejski
veroizpovedi, polemi¢ne bodice v Viktorinovih spisih in polemiéni zapisi
pri kasnejsih piscih. Vprasanje zase je »montanisti¢en« nacin obnasanja

431 RUFINUS, Expositio symboli, 37 (p.172s.) v hereziolofkem odlomku nateva
in zavra¢a naslednje herezije in shizme pred arijanizmom: marcionizem, gnosticizem
(Valentinus), ebionitizem, manihejstvo, herezijo Pavla iz Samosate, donatizem, novacijan-
stvo, nekatere Origenove nauke (ki pa so postali sumljivi Sele v 4. stoletju). Rufinov od-
lomek je dokaz ne le za to, da so te herezije v Ogleju poznali, temveé tudi, da so novo-
kricence, ki jim je bil spis namenjen (gl. op. 232), posebej opozarjali na njihovo nevar-
nost. Ni pa dokaz za to, da bi vse te herezije v Ogleju dejansko obstajale, eprav te
verjetnosti vsaj za nekatere med njimi ne moremo izkljuéiti, zlasti zato ne, ker Rufinov
sodobnik Kromacij na polemicen nacin omenja tri od teh herezij: patripasijanstvo in
manihejstvo (Tractatus, 24,3; cit. ed., 309, v.21s.) oz. manihejstvo in marcionizem (gl.
op. 277; vse ostale omembe herezij v Kromacijevih spisih so generi¢ne ali pa polemi¢no
priostrene proti arijanizmu v raznih oblikah).

Dva razli¢na avtorja iz priblizno istega obdobja, po izvoru iz dacijsko-mezijskega
prostora, torej iz jugovzhodne soseféine Panonije, nam slikata razmere v teh dezelah.
NICETA de Remesiana, De symbolo, 10 (cit. ed., 48), omenja manihejstvo, marcionizem
in montanizem; v spisu De ratione fidei, 2 (ed. A.E.BURN, p.11) omenja patripasi-
janstvo; v spisu Instructio ad competentes 1,3,10; 3,1, 4—5 (ed. K. GAMBER, Textus
patristici et liturgici 1, Regensburg 1964, 27; 43 s.) navaja $e manihejstvo in patripasijan-
stvo. Anonimni avtor arijanskih sholij k oglejskemu koncilu leta 381 (Scolies ariennes
sur le concile d’Aquilée (Maximini dissertatio) 49, ed. R. GRYSON, SC 267, 1980, 240 =
Scholia Arriana in concilium Aquileiense 29, ed. R. GRYSON, CCSL 87, 1982, 162) na-
vaja manihejstvo, marcionizem, montanizem, patripasijanstvo, donatizem, novacijanstvo,
paulinijanstvo, poleg herezij 4.stoletja (gl. tudi J. ZEILLER, Le Montanisme a-t-il
pénétré en Illyricum?, RHE 30, 1934, 847—851). Na protipatripasijansko formulo na-
letimo tudi v veroizpovedi 2. sinode v Sirmiju leta 357 (gl. op.250). Na podlagi teh
omemb moremo po pravici domnevati, da so bile vsaj nekatere od teh herezij navzode
tudi na severnojadrasko-podonavskem podrodju.

432 Gl. op. 245, 269, 277.

43 F. BULIC, Scavi nella basilica episcopalis urbana a Salona durante gli a. 1905
e 1906, Bulletino di archeologia e storia dalmata 29, 1906, 134 ss.; avtor datira navzod-
nost manihejcev v Saloni Sele po njihovem izgonu iz Rima leta 444 (Ph. JAFFE, Regesta
pontificumn Romanorum 1, Lipsiae 1885, 60 n. 405), kar se nam zdi z ozirom na ostala
porocila o manihejcih (op. 431) obc¢utno prepozno.

434 GL pogl. IV, 8.



nekaterih mudencev v dobi Dioklecijanovega preganjanja kristjanov, o
¢emer bomo govorili posebe;j.

Na kaksen nacin so se odvijali stiki med zgodnjimi kr$¢anskimi skup-
nostmi na tem podro¢ju, ne vemo nicesar. Vendar pa nam sicer pozno
in ne povsem zanesljivo porocilo, da je bil drugi znani oglejski $kof Hi-
larij iz sedemdesetih let tretjega stoletja doma iz Panonije (torej je bil
Viktorinov sodobnik in rojak), njegov drugi naslednik, Krisogon II. iz
Dioklecijanove dobe pa Dalmatinec (obe imeni sta grski!),** odraza
kozmopolitskega duha in odprtost teh kr§¢anskih skupnosti, med katerimi
se ocitno niso izmenjavale samo ideje, temve¢ tudi ljudje.

Ker se v tej dobi $e niso zasnovale teritorialno zasnovane $kofije, e
ne moremo govoriti o cerkvenopoliti¢ni pripadnosti enemu ali drugemu
Zari$¢u kr¥lanstva, ki je Ze bilo organizirano kot $kofija, ali o kakr$nikoli
hierarhiji teh sredi$¢.**® Govorimo lahko le o vplivnih obmocjih, katerih
velikost je bila odvisna od moéi teh Zari$¢. Tudi ta vplivna obmoéja niso
bila homogena in so se véasih oblikovala neodvisno od rimske drZavne
uprave.

435 Gl. op. 84 (b). Stolovanje Panonijea Hilarija v Ogleju postavla DANDULUS,
Chronica, A. 276 ss. (cit. ed. 25 s.) v Cas 276—283/4, stolovanje Dalmatinca Krisogona 1.
v ¢as 295—303/4 (p. 27 s.).

43¢ Ne da bi imel kakrienkoli dokaz v virih, je za to dobo trdil R.EGGER, Die
Christianisierung der pannonischen Provinzen, Festschrift B. Saria, Miinchen 1964, 14,
da so na panonijskem podro¢ju »brez dvoma vse 3kofije pripadale metropoli Ogleju«;
Sirmij in Oglej postaneta metropolitanski sredi$¢i dejansko 3ele stoletje pozneje, v zadnji
tretjini 4. stoletja (R.BRATOZ, Cerkvenopoliti¢ni in kulturnozgodovinski odnosi,
268s.).

144



IL

DOMNEVNO PREGANJANJE KRISTJANOV
V DOBI CESARJA NUMERIJANA

1. Zgodovinski oris dobe

Poro¢ila o mudeniStvih se na obravnavanem podro¢ju zgostijo za
obdobje cesarja Numerijana, ki naj bi bil, sode¢ po $tevilu mucenistev,
na tem ozemlju skorajda tako hud preganjalec kristjanov kakor dvajset
let pozneje cesar Dioklecijan. Spri¢o velikega Stevila legend, ki datirajo
mucéeni$tva v dobo tega cesarja, in zato, da bi mogli ovrednotiti njihovo
historiénost, naj na kratko predstavimo kratkotrajno vlado tega cesarja,
s poudarkom na dogodkih, ki se nana$ajo na severnojadranske in zahod-
nobalkanske pokrajine.! ,

Pred ubojem cesarja Proba septembra 282 v Sirmiju je vojska v Reciji
in Noriku oklicala za cesarja Kara? ki je takoj imenoval za cesarja svoja
sinova Karina in Numerijana. Karov izvor nam zaradi nasprotujocih si
porodil ni poznan (llirik, Galija) in ocitno si niti v antiki o njem niso
bili na jasnem.* Po enem poroéilu, ki je povsem nezanesljivo, naj bi bil
vpisan v mestno skup$¢ino v Ogleju.t

! Viri: SHA, Carus et Carinus et Numerianus (ed. D. MAGIE, LCL/II, 1961,
416—450); AURELIUS VICTOR, Caesares, 38—39 (ed.F.PICHLMAYR, BT, 1970,
116 s.); Epitome de Caesaribus, 38 (ibidem, 163); EUTROPIUS, Breviarium, 9, 18—20
(ed. R. RUEHL, BT, 1975, 66 s.); ZOSIMUS, 1,71,4—73 (ed. F. PASCHOUD, CB, 1971,
62 ss.); EUSEBIUS (HIERONYMUS), Chronica, A. 284—285 (ed. R.HELM, GCS 47,
19562, 224s.); ZONARAS, Chronica, 12,30 (PG 134, 1080s.). Literaturo do 1. 1980 na-
vaja J.SASEL, Senatori ed appartenenti all'ordine senatorio provenienti dalle province
romane di Dacia, Tracia, Mesia, Dalmazia e Pannonia, Tituli 5 (Epigrafia e ordine sena-
torio 1I), 1982, 577; gl. tudi PLRE I, 181; 183; 634.

* ZOSIMUS, 1,71,4 (cit. ed. I, 62).

3 ].SASEL, Senatori, 576 s.

4 SHA, Carus, 4,4 (cit. ed., 422): »In ephemeride quadam legisse me memini Carum
Mediolanensem fuisse, sed albo curiae Aquileiensis civitatis insertum.« To porodilo je
bilo v strokovni literaturi malo opaZeno. Karov izvor »forse di famiglia Aquileiese« je
na njegovi podlagi domneval A. CALDERINI, Aguileia Romana. Ricerche di storia e di
epigrafia, Milano 1930, 65.

10 Acta ecclesiastia 8 145



CONSTANTIACS: .

@apOLLONA & T
me O 4°f

F—1%
0 <
Zj
¥ 5 EESSA
S Y AEGAE® =
w s I.IIIIICIHI
C—//f -mm
musutu/-in
\\_\ ;/"\1‘ W
\/\ i y
™ kea) mubemSTvn MeooLofLIv [AEGYPTUS {
w——e KRAJ MUEEWISTVA ALTERNATIVEN { *

(4)  NRAJ MUEEWBTVA NEZNAN \

146

Kraji muéenistva v casu Numerijanovega preganjanja kristjanov.




Kot cezar in po ocetovi smrti kot avgust je Karin vladal Galiji z Brita-
nijo, Hispaniji, Afriki, Italiji in ilirskim provincam, na nadin, ki spominja
na vlado cesarja Nerona® Numerijan, bratovo pravo nasprotje, {lovek
najbolj$ih namenov in eden najboljsih govornikov in pesnikov svoje dobe,
ki je uzival med ljudstvom veliko priljubljenost, je spremljal Kara na velik
vojni pohod proti Perzijcem spomladi leta 283.% Po skorajda senzacionalnih
zmagah nad Perzijci je Kara julija 283 v Mezopotamiji zadela smrt v
neobi¢ajnih, morda tudi sumljivih okolis¢inah.” Na Numerijana je padla
nehvalezna naloga, da zakljudi perzijsko vojno. Mladi cesar, ki so ga
Perzijci porazili,® se je po enoletnem zadrzevanju v vzhodnih provincah
(od poletja 283 do jeseni 284) vracal z vojsko na Zahod, ko je v bliZini
Nikomedije novembra 284 postal Zrtev zarote svojega tasta, pretorijanskega
prefekta Apra. 20. novembra 284 je vojska v Nikomediji oklicala za cesarja
Dalmatinca Dioklecijana, ki je takoj nastopil v vlogi Numerijanovega masce-
valca (vindex Numeriani iustissimus), saj je lastnoro¢no ubil pretorijanskega
prefekta Apra.?®

Od zadnje tretjine novembra 284 je vladal na Vzhodu Dioklecijan, na
Zahodu pa je Ze od jeseni 282 vladal Karin. Morda Ze jeseni 283, po Karovi
smrti, verjetneje pa proti koncu leta 284, po Numerijanovi smrti, je proti
Karinu nekje v Panoniji uzurpiral »corrector Venetiae« Julijan.’® Osebnost
tega vladarja nam je malo poznana. Njegov politi¢ni program, ki ga kaZejo
legende novcev njegove edine kovnice v Sisciji, kaze na boj proti Karinovi

5 SHA, Carus et cet., 16—17 (cit. ed., 440 ss.); Epitome, 38,7 (p. 163); EUTROPIUS,
9,19,1 (p. 67); ZOSIMUS, 1,72 (p.63); V Iliriku naj bi ga zaradi orientalske despotske
nose imenovali kralja v smislu vzhodnih despotov (»Regem denique illum Illyrici plerique
vocitarunt«; SHA, Carus, 17,1, p. 442).

¢ SHA, Carus et cet., 11—12 (p. 432 ss.).

7 SHA, Carus et cet.,, 8—9 (p.426ss.); AURELIUS VICTOR, 38,3—4 (116); Epi-
tome 38,3 (163); EUTROPIUS, 9,18,1 (66).

8 ZONARAS, Chronica 12,30 (PG 134, 1081).

Y SHA, Carus et cet., 12—13 (434 ss.); EUTROPIUS, 9,20,1 (67).

10 O ¢asu in okoliS¢inah uzurpacije nam sporotajo viri razliéne podatke. S. AURE-
LIUS VICTOR, 39,10 (p. 117) sporoca, da je Julijan uzurpiral »cum Venetos correctura
ageret, Cari morte cognita.« Drugatno porotilo posredujeta Epitome de Caesaribus 38,6
(cit. ed 163) in ZOSIMOS, 1,73,1 (p. 63); po tem naj bi Julijan kot Karinov pretorijanski
prefekt uzurpiral Sele, ko je novica o Numerijanovi smrti prispela v Italijo, konec leta
284, torej dobro leto kasneje kakor po prvem porodilu. Porodili si nasprotujeta, vendar
se ne izkljucujeta do take mere, da bi mogli govoriti 0 moZnosti dveh uzurpatorjev Juli-
janov, kot to dopu$éa PLRE 1, 480. Julijanova uzurpacija v Panoniji je temeljila na ne-
popularnosti cesarja Karina v lliriku (prim. op. 5; SHA, Carus et cet., 17,6 (444) poroda
celo, da je Kar nameraval odstraniti Karina in na njegovo mesto postaviti prezesa Dal-
macije, poznejSega cesarja Konstancija, ki je bil po rodu iz Ilirika; gl. J. SASEL, Senatori,
575). Hirik je bil tudi ozemeljsko cesarju Karu najbliZji in zato za Karina $e posebej ob-
¢utljivo podrodje. O Numerijanovem odnosu do Karina ne vemo nié, vendar moremo
sklepati, da ni bil dober, ¢etudi do odkritega preloma med njima gotovo ni prislo.
Sprico takih razmer v Iliriku nas ne sme presenetiti nejasno Zosimovo poro¢ilo (1,73,2;
p. 64), da je Julijan pripravljal Dioklecijanu pot v Italijo. Nedvomno je Julijana in
Dioklecijana zblizevalo skupno sovradtvo do Karina, zato moznosti vojaske koordinacije
med njima ne smemo izkljuditi, dasi se izrecno ne omenja (gl. F. PASCHOUD v koment.
k mestu na str. 179).

10 147



tiraniji, na pospeSevanje stare religije (Jupiter) in na to, da je bila srediice
njegove moci Panonija, od koder je skuSal Siriti oblast proti Italiji in na
Balkan.! Njegovo ozemlje je postalo nekakina tamponska drzava med
Dioklecijanom in Karinom, ki jo je skus$al Julijan, morda v zavezniStvu z
Dioklecijanom, razéiriti na severovzhodno Italijo. V zadetku vojnega pohoda
proti Dioklecijanu ga je Karin v bitki pri Veroni zgodaj spomladi 285 pre-
magal.’? Karin in Dioklecijan sta se spopadla poleti 285 pri Margu; zmaga
v bitki je sicer pripadla Karinu, ker pa je ta postal Zrtev atentata, je od
poletja 285 zavladal v celotni drzavi Dioklecijan.

Iz tega pregleda je razvidno, da je cesar Numerijan vladal samo na
Vzhodu, in $e tam le za sorazmeroma kratek &as, od poletja 283 do no-
vembra 284, Cas, ki ga je porabil za zakljuéek vojne s Perzijci. Njegova
oblast se ni nikdar raztezala na evropske province. V vzhodni Benediji,
Istri, Noriku in zahodni Panoniji, ki nas posebej zanimajo, je do leta 284
vladal Karin, nato nekaj mesecev Julijan, od pomladi do poletja 285 po-
novno Karin in nato Dioklecijan.

Drugaéno podobo te razgibane epohe nam kaze kr$¢ansko izrocilo,
ki postavlja v ta ¢as hudo preganjanje kristjanov. Noben vir nam ne po-
roda, da bi kristjane preganjal cesar Kar, ¢igar desetmese¢na vlada je bila
izpolnjena z vojasko aktivnostjo,’* komaj se kje omenja kot preganjalec
Karin, dasi bi bil kot neke vrste drugi Neron za tako sodbo kricanskih
piscev prav primeren.' Nasprotno pa cela vrsta porodil pripisuje prega-
njanje blagemu in literarno usmerjenemu cesarju Numerijanu. Res je, da
Numerijana ne omenjata med preganjalci njegova sodobnika, Evzebij iz
Cezareje in Laktancij, v spisih, ki so glavni historiografski viri za pre-
ganjanje kristjanov. Sploh nam noben vir iz antike ne govori o preganja-

11 H. MATTINGLY, CAH XII, 19522, 323. Julijanov pohod iz Panonije v Italijo
jeseni 284 in borbo Julijanovih posadk po uzurpatorjevem porazu s prodirajoo Karinovo
armado spomladi 285 nam dokazuje nekaj depojskih najdb s slovenskega ozemlja (Vi-
pava, Mokronog, Zgornje GorCe, Ljubljana (?), Globasnica (?); gl. E. PEGAN, Najdbe
novcev v Sloveniji, AV 18, 1967, 207 ss.; P. KOS, Denarni obtok na jugovzhodnoalpskem
prostoru v antiki, Ljubljana 1984 (tipkopisna dis.), 6—57), Sirjenje oblasti na Balkan pa
najdbe v Slavoniji in Sremu (E. PEGAN, o. c., 209 ss.).

12 Epitome de Caesaribus 38,6 (p. 163).

13 D, PAPERBROCH, AA SS Mai V, 1866, 10+ B—C, je menil, da je Kar pripravljal
preganjanje kristjanov, ki naj bi ga potem na Vzhodu po Karovi smrti izvajal Numerijan,
da bi po oletovi fatalni smrti in ob prete¢i vojaski katastrofi pomiril bogove. Za to
domnevo zaenkrat ne razpolagamo z nobenim dokazom. Domneva sama, da je Kar
nameraval preganjati kristjane, se zdi upravi¢ena, Kar se je namreé po triumfu v vojni
s Perzijo zacel kot prvi rimski cesar uradno imenovati »Deus et Dominus«, kot nam
kaZejo njegovi novei (C. H. V. SUTHERLAND, Miinzen der Romer, Miinchen 1974, 245
in 247 n. 492). Na tak nadin nista izraZala svojih ambicij niti Domicijan, niti Avrelijan,
ki sta se pred njim pona$ala s tem naslovom. G. tudi P. ALLARD, Histoire des persécu-
tions 111 (Les derniéres persécutions du troisiéme siécle), Paris 1898, 312 s.

14 Liber pontificalis, ¢. XXVIII (ed. L. DUCHESNE, 159s.) omenja, da je papeZ
Evtihijan (275—283) v lasu svojega pontifikata »per diversa loca CCCXLII martyres
manus suas sepelivit« in da je umrl mudeniske smrti (martyrio coronatur). Oba podatka
sta nezanesljiva. Gl. L. DUCHESNE, p. 159 op. 2 in 160 op. 5 ter MR, 572 n. 2.

148



njih kristjanov pod tem cesarjem in tudi dana$nja historiografija z Nume-
rijanom kot preganjalcem kristjanov ne racuna.'

Viri, predvsem mudenidke legende in na njihovi osnovi sestavljeni
elogiji v martirologijih od zgodnjega srednjega veka dalje, omenjajo celo
vrsto mucencev pod Numerijanom, tako da bi mogli Steti Numerijana
med vidne preganjalce kristjanov.!® Ta porocila, ki se datumsko raztezajo
na celo leto, ozemeljsko pa se strnejo na tri podrodja, lahko prikazemo
s slede¢o preglednico in histori¢no karto:

15 Laktancij Numerijana niti ne omenja, medtem ko EUSEBIUS, H.E. 8,1,2 (ed.
G.BARDY, SC 55, 1958, 3) govori celo, nedvomno s pretiravanjem, o veliki simpatiji
vladarjev do kridanstva v tej dobi (!). Na predstavo o Numerijanu kot preganjalcu
kristjanov naletimo najprej med grékimi cerkvenimi zgodovinarji. PHILOSTORGIUS,
H.E. 7,8 (PG 65, 545) (delo je nastalo v letih 425—433) mudenisko smrt antiohijskega
$kofa Babila, ki nedvomno spada v Decijevo dobo (gl. op.182) alternativno pripisuje
»cesarju Numerijanu, ali, kot poroéajo drugi, Deciju«. O¢itno so kasnejsi kronisti sprejeli
obe interpretaciji in so »ustvarili« dva muéenca Babila, enega »sub Decio«, drugega »sub
Numeriano«. Kot najstarejia vira sta zagreSila to napako JOHANNES MALALAS,
Chronographia, 12 (PG 97, 457) in Chronicon Paschale, a. 284 (PG 92, 665 (muden »sub
Decio«); 680 (»sub Numer.«; vir nastal okrog I.628)). Oba vira pripisujeta cesarju
Numerijanu veliko preganjanje z mnogimi mudleniStvi (Chronicon Paschale pri tem za-
menjuje Numerijana z bratom Karinom). Pozneje zastopajo predstavo o Numerijanu
kot preganjalcu ob omembi $kofa Babila GEORGIUS SYNCELLUS, H. E. (PG 108, 1206;
vir z zacetka 9.stol.) in GEORGIUS CEDRENUS, Historiae, a. 283/284 (PG 121, 496
(»sub Decio«); 505; vir iz druge polovice 11.stol.) ter NICEPHORUS CALLISTUS,
I1. E. 5,27 (»sub. Decio«); 6,33 (»sub. Numer.« (PG 145, 1120; 1197).

Predstava o Numerijanu kot preganjalcu, na Vzhodu oditno navzola Ze v zadetku
7.stoletja, je pre$la v Synax. Ecel. CP (v najstarejsi verziji iz 10.stol.; gl. cit. ed. p. LV).
Med zahodnimi viri so jo prevzele najstarejie oglejske kronike iz 9. stoletja, historiéni
martirologiji ter vrsta legend, od katerih nobena ni starejfa od 8. ali 9. stoletja, pozneje
pa kot veckrat nekriti¢ne sinteze legendarnega izrodila nekatere kronike iz visokega in
poznega srednjega veka in MR (gl. preglednica II, rubrika »viri«).

Nobena od novejiih sintez zgodovine preganjanj ne omenja Numerijana niti kot
potencialnega preganjalca, temveé vse slikajo (opirajo¢ se na Evzebija) dolgo dobo miru
od Galijena do zadetka Dioklecijanovega preganjanja, ki naj bi jo prekinil le Avrelijan.
Gl. J. MOREAU, Die Christenverfolgung im rémischen Reich, Berlin 1961 (orig. franc.
izd. 1956), 96; H. GREGOIRE, Les persécutions dans 'Empire Romain, Bruxelles 19642,
64; M.SORDI, Il cristianesimo e Roma, Bologna 1965, 331; P.KERESZTES, The
Imperial Roman Government and the Christian Church 1I. From Gallienus to the Great
Persecution, ANRW 11, 23,1, 1979, 384; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa lI,
162 (244s.). Motinost histori¢nosti preganjanja kristjanov pod Numerijanom je od
starejSih avtorjev dopuséal P. ALLARD, Histoire (kot v op. 13), 312.

16 Kot primer naj navedem Synax. Eccl. CP, ki omenja Numerijana med preganjalci
sedemkrat; za primerjavo: Dioklecijana omenja stoenaintridesetkrat, Maksimijana sto-
dvanajstkrat, Decija enainpetdesetkrat, Trajana petindvajsetkrat, Valerijana petnajstkrat,
Hadrijana trinajstkrat, Antonina dvanajstkrat. V zahodni tradiciji, katerega sinteza je
MR, si z enajstimi omembami prav tako zagotavlja vidno mesto med preganjalci krist-
janov.

149



Preglednica II: Mudenistva »sub Numeriano«

Ime mucdenca kraj
(mucdencev)

datum

vir, ki omenja Numerijana
kot preganjalca

1. BENECIJA Z ISTRO IN JUZNI NORIK

1. Hilarius, Ta- Aquileia 16. mart. Passio (BHL 3881); Chron.
tianus, Felix, patriarch. Aquileiensium;
Largus, Diony- Vitae patriarch. Aquileien.;
sius Bellonus Utinensis; MR (99).

2. Servulus Tergeste 24, maius Passio (BHL 7642); Dandu-

lus.

3. Germanus Pola (29. apr. — Passio (BHL 3482)

30. mai.)
4. Pelagius Emona 28. aug. Passio (BHL 6615); MR
(Constant.) (365).

5. Maximilianus  Celeia 12. oct. Passio (BHL 5811).

II. RIM

6. Chrysanthius 25. oct. Passiones (BHL 1787 ss.;
et Daria (12. aug. BHG?, 313); Menologium

29. nov. Graecorum [, 122 (PG 117,

1. dec. 112); Synax. Eccl. CP (547

19. mart.) s.); Ado (PL 123, 407 s.);

Usuardus (351); MR (475).

7. Maurus 22. nov. Passio (BHL 5786); MR
(10. dec.) (539).

8. Diodorus et 1. dec. Passio (BHL 2164); Ado (PL
Marianus 123, 408); Usuardus (351);

MR (557).

9. Claudius, Hi- 3. dec. Passio Chrys. et Dar., c. 20
laria, Jason, (AA SS Oct. XI, 1864, 481);
Marus, cum 70 Synax. Eccl. CP (547 s.);
militibus Ado (PL 123, 409); Usuar-

dus (353); MR (561).
10. Eutychianus 8. dec. MR (571).
11. Marinus 26. dec. MR (601).
III. VZHOD
12. Julianus, Sil- Emesa 6. feb. Passio (AA SS Feb. 1, 1863,

vanus, Luca,
Mucius

150

786; BHG? 2210 s.); Meno-
logium Graecorum II, 163
(PG 117, 297); Synax. Eccl.
CP (447).



Ime mucenca kraj datum vir, ki omenja Numerijana

(mudencev) kot preganjalca

13. Victorinus, Egipt 25. feb. Passio (AA SS Feb. III, 1865,
Victor, Nice- (Diospolis?) 493 ss.); Ado (PL 123, 2325s.
phorus, Clau- Anon. Lyon. (39); Usuardus
dianus, Dio- (186); MR (76).
scorus, Sera-
pion, Papia

14. Eirene (?) Magedon; 4. maius Synax. Eccl. CP (655 ss.).

Callinicus; (?)
Constantina;
Mesembria

(222).

15. Thalalaeus, Aegae (Cil.)  20. maius Passio (AA SS Mai V, 1866,
Asterius, Edessa (?). 12+—24%; BHG3, 1707 s.);
Alexander et Synax. Eccl. CP (697); MR
socii (198).

16. Isaurus, Basi- Apollonia 17. jun. Menologium Graec. III, 156
leus, Innocen- (Maced.?) 7. jul. (PG 117, 528); Synax. Eccl.
tius, Felix, (?). CP (804).

Hermeius, Pe-
regrinus
17. Babylas Antiochia 4. sept. Passiones (BHL 889 ss.;
(24, ian.) BHG?3 205 ss.); Menologium
Graec. I, 12 (PG 117, 28);
Svnax. Eccl. CP (11).
18. Pelagia Antiochia 8. oct. Passio (AA SS Junii II, 1867,
(5. mai.) 153—162; BHG? 1477); Me-
nologium Graec. I, 101 (PG
117, 96); Synax. Eccl. CP
(120).

19. Justus et Jerusalem 14. dec. Passio (BHL 4596); MR

Abundius (Hispania?) (582).

2. Oglejski, istrski in noriski mucenci

Da bi mogli oceniti histori¢nost Numerijanovega preganjanja kristja-

nov, moramo ovrednotiti vire, ki ga omenjajo; podrobneje seveda tiste
v prvi skupini, ki se nana$ajo na obravnavano podrodje, in le na kratko
one v drugi in tretji skupini.

151



A. Hilarij in Tacijan ter njuni tovariéi iz Ogleja

Z ozirom na kraj in datum mudeni$tva gre med petimi mudenistvi
na oglejskem podrocju, postavljenimi v ¢as cesarja Numerijana, prvo
mesto oglejski skupini Hilariju in Tacijanu ter njunim spremljevalcem.
O tem nam poroca legenda z naslednjo vsebino:'?

Hilarija, ki je bil Ze od otrotva naprej vzgojen v poboznosti in prebi-
ranju svetih spisov, so oglejski kristjani najprej postavili za diakona in
kmalu nato za $kofa. Kot skof je imenoval za diakona in nato za arhidiakona
svojega ucenca Tacijana. Ko je cezar (caesar) Numerijan odredil, da morajo
kristjani opraviti pogansko ¢a$¢enje, je oglejski prezes Beronij, ob vztrajnem
spodbujanju poganskega sveéenika Monofanta, zacel s preganjanjem kristja-
nov. Dal je privesti Hilarija in Tacijana. Najprej je zasliSal $kofa. Hilarij je
med zasliSevanjem omalovaZujoce oznadil poganske bogove kot nicvredne
demone in je skusal celo spreobrniti Beronija h kr$¢anstvu. Prezes ga je nato
dal odvesti v Herkulov tempelj in mu zapovedal, naj Zrtvuje. Hilarij je po-
novno odbil ukaz in je $e bolj sramotilno oznadil poganske bogove kot ni¢-
vredne stvaritve ¢loveskih rok. Sledilo je mudenje: najprej strahovito $ibanje
(golega je izmenjaje pretepalo 300 centurionov, ki so menjavali §ibe in kre-
pela), nato praskanje s kavlji na mudilu do odprtja drobovja, nato Zganije
z zare¢im ogljem ter tretje odprtih ran s soljo, kisom in kameljo koZo. Hilarij
je vse muke stanovitno prenasal, el je celo v protinapad; z znamenjem kriza
na ustnicah je odpihnil vse kipe v templju, zaradi ¢esar so poganski svedeniki
zahtevali zanj smrtno kazen. Prezes ga je dal vredi v jeo.

Naslednjega dne je bil podvrien zasliSevanju diakon Tacijan, ki je prav
tako dobro vzdrzal mudenje, nakar ga je prezes vrgel v jedo. Ko sta $kof in
diakon v jeci skupaj molila in prosila boZje pomo¢i, sta nastala silen grom
in potres. Poganski prebivalci Ogleja so od strahu popadali na tla in mnogi
med njimi so umrli. Herkulovo sveti$ée se je sesulo tako, da ni ostalo za
njim nobene sledi. Na prigovarjanje poganskih svelenikov je dal prezes
obglaviti Hilarija in Tacijana, skupaj z njima pa 3e tri zaprte kristjane,
Feliksa, Larga in Dionizija. Ponoé&i so kristjani podkupili strazarje, odnesli
trupla in jih pokopali zunaj mestnega obzidja. Datum muceniske smrti:
16. marec.

Legenda, napisana v lepi in slovni¢no pravilni latin¢ini, z nekaterimi
stilisti¢nimi izraznimi sredstvi, kaZe na izobrazenega pisca. Literarno izde-
lan prolog, z naslovitvijo v obliki pridige, logi¢na zgradba legende, stopnje-
vanje, besedne igre, vse to dokazuje, da je bil pisec zelo ves¢ latinc¢ine
in precej izobrazen.'®

17 Legenda (BHL 3881) je objavljena v AA SS Mart. II, 1865, 413—415. Glavna
literatura: P. PASCHINI, La chiesa, 48—52; S. TAVANO, Sant’llario, patrono di Gorizia,
Gorizia. Societa filol. Friulana, 46" Congr., Udine 1969, 161—174 (temeljna 3tudija);
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 97—100; A. NIERO, [ martiri aquileiesi, 154—158.
Zelo sumarni in le informativne vrednosti sta gesli o Hilariju v BS 7, 1966, 728—730
(F. CARAFFA) in v LS 1, 1968, 745.

18 A.NIERO, o.c., 156; pisec legende je ustvarjal besedno igro z mudlendevim
imenom. Najprej (c.3) je prezes »hilari vultu« spraleval $kofa po imenu (»Hilarius

152



Ozadje legende je brez dvoma resnicen dogodek, mudeniska smrt dveh
oglejskih kristjanov Hilarija in Tacijana." Ta dogodek nam z ozirom na
¢as nastanka izpriujeta na bistveno drugaden naéin dve skupini virov:
antiéni viri s konca 4. in iz 5. stoletja, ki so nastali komaj dobro stoletje
po dogodku, in sredjeveski viri, ki jih moremo zasledovati od 9. stoletja
dalje, ve¢ kakor pol tisoletja pozneje.

Med viri iz antike velja omeniti v prvi vrsti Hijeronimijanski martiro-
logij, ki omenja 16. in 17. marca (drugi¢ ocitno kot ponovitev prvega
zapisa) tadva oglejska mucdenca.®® Kult muéenca Hilarija v Ogleju nam
dokazuje kot najstarejsi vir cerkev sv. Hilarija s konca 4. stoletja, sezidana
po dokaj verjetni hipotezi na mestu, kjer naj bi bil mucenec prijet oz.
obsojen.?* Caséenje Hilarija in Tacijana nam dokazuje mozai¢ni donatorski
napis iz GradeZa iz prve polovice 5. stoletja.**

Vendar pa nam ti viri, segajodi v antiko, razen histori¢nosti teh dveh
mucdencev, obstoja kulta in datuma mudenidtva ne povedo ni¢esar. Na
njihovi podlagi tako ne moremo odgovoriti na dve bistveni vprasanji:

vocor«). Med mulenjem je »S. Hilarius hilari vultu hymnum Deo canebat«, ljudstvo pa
se je »forti animo et hilari vultu« veselilo, ker je Skof muéenje tako junasko prenasal
(c. 5).

19 Jzvirna oblika imena prvega mucenca ocitno ni bila Hilarius, temve¢ Hilarus,
oblika, ki jo sre¢amo na mozaiénem napisu iz Gradeza z zaletka 5. stoletja (gl. op. 22);
od tod oblika Helarus v Kroniki oglejskih patriarhov in v anonimni pesmi iz 9. stoletja
(gl. op.24). Izkljuéno to obliko (Helarus, Helara) najdemo tudi na napisih iz Istre
(ILI.X, 1 (Pola), 116; 188; 235; 422; 423; 576; X, 2 (Parentium), 254; X, 3 (Histria
septent.), 72; X, 4 (Tergeste), 51; 160; 168). Iz te oblike se je razvila furlanska varianta
Elar oz. Ellaro (S. TAVANO, Appunti, 157) in oéitno tudi slovenska oblika Jelar (Volar)
(LS 1, 745). Drugi muéenec se je imenoval Tatianus, z obliko imena, ki jo najdemo na
oglejskih kricanskih napisih (B. FORLATI TAMARO, Le iscrizioni cristiane datate di
Agquileia, AAAd 6, 1974, 207). S. TAVANO, Appunti, 157, je na osnovi rokopisne
variante v MH Datianus (gl. nasl. op.) opozoril na moinost, da se za tem imenom skriva
signum oz. etni¢ni epiteton Hilarija (Dadan!) in da gre torej za omembo enega mudcenca.
To moznost skoraj povsem izkljuéuje dejstvo, da ga viri imenujejo Panonijca (gl. pogl. I,
op. 84 (b)) in da se na gradeskem napisu omenjata skupaj Hilarij in Tacijan.

0 MH, Mart. 16 (p.147): »In Agquileia Hilari Tasiani« (var. lect.: helari; diatiani,
datiani, tatiani); Mart. 17 (p.148): »In Agquileia ad Porto Largi Hilari Titiani.« (var.
lect.: Helari; tyciani, ticiani). Zvezo »ad Porto Largi« (var. lect. Ponto) je treba izloditi,
ker se gotovo ne nanasa na Oglej. Kot zanimivost velja dodati, da je DE RUBEIS, MEA,
36s. videl v njej topografsko oznako za kraj mudenidtva, ki naj bi se zgodilo »ad
Pontem Sontii«, pri dan. Majnici. Gl. P. PASCHINI, La chiesa, 51 op.3. Na podlagi
napacnega tolmacdenja tega zapisa se je izoblikoval kult sv. Hilarija v Gorici (gl. S. TA-
VANO, Sant’llario, 171 in L. BERTACCHI, La memoria di S. llario, AN 40, 1969, 138
(z domnevo, da gre za most v samem Ogleju, ki naj bi stal ca. 50 metrov severno od
cerkve sv. Hilarija)).

2 L.BERTACCHI, La memoria di S.llario, AN 40, 1969, 117—142; S. TAVANO,
Aquileia cristiana, AAAd 3, 1972, 122—131; L.BERTACCHI, Architettura e mosaico,
v kolekt. delu Da Aquileia a Venezia, Milano 1980, 264.

22 wHilarus et Tlatian]us et Afrodi[sia culm suis o[mnibJus flecerunt) p(edes) C .. .«
(G.BOVINI, Grado paleocristiana, Bologna 1973, 91 in fig. 29). Gl. tudi M. P. BILLA-
NOVICH, Appunti, 20.

153



kak$no mesto sta zavzemala v oglejski cerkveni skupnosti in kdaj sta
bila usmrcena.

Druga skupina virov temelji na legendi in jo moremo zasledovati od
9. stoletja dalje. Od kronolosko dolodljivih zapisov, ki gotovo temeljijo
na legendi in s tem dokazujejo njen obstoj, je najstareji elogij v Uzuardo-
vem martirologiju (ca. 865). Temu zapisu slede elogiji v raznih kasnejsih
martirologijih in nazadnje, skoraj dobesedno povzet po Uzuardovem za-
pisu, elogij v Rimskem martirologiju.?® Na legendi temelji tudi zapis o
Hilariju v Kroniki oglejskih patriarhov s srede 9. stoletja in zelo verjetno
tudi zapis v anonimni pesmi o propadu Ogleja iz priblizno istega casa.*

Priblizno iz istega obdobja imamo tudi drugo, od legende neodvisno
in od nje gotovo starejde izrodilo o Hilariju, ki nam ga posredujejo seznami
oglejskih »patriarhov«. Po tem naj bi bil Hilarij drugi oglejski skof za
Mohorjem, panonijskega porekla, in naj bi stoloval deset let.* Poznejsi
kronisti so izrocilo legende povezovali z izroc¢ilom katalogov oglejskih
»patriarhov«.® Vsi ti viri nam ne dajo niti priblizno zanesljivega odgo-
vora, kdaj je Zivel Hilarij. Iz njih ne vemo, ali gre za neposrednega Mo-
horjevega naslednika, kot bi mogli sklepati iz katalogov, anonimne pesmi
in zlasti Kronike oglejskih patriarhov, ki pa isto¢asno datira mucenistvo
v Numerijanovo dobo (!), ali gre za Skofa iz 2. oziroma zaletka 3. sto-
letja, ali za Skofa, ki je zivel v zadnji dobi vojaske anarhije in naj bi trpel
pod Numerijanom, ob dopustitvi ¢asovne vrzeli med Mohorjem in Hi-
larijem, ki znasa v tem primeru ve¢ kakor dve stoletji.*”

Drugo za nas vazno vprasanje je pomen Hilarijevega delovanja za

2 USUARDUS, Mart. 16 (194): »Apud Aquileiam, natalis beati Hilari episcopi et
Tatiani diaconi, qui sub Beronio praeside post equuleum atque alia tormenta, una cum
Felice, Largo et Dyonisio martyrium terminarunt.« Gl. MR, Mart 16 (2) (p.99; novost
v MR je datiranje »qui sub Numeriano imperatore et Beronio praeside . . .«)

2 Chronicon Patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA, Appendix II, 6):
»Huic beatissimo Proto-Praesuli (sc. Hermacorae) successit D. Helarus Patriarcha, qui
sibi commissum populum in fide Christi verbo confortans et opere, expletis ordinationis
suae annis X. sub Numeriano Principe, una cum Taciano Archidiacono suo, et aliis
tribus Dionysio, Hilario (!), et Felice, bonum certamen certantes, cursum glorioso marty-
rio consummarunt.« Ocitno je poznejsi kopist v zadnjo trojico namesto Larga pomotoma
vstavil Hilarija. Dobesedno, z napako vred, je zapis povzel sredi 14. stol. ANONYMUS,
Vitae patriarcharum Aquileiensium, ed. L. A. MURATORIUS, RIS XVI, 1730, 6s.; vse-
binsko enak zapis, le s popravljeno napako, nam posreduje A. BELLONUS UTINENSIS,
De vitis et gestis patriarcharum Aquileiensium (ibidem, p. 25).

2% Gl pogl. 1, op. 84 (b).

2 Prva deloma povezuje obe izrocili Ze v op. 24 navedena kronika. Obe izrodili je
v vseh bistvenih potezah zdruzil DANDULUS, Chronica, A. 276—284 (p. 25—26).

27 V dobo cesarja Domicijana sta datirala Hilarijevo mudeni$tvo L. SCHONLEBEN,
Carniolia, 111, 168 s. in M. BAVCAR, Historia, II, 40 (slov. prev. p. 90), v dobo preganjanj
kristjanov pod Septimijem Severom po l. 203 oz. v éas Marka Avrelija (ca. 170) pa DE
RUBEIS, MEA, 40s. in Dissertationes, 146 (izhajajo¢ iz predpostavke, da je preganjanje
»sub Numeriano« nehistori¢no in da v legendi uporabljena oznaka cesarjev (preganjalec
cezar, nad njim dva cesarja) ustreza tema dvema obdobjema).

154



Sirjenje kr¥¢anstva izven Ogleja, zlasti na vzhodno vplivno obmocje
oglejske cerkve. Hilariju so srednjeveski kronisti in novoveski zgodovinarji
pripisovali misijonsko aktivnost v Istri in Benediji oz. v Noriku in sploh
v vzhodnih in severnih pokrajinah oglejskega vplivnega obmocja.*® No-
beden od danes znanih »virov«, ki poro¢ajo o tem, ni manj kakor tiso¢ let
(1) kasnejsi od delovanja tega $kofa in le v primeru misijona v Istri in Be-
neciji moremo domnevati, da je obstajalo o tem kako starej$e izrocilo.

Sorazmerno skromno je izrocilo o relikvijah teh dveh mucencev. Vemo
le, da je dal patriarh Pavlin leta 568 na begu pred Langobardi prenesti
njune posmrtne ostanke iz Ogleja v GradeZ in jih spraviti v cerkvi Janeza
Krstnika. Pavlin naj bi tudi opisal prenos teh relikvij in postavil kot
datum cascenja 16. marec.® Gradeski patriarh Janez naj bi leta 810 za
njune relikvije zgradil kapelo.? Presenetljivo je, da se ne omenjajo re-
likvije teh dveh mucencev ob dogodkih v Gradezu leta 992 in zlasti 1024,
ko se omenjajo samo relikvije njunih legendarnih spremljevalcev Dionizija
in Larga.?® Ocitno je oglejski patriarh Popon tedaj dobil v posest relikvije
Hilarija in Tacijana, ki naj bi jih kmalu zatem, leta 1027, poklonil svojemu
sorodniku, paderbornskemu $kofu Meinwerciju.®

Kult teh dveh mucencev je bil do karolinske dobe lokalnega znacdaja,
omejen ocitno na Oglej in Gradez. Sele od devetega stoletja dalje zasle-
dimo omembe cerkva in samostanov, posveéenih tema dvema muéencema:
leta 819 je gradeski patriarh Janez pustil svojo zadolZitev in je poleg cerkve
sv. Hilarija v beneski laguni ustanovil samostan sv. Hilarija, ki se tudi
pozneje v beneskih kronikah Se veckrat omenja. Pred letom 829 je doz
Justinijan zgradil samostan sv. Hilarija v Benetkah.® Morda se je lokalni
kult sv. Ticijana v Oderzu, kjer je bil ¢ascen kot $kof in spoznavalec,

3 Misijonsko aktivnost v Istri in Benediji je Hilariju pripisoval DANDULUS, Chro-
nica, A. 276 (p.25: »... suo sermone et opere in Venecia et Ystria Christianitas dilatata
est.«), v Noriku zlasti M. BAVCAR, . c,, na Kranjskem in posebej v Emoni J. L. SCHON-
LEBEN, Carniolia, 111, 169.

2 Origo civitatum Italie seu Venetiarum, ed. secunda (p.73, v.24ss.): »Paulus
patriarcha ... qui Langobardorum rabiem metuens, ex eadem Aquilegia ad Gradum
insulam confugit secumque beatissimi martiris Quirini, Hillari et Taciani et ceterorum
sanctorum corpora deportavit et apud eandem Gradensem civitatem cum honore dignis-
simo condidit in ecclesia Sancti Johannis Baptiste ... composuit sive ipse scripsit transla-
tionem sanctorum corpora, festivitatibus et natales illorum constituit . . . natalitia sancto-
rum Hillari et Taciani sexto decimo kalendas marcii.« Podobno poro¢ilo posreduje ista
kronika Se na enem mestu (ed. prima, p.40s., v.28ss.; 42, v. 4ss.). Dogodek omenjajo
Croniea de singulis patriarchis Nove Aguileie (G. MONTICOLO, Cronache, 6 v. 4 ss.),
Chronicon Gradense (ibidem, p. 41, v. 18 ss.) in DANDULUS, Chronica, A. 568 (p.75).
Gl. tudi F. KOS, Gradivo, 1, 72 (71 ss.).

3 JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum (G. MONTICOLO, Cronache,
105, v. 6).

M Gl pogl. 1, op. 113 in 114.

32 DE RUBEIS, MEA, 498; P. PASCHINI, La chiesa, 49 op. 2.

3 JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum (G. MONTICOLO, Cronache,
p. 108 v.13ss.; 109 v.17; gl. Se p. 121, v.11; 140 v.14; 142, v.20; 143, v. 16); prim.

155



izoblikoval na osnovi kulta oglejskega muéenca Tacijana.** Vzhodno od
Ogleja se je kult teh dveh mudencev razsiril v majhni meri in dokaj pozno.®

Ker nam zanesljivi viri povedo o Hilariju in Tacijanu zelo malo, je
nae znanje o teh dveh muéencih odvisno od tega, koliko nam lahko
o njih pove legenda. Ta je brez dvoma poznega nastanka. Po klasifikaciji,
ki jo je postavil H.Delehaye, spada med histori¢ne romane z realnim
zgodovinskim ozadjem,? ki ga v primeru obeh glavnih junakov predstavlja
njuna muéeniska smrt v Ogleju, v primeru treh ostalih Zrtev, Feliksa,
Larga in Dionizija, pa verjetno niti to ne, pa¢ pa le napalno branje
Hijeronimijanskega martirologija, morda tudi posedovanje relikvij isto-
imenskih mucencev.’” Nerazjasnjen je pri sedanjem stanju virov zapis v
videmskem rokopisu Uzuardovega martirologija s konca 14. stoletja, kjer
se 29. aprila omenjata kot oglejska mucenca prezbiter Akacij in njegov
uéenec Hilarij, katerih posmrtni ostanki naj bi bili odkriti v ¢asu cesarja
Henrika II. (1002—1024) in ¢astno pokopani v Beligni. Ta zapis je v
popolnem neskladju z vsemi ostalimi viri o muéencu Hilariju in njegovih
spremljevalcih. Tudi sicer v nobenem od doslej poznanih martirologijev
ne nastopata skupaj tadva mucenca. Do morebitnih sre¢nih najdb novih
virov ostaja vprasanje odprto.*®

Origo civitatum ltalie, ed. sec. (92, v.22s.; 145 v.16s.). Gl tudi P.F. KEHR, Regesta
pontificum Romanorum VII/2, Berlin 1925, 170 ss.

3 Ta lokalni svetnik se omenja prvi¢ leta 794, pozneje pa ga navajata med drugimi
USUARDUS, Jan. 16 (3) (p.162) in MR, Jan. 16 (4) (p.23 in 24 n.4). Domnevo je iz-
razil A. NIERO, I martiri, 155.

3 Najpozneje leta 1342 je bila posvecena sv. Hilariju cerkev v Gorici (5. TAVANO,
Sant’llario, 171s.). Na Slovenskem naletimo le na eno posvetitev temu svetniku (sedaj
razruSena cerkev nad Robidem pri Kredu na Kobariskem, gl. LS 1, 1968, 745). Na tega
svetnika spominjajo toponima Jélarji pri Skofijah in Volarje na Tolminskem ter hidro-
nim Jelar (furl. Elar, ital. Ellero) v Beneski Sloveniji.

36 Les legendes hagiographiques, Subsidia hagiographiaca 18 a, 19554, 108 s.

3 MH, Mart. 16 (p. 147) navaja za skupino oglejskih mudencev (gl. op. 20) skupino
»in Nicomedia Castori Dionisi Nonni...«; ker v nekaterih rokopisih besedi »in Nico-
media« manjkata ali pa je oznaka kraja nejasna, moremo domnevati, da je pisec legende
Dionizija nehote (?) Stel za oglejskega muéenca. Dejansko gre za mudenca iz Soluna, ki
se slavi 14. marca (MH, 144 n. 1). Largus se napa¢no omenja v oglejski skupini 17. marca
(gl. op. 20); dejansko gre za rimskega mudenca »in via Ostiensi« (MH, Aug. 8 (424)). Re-
likvije obeh mudencev se omenjajo v Gradezu leta 992 in 1024 (gl. pogl. I, op. 113 in 114).
V primeru Feliksa ne vemo, za katerega mudenca gre; morda za znanega oglejskega
mucéenca iz dobe cesarja Dioklecijana, Se verjetneje pa je avtorja legende zopet zapeljal
zapis »Felicis Hilari« v MH, Mart. 13 (141), ki zopet nima nobene zveze z Oglejem.

38 G.BIASUTTI, Il »Proprium sanctorume, 25, navaja sledeé zapis: »Item in civitate
Aquilegia passio beatorum Achatii presbiteri et Hellari eiusdem discipuli. Qui pro
Christi nomine varia sustinentes tormentorum genera ingredi celestis aule per palmam
martirii meruere ardua. Horum corpora sanctissimo dei nutu temporibus cuiusdam
henrici Romanorum imperatoris sunt inventa et postmodum in quodam praefate Civitatis
loco, qui dicitur belenia, venerabili eiusdem urbis patriarcha astante, cum omni honore
tumulata.« Gl. 3¢ G.BIASUTTI, Acacio ed Ellaro, Le Panarie 49—50, 1980, 5—9; A.
NIERO, I martiri, 158. Ce gre za cesarja Henrika Il (1002—1024) je bil omenjeni patriarh
lahko le Janez IV, (984—1019) ali Popon (1019—1045).

156



Ena od bistvenih znadilnosti legende o Hilariju in Tacijanu, ki po-
maga pojasniti ¢as in okoli$éine njenega nastanka, je motivna in ponekod
tudi izrazna podobnost z legendo o sv. Mohorju. Te podobnosti moremo
razvrstiti v tri skupine. Prvo sestavljajo hagiografski kliSeji, ki so v muce-
niskih legendah pogosti, in ki sami na sebi ne dokazujejo odvisnosti med
legendama, npr. oznaka poganskih bogov, doloéene partije opisa mudcenja,
vloga znamenja kriza, omemba pokopa zunaj mestnega obzidja s sklep-
nim datiranjem.* Drugo skupino predstavljajo podobnosti, ki so znadilne
zlasti za oglejsko hagiografijo, tako zlasti nastop mudeni$tva v paru, ki
ga sestavljata $kof in diakon.*® Tretjo skupino predstavljajo tiste znadil-
nosti, za katere moremo soditi, da jih je avtor nade legende povzel po
legendi o sv. Mohorju: v prvi vrsti omemba izredno velike vloge pogan-
skega sveceniStva kot gonilne sile preganjanja, ki je opisana z istimi mo-
tivnimi sklopi in ponekod tudi z istim besedis¢em.* To nam kaze na
sorodnost med legendama, med katerima so opazne tudi velike razlike,
tako v obsegu, jeziku in slogu, v stopnji navzocnosti ¢udezev in v njihovem
znadaju.

Cas nastanka legende moremo dolociti samo priblizno. Ce legendo
povzemata Uzuard in Kronika oglejskih patriarhov s srede 9. stoletja, mo-

¥ V legendi o Mohorju (c.10) so oznaleni poganski bogovi z besedami: »sine
anima sunt, sine auditu, et sine visu, sine gressu«, v legendi o Hilariju in Tacijanu (e. 5)
kot »lapidei, lignei, et ferrei vel aerei, ab hominibus sunt facti«, oz. »qui nec vident, nec
audiunt, nec loqui possunt, nec ambulare, nec aliquid adjuvare possunt, nec se ipsos
salvare.« Ujemanje je torej samo vsebinsko, ne pa oblikovno. Mudenje sv. Mohorja
(c. 10) se je zalelo z »extendi, et nervis crudis caedi . .. in eucleo suspendi, et pectus ejus
ungulis ferreis radi«, Hilaria (c. 5) podobno z »nudari et nudatum virgis caedi . .. exten-
sum in equuleo ungulis radi.« Brez dvoma gre za kliSejski opis, ki ga sre¢amo v legendah
nestetokrat (prim. preglednico istrskih legend na str. 120). Oba muédenca sta s pomodjo
znamenja kriza (»faciens signum crusis«<; pass. Herm. 20; Pass. Hil. 6) storila raznovrstne
¢udeze. Obe skupini muéencev sta bili pokopani »foras murum (oz. muros) civitatis . . .
regnante Domino nostro Jesu Christo, qui est honor et gloria in secula seculorum
(sklepni del obeh legend).

4 V obeh legendah je vloga diakonov oz. arhidiakonov bistveno manj$a od $kofove
vloge in je povsem v njeni senci. Diakona se pojavita proti koncu legend, skorajda ne
nastopata kot samostojni osebnosti, temve¢ kot Skofova ulenca in pomoénika. S to
podrejeno vlogo se bistveno razlikujeta od diakonov Lavrencija in Vincencija, ki sta tako
v legendi kot pozneje v kultu povsem zasentila vlogi svojih $kofov, papeza Siksta in
$kofa Valerija iz Saragoze (gl. LS 1, 227 ss.; 3, 319 ss.).

41V legendah poganski sveleniki (sacerdotes paganorum oz. sacerdotes idolorum)
grozijo prezesu, da ga bodo ovadili pri cesarju, ¢e bo neodloen v boju proti kri¢anstvu,
z besedami: » Nam contra te incipiemus relationem imperatori dirigeres (Passio Herm. 14)
0z.: »... et noscis si haec ad Caesarem pervenerint, in majus venies periculume« (Passio
Hil. 9) in zahtevajo Skofovo smrt z besedami: »Tolle magum, occide veneficum« (Pass.
Herm. 21) oz.: »Tolle magum, interfice maleficum« (Passio Hil. 6). Vsebinske podobnosti,
ki kaZejo na vsebinsko odvisnost med legendama, so $e sledede: v obeh prezesa kot
svarilo omenjata Kristusovo mulenitko smrt (Passio Herm. 8; Passio Hil.4) in v obeh
legendah naj bi postopek proti Skofu sluZil kot svarilo vsem drugim (Passio Herm. §;
»in te correctionem omnium, quos ad te aggregasti, faciam<; Passio Hil. 3: »ut ipso
tormentato, universi ejus corrigantur exemplo«).

157



remo soditi, da je bila vsaj v vsebinskem oziru izoblikovana do srede
9. stoletja, torej skoraj istoasno ali le malo pozneje kakor legenda o
sv. Mohorju v nam poznani obliki. Zato nas skupne poteze ne smejo
presenetiti. Po drugi strani pa moremo ugotoviti, da sta legendi v vsebin-
skem oziru med seboj neodvisni. Medtem ko oglejski seznami »patriarhov«
postavljajo Hilarija za Mohorjem in Kronika omenja neposredno nasledo-
vanje, se je pisec legende temu vpradanju izognil tako, da ni povedal, kdo
je Hilarija imenoval za $kofa, temvel se je skliceval na njegovo veliko
priljubljenost pri ljudstvu.** Da sta legendi nastali v okvirno gledano
istem obdobju, kaZe tudi podobna idejna, da tako recemo politi¢na na-
strojenost. Ker v obeh nastopajo kot preganjalci ljudje z gr$kimi imeni
(Sevast oz. Beronij in svecenik Monofant), je upravi¢eno mnenje, da gre
za protibizantinsko usmerjenost, za teZnjo, prikazati Bizantince kot pre-
ganjalce oz. potomce preganjalcev oglejskih kristjanov.*

Od nase legende neodvisno izrodilo v seznamu oglejskih »patriarhov,
da je bil Hilarij $kof, moremo vzeti kot avtenti¢no in ga nasa legenda
samo potrjuje. Veliko tezje pa je resljiv problem kronologije Hilarijevega
delovanja. Koliko je zanesljivo izrocilo v legendi, da je umrl muceniske
smrti pod cesarjem Numerijanom leta 284?

Odgovor na to vprasanje nam more dati samo naéin omemb cesarja
Numerijana kot preganjalca v tej in drugih legendah s tega obmodja. Nu-
merijan se v legendi dvakrat omenja kot cezar (caesar). On naj bi izdal
ukaz o preganjanju (iussio) in njemu neposredno naj bi bil podrejen
oglejski prezes Beronij.** Poleg Numerijana se omenjajo $e cesarji oz.
cesarja (imperatores, domini nostri imperatores), ki so izdali ukaz (prae-
ceptum) o preganjanju.*® Cesarski odlok naj bi po eni strani pretil s hu-
dimi kaznimi tistim kristjanom, ki Zrtvovanje odbijejo, po drugi pa
obljubljal odpadnikom po nekoliko nejasni formulaciji lepe materialne
nagrade.** Poimenovanje protikrS¢anskega zakona (praeceptum, iussio) je
terminolosko neprecizno, njegova dolo¢ba o nagradi za odpadnike je ne-
histori¢na.*” Zgodovinska situacija, ki jo predpostavlja legenda, in vla-
darska terminologija, ne ustrezata niti pomladi 283 (en cesar, dva cezarja),
niti pomladi 284 (dva cesarja, od katerih se je Numerijan zadrzeval na

4 Passio Hil.2: »... raptus a populo Diaconus est ordinatus. Insistente itaque
plebe, post aliqguantum tempus ordinatus est Episcopus.«

43 Prim. A. NIERO, I martiri, 157.

W Pgssio Hil. 3: »... cum a Numeriano Caesare jussio venisset, ut Christiani idolis

sacrificarent ... (9) ... si haec ad Caesarem pervenerint . . .«
4 Passio Hil.3: »... sacrifica diis secundum praecepta Imperatorum ... (7)... non
obeditis Imperatorum praeceptis ... (9) ...Praeceptum enim Dominorum nostrorum

Imperatorum continet, ut, si quis ex Christianis fuerit inventus, percunctatus punia-
tur .. .«

4 Passio Hil. 3: »... qui autem noluerint (sc. sacrificare) diversis poenis afficiantur:
obaudientes autem magnum bonorum honorem consequantur.«

47 Prim. H. LAST, Christenverfolgung Il (juristisch), RAC 2, 1954, 1219 ss,

158



Vzhodu). Postavitev dogodkov v starej$a obdobja je prav tako nezaneslji-
va.*® Prav tako se opis dogodkov ne ujema z dobo tetrarhij, po letu 293,
z delitvijo oblasti na dva imperatorja in dva cezarja. Oglej kot del Italije
je bil ves ¢as podrejen cesarju (imperatorju) Maksimijanu, bil je celo v
letih 293 (?) do 296 in 299 do 3035, torej tudi v ¢asu preganjanja kristjanov
(303 do 305), ena od cesarjevih rezidenc.*® Kot cezar je vladal Ogleju po
koncu prve tetrarhije, od maja 305 do spomladi 307, Sever z rezidenco
v Milanu, za katerega pa ni znano, da bi preganjal kristjane. Kot mozZen
odraz protimaksimijanske tendence legende moremo oceniti porocilo,
da bi moral skof Hilarij zrtvovati v Herkulovem templju oz. »velikemu
Herkulu« kot glavnemu za$¢itniku mesta. To nas spominja na Maksimi-
janov in nato tudi Severov in Maksencijev cesarski pridevek Herculius.®
Vendar se zdi datiranje dogodkov iz legende v to dobo odlo¢no prepozno.
Seznami oglejskih »patriarhov« in sploh oglejsko izrolilo postavljajo
namre¢ Hilarija pred Krisogonom, ki je bil gotovo zrtev Dioklecijanovega
oz. Maksimijanovega preganjanja kristjanov.?" Izkljuciti moramo moznost,
da bi kar dva Skofa (oz. trije, ¢e upoStevamo tudi Krisogona IL) umrla
v casu Dioklecijanovega preganjanja kristjanov. Tako nam podatki iz
legende ne morejo dati zanesljivih opornih toc¢k za datiranje smrti teh
dveh mucdenceyv.

B. Servul (Socerb) iz Trsta

Ozemeljsko in ¢asovno najblizje je mucenistvu Hilarija in Tacijana
postavljeno mucenistvo sv. Servula, ki naj bi trpel v Trstu 24. maja leta
284. O njem nam poroca legenda z naslednjo vsebino:®

i DE RUBEIS, MEA, 40s. je domneval, da moremo opisane dogodke postaviti v
leta 203—208 (Septimij Sever in Karakala kot cesarja, Geta cezar) oz. v leto 170—171
(na osnovi zakonov cesarja Marka Avrelija in Ze pokojnega Lucija Vera naj bi oglejske
kristjane preganjal cezar Komod).

9 T.D.BARNES, The New Empire of Diocletian and Constantine, Cambridge
(Mass.)—London 1982, 56; o moznosti obstoja cesarske palade v Ogleju gl. M. BON-
FIOLI, Soggiorni imperiali a Milano e ad Aquileia da Diocleziano a Valentiniano IlI,
AAAd 4, 1973, 130s. in N. DUVAL, Les palaix impériaux de Milan et &’ Aquilée. Réalité
et mythe, ibidem, 155 ss.

50 Passio Hil. 5: »Sacrifica magno Herculi, et vide gloriam et virtutem ejus. ..«
Herkul nastopa kot glavni zas¢itnik Ogleja, saj pravi prezes (Passio, 4): »et compello
deos colere, qui praebent hujus civitatis salutem, et per quos mundus gubernatur.«
Oznaka je odraz Herkulovega kulta v Ogleju (gl. A. CALDERINI, o.c. (kot v op.4),
150s.), morda tudi odraz Maksimijanove posvetne oblasti nad mestom. V tem primeru
bi lahko pomenilo svetnikovo ruSenje Herkulovih kipov (c. 6) in samega templja (c.8)
odraz kri¢anske opozicije proti temu cesarju kot preganjalcu kristjanov.

5t Gl. pogl. I, op. 84.

% Legendo (BHL 7642) je objavil P. KANDLER, Atti dei santi martiri Tergestini
(dodatek k Pel fausto ingresso...) na Cetrtem mestu, ter nazadnje, ob upoStevanju vseh
razpolozljivih rokopisov, M. SZOMBATHELY, L'ufficio da San Servolo della collezione
Scaramanga, Archeografo Triestino 24, ser.1V, 1962, 59—82, besedilo legende na

159



Kr¥¢anska starfa Evlogij in Klemencija sta imcla sina edinca Servula,
lepega po telesu, $e lepSega po dudi, ki se je Ze kot otrok ves predal Ziv-
ljenju v poboZnosti. Pri dvanajstih je na boZji ukaz zapustil starSe in odsel
zivet v neko votlino v blizini mesta,®® kjer je ostal leto in devet mesecev,
nato se je na bo¥ji ukaz vrnil domov. Na poti domov mu je pot zastavila
velikanska kaéa, ki jo je Servul premagal tako, da je napravil znamenje kriza
in dihnil v njeno obli¢je. Po vrnitvi na dom in skoraj$nji ocetovi smrti je
zaslovel s ¢udeznimi ozdravitvami. Z znamenjem kriza, polaganjem rok in
eksorcizmom je ozdravil najprej nekega obsedenega mladenica, nato mrzlic¢-
nega sina neke vdove, nato zidarja Didima, ki se je ponesredil pri delu, in
Stevilne druge, zaradi &esar se je mnozica ljudi zacela zgrinjati k njemu.

Ko je tedaj cesar Numerijan izdal edikt proti kristjanom, je bil za prezesa
v Trstu Junil. Prezes je poslal po Servula svojega namestnika Ataulfa, ki ga
je Servulova izjemna pojava prevzela. Vojaki so Servula odvedli k prezesu.
Sledilo je mucenje: pretepanje, praskanje s kavlji, polivanje z vrelim oljem.
Ker ni mudenje Servulu prav ni¢ $kodovalo, temvel je muke obéutil kot
pri}etne, SO ga po nasvetu junilovi'n svetovalcey po]i]i z urinom, da bi iz-
gnali iz n)cga magi¢no mo¢. Ko tudi to sredstvo ni zaleglo, so ga odpeljali
iz mesta in ga usmrtili. Mati Klemencija je pono¢i skupaj z drugimi kristjani
odnesla sinovo truplo in ga ¢astno pokopala. Datum muéeniske smrti: 24. maj.
Legenda je kasen hagiografski izdelek slab$e vrste. Gre za »histori¢ni

romane, ki temelji po vsej verjetnosti na nepristnem izrocilu. V Hijero-
nimijanskem martirologiju se namre¢ omenja na ta dan muéeni$tvo Zojla
in Servula »in Istria«; gre za napac¢no izrolilo o muéencih, ki jih je treba
postaviti v Listro v Mali Aziji. Sporocilo Hijeronimijanskega martirologija

je s pritegnitvijo »sirskih« mucencev priredil Florus, za njim so ga sprejeli
Parvum Romanum, Ado in Uzuard ter nato Rimski martirologij, ki vsi
omenjajo na ta dan skupino muéencev (Zojla, Servula oz. Servilija, Feliksa,
Silvana in Diokla) v Istri, nastalo na podlagi napafnega branja oz. po-
navljanja imen v Hijeronimijanskem martirologiju.’ Iz elogijev v teh marti-
rologijih je razvidno, da njihovi sestavljalci niso poznali ali vsaj ne uposte-
vali trzaske legende, ker je bila ta o¢itno poznega nastanka in lokalnega

str. 68—73. Svoboden italijanski prevod legende posreduje N. MANZUOLI, o. c., 46—53,
bolj to¢nega M.SZOMBATHELY, o.c., 76—79. ObSiren italijanski povzetek, Ze kar
svobodno predelavo besedila legende, posredujeta IRENEO della Croce, o.c., 405—411
in G.BUTTIGNONI, o.c., 39—44. Od domacih starinoslovcev legendo upoitevajo
kot zgodovinski vir in jo povzemajo ].L.SCHONLEBEN, Carniolia, 11I, 201s.; J. V.
VALVASOR, Die Ehre, 1I/VIIl, 569s. in M.BAVCAR, Historia, 2, 80—83 (slov. prev.
p. 112—115). Od novejse literature velja upoStevati zlasti sledece delo: A. NIERO, Zoello,
Servolo, Felice, Silvano e Diocle, BS 12, 1969, 1485—1487 (z obseino bibliografijo).
Kratek povzetek legende prinaa tudi E. MARINI, Leggende dei tre Santi protettori di
Trieste, Enciclopedia monografica del Friuli—Venezia Giulia 3, Udine 1978, 1401s.,
kratek, problemsko zasnovan prispevek pa V.SAXER, L’Istria e i santi istriani Servolo,
Giusto e Mauro nei martirologi e le passioni, AMSI 32 n.s., 1984, 58 ss.

8 V poznejSem izroilu Sveta jama (Grotta di San Servolo), ki se nahaja priblizno
300 metrov vzhodno od gradu Socerba (ital. San Servolo), znan romarski kraj (Krajevni
leksikon Slovenije I, Ljubljana 1968, 143).

8 Gl. pogl. 1, op. 296 in H. QUENTIN, Les martirologes historiques, 333; 428; 482.

160



7. Sv. Servul (Socerb)



8. Obglavljenje sv. Maksimilijana Celjskega



pomena. Cas nastanka legende ni znan. Gotovo je morala biti izoblikovana
pred sredo 14. stoletja, ko jo je to¢no in izérpno povzel beneski kronist
Dandulus.®® Drugi vir z domala isto vsebino kot legenda je liturgi¢na
himna v &ast sv. Servula, ki nam jo posreduje »Ordo breviarii secundum
consuetudinem Aquilegensem et Tergesti Ecclesiam per circulum anni«
iz dobe 1316—1348, za katerega nekateri domnevajo, da je starejsi
od legende.® Tudi izrocilo o kultu tega svetnika v Trstu ne sega v bistveno
starejSe obdobje. Najstarej$i dokaz njegovega casenja je upodobitev na
apsidalnem mozaiku v katedrali sv. Justa (apsida sv. Justa desno od
glavne apside) z zacdetka (?) 13. stoletja. ¥ Da je bil kult tega svetnika
v samem Trstu gotovo precej starejsi, saj je bil Ze zgodaj razSirjen tudi
izven mesta, nam dokazuje njegov kult na Bene$kem. Trzaskemu mu-
¢encu je bil posvecen najstarej$i samostan v Benetkah, zgrajen v blizini do-
Zeve palace, ki se prvi¢ omenja v listini iz leta 819, pozneje pa $e veckrat
v beneskih kronikah.®® Poleg tega samostana, ki je obstajal do zadetka
12. stoletja, je bilo sv. Servulu posvefenih na BeneSkem $e nekaj cerkva
in en zenski samostan.”® Poroéila o cerkvah in samostanih sv. Servula
na Beneskem postavljajo kronike v zvezo z ljudmi, ki so izhajali iz rela-
tivne blizine Trsta: opat Janez je bil patriarh v GradeZu, druZina Calbanov
pa je prisla na Benesko iz Kopra. To bi kazalo na razdirjenost kulta sv.
Servula na podro¢ju Trsta ze v zgodnjem srednjem veku, o éemer se ni
ohranilo nobeno pricevanje. Te omembe kulta iz zgodnjega srednjega
veka in dejstvo, da je ime samo (Servilius) dobro zasidrano v istrski in

35 Chronica, A. 284 (p. 26).

% Himna, ki jo sestavlja 60 jambskih dimetrov, vsebuje v vsebinskem oziru vse
elemente legende z izjemo poroéila o izganjanju magi¢ne mo¢i iz mudenca. Objavila sta
jo P. KANDLER, Pel fausto ingresso (takoj za legendo) in nazadnje M.SZOMBATHE-
LY, o.c., 66—68; gl. tudi 65 in 81 op. 13. Domnevo, da je himna starej§a od besedila
legende, je izrazil A. NIERO, o.c., 1485, ki je datiral nastanek legende v &as po 1. 1330.

57 D. GIOSEFFI, I mosaici parietali di San Giusto a Trieste, AAAd 8, 1975, 287 ss.,
zlasti 294; G. CUSCITO, Trieste. Die Basilika San Giusto, Bologna 1978, 19 (Abb. 23),
21ss.; IDEM, Storia di Trieste Cristiana attraverso le sue chiese I, Trieste 1982, 26 ss.

58 Listina iz leta 819 in JOHANNES DIACONUS, Chronicon Venetum (G. MON-
TICOLO, Cronache, 108, v. 13—17 in op. 4) sporocata, da se je maja 819 opat samostana
sv. Servula Janez, pred tem gradedki patriarh, z menihi odselil iz omenjenega samostana,
ker je ta imel premalo zemlje, ker je leZal v modvirju in se ni mogel sam prezivljati,
v novi samostan sv. Hilarija. Del menihov je vztrajal v starem samostanu do zaletka
12. stoletja. Gl. P. F. KERH, Italia pontificia VI1I/2, 170 s.

8 V zvezi z dogodki leta 1001 v Benetkah se omenja »sancti Servuli ecclesia, que
non longe a ducis palacio scita decernitur« (JOHANNES DIACONUS, o.c., p.162,
v. 65.). Obstoj cerkva in enega Zenskega samostana, posvelenih sv. Servolu, omenja tudi
Origo civitatum Italiae, ed. tertia (p. 144, v.10—13): »Particiaci patrocinia multa erant
habentes de Sancto Georgio et Calbani de Sancto Servolo. Ambo insimul duas ecclesias
fecerunt ad honorem illorum. In ecclesia Sancti Servoli monasterium constituerunt mo-
nacharum.« O tej druZini poroda vir v nadaljevanju (p. 147, v. 17): »Calbani de Capra
Ystrie venerunt . . .«

11 Acta ecclesiastia 8 161



oglejski onomastiki anti¢nega obdobja,” daje slutiti moznost, da se v
ozadju legende le skriva resni¢na osebnost, zlasti zato, ker legenda govori v
nasprotju z martirologijem o enem mudencu in se ta v elogijih ne omenja
na prvem mestu.

Da gre v nadem primeru za kasno legendo, nam kaze tudi njena zgrad-
ba. Po snovnih motivih, na katere naletimo v njej, je neke vrste centon.
Avtor si je poglavitne motive oditno sposodil iz treh virov: iz oglejskih
legend o Mohorju in o Hilariju, iz trzaske legende o Evfemiji in Tekh
ter iz raznih svetniskih, zlasti meniskih Zivljenjepisov, tako da legenda
predstavlja v srednjem veku zelo priljubljeno sintezo muceniskega in ere-
mitskega ideala. Na oglejsko tradicijo spominjajo naslednji motivi: Servu-
lova izjemna lepota, ki spominja na Mohorjevo,* ozdravljenje sina nekega
trzaskega mesc¢ana, ki je tako kakor Ulfij in Gregorij v legendi o sv. Mo-
horju prisel prosit za svojega sina in je dosegel njegovo ozdravljenje Sele
s svojo trdno vero,®® ime prezesovega namestnika (vicarius) Ataulfa, ki
tu nastopi kot potencialni spreobrnjenec iz visjih slojev,” in obtozevanje
muéenca zaradi magije.®* Na legendo o Hilariju in Tacijanu spominja
oznaka vsebine protikri¢anskega edikta® in nacin, kako je Servul premagal
kaco; na isti naéin je namre¢ Hilarij iz Herkulovega templja odpihnil po-
ganske kipe. Prav tako je v obeh legendah navzoée poudarjanje vsemo-
gocnosti znamenja kriza.*

Iz zakladnice trzaskih legend se je pisec zgledoval predvsem po le-
gendi o Evfemiji in Tekli. Servul je bil star Sele dvanajst let ob odhodu
v pudcavo in Stirinajst, ko je bil mucéen za Kristusovo vero. Prva starost
nas spominja na trzasko muéenko Teklo, druga na njeno sestro Evfemijo.®
Tako kot je Evtropija, mati trzaskih devic, z velikim veseljem vzela na

® Servilije najdemo v Pulju (I. 1. X, 1, 382; 383; 384; ILJu 1199), v Poretu (L 1. X,
2, 24) in v Ogleju (A. CALDERINI, o. c., 546).

8 Pgssio (ed. M. SZOMB.), 68, v.5: »Erat enim speciosus, quo nullus poterat esse
formosior«; prim. Passio Herm. 3.

82 Pgssio (ed. SZOMB.), p.69, v.29 — p.70, v.25; prim. Passio Herm., 1—3.
Skoraj identi¢no je formuliran v obeh legendah svetnikov pogoj za ozdravljenje (»Si
credideris ex toto corde tuo in nomine Domini mei lesu Christi, videbis filium tuum
sanum a demonio« (Passio Serv., p.70 v.9ss.) oz. »Si credideris in Dominum Jesum
Christum ex toto corde tuo, videbis filium tuum (ex integro) sanume). Prav tako je
Servulova ozdravitev obsedenca (Passio, p.70, v.15ss.) podobna Mohorjevi ozdravitvi
obsedenega Gregorijevega sina (Passio Herm. 15—18).

8 Passio, p.71, v.31 — p.72, v. 1; prim. Passio Herm. 1 in pogl. I, op.43 in 133.

& Passio, p. 73, v. 1—4; prim. Passio Herm. 14 in pogl. I, op. 64.

% Passio, p.71, v.26—28: »... exiit edictum a Numeriano imperatore, ut, si quis
Christum colens non sacrificaret ydolis, diversis penis affligeretur.« Prim. Passio Hilarii 3
(»qui autem noluerint (sc. sacrificare) diversis poenis afficiantur«). -

% Passio, p.69, v. 18 ss.: »fecit signum crucis in fronte sua et exsufflavit in faciem
serpentis, statimque disruptus per medium seprens et mortuus est.« Prim. p.70, 18s.;
Passio Hilarii 6 (»et signum faciens in labiis, exsufflavit in simulacris, quae statim elisa
sunt tamquam pulvis.«).

% Passio, p. 69, v. 1 ss.; prim. Passio Euphem. et Thecl. 4.

162



znanje, da sta njeni héeri aretirani in da bosta mudeni za vero, tako je
Servulova mati Klemencija z veseljem vzela na znanje sinovo smrt.%

Veliko je pisec prevzel iz zakladnice meniskih Zivljenjepisov, tako npr.
zivljenje v jami po bozjem razodetju in beg od starSev, motiv ¢udeznih
ozdravitev, ki so jih delezni zlasti tudi sicer pomo¢i potrebni ljudje (pomo¢
vdovi, ki ji je zbolel sin edinec), motiv borbe s kaco oz. zmajem.

Datiranje legende v dobo, ko naj bi cesar (imperator) Numerijan izdal
edikt (edictum) o preganjanju kristjanov, je Ze sprio zelo majhne vred-
nosti legende veé kot sporno. Oc¢itno je avtor vzel to datiranje od drugod,
pri ¢emer je sprico razlitne terminologije majhna verjetnost, da bi si ga
sposodil pri oglejski legendi o Hilariju in Tacijanu.®® Imena v legendi so
stereotipna kri¢anska imena in nimajo trdnih korenin v anti¢ni istrski
onomastiki.” Grski imeni Servulovega oc¢eta (Eulogius) in ponesrelenega
zidarja, ki ga je Servul ozdravil (Didimus), sta odraz grskega elementa v
mestu, morda odsev dejstva, da se je legenda izoblikovala Ze v bizantinski
dobi ali v dobi, ko je bil spomin nanjo $e navzoc.

C. German Puljski

Med bolj zanesljivimi legendami z istrskega obmodja postavlja pre-
ganjanje kristjanov v dobo cesarja Numerijana legenda o puljskem mu-
¢encu Germanu s sledeco vsebino:™

V casu, ko je vladal cesar Numerijan, eden najhujsih preganjalcev kristja-
nov, in ko je bil tretji¢ postavljen za puljskega prezesa in sodnika Antonij, je
zivel v mestu dvaintridesetletni kristjan German, sin plemenitih starsev, ves
predan veri in asketskemu Zivljenju. Na bozji namig se je German sam pred-
stavil prezesu kot vnet kristjan, ki zeli pretrpeti mucenistvo za vero. Prezes ga
je dal aretirati in za tri dni zapreti v jeco. Ta ¢as je German prezivel v molitvi
in postu. Cetrtega dne ga je dal prezes privesti v amfiteater in ga v navzod-
nosti $tevilnih gledalcev zaslisati. Ker je German zalil poganske bogove in
odbil zrtvovanje Jupitru in Apolonu, se je za¢elo mucdenje, ki je bilo izredno

% Passio, p.73, v. 15 ss.: »... iugulaverunt eum (sc. Serv.). Quo audito genetrix eius
nomine Clementia, cum magno gaudio veniens ...« Prim. Passio Euphem. et Thecl. 4:
»Haec audiens Epibania mater earum, cum gaudio magno orationem fudit . . .«

% Gl. op. 65. V oglejski legendi nastopa Numerijan kot cezar (caesar) (prim. op. 44),
tukaj kot imperator. V oglejski legendi naj bi izdal »iussio« oz. »praeceptume, tukaj
edikt.

™ QOnomasti¢ne paralele najdemo le za Didima in Klemencijo na napisih iz Pulja
(.1 X, 1, 306; 382).

" Legenda (BHL 3842) je objavljena v AB 17, 1898, 173—176. Edino pomembnejo
in zato temeljno Studijo o njej je napisal Camilo DE FRANCESCHI, La leggenda di San
Germano martire polese, AMSI 51—52, 1939—1940, 243—255. Na rezultate te razprave
se opirajo kasnejsi prikazi. Gl. A. NIERO, Germano, santo, martire di Pola, BS 6, 1965,
259—260 (s podrobno bibliografijo, kateri bi veljalo dodati $¢ E. POLASCHEK, Pola,
RE XXI, 1, 1951, 1249) in Leksikon ikonografije, liturgike i simbolike zapadnog kriéan-
stva, Zagreb 1979, 267 (gesl. D. NEZIC, Istarski sveci).

L) 163



raznolino in dolgotrajno. Najprej so ga 7gali z ognjem in ga pretepali,
nato polivali po trebuhu z vrelo smolo in oljem, nato ga zgali z gorecimi
bakljami, ga praskali s kavlji in mu potisnili na glavo razzarjeno &elado
ter ga ponovno pretepali. Germanu to mudlenje ni prav ni¢ $kodovalo, saj ga
ni niti ¢util. Zaradi neuspeha je sodnik mudcenje ustavil, nakar je German
sredi arene spregovoril gledalcem, zlasti kristjanom med njimi, in jih utrdil
v veri. Ob njegovem govoru je eden od sodnikovih svetovalcev, Jovinijan,
svetoval, naj se ¢imprej izreée obsodba in izvr$i smrtna kazen, ker da German
muk sploh ne ¢&uti in je od poganstva odvrnil Ze tri tiso¢ ljudi. Prezes je
izrekel sodbo. Germana so odvedli iz mesta in ga pri tretjem miljniku ob-
glavili. Naslednjo no¢ je diakon Eladij s kristjani skrivoma odnesel truplo
in ga v bliznjem kraju ¢astno pokopal. Datuma mudenitva nam legenda ne
posreduje.

O Germanu imamo zelo malo porodil. Legendo nam je ohranil »Mag-
num legendarium Austriacume, ohranjen v veé rokopisih iz 12. in 13. sto-
letja, z izvorom verjetno v Spodnji Avstriji, ki postavlja ¢aséenje mucenca
na 30. maj.”® Med puljskimi dokumenti, ki omenjajo Germana, so se
ohranili samo »Kalendarium Ecclesiae Polensis« v dveh rokopisih iz 14. in
15. stoletja (prvi je ohranjen le fragmentarno, drugi postavlja Germanovo
¢asenje na 29. april), »Proprium sanctorume« v dveh rokopisih iz 14. in
15. stoletja, ki nam fragmentarno ohranjata nekaj odlomkov iz legende,
prirejenih za liturgiéne potrebe, in mestni statuti iz let 1431, 1500 in ca.
1650. S tem se poroc¢ila o puljskem mucencu Germanu izérpajo. Ne
omenjajo ga niti stare bene$ke kronike, ki omenjajo kult veé istrskih
mucencev na BeneSkem, niti Dandulus, ki je bil sicer dobro obve$cen
o Istri in pozna legende o treh muéencih »sub Numeriano« s se-
vernojadranskega podrodja (o Hilariju in Tacijanu, Servulu in Mavru
iz Poreca). Kult tega mucenca je bil ocitno tako lokalno omejen
in v senci kulta apostola Tomaza kot mestnega patrona,” da je
bil SirSe nepoznan. Germanu so bile posvecene §tiri cerkve v okolici mesta
(v Brestovici, prej San Germanu, kjer naj bi bil mucenec obglavljen,” v
Vodnjanu, Signolah in cerkev na Brionih iz 15. stoletja, ki je kot edina $e
ohranjena),” med priblizno dvajsetimi cerkvami v samem mestu pa niti
ena. Relikvije se nikdar z zanesljivostjo ne omenjajo. Kult tega mudenca
je bil v samem Pulju tako Sibak, da je nekako do zadetka 17. stoletja

72 A, LHOTSKY, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Osterreichs, MIOG,
Erginzungsband 19, 1963, 220 s. Gl tudi C. DE FRANCESCHI, o. c., 250.

7 C.DE FRANCESCHI, o.c., 251ss. Odlomek iz liturgi¢ne knjige, ki se nanasa
na mudeniftvo sv. Germana (In festo Sancti Germani martyris, ad vesperas), sestoje¢
iz sedmih antifon, je objavil P. KANDLER, L’Istria 2, 1847, 237,

" G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 150.

7 C.DE FRANCESCHI, o.c, 253; o toponimu San Germano gl. tudi C.DE
FRANCESCHI, La toponomastica dell’antico agro polese desunta dai documenti, AMSI
51—52, 1939—1940, 175.

" C.DE FRANCESCHI, La leggenda, 253; A.NIERO, o.c. (s fotogr. cerkve na
Brionih).

164



zatonil v pozabo. Istrski, beneski, furlanski in kranjski starinoslovci iz
17. in 18. stoletja Germana ne omenjajo (zadnji¢ ga omenja Manzuoli leta
1611) in Sele proti koncu prejénjega stoletja je s prvo objavo postala
poznana legenda o njegovem mudenistvu.

Ker razen legende in iz nje izhajajoc¢ih poroéil nimamo od nje neod-
visnega vira, ki bi porocal o tem mudencu, je problem njegovega identifi-
ciranja zelo zapleten. Hijeronimijanski martirologij res omenja na
29. april mudenca Germana, vendar gre za prezbiterja iz Aleksandrije,™
28. in 31. maja pa praznik istoimenskega pariSkega svetnika in nekega
sicer neznanega mucenca, verjetno iz Afrike.” Minimalna je moZnost,
da bi omemba katerega od teh Germanov dala povod za postavitev da-
tuma ¢asenja puljskega svetnika. »Kalendarium Venetum« iz 11. stoletja
omenja na 30. maj praznovanje $kofa Germana skupaj z emonskim $ko-
fom Maksimom. Datum sovpada s praznikom puljskega mucenca, vendar
med njima ne moremo ugotoviti nikakrine zveze.®®

Pristnosti legende v prid govorijo nekatere njene nedvomno stare
sestavine. Omemba puljskega mesta z oznako »in capite Histriae pro-
vinciae« ustreza najbolj bizantinski dobi,** ko je moralo biti izrodilo o

7 Manzuolijevo porodilo je analiziral C. DE FRANCESCHI, La leggenda, 253s.

™ MH, Apr. 29 (217).

® MH, Mai 28 (278); Mai 31 (283 in 285 n. 24).

8 A.NIERO, o.c., 260. Z ozirom na to, da omenja koledar praznovanje $kofa
Germana skupaj z emonskim $kofom Maksimom, je zelo verjetno, da se za to omembo
skriva $kof »Germanus Aemoniensis«, eden od podpisnikov darovnice ravenskega $kofa
Maksimijana puljskemu samostanu sv. Andreja in cerkvi sv. Marije Formose iz leta 547
(P. KANDLER, CDI, A. 547; DE RUBEIS, MEA, 192, ki je navedel isti vir, je bral
»Germanus Bononiensis«, prav tako F.KOS, Gradivo, 1, 38 (32)). Gl tudi F.KOS,
Izbrano delo, Ljubljana 1982, 24 (z izrazi dvoma, da gre za novigrajskega $kofa, za kar
je plediral zlasti F.BABUDRI, Ruolo cronologico dei vescovi di Cittanova d’Istria,
Archeografo Triestino s. II1, vol. 5 (33), 1909, 335s.).

81 Oznako »Histria provincia« sre¢amo najprej pri Kasiodoru v letih 537/38 (Variae
12,2,23; F. KOS, Gradivo, 1, 24—25 (16 5.); M. KRIZMAN, Anticka svjedoéanstva o Istri,
Pula—Rijeka 1979, 300 ss.), oéitno kot odraz dejstva, da se je Istra v gotski dobi upravno
loéila od Benedije, s katero je bila upravno zdruzena od avgustejskih ¢asov dalje. Pozneje
srecamo to oznako zlasti v bizantinski dobi. Takrat jo uporabljajo naslednji viri: pismo
ravenskega eksarha Smaragda ali Romana iz 1.585 ali 590 (F.KOS, Gradivo, I, 99
(120); dve pismi Gregorija Velikega iz 1. 591 in 599 (F. KOS, Gradivo, I, 103 (127) in 124
(165)); Cronmica de singulis patriarchis Nove Aquileie za leto 628 (G. MONTICOLO,
Cronache, 10; F. KOS, Gradivo, I, 156 (198)); GEOGRAPHUS RAVENNAS, Cosmo-
graphia, 1V, 31;37 ((edd. M. PINDER-G. PARTHEY, Berlin 1860, 256; 293); F. KOS,
Gradivo, I, 182 (226; 228); M. KRIZMAN, o.c., 326s.); pismo gradelkega patriarha
papezu Stefanu III. in papezev odgovor iz let 768—772 (F. KOS, Gradivo, 1, 241 (276)
in 243 (278)). Oznako $e velkrat srefamo v virih iz frankovske dobe in $e pozneje, ne-
kako do leta 1000 (tako v RiZanskem placitu iz leta 804 (F. KOS, Gradivo, II, 23 (27);
R.UDINA, Il placito del Risano, Archeografo Triestino s.III, v.17 (45), 1932, 67));
v listini Ludvika Poboinega izpred leta 827 (F. KOS, Gradivo, II, 62 (57)); v listini
Otona I iz leta 972 (F. KOS, Gradivo, II, 441 (335)) in na ve¢ mestih v Janeza Diakona
Beneski kroniki, nanasajocih se na 1, 875; 876; 1000 (ed. G. MONTICOLO, Cronache, 121,
v. 15; 122, v. 11; 156, v. 12). Pozneje se namred vse bolj uveljavlja termin marchia. Pri

165



mucencu e dokaj sveze, prav tako oznaka »iudex« za najvidjega mestnega
civilnega funkcionarja.®® Tudi omemba zasliSevanja in mudenja v amfi-
teatru je verjetno pristna, saj je znano, da so amfiteatre veckrat uporabljali
v take namene. Presenea nas to, da ni bila tamkaj izvr$ena tudi smrtna
kazen, kakor je bilo obidajno, zlasti zato, ker je puljski amfiteater lezal
izven mestnega obzidja in v tem oziru ne bi bilo nobene ovire.* Na starost
legende kaze tudi izrodilo o kraju Germanovega pokopa, saj je ta kraj Se
do prej$njega stoletja ohranil ime San Germano.’* Na resni¢ne postopke
proti kristjanom spominja tudi obtoZevanje zaradi magije oz. pripisovanje
magiéne mo¢i kr$¢anskim mudencem. Legenda ne omenja pripadnikov
visje cerkvene hierarhije, saj se omenja poleg verne mnozice samo diakon
z grékim imenom, Elladius,® ki je pokopal mudenéevo truplo. Legenda
torej ni nastala za podkrepitev kakih cerkvenopravnih ali cerkvenopoli-
ticnih aspiracij in ne odraza protibizantinske nastrojenosti. Strokovna
izraza »vir venerabilis« kot oznaka za diakona (!) in »consiliarius« za
sodnikovega svetovalca sta preve¢ splosna, da bi ju lahko uporabili za
datiranje nastanka legende, saj sta se uporabljala od pozne antike pa
skozi ves srednji vek.%®

Poleg teh elementov, na osnovi katerih bi mogli nastanek legende
datirati nekako v sedmo ali osmo stoletje,” vsebuje legenda vel stereotip-
nih sestavin, na katere naletimo tudi pri drugih legendah z oglejskega
in posebej z istrskega obmocdja, kar kaze na priblizno isto¢asni nastanek teh
legend v nam poznani zapisani obliki. To je omemba visokega druzbe-

nekaterih, zlasti poznejiih omembah, moremo domnevati, da je termin »provincia«
bodisi anahronisti¢en, bodisi nevtralnega pomena (deZela, pokrajina). O silno zapletenem
vpradanju upravne zgodovine Istre v pozni antiki in v zgodnjem srednjem veku gl. L.
MARGETIC, Neka pitanja u vezi s Istrom (I—IIl stoljele), Ziva antika, 32, 1982,
53—82.

Oznaka Pulja kot glavnega mesta Istre je najbolj ustrezna za bizantinsko dobo
(gl. R.UDINA, o.c., 17), dasi naletimo nanjo izrecno Sele v aktih mantovanske sinode
iz 1. 827 (ed. A. WERMINGHOFF, MGH Leges I11/2, 1906, 586: »populi Polensis, quae
civitas caput est Histiae«; gl. tudi F.KOS, Gradivo, 1I, 93 (79)), oéitno kot nasledek
stanja v bizantinski dobi.

8 Judex se omenja v legendi Sestkrat (e. 1;3;4;5,7 bis) kot sinonim za prezesa, ki se
omenja Sestkrat (c. 1;3;4;5;6;7). Judex je bil v istrskih mestih v bizantinski dobi najvisji
civilni funkcionar, ki je bil kot vsi ostali voljen (gl. F. MAYER, Die dalmatinisch-istriche
Munizipalverfassung im Mittelalter und ibre romischen Grundlagen, Zeitschrift d. Sa-
vingy-Stiftung f. Rechtsgesch. 24, German. Abt., 1903, 262; 265); v legendi se omenja
tertio praesidatu Antonius praeses (!).

8 Prim. Camilo DE FRANCESCH]I, o. c., 252.

8 Jbidem, 253.

8 Passio, c.7.

8 (O vysebini naslova »vir venerabilis«, ki se je uporabljal obi¢ajno za Skofe, gl.
E. JERG, Vir venerabilis. Untersuchungen zur Titulatur der Bischife in den ausser-
kirchlichen Texten der Spitantike als Beitrag zur Deutung ihrer &ffentlichen Stellung,
Wiener Beitrige zur Theologie 26, Wien 1970, passim.

8 Camilo DE FRANCESCHI, o. c., 250, je datiral njen nastanek v 5. ali 6. stoletje;
to datiranje se nam zdi prezgodnje.

166



nega izvora mucenca, ki se omenja v prakticno vseh legendah, kjer je o
tem govora,® opisi mudenja, ki v tem primeru prestopijo vsako mejo
razumnosti, saj ni izpu$¢eno tako reko¢ nobeno od standardnih mudéilnih
sredstev, ki pa si tukaj ne sledijo po zakonu stopnjevanja od blazjega k
huj$emu, temved se poljubno me$ajo in kopiéijo.® Stereotipen element
je tudi veckratna omemba S$tevila tri; German se je v jedi tri dni postil
in molil, do usmrtitve je spreobrnil skoraj tri tiso¢ ljudi (jasna je analo-
gija z izrodilom o oglejskih devicah), bil je usmréen pri tretjem miljniku
iz mesta, tako kot sta bila po izrodilu pokopana Mohor in Fortunat.”
Povsem v duhu oglejskih in istrskih legend je oznaka poganskih bogov kot
ni¢vrednih demonov, zapisanih peklu.®* Z legendo o Hilariju in Tacijanu
ter z legendo o Servulu jo povezuje razen datacije dogodka v Numerijanov
¢as tudi poudarjen asketski (meniski) ideal, namre¢ nenehen post in
molitve, in odpornost proti vsakr$nemu mucenju.”

Za nas je najvaznejSe vprasanje, ali gre za mucenca iz dobe cesarja
Numerijana. Numerijan se v zacetku legende oznacuje kot najhujsi in
nenehni (veckratni?) preganjalec kristjanov, kar je ze z ozirom na trajanje
njegove vlade izkljuceno. Njegovi protikr$c¢anski zakoni se oznacujejo kot
»impia praecepta«.”® Opis Casa in okolis¢in Germanove smrti je povsem
nezanesljiv, vsebinsko netocen in nekoliko spominja na opis podobnih
dogodkov v oglejski legendi o Hilariju in Tacijanu.

C. Pelagij Emonski

Zadnje mucenistvo, ki naj bi se zgodilo v dobi cesarja Numerijana
na vplivnem obmodju Ogleja v ozjem smislu, $¢ na ozemlju Italije, je
trpljenje emonskega mucenca Pelagija. O njem govori legenda z naslednjo
vsebino:™

8 Passio, c. 2 (»ex parentibus nobilissimis«).

8 Obi¢ajno zaporedje v legendah (Sibanje-praskanje s kavlji — ogenj) je tukaj
spremenjeno v sledece zaporedje: ogenj — $ibanje — vrelo olje in smola, istofasno
mucenje z ognjen — praskanje s kavlji — »kronanje« z razbeljeno ¢elado — £ibanje.

" Passio, c. 3 (»ingresso eo in carcerem . .. tribus diebus et tribus noctibus ieiunans
et orans«); c.7 (»iam paene tria milia virorum a cultura separavit ... ad miliarium ter-
tium . . . spiculator amputavit caput eius«). Prim. pogl. I, op. 72 in 147.

% Passio, c.3: »... minister satanae ... qui habitat in idolis tuis surdis et mutis et
sine spiritu et absque visu et sine gressu ... (5)... nam daemones, quos colitis, qui
possident corda vestra, numquam eis sacrificabo.« Prim. preglednico L.

"2 Passio, c.2: »... qui cottidie in Dei praeceptis permanebat, orationibus et ieiuniis
Christum deprecabatur . .. quadam nocte, dum oraret . . .« Na oglejsko legendo spominja
tudi motiv ¢udeine svetlobe, ki posveti mudencu v jeto (c.3; prim. Passio Herm. 11).

% Passio, c.1: »... imperium obtineret impiissimus Numerianus, saepe christiano-
rum persecutor ... sua impia praecepta dirigeret per omnes regiones civitatis vel op-
pida ... (7)... inoboediens praeceptis domini imperatoris inventus est . . .«

# Legenda (BHL 6615; §tiri nove rokopise navaja H. FROS, Inédits non recensés
dans la BHL, AB 102, 1984, 368) je objavljena v AA SS Aug. VI, 1868, 161—163. Po-

167



V ¢asu cesarja Numerijana sta Zivela v Emoni, mestu v Karniji, zelo
premozna in poboina zakonca Peluzij in Hilarija. Imela sta sina edinca
Pelagija, ki sta ga vzgajala v kri¢anskih krepostih. Ko je bilo Pelagiju sedem
let, sta ga zaupala prezbiterju Uraniju, ki se je skrival v strahu pred pre-
ganjalci. Ko je bilo fantu dvanajst let, mu je umrl oée, pri osemnajstih mati.
Pelagij je ob nastopu dediséine najprej podelil svobodo vsem suZnjem, jim
razdelil imetje in Zivel odtlej skupaj z Uranijem. Ko je bil star petindvajset
let, se je zacelo hudo preganjanje kristjanov pod cesarjem Numerijanom. V
Emono je priSel kot cesarjev pooblaséenec sodnik Evlazij, ki je pred tem
obsel razna mesta in dal usmrtiti veliko kristjanov. V mesto je prisel ob
tretji nocni uri, ob zori zbral ljudstvo in objavil cesarjev razglas, da se s
smrtjo kaznujejo vsi, ki bodo opustili pogansko Zrtvovanje.

Ko je Pelagij slisal za to, je na boZji namig ob molitvi sklenil, da se bo
predstavil sodniku kot kristjan. Evlazij ga je dal aretirati, ga vrgel v jeco
in ga tretjega dne zaslifal. Ne da bi ga prej izprasal, se je takoj po Pelagije-
vem provokativnem nastopu zadela tortura. Pelagija so pritrdili na mudilo, ga
$ibali, pretepali z gréastimi gorjadami, praskali s kavlji, polivali po trebuhu
z vrelim oljem, nato posuli po tleh érepinje in ga zvezanega valjali po Cre-
pinjah. Pelagiju mudenje ni prav ni¢ $kodovalo, nasprotno, vse bolj po-
gumno je odgovarjal sodniku. Sledila je smrtna obsodba. Pelagija so odvedli
nedale¢ izven mestnega obzidja in ga obglavili. Ponodi je priSel prezbiter
Uranij z verniki in na kr$¢anski naéin pokopal truplo mudenca. Pelagijevo
muceniftvo je mnoge spreobrnilo h kr§anstvu. Datum muceniske smrti:
28. avgust.

Preden se posvetimo analizi legende in silno zapletenemu vprasanju
relikvij in kulta tega svetnika, naj omenimo ostale vire, ki omenjajo tega
mucenca. Iz antike nimamo nobenega dokaza za njegov obstoj. 28. avgu-
sta se omenja Pelagij le v Reichenauskem rokopisu Hijeronimijanskega
martirologija izpred sredine 9. stoletja, brez omembe kraja muéenistva.®
Ne omenjajo ga starejsi historiéni martirologiji, pa¢ pa $ele razni martiro-
logiji od Wandelbertovega verzificiranega koledarja (ca. 848) dalje in
kon¢no Rimski martirologij, ve¢inoma z oznako, da gre za mudenca iz

vzemali in komentirali so jo med kranjskimi starinoslovei J. SCHONLEBEN, Carniolia, 111,
202—203 in J. V. VALVASOR, Die Ehre, 1I/VIIl, 552—556, med istrskimi starinoslovci
zlasti G.F. TOMMASINI, De’commentarii storici-geografici della provincia dellIstria
libri otto, Archeografo Triestino 4, 1837, 313—319. Posamezne vidike legende in &adéenja
tega svetnika so obravnavali tudi P. KANDLER, Di S. Pelagio patrono di Cittanova e di
S. Fiore, L'Istria 2, 1847, 228—233; G. URIZIO, Relazione storica della Chiesa della B.
V. Miracolosa di Buje in lIstria ..., Trieste 1867, 177—184 (ital. besedilo legende); F.
BABUDRI, S. Pelagio martire istriano nel cuore e nella storia di Cittanova, Trieste
1906 (enkomij); P. RABIKAUSKAS, Pelagio, BS 10, 1968, 442—443; L.PARENTIN,
Cittanova d’lstria, Trieste 1974, 205—208. Med nadimi zgodovinarji je bila legenda
v zadnjem casu malo opaZena. Tako gotovo ni v Cast sicer solidni zbirki LS, da tega
edinega poznanega potencialnega mudenca iz Emone ne upofteva.

9% MH, Aug. 28 (p.472): »... et alibi sancti Pelagii martyris.« Edini rokopis s tem
elogijem, Breviarium Richenoviense, je nastal med leti 827 in 842, vendar so dodatki
Sele iz 12. stol. (gl. AA SS Nov. II/1, 1894, p. XXXIV).

168



Konstance ob Bodenskem jezeru oz. istoimenskega mesta v Galiji."® Naj-
starej$i martirologij, ki je v skladu z legendo postavil Pelagijevo mucenistvo
v Emono v Karniji, je Notkerjev (ca. 896). Ta zapis predstavlja terminus
ante quem za nastanek legende. Nekateri poznejsi avtorji, ki so se tudi
opirali na legendo, a se jim je lociranje muéeni$tva »in provincia Carnia«
zdelo nesprejemljivo, so Pelagijevo muceniStvo postavljali v griko pokra-
jino Akarnanijo; tako celo Petrus de Natalibus (1372), kar je presenetljivo
za avtorja, ki je bil doma z Beneskega.”® Sele od 16. stoletja dalje je z
izjemo zapisa v Rimskem martirologiju stopila legenda kot vir za ¢a$cenje
tega svetnika toliko v ospredje, da se omenja Pelagij kot nesporno emonski
mucenec, ki ga je treba postavljati v kranjsko ali istrsko Emono.

Legenda vsebuje celo vrsto motivov, ki jih sre¢amo v drugih legendah
s tega podrodja, in ki opisujejo mucenistva pod cesarjem Numerijanom.

Datiranje dogodkov v Numerijanovo dobo ne vzdrzi kritike. Ze starejsi
raziskovalci so opozorili na absurdno dejstvo, da je v komaj enoletno
dobo vlade cesarja Numerijana postavljeno Zivljenje Pelagija od otrostva
do mucdeniStva pri petindvajsetih letih, torej vsaj dve desetletji Zivljenja;®®
med preganjalci kristjanov je vladal tako dolgo samo cesar Dioklecijan.
Numerijan se oznacuje kot imperator,'® enkrat kot princeps in enkrat kot
»dominus noster invictissimus princeps«, z naslovom, ki je anahronisti-
¢en.'®* Za mucencev odnos do cesarja je zanimivo, da ga mudenec ne

"% WANDELBERTUS, Martyrologium, Aug. 28 (PL 121, 609):

»Urbs Allemannorum recolit Constantia sanctum

Hac quoque Pelagium, fuso pro sanguine clarum.«

MR, Aug.28 (4) (p.365): »Constantiae in Gallia sancti Pelagii martyris, qui sub
Numeriano imperatore et Evilasio iudice martyrii coronam accepit.« Gl. MR, 366 n. 4
in AA SS Aug. VI, 1868, 152 (A).

97 NOTKERUS, Martyrologium, V. Kal. Sept. (PL 131, 1144): »Eodem die Emmo-
niae, quae est civitas provinciae Carniae, passio sancti Pelagii martyris. Qui tempore
Numeriani imperatoris, agente Velasio (Evilasio) judice, pro fide Christi primo ferri
pondere collo manibusque gravatus, in carcerem truditur; eductus virgis verberatur, dein
fustibus caeditur, postea equuleo suspensus, ungulis laceratur, oleo bulliente ventrem
infunditur, super fragmenta testarum, ligatis manibus ac pedibus, protrahitur, postremo
capite truncatur.«

" Vsa mesta so navedena v AA SS Aug. VI, 1868, 151 s.

9 Passio, c. 1: »Temporibus itaque Numeriani imperatoris erat quidam vir ... cum
coniuge sua... habentes unicum filium, nomine Pelagium ... (2) Cum autem esset
annorum viginti et quinque facta est acerrima persecutio Christianorum sub imperio
Numeriani imperatoris . . .« Na to absurdno neskladje je opozoril Ze avtor prispevka v
AA SS Aug. VI, 1868, 160s.

100 Pgssio, c. 1; 2 bis; 6 bis; 10.

101 Pgssio, c.3. Naslov »dominus noster« sicer ustreza Numerijanovi dobi in je
dokazan tudi za cesarja Numerijana (ILS 609; 2291; obakrat skupaj s Karinom),
naslov »invictissimus princeps« pa je neobiajen. Epiteton »invictissimus« oz. obicajno
»invictus« se je uporabljal predvsem z odnosnico simperator« ali »augustus« (ta-
ko tudi za Numerijana; ILS 605), izjemoma z odnosnico »princeps«. Naslov »dominus
noster invictissimus princeps« se je po nam poznanih virih uporabljal samo za cesarja

169



prizna za svojega vladarja, temve¢ samo za vladarja preganjalcev; na ta
nacin je pisec legende dokaj dobro upodobil nespravljivo sovrastvo do
posvetne rimske drzave, ki so jo mnogi kristjani v dobi preganjanj smatrali
za hudicevo delo.'® Legenda pripisuje Numerijanu, da je sprozil izredno
hudo preganjanje kristjanov na podlagi dekreta (praeceptum),'®® Sele po
dolgotrajni vladi, tako kot je bilo v resnici pod cesarjem Dioklecijanom.
Izvajalci dekreta so bili posebni cesarjevi poobladéenci (iudices), ki so
potovali po drzavi in zasliSevali kristjane. Gre za predstavo, ki je v le-
gendah pogosta, da je namre¢ preganjanje prislo neposredno od cesarja
in da je potekalo v neposredni cesarjevi reziji.'” Ze pred zacetkom pre-
ganjanja naj bi vladalo veliko sovrastvo lokalnih poganov do kr§éanske
duhovséine, ki je v strahu pred pogani morala ziveti v ilegali.'®® Ves ta opis
preganjanja je torej povsem nezanesljiv in iz njega ne moremo dobiti niti
enega trdnega podatka.

Oznaka Emone kot mesta v Karniji'® nas postavi pred zapleteno
vprasanje histori¢ne interpretacije. Ker na to oznako naletimo ze v Not-
kerjevem martirologiju, ki je nastal pred letom 900, moramo biti nanjo
posebej pozorni. Jasno je, da ne gre za deZelo Karnijo v danasnji severni
Furlaniji, ki kot pokrajinska ali celo upravnoorganizacijska enota (na
kar bi mogli sklepati iz oznake »provincia«) tedaj ni obstajala. Karnija
v legendi je lahko samo Kranjska. Gre za eno najstarejsih omemb Kranjske,
ki ima svoje korenine v upravni razdelitvi v gotski dobi, ob koncu 5. ali
najkasneje v prvi polovici 6. stoletja. Po najstarej$i omembi pri anonimnem
geografu iz Ravene je poznana s tremi imeni: Carneola, Alpes luliana in
Carnech.'9” Karnija v legendi spominja na zadnjo geografovo varianto, ki

Julijana (361—363) (ILS 755; napis iz Konkordije), zalo podobna naslova sretamo po-
zneje za Valentinijana I in Teodozija I (ILS 765,780).

92 Passio, ¢.6: »...tuus imperator te fecit ministrum sathanae... (9)... qui
(sc. diabolus) et cor vestrum et principis vestri possidet.« Prim. pogl. IV, op. 150.

195 Passio, c. 2: »... facta est acerrima persecutio Christianorum ... (3)... imperiale
praeceptum . . . non obedientes praeceptis domini nostri invictissimi principis .. .. erant (!)
enim immensa persecutio adversus Christianos . . .«

104 Passio, ¢.2: »Et veniens quidam iniquissimus judex, Evelasius nomine, directus
a Numeriano imperatore ... (3)... qui per multas civitates pergyrans, multos Christi
servos per bonam confessionem transmisit cum victoria et palma Dominum.«

105 Pgssio, c.1: »...commendaverunt eum (sc.Pelagium) cuidam presbytero, no-
mine Uranio, qui erat occultus propter metum persecutionis paganorum.«

198 Passio, c.1: »...in civitate Emmona, quae est in provincia Carnia ... (2) ...in
supra memoratan civitatem Emmonem.«

107 ANONYMUS RAVENNAS, Cosmographia, IV, 21—22 (ed. M. PINDER-G. PAR-
THEY, Berlin 1860, 221 ss.; F. KOS, Gradivo, 1, 182 (223 ss.). Geografova porodila, ki se
nanasajo na dan. slovenske dezele, so analizirali in postavili v historiéni okvir M. KOS,
Postanek in razvoj Kranjske, Glasnik Muzejskega drustva za Slovenijo 10, 1929, 25 ss.
in zlasti ]J. SASEL, Carniola (Carneola), RE Suppl. 12, 1970, 1569—1575; IDEM, Alpes
luliana, AV 21—22, 1970—1971, 33—44 (zlasti 42) ter U.SCHILLINGER-HAFELE,
Der Name »Carnich« in der Kosmographie von Ravenna, AV 26, 1975, 255—258.
Gl. Se T.KNIFIC, Carniola in the early middle ages, Balcanoslavica 5, 1976, 111—121

170



je najveckrat izpricana.'®® Prva varianta, dasi le enkrat izpricana in manj
obicajna, ki pa se je pozneje edina uveljavila,'® je pomanj$evalnica iz
imena »Carnia« (mala Karnija), druga varianta, ki jo geograf navaja kot sta-
rinsko in jo omenja dvakrat, pa je nasledek in ljudska poenostavitev imena
poznoantiéne vojne krajine, imenovane »Claustra Alpium Tuliarum«, ka-
tere sestavni del je bila."'® Na tej podlagi moremo sklepati na ¢as nastanka
legende. Oznaka Emone kot mesta »in provincia (!) Carnia« v legendi
ustreza upravni razdelitvi, ki se je izoblikovala v zgodnejSem obdobju
gotske oblasti, v zacetku 6. stoletja, in nato zopet po bizantinski zmagi
nad Vzhodnimi Goti.!'' Zato je upravi¢en sklep, da je legenda nastala
med sredo 6. stoletja in zacetkom 10. stoletja, verjetneje blizje prvi ¢asovni
meji kakor drugi.

Motiv premoznih krscéanskih starSev, ki imajo verskemu Zivljenju in
krs¢anskim krepostim predanega sina edinca spominja na legendo o
trzaskem mucencu Servulu. Ime oceta Peluzija je silno redko, medtem
ko ime matere Hilarije spada med standardna kr$¢anska imena, prav
tako imeni Pelagij in Uranij. Vendar nima nobeno od teh imen opore v
nam poznanem onomasti¢cnem gradivu z obravnavanega obmodja. Zani-
mivo je dejstvo, da se Evlazij vseskozi omenja kot sodnik (judex; le enkrat

in L. MARGETIC, Neka pitanja u wvezi s Istrom (I—VII stoljeée), Ziva antika 32,
1982, 65 ss.

18 YV navedenem odlomku se »patria Carnech (Carnich)« omenja Sstirikrat, nato
Se enkrat kot »patria Carnium« (RAVENN. ANON,, o.c., IV, 37 (cit. ed., 293; F.
KOS, Gradivo, I, 182 (227s.)) ter kot »iugum Carnich« v Guidonovem izvle¢ku iz
geografove Kozmografije. U. SCHILLINGER-HAFELE, o. c. 256 5. je na podlagi analize
teh mest prisla do zakljucka, da je prvotna oblika imena »Carnium«, oblika »Carnich«
pa je nastala iz adjektiva »Carnicus« potem, ko je izpadel zadnji zlog (»Carnic, Carnich«).
Nasa varianta »Carnia< je torej izvedena iz geografove izvirne oblike »Carniums«,
kar kaZe na njen zgoden nastanek. _

109 Karniolo kot naslednji vir omenja PAULUS DIACONUS, Historia Langobardo-
rum 6,52 (ed. G. WAITZ, MGH In usum schol., Hannoverae 1878, 236) s konca 8. stol.
in darovnica Orona II iz leta 973 (F. KOS, Gradivo, 1I, 444 (338)). »Carneola« je pri
anonimnem geografu zelo verjetno poznej$a glosa (U.SCHILLINGER-HAFELE, o.c.,
257) in je kot taka gotovo mlajsa od oblike »Carnia« v nasi legendi.

112 ANON. RAVENN,, o.c, IV, 21 (cit. ed., 221; F. KOS, Gradivo, I, 1. c.: »Alpes
Juliana antiquitus dicebatur . . .«); 1V, 37 (cit. ed. 293; squod iugum Carnium dicebatur
ab antiquis Alpis Julia.«<). Gl. ]. SASEL, K zgodovini Julijsko-alpskega obrambnega po-
droéja, Situla 14/15, 1974, 255—262; drugade L. MARGETIC, o. c., 67.

U1 Aponimni ravenski geograf, ki opisuje razmere v pozni gotski dobi, postavlja
Emono (Atamine; Cosmogr. 1V, 20 (cit.ed. 220; F. KOS, o.c., I, 223)) na mejo med
Karniolo in Valerijo (Valeria quae et Media appellatur provincia) vendar na ozemlje
slednje. Ocitno gre za izjemno situacijo, ko so Bizantinci v vojni z Goti odtrgali vzhodni
del Karniole in ga pripojili verjetno novoustanovljeni provinci Mediji oz. Valeriji (].
SASEL, Carniola, st. 1573 s.; IDEM, Alpes luliana, 42; IDEM, K zgodovini Emone v
rimskib napisib in literaturi, Zgodovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 43). Pred tem je Emona
gotovo pripadala Karnioli, po bizantinski zmagi nad Goti tudi, in ta predstava je
navzoca tudi v nadi legendi. O Emoni pri anonimnem geografu gl. nazadnje J. SASEL,
H krajevnima imenoma Emona in Ljubljana, Linguistica 24, 1984, 251—253.

171



ga Pelagij oznadi kot tirana),!** nikdar ne z obiéajnej$o oznako za lokalne
preganjalce (praeses). Za policijske sile v njegovi sluzbi je uporabil avtor
legende sinonimno izraze »quaestionarii«, »tortores« in »ministri;!!3
vsi trije izrazi ustrezajo jezikovni rabi tako v pozni antiki kot v zgodnjem
srednjem veku. Sodnikov prihod v mesto v globoki noéi je izrazno sred-
stvo za stopnjevanje dramatiénosti in ima na obravnavanem podro&ju pa-
ralelo v trzaski legendi o sv. Lazarju.'" Sodnikova groznja, da bo trupla
usmréenih kristjanov vrgel psom v Zrtje, nas spominja na legendo o oglej-
skih devicah."® Opazka, da so ob zacetku preganjanja kristjani masovno
zatajili vero in opravili pogansko Zrtvovanje, spominja na resni¢no do-
gajanje v ¢asu Decijevega preganjanja.''®

Cela vrsta elementov v legendi spominja na legendo o Germanu Pulj-
skem: med molitvijo je zasliSal Pelagij glas iz nebes, naj se zoperstavi pre-
ganjalcem, ker bo deleZen boZje pomoc¢i. Na Germana spominja »monta-
nistiéni« nastop Pelagija pred preganjalci. Opis aretacije s tezkimi utezmi,
zapretje v najgloblji in najtemnejsi del jece, kjer se je svetniku pokazala
lué, polivanje po trebuhu z vrelim oljem kot sestavni del torture — tako
kot v primeru Germana tudi sedaj olje opece po rokah rabljeve pomo¢nike,
mucdenec pa ga obduti kot polivanje z mrzlo vodo — potek torture pred
mnozico gledalcev, ki socustvujejo z Zrtvijo in na katero se mudenec vec-
krat obraca in jo s svojim junaskim zadrZanjem spreobrne, vse to sre¢amo
7e v legendi o puljskem muéencu."” Potek muéenja nas v prvem delu (3i-
banje, batinanje, praskanje s kavlji) spominja na mucenje Hilarija iz Ogleja,
v drugem delu (mucilo, praskanje s kavlji, mucenje s érepinjami) pa na
mucéenistvo Januarija in Pelagije.!® Na to podobnost moramo biti Se po-
sebej pozorni zato, ker gre za istoimensko mucenko (oziroma po Hijero-
nimijanskem martirologiju za mucenca (!), ker bi se mogel avtor navdiho-
vati po zapisu o tem mucenisStvu, dasi tudi ta ni izviren."?

Na podlagi teh podobnosti moremo oceniti legendo o muédencu Pe-
lagiju kot literarni centon z minimalno zgodovinsko vrednostjo. Ob opisu

12 Passio, c. 4.

U3 Passio, c.4: »...tortores praesto sunt... (5) quaestionarii... (8)... manus
quaestionariorum succendebantur . .. (9) jussit ministris ... (10)... educentes ergo eum
miinistri foris muros . . .«

14 Pgssio, ¢.3: »...qui cum noctis hora tertia sub silentio civitatem fuisset in-
gressus . ..« Prim. Passio Lazari 2 (P. KADLER, Pel fausto ingresso... (Atti, na prvem
mestu)).

15 Pgssio, c. 3; prim. AA SS Sept. I, 1868, 608 (E).

18 Pgssio, c.3: »Quo audito universi viri et mulieres derelinquebant Deum, et
sacrificabant diis.« Prim. CYPRIANUS, De lapsis 7 (PL 4, 471) in EUSEBIUS, H.E.
6,41,11—13 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 147 s.; slov. prev. F. K. LUKMAN-I. POJAV-
NIK, o. c., 119).

117 Podobnosti med legendama so sledece: (gl. v op. na naslednji strani).

18 Gl MH, Jul. 11 (p. 368); MR, Jul. 11 (3) (p. 281 in 282 n. 3).

19 Zapis o muéenidtvu Januarija in Pelagije je povzet po legendi o milanskih
mudencih Naboru in Feliksu (gl. MH Jul. 10 (p. 362 in 366 n. 132).

172



cele vrste stereotipnih in le malo individualiziranih sestavin moremo
zaznati motivni vpliv nekaterih legend. Ne le v motiviki, temveé tudi v
na¢inu formuliranja, je vpadljiva podobnost z legendo o Germanu iz

Passio Germani

¢.2. Quadam nocte, dum oraret, subito
facta est ad eum vox dicens: Surge, Ger-
mane, exaudita est deprecatio tua, et non te
despexit Deus ... Mane ergo surgens esto
obviam buic impiissimo iudici . . . quoniam
ego sum tecum ... (3) Surgens autem dilu-
culo... et procedente iudice iniquitatis,
exiit obviam ei, et clara voce dixit ad
eum Germanus . ..

Audiens haec Antonius praeses, iussit eum
teneri et in custodiam mitti cum multo
ferri pondere manibus et pedibus et collo
constrictum . . . incluserunt eum custodes in
interiore custodia, in loco tenebroso . ..

Orante autem eo, lumen refulsit clarum
nimis in carcere, ita ut admirarentur cu-
stodes ipsi valde.

(5) Cacabos inplentes pice et adipe atque
oleo supposito ignem diutius ferventem
eius ventrem superfundite . .. Cumgque diu-
tius ferveret cacabus, incendebat manus
carnificum, beatissimo autem martyri nibil
nocebat . .. (6) hic ignis nullum mihi do-
lorem, sed refrigerium praestat.

Dixit iniquissimo judici sanctus Germanus:
Erubesce iam cum patre tuo diabolo, qui
possidet cor tuum . . .

spectante universo populo ... sanctus Dei
manu sua innuebat silentium, et exclamavit
omnibus qui crediderant in Dominum ...
Jesum Christum, qui mihi tanta beneficia
praestabit . . .

(7) Eadem nocte veniens quidam vir Dei
venerabilis Elladius diaconus occulte cum
multis viris religiosis et fidelibus . .

Passio Pelagii

c.4. Eadem vero bora, cum orationem
faceret ad Dominum, facta est ad eum
vox de caelo, dicens: Surge, Pelagi, exau-
dita est oratio tua. Ego enim tecum sum,
et non te deseram: descende et confunde
audaciam tyranni istius ... beatissimus au-
tem Pelagius descendens ad civitatem, et se
in faciem iudicis obtulit, dixitque ad
eum. ..

(5) Audiens bhaec Evelasius judex, jussit ei
ferri pondera collo et manibus mitti, et
sic in carcerem protrahi... Cum autem
protraberetur in carcerem, ingresso eo in
interiorem custodiam, in loco obscurissimo
reliquerunt eum quaestionarii.

Ipse quoque flexis genibus orationem ad
Dominum effudit . .. Statimque refulsit lu-
men in carcere clarius sole, et non re-
cessit usque ad mane.

(8) jussit oleo valde calente ejus ventrem
perfundi. Cumque hoc factum fuisset, ma-
nus quaestionariorum succendebantur, san-
cto autem martyri erat frigidum, quasi frigi-
da aqua in byemis temporibus esset per-
fusus.

(7) Cumque hoc factum fuisset, nullum
dolorem sentiebat.

(9) Et dixit judici: Jam erubesce cum
patre tuo diabolo ... qui et cor vestrum
et principis vestri possidet.

(7) Universus autem populus ex circum-
stantibus . . . exclamaverunt in conspectu
judicis . .. magis fides accrescebat populo
circumstanti. Sanctus autem Pelagius di-
cebat universis: Videtis, quanta sint prae-
stita beneficia Domini mei Jesu Christi . ..

(10) Veniens autem mediae noctis tempore
Uranius presbyter . . . cum fidelibus . .. una
cum populis, qui per ejus passionem credi-
derunt.

173



Pulja. Zaradi tega je upraviéen sklep, da sta legendi nastali v dokonéni
obliki na pribliZzno istem podro&ju (vsi rokopisi prve in vedji del rokopisov
druge legende izhajajo z juZnonemskega in avstrijskega prostora) in v pri-
blizno istem Casu, gotovo pred 10. stoletjem.

Vpra$anje muéenca Pelagija se silno zaplete, e se spustimo v analizi-
ranje porodil o njegovih relikvijah in kultu, saj so z njim povezana kar
tri mesta: Konstanca ob Bodenskem jezeru, Emona in Novigrad v Istri.

Da gre za mucenca iz Konstance, nam sporoda velika ve¢ina martiro-
logijev, ki omenjajo tega mudenca, od Wandelbertovega s prvo omembo
Pelagija (ca. 848) do Rimskega martirologija. Porod¢ila lokalnih kronik
so nejasna. Medtem ko »Chronicon Constantiense« imenuje Pelagija,
oditno opirajo¢ se na legendo, Emonca, ki naj bi bil usmréen v Konstanci,
in sporoéa o njegovem kultu v ¢asu Skofa Salomona II. (885—891), pa
»Annales eremi Deiparae matris« sporoc¢ajo, da je Sele $kof Salomon III.
leta 918 prinesel relikvije muenca Pelagija (corpus integrum!) iz Rima
in tega mudenca postavil za mestnega patrona.'® To drugo porodilo je
v nasprotju z Wandelbertom, ki omenja Pelagija kot muéenca iz Konstance
kar sedemdeset let pred tem dogodkom. Identiteta mucenca, digar relikvije
so leta 918 prispele v Konstanco, je nejasna. Morda gre res za muclenca
iz Emone (pri ¢emer nimamo nobenega sporocila, kdaj so njegove relikvije
prispele iz Emone v Rim), ali za kakega istoimenskega mucenca. Vazno
je vsekakor dejstvo, da se relikvije mucenca Pelagija z gotovostjo omenjajo
v Konstanci Sele od leta 918 dalje. Kult tega mucdenca se je iz Konstance
razsiril v razne kraje na Svabskem (Rotweil, Reichenau), v Svico (samostan
Bischofszell), v Prago in na Pirenejski polotok (?).!*!

Legenda, ki je ohranjena v Sestih rokopisih, treh z nemskega podrodja
(Reichenau, Speyer, Stuttgart), enem z avstrijskega podrocja (Zwettl) in
dveh iz Benetk,'”* omenja kot kraj Pelagijevega mudenistva Emono na
Kranjskem, medtem ko Konstance sploh ne omenja. Pri tem je treba upo-
Stevati, da legenda ne vsebuje poroéila o prenosu mudencevega trupla
(translatio) ali porodil o kasnejSem ¢a$¢enju. Z ozirom na to, da gre za
legendo, ki je bila razsirjena zlasti na nem$kem podrocju, moremo glede
kraja muceni$tva vsekakor dati Emoni prednost pred Konstanco, saj bi vsaj
od nemskih rokopisov pricakovali favoriziranje Konstance. Na prvi
pogled presenetljivo je dejstvo, da v sami Ljubljani v starejsih obdobjih
¢a$enja tega svetnika nikjer ne zasledimo. Ceprav gre za legendarnega
emonskega mudenca, tega v srednjeveski Ljubljani oditno niso vedeli.
Prelom z antiko je bil namre¢ tako korenit, da se je Sele od Schénlebna
dalje postopoma in se $ele ob koncu prejs$njega stoletja dokoncno uveljavila
predstava, da se pod rimskimi ruSevinami na podrodju Ljubljane skriva

120 Poroéila so navedena v AA SS Aug. VI, 1868, 153.
121 AA SS Aug. VI, 1868, 155 ss.
122 Ibidem, p. 160; H. FROS, L. c. (op. 94).



anticna Emona.' Tudi & bi v Emoni v pozni antiki obstajal kult tega
svetnika, je sprio takega preloma povsem razumljivo dejstvo, da se ni
ohranila za njim nobena sled. Tako je povsem razumljivo, da se Pelagij
ne omenja v obeh ustanovnih dokumentih ljubljanske $kofije iz let 1461
in 1462 in da mu ni bila posveena nobena cerkev in noben oltar na
podrodju ljubljanske skofije. Sele Schonleben in za njim Valvasor sta z
veliko erudicijo in domoljubjem skusala priboriti Ljubljani tega mudenca.
Da za njunima izvajanjima ni stal kaksen starej$i kult tega mucenca kaze
dejstvo, da ne omenjata relikvij, in da sta podlegla tedaj olitno mocnejsi
teoriji o Konstanci kot kraju mucenistva, le s to razliko, da sta Konstanco
iskala v blizini Emone in jo nasla v Neviodunu na Dolenjskem. Vrzel v
virih sta zapolnila s hipotezo o prenosu Pelagijevih relikvij ob koncu 6.
stoletja iz Nevioduna (Konstance) v Rim in od tam v zaletku 10. sto-
letja v Konstanco ob Bodenskem jezeru.' Po poskusu teh dveh starino-
slovcev, da bi Pelagija pridobila za Emono oz. Ljubljano se nihée ni po-
svecal $tudiju virov in Pelagij kot verjeten emonski muéenec je vse bolj
izginjal iz zavesti nasih zgodovinarjev in teologov.!*

Tretje mesto, ki se poteguje za »domicil« mucenca Pelagija, je Novi-
grad v Istri ali istrska Emona. Za proucevanje nastanka predstave o istrski
Emoni kot kraju Pelagijevega muceni$tva imamo dve skupini virov.

Prvo skupino virov predstavlja legendarno izrocilo, katerega nastanek
lahko vsaj priblizno rekonstruiramo. Gre namre¢ za postopno prili¢evanje
legende o emonskem mucencu istrski Emoni. Medtem ko oba beneska
rokopisa legende $e imenujeta kot kraj Pelagijevega mucenistva Emono
»quae est provinciae Carniae«,'®® je v kasnejsih itaijanskih zapisih kraj
dogodkov spremenjen. Ferrarius je v katalogu svetnikov Italije prvi za-

123 Prim. J. SASEL, Emona, RE Suppl. 11, 1968, 543 5.

124 1 L. SCHONLEBEN, Carniolia, 1II, 203; ].V.VALVASOR, Die Ebre, 1I/VIII,
554 ss.

125 Kot emonskega mudenca ga samo omenjajo A. LINHART, Poskus zgodovine
Kranjske in ostalih deZel juinib Slovanov Avstrije, slov. prev. Ljubljana 1981, 154 (1. izd.
1788); P. HICINGER, Zacetki kerSanstva na Slovenskem, Zlati vek ali Spominica na
dast ss. Hermagoru in Fortunatu, sv. Nikolaju in ss. Cirilu in Metodu, V Ljubljani
1863, 10, in A. FEKON]JA, O zacetkih kristjanstva na Slovenski zemlji, Letopis Matice
Slovenske za leto 1882 in 1883, V Ljubljani 1883, 176. Niti omenjata ga ne LS in
J. SASEL v svojih $tevilnih delih o Emoni (le v geslu Emona (kot v op.123), st. 547,
v prvi op. oznaduje legendo kot neuporabno).

Vsekakor je zanimivo dejstvo, da se je pod Schonlebnovim in Valvasorjevim vplivom
v ljubljanski Skofiji uveljavilo ¢a$éenje sv. Maksima (gl. pogl.1, op.380a), ni pa se
moglo uveljaviti caS¢enje sv. Pelagija. Od razli¢nih »Propria sanctorums« ljubljanske
Skofije od Valvasorjeve dobe dalje (1687; 1729; 1781, z dodatkom 1796; gl. »Uvods,
op. 24, 31, 32) omenja praznovanje mudéenca Pelagija na 12. september (!) $ele »Proprium
sanctorum apostolicae sedis indultu wusibus dioeceseos Labacensis accomodatum jussu
et auctoritate Antonii Aloysii Wolf episcopi Labacensis et principis, Labaci 1848, 274
(»S. Pelagii Mart. dupl.«; ker tako kot v primeru sv. Maksima »Proprium« ne navaja
lekcij, moremo sklepati, da legende v Ljubljani tedaj $e niso poznali).

126 H, FROS, L. c. (op. 94). :

175



menjal Karnijo z Istro, vendar je $e zmeraj sledil predstavi, da je muéenec
umrl v Konstanci, zato je skonstruiral predstavo o prenosu njegovih po-
smrtnih ostankov iz Konstance v Istro (!)."*” Koncen rezultat tega razvoja
je istrska varianta legende, ki v originalu ni ohranjena (vprasanje je, e
je v dokon¢ni zapisani obliki sploh obstajala), pa¢ pa je poznana po stari
italijanski predelavi.'®® Gre za razmeroma tolen prenos vseh dogodkov
iz legende v istrsko Emono, z nekaterimi dodatki, ki jih prvotna legenda
ne pozna: z omembo Skofa Maksima, s $e bolj poudarjenim meniskim
idealom, z opisom junaskega zadrZanja prebivalstva ob zadetku preganja-
nja namesto o poraznem obnaSanju kakor v izvirni legendi, z deloma
spremenjenimi imeni (Pedulus in Claria namesto Pelusius in Hilaria) in
z dodatkom o relikvijah. Gre torej za sekundarno predelavo legende in
s tem za ustvarjanje izrocila o tem svetniku, ki je za zgodovinarja prak-
ti¢cno neuporabno.

Drugo, bolj zanesljivo skupino virov, predstavlja izrocdilo o kultu
mucenca Pelagija v Novigradu. Kult tega mucenca se omenja prvi¢ leta
1146, ko naj bi novigrajski $kof Adam pokopal trupli sv. Pelagija in sv.
Maksima. Iz napisa, ki dokumentira to dejanje, ne zvemo, od kod so
bile relikvije prineSene, niti se svetnika ne omenjata kot mudenca, niti
ne nastopata kot dvojica, Maksim kot $kof in Pelagij njegov diakon, v
duhu predstave, ki jo je izoblikovala poznejsa tradicija.’®® Pri tej gre torej
za izoblikovanje tipi¢ne dvojice Skofa in diakona, znadilne za oglejsko
podrodje, le da sta vlogi obeh svetnikov zamenjani, da se namre¢ Pelagij
navaja na prvem mestu kot patron mesta in $kofije, dasi bi po rangu
(8kof) in ¢asu mudéenidtva (Cas Decija) pripadal primat Maksimu. Dokaz
intenzivnega kulta sv. Pelagija v novigrajski, pa tudi v sosednjih poreski
in trzaski $kofiji, je obstoj veé cerkva in kapel, posveéenih temu svetniku.'*
Pelagij je bil, kolikor moremo slediti v preteklost, glavni patron Novigrada.
Kult tega svetnika izpric¢ujejo liturgi¢ni koledarji poreske in oglejske
cerkve.'®!

Odnos med obema izrodiloma v Novigradu je nejasen, saj se drugo

127 AA SS Aug. VI, 1868, 154 E-F.

128 G.F. TOMMASINI, o. c,, 313—318, ki nam posreduje istrsko varianto legende,
se sklicuje na »autori di buona fede«; P. KANDLER, Di S. Pelagio patrono di Cittanova e
di 8. Fiore, L’Istria 2, 1847, 230, navaja kot izgubljena dva rokopisa legende, enega iz
Novigrada, drugega iz Poreéa.

120 Gl. pogl. I, op. 367.

130 Te cerkve so sledefe: katedrala v Novigradu, posvelena devici Mariji ter
muéencema Pelagiju in Maksimu; cerkev »extra muros ad mare occidentale« v Poreéu
(F. BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo, AMSI 29, 1913, 134—137, jo datira v 6.—
7.stol.,A. SONJE, Crkvena arbitektura zapadne Istre. Podrulje porecke biskupije od
IV. do XVI.stoljeéa, Zagreb—Pazin 1982, 90, v ¢as okrog 800), cerkev v Crvarju in
severno od Rovinja (A.SONJE, o.c., 49s.; 181), dve cerkvi v Buj$éini, cerkve v
Kostajnici, Buzetu, Izoli, Trstu in Sempolaju na Trzaskem Krasu (gl. L. PARENTIN,
0. ¢, 207 s.; D. NEZIC, Istarski sveci i blaZenici, 271).

131 AA SS Aug. VI, 1868, 154 C; L. PARENTIN, o. c., 208.

176



9. Mucenistvo oglejskibh muéencev sv. Kancijev



10. Mucenistvo
sv. Justa




izro¢ilo o mudencu in diakonu v podrobnostih ne ujema s prvim izro-
¢ilom, nastalim sekundarno na osnovi legende in zato histori¢no nepo-
membnim. Problem sicer lahko »re§imo«, ¢e dopustimo moZnost obstoja
dveh istoimenskih mucencev, katerih kult naj bi se zdruzil v eno svetnisko
osebo.’® Tako si lahko razlozimo tudi isti datum casenja in obstoj
dvojnih relikvij, enih v Konstanci (pridobljenih leta 918 iz Rima?), drugih
v istrskem Novigradu (prineSenih leta 1146 iz mestne okolice?). Vendar pa
sta kasen nastanek istrskega izrodila in popolna odsotnost omemb tega
svetnika pri beneskih kronistih, ki so bili sicer sorazmeroma dobro po-
uceni o istrski hagiografiji, tisti dejstvi, ki gotovo ne govorita v prid
istrski tradiciji.

Ce bi se morali odlo¢iti med tremi moZnostmi, kateremu mestu mude-
nec pripada, bi najprej izlodili kot najmanj verjetno moznost Konstanco
ob Bodenskem jezeru, saj temelji tamkaj$nje izroc¢ilo na legendi o mucencu,
ki je bil doma iz Emone, in na relikvijah, prine$enih iz Rima v zadetku
10. stoletja. Ker je izrodilo o »kranjski« Emoni kot kraju Pelagijevega
mucenis$tva vsaj poltretje stoletje starejSe od istrskega izrodila, je upra-
vi¢eno mnenje, da gre za prenos kulta muéenca, ki je trpel v Emoni, na
istrsko obalo. Kdaj se je to zgodilo, lahko samo ugibamo. Kot moZen
vzrok bi gotovo prisli v postev slovanski vpadi ob koncu 6. stoletja, ko se
je del emonskega prebivalstva umikal na bliznjo severnoistrsko obalo,
prav na obmocje, kjer naletimo na ¢ascenje mucenca Pelagija.'®

D. Maksimilijan iz Celeje

Casovno zadnje med mudenidtvi, ki se nana$ajo na tako imenovano
Numerijanovo preganjanje kristjanov, in ki je tudi prostorsko najbolj od-
daljeno od Ogleja, je trpljenje Maksimilijana iz Celeje. Ker se Maksimi-
lijan omenja kot celejanski mucenec »sub Numeriano« $ele v legendi iz
visokega srednjega veka, dasi imamo o njem vrsto porodil od 8. stoletja
dalje, ki nam dokazujejo njegov kult, naj najprej kratko predstavimo in
ovrednotimo to obSirno legendo:!*

132 K temu mnenju se je nagibal avtor prispevka v AA SS Aug. VI, 1868, 155 (J.
PINIUS).

138 Silno zapleteno vprasanje odnosa med obema Emonama v luéi dogodkov ob
koncu 6. stoletja smo kratko skicirali v prispevku Kri¢anska Emona in njen zaton, Zgo-
dovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 65 ss.; vpradanje pu$¢amo odprto za eno prihodnjih
razprav,

134 Tegenda je z obseino $tudijo objavljena v AA SS Oct. VI, 1868, 23—358 (besedilo
legende na str. 52—58). Svobodno nemsko verzijo legende o sv. Maksimilijanu posreduje
»Celjska kronika« izpred srede 15. stoletja; gl. F. KRONES, Die Freien von Saneck und
ihre Chronik als Grafen von Cilli. Zweiter Teil: Die Cillier Chronik, Graz 1883,
51—69; slov. prevod: Kronika grofov Celjskib, prev. L. M. GOLIA, Maribor 1972, 7—11.
Mudenistvo sv. Maksimilijana je bilo zelo priljubljen motiv pri starej$ih zgodovinarjih
in starinoslovcih na nasih tleh, saj ga, povsem v duhu legendarnega izrocila, obSirno

12 Acta ecclesiastia 8 ¥77



Ze spisi sv. Mohorja in sv. Fortunata porodajo, da so apostoli in njihovi
ucenci ustanovili $kofije in nadskofije in jim dolocili meje. Taka nadskofija
je bila tudi lavriagka, ki je obsegala veliko ozemlje z dvaindvajsetimi slaynimi
mesti, v katerih so stolovali lavriaski sufragani. Eno od teh mest je bila
tudi Celeja, bogato in predvsem po svoji vojaski preteklosti slavno mesto,
tako reko¢ druga Troja, od katerega so ostali mnogi ostanki stare slave
do dana$njega dne.

V tem mestu sta prebivala kri¢anska star$a plemenitega rodu, ki sta
imela sina edinca Maksimilijana. Ko je bilo decku sedem let, sta ga zaupala
kr§¢anskemu uditelju Uraniju, ki se je skrival zaradi strahu pred preganjalci.
Ko je bil star trinajst let, mu je umrl oce, Sest let nato mati. Po njuni smrti
je Maksimilijan osvobodil suznje in jih obdaroval ter se v celoti odpovedal
posvetnemu imetju. Na koncu mladeniskih let in na pragu mogke dobe se je
z gore¢nostjo posvetil zivljenju v veri. Tedaj je bil nadskof v Lavriaku
Evterij, nato Kvirin, sin prvega kri¢anskega cesarja Filipa Arabskega. Med-
tem je uzurpator Decij umoril Filipa in sprozil preganjanje kristjanov. Ko
je nato lavriaski $kof Kvirin postal $kof v Ogleju, je bil za novega lavriaskega
Skofa postavljen Maksimilijan, ki je potoval v Rim in tam sprejel posveéenje
od papeza Siksta. Kot skof je z veliko vnemo, predvsem z lastnim zgledom,
spreobracal pogane. Medtem so zavladali Kar, Karin in Numerijan, ki je bil
do kristjanov najbolj sovrazen, saj je na povratku s perzijskega pohoda
dal umoriti antiohijskega $kofa Cirila. Tedaj je prisel v Celejo po nalogu
cesarjev sodnik Evlazij, da bi varoval mejo pred Huni in Tatari (!) in
da bi preganjal kristjane. V mesto je vstopil ob tretji no¢ni uri, zjutraj pa
je zbral meséane in zahteval, da opravijo poganska Zrtvovanja v Marsovem
templju. Mnogi so v strahu to storili, Ko je Maksimilijan zvedel, da se je
zacelo preganjanje, je molil in se na bozji namig sam javil sodniku. Ker je
odlo¢no zavrnil Zrtvovanje bogu Marsu, so ga na sodnikov ukaz odvedli in
ga zunaj mesta obglavili. Kristjani so ga ponoci pokopali na skrivnem mestu
zaradi strahu pred pogani. Datum muceniske smrti: 12. oktober.

V nadaljevanju avtor legende zagovarja njeno avtenti¢nost s porocilom
o Maksimilijanovih relikvijah. Salzburski nadSkof in misijonar sv. Rupert je

opisujejo: H. MEGISER, Chronica des loeblichen Ertzherzogthumbs Khaerndten llI,
80—81, Leipzig 1612, 236—241; M. BAVCAR, Historia 2, 87—88 (slov. prev. 117—118);
J. L. SCHONLEBEN, Carniolia 111, 201; J. V. VALVASOR, Die Ehre II/VIIl, 531—537;
M. HANSIZIUS, Germania sacra I, Augustae Vindelicorum 1727, 30—37. V obliki lekcij
povzemata legendo od domacih liturgi¢nih knjig »Proprium sanctorum exemptae cathe-
dralis ecclesiae et dioecisis Labacensis .. .«, Labaci 1781, cap. »Olfficia aliqua sanctorum
extra dioecesim Labacensem«, 43—45 in »Proprium sanctorum . . . dioeceseos Labacensis«,
Labaci 1848, 293—294. Od novejsih del naj nastejem naslednja: F. POXRUCKER,
Der bheilige Maximilian. Eine Studie iiber die Maximiliansquellen, Verhandlungen
des historischen Vereins fiir Niederbayern 58, Landshut 1925, 167—201; M. HEU-
WIESER, Geschichte des Bistums Passan I, Passau 1939, 15—31; A.LHOTSKY,
Quellenkunde (kot v op.72), 213s; W.NEUMULLER, Sanctus Maximilianus nec
episcopus nec martyr, Mitteilungen der Oberdsterreichischen Landesarchivs 8, 1964,
7—42 (temeljna Studija); K. KUNZE, Massimiliano di Celeia, BS 9, 1967, 23—25;
od domacih avtorjev sta o sv. Maksimilijanu v novejfem ¢&asu pisala F. KOVACIC,
Zgodovina lavantinske skofije, Maribor 1928, 11—12 in J. RICHTER v LS 4, 1973,
87—90.

178



dvesto dvajset let po Maksimilijanovi smrti obiskal njegov grob in z muden-
Cevimi relikvijami posvetil veliko cerkva. V Pasavu so se s pomodjo mu-
v ¥ . . - o1 . . ¥ W . . W v

¢encevih relikvij zgodili Stevilni ¢udezi, od katerih se omenja ena cudeina
nekrvava zmaga nad oblegovalci mesta leta 1265 in pet ¢udeznih ozdravljenj.

Legendo je napisal neznani avtor, brez dvoma pasavski klerik, po
letu 1265; v to leto je namreé datiran prvi od ¢udezev v dodatku, pri opisu
¢udeznih ozdravljenj, postavljenih v $e nekoliko poznejsi ¢as, pa se avtor
sklicuje na avtopsijo. Anahronisti¢cno imenovanje Evlazija za poveljnika
proti »Hunom ali Tatarom ali drugim divjim ljudstvom z Vzhoda« pa
spominja na mongolski vpad v Evropo leta 1241.'% Spis spada v vrsto
legend z izrazitimi cerkvenopoliti¢nimi tendencami, s katerimi hoce za-
vajati bralca. Gre za propagandni spis s celo vrsto delnih resnic in ne-
resnic, zlasti o vlogi lavriaske skofije, ki se omenja kot nadskofija z
ogromnim ozemljem, in ki naj bi nastala ze v apostolski dobi.'*® Pri
svojih konstrukcijah se je pisec legende skliceval na legendo o Mohorju in
Fortunatu,'” in na trditev, da je Filip Arabec, »gospodar Zgornje in
Spodnje Panonije« in nato prvi kré¢anski cesar, v ¢asu, ko je bil na $ko-
fovskem prestolu v Lavriaku njegov sin Kvirin, poklonil lavriaski cerkvi
vsa svoja posestva, rimski cerkvi pa privatne in drzavne zaklade.'®® Le-
genda nam posreduje dve imeni s »seznama« lavriaskih Skofov,'® v
katerem so vsa imena izmisljena, prirejena iz zgodovine kr$éanstva v
Panoniji v 4. stoletju. Evterij spominja na skofa iz Sirmija, ki se je udelezil
sinode v Serdiki leta 343, Kvirin na $kofa in mucenca iz Siscije. Omemba
njegove izvolitve za oglejskega skofa po nekajletnem stolovanju v Lavriaku

135 Acta, c. 10; 16—21; o avtorstvu legende gl. W. NEUMULLER, o. c., 28.

138 Acta, c.l: »Inter quas (sc.eccl. cathedrales) sancta Laureacensis ecclesia, nec
tempore, nec dignitate posterior, nomen metropolis et archiepiscopatus titulum primitus
est sortita ... Infra quos terminos viginti duae civitates famosae ... quas omnes ipse
Laureacensis episcopus per se et suos suffraganeos gubernabat.«

137 Acta, ¢.1. Pisec se je skliceval na »divisio apostolorum«, ki jo omenja samo
A-varianta legende o Mohorju in Fortunatu (gl. pogl. I, op.40), kar je oéitno odraz
dejstva, da je bila ta varianta legende bolj razsirjena. Ze ob tem »citiranju« spoznamo
avtorjev naéin dela: kratko omembo v legendi o sv. Mohorju (apostoli so se razsli, da bi
Sirili Gospodovo besedo) je avtor razdiril in ji dal novo vsebino (apostoli so ustanovili
Skofije, postavili Skofe in potegnili meje med Skofijami »propter vidandum confusionis
malume«).

198 Acta, c. 6. Trditev, da je prvi krianski cesar Filip Arabec (kot takega ga je z
rezervo oznadil EUSEBIUS, H. E. 6,34; ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 137, nato eksplicitno
HIERONYMUS, De viris illustribus 54; PL 23, 665 in OROSIUS, Historiae 7,20; PL
31, 1114) obdaroval lavriasko cerkev, je prvi postavil Albertus Bohemus (ca. 1180—1260)
(W.NEUMULLER, o.c., 25), medtem ko je trditev, da je bil $kof Kvirin njegov sin,
sploh izvirna izmi$ljotina pisca legende.

139 Katalogi lavriaskih $kofov, ki jih moremo zasledovati v veé kronikah od zaletka
13. stol. dalje, so predstavljeni v AA SS Oct. VI, 1868, 25—31.

140 Acta, c.6 (Eutherius Laureacensis archiepiscopus); prim. HILARIUS, Fragm.
bistorica 2,15 (PL 10, 643); J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 144; R.BRATOZ,
Cerkvenopolititni in kulturnozgodovinski odnosi, 268.

12 179



in mudeniska smrt v Ogleju »sub Diocletiano« gre mimo vsega oglejskega
in beneskega izrodila. Ocitno je odraz kulta tega svetnika v Ogleju, ki
naj bi po porodilih beneskih kronik segal v Sesto stoletje.’! Tako kakor
za omenjena predhodnika tudi za samega Maksimilijana nimamo ni-
kakr$nega dokaza, da bi bil lavriaski $kof, niti ne, da bi bil kje $kof,
leprav te moznosti ne moremo povsem izkljuditi. Viri, ki ga oznacujejo
kot $kofa, so Sele s konca 11. ali z zaletka 12. stoletja, medtem ko se
v starejsih virth oznacuje le kot spoznavalec.!®® Tako ostaja kot prva
zanesljivo histori¢na osebnost na lavriagkem $kofovskem prestolu $e na-
prej Konstancij iz zadnje &etrtine S. stoletja.'*® Rekonstrukcija cerkvene
organizacije v Noriku v Maksimilijanovi dobi, ki je morda sploh glavno
sporotilo legende, je torej izrazito tendencna in je odraz cerkvenopoliti¢nih
tezenj pasavske $kofije kot dedi¢a lavriaske cerkve. Kot oéiten falzifikat
zato ne zasluZi veje pozornosti.

Pisec legende pa ni bil samo politi¢ni propagandist, temveé zelo izo-
brazen avtor, ki je poznal cerkveno zgodovinopisje in je bil dober stilist.
V spisu, ki je napisan v tezko razumljivi, baroéno bujni in nabrekli la-
tin$¢ini, naletimo na zelo razgiban besedni zaklad in zelo raznovrstne
stilisti¢ne prijeme, da omenimo samo besedne igre, kovanje etimologij in
rimo kot najbolj znaéilne.'** Zivljenjepis sv. Maksimilijana v vsebinskem
oziru ni izvirno delo. Pisec se je zgledoval zlasti po uvodnem delu legende
o sv. Pelagiju, iz katere je povzel vrsto motivov, celo besednih zvez in

W1 Acta, ¢.7: »S.igitur Quirinus, cum per aliquot annos Laureacensem ecclesiam
rexisset, feliciter est assumptus ad Aquilegiensem ecclesiam pro primate... sub Dio-
cletiano tyranno ... glorioso martyrio coronatur.« Noben oglejski ali beneski vir ne
imenuje Kvirina oglejskega $kofa. Po porocilu beneskih kronik naj bi patriarh Pavlin
relikvije sv. Kvirina leta 568 na begu pred Langobardi prenesel iz Ogleja v Gradez in
doloéil kot datum ¢ascenja 4. junij (Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Crona-
che, p.41); Origo civitatum ltaliae, ed. prima; ed. sec. (p.40s.; 73 s.; F. KOS, Gradivo, I,
72 (72)), njegov naslednik Elija pa jih je dal prenesti v cerkev sv. Evfemije (Origo
civitatum, ed. sec. (p.75; F. KOS, Gradivo, I, 78 (81)). Praznik sv. Krivina (datum kaze,
da gre za $kofa in mudenca iz Siscije) se omenja v Ogleju v liturgi¢nih koledarjih od
zatetka 16. stoletja dalje (G.BIASUTTI, Il »Proprium sanctorume«, 37; 45). Caséenje
sv. Kvirina nam na oglejskem podrodju dokazuje kot najbolj zgoden vir relikviarij
iz Gradeza iz S.stol. z upodobitvijo tega svetnika (G.BRUSIN-P.L.ZOVATTO,
Momumenti paleocristiani di Aquileia i di Grado, Udine 1957, 515 in 518, fig. 70).

142 W, NEUMULLER, o.c., 34 ss.; 40 s. Moznost, da bi bil Maksimilijan $kof, je s
tehtnimi argumenti dopuséal M. HEUWIESER, o. c., 30s.

13 EVGIPI], Zivljenje svetega Severina, izd. R.BRATOZ, Ljubljana 1982, 74 ss.;
R.BRATOZ, Severinus von Noricum (kot v pogl. 1, op.373), 22s. (z ostalo litera-
turo).

144 Nekaj primerov: absurdna etimologija svetnikovega imena (Acta ¢. 3: » Maximi-
lianus namque quasi Maxima libans dicitur«; sledi obsirna obrazlozZitev), etimologija ime-
na boga Marsa (»Mars ... nibil aliud est, quam mors, unde et nomen accepit«; c¢.13).
Primer odlomka z besedno igro in rimo (c. 9): »Gestiebat revera magis in altum erigere
mores, quam muros; plus fovebat inopes, quam caducas opes; jucundabatur magis in
pauperum beneficiis, quam in transitoriis aedificiis . . .«

180



Passio Pelagii

Acta Maximiliani

Krs¢anska star$a imata sina edinca, ki ga vzgajata
v kr¥¢anskih krepostih

e:1

(1) Cum ergo esset infans annorum fere
septem ... commendaverunt eum cuidam
presbytero, nomine Uranio, qui erat occul-
tus propter metum persecutionis pagano-
rum; qui et docuit eum libros ad fidem
Catholicam pertinentes.

(2) Cum autem factus fuisset annorum
duodecim S. Pelagius, pater ejus Pelusius
migravit ad Dominum ... Et cum esset in-
fans adultus usque in annos decem et octo,
similiter et Hilaria mater ejus de hoc re-
cessit seculo. Beatissimus autem Pelagius
accepta potestate, omnem familiam suam,
ob amorem Dei liberam dimissit, distri-
buens eis pecuniam cum universis posse-
sionibus caeteris . . .

Et veniens quidam iniquissimus judex, Eve-
lasius nomine, directus a Numeriano im-
peratore in supra memoratam civitatem
Emmonem (3)... qui per multas civitates
pergyrans, multos Christi servos . . .

(3) Qui cum noctis hora tertia sub silentio
civitatem fuisset ingressus, illucescente vero
die populum  congregavit, et coepit
per praeconia clamare ... Quo audito uni-
versi viri et mulieres derelinguebant Dewm,
et sacrificabant diis.

(4) Quo audito, beatissimus Dei famulus
Pelagius flectens genuna sua in oratione,
lacrymas effudit coram Domino, dicens:
... cum orationem faceret ad Dominum,
facta est ad eum vox de caelo, dicens: . ..
descende et confunde audaciam tyranni
istius . . . Beatissimus autem Pelagius des-
cendens ad civitatem, et se in faciem judicis
obtulit, dixitque ad eum . ..

(10) Passus (est) autem B. Pelagius sub Nu-
meriano imperatore et Evelasio judice. ..

c.4

(4) Cum autem factus esset annorum sep-
tem, commendabatur a parentibus cuidam
presbitero, nomine Oranio, mirae innocen-
tiae et approbatae sanctitatis viro; occulte
tamen propter metum persecutorum, ut
eum sacros apices et legem Domini . .. in-
strueret.

Cum vero terdecimum aetatis suae annum
attigisset, pater ipsius ... migravit ad Do-
minum . .. quae (sc. mater) etiam, post sex
annos maritum secuta . . . Post obitum vero
amborum beatus Maximilianus omnem fa-
miliam suam liberaliter manu missit, de
praediis distribuens cuique secundum suam
conditionem.

(10) Horum temporibus et ab iisdem (sc.
Numeriano et Carino!) mittitur ad urbem
Celeiam quidam tyrannus, abusive dictus
judex ... nomine Eulasius... Oui multas
civitates pertransiens valida manu Christia-
nos . .. interemit.

(11) Ingressus igitur Eulasius urbem Ce-
leiam in hora tertia noctis, in crastino jussit
clamari voce praeconis... Nec mora...
plurimi, qui fidem Catholicam professi jam
fuerant, alii metu tormentorum, alii levitate
animi, ad praeceptum tyranni simulacro
thura cremantes et varias victimas immo-
lantes.

Ouo audito, B. Maximilianus prostravit se
in pulvere, orans cum lacrymis et dicens:
-«. Dum autem sic orans et gemens pro-
cumberet, facta est vox ad ewm dicens:
... surge pergens confidenter et confundas
audaciam tyranni. .. intrepidus obtulit se
in faciem nequissimi judicis dicens . . .

(14) Passus est autem B. Maximilianus . ..
Caro, Carino et Numeriano simul Roma-
num imperium tenentibus, sub Eulasio ju-
dice seu tyranno.

181



stavkov.!® Vendar obstajajo med legendama poleg izrazitih podobnosti
tudi velike razlike; ne le razli¢en obseg spisa, jezik in slog, temveé zlasti
dejstvo, da legenda o sv. Maksimilijanu ne vsebuje opisov muéenja. Razgo-
voru med sodnikom in mucencem sledi obsodba na smrt in obglavljenje;
torej je nasa legenda v vsebinskem oziru tako reko¢ brez osrednjega in
standardnega dela mudeniskih legend. Tudi ta posebnost kaze, da le-
genda ocitno ni bila napisana po kaki starejsi predlogi iz zgodnjega sred-
njega veka, saj si zgodnjesrednjeveske mudeniske legende brez opisov
torture skorajda ne moremo misliti.'*

Poleg legende o sv. Pelagiju je pisec poznal vrsto drugih spisov, od
katerih nekatere omenja, in katerih sporodilo je svobodno preoblikoval:
ze zgoraj omenjeno legendo o Mohorju in Fortunatu ter izro¢ilo o Filipu
Arabcu, dalje legendo o antiohijskem $kofu Cirilu, domnevni Zrtvi Nu-
merijanovega preganjanja kristjanov,'” verjetno tudi poznoanti¢na bre-
viaria.!*® Kronolosko pravilne omembe treh papezev ob eni napacni kazejo,
da so mu bili seznami papezev razmeroma dobro poznani.'*

Gre torej za zelo naditanega avtorja, ki pri navajanju virov in njihovem
prirejanju za lastne potrebe ni imel nikakrénih zadrzkov. Ob takem na-
¢inu dela je razumljivo, da se je v legendo prikradlo ve¢ nesmiselnih
napak, zlasti anahronizmov, ki bi bile lahko Ze v asu nastanka legende
podvrzene kritiki. Tega se je sam avtor zavedal, zato je napisal dodatek
o najdbi relikvij in o ¢udezih sv. Maksimilijana.’® Pripoved legende je
torej za zgodovinarja minimalne vrednosti in mu more veliko ve¢ po-
vedati o dobi, v kateri je vir nastal, kakor o dobi, ki jo vir opisuje, kar

145 Podobnosti med legendama so Ze dolgo poznane in nanje je opozorilo Ze vet
avtorjev (AA SS Aug. VI, 1868, 161 (E); M. HEUWIESER, o.c., 24; W. NEUMULLER,

24; W. NEUMULLER, o. c., 27); ker ni nih& opozoril na vsa sliéna mesta, temved
le na nekatera, podajamo vzporedno besedilo podobnih mest: (gl. na str. 181).

16 A, LHOTSKY, OQuellenkunde, 213, je domneval, da so sluzili piscu legende za
podlago »echte Martyrerakten«, kar bi bilo z ozirom na odsotnost opisov mudenja v
legendi moZno, vendar se tega ne da dokazati.

47 Acta, c. 10; dejansko je bil antiohijski skof Ciril Zrtev Dioklecijanovega preganja-
nja kristjanov (gl. MH, Jul.22 (p.390); MR, 300s. n.5). Sporoéilo naSe legende je po-
vzeto po izrodilu o antiohijskem $kofu Babilu (gl. Synax. Ecel. CP, 11; PHILOSTOR-
GIUS, H.E. 7,8 (PG 65, 545); SYNCELLUS, H. E. (PG 108, 1206)), za katerega je gotovo,
da je umrl pod Decijem (gl. op. 182).

148 Opis vlade cesarja Kara in njegovih sinov se zgleduje po opisih, ki jih posredujejo
EUTROPIUS, 9,18—19 (ed. F. RUEHL, BT, 1975, 66s.), AURELIUS VICTOR, 38 in
ANON., Epitome de Caesaribus, 38 (ed. F. PICHLMAYR, BT, 1970, 116; 163).

149 Acta, c. 6 (Fab:anus v casu Filipa Arabca), 8 {Slkst I1.); 14 (Gaius v ¢asu Nume-
rijana). Spodrsljaj je le v ¢. 7, kjer legenda poroca, da je Dccu usmrtil papeze Fabijana,
Kornelija, Siksta in Hipolita. Dejansko je bil Sikst II. usmréen pod Valerijanom (258),
medtem ko je &as Hipolitove smrti neznan (gl. Liber pontificalis, ed. L. DUCHESNE,
145, n. 3; 155 s.).

150 Dodatek je napisal z namenom: »... ne quis calumniator praesentem historiam
dente mordaci lacerans audeat excellentissima, immo evidentissima merita patris et pa-
troni nostri sanctissimi Maximiliani parvi pendens abjicere (!)« (Acta, c. 15).

182



ni presenetljivo, saj je med dogodki in nastankom vira preteklo kar celo
tiso¢letje.

Za na$ vidik obravnave sta bistvenega pomena naslednji vprasanji:
ali je, ob zelo werjetni predpostavki, da je bil Maksimilijan mucenec,™*
kaksen dokaz, da je umrl v cCasu cesarja Numerijana in njegovih sovla-
darjev, in ali moremo dokazati, da gre za mudcenca iz Celeje.

Legenda ne posreduje nobenega dokaza, da gre za Zrtev preganjanja
pod cesarjem Numerijanom. Kronoloski podatki v legendi so neprecizni
in med seboj v nasprotju.’”® Pisec omenja protikrséanski edikt »nepre-
magljivih cesarjev in rimskega senata«.'™® Zanimivo je vsekakor dejstvo,
da avtor zvraéa krivdo za preganjanje kristjanov tudi na rimski senat,
tudi ¢e odmislimo dejstvo, da je edikt lahko izdal samo cesar. Vloga Evla-
zija kot posebnega cesarjevega komisarja za preganjanje kristjanov je
nehistoriéna in je povzeta po legendi o sv. Pelagiju.'® Porodilo, da je
Numerijan dal usmrtiti antiohijskega skofa Cirila, je napacno, saj gre
nedvomno za mucdenca iz dobe cesarja Dioklecijana.'™ Tako ostaja cas
Maksimilijanovega muéeniStva $e naprej neznanka.'™

-

151 Dasi se Maksimilijan oznacuje v najstarejsih zapisih o njegovem kultu in relikvi-
jah iz 8. in 9.stol. bodisi neopredeljeno kot »sanctus«, bodisi v veéini primerov kot
»confessor« (tako tudi v velini zapisov iz 10., 11. in 12.stoletja; gl. W. NEUMULLER,
0.c., 40s.) in se oznaka »martyr« pojavi prvi¢ v freisinSkem misalu s konca 10. stoletja
(W. NEUMULLER, o.c., 11), moremo v nasprotju z Neumiillerjem soditi, da gre za
mudenca. Kot nemudenec, spoznavalec, bi bil lahko delezen svetniskega ca$éenja le v
primeru opravljanja kake vidne cerkvene funkcije (kot $kof; confessores so v veéini pri-
merov znane osebnosti iz zgodovine Cerkve) ali kot asket, o ¢emer pa se ni ohranilo
prav nobeno sporo¢ilo (prim. M. HEUWIESER, o. c., 30). Nejasna oznaka Maksimilijana
v najstarej$ih zapisih kaZe, da razlikovanje med muéencem in spoznavalcem le ni bilo
tako precizno, kot trdi W. NEUMULLER, o. c., 13. Ne le, da imamo celo vrsto primerov,
da so spoznavalce »povzdignili« med mudence, temveé tudi ve¢ primerov, da so muéen-
ce »degradirali« med spoznavalce. Primere terminoloske nepreciznosti in zamenjave
naslovov navajata za pozno antiko H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiographica 17,
Bruxelles 1927, 91ss. in A. AMORE, Culto e canonizzazione dei santi nell’antichita
cristiana, Antonianum 52, 1977, 49 ss.

152 Y ¢, 10 je datiran nastop cesarja Kara in njegovih sinov v leto 288 (pravilno 282),
v ¢. 14 pa Maksimilijanova smrt pod temi tremi vladarji v leto 281 (!).

153 Acta, c. 13.
134 Gl. op. 145.
155 Gl. op. 147.

156 Pisec prispevka v AA SS Oct. VI, 1868, 34—36, je na osnovi domnevne podob-
nosti med oznako vsebine edikta v legendi (c. 13; »ut variis tormentis multentur omnes
confitentes«) in vsebino Dioklecijanovega edikta iz leta 303 (LACTANTIUS, De mortibits
persecutorum 13,1 (ed. . MOREAU, SC 39, 1954, 915.)) domneval, da je bil Maksimili-
jan usmréen na osnovi Dioklecijanovega edikta, vendar ne leta 303, temve¢ nekaj let
pozneje (v legendi oznacuje sodnik Evlazij edikt kot ze dalj ¢asa veljaven; »edictum . . .
iam dudum emanasse«), okrog leta 308. Treba je poudariti, da je oznaka edikta v legendi
le preved generi¢na, da bi jo mogli vzporejati z znanim Dioklecijanovim ediktom. Na-
sprotno je M. HEUWIESER, o.c., 31, domneval, da gre za Zrtev nekega preganjanja
pred cesarjem Dioklecijanom. Odgovor, vsaj priblizen, moremo dati le na osnovi ocene

183



Odgovor na drugo vpradnje, ali gre za celejanskega mucenca, moremo
dati na osnovi starej$ih porodil o ¢a$éenju in relikvijah tega svetnika. Kot
mucenca iz Celeje ga kot prva omenja $ele legenda in pozneje na njeni
osnovi nekoliko nejasno Rimski martirologij.’® Vsa por&¢ila o ca$cenju
sv. Maksimilijana, ki so nastala pred legendo, se nanaajo samo na Salz-
bursko (8. in 9. stol.) in na pasavsko obmodje (10. do 12. stoletje),'™®
nobena pa na Lorch (Lauriacum) ali Celejo, kakor bi mogli pricakovati z
ozirom na legendo. Ce odmislimo oznako Maksimilijana kot lavriaskega
nadskofa, ki je nehistori¢na in je odraz pasavske cerkvene politike, ostaja
vprasanje, koliko je utemeljena omemba Celeje kot kraja Maksimilija-
novega rojstva in mladosti ter mudceniStva. Po pravici nekateri razisko-
valci opozarjajo na to, da so v poznem srednjem veku za Celejo imeli
Karnuntum ob Donavi,'® digar ime se je pozabilo, in prav tako moremo
ugotoviti, da opis mesta v legendi, sicer poln kliSejev, bolj ustreza Kar-
nuntu kakor Celju.’® V Celju nimamo nikakrsnih starejSih dokazov za
obstoj Maksimilijanovega kulta. Vsa ohranjena poroéila o ¢aséenju sv.
Maksimilijana v Celju in okolici so nastala po letu 1300, ko so bili,
ocitno po navdihu legende, v mestu na osnovi videnja »odkriti« posmrtni
ostanki $kofa in mucenca Maksimilijana.!® Prav tako ni na celjskem
podroéju obstajalo nikakr$no izrodilo o obisku sv. Ruperta, ki je seveda
nehistori¢no. Ce torej izrodilo o Maksimilijanovi mudéeniski smrti v Celeji
ocenimo kot povsem nezanesljivo ali celo izmiSljeno, se postavlja vpra-
$anje, zakaj je anonimni avtor izbral ravno Celejo kot kraj tega dogodka

vseh porodil o tako imenovanem preganjanju pod cesarjem Numerijanom, ki jo bomo
skufali dati na koncu poglavja.

157 MR, Oct.12 (5) (p.449): »Celenae in Pannonia sancti Maximiliani episcopi
Laureacensis.« Gl. MR, 450, n. 5. Praznik sv. Maksimilijana omenja MR $e na 29. oktober
(MR, Oct.29 (3) (483): »Eodem die sanctorum episcoporum Maximiliani martyris et
Valentini confessoris«; gre za praznik, katerega podlaga je striumphus« obeh svetnikov
ob dogodkih v Pasavu leta 1265, ki jih omenja legenda (Acta, c. 16; W. NEUMULLER,
o.c., 8s.).

158 W. NEUMULLER, o. c., 13 ss.

139 A, LHOTSKY, Quellenkunde, 213; 306; W. NEUMULLER, o.c., 12; na tej za-
menjavi temelji oditno oznaka Celeje kot mesta v Panoniji v MR (op. 157).

180 Pisec legende poudarja zlasti slavno vojasko preteklost Celeje, kar seveda veliko
bolj ustreza Karnuntu ob Donavi (Acta, c. 2: »Celeia . .. armis potens ... in rebus bellicis
ex frequenti exercitio instructissima, atque ita celebris et famosa extitit, ut quasi altera
Troja merito dici posset.«). Prav tako bi bolj ustrezal legi in pomenu Karnunta prihod
Evlazija kot poveljnika v vojnah proti Hunom in Tatarom (c. 10).

161 W, NEUMULLER, o.c., 31ss. Po tem dogodku nam ¢&a$denje sv. Maksimilijana
v Celju dokazujeta zgraditev cerkve na mestu domnevne usmrtitve izven mestnega ob-
zidja (I. OROZEN, Das Bisthum und die Diézese Lavant III, Cilli 1880, 115ss.; LS 4,
1973, 88s.) in privzetje legende v skorajda neokrnjenem obsegu v Kromiko Celjskih
grofov (prev. L. M. GOLIA, Maribor 1972, 7—9). CudeZna refitev cesarja Friderika IIL,
ko bi ob obisku Celja leta 1457 skoraj padel v ujetniStvo Vitovéevih let, reditev, ki naj
bi jo cesar pripisoval sv. Maksimilijanu in na podlagi katere naj bi 1. 1459 rojenemu sinu
dal ime po tem svetniku (poznej$i cesar Maksimilijan) (P. HANSIZIUS, o.c., 35s.), je
verjetno poznejii falzifikat (gl. W. NEUMULLER, o. c,, 33 s.).

184



in kot eno med »dvaindvajsetimi slavnimi mesti« lavriake nadskofije.
Enadenje s Karnuntom tukaj ne more biti pojasnilo, saj se na podrocju
Karnunta tudi po nastanku legende ni uveljavilo ¢a$¢enje tega svetnika,
kar bi se zgodilo, ¢e bi bilo enaenje Karnunta s Celejo sprejeto. Prav
tako ne dobimo odgovora na vprasanje, ¢e upo$tevamo, da je avtor po-
vzemal po legendi o sv. Pelagiju in bi pa¢ zaradi sinhroniziranja z dogodki
v Emoni (isti uditelj Uranij, isti preganjalec Evlazij) imenoval Celejo kot
Emoni najblizje mesto, ki je $e lezalo na ozemlju lavriaske nadskofije.
Menimo, da je imel pisec legende toéno in jasno motivacijo, da je ime-
noval Celejo kot kraj Maksimilijanovega mudenistva in ne morda Lavriak,
kar bi bilo za uveljavitev interesov pasavske cerkve najlazje. Celeja kot
kraj mudéeniStva bi bila v duhu salzburSko-pasavskih sporov kaj malo
primerna, saj je mesto lezalo v dobi nastanka pasavskih falzifikatov in
v dobi nastanka legende na obmodju, ki je spadale pod oglejsko jurisdik-
cijo. Tako moremo oceniti, da omemba Celeje kot kraja mucenistva ni
slucajna, temve¢ da se za njo skriva neko staro izro¢ilo.'®® Dejstvo, da
se to izrocilo pred nastankom legende ne omenja in da se kult tega svet-
nika ne omenja v Celju pred letom 1300, nas ne sme presenetiti. Mesto
je bilo oéitno ob naselitvi Slovanov izpraznjeno in poruseno do tolik$ne
mere, da se lokalni kult ni mogel ohraniti, tudi ¢e bi obstajal v antiki.
Tako kot za emonsko tudi za celejansko starokriéansko baziliko ne vemo,
kateremu svetniku je bila posvelena.!® Da omembe Celeje kot kraja
Maksimilijanovega mucdeni$tva ne smemo oceniti kot povsem neuporabne
in izmisljene, nam dokazujejo najstarejse omembe ¢aséenja in relikvij tega
svetnika. Po sporodilih salzburkih virov s konca 8. stoletja naj bi ze v
zacetku 8. stoletja (ca. 711/712) salzburski Skof Rupert v salzburdkem
Pongauu (Bischofshofen) posvetil cerkev sv. Maksimilijana, na osnovi lo-
kalnega caséenja tega svetnika, na podrod&ju, ki ga je naseljevalo staro-
selsko romansko prebivalstvo, v kraju ob rimski cesti ¢ez Visoke Ture,
ki je vodila s Koroske na Salzbursko. To porodilo je dokaz za obstoj
kulta sv. Maksimilijana med romanskimi staroselci jugovzhodnega dela
Salzbur$ke, na mejnem podrocju proti slovenski Karantaniji.'®* Prva za-

162 Da se za omembo Celeje skriva staro izrodilo o sv. Maksimilijanu, sta menira
M. HEUWIESER, o.c., 27s. in A.LHOTSKY, Ouwellenkunde, 213. Nasprotno pa je
W. NEUMULLER, o. c., 12;29 postavil tezo, da je omemba Celeje popolna izmisljotina
pisca legende, za katero naj bi se skrivala analogija z legendo o sv. Pelagiju.

163 Na donatorskih mozaiénih napisih starokri¢anske bazilike v Celeji se kar trikrat
(Al] 65;66;73) omenja neki Maximinus. Ker gre za fragmentarno ohranjene napise, bi
bilo v vseh treh primerih teoreticno mozna varianta Maximilianus, ki bi v tem primeru
lahko kazala na ca$cenje tega svetnika (dajanje imen po lokalnem svetniku). Ker drugih
virov nimamo in ker ponovno preverjanje napisov ni mozno, ostaja vprasanje nereseno.

184 Indiculus Arnonis (ca.790) in Breves notitiae (pred 800; gl. A.LHOTSKY,
Quellenkunde, 151 ss.) poroéajo o »odkritju« éaséenja sv. Maksimilijana in o ustanovitvi
cerkve na podlagi lokalnih ¢udeznih znamenj. Zasluga odkritja ¢a$éenja sv. Maksimili-
jana je pripadla dvema romanskima plemenitaSema, bratoma Tonazanu in Ursu iz
druZine »de Albina«, ki sta na lovskem pohodu v takrat pragozdni Pongau »odkrila«

185



nesljiva omemba relikvij je v darovnici kralja Karlmana samostanu
Altotting na Bavarskem, izdani 9. sept. 878, leto in pol potem, ko je kralj
ustanovil ta samostan (feb. 877). V tej darovnici je Karlman »pro redem-
ptione animae« poklonil samostanu od svojih posestev na Koroskem dvor
v Trebnjah pri Beljaku s pripadajoéimi kmetijami. Darilo je bilo na-
menjeno »svetemu Maksimilijanu, Kristusovemu spoznavalcu, in sv. Feliciti
mucenki in materi sedmih sinove, katerih relikvije je oskrbel za novo
baziliko, ki jo je zgradil v Ottingu.'® Dokument nam ne sporoca, od kod
je kralj dobil omenjene relikvije. Z ozirom na to, da je bil pred nastopom
vlade (avg. 876) regent na Koroskem, moremo po pravici sklepati, da je
omenjene relikvije oskrbel v ¢asu pred sept. 878, morda celo pred feb. 877, s
svojih posestev »in partibus Carentaniae Sclavinieque«.!® Ta omemba nas
vodi v juzni Norik, v relativno blizino Celja, kamor postavlja Maksimi-
lijana nasa legenda. Kasnejsa porocila o relikvijah sv. Maksimilijana z
Bavarskega nam njihovega izvora ne osvetljujejo.'"

lokalno CaScenje na podlagi ¢udeinih znamenj (»viderunt illic multa luminaria plurimis
noctibus et alia signa multa<). Pripadniki te rodbine so bili po ustanovitvi cerkve glavni
nosilci ¢aséenja sv. Maksimilijana. Ze okrog leta 725 so »vicini«, poganski Slovenci, po-
zgali cerkev, ki je bila nato obnovljena v casu $kofa Virgilija (745—784) in nato znova
pozgana okrog leta 820. Gl. AA SS Oct. VI, 1868, 38 (C—E); M. HEUWIESER, o.c.,
16 ss.; W. NEUMULLER, o.c., 13 ss.; H. WOLFRAM v Geschichte Salzburgs. Stadt und
Land 1/1, izd. H. DOPSCH, Salzburg 1981, 131s.; H. WOLFRAM, Der Heilige Rupert
in Salzburg, v zborniku Frithes Ménchtum in Salzburg, ed. E. ZWINK, Salzburg Diskus-
sionen Nr. 4, Salzburg 1983, 85.

Kmalu zatem se omenja sv. Maksimilijan kot eden od zascitnikov oltarja Janeza
Krstnika v cerkvi sv. Petra v Salzburgu (posvetilne verze je sestavil Alkuin, kot nam kaze
salzburski rokopis iz zacetka 9. stol.; gl. W. NEUMULLER, o.c., 15s.). Lokalna omeje-
nost kulta, njegov »romanski« znacaj, nenaklonjena usoda na meji slovanskega sveta
ter nesamostojnost (cerkev v Bischofshofnu je bila podrejena samostanu sv. Petra v
Salzburgu) so verjetno vzroki, da na romanski naselitveni otok vezan center kricanstva
ni odigral kake pomembnejse vloge v salzburiki misijonski akciji v 8. stoletju, zato se
Maksimilijanov kult v Rupertovih zivljenjepisih in v Konverziji ne omenja.

165 MGH, Diplomata regum Germaniae ex stirpe Karolinorum I/1, ed. P. F. KEHR,
Berlin 19562, p. 304 5. n. 14: »Quapropter . .. pro redemptione animae nostrae ac coniugis
parentumgque nostrorum quasdam res nostrae proprietatis in partibus Carentaniae Scla-
vinieque regionis sitas ad sanctum Maximilianum confessorem Christi nec non et ad
sanctam Felicitatem septem filiorum martyrem et matrem tradidimus, quorum corpora
in novam nostrae edificationis basilicam ad Otingas collocare in timore et amore dei
omnimodis curavimus ... Dedimus namque ad prefatas sanctorum dei reliquias locum-
que nominatum ...« (besedilo listine v nadaljevanju navaja F.KOS, Gradivo, II, 248
(184)).

166V listini, izdani 24. feb. 877, je Karlman bogato obdaroval samostan v Ottingu,
ki ga je dal zgraditi »in honore sancte dei genitricis semper virginis Marie et sancti Phi-
lippi apostoli domini nostri Jesu Christi aliorumque sanctorum plurimorum, quorum
reliquias deo propitio aggregare potuimus« (MGH, o.c., 287). Odlomek kaZe, da je
Karlman vneto zbiral relikvije svetnikov, od katerih je mogel dobiti relikvije apostola
Filipa in muéenke Felicite iz Italije (tam se je zadrzeval leta 875 in jeseni 877; gl. MGH,
o.c., 289ss.), relikvije sv. Maksimilijana in morda Se katerega med neimenovanimi
svetniki morda tudi s svojih koro$kih posestev (prim. M. HEUWIESER, o.c., 19ss.).

187 Gl. AA SS Oct. VI, 1868, 42 D ss.; W. NEUMULLER, o. c., 18 ss.

186



Vprasanje kraja Maksimilijanovega mucenistva, izvora njegovega ca-
$¢enja ter sploh identitete tega svetnika se $e bolj zaplete zaradi obstoja
kulta sv. Maksimilijana na istrskem podro¢ju, predvsem v koprski skofiji
(Koper in zlasti Piran), pa tudi izven nje (Umag, Pi¢en).'®® Gre za svetnika,
ki ima isto ime, ista spominska dneva (12. in 29. oktober)'"® in ista
atributa (Skof in mudenec) kakor Maksimilijan iz Celeje. Viri, ki nam
dokazujejo cadéenje tega svetnika na osnovi posedovanja relikvij (!)
so poznega nastanka; so dosti poznejsi od nastanka pasavske legende in
tudi poznej$i od zaletkov Maksimilijanovega ¢aS¢enja v Celju, vendar
temeljijo na izrodilu, ki sega nekako v dobo zacetkov kulta tega svetnika
v Celju. Razen na$tetih skupnih elementov (ki pa so najbolj karakte-
risti¢ni), ne moremo ugotoviti med kultom sv. Maksimilijana v Istri in
kultom istoimenskega svetnika v predalpskih in alpskih dezelah nikakrine
povezave. Zaradi tega se vpraSanje odnosa med caS¢enjem tega svetnika
v Istri in v dezelah v notranjosti razlikuje od navidez podobnega vprasanja
kulta »emonskih« mudencev sv. Maksima in sv. Pelagija, v primeru
katerih temeljita istrsko in kontinentalno izrocilo na isti legendi in na
homonimnosti kraja mudéenistva.

V pismu Schonlebnu iz leta 1677 je koprski $kof Francesco Zeno
(1660—1684) zatrjeval, da v Piranu, na ozemlju njegove $kofije, cela vrsta
starih zapisov dokazuje obstoj ¢aséenja sv. Maksimilijana od leta 1303
dalje. Ne da bi se skliceval na kakrsnokoli legendo o tem svetniku je
trdil, da so piranske relikvije tega svetnika njegovi predhodniki na sko-
fovskem prestolu Steli za avtenti¢ne in da so na njihovi podlagi posvetili
vecje Stevilo oltarjev. Najimenitnejsa med temi je bila vsekakor posvetitev
leta 1344, Takrat naj bi v navzoénosti osmih istrskih in beneskih $kofov
poreski $kof Janez v cerkvi sv. Jurija v Piranu, kjer so bile v glavnem
oltarju sv. Jurija spravljene relikvije sv. Maksimilijana (po Zenonovem
izrecnem zatrjevanju »corpus integrume« in ne njegovi posamicni deli)
posvetil oltar sv. Maksimilijana. Ob tej priloznosti naj bi omenjena deve-
terica Skofov potrdila ustanovitev bratovs$éine sv. Maksimilijana v Piranu.
V skladu z zapisi v »starih misalih in brevirjih« so praznike v dast tega
svetnika obhajali 12. oktobra.!™

Ker v istrskem izrodilu ni pri$lo do prikrojitev nase legende — dejansko
nimamo dokazov, da bi pasavsko legendo v Istri sploh poznali, saj prej
omenjene sti¢ne tocke med legendo in istrskim izroé¢ilom ne dokazujejo
vpliva legende — je cela vrsta razlogov govorila proti enacenju istrskega

168 AA SS Oct. VI, 1868, 47—52; A. NIERO, Massimiliano, vescovo di Capodistria,
BS 9, 1967, 22—23 (z izérpno bibliografijo).

169 Presenetljivo je dejstvo, da je v istrski tradiciji pri caséenju prevladal drugi
datum (29.okt.), ki se ujema z dnevom »triumfa« sy, Maksimilijana ob dogodkih v
Pasavu leta 1265 (prim. op. 157). V Umagu, ki je vedno lezal izven koprske $kofije, so
mudenca slavili 28. maja (A. NIERO, o. c., 22).

170 AA SS Oct. VI, 1868, 47—49 (c. 91—98).

187



in celjskega svetnika. O identiteti istrskega svetnika so bile od 17. sto-
letjia dalje postavljene razlicne domneve, ki pa brez izjeme ne vzdrzijo
historicne kritike./* Tako se moremo skupaj z nekaterimi sodobnimi
raziskovalci po pravici postaviti na stali$Ce, da se za ¢a$¢enjem sv. Maksi-
milijana v Istri skriva »celjski« svetnik.'™

Ce je ta teza pravilna, kljub dopustnim niansam, se postavi pred
zgodovinarja silno pomembno vpraSanje, kdaj je kult tega brez dvoma
noriSkega svetnika zadel v Istro. Ob iskanju odgovora na to vprasanje
lahko 7al samo ugibamo. Ker si le tezko zamislimo v zgodnjem srednjem
veku moznost prenosa svetniskega kulta s Salzburske v Istro, je upravi¢eno
mnenje, da je izvor tega kulta v Istri starej$i. Vabljiva bi bila hipoteza,
da so kult celejanskega mucdenca Maksimilijana, ki je bil oitno razdirjen
v juznem Noriku,'™® staroselci po propadu anti¢ne Celeje ob slovanski na-
selitvi zanesli v Istro.'™ Seveda te hipoteze spri¢o tako Sibkega in poznega
izroc¢ila o sv. Maksimilijanu v Celju in v Istri ne moremo dokazati, zlasti
zato ne, ker se obe izrocili pojavita skoraj istocasno, v obeh primerih v
¢asu prihoda minoritov v Celje oz. v Piran.'” Poleg tega nimamo izpred
dobe nastanka legende vira, ki bi kakorkoli dokazoval kult tega mudenca
v Istri in na obmodju Celja. Proti zgodnjemu obstoju Maksimilijanovega
¢ascenja v Piranu govori dejstvo, da se ta svetnik nikjer ne omenja v naj-
starej$ih piranskih dokumentih, niti ne najdemo tega imena v sorazmerno

171 Veckrat izrazena domneva, da se za istrskim svetnikom skriva istoimenski
shizmaticen Skof s srede 6. stoletja, ki ga na zelo polemifen nadin omenja v dveh pismih
iz leta 558—560 papez Pelagij 1. (Ph. JAFFE, Regesta, 1024—1025), ni verjetna, saj gre
skoraj gotovo za shizmati¢nega $kofa iz Toskane (P.JAFFE, o.c., 939). Domnevo je
postavil J. L. SCHONLEBEN v pismu Paperbrochu leta 1677 (AA SS Oct. VI, 1868,
49—51 B), ki je Maksimilijana iz Pelagijeve korespondence postavil za koprskega $kofa.
Tega naj bi ubili arijanski Langobardi na pohodu v Italijo. Za koprskega $kofa so tega
Maksimilijana $teli ¢ P. KANDLER, CDI, A. 555 (v komentarju); IDEM, LIstria 2,
1847, 197; P.F. GAMS, Series episcoporum Ecclesiae catholicae, Ratisbonae 1873, 782
in F. BABUDRI, Cronologia dei vescovi di Capodistria, Archeografo Triestino 23, 1909,
181—184. To identificiranje so ocenjevali kot nezanesljivo P.F.KEHR, Italia pontif.
VII/1, 3 (13); VII/2, 215; 231 (2) in zlasti F. LANZONI, Le diocesi, 861; po pravici jo
izpodbijata tudi P. M. GASSO-C. M. BATTLE v komentarju k Pelagijevemu 65. pismu
(cit. ed. (pogl. I, op. 75), 171 5.).

172 Tako so sodili F. LANZONI, o.c., 862; A.NIERO, o.c., 22s. in J. RICHTER,
LS 4, 1973, 89 s.

178 Prim. op. 164.

174 Y obliki vprasanja je misel izrazil Ze M.HEUWIESER, o.c., 22s., kot zelo
verjetno domnevo pa J. RICHTER, LS 4, 1973, 89s. Povsem v duhu te hipoteze je tudi
E. KLEBER, Das Fortleben des Namens »Noricum« im Mittelalter, Carinthia I 146, 1956,
485 (prim. IDEM, Uber die Stidte Istriens, Vortrige und Forschungen 4, Konstanz 1958,
46) postavil prenos kulta sv. Maksimilijna v Istro kot paralelo k »prenosu« ca$cenja
emonskega svetnika Maksima in emonske $kofije v istrsko Emono. Poudariti je treba,
da vzporejanje ni najbolj umestno zato, ker Piran ni bil nikdar $kofijsko mesto.

175 Prim. M. VUK, Minoritski samostan sv. Franéiska v Piranu, Goriski letnik 10,
1983, 129—151 (zlasti 131 ss.).

188



bogatem onomastiénem gradivu iz Pirana od druge polovice 13. stoletja
dalje.1?

Tako bi mogli prenos (relikvij in) ¢adcenja sv. Maksimilijana z juzno-
noriskega (celjskega?) obmodja na severno istrsko obalo hipoteti¢no dati-
rati v dve obdobji: ali na konec 6. stoletja, v ¢as bega staroselcev pred
Slovani in Avari, ali pa v ¢as okrog leta 1300, ko se je na osnovi pasavske
legende (ponovno?) utrdilo ¢aséenje tega svetnika v Celju in ko se prvi¢
omenja tudi v Piranu. Casovni razpon sedmih stoletij med obema moznima
»reSitvama« problema je jasen odraz nezmoznosti, da bi na osnovi raz-
polozljivih virov pridli do manj ohlapnih opredelitev. Ce bi se morali opre-
deliti med obema mozZnostima, bi vsekakor dali prednost prvi. Dejstvo,
da se Maksimilijanov kult v Istri ne opira na legendo — ¢e bi nastal
sekundarno na osnovi legende identiteta istrskega svetnika ne bi bila
sporna — kaze na njegov nastanek pred popularizacijo le te ob koncu
13. stoletja. Ker si ne moremo misliti, da bi se lahko semkaj razsiril v
zgodnjem srednjem veku s Salzbur$ke ali vzhodne Bavarske, je najverjet-
nejsa domneva, da je bil zane$en semkaj ob koncu antike po staroselskih
beguncih iz juznega Norika. Ce so ga v Istri neodvisno od legende ¢astili
kot $kofa in mucenca, moremo tudi to izrocilo legende oceniti kot avten-
ticno, in videti v Maksimilijanu prvega potencialnega celejanskega oz.
juznonoriskega Skofa.

3. Ostala muceni$tva »sub Numeriano« in vprasanje
histori¢nosti Numerijanovega preganjanja kristjanov

Ce sedaj na kratko predstavimo rimsko in vzhodno skupino muéencev,
lahko ugotovimo, da lahko seznam mucenistev »sub Numeriano« s pri-
tegnitvijo bolj zanesljivih virov zanesljivo zmanjSamo za precej enot. Zlasti
je histori¢no sporna rimska skupina. Kar tri omembe mucencev oz. skupin
mucdenceyv v rimski skupini (Krizant in Darija, Diodor in Marijan, Klavdi-
jeva skupina) izhajajo iz zelo znane legende o Krizantu in Dariji, ki se
nana$a skoraj gotovo na dogodke v casu cesarja Decija.'"” Za papeza

176V najstarejdi piranski notarski knjigi (D. MIHELIC, Najstarej$a piranska notarska
knjiga (1281—1287/89), Viri za zgodovino Slovencev 7, Ljubljana 1984) ne najdemo
nobenega Maksimilijana, niti med svetniki, niti med imeni strank. Po informaciji, ki sta
mi jo posredovala odlicna poznavalca piranskega arhiva Darja Miheli¢ in Janez Perdic
— obema se za to iskreno zahvaljujem — se v najzgodnejSem piranskem gradivu ne
samo ne omenja Caséenje tega svetnika, temveé tudi med prebivalci mesta ne naletimo
na nobenega Maksimilijana (!). To dejstvo tezko uskladimo s cerkvenozgodovinskimi
viri in postavlja pod vpradaj trditev koprskega $kofa FranciSka Zenona izpred treh sto-
letij.

177 Gl. AA SS Oct. XI, 1864, 469—488; v sklepnem poglavju (c. 28, p.484) pisec
legende pripoveduje, da je napisal legendo po narodilu papeZa Stefana, ki je Zivel v asu
cesarja Valerijana (254—257; gl. Liber pontificalis, ed. L. DUCHESNE, p. 154), torej bi

189



Evtihijana (275—283) iz zanesljivih virov vemo, da ni bil muéenec,'™®
medtem ko je ¢as mucdeni$tva senatorja Marina popolnoma neznan.'”™ Po
tej redukciji ostane v rimski skupini samo $e Maver, za katerega tudi ne
moremo dokazati, da je bil mucen v ¢asu Numerijana.!®

Tudi vzhodna skupina muceni$tev »sub Numeriano« se izkaze za
silno vprasljivo. Za skupino egiptovskih (?) mucencev Viktorina, Viktorja
in tovarifev je zelo verjetno, da so bili muceni pod Decijem,'™ prav tako
brez dvoma antiohijski $kof Babilas."® Ker se emesenski skof Silvan omenja
v zanesljivejsih virih kot Zrtev preganjanj pod Maksiminom Dajo, moremo
domnevati po pravici, da spada v to dobo celotna Julijanova skupina.'®*
Legenda o mucenki Ireni je tako nejasna in zmedena, da je kot zgodo-
vinski vir prakti¢cno neuporabna.®™ lzroc¢ilo o antiohijski mudenki Pela-

se mogel opis nanasati na dogodke pred Valerijanovim preganjanjem, ki se je zacelo
v letu Stefanove smrti. Gl. tudi P. SIMONELLI, Crisanto e Daria, BS 4, 1964, 300—305.

178 Liber pontificalis, ed. L. DUCHESNE, 159 s.; MR, 572 n. 2.

179 Synax. Ecel. CP, 313, datira njegovo muceniStvo v dobo cesarja (uzurpatorja)
Makrijana (260/261), ki je vladal samo na Vzhodu, USUARDUS, p. 148, v cas cesarja
Marcijana (450—457), ko preganjanj kristjanov Ze zdavnaj ni bilo veé. Oba vira temeljita
na legendi (BHL 5538 s.), ki je tako v latinski kakor v griki verziji »ad nauseam fabu-
losa« (MR, 602 n. 2).

180 O rimskem mudencu Mavru, digar ¢alcenje se navezuje na istoimenskega mu-
denca iz Poreéa, gl. pogl. 11,3 (B).

181 Synax Fccl. CP, 435, datira njihovo mudeni$tvo na 31. jan. v Korint v {as cesarja
Decija, prav tako Menologium Graecorum 1I, 148 (PG 117, 288), legenda BHG® 2071
na 5. april v Atalijo v Pamfiliji prav tako v Decijev ¢as. Latinska passio postavlja njihovo
muéeniStvo v Egipt na 25.feb. v ¢as cesarja Numerijana; gl. AA SS Feb.III, 1865,
493—495; na njeni osnovi tudi ANONYMUS LYONENSIS (Ed. prat, 39), Vetus Ro-
manum, ADO (gl. H. QUENTIN, Les mart. hist., 419; 481) in USUARDUS (p. 186) ter
MR, 76, n.1. Gl tudi MH, 115 n.83 in ]J. M. SAUGET, BS 12, 1969, 1308—1309.

182 Kot mudenca »sub Decio« oznaluje Babila EUSEBIUS, H. E. 6,39,4 (ed. G.BAR-
DY, SC 41, 1955, 141 s.) in za njim HIERONYMUS, De viris illustribus 54 (PL 23, 667);
IDEM, Chronica, ad ann.252 (ed. R.HELM, GCS 47, 19562, 218). Na Zahodu je to
izrodilo prevladalo, kot datum ¢a$¢enja pa se je uveljavil 24. jan.; gl. GREGORIUS ep.
Turonensis, Historiae 1,30 (ed. B. KRUSCH-R. BUCHNER, Darmstadt 1977, 34); ANO-
NYMUS LYONENSIS (Ed. prat., 21); ADO (PL 123, 220); USUARDUS (167); MR (33).

Od Filostorgija dalje se je na Vzhodu izoblikovalo izrodilo o dveh mucencih Babilih,
enem »sub Decio«, drugem »sub Numeriano« (gl. op. 13). Slednje izrodilo je prevladalo,
saj vse ohranjene »passiones« omenjajo kot preganjalca Numerijana (AA SS Jan. III,
1863, 185—192). Da gre resni¢no za osebnost iz Decijeve dobe, nam ne do-
kazujejo samo zanesljivejdi viri, temved tudi dejstvo, da je osrednja epizoda v iz-
ro¢ilu o Babilu, ki jo opisujejo passiones (npr. c. 1, p.185) in JOHANNES CHRYSO-
STOMOS, Liber in s. Babylam 5—6 (PG 50, 539 ss.; $kof Babilas ni dovolil cesarju
vstopiti v katedralo, ¢e$ da je omadeZevan od poganskih Zrtvovanj) oblikovana po iz-
rotilu o sredanju med skofom Babilom in cesarjem Filipom Arabcem (EUSEBIUS, H. E.
6,34 (ed. G.BARDY, SC 41, 195, 137); $kof ni dovolil, da bi se kri¢anski cesar Filip
udelezil cerkvenih obredov, predno se ni pokoril za uboj Gordijana III). Gl. F.CA-
RAFFA, Babila, BS 2, 1962, 679—680.

183 EUSEBIUS, H.E. 9,6,1 (SC 55, 1958, 51); MR, 51 n.3; J. M. SAUGET, Giuliano
di Emesa, BS 6, 1965, 1195—1197.

190



giji se v osrednjem motivu — prostovoljni beg v smrt s skokom z visoke
hise, da ne bi padla v roke zasledovalcem — nanasa na dogodke v Antio-
hiji v ¢asu Dioklecijanovega preganjanja kristjanov, zato je datiranje v
Numerijanovo dobo povsem nezanesljivo." Prav tako sta pozni in neza-
nesljivi izrodili o Talalajevi in Izavrovi skupini, ki sta nastali gotovo po
izoblikovanju predstave o Numerijanu kot preganjalcu v bizantinski
historiografiji.®® Izrolilo o Justu in Abundiju je ohranjeno samo na
Zahodu, dasi gre za legendarna jeruzalemska muéenca. Cascéenje teh dveh
muéencev zasledimo Sele od 10. stoletja dalje v Spaniji. Muceniska le-
genda je zaradi kasnega nastanka in spornega znacaja kot zgodovinski
vir minimalne vrednosti,'s

Datumi teh mucdenistev se raztezajo na vse leto in se samo v rimski
skupini zozijo na krajse ¢asovno razdobje, kar bi utegnilo kazati na eno
akcijo proti kristjanom. Tudi nadini usmrtitve ne kazejo na enoten koncept
preganjanja, ¢e to sploh lahko vzamemo kot merilo za protikr$¢ansko
politiko dolocenih cesarjev.

Zakaj pripisujejo porocila muceniStva cesarju Numerijanu na pod-
rodju, kjer sta leta 284 vladala dva cesarja, ob koncu leta celo trije
cesarji, Numerijan na Vzhodu, Karin na Zahodu in Julijan na severno-
jadranskem in panonijskem podrocju? Porocila dajejo vtis o preganjanju
kristjanov v celotni drzavi leta 284, katerega animator naj bi bil Nume-
rijan, tako kot v Dioklecijanovi dobi pripisujejo legende preganjanja
cesarju Dioklecijanu tudi v tistih dezelah, kjer so vladali njegovi sovladarji.
Gotovo se Numerijanov sloves preganjalca ni razsiril od imena kakega
fanati¢nega prezesa — s tem imenom poznamo v kr$¢anskem izrodilu med
preganjalci le dva — saj se njegovo ime ne bi moglo raziriti po celi

184 Tegenda o mucenki Ireni, ohranjena v griki in latinski verziji (AA SS Mai II,
1866, 4—S5, posreduje le njen povzetek in ne navaja besedila legende), ki jo povzema
Synax. Eccl. CP, 653 ss., je »fabulis adeo inquinata ut merito dubitari possit num ali-
quando in vivis fuerit mulier illa« (MR, 173 n.6). Ve¢ latinskih in grskih rokopisov
legende (BHG?, 952 ss.) jo imenuje mucenko »sub Licinio«.

185 EUSEBIUS, H. E. 8,12,2 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 24 s.; slov. prev. F. K. LUK-
MAN-L. POJAVNIK, o.c., 250; Evzebij ne omenja imen kristjanov, ki so umrli na ta
nacin). Nobeden od cerkvenih ocetov, ki opisujejo smrt sv. Pelagije (JOHANNES CHRY-
SOSTOMOS, Homilia encomiastica in s. martyrem Pelagiam Antiochenam (PG 50,
580—584); IDEM, Homilia II in 8. Pelagiam (ibidem, 585—586); AMBROSIUS, De
virginibus 3,7,33—36 (PL 16, 229—231); IDEM, Epist. XXVII, 38 (ibidem, 1093)), ne
omenja Numerijana kot preganjalca. Datiranje Pelagijine muéeniske smrti »sub Nume-
riano« se torej pojavlja Sele v virih od zgodnjega srednjega veka dalje (gl. AA SS Jun. II,
1867, 153—162; Synax. Eccl. CP, 120; Menologium Graecorum 1, 101 (PG 117, 96);
BHG?* 1477 d.). Gl. ]J. M. SAUGET, Pelagia, BS 10, 1968, 430—431.

186 AA SS Mai V, 1866, 12+—24+; BHG?, 1707—1708; J. M. SAUGET, Talleleo,
Asterio e Alessandro, BS 12, 1969, 109—111; v izrodilu o Izavrovi skupini se omenja
Numerijan kot preganjalec $ele v Synax. Eccl. CP, 804, ne pa pred tem (gl. AA SS Jun. IV,
1867, 230—231; G. LUCCHES]I, Isauro, diacono, etc., BS, 7, 1966, 946—947.

187 BHL 4596; ]. F. ALONSO, Giusto e Abbondio, BS 7, 1966, 38.

191



drzavi in nastopati v virih, ki so med seboj neodvisni. Med zanesljivo
izpricanimi prezesi iz te dobe ne poznamo nobenega s tem imenom.*®

Kljub obilici »virov« ne moremo dokazati, da je bilo pod cesarjem
Numerijanom preganjanje kristjanov, ne oziraje se na dejstvo, da Nume-
rijan ni nikdar vladal Rimu in benesko-istrskim ter juznonoriskim po-
krajinam, na katere se nanaa kar enajst od osemnajstih ali devetnajstih
mucdeniStev »sub Numeriano«. Nezmoznost, da bi dokazali histori¢nost
Numerijanovega preganjanja kristjanov, nas postavlja pred zapletena
vprasanja. Zakaj je cela vrsta legend, tudi takih, ki niso med seboj v
nikakrsni zvezi, ki so nastale v razli¢nih obdobjih in v razli¢nih politi¢nih
in kulturnih sredinah, pripisala preganjanje kristjanov temu cesarju? Ali
se za omembo Numerijana skriva kak drugi cesar, ki ga je hotel pisec
legende »razbremeniti« krivde? Dejstvo, da se v primerih legend, ki se dajo
preveriti z drugimi viri, skrivajo za Numerijanovimi omembami razli¢ni
cesarji (v treh primerih Decij, po enkrat Dioklecijan, Maksimin Daja in
Licinij), nam kaze, da vpraSanja ne moremo reSevati skupinsko, temved
od primera do primera. Tudi ni nujno pravilna domneva, da gre v pri-
meru Numerijanovega preganjanja za preganjalca izpred dobe velikega
preganjanja, ¢eprav nam kaZzejo primeri iz rimske skupine, da je to precej
verjetno.

Izvora predstave o Numerijanu kot preganjalcu se ne da zanesljivo
ugotoviti. Za vzhodno skupino mucenistev lahko domnevamo, da je eno
od zanesljivih izhodis¢ za njen nastanek izrocilo o muceniski smrti antio-
hijskega $kofa Babila »sub Numeriano«, na osnovi katerega se je Ze v
zaletku 7. stoletja izoblikovala predstava o Stevilnih mudencih v dobi
tega cesarja.’® Drugo tako izhodid¢e bi moglo biti kasnej$e napaéno
izrodilo, da je cesar Numerijan v vojni s Perzijci padel v ujetniStvo ter
da so ga zivega odrli. To izrocilo povezuje Numerijana s cesarjem Valeri-
janom, ki je bil hud preganjalec kristjanov. Tega naj bi v perzijskem
ujetnistvu doletela podobna usoda, v kateri so videli boZjo kazen, vredno
preganjalca kristjanov. MoZen vzrok za zamenjavo z Valerijanom je tudi
podobnost imen.'*® Za nastanek predstave o Numerijanu kot preganjalcu

188 Moznost, da se pripisuje Numerijanu preganjanja kristjanov, ki jih je sprozil
kak visok funkcionar z istim ali podobnim imenom, je predvidel Ze L. DE TILLEMONT,
Memoires pour servir a Phistoire ecclesiastique des six premiers siecles 1V, A Venise
17322, 565. Med visokimi drzavnimi funkcionarji sta znana dva Numerija oz. Nume-
rijana, ki sta bila huda preganjalca kristjanov. To sta prezes Numerianus iz ¢asa ce-
sarja Decija, ki naj bi dal 13. julija 250 usmrtiti muéenko Mirope na Hiosu (Synax. Eccl.
CP, 818; MR, Jul.13 (6), p.285; identiten z Numerijanom, ki naj bi 14. (15.) maja
250 na Hiosu dal usmrtiti muéenca Izidorja (Synax. Eccl. CP, 683; LS 2, 1970, 383)) in
prezes Numerianus Maximus, ki naj bi v ¢asu cesarja Dioklecijana dal usmrtiti Taraka,
Proba in Andronika v Tarsu v Kilikiji (Th. RUINART, o.c.,, 452ss). PLRE I ne
uposteva kot zanesljivo histori¢no osebnost nobenega od njiju.

18 Gl op. 15.

190 Tako nam poroc¢ajo o Numerijanovi smrti v nasprotju z anti¢nimi viri (gl. op. 1)
tele JOHANNES MALALAS, Chronographia 12 (PG 97, 460); Chronicon Paschale,

192



kristjanov v Rimu in na oglejskem podro¢ju moramo upostevati moznost
prenosa teh spocetka nedvomno bizantinskih predstav na Zahod, poleg
drugih moznih in verjetnih dejavnikov. Eden takih dejavnikov v zahod-
nem izrocilu je tesna zveza med Numerijanom in njegovim naslednikom
Dioklecijanom. Slednji se je odlikoval v perzijski vojni cesarjev Kara in
Numerijana in je ob Numerijanovi smrti nastopil kot njegov masc¢evalec.'®
Na severnojadranskem in zahodnopanonijskem podrodju idejna poveza-
nost med Dioklecijanom in Numerijanom ni bila prekinjena z Julijanovo
uzurpacijo, ker je ta le olajsala Dioklecijanovo utrditev na oblasti.'®®
Poleg tega se vsa muceni$tva »sub Numeriano« na tem podrodju z ozirom
na datum nanasajo na dobo, ko je tod vladal Karin. Zato Julijanova
uzurpacija po dosegljivih virih ni pomenila v odnosu drzave do kristjanov
nobene vidne spremembe. V ozadju predstave o Numerijanu kot pre-
ganjalcu kristjanov v Rimu in na oglejskem podroéju so vejretno idejni
in politicni boji v Rimu v 4. in 5. stoletju, boji med pogansko stranko,
ki sta jo vodili aristokratski druzini Simahov in Nikomahov, in kr$¢ansko
stranko z Aniciji in Probi na &elu.'®® Dioklecijanu in Numerijanu je bila
naklonjena poganska tradicija, poosebljena v Historiji Augusti, ki je bila
obenem zelo nenaklonjena cesarju Karinu.'* Nasprotno pa je bila kr$c¢an-
ska tradicija iz nasprotovanja do Dioklecijana kot preganjalca kristjanov
naklonjena Karinu, zlasti potem, ko so Aniciji kot vodje kric¢anske stranke
zaleli izvajati svoj fiktivni izvor od cesarja Karina. Predstava o prokrican-
ski usmerjenosti Karina je bila Ze zelo zgodaj, morda Ze v 5. stoletju,
navzoca na oglejskem podrodju. Po enem izrodilu o izvoru cesarja Kara,
naj bi ta izhajal iz Milana, vendar naj bi bil ¢lan oglejske mestne skup-
§¢ine.'® Po oglejski tradiciji, ki naj bi segala v 3. stoletje, naj bi oglejski
mucdenci »sub Diocletiano« Kancij, Kancijan in Kancijanila, po izvoru

a.284 (PG 92, 680; najprej usmréen, nato odrt); ZONARAS, Chronica 12,30 (PG 134,
1081) in GEORGIUS HAMARTOLUS, Chronica 3,171 (PG 110, 565; v obeh porocilih Ziv
odrt). O Valerijanovi smrti v perzijskem ujetni$tvu gl. LACTANTIUS, De mortibus
persecut. 5,6 (ed. . MOREAU, SC 39, 1954, 83 s.; 224 5.). Valerijan je bil po tem porocilu
po smrti odrt, po poznej§i bizantinski tradiciji pa je bil Ziv odrt, tako kot Numerijan.
J. MOREAU, 225 je domneval, da je Zonaras pripisal tak$no smrt Numerijanu, ker naj
bi zaradi podobnosti imen zamenjal Numerijana z Valerijanom.

1 Gl op. 9.

192 Gl op. 10.

193 Gl S. MAZZARINO, Il pensiero storico classico II, 2, Bari 1966, 219ss.; S.
TAVANO, Sant’llario, 169.

194 SHA, Carus et Carinus et Numerianus, oznaéuje Dioklecijana in Numerijana zelo
pozitivno; prvi je »vir rei publicae necessarius« (c.10, p.432), »vindex Numeriani
iustissimus ... rei publicae bonus princeps« (c.13,1; p.434), drugi pa »vere dignus
imperio« (c. 11,1; p. 432). Nasprotno je prikazan Karin v najslabsih potezah, kot nasilnez,
predustnik in perverznez (c. 16—17; p. 440 ss.). SHA kot edini vir slika konflikt med Ka-
rom, ki ga oznacuje kot dobrega cesarja (c. 3,8; 9,4; p. 420; 430) in starejdim sinom; tega
naj bi hotel Kar celo odstaviti in usmrtiti (. 17,6; p. 442 ss.).

15 Gl. op. 4.

13 Acta ecclesiastia 8 193



iz Rima, pripadali aristokratski (kr§¢anski) druZini Anicijev, ki naj bi
izhajala od samega cesarja Karina.'®® Ta naj bi bil kristjanom naklonjen.**
Predstava o posrednem izvoru omenjenih oglejskih mucencev, ki naj bi
jih dal usmrtiti Dioklecijan, iz rodu njegovega nasprotnika, je izrazito
naperjena proti Dioklecijanu in s tem tudi proti Numerijanu kot njego-
vemu predhodniku in Karovemu nasledniku. Zato nas ne sme presenetiti
dejstvo, da v legendah iz Rima in z oglejskega obmodja nastopa kot pre-
ganjalec kristjanov Numerijan namesto Karina, zlasti ¢e upostevamo,
da so te legende mlajde od rimsko-oglejske legende o Kancijih. Ta motiv,
ki je bil za oblikovanje predstave o Numerijanu kot preganjalcu kristjanov
na Zahodu odlodilen, je rimsko-oglejskega izvora, vendar ga sporadi¢no
zasledimo tudi v vzhodnem grskem svetu.'®®

Iz obeh glavnih izhodi$¢, iz vzhodnega izrodila o antiohijskem $kofu
Babilu kot Zrtvi cesarja Numerijana (ki se ni moglo uveljaviti na Za-
hodu)® in iz izrocila o filokr$¢anski politiki cesarja Karina na Zahodu
(ki je Ze zgodaj prodrlo na Vzhod) se je torej izoblikovala predstava o
cesarju Numerijanu kot preganjalcu kristjanov, predstava, ki nima realnega
histori¢nega ozadja. Ta predstava se je na Vzhodu in Zahodu izoblikovala
v 5. (?) in 6. stoletju in jo moremo zasledovati v virih, ki se dajo za-
nesljivo datirati, nekako od druge polovice 6. stoletja dalje. Kot ena od

16 Pgssio Cantii, Cantiani et Cantianillae 2 (AA SS Mai VII, 1866, 421): »Beatissi-
mos igitur martyres Christi ... qui de genere Aniciorum, hoc est divae memoriae Carini
Imperatoris, noscuntur progeniti ...« (c.4; p.422): »Advenerunt enim tres germani
ex urbe Roma, qui de genere Carini Imperatoris esse noscuntur ...« S. MAZZARINO,
0. c., 228, je datiral nastanek kricanske tradicije o izvoru Anicijev od cesarja Karina v
5. stoletje, bolj precizno v &as Alarihove osvojitve Rima (S. MAZZARINO, L'area Veneta
nel »Basso Impero«, Le origini di Venezia, Venezia 1964, 50s.; gl. tudi A.NIERO,
I martiri, 164 in S. TAVANO, Riflessioni, 350). Edini vir, ki nam dokazuje to vez, je
legenda o Kancijih. Naslednji vir, ki po legendi omenja izvor Kancijev od Anicijev
je $ele USUARDUS (238; »...qui cum ducerent prosapiam de genere Aniciorum«), Na
osnovi obstojec¢ih zvez Anicijev s severnoitalskim podrojem (gl. Ch. PIETRI, Une
aristocratie provinciale et la mission chrétienne: I'exemple de la Venetia, AAAd 22,
1982, 116) moremo z zelo veliko verjetnostjo datirati nastanek predstave o Kancijih
kot pripadnikih te druzine v §.stoletje, saj bi pozneje ta fingirani izvor ne imel
pravega smisla.

197 Passio Cant. 2 (ibidem, 421): »... Carino quoque intra Gallias bene agente erga
Christianos, qui non post multum tempus defunctus est.«

198 Jz predstave o Numerijanu kot preganjalcu kristjanov se je na osnovi razno-
likosti obeh vladarjev tudi na Vzhodu izoblikovala predstava o Karinu kot simpatizerju
kr¢anstva, ée ne celo o tem, da je cesar postal kristjan. Po ¢udezni ozdravitvi, ki
naj bi jo z molitvijo dosegla sv. Kozma in Damijan, naj bi Karin zadel verovati in naj
bi s posebnim ediktom za vso drzavo ustavil preganjanje kristjanov, ki ga je sprozil
njegov brat Numerijan (!) (JOHANNES MALALAS, Chronographia 12 (PG 97, 461)).
Da ta predstava na Vzhodu ni bila trdno vsidrana, nam dokazuje Chronicon Paschale,
a.284 (PG 92, 680), ki usmrtitev antiohijskega Skofa Babila, povsem v nasprotju z
ostalim bizantinskim izrocilom (gl. op. 15), pripisuje cesarju Karinu.

19 Prim. op. 182.

194



zgodovinskih konstrukcij je predla v zgodovinsko zavest griko bizantin-
skega in latinskega zapadnega sveta v srednjem veku.

Razmere na oglejskem podrodju so v tej zvezi izjemne. Medtem ko je
v porodilih, ki se nana$ajo na Vzhod ali na Rim delez mucenistev »sub
Numeriano« ob sicersnjem velikem $tevilu mudencev skorajda zanemarlji-
vo majhen, pa predstavlja na oglejskem podro¢ju priblizno eno cetrtino
vseh znanih mudeni$tev. Ce ne upostevamo Ogleja in Trsta z bogatim
hagiografskim izroc¢ilom, so to obenem najstarej$a datirana mudenistva.
Zato je njihovo ovrednotenje izjemnega pomena za poznavanje zacetkov
kr§¢anstva v teh pokrajinah. Zal dobimo iz teh legend zelo malo zgodo-
vinsko zanesljivih podatkov, ki se v najboljSem primeru, pri legendi o
Hilariju in Tacijanu, zreducirajo na ime muéenca oz. mudencev, kraj in
datum mucenistva in eventualno $e njegov (njihov) rang v cerkveni skup-
nosti. V vseh ostalih primerih pa odpade $e po eden ali po dva od teh
elementov. Nobena od legend ne vsebuje precizne terminologije rimske
uprave, ne navaja tocnih cesarskih naslovov ali sploh odraza stanja na
cesarskem prestolu, kar je odraz dejstva, da nobena od teh legend ni
nastala po avtenti¢nih predlogah iz antike. Odkloni od pravilnega so po-
nekod $e dopustni (npr. v legendi o Hilariju in Tacijanu), drugod pa
povsem nesprejemljivi (npr. v legendi o Maksimilijanu iz Celeje). Edino
legenda o Hilariju in Tacijanu opisuje dogodke, katerih histori¢nost mo-
remo dokazati z viri iz anti¢éne dobe. V drugih primerih je histori¢no
ozadje opisanega dogodka (muceniska smrt kristjana z oznako kraja in
datuma) zelo verjetna, vendar jo »dokazujejo« $ele pol tisocletja mlajsi
viri. V primeru Servula, Pelagija in Maksimilijana kraj mudeniStva ni
zanesljiv, v primeru Germana ni zanesljiv datum. Nobeden od legendarnih
mucdenceyv ni fiktivna osebnost, tudi ne gre za legende, ki bi se izoblikovale
samo na osnovi lokalnega cas$cenja relikvij, kot moremo soditi za le-
gendo o oglejskih devicah ali za prej obravnavane trzaske legende. Samo
za trzaSkega svetnika Servula obstoji velika moznost, da gre za mudenca,
ki izhaja iz povsem drugega okolja. Ce se za nobenega od teh mudenistey
ne da dokazati, da se je zgodilo v ¢asu cesarjev Numerijana in Karina,
leta 284, pa lahko na osnovi primera oglejske legende, ki zelo verjetno
opisuje dogodke izpred cesarja Dioklecijana, in na osnovi analogij iz
Rima in z Vzhoda (muceni$tva »sub Numeriano« se kar v treh primerih
nanaSajo na ¢as cesarja Decija) sklepamo, da gre za mucence izpred dobe
velikega preganjanja kristjanov. Obravnavani mudenci spadajo torej po
vsej verjetnosti v drugo polovico tretjega stoletja, v ¢as utrjevanja kr§can-
stva v Ogleju in obenem v dobo nastajanja prvih kr$¢anskih skupnosti
izven Ogleja, v Beneciji, Istri in Noriku. To je Se zmeraj doba, za katero
so muceniSke legende edini viri, zato je njeno poznavanje tako neza-
nesljivo in do tolikSne mere obremenjeno s hipotetiénimi predpostavkami.

13* 195



IIL.

PREGANJANJA KRISTJANOV V OBDOBJU TETRARHI]
IN ZIVLJEN]JE KRSCANSKIH SKUPNOSTI
DO NASTOPA VERSKE SVOBODE

1. Zgodovinski oris dobe

Z obdobjem preganjanj kristjanov v dobi cesarja Dioklecijana in
njegovih sovladarjev stopimo pri proucevanju krscanstva v Ogleju in na
njegovem vplivhem obmodju prvi¢ na kolikor toliko zanesljiva tla. Res je,
da nam teh dogodkov ne opisujejo sodobni historiografski viri — Evzebij
in Laktancij, katerih pripoved je osredotodena na Vzhod, Ogleja niti ne
omenjata — vendar pa za to dobo razpolagamo z viri iz antike, od
druge polovice 4. stoletja dalje, ko je moral biti spomin na te dogodke
Se relativno zanesljiv.

Predno se posvetimo problematiki preganjanja kristjanov na tem ob-
modju, naj okvirno navedemo nekaj dejstev, ki jih pri proucevanju tega
obdobja moramo upostevati.! Preganjanje kristjanov, ki se je zalelo

t Od domacih del o zadnjem velikem preganjanju kristjanov naj navedem sledeca:
F. K. LUKMAN, Martyres Christi. Trideset porocil o muencih prvib stoletij z zgodovin-
skim okvirom, Celje 1934 (zlasti uvodni pregled na str. 32—38); F. K. LUKMAN-I. PO-
JAVNIK, o.c., zlasti 35 ss. (obe deli s prevodom odlomkov iz Evzebijeve Cerkvene zgo-
dovine, spisa o palestinskih mudencih in ve¢ spisov o muéeniStvih, ki se nanasajo na ta
¢as; rec. R.BRATOZ, ZC 37, 1983, 135—139).

Od tuje literature, ki je komajda pregledna, naj navedem nekaj standardnih del:
P. ALLARD, Histoire des persécutions IV—V (La persécution de Dioclétien et le
triomphe de I'Eglise 1—II), Paris 1900% N.H.BAYNES, The Cambridge Ancient Hi-
story XII, 1956, 661—677; ]. VOGT, Christenverfolgung (historisch), RAC 2, 1954,
1192—1208; J. MOREAU, Die Christenverfolgung im Romischen Reich, Berlin 1961
(1. franc. ed. 1956), 98—119; H. GREGOIRE, Les persécutions dans I'Empire romain,
Bruxelles 19642, 64—88; M. SORDI, Il cristianesimo e Roma, Bologna 1965, 333—404;
H. JEDIN, Handbuch der Kirchengeschichte I, Freiburg—Basel—Wien. 1965% (avtor K.
BAUS; ital. prev. Storia della Chiesa I, Milano 1980%, 493—512; hrvatski prev. Velika
povijest Crkve I, Zagreb 1972, 425—454); J. MOLTHAGEN, Der romische Staat und
die Christen im zweiten und dritten Jabrbundert, Hypomnemata 28, Gottingen 19752,
101—120; A.FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 1, Torino 1977%, 415—441
(p. 633—663) (avtor J. ZEILLER).

196



+0 CLTIUM

#i!ﬂﬂ'lﬂll
M7a?

A7
O EMONA

AQUILER

Mi': Elﬂuaz GRADATAE

XREFANSKE SKUPNOSTI v ZaEETRU 4. STOLETIA

Lo L AR LI
oo KRAJ
#  NAVZOENOST KRISTIANDY ALI DBSTOJ KRSEANSKE SKUPNOSTI (pisani viri)

& ARHEOLOSKI DDKAZI 2 0BSTO) KRSEANSTVA
{_domus ecclusiae’ mapisi)

M, MUEENCI 17 DOBE DIOKLECIAMOVEGA PREGANJANIA

¥ forn

197



s prvim protikr§¢anskim ediktom cesarja Dioklecijana in njegovih so-
vladarjev 23. ali 24. februarja 303% in se je zlasti poostrilo s Cetrtim
ediktom spomladi 304,® je na Vzhodu trajalo z dvema kraj$ima preki-
nitvama v letih 309 in 311/312 ves ¢as vlade Maksimina Daje do Licinijeve
zmage nad njim spomladi 313, v (vzhodnem) Iliriku pa brez prekinitev
do Galerijevega toleranénega edikta s konca aprila 311.% Verjetno je
Licinij, ki je od konference v Karnuntu (11.) novembra 308 vladal zahod-
nemu lliriku z Norikom in Panonijo, Ze od svojega nastopa vodil tole-
rantno politiko do kristjanov, saj ni znano nobeno mucenistvo po tem
datumu.® Na Zahodu je bilo preganjanje kristjanov bistveno krajée in se
je zakljucilo s koncem prve tetrarhije. V Galiji in Britaniji, ki jima je
vladal Konstancij Klor, pravega preganjanja sploh ni bilo. Ocetovo tole-
rantno politiko do kristjanov je na tem obmodju po njegovi smrti (25. ju-
lija 306) nadaljeval njegov sin Konstantin.® Bolj zapletene pa so bile
razmere v Italiji (kamor sta spadala Oglej z Istro in Emona), Afriki in

2 EUSEBIUS, H.E. 8,24 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 7; slov. prev. F. K. LUKMAN-
I. POJAVNIK, 238 s5.); LACTANTIUS, De mortibus persecutorum 13,1 (ed. . MOREAU,
SC 39, 1954, 91 5.).

3 Drugi in tretji edikt omenja EUSEBIUS, H.E. 8,6,8—10 (cit. ed., 13 s.; slov. prev.
v naved. delu, 242s.). Cetrti edikt, ki je tako kot dobrega pol stoletja prej Decijev
edikt odrejal, da vsi prebivalei opravijo zZrtvovanje in pitne daritve, omenja EUSEBIUS,
De martyribus Palestinae 3,1 (ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 126; slov. prev. v naved.
delu, 263).

4 Na Vzhodu je Maksimin Daja zaradi napetih odnosov z Galerijem po konferenci
tetrarhov v Karnuntu 11.nov. 308 za nekaj casa prekinil preganjanje (EUSEBIUS, De
mart. Palest. 9,1; cit. ed. 148; slov. prev. v naved. delu, 274). H. GREGOIRE, o.c., 149
op. 75 je datiral to prekinitev v ¢as od 15. julija do 13. nov. 309. Nato je Maksimin Daja
obnovil in $e poostril preganjanje z novim, tako imenovanim 6. ediktom (EUSEBIUS,
De mart. Palest., 9,2; ibidem). Po objavi Galerijevega toleranénega edikta 30. aprila 311
(LACTANTIUS, De mortibus persec. 34 (cit.ed., 117s.); EUSEBIUS, H.E.8,17,3—10
(cit. ed. 39—41)) je Maksimin Daja, verjetno Sele nov.311, zopet ustavil preganjanje
(EUSEBIUS, H.E.9,1,7—11 (cit.ed., 45—47)). Po S$estmese¢ni prekinitvi (EUSEBIUS,
H.E.9,2 (p.47)) je preganjanje obnovil in ga dokonéno ustavil Sele po porazu v vojni z
Licinijem 30. aprila 313, z ediktom, ki je v vsebinskem oziru priredba tako imenovanega
Milanskega edikta (EUSEBIUS, H. E. 9,10,7—11 (cit. ed., 69—71)).

5 Najbolj pozno med mudéenistvi v zahodnem Iliriku je usmrtitev $kofa Kvirina iz
Siscije, ki jo kot najbolj zanesljiv vir datira HIERONYMUS, Chromica (ed. R. HELM,
GCS 47, 19562, 229) v leto 308 (MH datira njegovo mudleniitvo na 4. junij, torej je bil
Kvirin usmréen pet mesecev pred Licinijevim nastopom). PRUDENTIUS, Peristephanon
7, v. 6 (ed. H. J. THOMSON, LCL, 1961, 214) ga pravilno datira v &as cesarja Galerija,
manj zanesljiva passio (c. 1) pa v dobo cesarja Dioklecijana (Th. RUINART, o. c., 522;
slov. prev. F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c.,, 218 ss., brez uvodnega poglavja). Gl tudi
MH, 303 n.26; J. ZEILLER, Les origines (prov.danub.), 68 ss.; A. AMORE, Quirino,
BS 10, 1968, 1333; LS 2, 1970, 546; R. PILLINGER, Preganjanje kristjanov in unievanje
templjev na ozemlju Avstrije v rimski dobi, ZC 39, 1985, 176.

& Medtem ko LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,7 (cit. ed., 94) poroéa, da je
Konstancij izvajal le prvi edikt, in $e tega ne v celoti (»conventicula . . . dirui passus est«),
pa EUSEBIUS, H.E. 8,13,13 (cit. ed. 31) sploh zanika, da bi Konstancij kakorkoli nadle-
goval kristjane, in sporoda, da je Konstantin od nastopa vlade dalje v odnosu do
kristjanov vodil ofetovo politiko (H.E.8,13,14; ibidem). Laktancijeva trditev, da je

198



Hispaniji. Avgust Maksimijan je z veliko gore¢nostjo preganjal kristjane.”
Cezar Sever, ki je po Maksimijanovem odstopu 1. maja 305 prevzel
oblast v teh deZelah (z izjemo Hispanije), je bil resda Galerijev ¢lovek,
vendar v sistemu druge tetrarhije podrejen avgustu Konstanciju Kloru.
Po pravici moremo domnevati, da se je zgledoval po verski politiki sebi
nadrejenega avgusta, ne da bi spremenil pravni poloZzaj kristjanov.®
Maksencij, ki je uzurpiral v Rimu 28. oktobra 306 in si je po zmagi nad
Severom spomladi 307 utrdil oblast nad Italijo, Afriko in Hispanijo, je
v opoziciji proti tetrarhom, ki so preganijali kristjane, kot prvi cesar dovolil
ne le kricanski kult, temve¢ je leta 311 celo povrnil kristjanom med pre-
ganjanji odvzeto premozenje in sam kazal odkrite simpatije do kré¢anstva.
Njegovi ukrepi, ki jih viri dokazujejo za Italijo, Afriko in Hispanijo,
pomenijo vzpostavitev verske svobode v vedji meri, kot jo je zagotavljal
Galerijev toleran¢ni edike in prakti¢no v taki meri, kot jo je zagotavljala
uredba Konstantina in Licinija, ki je presla v zgodovinopisje z napac¢no
tradicionalno oznako kot Milanski edikt.?

Konstantin ze takoj ob nastopu vlade poklonil kristjanom versko svobodo (De mortibus
persec. 24,9 (cit. ed., 106): »Suscepto imperio Constantinus Augustus nibil prius egit quam
christianos cultui ac deo suo reddere. Haec fuit prima eius sanctio sanctae religionis
restitutae.«) je zelo sporna. Gl. J. MOREAU, SC 39, 1954, 343 5., n. 30. Moinost takega
ukrepa je zagovarjala M. SORD], o. c., 355 ss.

7 Prim. LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,6 (cit. ed., 94).

% O Severovi politiki do kristjanov nam ne poroca noben sodoben vir. Na podlagi
ocene, ki nam jo posreduje EUSEBIUS, De mart. Palest. 13,12—13 (cit. ed., 173; slov.
prev. v nav. delu, 286), moremo soditi, da je bilo z odstopom Maksimijana na celotnem
Zahodu (izrecno se omenjajo Italija, Sicilija, Galija, Hispanija, Mavretanija in Afrika),
torej tudi na ozemlju cezarja Severa, po dveh letih preganjanja konec. Velinsko mnenje
med zgodovinarji je, da je Sever sledil verski politiki avgusta Konstancija Klora in je
prekinil preganjanje (gl. P. ALLARD, Histoire, V, 20; N. BAYNES, The Cambridge Anc.
Hist., 679; J. VOGT, o. c., 1197; J. ZEILLER (A. FLICHE-V. MARTIN), o. c., 433 (652)).
Drugace sodi D. DE DECKER, La politique religieuse de Maxence, Byzantion 38, 1968,
503 s. V kricanski tradiciji Sever ne nastopa kot preganjalec.

? O Maksenciju poro¢a njemu sicer zelo nenaklonjeni EUSEBIUS, H.E. §,14,1 (cit.
ed., 32), da je ob nastopu vlade hlinil, da je kristjan, da bi si pridobil naklonjenost
rimskega plebsa. Na obmoéju svoje vlade (Italija, Afrika, Hispanija) naj bi ustavil
preganjanje kristjanov. Tudi Maksencijev odpor do proksineze (adoratio), o katerem
poroca LACTANTIUS, De mort. persec. 18,9 (cit.ed., 98), je bil morda motiviran s
krscanskim prepricanjem. OPTATUS MILEVITANUS, De schismate donatistarum 1,18
(PL 11, 919) poroéa za Afriko, da je Maksencij ustavil preganjanje kristjanov (»indul-
gentiam mittente Maxentio, Christianis libertas est restituta«<). Pod Maksencijevo vlado
je bil 15.maja 309 sklican koncil v hispanski Elviri (0 datumu gl. H. GREGOIRE,
0.c., 146—148 n.73). AUGUSTINUS, Breviculus collationis cum Donatistis 3,18 (34)
(PL 43, 645); IDEM, Ad Donatistas post collationem liber unus 13 (17) (PL 43, 661s.)
sporo¢a za ¢as papeza Miltiada (311—313), da je Maksencij povrnil kristjanom med
preganjanji zaplenjeno premozenje in kultne prostore. Ta akt, ki datira v leto 311, je
torej kristjanom dal ve¢ kakor istega leta izdani Galerijev toleranéni edikt, ki je dal
kristjanom samo versko svobodo (»indulgentiam ... ut denuo sint christiani«). O Mak-
sencijevi verski politiki gl. zlasti D. DE DECKER, La politique religieuse de Maxence,
Byzantion 38, 1968, 472—562 (s podrobno analizo stalis¢ starejsih avtorjev).

199



Tako moremo vsa mudeni$tva na oglejskem obmodéju datirati okvirno
v dobo od objave prvega protikri¢anskega edikta februarja 303 do konca
prve tetrarhije 1. maja 305. Zaradi tolerantne politike cesarjev, ki so v
letih od 305 do 312 vladali v obravnavanih pokrajinah, ali si za kratek
¢as izbojevali oblast nad njimi, Severa, Maksencija, Galerija, Licinija in
Konstantina, pomembni dogodki iz obdobja drzavljanskih vojn v odnosu
do kricanskih skupnosti na tem podrodju niso prinesli nobene bistvene
spremembe: tako niti Galerijev pohod v Italijo leta 307, ki je ostal v sla-
bem spominu zaradi plenjenja in nasilja nad prebivalstvom, in ki je ver-
jetno prizadel tudi Oglej,'® niti Licinijev vpad iz Panonije ez severno
Istro v Benecijo in morda do srednje Italije poleti 310,' niti Konstantinovo
obleganje in zavzetje Ogleja poleti 312."* Tako imenovani Milanski edikt
iz leta 313 na tem podro¢ju ni prinesel v odnosu posvetne oblasti do
krs¢anskih skupnosti nobene bistvene novosti.”® Konstantinova zmaga
nad Maksencijem je pomenila zacetek relativne politiéne stabilnosti, ki
je nedvomno ugodno vplivala na razvoj kr$canskih skupnosti tudi na
oglejskem podro¢ju.’ Najbolj viden zunanji odraz te spremembe je razcvet

10 LACTANTIUS, De mortibus persec. 27,6 (cit. ed., 109); A. JELOCNIK, Centurska
zakladna najdba folisov Maksencija in tetrarhije, Situla 12, 1973, 24.

1t Ta vojaski pohod v pisanih virih ni izpri¢an, vendar ga zelo prepriéljivo doka-
zuje analiza centurske zakladne najdbe (Centur-A); gl. A. JELOCNIK, o.c., 78—82; A.
JELOCNIK-P, KOS, Zakladna najdba Centur-C. Folisi Maksencija in tetrarbije, Situla
23, 1983, 24 (zlasti diskusija v op. 29).

12 Tz skopih in nejasnih porodil, ki nam jih posreduje Panegyricus 12 (9), 11—12
(XII Panegyrici Latini, ed. R. A.B. MYNORS, Bibl. Oxon., Oxford 19732, 279s.) lahko
povzamemo, da je bila v Ogleju moéna Maksencijeva vojaska posadka (gotovo tudi za-
radi nevarnosti Licinijeve intervencije!). Ta posadka se je brez bojev predala Konstan-
tinu, ki je postopal z ujetniki zelo prizanesljivo. Oglej je bil, kot poroc¢a Panegyricus 4
(10), 27,1 (cit. ed., 163 s.) poleg Mutine eno od mest, ki so najprej obcutila »incredibilitum
bonorum commoditates«, ko so preila pod Konstantinovo oblast. Gl. tudi A. CALDE-
RINI, Aquileia romana, Milano 1930, 68.

13 Tako imenovani Milanski edikt navajata LACTANTIUS, De mort. persec. 48,2—
12 (cit.ed., 132—135) in EUSEBIUS, H.E.10,5,2—14 (cit.ed., 104—107). Kar nam
sporodata oba avtorja, ni Milanski edikt, ki naj bi ga izdala cesarja ob sreanju v Milanu
feb. 313, temve¢ Licinijev reskript, ki ga je ta objavil v Nikomediji 13.junija 313 na
osnovi prejsnjega dogovora s Konstantinom o enotni verski politiki. Prakti¢no veljavo
je imel ta reskript samo na Vzhodu, saj so bili na Zahodu in na Balkanu kristjani Ze
prej delezni verske tolerance. Gl. J. MOREAU, SC 39, 1954, 457 ss.;; J. VOGT, Con-
stantinus der Grosse, RAC 3, 1957, 329; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa III,
Torino 19773, 7 (26 s.; z navedbo obseZne literature).

14 Politi¢no stabilnost je po koncu drzavljanskih vojn prekinil le emonski incident,
provokativno rusenje Konstantinovih kipov »apud Emonams« s strani Licinijevega privr-
zenca Senekijona (Excerpta Valesiana 1,15; edd. ]. MOREAU-V. VELKOV, BT, 1968, 5; gl.
J.SASEL, K zgodovini Emone v rimskibh napisib in literaturi, Zgodovina Ljubljane,
Ljubljana 1984, 39; IDEM, Senecio auctor insidiarum (Kommentar zu Anon. Vales.
I 13—15), Lebendige Altertumswissenschaft (Festgabe... H. Vetters), Wien 1985,
262—264, z domnevo, da se omemba nanasa na rudenje Konstantinovih kipov na
Trojanah), ki dokazuje, da je tudi Emona kot del Italije po zmagi nad Maksencijem
leta 312 prisla pod Konstantina. Ta incident je bil uvod v prvo vojno med Konstantinom

200



oglejske kricanske skupnosti, ki se je tedaj prvi¢ zanesljivo vkljuéila v
zivljenje ekumenske cerkve. To nam dokazuje udelezba $kofa Teodorja,
graditelja velikega cerkvenega kompleksa, na koncilu v Arlesu avgusta
314." Ta dva dogodka, gradnja cerkve in udelezba na koncilu, pomenita
ne le prelomnico v novo obdobje v zgodovini oglejskega kri¢anstva,
temve¢ tudi za zgodovinarja novost v nacinu raziskovanja; oba dogodka
nam dokumentirajo primarni viri.

Pred temi histori¢no oprijemljivimi dogodki imamo z oglejskega ob-
mocdja en sam vir prve roke, ki nam ne osvetljuje Zivljenja kr$canske
skupnosti v dobi cesarja Maksencija, temve¢ nam ilustrira versko politiko
tega vladarja, ki je bila za razvoj te skupnosti velikega pomena. Na
folisih tretje oficine oglejske kovnice se v drugi seriji reduciranih folisov,
kovani v ¢asu od zacetka leta 308 do zacetka leta 309, pojavlja na reveru
podoba templja z jasno razvidnim grskim krizem v zatrepu.!* Ta podoba
skoraj gotovo ne more biti napa¢no vsekana ¢rka X (kot znak za deset —
»vota suscepta decennalia«),'” temve¢ nastopa v funkciji kr$¢anskega
simbola in nam kot taka dokumentira Maksencijevo versko politiko. Ker se
na enak nacin pojavljata na istem mestu Se Sesterokraka zvezda in pol-
mesec'® ter ¢rka X (za »vota suscepta decennalia«), moremo sklepati, da
je Maksencij dopus$cal na oglejskih novcih poleg poganskih simbolov kot
enakovreden kr$canski simbol.!® Seveda pomena tega dejstva ne smemo

in Licinijem, ki so jo nekdaj datiral v leto 314 (tako npr. E.STEIN, Geschichte des
spdtromischen Reiches, Wien 1928, 144), danes pa po velinskem mnenju v leto 316
(T.D. BARNES, Constantine and Eusebius, Cambridge (Mass.) — London 1981, 66 s.;
IDEM, The new empire of Diocletian and Constantine, Cambr. (Mass.) — London 1982,
73; 82; J.SASEL, 1. c.). Edini vir z oglejskega podrodja, ki nam osvetljuje odnose med
Konstantinom in Licinijem v letih 312—314 (316), pred izbruhom konflikta, je Licinijev
miljnik iz okolice Ogleja (ILS 675; V. NERI, Un miliario liciniano ad Aquileia. Ipotesi
sui rapporti tra Costantino e Licinio prima del conflitto del 314, Rivista storica
dell’antichita 5, 1979, 79—109).

15 Gl. kratko R.BRATOZ, Cerkvenopolitiéni in kulturnozgodovinski odnosi med
Sirmijem in Akvilejo, ZC 37, 1983, 260 op.9—10. Druibeno in duhovno Zivljenje
oglejske kricanske skupnosti v tej dobi je odli¢no predstavil G. C. MENIS, La cultura
teologica del clero aquileiese all'inizio del 1V secolo indagata attraverso i mosaici teo-
doriani ed altre fonti, AAAd 22, 1982, 463—527.

18 Na to posebnost je prvi opozoril L. LAFFRANCHI, 1l problematico segno della
croce sulle monete precostantiniane di Aquileia, AN 3, 1932, 45—52. Njegovo razlago
je sprejela vedina raziskovalcev tega obdobja, npr. J. MOREAU, Die Christenverfolgung,
111; H. GREGOIRE, o.c., 85; M.SORDI, o.c., 355; D.DE DECKER, o.c., 516. S
strani numizmatike je vpraSanje nanovo osvetlil ob analizi ¢enturske najdbe A. JE-
LOCNIK, o. c., 27, ki datira emitiranje teh novcev v ¢as od zaé. 308 do zaé. 309 (starejsi
avtorji ve¢inoma v ¢as 307—308).

17 F. ]. DOELGER, Beitrige zur Geschichte des Kreuzzeichens Ill, Jahrbuch fiir
Antike und Christentum 3, 1960, 5.

18 Zvezda in polmesec sta simbola za »aeternitas Augusti« (L. LAFFRANCHI,
o. c., 49).

19V drugi seriji oglejskih reduciranih folisov z dvojnim signiranjem, kovani od
zaletka 308 do zaletka 309, je upodobljen na reveru tempelj s Sestimi stebri. V treh

201



predimenzionirati. V najvaznej$i depojski najdbi z oglejskega obmocja iz
Maksencijeve dobe, iz Centurske zakladne najdbe, je razvidno, da se ta
kr¥¢anski znak pojavlja le v eni od treh novénih emisij (2. emisija leta 308)
in $e v tej je skromno zastopan (ca. 3 %), tako da znasa delez novcev s
kr¥¢anskim znakom v celotni sestavi oglejskih novcev iz Maksencijeve
dobe manj kot en odstotek, v celotni novéni produkciji Maksencijevih
kovnic (poleg Ogleja $e Ticinum, Rim, Ostija in Kartagina) pa je komajda
zaznaven. To dejstvo gotovo dokazuje Maksencijevo tolerantno versko
politiko do kristjanov, nikakor pa ne kaze na to, da bi bil Maksencij
kristjan ali da bi sam kakorkoli favoriziral krS¢anstvo. Tezko je reci,
ali je pobuda za kovanje novcev s krs¢anskim simbolom prisla od samih
oglejskih kovnicarjev kristjanov, ali je bilo dano posebno dovoljenje s
strani drzave.* Dejstvo samo nam povsem v soglasju z literarnimi viri
dokazuje, da je bilo krs¢anstvo na ozemlju cesarja Maksencija, torej tudi
na oglejskem obmod¢ju z Istro in Emono, ze nekaj let pred toleranénimi
edikti »religio licita«.

oficinah oglejske kovnice so v zatrepu templja upodabljali naslednje znake (gl. A. JE-
LOCNIK, o. c., 24 ss.):

1. oficina: J¢ Sesterokraka zvezda (A. JELOCNIK, o.c., p.191, n.66—69, 79—81; T.
III (66, 68); 1V (79, 80, 81); XXII (67 b); A. JELOCNIK-P. KOS, o.c.,
p. 53, n. 108—110; 120—123; T. IV (108); V (121, 123)).

2. oficina: &/ polmesec (A. JELOCNIK, 191 s.n.70—73, 81a—84; T. III (71); IV (72,
84); XXII (81a); A. JELOCNIK-P. KOS, 53 s., n. 111—114, 124—127; T.
IV (112); V (113, 125, 127)).

2. oficina: X znak za deset (?) (A. JELOCNIK, 191s., 74—76, 85—87; T.IV (75, 76,
85); XXII (75 a); A.]JELOCNIK-P. KOS, 53s., n.115—117, 128—129;
T. V (116, 129)).

4+ gréki kriz (A. JELOCNIK, p.192, n.77—78a, 88; T.IV (77, 78, 88);
XXII (78 a); A. JELOCNIK-P. KOS, 53, n. 118, 119; T. V (118, 119)).

Novci z grikim krizem ocitno niso bili pogosti. V najdbi Centur A (B) naletimo med
907 (398) primerki iz te serije na ta znak le na 29 (12) primerkih (A. JELOCNIK, o. c.,
27), kar znasa le 3,2 (3) %o, v najdbi Centur C pa med 546 novci iz te serije (A. JELOC-
NIK-P. KOS, o.c., 17) le na 14 novcih, kar znada le 2,56 %. Ce upoStevamo $e emiti-
ranje prve in tretje serije oglejske kovnice v ¢asu Maksencija (v najdbi Centur A (B)
3133 (1407) novcev (A. JELOCNIK, 29) oz. v najdbi Centur C 902 novca (A. JELOC-
NIK-P. KOS, 17), zajema delez novcev z grikim krizem med Maksencijevim ostalim »po-
ganskim« emitiranjem oglejske kovnice komaj priblizno 1% novéne produkcije, ce
sodimo po sestavi ¢enturskih najdb (v najdbi Centur A 0,92 %%, Centur B 0,85 %o, Centur
C (z zelo okrnjeno 3. emisijo) komaj 1,55 %bo).

20 K prvemu mnenju se ja nagibal L. LAFFRANCHI, o.c., 52, za njim A. JELOC-
NIK, o.¢., 27, k drugemu pa (s sklicevanjem na dejstvo, da so bile kovnice v tej dobi
strogo nadzorovane) D. DE DECKER, 517. Ne glede na to, ali gre za pollegalno kovanje
kri¢anskih gore¢nezev v kovnici (morda je bil vodja 3. oficine kristjan), ali je bilo to
kovanje izrecno potrjeno s strani visjih funkcionarjev in s tem v celoti legalno, ostaja
neizpodbitno dejstvo, da je Maksencij tako kovanje dopusdcal.

202



2. Oglejski mucenci

Preganjanje kristjanov v obdobju tetrarhij, ki ga moremo na osnovi
navedenih dejstev na obravnavanem ozemlju datirati v dveletno razdobje
od februarja 303 do maja 305, dokumentirajo v Ogleju, Istri in Noriku
pisani viri iz antike. Najstarej$i med temi viri so le priblizno pol stoletja
mlajsi od dobe, na katero se nanasajo. S tem obdobjem stopimo pri pro-
ucevanju krscanstva v teh pokrajinah na relativno trdna tla. Izrocilo nam
sporo¢a le majhno Stevilo zrtev. Po imenu poznamo komaj eno desetino
mucencev, neimenovanih je v virih $e nekaj desetin. Na tej podlagi mo-
remo soditi, da preganjanje ni bilo posebno hudo, zlasti ¢e ga primerjamo
s preganjanji na Vzhodu, pa tudi v Panoniji.*® Ker nam viri za to pre-
ganjanje, zlasti legendarno izroéilo, sporodajo na bolj ali manj zanesljiv
nacin celo vrsto zelo vaznih podrobnosti iz Zivljenja kr$canskih skupnosti
na tem podrodju, zasluzijo Se dodatno pozornost in histori¢no obravnavo.

Zanesljivo dokazanih mucencev iz Dioklecijanove dobe je bilo v
Ogleju le sedem ali osem. Kljub majhnemu $tevilu je bilo njihovo casce-
nje v Ogleju od konca preganjanj dalje zelo intenzivno. Pridige in traktati
skofa Kromacija (388—408) nam poleg Zal silno fragmentarno ohranjene
pridige o domacih mucencih Feliksu in Fontunatu®* razkrivajo mude-
niski kult v mestu, za katerega moremo domnevati, da je v znatni meri
temeljil na domaéih mucencih, saj je bilo Stevilo dotlej v Oglej zanesljivo
prinesenih relikvij drugih muéencev prav majhno.”® Kromacij je v svojih
spisih razvil na ve¢ mestih teologijo mucenistva in opredelil vlogo muden-
cev v zivljenju Cerkve.* Njegove poglavitne misli so naslednje.

Mucenci zavzemajo v Cerkvi posebno pomembno mesto. Kot se gore
dvigajo nad dolinami, tako se ocaki, preroki, apostoli in mucenci dvigajo
nad gresniki in neverniki.® Njihov prvak (»princeps martyrume«) in njihov
pastir je sam Kristus, ¢igar purpurni plas¢ simbolizira muceni$tvo.® Mu-

2 Ce upostevamo, da nam viri za Oglej, Istro in Norik dokazujejo najmanj 50
zrtev preganjanja kristjanov v dobi cesarja Dioklecijana (od tega se jih ca.40 nanasa
na Norik, vendar samo 7 (8) na Oglej in 6 na Istro), je bilo Stevilo Zrtev v primerjavi
z velikostjo krscanskih skupnosti (tako zlasti oglejske) in v primerjavi s Stevilom Zrtev
v Egiptu, Siriji, Mali Aziji in v podonavskih provincah ter v Afriki in Rimu, resni¢no
majhno. O vpraSanju Stevila Zrtev preganjanj kristjanov gl. kratko R.BRATOZ, ZC
37,1983, 136s.

2 Gl.op. 112.

3 Gl pogl. I, op. 154 in 155.

2 Vsa mesta je zbral in komentiral J. LEMARIE, La testimonianza del martirio nei
sermoni di Cromazio di Aquileia, Rivista di storia e letteratura religiosa 5, 1969, 3—12;
gl. tudi S. TAVANO, Appunti, 144 s.; IDEM, Riflessioni, 342.

2 CHROMATIUS, Sermo 5,2 (edd. R. ETAIX-]J. LEMARIE, CSEL 9 A, 1974, 23,
v. 19 ss.).

2 Sermo 8,2 (p.34, v.52s.); 19,1—2 (p.89s., v.24ss); 23,2 (v.105, 50s.);
J. LEMARIE, La testimonianza, 7 s.

203



¢enci so Kristusovi pricevalci, ki so v ¢asu preganjanj raje izbrali mucenisko
smrt kakor odpad od Cerkve, zato, da bi ve¢no ostali v Kristusovi Cerkvi.
S svojo smrtjo so okrasili Kristusovo Cerkev.* Mucenistvo je kot krvavi
krst $e boljse od krsta z vodo.*® Mucenci so posebej zasluzni, ker so telo
in dudo izrocili muceniski smrti; s tem, da so za Kristusa darovali svoja
telesa, so dali najvecji davek veri (»fidei capitatio«).?® V rangu posebej
zasluznih za Cerkev se navajajo mudenci sicer za ocaki, preroki in apo-
stoli, vendar pred spoznavalci, duhovniki ($kofi in prezbiterji), sluzabniki
(diakoni in ostalimi kleriki), devicami, vdovami in drugimi dobrimi
kristjani.® Tako kot Kristus so muéenci premagali smrt. S tem so si pri-
borili ve¢no zivljenje in nebesko kraljestvo.®' V zelji, da bi dosegli nebesko
kraljestvo, se mucenci ne izogibajo preganjanja, telesnih kazni in smrti.
Preganjanje samo je resda grenka izkusnja, vendar »rodi sladke sadove
zvelicanja«, to je spoznavalce in mucdence.*

Iz navedenih Kromacijevih misli je razvidno, da je bilo ¢a$¢enje mu-
lencev v zivljenju krscanske skupnosti v Ogleju okrog leta 400 silno
pomembno, tako kot nasplosno v vsem tedanjem krS¢anskem svetu. Za to
dobo moremo na osnovi omenjenih Kromacijevih razmisljanj in na osnovi
analognega razvoja drugod na Zahodu domnevati, da so postali zapisi o
domacih mucencih (»acta« ali »passiones«) sestavni del vzgojne lektire
med ma$nimi obredi, vsaj na dan obhajanja spomina na te mucence. To
dejstvo je samo na sebi gotovo veliko prispevalo k razvoju domace hagio-
grafije.’

Cascenje domacih svetnikov v tej dobi se je v popularni obliki odrazalo
$e na dva nadina: v dajanju imen po domacih mudencih in v pokopavanju
pokojnikov v blizini njihovih domnevnih ali resni¢nih grobov. Tidve

# Sermo 9,1 (p.39, v.28ss.); 19,2 (p.90, v.51s.: »...ornant enim martyres
ecclesiam Christi.«).

2% Sermo 14,2 (p.63, v.37ss.: »...Bonum est quidem et baptismum aquae, sed
potius bonum et optimum baptismum martyrii. lllic indulgentia, hic praemium est. llic
remissio peccatorum, hic promeretur corona virtutum.«). Prim. RUFINUS, Expositio
symboli 21 (ed. M. SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 158); J. LEMARIE, La testimonianza,
6s.

® Sermo 19,2 (p. 90, v. 53 ss.); 32,1 (p. 144, v. 27 ss.).

30 Sermo 24,3 (p.110, v.51ss.): »Habet enim ecclesia diversas et varias gratias,
habet martyres, habet confessores, habet sacerdotes, habet ministros, habet virgines,
habet viduas, habet operarios iustitiae.« O vsebini izrazov gl. ]. LEMARIE, SC 164, 1971,
73 5., op. 4.

3t Sermo 28,4 (p. 130, v. 61 ss.); Tractatus 17,8,1—2 (p. 276, v. 240 ss.).

32 Sermo 21,2 (p.98, v.38ss.); prim. OPTATUS, De schismate Donatistarum 1,13
(PL 11, 908 s.).

32 Spisi 0 (domacih) mudencih so postali sestavni del liturgi¢nih tekstov po sklepu
koncila v Hiponi leta 393 in koncila v Kartagini leta 397 (»Liceat etiam legi (sc. in
ecclesia) passiones martyrum, cum anniversarii dies eorum celebrantur«; gl. G. LAZZATI,
Gli svilupi della letteratura sui martiri nei primi quattro secoli, Torino 1956, 19). O
odporu do uvajanju teh besedil v liturgijo prim. op. 76.

204



ljudski potezi kulta domacih muéencev moremo zaslediti tudi v Ogleju in
na njegovem vplivnem obmodju.®®

A. Kancijeva skupina

Caslenje te skupine mudencev, ki jo sestavljajo Kancij, Kancijan (nje-
gov brat), Kancijanila (njuna sestra) in Protus {njihov ucitelj), posredno
pa je z njo povezan Se Krisogon,® je bilo Ze v antiki na oglejskem obmodju
zelo popularno. Verjetno so bili Kanciji Ze od nekdaj najbolj znani oglejski
mucdenci, saj jih je Venancij Fortunat ob koncu 6. stoletja ob priloznostni
potopisni omembi oglejskih mudencev postavil na prvo mesto.** Omenjajo
se na ve¢ dni v Hijeronimijanskem martirologiju®® in na 31. maj v histo-

3b YV Ogleju in na oglejskem obmodju so dokumentirani naslednji kristjani iz 5. in
6.stol,, ki so dobili ime po domacih (oz. »podomacenih«) mudencih: »Hilarus et
Tlatian]us« (napis iz Gradeza, gl. pogl.II, op. 19 in 22); »Hilara« in »Eufemia« (»basi-
lica del fondo Tullio alla Beligna« pri Ogleju; G. BRUSIN-P. L. ZOVATTO, Monumenti
paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine 1957, 273; 278); »Felex«, »Eufemia«,
»(T)hecla« (Santa Maria delle Grazie v Gradezu; G.BRUSIN-P.L. ZOVATTO, o.c.,
430 op.48); »Eufemia cum filio suo Crysogono def(ensore) s(an)c(t)ae eccl(esiae)
Aquil(eiensis)« in »[Calnt[ius def(ensor)?] s(an)c(t)ae eccl(esiae) Terg(estinae)?« (bazilika
v ulici Madonna del mare v Trstu; G. CUSCITO, Le epigrafi musive della basilica mar-
tiriale di Trieste, AN 44, 1973, 141; 145 s.).

O pokopu v blizini grobov muéencev v Ogleju gl. op. 134.

3 Glavna literatura: P.PASCHINI, La chiesa, 58—64; IDEM, A proposito dei
martiri aquileiesi, AN 4, 1933, 25—26; F. LANZONI, Le diocesi, 866—872; 1. DANIELE,
Canzio, Canziano e Canzianella, BS 3, 1963, 758—760; E. JOSI, Crisogono di Aquileia,
BS 4, 1964, 306—308; S. TAVANO, Appunti, 158—165 in 169—170; G. CUSCITO,
Testimonianze archeologico monumentali sul pin antico culto dei santi nella »Venetia
et Histria«, AN 45—46, 1974—75, 641—644; IDEM, Questioni agiografiche di Aquileia
e dell'lstria. Contributo alla conoscenza del cristianesimo precostantiniano, Atti del IX
Congr. intern. di archeol. cristiana, Roma 1975, Cittd del Vaticano 1978, 173—178;
IDEM, Cristianesimo antico, 89—93; V.SAXER, L’hagiographie ancienne d’Aquilée a
propos d'un livre recent, Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Moyen age — Temps
modernes 92, 1980—2, 373—392, zlasti 376 ss.; A. NIERO, I martiri, 158—166; S. TA-
VANO, Riflessioni, 346—353. Od domace literature o teh za zgodovino Cerkve na
Slovenskem zelo pomembnih svetnikih gl. LS 2, 1970, 488—489.

4 De vita sancti Martini 4, 658—660 (PL 88, 424):

»Aut Aquileiensem si fortasse accesseris urbem,

Cantianos Domini nimium venereris amicos;

Ac Fortunati benedictam martyris urnam.«

Poudariti velja, da Venancij v tem sicer zelo okrnjenem prikazu oglejskih mucen-
cev tudi Kancijevo skupino predstavlja brez Prota in Krisogona.

3 MH, Mai 31 (p. 283 in 284 n. 1):

»In Aquileia Canui Cantiani Proti Crisogoni et Cantianellae.« MH, Iun. 14 (318,
n. 17—19): »Cantianellae. in Aquileia Proti.«

lun. 15 (319, n. 8—10): »Candidi Cantiani Cantianellae Proti Crisogoni.«

Tun. 17 (322 in 323 n. 20): »in Aquileia Canti Cantiani et Cantianae.«

Medtem ko se omenja Protus skupaj s Kanciji (z izjemo 17. jun.), pa se omenja Kriso-
gon skupaj s Kanciji in Protom samo 31.maja in 15.junija, poleg tega pa e dvakrat
posamié, neodvisno od Kancijeve skupine: MH Feb.17 (102 in 103 n.13): »Aquileia

205



ri¢cnih martirologijih od Florovega dalje ter v Rimskem martirologiju.®®
O teh mucdencih se je ohranilo bogato legendarno izrodilo, segajoce na
konec 4. ali na zacetek 5. stoletja, ki vsebuje mnoge avtenti¢ne sestavine
in je postalo podlaga zapisov v martirologijih ter poznejSega svetniskega
¢adc¢enja. To legendarno izrodilo, ki je izmed vseh doslej obravnavanih
najbolj bogato z ozirom na obseg zapisov in njihovo izpovedno vrednost,
sestavljajo tri skupine zapisov: legenda o Kancijih, ohranjena v vec
variantah, pridiga torinskega $kofa Maksima s konca 4. ali z zaletka
5. stoletja in (deloma) rimska legenda o mucenki Anastaziji. Odnos med
temi tremi zapisi — presenetljivo je, da noben zapis ni oglejski, saj sta
obe legendi v danes poznani obliki brez dvoma rimskega izvora, pridigo
pa je napisal torinski $kof — nam pojasni cas, okoli§¢ine nastanka ter
avtenti¢nost izrocila o Kancijih.
Legenda nam v najbolj poznani varianti sporoca sledece:*

Crisogoni«<; MH, Nov.24 (618s.): »in Aquileia civitate sancti Crisogoni« (v veéini
rokopisov nastopa tu kot rimski mudenec; gl.var.lect. in AA SS Nov.I1I/1 1894,
146).

36 FLORUS, Mai 31 (Ed. prat., 98): »Apud Aquileiam, natale sanctorum martyrum
Cantii, Cantiani et Cantianillae fratrum.« ADO (PL 123, 272) ponovi Florov elogij.
Daljsi elogij posreduje USUARDUS (p. 238): »Apud urbem Aquileiam, natalis sanctorum
martyrum Cantii, Cantiani et Cantianillae fratrum, qui, cum ducerent prosapiam de
genere Aniciorum, ob christianae fidei constantiam, una cum pedagogo suo Proto,
capite plexi sunt.« MR, Mai 31 (3) (p.216): »Aquileiae sanctorum martyrum Cantii,
Cantiani et Cantianillae fratrum, qui cum essent ex illustri Aniciorum progenie, sub
Diocletiano et Maximiano imperatoribus ob christianae fidei constantiam una cum
paedagogo suo Proto capite plexi sunt.«

Krisogon se v histori¢nih martirologijih in v MR omenja samo kot rimski muéenec,
¢adcen 24. nov. (kot takega ga omenjajo BEDA, FLORUS (Ed. prat., 213; H. QUENTIN,
Les mart. bist., 58 s.; 252 s.), Parvum Romanum (H. QUENTIN, o. c., 447), USUARDUS
(347); MR (542, n.2)). Izjema med historicnimi martirologiji je le ADO (PL 123,
399—401), ki sicer imenuje Krisogona rimskega mudenca, vendar slede¢ legendi v
nadaljevanju postavlja njegovo mudeniétvo v Akve gradate pri Ogleju. V Synax. Eccl. CP
(st. 255) se navaja na isti dan, vendar brez omembe kraja mudenistva, drugi¢ (st. 336)
pa se omenja kot mucenec iz Nikaje.

%7 Legenda o Kancijih je poznana v ve¢ variantah, ki se med seboj nekoliko, vendar
ne bistveno razlikujejo. Sistemati¢na primerjalna analiza vseh variant je $e vedno deside-
rat, vendar si na osnovi poznanih dejstev od nje ne moremo obetati bistvenih novosti,
vsaj za zgodovinsko poznavanje problematike ne. Razli¢ne variante legende navaja
BHL, 1543—1548 (1549). Najbolj poznana varianta je tista, ki je objavljena v AA SS
Mai VII, 1866, 421—422 (= BHL 1546), ki se jo bomo drzali pri navajanju.

V oblikovnem in vsebinskem oziru zelo odstopa od teh variant legenda, ki je ne
upostevajo niti AA SS, niti BHL, in jo je na osnovi pasijonarija iz 14. stoletja objavil
P. KANDLER, CDI, A.290. Ta legenda, ki ohranja od prvotnega jedra prav malo, je
kasnejsa in zato skorajda brez vrednosti. Po tej varianti naj bi Kancije, iz rodu Anicijev,
kri¢anskih starSev, v Rimu preganjal mestni prefekt Asklepijades, ki je dal oba brata
muéiti in zapreti v je¢o. Od tam so ju redili njuni suznji in prijatelji. Kanciji so potovali
po mestih in prisli éez ¢as v kraj v blizini Ogleja. Tu jih je preganjal prezes Sokracij
ob pomoé¢i svetovalca Aspazija. Opisu aretacije je sledilo mucenje (tega v glavni
varianti sploh ni!). Stirinajstletno sestro Kancijanilo, ki se je sama javila prezesu, so
golo gnali skozi mesto in $ibali (oéiten je vpliv legende o oglejskih devicah; gl. pogl. 1, 4).

206



Uvodnemu poglavju, o katerem bomo $e posebej govorili, sledi opis
7ivljenja in mucenidke poti Kancijev. Dva brata in sestra, ki ju je v katoliski
veri 7e od detinstva vzgajal utitelj Protus, vsi trije iz visoke rimske druzbe
— izhajali so iz rodu Anicijev, iz katerega je izdel cesar Karin »bozanskega
spomina«, rojeni v 14. mestni regiji — so takoj potem, ko sta Dioklecijan
in Maksimijan (prvi je vladal v Rimu, drugi v Tliriku (!), Karin pa v Galiji
ni preganjal kristjanov) zalela preganjati kristjane, po posvetu z uciteljem
Protom razdelili revelem vse svoje imetje, krstili in osvobodili vseh 73
suznjev. Nato so zbezali v okolico mesta, s pretvezo, da bodo obiskali
svoja posestva. To priloZnost so izkoristili za to, da so se vrnili v Oglej, v
blizini katerega so imeli veliko zemljisko posest (non parva rura) in kamor
jih je pritegnil zgled muéenca Krisogona. Toda v Ogleju je bilo $e hujse
preganjanje kristjanov kakor v Rimu. Jele so bile polne mucencev in spo-
znavalcev. Kanciji so ponodi odsli k zaprtim kristjanom, ki so jim povedali,
da je bil pred 36 dnevi obglavljen v blidini mesta, v kraju »Ad aquas gra-
datas«, mucenec Krisogon. Naslednje jutro so na c¢udezen nacin ozdravili
Stevilne bolnike: slepe, gobave, obsedene in celo napol mrtve. Tedanji
oglejski prezes Dulcidij in njegov pomocénik (comes) Sisinij sta ob prihodu
Kancijev v Oglej odredila, da morajo Zrtvovati poganskim bogovom. Ker
so ti odbili, sta vprasala za svet cesarja Dioklecijana in Maksimijana. Cesarja
sta odredila za Kancije smrtno kazen z obglavljenjem, e ne pocastijo
bogov. Ko so Kanciji to zvedeli, so se z vozom odpeljali iz Ogleja, da bi
pri§li na grob mudenca Krisogona, kjer naj bi jih po bozjem razodetju do-
letela muceniska smrt. Med voznjo se je v kraju Ad aquas gradatas, kjer
je kot mucenec umrl Krisogon, eden od mezgov zgrudil in tu jih je Sisinij
z biri¢i dohitel. Ker niso hoteli darovati Jupitru, jih je dal obglaviti. Prezbiter
Zenus (ofitno identi¢en z Zojlom, ki je Ze pokopal Krisogona) je na casten
nadin pokopal tudi Kancije in Prota poleg Krisogona. To se je zgodilo 31.
maja, 12 milj od Ogleja, onstran (= vzhodno od) Sole v kraju Aquae gra-
datae.

Pristno jedro legende, segajode v ¢as okrog leta 400, nam razkriva
pridiga torinskega $kofa Maksima z zaletka 5. stoletja (umrl med leti
408 in 423).* Gre za pridigo, ki jo je govoril $kof o¢itno na spominski
dan Kancijev v samem Ogleju ali na grobu mucencev v bliZini mesta. Iz te

Sledila je epizoda s kodijo, ki je skorajda edina skupna vez med to in glavno varianto (le
da tukaj Kanciji niso bezali, temve¢ so jih prezesovi sluzabniki peljali s kodijo, ker niso
mogli hoditi) in opis obglavljenja. U¢itelj Protus se prvi¢ omenja $ele ob opisu usmrtitve,
za katero nista podana niti kraj, niti datum.

Legenda je prakticno brez vrednosti, ker imamo za Kancije druge bolj zanesljive
vire. Edini moment, ki v njej zasluzi pozornost, je omemba prefekta Asklepijada
(»Quaestionarius prefecture promereretur urbis Rome Asclepiades prefectus dioecesis
Orientalis . . .«), saj gre za znanega prefekta Vzhodne prefekture iz leta 303, ki je bil
hud preganjalec kristjanov (gl. PLRE I, 114). »Prenos« tega funkcionarja iz Antiohije
(mucditelj mudenca Romana; gl. PRUDENTIUS, Peristephanon 10, passim; ed.H. ].
THOMSON, LCL, 1961, 228 ss.; Synax. Eccl. CP, 235; MR, Nov.18 (2) (530)) v Rim
je nehistori¢na.

3 MAXIMUS episc. Taurinensis, Sermo 15 (ed. A. MUTZENBECHER, CCSL 23,
1962, 57—58).

207



pridige, ki gotovo celo vrsto podrobnosti izpu$éa, saj gre za govor pred
obcinstvom, ki je usodo Kancijev gotovo dobro poznalo,* moremo oceniti
kot neizpodbitno dejstvo, da gre za dva brata in sestro s presenetljivo
podobnimi imeni, ki so v dasu preganjanja kristjanov v Ogleju bezali z
vozom iz mesta, bili zajeti in skupaj na enak nacin usmréeni.® Lahek nadin
smrti (tudi legenda ne omenja torture)' in voznja z vozom kaZeta, da
gre za ljudi iz vi§jih slojev.” Epizoda bega z vozom je brez dvoma pristna
in temelji na tedaj ze fiksiranem izroéilu.* Kot najbolj znadilen in pouden
del izrodila o mucencih je iz prvotnega izrocila (historia) presla v pridigo in
nato v legendo.* Primerjava z Elijevim vozom izvira od Maksima in je prek
njega v oblikovno in vsebinsko enakem sklopu pregla v legendo. Z njo je
dal torinski $kof epizodi bega iz mesta novo vsebino. Ker je beg ocitno

% §. TAVANO, Appunti, 161; A. NIERO, I martiri, 160.

0 MAXIMUS, Sermo 15,1 (cit.ed., 57): »Hodie beatissimorum Canti Cantiani et
Cantianillae natalis est. Quam bene et iucunde tres martyres uno paene vocabulo
nuncupantur! Nec mirum si similes sunt nomine, qui sunt similes passione ... Uniter
enim vocati sunt a domino, non interposito tempore aliter et aliter passi, sed omnes
eodem ictu pariter martyrium pertulerunt . .. et qui erant consanguinitate fratres, fierent
etiam sanctitate germani ...« Ker ob koncu 3. stol. stara, iz republikanske dobe izvira-
jota nacela pri dajanju imen niso bila ve¢ v veljavi, ni nujno upravicen sklep, da gre v
primeru Kancijana za Kancijevega osvobojenca oz. adoptiranca (A.NIERO, [ martiri,
159). Zelo podobna imena med brati in sestrami v tisti dobi oditno niso bila redkost
(pomislimo samo na Konstantinovo druzino), prav tako imena na -amus ofitno niso
bila ve¢ »signum« za nizek socialni izvor, saj so jih brez zadrege nosili $tevilni cesarji
(Diokles je ob nastopu vlade celo postal Diocletianus). .

41 Dvakratno mudenje Kancijev, v Rimu in Ogleju, se omenja samo v pozni in
slabs$i varianti legende, ki jo je objavil P. KANDLER, CDI, A. 290 (gl. op. 37). Obglavlje-
nje z medem, ki ga omenja passio (c. 8), nanj pa meri tudi Maksimus (»eodem ictu . . .«),
je veljalo za najlazjo obliko usmrtitve (gl. D.48,19,8). V ¢asu Dioklecijanovega prega-
njanja kristjanov se je Stelo kot »quasi beneficium«; deleini so ga bili le redki, »qui ob
merita impetraverunt bonam mortem« (LACTANTIUS, De mort. pers. 22,3 (cit. ed.,
103)). Prim. Th. MOMMSEN, Rémisches Strafrecht, Leipzig 1899, 923 ss.

42 A NIERO, I martiri, 160. Na posreden natin kaZe na relativno visok druzbeni
status Kancijev tudi istrska veja tega rodu. V Poreu se omenja en Kancij kot ugleden
kurial (I.1. X, 2, 16; L’année épigraphique 1966, 148; oba napisa iz L ali 2.stol. se
verjetno nanasata na isto osebo), v Trstu kot »defensor ecclesiae« na mozaiénem napisu
bazilike iz 5.stol. (P.L.ZOVATTO, Il sdefensor ecclesiae« e le iscrizioni musive di
Trieste, RSCI 20, 1966, 3 s.; z domnevo, da gre za sorodnika oglejskih mucencev). Visok
socialni izvor Kancijev nam kaZe tudi njihova upodobitev na relikviariju iz GradeZa (gl.
op. 54), kjer je zlasti Kancijanila upodobljena kot dama iz visoke druzbe.

4 MAXIMUS, Sermo 15,2 (p. 57): »Refert autem de beatis supradictis historia quod
tempore passionis, cum eos persecutor inquireret, ascenso vehiculo iunctis mulabus eos
secedere voluisse; et cum non longe ab urbis moenibus iter agerent, unum animal de
subiunctis conruisse; atque ita illos a persecutoribus conpraehensos tentos ad poenam . . .«

# O pomenu termina »historia« pri Kromaciju in Maksimu (pri obeh se pojavlja
v ohranjenih delih po trikrat in pri obeh pomeni v rahlih niansah zapisano porodilo
ali fiksirano ustno izro&ilo o nekem dogodku, v nasprotju z neposrednim izkustvom),
gl. S. TAVANO, Riflessioni, 348 s.; prim. V.SAXER, L’hagiographie ancienie d’Aquilée
a propos d’'un livre récent, (kot o op. 33), 376 5.

208



Sv. Just

1



Maver

Sv.

12,



veljal za premalo junasko in za nekatere tudi nepotrebno pocetje*® je
Maksim poiskal ustrezno razlago, da namre¢ ne gre za pravi beg, temvec
za voznjo slavni smrti naproti. Stvarni argument za tako razlago je nasel
Maksim v dveh dejstvih, ki jih moremo oceniti kot resni¢ni: Kanciji
so bezali iz mesta, dasi bi se bili verjetno v mestni gneci lazje skrili, in
so bezali skupaj, dasi bi bil beg brez dvoma bolj varen, ¢e bi bezali posami¢
in vsak na svojo stran. Tako je »sramoten« beg preoblikoval v triumfalno
voznjo, beg pred smrtjo v hoteno iskanje slave muceniske smrti.*® Torinski
$kof nam poleg te osrednje epizode ne poroca ni¢esar o Kancijih, o nji-
hovem izvoru (to je bilo gotovo publiki povsem jasno), prav tako se ne
omenjata Protus in Krisogon ali katerakoli druga oseba, ki nastopa v
legendi. V pridigi ni nobene aluzije na tuj, rimski izvor mucencev, o
katerem govori legenda, zato moremo po pravici soditi, da gre za domace
mucence. Dejstvo, da se v pridigi niti sam Oglej nikjer ne omenja, si mo-
remo razlagati s tem, da je Maksim zelo verjetno nastopil s pridigo v sa-
mem mestu, bolj verjetno kakor na kraju usmrtitve ali na grobu mucencev.¥
Oznaka kraja usmrtitve v pridigi (nedale¢ od mestnega obzidja)*® je
namre¢ napacna v toliko, ker gre za kraj, ki je od Ogleja oddaljen vsaj
deset kilometrov. O kraju usmrtitve in pokopa Kancijev danes namreé
ni nobenega dvoma veé. Aquae gradatae, ki se omenjajo v legendi o Kan-
cijih in v legendi o sv. Anastaziji nimajo nobene zveze z Gradezem, paé
pa je to dan. Skocjan ob Sodi, kjer se je vse do danes ohranil toponim
»Grodata«.® Od¢itno so Kanciji bezali iz Ogleja po Viji Gemini proti

% Da je beg pred preganjalci neprimerno in nepotrebno dejanje, je dokazoval
TERTULLIANUS, De fuga (edd. J.]. THIERRY, CCSL 2, 1954, 1135—1155, passim).

® MAXIMUS, Sermo 15,2 (p. 57, v.24 ss.): »Nam sicut Helias curru adplicito quasi
ascendit in caelum, ita et isti vehiculo admoto ad martyrium pervenerunt ... (3) (p. 58,
v. 35 ss.) Ergo cum beatos de quibus loquimur persecutor urgueret, vehiculum conscen-
derunt. Qua causa? Ut fugerent? Absit! Non ut fugerent, sed ut ad martyrium citius
pervenirent; non ut latitarent, sed ut christianos se cunctis transeuntibus manifestius
adprobarent. Ceterum occultius inter plures in civitate latere potuerant, tutius per diversa
singuli fugae praesidium conmendare. At vero ubi quis congregatione babita stratis
vebiculis apparatu disposito per aggerem publicum egreditur, illic non fuga dicenda est
sed profectus. Sancti enim viri hoc facto velut in triumphali curru positi contestabantur
dicentes: *Ecce persecutor, ecce proficiscimur, ecce praecedimus! . .. Nolumus enim videri
inviti ducti ad poenam, qui praecedere nos profitemur ad gloriam.’« Pisec legende je v
c.7 (AA SS Mai VII, 1866, 422 D—E) od mesta »Quod factum quam gloriosum sit .. .«
do konca poglavja dobesedno povzel zadnji dve tretjini Maksimove pridige (Sermo
15,2—3; cit. ed 57 s, v. 21—48).

47 Mesto, na katerega se nanasa dogodek, se enkrat oznacuje kot urbs (gl. nasl. op.),
enkrat kot civitas (gl. op. 46). Oba izraza sta za Oglej ustrezna, saj gre za veliko mesto.
Da je Maksim nastopil s pridigo v Ogleju ali Skocjanu ob Soéi, je domneval S. TAVANO,
Appunti, 161; prim. IDEM, Riflessioni, 350.

48 wnon longe ab urbis moenibus« (Sermo 15,2; p. 57, v. 18 s.).

9 S, TAVANO, Indagini sulle »Aquae Gradatae«, Studi Goriziani 30, 1961, 157
—164, ki na str. 161 opozarja na dejstvo, da razdalja 12 milj od Ogleja (Passio Cant. 8;
AA SS Mai VII, 1866, 422 F) ustreza Stivanu ob izlivu Timava in ne Skocjanu ob Soéi.

14 Acta ecclesiastia & 209



vzhodu in so bili zajeti na obmodéju, ki je lezalo tedaj se v blizini morske
obale, med itinerarsko cesto in morjem.”® Gre za podrodje, ki je bilo v
antiki morda last oglejskih Kancijev (praedium Cantianum?), gotovo pa je
ze v predlangobardski dobi obstajal »vicus Cantianorume, kjer je Ze zelo
verjetno od predlangobardske dobe obstajal samostan, posvecen Mariji,
zgrajen v Cast sv. Kancijev. Kot najstarejsi dokument ga namre¢ omenja
darovnica Ludvika PoboZnega iz leta §19.5%

Avtenti¢nost legendarnega izrodila o kraju pokopa dokazujejo tudi
materialni viri. V Skocjanu ob Soci so arheolo$ka raziskovanja v Sest-
desetih letih odkrila starokré¢ansko baziliko brez apside iz druge polovice
5. stoletja, zgrajeno na temeljih predhodne pokopaliséne cerkve iz prve
polovice 4. stoletja.®® Na obmodju oltarja je bil odkrit grob z ostanki
treh okostij, moskega, mladenica in Zenske, za katere je antropoloska
analiza pokazala, da gre za sorodnike.”* Vse okolis¢ine najdbe kazejo,
da gre zelo verjetno za okostja Kancijev.*

50 S, TAVANO, Indagini, 163; A.GRILLI, Aquileia: il sistema viario romano,
AAAd 15, 1979, 253 s.; le s priobalno lego ali vsaj blizino obale si moremo razlagati
porodilo v legendi o Krisogonu (Passio Anastasiae 8—9; H. DELEHAYE, Etude sur le
légendier romain. Les saints de novembre et de décembre, Subsidia hagiographica 23,
Bruxelles 1936, 227 s.), da je bilo truplo mucenca Krisogona, obglavljenega »ad locum
qui dicitur Aquas Gradatas«, odvrieno na obalo (»corpusque eius ad litus iactatum est
iuxta possesionem quae dicitur Ad Saltus«), glavo pa so vrgli v morje (»in mare iactassent
caput eius«).

50a 5. .. monasterium sancte Marie quod est situm in territorio Foroiuliensi, con-
structum in honorem sanctorwm Cantianorum . . . in memorato vico sanctorum Cantiano-
rum ...« (S. TAVANO, Un monastero altomedioevale a San Canziano, MSF 45, 1962
—1964, 161—169 (zlasti 163 s., z objavo dokumenta); gl. Se IDEM, Appunti, 161 s.; IDEM,
Riflessioni, 352 s.; P. ZOVATTO, Il monachesimo benedettino del Friuli, Quarto d’Altino
1977, 118 5.).

5t M MIRABELLA ROBERTI, Una basilica paleocristiana a San Canzian d'lsonzo,
Studi Goriziani 39, 1966, 43—62; IDEM, La basilica paleocristiana di San Canzian
d’lsonzo, AN 38, 1967, 61—86 (= Scritti di archeologia, AMSI 27—28 n. s., 1979—1980,
313—331); IDEM, I musaici di San Canzian d’Isonzo, AAAd 8, 1975, 235—244; S. TA-
VANO, Musaici paleocristiani nel Friuli orientale, Studi Goriziani 27, 1965, 117—130
(zlasti 120 ss.); IDEM, Indagini a San Canzian d’lsonzo, Ce fastu? 41—43, 1965—1967,
460—480; IDEM, Ricerche e studi sull territorio di Monfalcone nell’antichita, Studi
Goriziani 46, 1977, 89—106 (zlasti 97 ss.); G. BOVINI, Antichita cristiane di San Can-
zian d'lsonzo, S. Giovanni al Timavo e Trieste, Bologna 1973, 1—24; M. MIRABELLA
ROBERTI-S. TAVANO, San Canzian d’lsonzo, Piccola guida, Trieste 1977, 1—16.

32 C. CORRAIN, Resti scheletrici umani dagli scavi di S. Canzian d'lsonzo, Studi
Goriziani 39, 1966, 63—72, zlasti 68 s.

3 Hipotezo, da gre za okostje Kancijev, je postavil M. MIRABELLA ROBERTI,
Una basilica paleocristiana, 62; IDEM, La basilica paleocristiana, 81s. S. TAVANO,
Indagini a San Canzian, 469 op. 25 (prim. Riflessioni, 349 op. 47) je na osnovi generacij-
ske razlike med okostji (poleg okostja moskega in zenske je okostje priblizno dvajset-
letnega mladenia) postavil domnevo, da gre za dve starostni generaciji pokojnikov
(Kancij in Kancijanila kot brat in sestra, Kancijan Kancijev sin ali osvobojenec?). Ne
Maksim ne legendarno izrodilo ne govorijo v prid tej interpretaciji in tezko bi sprejeli
domnevo, da je izrocilo o tem, da gre za dva brata in sestro, pozno (ca. 400) in napacno,
saj za tako »retudiranje« ni nobenega stvarnega razloga.

210



Kot zgoden dokaz ¢adcenja teh svetnikov moramo upostevati srebrn
relikviarij iz Gradeza iz 5. stoletja, na katerem so med osmimi podobami
prikazani Kristus med apostoloma Petrom in Pavlom (brez napisa) ter
pet svetnikov, ki so bili o¢itno v casu nastanka relikviarija casceni v
Ogleju; dva tuja (Kvirin iz Siscije in Latin iz Rima) in trije domaci, Kancij,
Kancijan in Kancijanila, vseh pet z napisom. O¢itno gre za relikviarij, ki
je bil nekdaj last oglejske cerkve, a je ob preselitvi cerkvenega zaklada
v Gradez ob langobardski invaziji v Italijo leta 568 priSel v posest gra-
deske katedrale.”

Kasnejsa porocila o ¢as¢enju teh svetnikov, ki se nanasajo na anti¢no
dobo, niso posebno bogata. Stare beneske kronike nam poroéajo le to,
da je trzaski prezbiter Geminijan po langobardskem porusenju Ogleja
leta 568 naSel med razvalinami mesta trupla treh Kancijev. Patriarh
Pavlin naj bi jih nato pokopal v cerkvi Janeza Evangelista v Gradezu in kot
datum njihovega cascenja postavil 30. april.®® Oba podatka sta neza-
nesljiva; pri najdbi gre oc¢itno le za relikvije in ne za posmrtne ostanke
mucencev (corpora), medtem ko je pri drugem porocilu pisec kronike
napravil napako in je praznik s konca maja pomaknil na konec aprila.

Velik razmah je dozivel kult teh brez dvoma tudi v evropskem merilu
najbolj popularnih oglejskih svetnikov v srednjem veku. Caséenje Kan-
cijev je bilo posebno intenzivho v Benetkah, Raveni, Veroni in Milanu
na severnoitalskem podrodju, v Sensu, Etampesu in Parizu v Franciji (po
1. 1000) in v Hildesheimu na Nemskem (od okrog leta 1045).> Razumljivo
je, da je bilo ¢asc¢enje Kancijev ves ¢as intenzivno na oglejskem podrodju,
kar nam dokazuje cela vrsta koledarjev s furlanskega obmodja.”” Prodor
¢ascenja teh svetnikov med Slovence, rezultat cerkvene politike Ogleja
v slovenskih dezelah od karolinske dobe dalje, je vprasanje zase in bi
zasluzilo posebno obravnavo.’® Vsekakor je treba opozoriti na presenetlji-

54 G.BRUSIN-P. L. ZOVATTO, Monumenti paleocristiani di Aquileia e di Grado,
Udine 1957, 513—522; G. CUSCITO, Testimonianze archeologico monumentali, 645 s.;
IDEM, Questioni agiografiche, 177, S. TAVANO, Grado paleocristiana, Grado. Societa
filol. friulana, 57n Congres sept. 1980, 80—83 (z datiranjem relikvidrija na konec 5. stol.).

% Chronicon Gradense (ed. G. MONTICOLO, Cronache, p.37, v.15—18; p.41,
v.5—9 in 30—34); Origo civitatum ltaliae seu Venetiarum, ed. prima; ed. secunda (cit.
ed., p.38, 165 p.40, v.22s.; p. 41, v.8s; p.70, v.25s.,; p. 73, v.21s.,; p.74, v.9s.);
DANDULUS, Chronica, A. 568 (p.75); A.579 (84; depositio s. Cantianorum v cerkvi Ja-
neza Evangelista je datirana v ¢as gradetke sinode 579 in patriarha Elija). Gl. F. KOS,
Gradivo, 1, 72 (72); 73 (74); 78 (83).

% AA SS Mai VII, 1866, 423—425; P. F. KEHR, Italia pontificia VII/2, 158 ss.; . DA-
NIELE, BS 3, 1963, 760; E. CATTANEO, Santi Milanesi ad Aquileia e santi Aquileiesi
a Milano, AAAd 4, 1973, 241—245; M. MAZZOTTI, Il culto e le reliquie dei santi
Canziani in Ravenna, AAAd 6, 1974, 343—350.

57 G. BIASUTTI, Il »Proprium sanctorum«, 33; 37; 45.

3 Zelo skromno nas o tem informira LS 2, 1970, 488. V tisku je temeljna $tudija
o nastanku cerkvene organizacije na Slovenskem, ki obravnava prodor kulta teh svetni-
kov med Slovence: J. HOFLER, O prvib cerkvah in prazupnijah na Slovenskem. Prolego-
mena k historiéni topografiji predjoZefinskib Zupnij, (zbirka »Kronika« za leto 1986).

14 211



vo dejstvo, da so na Slovenskem (pa tudi v Furlaniji in v Benetkah) vsi
toponimi, ki so nastali na osnovi ¢aséenja teh svetnikov, izvedeni od
imena drugega v skupini, od sv. Kancijana.?® Medtem ko je bila na oZjem
obmodju oglejske skofije posveéena Kancijem ena sama cerkev (Skocjan ob
Soci),* pa je bila ta trojica svetnikov, ¢e sodimo po $tevilu njim posve-
¢enih cerkva in kapel, poleg skupine Mohor-Fortunat med Slovenci najbolj
popularna skupina oglejskih svetnikov.%

Legenda o Kancijih postavlja pred zgodovinarja tezko resljivo vpra-
$anje odnosa mudenca Prota do Kancijeve skupine. V legendi nastopa
Protus vseskozi kot vzgojitelj in svetovalec Kancijev in njihov sopotnik
v muceni$ki smrti, vendar nikjer njegova vloga ni samostojna ali celo
individualizirana.*®® Dejansko nam (domnevni) grob Kancijev v Skocjanu
ob Sodi, relikviarij iz Gradeza med materialnimi viri, po drugi strani pa
pridiga Skofa Maksima iz Torina kot najstarej$i pisani vir, ki se najbolj
priblizuje avtenti¢nem izrocilu (historia), kaZejo, da Protus v najstarejsih
obdobjih o¢itno ni bil sestavni del Kancijeve skupine mudencev.®® Oporna
tocka za datiranje njegove vélenitve v Kancijevo skupino je nedvomno
Hijeronimijanski martirologij, kjer od $tirih omemb Kancijev nastopa
Protus kar v treh primerih.®* Da gre v primeru Prota brez dvoma za histo-
ri¢no osebnost, nam ne dokazuje le imenovani martirologij, temveé¢ tudi
dva prvovrstna materialna dokaza: sarkofag s sredine 4. stoletja z na-
pisom, da je v njem pokopan ta mucenec, in plosca, o¢itno del nagrobnika,
z vsebinsko enakim napisom, ki je Se kak$no desetletje starejSa od

8 A.NIERO, I martiri, 159 s. domneva, da je vzrok za to njegova mladost; vrsta
primerov kaZe, da so tisti, ki so mladi darovali Zivljenje za vero, zbujali $e posebno
obéudovanje.

% M. MIRABELLA ROBERTI-S. TAVANO, San Canzian d'lsonzo, 12.

8 Prim. ]J. HOFLER, Trije popisi cerkva in kapel na Kranjskem in Slovenskem
Stajerskem s konca 16. stoletja, Viri za zgodovino Slovencev 6, Ljubljana 1982, 20 (10);
22 (36); 24 (74); 32 (182); 36 (257); 38 (282); 46 (425); 50 (476); 75 (118); 90 (47);
94 (5); Omenjenim cerkvam je treba priSteti e nekaj cerkva na Koroskem juzno od
Drave in ve¢ cerkva na Primorskem. Od tiskanih »Propria sanctorum« Ljubljanske $ko-
fije (gl. »Uvod«, op. 24, 31, 36) ne omenja praznovanja sv. Kancijev »Proprium sanctorum
iz leta 1687, pa¢ pa ga omenjajo (z lekcijami, ki povzemajo vsebino legende) »Proprium
sanctorum« iz 1. 1729 (str. 119: »In festo SS. Martyrum Cantiani, Cantii, Cantianillae, et
Prothi«; slede lekcije na str. 120—122), iz leta 1781 (Pars verna, 82—85) in iz leta 1848
(170—172).

82 Pgssio, c.2 (cit. ed., 421): »Beatissimos igitur Martyres Christi ... a paedagogo
suo Proto valde Catholica fide fuisse edoctos . .. Beatissimi Christi Martyres ... consilio
habito cum B. Proto... (4) ... Advenerunt enim tres germani ex urbe Roma ... cum
Proto paedagogo eorum ... (5) ... ascenso vehiculo una cum paedagogo suo Proto . ..
(6) Beatissimi vero Martyres... una cum paedagogo suo Proto... (8) Beatissimi vero
Martyres . .. una cum Proto paedagogo . .. Passi sunt autem beatissimi Martyres ... cum
paedagogo eorum . . .«

63 Odsotnost omembe Prota pri Maksimu je seveda le argumentum ex silentio; prim.
S.TAVANO, Appunti, 163.
8 Gl. op. 35.

212



sarkofaga.®® Oba epigrafska spomenika izhajata iz cerkve sv. Prota iz
16. stoletja, zgrajene na mestu najstarejSe (iz srede 4. stoletja) in prve
odkrite grobne kapele (cella memoriae) na oglejskem podrocju, v kateri
je bil pokopan mudenec Protus (in pozneje zelo verjetno tudi Krisogon),
na robu Skocjana, priblizno petsto metrov oddaljene od bazilike z domnev-
nim grobom Kancijev.** Omemba v Hijeronimijanskem martirologiju in
sam kraj pokopa tega mucenca nam zanesljivo dokazujeta, da gre za
mucenca, ki je na neki nacin povezan s Kancijevo skupino.®” Ne doka-
zujeta pa legendarnega izrodila, da je bil ucitelj Kancijev® in izpodbijata
porocilo legende, da je bil pokopan skupaj z njimi.® Ob utrditvi legen-
darnega izrodila se postavlja vprasanje, zakaj ni kot uéitelj Kancijev zavzel
v kultu teh mudencev pomembnejSe vloge in zakaj je tako hitro zatonil
v pozabo. Srednjeveski zapisi o relikvijah in ¢as¢enju Kancijev ga namred
le redko omenjajo.™

% S. TAVANO, Testimonianze epigrafiche del cuito dei martiri Proto e Crisogono
a San Canciano, Studi Goriziani 28, 1960, 151—164, zlasti 157 s. (fot.); IDEM, Storicita
dei martiri aquileiesi, Gorizia 1962, 8s. (z domnevo, da je starej$i napis pripadal prvot-
nemu nagrobniku mucenca Prota, postavljenem po l. 313); G. CUSCITO, Testimonianze,
642 s.; IDEM, Questioni agiografiche, 175 s.

8 M. MIRABELLA ROBERTI, La memoria di San Proto a San Canzian d'lsonzo,
AN 31, 1960, 85—94; IDEM, Memoriae paleocristiane nell’area aquileiese, Akten des
VIL Intern. Kongr. fiir christl. Archiol., Trier Sept. 1965, 629—635 (= Scritti di archeo-
logia, AMSI 27—28 n.s., 1979—1980, 303—311); S. TAVANO, Indagini a San Canzian,
464—466; G. BOVINI, o. c., 2—11.

%7 §. TAVANO, Appunti, 163, je upraviéeno postavil domnevo, da je prav dejstvo,
da so bili ¢a$eni v istem kraju, vzrok, da se v Hijeronimijanskem martirologiju navajajo
skupaj.

8 Vzrokov za nastanek tega izrodila je verjetno vel. Gotovo je treba upoStevati
sosedstvo pokopa (oba grobova oz. kultna objekta nad njima sta bila Ze sredi 4. stol.
romarski tocki; gl. M. MIRABELLA ROBERTI, La memoria, 92; IDEM, Una basilica,
59s.) in skupni dan caSéenja (to je poudaril zlasti S TAVANO, Testimonianze epigra-
fiche, 163). Ce upostevamo, da je legenda nastala v Rimu, kjer je bil obiéaj, da so
bogate druzine imele grike uditelje, in kjer oéitno niso poznali topografije tega »vicusa
Cantianorum« v blizini Ogleja, si lahko predstavljamo, da je rimski pisec legende mu-
¢enca z grskim imenom, pokopanega nedale¢ stran od Kancijev, napravil za uditelja in
somucenca Kancijev, pokopanega skupaj z njimi. Prim. A. NIERO, I martiri, 164. Po-
udariti je treba, da v legendi vélenitev Prota v Kancijevo skupino uéinkuje nekako
umetno (prim. op. 62).

% MR, 217 n.3. Protus se je v oglejski cerkvi slavil 14.junija (gl. nasl. op. in
S. TAVANO, Appunti, 163 (15.jun.)). Verjetno je tudi ¢asovna blizina usmrtitve —
Protus je bil usmréen samo dva tedna za Kanciji, olitno v isti kampaniji proti oglejskim
kristjanom — pripomogla k njegovi vélenitvi v Kancijevo skupino v legendarnem iz-
rodilu.

" Med histori¢nimi martirologiji ga navaja Sele USUARDUS, ki povzema legendo
(gl. op. 36; tako tudi rozaski in videmski rokopis; gl. G. BIASUTTI Il »Proprium sancto-
rume, 25). V lokalnih koledarjih z oglejskega podrodja nastopa kot dan ¢a$cenja 14. junij
(G. BIASUTTI, o. c., 33; 38; 45). O njegovih relikvijah ni ni¢esar znanega. DANDULUS,
Chronica, A. 304 (p.28) omenja njegovo muceniS$ko smrt skupaj s Kanciji v skladu z
legendo.

213



Se bolj je zapleteno vprasanje muéenca Krisogona,™ ki je le na po-
sreden nadin spremljevalec Kancijeve skupine. Legenda o Kancijih omenja
ljubezen do Krisogona kot glavni vzrok, da so Kanciji zapustili Rim in
se odpravili v Oglej. V Ogleju so pri zaprtih kristjanih poizvedovali po
Krisogonu in zvedeli za njegovo mudeniSko smrt pred Sestintridesetimi
dnevi. Beg iz Ogleja z vozom, najbolj znan in brez dvoma avtenticen
dogodek iz njihovega zivljenja, je pisec legende preoblikoval v nekaks$no
romanje na Krisogonov grob, kjer je Kancije in Prota zadela muceniska
smrt in kjer naj bi jih prezbiter Zenus (ki je pokopal tudi Krisogona)
pokopal v kamnito krsto poleg Krisogona.” Legenda nam slika prestiz
mucenca Krisogona v oglejski cerkveni skupnosti v casu preganjanja.
Krisogon je bil Kancijem najvisji zgled, ki jih je popeljal v nebesko kra-
ljestvo.

Veliko ve¢ nam o Krisogonu poroca prvi del rimske legende o sv. Ana-
staziji, ki se v nekaterih ozirih presenetljivo ujema z legendo o Kancijih.™

Po tej legendi, ki je sestavljena iz Stirih legend (legende o Krisogonu,
ki nas posebej zanima, legende o solunskih devicah, legende o mucdenki
Teodoti iz bitinijske Nikaje in legende o Anastaziji iz Sirmija), nastopa
Krisogon kot vzgojitelj mlade Anastazije, héere senatorja Pretekstata, poro-
cene s poganskim veljakom Publijem. Anastazija je med preganjanjem kristja-
nov v Rimu nesebi¢no pomagala zaprtim kristjanom, zaradi ¢esar jo je moz
doma postavil v »hisni zapor«. Tedaj je ukazal Dioklecijan zapreti Kriso-
gona, visokega uradnika v pisarni vikarija Rufa. Po skrivhem posredovanju
neke krséanske starke sta si Anastazija in Krisogon, prva zaprta doma,
drugi v jeéi, skrivaj dopisovala. Legenda nam sporoca Stiri pisma te fiktivne

"t Glavna literatura: MH, 618s. n.1; E. JOSI, Crisogono, BS 4, 1964, 306—308;
LS 4, 1973, 376 (gl. e op. 33).

72 Passio Cant. 2 (p.421): »Beatissimi Christi Martyres... de Roma exierunt, et
apud Aquilegiensem civitatem, pro amore Christianissimi Chrysogoni Martyris, eodem
tempore repedaverunt. (3)... et interrogarunt viros Christianos, qui in carcere erant
retrusi, si cum eis esset sanctissimus Christi Martyr Chrysogonus ... Jam sunt dies
trigenta et sex, quod per martyrii palmam ab iniquissimis Principibus capite plexus est
S. Chrsogonus, non longe ab hac civitate, loco ubi dicitur, Ad aquas gradatas, et ibi
sepultus est a sanctissimo Zoilo Presbytero... (5)... ascenso vehiculo ... festinantes
ire ad corpus sancti Matryris Christi Chrysogoni, ... Festinate ire ad dilectum meum
Chrysogonum, quia ibi vobis coronas praeparatas habeo: et ibi debetis coronari, et in
regno Patris mei cum Chrysogono sine fine gaudere ... (6) ... in loco qui appellatur Ad
aquas gradatas, ubi passus est B. Chrysogonus ... (8) Venerabilis Zenus Presbyter col-
ligens beatissimorum Martyrum corpora ... et in locello marmoreo collocavit eos, juxta
Chrysogonum.« Varianta legende, ki jo je objavil P. KANDLER, CDI, A. 290 (gl. op. 37),
Krisogona ne omenja.

73 BHL 1795—1796; H. DELEHAYE, Etude sur le légendier romain. Les saints de
novembre et de décembre, Subsidia hagiogr. 23, Bruxelles 1936, 151—171 (Studija o
legendi) in 221—258 (tekstnokritiéna izdaja latinske in grike legende o sv. Anastaziji).
Legendo o Krisogonu zelo podrobno povzema ADO, Nov.24 (PL 123, 399—401), le-
gendo o Anastaziji pa dokaj podrobno Synax. Eccl. CP (st. 335 s.; zlasti kodeks Cb iz
12/13. stol.; gl. v. 31 ss.), z eno bistveno razliko od latinske predloge: Krisogon po tem
arékem povzetku legende ni bil muden v Ogleju, temved v Nikaji.

214



korespondence: Anastazijino pismo Krisogonu, Krisogonov spodbudni od-
govor, po odhodu Anastazijinega moza v Perzijo, ko je bila Anastazija pod-
vrzena $e hujSemu nadzoru in mukam, Anastazijino obupano pismo Kriso-
gonu in njegov tolazilen odgovor. Po Publijevem povratku iz Perzije Cez
tri mesece je Anastazija postala prosta in je obiskala zaprtega Krisogona.
Ko se je tedaj Dioklecijan zadrzeval v Ogleju, je odredil usmrtitev za vse
v Rimu zaprte kristjane, le Krisogona je dal poklicati predse. Na pot v
Oglej mu je sledila Anastazija, ki je tako kot prej v Rimu tudi v Ogleju
pomagala zaprtim kristjanom. Cesar je ponudil Krisogonu celo prefekturo
in konzulat, ¢e se odpove kricanstvu. Ker je ta odklonil ponudbo, ga je dal
cesar odvesti v kraj »Aquae gradatae« in ga obglaviti, Njegovo truplo
so odvrgli na morsko obrezje v blizini posestva »Ad saltus«, kjer so pre-
bivale kricanske sestre Agape, Hionija in Irena s starim prezbiterjem Zojlom.
Prezbiter je Krisogonovo truplo pokopal na svojem domu v podzemski
grobnici. Po razodetju je nasel Se Krisogonovo glavo, ki so jo bili odvrgli v
morije. Trideseti dan po pokopu je Zojlus umrl, potem ko se mu je v videnju
prikazal Krisogon in mu povedal, da bodo sestre device v roku devetih
dni zajete, vendar jim bo v jeéi pomagala Anastazija. Datum dogodkov:
Krisogon je bil obglavljen 24. nov. in pokopan 27. nov.

Legenda o Kancijih in prvi del legende o Anastaziji se v bistvenem
dopolnjujeta, v nekaterih ozirih izpodbijata in postavljata pred zgodo-
vinarja vrsto novih vprasanj. Ne sme nas presenetiti popolno ujemanje
uvodnega poglavja v obe legendi, saj gre za klisejsko napisano apologijo
muceniSkega kulta, naperjeno proti nasprotnikom kulta mucencev oz.
nasprotnikom mucenitkih spisov.’* Ker ima isti uvod tudi rimska legenda
o mucenki Pudencijani in $e nekaj rimskih legend,” moremo domnevati,
da so te legende, legenda o Kancijih, legenda o Krisogonu in legenda o
Pudencijani, nastale v konéni nam poznani redakciji v Rimu v priblizno
istem Casu in v istem ali zelo sorodnem duhovnem ambientu, ki ga ozna-
Cuje ostro nasprotovanje kritikom muceniskega kulta. Zal nam to
dejstvo samo kaj malo pripomore k dataciji nastanka teh legend.”®

7 Pisec uvodnega poglavja nam razkrije nadin nastajanja mudeniskih legend (»Scri-
bimus, ut in gestis invenimus, quid egerint, quid locuti sint, quid passi sunt Sancti . . .«),
nato ostro udari po nasprotnikih mudéeniskih spisov, ki so hoteli te izlo¢iti kot apokrifne
(»Ostenditis vos esse Catholicos, qui victorias Christi libenter legitis, libenterque auditis.
Interrogo vos, qui ista inter apocryphas litteras abolenda censetis: per quos constat
Canon Scripturarum divinarum? Numquid non per eos, qui pro ipso Canone occidi
magis voluerunt, quam vinci? ... Nibil praeter Scripturas Canonicas recipientes, ista
studiose conscripsimus, ostendentes dogma Catholicum per Catholicos Martyres costodi-
tum.« AA SS Mai VII, 1866, 421 = H. DELEHAYE, Etude, 21 s.).

7 BHL 6991; H. DELEHAYE, Etude, 151.

76 Uporaba mudeniskih spisov v liturgiji in sploh v Zivljenju Cerkve v 5. in 6. stol.
ni bila nesporna. Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis 4,4 (ed.
E.v. DOBSCHUTZ, Texte und Untersuchungen zur Gesch. d. altchristl. Lit. 38,4, Leipzig
1912, 9 (39 ss.)) sicer navaja »gesta sanctorum martyrums« med dovoljenimi spisi in za-
govarja mudeniski kult (»nos tamen cum praedicta (sc. Romana) ecclesia omnes martyres
et eorum gloriosos agones, qui deo magis quam hominibus noti sunt, omni devotione

215



Prav tako je med legendo o Krisogonu in legendo o Kancijih ocitno
ujemanje v navedbi kraja mucenistva in okolis¢in pokopa mucencev. V
obeh primerih se omenja kraj »Aquae gradatae«, obakrat nastopa prezbi-
ter Zenus ali Zojlus. Ker se ta v drugih virih nikjer ne omenja, je ocitno,
da gre za legendarno osebnost, katere histori¢nost pri sedanjem stanju
virov ne moremo dokazati, a je tudi ne moremo ovreci.”” Prav tako je pre-
senetljivo ujemanje med obema legendama pri navedbi lokalnih preganjal-
cev. Kot preganjalca Kancijev se omenjata v Ogleju prezes Dulcidij in
komes Sisinij, slednji kot njegov pomoénik in izvrievalec njegovih ukazov.™
Odve¢ je opozorilo, da njuna naslova ne ustrezata upravnoorganizacijskim
razmeram v Ogleju v dobi tetrarhij. Tadva cloveka nastopata v nadalje-
vanju legende o Anastaziji kot preganjalca devic Agape, Hijonije in Irene,
znanih solunskih mudenk, katerih Zivljenjsko pot, v izvirnih aktih po-
stavljeno v Solun, je pisec rimske legende razpel med Oglej in Solun.”
Ocitno so bile solunske device v ¢asu nastajanja teh legend ze cascene v
Ogleju in na dobri poti, da (tako kot npr. Evfemija) postanejo domace
svetnice.?® Pisec rimske legende je ne le vse tri svetnice, temve¢ tudi lo-
kalnega preganjalca v Solunu, prezesa (Makedonije?) Dulcidija prevzel
v legendo o Anastaziji, vendar mu je deloma spremenil vlogo.®* O¢itno

veneramur«), vendar je skepti¢en do uporabe teh spisov v liturgiji (»in sancta Romana
ecclesia non leguntur, quia et eorum qui conscripsere nomina penitus ignorantur et ab
infidelibus et idiotis superflua aut minus apta quam rei ordo fuerit esse putantur ...
propter quod, ut dictum est, ne vel levis subsannandi oriretur occasio, in sancta Romana
ecclesia non leguntur.«). Oditno je bilo v rimski cerkvi relativno moé¢no gibanje proti
uporabi mucéeniskih spisov v cerkvenem Zivljenju, proti kateremu je nastopil pisec uvoda.
Na podlagi teh dejstev bi mogli nastanek rimskih legend o oglejskih muéencih datirati
okvirno v 5. ali 6. stoletje.

7 Gl op. 49. O kultu prezbiterja Zojla, povezanem s ¢as¢enjem mucenca Krisogona,
gl. P. PASCHINI, La chiesa, 64; G. BIASUTT]I, Il »Proprium sanctarums«, 30 s.; A. NIERO,
I martiri, 171 (Biass. in N. ga s pridrzkom ocenjujeta kot histori¢no osebnost); S. TA-
VANO, Riflessioni, 352 s.

78 Passio Cant. 4: »... in eadem civitate Aquilegiensi praesidatus officium Dulcidius
impiissimus habebat cum Sisinnio comite suo ... Dulcidius praeses, una cum Sisinnio
comite . . .« V nadaljevanju nastopi samo komes Sisinij kot preganjalec Kancijev, ki jih
zasleduje in jih da obglaviti (¢. 5—7).

™ Akti solunskih devic (BHG?® 34; latinsko verzijo je objavil Th. RUINART, o.c,
424—427; slov. prevod. F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c., 226—232) spadajo v skupino
najboljdih, kar jih imamo iz dobe preganjanj. Medtem ko v izvirnih aktih nastopajo
mudlenke kot Solunéanke, pa so predstavljene v rimski legendi o sv. Anastaziji kot oglej-
ske device (!), ki jih je Dioklecijan v Ogleju zaslisal (tako kot je Krisogonu ponujal za
odpad od vere visoke drzavne funkcije, tako je devicam ponujal imenitne Zenine) in jih
vrgel v jeco, kjer jim je pomagala Anastazija (Passio Anastasiae 10—11; H. DELE-
HAYE, Ftude, 228 ss.). Nato jih je dal Dioklecijan obenem z ostalimi zaprtimi (oglej-
skimi?) kristjani odpeljati v Makedonijo, v Solun, ki postane naslednje prizoriiée v
legendi o Anastaziji. Sele od tega mesta dalje se rimska legenda bolj naslanja na akte
o solunskih devicah.

80 Prim. G. BIASUTTIL, Il »Proprium sanctorums, 33; 36; 44 in op. 88.

8 Medtem ko v izvirnih aktih o solunskih devicah nastopa prezes Dulcidij (Dulce-
tius) kot brezkompromisen drzavni uradnik, ki preganjanje spelje do konca, pa je v

216



je po tej poti Dulcidij iz legende o Anastaziji presel v legendo o Kancijih
in je torej v zgodovini preganjanj kristjanov v Ogleju izmisljena oseb-
nost.** Prav tako ne moremo dokazati histori¢nosti drugega preganjalca,
komesa Sisinija, niti ne vemo, od kod je presel v legendo o mucenki
Anastaziji, od koder je ocitno presel v legendo o Kancijih. Obe legendi
porocata o hudem preganjanju in o velikem Stevilu zaprtih kristjanov v
Ogleju v ¢asu preganjanja, kar bi moglo biti odsev resni¢nosti.® Obe
legendi predpostavljata navzocnost cesarja Dioklecijana v Ogleju (legenda
o Kancijih tudi navzo¢nost Maksimijana) v ¢asu smrti obravnavanih
mucencev. Za to predpostavko se verjetno skriva sled resni¢nosti, namred
cesarjev obisk Ogleja v ¢asu, ko so bila preganjanja kristjanov na visku.
Znano je, da je cesar ob koncu leta 303 in spomladi 304 potoval iz Rima
na Vzhod in se je skoraj gotovo ustavil tudi v Ogleju. Da bi ob tej pri-
loznosti bilo v mestu usmréenih ve¢ kristjanov, je mozno, da pa bi na
lastno pobudo tedaj hudo bolni cesar na ozemlju, ki je bilo pod jurisdik-
cijo avgusta Maksimijana, preganjal kristjane, je manj verjetno, ¢eprav
tega ne moremo izkljuciti.®* Predstavljati si moremo, da je cesarjeva
navzocnost dala preganjalcem novega poleta.

Na podlagi nastetih ujemanj bi mogli sklepati na neposredno odvis-
nost med obema legendama, da je torej legenda o Kancijih v mnogih
ozirith mlajsi derivat legende o Anastaziji. Spet drugi momenti pa kazejo,

rimski legendi njegova vloga okrnjena in osmesena. Literarno zanimiva je epizoda Dulci-
dijevega padca (Passio Anast. 12—14; H. DELEHAYE, Etude, 230ss.), ki spominja na
eroti¢no obarvane miletske zgodbe in jo je v 10.stol. literarno upodobila Hrocvita v
komediji »Dulcitius« (A. NIERO, I martiri, 162). Osmesenega Dulcidija je nadomestil v
legendi o Anastaziji bolj zagrizen Sisinij, ki je preganjanje speljal do konca.

8 V legendi o Kancijih se ne omenjata Dulcidijev padec in njegova zamenjava s
Sisinijem; kot odsev njegovega padca v legendi o Anastaziji moremo oceniti dejstvo, da
v drugem delu legende nastopa kot preganjalec Kancijev samo Sisinij.

8 Pgssio Cant. 3 (cit. ed., 421): »... Ita etenim omnis sanctorum martyrum vel
confessorum pro Christi nomine multitudo in vinculis carcerum custodia tenebantur,
ut numerari non potuissent.« Prim. Passio Anast. 11 (cit. ed., 229s.): »Conveniebant
enim omnes christiani ad Anastasiam viri et feminae indigentes, quia nimiam penuriam
christiani illo tempore sustinebant. Nullo enim christiano licebat vel possidere vel artem
aliguam exercere aut aliquod negotium agere . .. (12) ... omnes christiani qui in vinculis
erant simul a custodientibus ducti sunt . . .«

8 Dioklecijan je za priloZnost praznovanja vicenalij pozno jeseni 303 obiskal Rim,
kjer se je zadrzeval nekako od zacetka novembra do 20. decembra, nakar je »impatiens
et aeger animi« zapustil ve¢no mesto in 1. jan. 304 prevzel konzulat za leto 304 v Raveni.
LACTANTIUS, De mort. persec. 17,3 (cit. ed., 96) takole opisuje njegovo pot iz Rima
na Vzhod: »... profectus hieme saeviente, frigore atque imbribus verberatus morbum
levem, at perpetuum traxit vexatusque per ommne iter lectica plurimum vehebatur.« Pot
na Vzhod ga je nujno vodila skozi Oglej (gl. J. MOREAU, SC 39, 1954, 304 s. ter Se
vedno aktualno razpravo, ki jo je 1. 1910 v ital. objavil F. BULIC, ZapaZanja o putovanju
cara Dioklecijana iz Ravene u Nikomediju 304. godine, Izabrani spisi, Split 1984, 71—85).
V Ogleju se je cesar zadrieval v pozni zimi ali spomladi 1. 304, kar je vsekakor pre-
kasno, da bi v ¢as njegovega obiska datirali usmrtitev Krisogona, kot je domneval P. PA-
SCHINI, Intorno al viaggio di Diocleziano, MSF 7, 1911, 274 ss.

I~
—
~



da vezi med obema legendama le niso tako tesne. Po legendi o Anastaziji
naj bi bil Krisogon pokopan 27.novembra, prezbiter Zojlus pa naj bi
umrl trideset dni kasneje,® torej 27. decembra.® V legendi o Kancijih
naj bi bil Krisogon usmréen Sestintrideset dni pred prihodom Kancijev
v Oglej.’ Ce upostevamo, da so bili Kanciji usmréeni 31. maja, ocitno
prav kmalu po prihodu v Oglej, bi mogli Krisogonovo smrt datirati v cas
pred 24. aprilom. Prezbiter Zojlus naj bi ob smrti Kancijev $e zivel in jih
pokopal poleg Krisogonovega groba.*® V datiranju Krisogonove smrti je
med obema legendama ¢asovno neskladje petih mesecev (24. november —
ca. 24. april), ob omembi usode prezbiterja Zojla pa popolno neskladje,
saj ena legenda omenja njegovo smrt, druga pa za isti ¢as to izkljucuje.

Na podlagi nedvomne odvisnosti med legendama in zgodovinskih
okolis¢in njunega nastanka moremo postaviti relativno in absolutno dati-
ranje nastanka obeh legend.

Brez dvoma je legenda o mudenki Anastaziji starejSa od legende o
Kancijih. Nasteli smo vrsto sestavin, ki jih je pisec legende o Kancijih
povzel po legendi o Anastaziji (oz. legendi o Krisogonu in solunskih
devicah), npr. Krisogonova smrt in okolis¢ine pokopa ter imena lokalnih
preganjalcev. Obratno pa ni elementa, ki bi iz legende o Kancijih presel
v legendo o Anastaziji. Cas nastanka slednje lahko tudi absolutno dati-
ramo. Legenda je nastala ocitno v tisti fazi razvoja kulta oglejskega mu-
cenca v Rimu, ko si je tega zacela prisvajati rimska cerkev. Kult mucenca
Krisogona dokumentirajo v Rimu razli¢ni viri od 6. stoletja dalje. Medtem
ko se v aktih rimske sinode leta 499 omenja samo »titulus Chrysogoni«,
ocitno cerkev, ki jo je ustanovil neki laik Krisogon, pa se omenja v na-
pisih iz let 521 in 522 ter v aktih rimske sinode leta 595 »titulus sancti
Chrysogoni«, torej nastopa Krisogon kot svetnik.®* O¢itno je ustanovitel;j
cerkve dobil rang svetnika, nakar se je izoblikovala legenda na osnovi
izrocila o istoimenskem oglejskem mucencu, prirejena za potrebe rimske
cerkve.” Tako moremo legendo o Anastaziji (oz. legendo o Krisogonu
kot verjetno njen najbolj pozni del) datirati okvirno v ¢as (kmalu) po 521."
Rimski izvor te legende je iz povedanega jasno razviden in se najbolj
kaze pri poudarku, da je bil Krisogon doma iz Rima in da je izhajal
iz visoke druzbe.

8 Passio Anastasiae 9 (H. DELEHAYE, Etude, 227 s.).

5 Na ta dan ga tudi omenjajo nekateri rokopisi Uzuardovega martirologija in star
oglejski koledar (P. PASCHINI, La chiesa, 64).

87 Passio Cant. 3 (gl. op. 72).

8 Gl. op. 72.

8 JLChV 1137 a (napis iz l. 521); 1138; 694 (napis iz . 522); MH, 618; H. DELE-
HAYE, Etude, 158. Vsi (25) »tituli Romani« po rimski tradiciji (»titulus s. Chrysogoni«
je na 24. mestu) so navedeni v A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I1l/2, To-
rino 1977, 567 (769 s.).

9 Prim. H. DELEHAYE, Etude, 159 s.

" To datiranje, ki ga je predlozil H. DELEHAYE, o. c., sta sprejela tudi A. NIERO,
I martiri, 163 in S. TAVANO, Riflessioni, 352.

218



Legenda o Kancijih je bila napisana gotovo pozneje, vendar le malo
pozneje. Po legendi so bili Kanciji rojeni in vzgojeni »intra urbem Romam
in quatra decima regione«,” to je onkraj Tibere (Trastevere), v mestni
Cetrti, kjer je lezala med Tibero in Janikulom cerkev sv. Krisogona.” To
nam kaZe, da je legenda o Kancijih nastala v istem duhovnem ambientu
kakor legenda o Krisogonu. Kanciji naj bi izhajali iz visoke rimske druzbe,
iz rodu Anicijev, ki naj bi izhajal od cesarja Karina »bozanskega spo-
mina«.® Poudarjen rimski izvor Kancijev $e bolj izrazito kaZe na rimski
nastanek legende. Izvajanje Anicijev, od konca 4. stoletja dalje prvakov
kr$canske stranke v mestu, od cesarja Karina, ki je tudi oznacen kot
filokristjan, pa moremo datirati na sredo, morda Ze zacetek 5. stoletja.
To izvajanje je bilo ustrezno ne le zaradi prokric¢anske politike Anicijev,
temve¢ tudi zato, ker je ta rimska druzina imela velike posesti v (zlasti
zahodni) Benediji in je bila na ta nadin povezana z Oglejem.” Da bi
oglejska druzina Kancijev, ki je bila v starejsih obdobjih zelo premozna in
je imela zveze z Istro, Emono in Norikom,* stopila v zvezo z druZino
Anicijev, je mozno, vendar se tega ne da dokazati. Vsekakor pa cela vrsta
okoli$¢in kaze na to, da je tudi legenda o Kancijih nastala s kombinacijo
starejSega izrocila o Kancijih in poznej$ih rimskih dodatkov v Rimu v prvi
polovici 6. stoletja. Nekateri histori¢ni nesmisli tako zgodnje datacije
nikakor ne izpodbijajo.*

Da je Krisogon brez dvoma oglejski mucenec, nam dokazujeta dva
od obeh legend starej$a vira: Hijeronimijanski martirologij, kjer se omenja
ta mucenec enkrat skupaj s Kanciji (tudi to je dokaz stare povezave
med temi svetniki, ki sega vsaj v sredo 5. stoletja), dvakrat pa samostojno,
bodisi kot oglejski mucenec, bodisi kot rimski mucenec, za kar ga je
naredilo kasneje izrocilo.”® Se bolj zanesljivo nam histori¢nost tega
mucenca in zgodovinsko avtenti¢no ozadje ene in druge legende dokazuje
sarkofag s srede 4. stoletja, najden v Skocjanu ob Soéi, z napisom, da
je bil v njem pokopan mucenec Krisogon.* Tudi z ozirom na kraj pokopa
je tako zveza s Kanciji zanesljiva.

"2 Pgssio Cant. 2 (cit. ed., 421).

" H. DELEHAYE, Etude, 158.

™ Passo Cant. 2 (p. 421); gl. pogl. I, op. 196.

% Passio Cant. 2 (p. 421); gl. pogl. II, op. 197.

% P, LEBER, Zur Geschichte der Gens Cantia, Carinthia 1 160, 1970, 496—503,
zlasti 499 ss.

9 Tak nesmisel je stavek v Passio Cant. 2 (p.421): »... Diocletiano Romae impe-
rante, Maximiano partibus Hilyricis ...« Prva napaka je verjetno prisla v legendo iz
legende o Anastaziji, druga pa je nastala, kakor nam kazejo Stevilne analogije, na osnovi
zamenjave z (Maksimijanom) Galerijem.

% Gl. op. 36.

W [LChV 2018; S. TAVANO, Testimonianze epigrafiche, 156 s. Sarkofag izhaja
verjetno, kot je domneval S. TAVANO, Ricerche e studi (kot v op.51), 99, bodisi iz
grobne kapele (cella memoriae) mudenca Prota, bodisi iz druge grobne kapele, posvecene
mucencu Krisogonu, ki pa $e ni bila odkrita.

219



Ne le stalna navzoénost v martirologijih (vendar le kot rimskega
mucenca),'® tudi drugi viri dokazujejo, da je bilo ¢a$éenje mucenca Kri-
sogona ze zgodaj razSirjeno zlasti na italskem podrod¢ju. Tako je priel
Krisogon v kanon milanske in ravenske cerkve, kjer imamo (poleg Rima)
najve¢ in najbolj zgodnje dokaze za njegovo cadcenje.'® Na oglejskem
podro¢ju je bil njegov kult navzod, vendar ni igral kake pomembnejse
vloge (znana je le ena cerkev sv. Krisogona v Gradezu), kakor tudi ne
izven Italije, kjer se omenja samo v Kartagini in v Zadru.'®

Za zgodovino kr§¢anstva v Ogleju je izredno pomembno vprasanje
odnosa med mucdencem Krisogonom in legendarnim 3. ali 4. znanim
oglejskim Skofom istega imena, ki ga navajata oba kataloga oglejskih
»patriarhove« in srednjeveske kronike.'®® Nobena od obeh legend nam
namre¢ ne sporoca, da bi bil Krisogon skof, temve¢ nastopa v obeh samo
kot mucenec. Po drugi strani pa nobena od navedenih kronik ne omenja
izrecno, da bi eden ali drugi Krisogon umrl muceniske smrti, dasi je
Dandulovo porocanje v tem oziru nekoliko nejasno. Ali je torej sploh
upraviceno povezovanje mucenca Krisogona iz rimskih legend in isto-
imenskega oglejskega $kofa iz poznih lokalnih kronik? Ker moremo videti
v omembi Krisogonovega visokega rodu v legendi o Krisogonu (Anasta-
ziji), $e veliko bolj pa v poudarjenem prestizu muéenca Krisogona med
oglejskimi kristjani v legendi o Kancijih,'* kasnej$i odsev izjemnega
polozaja te osebe v oglejski krsc¢anski skupnosti, menimo, da je enadenje
mucenca s Skofom umestno, ne oziraje se na to, da je to ze ve¢ kot
pol stoletja »communis opinio« raziskovalcev oglejskega krscanstva.!%
Tezave se pojavijo pri kronologiji dogodkov. Od dveh Krisogonov, ki
nastopata v katalogih in kronikah, bi lahko priSel v postev prvi, Tradan
iz Bizanca, ali drugi, Dalmatinec, ki ga oglejsko izroéilo (v nasprotju z
gradesko-beneskim) postavlja v cas po Teodorju, ze v obdobje cesarja

109 Gl. op. 36.

101 H, DELEHAYE, Les origines, 327; ILChV 1959 a; 1962 a; E. JOSI, BS 4, 1964,
308; E. CATTANEO, Santi Milanesi ad Aquileia e santi Aquileiesi a Milano, AAAd 4,
1973, 246 s.; LS 4, 1973, 376.

102 MH, 618; P.PASCHINI, Storia del Friuli 1, Udine 19532, 38; S. TAVANO,
Appunti, 169 op.70. Prim. op. 32 b (napis iz Trsta). Od liturgi¢énih knjig s slovenskega
ozemlja omenja praznik sv. Krisogona najprej »Appendix nova ad proprium sanctorum
metropolitanae ecclesiae et archi-dioecesis Labacensis«, Labaci 1796, 59 in nato »Pro-
prium sanctorume« iz 1. 1848 (gl. »Uvod«, op. 36), 325 (z lekcijami, povzetimi iz legende
o sv. Anastaziji).

103 Gl. pogl. 1, op. 84; Chronicon Patriarcharum Aquileiensium (DE RUBEIS, MEA,
Appendix II, p. 6); DANDULUS, Chronica, A. 286 ss. (26 ss.); Vitae patriarcharum Aqui-
leiensium (RIS XVI, 1730, 7); A. BELLONUS UTINENSIS, De vitis et gestis patriarch.
Aquil. (ibidem, p. 25).

104 Prim. op. 72.

105 Da se za mudencem Krisogonom skriva §kof Krisogon, so domnevali F. LANZO-
NI, Le diocesi, 870; P. PASCHINI, Storia del Friuli I, 38; H. DELEHAYE, (MH, 619);
S. TAVANO, Appunti, 169; G. CUSCITO, Testimonianze, 642; IDEM, Questioni agio-
grafiche, 174; A. NIERO, I martiri, 163,

220



Konstantina.'” Ce Dandulus datira smrt mucenca Krisogona v dobo pon-
tifikata oglejskega $kofa Krisogona II. (Dalmatinca), moremo v tem videti
sicer kasno, zato nezanesljivo in na neroden nacin izrazeno povezovanje
obeh osebnosti, ki ima relativno trdno histori¢no veljavo. Zato je upra-
vicena domneva, da se za mucencem Krisogonom skriva najverjetneje skof
Krisogon II.1%7

B. Feliks in Fortunat

Med oglejskimi mucenci je poleg Kancijeve skupine sorazmerno naj-
bolje proucena druga skupina mudencev iz Dioklecijanove dobe, dvojica
Feliks in Fortunat.!®® Osnova izrocila o teh dveh mucencih, ki sta bila
7e v antiki na oglejskem podroéju zelo popularna, je legenda o njunem
mudeni$tvu z naslednjo vsebino:'*

V dvanajstem letu vlade cesarjev Dioklecijana in Maksimijana se je
z objavo edikta zalelo preganjanje kristjanov. Celo pri vsakem trgovskem
poslu je bilo treba opraviti pogansko Zrtvovanje in tistega, ki je kristjane
skrival, je prvega zadela kazen. Prefekt Apolinarij iz Rima je potoval po
vsej Italiji in postavljal prezese, uradnike ter sodnike z nalogo, da ukrepajo
proti kristjanom. V Ogleju je postal prezes fanati¢ni Evfemij, ki je takoj

W8 Da se za mucencem skriva $kof Krisogon I, sta domnevala P.PASCHINI in
G. CUSCITO (gl. v zgornji op. navedena dela).

w7 DANDULUS, Chronica, A. 295 ss. (27 ss.) datira dvanajstletni pontifikat Kriso-
gona I v dobo 295—307/8; v to dobo postavlja, povzemajo¢ legendo o sv. Anastaziji,
smrt oglejskega mucenca Krisogona (A. 303, p.28). O nadinu smrti Krisogona I. sploh
ne porota, za Krisogona II. pa nejasno (p.30). Iz razlogov kronologije oglejskih $kofov
se zdi bolj umestno identificiranje mucenca s Krisogonom 11, ki je po gradeski tradiciji
vladal kr$¢anski skupnosti pred $kofom Teodorjem. Prim. MH, 619 in R.BRATOZ,
Cerkvenopoliticni in kulturnozgodovinski odnosi, 260.

108 Glavna literatura: P. PASCHINI, La chiesa, 54—58; IDEM, A proposito dei
martiri aquileiesi, AN 4, 1933, 27—29; IDEM, Storia del Friuli I, 38—39; IDEM, La
prepositura aquileiese dei Santi Felice e Fortunato, Studi Goriziani 23, 1958 (sep. 15 stra-
ni; le zadetek razprave se nana$a na antiko, ostalo na zgod. prostije); F. LANZONI, Le
diocesi, 872; H. DELEHAYE, Les origines, 331—332; IDEM, MH, 443; P. PASCHINI-
G. LORENZON, BS 5, 1964, 588—591; S. TAVANO, Appunti, 167 ss.; M. P. BILLA-
NOVICH, Appunti di agiografia aquileiese, RSCI 30, 1976, 5—24 (temeljna S$tudija);
G. CUSCITO, Testimonianze, 644; IDEM, OQuestioni agiografiche, 178—181; IDEM,
Cristianesimo antico, 93—97; A. NIERO, I martiri, 167—171.

Domaca literatura o teh dveh svetnikih nam ni poznana; gotovo ni v ¢ast sicer so-
lidni zbirki LS, da teh dveh mucencev iz neposredne blizine danasnjega slovenskega
ozemlja niti ne omenja! Od liturgi¢nih knjig s slovenskega ozemlja omenja praznik
sv. Feliksa in Fortunata »Proprium sanctorum« Ljubljanske $kofije iz 1. 1848 (gl. »Uvods,
op. 36), 194—199 (z lekcijami na str. 195—197).

108 [ egenda (BHL 2860) je objavljena v AA SS Junii II, 1867, 456—457; z izjemo
datuma mudeniStva vsebinsko povsem identi¢na, v jezikovnem oziru nekoliko razliéna
je varianta, ki jo je v dveh delih na osnovi trzaskega pasijonarija iz 13.stol. (I. del) in
rokopisa iz Vicenze (IL.del) objavil P. KANDLER, CDI, A. 293.

221



ob vstopu v mesto odredil za vse irtvovanje v Jupitrovem templju. Ko ga
je uradnik Apamij obvestil, da s¢ na mestnem obmodju zadrzujeta dva
tujca, brata, ki se izpovedujeta za kristjana, je takoj poslal ponju. Aretirali
so ju v gostis¢u in ju odvedl pred prezesa. Ker nista odstopila od vere, se
je zacelo mucenje; najprej pretepanje, nato »equuleus«, ogenj, polivanje po
trebuhu z vrelim oljem, nazadnje pretepanje s svinéenimi palicami po obrazu.
Z boijo pomodjo muk sploh nista obcutila. Nato so ju na prezesov ukaz
odvedli izven mesta in ju ob reki, ki tede poleg mesta, obglavili. Ponodi
so prisli kristjani iz mesta in ju na casten nadin pokopali. Zatem so prisli
njuni rojaki iz Vicenze, da bi trupli odpeljali domov, ¢esar jim Oglejci niso
dovolili. Nastal je spor, ki so ga v strahu pred preganjalci resili tako, da
so enega mucenca obdrzali Oglejci, drugega pa so pustili kristjanom iz
Vicenze. Datum mucenistva: 14. maj.''0

Legenda o mucdenistvu Feliksa in Fortunata bi bila kot historicen vir
nedvomno mnogo bolj v ozadju, ¢e bi se ohranila pridiga Skofa Kroma-
cija, govorjena ob priloznosti praznika njune muceniske smrti v Ogleju.
Od te pridige se je ohranil samo zacetni stavek, iz katerega lahko povza-
memo samo to, da sta umrla muceniske smrti v Ogleju, da je nastopal
Feliks ze tedaj (kot pozneje zelo izrazito v legendi) na prvem mestu,''! in
da je bil njun kult v tem mestu okrog leta 400 zelo intenziven, saj je to
edina znana Kromacijeva pridiga, ki se poimensko nanasa na domadce
mucence.'"?

V skromni meri nam to izgubo nadomesc¢a pol stoletja kasnejsi zapis
milanskega $kofa Evzebija (449—462), napisan za priloZnost praznovanja
teh dveh svetnikov v Milanu. Iz tega zapisa moremo povzeti nekaj po-
datkov, ki potrjujejo avtenti¢nost sporocila legende, ki je nastala gotovo
kasneje od tega zapisa. Po Evzebijevih besedah sta bila Feliks in Fortunat
brata — Feliks se zopet omenja na prvem mestu — ki sta v dasu pre-

110 Y yarianti, ki jo je objavil P. KANDLER, 14 . avgust.

11V legendi ima Feliks vseskozi iniciativo in v dialogu s sodnikom zastopa tudi
Fortunata. V govornih partijah nastopa Feliks petkrat samostojno, Fortunat nasprotno
samo dvakrat, oba pa skupno nastopita Stirikrat.

112 CHROMATIUS, Sermo 7 (edd. R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 31):
»Natale est hodie sanctorum martyrum Felicis et Fortunati, qui civitatem nostram
glorioso martyrio decorarunt ...« Gl tudi SC 154, 1969, 182s. in V.SAXER, L’hagio-
graphie ancienne d’Aquilée, 375 s.

U3 ,Qua praeventi beatissimi martyres felix et fortunatus alvus quos protulit una,
aeterio afflati suffragio, profana idolorum sprevere praestigia. Nam agnita xpi ihu
filii tui mira credulitate potentia, scelestorum vitantes contagia, reliquerunt propria loca,
potissimum censentes, in nemoribus inter feras aeterno famulari regi quam in sacrilegis
continuatim coetibus vanissimo degere cultu. Denique obtutibus crudelissimi acciti
praesidis, pia confessione xpi nominis indagata, atrocibus poenarum iubentur exagitari
suppliciis. Quos celeberrimi martyres cruciatus, superno fulti superarunt praesidio.
Cruento postremum cervicibus mucrone praecisis, polorum regna scandentes xpi locari
gremio meruerunt.« (E. CATTANEO, Santi Milanesi ad Aquileia e santi Aquileiesi a
Milano, AAAd 4, 1973, 240). A. NIERO, I martiri, 170 upravi¢eno domneva, da je zapis
nastal na osnovi prvotnih, sedaj izgubljenih aktov o mudenistvu.

722



ganjanja kristjanov zapustila domaci kraj, ker sta raje hotela sluziti Bogu
med zvermi v gozdovih kakor pa Ziveti med pogani. Ko sta bila zajeta,
sta bila zaradi vztrajanja v veri strahovito mudena in nato usmrcena.!'?

Legenda o Feliksu in Fortunatu je gotovo ena najboljsih, ée ne kar naj-
boljsa, kar se jih je ohranilo o oglejskih mucencih. Njen nastanek moremo
datirati nekako v drugo polovico S. ali v 6. stoletje."* O¢itno ni oglejskega
izvora, temvec je nastala v Milanu ali vsaj na obmod¢ju milanske cerkve.
Na to nam kaze zlasti spominski dan in navedbe psalmov, ki ustrezajo
milanski in ne oglejski liturgiji.!*®

Legenda ima nekatere tipi¢ne $ibke toc¢ke: uvodno napaéno datiranje
zaletka preganjanja kristjanov v dvanajsto leto vlade Dioklecijana in
Maksimijana, to je v leto 296,"% in izmisljena ali vsaj nepreverljiva imena
lokalnih preganjalcev. Pozornost zbuja omemba obveznega poganskega
Zrtvovanja pred vsakim trgovskim poslom, ki ni izjema — nanjo naletimo
deloma v legendi o sv. Anastaziji in zlasti v legendi o sv. Sebastijanu —
in ki je nekoliko pretirana in enostranska intrepretacija Cetrtega Diokle-
cijanovega edikta."” Naslovi drzavnih funkcionarjev in uradov so — z
izjemo napacnega prezesa namesto korektorja — pravilni.'*® Dejanske
razmere v dobi preganjanj odrazata tudi opazka o zagroZeni kazni za
tiste, ki bi skrivali kristjane, in omemba masovnega ovajanja some$éa-
nov, celo prijateljev, ob zaletku preganjanja.'*® Avtenticen del legende

114 O¢itno je legenda nastala po Evzebijevem zapisu in ne pred njim; Evzebijev
jezik se razlikuje od jezika legende, prav tako nekateri detalji, npr. opis bega in usmr-
titve. P. PASCHINI, La chiesa, 57, je datiral nastanek legende v ¢as po 4. stoletju, a pred
»najbolj barbarskimi stoletji«, A. NIERO, I martiri, 170, v 6. stoletje. Ta okvirna data-
cija se zdi najbolj sprejemljiva.

1us p, PASCHINI, La chiesa, 57; A. NIERO, I martini, 169 s.

116 A, NIERO, I martini, 171 pripominja, da gre morda za napako prepisovalca, ki
naj bi zapisal »anno duodecimo« namesto »a. duodevicesimo«, kar bi ustrezalo zgodo-
vinsko toéni letnici 303, Povsem napaé¢no je datiral dogodke P. KANDLER, CDI, v leto
293.

"7 Pgssio, ¢. 1 (cit. ed., p. 456): »...et constitutum erat, ut si forsitan aliquis com-
pararet aut venumdaret, primum idolis immolaret.« Prim. Passio Anastasiae 11 (v op. 83)
in zlasti Acta s. Sebastiani, c. 65 (PL 17, 1048 s.): »Igitur occiso Carino ... facta est per-
secutio talis, ut nullus emeret vel venumdaret aliquid nisi qui statunculis positis in eo
loco, ubi emendi gratia ventum fuisset, exhibuisset incensum, circa insulas, circa vicos,
circa nymphea quoque erant positi compulsores, qui neque emendi copiam darent, aut
bauriendi aquam ipsam facultatem tribuerent, nisi qui idolis delibassent.« Cetrti Diokleci-
janov edikt (feb. ali marec 304) je poleg obveznega Zrtvovanja za vse prebivalstvo
(EUSEBIUS, De mart. Palest. 3,1; ed. G.BARDY, SC 55, 1958, 126; F. K. LUKMAN-
I. POJAVNIK, 263) odrejal obvezno Zrtvovanje za vse, ki so bili udeleZeni pri pravnih
poslih (LACTANTIUS, De mort. persec. 15,5 (cit. ed. 93 in 289): »...arae in secretariis
ac pro tribunali positae, ut litigatores prius sacrificarent atque ita causas suas dicerent, sic
ergo ad judices tamquam ad does adiretur«<), kamor so spadali deloma tudi trgovski
posli.

118 P, PASCHINI, La chiesa, 58.

U8 Pgssio, c. 1 (456): »...si quis autem inventum Christianum celasset, ipse primus
puniretur . . . universi amici Christianos amicos tradebant.«

223



je tudi omemba neoglejskega izvora obeh mudencev, v zvezi s katerim pa si
porocila virov in mnenja raziskovalcev niso enotna. V legendi se mucenca
predstavita kot ¢loveka »iz bliznjega kraja, nedale¢ od tega mesta« (oéitno
Ogleja). Prav tako Evzebij poroca, da sta mudenca zapustila »svoje kraje«.
Vicenza kot domnevni kraj izvora se nikdar ne omenja pred koncem
legende, ko se pojavijo »njuni rojaki iz mesta Vicenze«, da bi odnesli
njuni trupli.”® Zaradi tako pozne omembe Vicenze v legendi, na koncu,
ki bi bil lahko tudi kasnej$i dodatek, je mnenje nekaterih raziskovalcev,
da gre za ¢loveka iz Vicenze, dokaj sporno.'! Vicenza je namre¢ od Ogleja
oddaljena okrog dvesto kilometrov (torej ne more biti bliznji kraj) in na-
stopa v virih vseskozi kot mesto (civitas — tako tudi v legendi) s svojo
skofijo in ne kot navaden kraj (locus). Zato menimo, da je upraviceno
mnenje tistih, ki vidijo v vicentinskem izvoru mucencev kasnejso konstruk-
cijo, nastalo po delitvi relikvij.'** Prav. tako je pristen del legende omemba
bega, saj ga omenjata oba glavna vira. Feliks in Fortunat sta ob izbruhu
preganjanja bezala »iz svojih krajev« tako kot Kanciji, le da sta prisla
ocitno precej dlje, kar je razvidno iz njunih besed ob aretaciji, da »raje
zivita z zvermi v gozdovih« kakor z malikovalci.’*® Smer bega z ni¢emer
ni podana in vsakr$na ugibanja o tem so lahko samo hipoteti¢éne narave.
Gotovo pa je, da so se Ogleju najblizja nenaseljena in (pra)gozdna ob-
modja razprostirala na podro¢ju »Julijskih Alp« severovzhodno od mesta.!*
Da sta bila Feliks in Fortunat brata, kot nam poroca legenda in pred
njo Evzebij, je prav verjetno in ni nikakrénih trdnih razlogov, da bi v to
dvomili.t*

Gotovo se ne nana$a na Cas usmrtitve, pa¢ pa na poznejSe dogodke
dodatek na koncu, ki govori o sporu med Oglejci in kristjani iz Vicenze,
komu bodo pripadli posmrtni ostanki mucencev, in o salomonski resitvi,
da namre¢ vsako mesto dobi po enega mudenca.' Dejstvo, da nam

120 Pgssio, c. 2 (456): »Hinc sumus, de vicino loco, non longe ab hac civitate . . . (6)
...et supervenerunt ibidem provinciales eorum civitatis Vicentiae ...« Prim.op. 113
in 123.

121 To mnenje zastopa zlasti G. CUSCITO (gl. v op. 108 nav. mesta).

122 A, NIERO, I martiri, 171.

128 Passio, c. 2 (456): »...dimisimus loca nostra, volentes magis cum feris habitare
in silvis quam vobiscum.« Gl. vsebinsko identiéno mesto pri Evzebiju (op. 113); prim. S.
TAVANO, Riflessioni, 347 s. (z domnevo, da gre za odsev konfliktnega razmerja do
mesta v 4. in 5. stol., ki se je manifestiralo v begu iz mest in eremitizmu).

124 p, KANDLER, CDI, A. 293, je v komentarju k temu mestu s previdnostjo postavil
domnevo, da gre za hribovito obmodje med Gorico in Nanosom, torej za podrodje Cavna
in Trnovskega gozda. To je resni¢no Ogleju najblizje obmodje, ki ustreza opisu legende,
vendar je omemba preve¢ nejasna in neprecizna, da bi lahko postavili kakr$nekoli sklepe
o smeri bega in o kraju aretacije (tabernaculum).

125 Pgssio c.1 (456): »germani fratres« (2)... Ego Felix vocor, frater vero meus
Fortunatus«. Gl.op. 113 (»alvus quos protulit wuna«); prim. M. P. BILLANOVICH,
Appunti, 15.

128 Pgssio, c. 6 (457): »...Et dum diu inter eos esset contentio, metuentes Praesidis
et Paganorum saevitiam, ex Dei nutu hoc inter se ordinaverunt, ut unum tenerent

224



legenda ne poroéa, katero truplo so dobili eni in drugi, kaZe, da v ¢asu
in kraju njenega nastanka to ni bilo jasno. Vprasanje, kdaj je do te delitve
»domicilov« pri§lo, nam pomagata osvetliti $e preostala dva literarna vira
iz antike, ki omenjata ta dva mudenca. V Hijeronimijanskem martirologiju
se omenjata (v skladu z oglejsko tradicijo) 14. avgusta oba mucenca,
vendar je zapis tako nejasen, da ni povsem razvidno, ali spadata oba v
Oglej ali eden v Vicenzo, pri ¢emer je Se dodatno nejasno, kateri od
obeh bi lahko spadal v Vicenzo.®” Popolnoma je bilo to jasno dobrih
sto let kasneje pesniku Venanciju Fortunatu, ki je postavil Feliksa v
Vicenzo in Fortunata v Oglej."*® Prvi med pisci historiénih martirologijev,
ki omenja ta dva mudenca, Ado, je na koncu izredno obseznega elogija,
ki je ze kar izérpna obnova legende, ponovno zameglil situacijo s poro-
ilom, da so pri delitvi posmrtnih ostankov mucencev zamenjali glavi.'*®
Na ta naéin naj bi oba mucenca imela domicil v obeh mestih. Od 9. sto-
letja so porodila virov o relikvijah teh dveh mucencev neenotna in &esto
med seboj v popolnem nasprotju. Po eni strani so od lokalpatrioti¢nih
tezenj neodvisni avtorji nadaljevali izrodilo, ki ga najdemo pri Adonu
(npr. Dandulus sredi 14. stoletja), ali pa ga vsebinsko spremenili, vendar
tako, da so mucenca pripisovali obema mestoma.'® Po drugi strani sta

apud semetipsos, et alium memoratae civitatis Vicentiae civibus relinquerent.« Prim,
M. P. BILLANOVICH, Appunti, 11.

1% MH, Aug. 14 (p.442): »Aquileia Felicis Fortunatae... et in Aquileia Felicis
Furtunati Vincentiae ...« Gl.tudi AA SS Nov. II/1, 1894, 106. Rekonstrukcija, ki jo je
predlozil H. DELEHAYE, MH, 443 (»in Aquileia Furtunati, Vicetiae Felicis«, torej
obratno kot nam poroca vecina rokopisov), ne pomaga resiti problema, ker je naprav-
ljena na podlagi Venancija Fortunata (gl. nasl. op.).

128 Miscellanea VIII, c. 6 (de virginitate), v. 165—166 (PL 88, 271):

»Felicem meritis Vicetia laeta refundit

et Fortunatum fert Aquilelia suum.«

V pesmi De vita sancti Martini 4, v. 660 (PL 88, 424), omenja »Fortunati benedictam
martyris urname« v Ogleju.

120 ADO, Iun. 11 (PL 123, 284 s.; primerjavo z legendo je napravil P. PASCHINI,
La chiesa, 56; gl. tudi H. QUENTIN, Les mart. hist., 532s.); elogij se zakljuci s poroci-
lom: »...pia contentio ita finita est nutu divino, ut Felicem Vicentini, Fortunatum
haberent Aquileienses; ita tamen, ut caput beati Felicis Aquileia, caput vero Fortunati
Vicetia sortiretur. Quod factum in laudem Domini nostri Jesu Christi usque hodie
permaneret.« USUARDUS (p. 245) in MR (p. 233), ki omenjata ta dva mudenca na isti
dan kot Ado (11.jun.), nam v tej zvezi ne porocata niesar. Datum 11.jun. za ta dva
mucdenca temelji na zmoti. Ado ga je prevzel od Flora, ki na ta dan omenja »apud
Aquileiam, natale sancti Fortunati episcopi et martyris« (Edit. prat., 105), Florus pa ga
je napak povzel po MH, Jun.11. (p.314s.), ki omenja »in Aquileia translatio corporis
Fortunati episcopi et martyris« (o tem gl. pogl. I, op. 120).

130 DANDULUS, Chronica, A.293 (p.27): »...factum est inter eos (sc. Aquileienses
et Vicentinos) concordia, ut scribit Addo: ut corpus Felicis et caput Fortunati Vicentini
babeant, et corpus Fortunati, cum capite Felicis Aquileienses retineant: qui quidem ut sub
Octone Ursiolo duce narabitur, in Clugia hodie requiescunt.« Nasprotno poroa pol sto-
letja pozneje PETRUS DE NATALIBUS, Catalogus sanctorum, da sta »caput s. Felicis et
corpus s. Fortunati« podivala v Vicenzi, »caput vero s. Fortunati et corpus s. Felicis« pa v

15 Acta ecclesiastia 8 295



lokalni oglejsko-gradeska in vicentinska tradicija prisvajali zase relikvije
obeh mudencev.™ Zmeda in nejasnost v zvezi z »domicilom« obeh svet-
nikov sta se od zgodnjega srednjega veka vlekli vse v 20. stolegje.'®®

Ce torej ne upostevamo nejasnih, mestoma povsem napacnih in ten-
dencioznih porodil srednjeveskih virov, moremo delitev relikvij mucencev
med Oglejem in Vicenzo datirati okvirno v ¢as po koncu preganjanj
kristjanov (v nasprotju z legendo, ki omenja strah pred prezesom in po-
gani kot povod za zakljudek spora) in pred ustvarjalno dobo rojaka iz
blizine Treviza (med Vicenzo in Oglejem) Venancija Fontunata (okvirno
zadnja tretjina 6. stoletja), torej okvirno v letih 313 — 550/560. Do te
delitve relikvij, do katere je prislo po naSem prepricanju v drugi polovici
navedenega ¢asovnega intervala, so relikvije obeh mucencev brez dvoma
pocivale v Ogleju. To nam dokazujejo tudi starokr$éanske arheoloske
najdbe, tako v Ogleju kakor v Vicenzi, ki nam bistveno dopolnjujejo
in popravljajo hagiografsko izrocilo.

Na obmodju starokr$canskega pokopalis¢a »sub divo« na jugovzhod-
nem robu Ogleja, ki je bil pod patriarhom Poponom vkljucen v srednje-
vesko mesto, je bila ocitno na mestu, kjer sta bila pokopana mucenca
Feliks in Fortunat, zgrajena doslej Se malo raziskana starokr$éanska bazi-
lika, znana iz srednjeveskih virov kot cerkev sv. Feliksa, opuséena v ¢asu

Ogleju (AA SS Jun.Il, 1867, 455 F). Nejasnost v tem oziru je trajala dalje; gl. M. P.
BILLANOVICH, Appunti, 8 ss.

11 Chronica de singulis patriarchis Nove Aquileie (G. MONTICOLO, Cronache,
10, v.23—25) porola, da je gradeski patriarh Primogenij leta 628 po videnju nasel
smiliario tercio« od Ogleja »corpora beati Hermachore . .. et sancti Felicis et Fortunati«
in jih dal prenesti v Gradez Ker drugi viri, ki poroajo o Primogenijevem najdenju
posmrtnih ostankov sv. Mohorja (gl. pogl. I, op. 110), nastali le nekaj desetletij pozneje,
porofajo samo o najdbi trupel Mohorja in Fortunata, se vsiljuje misel, da je avtor
nade kronike, ki Mohorjevega spremljevalca ne omenja, le tega zamenjal z veliko bolj
znanim Feliksovim spremljevalcem in tako vnesel v poroéilo Feliksa (kot domnevo je
to misel izrazila ze M. P. BILLANOVICH, Appunti, 12). S tem je grob obeh mudencev
napa¢no prestavil na mesto Mohorjevega groba. Da gre v primeru porodila omenjene
kronike za napako, kaze tudi sicer nerazumljivi molk drugih virov o tem.

Relikvije teh dveh mucencev se omenjajo skupaj z relikvijami Mohorja in For-
tunata ob omembi deponiranja skupine relikvij »in cripta sancti Marci« v katedrali
sv. Evfemije v Gradezu leta 992 (DANDULUS, Chronica, A.992; p. 195) in ob priloZnosti
odkritja teh relikvij leta 1023 (gl. pogl. I, op. 114; M. P. BILLANOVICH, Appunti, 6 s.).

Vicentinski viri, ki trdijo, da sta oba mucenca pokopana v Vicenzi, so nekoliko
mlajsi od oglejsko-gradeskih. Medtem ko je privilegij samostanu sv. Feliksa in Fortunata
v bliZini Vicenze, ki ga je izdal vicentinski $kof Rodulf leta 975, $e predpostavljal, da
je v Vicenzi pokopan samo sv. Feliks (F. UGHELLI, Italia sacra V, Venetiis 1720,2
1032 s.; P.F.KEHR, Italia pontificia VII/1, 135; M.P.BILLANOVICH, Appunti, 6),
pa je priblizno stoletje kasneje privilegij Henrika IV. istemu samostanu Ze kategori¢no
trdil da obstaja tam »Ecclesia SS. Felicis et Fortunati constructa foris civitate Vicentia,
ubi corpora SS. Felicis et Fortunati requiescunt« (AA SS Jun. I, 1867, 456 C).

132 M. P. BILLANOVICH, Appunti, 9 s.

226



joZzefinskih reform leta 1774.1% Na tem obmodju je bilo najdenih veliko
starokr§¢anskih nagrobnikov iz 4. in 3. stoletja. Med temi so bili najdeni
tudi trije nagrobniki z napisi, da je bil pokojnik pokopan v blizini mucen-
cev, po navadi, ki je bila v tedanjem kri¢anskem svetu zelo razSirjena.'®
Vsi trije napisi, nastali v 4. ali S. stoletju, z uporabo mnoZinske oblike
predpostavljajo, da sta bila v blizini pokopana vsaj dva mucenca. Ker je
skorajda izklju¢ena moznost, da bi se napisi nanasali na grobove drugih
oglejskih muéencev — za vse znane namre¢ po pravici domnevamo, da
so bili pokopani drugje'® — moramo na tej podlagi sklepati, da sta bila
v Casu nastanka teh napisov na robu Ogleja pokopana Se vedno oba
mucenca, Feliks in Fortunat. Skoraj nemogoce si je predstavljati, da bi
oglejski kristjani za delitev z Vicenzo ne vedeli, ¢e bi bila ta Ze izvriena.!®
Datiranje prenosa trupla sv. Feliksa v Vicenzo ostaja namre¢ $e naprej
odprto, tudi ¢e pritegnemo arheoloske vire iz starokr$¢anske dobe iz
Vicenze. Na obmodju starokr$éanskega pokopalis¢a je bila odkrita bazi-
lika iz 4. stoletja, ocitno posvecena Feliksu in Fortunatu.’ V baziliki
je bila najdena plosca, oditno pokrov sarkofaga, z napisom, da sta tamkaj
pokopana »blaZena muéenca Feliks in Fortunat«, z odprtino (fenestella),
skozi katero so verniki spuscali razne predmete v sarkofag in na ta
nacin pridobivali nove relikvije »ex contactu«.'® Ker je iz prej navedenih
virov razvidno, da v Vicenzi ni bil nikdar pokopan sv. Fortunat — o¢itno

133 H. SWOBODA v delu K. G. LANCKORONSKI, Der Dom von Aquileia, Wien
1906, 65 s.; S. TAVANO, Aquileia cristiana, AAAd 3, 1972, 157 s.; nekaj srednjeveskih
dokumentov, nanasajocih se na to cerkev, je objavil P. F. KEHR, Italia pontificia VII/1,
50.

184 JLChV 2164 (CIL V 1698) (omenja se pokop »hoc sanctorum loco«); ILChV
2168 (CIL V 1678) (kot kraj pokopa se omenja »sancta beatorum ... vicinia«; oba
napisa izhajata iz cerkve sv. Feliksa); ILChHV 3349 (CIL V 1636) (napis na sarkofagu z
bliznjega starokr$canskega pokopalis¢a, s sklepno invokacijo: »martyres sancti, in
mente havite Maria«). Vse tri napise je predstavil in analiziral G. CUSCITO, Questioni
agiografiche, 179; IDEM, Cristianesimo antico, 94. O starokrs¢anski navadi pokopavanja
ob grobovih mucencev gl. H. LECLERCQ, Ad sanctos, DACL 1, 1907, 479—509; vrsto
nagrobnikov, ki dokumentirajo pokop »ad martyres«, navaja zbirka ILChV 2126—2187.

185 Kancijeva skupina je bilo pokopana v Skocjanu ob Soéd, za Mohorja in For-
tunata imamo v kasnem izrocilu sicer $ibko podlago za domnevo, da sta bila pokopana
v Terzu severno od Ogleja (gl. pogl.1, op.72), o kraju pokopa Hilarija in Tacijana
pa nimamo nikakrinega porocila. M. P. BILLANOVICH, Appunti, 21 je izrazila moZnost,
da bi bila onadva pokopana v blizini Feliksa in Fortunata, vendar tega ne podpira
nikakrien, Se tako pozen in slab vir. Nasprotno, dejstvo, da se ob reSevanju oglejskih
relikvij leta 568 omenjajo relikvije Hilarija in Tacijana, ne pa Fortunata (gl. pogl. II, op.
29; F. KOS, Gradivo, 1, 72 (71 ss.)), kakor bi pri¢akovali v primeru, da bi bili mucenci
pokopani na istem pokopali$¢u, govori proti domnevi italijanske znanstvenice, ki pred-
postavlja, da je kult mudenca Fortunata na tem mestu izrinil kult starejSih mudencev
Hilarija in Tacijana.

136 Prim. A. NIERO, I martiri, 168.

137 M, P. BILLANOVICH, Appunti, 16 (z navedbo podrobne lit. v op. 52).

188 ,Baeati martures Felix et Fortunatus« (M.P.BILLANOVICH, Appunti, 16—18
(z navedbo ostale lit.).

15* 227



so bile v sarkofagu shranjene poleg Feliksovega trupla tudi manj$e Fortu-
natove relikvije »ex contactu«'® — bi na osnovi kolikor toliko preciznega
datiranja napisa z rezervo mogli postaviti ¢asovni okvir prenosa trupla
sv. Feliksa v Vicenzo, seveda le ¢e zavrnemo moznost, da napis iz Vicenze
dokazuje samo posedovanje relikvij obeh muéencev, ne pa posedovanje
trupla enega od njiju.!*® Zal se napis ne da precizneje datirati in strokov-
njaki ga postavljajo v razdobje od 4. do konca 6. stoletja.!** Z ozirom na
to, da oglejski napisi kazejo na navzocnost obeh mudencev v Ogleju, da
Kromacijev fragment in Evzebij ne dokazujeta nasprotnega in da Sele
Hijeronimijanski martirologij postavlja na nekoliko nejasen nacin enega
od mucencev v Vicenzo, bi mogli prenos Feliksovega trupla v Vicenzo
datirati okvirno v dobo med sredo 5. in sredo 6. stoletja, verjetno precej
blizje prvemu ¢asovnemu mejniku kakor drugemu.

C. Vprasanje drugih mucéencev in Zivljenje oglejske krscanske
skupnosti v dobi preganjanja

S Kancijevo skupino ter Feliksom in Fortunatom se $tevilo zanesljivih
oglejskih zrtev iz dobe Dioklecijanovega preganjanja kristjanov zakljudi.
V virih se omenja sicer $e ena desetina oglejskih mudencev, vendar gre

13 Ker v Rimu in na vsem Zahodu (v nasprotju z obi¢ajem na Vzhodu) posmrtnih
ostankov mudencev niso delili (gl. H. DELEHAYE, Les origines, 51 ss.), je izklju¢ena moi-
nost, da bi vicentinska cerkev posedovala Fortunatovo glavo, kot trdi kasnejie izrocilo
(gl. op. 129; M. P. BILLANOVICH, 10). Oc¢itno so bile v Vicenzi shranjene Fortunatove
relikvije »ex contanctu« (brandea, sanctuaria, pallicla).

140 Tezo, da nam napis iz Vicenze ne dokazuje navzocnosti trupla muéenca Feliksa
v Vicenzi, temveé le relikvije in kult obeh muéencev, je postavil S. TAVANO, Appunti,
168 (zlasti op. 64), sklicevaje se na dejstvo, da sta mudenca imenovana v nominativu.
Enako meni A. NIERO, I martiri, 168, da gre v Vicenzi v primeru obeh mudencev za
relikvije »ex contactus.

41 G, LORENZON, BS 5, 1964, 590, ga datira v prvo polovico 4.stol.; M.P.
BILLANOVICH, Appunti, 18, ga postavlja v drugo polovico 4.stol. ali v 5.stol;
S. TAVANO, Appunti, 168, op. 64, z rezervo dopuila moznost datacije v 5. stoletje;
A.NIERO, I martiri, 168, ga postavlja v zgodnjelangobardsko dobo. Za preciznejse
datiranje napisa imamo premalo opornih tock. Ortografska oblika »baeati« (namesto
pravilneje »beati«) ni izjemna in jo sreamo v razliénih dobah na starokric¢anskih na-
pisih v severni Italiji, npr. ILChV 1719 (Verona); 1863 (Teodorov napis v juzni dvorani
oglejske bazilike izpred ca.320); 2019 (Milano), pa tudi v Rimu (ILChV 1604; 4633)
in v Afriki (ILChV 2039; 2330; 4849°). Se bolj univerzalna je oblika »martures« namesto
obi¢ajne »martyres« (gl. ILChV 1lI, p.365 (Indices)). Primitivno izklesana »hedera
distinguens« tudi ne more biti oporna tocka za datiranje, saj se pojavlja na staro-
kré¢anskih spomenikih skozi stoletja. Primitivno prostorsko izoblikovanje besedila, ru-
stikalna oblika &rk in celoten izgled napisa (zlasti e ga primerjamo z napisi Prota in
Krisogona iz Skocjana ob Sodi) bolj govorijo v prid mnenju o njegovem kasnem
nastanku, zelo verjetno ne pred drugo polovico 5. stoletja, v delavnici ocitno nevescega
kamnoseka.

228



brez dvoma za imena, ki so po nakljudju prisla med oglejske svetnike in
z Oglejem gotovo nimajo nobene zveze ali pa se te ne da dokazati.

Ti mulenci so sestavljeni iz treh skupin, ki stojijo koledarsko zelo
blizu (druga tretjina junija). Po zaporedju datumov da$éenja sestavljajo
prvo skupino Emerit, Avit (?), Viktorijan in Viktor, drugo skupino Juvan,
Mucij, Prodit in Klemens ter tretjo Kirijaka in Muska. Za vse te tri sku-
pine »oglejskih« muéencev je znadilno, da so nastale na osnovi zapisov v
Hijeronimijanskem martirologiju, ki jih omenja na nejasen nacin in vedno
na iste dneve, ko poroca o avtenti¢nih oglejskih mucencih ali o resni¢nih
dogodkih v Ogleju.'** Tako se prva in tretja skupina omenjata na iste
dneve kakor najbolj znani oglejski mucenci Kanciji, in po pravici mo-
remo soditi, da so ti mucenci po pomoti postali druzabniki Kancijev ali
njihov privesek. O¢itno gre v obeh primerih za imena, ki nimajo nobene
zveze z Oglejem. Druga skupina pa se omenja na isti dan kot »translatio«
$§kofa in mudenca Fortunata v Oglej; soditi moremo, da so tudi ti mudenci
po pomoti prisli v vrste oglejskih svetnikov.'® Ker so vsi ti »oglejski«
mudenci pustili izjemno Sibek odmev v oglejski tradiciji, jim ne bomo
posvecali ved prostora.'** Prav tako ne spadajo med oglejske svetnike
solunske mudenke Agape, Hijonija in Irena ter sirmijska mucenka Ana-
stazija, ki jih je, v duhu rimske legende o sv. Anastaziji, ki zwl]enjsko pot
vseh teh povezuje z Oglejem in v skladu s kasnejSimi zapisi, ki postav-
ljajo njihovo muéenistvo v Oglej, najkasneje od 12. stoletja dalje castila
oglejska cerkev kot lokalne svetnice.'*® O Zojlu ali Zenu, ki v legendar-
nem izro¢ilu o Kancijevi skupini ne nastopa kot muéenec, in ¢igar histo-
ri¢nosti ne moremo dokazati, smo Ze spregovorili.!*® Vsekakor gre za oseb-
nost, ki bi jo mogli z vsemi pridrzki uvrstiti v zbor maloStevilnih oglejskih
svetnikov.

Naj koncno predstavimo $e enega zanesljivega mucenca iz dobe Dio-

klecijanovega preganjanja kristjanov, salonitanskega mudenca Anastazija,
ki je bil doma iz Ogleja. O tem mudencu imamo sorazmeroma bogato

142 MH, Iun. 11 (314): »in Aquileia Emeriti Hereti Victuriani Victoris.«

MH, Iun. 15 (319): »in Aquileia Cantiani Proditi Clementis Cantianae.«

MH, Iun.17 (322): »Aquileia Geriae Muscae Valerianae Mariae« Prim.op.35 in
pogl. I, op.120 ter P.PASCHINI, La chiesa, 69—70 in A.NIERO, I martiri, 154
in 172.

13 Gl. MH, 315, n. 36—38; 323, n. 32—36; AA SS Jun. III, 1867, 526.

144 Teh mudencev ne omenja nobeden od rokopisov histori¢nih martirologijev
z oglejskega podrodja. V liturgi¢nih koledarjih se pojavljata samo Kirijaka in Muska,
o katerih nam je Ferrarius ohranil kratek povzetek sicer izgubljene legende (gl. AA SS
Jun. 1V, 1867, 230). Gl. G. BIASUTT]I, Il »Proprium sanctorums, 26; 33; 38 in 1. DANIE-
LE, Ciriaca, Musca, Valeriana e Maria, BS 3, 1963, 1289. Od liturgi¢nih knjig s sloven-
skega ozemlja omenja praznovanje »SS. Cyriacae et Muscae Virg. Mm. dupl.« »Proprium
sanctorum« Ljubljanske s$kofije iz 1. 1848 (gl. »Uvod«, op.36), str. 194 (brez lekcij).

145 P, PASCHINI, La chiesa, 47; G. BIASUTT], Il »Proprium sanctorume«, 33; 34; 36;
42; 44; 50.

s Gl. op. 77.

229



sporocilo anti¢nih virov, verjetno bogatejse kot za kateregakoli oglejskega
mucenca.'”” Poglavitni vir, legenda o mucenistvu sv. Anastazija,'*® vsebuje
nekaj podatkov, ki so pomembni za poznavanje oglejske kricanske skup-
nosti v zacetku 4. stoletja. Ta legenda namreé s svojimi koreninami sega
globoko v antiko in je v svojem jedru nastala verjetno ze pred sredo
5. stoletja.’® Po legendi je bil Anastazij, oglejski me$can z obrtniskim
poklicem (valjavec oz. Cistilec oblacil) in lastno delavnico (ergasterium,
statio), gore¢ kristjan. Ko je zvedel za hudo preganjanje kristjanov v Saloni,
je v zelji po mudeniski smrti odsel iz domadega mesta v Salono, bil tam
zaradi provokativhega obna$anja (na steno gosti$a in na mnoga javna
mesta je narisal kriz) aretiran in zasliSan. Ker so morali o sodbi obvestiti
Dioklecijana, ki se je nahajal v drugem mestu, je bilo treba cakati na
izvrsitev kazni.'® Nato so mu privezali kamen okrog vratu in ga potopili

47 H. DELEHAYE, S. Anastase martyr de Salone, AB 16, 1897, 488—500; J. ZEIL-
LER, Les origines (Dalmatie), 59—64; R. EGGER, Forschungen in Salona IlI, Wien 1939,
131—148 (temeljna Studija s kritiéno izdajo legende); H.DELEHAYE, MH, 467s.
(komentar); A. M. STRGACIC, Kriéanstvo (kot v pogl. I, op. 30), 40—48; A. AMORE,
Anastasio di Salona, BS 1, 1961, 1058—1059; F.BULIC, Mucenici solinski, lzabrani
spisi, Split 1984, 336 s.; 351 (prispevek prvi¢ objavljen 1. 1919).

145 Legenda o sv. Anastaziju (BHL 414) je objavljena v AA SS Sept. III, 1868, 22—23;
Ephemeris Salonitana 1894, 21—24 (L. ]JELIC); Forschungen in Salona 11, 136 (R.
EGGER; pri citiranju se ravnamo po tej ediciji).

149 Elogij o sv. Anastaziju v MH, Aug.26 (467) se glasi: »in Salona civitate sancti
Anastasi martyris bic fullo fuit.« Dodatek na koncu, ki oznaluje muéenéev poklic, je v
Hijeronimijanskem martirologiju vsekakor nenavaden, ¢e ne izjemen, zato je upraviéena
domneva, da gre za reminiscenco legende, ki naj bi torej nastala pred zapisom v
martirologiju (gl. H. DELEHAYE, AB 47, 1929, 83 in R.EGGER, Forschungen III,
131).

150 To mesto v legendi je sprozilo zapleteno vprasanje (ne)navzocnosti cesarja Dio-
klecijana v Saloni leta 304, kjer naj bi se zadrzal nekaj ¢asa na poti iz Rima na Vzhod;
gl. op. 84; F. BULIC, Mucenici, 351 in R. EGGER, Forsch. I, 140 s.

151 Za naSo predstavitev pomembni odlomki iz legende: »Passio sancti Anastasii
martyris; in Aquileia civitate (!) sub die VII Kalendas Septembres ... Cum igitur tempore
Diocletiani sceleratissimi persecutoris edictio promeretur, adversus christianos ageretur
persecutio, beatus Anastasius in Aquilegiensi civitate, quod cum reverentia dicendum
est, artis folloniae operam exercebat ... Ut perfectam christianitatis gloriam adipisceret,
relicto argesterio artis suae mandatum evangelicae artis implevit ... Sequens ad Salo-
nitanam civitatem ultro se offerens religiosum arripuit agonem et ante hospitium, in
quo mansurus erat, signum crucis depinxit. Sed et per celeberrima populi loca expressit
signaculum Christi, cuius professionis esset demonstrare non dubitavit. Quem mini-
stri persecutoris agnitum arreptumque ante iudicem statuisse narrant. Ad plenum tamen
testimonium stationem artis beatissimi martyris in Aquilegiensi civitate constituta facta
est domus orationis ut ubi tunc vestimentorum sordes abluebantur nunc populorum
oratione profusa animarum sordes creduntur abstergi. Verum cum ante iudicem sta-
tutus fuisset, et quae gesta sunt vel quae responsio de professione christianitatis pro-
cesserit quasque poenas impius iudex intulerit, subtraxit necessitas, quia (ad) Dio-
cletianum persecutorem longe in alia positum civitate perlata(m) moment(o) dicant
sententiam. Tamen tale mendasse refertur, ut suspensum lapidem mari praecipitatus
triumphum martyrii consequi meruit.« (R. EGGER, Forsch. I, 136).

230



v morje.”™ Kot datum usmrtitve navajata legenda in Hijeronimijanski
martirologij 26. avgust.'®

Za nas posebej zanimivo sporocilo legende je, da je bila njegova
delavnica v Ogleju spremenjena v molilnico (domus orationis), ki naj bi kot
taka obstajala Se v ¢asu zapisa legende (nunc).

Ob veliki salonitanski tradiciji o sv. Anastaziju je oglejsko izrocilo
zelo skromno. Ce odmislimo sporno in neredljivo vprasanje, ali je avtor
legende Oglejec,'™ je treba reci, da ni poznan vir z oglejsko-gradeskega
podrodja iz pozne antike in zgodnjega srednjega veka, ki bi omenil tega
mudenca, pa tudi kasnejSe omembe so prav redke.’* Sele od Petra de
Natalibus (2. polovica 14. stoletja) se zopet omenja pri avtorjih z oglej-
skega podrocja.'® V oglejski liturgiji, kjer slede¢ drugemu zapisu v Hije-
ronimijanskem martirologiju nastopa 7. septembra, je sv. Anastazij imel
vseskozi svoje mesto, vendar je bil sorazmeroma malo opazen svetnik.'%

Ce sedaj povzamemo vsebino virov za zgodovino Dioklecijanovega
preganjanja kristjanov v Ogleju, moremo priti do nekaterih zakljuckov.
Preganjanje kristjanov v Ogleju, ki ga moremo okvirno datirati v ¢as od-
februarja 303 do maja 305, ocitno ni bilo hudo. Iz Ogleja je znanih
iz te dobe prav malo zrtev: pet mucencev Kancijeve skupine ter Feliks
in Fortunat, vsega skupaj sedem mudencev oz. osem, Ce priStejemo Se
Anastazija, ki je umrl v Saloni. Trditev o izredno hudem preganjanju, o
polnih je¢ah mucencev in izpovedovalcev, na katero naletimo v legendah,
je brez dvoma vsaj nekoliko pretirana. Proti njej ne govori samo majhno
Stevilo mucencev, temve¢ tudi dejstvo, da je moral Anastazij v Zelji po
mucéeniski smrti to iskati drugod. Lokalni preganjalec (corrector Venetiae
et Histriae) ni poznan. Razlicna imena, ki nastopajo v legendah so ne-
zanesljiva ali se vsaj ne dajo preveriti z drugimi viri. Vse legende, vklju¢no
z legendo o Anastaziju, postavljajo mudenistvo v zvezo z Dioklecijanovo
navzocnostjo, kar bi moglo biti reminiscenca na cesarjevo potovanje iz
Rima na Vzhod v prvi polovici leta 304. Vsa mucenistva, ki koledarsko
padejo v ¢as od konca novembra do srede junija (oz. Anastazijevo v
Saloni na konec avgusta) moremo datirati na konec leta 303 oz. v leto

152 MH tudi 7. sept. (gl. op. 155).

133 Domnevo, da gre za oglejskega pisca in za spis, namenjen oglejskim kristjanom,
je zagovarjal zlasti R. EGGER, Forsch. Ill, 139 in 141, na osnovi uvodnega stavka in
omembe oglejske molilnice. V primeru oglejskega nastanka legende bi vsekakor pri¢a-
kovali njeno mo¢nejso zasidranost v oglejski tradiciji.

%4 Verjetno se ne na naSega mudenca nanasa omemba prinosa relikvij »sv.
Anastazija« iz Soluna na BeneSko (Origo civitatum Italiae seu Venetiarum, ed. tertia,
p. 143, v. 24). Prav tako se Anastaziju posvecena cerkev na otoku pred Porefem
(P. F. KEHR, Italia pontificia VII/2, 230; F. BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo,
AMSI 29, 1913, 190ss.; A.SON]JE, Crkvena arhitektura zapadne Istre, Zagreb—Pazin
1982, 72) ne nanasa na salonitanskega mudenca.

155 R, EGGER, Forschungen III, 146 s.

156 MH, Sept.7 (492); na ta dan nastopa tudi v MR, 383 s.; gl. P. PASCHINI, La
chiesa, 71; G. BIASUTT]L, Il »Proprium sanctorums«, 27; 34; 48.

231



304. Z izjemo Krisogona so torej vsi mudenci postali zZrtve Dioklecijano-
vega Cetrtega edikta (feb. ali marca 304), ki je odrejal za vse prebivalstvo
drzave pogansko Zrtvovanje. V pretirani obliki merita na to tudi legenda
o sv. Anastaziji ter legenda o Feliksu in Fortunatu. Nadin usmrtitve oglej-
skih mudencev ne kaZe na pretiran fanatizem preganjalca oz. preganjalcev.
Mucenci Kancijeve skupine so bili obglavljeni, ne da bi bili predhodno
muceni, Feliks in Fortunat sta bila obglavljena po predhodnem mudenju.
Oditno gre pri razli¢nem postopku za odraz razliénega tretiranja s pripad-
niki vi$jih slojev (honestiores) in nizjih slojev (humiliores) v kazenski za-
konodaji. Preganjalec oditno ni imel namena uniéiti posmrtnih ostankov
mucencev. Drugace pa je v primeru Krisogona in Anastazija. Krisogon
je bil obglavljen, njegovo truplo so vrgli na obalo (v morje?), glavo v
morje. Anastazij, ki je trpel v Saloni, kjer je bilo preganjanje oéitno hujse,
verjetno najhuj$e na vsem jadranskem podrocju,’ pa je bil s kamnom
okrog vratu potopljen na morsko dno. Eden in drugi nadin usmrtitve
kazeta na preganjaléev namen, da se iznilijo posmrtni ostanki in s tem
prepreci svetniski kult.!®®

Legendarni viri nam le skromno in nezanesljivo osvetlijo zivljenje
oglejske kricanske skupnosti v dobi preganjanja. Majhno Stevilo muden-
cev ne kaze nujno, da je bila ta cerkvena skupnost majhna. Niti en vir
ne govori o cerkveni organizaciji in o cerkveni hierarhiji, ki je tedaj ‘brez
dvoma obstajala. Omemba prezbiterja Zojla v legendi o muéencih Kan-
cijeve skupine je edina omemba pripadnika cerkvene hierarhije v vseh
teh zapisih. OC¢itno je cerkvena hierarhija, z edino (zelo verjetno) izjemo
$kofa Krisogona II. (?), dobro prestala preganjanje in so bile Zrtve
predvsem med laiénimi pripadniki cerkvene skupnosti, »izbrane« po
nacelu slucajnosti. Legende nam predstavijo nekaj pripadnikov te skup-
nosti, vendar bistveno premalo, da bi lahko prisli do trdnih zakljuckov.
Omenjajo se relativno premozni Kanciji, morda pripadniki tako imeno-
vanega municipialnega plemstva, s posestvi v okolici mesta, in mestni
»proletarec« Anastazij. Primer Kancijev, ki so imeli posestva in so vodili
manj§i center krScanskega Zivljenja v bliZini mesta, in primer Feliksa in
Fortunata, ki sta izhajala iz okoliskih krajev, kaze, da je kr§¢anstvo v tem
Casu Ze seglo iz mesta na podeZelje. Tri imena mudcencev so gréka (Kriso-
gon, Prot in Anastazij), ostalih pet je latinskih. Na tej osnovi bi mogli
sklepati, da je kric¢anstvo zajelo tudi domace latinsko prebivalstvo, celo
njegove premoznejSe sloje, kamor so spadali Kanciji.

Idejna plat zivljenja oglejskih kristjanov nam je iz obravnavanih
virov prav malo poznana. Ce so Kanciji ter Feliks in Fortunat bezali
pred preganjalci — za oboje moremo domnevati kot smer bega vzhod oz.
severovzhod, proti danas$njemu zahodnemu slovenskemu ozemlju — pa je

157 R, EGGER, Forschungen III, 140.
158 Prim. EUSEBIUS, H.E. 8,6,7 (ed. G.BARDY, SC 55, 1958, 13; slov. prev. F.
K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c., 242).

232



Anastazij v zelji, da bi postal muéenec, sam odsel »iskat« preganjalce. V tem
njegovem pocetju, v katero ne moremo dvomiti, moremo videti navzocnost
montanisti¢nih idej o prostovoljnem in hotenem Zrtvovanju za vero, idej,
ki so bile v casu preganjanj vseskozi navzocle, dasi jih v glavnem niso
odobravali.'®

Kakor nam ti viri skoraj ni¢ ne povedo o cerkveni organizaciji, tako
nam tudi skoraj ni¢ ne povedo o kultnem Zivljenju. Iz legende o Anasta-
ziji izvemo le to, da je Anastazij o¢itno pred odhodom v Salono svojo
delavnico prepustil kr$¢anski skupnosti, ki jo je preuredila v molilnico.
Ta naj bi obstajala Se v ¢asu zapisa legende in naj bi bila porusena ob
hunskem zavzetju mesta.' Obstoj cerkvene organizacije v Ogleju v tej
dobi dokazujejo katalogi skofov in lokalne kronike, ki postavljajo v to
dobo dva s$kofa, Krisogona 1. in Krisogona IL.'*! V tej dobi je oglejski skof
ze imel prestiz na obmodju Benecije in Istre, saj je eden od Krisogonov
(verjetno »Dalmatinec« Krisogon II.) kot »Skof tiste Skofije« posvetil
istrskega kristjana Donata za prezbiterja.'®*

Kultmo zivljenje oglejskih kristjanov v tej dobi nam nekoliko razkri-
vajo arheoloske raziskave. Pred izgradnjo monumentalne Teodorove bazi-
like okrog leta 320 je na istem mestu obstajala po arheoloskih analizah
zasebna hiSa s prostorom, prirejenim za kr$¢anski kult (domus ecclesiae).'®
Napis skofa Teodora, Krisogonovega naslednika, na mestu, kjer naj bi
bila ta domus ecclesiae (zahodni del tako imenovane severne Teodorove
bazilike) nam z o¢itno aluzijo na skofovo preteklost osvetli ¢as ne le pred
izgradnjo bazilike, temve¢ tudi ¢as pred njegovo izvolitvijo za $kofa.'®
Sporodilo napisa, da je Teodor »na tem mestu rastel«, lahko pomeni

158 Prim. LACTANTIUS, De mort. persec. 13,2 (cit.ed. 92 in komentar na str.
279).

160 R, EGGER, Forschungen III, 141 in 148.

161 Oglejski tradiciji, ki postavlja Krisogona II. za Teodorom, sledijo Chronicon
Patriarch. Aquil. (DE RUBEIS, MEA, Appendix I, 6), ANONYMUS, Vitae patriarch.
Aquil. in BELLONUS UTINENSIS, De vitis et gestis patriarch. Aquil. (ed. L. MURA-
TORIUS, RIS XII, 1730, 7; 25). Gl pogl.1, op.84. DANDULUS, Chronica, A. 284 ss.
(p. 26 ss.), sledeC gradeski tradiciji, datira devetletni pontifikat Krisogona 1. (»origine
tracius, de civitate Bisancio«) v leta 284—294, dvanajstletni pontifikat Krisogona 1.
(»in Dalmacia natus, et in aquileiensi ecclesia diu conversatus«) v leta 295—307.

162 Gl. op. 283.

163 M. MIRABELLA ROBERTI, Counsiderazioni sulle aule Teodoriane di Aquileia,
Studi aquileiesi, offerti a G.Brusin, Aquileia 1953, 209—243 (= Scritti di archeologia,
AMSI 27—28 n.s., 1979—1980, 197—226 (z navedbo starejse literature); G. BRUSIN-P.
L. ZOVATTO, Monumenti paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine 1957, 20—22;
G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 160; L.BERTACCHI, Architettura e mosaico, v
kolektivnem delu »Da Aquileia e Venezia«, Milano 1980, 191; P. TESTINI, »Basilica-,
»domus ecclesiae« e aule teodoriane di Aquileia, AAAd 22, 1982, 369—398, zlasti 387 ss.

184 5 [Theod]ore felix bhic crevisti hic felix« (G.BRUSIN-P.L.ZOVATTO, Monu-
menti paleocristiani di Aquileia e di Grado, Udine 1957, 60—61; G.BOVINI, Le
antichita cristiane di Aquileia, Bologna 1972, 46—S52; G.CUSCITO, Crist. antico,
160; G. C. MENIS, La cultura teologica, 464 s; P. TESTINI, o. c., 395 s.).

233



dvoje; manj verjetno je to, v dobesednem pomenu, $kofova mladost in
rast v (ocetovi?) hi$i, saj iz kronik vemo, da je bil Teodor po rodu Tracan.
Bolj vrejetno je, da se sporocilo nana$a na njegov razvoj v duhovnem
smislu oz. rast v cerkveni hierarhiji. Ce se Teodor zanesljivo omenja kot
s$kof skupaj s svojim diakonom Agatonom med udelezenci sinode v Arlesu
leta 314'% — Dandulus njegovo izvolitev za oglejskega Skofa datira v
leto 308'%% — moremo njegovo »rast« prek nizjih duhovniskih stopenj,
lektorata, poddiakonata in diakonata prek prezbiterijata do $kofovskega
dostojanstva datirati v dobo cesarja Dioklecijana in v nemirna leta drzav-
ljanskih vojn po Dioklecijanovem odstopu.'®” Kot aktivnega nizjega klerika
morda ze v casu Dioklecijana, gotovo pa v casu pred tako imenovanim
Milanskim ediktom, moremo upostevati tudi Teodorovega diakona Aga-
tona. Kot verjetnega ¢lana samega vrha oglejske krséanske skupnosti v
predkonstantinski dobi moremo oceniti misterioznega Kiriaka, ki ga
omenja posvetilni napis severne dvorane Teodorove bazilike.'®® S tem
se zakljudi Stevilo zanesljivo dokumentiranih pripadnikov oglejske kr$can-
ske skupnosti iz dobe pred nastopom verske svobode.'®® Kozmopolitski
znadaj oglejske Skofijske stolice, posveéevanje klerikov na obmodju, ki ni
spadalo pod neposredno mestno okolico ter zlasti udelezba njenega $kofa
na sinodi v Arlesu leta 314 z (resda izjemnim) zastopanjem Dalmacije,!*®
vse to nam dokazuje, da je imela oglejska kr$¢anska skupnost ze v dobi

165 Concilia Galliae A. 314 — A. 506 (ed. C. MUNIER, CCSL 148, 1963, 14 (v. 17 5.);
16 (v.10s.); 17 (v.10s.); 18 (v.10s.); 19 (v.65s); 21 (v.8s)). Gl. $e R.BRATOZ,
Cerkvenopoliticni in kulturnozgodovinski odnosi, 260 op. 9—10.

166 Chronica, A. 308 (p. 30).

17 O duhovniskih stopnjah, pri katerih je bilo za napredovanje iz nizje v visjo
praviloma ve¢ let »sluzbene dobe«, gl. A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa II,
Torino 19773, 349—352 (556—563).

168 Moziacni napis »Cyriace vibas« nad podobo ovna v severni dvorani Teodorove
bazilike na mestu, ki je bilo med evharistijo rezervirano za klerike, v bliZini oltarja, so
razli¢no razlagali (gl. G. BRUSIN-P. L. ZOVATTO, o.c., 43; G.BOVINI, o.c., 60—67,
s kritiénim prikazom razliénih tez; L. BERTACCHI, o. c., 194; P. TESTINI, o. c., 397 s.;
G. C. MENIS, La cultura teologica, 467). Ce zavrnemo kot presibko utemeljene hipoteze,
da gre za domnevnega lastnika prakri¢anske »domus ecclesiae« ali celo za Teodorovega
oceta (G. BRUSIN) oz. da gre za graditelja ali morda mojstra mozaikov (M. MIRABELLA
ROBERTI), oz. da gre za »signume« oz. psevdonim, za katerim naj bi se skrival sam
skof Teodor (E. MARCON) oz. da gre le za apelativ (sinon. theophilus, predan bogu;
C. COSTANTINI, L.BERTACCHI), moremo sprejeti kot najbolj realno domnevo, da
gre za uglednega oglejskega klerika, oéitno enega od ozjih $kofovih sodelavcev.

182 Na donatorskem napisu v severni dvorani Teodorove bazilike se omenja
»lanuariuls] de Dei dono vfovit] pledes] DCCCLXXX] ...« (G.BRUSIN-P.L. ZOVAT-
TO, o.c¢.,, 52—57; G.BOVINI, o.c., 52—60). Ce je napis nastal Zze v Teodorovi dobi
in ne pozneje (v Teodorov ¢as sta ga datirala G. BRUSIN in G.BOVINI, v drugo po-
lovico 4.stol. pa P. TESTINI, Aquileia e Grado. Rivista di archeologia cristiana 34,
1958, 173), bi mogli vsaj mladost tega resni¢no premoinega oglejskega kristjana (daro-
valca ca. 77 m? mozaika!) postaviti $e v as pred nastopom verske svobode.

189 R, BRATOZ, o. c., 260 op. 10.

234



pred nastopom verske tolerance velik prestiz na vsem severnojadranskem
obmodju. Oglejska Skofija je Ze v tej dobi zacela v praksi izgrajevati
regionalno zasnovano $kofijsko oblast na svojem vplivnem obmocju.

3. Istrski mucenci in kr$éanske skupnosti
v Istri v zaletku 4. stoletja

Kljub bogatemu legendarnemu izroéilu o kri¢anstvu v Istri, ki postav-
lja zaletke misijona v drugo polovico prvega stoletja, prva mucenistva
pa v drugo stoletje in v prvo polovico 3. stoletja, stopimo na trdna tla
pri proucevanju krscanstva v Istri Sele z obdobjem velikega preganjanja
kristjanov. Na podlagi sorazmeroma dobrih virov nam tedaj stopita pred
oé¢i krsc¢anski skupnosti v Trstu in Porecu.

A. Sveti Just in krscanska skupnost v Trstu

Kr$¢ansko skupnost v Trstu v dobi cesarja Dioklecijana nam sorazme-
roma zanesljivo predstavi legenda o mucencu Justu s sledeco vsebino:'"

V casu vlade cesarjev Dioklecijana in Maksimijana, ko je bilo hudo
preganjanje kristjanov, je prisel z Vzhoda prefekt Manacij, da bi organiziral
pregan]an]e V Ogleju je postavil za prezesa nekega Evnomija, sam (ali neki
njegov soimenjak) pa je postal najvi§ji funkcionar v Trstu, mestu v Istri,
v blizini Ogleja. Ko je Manacij zvedel, da prebiva v mestu kristjan Just,
ga je ukazal privesti pred sodic¢e (consistorium) in ga zasliSal. Ker je Just
vztrajal v kriéanstvu, ga je dal zapreti. V jedi je Just prezivel eno noé v
molitvi. Naslednjega dne ga je dal Manacij privesti pred sodis¢e (auditorium)
in ga je potem, ko je Se naprej vztrajal v kricanski veri, obsodil na smrt

170 Legenda o muceniStvu sv. Justa (BHL 4604) je znana na osnovi treh rokopisov
(beneskega iz 12.stol., dunajskega iz 13.stol. in trzaskega), ki se med seboj nebistveno
razlikujejo. Na osnovi trzaSkega rokopisa iz 14. stol. (kopija originala iz 11.stol.?) jo je
objavil P. KANDLER, CDI, A.290; IDEM, Pel fausto ingresso (v prilogi »Atti...« na
Sestem mestu). Kriticno izdajo je z upoStevanjem vseh treh rokopisov pripravil G. VAN
HOOFF v AA SS Nov. 1, 1887, 428—430 (z uvodno $tudijo, ki je $e danes temeljnega
pomena). To izdajo je povzel G.CUSCITO, S. Giusto e le origini cristiane a Trieste,
Archeografo Triestino ser. IV, 31—32 n. s. (80—381), 1969—1970, 33—36.

Od ne posebno obseine literature o sv. Justu velja omeniti najprej $e vedno upo-
rabne prispevke starejsih istrskih in kranjskih starinoslovecev: N. MANZUOLI, Vite e fatti,
38—42 (svoboden ital. prevod legende); M. BAVCAR, Historia, 2,89 (slov. prev. p. 118 s5.);
J. L. SCHONLEBEN, Carniolia, 111, 204; IRENEO della Croce, Historia antica e moderna,
429—435. Od novejsih del naj omenim naslednja: G. BUTTIGNONI, S. Giusto, 17—25
(le obnova legende); F. LANZONI, Le diocesi, 863; 1. DANIELE, BS 7, 1966, 33; M.
MIRABELLA ROBERTI, San Giusto, Trieste 1970, 15s.; G. CUSCITO, S. Giusto e le
origini, 3—32; IDEM,Cristianesimo antico, 106—124; V. SAXER, L’Istria e i santi istriani
Servolo, Giusto e Mauro nei martirologi e le passioni, AMSI 32 n.s., 1984, 60—68.
Od slovenskih del naj omenim skromen prispevek v LS 4, 1973, 247, ki (z napakami
vred) povzema geslo o sv. Justu v BS.

235



z utopitvijo. Justa so odvedli na obalo, mu privezali svincene utezi na roke
in noge, ga odpeljali s ¢olnom na odprto morje in ga vrgli v vodo. Potem
ko so se pretrgale vezi z uteZmi, je njegovo truplo morje zveder naplavilo
na obalo v blizini mesta. Pono¢i je neki prezbiter Sebastijan po no¢nem
videnju zbral kristjane iz mesta. Skupaj so poiskali truplo, ki je lezalo
na morski obali, posuto s peskom, in ga pokopali v blizini mesta, kjer so
ga na$li. Datum mudenistva: 2. november.

Legenda, ki so jo nekateri ocenjevali kot brezvredno,'”* ima nekatere
$ibke tocke. Gotovo je napaéno uvodno datiranje preganjanja kristjanov
in s tem letnice Justove smrti v Cetrto leto konzulata in deveto leto vlade
obeh cesarjev. To datiranje je ne le v vsebinskem oziru neustrezno, temvec
niti teoreticno ni mogoce.'™ Ostale histori¢no oprijemljive sestavine le-
gende lazje uskladimo s stanjem, kakrSnega nam opisujejo drugi viri.
Aluzija na organizacijsko pripravo preganjanja kristjanov, o prihodu
posebnega komisarja z Vzhoda, je nepreverljiva, ker o tem iz drugih virov
ni nicesar znanega, vendar je odraz dejstva, da se je preganjanje zacelo
na Vzhodu in se je od tam razdirilo na Zahod.'™ Iz legende dobimo vtis,
da je bil Just usmrcen na samem zacetku preganjanja, potem ko se je to
z Vzhoda razsirilo na Zahod, tako da je najverjetnejsa letnica Justove
smrti 303."* Ob predpostavki, da je bil Just usmréen na osnovi dolo¢b
prvega edikta in sicer kmalu po njegovi objavi na Zahodu, ostaja nere$eno
vprasanje tako kasnega datuma njegove usmrtitve, kar osem mesecev
po zaletku preganjanja na Vzhodu (konec februarja) oz. kak mesec manj
po njegovem raz$irjenju na Zahod. Zaradi te nejasnosti in (sicer nezaneslji-
ve) reminiscence na vsebino Dioklecijanovega cetrtega edikta (zgodnja

171 Tako zlasti H. DELEHAYE, Les origines, 330; IDEM, MR, 491 n.3 (komentar
k elogiju); pod njegovim vplivom tudi I. DANIELE, o. c., in LS 4, 1973, 247.

172 Datiranju zaletka preganjanja kristjanov v legendi (c. 1: »Temporibus Diocle-
tiani et Maximiani imperatorum, consulatus eorum quarto anno, imperii ipsorum nono«)
sta najblizji letnici 290 (Dioklecijan cetrtic konzul, Maksimijan tretji¢, v Sestem letu
vlade Dioklecijana in petem (o0z. etrtem, e upo$tevamo imenovanje za avgusta) letu
vlade Maksimijana) oz. Se bolj 293 (Dioklecijan peti¢ konzul, Maksimijan cetrti¢, v
devetem in osmem (oz. sedmem) letu vlade cesarjev). Da je pisec legende kombiniral
letnico Dioklecijanove vlade (9) in Maksimijanovega konzulata (4), je domneval G.
VAN HOOFF, AA SS Nov. I, 1887, 422 F. Ne moremo izkljuciti moznosti, da je prislo
do napake pri prirejanju iz neke starejSe avtenti¢ne predloge, saj tudi letnici 303 in 304,
ki edini prideta v poStev, vsebujeta nekatere elemente tega datiranja (leta 303 Dio-
klecijan osmi¢ konzul, Maksimijan sedmié, v devetnajstem in osemnajstem oz. sedemnaj-
stem letu vlade; leta 304 Dioklecijan devetié konzul, Maksimijan osmié, v dvajsetem in
devetnajstem oz. osemnajstem letu vlade; gl. PLRE I, 1042), zlasti e upoStevamo podob-
nost zapisa teh Stevil (za leto 303 moZno napacno branje konzulata IIII namesto VIII,
mozna zamenjava XIX z IX). Na napako v datiranju je opozoril tudi G.CUSCITO,
S. Giusto, 13; IDEM, Cristianesimo antico, 109.

17 Prim. LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,6—16,2 (cit.ed., 93s); AA SS
Nov. I, 1887, 423 B—C; G.CUSCITO, 8. Giusto, 15s.; IDEM, Cristianesimo antico,
110 s.

174 AA SS Nov. 1, 1887, 423s.; G. CUSCITO, S. Giusto, 17; IDEM, Cristianesimo
antico, 112.

236



pomlad 304)'" je prav tako mozno, da je bil Just usmrcen leta 304. Imeni
lokalnih preganjalcev sta nezanesljivi. V ¢asu preganjanja kristjanov v
Ogleju gotovo ni bil prezes Evnomij — legende o oglejskih mudencih
omenjajo za isti ¢as Dulcidija oz. Evfemija — saj je za to dobo korektor
Benecije in Istre s sedezem v Ogleju poznan iz zanesljivih virov.'” Vec
zaupanja zbuja omemba Manacija kot mestnega funkcionarja in lokalnega
preganjalca v Trstu, saj ima zaslombo v istrski onomastiki.'”” Nejasno in
nereSljivo ostaja tudi vpradanje odnosa med Manacijem prefektom
(praefectus, civis Orientis) in Manacijem kot trzaskim mestnim funkcionar-
jem (magistratus). Iz sosledja pripovedi je razvidno, da je imel pisec
legende v mislih dve osebi; v nasprotnem primeru bi bila nerazumljiva
degradacija visokega drzavnega uradnika v lokalnega mestnega funkcio-
narja, podrejenega oglejskemu prezesu, ki ga je bil sam imenoval. ReSitev
vprasanja moremo iskati v domnevi, da je pisec legende morda dve precej
podobni imeni pomotoma zdruzil v eno samo. Terminologija za rimski
upravni aparat resda ni precizna, vendar odstopanja od pravilnega niso
velika.'™ Omemba Trsta kot mesta v provinci Istri (namesto v provinci
Benediji in Istri) je odraz politi¢nega lokalizma, ki ga zasledimo v domala
vseh trzaskih legendah, in ki ustreza razmeram ob koncu antike.'™
Zaupanje v avtenticnost jedra legende pqvecuje odsotnost standard-
nih sestavin muceniskih legend: dolgih opisov mudenja (omenja se, povsem
v skladu z rimskimi $egami, le bicanje pred utopitvijo)!® in zlasti ¢udeznih
elementov. Legenda ne vsebuje frazeologije, tipicne za trzaske legende.'®!
Opis procesa proti Justu je z izjemo vstavljenih dialogov verjeten in temelji
po vsej priliki na izvirnem izroc¢ilu. Povsem v duhu nacina kaznovanja
je tudi opis smrtne kazni, namre¢ usmrtitve z utopitvijo. Ta oblika smrtne
kazni je bila v Dioklecijanovi dobi pogosta predvsem na Vzhodu in v po-
donavskih provincah, veckrat pa se omenja tudi v Italiji in Afriki.*®* Ce

176 Sodnik je od Justa zahteval, da Zrtvuje bogovom (c.2: »accede et diis thura
offer«), tako kot je za vse kristjane brez izjeme odrejal 4. Dioklecijanov edikt (EUSEBIUS,
De mart. Palest. 3,1; ed. G. BARDY, SC 55, 1958, 126).

158 To je bil Attius Insteius Tertullus, »corrector Venetiae et Histriae« v letih ca.
286—305 (PLRE I, 883).

177 Oblika imena je nejasna; v beneskem rokopisu nastopa Mannacius, v trzaskem
Munacius, v dunajskem Mannasins (AA SS Nov. 1, 1887, 423 C). V Pulju se na napisih
omenjata dva Munacija (I.1. X, 1, 331; 360) in en Menatius (ibidem, n.70); gl. G.
CUSCITO, S. Giusto, 16 op. 365 IDEM, Cristianesimo antico, 111 op. 37.

138 Neprecizno, posplo$eno, vendar ne napacno, so oznadeni naslovi praefectus (c. 1),
praeses (c. 1) in magistratus (c. 1 in passim), to¢no pa decurio civitatis (c. 1) in consisto-
rium ter auditorium kot sinonimna izraza za sodisce (c. 2; 3).

178 Gl pogl. I (preglednica 1) in pogl. II, op. 81.

180 D, 48,9,9 pr.

181 Prim. pogl. I, preglednica I.

182 Smrino kazen z utopitvijo so izvajali zelo pogosto ob zadetku Dioklecijanovega
preganjanja kristjanov v Nikomediji (LACTANTIUS, De mort. persec. 15,3 (cit. ed., 93
in 286—288); EUSEBIUS, H. E. 8,6,6 (SC 55, 1958, 13 = F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK,
242). Gre za precej svobodno priredbo stare rimske oblike smrtne kazni z utopitvijo

@

237



vzamemo kot izhodiS¢e Rimski martirologij, ki je nekak$na sinteza (vec-
krat resda nekriticna) histori¢nega in legendarnega izrocila, moremo ugo-
toviti to omembo smrtne kazni v naslednjih primerih, ki jih ponazarja
preglednica.

Preglednica III: Usmrtitve z utopitvijo po Rimskem martirologiju

$t. datum ime mucenca  kraj ¢as nacin usmrtitve
1. jan. 2(4)  Argeius Tomis in sub Licinio in mare mersus
Ponto
2. jan. 13(4) Hermylus, Singi- sub Licinio in Istrum flumen
Stratonicus dunum demersi
3. jan. 23(7) Asclas Antinous  ? in flumen praecipi-
(Egipt) tatus

s

4. feb. 14(5) Bassus, Anto- Alexan- demersi sunt in mare

nius, Protolicus dria

5. mart. 1(5) Antonia Cea (?) sub Dio- in paludem... de-
cletiano mersa
6. mart. 4(5) Caius Antiochia ? in mare demersus
7. mart. 8(4) Arianus, Theo- ? ? submersi in mare
ticus et alii tres
8. mart. 13(3) Sabinus Hermo- Diocl. proiectus in flumen
polis
(Egipt)

(poena culei), s katero so kaznovali morilce sorodnikov in svetoskrunce (gl. Th. MOMM-
SEN, Romisches Strafrecht, Leipzig 1899, 921—923; P. COLLINET, Les supplices de
Pimmersion et du sac appliqués a des Martyrs chrétiens, RHE 45, 1950, 136—140). Se
bolj kot seZig in izpostavitev zverem je bila v dobi preganjanj kristjanov ta oblika kazno-
vanja »primerna« zato, ker za pokojnim ni ostalo ni¢ posmrtnih ostankov, ki bi lahko
postali predmet caséenja. Zaradi tega so veckrat posmrtne ostanke tistih Zrtev, ki so jih
usmrtili na drugaéen nadin (z mecem ali ognjem), metali v morje ali reke; prim. EUSE-
BIUS, H.E. 86,7 (cit. ed. 13 = F. K. LUKMAN-L POJAVNIK, 242); MR, Jan.24 (4)
(p. 33: »Neocaesareae ... omnes igni traditi sunt, et eorum reliqguiae in flumen disper-
sae«); Feb.18 (2) (p.68: »Apud Ostia Tiberina ... concremati... quorum religuiae in
flumen projectae ...<); Mart.25 (2) (111: »... gladio interfectus est et in Tiberim
proiectus«); Mai 10 (4) (181: sgladio occidi, et corpus eius. .. in Tiberim iactari .. .«);
Mai 22 (3) (p.201: »... capite obtruncatus et in flumen projectus<); Nov.24 (2) (542:
»S. Chrysogonus ... Aquileiam perductus, ibidem capite caesus et in mare proiectus«).
Ta oblika smrtne kazni se je izvajala proti kristjanom v razliénih obdobjih, po vsem
cesarstvu (in celo izven njega, v Perziji; prim. MR, Jan.22 (2) (p.31: »... a Chosroe
Persarum rege . .. septuaginta socios in fluenta demersos .. .«; gl. komentar p.31 n.2))
ter pozneje pri Langobardih in drugod (prim. MR, Jun. 13 (3) (p.235: »a Langobardis . . .
in Aternum flumen demersus est«); prim. Mai 16 (7) (p. 191: »Pragae in Bohemia s. Joan-
nis Nepomuceni . .. in flumen Moldavam deiectus . . .«)), vendar pa vecina teh usmrtitev
pade v Dloklecuanovu dobo na vzhodno drzavno po]owco MH omenja to obliko smrne
kazni devetkrat, pri ¢emer se kar pet omemb nanasa na Vzhod (MH Jan. 3 (23); Jan. 14
(40); Feb. 14 (92); Mart.4 (125); Apr.30 (219)), po ena na Panonijo (Mart. 26 (162)).
Norik (Mai 4 (229)), Gréijo (Apr. 16 (193) in Afriko (Jul. 4 (352)).

238



§t. datum ime muéenca kraj cas nadin usmrtitve
9. mart. 16(4) Julianus Anazarbus in sacco una cum
(Cilicia) serpentibus inclusus,
in mare demersus est
10. mart. 24(3) Pigmenius Roma Julianus praecipitatus in
Apost. Tiberim
11. mart. 26(4) Montanus et  Sirmium Diocl. in flumen demersi

12. apr.
13. apr.
14. apr.
15. apr.
16. apr.
17. apr.
18. apr.
19. apr.
20. apr.
21. apr.
22. apr.
23, apr.
24, mai.
25. mai.
26. mai.
27. mai.
28. iun.

Maxima

2(2) Amphianus

2(3) Theodosia

3(3)  Vulpianus

4(2) Agathopus et

Theodulus

8(1)  Aedesius

10(2) plurimi mar-
tyres

10(3) Apollonius et

alii quinque

12(2) Saba

16(1) Callistus et
Charisius cum
aliis septem

24(2) Saba

25(4) Stephanus

27(1) Anthimus episc.
et grex sua

4(6) Florianus

11(1) Anthimus

15(3) Isidorus

18(5) Theodotus et
sept. virgines

1(9)  Secundus

Caesareia Galerius

(Palest.)
Tyrus Galerius
Tyrus Galerius

Thessalo- Galerius
nica

Alexan-  Galerius
dria

Roma Trajan

(?)

Alexan-  Galerius
dria

Cappa- Valens
docia

Corinthus  ?

Roma ?
Antiochia Zeno
Nicomedia Diocl.
Lauriacum Diocl.
Roma Diocl.
Chius {Decius)
(insula)

Ancyra ?
Ameria Diocl.

in mare demersus

in mare... proicitur
cum aspide et cane
insutus culeo in mare
demersus

alligato ad collum
saxo, in mare demersi
sunt

in mare demersus

navi vetustae impo-
sitos in altum mare
deduci et illic ligatis
ad colla lapidibus
mergi praecepit
in mare demersi

in flumen proiectus

omnes in mare
demersi

demersus in flumen
in Orontem fluyium
praecipitatus

alios naviculis impo-
sitos pelago immergi
fecit

ligato ad collum saxo
in flumen Anisum
praecipitatus

in Tiberim praecipi-
tatus

puteus, in quem fer-
tur fuisse iniectus
lapidibus ad colla
ligatis in paludem
mersae sunt

in Tiberim proiectus

239



240

alii

st. datum ime mucenca kraj ¢as nadin usmrtitve
29. iun. 4(3) Quirinus Siscia Galerius molari saxo ad col-
lum ligato, in flumen
praecipitatus est
30. iul. 4(3) Jucundianus Africa ? in mare mersus
" 31. iul. 7(2) Claudius, Nico- Roma ? in mare praecipites
stratus, Casto- dari
rius, Victorinus
et Symphori-
anus
32. iul. 7(3) Peregrinus et Dyrrachii  Traianus  in mare demersi
sex alii in Maced.
33. iul. 18(2) Symphorosa Tibur ? saxo alligata in flu-
(Roma) men praecipitata est.
34. jul. 24(2) Christina Tyri in (Diocl.) cum magno saxi pon-
Tuscia dere in lacum pro-
iecta
35. iul. 28(5) Eustathius Ancyra ? in flumen demersus
36. iul. 31(2) Calimerius Medio- Antoninus praeceps in puteum
lanum deiectus
37. aug. 16(5) Ambrosius Ferentini ~ Diocl. demersus in aquam
in Hernicis
38. aug. 18(4) Florus et in Illyrico 2 in profundum puteum
Laurus (Ulpia- sunt demersi
num, Dar-
dania)
39. aug. 22(3) Hippolytus in Portu Alexander manibus pedibusque
Romano ligatis in altam fo-
veam aquis plenam
praecipitatus
40. aug. 24(7) Aurea Ostia ? saxo ad collum ligato
in mare demersa
41. aug. 26(2) Ircnaeus et Roma Valerianus in cloacam demersi
Abundius
42. aug. 27(6) Anthusa (Valerian.) in puteum mersa
43. sept. 2(4) 9 martyres (Pantaga- ? alii aqua... marty-
pae) rium compleverunt
44. sept. 5(7) Urbanus et Constanti- Valens in navigio impositi
ceteri nopolis iussi sunt in mari
comburi
45. sept. 12(4) Hieronis et Alexan- Maxi- in mare sunt demersi
ceteri dria minus
46. sept. 26(2) Callistus et Roma Diocl. insutus culeo et in
ceteri mare demersus
47. oct. 2(4) Eleutherius et  Nicomedia Diocl. alii in mare praecipi-

tabantur



st. datum ime mudenca  kraj cas nacin usmrtitve

48. oct. 5(4) Charitina Corycos,  Diocl. in mare proiecta
Cilicia
49. oct. 14(1) Callistus Roma Alexander in puteum demersus
50. nov. 1(2) Caesarius et Tarracina ? in saccum missus, in
Julianus in Campa- mare praecipitatus est
nia
51. nov. 8(2) Claudius et Roma Diocl. in fluvium praecipites
ceteri quatt. dari
52. nov. 18(3) Hesychius Antiochia Maximian. ligato in dextera eius
(Galer.) ingenti saxo, in flu-
vium praecipitari ius-
sus est
53. nov. 20(5) Agapius Caesareia Galerius lapidibus ad pedes
in Palest. appensis in mare de-
mergitur
54. nov. 23(1) Clemens apud Cher- Traianus  alligata ad collum
sonesum eius anchora in mare
praecipitatus
55. dec. 3(3) Claudius Roma Numerian. ingenti saxo alligato
in flumen praecipitem
dari

Za legendo o Justu moremo po pravici domnevati, da temelji na
izvirnem izroCilu, bodisi na starejSem zapisu, bodisi na ustnem izro-
¢ilu, ki sega dale¢ v antiko. Zal ne moremo domneve o historiéno
pristnem jedru legende potrditi z nobenim zapisom iz antike. Zelo
nezanesljiva omemba nekega mudenca Justa med afriskimi mudenci
2., 3. in 16. novembra v Hijeronimijanskem martirologiju, ki se zelo
verjetno ne nanasa na trzaskega mudenca,’™ in popolna odsotnost
tega mucenca v historiénih martirologijih!® kazeta, da c¢asenje tega
mucenca tako kot drugih istrskih mucencev ni preraslo lokalnih mest-
nih ali pokrajinskih okvirov. Zelo intenzivno je bilo ¢aéenje sv. Justa
v samem Trstu, kjer je postal prvi mestni patron, vendar se med
ohranjenimi dokumenti prvi¢ omenja Sele v (nepristni?) listini iz leta

183 MH, Nov.2 (582, 584 n.19); Nov.3 (584 n. 8); Nov. 16 (601, 602 n. 10 in 30);
prim. SAXER, o. c., 61s.

188 Omenja se samo v dopolnjenih izdajah Uzuardovega martirologija (tako imeno-
vana auctaria; gl. AA SS Nov. 1, 1887, 426 B). Tri auctaria (Grevenus, Maurolycus, Ga-
lesinius) omenjajo v elogijih nacin usmrtitve, ne pa elogij v MR, Nov. 2 (3) (491): »Ter-
geste passio beati lusti, qui in eadem (sc. Diocl) persecutione sub Manatio praeside
martyrium consumavit.«

16  Acta ecclesiastia 8 241



911, zanesljivo pa v listini iz leta 948.1% Legendo je med srednjeveskimi
kronisti podrobno ekscerpiral Dandulus.!®®

O krd¢anski skupnosti v Trstu nam legenda sporoca le malo po-
datkov. Morda je hagiografski topos, morda tudi odraz resni¢nosti
porodilo, da je bil Just kristjan od rojstva oz. da je bil sin kr¢an-
skih starSev;'™ to poroéilo predpostavlja obstoj krscanske skupnosti
v mestu v $e eno generacijo starejSem obdobju. Legenda omenja
Justovo pozdravljanje kr$c¢anskih bratov in prijateljev na poti od so-
did¢a do obale; to porocilo predpostavlja obstoj krscanske skupnosti
v mestu, ki je ofitno vsaj na ta pasiven nacin, z nemo navzocnostjo
ob Justovi poti v smrt, demonstrirala svojo versko pripadnost.'®® Kot
predstavnik te skupnosti — ocitno vodilni ali vsaj eden vodilnih — se
omenja samo prezbiter Sebastijan, ki naj bi po no¢nem videnju
obiskal kr$éanske sobrate v mestu in skupaj z njimi ponoéi pokopal
Justovo truplo.’™® Dejstvo, da se v legendi (tako kot v vseh trzaskih
legendah!) ne omenja $kof, je ocitno odraz tega, da trzaska cerkvena
skupnost tedaj $e ni bila organizirana kot Skofija." O duhovnem
zivljenju te skupnosti in mucenca samega nam sporoca legenda zelo
malo. Just se je ob vstopu v sodno dvorano provokativno prekrizal,
med zasliSevanjem je izjavil, da prosi Boga, da bi tudi sam umrl za
vero. Na prizoris¢e smrti je hitel, kakor da bi Sel povablijen na

188 F, KOS, Gradivo, 1I, 349 (271s.); 394 (302s.); M.SZOMBATHELY, Appunti
sulla cattedrale di s. Giusto, Archeografo Triestino s. III, 15, 1929—1930, 393—405 (te-
meljna $tudija); G. CUSCITO, §. Giusto, 24 ss.; IDEM, Cristianesimo antico, 119 ss.

Na podrodju Ljubljanske $kofije je bil sv. Just malo opaZen svetnik. Praznovanje
sv. Justa omenja kot prva dele »Appendix nova ad proprium sanctorum metropolitanae
ecclesiae et archi-dioecesis Labacensis«, Labaci 1796, 52 (»In festo S. Justi m. eccl. Tergest.
Patroni duplex«), nato z lekcijami iz legende »Proprium sanctorume iz leta 1848 (gl.
»Uvode, op. 36), str. 311—313.

18 Chronica, A. 304 (29): »lustus, vir catholicus, piis operibus intentus, a Manacio
magistratu in civitate Tergesto extensus crudis nervis affligitur pro Christi nomine; po-
strea, ligatis manibus et pedibus, et plumbo in collo eius, in mare submersus est; cuius
corpus, ante solis occasum, ad litus Tergesti proiectum Sebastianus presbiter admonitus
sepelivit.« |

187 Passio, 1: »... Justus, ab infantia timens nomen Domini nostri Jesu Christi. ..
(2) ... Christianus sum a parentibus ab infantia mea’«.

88 Pgssio, 4: »... valedicens fratribus vel amicis suis fidelibus, qui erant in civi-
tate . . .«

180 Pgssio, 5: »Ea vero nocte per visum commonitus est quidam presbvter, Seba-
stianus nomine . .. Consurgens autem beatissimus Sebastianus presbyter noctu, pergyrans
domos fidelium annuntiavit eis corpus beatissimi sancti Justi martyris. Qui exeuntes
omnes coeperunt quaerere per circuitum litoris maris. Quem cum invenissent, Domino
gratias egerunt ...« Vloga prezbiterja Sebastijana spominja na vlogo prezbiterja Zojla
v legendi o Krisogonu; tudi Zojlus je po videnju nadel na obali muéenéevo glavo in jo
nato pokopal skupaj z ostalim truplom (Passio s. Anastasiae 9; H. DELEHAYE, Etude,
227).

190 Prim. G. CUSCITO, § Giusto, 18 ss.; IDEM, Cristianesimo antico, 113 s.

242



gostijo.'"” Vse tri Justove poteze so morda rahel odraz montanisti¢ne
miselnosti, morda le hagiografski topos, in spominjajo na legendo
o oglejsko-salonitanskem mucéencu Anastaziju in na legendo o mu-
¢encu Florijanu iz Lavriaka.!®®

Po legendi naj bi trzaski kristjani pokopali Justa nedale¢ od obale,
kjer so nasli muéencéevo truplo.!® Po kasnejsi tradiciji, ki se opira na
legendo, naj bi ga pokopali na pokopaliskem obmodju antiénega
Trsta, na podrodju, kjer se od 10. stoletja dalje do jozefinskih reform
omenja Marijina cerkev (Madonna del Mare, opuscena leta 1784)1%
Prav na mestu te cerkve so leta 1963 odkrili starokr$¢ansko baziliko
s tlorisom v obliki kriza, nastalo ob koncu 4. stoletja ali v zacetku
5. stoletja, predelano ob koncu 5. stoletja ali se verjetneje v zadetku
6. stoletja. Gre za zunaj mestnega obzidja zgrajeno pokopaliséno
cerkev s Sestnajstimi historiéno zelo zanimivimi mozai¢nimi napisi,
ki nam predstavljajo trzasko cerkveno skupnost v 5. in v zadetku
6. stoletja.'®® V prezbiteriju so naleteli na prostor za relikvije. Ni
znano, cCigave relikvije so bile shranjene na tistem mestu oz. komu je
bila cerkev posvecena. Vecinsko mnenje je, da so na tem mestu pocivali
posmrtni ostanki mucenca Justa, potem ko naj bi bili preneSeni iz
groba nekje v blizini. Ker se ni ohranil noben napis o prenosu ali

1 Pgssio, 2: »Qui cum venisset in medium consistorium, signo crucis armavit
frontem suam ... Et ego hoc frequenter Dominum nostrum Jesum Christum deprecor
ut unus ex ipsis (sc. martyribus) fieri merear ... (4) ... quasi ad epulas vocatus ita fe-
stinando ambulabat.« V prvi Justovi potezi sta G. VAN HOOFF, AA SS Nov.I, 1887,
423 C in G. CUSCITO, S. Giusto, 16 s.; IDEM, Cristianesimo antico, 112, videla avten-
ti¢no potezo legende, ki spominja na podetje kristjanov na Dioklecijanovem dvoru v
Nikomediji ob zaetku preganjanja (LACTANTIUS, De mortibus persec. 10,2; cit. ed.,
88 s.).

12 Gl. op. 151.

193 Pgssio, S: »... et sepelierunt eum non longe ab eodem litore, ubi inventum est
sancti martyris corpus.«

14 AA SS Nov. 1, 1887, 424 C—D; M. MIRABELLA ROBERTI, San Giusto, 16—18.

185 P L. ZOVATTO, Il »defensor ecclesiae« e le iscrizioni musive di Trieste, RSCI
20, 1966, 1—8; G.PROS GABRIELLI, L’'oratorio e la basilica paleocristiana di Trieste,
Trieste 1969 (temeljna objava najdb; rec. S. TAVANO, MSF 49, 1969, 164—171);
M. MIRABELLA ROBERTI, Considerazioni sulla basilica suburbana di Trieste. Atti
dei Civici Musei di Storia ed Arte di Trieste 6, 1969—1970, 101—112 (= Scritti di
archeologia, AMSI 27—28 n.s., 1979—1980, 143—154); IDEM, San Giusto, 16—18;
G. CUSCITO, S. Giusto, 20—24; IDEM, La basilica martiriale paleocristiana di Trieste,
AMSI n.s. 18, 1970, 37—68; B. FORLATI TAMARO, I/ cosiddetto oratorio e la basilica
paleocristiana di Trieste, Rendiconti della Pontif. Accad. di Archeol. 43, 1970—1971,
259—265; G. BOVINI, Antichita cristiane di S. Canzian d’lIsonzo, S. Giovanni al Timavo
e Trieste, Bologna 1973, 39—82; G. CUSCITO, Le epigrafi musive della basilica marti-
riale di Trieste, AN 44, 1973, 127—166; M. BONFIOLI, In margine ai mosaici di via
Madonna del Mare a Trieste. Osservazioni sui numerali, AN 45—46, 1974—1975,
573—590; G. LETTICH, Ancora sulla basilica martiriale di Trieste, AMSI, n. s. 26, 1978,
157—188; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 114—117; 239—252.

16" 243



hrambi relikvij ali drug dokument iz pozne antike, ki bi to domnevo
potrjeval ali ovrgel, ostaja vpraSanje Se naprej odprto.!?s

Zanesljivih materialnih virov, ki bi dokazovali obstoj in Zivljenje
trzaSke kriéanske skupnosti v predkonstantinski dobi, zaenkrat Se ni.
Tradicionalne predstave, da so se trza$ki kristjani zbirali v hisi mu-
¢enk Evfemije in Tekle, ki naj bi jo spremenili po njuni smrti v
oratorij, v konstantinski dobi pa preimenovali v prvo katedralo sv. Sil-
vestra (kot se Se danes imenuje cerkev na pobodju Kapitola, v blizini
dana$nje cerkve s. Maria Maggiore),'” so bile zaradi nezanesljivosti le-
gendarnega izroCila o trzaskih mucenkah opuscene. Raziskave po vojni
na mestu dana$nje cerkve sv. Silvestra sicer niso potrdile obstoja pred-
romanske faze te po tradiciji starokr§¢anske cerkve, vendar so ugotovljeni
ostanki zidov rimske stavbe in ostanki mozai¢nega tlaka dali $ibko izho-
di$¢e za hipotezo, da je bila na tem mestu, ob samem mestnem obzidju,
»domus ecclesiae« trzaskih kristjanov.!”® Zaenkrat $e ni zanesljivih arheo-
loskih dokazov, ki bi potrjevali to hipotezo.

Prav v nobenem oziru ne moremo poglobiti poznavanja kr$canstva
v Trstu v Dioklecijanovi dobi s pomoéjo druge legende, postavljene v ta

198 Vprasanje, komu je bila posvecena cerkev v ulici Madonna del mare, ostaja
nereeno. Vedina raziskovalcev je bolj ali manj previdno postavila domnevo, da so bile
v cerkvi spravljene relikvije muéenca Justa (G. PROS GABRIELLI, o. ¢, 29; S. TAVANO,
o.¢., 167; M. MIRABELLA ROBERTI, San Giusto, 18; G.CUSCITO, S. Giusto, 21;
IDEM, Crist. antico, 116 s.; IDEM, Storia di Trieste Cristiana attreverso le sue chiese I,
Trieste 1982, 13). Nasprotno je G.LETTICH, o.c., 186 ss., postavil dobro utemeljeno
domnevo, da gre verjetno za cerkev, posvefeno apostolom. Cas nastanka (konec 4. ali
zad, 5. stol.) ¢asovno sovpada s prinosom relikvij in gradnjo cerkva apostolov na se-
vernoitaliskem podrodju (Oglej, Pulj, Konkordija, Milano, Brescia, Verona, Como, Gra-
dez (2), Stivan). Na tloris v obliki kriZa naletimo najprej in zlasti pri apostolom po-
svelenih cerkvah. Vse te cerkve so bile zgrajene izven mestnega obzidja na obmodju
pokopali$&. Kult trza¥kih mudencev naj bi bil osredotoéen v cerkvi Sv. mudencev, zgrajeni
na istem obmodju, priblizno 200 metrov oddaljeni od te cerkve, ki se prvi¢ s tem imenom
navaja v (nepristni?) listini iz leta 949 (F. KOS, Gradivo, 11, 397 (p.308: »in ecclesia
sanctorum martirum de Tergesto«); gl. G.LETTICH, o.c., 175). Domnevi, da gre za
baziliko, posvedeno apostolom, nasprotuje dejstvo, da je bila na tem mestu zgrajena
cerkev posvedena Mariji. Tezko si namre¢ predstavljamo, da bi bil kult apostolov, e
bi bil navzod, opuféen v prid Marijinega kulta. To bi bil na tem podrodju izjemen
primer. G. LETTICH, o. c., 187, navaja primere, da je bil kult apostolov opuséen (Mi-
lano, Ravena, Konkordija, Padova), vendar niti v enem primeru ni bil opuiéen v prid
Marijinega kulta (temved vedno v prid kulta mudencev) in ni bil opuléen nikjer na
oglejskem podroéju (Pulj, Stivan, verjetno Oglej in Gradez).

197 [RENEO, della Croce, o.c., 405; C.BUTTIGNONI, o.c.,, 79; prim. V.SCRI-
NARI, Tergeste, Roma 1951, 96.

198 Hipotezo je z vso previdnostjo postavil M. MIRABELLA ROBERTI, La basilica
paleocristiana di San Giusto a Trieste, Kunsthistorische Studien. Festschrift Friedrich
Gerke, Baden-Baden 1962, 62 (= Scritti di archeologia, AMSI n,s. 27—28, 1979—1980,
119). Njegovo hipotezo so z rezervo sprejeli G. CUSCITO, S. Giusto, 12 op.24; IDEM,
Cristianesimo antico, 108 op.25; IDEM, Storia di Trieste Cristiana, 37; G.BOVINI,
o.c., 35—37.

244



¢as, legende o mudeni$tvu Justine in Zenona. Ta legenda je izmed vseh
sedmih legend o trzaskih mucencih gotovo najslabsa kot zgodovinski vir.
Gre za umetno sestavljeno zgodbo, v kateri si sledi vrsta hagiografskih
kli$ejev in motivov, vzetih od drugod.’® O¢itno se za legendo skriva kult
padovanske mudenke Justine in veronskega mucenca Zenona, katerih
¢ascenje je bilo z relikvijami neznano kdaj zaneSeno v Trst in zdruzeno
na en dan.*® Poznej$a poroéila o teh dveh mudencih so zelo redka. Iz
napisa na svinéeni plo§éi, odkriti leta 1859, ki izvira iz poznega srednjega
veka, zvemo le, da so bili njuni posmrtni ostanki, oéitno v casu, ko je
bilo mesto ogrozeno, skupaj z relikvijami $e enega neimenovanega mu-
¢enca, preneseni iz cerkve Sv. mudencev izven mestnega obzidja v kate-
dralo sv. Justa.®®! Ker gre za kult svetnikov poznega nastanka, ki v ni¢emer
nec poglobi poznavanje obravnavane dobe, se tej legendi ne bomo posebej
posvecali.

199 Legendo (BHL 9000) je objavil P. KANDLER, Pel fausto ingresso (dodatek
Atti ..., na petem mestu), v daljsih ali krajsih povzetkih pa so jo predstavili N. MAN-
ZUOLI, Vite e fatti, 60—64; L.SCHONLEBEN, Carniolia, 11I, 203—204; ].V. VAL-
VASOR, Die Ebre, 1I/VIII, 516—517; M. BAVCAR, Historia, 2,85 (slov. prev. 115—116);
IRENEO della Croce, o.c., 419—421; C.BUTTIGNONI, o.c, 81—86; A.NIERO,
Zenone e Giustina, BS 12, 1969, 1481—1482. Kratka vsebina: v casu cesarjev Diokleci-
jana in Maksimijana (ostali elementi datacije manjkajo) je trzaski prezes Sapricij zaslisal
mlado kristjanko Justino in jo je dal po hudem mudéenju obglaviti. Pred usmrtitvijo ji
je nacelnik prezesove pisarne Zenon zasmehljivo rekel, naj mu prinese jabolko iz raja.
Justina je izpolnila Zeljo. Pred smrtjo je narodila nekemu fantiéu, naj nese robéek Zenonu.
Ko je Zenon dobil robéek, je v trenutku zael verovati. Ker ga je pri prezesu zatozil neki
uradnik Belial (evfemizem za Satana; gl. 2 Kor 6,15), so Zenona prijeli, ga mudili in
usmrtili. Za oba mudenca je podan datum mucenis$tva 13.julij. Legenda v nekaterih
potezah spominja na legendo o trzatkih devicah Evfemiji in Tekli (Justinina starost
14 let, zavralanje snubcev, med mudenjem trganje prsi s kavlji), v ostalem pa je po-
naredek znane legende o Doroteji in Teofilu, prirejen za domace potrebe (nespremenjeno
je ime prezesa, namesto jabolka nastopa tu kot prenaSalec vere mudenkin robéek, ime
Teofila je zamenjano z Zenonom). Gl. A, AMORE, Dorotea e Teofilo, BS 4, 1964,
820—824; LS 1, 1968, 404—406; gl. elogij v MR, Feb. 6 (2) (51).

20 Domnevo je izrazil G. CUSCITO, S. Giusto, 12; IDEM, Cristianesimo antico,
108 (z napaéno trditvijo, da gre za dva veronska svetnika)., Gl. MR, Apr.12 (1) (135)
in Oct. 7 (5) (439 s.).

201 P, KANDLER, CDI, A. 568 (besedilo napisa na plo§&i): »Pateat hanc cernentibus
quod in hoc loculo reliquie condite sunt sanctorum Martyrum Genonis et Justine Civium
Tergestinorum, tercii vero Altissimus Deus qui cognitor est secretorum, nomen retinet,
que ne bec civitas propter gueras ac cupidas voluntates tanto talique thesauro privaretur,
de altari summo Ecclesie Sanctorum martyrum extra menia Civitatis per pontificem et
dignos sacerdotes clam extracta et in presenti tumulo summa religione sunt, quousque
summo Deo placuerit, contutate.« P. KANDLER (v koment.) je okolii¢ine prenosa po-
vezoval z langobardskim zavzetjem Trsta leta 568, ko naj bi prezbiter Geminijan resil
pred propadom relikvije dvainStiridesetih mudencev (gl. pogl. 1, op.304). V resnici je
iz okolis¢in najdbe razvidno, da je napis nastal po letu 1312 (G. LETTICH, o.c¢., 175s.
op. 109).

245



B. Sveti Maver in kriéanska skupnost v Porecu

Zapleteno vprasanje identitete poreskega mucenca Mavra moremo
oceniti po celi vrsti $tudij, napisanih v zadnjih sto letih,*® kot dokonéno
reSeno. Po legendi naj bi bil poreski Maver laik menih, doma iz Afrike,
mucen v Rimu 22. novembra (284?) v ¢asu cesarja Numerijana in mestnega
prefekta Celerina.®® Legendo so priredili za lastne potrebe v Porecu,
v Fleuryju v Franciji, v Fondiju, Galipoliju in Lavellu v juzni Italiji.?** Ta

202 A, AMOROSO, Le basiliche cristiane di Parenzo, AMSI 6, 1890, 489—514 (zlasti
497—502); G. PESANTE, S. Maturo protettore della citta e diocesi di Parenzo, Parenzo
1891; P. DEPERIS (A. AMOROSO), 8. Mauro e S. Eleuterio vescovi martiri di Parenzo,
AMSI 14, 1898, 1—85; H.DELEHAYE, Saint d’Istrie et de Dalmatie, AB 18, 1899,
370—384 (ital. prev. AMSI 16, 1900, 360—405); F. BABUDRI, I vescovi di Parenzo e la
loro cronologia, AMSI 25, 1909, 177—184; F. LANZONI, Le diocesi, 851—852; H. LE-
CLERCQ, Parenzo, DACL 13,2, 1938, 1663—1690 (o Mavru zlasti 1665—1670); 1. DA-
NIELE, Mauro di Parenzo, BS 9, 1967, 228—231; G. CUSCITO, Hoc cubile sanctum.
Contributo per uno studio sulle origini cristiane in Istria, AMSI 19 n.s., 1971, 77—99;
zlasti 81 ss.; G. CUSCITO-L. GALLI, Parenzo, Padova 1976, 52—55 (avtor prispevka
G. C.); G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 124—146; D. NEZIC, Istarski sveci, Leksikon
ikonografije, liturgike i simbolike zapadnog kr§éanstva, Zagreb 1979, 264—267; A.S50-
NJE, I mosaici parietali del complesso architettonico della Basilica Eufrasiana di Parenzo,
Atti (Centro di ricerche storiche — Rovigno) 13, 1982—1983, 65—138, o Mavru zlasti
95—100. Poljuden prikaz sv. Mavra in drugih pore$kih mudencev posreduje tudi D. NE-
Z1C, Prvokricanski mucenici Poreéa, v kolekt. delu »Istrska crkva jedna«, Pore¢ 1978,
25—30; obsirno analizo legendarnega izrodila o sv. Mavru je nazadnje priobdil V.
SAXER, L'Istria e i santi istriani Servolo, Giusto e Mauro nei martirologi e la passioni,
AMSI 32 n, s., 1984, 68—96.

203 Legendo (BHL 5786) nam sporoca v najstarej$i obliki leta 856 RABANUS MAU-
RUS, Martyrologium, XI. Kal. Dec. (PL 110, 1179—1180). Ob analiti¢ni primerjavi s
Passio Parentina (gl. nasl. op.) sta jo ponatisnila G.PESANTE, o.c., 202—204 in
P. DEPERIS, o. c., 30—34. Na tej legendi temelji elogij, ki ga posredujeta USUARDUS,
Nowv.22 (2) (346: »Item Romae, sancti Mauri martyris, qui sub Celerino praefecto
agonizavit«) in MR, Nowv.22 (3) (p.539: »ltem Romae sancti Mauri martyris, qui ex
Africa veniens ad sepulchra apostolorum sub Numeriano imperatore et Celerino Urbis
praefecto agonizavit«). Datiranje Mavrovega mudeni§tva v Numerijanovo dobo je ne-
zanesljivo. Oditmo se je pisec legende oprl na legendo o Krisantu in Dariji (gl. pogl. 11,
op. 177), od koder je vzel ime lokalnega preganjalca, mestnega prefekta Celerina (gl.
MR, Oct. 25 (1) (475)), ki je morda identiéen s prefektom Egipta iz leta 283 (PLRE I,
190).

204 Passio Paremtina (BHL 5787—5788) je precej razdirjena verzija legende, ki jo
posreduje Rabanus Maurus. Rabanovi legendi so dodani trije nebistveni dodatki (opis
Mavrovega Zivljenja v neki votlini ob nastopu preganjanja, opis zasliSevanja oz. dialoga
med Mavrom in prefektom Celerinom, razlirjen opis mudenja) in en bistven dodatek
na koncu. Medtem ko RABANUS (PL 110, 1180) zaklju&i legendo, ob opisu, da je
prefekt ukazal ladjo z Mavrovimi posmrtnimi ostanki sredi morja sefgati, s stavkom
»Sed gubernante Domino Martyrem suum, ubi Christus voluit, ad portum salutis per-
duxit« (oznaka je krajevno nejasna in ne predpostavlja nobenega konkretnega »domicila«
Mavrovih relikvij), pa sledi v poreski varianti nastavek »hoc est juxta litus Hystriae
civitatis Parentinae, ubi corpus martyris requiescit usque in hodiernum diem et ejus
beneficiis universi salutem consecuntur« (to varianto legende sta objavila P. KANDLER,
CDI, A. 284 in G.PESANTE, o. c., 202—205; nanjo se je opiral DANDULUS, Chronica,

246



legenda v poreskem primeru torej ni »historiéni roman« o lastnem doma-
¢em mucencu, temved je od drugod prevzet in prirejen spis, ki je brisal
lokalno tradicijo in je napravil v njej veliko zmedo.

Kdaj je do kontaminacije legende o rimskem muédencu Mavru z izro-
c¢ilom o lokalnem istoimenskem muéencu prislo, ni znano. Vendar moremo
ta proces datirati nekako med sredo 9. stoletja in koncem 10. stoletja.
Rabanus Maurus v martirologiju iz leta 856 namre¢ poreske legende Se
ne omenja (zelo verjetno tedaj Se ni obstajala), medtem ko je v samostanu
v Fleuryju prislo do nadaljnje predelave poreske legende, v kateri nastopa
kot pomembna osebnost fleuryjski opat Rihard (umrl 979).2% Od utrditve
veljave legende o sv. Mavru v Porecu se je vse bolj utrjevala predstava,
da se za lokalnim mucencem skriva rimski mudenec, doma iz Afrike. Za
ta proces imamo iz Poreca vrsto virov od 13. stoletja dalje.2'®

A. 284 (26)). V kasnejsi verziji sledi Se dodatek o genovezanskem zavzetju mesta in
prenosu relikvij v Genovo leta 1354 (to varianto je objavil P. DEPERIS, o.c., 30—34;
v ital. prevodu ze |. 1611 N. MANZUOL], o. c., 75—80).

Passio Parentina je bila temeljni vir za prikaz poreskega svetnika v starejéi historio-
grafiji do konca prejinjega stoletja. Od kranjskih starinoslovcev se je nanjo opiral J.
L. SCHONLEBEN, Carniolia, 1II, 202. Kot zadnji je historiéno avtenti¢nost te legende
z veliko erudicijo zagovarjal G. PESANTE v navedeni obsezni monografiji.

Na poresko legendo se navezuje Passio Floriacensis (BHL 5789), ki poroéa, da je
po mnogih stoletjih Mavrovo truplo priflo na fudeZen nalin »per pelagus maris ad
fines Britanniae«, od koder ga je pred Normani redil in prinesel v samostan Fleury opat
Rihard (umrl 979); gl. H. DELEHAYE, o. ¢., 374—375.

Legendo o Mavru, kot nam jo posreduje Rabanus, je za lastne potrebe predelala
cerkev v Fondiju (v Kampaniji); po tej verziji naj bi se Maver ob zaletku preganjanja
umaknil iz Rima »ad agrum Fundanume« in se tam skril »in spelunca Arcani montise,
Na koncu je daljsi dodatek o prinosu Mavrovih posmrtnih ostankov v Fondi (Translatio
Fundana; gl. H. DELEHAYE, o. c., 272—274). Na isto legendo, ohranjeno samo v grikem
izvlecku (lat. prevod tega izvle¢ka je objavljen v AA SS Mai I, 1866, 41—42), se na-
vezuje legenda o prinosu Mavrovih relikvij v Galipoli (Apulija), od koder so bile
leta 1042 preneene v Lavello (Basilicata) (S. Mauri martyris Afri translatio Lavellum,
AB 30, 1911, 238—244). Gl tudi G.PESANTE, o.c., 52—64; P. DEPERIS, o.c., 8—I11
in 35—37; E. JURLARO, BS 9, 1967, 227—228; V. SAXER, o. c., 68 ss.; 79 ss.

Iz vseh navedenih variant ene in iste legende je razvidno, da se za Mavrom, ¢a$éenim
v Poreéu, Fleuryju, Fondiju, Gallipoliju in Lavellu skriva ena in ista osebnost, rimski
mucéenec Maver. Hijeronimijanski martirologij omenja enega rimskega muéenca Mavra,
mudenega 10.dec. (MH, p.641s.). Damasus ga v epigramu imenuje »insons puer;
verjetno je ta mucenec postal podlaga za istoimenskega mladoletnega mudenca v legendi
o Krisantu in Dariji (gl. pogl.Il, preglednica II). Zaradi sorodnosti med legendama
o Krisantu in Dariji ter legendo o Mavru (gl. op. 203) ne moremo izkljuditi moZnosti,
da je ta mudenec postal podlaga tudi za nastanek nase legende. Ker nimamo za to dom-
nevo nobenih zanesljivih opornih toc¢k, ostaja to le hipoteza (prim. H. DELEHAYE,
0. c., 376).

205 Neizpodbiten terminus ante quem je verzificirana verzija fleuryjske legende, ki
jo je v zaé. 12. stol. spesnil Raoul Tortaire (odlomek klju¢nega vsebinskega pomena na-
vaja H. DELEHAYE, o. c., 375). Gl. V. SAXER, o.c., 78 s.

208 Najstarej$i vir, ki prikazuje sv. Mavra kot meniha, je mozai¢na upodobitev na
ciboriju glavnega oltarja poredke stolnice iz leta 1277 (G. CUSCITO, Hoc cubile, fig.2);
sledi oznaka mudenca pri DANDULU, Chronica, A. 284 (26) in vel zapisov legende in

247



Zanesljivo izhodi$¢e za poznavanje osebnosti poreSkega mucenca Mavra
je napis na delu sarkofaga (o¢itno so bili v njem shranjeni posmrtni ostanki
tega mucenca), odkrit pod glavnim oltarjem Evfrazijeve bazilike leta
1846. Fragmentarno ohranjen napis nam sporoca sledece:*”

V tem svetem poéivaliS¢u je shranjeno sneznobelo telo spoznavalca
Mavra. Z njegovimi molitvami je bila ta prvotna cerkev obnovljena. Sem
je bil na ¢asten nalin preneden, kjer je postal $kof in spoznavalec. Zato je
bil v dostojanstvu podvojen prostor. ..

Napis, ki ga po vecinskem mnenju datirajo z ozirom na obliko érk
na konec 4. ali na zacetek 5. stoletja, nam zanesljivo oznacuje domacega
svetnika dvakrat z naslovom »confessor« in enkrat z naslovom »episcopus«.
S tem nam predstavi bistvene poteze tega svetnika. Maver je bil prvi znani
poreski skof, ki je oditno umrl muéeniske smrti med preganjanjem kristja-
nov. Casa Mavrovega mudeni$tva se niti iz napisa, niti s pomoé&jo drugih
virov ne da dolociti. Ker se ne da dokazati, da bi bil poreski mucenec
Elevterij $kof,*® je majhna verjetnost, da bi bil Maver usmréen Ze v ¢asu
Decija ali Valerijana, Elevterij kot njegov naslednik pa v ¢asu Diokle-
cijana.®® Verjetno je bil Maver obenem z drugimi poreskimi mudenci

drugih zapisov za liturgi¢no uporabo od 13. stoletja dalje. Kot rimskega muéenca, doma
iz Afrike, ga prikazuje tudi himna v éast sv. Mavra, ki se vsebinsko toéno opira na
poresko legendo (objavil jo je P. KANDLER, L’Istria 2, 1847, 221—222). GI. P. DEPERIS,
o.c., 2ss.; G. CUSCITO, Hoc cubile, 82; IDEM, Cristianesimo antico, 129.

207 1. X, 2, 64: »Hoc cubile sanctum confessoris Maur]i[ nibeum contenet corpus.
[H]aec primitiva eius oratibus reparata est ecclesia. [H]ic condigne translatus est, ubi
episcopus et confessor est factus. Ideo in bonore duplicatus est locus [...Jm s[ub] actus
[...]s.

Napis je prvi, $e precej pomanjkljivo objavil P. KANDLER, Di una lapida cristiana
rinvenuta in Parenzo, L'lstria 2, 1847, 219—221, ki je napis datiral v &as istrske shizme,
na konec 6. ali zadetek 7.stol. Nato so ga objavili in komentirali $tevilni avtorji, ki so
se posvecali bodisi vprasanju tega svetnika, bodisi vpradanjem nastanka starokrs¢anskega
sredis¢a v Poreéu. Objave do . 1934 so navedene v I. L, I c., objave med leti 1934 in
1965 navaja A.SONJE, Sarcofagi paleocristiani dell’lstria, Actas dell VIII congreso
internacional de arquelogia cristiana (Barcelona 1969), Citta del Vaticano—Barcel. 1972,
490 op. 13; V novejSem ¢asu so napis objavili in komentirali A. SON]JE, Predeufrazijevske
bazilike u Poreéu, Zbornik Porestine I, Pore¢ 1971, 224 ss. (s hrvatskim prev.); G. CU-
SCITO, Hoc cubile, 81s.; IDEM, Parenzo, 52s.; IDEM, Cristianesimo antico, 127 ss.;
G.BOVINI, Le antichita cristiane della fascia costiera istriana da Parenzo a Pola, Bo-
logna 1974, 88 ss.; D. RENDIC-MIOCEVIC, Per una nuova interpretazione dell’epigrafe
sepolcrale del vescovo e »confessor« parentino Mauro, Atti del IX Congr. intern. di
archeologia cristiana (Roma 1975), Citta del Vaticano 1978, 441—449; D. NEZIC, Istarski
sveci (kot v op.202), 265 (hrvatski prev.); A.SON]JE, I mosaici parietali, 97 s.; IDEM,
Crkvena arbitektura zapadne Istre, Zagreb—Pazin 1982, 22 ss.

208 GI. op. 240.

209 Domnevo je postavil A. SONJE, Arbeoloska istraZivanja na podrulju Eufrazijeve
bazilike 1 Porecu, Jadranski zbornik 7, 1966—1969, 274; IDEM, Predeufrazijevske bazi-
like, 225; moZnost, da bi bil Maver usmréen Ze za Decija, je dopustil tudi G. BOVINI,
o. c. (op. 207), 92.

248



zrtev Dioklecijanovega preganjanja. Njihove posmrtne ostanke so poko-
pali izven mesta, na starokr$¢anskem pokopali§¢u Cimare,*® od koder
so bili kasneje preneSeni v mesto in shranjeni v obnovljeni »prvotni
cerkvi«. Ta prenos nam dokumentira Se en napis, ki govori o prenosu
mucdeniskih relikvij v Pore¢. Ker se na napisu ne omenja ime mucenca,
je mozno, da se nanasa na kakega drugega poreskega mudenca, Cigar re-
likvije so tedaj prenesli v mesto.?"' Nerazumljivo je porocilo, da je Maver
bil preneSen na mesto, kjer je postal $kof in spoznavalec. Pri dobesednem
razumevanju napisa bi to pomenilo, da je bil mucen in usmréen v naj-
starej$i starokr$canski cerkvi,®* torej na moznem mestu aretacije, kar ni
v skladu z dolo¢bami rimskega kazenskega prava in sodne prakse v ¢asu
preganjanja kristjanov, namre¢ zasliSevanja na sodis¢u (auditorium) in
usmrtitve v mestni je¢i oz. Se pogosteje izven mestnega obzidja.*'?
Naslov »confessor«, ki se je obi¢ajno uporabljal za tiste, ki so v dasu
preganjanj trpeli za vero, vendar niso umrli kot mucenci, za tako razlago
ni nobena ovira. Veé virov 1z pozne antike nam dokazuje, da ponavadi
jasno razlikovanje med mudenci in spoznavalci ni bilo vselej navzoce
in da so s tem naslovom oznacevali tudi prave mucence.*"* Da je z naslo-
vom »confessor« v Mavrovem primeru lahko misljen samo mucenec, nam
dokazujejo tudi drugi viri iz pozne antike in srednjega veka, ki ga Se
pred uveljavitvijo legendarne podobe svetnika oznaéujejo kot mudenca,
vcasih tudi kot $kofa, vendar nikoli kot spoznavalca. Tako je treba ome-
niti kot najstarej$i in najbolj reprezentativen vir njegovo upodobitev
na mozaiku glavne apside Evfrazijeve bazilike s srede 6. stoletja, o ¢emer
bomo spregovorili posebej. Le kakega pol stoletja mlajsi je napis, vpraskan
na steno glavne apside, na katerem se omenja Maver kot »nepremagljivi

20 Poresko starokri¢ansko pokopalisée je bilo odkrito leta 1893 na kraju s ledinskim
imenom Cimare (od coemeterium) vzhodno od mesta; gl. A. AMOROSO, Lantico
cimitero cristiano di Parenzo, AMSI 10, 1894, 504—517; A.SON]JE, Crkvena arbitek-
tura, 38 s.

21 [ I X, 2, 187: »...] cuius victricia membra nunc requiescent [ilntra muros huius
civita[t]is Parent(inae).« Gl. G.CUSCITO, Hoc cubile, 85s.; IDEM, Cristianesimo
antico, 133 s.

212 Tako razlaga vsebino napisa A.SON]JE, Arbeoloska istrazivanja, 274; IDEM,
I mosaici parietali, 98; IDEM, Crkvena arhitektura, 23.

213 Gl. Th. MOMMSEN, Rémisches Strafrecht, Leipzig 1899, 362; tak potek po-
stopka proti kristjanom nam slikajo domala vse doslej obravnavane legende o mucencih.
Kljub temu moznosti usmrtitve na mestu delovanja, v sami cerkvi, kakor nam pri do-
besedni razlagi pravi napis, ne moremo povsem izkljuciti. Tak nalin kaznovanja spo-
minja na obliko zastraSevalne kazni (usmrtitev zlikavca na mestu storjenega zlodina),
ki jo je poznala rimska kazenska zakonodaja vsaj od severske dobe dalje (prim. D. 48,
19,28,15).

214 Prim. citat iz Kromacija v op. 30.; D. RENDIC-MIOCEVIC, o.c., 447s. (ki je.
zaradi izraza »confessor« izrazil dvome, da gre za pravega mudenca). Primere zamenjave
obeh terminov navajata G. CUSCITO, Hoc cubile, 84s.; IDEM, Crist. antico, 131;
A.SONIJE, I mosaici parietali, 98 s. (po pravici zavraca pomisleke D. Rendié-Miocevica).

249



svetnik« in (domaci) $kof.*'* Po porocilu, ki nam ga posreduje »Liber
pontificalis«, naj bi dal papez Janez IV. (640—642) prenesti v Rim po-
smrtne ostanke nekaterih dalmatinskih in istrskih mucencev in jih spra-
viti v lateranski baziliki, Ti svetniki, med njimi tudi sv. Maver kot edini
istrski mucdenec, so upodobljeni na monumentalnem mozaiku v kapeli
sv. Venancija v lateranski baziliki.*'® To porodilo nikakor ne izkljuduje
nadaljnje navzoénosti Mavrovih relikvij v Porecu, saj je lateranska zbirka
relikvij obsegala le skromne dele posmrtnih ostankov mucencev.*” Kot
mudenca in $kofa, torej v duhu izvirnega izrocila, oznacujeta Mavra Se
dva dokumenta z zaletka 11. stoletja**® in molitvena formula iz istega
ali Se starejSega obdobja.*"® Od druge polovice 10. stoletja dalje imamo
vrsto dokumentov iz Poreda, v katerih se omenja Maver samo kot mude-
nec. Iz generi¢ne oznake »martyr« ni razvidno, ali je avtor dokumenta

25 L1 X, 2, 113: »... Marinus p(res)b(yte)r invicti s(an)c(t)i Ma(u)ri e(piscopi).«
Ce je ze termin »sanctus« sploden, saj se je uporabljal tako za mudence kakor za spozna-
valce (gl. H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiographica 17, 1927, passim), pa nam
kaze svetniski epiteton »invictuss, ki je silno redek (ILChV ne navaja niti enega takega
napisa!), na predstavo o zmagi v muceniskem agonu.

216 Liber pontificalis LXXIII (ed. L.DUCHESNE, p.330):»... Eodem tempore
fecit ecclesiam beatis martyribus Venantio, Anastasio, Mauro et aliorum multorum
martyrum, quorum reliquias de Dalmatias et Histrias adduci praeceperat, et recondit
eas in ecclesia suprascripta, iuxta fontem Lateranensem, iuxta oratorium beati lohannis
evangelistae, quam ornavit et diversa dona optulit . . .« Na omenjenem mozaiku je Maver
upodobljen z nadpisom »8cs. Maurus« (tako kot v Evfrazijevi baziliki), v Skofijskem
paliju in s kodeksom v rokah (drugace kot v Evfrazijevi baziliki). Med osmimi muéenci,
po Stirimi na vsaki strani od osrednje podobe (ta predstavlja Kristusa, Marijo, apostola
Petra in Pavla, Janeza Krstnika in Janeza Evangelista, papeza Teodora in Janeza IV. ter
muéenca Venancija in Domnija), nastopa Maver kot prvi v etverici desno od osrednje po-
dobe in kot edini nedalmatinski svetnik. Gl. F. BULIC-J. BERVALDI, Kronotaksa solin-
skib biskupa, Zagreb 1912—1913, Tab.III; 1. DANIELE, o.c., (op.202), 229—230;
G. CUSCITO, Hoc cubile, Fig. 6.

217 A SONJE, I mosaici parietali, 99 s. op. 63. Relikvije mudenca Mavra se omenjajo
v Porecu v (nepristni) listini iz leta 956 (F. KOS, Gradivo, 1I, 404 (313)), v (nepristni)
listini iz leta 965 (?) (F. KOS, o. c., 410 (321)), v pristni darovnici Otona IL. poreski cerkvi
iz leta 983 (F. KOS, o. c., 477 (372 5.)), na posreden nacin okrog l. 1000 (beneski doz Peter
Orseolo II. je obiskal tudi »sancti Mauri oraculum« in prisostvoval obredu »in sancti
Mauri aecclesia«; IOHANNES DIACONUS, Cronaca Veneziana, ed. G. MONTICOLO,
p. 156; F. KOS, Gradivo, II, 528 (404; z letnico 998)) in leta 1247, ko jih je $kof Paganus
spravil skupaj z relikvijami mudenca Elevterija (napis navaja P. DEPERIS, o.c., 84, za
njim H. DELEHAYE, o.c., 382). Leta 1354 so ob zavzetju mesta GenoveZani relikvije
obeh mudencev odnesli v Genovo in jih vrnili Sele leta 1934 (H. DELEHAYE, o.c., 382
op. 4 in I. DANIELE, o. c., 231).

218 P, KANDLER, CDI, A. 1014 (»... ad honorem sancte Matris eclesie Parentine,
et sancti Mauri sacerdotis, et martyris episcopi«); A. 1017 (»... episcopus de sede s.
Mauri«).

219 Molitev, ki spominja na molitveni obrazec k sv. Apolinariju in papezu Sikstu
(oba $kofa in mudenca!) se glasi: »Deus, qui Beato Mauro Sacerdoti et Martyri tuo
virtutem et victoriam tribuisti; praesta, quaesumus ut, dum ejus merita veneramur,
imitari studia valeamus.« (P. DEPERIS, o. c., 18s., ki po pravici datira nastanek molitve
v &as, ko se e ni uveljavila predstava o svetniku iz legende).

250



pri tem mislil na domadega mucenca in $kofa ali na legendarnega mu-
¢enca, Cigar relikvije naj bi na ¢udezen nadin prispele iz Rima v Pored.?2
Pri dokumentih, ki ne izhajajo iz Poreca, in so nastali od zadnje Cetrtine
9. stoletja dalje, moremo domnevati, da je vse bolj prevladovala legen-
darna podoba muéenca.?!

Napis z Mavrovega sarkofaga je tudi izhodi$¢ni vir za poznavanje

220 Najbolj znan med poreskimi dokumenti, ki omenjajo muéenca Mavra, je tako
imenovani Evfrazijev privilegij, fiktivno datiran v leto 543, nastal v 13. stolejtu iz raz-
liénih vsebinskih sklopov, od katerih nekateri segajo v starejsa obdobja, vse do kasno-
bizantinske in zgodnjefrankovske dobe, nekatere formulacije morda celo v Efvrazijevo
dobo. Gl. P. KANDLER, CDI, A. 543; F.KOS, Gradivo, 1, 30 (21—23); B. BENUSSI,
Privilegio Eufrasiano, AMSI 8, 1892, 49—86 (besedilo vira 49—51); F. CUSIN, Il »Privi-
legio Eufrasiano« e la Charta libertatis del comune di Parenzo, Archivio Veneto s. VI,
30, 1942, 65—84 (besedilo vira 82—84; temeljna $tudija). V uvodnem delu listine se
oznaluje Evfrazij kot »pastor in Ecclesia B. Mariae Virginis, et S. Mauri martyris, qui
pro Christi nomine martyrii palmam non recusavit accipere . . .«

Ostale dokumente iz Pore¢a z omembo mudenca Mavra navajajo G.PESANTE,
0.¢., 142 op.1; P.DEPERIS, o.c., 15 (deloma ze F.UGHELLI, ltalia sacra V, 17202
399 ss.).

221 Najstarejse in $e ne povsem pojasnjeno je porotilo, ki ga posreduje (ca.875)
USUARDUS, Nov. 21 (3) (p. 345): »In provincia Histria, passio sancti Mauri martyris.«
To poroéilo je edini Uzuardov samostojni prispevek k istrski hagiografiji (gl. pogl. I,
op. 296). Ker je Uzuard na osnovi BHL 5786 kot prvi vnesel tudi elogij o rimskem mu-
¢encu Mavru za naslednji koledarski dan (gl. op.203), se postavlja vpraSanje, kako je
mogel zagrediti tako napako pri identificiranju mudenca, da je namreé vnesel dva elogija
o enem in istem svetniku (prim. USUARDUS, ed. J. DUBOIS, 121). Vir, na katerega se
je opiral Uzuard pri sestavljanju tega elogija, ni poznan. Ker je znano, da se je Uzuard
pri zbiranju gradiva zadrZeval tudi v Furlaniji (J. DUBOIS, 99), v bliZini Istre, moremo
domnevati, da je priSel v stik s (pra)verzijo poreske legende, ki je morala biti precej ne-
odvisna od legende BHL 5787/8. Usuardova formulacija »in provincia Histria« ne-
koliko spominja na formulacijo v legendi »iuxta litus Hystriae« (gl. op.204). Vendar
pa BHL 5787 ne postavlja v Istro »passio«, temveé le »translatio« Mavrovih relikvij.
Morda je Uzuard pomesal vsebino BHL 5786 (izkljuéni vir za elogij o rimskem mucencu
Mavru za 2. nov.) z lokalnim izroéilom o istrskem (poreskem) mucencu, ki je bilo tedaj
se zivo in s katerim bi se mogel seznaniti v Furlaniji, Na podlagi take kontaminacije si
moremo razloziti Uzuardov elogij, ki vsebuje elemente obeh svetnikov: »passio« v Istri
od poreSkega mudenca, datum 21. nov. od legende o rimskem mudencu, ki je zaradi tega
za proudevanje poteka preganjanja kristjanov v Istri neuporaben. P. DEPERIS, o.c., 19
in 22—23, 26, je tudi datum 21.nov. kot dan smrti poreSkega mudenca smatral za del
avtentiénega izrodila; bolj previden je bil po pravici H. DELEHAYE, o. c., 384.

Na Uzuardov zapis se opirajo drugi liturgi¢ni koledarji in nekaj drugih zapisov, ki
izhajajo velinoma z oglejskega podrodja (gl. G.PESANTE, o.c, 143s. op.1 (2)). Od
neoglejskih liturgi¢nih zapisov je vreden posebne pozornosti »Kalendarium Vaticanum
praefixum Sacramentario Gregoriano« z zaletka 11.stol,, z elogijem, ki se zgleduje po
Uzuardu (»In Hystria civitate sancti Mauri martyris<; A. AMOROSO, Le basiliche cri-
stiane, 502; H. DELEHAYE, o. c., 384); enak elogij vsebuje vatikanski rokopis Bedovega
martirologija iz 9. stoletja (?) (L. QUENTIN, Les mart. historiques, 22).

Praznik $kofa in spoznavalca Mavra na 21.nov. v Veroni (MR, Nov.21 (9) (537
in 538 n.9) temelji na zmoti. O¢itno gre za prenos kulta poreskega mucenca v Verono
(njegov kult na BeneSkem dokazuje Origo civitatum, ed. tertia (p.144, v.4—5; 156,
v. 15s.)), kjer je bil poreski muéenec pomotoma vkljulen v seznam veronskih skofov.

251



kraja in okoli$¢in delovanja tega Skofa in mucenca. Napis je namrec
glavna opora pri interpretaciji arheoloskih raziskovanj najstarejsih faz
razvoja starokrilanskega sredii¢a v Poreu. Porodilo napisa, najdenega
v oltarju bazilike, da je bil Maver preneSen na mesto, kjer je postal $kof
in muéenec, nas zanesljivo pripelje na kraj njegovega delovanja in (verjetno
tudi) muéeni$ke smrti, torej na obmodje najstarej$ih kultnih prostorov
kr$¢anske skupnosti v Pore¢u v dobi preganjanj.**

ArheoloSke raziskave na obmodju Evfrazijeve bazilike so razkrile tri
faze arhitekture iz visoke antike; v tretji fazi, v prvi polovici 3. stoletja,
je bila na tem mestu zgrajena privatna hi$a z mozai¢nim podom. V osred-
njem delu te hise (triclinium oz. tablinium) so se zaleli nekako od srede
3. stoletja zbirati kristjani. Tako je privatna hisa postala privatna »domus
ecclesiae« s tablinijem kot glavnim kultnim prostorom in krstilnico, ki je
doslej edina arheolosko dokazana krstilnica na Zahodu v dobi preganjanja
kristjanov.?® V teh prostorih je deloval $kof Maver, Ali je bila hisa
Mavrova last, ostaja odprto vprasanje, vendar te moznosti ne moremo
izkljuditi.®®* Velikost kultnega prostora (8,5 krat 20 metrov) in krstilnice
(8,20 krat 3 metre) kaze na majhen obscg krscanske skupnosti, ki je Stela
le nekaj desetin vernikov.

Ta privatna »domus ecclesiae«, kot (domnevno) prizorii¢e Mavrove
mucdeniske smrti gotovo prizadeta in verjetno tudi zaplenjena,®® je bila
po objavi toleran¢nih ediktov »z njegovimi molitvami« (povrnjena in)
obnovljena ter spremenjena v prvo poresko javno cerkev.**® Pri tej obnovi

22 Najzgodnejsa obdobja v razvoju starokri¢anskega srediséa v Poreéu so postala
znana zlasti § povojnimi arheolo$kimi raziskavami, ki jih je vodil A. SON]JE. Rezultate
teh raziskav je objavil v naslednjih razpravah: Il complesso della prima basilica nella
zona della basilica Eufrasiana a Parenzo, Atti del VII Congr. Internazionale di Archeo-
logia Cristiana (Ravenna 1962), Cittd del Vaticano 1965, 799—806; Contributo alla
soluzione della problematica del complesso della Basilica Eufrasiana di Parenzo, Felix
Ravenna s. I11, 46, 1968, 27—65; Arbeoloska istraZivanja na podrucju Eufrazijeve bazilike
u Porecu, Jadranski zbornik 7, 1966—1969, 249—287; Predeufrazijevske bazilike u Po-
recu, Zbornik PoreStine I, 1971, 219—312 (z ital. prev. celotne razprave; temeljna $tudija
o bazilikah); Krstionice gradevnog ansambla Eufrazijeve bazilike u Poreéu, AV 23, 1972,
289—322 (temeljna Studija o krstilnicah); Crkvena arbitektura zapadne Istre, 21—29;
dober pregled posredujeta tudi G.BOVINI, Le antichita cristiane (kot v op.207),
77—93 in G. CUSCITO, Hoc cubile, 87—95; IDEM, Parenzo, 73—79; IDEM, Cristiane-
simo antico, 135—144.

223 A, SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 221—225; IDEM, Krstionice, 289—299
in 313 s.; IDEM, Crkvena arbitektura, 22 s.

24 Prim. A. SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 225 s.

225 7e prvi Dioklecijanov edikt je namreé¢ odrejal med drugim ruSenje cerkva (EUSE-
BIUS, H.E. 8,24 (ed. G.BARDY, SC 5, 1958, 7; slov. prev. F. K. LUKMAN-L. POJAV-
NIK, 238s.).

226 Zyeza »reparata est ecclesia«, ki jo A.SON]JE, Predeufrazijevske bazilike, 226,
razlaga kot materialno in duhovno obnovitev poreske cerkve, bi se mogla nana3ati tudi
na njeno obnovitev v juridiénem pomenu, namre¢ na povradilo zaplenjene cerkve in
njenega inventarja cerkveni obdini (restitutio), tako kot je dolodal tako imenovani Mi-

252



prejsnja »domus ecclesiae« ni bila povecana in sklepati moremo, da se
kr§¢anska skupnost v Konstantinovi dobi ni bistveno razsirila. Ob tej pre-
delavi so v mozai¢na tla nekdanje rimske hise vnesli podobe rib kot
kri¢anskega simbola in nanovo preuredili ter razsirili krstilnico.?*” Poresko
starokri¢ansko sredis¢e je bilo nanovo pozidano in bistveno povecano
Sele tricetrt stoletja pozneje, ob koncu 4. stoletja. To je zadnje dejanje
v njegovem razvoju, ki ga registrira napis na Mavrovem sarkofagu. Ta
je namre¢ nastal po prenosu Mavrovih relikvij v novo cerkev, kar je bilo
sklepno dejanje in v nekem smislu posvetitev novega cerkvenega sre-
dis¢a.” Porocilo napisa, da je bil ob prinosu Mavrovih relikvij »prostor
podvojen« z ozirom na dostojanstvo, si moremo razlagati v duhovnem
smislu (njegovo dostojanstvo je »podvojila« navzo¢nost mucencevih
relikvij),**® v nekem smislu pa tudi dobesedno, saj se je z ozirom na lego
prej$nje cerkve starokr$éansko sredisée razSirilo na jug in zahod. Vendar
pa je novost $tevilo, obseg in funkcija prostorov. Zgrajena je bila bazilika
s tremi ladjami: glavno ladjo (»basilica<) kot osrednjim kultnim prosto-
rom, juzno ladjo (martyrium), kjer so bile shranjene Mavrove relikvije,
in severno ladjo {catechumeneum), v blizini katere je bila nanovo zgrajena
krstilnica.®® Vsi prostori so imeli mozai¢ni tlak; sedem ohranjenih dona-
torskih napisov iz glavne ladje in martirija®* nam v skromni meri predstavi
poresko kricansko skupnost v ¢asu nastanka prve bazilike, nekako v
osmem desetletju Cetrtega stoletja.*?

lanski edikt (LACTANTIUS, De miortibus persecutorum 48,7—8; ed. J. MOREAU, SC
39, 1954, 133 s.).

27 A, SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 226 s.; IDEM, Krstionice, 299—302; IDEM,
Crkvena arbhitektura, 23.

28 O tej »prvi baliziki« (baec primitiva ecclesia«) gl. A. SON]E, Predeufrazijevske
bazilike, 228—235; IDEM, Crkvena arhitektura, 23—25; G. BOVINI, o. c., 77—89.

2 G, CUSCITO, Cristianesimo antico, 141, navaja kot analogijo mozai¢ni napis
v apsidi bazilike sv. Kozma in Damijana v Rimu z istim vsebinskim pomenom (ILChV
1784, v. 4: »ex sacro crevit honore locus«).

=30 A. SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 229 s.; IDEM, Krstionice, 303—306.

1 Napise navajajo I. 1. X, 2, 57—63; A.SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 231;
G. BOVINI, o. c., 81—85; G. CUSCITO, Parenzo, 78—79.

22 Kot terminus post quem je A.SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 234, navedel
novce cesarjev Valensa (364—378) in Gracijana (367—383), kot terminus ante quem
pa Teodozijev zakon o prepovedi prenafanja posmrtnih ostankov mudencev, ki je
priporodal ¢adlenje le teh v grobnih kapelah (martyria); CT 9,17,7 (386): »Humatum
corpus nemo ad alterum locum transferat; nemo martyrem distrabat, nemo mercetur.
Habeant vero in potestate, si quolibet in loco sanctorum est aliquis conditus, pro
eius veneratione quod martyrium vocandum sit addant quod voluerint fabricarum.«
Oditno gre za enega iz mnozice zakonov poznega cesarstva, ki se niso nikdar izvajali.
Prav v zadnji Cetrtini 4. stoletja in v 5. stoletju so bila prenalanja posmrtnih ostankov
iz prvotnih grobov najbolj pogosta (prim. H. DELEHAYE, Les origines, 54 ss.).

G. CUSCITO, Un nuovo nome nella serie dei verscovi di Parenzo, AMSI n,s. 31,
1983, 126 omenja kot domnevnega graditelja bazilikalnega kompleksa in prenasalca
Mavrovih relikvij v mesto $kofa Julijana, zelo verjetno poreskega s$kofa, ki ga v
doslej malo opaZenem kontekstu omenja RUFINUS, H. E. 11,28 (EUSEBIUS Werke II; Die

253



Drugi najbolj znani pore$ki mucenec je sv. Elevterij, ki se slavi 18. apri-
la.**®* O tem svetniku, za razliko od Mavra, nimamo nobenega zanesljivega
vira iz antike ali zgodnjega srednjega veka, pa tudi pozneje so zapisi o
njem prav redki. Najstarejsa zanesljiva omemba tega svetnika v Porecu je
Sele na napisu iz lera 1247, ki nam pove, da je tedanji poreski skof Pa-
ganus v katedrali pokopal skupaj relikvije sv. Mavra in sv. Elevterija.®*
Le nekoliko pozneja, iz leta 1277, je niegova upodobitev na ciboriju
glavnega oltarja, kjer je upodobljen kot $kof.?*

StarejSe od kulta sv. Elevterija v poreski katedrali so omembe ¢aséenja
tega svetnika v mestni okolici. Cerkev sv. Elevterija, ki je lezala na ob-
modéju anti¢nega pokopalisc¢a, se omenja v letih 1183 (omemba se nanasa
na dogodke v letih 1158—1160) in 1225. Ta cerkev je bila v zacetku 15.
stoletja razruena, leta 1488 pa jo je nadomestila nova kapela sv. Elevte-
rija, zgrajena ne na mestu predhodne cerkve, temve¢ v njeni bliZini.
Sprico lege prvotne cerkve sv. Elevterija na obmodju starokr$¢anskega
pokopalisca, tudi $e tedaj, ko je bilo to ze opuséeno, je upravitena sodba,
da gre za kontinuiteto kultne stavbe (pokopalis¢ne kapele) iz pozne antike
in da se za tem kultom skriva domaci mucdenec, ki je bil pokopan na tem
mestu do prenosa njegovih relikvij v katedralo leta 1247.23

V predstavi, da je bil $kof in muéenec, je Elevterij zivel v domacdem
izrodilu in v liturgiji poreske cerkve.®®” To izro¢ilo je brez dvoma zelo
sporno. Datum 18. april ustreza prazniku mudcenca in Skofa Elevterija v
Rimu, ki ga omenja ze Hijeronimijanski martirologij.?®® O tem mudencu je
ohranjena legenda v ve¢ variantah; po eni nastopa kot ilirski $kof, mucen
v ¢asu cesarja Hadrijana.*®® Ocitno je torej, da niti datum c¢adéenja, niti
$kofovska funkcija nimata nobene zveze s pore$kim svetnikom. Tudi v
primeru Elevterija imamo torej pojav, da Pore¢ ni razvil lastne legende
o mudencu, temveé je le priredil drugo znano legendo o istoimenskem
mucencu. Zaradi tega sta datum cascenja in oznaka tega mucenca (skof)

Kirchengeschichte, Die lateinische Ubersetzung des Rufinus, ed. Th. MOMMSEN, GCS
9,2,2, 1908, 1034, v.13—14), in ga omenja kot prenaSalca relikvij (»...reliquias per
Iulianum diaconum suum, post etiam Parentinae urbis episcopum mittit.«).

23 Lit.: P. DEPERIS, S. Mauro e S. Eleuterio, 79—85; H. DELEHAYE, Saints d’Istrie,
386—388; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 146—147; D.NEZIC, o.c., 265—266;
IDEM, Prvokriéanski muéenici, 27—29; A. SONJE, I mosaici parietali, 101 s.

234 P, DEPERIS, o. c., 84; H. DELEHAYE, o. c., 382.

235 M. PRELOG, Poreé. Grad i spomenici, Beograd 1957, 106.

26 A, AMOROSO, L’antico cimitero (kot v op.210), 517; P. DEPERIS, o.c., 825s.;
H.DELEHAYE, o.c., 386s.; F.BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo, AMSI 29,
1913, 172. Leta 1354 so relikvije sv. Elevterija obenem z relikvijami sv. Mavra odnesli
Genovezani; v Poreé so bile vrnjene leta 1934 (gl. op. 217).

237 Nekatere elemente tega izrodila navaja P. DEPERIS, o. c., 82.

28 MH, Apr.18 (196): »Romae Eleuteri episcopi et Anteae matris eius.« Gl. MH,
197, n. 21.

29 Gl H. QUENTIN, Les mart. hist., 256—257; MR, 144, n.2; F. CARAFFA, BS 4,
1964, 1012—1016; prim. pogl. I, op. 26.

254



popolnoma nezanesljiva.?*® Za poreskega Elevterija moremo redi le to, da
je bil lokalni mudenec, od katerega sta se ohranila samo ime in lokalni kult.

Prav tako sporni so viri za proucevanje svetniske skupine Julijan in
Demetrij.2** O njiju se ni ohranilo nobeno sporoéilo iz antike ali zgodnjega
srednjega veka. Najstarej$a vira sta zapis o posvetitvi oltarja in deponi-
ranju njunih relikvij 8. maja 1233** in njuna mozai¢na upodobitev na
vzhodni strani ciborija glavnega oltarja stolnice iz leta 1277, iz katere
je razvidno, da gre za domaca mudlenca, laika ali nizja klerika, ki sta se
Castila v poreski stolnici.®® Veliko ve¢ nam pove o obeh mucencih anoni-
men spis, nastal verjetno po letu 1354 (ohranjeni rokopis je s konca 14. sto-
letja), ki poroca o prenosu relikvij mudencev Julijana in Demetrija.**
Vsebina spisa je naslednja:

Nekoé¢ je zivel neki zelo zasluzen poreski Skof, ki je z veliko vnemo
Castil relikvije mucencev Julijana in Demetrija. Te so bile tedaj spravljene
v kapeli sv. Nikolaja v $kofiji. Dolgo zatem (»tractu temporis longaevi«), v
dasu poreskega $kofa Fulkerija,2* sta se mudenca, katerih spomin je »longi-
tudine nimia et temporum varietate« zatonil v pozabo, v treh vizijah pri-
kazala cerkovniku poreike katedrale Tomazinu iz Buj v novigrajski $kofiji,
zelo vnetemu verniku. Povedala sta mu, da se mu bosta prikazali naslednje
jutro njuni podobi na steni kapele v $kofijski paladi (tedaj kapela sv. Nikolaja,
ki se sedaj imenuje po Mariji Magdaleni) nad oltarjem v mozai¢nih po-
dobah z napisanimi imeni.**® To se je res zgodilo in Tomazin je o ¢udezu
obvestil $kofa. Ko se je na praznik mucenca Mavra zbrala v cerkvi velika

240 prim. H. DELEHAYE, o.c., 388; k mnenju, da gre za $kofa, naslednika mu-
denca Mavra, sta se nagibala P. DEPERIS, o. c., 82 in A. SONJE, Arbeoloska istraivanja,
274; Predeufrazijevske bazilike, 225.

241 Lit.: P.DEPERIS (A. AMOROSO), S. Mauro e S. Eleuterio, 101—116; H.DE-
LEHAYE, o.c., 389—393; F.LANZONI, Le diocesi, 850—851; A.NIERO, Giuliano e
Demetrio, BS 6, 1965, 1223—1224; G. CUSCITO, Cristianesimo antico, 147s.; D.
NEZIC, Prvokriéanski mucenici, 29 s.; IDEM, Istarski sveci, 266.

2 P, DEPERIS (A. AMOROSO), o. ¢, 111; H. DELEHAYE, o. c., 392.

23 M. PRELOG, o. c. (op. 235), 107; D. NEZIC, . c.

24 Spis z naslovom »De revelatione inventione et translatione sanctorum martyrum
Iuliani et Demetri quorum corpora sunt in Parentio«, e dolgo poznan v italijanskem
prevodu (N. MANZUOLI, Vite et fatti, 80—85), je prvi objavil G. PESANTE, Celebrando
il M.R. Pre Tommaso Franca la sua prima messa, Parenzo 1890, 9—13; spis natanéno
povzema razprava P. DEPERIS-a (A. AMOROSO), o. c., 102 ss. Da je spis nastal po letu
1354 (genovezansko zavzetje Poreda in zaplemba relikvij sv. Mavra ter Elevterija),
je razvidno iz dveh mest. V lect. 1 (p.9) se omenja, da so bili spisi o mudenidtvu Juli-
jana in Demetrija »tempore cladis Parentii civitatis« unileni; v lect.4 (11) meri na to,
da truplo sv. Mavra v ¢asu nastanka spisa ni vet podivalo v poreski katedrali (...ad ip-
sum festum sancti Mauri, qui pridie istorum sanctorum martirum inventionem coli-
tur ... quoniam tunc ipsius corpus ibidem quiescebat . . .«).

245 P, B. GAMS, Series episcoporum Ecclesiae catholicae, Ratisbonae 1873, 799,
ga je datiral okvirno v &as 1200—1214, D. NEZIC, o. c., v dobo 1200—1216.

M6 Lectio 3 (p.11): »Videbuntur nanque in mane nostre ymagines cum scriptis
nostris nominibus in pariete predicte Capelle episcopalis palatii supra altare depicte,
more mosayco, que nunquam fuerunt vise ab homine.«



mnozica vernikov, so vsi s skofom in kleriki na ¢elu odsli v kapelo. Tam
sta se vsem razkrili mozaini podobi mudlencev z nadpisanimi imeni?*?
V oltarju kapele pa je imenovani $kof skupaj s kleriki nasel relikvije obeh
mucencey in jih dal 22. nov., prenesti v glavni oltar ter jih tam polozil poleg
(ob tej priloznosti odkritih) relikvij dvanajstih svetnic, ki so naslikane
na apsidalnem loku nad glavnim oltarjem.2*® S pomodjo relikvij teh dveh
mudencev so se zgodili Stevilni cudezi; eden takih se je zgodil tedaj, ko
so na praznik obeh mudencev po odredbi papera Inocenca v cerkvi molili
za osvoboditev Jeruzalema.®®® Takrat je ncki mes$éan Ventura namenil
mucencema gore¢o molitev. V trenutku je ozdravel od tezke bolezni. Luc,
ki je nekdaj svetila v omenjeni kapeli pred relikvijami obeh mudenceyv, se je
prizgala sama od sebe. Oba ¢udeza so videle Stevilne zanesljive price.

Spis postavlja pred zgodovinarja vrsto zapletenih vpra$anj. Poroéilo
o najdbi relikvij dveh svetnikov v zadetku 13. stoletja, z imeni, ki nas
spominjajo na znane mucence, samo na sebi zbuja resne pomisleke o
njegovi avtenticnosti.*® Vendar vsebuje spis eno posebnost, ki nam,
obenem 7z rezultati arheoloskih raziskav, pomaga s precej veliko verjet-
nostjo doloditi starost in vlogo kulta obeh svetnikov v Porecu. Anonimni
spis namre¢ poro¢a o odkritju dotlej neznanih mozai¢nih podob obeh
muéencev z nadpisanimi imeni. Iz zgodovine cerkvenega kompleksa
Evfrazijeve bazilike sta znana le dva $kofa kot stvaritelja oz. naroénika
mozai¢nih podob: v prvi vrsti graditelj cerkve Evfrazij sredi 6. stoletja,
za njim pa samo $e Oton v drugi polovici 13. stoletja, ki ne pride v postev,
ker je Zivel prepozno. Tako ostaja kot edini mozen naroénik teh dveh
mozai¢nih podob Evfrazij, ki se ocitno skriva za anonimno omembo pore-
$kega skofa, castilca relikvij obeh muéencev, v zadetku spisa.®* To domnevo
potrjujejo tudi arheoloske raziskave, ki so pokazale, da je bila $kofijska

M7 Lectio 4 (p.11): »...viderunt omnes qui aderant pre nimia letitia lachrimantes,
ipsum mirificum signum predictarum ipsarum ymaginum more mosayco depictarum, cum
suis nominibus suprascriptis . . .« Te podobe naj bi obstajale $e v ¢asu nastanka spisa, v
drugi polovici 14. stol.; prim. Lectio 5§ (11): »Et ipsas picturas que et modo usque
apparent.«

248 Lectio 5 (12): »...in altri majori secus quedam duodecim vascula reliquiarum
duodecim sanctarum videlicet Euphemie, Tecle, Valerie, Felicitatis, Perpetue, Agathe,
Agnetis, Cecilie, Susanne, Eugenie, Iustine et Basilisse: que eminenter in circulis sunt
depicte, ad chuliam altaris maioris prefate ecclesie: que tunc scilicet reliquie, in ipso
altari fuerunt invente.« Pisec se ne drzi vrstnega reda podob; gl. I I. X, 2, 83 in op. 268.

29 Lectio 6 (12): »...clerus et populus ex constitutione domini pape Innocentii
flectunt genua, orantes pro recuperatione terre sancte Hierosolime . . .« Ocitno se porotilo
nanaa na papea Inocenca III. (1198—1216), v digar c¢as pade 4. krizarska vojna
(1202—1204).

20 Tako je F.LANZONI, Le diocesi, 851 kot najostrejdi kritik tega poroéila
domneval, da se za svetnikoma skriva kult dveh vzhodnih mudencev, Julijana iz
Anazarba in Demetrija iz Soluna, ki naj bi se v zaletku 13.stol. z najdbo relikvij
razéiril v Istro. Kor tuja muéenca ju oznafuje tudi S. TAVANO, Mosaici parietali
in Istria, AAAd 8, 1975, 269.

=t P, DEPERIS (A. AMOROSO), o. ¢., 107 s.; H. DELEHAYE, o. c., 391.

256



palada s kapelo sv. Nikolaja (oz. Marije Magdalene) zgrajena v casu
skofa Evfrazija.*® O¢itno gre za dve mozai¢ni podobi svetnikov iz Evfra-
zijevega kompleksa, ki sta zaradi svoje lege in predvsem zato, ker sta bili
od dima prizganih sve¢ po ve¢ stoletjih povsem zatemnjeni, sCasoma za-
tonili v pozabo, in ju je nanovo »odkril« cerkovnik katedrale v zacetku
13. stoletja. V drugi polovici 14. stoletja sta oéitno $e obstajali, pozneje
pa sta bili uniéeni, tako da se ni ohranila za njima nobena sled. Upravi-
¢eno domnevo, da gre za Evfrazijevo delo, podpira tudi porocilo o nadpi-
sanih imenih obeh svetnikov nad portretoma. Na ta nadin je Evfrazij, z
izjemo potrtretov na desni strani apsidalnega mozaika, popolnoma v
duhu svojega casa, upodabljal svetnike in svetniSke skupine v cerkvi.?®®
To dejstvo, obstoj portretnih podob svetnikov od srede 6. stoletja dalje,
obenem z najdbo relikvij v kapeli (o¢itno je bila kapela prvotno posve-
¢ena tema dvema mucencema, pozneje pa je ta posvetitev zatonila v po-
zabo), kaZe na to, da gre zelo verjetno za domaca mudenca. Prav porocilo
o napisu nad portretoma govori v prid domnevi, da sta se mucenca najbrz
imenovala Julijan in Demetrij. Na Julijana poleg tega spominjata imeni
kar dveh poreskih $kofov, enega iz zadnje tretjine 4. stoletja in enega
s srede 9. stoletja, in ime nekega poreSkega vernika iz 7. (?) stoletja.?® Ta
domneva se zdi bolj verjetna kakor druga domneva, da naj bi namreé
$kof Fulkerij ob najdbi relikvij dveh sicer neznanih mudencev te pripisal
dvema mucdencema, ki naj bi po pomoti pri§la v zvezo z Istro. Prvega,
Julijana, je Hijeronimijanski martirologij po pomoti postavil v Istro,
drugega pa isti martirologij omenja na isti dan kot se slavita poreska
mucenca.*?

Pozni in nezanesljivi so tudi viri za poznavanje druge dvojice poreskih
svetnikov, Projekta in Akolita.?*® Najstarej$a vira, ki zanesljivo dokazujeta
kult teh dveh svetnikov v Porecu, sta iz leta 1277. To sta mozai¢ni upodo-

22 A SONJE, I mosaici parietali, 72—73, 118, 130; IDEM, Bizant i crkveno gradi-
teljstvo u Istri, Rijeka 1981, 11 s.; IDEM, Crkvena arhitektura, 34—36.

23 Prim. H. DELEHAYE, o. c., 392.

234 O obeh Skofih gl. G. CUSCITO, Un nuovo nome (kot v op.232), 126s. Na ime
mudcenca Julijana spominja tudi napis iz 7. (?) stol. v apsidi katedrale, na katerem
se omenja neki Iulianus, ki je morda po navadi tistega ¢asa dobil ime po domadem
svetniku (1. I. X, 2, 157).

235 Domnevo je postavil H. DELEHAYE, o.c., 392s. Fulkerij naj bi vzel ime za
prvega mudenca od Julijana, ki ga omenja MH na 12.avg. in ga po pomoti postavlja v
Istro (gl. pogl. I, op.296; vendar so to pomoto popravili Ze avtorji historiénih mar-
tirologijev, ki so bili v srednjem veku, zlasti Uzuardov, neprimerno bolj razirjeni kakor
MH), ime za drugega mudenca pa naj bi vzel od Demetrija, ki ga omenja en rokopis MH
(Codex Epternacensis) na 22.nov. z elogijem: »et in Ostea Demetri« (MH, 612). H.
DELEHAYE poudarja moZnost preoblikovanja »et in Ostea« v »in Istria«, vendar
nam te moznosti ne potrjuje noben rokopis.

258 Lit.: P. DEPERIS (A. AMOROSO), §. Mauro e S. Eleuterio, 89—99; H.DELE-
HAYE, o.c., 388—389; G.CUSCITO, Cristianesimo antico, 147; D.NEZIC, o.c,
266; Istrska crkva jedna, 29.

17 Acta ecclesiastia 8 257



bitvi obeh svetnikov na severni strani ciborija glavnega oltarja v Evfrazi-
jevi baziliki z napisom (Projekt je upodobljen kot $kof, Akolit kot mlad
laik)**" in napis $kofa Otona, ki nam poroca, da je imenovani s$kof
9. maja 1277 spravil njune relikvije v blizini glavnega oltarja. Relikvije
obeh mucdencev se nato omenjajo Se v letih 1361, 1363, 1622, 1729 in
1847 258

Ocitno zato, ker se je o teh dveh mucencih izgubilo vsakréno domace
izrocilo, je v Porecu ze zgodaj prislo do priredbe znane legende o $kofu
in mudencu Projektu iz Clermonta.?®® Ze Otonova upodobitev na ciboriju
je napravljena nedvomno pod vplivom te legende. Kot datum cas$éenja
se je uveljavil 25. januar, tako kot za svetnika iz Clermonta.*°

Ker je izklju¢eno, da bi relikvije obeh mudencev pred letom 1277 ali
tudi pozneje prispele iz Clermonta v Pore¢,*™ moremo domnevati, da gre

27 M. PRELOG, o.c. (op.235), 106 s.; G. LUCCHESI, Proietto, vescovo di Imola,
BS 10, 1968, 1182 (v Porecu upodobljenega $kofa Projekta identificira kot $kofa iz Imole,
po naSem mnenju popolnoma brez osnov). Neupraviceno je Prelogovo mnenje, da
pri Akolitu ne gre za svetnikovo osebno ime, temve¢ za naziv niZje stopnje med
kleriki nekega po imenu sicer neznanega mucdenca, ki nastopa skupaj s Projektom.
A.SONJE, I wmosaici parietali, 101, je po pravici poudaril, da se v virih mudenec
omenja samo kot Akolit; ¢e bi bila to oznaka za naslov v hierarhiji, bi se pojavljalo
zraven ime, tako kot na dveh napisih, vpraskanih v steno apside, iz 7. (?) stoletja, na
katerih se omenjata »Mauricius acolitus« in »Basilius ac(o)l(uthus)« (I.1.X, 2, 161 in
174). Ta naslov se pojavlja vedno z imenom nosilca tudi na starokri¢anskih napisih
drugod (prim. ILChV 1249—1257). Ker je to ime tako redko (ILCHV 386 a navaja
le enega) in vsebuje dololen pomen, so Akolita po adapraciji legende o Projektu iz
Clermonta preimenovali v El(p)idija, kot se je imenoval spremljevalec tega Skofa, ki so
ga iz opata »degradirali« v akolita. Zapis iz 1. 1729 nam npr. sporo¢a (H. DELEHAYE,
0.cC., 389): »Apparuerunt praedictorum sanctorum martyrum Proiecti et Elidi acolithi
reliquiae.«

258 P, DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 96 ss.; H. DELEHAYE, . c.

250 Legenda (BHL 6916; gl.tudi MR, 34 in 35 n.3; G. MATHON, BS 10, 1968,
1184—1185) je tako kot legenda o Mavru prirejena za poreske potrebe z majhnim
dodatkom na koncu. Medtem ko se legenda zakljuci z mislijo: »Perseverat hodie
ostensa per Projectum virtus Altissimi, non solum in territorio urbis Arvernicae, sed
etiam ubicumque in honore illius sanctae conduntur reliquiae« (Vita s. Proiecti 25; AA §S
Jan. III, 1863, 250), pa je N. MANZUOLIL o.c., 88, vrinil dostavek, da se svetnik
ne asti samo v Clermontu, »ma ancora in Parenzo dove riposano le sue Sante Re-
liquie«. N. MANZUOLI, o.c., 85—88, ki nam sporofa istrsko »varianto« legende, v
nasprotju z naslovom (p.85) imenuje kot Projektovega spremljevalca opata Marina,
Akolit pa se ne omenja nikjer. O¢itno je istrska priredba legende nastala zelo pozno,
po ¢emer se ta priredba razlikuje od nastanka istrske variante legende o sv. Mavru.
Razlika od legende o sv. Mavru je tudi ta, da nicesar ne sporoca o prenosu relikvij iz
Clermonta v Poreé. Kar nem v tej zvezi sporota FERRARIUS (AA SS Jan. III, 1863, 248;
gl. e P. DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 89 s.; H. DELEHAYE, o. c., 388), je popolnoma
nezanesljivo.

20 H. DELEHAYE, o. c., 389; D. NEZIC, 1. c.

1 P. DEPERIS (A. AMOROSO), o.c.,, 92ss.; ne le, da viri s francoskega po-
dro¢ja tak prenos relikvij izkljucujejo, tudi primerjava med relikvijami clermontskih
mucencev s poreskimi kaze na razlien nadin usmrtitve. Medtem ko sta bila clermontska
mucdenca obglavljena, sta poretka muéenca umrla na grmadi.

258



za dva domada mucdenca, od katerih se je ohranilo samo ime. Zaradi tega
je poreska cerkev, tako kot v primeru Mavra in Elevterija, posegla po
znani legendi od drugod in jo priredila za lastne potrebe.

Ce sedaj zaokrozimo podobo poreskih mudencev, moremo ugotoviti,
da je neizpodbitno dokazana avtenti¢nost le za $kofa in mudenca Mavra,
ki ga dokazujejo viri iz antike. Za ostalih pet mucencev (Elevterij, Julijan
in Demetrij, Projekt in Akolit) imamo zanesljive omembe v virih Sele
iz visokega srednjega veka, za nobenega ne pred drugo polovico 12. sto-
letja. Ali teh pet svetnikov sprico tako poznih omemb sploh lahko $tejemo
med pore$ke mucence iz Dioklecijanove dobe, ali gre za kult mudencev,
ki je bil v mesto prineSen od drugod? Odlocilno vplivata na potrditev
mnenja, da gre za domade mucence, dva vira iz pozne antike: ostanki
pokopalis¢nih kapel na starokr$canskem pokopaliséu in zlasti upodobitve
mucencev na stenskih mozaikih Evfrazijeve bazilike.

Med arheoloskimi raziskovanji na obmoc¢ju starokr$éanskega pokopa-
lis¢ca vzhodno od mesta so bili leta 1893 odkriti temelji petih nagrobnih
kapel (cellae memoriae, martyria), okrasenih z mozaiki, ocitno kapel nad
grobovi domacih mucencev.*® Dejstvo, da je Stevilo kapel za eno manjse
od Stevila domacih mudencev, je lahko razloZiti. Morda kakina kapela
$c ni bila odkrita, morda so v kateri podivali ostanki dveh mudencev, ki
sta skupaj umrla in bila skupaj pokopana.”®® Se bolj verjetno pa »manjka«
ena kapela zato, ker so relikvije mucenca Mavra kot svetnika z nedvomnim
primatom kot prve pred letom 400 prenesli v mesto, medtem ko so ostale
mucdence, povsem v duhu Teodozijevega zakona iz leta 386,24 astili na
mestu njihovega pokopa. Tudi ti mudenci so bili pozneje preneseni v
mesto, verjetno deloma Ze za gradnjo predevfrazijeve bazilike v prvi
polovici 5. stoletja in za gradnjo Evfrazijeve bazilike sredi 6. stoletja.2%

Se vedjo izpovedno moc¢ imajo upodobitve mucencev na stenskih
mozaikih Evfrazijeve bazilike.**¢

Medtem ko so bili v stranskih ladjah bazilike, kot nam kaZeta frag-
mentarno ohranjena apsidalna mozaika, ¢asceni svetniki, katerih kult je
priSel v Pore¢ od drugod, skoraj gotovo iz Ravene (kult vzhodnih mucen-
cev Kozma in Damijana, upodobljenih v severni oz. levi apsidi, se je raz-

202 A, AMOROSO, L'antico cimitero cristiano di Parenzo, AMSI 10, 1894, 504—517
(gl. zlasti skico v prilogi, za str.540); F. BABUDRI, Le antiche chiese di Parenzo, AMSI
29, 1913, 160—167; A. SON]E, Crkvena arbitektura, 38—39.

203 A, AMOROSO, o.c., 511; F. BABUDRI, o. c., 162.

24 Gl. op. 232.

205 Gl. citat v op. 270.

206 [ jteratura o stenskih mozaikih Evfrazijeve bazilike je izredno obseZna. Najbolj
izérpna in najnovejia je bibliografija, ki jo je predstavil A.SONJE, I mosaici parietali,
ki na str. 88—89 v op. 48 navaja okrog 50 naslovov knjig in razprav. Od slovenskih del
naj navedem razpravo J. KASTELICA, Stil in ideja mozaikov Fufrazijeve bazilike v
Porecu, Situla 8, 1965, 209—212, ki jo A. SON]JE pozna samo v ital. verziji.

17° 259



$iril v Italiji, najbliZje v Raveni in GradeZu, med leti 530 in 550, Apoli-
narij (?) in Sever, upodobljena na juZni oz. desni apsidi, sta ravenska svet-
nika),®” pa je bil glavni oltar namenjen predvsem Marijinemu kultu in
kultu domacdih mucencev, katerih relikvije so bile shranjene v oltarju.
Dvanajst mucenk, upodobljenih v medaljonih v apsidalnem loku nad
oltarjem, predstavlja Marijino spremstvo. Tudi v izboru in nadinu upo-
dobitve teh svetnic se odrazajo oglejski (sv. Evfemija) in zlasti ravenski
vplivi.?® Za relikvije vsaj nekaterih domacdih svetnikov, ne le za Mavrove
relikvije, je gotovo, da so bile spravljene Ze v predevfrazijevi baziliki.
Tega nam ne dokazujejo le arheoloske raziskave,® temve¢ tudi Evfrazijev
mozaiéni napis v apsidi, s katerim $kof in graditelj nove bazilike sporoéa,
da je bila predhodna cerkev v zelo slabem stanju in je stala samo s ¢u-
dezno modjo navzocih svetnikov.? Kult teh mudencev je presel iz pred-
evfrazijeve bazilike v Evfrazijevo, v kateri je zavzemal poleg Marijinega
¢adcenja osrednje mesto. Na mozaiku glavne apside so prikazani Stirje
domadi sverniki, katerih relikvije so bile zelo verjetno Ze tedaj shranjene
v glavnem oltarju ali v njegovi neposredni blizini. Od teh je nesporno
identificiran samo Maver, edini svetnik med portretiranci levo od Marije
na prestolu, ker nosi napis. Se naprej ostaja odprto vprafanje identifici-
ranja treh svetnikov, ki so upodobljeni desno od Marije in izjemno ne
nosijo napisov. Ker je gotovo, da je mozaik na tem mestu v celoti ohranjen,
da torej ni bil podvrzen morda preve¢ samovoljnemu ali premalo strokov-
nemu posegu restavratorja,*! ostaja nereSeno vprasanje, zakaj Evfrazij k
podobam teh treh svetnikov ni dal izdelati napisov, tako kot je to storil
pri vseh ostalih mozai¢nih portretnih upodobitvah svetnikov in kot je
bila tedaj navada.*” Vsako iskanje odgovora na to vprasanje se lahko

267 S, TAVANO, Mosaici parietali in Istria, AAAd 8, 1975, 266—269; A.SONJE,
I mosaici parietali, 114 (oba s fot.).

28 §, TAVANO, o.c., 260s.; A. SONJE, o.c, 111—113. Od teh dvanajstih mucenk
z napisi (L. I. X, 2, 83) jih kar devet najdemo upodobljenih med dvaindvajsetimi mucen-
kami v triumfalnem sprevodu Marijinih spremljevalk v baziliki S. Apollinare Nuovo
v Raveni, pet od teh pa je upodobljenih med $estimi mucenkami v kapeli nadskofijske
palade v Raveni (H.DELEHAYE, Saints d'Istrie, 392; IDEM, Les origines, 327), re-
likvije Stirih naj bi bile shranjene v cerkvi sv.Stefana v Raveni (gl. op. 297). O legen-
darni najdbi njihovih relikvij v glavnem oltarju Evfrazijeve bazilike, ki se sicer ne omenja
v nobenem (drugem) viru, gl. op. 248.

20 A, SONJE, Predeufrazijevske bazilike, 250; IDEM, Crkvena arhiktetura, 26.

20 I 1.X, 2, 81, v.4: »sed meritis tantum pendebant putria tecta«. lzraz »merita«
pomeni pri tem lahko ¢udezno mo¢ svetnikov, lahko pa je metonimija za relikvije mu-
¢encev (pril. ILChV 1992, v. 4 in op. 297).

271 A, SONJE, I mosaici parietali, 81 ss.

272 Kot primere naj navedemo mozaiéne upodobitve svetnikov z nadpisanimi imeni v
ravenskih bazilikah iz 6. stoletja (S. Apollinare Nuovo, S. Vitale, kapela nadskofijske pa-

lade), baziliko sv. Priske v Kapui (5.—6. stol.) in kapelo sv. Venancija v Lateranski ba-
ziliki iz 7. stol. (gl. H. DELEHAYE, Les origines, 255; 302; 326 s.).

260



konca le z ugibanjem.*® Nesporno pa je dejstvo, da je Evfrazij s tem
bistveno okrnil in otezil proudevanje zadetkov kr$canstva v Poredu.

Ker je iz kompozicije mozaika razvidno, da gre za upodobitev treh
domacih svetnikov — na levi strani so namred upodobljeni Maver in $e
zive¢i domadi cerkveni dostojanstveniki, upodobitev tujih svetnikov brez
napisa pa ne bi imela nobenega smisla — je umestno njihovo vzporejanje
z lokalnim izro¢ilom. Za mucenca Julijana in Demetrija vemo, da sta bila
upodobljena v kapeli v $kofijski paladi, kjer so bile shranjene njune re-
likvije, tako da na apsidalnem mozaiku njunih podob ne moremo pri-
éakovati?™ Tako ostanejo kot moZni portretiranci Se Elevterij, Projekt
in Akolit. Stevilo teh upodobljenih svetnikov se povsem ujema z lokalnim
izrodilom, tako da je identificiranje omenjenih treh svetnikov s temi tremi
upodobitvami umestno. Identificiranje je toliko bolj umestno, ker je $kof
Oton na mozai¢nih podobah ciborija glavnega oltarja iz leta 1277 zelel
prikazati podobe in glavno idejo apsidalnega mozaika, ki je bil v nje-
govem casu ocitno zelo slabo viden, deloma zaradi poskodb, predvsem
pa zato, ker je bil zatemnjen od dima, ki se je skozi Sest stoletij dvigal
iz prizganih sve¢ na oltarju.®® Tako je na ciboriju $e enkrat upodobil
Oznanjenje, eno glavnih tem Evfrazijevega mozaika, in portrete domacih
svetnikov, le s to razliko, da jim je dodal imena in da je $tirim upodobljenim
mucéencem (Maver, Elevterij, Projekt, Akolit) dodal $e dva (Julijana in
Demetrija), katerih relikvije so bile v zacetku 13. stoletja prenedene v
glavni oltar. Od tod naprej temelji identificiranje samo na ugibanju in
nobena od doslej predlaganih resitev ni naletela niti na vedinsko soglasje
med strokovnjaki.??®

273 Najbolj enostaven, vendar ne zadovoljiv odgovor na vpralanje »anonimnosti«
treh svetnikov na mozaiku je, da je Evfrazij dal upodobiti tri mudence, od katerih so
se ohranile samo relikvije, ime pa naj bi Ze zatonilo v pozabo (A.POGATSCHNIG,
Parenzo. Dalle origini sino all’imperatore Giustiniano, AMSI 26, 1910, 49; mnenje z
rezervo sprejema G. CUSCITO, Testimonianze archeologico monumentali, 637). Ce
bi bili upodobljeni trije anonimni muéenci, je nerazumljivo, da niso upodobljeni enako
(srednji se namre¢ bistveno razlikuje od ostalih dveh, gl. op. 276). Ne moremo si pred-
stavljati, da bi se ob kontinuiranem razvoju kriéanstva v Porecu, ki ga dokazujejo tudi
arheoloske raziskave, pozabila imena treh mudencev. Znano je, da v krianskem iz-
rodilu nastopa anonimnost mudlencev (»martyres, quorum nomina Deus scit«) le pri
velikem Stevilu zrtev, ¢e so te umrle naenkrat (prim. MH, Feb. 17 (102); Mai 12 (249);
Tun. 22 (330); Oct. 9 (547)). Tezko si predstavljamo, da bi poreska kri¢anska skupnost
v zgodnjem ali celo visokem srednjem veku »krstila« te mudence z imeni svetnikov, ki
nimajo nobene zveze z Istro (npr. Projekt in Elpidij) ali katerih imena so sicer zelo redka
(Akolit).

%14 Gl op. 252.

215 M. PRELOG, o.c., 106; G. CUSCITO, Parenzo, 88 s.; S. TAVANO, o.c, 272s.;
A. SONJE, I mosaici parietali, 74.

26 Od treh svetnikov na desni strani mozaika (levo od Marije na prestolu) sta
prvi in tretji upodobljena domala enako kot sv. Maver: v beli tuniki s purpurnim
robom in v belem paliju; ta prekriva tudi roke, ki drZijo venec z draguljem (corona
martyrii); obuti so v sandale brez nogavic. Na enak nalin so obleéeni vsi apostoli na

261



Ker se 3tevilo podob svetnikov ujema z lokalnim izrodilom in ker tudi
skromno nakazane znadilnosti podob svetnikov niso v nasprotju s tradi-
cijo, moremo vse te mucence po pravici Steti za domace. Krscanska skup-
nost v Porecu je torej v ¢asu preganjanja kristjanov izgubila Sestero svojih
¢lanov: $kofa Mavra in pet nizjih klerikov ali laikov.”” O teh mudenistvih
ne vemo nicesar.**® Spomin na te mucence je moral ze zelo zgodaj zbledeti,
tako da se ni razen imen ohranilo nié. Kakor je v primeru $kofa in muc¢enca
Mavra zaradi pozabljenja domadega izrocila nekako med 10. in 11. sto-
letiem prislo do priredbe legende o istoimenskem afrisko-rimskem mu-
¢encu, tako je do takih adaptacij prislo kasneje, pred 13. stoletjem, v
primeru Elevterija ter Projekta in Akolita. Mejnika v tem razvoju so
mozaiéne podobe v katedrali: Evfrazijeve upodobitve temeljijo na izvirni
tradiciji, podobe $kofa Otona na ciboriju glavnega oltarja iz leta 1277 pa
so izdelane po meri Ze sprejetih in uveljavljenih predelanih legend. Ker
se je izgubilo izvirno izrocilo, so vsi datumi muceniStev neznani.*”
Razen za Mavra, ki je bil zanesljivo skof, ne moremo ugotoviti vloge teh
ljudi v poreski kr$canski skupnosti.

Do presenetljive ugotovitve pridemo, ¢e primerjamo poresko »hagio-

mozaiku nad apsido, od katerih prav tako &tirje drZijo v rokah mudenisko krono.
Razlika med Mavrom in dvema mudencema na desni strani je samo v detaljih: Mav-
rova tunika ima nekoliko 3irSi rob, njegov palij krasita dve purpurni gemi s krizema,
palij prvega mudenca na desni strani pa dve uvezeni érki H, tretjega dve uvezeni érki L.
Svetnik na sredini je obleden v zlat palij (tako kot Jezus v Marijinem narodju in kot
mali Evfrazij, arhidiakonov sin) z dvema uvezenima érkama N (o pomenu teh érk,
imenovanih »gammadiae«, kot kristoloskih simbolov, gl. A, QUACQUARELLI, Con-
vergenze simboliche di Aquileia e di Ravenna, AAAd 13, 1978, 378s.; A.SONJE, I
mosaici parietali, 120s.) in drzi v rokah kodeks. Vsi trije svetniki na desni strani so
golobradi in mlajSega videza od nekoliko pora$fenega Mavra. Identifikacija svetnikov,
ki jo je nazadnje predlagal A. SONJE, I mosaici parietali, 102 (prvi, najblizje prestolu,
Projekt, drugi, kot najuglednej$i med njimi in klerik, Elevterij, tretji na zunanji strani
Akolit), ne resuje nekaterih temeljnih vpraSanj. V tem primeru bi bila Projekt in Akolit
loéena (v tradiciji nastopata skupaj), Projekt pa bi zavzemal najbolj {astno mesto,
najbliZzje Mariji in nasproti Mavru, kar se tudi ne sklada z lokalno tradicijo, ki daje pri-
mat Elevteriju. Zato se zdi najverjetnejsa resitev, ki jo je predlagal A. POGATSCHNIG,
Parenzo (kot v op.273), 48s., da je vrstni red svetnikov naslednji: Elevterij, Projekt,
Akolit.

277 P, DEPERIS (A. AMOROSO), o.c., 119 in D.NEZIC, o. c., 266, so trdili, da so
na procelju bazilike upodobljeni $e Stirje domaci mucenci, da je torej Evfrazij dal upo-
dobiti v celoti deset mulencev iz poreske cerkvene skupnosti. Dejansko predstavljajo
konec prejénjega stoletja nezadovoljivo restavrirani liki $tirih svetnikov na zapadni fasadi
v zelo fragmentarno ohranjeni kompoziciji Razodetja (Poslednje sodbe) $tiri evangeliste
(S. TAVANO, Mosaici parietali, 258; A. SON]JE, I mosaici parietali, 114—117).

278 e za Projekta in Akolita moremo domnevati, da sta bila sezgana na grmadi
(gl. P. DEPERIS (A. AMOROSO), o. c., 95).

2 Vsi prazniki lokalnih svetnikov se opirajo bodisi na sekundarno legendarno
izrodilo (tako za Mavra, 21.nov., Elevterija, 18. april, Projekta in Akolita, 25. januar),
bodisi na kasnejie najdbe (revelatio) in prenosa (translatio) relikvij (tako za Julijana in
Demetrija, 22.nov.). Trditve P. DEPERISA (o0.c., 17; 22—23), da je datum 21. nov.
za mucenca Mavra avtenticen, se ne da dokazati. Prim. op. 221.

262



grafijo« s trzasko. Medtem ko je v Trstu priflo do nastanka veé legend,
ki po dosedanjem poznavanju virov temeljijo na kultu od drugod prine-
Senih relikvij in iz njih (z izjemo legende o sv. Justu) o domaci cerkveni
skupnosti ne izvemo skoraj nié, pa je poreska cerkvena skupnost skoraj
v celoti »pozabila« na resni¢ne domace mucence iz antike. Namesto
da bi iz skromnih ostankov izroéila ustvarila domace legende, je nespretno
prevzemala legende od drugod, jih prirejala za lastne potrebe in na ta
nadin brisala spomin na svojo preteklost.

C. Druge krséanske skupnosti v Istri in v njenem
sosedstvu in vprasanje razvoja
cerkvene organizacije

O obstoju drugih kr$canskih skupnosti v Istri v dobi preganjanj v ¢asu
cesarja Dioklecijana nimamo nikakr$nih porodil. Legenda o mudencu
Germanu, ki naj bi umrl v ¢asu cesarja Numerijana, ima po vsej verjet-
nosti pristno jedro in kaZe na obstoj kr$¢anstva tudi v Pulju, v tretji
rimski koloniji v Istri, kjer bi v tej dobi obstoj kristjanov vsekakor pri-
cakovali. Noveje arheolo$ke raziskave so ta pri¢akovanja potrdila. V
kapeli sv. Janeza v samostanu sv. Franciska so bili leta 1963 odkriti
ostanki starokr$éanskega oratorija iz dobe preganjanj, s fragmentarno
ohranjenim mozaikom, na katerem so upodobljeni nekateri krscanski
simboli.?® Oc¢itno gre za privatno »domus ecclesiae«, kjer so se zbirali
puljski kristjani.

Drugi arheoloski dokaz za obstoj kri¢anstva na puljskem obmocdju
je majhna kapela (ca. 5 krat 4 metre), ki so jo odkrili Ze v zacetku tega
stoletja v peristilu vile rustike v Barbarigi severozahodno od Pulja.?®
Najdba sama nas navaja na ve¢ sklepov. O¢itno se je kri¢anstvo ze v tej
dobi zalelo $iriti iz glavnih mestnih jeder na bliznje podeZelje. Najdba
privatne molilnice v vili rustiki kaze, da so se kr$¢anstva oprijemali tudi
ljudje iz premoznejsih slojev. To nas spominja na primer oglejskih Kan-
cijev s posestvi v blizini mesta.

Za druga istrska mesta nimamo za dobo preganjanj nobenih dokazov
za obstoj kr§¢anstva, in ¢e izvzamemo Novigrad, tudi nikakrsnega, $e tako
nezanesljivega legendarnega izrodila.

V celoti gledano je o kricanskih skupnostih v Istri v dobi preganjanj
malo znanega. Znane so samo tri kri¢anske skupnosti, v rimskih kolo-

80 B. MARUSIC, Kasnoanticka i bizantinska Pula, Pula 1967, 9; IDEM, Kricanstvo
i poganstvo na tlu Istre u IV i V stoljeéu, AV 29, 1978, 552 in 553 sl. 3. Na sredini
fragmentarno ohranjene kompozicije mozaika z geometrijskimi liki (v zgornjem desnem
kotu podoba svastike) je kantaros z vrisano svastiko. Na spodnjem delu je upodobljen
morski konji¢ek, nad osrednjim poljem s kantarom je slabo viden kriz.

281 A, GNIRS, Friibe christliche Kultanlagen im siidlichen Istrien, Kunsthistor. Jahr-
buch 5, 1911, 4; B. MARUSIC, Kasnoanticka i bizantinska Pula, 9; IDEM, Kriéanstvo
i poganstvo, 555 sl. 5 in 556.

263



nijah Trstu, Porecu in Pulju. Na podlagi arheoloskih virov (za Pore¢ in
Pulj) in hagiografskih virov (za Trst) moremo sklepati, da so bile te
kr§¢anske skupnosti majhne, da so Stele najve¢ od ve¢ deset do kakih sto
vernikov. Kdaj so se te skupnosti izoblikovale, ni znano. Arheolo$ka do-
kumentacija, ki nam dokazuje organizirano versko Zivljenje, sega v Porecu
nekako do srede tretjega stoletja. To dobo si moremo okvirno predstav-
ljati kot ¢as oblikovanja kri¢anskih skupnosti tudi v drugih mestih, tako
v Trstu, Pulju, in v bliZini istrskega ozemlja, v italskem mestu Emoni.
Stopnja organiziranosti teh kri$¢anskih skupnosti je bila okrog leta 300
razli¢na. V Trstu oditno $e ni bilo $kofije, saj se $kof ne omenja v nobeni
trzaski legendi in tudi v legendi o sv. Justu nastopa prezbiter kot najvisji
predstavnik te skupnosti. Za Pulj ni nidesar znanega. Edina kr§¢anska
skupnost, ki je bila organizirana kot $kofija, je bila poreska. Ta je verjetno
tudi zato med preganjanji najbolj trpela. Smrt $kofa Mavra in smrt Se
petih poreskih kristjanov (od katerih je bil eden zelo verjetno klerik) je
najvedji krvni davek od vseh istrskih kriéanskih skupnosti, skoraj tako
velik kot je bil krvni davek v Ogleju v dobi Dioklecijanovega preganjanja.
Vprasanje stopnje organiziranosti cerkvenih skupnosti v Istri nam pomaga
vsaj deloma osvetliti $e nekaj drugih virov. V prvi vrsti je to legenda
o sv. Donatu, $kofu in muédencu iz mesta Tmuisa v Egiptu, ki je bil doma
iz Istre.®® Ta legenda nam o »istrsko-oglejskih« letih mudenca Donata
poroca sledece:

%82 Legenda o sv.Donatu (BHG?® 564) je objavljena v grikem izvirniku in v la-
tinskem prevodu v AA SS Mai V, 1866, 145—152. Lit.: D. FARLATI, Illlyricum sacrum 1.
Venezia 1751, 709—713; P. STANCOVICH, Biografia degli uomini distinti dell'lstria I,
Trieste 1828, n.92 (nova ed.: Atti (Centro di ricerche storiche — Rovigno) 2, 1971,
203—207); H. DELEHAYE, Les martyrs d’Egypte, AB 40, 1922, 119—120; A. TESSA-
ROLO, BS 4, 1964, 796—797.

Legendo, z mnogimi potezami avtentinosti, sestavljajo trije deli. Prvi del, ki nas
posebej zanima, opisuje Donatovo mladost v Istri, posvetitev v Ogleju, borbo proti po-
ganom in Judom v Ogleju in beg iz mesta ob zaletku preganjanja. Drugi, osrednji
del, opisuje dogodke v Dalmaciji (aretacija, zaslifevanje pred cesarjem Dioklecijanom,
spreobrnitev dveh cesarjevih oficirjev, Makarija in Teodora), zadnji del pa opisuje
muéenje Donata in obeh spreobrnjencev, éudeino refitev iz amfiteatra (potres, v zmedi
beg na obalo iz z ladjo v Egipt) in zelo na kratko delovanje v Egiptu v mestu Tmuis,
kjer jih je vse tri zadela mudeniska smrt pod Licinijem. Da spis ni nastal v Egiptu,
temved zelo verjetno v Dalmaciji, kaZejo tiste poteze legende, ki odraZajo razmere
na vzhodnojadranskem obmodju:

a) Podrobni topografski opisi, nanaSajo¢i se na Istro (Donatov rojstni kraj) in
Oglej (npr. omemba reke NadiZe v ¢.6), ki si jih le tetko zamislimo, e bi legenda
nastala v Egiptu.

b) Donatova disputacija s poganskimi intelektualci v Ogleju (c.2) spominja na
Rufinovo polemiko s pogani v zvezi z vpra$anjem Marijinega brezmadeznega spodetja
(gl. RUFINUS, Expositio symboli 9; ed. M. SIMONETTI, CCSL 20, 1961, 146 s.).

¢) Donat je med zasliSevanjem pred cesarjem Dioklecijanom povzel formulo vero-
izpovedi z znadilnimi oglejskim dodatkom o Kristusovem odhodu v podzemlje (e.9:
»Exeivoy ele Tov &8nv xatednhudévar«). Ta formula je bila v 4. stol. in dalje znadilna
za oglejsko obmodje in Balkan (gl. pogl. I, 5 (C).

264



Donat, Krescentinov sin, je bil rojen v nekem istrskem mestu na meji
z Dalmacijo in Panonijo. Ze prav mlad je postal kristjan in se je nato pogosto
mudil v zdruzenjih vernikov (nekaks$nih samostanih?) in v cerkvah. Ko mu
je bilo dvajset let, se je ves predal $tudiju svetih spisov. Tedaj so ga poklicale
istrske cerkvene skupnosti, da bi s pomodjo svoje vere in znanja izganjal
poganstvo. Odsel je v Oglej in od tamkaj$njega skofa sprejel posvedenje za
prezbiterja. Takoj zatem je nastopil proti poganom, ki so zlasti sramotili
najvec¢jo skrivnost kr$canske vere, Marijino (brezmadeino) spocetje. Ko
se je v Ogleju zacelo preganjanje kristjanov, je sreéno usdel in zbezal z ladjo
v dalmatinsko Salono . . 263

Ce odmislimo problemati¢no poroéilo o samostanih, ki je gotovo ana-
hronisticno, nam legenda le dopolni podobo kri¢anstva v Istri okrog
leta 300. Porocilo, da je Donat, poklican od istrskih cerkva, odSel v
Oglej po duhovnisko posvecenje, je sluzilo mnogim kot dokaz, da v Istri
tedaj $e ni bilo $kofij in da so bile obstojece cerkvene skupnosti cerkveno-
organizacijsko podrejene Ogleju.*® Gotovo je kré¢anska skupnost v
Ogleju imela nedvomen primat na SirSem obmodju, kar nam kaze tudi
Dandulovo porocilo, vzeto iz danes izgubljene gradeske kronike, da je
oglejski Skof Hilarij po letu 276 razsiril kr§¢anstvo v Istro.?®® Vendar nam
legenda o sv. Donatu sama take cerkvenoorganizacijske odvisnosti Istre od
Ogleja ne dokazuje. Donat je izhajal z obmejnega obmodja z Dalmacijo
in Panonijo, tako kakor Hijeronim,*¢ s podrocja, ki se nekako ujema z
danasnjo juzno Notranjsko in je lezalo nekako na meji vplivnega in

=5 Acta s. Donati 2 (AA SS Mai V, 1866, 145 s.):

»AovdToe . .. Sppupevoe éx T ToTpuiiv mollyvng, &v TT cuvople Tuyyevelarng
Aahpatiog e xol avvoviae, &% véag filxlog 0 o0 Xpotol SeEapevog Pamtiopo
Tolg povagtnploe xal Toale Exxhnolowg domuépor TPOTEXGETEPEL. .. Ypdvou B dme-
Mévtoe Tapoxindele Tapd oy &v Totplg Sxhnowtiv SraBfivas, tpde adtpls Tpde Eh-
eyyov Thv Exeloe SioydvTwy Edvixddv &v 17 "Axulnie donxéueves, Tape Tou Thig émas-
yloe xelvne Emoxdmov yewpotevelitar IpecfBitepos . . .«

284 Tako je porocilo legende razlagal D. FARLATI, o. c., 710, in za njim P. KAND-
LER, Pel fausto ingresso... (pogl. Vicende della santa Chiesa Tergestina; brez pagi-
nacije); to naziranje sta zavrnila A. AMOROSO, Le basiliche cristiane di Parenzo,
AMSI 6, 1890, 503—504 in P. DEPERIS, Parenzo cristiana, AMSI 14, 1898, 485s. Gl.
G. CUSCITO, Hoc cubile, 80; IDEM, Cristianesimo antico, 145.

285 DANDULUS, Chronica, A. 276 (p. 25); gl. pogl. II, op. 28.

286 Donatov rojstni kraj je v legendi oznaden skoraj tako, kot je Hijeronim ozna-
¢il svoj rojstni kraj (»oppido Stridonis ... Dalmatiae quondam Pannoniaeque confinium
fuit .. .«; De viris illustribus 135 (PL 23, 715 ss.)), zaradi ¢esar je P. STANCOVICH, o.c.,
205, domneval, da gre za isti kraj. Vsekakor sta bila Donat in dve generaciji mlajsi
Hijeronim rojaka, nista pa izhajala iz istega kraja. Teko si namre¢ mislimo, da Hije-
ronim v vsem opusu ne bi nikjer omenil mucenca, ée bi bil doma iz njegovega roj-
stnega kraja, o katerem je imel Hijeronim, vsaj kar se predanosti kricanstvu tice,
slabo mnenje (gl. Epistula 7,5; ed. J. LABOURT 1, 1949, 24; slov. prev. F. K. LUKMAN,
Svetega Hijeronima izbrana pisma I, Celje 1941, 95). Zaradi podobnosti obeh zapisov
(podobno je izrazen tudi patronimij, »patre Eusebio natus« oz. »texdele &x motpde
Kpeoxevtivou«) moremo soditi, da se je avtor legende navdihoval ob Hijeronimovem
zapisu, ki je bil kmalu po nastanku preveden v gridino.

265



upravnega obmocja Trsta in Emone, dveh mest, ki v tem &asu $e nista
imeli Skofije. Zato nas ne sme presenetiti njegov odhod v Oglej. Ta mu je
bil blizji kakor istrska mesta na polotoku (Poreé, Pulj). Istra tedaj kot
tudi pozneje vse do Sestega stoletja ni nastopala kot samostojna provinca,
temve¢ je bil Oglej njeno glavno mesto z velikim prestizem. Zaradi tega
oznaka oglejskega Skofa v legendi kot »Skofa tiste province« ne skriva
v sebi cerkvenoorganizacijske hierarhije, temve¢ je odraz velikega vpliva
oglejske krscanske skupnosti in Sibke razvitosti istrskih kricanskih skup-
nosti.

Iz legende moremo povzeti v zvezi s Sirjenjem kr$canstva $e eno vazno
dejstvo. Krsc¢anstvo se je zacelo v tisti dobi iz mest Siriti tudi na podezelje.
Cerkev v Barbarigi nam kot arheoloski vir materialno dokazuje ta proces,
prav tako ga dokazuje tudi legendarno poroéilo o Donatovem zgodnjem
krstu v rojstnem kraju v istrski notranjosti, pomaknjeni proti mejam Pa-
nonije in Dalmacije. Ta proces nam omogoca razumevanje silovitega vzpo-
na kr§¢anstva na podezelju v 4. stoletju.

Severovzhodno od Istre je v mejah Italije kot najbolj vzhodno italsko
mesto lezala Emona, ki je zaradi svoje izredne prometne lege in blizine
Ogleja verjetno zgodaj prisla v stik s krséanstvom.*®” Zal nimamo za ob-
dobje velikih preganjanj kristjanov nobenega zanesljivega vira, ki bi prical
o zivljenju emonskih kristjanov v tej dobi. Legendi o sv. Maksimu in sv.
Pelagiju sta, kot smo videli, silno problemati¢na vira, in ne dajeta za-
nesljivega izhodis¢a za proucevanje zacetkov kricanstva v Emoni. Arheo-
loska raziskovanja mesta od zacetka tega stoletja dalje so s svojimi
dognanji opravi¢ila nastanek hipoteze o dveh starokricanskih oratorijih
s srede 4. stoletja, vendar niso prinesla arheoloskih dokazov za obstoj
krscanstva ze v zacetku 4, stoletja.*®® Zelo verjetno so se emonski kristjani
v tej dobi zbirali v hisi na severozahodnem robu mesta, v blizini zahodnih
mestnih vrat, kjer naj bi se v 3. stoletju izoblikoval sakralni prostor.2®®
Upravicenost te domneve potrjuje cela vrsta analognih primerov razvoja

%7 O administrativni pripadnosti in prometni legi Emone gl. J. SASEL, Emona,
RE Suppl. XI, 1968, 541s.; 573ss; IDEM, K zgodovini Emone v rimskibh napisib
in literaturi, Zgodovina Ljubljane, Ljubljana 1984, 35 ss.

28 [ KLEMENC, Kriéanstvo v Emoni, Nova pot 14, 1962, 356ss., je na osnovi
izkopavanj W.Schmida z zaletka stoletja in na osnovi drobnih starokri¢anskih najdb
(kristogram kot del sveénika, ve¢ oljenk s kristogramom) domneval obstoj staro-
kri¢anskih kultnih prostorov na mestu emonskih insul 12 (obmoéje Filozofske fakul-
tete) in 30 (severozahodni vogal mesta). Gl tudi L.PLESNICAR-GEC, Starokrianski
center v Emoni, Katalogi in monografije 21, Ljubljana 1983, 18.

289 Kot domnevo je to misel izrazil J. SASEL, Emona, Kulturni in naravni spomeniki
Slovenije 50, Ljubljana 1975, 22. Tako kot v primeru Trsta tudi za Emono nimamo no-
benih arheoloskih dokazov za obstoj hipoteti¢ne »domus ecclessiae«. Arheoloska ana-
liza starejSih gradbenih faz starokri¢anskega sredis¢a v Emoni na obmodju insule 32
namre¢ ni potrdila obstoja zgodnjekri¢anske molilnice iz predkonstantinske dobe, saj se
zacne kré¢anska kultna namembnost tega stavbnega kompleksa $ele z dvoransko cerkvijo
v drugi polovici 4. stoletja (L. PLESNICAR-GEC, o. c., 16 ss.).

266



drugod (Pulj, Porec, Trst?, Oglej), kjer so se razvila srediséa kr$canskega
zivljenja prav tako na obmodéju predhodnih privatnih oratorijev, ki pra-
viloma niso lezali v sredi§¢u mesta, temve¢ na njegovem robu. Z obseznega
emonskega obmodja nimamo za ta ¢as o kristjanih nobenih poro¢il. Vendar
pa nas posredna porocila iz njegove bliZine — rojstvo sv. Donata v
manjsem istrskem mestu okrog leta 270 v kr$¢anski druZini in rojstvo
sv. Hijeronima v Stridonu okrog leta 347 v 7Ze pokristjanjenem ambientu**
— navajata na sklepanje, da je v tej dobi kr§canstvo ze zalelo prodirati
na podeZelje. O cerkveni organizaciji prav tako ne vemo nié. Zivljenjska
pot obeh omenjenih svetnikov, z zatetkom »kariere« v Ogleju, nam kaze,
da je vse to obmodje spadalo pod vpliv oglejske kri¢anske skupnosti.

4. Preganjanja kristjanov v Noriku

Razvoj kri¢anstva v Noriku v dobi preganjanj le deloma po pravici
obravnavamo v okviru razvoja kric¢anstva na oglejskem vplivnem ob-
mocju. Dejansko za ta ¢as ne razpolagamo z nobenim zanesljivim virom,
ki bi dokazoval vpliv ali celo misijonsko — organizacijsko odvisnost
krs¢anskih skupnosti v Noriku od Ogleja. Brez dvoma so bili v Noriku
oglejski vplivi veliko $ibkejsi kakor v Istri in v Benediji ali na ozemlju
kasnej$e Karniole. Tudi so bili objektivni pogoji za razvoj kricanskih
skupnosti v Noriku v tem ¢asu drugaéni kakor v prej obravnavanih po-
krajinah. Norik je bil kot del panonijske dieceze podrejen cezarju Galeriju,
ki je bil izmed vseh najbolj fanatien preganjaiec kristjanov. Preganjanje
kristjanov na tem obmoc¢ju ni prenchalo leta 305 kakor v Italiji, temvec
je trajalo teoretiéno do Galerijevega toleranénega edikta aprila 311. Po
pravici pa moremo soditi, da prelom v cerkveni politiki na obmod¢ju pa-
nonijske dieceze ni prinesel Galerijev toleranc¢ni edikt, temve¢ Ze imeno-
vanje Licinija za vladarja teh pokrajin na konferenci v Karnuntu 11. no-
vembra 3082 Ker iz zacetne dobe vlade avgusta Licinija ne poznamo
v panonijski diecezi nobenega muceni$tva, moremo domnevati, da je Lici-
nij, ki se je zacel postopoma politi¢no povezovati s Konstantinom, iz poli-
ti¢nih razlogov prenehal z Galerijevo protikré¢ansko politiko.** Tako

20 Gl R. BRATOZ, Kratek oris zgodovine krscanstva na Slovenskem v pozni antiki,
ZC 35,1981, 213 s.

21 A JELOCNIK, Centurska zakladna najdba, Situla 12, 1973, 79 5.

22 Gl.op.4 in 5. Zaradi tega moremo sklepati, da Licinijeva zacasna osvojitev
Istre leta 310, ki jo poleg Centurske najdbe dokumentirata napisa iz Pulja (L 1. X, 1, 45)
in Porefa (I.I. X, 2, 7; gl. A. JELOCNIK, o.c., 80s.), ni prizadela istrskih kric¢anskih
skupnosti. Zmotno je poreski napis v tem oziru interpretiral A. SON]JE, Predeufrazijevske
bazilike, 226, ki je trdil, da posvetitev napisa Liciniju kot preganjalcu kristjanov kaze
na tezke razmere za krianske skupnosti v Istri in na poskus poganske restavracije.
Licinij je bil namre¢ versko indiferenten in je postal preganjalec kristjanov Sele okrog

267



moremo verjeten ¢as preganjanja kristjanov v Noriku omejiti na obdobje
od 303 do 308, kar je tri in pol let veé kakor v Ogleju in Istri. Tako
se razvoj kr3canstva v Noriku razlikuje od soéasnega razvoja v Istri in
Ogleju v tem, da je potekal v trsih razmerah, ki so trajale dlje ¢asa. S
celotnega obmocja Norika, ki je bil v toku Dioklecijanovih reform
neznano katerega leta razdelien na dve provinci in kateremu je bila tedaj
priklju¢ena Petoviona,*® imamo (z izjemo Petovione) o obstoju kri¢an-
stva v tej dobi prav malo virov.

A. Sveti Florijan

Poleg Viktorina iz Petovione, ki z ozirom na pomen zasluzi posebno
obravnavo, je edini po imenu poznani noriski mucenec iz te dobe sv. Flo-
rijan.® Trdno izhodis¢e za poznavanje tega mudcenca postavljata dva

leta 320, ko je prisel v spor s Konstantinom (gl. A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della
Chiesa 111/1, Torino 19773, 51—52 (str. 66—69)).

203 Ne za delitev Norika, ne za premik meje na jugovzhodu province ne vemo niti
priblizne letnice. Terminus ante quem za prvo spremembo je 304 (letnico postavljata
oba vira o sv.Florijanu, gl. op.295 in 303), prikljuditev Petovione Noriku pa kot prvi
vir registrira Sele Itinerarium Burdigalense (Hierosolymitanum) iz leta 333 (gl. J. SASEL
v ANSI, 78). Sklepamo, da je do teh sprememb priélo v sklopu Dioklecijanovih upravnih
reform, ki so trajale vso dobo njegove vlade (gl. W. SESTON, Dioclétien et la tétrarchie I,
Paris 1946, 320ss.; T.D.BARNES, The new empire of Diocletian and Constantine,
Cambridge (Mass.) — London 1982, 209 ss.). O upravni razdelitvi Norika in priklju-
¢itvi Petovione gl. E. POLASCHEK, Noricum, RE 17, 1936, 986 in 994; B.SARIA,
Poetovio, RE 21, 1951, 1174; G. ALFOLDY, Noricum, London—Boston 1974, 199 (vsi
z navedbo virov in diskusijo).

24 Glavna novejSa literatura: ]. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 62—64;
I. ZIEBERMAYR, Noricum, Baiern und Osterreich, Miinchen 1944, 17—30; R. NOLL,
Friibes Christentum in Osterreich, Wien 1954, 22—36; A. LHOTSKY, Quellenkunde zur
mittelalterlichen Geschichte Osterreichs, MIOG, Erginzungsband 19, 1963, 132—135; A.
AMORE, Floriano di Lorch, BS 5, 1964, 937—938; W. NEUMULLER, Sie gaben Zeugnis.
Lorch-Stitte des heiligen Florian und seiner Gefihrten, Wien—Linz—Passau 1968,
9—18; IDEM, Der heilige Florian und seine »Passio«, Mitteilungen des Oberdsterreichi-
schen Landesarchivs 10, 1971, 1—35 (temeljna $tudija in temeljna objava legende);
P.F.BARTON, Friibzeit des Christentums in Osterreich und Siidostmitteleuropa bis
788, Wien—Koln—Graz 1975, 48—54; K. REHBERGER, Der hl. Florian — Ein Literatur-
bericht, Lorch in der Geschichte (Herausgeb. R. ZINNHOBLER), Linz 1981, 98—116;
R.PILLINGER, Preganjanje kristjanov in unilevanje templiev na ozemlju Avstrije v
rimski dobi, ZC 39, 1985, 173—183; zelo izérpen prikaz ¢a$éenja sv. Florijana od zgod-
njega srednjega veka dalje je oskrbel K. REHBERGER, Zur Verebrung des bl. Florian im
Stift St. Florian, Mitteilungen des oberosterreichischen Landesarchivs 11, 1974, 85—98.

Slovenska literatura o sv. Florijanu je skromna. Od novejsih del naj navedemo le
prispevek v LS 2, 1970, 311—312.

Catdenje sv. Florijana je bilo med Slovenci precej razsirjeno. Na to kaZe stiSki roko-
pis legende o sv. Florijanu (sedaj rokopis $t. 650 Avstrijske narodne knjiznice na Dunaju;
gl. J.GREGORIC, Literarnokulturna dejavnost cistercijanov na Slovenskem, Redov-
ni$tvo na Slovenskem I. Benediktinci, kartuzijani, cistercijani, Ljubljana 1984, 63), Ste-
vilne upodobitve tega svetnika v njemu posveenih cerkvah in liturgi¢ne knjige. Kot prvi

268



nasa samo Codex Bernensis, glavni rokopis tako imenovane druge re-
cenzije martirologija,®® tako zgodnje datacije nastanka zapisa in s tem
hipoteti¢ne praverzije legende ne omaja. Rokopis je namreé nastal v Fran-
ciji (Metz), kjer ni bil razdirjen kult sv. Florijana, zato je minimalna
moznost, da bi avtor rokopisa v svoji dobi samovoljno vnesel v martiro-
logij ta elogij. Tudi vsebinske in jezikovne znadilnosti zapisa kaZejo na
njegov izvor v pozni antiki.?* Elogij o sv. Florijanu je torej nastal Ze v
antiki na podlagi nekega starejSega spisa o Florijanovem mudcenistvu.
Bistvene sestavine tega spisa so v skrajSani in stilisti¢cno nerodni obliki
presle v Hijerinomijanski martirologij.®* Ta spis, ki je verjetno nastal v
samem Noriku, je moral biti v ¢asu nastanka martirologija razdirjen v
severni Italiji, tako kot so bile tam poznane Florijanove relikvije.
Osrednji vir o sv. Florijanu pa je legenda o njegovem mudenistvu, ki
v tolik8ni meri kot nobena od doslej obravnavanih vsebuje avtenti¢ne
sestavine. Ohranjena je v dveh verzijah, krajsi in dalj$i, ki sta nastali pri-
blizno v istem casu, krajSa po vsej verjetnosti kot povzetek daljde in ne
kot njena predloga.’®® Legenda v nekaterih potezah izrazito spominja na
ledendo o mudéenistvu $kofa Ireneja iz Sirmija, vendar je ujemanije le v
oblikovnem oziru in zato ne zbija njene vrednosti.?* Prav tako so prese-

29 Gl AA SS Nov. II/1, 1894, p. 54 in zlasti W. NEUMULLER, Der heilige Florian,
13—21. Fotografijo zapisa o sv. Florijanu prinasata W. NEUMULLER, Sie gaben Zeugnis,
Abb. 5 in R. PILLINGER, o. c., slika 3.

30 Na jzvor zapisa v pozni antiki kaZe tipiéno poznoanti¢no formuliranje naslova
»ex principe officii« (analogija: CASSIODORUS, Van'ae 2,28; ed. Th. MOMMSEN,
MGH Auctores ant. 12, 1894, 62; gl. R. PILLINGER op. 22). Ker srednjeveski pisar ni
ve¢ razumel termina, ga je »poprawI« v vsebinsko in slovniéno nesmiselno zvezo »et
principi officii«. Prav tako kaZe na pisarjevo nerazumevanje zapisa oblika »praecipita-
tume.

301 Tudi W. NEUMULLER, Der beilige Florian, 21, je ocenjeval moznost obstoja
porodila o muéenistvu sv. Florijana kot »zelo verjetno«.

32 Gl. op. 297.

33 Tegendo (BHL 3054—3058; gl. tudi H. FROS, Inédits non recensés dans la BHL,
AB 102, 1984, 186) sta v novejSem casu objavila R. NOLL, Frithes Christentum, 26—32
(passio longior z nem. prev.) in W. NEUMULLER, Der heilige Florian, 25—35 (krajsa
in daljfa varianta, nem. prev. na str. 4—7). Vsebinske razlike med kraj$o in daljfo ver-
zijo legende so minimalne. Dalj8a verzija vsebuje kot osrednji del pripovedi (c. 4—7)
dialog med Florijanom in prezesom, ki ga v kraj$i verziji ni. V krajdi verziji se
Lavriak omenja v srednjeveski varianti imena (Lavoriaco), v daljsi v izvirni antiéni obliki
(Lauriacum). V kraj$i verziji je izvrSitelj smrtne kazni oznalen z ozirom na starost in
razpolozenje (iuvenis quidam saevus nimis), v daljii samo z ozirom na razpoloZenje
(quidam plenus rabie, c.8). V kraj$i verziji se ne omenja smrt Stiridesetih spoznavalcev
v jedi, ki jo omenja daljSa verzija (c. 10). Stilisticne podobnosti in razlike med obema
verzijama legende nafteva W.NEUMULLER, o.c., 7. Daljfo verzijo s slovenskim pre-
vodom objavljamo (po Neumiillerjevi izdaji, vendar brez tekstnokriti¢nega aparata) v
»Prilogi I«

304 Dejanske podobnosti med legendo o mudencu Ireneju iz Sirmija (gl. Th. RUI-
NART, o.c.,, 432—434; slov. prev. K. S. LUKMAN-I. POJAVNIK, o.c., 210—213) niso
velike in se omejujejo le na odlomke, ki so v mudeniskih spisih najpogosteje tipizirani:
skoraj enak je uvodni stavek (do izraza sefficiebant« oz. »efficiebantur«), zelo podoben

269



netljive nekatere podobnosti z oglejskimi in istrskimi legendami?® V
danes poznani obliki je legenda nastala v 8. ali najkasneje 9. stoletju. Iz
tega Casa izhajajo najstarej$i rokopisi.>*®

Osrednji del legende, Florijanova muceniska smrt, se ujema s tem,
kar nam sporo¢a Hijeronimijanski martirologij, z majhnimi odstopanji.
Florijanov naslov »ex principe officii«, ki ga (ne povsem zanesljivo)
navaja marrtirologij, se omenja samo v enem rokopisu legende, v vseh
ostalih pa se omenja Florijan kot aktiven »princeps officii«.?” Zelo ver-
jetno je zgodovinska osebnost prezes Akvilin, ki ga martirologij ne ome-
nja.**® Po zasliSevanju pred prezesom, ki je spocetka bolj prepri¢evanije,
nato pa tortura, ki pa ostaja v mejah moznega ali celo verjetnega, je sle-
dila usmrtitev, ki je opisana na enak nadin kot v martirologiju. Nejasen
zakljucek elogija je tukaj razlozen kot kaznovalni cudez, ki je zadel
izvrditelja smrtne kazni**® Nadaljevanje legende je vrsta ¢udeznih dogod-
kov, ki govorijo o resitvi trupla, pokopu in ¢as¢enju mucenca, in gotovo
niso del prvotnega izrocila.*'

je zakljucek (vendar bi za tak zaklju¢ek lahko na8li v muéeniskih spisih na stotine ana-
logij), vsebinsko so si podobni nekateri deli dialoga med muéencem in prezesom (na-
celno zavracanje poganskega kulta, stopnjevanje od »dialoga« k torturi) in nadin muéenja
(v obeh legendah se omenja »fustibus caedi« (Pass Iren. 4; Pass. Flor. 7) ter smrtna
obsodba z utopitvijo (Pass. Iren. 4 (»in fluvium praecipitari<); Passio Flor. 8 (»duci
ad fluvium Anesum et ibi praecipitari de ponte«); oba mudlenca sta pred eksekucijo
iztegnila roke proti nebu (Pass. Iren. 5 (»extendens manus in caelum«); Pass. Flor. 8
(»extendens manus suas ad caelum«)). Na podlagi teh podobnosti ne bi mogli trditi,
da je legenda o Florijanu prirejena po legendi o Ireneju iz Sirmija, kot je trdil 1. ZIBER-
MAYR, o.c., 21.

5 Gl. op. 310.

8 W, NEUMULLER, o. c., 25.

307 Gl. op. 295 in Passio Floriani 2 (W. NEUMULLER, o. c., 30).

38 Prezes Akvilin iz drugih virov ni poznan. Med preganjalci kristjanov s tem ime-
nom je poznan $e praefectus Orientis iz dobe cesarja Decija (Acta ss. Tryphonis et Re-
spicii; gl. Th. RUINART, o. c., 208—210) in ¥meapyoe (praefectus) v Izavriji iz Diokleci-
janove dobe (Symax. Eccl. CP, 237 v.18; MR, Nov. 19 (9) (p. 533). Nobeden od teh ni
sluzil za predlogo imenu noriskega prezesa. Ker elogij o Florijanu v MH (op. 295) ne
navaja imena prezesa, je histori¢nost prezesa Akvilina sporna. Vendar je treba dodati,
da se v vedini drugih daljsih elogijev v MH, ki so nastali kot povzetek obstojecih po-
ro¢il o muéencih (gl. op.298) prav tako ne navaja ime lokalnega preganjalca (tega na-
vajata samo elogija za 1. in 7. mucenca). Ker je Passio Floriani nastala gotovo na podlagi
starejSega spisa, ki je brez dvoma vseboval ime lokalnega preganjalca, menim, da lahko
Akvilina priStevamo med zgodovinske osebnosti. V strokovni lit. zastopajo to mnenje
G. WINKLER, Die Reichsbeamten von Noricum und ibr Personal, Osterr. Akad. d.
Wiss., Sitzungsber, 261/2, 1969, 110s.; G. ALFOLDY, Noricum, 199. Histori¢nost nori-
$kega prezesa izpodbija T.D.BARNES, o.c. (kot v op.293), 161 op.54, ob nepozna-
vanju Passio Floriani in sklicevanju na starejio, Ze presezeno literaturo; prav tako ga ne
uposteva PLRE I.

309 Pgssio Floriani § (W. NEUMULLER, o. c., 33). Opis dogodka v »passio brevior«
dopusta dvojno interpretacijo, oslepitev rablja ali oslepitev Zrtve. Prim. op. 295.

310V opisu dogodkov od mudeneve usmrtitve do pokopa (c. 8—9) se omenjajo
Stirje ¢udezi, ki so tipi¢ni za hagiografsko knjiZzevnost in smo jih vecino ze spoznali v
doslej obravnavanih legendah:

270



vira, elogij v Hijeronimijanskem martirologiju in legenda o njegovi muce-
niski smrti. Prvi vir nam ( v enem od moZnih prevodov) sporoéa sledece:%

V Obreinem Noriku v kraju Lavriaku rojstni dan Florijana, nekdanjega
nalelnika prezesove pisarne, na ligar ukaz so mu privezali skalo okrog
vratu in ga vrgli v reko AniZo. Tisti, ki ga je porinil, je oslepel, kar so
videli vsi navzodi.

Elogij o sv. Florijanu, ki se je ohranil le v enem od treh glavnih
rokopisov Hijeronimijanskega martirologija (codex Bernensis s konca 8.
stoletja),®® nas postavlja pred nekatera $e nenaeta vpraSanja. Florijan
je bil v antiki zapaZen svetnik, gotovo pa ni spadal v krog najbolj znanih
mucencev. Edini dokaz njegovega kulta izven mati¢ne province je poro-
¢ilo, da je ravenski skof Maksimilijan okrog leta 550 posvetil cerkev sv.
Stefana v Raveni, v kateri je spravil relikvije dvajsetih svetnikov (aposto-

omenja njegovo ¢a$éenje »Proprium sanctorume Ljubljanske Skofije iz leta 1729 (»In
festo SS. Floriani et sociorum martyrum. Duplex majus«; v nepaginiranem dodatku, z
lekcijami), nato »Proprium sanctorum« iz leta 1781 (Pars verna, str.55—57) in iz
leta 1848 (str. 149—150), oba z lekcijami, ki povzemajo vsebino legende (gl. »Uvods,
op. 24, 31, 36). Sv. Florijanu je posvecen eden najstarej$ih hagiografskih spisov v sloven-
§¢ini: M. POHLIN, Kratku popisuvanje tega shivlenja S.Floriana ... S.Donata... SS.
Jannesa inu Pavla, V Lublani 1769, 3—18 (31).

25 Besedilo rokopisa (Codex Bernensis; AA SS Nov. II/1, 1894, 54; W. NEUMUL-
LER, Der heilige Florian, 17s.): »et in nurico ripense loco lauriaco natale Floriani et
principi officii presidis ex cuius iussu ligato saxo collo eius deponente in fluvio Aniso
missus est oculis crepantibus praecipitatum videntibus omnibus circumstantibus.« Od
vsebinskih korektur se vsi komentatorji strinjajo s korekturo »de ponte« namesto »depo-
nente«. Besedno zvezo »et principi officii« ve€ina bere »ex principe officii« (gl. op. 300),
le H. DELEHAYE, MH, 230, predlaga izpustitev veznika »et« in branje »principis officii«.
Manj soglasja je pri razlagi zadnjega dela elogija (»oculis crepantibus . . .<), ker je vse-
binsko nejasen in dopuiéa dvojno razlago. W.NEUMULLER, Der heilige Florian, 20,
je postavil domnevo, da za »praecipitatum« manjka odnosnica »corpus«, da moremo torej
stavek razumeti tako, da so se ob sunku v vodo Florijanu razlile oéi. Misel je nejasna.
Predpostavlja namre¢ prehodno torturo na glavi (paralela k temu bi bilo poroéilo o mu-
enju filozofa Boetija v Teoderikovih mudilnicah: »Qui accepta chorda in fronte diutissi-
me tortus, ita ut oculi eius creparent . . .«; Excerpta Valesiana II, 87 (edd. J. MOREAU-
V. VELKOV, BT, 1968, 25)). Vendar pa dejanje samo nima z izvriitvijo smrtne kazni
nobene vsebinske zveze. Bolj logi¢na je razlaga, da moramo namesto »praecipitatume«
brati »praecipitatoris«, ne da bi dodajali druge besede. V tem primeru stavek predpostav-
lja kaznovalni ¢ude?, ki je v celotnem MH sicer enkraten in ki kaZe na to, da je pisec
povzel vsebino nekega danes izgubljenega porodila o mudlenidtvu. Na tako razlago, ki
jo zastopata H. QUENTIN in H.DELEHAYE (MH, 229 in 230), nam kaZe zakljulek
stavka z »videntibus omnibus circumstantibus« — gre za tipi¢no sklicevanje na Stevilne
pri¢e pri éudezu — in analogno porotilo v Bedovem martirologiju (22.jun.) o podobni
kazni, ki je zadela rablja britanskega mudenca Albana (Edit. prat., 112: »...oculi ejus
qui eum percussit pariter ceciderunt«). Pravilnost take domneve potrjuje dejstvo, da je
najstarej$i med histori¢nimi martirologiji, ki je navajal Florijana, tako imenovani
ANONYMUS LYONENSIS, ob dosledni naslovitvi na MH to mesto tako razumel
(Edit. prat., 81: »...in flumen Anisi praecipitatus est et mox, omnibus qui circumstabant
videntibus, oculi praecipitatoris ejus crepuerunt.«).

298 Gl AA SS Nov.1I/1, 1894, IX s.

271



lov, mudencev in mudenk), med njimi tudi relikvije sv. Florijana.2*” Kako je
pri tem mogoce, da je elogij o njem v koledarju mudencev, ki je nastal
sredi 5. stoletja v severni Italiji, verjetno na oglejskem obmodju, eden
najdaljsih v celotnem martirologiju (32 besed), dalj$i kot ga imajo nekateri
zelo znani svetniki, in da je po Stevilu elementov (kraj dogodka, poklic
mucenca, podroben opis usmrtitve z novo podrobno oznako kraja,
omemba ¢udeznega dogodka ob tem) v celotnem martirologiju enkraten?2%
Ker je pri znanem nadinu kompiliranja martirologija izkljuéeno, da bi se-
stavljalci iz lastne pobude dodajali elogiju nove in nove elemente (ogromna
vecina svetnikov, med njimi tudi najbolj znani, se navaja samo z imenom
in krajem mudeniske smrti), je neizpodbiten sklep, da so avtorji elogija
¢rpali iz nekega spisa o mucencu Florijanu, praverzije kasnejSe legende,
ki je v prvi polovici 5. stoletja Ze obstajal. Samo dejstvo, da ta elogij pri-

297 AGNELLUS, Liber pontificalis ecclesiae Ravennatis 72 (ed. O. HOLDER-EGGER,
MGH Scriptores rerum Langobard. et Italic. saec. VI—IX, 1878, 327 s.): »Collocavit
autem hic (sc. episc. Maximilianus in ecclesia s. Stephani) merita apostolorum et marti-
rum, id est sancti Petri, sancti Pauli ... sancti Quirini, sancti Floriani, sancti Emiliani,
sancti Apolenaris, sanctae Agathae, santcae Eufimiae, sanctae Agnetis, sanctae Eugeniae,
qui orent pro nobis.« Gl. H. DELEHAYE, Les origines, 326. Ker drugi mudenec Florijan
iz antike ni poznan (vse ostale omembe Florijanov v MH so nezanesljive), moremo skle-
pati, da gre za noriskega mucenca, zlasti zaradi intenzivnih stikov Ravene z Norikom
v drugi polovici 5.stol. (EVGIPI], Zivljenje svetega Severina, izd. R.BRATOZ, Ljub-
ljana 1982, 382; R.BRATOZ, Severinus von Noricum (kot v pogl. 1, op. 373), 39s. op.
161).

28 Elogije podobne dolZine ima v MH $e devet svetnikov in svetni$kih skupin, kar
prikazuje sledeéa tabela:

datum. ime muéenca  Stev. besed  elementi elogija
jan. 1(19) Alamachus 28 kraj, preganjalec, vzrok in nadin
usmrtitve
jan. 3(23) Theogenes 60 (?) kraj, oznaka mucenca, preganjalec,
usmrtitev, pokop, ¢ascenje
jan. 12(37) mart. anon. 25 kraj, vzrok aretacije, usmrtitev
mart. 6(130) Victor et 36 kraj, mudenje in smrt
Victorinus
mart. 26(162) Montanus 26 kraj, poklic, aret., usmrtitev, najdba rel.
mai. 3(227) Helena 25 najdba sv. kriza v Jeruzalemu
mai. 4(229) Antoni(n)a 26 kraj, muéenje in smrt, preganjalec
mai. 19(261) Calocerus et 35 kraj, poklic, vzrok
Partenus smrti, kraj pokopa
jul. 10(362) Nabor et Felix 17 mucdenje in smrt, »translatio« relikvij

Ker je za vse te elogije zelo verjetno, da je njihov avtor ¢rpal iz mudeniskih aktov
(v primeru Feliksa in Narobja se ti omenjajo s formulo »quorum gesta habentur«
(p. 362)), moremo isto predpostavljati tudi za elogij o sv.Florijanu (prim. elogij o s.
Mametu, MH, Aug. 17 (447): »cuius gesta habentur«).

272



13. Anonimni poreski mulenci



14. Mucenistvo sv. Florijana



Legenda nam poleg osrednje zgodbe o Florijanu poroca o okolis¢inah,
v katerih je potekalo preganjanje kristjanov v Noriku v dobi Dioklecijana
in Maksimijana {Galerija). Omenja se beg v gore in skrivanje v skalnih
votlinah — lahko razumljivo v gorski dezZeli, kakrSen je bil Norik — kar
po vsej verjetnosti ni hagiografski topos, temve¢ odsev resni¢nih dogod-
kov.?"* Poroédilo o begu in aretaciji Stiridesetih kristjanov v Lavriaku
kaze, da kr$canstvo tedaj v dezeli ni bilo nekaj izjemnega. Dasi je Stevilo
samo brez dvoma sfrizirano,?? nam vendar odraza velikost kri¢anskih
skupnosti v Noriku v mestih. Ob predpostavki, da so med preganjanji
zajeli in kaznovali le del kristjanov, praviloma rtiste, ki so bili najbolj
goredi in so se najbolj izpostavljali, moremo oceniti velikost teh kr§¢anskih
skupnosti od ve¢ deset do najve¢ nekaj sto pripadnikov. Oéitno je Flo-
rijan postal zrtev preganjanja, ker je bil najbolj znan kristjan, v provin-
cialnih razmerah visok uradnik, in zaradi svojega provokativnega nastopa
ob zacetku preganjanja. Porocilo, da je Florijan iz Cetija pohitel v Lavriak
preganjalcem naproti in se jim sam javil, moremo vzeti kot avtenti¢no,
temeljee na izvirnem izro¢ilu, saj ni razloga, da bi ga pozneje spre-

a) CudeZni prenos mudendevega trupla po reki (kljub temu, da je bil mudenec
usmréen tako, da so mu privezali uteZ za vrat) in odloZitev trupla na bregu spominja
na podobne opise v drugih legendah, kjer je bil muéenec usmréen z utopitvijo (npr.
Passio s. Justi 4; AA SS Nov. I, 1887, 429); v SirSem smislu spadajo v te vrste ¢udezev
tudi ¢udeine plovbe mucdeniskih relikvij ¢ez morje (npr. v legendi o sv. Evfemiji in
legendi o sv. Mavru; gl. pogl. I, op. 160; pogl. III, op. 204).

b) Florijanovo truplo je na bregu zas(itil po boZjem namigu orel, ki je Ze po po-
ganskih predstavah veljal za bozZjo ptico.

c¢) Cude? videnja, da se mudenec predstavi kakemu poboZnemu kristjanu, da bi ga
pokopal, je v legendah prav tako pogosto; prim. Passio s. Justi § in Passio s. Anastasiae 9
(H. DELEHAYE, Etude, 227).

¢) Cudez, da zivali na bozji namig na nekem mestu obnemorejo in na ta nadin za-
znamujejo kraj nekega pomembnega dogodka (na tistem kraju ponavadi izbruhne stu-
denec in tam se dogajajo ¢udeina ozdravljenja) nas spominja na legendo o Kancijih
(Passio Cant. 6—8; AA SS Mai VII, 1866, 422).

311 Beg kristjanov v gore v {asu preganjanja omenjajo razli¢ni viri predvsem za
Vzhod. Tako porofa EUSEBIUS, H.E. 6,42,2—4 (ed. G.BARDY, SC 41, 1955, 151s,;
slov. prev. F. K. LUKMAN-I. POJAVNIK, o. c. 122) o begu kristjanov v gore in puicave
v ¢asu Decijevega preganjanja v Egiptu; GREGORIUS THEOLOGUS, Oratio 43,5 (PG
36, 501) porofa o begu v gore med preganjanjem Maksimina Daja v Pontu. Acta ss. Aga-
pes, Chioniae, Irenes 2 (Th. RUINART, o.c., 424) omenjajo beg solunskih devic v
gore v ¢asu Galerijevega preganjanja v Makedoniji. Med zahodnimi viri omenja na
obravnavanem ozemlju beg kristjanov v divjino legenda o oglejskih mudencih Feliksu
in Fortunatu (gl. op. 113). Kljub temu, da se ta opis nahaja v uvodnem poglavju legende
o sv. Florijanu, moremo domnevati, da ni splofen, temve¢ se nanasa na razmere v
Noriku; s tem drugim uvodnim stavkom se namreé¢ legenda o Florijanu loéi od legende
o Ireneju iz Sirmija, ki tega porodila nima.

312 Zaradi velikega pomena 3Stevila Stirideser v kricanstvu (gl. A. GRABNER-
HAIDER-]. KRASOVEC, Biblicni leksikon, Celje 1984, 712) naletimo na to $tevilo
veckrat tudi v najstarej$ih porodilih o muéencih. Prim. MH, Ian. 13 (38—39; Stirideset
mudencev iz Rima); Mart. 9 (134; Stirideset mué. iz Sebaste); Dec. 24 (664; Stirideset
antiohijskih devic).

18 Acta ecclesiastia 8 ‘ 273



minjali, ker je bil Cetij v srednjem veku skorajda neznano mesto. Florijan
je po odpustu iz sluzbe, verjetno na osnovi Dioklecijanove cistke v vojski
in upravi pred zaetkom glavnega preganjanja, okrog leta 300, Zivel v
Cetiju, od koder se je v zacetku preganjanja napotil v Lavriak, na svoje
delovno podrodje, in se predal svojim nekdanjim kolegom.*® Florijanovo
smrt moremo najverjetneje datirati v leto 304, dasi ne moremo izkljuditi
letnice 303, saj legenda datira dogodke na sam zacetek preganjanja v
Noriku, ko je ukaz cesarjev prispel v Norik.** Poroéilo o Florijanovem
prebivanju v Cetinju nam objektivno dokazuje obstoj kr§canstva v dveh
noriskih mestith, Cetiju in Lavriaku, ki je o¢itno imel najstevilénej$o
krséansko skupnost. Florijanova pot preganjalcem naproti in njegov pro-
vokativen nastop po vsej verjetnosti odrazata montanisti¢no miselnost,
ki smo jo srecali pri nekaterih muéencih na obravnavanem podrodju, in
ki v uradni cerkvi ni Zela odobravanja.*® Nadin usmrtitve je brez dvoma
avtenti¢en, vendar nikakor ne edini mozen v Noriku v tisti dobi. Poleg
smrti v jeci zaradi mucenja in izc¢rpanosti (kot nam kaZe primer Stiridesetih
spoznavalcev), je kristjane lahko zadela smrt na grmadi, na kar je meril
Florijan v pogovoru s prezesom in kakor je v bliznji Reciji umrla sv.
Afra.®®

B. Lorski mudenci

Legenda o sv. Florijanu je edini vir, ki nam poroca o smrti $tiridesetih
kristjanov, ki so bili med preganjanji v Lavriaku aretirani, mudeni in
zaprti, in so nato, o¢itno zaradi mucenja in iz¢rpanosti, vsi pomrli v jec¢i.®'?

318 Pgssio Floriani 2—3; W. NEUMULLER, Der beilige Florian, 11, je domneval, da
je bil Florijan odstavljen na podlagi prvega Dioklecijanovega edikta (feb.303), ki je
vsem kristjanom odvzel dostojanstvo in poglavitne drzavljanske pravice (gl. LACTAN-
TIUS, De mortibus persec. 13,1; ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 91s.). Verjetneje se zdi,
da je bil Florijan odstavljen Ze na osnovi predhodne ¢istke v vojski in v centralnem
drzavnem aparatu v letih 299/300, ko so bili kristjani le odstavljeni, niso pa Se bili
usmréeni zaradi zavrnitve prisege oz. podlastitve drzavnih bogov. Norik je lezal na
ozemlju Galerija, ki je bil pri izvajanju te Cistke posebno temeljit. LACTANTIUS,
De mort. pers. 10,4 (p.89 in kom. na str.265) porota, da so c¢istko naprtili tudi
poveljnikom obmejne vojske, kakrino je imel Norik (»datisque ad praepositos litteris,
etiam milites cogi ad nefanda sacrificia praecepit, ut qui non paruissent, militia solveren-
tur«). Gl. tudi EUSEBIUS, H.E. 84,3 (SC 55, 1958, 10). Florijan bi postal Zrtev kot
pripadnik »militie officialis« (v Pass. Flor. 6 oznacuje svojo sluzbo kot »humana militia«,
pripadniki policijskih sil se oznacujejo kot Florijanovi kolegi »cum quibus ante mili-
taverat«).

314 Pgssio Floriani 2 (»cum venisset sacrilegorum principum praeceptio aput Nori-
cum Ripensem«). Ce je bil edikt izdan konec februarja in je bil kmalu nato poslan na
Zahod, je verjetno v zacetku aprila prispel v Obrezni Norik. Treba pa je poudariti, da
je tudi 4. edikt, izdan zgodaj spomladi 304, nekako v tem &asu (aprila?) prispel v Norik.
Iz vsebine edikta, zapovedi Zrtvovanja za vse prebivalce driave (Passio Floriani 3:
»praecepta imperatorum . .. ubi iubent omnes homines diis libamina exhiberec), je raz-
vidno, da gre verjetneje za 4.edikt, da je torej verjetneja letnica Florijanove smrti

315 Prim. op. 191.

274



Po pripovedi legende sode¢ naj bi bili aretirani pred Florijanom (ki je bil
verjetno aretiran v drugi polovici aprila), umrli pa naj bi po njegovi muce-
niski smrti 4. maja, zelo verjetno leta 304. Ker teh mucencev ne omenja
noben drugi vir, niti Hijeronimijanski martirologij, niti histori¢ni martiro-
logiji, niti lokalni srednjeveski viri, so bili ti anonimni mudcenci dolgo
¢asa neopazeni.’

Pozornost nanje so obrnile arheoloske najdbe. Pri restavraciji cerkve
sv. Lovrenca v Lorchu leta 1900 so v glavnem oltarju odkrili kamnit zaboj,
poln ¢loveskih kosti, zavitih v preprost lanen in volnen prt.**® Analiza
najdbe je pokazala, da gre za relikvije, ki so bile shranjene v tako imeno-
vani drugi starokr§¢anski baziliki iz druge polovice 5. stoletja. Ker so bile
kosti oZgane in ker je relikviarij ustrezal meram oltarja prve starokr$éan-
ske bazilike, je upravicen sklep, da so bile relikvije poZgane ob katastrofi,
ki je sredi 5. stoletja zadela baziliko (hunski vpad?). Razmetane kosti
so tedaj zbrali, zavili v prt in ponovno pokopali v kamnitem zaboju
v drugi baziliki. Relikviarij je vseboval kosti najmanj enaintridesetih oseb,
v glavnem moskih. Verjetno je bilo v prvotnem stanju, v prvotni staro-
krséanski baziliki, v njem 3e ve¢ kosti, priblizno Stirideset. Zacetek njiho-
vega Cas¢enja moremo datirati v dobo nastanka prve starokrianske
bazilike okrog leta 370. Posebej z novejsimi arheoloskimi raziskavami
je postalo identificiranje relikvij nesporno; gre za izvirne relikvije iz
pozne antike, shranjene v relikviariju, ki je eden najstarejsih ohranjenih
v kr¥canskem sveru sploh.®®

Arheoloske raziskave so tako zanesljivo kot samo $e v primeru
oglejskih mucencev Kancijev potrdile avtenti¢nost legendarnega izrodila.

318 Pgssio Floriani 7; o sv. Afri gl. F. PRINZ, Die heilige Afra, Bayerische Vor-
geschichtsblitter 46, 1981, 210—215; W. BERSCHIN, Die dlteste erreichbare Textgestalt
der Passio s. Afrae, ibidem, 217—224.

3T Passio Floriani 2; 10.

98 W, NEUMULLER, Die Lorcher Martyrer, Mitteilungen des Oberésterreichi-
schen Landesarchivs 11, 1974, 19 ss.

39 W, NEUMULLER, Sie gaben Zeugnis, 24 ss; IDEM, Die Lorcher Martyrer, 8 ss.

120 1 ECKHART, Die Kontinuitit in den Lorcher Kirchenbauten mit besonderer
Beriicksichtigung der Kirche des 5. Jahrhunderts, Die Vélker an der mittleren und unteren
Donau im fiinften und sechsten Jahrhundert, Wien 1980, 23—27; IDEM, Die St.
Laurentius-Basilika von Enns-Lorch/Lauriacum in Geschichte, historischer Theorie und
archiologischer Praxis, Lorch in der Geschichte, Linz 1981, 57—71; IDEM, Die Stadt-
pfarrkirche und Friedbofskirche St. Laurentius von Enms-Lorch-Lauriacum in Ober-
osterreich. Die archiologischen Ausgrabungen 1960—1966, Forschungen in Lauriacum
11, 1—3, Linz 1981 (rec. R.BRATOZ, AV 33, 1982, 548—550); IDEM, Die archdolo-
gischen Ausgrabungen 1960 bis 1966 in der St. Laurentius Basilica von Enns-Lorch-
Lauriacum, Severin zwischen Romerzeit und Vélkerwanderung (Katalog der Ausstellung),
Linz 1982, 375—385; IDEM, Die Heiligen der Lorcher Basilika und die Archdologie,
Oberbsterreichische Heimatblitter 36, 1982, 28—41; IDEM, Archiologische Zeugnisse
des friiben Christentums in Oberdsterreich, Oberosterreich in der Volkerwanderungszeit.
Oberésterreich. Kulturzeitschrift 1, 1982, 7—15; gl. tudi R. ZINNHOBLER, Der Lorcher
Reliquienschatz, Lorch in der Geschichte, Linz 1981, 117—127; R. PILLINGER, o. c., 176.

18 275



LV,
VIKTORIN PTUJSKI IN NJEGOVA DOBA

1. Zivljenje

Najvecja in zgodovinsko najbolje dokumentirana osebnost iz zgodo-
vine kr$¢anstva v predkonstantinski dobi je bil na obravnavanem ozemlju
Viktorin Ptujski. To je prvi literarni ustvarjalec ne le na obmocju danas-
nje Slovenije, temved tudi na vsem podro¢ju podonavskih provine, ce
seveda odmislimo ustvarjanje dveh Rimljanov, Ovidija v izgnanstvu v
Tomih med leti 8—18 in cesarja Marka Avrelija na obmodju Panonije med
markomanskimi vojnami, okvirno med leti 168/9 do 178/180. Leta 392 je
Viktorinov daljnji rojak Hijeronim v Betlehemu zapisal o njem:

»Viktorin, petovionski $kof, ni enako (dobro) znal latinsko kakor
gréko. Zaradi tega se zdijo njegova dela velika po mislih, manjvredna pa v
slogovnem oziru. Ta (dela) so naslednja: Komentarji h Genezi, k Eksodu,
Levitiku, Izaiji, Ezekijelu, Habakuku, Pridigarju, k Visoki pesmi, k Janezo-
vemu Razodetju, Proti vsem herezijam in $tevilna druga. Na koncu je bil
kronan z muéeni$tvom,«!

To kratko porodilo nas postavi pred Stevilna nerazredljiva vprasanja.
Kljub temu, da moremo oceniti kot dokon¢no razresen spor o tem, kje je
bil Viktorin $kof, v Petovioni ali v akvitanskih Piktavijih,> nam ostane

1 HIERONYMUS, De viris illustribus 74 (PL 23, 683): »Victorinus, Petavionensis
episcopus, non aeque Latine ut Graece moverat. Unde opera eius grandia sensibus,
viliora videntur compositione verborum. Sunt autem haec: Commentarii in Genesim,
in Exodum, in Leviticum, in Isaiam, in Ezechiel, in Abacuc, in Ecclesiasten, in Cantica
Canticorum, in Apocalypsim Joannis, adversus omnes haereses, et multa alia. Ad
extremum martyrio coronatus est.«

2 Vzrok za nastanek spora o kraju Viktorinovega delovanja je dejstvo, da so sred-
njeveski kopisti zaradi neznanja, manj verjetno iz domoljubnih motivov, Viktorinov
pridevek Petabionensis, Petavionensis, v Hijeronimovih spisih »popravljali« v njim ra-
zumljivej$i Pictaviensis, saj je bil Poitiers tedaj splo$no znano mesto, medtem ko je za
Ptuj le malokdo vedel. Tej zmoti so sledili nekateri izdajatelji Hijeronimovih del od
15. stol. dalje. To zmoto je prepricljivo ovrgel sorbonski profesor J.de LAUNOY =z
razpravo De Victorino episcopo et martyre dissertatio (Paris 1653), ki pomeni zaletek
znanstvenega raziskovanja Viktorinovega Zivljenja in dela. V njej je na podlagi roko-

276



$e vedno nerazreSeno vprasanje Viktorinovega izvora. Ker je krécanstvo
vzhodna religija, nastopajo kot prvi nosilci in razsirjevalci nove vere
na Zahodu praviloma orientalci z grskimi imeni. Ime prvega znanega
petovionskega $kofa je latinsko, vendar nam to dejstvo samo pove prav
malo. Latinska imena so bila razsirjena tudi na Vzhodu in so jih ravno
med kristjani imeli veckrat pravi Grki ali vzhodnjaki. Kot znacilen pri-
mer naj navedemo Hijeronimijanski martirologij, kjer med najmanj Sestimi
razli¢nimi Viktorini najdemo tri orientalce oziroma Grke.? Hijeronimovo
porodilo, da je bolje znal gr$ko kakor latinsko, nas pri iskanju odgovora
na vprasanje Viktorinovega izvora pusti tavati v temi. Res so na njegovi
podlagi mnogi raziskovalci menili, da je bil po rodu Grk in da je pridel
v Petoviono z Vzhoda.* Vendar pa, ¢e bi bil Viktorin pravi Grk, bi bila
taka Hijeronimova oznaka sama po sebi nesmiselna.® Najbolj v duhu
Hijeronimove opazke bi bila predstava, da je Viktorin izhajal iz jezikovno
in etni¢no meSanega ozemlja, kjer se je lahko naucil obeh jezikov. Taki

pisne in vsebinske analize Hijeronimovih omemb sv. Viktorina, na podlagi Sofronijevega
prevoda Hijeronimovega dela »O slavnih moZeh« v gri¢ino ter na podlagi porodil v
martirologijih in pri raznih srednjeveskih avtorjih neizpodbitno dokazal, da je bil
Viktorin lahko $kof samo v panonijsko-noriski Petovioni. Rezultate te razprave je
sprejela velika vedina raziskovalcev, redki nasprotniki so predvsem iz domoljubnih
nagibov vztrajali vse v drugo polovico prejinjega stoletja. Gl. G. VAN HOOFF, AA SS
Nov. 1, 1887, 433 ss.; M. NAPOTNIK, Sveti Viktorin, Skof Ptujski, cerkveni pisatelj in
mucenec, Na Dunaji 1888, 112ss. (ponatis celotne Launoyeve razprave); 264 ss.; O.
BARDENHEWER, Geschichte der altkirchlichen Literatur II, Freiburg in Breisgau
1903, 594.

Povsem zadostnim in prepriéljivim Launoyevim argumentom lahko dodamo 3e tri
argumente zgodovinske narave, na katere doslej $e ni bilo opozorjeno:

a) Pictavii so lezali na ozemlju pod oblastjo cezarja Konstancija Klora, ki ni
preganjal kristjanov, zato nam zanesljiva mudeni§tva iz te dobe v Galiji niso poznana;
gl. LACTANTIUS, De mortibus persec. 15,7 (ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 94 in 291).

b) V zgodnjem srednjem veku (?) se na obmoéju danasnje Zgornje Avstrije pojavijo
skupaj relikvije mudencev Viktorina in Florijana (gl. op. 27). Ce bi bil Viktorin akvitan-
ski muéenec, bi bilo to praktiéno nemogoce.

c) Upostevajo¢ napise, zbrane v CIL XIII (1899—1943), ne poznamo iz Piktavijev
niti enega Viktorina, iz Petovione pa jih je znanih kar pet ali Sest (gl. op. 10).

3 Kar 37 omemb Viktorinov v MH pripada najmanj $estim in gotovo ne vel kot
desetim razlicnim Viktorinom. Od teh Sestih so trije gotovo vzhodnjaki (po en mu-
cenec iz Aleksandrije, Nikomedije in Izavrija; gl. MH, Feb.24 (113); Mart.6 (130);
Mai 16 (257)), trije pa zapadnjaki (po en mudenec iz Afrike, Aminterna in Rima; MH,
Jan. 14 (40); Jul. 24 (393); Aug. 8 (424)).

4 Tako mnenje so zastopali O. BARDENHEWER, o. c., 594; J. ZEILLER, Les origines
(prov. danub.), 66s.; H.LECLERCQ Illyricun, DACL 7/1, 1926, 100; G.BARDY,
Victorin de Pettan, DTC 15/2, 1950, 2282. Od njega so se distancirali G. VAN HOOFF,
AA SS Nov.I, 1887 439; M. NAPOTNIK, o.c., 172s.; F. HORVAT, Die 1600-jibrige
Jubildums-Feier des Mdrtyrertodes des HI. Viktorinus, Bischofes von Petovio, Marburg
1904, 12; A.HARNACK, Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius 11/2,
Leipzig 19582, 427 (zlasti op. 3). Gl. naslednjo op.

5 F. KOVACIC, Sestnajststoletnica smrti sv. Viktorina, Voditelj v bogoslovnih vedah
7, 1904, 57; IDEM, Petovij in Celeja v starokrséanski dobi, Buli¢ev zbornik, Zagreb—
Split 1924, 388.

277



jezikovno in etni¢no mesani otoki so bila velika mesta na Zahodu, ki so
nekako od drugega stoletja dalje imela vse ved griko govorefega prebi-
valstva.® Tedaj Se poganska in kulturno nerazvita jezikovno me$ana pode-
zelska podrodja juznega Balkana ne pridejo v postev. Tako mesto je bila
tudi Petoviona, ki je imela v tretjem stoletju, po govorici epigrafskega
gradiva, znaten delez prebivalstva gréko-orientalskega porekla.” Ce torej
Viktorinove domovine spric¢o izrecnih Hijeronimovih poroéil, da gre za
njegovega rojaka in za zahodnega, latinsko piSocega ¢loveka,® ne moremo
iskati na Vzhodu, je najbolj smiselno, da jo iS¢emo v sami Petovioni.®

K temu sklepu nas navaja posredno tudi epigrafsko gradivo. Ime

§ T.FRANK, Rassenmischung im Rémischen Reich, Der Untergang des Rémischen
Reiches, Herausgeg. v. K. CHRIST, Wege d. Forschung 269, Darmstadt 1970, 138 ss., zlasti
155 ss.

7 O griko-orientalskem prebivalstvu Panonije, ki se je zlasti povedalo od konca
2.stol. dalje, gl. lit. v pogl. 1, op.192). Statistiéna analiza petovionskih napisov, objav-
lienth v CIL III 4015—4098, 10871—10886, 13410—13416, 14051—14065, 14354%5—
143555, 15184—15186, Al] 265—444, ILJu 337—353, 1134—1162, nas vodi do sklepa,
da je bilo v anti¢ni Petovioni moéno zastopano prebivalstvo griko orientalskega izvora.
Od okrog 285 poznanih imen s petovionskih napisov je 41 imen (14,4 %) takih, ki kaZejo
na gr8ki ali orientalski izvor njihovih nosilcev. Seveda je ta izratun le grobi pribliZek,
ki nam pokaze spodnjo mejo, saj ne vemo, koliko Grkov in vzhodnjakov se skriva pod
latinskimi imeni, zlasti imeni suZnjev, osvobojencev in tistih me$c¢anov, katerih ime
»Aurelius« kaze, da so sprejeli rimsko drzavljanstvo s Karakalovo konstitucijo iz leta
212. Med temi 41 imeni gre v pretezni meri za suznje in osvobojence v upravi carinske
sluzbe ilirskega carinskega okrozja. Ce upostevamo dejstvo, da je vedina napisov s konca
1., iz 2. in z zaletka 3. stoletja, torej v znatni meri Se iz ¢asa latinske kolonizacije, in
da se zaéne velati delez griko-orientalskega prebivalstva Sele od konca 2. stoletja
dalje, si moremo jezikovno in etni¢no sestavo petovionskega prebivalstva v Viktorinovi
dobi predstavljati e z vedjim delom griko-orientalskega Zivlja, kot ga izkazuje ta
izratun (morda do ene petine?). O¢itno so se ti priseljenci hitro prilagodili latinsko
govore¢emu okolju, saj napisi kazejo na meSane zakone in je grskih napisov razmeroma
malo (CIL III 4075; 14355 = AI] 412 (dvojezien napis); M. SASEL-KOS, Fragment
(kot v pogl. I, op. 401).

8 Hijeronim na dveh (treh?) mestih z izrazom »noster« apostrofira Viktorina kot
svojega rojaka (Epistula 18,6 (ed. J. LABOURT, I, CB, 1949, 61); Epistula 36,16 (cit. ed.
II, 63); Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL et
cet., SC 87, 1962, 96; v tem primeru se epiteton »nostri homines« nanasa bolj verjetno
na latinske krS¢anske pisce nasploino in ne konkretno na Viktorina)), Stirikrat ga oz-
nacuje kot latinskega pisca ali pa ga nasteva v zaporedju latinskih piscev (In Matthaeum,
Praefatio (edd. D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 5); In Esaiam XVIII, Prologus
{ed. M. ADRIAEN, CCSL 73 A, 1963, 740); In Hiezechielem 11,36,1/15 (ed. F. GLORIA,
CCSL 75, 1964, 500); De viris illustribus 18 (PL 23, 637)).

? Ce bi bil Viktorin Grk ali orientalec, bi Hijeronim to gotovo vedel in bi to zapisal,
na nadin, kakor to poroda za tiste krianske pisatelje, pri katerih se »origo« ne ujema
s krajem delovanja, npr.: Methodius, Olympi Lyciae, et postea Tyri episocpus (De
viris ill. 83; PL 23, 691); Eustathius, genere Pamphylius, ... deinde Antiochiae rexit
Ecclesiam (De wviris ill. 85; PL 23, 691); Eusebius, natione Sardus... Vercellensis
episcopus (De vir. ill. 96; PL 23, 697); Fortunatianus, natione Afer, Aquileiensis episco-
pus (De vir.ill. 97; PL 23, 697); Victorinus, natione Afer, Romae ... rhetorican docuit
(De vir. ill. 101; PL 23, 701).

278



(cognomen) Victorinus je bilo v Zgornji Panoniji in Noriku dokaj pogosto,
$e zlasti pogosto je bilo v sami Petovioni, kjer je za dobo 2. in 3. stoletja
znanih kar pet, morda celo $est Viktorinov.!® Zgornjepanonijski in noriski
Viktorini so bili po druzbenem izvoru predvsem pripadniki vojaskega
stanu, med njimi naletimo tudi na pripadnike municipialnega plemstva.'
Ali naj iS¢emo korenine naSega Viktorina v teh druzbenih slojih? Temu
v prid govori dejstvo, da bi kot pripadnik nizjih slojev tezko postal $kof,
in pa ne povsem zanesljivo Kasiodorovo poroéilo, da je bil pred oprav-
ljanjem $kofovske funkcije retor.'® Spri¢o dejstva, da so pripadniki muni-
cipialnega plemstva in vojaskega stanu nasplo$no pozno in neradi spreje-
mali kri¢anstvo, ki je bilo v tretjem stoletju na Zahodu $e vedno v pre-
tezni meri vera nizjih slojev in zlasti ljudi vzhodnega izvora, bi bilo bolj
primerno iskati Viktorinov izvor v teh slojih petovionskega prebivalstva.
Takemu sklepanju pa nasprotujejo rezultati analize epigrafskega gradiva
iz Zgornje Panonije in Norika, ki kazejo, da med Viktorini prakti¢no ne
naletimo na Grke in orientalce. Ker nas viri pu$¢ajo povsem na cedilu, bo
vprasanje verjetno za vedno ostalo nerazre$eno.

Tudi razmisljanja o Viktorinovem Solanju so lahko samo hipoteti¢ne

1 CIL III 4016 (pripadnik nizjih slojev?); 4036 (rimska drzavljanka, napis iz leta
189); 6010444 (socialno poreklo nedoloéljivo); 6761 (centurion v raznih legijah, doma iz
Petovione, umrl v Ankari); ILJu 1135 (verjetno iz vrst premoznih meS¢anov, napis iz
leta 243); bolj verjetno Victor kakor Victorinus se je imenoval vojak iz Petovione, ome-
njen na napisu iz Rima (CIL VI 32624;),).

' Cognomen »Victorinus« se pojavlja na napisih Zgornje Panonije (e ne upo-
stevamo napisov iz Petovione) devetnajstkrat (CIL III 3917; 3974; 3996a; 4008 (=Al]
474); 4148; 4419; 4433; 4452; 4537; 6018,, 10820 (= Al] 500); 10914; 10964; 10987,
11116; 11180; ILJu 331; 1130; 1133), v Noriku osemkrat (CIL III 4853; 4876; 5185; 5352;
5567; 5632; 11635; 11779). V glavnem gre za pripadnike vojaskega stanu, ki so zastopani
kar na trinajstih napisih: vojak ali nizji oficir (CIL III 4419; 44525 45; 10987; 11180; IL]u
1130), vojakov sorodnik (CIL IIl 5567), veteran ali ¢lan njegove druzine (CIL 111 4008;
4148; 4853; 5632; ILJu 1133), beneficiarius (CIL III 5185; ILJu 331). Le v Sisciji naletimo
na pripadnike municipialnega plemstva (CIL III 10820 = AIJ 500) in na kr$¢ansko dru-
zino (CIL III 3996a). V osmih primerih je socialni izvor nedolodljiv, ¢eprav moremo
sklepati, da gre v glavnem za pripadnike nizjih slojev. Samo enkrat se izrecno omenja
suzenj (CIL III 4876). Najve¢ Viktorinov je epigrafsko dokazanih v Petovioni (gl. op. 10),
Karnuntu (5), Sisciji (4), Andautoniji in Virunu (po dva). Etni¢ni izvor je latinski ali
domadi, le v enem primeru moremo sklepati, da gre za orientalca (CIL IIl 6018,).
Predaled je $el v svojih zakljukih o visokem druzbenem poreklu zgornjepanonijskih
Viktorinov G. VAN HOOFF, AA SS Nov.I, 1887, 439s., ki se mu je pridruzil M.
NAPOTNIK, o. c., 270.

12 CASSIODORUS, De institutione divinarum litterarum 5 (PL 70, 1116 s.: ». .. Vic-
torinus, ex oratore episcopus...); 7 (PL 70, 1119). Gl. A. VAN HOOFF, AA SS Nov.
I, 1887, 438; 440. Morda temelji ta Kasiodorova oznaka na zamenjavi ptujskega $kofa z
retorjem Marijem Viktorinom Afrom (tako sta menila O. BARDENHEWER, o. c. (op.2),
594 in F. KOVACIC, Sestnajststoletnica (op. 5), 59). To domnevo izpodbija dejstvo, da je
Kasiodor Viktorina ocitno predobro poznal, da bi ga lahko zamenjal s kom drugim;
imenuje ga »saepe dictus episcopus« (ibidem, 9; PL 70, 1122) in mu pripisuje avtorstvo
komentarjev k Pridigarju in k Matejevemu evangeliju, kakrénih Marij Viktorin ni nikdar
pisal, niti ni bil nikdar $kof. Prim. M. NAPOTNIK, o. c., 92.

279



narave. Slabo jezikovno znanje bi ustrezalo razmeram v sicer nekdaj gospo-
darsko cveto¢em, upravno pomembnem, a kulturno nedvomno »provin-
cialnem« mestu ob Dravi, kjer bi se gotovo tezko naudil izbranega
latinskega izraZanja. Hijeronim mu veckrat olita ne le pomanjkanje
jezikovnega znanja,”® temve¢ tudi pomanjkanje izobrazbe.'* Ta kritika
je umestna samo v primeru, da je imel v mislih Viktorinovo splo$no
oziroma posvetno izobrazbo, ne pa verske, na podroéju katere je bil
petovionski $kof nedvomno velik erudit.'® Viktorin je bil predvsem ucenec
grkih cerkvenih oletov, v prvi vrsti Origena. Kje se je poznejsi petovionski
$kof dokopal do tega znanja, kje je priSel do Origenovih del, ki niso bila
niti majhna, niti poceni, niti lahko dostopna? Najbolj preprosto bi bilo
pomisliti na velika sredi$¢a kr$c¢anske ucenosti na Vzhodu, kot so bila
mesta Aleksandrija v Egiptu, Cezareja v Palestini ali Antiohija v Siriji.
Po drugi strani pa si tezko predstavljamo, da bi v tistih tako nemirnih
¢asih drzavljanskih vojn, anarhije in stopnjevanih barbarskih vpadov, ki
so trajali do Dioklecijanove utrditve na oblasti, lahko potoval na Vzhod
in vzdrzeval stike s temi za navadnega ¢loveka tako daljnimi mesti. Vikto-
rin bi lahko dobil svoje znanje tudi v bliznjih gréko makedonskih mestih
z mo¢nimi kr$¢anskimi skupnostmi ali pa v velemestih na Zahodu, zlasti
v samem Rimu, ker so bile tamkaj$nje kricanske skupnosti grsko orienti-
rane in so imele dobre zveze z Vzhodom.!® Viktorinovo sicer zelo skromno,
a nedvoumno poznavanije latinskih cerkvenih oéetov, zlasti afriskih, vpliv
grskih krscanskih mislecev Zahoda, kot sta bila Irenej in Hipolit, in pa
ideoloska konfrontacija, ki jo odrazajo njegova dela,'” vse to celo govori
v prid tej domnevi. Ob skromni in malo opazni vlogi latinske teoloske
udenosti moremo reci, da je bil Viktorin fasciniran od Origenove biblijske
eksegeze, ki jo je sku$al z velikimi ustvarjalnimi napori prenesti v latinski
svet.

Hijeronim imenuje Viktorina petovionskega $kofa.'® To porodilo je za

13 De wviris illustribus 74 (gl.op.1); Epistula 58,10 (cit.ed.1ll, 84); In Esaiam,
Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73, 1963, 3); Apologia contra Rufinum 1,2 (ed.P.
LARDET, CCSL 79, 1982, 2). Medtem ko je A. HARNACK, Geschichte (kot v op. 4),
427 s. menil, da se zadnji citat nanaSa na Viktorinov preprost slog, je sodil bolj upravi-
¢eno M. NAPOTNIK, o. c., 76, da se nana$a na svetnikov preprost in odkrit znacaj.

1 Epistula 70,5 (cit. ed. 111, 214): »Victorino martyri in libris suis, licet desit eruditio,
tamen non deest eruditionis voluntas.«

15 Prim. M. NAPOTNIK, o. c, 80.

18 O yzhodnih sredi$¢ih kricanstva gl. H. JEDIN, Velika povijest crkve I, prev. J. RI-
TIG i V.BAJSIC, Zagreb 1972, 253 ss.; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa II,
Torino 19773, 333 ss. (210 ss.; obe deli z zelo izérpno bibliografijo). O grikem znacaju
rimske cerkve, ki jo je zajela postopna »latinizacija« $ele s papezem Viktorjem (189—199),
gl. A.HARNACK, Die Mission und Ausbreitung (kot v pogl.1, op.1), 798 ss.; 817 ss.
in A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 11, 575 ss. (363 ss.).

17 Gl. op. 215 (f).

18 De viris illustribus 74 (op. 1); Adversus Helvidium 17 (PL 23, 201); In Hiezechie-
lem 11,36,1/15 (ed. F. GLORIA, CCSL 75, 1964, 500).

280



nas izrednega pomena. Kricanska skupnost v Petovioni je bila v casu nje-
govega delovanja, ki pade v zadnje obdobje Stiridesetletnega »verskega
miru« po Galijenovem »tolerancnem ediktu« iz leta 260 in pred zacetek
Dioklecijanovega preganjanja kristjanov,"” organizirana kot $kofija, tako
kot v nekaterih drugih vedjih mestih Panonije.** To dejstvo samo kaze na
zadostno velikost kri¢anske skupnosti, na njeno materialno samozadost-
nost in cerkvenopravno organiziranost.' Vse to pa je posledica daljsega
razvoja kr$¢anstva v mestu, saj je od pojava prvih kristjanov ali skupin
kristjanov do ustanovitve $kofije gotovo preteklo ve¢ desetletij. Pri tem pa
niti ne vemo, ali je bil Viktorin prvi petovionski $kof, ali je imel kakega
predhodnika. Analiza Viktorinovih spisov, zlasti njihove ideoloske pole-
miénosti, nas pripelje do sklepa, da je kr§¢anstvo v Petovioni moralo Ziveti
vse tretje stoletje, da je torej pognalo korenine po vsej verjetnosti ze v se-
verski dobi.*® Verjetno se je tamkaj$nja kr§¢anska skupnost zlasti v pogali-
jenski dobi toliko opomogla, da je razpolagala z zadostnimi materialnimi
sredstvi in da je vzdrzevala stike z drugimi kr$¢anskimi skupnostmi na Bal-
kanu in v Italiji, morda celo na Vzhodu in v Afriki. Viktorin se je pri
svojem delu opiral na bogato knjiznico krscanskih spisov, predvsem

1 Dobo Viktorinovega delovanja na $kofovskem prestolu v Petovioni razli¢no dati-
rajo. Zlasti starejsi raziskovalci so jo z ozirom na mnozico ustvarjenih del raztegovali na
daljée obdobje (M.NAPOTNIK, o.c., 175s. je sodil, da je Viktorin pisal svoja dela
trideset do Stirideset let, kot $kof v dasu okvirno 270—303; G. VAN HOOFF, AA SS
Nov.I, 1887, 441, je sklepal podobno: »Si opera sua... in episcopatu scripsit, per
multos annos Poetovionensi ecclesiae praefuit... possumus fortassis triginta aut
triginta quattuor annorum episcopatum Victorino probabili tribuere conjectura«). Z ozi-
rom na dejstvo, da je sode¢ po ohranjenih spisih in po oznakah antiénih avtorjev
pisal krajsa dela (HIERONYMUS, In Maithaeum, Praefatio (edd.D.HURST-M. AD-
RIAEN, CCSL 77, 1969, §: »Victorini . .. opuscula«); CASSIODORUS, De inst. div. litt.
5,7 (PL 70, 1117/19: snonnulla disseruit<); 9 (PL 70, 1122: »dificillima quaedam loca
breviter tractavit«)), moremo njegovo aktivnost na literarnem (in pastoralnem?) pod-
r?(":cjlu skr¢iti na dobo priblizno dveh desetletij, torej na obdobje Dioklecijanove
vlade.

20 Na prehodu iz 3. v 4. stoletje so bile organizirane kot Skofije kri¢anske skupnosti
v Sirmiju, Cibalah in Sisciji (A. LIPPOLD-E. KIRSTEN, Donauprovinzen, RAC 4, 1959,
167; A. MOCSY, Pannonia, RE Suppl. 9, 1962, 750s.). Na zahodu sta bili najblizje kot
Skofiji organizirani kr§¢anski skupnosti v Ogleju in Porecu.

2l Nikakr$nih podatkov nimamo, na podlagi katerih bi lahko dobili statisti¢no
predstavo o Stevilu kristjanov v Petovioni in v drugih $kofijskih mestih Panonije v
Viktorinovi dobi. Vendar pa, ¢e predpostavljamo, da je mesto po krizni dobi 3.sto-
letja $telo okrog 20000 prebivalcev (P. KOS, Numizmatika anticnega Ptuja, Ptuj 1980,
26, ceni, da je v najbolj cvetoéih obdobjih $tela Petoviona do 40000 prebivalcev), in
da so mesta na Zahodu imela v predkonstantinski dobi 5—10 %o prebivalcev kristjanov,
pridemo do §tevila 1000—2000 kristjanov (prim. hipoteti¢ni izracun za Rim v 3. stol., ki
ga podaja A. HARNACK, Die Mission, 806 op.2). To Stevilo ni previsoko, ¢e pomisli-
mo, da je moralo biti $kofu podrejenih ve¢ nizjih klerikov, ki so morali skrbeti za duhov-
no #ivljenje in za materialno stanje obdine, ki je razpolagala, e ne ved, vsaj z eno
cerkvijo in knjiznico starokr$c¢anskih spisov. Na obravnavanem podro&ju se je s petovion-
sko kriansko skupnostjo z ozirom na velikost lahko merila samo oglejska.

2 Argumenti za to sklepanje so predstavljeni v pogl. 9.

281



grskih in v majhni meri tudi latinskih. Kajti &e je Ze po navadi tedanjih
ucenjakov znal Biblijo na pamet in jo je navajal (véasih tudi napacno)
po spominu in na opisen nacin — to je $e dodatna oteZevalna okolis¢ina,
ko hoemo ugotoviti, na kateri latinski prevod se je opiral*® — pa je moral
imeti v rokah znaten del ogromnega Origenovega opusa, spise mucenca
Hipolita in Ireneja Lugdunskega, pa tudi spise Afri¢anov Tertulijana,
Minucija Feliksa in Ciprijana, da je lahko ¢rpal iz njih znanja in navdiha.
Viktorinova ohranjena dela nam o avtorjevi osebnosti in ¢asu neposredno
zal povedo prav malo in le s previdno analizo moremo dobiti iz njih
ne povsem jasne obrise petovionske krs¢anske skupnosti na predvecer
Dioklecijanovega preganjanja.

Datuma in kraja Viktorinove smrti nam Hijeronim ne sporoda. Iz
dejstva, da omenja Viktorina kot mudenca v svojem kronolosko zasnova-
nem delu o kr$¢anskih pisateljih za Anatolijem iz Laodiceje, ki je umrl
pred zacetkom Dioklecijanovih preganjanj, in pred Pamfilom iz palestin-
ske Cezareje, ki je umrl mudeniske smrti pod Maksiminom Dajo leta 309,
sledi sklep, da je bil Viktorin Zrtev Dioklecijanovega (oz. Galerijevega)
preganjanja kristjanov. Iz Hijeronimovega porocila moremo sklepati, da
je bil edini kr$canski pisec, ki je umrl muceniske smrti pod cesarjem
Dioklecijanom.

Koledarski dan mucenistva nam je ohranila poznejsa kric¢anska tradi-
cija, ki je v tem oziru skorajda enotna. Od Florovega martirologija dalje

# O izredno zapletenem vprasanju rekonstrukcije latinske predloge Viktorinove
Biblije gl. H. J. VOGELS, Untersuchungen zur Geschichte der lateinischen Apokalypse-
Ubersetzung, Diisseldorf 1920, 48 ss.

% De viris illustribus 73—75 (PL 23, 683—685); gl. A. HARNACK, Geschichte, 11/2
(kot v op. 4), 427. Palmo mudenistva pripisuje Hijeronim Viktorinu na naslednjih mestih:
De viris ill. 74 (op.1); Epistula 58,10 (cit. ed., III, 84); 70,5 (gl.op.14); In Esaiam,
Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73, 1963, 3); Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P.
LARDET, CCSL 79, 1982, 2); Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam
(edd. H. CROUZEL et cet., SC 87, 1962, 96).

25 FLORUS je na podlagi Hijeronimovega zapisa o Viktorinu (gl. op. 1) sestavil za
2. nov. naslednji elogij: »Natale sancti Victorini, Pitabionensis episcopi: qui, persecu-
tione Diocletiani, martyrio coronatus est.« (Edit. prat., 200; H. QUENTIN, Les mart.
hist., 310). Elogij je dobesedno povzel ADO (PL 123, 389), neznatno pa razdiril z vrinkom
squi post multa documenta, ut sanctus leronimus testatur« USUARDUS (cit. ed. 334).
Tak je z neznatno stilisti¢no retulo (smulta edita scripta« namesto »documenta«) in z
napaéno oznako kraja (»Pictavensis episcopi«) presel v MR, Nov. 2 (2) (p. 491). V zvezi
s temi porodili martirologijev se postavljata dve vprafanji, bistveni za kronologijo Vik-
torinovega zivljenja:

a) Od kod Floru podatek, da gre za mudenca iz Dioklecijanove dobe? Ker nam ni
poznan vir, iz katerega je ta podatek prevzel Florus, se na to vprasanje ne da odgovoriti
(gl. H. QUENTIN, Les mart. hist., 310 op. 7).

b) Od kod datum 2.november? MH omenja kot datumsko najblizjega Viktorina
na 1.nov., brez oznake kraja mudleniStva (»et alibi sanctorum lanuari Vitalis Petri
Crescentis Victorini Marcoti«; cod. Bernensis: »Victorini martyris«; p.581). Medtem
ko je G. VAN HOOFF, AA SS Nov. I, 1887, 432 menil, da gre pri tej omembi za peto-
vionskega Viktorina, pa je bolj upravi¢eno sodil H. DELEHAYE v komentarju k temu

282



nam martirologiji porodajo, da je bil Viktorin usmréen 2. novembra.*
Nadin usmrtitve iz virov ni poznan. Po analogijah iz drugih mest v Noriku
in Panoniji in po obilajih postopanja oblasti s kr§¢anskimi dostojanstve-
niki ter po sicer zelo poznem likovnem izrodilu, ki ga upodablja s palmovo
vejo in meéem v rokah,> moremo sklepati, da je bil po predhodnem
mucenju obglavljen. Oblastnikom ni uspelo uniciti njegovih posmrtnih
ostankov, saj se pozneje pojavijo njegove relikvije. Omemba Viktorinovih
relikvij v prvi tiskani izdaji Uzuardovega martirologija iz leta 1475 nas
postavi v dvome glede kraja Viktorinovega mudceniStva. Tu se namred
omenjajo Viktorinove relikvije skupaj z relikvijami sv. Florijana iz
Lavriaka, ko naj bi bile prenesene v samostan (sv. Florijana) v blizini
Ennsa.*” Postavlja se vprasanje, ali ni bil morda Viktorin usmréen v glav-
nem mestu Obreznega Norika, tako kakor sv. Florijan in njegovi sprem-
lievalci.®® To je malo verjetno, ¢eprav ni izkljuceno, da bi ga doletela smrt
v sosednji provinci, tako kakor na primer Kvirina iz Siscije. V tem pri-
meru se ne bi mogla izgubiti za njim vsakrsna sled, ob tako bogatem
izrodilu o sv. Florijanu. Ce zagovarjamo verjetneje staliS¢e, da je bil
usmréen v Petovioni, se postavlja vprasanje, kdaj, kako in zakaj so nje-
gove relikvije prispele v danas$njo Zgornjo Avstrijo. Od zadetka petega
stoletja dalje je vsak val beguncev iz Panonije odnesel Stevilne svetniske
relikvije na jug in zahod, v Makedonijo, Dalmacijo in zlasti v Italijo.*®
Zakaj so ravno Viktorinove relikvije ubrale druga¢no pot, na severo-
zahod? Edini smiseln odgovor na to vprasanje bi bil, da so Viktorinove

zapisu (MH, p.582 n.68), da gre za ponovitev omembe Viktorina Aminternskega,
¢adcenega 31. okt., saj se z Viktorinom ponovi omemba celega sklopa imen z 31. okt
H. QUENTIN, Les mart. hist., 380 in H. DELEHAYE (MH, 584 n.11 in MR, 491 n.2}
sta menila, da je Florus, ne da bi bil pozoren na pravilno ime svetnika, ime afriskega
muéenca Viktorja, ki se slavi na 2.nov. (»Victoris«) priredil v Viktorina (»Victorini«)
in »proprio marte« uvedel datum ¢a$éenja tega $kofa in mudenca. Prav tako je »nulla
fretus auctoritate« naredil Viktorina za mudenca pod Dioklecijanom (MR, p.491), o
cemer res ne obstaja nobeno sporodilo iz antike, ¢eprav je to zelo verjetno (eventualno
bi bil lahko mucen po Dioklecijanovem odstopu leta 305, vendar pred letom 309; gl.
op. 24 in pogl. I1I, op. 5). Vsekakor se dneva, leta in kraja Viktorinovega mudeni$tva ne
da zanesljivo ugotoviti, zato se bomo drzali tradicionalnih gledanj, ker do bolj
zanesljivih podatkov na osnovi razpolozljivih virov ne moremo priti, seveda ob upo-
Stevanju dejstva, da sam datum Viktorinove smrti in omemba trpljenja pod Dioklecija-
nom ne moreta sluziti kot zanesljiva opornika pri $tudiju preganjanj kristjanov na
nori$ko-panonijskem podrogju.

26 LS 4, 1973, 244 (avtor prispevka J. RICHTER).

27 AA 5SS Nov. 1, 1887, 442 (C): »Ipso die (sc. 1V Non. Nov.) in Monasterio trans-
latio sanctorum Victorini et Floriani martyrum.« Zaradi velike mnozice rokopisov
Uzuardovega martirologija (H. QUENTIN, Les mart. hist., 675 ss. naSteva okrog dvesto
njemu poznanih; gotovo je njihovo Stevilo $e znatno veéje) in ker ]J.DUBOIS v svoji
izdaji ne prinasa rokopisnih variant, ni znano, na katero in koliko zanesljivo izrocilo
se opira ta podatek.

% G. VAN HOOFF, AA SS Nov. 1, 1887, 442 (E) je dopuséal celo moznost, da gre
za enega iz skupine §tiridesetih spoznavalcev iz Lavriaka.

2 R.EGGER, Der heilige Hermagoras, 55 s.

283



relikvije prispele v Obrezni Norik v drugi polovici petega stoletja, po
zaslugi vnetega prizadevanja svetega Severina, ki je zbiral relikvije mucen-
cev za noriske cerkve in ki je bil vrhu tega skoraj gotovo v prijateljskih
odnosih z druZino zadnjega rimskega cesarja Romula Avgustula, ki je po
materini strani izvirala iz Petovione.®

2. Izgubljeni spisi

Predno se posvetimo predstavitvi ohranjenih Viktorinovih del, naj na
kratko omenimo njegove izgubljene spise.?!
Viktorin se je v prvi vrsti posvetil biblijskim komentarjem. Je prvi

%0 EUGIPPIUS, Vita s. Severini 9,3 (izd. R.BRATOZ, Ljubljana 1982, 214): »Quo
loco martyrum congregavit sanctuaria plurimorum ...« (omemba se nanasa na baziliko
samostana v Faviani). O domnevnih stikih sv.Severina z druZino zadnjega rimskega
cesarja Romula Avgustula gl. R.BRATOZ, Severinus von Noricum und seine Zeit,
Osterr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Denkschriften Bd. 165, 1983, 14s. in v uvodu
k navedeni izdaji Evgipija, 26 ss.

# Viktorinovo delo je najbolj obSirno in temeljito predstavil J. HAUSSLEITER v
uvodni $tudiji h kriti¢ni izdaji ohranjenih Viktorinovih spisov: VICTORINI EPISCOPI
PETAVIONENSIS Opera, Rec., commentario critico instruxit, proleg. et ind. adiecit
J. HAUSSLEITER, CSEL 49, 1916 ($tudijo na str. VIILXVI navajam z izvirnim naslo-
vom Prolegomena). Dobre, a precej krajse preglede dajejo tudi vse poglavitne zgodovine
kricanske knjizevnosti: A. HARNACK, Geschichte, 11/2 (kot v op. 4), 426—432; O. BAR-
DENHEWER, Geschichte, 1l (kot v op.2), 593—598; P. de LABRIOLLE, Histoire de la
littérature latine chrétienne, Paris 1924, 295—300; J. QUASTEN, Patrology, vol.Il (The
Ante-Nicene Literature after Irenaeus), Utrecht-Antwerp 1953, 411—413; M. SCHANZ- C.
HOSIUS-G. KRUGER, Geschichte der rimischen Literatur 111, Miinchen 19693, 405—407;
M. SIMONETTI, Letteratura cristiana antica greca e latina, Milano 1969, 173;B. ALTA-
NER-A. STUIBER, Patrologie, Freiburg—Basel—Wien 19785, 182—183. Pomembna so na-
slednja enciklopedijska gesla: J. HAUSSLEITER, Victorinus, Realenzyklopidie fiir prote-
stantische Theologie 20, 1908, 614—619; G. BARDY, Victorin de Pettau, DTC 15/2, 1950,
2882—2887; M. SCHUSTER, Victorinus von Pettan, RE VIII A, 2, 1958, 2081—2085. V
okviru zgodovine kri¢anstva v podonavskih provincah oz. v Panoniji so Viktorinovo delo
temeljito predstavili J. ZEILLER, Les origines (prov. danub.), 205—214; H. LECLERCQ,
Hyricum, DACL 7/1, 1926, 99—100 in zlasti T. NAGY, Die Geschichte des Christentums
in Pannonien bis zu dem Zusammenbruch des romischen Genzschutzes, Dissert. Pannonicae
11/12, Budapest 1939, 31—52 (le v madZzar§¢ini). Presenetljivo skromen je prispevek sloven-
ske znanosti k Viktorinovim $tudijam, zlasti ¢e upostevamo, da gre za edinega knjizevnega
ustvarjalca na slovenskem ozemlju v antiki. Edini zares pomemben prispevek je napisal
M. NAPOTNIK (gl. op. 2; predstavitev Vikt. spisov na str. 182 ss.). Njegova monografija
je obdirna in temeljita, vendar pa zastarela, saj je bila napisana tri desetletja pred prvo
tekstnokriti¢éno izdajo Viktorinovih del. Prav tako je zastrel ob priloznosti svetnikovega
jubileja napisan prispevek F. KOVACICA, Sestnajststoletnica smrti sv. Viktorina, Voditelj
v bogoslovnih vedah 7, 1904, 55—63, 179—195. Majhne vrednosti je oris Viktorinovih
del (v glavnem izvlecek iz Napotnika), ki ga je za proslavo 1600-letnice svetnikove smrti
objavil F. HORVAT, o.c. (kot v op. 4), 54—68. Le informativne vrednosti je prispevek
v LS 4, 1973, 242—244 (avtor J. RICHTER). Prevod odlomka iz Viktorinovega komen-
tarja k Razodetju, prirejen za liturgi¢ne potrebe, prinaa Bogosluzno branje 5, Ljubljana
1977, 310 s. Kratek obris Viktorinovega dela posreduje R.BRATOZ, Viktorin iz Peto-
vione in njegova doba, Ziva antika 34, 1984, 119—125.

284



latinski ekseget in s tem zacetnik nove literarne smeri v latinski cerkveni
knjizevnosti, ki je Sele slabo stoletje kasneje, z Ambrozijem in zlasti s
Hijeronimom, dozivela pravi razcvet. Samo dejstvo, da se je Viktorin
ob koncu tretjega stoletja v »provincialni« Petovioni posveéal eksegetskim
$tudijam, je posreden dokaz za precej razvito kr$¢ansko zivljenje v mestu.
Na Vzhodu je biblijska eksegeza dozivela silovit vzpon in vrhunec v prvi
polovici tretjega stoletja z aleksandrijsko $olo, v casu, ko je kr$canstvo
v gr$ko orientalskem svetu dozivelo velik razmah. Starejsa, bolj zacetna
obdobja v razvoju kr$¢anskih skupnosti, je na knjizevnem podroéju sprem-
ljal pojav apologetskih, dogmati¢nih in herezioloskih spisov — takega
je napisal Viktorin le enega -—— medtem ko se je biblijska eksegeza razvila
pozneje kot bolj »zahtevna« knjizevna zvrst. Poraja se vtis, da je Viktorin
s svojim delom, ki ga je snoval pod vplivom grikega sveta, prehitel raz-
mere, v katerih je sam Zivel.

Viktorinovo osrednje podroéje literarnega ustvarjanja je bila staro-
zavezna eksegeza. Napisal je komentarje k prvim trem Mojzesovim knji-
gam, k Stirim preroskim knjigam in k Visoki pesmi. Od novozaveznih
knjig je komentiral samo Matejev evangelij in Janezovo Razodetje. Od
vsega tega opusa, torej od komentarjev k deserim knjigam Svetega pisma,*
se je z izjemo zadnjega komentarja ohranilo zelo malo. Od komentarja
k Prvi Mojzesovi knjigi se ni neposredno ohranilo nié, pa¢ pa na posre-
den nadin. Hijeronim navaja v pismu papezu Damazu dolg odlomek iz
Hipolita o lzakovem blagoslovu (Gen 27), s pripombo, da se s Hipolitovo
razlago ujema Viktorinova.*® Odlomek nam posreduje tipi¢no alegori¢no
razlago obravnavanega poglavja, kakrsno je gojila aleksandrijska Sola.
V njem zasledimo tudi milenaristi¢ne ideje. Ker se izvirni Hipolitov tekst
v gr8éini ne ujema z besedilom, ki ga podaja Hijeronim, in ker odraza
odlomek Viktorinovega duha, je upravi¢en sklep, da gre v navedenem

primeru verjetno za svobodno Hijeronimovo predelavo Viktorinovega
besedila.®*

Od Viktorinovih komentarjev k Drugi in Tretji Mojzesovi knjigi
in k Visoki pesmi se ni ohranilo ni¢.?® Samo drobec se je ohranil od ko-
mentarja k preroku Izaiju, ki odraza pisateljev alegori¢en nacin razla-
ganja. Hijeronim se namre¢ v svojem komentarju k Jzaiju spotika ob
nazore milenaristov in ob tem omenja tudi Viktorina. Lahko domnevamo,
da je v tem komentarju izrazil ve¢ Viktorinovih misli, kot jih je izrecno
navedel, bodisi, da jih je povzel, bodisi da je izrazil do njih kriti¢no sta-
li§¢e.3 Od Viktorinovih komentarjev k Ezekielu in Habakuku se ni ohra-

2 Hijeronim jih imenuje »crebrae 'Expositiones’s (In Hiezechielem 11,36; ed. F.
GLORIA, CCSL 75, 1964, 500).

3 Epistula 36,16 (cit. ed. II, 63 ss.).

# ] HAUSSLEITER, Prolegomena, XVI.

35 ] HAUSSLEITER, Prolegomena, XVI, XXI.

% [n Esaiam XVIII, Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73 A, 1963, 740); Epistula

285



nilo ni¢, ¢eprav je tudi v tem primeru verjetno, da je Hijeronim precej
Viktorinovih misli prevzel v svoja komentarja istih preroskih knjig.’” O
Viktorinovem komentarju k Pridigarju nam poroca poleg Hijeronima
tudi Kasiodor.®® Hijeronim nam posreduje Origenovo in Viktorinovo
tolmacenje Prid 4,13, ki nam jasno odraza Viktorinovega duha in njegove
ideje.” Komentarja k Matejevemu evangeliju Hijeronim ne navaja v zgoraj
navedenem seznamu Viktorinovih del, temve¢ v uvodu k svojemu komen-
tarju Matejevega evangelija in v predgovoru k Origenovim pridigam o
evangelistu Luku.** O Viktorinovem komentarju k Matejevemu evange-
liju nam poroéa tudi Kasiodor, po ¢igar opazki bi mogli soditi, da je
Viktorin napisal le komentar k posameznim poglavjem evangelija, ne pa
k celotni knjigi.** 1z Hijeronimovih poro¢il pa je razvidno, da je komen-
tiral celo knjigo, le s to razliko od velikih grskih predhodnikov, da je bilo
njegovo delo skromno po obsegu. Hijeronim izrecno pravi, da je le malo
povzel iz Viktorinovega komentarja. V obeh porocilih daje prednost
Hilarijevemu delu, ¢eprav je poznejSega nastanka.®* Verjetno sta spadala k
Viktorinovemu komentarju Matejevega evangelija mesto, ki ga navaja
Hijeronim v polemi¢nem spisu proti Helvidiju,®® in izredno zanimiv
fragment o kronologiji Kristusovega zivljenja, ki ga je povzel po vnetem
Origenovem privrzencu, jeruzalemskem $kofu Aleksandru iz prve polovice
tretjega stoletja !

18 A, 6 (cit. ed. 1, 61). Se nekaj mest iz Hijeronimovega komentarja k Izaiju, ki verjetno
izrazajo Viktorinove misli, navaja J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XVII s.

3 In Hiezechielem 11,36 (ed. F. GLORIA, CCSL 75, 1964, 500); J. HAUSSLEITER,
Prolegomena, XVIII s.

38 De institutione divinarum litterarum 5 (PL 70, 1116 s.).

3 In Ecclesiasten 4, 13/16 (ed. M. ADRIAEN, CCSL 72, 1959, 290); J. HAUSS-
LEITER, Prolegomena, XIX ss.

4 In Matheum, Praefatio (edd. D.HURST-M.ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 5);
Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL et cet., SC
87, 1962, 96).

it De institutione divinarum litterarum 7 (PL 70, 1119; »nonnulla disseruit«).

42 Gl. op. 40 in preglednico IV.

3 Adversus Helvidium 17 (PL 23, 201); J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXII;
prim. pogl. I, op. 207.

44 DL 129, 1369: »In commentariis Victorini inter plurima haec etiam scripta reperi-
mus. Invenimus in membranis Alexandri Episcopi, qui fuit in Hierusalem, quod trans-
cripsit manu sua de exemplaribus Apostolorum ...« Fragment je ohranjen v dveh redak-
cijah:

a) V rokopisu Ambrozijanske biblioteke v Milanu iz 9. stol. v krajsi izvirni redak-
ciji, po kateri ga je izdal L. A. Muratori leta 1713; po tem rokopisu je izdan fragment
v PL 129, 1369 in pri A. HARNACKU, Geschichte, 1/2, 506s., z navedbo starejie lite-
rature.

b) Rokopis padovanske univerzitetne knjiznice iz 15.stol., po katerem je fragment
prvi objavil G. MORIN, Notes sur Victorin de Pettau, The Journal of Theological Stu-
dies 7, 1906, 459 (za njim ]J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXIII), nam sporoda poznejo
razdirjeno redakcijo fragmenta, s slede¢ima bistvenima dodatkoma: z nadpisom »Hiero-
nymus« in z dodatkom na koncu, v katerem redaktor precizira in korigira kronolotko

286



Ce pustimo za poznej$o obravnavo spis »Proti vsem herezijame, na;
na kratko predstavimo Viktorinov neimenovani opus. Hueromm pravi,
da je napisal poleg nadtetih Se »mnoga druga« dela, na nacin, kakor to
poroca tudi za nekatere druge pisce.* V to skupino neimenovanih »mnogih
drugih« del ne bi pristevali komentarja k Matejevemu evangeliju, ki ga je
avtor o€itno po pomoti izpustil iz seznama, temveé celo vrsto manj po-
membnih, kraj$ih in njemu slab$e poznanih del, od katerih se je ohranil
samo Traktat o nastanku sveta. Gotovo ne spada v to skupino cela vrsta
krajéih in rudi dalj$ih spisov v prozi in celo v verzih, ki so jih nekoé
pripisovali Viktorinu Ptujskemu. Njihovo avtorstvo ostaja $e naprej ne-
znano. Ker so dokazi za Viktorinovo avtorstvo nezadostni, jih tu ne bomo
posebej obravnavali.®®

shemo, podano v prvi redakciji. Zanimivo je dejstvo, da je ta dodatek, ki ne more biti
Viktorinov (prim. op. 108), pripisan Hijeronimu. Ta detajl nam v primeru, da je Hijero-
nim resnicno avtor druge redakcije, Se za spoznanje poglobi poznavanje Hijeronimovega
odnosa do Viktorina. Ker gre tukaj za podoben pristop k Viktorinovemu tekstu, kot ga
kaze razmerje med Viktorinovim izvirnikom in Hijeronimovo predelavo njegovega ko-
mentarja k Razodetju (gl. op. 120), se postavlja vpradanje, ali ni Hijeronim na enak
nac¢in kot komentar k Razodetju popravljal in dopolnjeval tudi druga Viktorinova dela.

4 Tak nedoloten nadin oznake je uporabljal Hijeronim v drugem delu spisa De
viris illustribus (prvi¢ naletimo nanj prav pri Viktorinu, ¢.74), v sploSnem za oznako
njemu manj znanih del kr$¢anskih pisateljev, za obdobje, ko se je kri¢anska knjizevnost
tako razmahnila, da jo je bilo tezko zasledovati celo v takih $tudijskih sredisé¢ih kot
je bil Betlehem. Svojo zadrego zaradi nepoznavanja ali naveli¢anosti spri¢o dolgoveznega
nastevanja je reSeval s slede¢imi frazami (prim. J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVI):
wet multa alia« (c.74; 83; 92; 94; 114; 119; 128; prim. c. 87: »et multa alia, quae enu-
merare longum est<); »et nonnulla« (c. 84) »et nonnulla alia« (c. 89) »et nonnulla volu-
mina alia« (c. 102); »et multa« (c. 120); »multa« (c. 129); »et alia« (c. 131); »et infinita
alia quae dirigere proprii indicis est« (c.109); »et infinitae epistolae, quas enumerare
longum est« (c. 85).

4 Dvomljivi Viktorinovi spisi so naslednji:

a) Anonymi chiliastae in Matthaeum XXIV fragmenta (ed. G. MERCATI, Studi e
testi 11, Roma 1903, 1—45; C. H. TURNER, An exegetical fragment of the third century,
The Journal of Theological Studies 5, 1904, 218—241). Opazna je velika vsebinska po-
dobnost med tem anonimnim delom in ohranjenima Viktorinovima spisoma. Delo je
nastalo, tako kot Viktorinovi spisi, v dobi preganjanj kristjanov, kar se iz njega jasno
odraZa, v &asu in okolju, kjer so kristjani predstavljali izrazito manjsino prebivalstva
(C.H. TURNER, o.c., 219 s.; fragm. c. 14,16—28; 19,6). Avtor je uporabljal star latinski
prevod Biblije, ki je zelo podoben onemu, ki ga je imel v rokah Ciprijan (C. H. TURNER,
0.c., 221 ss.; prim. op. 66). Z Viktorinom ga druzi velik interes za eshatologijo. Najbolj
podrobno obravnavani temi sta delovanje hudiéa in Antikrista (fragm. c.2—3) in zlasti
prvo in drugo vstajenje (c.7—§8; 14) ter tisoéletno Kristusovo kraljevanje na zemlji
{c. 9—13). Milenarizem, vkljuéno z idejo o kozmiénem tednu (c. 12,13; prim. op.208)
ima tako kot pri Viktorinu poduhovljene poteze. Avtor polemizira s senzualistinim in
materialistiénim pojmovanjem tisocletnega kraljestva. Edini resen pomislek, ki nas od-
vraca od misli, da bi delo pripisali Viktorinu, sta dokaj razli¢en jezik in slog. C. H. TUR-
NER, o. c., 226 s. domneva, da gre v primeru tega najbrz najstarejsega latinskega ekseget-
skega teksta za Viktorinovo predelavo Hipolitovega komentarja k Matejevemu evangeliju.
Prim. op. 152.

b) De decem virginibus (PL Suppl. I, 1958, 172—174). Spis je z vrsto tehtnih argu-

287



3. Vzorniki

Za razumevanje Viktorinovih del je velikega pomena, da poznamo
njegove vzornike. Petovionski $kof je od njih prevzel veliko. Res je, da
ni bil velik mislec, vendar pa zaradi tega ne zasluZi pridevkov epigonstva,*
zlasti ¢e upostevamo, da je ustvarjal v osamljenosti, s $ibkim zaledjem in
zato $e posebej v tezkih razmerah. Petoviona je bila ob koncu tretjega
stoletja z Viktorinovo literarno dejavnostjo na razmeroma $ibko pokristja-
njenem Zahodu kot osamljen otok sredi morja, saj se je dotlej vse knji-
zevno delo na tem podrodju odvijalo bodisi v Rimu, bodisi v latinski
Afriki.

Viktorin je po svoji teoloski usmerjenosti, znanju in nacinu pisanja

mentov pripisal Viktorinu A. WILMART, Un anonyme ancien De X virginibus, Bulletin
d’ancienne littérature et d’archéologie chrétiennes 1, 1911, 35—49 in 88—102. Krajsi
spis, ki se je ohranil v enem samem rokopisu iz Epinala iz merovinike dobe med Hije-
ronimovimi deli, po vsebini razlaga prilike o desetih druZzicah (Mt 25,1—13), je fragment
komentarja k Matejevemu evangeliju, ki je bil napisan $¢ v dobi preganjanj kristjanov.
V spisu se omenja kri¢ansko ljudstvo z besedami »carceres penetrat, metalla ergastula
exilia adit . . . exilia, metalla carceres aequo animo sustinet«, dobri kristjani so »exules,
metallici carcerati«. Avtor spisa je neki Viktorinov sodobnik, ki ga s petovionskim $ko-
fom povezuje vrsta skupnih potez, npr. alegori¢na interpretacija parabole, pri kateri se je
zgledoval po Origenu in Hipolitu (A. WILMART, o. ¢, 101), enako zaporedje evangeli-
jev (A. WILMART, 44 s.), navajanje enega od starejsih latinskih prevodov Biblije (o. c.,
88 ss.) in veliko zanimanje za eshatologijo. Od Viktorina pa ga lofuje navajanje Petrove
apokalipse, spisa, ki je bil bistveno manj razdirjen na Zahodu kakor na Vzhodu (gl.
A. WILMART, 46 ss.; prim. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod v Sveto pismo nove zaveze,
Celje 1982, 746), odsotnost milenaristi¢nih idej in drugaden jezik. Pripisovanje Viktorinu
je nezanesljivo. Spis je nastal pod moznim grikim vplivom, v neki izolirani arhaiéni
kri¢anski sredini, podobni petovionski, morda verjetneje nekje v severni Italiji kakor
v Hliriku.

¢) De Genesi »Factum est vespere et mane, dies unus« (PL 8, 1009—1014); Ad
Justinum Manichaeum (PL 8, 999—1010; oba spisa je objavil tudi P.]J. WOHRER,
24. Jahresbericht des Privat-Gymnasiums der Zisterzienser in Wilhering fiir das Schuljahr
1926/27, Wilhering 1927, 3—8; 25. Jahresbericht ... Wilhering 1928, 3—7); De physicis
(PL 8, 1295—1310). Avtorstvo teh spisov je pripisoval Viktorinu J. WOHRER, Studien
zu Marius Victorinus, 2. Jahresbericht des Privat-Untergymnasiums d. Zist. zu Wilh.
1904/5, Wilhering 1905, 3—44, zlasti 38 ss.

¢) Gotovo ni Viktorinovo delo verzificiran spis Adversus Marcionem; o tem zaple-
tenem vpradanju gl. H. WAITZ, Das pseudotertullianische Gedicht Adversus Marcionem.
Ein Beitrag zur Geschichte der altchristlichen Literatur sowie zur Quellenkritik des
Marcionitismus, Darmstadt 1901, 85—112.

d) Prav tako ne moremo pripisovati Viktorinu avtorstva raznih anonimnih pesmi
(Carmen de Jesu Christo, Deo et Homine; De ligno vitae seu de Pascha Domini); argu-
menti, ki jih je navedel M. NAPOTNIK, o.c., 210 ss., niso prepri¢ljivi. Gl. H. WAITZ,
0. C., 106 ss.

e) O problematiki spisa Adversus omnes haereses gl. op. 215. O vpradanju dvomlji-
vih Viktorinovih del gl. G. BARDY, o. c. (op. 31), 2885; PL Suppl. I, 1958, 171; E. DEK-
KERS-A. GAAR, Clavis patrum Latinorum, Sacris erudiri 3, 19612, 81 ss. (vsi z navedbo
podrobne literature).

47 Preostro je sodil Viktorina P. de LABRIOLLE, o. c. (op. 31), 300.

288



zasidran v grskem kri¢anskem svetu. Od Grkov je sprejel dve najbolj
znadilni in po svojem bistvu izkljucujodi se sestavini svojega ustvarjanja:
milenarizem in alegori¢no biblijsko interpretacijo, ki jo je gojila aleksan-
drijska $ola. Zato ni ni¢ nenavadnega, da se pretezni del omemb Viktorina
v poznejsi krécanski knjiZevnosti nanafa na ti dve duhovni komponenti
vzhodnega kr§¢anstva v njegovih delih.*®

Viktorin se je v prvi vrsti zgledoval pri aleksandrijskem ucenjaku
Origenu. Imenovati ga moremo najstarejSega in poleg Hilarija, Evzebija
iz Vercel ter mladega Hijeronima najzvestejSega Origenovega privrzenca
na Zahodu.*® Med latinskimi posnemovalci Origena ga Hijeronim navaja
na prvem mestu, pred Hilarijem in Ambrozijem.?® Iz njegovih porodil
moremo sklepati, da Viktorin ni epigonsko posnemal ali celo prevajal oz.
prirejal Origenovih del, temve¢ da jim je tako kot Hilarij vlil lastnega
duha.’* Vendar pa so mu manjkali vzornikov ustvarjalni zamah in bolj
naklonjene razmere, zato se njegova dela po obsegu in globini ne morejo
primerjati z obseznimi Origenovimi komentarji, po lepoti jezika pa tudi
ne s Hilarijevimi. Pa¢ pa so bili njegovi biblijski komentarji prezeti z glo-
boko poboznostjo in niso bili omadezevani z zahrbtnim ali napadalnim
pisanjem, zato je Hijeronim Viktorina pridteval med stebre katoliske
cerkve.®

Postavlja se vprasanje, koliko je Viktorin neposredno dolgoval svojemu
aleksandrijskemu vzorniku. Spri¢o dejstva, da je izgubljenega priblizno
devet desetin Viktorinovega opusa in znaten del Origenovega opusa, ter
da edini ohranjen Viktorinov komentar ni mogel nastati pod Origenovim
vplivom, ker ta ni napisal komentarja k Razodetju,” je to nemogoce ugo-
toviti. Ker je v ohranjenih Viktorinovih spisih Origenove dedi$¢ine prav
malo, moramo v tem oziru verjeti sodbi Hijeronima, najvedjega pozna-
valca kr$canske knjizevnosti v svoji dobi. To se da zaslediti le pri enem
mestu iz komentarja k Pridigarju, za katero Hijeronim pravi, da zastopata
Origen in Viktorin enako, in sicer alegori¢no interpretacijo.** V komen-
tarju k Razodetju zasledimo zelo verjetno od Origena izposojeno napaéno
predstavo, da so bili senatski sklepi pravna podlaga za preganjanje kristja-
nov.% Qrigenov izredni pomen za oblikovanje Viktorinove latinske ekse-
geze temelji na dejstvu, da je bil sam med Grki najvedji zastopnik tiste
knjiZzevne smeri, ki se ji je Viktorin skoraj v celoti posvetil. Viktorin je na ta
nadin postal most, ki je povezoval grsko biblijsko eksegezo z latinskim
kr$¢anskim svetom Zahoda. Origenov vpliv na Viktorina je toliko bolj

48 Gl. navedena mesta v op. 49—51, 190, 191.

1 HIERONYMUS, Epistula 61,2 (cit. ed. III, 111).

50 Epistula adversus Rufinum 14 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 86).

5t Epistula 84,7 (cit. ed. IV, 134).

52 Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 2).

33 Gl. op. 75; E.-B. ALLO, Saint Jean. L’apocalypse, Paris 1933%, CCXXXIX.
8 In Ecclesiasten 4,13/16 (ed. M. ADRIAEN, CCSL 72, 1959, 290).

55 Gl. op. 143.

19 Acra ecclesiastia 8 289



zanimiv in nenavaden, ker je bil aleksandrijski ucenjak velik nasprotnik
milenarizma.®

Gotovo precej vedji kakor bi sodili po redkih omembah v ostankih
Viktorinovega opusa je bil vpliv Hipolita, ki je ravno tako tezko dojemljiv
kakor Origenov. Hipolit je bil Viktorinu blizu z alegori¢no biblijsko ekse-
gezo in z velikim zanimanjem za eshatologijo.’” V nekaterih potezah svoje
teologije je Viktorinu presenetljivo podoben.®® Se naprej ostajajo deljena
mnenja o tem, ali je bil Hipolit milenarist ali ne. Ce drzi hipoteza, da gre
v primeru anonimnega latinskega komentarja Matejevega evangelija za
predelavo Hipolitovega spisa, se iz njega razodeva ta veliki cerkveni uce-
njak iz prve polovice tretjega stoletja kot umirjen milenarist spiritualnega
tipa, kakrSen je bil tudi Viktorin.®® Zlasti pa odraZzajo Viktorinova dela
tako v terminologiji kakor tudi v idejah velik vpliv Ireneja Lugdunskega.
S svojim velikim zanimanjem za eshatologijo, kot milenarist in kot borec
proti herezijam, je Irenej do tolikSne mere vplival na Viktorina, da je vsaj
v ohranjenih spisih zasencil Origenov vpliv.®* V ohranjenem fragmentu,
ki je bil verjetno sestavni del izgubljenega komentarja k Matejevemu
evangeliju, se je pri izratunu kronologije Kristusovega Zivljenja zgledoval
po jeruzalemskem $kofu Aleksandru.®

Z ozirom na vplive, ki jih je dobil iz gr§ke knjizevnosti, stoji Viktorin
nekako na sredi med Vzhodom in Zahodom. Medtem ko za njegov celotni
opus navaja Hijeronim Origena kot glavnega vzornika, pa se v ohranjenih
spisih v znatnejs$i meri odraza vpliv dveh velikih gr$kih kr$¢anskih mislecev
Zahoda, Ireneja in Hipolita.

Bistveno manj kakor po grskih se je petovionski $kof zgledoval po
latinskih avtorjih, vendar tega vpliva ne smemo povsem prezreti ali mini-
mizirati.®® Za tako majhen vpliv latinskih piscev je ve¢ vzrokov. Predvsem
je Viktorin bolje znal gr$ko kakor latinsko in so mu bila zaradi tega grska
dela za razumevanje lazje dostopna. Poleg tega je bila v tisti dobi grska
teoloska misel bolj razvita in zato bolj atraktivna kakor latinska. Pred-
vsem pa je bil Viktorin v tisti literarni zvrsti, ki se ji je skoraj v celoti
posvedal, v latinskem svetu zaletnik in se ni imel po kom zgledovati.
Nasprotno, s svojim ne ravno bleste¢im znanjem latin$¢ine je moral
S$ele utirati pot tej zvrsti, nanovo kovati terminologijo in snovati nadin

% G.BARDY, Millénarisme, DTC 10/2, 1929, 1762s.; A.FLICHE-V. MARTIN,
Storia della Chiesa 11, 110 (55).

57 Prim. HIERONYMUS, Epistula 36,16 (cit. ed. II, 63 ss.).

% Gl. op. 150 in 210.

59 Gl op. 46 (a).

% Gl. F. R. MONTGOMERY HITCHCOCK, Loofs’ Asiatic Source (IQA) and the
Ps-Justin De Resurrectione, Zeitschrift fiir Neutestament. Wissenschaft 36, 1937, 38 ss.;
prim. op. 94, 106, 110, 150, 164, 176, 178, 209 in 237.

81 Gl. op. 44.
52 Povsem negativno staliS¢e o vplivu latinskih cerkvenih piscev na Viktorina je

zastopal J. HAUSSLEITER, Prolegomena, X.

290



pisanja, kar gotovo ni bilo lahko delo. Kljub majhnemu delezu latinskih
cerkvenih ocetov pri njegovem idejnem oblikovanju moremo z gotovostjo
re¢i, da je poznal temeljna dela najstarejse latinske kri¢anske knjizevnosti:
zelo verjetno Muratorijev fragment,*® morda Minucija Feliksa,* nedvomno
Tertulijana® in Ciprijana® in verjetno tudi Komodijana.5

4. Hijeronimov odnos do Viktorina

Viktorin po jeziku svojih del spada v latinsko cerkveno knjiZzevnost,
a je v njej sprico izrazite grske usmerjenosti nekaksen tujec. Z biblijsko
eksegezo je razvoj latinske cerkvene knjizevnosti prehitel za skoraj celo
stoletje, saj je pravega naslednika imel Sele v svojem rojaku Hijeronimu.

8 Prim. op. 140 in 172.

8 Uvodni stavek v Viktorinov Tractatus de fabrica mundi (ed.J. HAUSSL., p.3,
v.2: »Cogitanti mihi (et) una cum animo meo conferenti...«) spominja na uvodno
misel v Minucija Feliksa spis Octavius, 1,1 (»Cogitanti mihi et cum animo meo...
recensenti«; ed. G. H. RENDALL, LCL, 19662, 314). Na ta nadin sta oba pisca predodila
svoje duhovno spoznanje kot motiv, ki ju je vodil k pisanju. To ni Minucijeva izvirna
poteza, po kateri bi se Viktorin nujno zgledoval, saj sretamo tak nadin uvajanja v spis
pri Ciceronu, Apuleju, Ciprijanu in Laktanciju (vsa mesta navaja H. KOCH, Cypria-
nische Untersuchungen, Arbeiten zur Kirchengeschichte 4, Bonn 1926, 374), zato mo-
remo tak nadin uvajanja v spis oznaliti kot stilisti¢no figuro. Ker je pred Viktorinom
uvodna formula najbolj podobna Viktorinovi prav pri Minuciju Feliksu, morebitnih vpli-
vov ne moremo izkljuditi.

85 Viktorin je navajal Tertulijana na dveh mestih v Traktatu in (morda?) na enem
mestu v komentarju k Razodetju: Tractatus 1 (H.3,5—7; gl. ]. MEHLMANN, Tertul-
liani Apologeticum a Victorino Petavionensi citatum, Sacris erudiri 15, 1964, 413—419);
Tractatus 5§ (H.5,19; gl.v tekstnokriticnem aparatu in J. MEHLMANN, o.c., 414
op. 5); Commentarius in Apoc. 5,1 (H. 62,3; gl. T. NAGY, Die Geschichte des Christen-
tums (kot v op. 31), 40 op. 69).

8 H. KOCH, Cyprianischa Untersuchungen, 473 s.; prim, op. 107.

%7 O Komodijanovi osebnosti je malo znanega; najbrz gre za kristjana z Vzhoda
(Sirije?), ki je deloval na Zahodu v drugi polovici 3. stoletja (po vsej verjetnosti je do-
zivel Valerijanovo preganjanje kristjanov; gl. B. ALTANER-A. STUIBER, Patrologie,
181s.; J. GAGE, Commodien et le moment millénariste du Ille siécle (258—262 ap. ].-C.),
Revue d’histoire et de philosophie religieuses 41, 1961, 355—378). Komodijanova
pesnitev Carmen apologeticum vsebuje celo vrsto potez, ki presenetljivo spominjajo na
Viktorina:

a) Izrazit milenarizem, znadilen za ved piscev 3. stoletja.

b) Ideja o ozivljenem Neronu (Nero redivivus) kot preganjalcu kristjanov. Neron
nastopa kot Antikrist v sedmem (Valerijanovem) preganjanju kristjanov (prim. op. 154;
J. GAGE, 358 ss.).

¢) Antijudovska usmerjenost; Neron je vladar, »vreden« Judov in poganov (prim.
J. GAGE, 367).

5 c":; Predstava, da je senat kriv preganjanja kristjanov (prim.op.143 in J. GAGE,

s.).

Studija o podobnosti med obema avtorjema in o zelo verjetnih Komodijanovih
vplivih na Viktorina je $e vedno desiderat.Se najveé nam o tem komajda nadetem
vprasanju posreduje H. WAITZ, o. c. (kot v op. 46¢), 93—97.

g 291



Ker je Hijeronim dale¢ najpomembnejéi porocevalec o Viktorinu, ker je
njegov daljni rojak in ker je v nekem smislu njegov nadaljevalec, je po-
membno poznavanje njegovega razmerja do petovionskega $kofa. Hije-
ronimov odnos do Viktorina se kaZe kot velplasten, vendar ga je zaradi
tega, ker se je ohranilo tako malo Viktorinovih del, tezko v celoti dojeti.
Hijeronimova sodba o Viktorinu je na nekaterih mestih dokaj pohvalna.
Pohvala se nanasa predvsem na Viktorinovo globoko znanje, poboZnost
in neoporecen znacaj.*® Po drugi strani pa je Hijeronim trdo grajal Vikto-
rinov jezik in slog,” o katerem Ze avtor sam ni imel visokega mnenja.”
Opazka, da je imel le voljo do znanja, ne pa znanja samega, je skorajda
zlobna in je gotovo preostra.”™ Ob primerjavi svojih latinskih predhod-

W

nikov na podroéju biblijske eksegeze izraza vedjo naklonjenost Hilariju
kakor Viktorinu, tudi zaradi bolj izbranega izrazanja galskega S$kofa.™
Viktorina vseskozi uvr$¢a med latinske kri¢anske pisce, med katerimi pa
mu po formalnih jezikovnih in stilisticnih merilih obenem z Arnobijem pri-
soja zadnje mesto.”® Z nasprotovanjem Viktorinovemu milenarizmu je
Hijeronim od kritike estetskih znacilnosti presel h kritiki vsebinske plati
spisov petovionskega Skofa. V celoti gledano je Hijeronimova sodba o
svojem rojaku in literarnem predhodniku precej neuravnotezena in odraza
njegov strasten, nepremisljen in nepredvidljiv znacaj™ V njej prevla-

8 In Esaiam, Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73, 1963, 3); Epistula 84,7
(cit. ed. IV, 134; izraz »fidelior« se v tem primeru lahko nanasa na Viktorinovo po-
bofnost, morda tudi na zvestobo pri podajanju Origenovih del, kot je menil M.
NAPOTNIK, o.c., 76); Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982,
2); v uvodu k svoji predelavi Viktorinovega komentarja ga apostrofira z svir egregius«
(Prologus Hieronymi; H. 14, 7—S8).

0 Epistula §8,10 (cit.ed. 11, 84): »lnclyto Victorinus martyrio coromatus, quod
intellegit eloqui non potest.«

0 Tractatus 9 (H.8, 6—7): »...tamen, ut mens parva poterit, conabor ostendere.«
Oznako, ki je obenem odraz kri¢anske skromnosti in neke vrste »captatio benevolentiae«,
moremo razumeti tudi tako, da je avtor mislil z njo ne le na obliko in nacin pisanja,
temve¢ tudi na njegovo vsebino.

"t Epistula 70,5 (cit.ed.lll, 214): »Victorino martyri in libris suis, licet desit
eruditio, tamen non deest eruditionis voluntas.«

72 Prim. Epistula 61,2 (cit. ed. III, 111); 84,7 (IV, 134); Praefatio in omelias Origenis
super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL et cet., SC 87, 1962, 96; Hilarijev in
Viktorinov komentar k Matejevemu evangeliju sta bila napisana »diverso sermone«; gl.
Introduction, 69 s.). Hieronim se pohvalno izraza o Hilarijevem slogu na ved mestih
(npr. Epistula 58,10 (cit.ed.lll, 84); De wiris illustribus 100 (PL 23, 701; »elegans
libellus«), o Viktorinovem nikdar.

3 Epistula 58,10 (cit. ed. 11T, 83 s.).

™ Prav tako je Hijeronim neuravnoteZeno sodil drugega svojega rojaka, oglejskega
Skofa Fortunacijana. Medtem ko so se mu leta 377 zdeli njegovi komentarji k evan-
gelijem izvrstni, tako rekol »margarita de eveangelio« (Epistula 10,3 (cit.ed.l, 29)),
je o njih leta 392 zapisal, da so sestavljeni »brevi et rustico sermone« (De viris ill. 97
(PL 23, 697)), o njihovem avtorju pa je nekaj let prej zapisal, da je »sensibus bebes et
verbis« (Praefatio in omelias Origenis super Lucam evangelistam (edd. H. CROUZEL
et cet.,, SC 87, 1962, 94; gl. tudi Introduction, 68)). Gl. G. CUSCITO, Cristianesimo
antico, 197 s.

292



dujejo po tezi argumentov negativne ocene nad pozitivnimi. Viktorina sicer
visoko ceni kot ¢loveka in kristjana, manj kot udenjaka in literarnega
ustvarjalca. Verjetno je velika kriti¢nost odraz dejstva, da se je Hijeronim
udejstvoval na istem podrodju kakor Viktorin in je s kriti¢no sodbo nje-
govih del skusal posredno afirmirati lastne ustvarjalne napore.

Druga plat Hijeronimovega odnosa do Viktorina se kaZe ob vprasanju,
koliko Viktorinovih misli je prevzel v svoja dela. Z izjemo treh Mojzesovih
knjig in Razodetja je Hijeronim napisal komentarje k vsem svetopisemskim
knjigam, ki jih je tolmadil Viktorin. Da bi lazje sledili razvojni poti latinske
eksegeze od Viktorina do Hijeronima,™ naj nam slu7i priloZena preglednica.

Kljub temu, da vpraSanju ne moremo priti do dna sprico dejstva, da
je toliko Viktorinovih del izgubljenih, naj podamo nekaj opaZanj.

Hijeronim na nekaterih mestih v komentarju k preroskim knjigam
v izrazoslovju in idejah odraza duha Viktorinovih del, kolikor lahko pre-
sodimo na podlagi sorodnosti z nekaterimi mesti v komentarju k Razo-
detju.”™® Posamezne misli v Hijeronimovih komentarjih so skoraj gotovo
sposojene od Viktorina. Zlasti so Viktorinove misli in nazori navzodi
v Hijeronimovih delih na vseh tistth mestih, kjer je pisec naletel na
vprasanje milenaristi¢ne interpretacije. Na vseh teh mestih se je Hijeronim
od petovionskega $kofa izrecno distanciral.”” Vsebinski odnos med Vikto-
rinom in Hijeronimom se nam kaZe na najbolj razviden nadin ravno ob
analizi razlik med Viktorinovim originalom in Hijeronimovo predelavo
komentarja k Razodetju. Z izjemo nestrinjanja z Viktorinovo milenari-
sti¢no razlago, zaradi esar je nanovo napisal komentar zadnjih poglavij
Razodetja, popravkov v razumevanju kristoloske dogme, kar je odraz
razvoja le te od konca tretjega do konca Cetrtega stoletja, in jezikovno
stilisti¢nih retus, sta oba teksta v jedru enaka. Na podlagi te primerjave
bi mogli soditi, da je Viktorinova dedis¢ina v Hijeronimovih spisih
precej$nja, celo to, da bi si Hijeronimovo ecksegezo brez Viktorinove
tezko predstavljali. Vendar pa nas sam Hijeronim navaja k previdnosti.”®

% V primerjavi z latinsko eksegetsko knjizevno produkcijo je bila grika enormna.
Samo Origenes je napisal k skoraj vsem svetopisemskim knjigam celo vrsto komentar-
jev (volumina), komentiranih izvleckov (excerpta) in pridig (homiliae) (HIERONYMUS,
Epistula 33,4 (cit. ed.1I, 40ss.); A. HARNACK, Geschichte 11/2 (kot v op.4), 37 ss.).
Kljub temu nas ne sme presenetiti izjemno majhno Stevilo Origenovih citatov v Vikto-
rinovem komentarju k Razodetju (J. HAUSSLEITER belezi samo enega; gl. op. 143).
Origen namre¢ ni napisal nobenega komentarja ali homilije k tej novozavezni knjigi.
Stevilne komentarje k svetopisemskim knjigam, tudi k Razodetju, je napisal Hipolit
(HIERONYMUS, De viris illustribus 61 (PL 23, 671—3): »Scripsit nonnullos in Scriptu-
ras commentarios, e quibus hos reperi: in ¢Eafipuepoy, et in Exodum, in Canticum Can-
ticorum, in Genesim, et in Zachariam: de Psalmis, et in Isaiam, de Daniele, de Apocalyp-
si, de Proverbiis, de Ecclesiaste . . .« Gl. E.-B. ALLO, o. c. (kot v op. 53), CCXXXVIIL

8 Veé takih mest navaja J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XVII ss.

7 Gl. op. 190 s.

% In Matheum, Praefatio (edd.D.HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 5):
»... Latinorum Hilarii, Victorini, Fortunatiani opuscula, e guibus . .. parva carperem . . .«

293



Preglednica IV: Latinska biblijska eksegeza od zaletkov do svetega Hijeronima

ANONYMUS VICTORINUS FORTUNATIANUS
X In Matthaeum — Commentarii X Commentarii in
fragmenta In Genesim Evangelia
(2. pol. — In Exodum (ohranjeni 3 frg.,
3. stoletja) — In Leviticum nastalo pod
— In Isaiam Konstantinom)
— In Ezechiel
— In Abacuc
— In Ecclesiasten
— In Cantica
canticorum
— In Matthaeum
+ In Apocalysim
(ca. 280—304)
ANONYMUS TYCONIUS CHROMATIUS
X Opus imperfectum K Commentarius -+ Tractatus in
in Matthaeum in Apocalysim Matthaeum
(2. pol. 4. (ca. 380) (388—408)
stoletja)
X Arriani
cuiusdam
expositionis
evangelii
secundum
Lucam
fragmenta

+ v celoti ohranjena dela

X fragmentarno ohranjena dela
— izgubljena dela

294



RETICIUS EUSEBIUS VERC.  HILARIUS
— Commentarius — Origenis + Commentarius
in Cantica Commentarii in Matthaeum
canticorum in Psalmos (ca. 355)
(pod. Konst.) (prevod) + Tractatus
super psalmos
(ca. 360/67)
+ Tractatus in
Job (364/66)
— In Cantica
canticorum (?)
AMBROSIUS AMBROSIASTER  HIERONYMUS
+ Expositio + Commentaria it + Hebraicae quaest.
evang. sec. epistolas b. + Comm. in psalmos
Lucam Pauli + Comm. in Ecclesiast.
+ Expositio in (366—384) + Comm. in Esaiam
Psalmum CXVIII + In Hieremiam
+ Expostio in -+ In Hiezechielem
septem visiones + In Danielem
libri Apocalypsis + In prophetas

+ 4+++ +++++++ +

Comm. in Cantica
canticorum
Hexaémeron

De paradiso,

De Cain et Abel,

De Noe, De Abraham,
De Isaac, De Iacob,

De Ioseph, De patriarchis,
De fuga saeculi, De
interpell. Iob et David,
Apologia David I, 11,
De Helia, De Nabuthae,
De Tobia, Explanatio
super Psalmos XII

In Isaiam

minores (In

Osee, In Ioelem,
In Amos, In
Abdiam, In Tonam
In Michaeam, In
Naum, In Abacuc,
In Sophoniam, In
Aggaeum, In
Zachariam,

In Malachiam)

In Matheum

In 4 epist. Pauli
(Phil., Gal., Eph.,
Tit.).

++

295



V' Hijeronimovem odnosu do Viktorinovih del moremo videti enega
glavnih vzrokov za to, da se je Viktorinov opus v tako veliki meri izgubil.
Hijeronimovi jezikovno bolj$i in dogmati¢no neoporeéni biblijski komen-
tarji, ki so vsebovali vse Se »uporabne« sestavine Viktorinovih del, so
povsem zasencili okorne, dogmatiéno »sumljive« komentarje petovionskega
$kofa. Da je Hijeronim resni¢no glavni krivec za to, da se je Viktorinov
opus skoraj v celoti izgubil, govori dejstvo, da se je med vsemi njegovimi
deli ohranilo tisto, ki ga je Hijeronim samo »popravil« in ga ni zasentil
z lastnim izdelkom,”” medtem ko so Viktorinove komentarje k trem
Mojzesovim knjigam, ki jih Hijeronim ni komentiral, zasenéili Ambro-
zijevi traktati. Dejstvo, da se je ohranil tudi Viktorinov izvirnik komen-
tarja k Razodetju, moremo pripisati samo sre¢nemu nakljucju. Vse ostale
Viktorinove komentarje je kot oblikovno in vsebinsko presezene in zato
»odveéne« odplavil tok casa.

Se pred nastankom Hijeronimovih komentarjev so bili Viktorinovi
komentarji precej razéirjeni po latinskem Zahodu. Zasledimo jih lahko
predvsem v dveh mestih, ki sta bili kljuénega pomena za razvoj latinske
kr$¢anske knjiZevnosti v drugi polovici Cetrtega stoletja in za prodor teh
spisov na Zahod: v bliznjem Ogleju, kjer so jih brali in v svojih delih
navajali tamkajs$nji cerkveni ocetje (morda ze Fortunacijan, gotovo Kro-
macij® in Rufin®), in zlasti v Rimu, kjer se je zbiralo vse duhovno blago
kr§¢anskega Zahoda. Tukaj so po izbruhu Origenskega spora v nekem
smislu nadomescali Origenove komentarje, ki so tedaj ocitno vse bolj iz-
ginjali iz knjiznega obtoka.®* V petem stoletju so bili Viktorinovi biblijski
komentarji povsem v senci Hijeronimovih in se le redko omenjajo. Zelo
verjetno so jih tedaj $e hranili po javnih knjiznicah v velikih sredi$¢ih
verske ucenosti, tako gotovo ne le v Italiji, temved tudi v Afriki, Galiji(?) in
Britaniji, v manj$i meri pa v Hispaniji, kakor lahko sklepamo iz Orozijeve-

™ Gl. op. 119.

80 CHROMATIUS, Tractatus in Matthaeum, Prologus 4; 7 (edd. R. ETAIX-]. LE-
MARIE, CCSL 9 A, 1974, 186, v. 49/50; 187, v. 83/94; 188, v. 131/150; 189, v. 155/164);
IDEM, Sermo XVII A, 1 (ibidem, 80, v. 9/10 = SC 154, 1969, 277 (op. 1)).

Med oglejskimi cerkvenimi odeti je Viktorinova dela verjetno poznal Ze Skof
Fortunacijan (342/3 — ca. 368), pisec komentarjev k evangelijem (gl. preglednico). Ker
so se ohranili zelo skromni ostanki njegovih del, se tega ne da dokazati.

81 HIERONYMUS, Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982,
2) graja Rufina, ker ne uposteva del Ambrozija, Hilarija in Viktorina, dasi jih nedvom-
no pozna.

8 O tem nam porofa zanimivo epizodo OROSIUS, Commonitorium de errore
Priscillianistarum et Origenistarum 3 (PL 31, 1214 = PL 42, 667 s.): »Tunc duo cives
mei Avitus et alius Avitus, cum aim tam turpem confusionem (sc. Priscilliani errore
ortam) per se ipsam veritas sola nudaret, peregrina petierunt. Nam unus Hierosolymam,
alius Romam profectus est. Reversi, unus rettulit Origenem, alius Victorinum; ex
his duobus, alter alteri cessit: Priscillianum tamen ambo damnarunt. Victorinum parum
novimus . . .«

296



ga porocila.®® Zadnji udarec jim je dal tako imenovani Gelazijev dekret
o dovoljenih in nedovoljenih knjigah, ki jih je, oditno zaradi milenarizma
in privrzenosti Origenovim naukom, razglasil za apokrifne.®* To pa je
pomenilo, da so ti spisi odtlej izginili iz javnih knjiZnic, da jih niso veé
brali, Studirali in prepisovali. Kot edina izjema se je ohranil komentar k
Razodetju v Hijeronimovi predelavi. Tega zla usoda ni prizadela, ker
je nosil pecat Hijeronimove avtoritete. Ta komentar so pogosto upo-
rabljali zgodnjesrednjeveski pisci Zahoda kot enega redkih komentarjev
k Razodetju, ki se je ohranil iz antike, saj so jim bili grski komentarji
ze zaradi jezikovnega neznanja nerazumljivi.®

V potopu, ki je v petem in Sestem stoletju zajel Viktorinova dela, sta
se po srecnem nakljucju resila dva spisa: Tractatus de fabrica mundi in
Commentarius in Apocalypsim,

8 Od afriskih piscev je Viktorinove spise kot prvi uporabljal LACTANTIUS,
Divinae institutiones 4,20 (PL 6, 514; gl. tudi J. FISCHER, Die Einbeit der beiden Testa-
mente bei Laktanz, Viktorin von Pettau und deren Quellen, Miinchener Theologische
Zeitschrift 1/3, 1950, 96—101; morda je prisel v stik z Viktorinovimi deli $ele v Treverih v
Galiji, kjer se je zadrZeval po 1. 317). Morda je Viktorinove spise uporabljal ca. 380 afriski
donatist TYCONIUS, precej verjetno ca. 540 hadrumetanski skof PRIMASIUS in gotovo
Ps. AUGUSTINUS (na prehodu iz 6. v 7.stol.). Od hispanskih piscev je Viktorina zelo
verjetno poznal APRINGIUS (6.stol.; gl.op.85). O raziirjenosti Viktorinovih spisov
v Galiji in Britaniji gl. op. 183.

84 Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis (zbirka sicer ni
avtenti¢na, temvel je verjetno v zaletku 6.stol. v juini Galiji nastalo delo, ki pa je
bilo napisano v znatni meri na podlagi avtenti¢nih starejiih papeskih dokumentov;
gl. E. DEKKERS-A. GAAR, Clavis patrum Lattinorum (kot v op. 46), n. 1676; B. ALTA-
NER-A. STUIBER, Patrologie (kot v op. 31), 463), navaja med nedovoljenimi spisi, ki se
jih morajo katolicani izogibati (»a catholicis vitanda sunt«) tudi »opuscula Victorini Pe-
tabionensis apocrypha« (Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis
V, 7; ed. E.v. DOBSCHUTZ, Texte und Untersuchungen, 38 Bd., H. 4, Leipzig 1912,
13; 56; 84; 316 5.).

8 Posebno razpravo bi veljalo posvetiti vprasanju, v koliks$ni meri so se pozno-
anti¢ni in zgodnjesrednjeveski komentatorji Razodetja opirali na Viktorinov komentar,
bodisi v izvirniku, bodisi v Hijeronimovi predelavi. Gotovo ali zelo verjetno so Vikto-
rinovo delo poznali in iz njega ¢érpali v svojih komentarjih Razodetja Ps. AUGUSTINUS
(PL 35, 2417—2452), BEATUS (ed. H. A. SANDERS, Papers and Monographs of the Ame-
rican Academy in Rome 7, 1930, zlasti str. 303, 330, 334, 343, 457, 460), ALCUINUS (PL
100, 1085—1156) in INCERTUS AUCTOR (rec. G. Lo MENZO RAPISARDA, Miscella-
nea di studi di letteratura cristiana antica 16, 1966, 1—137). Preveriti bi veljalo morebitno
prisotnost Viktorinovih idej pri sledeéih komentatorjih Razodetja: TYCONIUS AFER (PL
Suppl. 1, 1958, 622—652), PRIMASIUS (PL 68, 793—936), CASSIODORUS (PL 70,
1405—1424) BEDA VENERABILIS (PL 93, 129—206), APRINGIUS (M. FEROTIN,
Apringius de Béja, son Commentaire de I'Apocalypse, Paris 1900), WALFRIDUS STRA-
BUS (PL 114, 709—752), HAYMO (PL 117, 937—1220); vrsto latinskih komentatorjev
Razodetja, vse do Joachima da Fiore, navaja E.-B. ALLO, Saint Jean. L’apocalypse, Paris
19333, CCXLVII s.; gl. tudi Commentary on Revelation, by H.BARCLAY SWETE,
Grand Rapids (Michigan) 1977, CCIII s.



5. Traktat o stvarjenju sveta

»Codex Lambethanus« iz desetega ali enajstega stoletja, nekdaj last
Canterburyjskega nad$kofa, vsebuje poleg vrste krajiih spisov tudi sesta-
vek z naslovom »Tractatus Victorini de fabrica mundi«, ki ga je Ze prvi
izdajatelj G. W. Cave leta 1688 na podlagi jezikovnih znaéilnosti in mile-
naristicnih idej po pravici pripisal petovionskemu $kofu Viktorinu.®®

Tractatus mora biti z ozirom na jezik in stil Viktorinovo starejse
delo, nastalo vsekakor pred Komentarjem k Razodetju.®” To je prvi
tovrsten spis v latinski krS¢anski knjizevnosti. O njegovih grskih pred-
hodnikih moremo le domnevati. Medtem ko alegori¢na interpretacija
geneze in simbolika Stevil kazeta na Origenov vpliv,® pa oblika dela,
tematika in obseg, milenaristicne razlage in velik interes za kronologijo
kazejo bolj na vpliv Hipolita. Oba, Origen in Hipolit, sta napisala ver-
jetno edina grska predhodnika nasega spisa, razpravi o Sestih dneh geneze,
ki sta se v celoti izgubili.® To je kratka razprava o tednu, v katerem
je Bog ustvaril svet. Tega tedna stvarjenja sveta, ki je »kraljica vseh
tednov«,* Viktorin ni predstavil sistematiéno kot komentar k prvemu
poglavju Geneze, temvec je nekatere sestavine biblijske pripovedi poudaril,
druge pa povsem izpustil. Spis je tako po tematiki kakor po obsegu smi-
selna in zakljuéena celota in ne fragment kakega veéjega komentarja
Geneze.”* Avtor uvodoma razmislja o izredni naglici, v kateri je nastala
tako popolna in kompleksna stvaritev, »okras« bozjega velicanstva.*

8 ], HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVII ss.; M. NAPOTNIK, o.c., 187 .; tekstno-
kriti¢na izdaja spisa: H., 1—9; angl. prevod: The Ante-Nicene Fathers. Translations of the
Writings of the Fathers down to A. D. 325, vol. VII, Grand Rapids (Michigan) 19792, 341
—343 (transl. by R. E. WALLIS). Celoten spis je na kratko predstavil J. DANIELOU, Les
origines du christianisme latin, Paris 1978, 114—116.

87 J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXX, V Traktatu je Viktorinov jezik Se bolj pod
vplivom gréline kakor v Komentarju. V njem uporablja avtor celo vrsto grecizmov,
zlasti za kr$canske strokovne izraze, kot so tetras (c. 3), parasceue (c.4), allophylus (c.
5: 6), thronus (c.8; 10; v Komentarju uporablja vedno latinski termin solium), pente-
coste (c.8). Gl. H., 167 ss. (Index verborum). Opazna slogovna razlika med obema spi-
soma je, da postavlja avtor v Traktatu kazalni zaimek iste = hic vedno za odnosni
samostalnik, v Komentarju pa pred njega (H. 184, s. v. iste).

8 G.BARDY, o.c. (kot v op. 31), 2284.

8 Hipolitov spis z naslovom Ei¢ thv ‘EEarpepov omenjata EUSEBIUS, H. E. 6,22
(ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 122) in HIERONYMUS, De wviris illustribus 61 (PL 23,
671; gl.op.75 in A. HARNACK, Geschichte, 11/2 (kot v op.4), 242). Origenov spis
s tem naslovom omenja HIERONYMUS, Epistulae 84,7 (cit. ed. IV, 134), ki pravi, da je
snuper Ambrosius sic Exaemeron illius (sc. Origenis) conpilavit, ut magis Hippolyti
sententias Basiliique sequeretur<. Morda je bil podobne vsebine tudi Irenejev izgubljeni
spis Ilepl dyBoddos, ki ga omenja EUSEBIUS, H.E. 5,20,1 (ed. G.BARDY, SC 41, 1955,
61).

" Tractatus 1 (H. 3,10): »omnium septimanarum reginas.

91 Da gre najbrz za fragment izgubljenega komentarja h Genezi je napatno sodil
M. NAPOTNIK, o.c. 187.

92 Tractatus 1 (H. 3,2—6); o izvoru, razvoju in vsebini predstave o boZzjem stvarstvu

298



Pisec je osredotocil svoje zanimanje na prvi in cetrti dan geneze, na tre-
nutke, ko je Bog ustvaril »nebesne«, najmanj zemeljske dele stvarstva:
svetlobo in temo, ¢asovno razdeljeno na dan in no¢, sonce in mesec, na
podlagi katerih je nastala smotrna delitev ¢asa na leta, letne case, mesece,
dneve in ure. Iz razlage teh dveh dni stvarjenja veje antropocentricna
usmerjenost pisca, po katerem naj bi bila ustvaritev ¢loveka koncni smisel
bozjega prizadevanja. Bog naj bi $e pred stvarjenjem uposteval ¢loveka
tako, da bi vsako stvaritev prilagodil ¢lovekovim bodolim potrebam:
razdelitev svetlobe na dvanajst dnevnih in no¢nih ur naj bi urejala ¢lo-
vekovo delo in pocitek, nebesna telesa naj bi urejala njegov letni zivljenjski
ritem.”

Viktorin je pripisoval poseben pomen srednjemu, cetrtemu dnevu
stvarjenja. Ta dan oznacuje simbolika Stevila Stiri, ki po pomenu komaj
zaostaja za pomenom simbolike popolnega Stevila sedem. Pri nastevanju
glavnih atributov S$tevila $tiri (Stirje elementi, ki sestavljajo svet, $tirje
letni ¢asi, $tiri zivali pred bozjim prestolom, §tirje evangeliji, $tiri rajske
reke, Stiri generacije ljudstev od Adama do Odresenikovega prihoda),*
nam pade v o¢i soocanje in enakovredno upostevanje starozaveznih in
novozaveznih elementov. Za Viktorina sta oba dela Svetega pisma povsem
enakovredna, ker se med seboj dopolnjujeta in potrjujeta. Morda je to
ena od antimarcionisti¢nih potez spisa.®® Velikemu starozaveznemu po-
menu cetrtega dne v tednu (dana$nji sredi) ustreza tudi pomemben do-
godek iz evangelijev: Jezusovo prijetje.®

Se vedjo pozornost posveda avtor Sestemu dnevu stvarjenja, ko je Bog
ustvaril iz prsti ¢loveka, gospodarja vseh drugih Zivih bitij."” Ker je Bog
dajal prednost duhovnemu pred zemeljskim, je ustvaril prej lué¢ kot nebo
in zemljo, prej angele in nadangele kakor ¢loveka. Viktorin je tukaj uvedel
Genezi tujo teologijo angelov, ki jo je proti koncu spisa $e naprej razvil.
Pisateljev antropocentrizem pride ponovno na dan, ko pravi, da je Bog
ustvaril ¢loveka in angele Sele na koncu (dasi bi slednji po pomenu sodili
na prvo mesto) zato, da mu ne bi mogli oponasati, da so mu bili pomo¢-
niki pri stvarjenju sveta.”® Ta razlaga, za katero v Genezi ne najdemo
nikakréne opore, kaze, da je Viktorin ¢loveku in angelom pripisoval

kot okrasu (ormamentum, wéopog) bozjega velicanstva, predstave, ki jo je Viktorin
povzel po Tertulijanu (Apologeticum 17,1 (ed. E. DEKKERS, CCSL 1, 1954, 117)), gl. J.
MEHLMANN, o. c. (kot v op. 65), 414 s.

9 Tractatus 2 (H. 3,12 — 4,3).

9 Tractatus 3 (H.4,4—17); prim. IRENAEUS, Adversus haereses 3,11,8 (edd. A.
ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC 211, 1974, 160).

% Gl. op. 229.

% Tractatus 3 (H. 4,17—22).

¥ Tractatus 4 (H. 4, 23—26).

9 Tractatus 4 (H.4, 26—5,7): »Prius tamen angelos atque archangelos creavit,
(hominem finxit) spiritalia terrenis anteponens . . . Idcirco autem prius opera sua consum-
mavit, quam angelos crearet et hominem fabricavit, ne forte adiutores se fuisse falsa
dictione adsevera(re)nt.«

299



sposobnosti, da lahko soustvarjajo naravo, misel, ki se zdi, ¢e odmislimo
angele, Se danes zelo drzna. Pomenu Sestega dne geneze (petka) ustreza
tudi veliki dogodek iz Jezusovega zivljenja: mudeniska smrt na krizu.
Tako kot ob opisu srede naletimo ob opisu petka na nizanje sestavin
Stare in Nove zaveze, le da ima v tem primeru medsebojno usklajevanje
$¢ vecjo tezo: istega dne, kot je Bog ustvaril ¢loveka, je Jezus s svojim
trpljenjem odresil ¢loveski rod.*

Opis geneze zakljucuje opis sedmega dne, sobote, ko je Bog pocival
in blagoslovil svoje delo. Ta opis je pri Viktorinu izrazito antijudovsko
priostren. Protijudovsko ost izpelje avtor od zunanjih atributov (Judje
praznujejo soboto, medtem ko tega dne kristjani ne praznujejo, temveé
se s postom pripravljajo na nedeljsko evharistijo) k vsebinskim (Kristus
sobote ni maral).”® Antijudovsko priostreno je tudi nastevanje primerov
iz zgodovine Izraelcev, ko so svetopisemski veljaki kriili zapoved sobot-
nega praznika, $e preden jo je zavestno krsil Kristus.'* S sedmim dnem
(soboto) je ustvarialni krog zakljucen. Viktorin je ob opisu sobote kljub
hoteni antijudovski tendenci zapadel v judaizem, ko je, oblikujo¢ predstavo
o kozmi¢nem tednu, milenaristicno interpretiral pomen sobotnega dne
v perspektivi ¢loveskega Zivljenja na zeml;ji.’®*

Sobotni dan je v krs¢anskem zivljenju presezen. Kristjani praznujejo
osmi dan, nedeljo,'® ki je izven tedenskega sistema geneze. Izjemen pomen

Odlomek razodeva originalen Viktorinov pogled na stvarjenje angelov, ki se
razlikuje od predstav tako judovskih kot zgodnjekr$é¢anskih verskih mislecev. Po Vikto-
rinu naj bi bili angeli ustvarjeni $ele Sesti dan, torej istega dne kot ¢lovek, a neposredno
pred njim. Noben anti¢éni verski mislec ni postavil stvarjenja angelov v tako pozen
cas ter Cloveka z angeli do take mere izenadil. Po predstavi judovskih mislecev naj bi
bili angeli ustvarjeni na zacetku geneze, na prvi ali drugi dan stvarjenja (J. MICHL,
Engel 11 (jiidisch), RAC 5, 1962, 68; 84). Zgodnjekri¢anski misleci so stvarjenje angelov
prav tako postavljali na zacetek geneze; angeli naj bi bili ustvarjeni bodisi istocasno s
stvarjenjem materije kot njen duhovni antipod, bodisi na prvi dan geneze obenem
z nastankom svetlobe (ustvarjenje svetlobe naj bi vkljucevalo tudi ustvarjenje angelov;
prim. AUGUSTINUS, De civitate dei 11,932 (ed. D.S. WIESEN, LCL, 1968, 460; ].
MICHL, Engel 1V (christlich), RAC 5, 1962, 116 s.). Dokaj nenavadna je Viktorinova
utemeljitev, zakaj je Bog ustvaril angele in ljudi 3ele na koncu geneze. Iz te utemeljitve
moremo izlu$éiti avtorjevo protignosti¢no ost; po predstavah nekaterih gnostikov naj bi
namre¢ angeli ustvarili svet in naj bi sodelovali pri ustvarjenju ¢loveka (J. MICHL,
Engel 11 (gnostisch), RAC 5, 1962, 104s.). Se bolj nenavadna in izvirna pa je Vikto-
rinova predstava, da je lovek ne le gospodar vsega, kar je Bog ustvaril na zemlji in
v vodi (gl op.97), temved da bi mogel, tako kot angeli, ki so v’ tej sposobnosti
izenateni s ¢lovekom (1), sodelovati kot bozji pomoénik pri stvarjenju sveta. Viktorin je
na tem mestu posredno pripisal ¢loveku sposobnosti, kakrinih mu ni dajal noben
zgodnjekr§canski mislec.

" Tractatus 4 (H. 5,7—8).

10 Tractatus § (H.5,9—15). O polemiki zgodnjekri¢anskih piscev proti judovski
soboti gl. T. KLAUSER, Fest, RAC 7, 1969, 763.

101 Tractatus 5—6 (H. 5,15 ss.; 6,1—8).

192 Tractatus 6 (H. 6,8—16; gl. op. 207, 208).

103 Tractatus § (H. 5,11—12).

300



tega dne pojasni Viktorin s tem, da bo na ta dan Bog opravil svojo sodbo
in bo s tem ta dan pomenil za prave kristjane zacetek Zivljenja v nebesih.'**

Sedemdnevnemu ciklu stvarjenja sveta ustreza izreden, simbolic¢en
pomen »popolnega« stevila sedem. Sedmim dnem ustreza sedem duhov po
preroku Izaiji kot pojavnih oblik Sv. Duha.!®® Predstavi o sedmeroobli¢-
nem Sv. Duhu ustreza plasticna predstava nebes, ki se delijo v sedem
nebesnih sfer. Vsaka nebesna sfera ustreza enemu dnevu geneze in eni od
pojavnih oblik Sv. Duha. Zadnja, zemlji najblizja nebetka sfera je sfera
duha bozjega strahu, od koder prihajajo na ¢loveka vidna bozja zna-
menja, kot so grom, blisk in strela; ta sfera ustreza sedmemu dnevu ge-
neze (soboti), ko je Bog blagoslovil in posvetil ¢loveka.!® Predstava, da
so posamezne pojavne oblike Sv. Duha osmisljale stvarjenje sveta, temelji
na izrazito alegori¢nem nacinu interpretacije, na kakrSnega naletimo nic-
kolikokrat v Komentarju k Razodetju. Sedmernost v stvarjenju sveta, v
pojavnih oblikah Sv. Duha, se odraza na ta nacin, da $tevilo sedem nastopa
vsepovsod v nebeskem in zemeljskem zivljenju.'*?

Vsebinsko doseZe traktat vrh v predzadnjem poglavju, ki je posveceno
relativni kronoloski in deloma vsebinski sinhronizaciji geneze in Kristu-
sovega zivljenja kot dveh bistvenih delov Stare in Nove zaveze. Vsakemu
vaznemu dogodku iz Kristusovega zivljenja kronolosko, z ozirom na dan,
ustreza neki dogodek iz geneze sveta. Predvsem je opazna sinhronizacija
nastanka sveta z OdreSenikovim prihodom. Viktorinovo izvajanje odraza
avtorjev velik interes za kronologijo, ki ga izpricuje tudi Ze omenjeni
fragment o kronologiji Kristusovega Zivljenja. Kronoloska okvira Kristu-
sovega zivljenja se v obeh spisih povsem ujemata in govorita v prid istemu
avtorstvu obeh spisov.1%

194 Tractatus 6 (H. 5, 22—25).

105 Tractatus 7 (H. 6,16—23).

108 Tractatus 7 (H. 6,23—7,16). Tudi na tem mestu odraza Viktorinova pripoved
antropocentrizem. Po Gen 2,3 je Bog blagoslovil in posvetil sedmi dan po zakljucku
stvarjenja, torej se njegov blagoslov nanasa na vso stvaritev in ne le na ¢loveka kot
poroca Viktorin. Idejo o sedmih nebesih, izhajajoco iz »azijske« teologije (J. DANIELOU,
Théologie du Judéo-christianisme, Paris—Tournai 1958, 236) sre¢amo ze pri IRENEJU
(Demonstratio praedicationis apostolicae 9 (ed. L. M. FROIDEVAUX, SC 62, 1959,
44s.)) in HIPOLITU (In Danielem 2,29 (edd.G.BARDY-M. LEFEVRE, SC 14, 1947,
120 5.)).

W7 Tractatus 8 (H.7,17—8,4). Viktorin nasteva na podlagi Biblije kar dvajset prime-
rov pojavljanja Stevila sedem. Katalog je sestavil verjetno pod vplivom CIPRIJANA,
Testimonia adversus Judaeos 1,20 (PL 4, 689), le da ta navaja samo deset primerov.
Viktorin navaja vse primere, ki jih najdemo pri Ciprijanu, vendar v druga¢nem vrstnem
redu. Prim. H. KOCH, o. c. (op. 64), 474.

Verjetno se tudi na Viktorina nanasa misel, ki jo izraza HIERONYMUS, Epistula
36,7 (cit. ed. II, 56): »Nonnulli septenarium mumerum plenum et perfectum interpretantur
de multis scripturarum locis testimonia contrabentes . . .« Prim. A. GEORGE-P. GRELOT,
Uvod v Sveto pismo nove zaveze, Celje 1982, 544; 690.

108 Tractatus 9 (H. 8,5—19). Viktorinovo sinhronizacijo Kristusovega Zivljenja in
geneze si lahko predodimo s slededo shemo:

301



Zadnje poglavije je posveceno dvanajsterni delitvi dneva in no¢i na ure,
ki ji ustreza dvanajstero angelov svetlobe in dvanajstero angelov teme,
podoba Stiriindvajsetih staresin, sedecih okrog bozjega prestola.'®®

Ce gledamo spis v celoti, moremo redi, da to ni le traktat o tednu
geneze, temved je s poskusom sinhronizacije Stare in Nove zaveze obenem
traktat o kr$¢anskem tednu, z ozirom na izredno vazno vlogo simboliénih
$tevil $tiri, sedem in dvanajst pa tudi traktat o pomenu teh $tevil. Ta Ste-
viléna simbolika pride do izraza predvsem pri vprasanju avtorjevega po-
gleda na ¢lovesko zgodovino in na ¢lovekovo Zivljenje na zemlji, za kate-
rega moremo reci, da je povsem teoloski. Viktorin je razdelil ¢lovesko
zgodovino od nastanka sveta do OdreSenikovega prihoda na S$tiri ob-
dobja, katerih glavni mejniki so svetopisemski ocaki (Adam — Noe —
Abraham — Mojzes — Kristus).'® Zivljenje na zemlji se deli v sedem
obdobij po tiso¢ let, ki ustrezajo posameznim dnevom geneze. Vrh doseze
zivljenje ¢lovestva na zemlji s sedmim tisolletjem, v katerem bo Kristus
z izbranci vladal na zemlji.!"* »Popolno« S$tevilo sedem ne uravnava le

— ea die Gabrihel angelum Mariae virgini qua die draco Evam seduxit
evangelizasse
— ea die spiritum sanctum Mariam virginem  qua lucem fecit
inundasse
— ea die in carne esse conversum qua terram et aquam fecit
— ea die in lacte esse conversum qua stellas fecit
— ea die in sanguine (sc. esse conversum) qua terra et aqua fetus suos
ediderunt
— ea die in carne esse conversum qua die hominem de humo
instruxit
— ea die natum esse Christum qua hominem finxit
— eadem die esse passum qua Adam cecidit
— ea die resurrexisse a mortuis qua lucem fecit

S to kronolofko shemo se ujema izracun v fragmentu (G. MORIN, Notes sur
Victorin de Pettau, JTS 7, 1906, 459): »Ex quo supputatur eodem die Dominum fuisse
conceptum quo et resurrexit.«. Oboje ustreza zadetnemu aktu geneze (qua lucem fecit).
Dodatek v padovanskem rokopisu iz 15.stol. (gl. op.44), ki dopolnjuje in popravlja
prejsnjo kronolosko shemo, gotovo ni Viktorinovo delo iz dveh razlogov:

a) ker se ne ujema z Viktorinovo shemo sinhronizacije (feria VI (petek) anunciatus;
fer. I (nedelja) natus; fer. V (Cetrtek) baptizatus; fer. VI (petek) passus; po Viktorinu
je bil Kristus rojen v petek, po tem dodatku v nedeljo).

b) avtor dodatka uporablja za dneve termine, ki jih Viktorin ne pozna.

19 Tractatus 10 (H.9,6—12). Po vecinskem mnenju je 24 staresin pred boZjim
prestolom (Raz 4,4) vizijska podoba zbora starozaveznih odakov. Predstavo, po kateri
naj bi bili stareSine pred bozjim prestolom angeli, zasledimo predvsem na Vzhodu, na
Zahodu le izjemoma. Gl. J. MICHL, Engel 1V (christlich), RAC 5, 1962, 114 in 176.

10 Tractatus 3 (H.4,13—16). To periodizacijo je verjetno povzel in priredil po
IRENE]JU, Adversus haereses 3,11,8 (edd. A. ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC 211,
1974, 168 ss. (Adam-Noe-Mojzes-Jezus; vendar Fr.gr.11 tako kot Viktorin: Noe-
Amraham-Mojzes-Jezus; gl. $e SC 210, 1974, 286)).

WTractatus 6 (H. 6,14—15); gl. op. 207 in 208.

302



zivljenja ¢lovestva, temve¢ tudi s Kristusovim zgledom Zivljenje slehernika,
ki se, v bistvenih potezah enako kot v starih anti¢nih predstavah, deli
na sedem Zivljenjskih dob."?

Viktorinov spis odraza tudi nekaj posvetnega znanja. Domnevati mo-
remo celo, da se je pisec dokopal do osnov anti¢ne (poganske) filozofije,
saj neodvisno od svetopisemskega izrocila, vendar pa ne v nasprotju s
poznojudovsko in kri¢ansko tradicijo, nasteva po Empedoklu Stiri ele-
mente, ki sestavljajo svet."® Nekaj dejstev kaze tudi na njegov interes za
zgodovino. Tega ne odraza le zanimanje za kronologijo in za periodizacijo
zgodovine, ki je povsem v okviru krs¢anskih predstav, temvel zlasti
opazka, da je Makabejec Mat(a)tija na sobotni dan ubil »prefekta sir-
skega kralja Antioha«."* Tega podatka Viktorin ni mogel dobiti v Stari
zavezi. Morda je nanj naletel v biblijskih komentarjih, morda je posegel
celo po kakem delu iz nekr$éanske (judovske?) zgodovinske literature,
Cetudi je to malo verjetno.!42

6. Komentar k Razodetju

Izmed Viktorinovih biblijskih komentarjev je skoraj v celoti ohranjen
komentar k Razodetju, ki se je ohranil v enem samem rokopisu iz pet-
najstega stoletja, prvi¢ objavljenem $ele v tem stoletju.'*®

Viktorin je prvi v vrsti sicer redkih latinskih komentatorjev Razodetja
v antiki. Tudi med grékimi pisci, na katere se je tako pogosto opiral, je
imel prav malo predhodnikov. Origenes se Razodetja ni lotil, pa¢ pa sta
ga komentirala muéenec Hipolit in Origenov udenec Dionizij iz Aleksan-
drije. Ker se nobeden od teh komentarjev ni ohranil, nam bo ostalo za
vedno neznano, ali in v kolik$ni meri se je Viktorin zgledoval pri teh
dveh avtorjih. !¢

12 Tractatus 9 (H. 8,19—21).

13 Tractatus 3 (H. 4,7—8): »Mundus itaque iste ex quattuor elementis constat: igne
aqua caelo terra.« Gl. A. LUMPE, Elementum, RAC 4, 1959, 1077; 1080; 1087.

M Tractatus 6 (H. 6,4—35).

1142 Bolj verjetno se zdi, da je Viktorin »posodobil« biblijsko porodilo. V 1 Mkb
2,25 omenjeni uboj »kraljevega moza« (&vBpe ToU Baothéwe v Septuaginti oz, »virum,
quem rex Anmtiochus miserat« v Vulgati), olitno nekega kraljevega funkcionarja, je za
razmere svoje dobe neprecizno prevedel v »prefekta« (gr. Umapyoc).

15 Gl. op. 31. Besedilo Haussleiterjeve kriticne izdaje, vendar brez tekstnokriti¢nega
aparata, posreduje PL Suppl. I, 1958, 102—172. Angletki prevod: The Ante-Nicene
Fathers. Translations . .. (kot v op. 86), 344—360.

16 Prim. op. 75; HIERONYMUS, De viris illustribus 69 (De Dionysio, Alexandrinae
urbis episcopo) (PL 23, 679): »...et duo libri adversum Nepotem episcopum ... in
quibus de Apocalypsi Joannis diligentissime disputat.« To delo Viktorinu skoraj gotovo ni
moglo sluziti za zgled. Iz obSirnega odlomka, ki ga sporota EUSEBIUS, H.E.7, 24—25
(ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 201 ss.), je razvidno, da se je Dionizij v dveh bistvenih
pogledih razlikoval od Viktorina: bil je velik nasprotnik milenarizma (prim. op. 189)

303



Ze v antiki Viktorinov komentar ni bil toliko poznan v izvirni obliki
kakor v Hijeronimovi predelavi in v dveh kasnej$ih dopolnitvah Hijero-
nimove predelave.’'” Med Viktorinovim izvirnim besedilom in Hijeronimo-
vo redakcijo obstajajo precej$nje razlike, ki sta jih opazila med drugimi
Kasiodor in Alkuin.'® Klju¢ za razumevanje teh razlik nam daje Hijeronim
sam v predgovoru svoje redakcije. Tam tudi izrazi svojo namero, da bo
napisal svoj izviren komentar Razodetja. O¢itno je, da te napovedi ni
utegnil uresniéiti, saj bi bilo v nasprotnem primeru nemogoce, da bi se za
tem delom izgubila vsakrina sled. Hijeronimov predgovor je po vsebini
pismo nekemu sicer neznanemu Anatoliju, ki mu je poslal v predelavo
Viktorinov komentar."® Hijeronim se je dobro zavedal tveganosti in
kodljivosti svojega dela, predvsem zaradi Viktorinovih milenaristi¢nih
nazorov. Najprej je prebral dostopne komentarje k Razodetju — gotovo
je posegel po latinskem Tihonijevem komentarju, vprasljivo pa je, ali
je Studiral prej omenjena grska dela, dasi jih je gotovo poznal — in iz njih
pobral, kar je nasel uporabnega o razlagi tisoc¢letnega kraljestva. Popravil
je napake prepisovalcev in nanovo napisal komentar k zadnjim poglav-

in zavracal je mnenje, da gre v primeru Janezovega evangelija in Razodetja za istega
avtorja.

17 Viktorinov Komentar je poznan po Haussleiterjevi tekstnokriti¢ni analizi v
stirih variantah:

a) v izvirni Viktorinovi redakeiji, od katere se je ohranil le en rokopis (Otto-
bonianus lat. 3288 A iz 15. stol.) in dva njegova kasnejéa prepisa.

b) V Hijeronimovi redakciji, ohranjeni v §tirih rokopisih od 10. do 12. stol.

c) v poznejdi redakciji (pred letom 784), ohranjeni v Sestih rokopisih od 9. do 15.
stoletja.

¢) v najkasnej$i redakciji, ohranjeni v enem rokopisu iz 11.—12.stol. GL J.
HAUSSLEITER, Prolegomena, XXX—LXVI.

118 CASSIODORUS, De institutione divinarum litterarum 9 (PL 70, 1122): »... Apo-
calypsis vero ... sancti Hieronymi expositione conspicua est: de quo libro et Victorinus
saepe dictus episcopus dificillima quaedam loca breviter tractavit. . . « Kasiodorovo poro-
¢anje je subjektivno obarvano. Domnevati moremo, da ni imel v rokah vsega Vikto-
rinovega besedila, sicer bi to¢neje zadel razmerje med Viktorinovim in Hijeronimovim
delom. Bolj objektivno porocéa ALCUINUS, Commentariorum in Apocalypsin libri
quinque, Praefatio (PL 100, 1087): »In Apocalypsin primus commentatus martyr Victo-
rinus, quem sequens beatus Hieronymus quaedam quae ille juxta litteram intellexerat
auferens, quaedam ex proprio adjiciens, unum in eam condidit librum, promittens, se in
ea potissime laboraturum, si vitae spatium adesset: sed opus illud utrum impletum
fuerit, incertum est.«

19 Prologus Hieronymi (H.15,3—S5): »S8i vita nobis comes fuerit et dominus sa-
nitatem dederit, tibi nostrum in hoc volumine potissimum sudabit ingenium, Anatoli
carissime.« R. ROGOSIC, Veliki lirik (284—395) i njegova konaéna dioba (396—437),
Zagreb 1962, 100, je domneval, da se za to osebnostjo skriva pretorijanski prefeke Ili-
rika v letih 397—399 (gl. PLRE Il, 83) in je na tej osnovi sklepal, da je ta prefektura
zajemala tudi Petoviono (!). Domneva visi v zraku, ker nimamo zanjo nobene osnove v
virih; prav ni¢ ni znanega o Hijeronimovih stikih z visokimi funkcionarji v Iliriku,
prav tako bi pri teh tezko pricakovali teoloskega znanja, ki ga Hijeronim pripisuje
Anatoliju.

304



W soce fnidiaeore o soaved
b"‘ﬂ‘m ,_fmmgqu.-z" gl,‘;';‘““¢r F.;';‘
w&.‘ o ‘cs'“&“ G\tco-z', ‘-,q ) mz}.
rﬂtﬂlm«‘ nnfl"e et L ““‘;‘1‘“‘0
.su%_\wﬁf“co-xf T Vi N ik Fm‘” %
! (A ‘,-';"" 5".3"1 ~ m\1 J.ag.m
%&w(w*% wwﬁf - aligiRt
;ﬁltﬁc ;,;E.:o ‘-“a‘?arn e~ e Y {
dm;c"f : ‘ 'fufewu_ E’%
d:mrﬂ1 cowBronira "?.‘nt Covpa |
<t r“t’ch}ﬁm a8y a ;

-

k_ &:w...'i?l‘.g-tg YWirgk rfrr-({ Yy Bae ‘f‘-'-

selpre f UV Fyasicigy

15. Stiski rokopis legende o sv. Mohorju in Fortunatu



16. Sv. Viktorin Ptujski



jem Razodetja, ker je bil Viktorinov okuZen z milenarizmom.'2® Njegova
predelava je torej zajela formalno in vsebinsko plat. Hijeronim je polepsal
nelepi Viktorinov jezik in slog, pri svetopisemskih navedbah je uvedel
nov, elegantnejsi prevod Svetega pisma. Viktorinov tekst je v celoti odistil
milenaristi¢nih nazorov, vnesel je $tevilne dodatke, predvsem iz Tihonije-
vega komentarja, ponekod je zamenjal vrstni red pripovedi;'®' skratka,
Viktorinov tekst je v jezikovnem, vsebinskem in dogmati¢nem oziru poso-
dobil, tako da nam razlike med Viktorinovim in Hijeronimovim besedi-
lom jasno odrazajo razvoj kréc¢anske teoloske misli v ¢asovnem razponu
od konca tretjega do konca cetrtega stoletja.

Literarna zgradba dela je preprosta in povsem v slogu tedanjih sveto-
pisemskih komentarjev. Viktorin je sistematicno komentiral posamiéna
poglavja Razodetja, pri cemer se je, kot je pravilno poudaril Kasiodor,
bolj posvetil tezjim mestom. V celoti je komentiral samo drugo in tretje
poglavie Razodetja.'*® Ponavljanjem, ki jih je v Razodetju precej, se je
izognil na dva nacina: s tem, da je nekatera poglavja pri komentiranju
izpustil oz. je vsebinsko sorodna poglavja zdruzil v eni razlagi,”® in s tem,
da je povzemal glavne misli. Drzal se je nacela, da je treba komentirati
po smislu in ne po zaporedju pripovedi in je tako prvi, ki je ugotovil
tako imenovani zakon valovanja oziroma nacelo povzemanja (rekapitula-
cije) v literarni zgradbi Razodetja.!**

Viktorinov jezik je resda okoren, kakor mu je odital Hijeronim, v
njem naletimo na nekatere napake, zlasti pa na veliko $tevilo izposojenk
in kalkov iz gridine,’® po drugi strani pa pripoved odraza bistrega in
razgledanega duha. Pisec je pozivil pripoved z uvajanjem izrazoslovja

120 Prologus Hieronymi (H. 14,6—15,2).

12t T HAUSSLEITER, Prolegomena, XXXVI ss.

122 T NAGY, Die Geschichte des Christentums, 45.

123 Viktorin ni komentral 9., 15., 16. in 18. poglavja Razodetja, zdruZil pa je tol-
madenje 13. in 17. ter 14. in 17. poglavja. O vpra$anju dvojnic v Razodetju gl. A. GEOR-
GE-P. GRELOT, Uvod, 550s.

124 Commentarius 8,2 (H.86,3—7); 11,5 (H.102,19—104,8). Gl. A. GEORGE-P.
GRELOT, Uvod, 548; E.-B. ALLO, o. c. (kot v op. 85), CCXL.

125 Nekaj najbolj znadilnih odstopanj od norm klasi¢ne latini¢ine: raba akuzativa
namesto ablativa in dativa (H. 171), indikativa namesto konjuktiva in obratno (H. 175,
s.v. coniunctivus pro indicativo; 182, s.v.indicativus pro coniunctivo), raba singulara
namesto plurala (H.191; zlasti znadilna je zamenjava ednine in mnozine pri izrazu
»passio«; gl. H. A. M. HOPPENBROUWERS, Recherches sur la terminologie du martyre
de Tertullien a Lactance, Latinitas Christianorum primaeva. Studia ad sermonem Latinum
Christianum pertinentia 15, Nijmegen 1961, 185), nenavadna raba ¢asov (H.192), raba
komparativa in superlativa namesto pozitiva (H. 174; 186, s.v. optimus), raba infinitiva
namesto konstrukcije accus. cum infin. (H. 182s.), karakteristicna raba predlogov (H.
1L Index, s.v. in, per, postquam), studeo z akuz. (H.32)9), ferturus namesto laturus,
odire namesto odisse (gl. R.P.C. HANSON, Patrick and the Mensura Fidei, Studia
patristica 10, 1970, 111; primerjava s Patricijevim jezikom).

20 Acta ecclesiastia 8 305



iz vojaskega in pravnega zivljenja,'® enkrat je uporabil celo pregovor.'*
Ponekod se je spuséal v etimologiziranje in iskanje nenavadnih izrazov.!*
Zelo rad se je izrazal s pomo&jo besednih in $tevilénih simbolov.’®® Njegov
slog pozivljajo Stevilne anafore, atrakcije, anakoluti'® in zlasti razvejana
raba sinonimov, kjer najbolj pogosto nastopata grski in latinski izraz.'*!
Njegova terminologija je tipi¢na za kr$¢ansko knjizevnost tretjega sto-
letja in je odraz verskih in politi¢nih razmer v dobi preganjanj kristjanov,
ko so bili ti v izraziti manjsini in pogosto na udaru posvetne oblasti.!**
Viktorinov komentar vsebuje nekaj porodil, ki se nana$ajo na avtor-
jevo sodobnost, $e ve¢ pa takih, ki govore o ¢asu nastanka Razodetja
in posredno osvetljujejo avtorjev odnos do posvetne drzave.
Avtobiografski utrinki so komajda zaznavni. Iz njih se razodevata
avtorjeva skromnost in poniznost, dve v zgodnjem kricanstvu tako karak-
teristicni vrlini. Vsekakor dajejo ti utrinki bistveno presibko osnovo za
sklepanje o avtorjevem socialnem izvoru.”® Morda je avtobiografsko

128 Commentarius 1,7 (H.28,3—4: wvexillatio); 12,3 (H.110,1: sub machina Anti-
christi); 1,4 (H.22,9; me¢ kot simbol sodniske oblasti); 4,2 (H. 46,12 ss.; prestol kot
simbol sodbe); 5,2 (H. 64,6—9; poljudna definicija testamenta; prim. strokovne definicije,
ki jih navaja B.KUBLER, Testament (juristisch), RE V A 1 b, 1934, 985). Gl. op.
235.

127 Comm. 2,1 (H. 34,4): »Qui cadit de alto cadit.«

128 Comm. 5,2 (H. 64, 17—18).

129 Comm. 1,7 (H. 30, 1ss.); 2,3 (H. 38, 3—5); 5,3 (H. 66, 11—14); 8,1 (H. 84, 2—3);
10,1 (H. 88, 7 ss.); 11,4 (H. 100, 4 ss.; besedni simboli in njihova razlaga); 1,6—7 (H. 26,
9 ss.; simbolika Stevila sedem); 13—17,3 (H. 122,4—124,15; simbolika Stevila 666).

180 G, H. 172 5. (s. v. anacoluthia, anaphorae, attractio substantivi).

181 Take sinonimne dvojice so sledele: abyssus — infernum (enkrat z istim pome-
nom tartatus gehennae); angelus — nuntius; anastasis — resurrrectio; thronus (samo v
Traktatu, gl. op.87) — solium, sedes; civitas (v pomenu gr. polis) — wurbs; rufus —
russeus ali rosseus; sancti — fideles (H. A. M. HOPPENBROUWERS, o. c. (op. 125), 187
in naslednjo op.); hagios — sanctus (grika varianta le v biblijskem citatu, H. 169, s. v.);
ruina — eversio (kot strokovna izraza za odpad od vere, gl. H. A. M. HOPPENBROU-
WERS, 186s.). Za vse primere gl. H. Il Index, prim. LEUMANN-HOFMANN-SZAN-
TYR, Lateinische Grammatik 11, Miinchen 19722, 762 s.

132 Anonimni avtor komentarja k Matejevemu evangeliju (gl. op. 46) deli ljudi na
dobre kristjane (sancti), slabe kristjane (peccatores) in pogane (impii; Fragm. 14,16—28;
19,6; C.H. TURNER, o.c. 237, 240). Podobne izraze sre¢amo tudi pri Viktorinu, ki
deli ljudi na dobre kristjane (sancti ali fideles) ter na slabe kristjane, pogane in vseh
vrst zlodince (Comm. 20,2 (H. 144,8: impii, peccatores et wvarii generis commisores);
13—17,3 (H. 120, 11—12: persecutores)). lzraz sancti, ki ga uporablja Viktorin samo-
stalni$ko samo v mnoZini, se pri njem nana$a na skupnost vernikov na zemlji, kot je bila
prvotna raba te besede, in ne na posameznike s »svetniSkimi« lastnostmi ali na svetnisko
druzbo v raju (prim. H. DELEHAYE, Sanctus, Subsidia hagiogr. 17, 1927, 29 ss.; H. A.
M. HOPPENBROUWERS, 187). Kot odraz dobe in razmer nastanka Apokalipse, pa tudi
avtorjeve sodobnosti, se pogosto pojavlja izraz passio (H. A. M. HOPPENBROUWERS,
o.c. 185s.). Kot izraz javnega izpovedovanja vere v Kristusa uporablja Viktorin izraz
confessio, ki ima pri njem dve vsebinski komponenti: a) biti kristjan, b) trpeti muceni-
S$tvo za krilansko vero (confessio laudis; gl. H. A. M. HOPPENBROUWERS, o. c. 183 s).

133 Gotovo je avtobiografsko obarvana notica o skromnih sposobnostih (Tractatus 9
(H. 8, 6—7; gl. op. 70), zelo verjetno tudi notica o vrsti dobrih kristjanov, ki so ponizni

306



obarvano tudi poroéilo, v katerem avtor meri na preganjanje kristjanov,
na (svojo?) pastoralno dejavnost, in izraza slutnjo mudenisSke smrti.!*

Zanimivi so Viktorinovi pogledi na avtorstvo, ¢as in okoliS¢ine na-
stanka Razodetja. Viktorin datira njegov nastanek v zadnja leta Domici-
janove vlade. Napisal naj bi ga Janez, ko ga je cesar Domicijan zaradi
vere kaznoval z izgnanstvom na otok Patmos ob maloazijski obali.®®® Iz
tradicije oz. od drugih avtorjev je prevzel podatek, da je bil Janez kazno-
van z delom v rudniku in da je docéakal svobodo potem, ko je cesar
Domicijan umrl nasilne smrti, njegov spomin pa je zadela damnatio me-
moriae in so bili vsi njegovi ukrepi razglaseni za neveljavne.’* Viktorin
je istovetil avtorja Razodetja z apostolom in evangelistom Janezom, kar
je bilo v drugem in tretjem stoletju med kr$éanskimi pisci prevladujode
mnenje.'®” Proti temu mnenju je navedel tehtne pomisleke Dionizij Alek-
sandrijski (+ 265), ki je tudi napisal (danes izgubljeni) komentar Razo-
detja.’®® Zanimiv je Viktorinov prispevek k opisu okoliséin, v katerih je
nastal Janezov evangelij. Pisec pravi, da so v casu, ko so se »po svetu«
nevarno $irile herezije, skofje sosednjih mest prisilili Janeza, da je napisal
evangelij.’® S tem sporodilom se Viktorin nekoliko priblizuje rimski

v zivljenju, sicer malo izobrazeni v svetih spisih, vendar trdni v veri, zato se po pravici
smatrajo za steber in okras cerkve (Comm. 3,2 (40,12—42,5; prim. R.P. C. HANSON,
o.c. {op. 125), 111). Med stebre cerkve priSteva Viktorina po zgledu Gal 2,9 HIERONY-
MUS, Apologia contra Rufinum 1,2 (ed. P. LARDET, CCSL 79, 1982, 2). O poniznosti
kot vrlini v zgodnjem kri¢anstvu gl. A. DIHLE, Demut, RAC 3, 1957, 765 s.

19 Comm. 10,3 (H. 92, 10—13).

135 Comm. 10,3 (H. 92, 15—94,2): »... hoc est, quoniam, quando hoc vidit Johan-
nes, erat in insula Pathmos, in metallo damnatus a Caesare Domitiano. Ibi ergo videtur
Johannes apocalypsim conscripsisse et cum iam seniorem se putasset post passionem
recipi posse, interfecto Domitiano omnia iudicia eius soluta sunt et Johannes de metallo
dimissus est et sic postea tradidit hanc eandem apocalypsim quam a domino acceperat.«
Prim. Raz 1,9. O preganjanju kristjanov pod Domicijanom, ki je zlasti prizadelo Malo
Azijo, gl. A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 1, 378 (243) in P. KERESZTES,
The Imperial Roman Government and the Christian Church I, ANRW 23,1, 1979, 257 ss.
O ¢asu nastanka Razodetja gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op. 107), 566.

136 Viktorin pripisuje Janezu poleg izgnanstva na otok Pathmos (gl. J. SCHMIDT,
Pathmos, RE 18,4, 1949, 2174—2191, zlasti 2183 ss.) tudi delo v rudniku, o ¢emer ne
porofa noben sodoben vir. Oditno je Viktorin zdruzil v eno kazen dve obsodbi na
smrt najbliZji kazni, namre¢ obsodbo na delo v rudnikih in izgon na otok (D. 48, 19,
28 pr.). Gl. KLEINFELLER, Relegatio, RE 1 A 1a, 1914, 564s. O tem, da je senat po
Domicijanovi smrti ukinil vse njegove odloke in da je na ta nacin apostol Janez prisel
iz konfinacije, poro¢a EUSEBIUS, H.E. 3,20,8 (ed. G. BARDY, SC 31, 1952, 124). Prim.
E.-B. ALLO, o. c. (kot v op. 85), CCXXX ss.

197 Prim. Tractatus 10 (H. 9,10): »apocalypsis Johannis apostoli et evangelistae«;
gl. M. NAPOTNIK, 247 s.; A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op. 107), 564.

138 EUSEBIUS, H.E. 7,25 (ed. G.BARDY, SC 41, 1955, 204ss.); A. GEORGE-
P. GRELOT, Uvod, 878 op. 36.

139 Comm. 11,1 (H.94,8—96,4): »Nam et evangelium postea conscripsit. Cum essent
enim Valentinus et Cerinthus et Ebion et cetera scola (satanae) sparsa per orbem, con-
venerunt ad illum de finitimis civitatibus episcopi et compulerunt eum, ut ipse testimo-
nium conscriberet in dominum.« Podobno motivacijo kakor Viktorin je pred njim na-

20* 307



tradiciji, kakor nam jo sporo¢a Muratorijev kanon, ki edina uposteva
poleg ucencev tudi $kofe kot Janezove prosilce.!®® Pri tem je napravil pisec
napako v kronologiji, saj med nevarnimi heretiki omenja tudi Valentina,
ki je $iril svoje nauke v drugi Cetrtini drugega stoletja, prepozno, da bi
lahko vplival na evangelista Janeza, ki je Ze Razodetje napisal kot »se-
nior«.!* Kot posebnost naj omenim, da tudi zelo razgledani Hijeronim
tega Casovnega neskladja ni opazil in je Viktorinov tekst gladko pre-
pisal.42

Meje svoje zgodovinske razgledanosti je Viktorin pokazal na nekaj
mestih v Komentarju. O¢itno napaé¢na je njegova ugotovitev, povzeta po
Origenu, da so bili senatovi sklepi pravna podlaga za splo$no preganjanje
kristjanov."*® Viktorinovo trditev podpira iz vse zgodovine preganjanj le
en sam izjemen primer, namre¢ proces proti rimskemu senatorju (?) kristja-
nu Apoloniju iz ¢asa Komodove vlade, ki je potekal v senatu.'* Senatova
zakonodajna dejavnost je bila v obdobjih borbe proti kri¢anstvu zredu-
cirana na manj pomembne zadeve. Izklju¢na pravna podlaga za postopke
proti kristjanom so bile cesarske konstitucije, od srede tretjega stoletja
dalje v obliki ediktov.!*® Zaradi oéitne nesmiselnosti Viktorinove trditve

vedel IRENAEUS, Adversus haereses 3,11,3 (edd. A. ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC
211, 1974, 138), za njim CHROMATIUS, Tractatus in Mathaeum, Prologus (edd.
R. ETAIX-J. LEMARIE, CCSL 9 A, 1974, 185), povsem enako pa Hijeronim, ki je v
svojo redakcijo vsebinsko v celoti prevzel Viktorinovo besedilo, v uvodu h komentarju
Matejevega evangelija pa je zapisal: »Jobannes ... cum esset in Asia et iam tunc here-
ticorum semina pollularent Cerinti, Hebionis et ceterorum qui negant Christum in carne
venisse ... coactus est ab omnibus paene tunc Asiae episcopis et multarum ecclesiarum
legationibus de divinitate Salvatoris altius conscribere . . .« (In Matheum, Praefatio, edd.
D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 2s.). To Hijeronimovo porocilo se v dveh
detajlih razlikuje od Viktorinovega (in Hijeronimovega v njegovi redakciji komentarja):
Hijeronim omenja poslanstva mnogih cerkva k Janezu, izpu$¢a pa Valentina kot heretika
Janezove dobe. Drugi pisci, ki govore o okoli$¢inah nastanka Janezovega evangelija, po-
ro¢ajo, da ga je napisal po navdihu Sv.Duha na prigovarjanje uencev (prim. mnenje
Klementa Aleksandrijskega, ki ga posreduje EUSEBIUS, H.E. 6,14,7 (ed. G.BARDY,
SC 41, 1955, 107). Gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op. 107), 712 ss.; A.FLI-
CHE--V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 619 ss.

W0 Capon Muratorianus (Th. ZAHN, Geschichte des Neutestamentlichen Ka-
nons II, Erlangen-Leipzig 1890, 5, v. 9 ss.; A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I,
621; slovenski prevod odlomka v A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod, 715).

141 Comm. 10,3 (gl. op. 135). O gnostiku Valentinu gl. T. J. SAGI-BUNIC, Povijest
kriéanske literature 1, Zagreb 1976, 366 ss.

142 Bolj previden je bil v uvodu komentarja k Matejevemu evangeliju (gl. op. 139).

43 Comm. 14—17,2 (H. 132, 3—6): »Omnes enim passiones sanctorum ex decreto
senatus illius semper sunt consuminatae, et omne contra fidei praedicationem iam lata
indulgentia ipsa dedit decretum in universis gentibus.« Viktorin dvakrat rabi za senatov
sklep napaden termin decretum. Origenova formulacija je pravilnejsa od Viktorinove, saj
Origen upoéteva poleg senatske tudi cesarsko zakonodajo (I librum Jesu Naue homilia 9
(PG 12, 879); Contra Celsum 1,3 (ed. M. BORRET, SC 132, 1967, 84)).

144 EUSEBIUS, H. E. 5,21 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 63 s.); P. KERESZTES, Rome
and the Christian Church I, ANRW 23,1, 1979, 304 ss.

s H, LAST, Christenverfolgung 11 (juristisch), RAC 2, 1954, 1219 s.

308



je Hijeronim v svoji redakciji spremenil besedilo in nevtraliziral njegov
napac¢ni pomen.

Svoj odnos do rimske drzave je Viktorin izpri¢al ob razlagi apokalip-
ticne podobe o zveri in vladugi. Njegova razlaga je nedvoumna in kon-
kretna: zver in vladuga sta podobi rimskega cesarstva. Sedem glav apoka-
lipti¢ne zveri je sedem cesarjev od Nerona do Domicijana. Pri nastevanju
le teh je Viktorin pokazal splosno zgodovinsko razgledanost o dogodkih
izpred dveh stoletij in je zagre$il napako le pri enem detajlu.'*® Dejstvo,
da je istovetil rimsko cesarstvo, ki ga po obicaju etiketiranja orientalskih
monarhij oznaduje kot »kraljestvo kraljestev«,'” z apokalipti¢no zverjo,
apokalipti¢no vlacugo ali z Babilonom,® kaze na njegov striktno nega-
tiven in odklonilen odnos do rimskega cesarstva. V perspektivi milenari-
sticnih nazorov pomeni uniéenje te drZave pogoj za nastop tisolletnega
Kristusovega kraljestva.l*® Viktorina moremo torej priSteti k tisti skupini
zgodnjekr$éanskih mislecev, ki je videla v posvetni rimski drzavi hudi¢evo
delo.1%®

Viktorin oznaduje rimsko cesarstvo tudi kot Antikristovo kraljestvo.
Pojem Antikrista ima v njegovi predstavi o rimski drzavi klju¢no vlogo.
Viktorin daje Antikristu dvojno podobo, splosno in konkretno. Po prvi
je Antikrist ¢lovesko (ali angelsko?) bitje, ki je v svojem bistvu negacija
Kristusa in je poosebljen satan. Iz njegovih izvajanj ostane Se naprej ne-
jasno razmerje med Antikristom in satanom, saj uporablja véasih oba
izraza sinonimno, spet drugi¢ pa zbuja vtis, da se podoba satanske poSasti
umika podobi ¢loveka s satansko mocjo oz. podobi uclovecenega satana.!s*

151

16 Comm. 13—17,2 (H. 118, 1—11): »’Capita VII VII montes, super quos mulier
sedet’: id est civitas Romana . .. intellegi igitur oportet (tempus), quo scribitur apoca-
lypsis, quoniam tunc erat Caesar Domitianus. Ante illum autem fuerat Titus frater ipsius
et Vespasianus pater ipsorum, Otho, Vitellius et Galba. Hi sunt °V qui ceciderunt’;
‘unus est', ait, sub quo scripta apocalypsis dicitur, scilicet Domitianus. ’Alius nondum
venit’: Nervam dicit. Qui >cum venerit, brevi tempore erit’: biennium enim non imple-
vit... hi odient meretriccem — urbem scilicet dicit...« Viktorin je podal napaden
obratni vrstni red cesarjev v letu Stirih cesarjev; vrstni red bi bil pravilen, & bi avtor
mislil na datume uzurpacij, kar pa ni verjetno. Hijeronim je napako opazil in jo po-
pravil (Vitellius, Otho, Galba). Prim. E.-B. ALLO, o. c., 280 ss.

147 Comm. 11,4 (H. 102,2).

18 Comm. 8,2 (H. 86, 10—11); 13—17,2 (H. 120,5); gl. T. NAGY, Die Geschichte
des Christentums, 50.

149 Comm. 1,1 (H. 18,8s.).

150 V tem oziru se Viktorin oddaljuje od Origena, ki zastopa v bistvu spravljivo
staliS¢e do posvetne drzave (Contra Celsum 2,30 (ed. M. BORRET, SC 132, 1967, 360s.)
in se priblizuje mnenju Hipolita, ki je videl v rimski drZavi satanovo stvaritev (Commen-
tarius in Danielem 4,9 (edd. G. BARDY-M. LEFEVRE, SC 14, 1947, 173)). Gl. J. KOLL-
WITZ, Christus II (Basileus), RAC 2, 1954, 1259.

151 Comm. 12,3 (H. 110, 7—S8): »Septem capita: septem reges Romanos, ex quibus
et Antichristus . . .«

152 Y spisu se omenja Antikrist dvaindvajsetkrat, vendar moremo le na Sestih mestih
dobiti vtis, kakdna je bila Viktorinova vizuelna predstava o njem. Trikrat nastopa Anti-

309



V konkretni podobi pa je Antikrist cesar Neron, ¢igar okolis¢ine in konec
vladavine pisec prav dobro pozna.'® Kot Antikrist je cesar Neron ne-
smrten. Viktorin se je pri razlagi ponovnega Antikristovega vstajenja
oprl na legendo o oZivljenem cesarju Neronu, ki je bila Ziva zlasti na
Vzhodu.’® Povsem konkretna je tudi razlaga Neronove — Antikristove
nove aktivnosti. Opazna je paralelnost in kontrastnost med Neronom —
Antikristom in Kristusom. Neron nastopa kot Kristusova karikatura, kot
nekak$en judovski Psevdomesija, OdreSenik, primeren za Jude in pre-
ganjalce kristjanov. Tudi opis Antikristove dejavnosti — zapeljevanje
clovestva k obrezovanju — kaZe na avtorjevo protijudovsko polemicnost,
za katero zaostaja po tezi in pomenu (zlasti v Hijeronimovi redakciji
opazna) polemicnost proti poganstvu in proti preganjalcem kristjanov.
Antikristovo vstajenje bo v znamenju simboli¢nega pomena Stevila 666.*
Antikristov pomocnik pri zapeljevanju sveta bo lazni prerok.'*®

krist kot sinonim za satana (Comm. 11,4 (H. 100,6); 12,6 (H. 114,8); 13—17,3 (H. 124,
13)), trikrat verjetno kot ¢lovesko bitje s satanskimi atributi (Comm. 2,2 (H. 36,4); 12,3
bis (H. 110,1 in 8)). Ne povsem po pravici poudarja J. HAUSSLEITER, Prolegomena,
XLI, da je v Viktorinovih predstavah Antikrist sinonim za satana, in pravilno dodaja,
da je Hijeronim v svoji redakciji uvedel jasno razlikovanje med satanom (angelsko
bitje) in Antikristom (&loveSko bitje). Na podlagi Viktorinove nejasne predstave o na-
ravi Antikrista moremo z gotovostjo sklepati, da anonimni komentar k Matejevemu
evangeliju (gl. op. 46) ni njegovo delo, saj se tam jasno in precizno dolodi razmerje med
Satanom in Antikristom (Fragm. 3,9: Antikrist je Satanov sin in pomo¢nik; C. H. TUR-
NER, o. c. 228).

183 Comm. 13—17,2—3 (H. 118, 12—120,10); prim. SUETONIUS, Nero 49,3 (ed.
J. C. ROLFE, LCL, 1970, I1/178).

154 Viktorinova predstava o Neronu — Antikristu temelji na legendi o cesarju Ne-
ronu, po kateri naj bi Neron neko¢ vstal od mrtvih (oz. po drugi varianti sploh ni bil
ubit, temve¢ naj bi se skrival in ¢akal na ugoden trenutek), da bi ponovno zavladal rim-
skemu cesarstvu. Zaradi tega so se od ¢asa do ¢asa pojavljali lazni Neroni (TACITUS,
Historiae 2,8—9 (ed.E.H. WARMINGTON, LCL, 1968, II/172ss.), SUETONIUS,
Nero 57,2 (cit. ed. 11/186)). V pozni antiki je legendo gojila zlasti protikri¢anska senatska
opozicija, ker je v Neronovem prihodu videla silo, ki bi lahko zaustavila prodor kr¢an-
stva. Med kristjani se je zlasti v tretjem stoletju, v dobi preganjanj kristjanov, izobliko-
vala predstavo o Neronu Antikristu, ki bo ponovno oZivel in postavil svet pred pre-
izkuSnjo (Nero redivivus; prim. HIERONYMUS, In Danielem 1V, 28b—30a (ed. F. GLO-
RIA, CCSL 75 A, 1964, 920: »... multi nostrorum putant ... Domiti(an?)um Neronem
Antichristum fore)). Polemi¢no je proti tej predstavi nastopil LACTANTIUS, De morti-
bus persecutorum 2,7—9 (ed. J. MOREAU, SC 39, 1954, 80s.; 200—204), ée$ da sluzi
protikri¢anski propagandi. Kriti¢no se je do nje opredelil tudi AUGUSTINUS, De civitate
Dei 20,19 (ed. W.C.GREENE LCL, 1960, VI/360). Gl. W.SPEYER, Gottesfeind, RAC
11, 1981, 1032; E. LOHMEYER, Antichrist, RAC 1, 1950, 455; E.-B. ALLO, o. c., 286 ss.

155 Comm. 13—17,3 (H. 120,10—122,5). Ker Viktorin imenuje kot Antikrista Nerona,
pomeni gematri¢na razlaga tega apokalipticnega Stevila (Raz 13,18) pri njem lahko samo
cesarja Nerona. Edina tezava je v tem, da Viktorin omenja gematri¢ni izra¢un na
osnovi grikih &k (»ad litteram Graecam hunc numerum explebit«; H.122,4—S5), v
resnici pa dobimo ime »Qesar Neron« iz hebrejskih in ne iz grikih &rk. O razli¢nih raz-
lagah Stevila 666 gl. E-B. ALLO, o.c., 214; Sveto pismo Nove zaveze, Ljubljana
1984, 734 5. (a).

156 Comm. 13—17,4 (H. 126,1); prim. Comm. 8,2 (H. 86,7).

310



7. Teologija

Sorazmeroma malo proudevana, gotovo manj kakor zasluzi z ozirom
na svoj pomen, je Viktorinova teologija, o kateri $¢ do danes nimamo
kaksne temeljitejse obravnave.! Ker bi podrobnejse poseganje na to
podrodje preseglo cilje in obseg zgodovinske raziskave, se bomo omejili na
prikaz njenih glavnih znadilnosti.

Tako kot v Traktatu je tudi v Komentarju opazna teznja po usklaje-
vanju in enakovrednem upostevanju Stare in Nove zaveze. Sele obe zavezi
skupaj predstavljata popolnost, ki jo je Viktorin predocil s sijajno, tudi
literarno dobro zadeto prispodobo.'® Staro zavezo deli v nasprotju s
tradicijo in prevladujolim gledanjem na Stiriindvajset knjig, sklicujo¢ se
na avtoriteto »Teodorovih izvleckov«.'® Morda gre tukaj za teologa
Teodota iz drugega stoletja, ¢igar izvlecke je pripravil Klement Aleksandrij-
ski. Kakor je ta domneva vabljiva in prevladujoéa med strokovnjaki,'® je
vendarle malo verjetna, saj bi se Viktorin kot velik nasprotnik heretikov
le tezko skliceval na gnostika Teodota, ¢igar uditelja Valentina navaja na
prvem mestu med »satanovimi ucenci«.!%

Predkanonska je Viktorinova razlaga S$tirih apokaliptiénih bitij kot
simbolov evangelijev, ki pri njem nastopajo tudi kot simboli¢ne pojavne
oblike Kristusa v njegovem zivljenju na zemlji.'®* Po Viktorinu naj bi lev
simboliziral evangelista Janeza, ¢lovek Mateja, tele Luka in leteéi orel
Marka.’® Na tako predstavo naletimo pred njim pri Ireneju Lugdun-
skem.’® OC¢itno ta simbolika v tretjem in $e v Cetrtem stoletju, vse do
Hijeronima, ni imela trdnih oblik. Povsem enako kot Viktorin, le v

157 Najbolj temeljito sta to podro¢je Viktorinovega dela proudila M. NAPOTNIK,
0. ¢., 236 ss. in zlasti T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 41 ss.

158 Comm. 4,2 (H. 46,12—18); 4,5 (H. 54,10—13); gl. M. NAPOTNIK, o.c., 237.

159 Comm. 4,5 (H. 56,3—4).

180 Hipotezo je utemeljil G. MORIN, Notes sur Victorin de Pettau, JTS 7, 1906,
456 s.; gl. tudi T. ZAHN, o.c. (kot v op. 140), 338s.; T. NAGY, o.c. 41; M. NAPOT-
NIK, o.c. 239s. Poudariti velja, da Viktorin navaja Teodorove izvletke po avtopsiji
(invenimus), medtem ko Hijeronim tega dela verjetno ni imel v rokah in se z uporabo
3. osebe (invenies) od njega nekoliko distancira. Presenetljivo je, da Hijeronim v svoji
redakciji tega mesta ni dopolnil ali popravil, saj se vsebinsko z njim ni mogel strinjati.
Sam je namreé delil Staro zavezo na dvaindvajset knjig (T. ZAHN, o.c. 334 ss.). Mori-
novi tezi nasprotuje dejstvo, da v danes poznanih Teodotovih izvleckih, ki jih je na-
pravil Klement Aleksandrijski, ni takega mesta, na katero bi se lahko Viktorin skliceval,
niti bi ga spri¢o povsem drugaéne narave izvleckov ne mogli predvideti (gl. CLEMENT
D’ALEXANDRIE, Extraits de Théodote, ed. F. SAGNARD, SC 23, 1970%). Niti en roko-
pis nima pravilnejSe oblike imena Theodotus.

191 Gl. op 139; o Theodotu gl. CLEMENT D’ALEXANDRIE, o.c., 5ss.; T.SAGI-
BUNIC, o. c. (kot v op. 141), 374 ss.

162 A STUIBER, Christusepitheta, RAC 3, 1957, 26.

183 Comm. 4,4 (H. 50,7—52,11).

184 Adversus haereses 3,11,8 (edd. A. ROUSSEAU-L. DOUTRELEAU, SC 211, 1974,
162 ss.).

311



obrnjenem zaporedju prvih dveh simbolov, je te simbole tolmacil Kromacij
iz Ogleja.!® Sele Hijeronim je v svoji redakeiji Viktorinovega komentarja
zamenjal simbola Marka in Janeza in je na tem mestu, kakor tudi drugod
v svojih delih, postavil kanonsko predstavo simbolov evangelijev.!® Smisel
Stirih simbolov je razloZil Viktorin z lepo prispodobo: kakor so $tiri Ziva
bitja podobe, ki simbolizirajo razli¢na obdobja Jezusovega Zivljenja na
zemlji, tako se nauk vseh $tirih evangelijev zdruZuje v en nauk, izhajajoc
iz enega izvira, tako kakor Stiri rajske reke. V tej predstavi nastopajo vsi
Stirje evangeliji kot nerazdruZljivi, med seboj popolnoma enakovredni
in enakopravni.' Nenavadno je Viktorinovo zaporedje pri nastevanju
evangelijev, na kakr$no naletimo v dobi pred kanonizacijo Nove zaveze
prav redko.!® Seveda se ob tem zastavlja vpradanje, ali ni njegov vrstni
red pogojevalo zaporedje v Razodetju (4,7) nastetih bitij, ki ga je v enem
primeru resda krsil, vendar pa mu v ostalem sledil.!® Prav tako je nena-
vadno, skorajda brez paralel, njegovo zaporedje Pavlovih pisem.!?

Tudi zgradbo Nove zaveze obvladuje »popolno« 3tevilo sedem. Apostol
Pavel je pisal pisma sedmim cerkvenim skupnostim, prav tako je Bog
narekoval apostolu Janezu pisma angelom sedmih cerkva v Aziji.'" Kar
je apostol v pismu sporocil kateri od cerkva, to je postalo veljavno za vso
Cerkev, ki jo je Viktorin izrecno imenoval katolisko, vesoljno Cerkev.!™

185 Tractatus in Mathaeum, Prologus 5—7 (edd. R. ETAIX-]. LEMARIE, CCSL 9 A,
1974, 187 s.). Kromacij je argumentiral svojo predstavo na popolnoma enak naéin kakor
Viktorin, to je s sklicevanjem na zaletke evangelijev,

186 Comm. (rec. Hier.) 4,4 (H. 51,9—53,10); prim. HIERONYMUS, In Matheum,
Praefatio (edd. D. HURST-M. ADRIAEN, CCSL 77, 1969, 3).

167 Comm. 4,4 (H. 52,13—54,4). Na podoben nacin dokazuje neloéljivost evangelijev
tudi CHROMATIUS, Tractatus in Mathaeum, Prologus 4 ss. (cit. ed. (op. 165), 186 ss.).

188 O predkanonskih zaporedjih evangelijev gl. T.ZAHN, o.c. (kot v op. 140),
364 ss. Na tako zaporedje naletimo samo izjemoma, npr. pri Tertulijanu (Adversus Mar-
cionem 4,2,2 (ed. A. KROYMANN, CCSL 1, 1954, 547)) in pri Janezu Krizostomu
(T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 42, T. ZAHN, o. ¢. 230).

160 Viktorin je v zaporedju tolmacenja apokalipti¢nih bitij (lev, tele, &lovek, orel)
zamenjal tele in ¢loveka; &e bi se drzal predloZenega zaporedja, bi s svojimi simbolnimi
predstavami dobil naslednje zaporedje evangelijev: Janez, Luka, Matej, Marko. Tako
zaporedje bi bilo brez analogij.

170 Comm. 1,7 (H. 28,8—10): »... sed scripsit ad Romanos, ad Corinthios, ad
Ephesios, ad Tessalonicenses, ad Galatas, ad Philippenses, ad Colossenses.« Gl. T. ZAHN,
o.c. (kot v op. 140), 344 ss. (razlaga Viktorinovega zaporedja na str. 355 ne drzi, ker je
Zahnovo delo nastalo pred prvo tekstnokritiéno izdajo Viktorinovih del); T. NAGY,
o.c 42s.

171 O Ztevilu sedem gl. op. 105, 107, 112. Idejo povezovanja Pavlovih pisem sedmim
cerkvam s sedmimi cerkvami v Razodetju, ki jo sre¢amo Ze v Muratorijevem kanonu (gl.
nasl. op.), je pred Viktorinom izrazil CYPRIANUS, Testimonia 1,20 (PL 4, 689). Da se je
Viktorin (Comm. 1,7 (H.28,7—11)) zgledoval po Ciprijanu, kaZe enak nadin argumenti-
ranja. Gl. H. KOCH, o. c., 474.

172 Tractatus 8 (H. 7,20); Comm. 1,7 (H. 26,17—28,6). Misel, da sporotilo vsakrsni
od cerkva velja za vse cerkve, sretamo e v Muratorijevem kanonu (T. ZAHN, o. c. (kot

312



Nelodljivo povezanost Stare in Nove zaveze, s poudarkom na bistve-
nih novostih, ki jih prina$ajo evangeliji, je Viktorin najbolj nazorno raz-
lozil v opisu bistva kr$¢anske veroizpovedi.'”® Ta Viktorinov opis nas
uvaja v zapleteno problematiko njegove veroizpovedi, ki je srz njegove
teoloske misli.

Viktorin nam Zal ne sporoca formule veroizpovedi (symbolum), kajti
v prednicejski dobi je bila krstna veroizpoved edina oblika s to¢no izde-
lano formulo,'™ temveé nam sporoca le to, kar sam poimenuje z arhai¢nim
terminom »mensura fidei«.'” Gre za opisno, oblikovno svobodnej$o
»veroizpoved« brez trdne formule, kakr$na se je razvijala v kr$¢anskih
skupnostih zlasti od konca drugega stoletja dalje in na kakréno naletimo
v najbolj znadcilni obliki pri cerkvenem ocetu Ireneju.'” Za tako obliko
»veroizpovedi« se je uveljavil izraz »regula fidei« ali »regula veritatis«.!?
Ker gre v naSem primeru za bistvo poznavanja veroizpovedi ne le cerkve-
nega oleta Viktorina, temve¢ posredno krs¢anske skupnosti v Petovioni
ob koncu tretjega stoletja, in ker moremo iz njene formulacije izluséiti
bistvo krS¢anske dogme, naj navedem v prevodu Viktorinovo besedilo.

v op. 140), 7, v.58s.; prim. T.NAGY, o.c., 43 op. 92). lzraz »ecclesia catholica« upo-
rablja Viktorin $e na dveh mestih (Comm. 4,5 (H.54,19) in 12,4 (H. 112,1—2). Ta izraz,
ki odraza univerzalizem mlade cerkve in njeno ambicijo, da bi zajela vse dezele in vse
¢lovestvo, se je v predkonstantinski dobi redko uporabljal. Viktorin je eden prvih med
latinskimi pisci, ki ga je uporabljal; med gr$kimi ga je prvi uporabljal IGNATIUS ANTI-
OCHENUS, Epistula ad Smyrnenses 8,2 (ed.P.T.CAMELOT, SC 10, 1958, 162),
med latinskimi teksti pa Fragmentum Muratorianum, v.61s. (M.].R.DE JOURNEL,
Enchiridion patristicum, Friburgi Brisgoviae 19371, 106). Gl. H. MOUREAU, Catholicité,
DTC 2/2, 1923, 1999—2012.

17 Comm. 5,3 (H. 66,2—11): »(Coniuncta veteris testamenti praedicatio cum novo
populum christianum ostendit cantantem canticum novum), id est confessionem suam
publice proferentium (videtur). Novum est filium dei hominem fieri, novum etiam
eundem ab hominibus morti tradi, novum tertia die resurgere, novum cum corpore in
caelis ascendere, novum remissionem peccatorum hominibus dari, novum spiritu sancto
signari homines, novum sacerdotium accipere obsecrationis et regnum expectare inmensae
repromissionis.«

174 A, FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 465 ss. (312—314).

1% Jzraz »mensura fidei« je nastal kot latinski prevod izraza pétpov miotews (Rimlj
12,3). Termin, Ze v Viktorinovi dobi arhaiéen, je od njega prevzel irski apostol sv. Patricij
(Confessio 14 (ed. R.P.C.HANSON, SC 249, 1978, 84): »In mensura itaque fidei
Trinitatis oportet distinguere, sine reprehensione periculi notum facere donum dei et
consolationem aeternam, sine timore fiducialiter Dei nomen ubique expandere .. .«). Gl
R.P. C. HANSON, Patrick and the Mensura Fidei, Studia patristica 10, 1970, 109—111.

176 Demonstratio praedicationis apostolicae 6 (ed. F.L.FROIDEVAUX, SC 62,
1959, 39—40); Adversus haereses 1,10,1 (ed. A. ROUSSEAU, SC 264, 1979, 154 ss.).

177 Jzraza sta latinska prevoda izrazov xaviw tij¢ TloTtewe in xavhyv Tig eloefelac,
ki ju je verjetno skoval Irenej (gl. R. P. C. HANSON, o. c., 109). Veroizpoved (symbolum)
je bila najprej preprost, zgoiten povzetek »regule«. Sele v 4.stoletju so formule vero-
izpovedi postajale vse daljse in so konéno nadomestile »regule«. Prim. AUGUSTINUS,
De symbolo 1 (PL 40, 627); Sermo 213,1 (PL 38, 1060); I. F. DE GROOT, Conspectus
historiae dogmatum ab aetate PP. Apostolicorum usque ad saec. 13, Roma 1931, 286 .

313



Prevod Hijeronimove redakcije nam more sluziti za primerjavo in kot
izhodis¢e za sklepanje, v katerih ozirih je bila stoletje pozneje Viktorinova
»veroizpoved« tako zastarela, da je bila nesprejemljiva.'™

17 Comm. 11,1
Victorinus (H. 96,4—13)

»Mensura« autem fidei est mandatum do-
mini nostri, patrem confiteri omnipoten-
tem, ut didicimus, et huius filium dominum
nostrum lesum Christum ante originem
saeculi spiritaliter apud patrem genitum,
factum hominem et morte devicta in caelis
cum corpore a patre receptum, sanctum
dominum et pignus inmortalitatis, hunc per
prophetas praedicatum, hunc per legem
conscriptum, hunc per manum dei et per
verbum patris omnipotentis et conditorem
orbis totius mundi. Haec est arundo et
mensura fidei, ut nemo adoret ad aram
sanctam, nisi qui haec confitetur: dominum

Rec. Hier. (H. 97,4—12)

»Mensura« autem filii dei mandatum do-
mini nostri, patrem confiteri omnipoten-
tem; dicimus et huius filium Christum ante
originem saeculi spiritalem apud patrem
genitum, hominem factum et morte devicta
in caelis cum corpore a patre receptum
effudisse spiritum sanctum, donum et pig-
nus inmortalitatis, hunc per prophetas
praedicatum, hunc per legem conscriptum,
hune esse manum dei et verbum partis et
conditorem orbis. Haec est arundo et men-
sura fidei, et nemo adorat aram sanctam,
nisi qui hanc fidem confitetur.

et Christum eius.

Viktorinovo besedilo »veroizpovedi« nas postavlja pred vprafanja, ki jih moremo
strniti v naslednje totke (gl. R.P. C. HANSON, The Rule of Faith of Victorinus and of
Patrick, Latin Script and Letters A.D. 400—900, Festschrift L. BIELER, Leiden 1976,
27 ss.):

a) Sklepni del formulacije (hunc per manum dei . ..) je brez glagola in je torej slov-
ni¢no nepravilen.

b) Ta del formulacije je nerazumljiv in nesmiseln tudi v teolofkem oziru, saj pred-
postavlja pri dobesednem razumevanju obstoj dveh bo#jih Sinov ali Besed (prvi rojen
pri Ocetu pred nastankom sveta, drugi ustvarjen »po boZji roki (izraz pomeni Kristusa

in sv. Duha; gl. IRENAEUS, Adversus haerses 5,6,1 (ed. A. ROUSSEAU, SC 153, 1969,
72)) in Besedi vsemogoénega Odeta«.

¢) lzraz »sanctum dominum et pignus inmortalitatis« se za Kristusa ne uporablja;
drugi del izraza (pignus inmortalitatis) je sinonim za Sv. Duha (gl. Efez 1,14).

Hanson predlaga naslednjo reSitev teh neskladij v Viktorinovem besedilu: izviren
Viktorinov tekst, ki naj bi ga pokvarila rokopisna tradicija, moremo popraviti na pod-
lagi Hijeronimovega besedila. Hijeronim daje namred slovni¢no pravilno in teolofko
smiselno formulacijo sklepnega dela »veroizpovedi«. Izraz »sanctum dominum« naj bi
bil posledica napacnega Haussleiterjevega branja, saj bi lahko iz scm dnm, kot je v
rokopisu (gl. H. 96, ad v.9 v tekstnokriticnem aparatu) dobili izraz »sanctum donume«;
izraz »donum et pignus immortalitatis« pa je smiseln le za oznalitev Sv.Duha. Pred
»sanctum« naj bi izpadla zveza »effudisse spiritums«.

Hansonova reditev problemov, ki jih postavlja Viktorinov tekst, je smiselna in
sprejemljiva, predvsem zato, ker se v vsebinsko zelo sorodnem kontekstu (gl. op.173)
izrecno omenja Sv. Duh v istem vsebinskem sklopu kakor v Hijeronimovi redakciji tega
mesta (spiritu sancto signari homines — effudisse spiritum sanctum). Poleg tega Viktorin
$e na dveh vsebinsko sorodnih mestih omenja izlitje Sv. Duha na enak natin, kot nam
sporota Hijeronim v svoji redakciji Viktorinove veroizpovedi: Comm. 4,1 (H. 46,6—8:
»postquam invitavit in caelum ommnes credentes in nomine suo dominus noster . .. statim
spiritum sanctum effudit .. .«); 6,1 (H. 68,3—S5: »... postquam ascendit in caelis do-
minus noster, aperuit universa et emisit spiritum sanctum . . .«).

314



Viktorin

»Mera vere« je narocilo nasega Go-
spoda, da izpovedujemo vsemogocnega
Odeta, kot smo se naudili, in njegovega
Sina nasega gospoda Jezusa Kristusa,
pred nastankom sveta duhovno pri
Ocetu rojenega, ki je postal ¢lovek,
ki je premagal smrt in ga je Oce
s telesom vzel v nebesa, svetega Go-
spoda in jamstvo nesmrtnosti, tega,

Hijeronini
»Mera« je narocilo bozjega Sina, na-
$ega Gospoda, da izpovedujemo vse-
mogodnega Odeta; imenujemo tudi nje-
govega Sina Kristusa, pred nastankom
sveta v duhu pri Ocetu rojenega, ki
je postal ¢lovek, ki je premagal smrt
in ga je Ole s telesom vzel v nebesa,
ki je izlil Svetega Duha, dar in jamstvo
nesmrtnosti, tega, ki so ga napovedali

preroki, tega, ki je boZja roka in Oce-
tova Beseda in Stvarnik sveta. To je
trs in mera vere, in nihée naj ne moli
pri oltarju, ki ne izpoveduje te vere.

ki so ga napovedali preroki, tega, ki
ga je zapisala Postava, tega, po boiji
roki in po Besedi vsemogoénega Oceta
in (po?) Stvarniku vsega sveta (ustvar-

jenega?). To je trs in mera vere, da
naj nih¢e ne moli pri svetem oltarju,
ki ne izpoveduje le-teh: Gospoda in
njegovega Kristusa.

Viktorinova doktrina o sv. Trojici je na prvi pogled izrazito arhai¢na,
saj v njej ne nastopa Sv. Duh kot tretja boZja oseba, zato bi jo mogli
imenovati binitari¢no.'™ V Viktorinovi teologiji sami pa ima Sv. Duh
vazno mesto. Pisec ga v komentarju omenja velikokrat, in sicer v naslednjih
vlogah: kot sinonim za Kristusa, kot Kristusov dar, kot preroski duh.!®
Zbuja se vtis, da Viktorinu ni bilo povsem jasno razmerje med Kristusom
in Sv. Duhom, zato je Kristusu pripisoval atribute Sv. Duha. Hijeronim
je stoletie pozneje vsa ta mesta popravil tako, da je na mesto Kristusa
vnesel v tekst Sv. Duha, v primeru nage formule pa je $e izpustil Viktorinov
binitari¢en konec.™ Po drugi strani pa je razvidno, da je Viktorinov bini-
tarizem le formalne, nikakor ne vschinske narave. Tudi ¢e ne bi sprejels
izboljSanega besedila Viktorinove veroizpovedi, po katerem jasno izstopa
Sv. Duh kot tretja boZja oseba, je iz nekaterih mest v spisu razvidno, da
mu je bil povsem jasen pomen in znadaj Sv. Duha kot tretje bozje osebe,
ki jo je jasno razlikoval od Kristusa.'s

Viktorin pravi, da se je take vere ucil, iz cesar moremo sklepati, da
je bil v taki veri kr8éen, in da so bile take kristoloske predstave razsirjene
v petovionski kr$c¢anski skupnosti.

17 W, MACHOLZ, Spuren binitarischer Denkweise im Abendlande seit Tertullian,
Halle—Jena 1902, 16—20; prim. J.N.D.KELLY, Altchristl. Glaubensbekenntnisse,
Berlin 1971, 31 ss.

180 H., II. Index, 166 s., s. v. Spiritus sanctus.
18t Comm. 4,7 (H. 58,11 in 59,11); 6,4 (H. 74,8 in 75,8); 12,1 (H. 106,12 in 107,15).

182 Npr. Comm. 4,4 (H. 52,11—13); 6,1 (H. 68,3—S5); gl. G.BARDY, o.c. (kot v
op. 32), 2886 s.

315



Viktorinova kristoloska dogma je bila zastarela Ze v asu svojega
nastanka, zato je toliko bolj presenetljivo, da je njegovo formulo veroizpo-
vedi v nekaterih znacilnih sestavinah prevzel apostol Irske sv. Patricij.!®?

18 PATRICIUS, Confessio 4 (ed. R. P. C. HANSON, SC 249, 1978, 74):

Quia non est alius Deus nec umquam fuit nec ante nec erit post haec praeter Deum
Patrem ingenitum, sine principio, a quo est omne principium, omnia tenentem, ut dici-
mus; et huius filium lesum Christum, quem cum Patre scilicet semper fuisse testamur,
ante originem saeculi spiritaliter apud Patrem inenarrabiliter genitum ante omne princi-
pium, et per ipsum facta sunt visibilia et invisibilia, hominem factum, morte devicta in
caelis ad Patrem receptum, et dedit illi omnem potestatem super omne nomen caelestinm
et terrestrium et infernorum et omnis lingua confiteatur ei quia Dominus et Deus est
lesus Christus, quem credimus et expectamus adventum ipsius mox futurum, iudex
vivorum atque mortuorum, qui reddet unicuique secundum facta sua; et effudit in vobis
habunde Spiritum Sanctum, donum et pignus immortalitatis, qui facit credentes et
oboedientes ut sint filii Dei et coberedes Christi: quem confitemur et adoramus unum
Deum in trinitate sacri nominis.

Presenetljivi podobnosti med Viktorinovo in Patricijevo »veroizpovedjo« so posvedali
pozornost teologi Ze od konca prejénjega stoletja dalje. Nekaj novej$ih analiz, ki vse-
bujejo povzetek diskusije starejsih raziskovalcev: L.BIELER, The »Creeds« of St. Victo-
rinus and St. Patrick, Theological Studies 9, 1948, 121—124; R.P.C. HANSON, The
Rule of Faith (kot v op.178), 25—36; kratko analizo podaja isti avtor v svoji izdaji
Patricijevih del (str. 75 s., op. 4).

V zvezi z naravo Patricijeve formule »veroizpovedi«, ki je trinitariéna in pod vpli-
vom kristoloskih sporov 4. (ne pa 5.) stoletja (L.BIELER, o.c, 123s.; R.P.C. HAN-
SON, o. c. 32 ss.) se postavljata dve vprasanji:

1) Ali je Patricij sploh zajemal iz Viktorina; ali ni morda verjetneje, da sta oba,
Viktorin in Patricij, zajemala iz istega vira. L. BIELER, o.c., 121 je zavrnil mnenje, da
bi Viktorin in Patricij neodvisno drug od drugega zajemala iz Ireneja, kot je menil F.
R. MONTGOMERY HITCHCOCK, The Creeds of SS. Irenaeus and Patrick, Herma-
thema 14, 1907, 168—182; 47, 1932, 232—237. Po njegovem mnenju naj bi Patricij za-
jemal iz galskih formul veroizpovedi, nastalih pod vzhodnimi vplivi, ki naj bi jih spoznal
v Galiji po begu iz irskega ujetnistva. Formula, ki naj bi jo Patricij spoznal v Galiji, naj
bi deloma temeljila na Viktorinovem besedilu. Sorodstvo med obema formulama naj bi
bilo torej samo posredno.

2) Ali je Patricij zajemal iz izvirnega Viktorinovega besedila ali iz Hijeronimove
predelave, kot sta domnevala J. HAUSSLEITER, Der Aufbau der altchristlichen Literatur,
Berlin 1898, 36s. in J.E.L. OULTON, The Credal Statements of St.Patrick, Dublin
1940, 17.

Ujemanje med izvirnim Viktorinovim besedilom in Patricijevim besedilom »vero-
izpovedi« je tako znacilno, da moremo z gotovostjo govoriti o neposrednem vplivu
prvega avtorja na drugega. Ta ujemanja so sledeca:

a) »ut dicimus« pri Patriciju, verjetno koruptela po Viktorinovem izrazu »ut di-
dicimus«.

b) sspiritaliter« (sc. genitum); v Hijeronimovi redakciji »spiritalem-«.

¢) »morte devicta«; obSirneje o tem v op. 237.

¢) »donum et pignus immortalitatis« kot atribut Sv.Duha (v tem primeru gre za
ujemanje s Hijeronimovo redakcijo, z Viktorinovim izvirnikom le, &e sprejmemo Han-
sonovo emendacijo besedila; gl. op. 178).

d) »mensura fidei« (gl. op.175), ki ima pri Viktorinu $e konkreten pomen (gre za
predstavo o &oveku, ki s trstovo palico meri tempelj), pri Patriciju pa ima samo $e
preneseni abstraktni pomen (mensura fidei Trinitatis).

Patricijeva »vercizpoved«, ki je obenem »veroizpoved« britanske cerkve v prvi po-
lovici S. stoletja, je prirejena po formuli panonijsko-noritkega mudenca iz Dioklecija-

316



Zanimivo in z mnogimi izvirnimi potezami je orisano Viktorinovo
eshatolosko sporocilo. Ob razlagi prihoda in triinpolletnega delovanja
boZjih pri¢ na zemlji (Raz 11,1—13) pravi, da gre po sodbi »mnogih« za
preroka Elija in Elizeja ali Mojzesa oz. po sodbi »starih« za Elija in Jere-
mija. Zal nam ne sporoda, na mnenja katerih avtorjev se je opiral. Mesto
samo nam kaze, da je Viktorin zavzemal kriti¢no staliS¢e do posameznih
spornih vpra$anj eksegeze.’® Pri nastevanju prerokb, ki napovedujejo
triinpolletno Antikristovo kraljevanje na zemlji, je Viktorin zamenjal
preroka Izaija in Ezekiela.'.Ocitno je navajal svetopisemske citate po
spominu, ki ga je v tem primeru prevaral. V viziji o Zeni in zmaju je Vikto-
rin videl podobo bozjega ljudstva oc¢akov, prerokov in apostolov, ki rodi
Odre$enika in ki ga preganja hudi¢, in ne podobe Kristusove matere.!
Zanimivo je, da je Viktorin videl poglavitno Antikristovo dejavnost v oZiv-
ljanju poganstva, kar je morda odraz spopada med kr$éanstvom in po-
ganstvom v njegovi dobi.!® Antikristova vlada na zemlji se zakljudi s
prvo eshatolosko bitko, v kateri Bog premaga hudiéa, ga zveZe in za tiso¢
let vrze v ognjeno brezno.'®®

Najbolj znacilna poteza Viktorinove eshatologije, ki je determinirala
njegovo mesto v kré¢anski knjiZevnosti in ki je postala v znatni meri
usodna za njegova dela, je milenarizem. Ideje o Kristusovem tiso¢letnem
kraljevanju s pravicnimi na zemlji pred poslednjo sodbo, porojene iz
judovske apokaliptike, so se uveljavile v zacetku drugega stoletja v tistih
maloazijskih krs¢anskih skupnostih, ki so bile pod moénim vplivom
judovstva. Nastale so na podlagi dobesedne razlage 20. in 21. poglavija
Apokalipse. V Viktorinovi dobi je bil milenarizem razSirjen po vsem
kri¢anskem svetu, vendar je Zze preSel svoj zenit in se je nahajal v zatonu,
tako da moremo Viktorina obenem s Komodijanom in Laktancijem pri-
$tevati med zadnje latinske milenariste. V uradni cerkvi je v cetrtem
stoletju izginil. Od zacetka tretjega stoletja dalie je milenaristi¢ne ideje

nove dobe. V 4.stoletju, ko so se oblikovali temelji britanske cerkve, je Viktorinova
formula postala temelj kateheze v tej cerkvi. Poznejdi dodatki v formuli, ki odraZzajo
zgodovino kristoloske doktrine 4. stoletja, so prisli v britansko cerkev prek galske in
italske cerkve. To je posreden dokaz, da so bila Viktorinova dela v letrtem in v prvi
polovici 5. stoletja v britanski cerkvi poznana in v uporabi. S svojim slabim jezikom so
ustrezala rustikalnosti, preprostosti in protiintelektualisti¢ni nastrojenosti apostola
Ircev, s svojim duhom pa arhai¢nim razmeram, ki so prevladovale v britanski cerkvi
petega stoletja (prim. R.P.C. HANSON, The Rule of Faith, 35 s.; IDEM, Patrick and
the Mensura Fidei (kot v op. 175), 111).

184 Comm. 11,3 (H.98,10—12; gl. tekstnokriti¢ni aparat). V nadaljevanju pripovedi
je Viktorin negotov, za katera dva preroka gre, in imenuje kot gotovega ¢lana dvojice
Elijo (Comm. 12,4 (H. 112,9—10)); prim. E.-B. ALLO, o. c., 157 ss.

185 Comm. 11,4 (H. 100,9—15); Hijeronim je napako opazil in jo popravil.

188 Comm. 12,1 (H. 104,17—106,2); prim. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v
op. 107), 562 s; prim. E.-B. ALLO, o. ¢, 177 s.

187 Comm. 13—17,4 (H. 128,5 ss.).

188 Comm. 19 in 20,1 (H. 136,1—138,12).

317



z velikim zamahom pobijala aleksandrijska $ola (Klement, Origen) z ale-
gori¢no biblijsko razlago in s polemiko proti milenaristi¢nim piscem
(Dionizij)."® Na latinskem Zahodu je bil boj proti milenarizmu Hijeronim,
ki v svojih delih na ve¢ mestih izrecno omeénja Viktorina kot milenarista.
Po njegovih opisih sode¢ je bil Viktorin tipicen predstavnik tradicionalnega
milenarizma, kakr$nega so gojili med Grki Papias iz Hierapolis, Justin,
Irenej, Nepos in Apolinaris, na latinskem Zahodu pa Tertulijan in Lak-
tancij.'* V predgovoru k svoji redakciji Viktorinovega komentarja omenja
kot Viktorinova predhodnika Papija in Nepota.'®* Hijeronim je imel do
milenarizma resda povsem odklonilno stali§¢e, vendar se ga ni upal pre-
kleti, temvec se je le spustil v polemiko proti njemu.'** Z vso odloénostjo je
zavracal samo materialisti¢ni oz. senzualisti¢ni milenarizem heretika Ce-
rinta.'® Medtem ko je skoraj v celoti sprejel Viktorinov komentar prvih

18 O milenarizmu splosno gl. A. GEORGE-P. GRELOT, Uvod (kot v op. 107),
556 ss.; T.SAGI-BUNIC, o.c. (kot v op.141), 345s.; G.BARDY, Millénarisme, DTC
10/2, 1929, 1760—1763; W.BAUER, Chiliasmus, RAC 2, 1954, 1073—1078; J].DA-
NIELOU, o.c. (kot v op. 106), 341—366; M.SIMONETTI, Il millenarismo da Origene
a Metodio, Corona gratiarum (Miscellanea E. Dekkers ... oblata) I, Brugge 1975, 37 ss.;
C. MAZZUCCO-E. PIETRELLA, Il rapporto tra la concezione del millenio dei primi
autori cristiani e I'Apocalisse di Giovanni, Augustinianum 18, 1978, 29—45 (Studija o
milenarizmu pri Cerintu, Papiju, Justinu in Ireneju); o milenarizmu pri Viktorinu gl.
C.CURTL, Il regno millenario in Vittorino di Petovio, Augustinianum 18, 1978,
419—433.

190 De viris illustribus 18 (PL 23, 637); In Hiezechielem 11,36,1/15 (ed. F. GLORIA,
CCSL 75, 1964, 500); In Esaiam XVIII, Prologus (ed. M. ADRIAEN, CCSL 73 A, 1963,
740 s.).

w1 Prologus Hieronymi (H. 14,8—10): »Nam et anterior Papias Hierapolites epi-
scopus et Nepos in Aegypti partibus episcopus de mille annorum regno ita ut Victorinus
senserunt.« O milenarizmu $kofa Papija nam poroéa EUSEBIUS, H.E., 3,39,12—13 (ed.
G.BARDY, SC 31, 1952, 156). Z milenarizmom preZzet odlomek iz njegovih del nam
posreduje IRENAEUS, Adversus haereses 533,2 (ed. A. ROUSSEAU, SC 153, 1969,
414—416); gl. T.SAGI-BUNIC, o.c. (kot v op.141), 142 in 469 (s hrvaskim prevodom
odlomka); G. BARDY, Papias d’Hiérapolis, DTC 11/2, 1932, 1944—1947. O milenarizmu
pri Skofu Nepotu iz Arsinoe s sredine 3.stol., proti kateremu je polemi¢no nastopil
Dionizij Aleksandrinski, gl. EUSEBIUS, H.E.7,24 (ed. G. BARDY, SC 41, 1955, 201 ss.);
gl. e E. AMANN, Népos, DTC 11/1, 1931, 68—69; C. CURT]I, o. c. 423, op. 11.

192 Srudij Viktorinovega komentarja je zaradi milenaristi¢nih idej smatral za ne-
varno in riskantno delo (Prologus (H. 14, 6—S8): »Et est periculosum et obtrectatorum
latratibus patens de egregii viri opusculis iudicare). Milenarizem je odloéno zavradal (In
Danielem 2,7, 17.18a (ed. F. GLORIA, CCSL 75 A, 1964, 848): »... sancti autem nequa-
quam habebunt terrenum regnum sed caeleste. Cessat ergo mille annorum fabula),
vendar se ga tudi iz pietete do njegovih zagovornikov ni upal prekleti (In Hieremiam
4,15,3 (ed. S. REITER, CCSL 74, 1960, 186): »Quae licet non sequamur, tamen damnare
non possumus, quia multi ecclesiasticorum virorum et martyres ista dixerunt, ut unus-
quisque in suo sensu abundet et domini cuncta iudicio reserventur.«).

193 Comm. (rec. Hier.) 21,3 (H. 153,1—3): »Ergo audiendi non sunt, qui mille
annorum regnum terrenum esse confirmant, qui cum Cerintho heretico sentiunt.« O vul-
garno materialistiéno obarvanem materializmu heretika Cerinta gl. EUSEBIUS, H.E.
3,284; 7,25,2—3 (ed. G. BARDY, SC 31, 1952, 138; SC 41, 1955, 205); T. SAGI-BUNIC,
o.c. (kot v op. 141), 342; G. BAREILLE, Cérinthe, DTC 2/2, 1923, 2151—2155; J. DA-

318



devetnajstih poglavij Razodetja, je zaradi nestrinjanja z milenari¢no raz-
lago napisal nov komentar 20. in 21. poglavja. V njem je z alegori¢no in-
terpretacijo v duhu aleksandrijske Sole podrl temelje Viktorinove razlage
spornih poglavij Razodetja.*

Viktorinova milenariéna razlaga 20. in 21. poglavja Razodetja je osre-
dotoc¢ena na dva poglavitna motiva: na predstavo o prvem in drugem
vstajenju in na predstavo o nebeskem Jeruzalemu. Do prvega vstajenja
naj bi prislo po njegovem gledanju tedaj, ko bo Bog premagal Antikrista
in ga za tiso¢ let zaprl v pekel. Tega vstajenja, ki pomeni nastop Kristuso-
vega tisolletnega kraljevanja na zemlji, bodo delezni le tisti mrtveci, ki
so zapisani v knjigi zivljenja, to so pravi¢niki. Viktorin, sklicevaje se na
Raz 14,1, dolo& stevilo in pripadnost teh sreéneZev: prvega vstajenja
bo deleznih samo 144 000 Judov, ki so sprejeli kr$¢anstvo.'® Sprico
Viktorinove redkobesednosti pri komentiranju se moramo vprasati, ali
biblijske citate razume dobesedno, ne alegori¢no,'*® in zakaj Stevila pravic-
nikov, ki bodo delezni prvega vstajenja, ne razsiri na druge kristjane, Grke
in Rimljane. Tisti, ki ne bodo delezni prvega vstajenja in Kristusove tisoc-
letne vlade, bodo delezni drugega vstajenja, med neverniki in gre$niki.
To drugo vstajenje, ki je obenem poslednja sodba, pa pomeni obsodbo
v pekel.'” Viktorinova predstava o tem, kdo bo zvelican, je torej zelo
pesimisti¢na in je verjetno odraz dobe, v kateri je zivel, ko so bili kristjani
v izraziti manjdini. Razen sre¢nih izbrancev, ki bodo delezni prvega vsta-
jenja in Kristusove vlade, naj bi bili vsi ostali obsojeni na pogubljenje.
Pri tak$nem gledanju se sploh postavlja vprasanje, kak$en smisel ima
poslednja sodba kot sodno dejanje, ¢e gre za kolektivno kaznovanje z
najhujso med vsemi kaznimi.

Podobo Kristusovega kraljestva postavlja Viktorin v nebeski Jeruzalem,
ki se bo ob prvem vstajenju spustil na zemljo, ves v nadzemeljski lepoti

NIELOU, o.c. (kot v op. 106), 80 s.; 347 s. Povezovanje ideje milenarizma z osebo here-
tika Cerinta, ki ga sam Viktorin imenuje enega od satanovih udencev (Comm. 11,1 (H.
96,1)), razodeva Hijeronimovo teznjo, da bi to predstavo ¢imbolj diskreditiral.

1% Hijeronim je z alegori¢no razlago, po nacelu »quae yuhootal carnaliter asserunt
esse complenda, nos spiritaliter futura credamus« (In Esaiam XVIL19 (ed. M. ARTAEN,
CCSL 73 A, 1963, 704)), zavrnil milenaristiéno razlago ideje o tisolletnem kraljevanju
(Raz 20) in ideje o nebeskem Jeruzalemu (Raz 21). Ker ni naSel ustrezne simbolike
Stevila 1000, ga je po navadi eksegetov aleksandrijske Sole razdelil in poiskal simboliko
njegovih sestavnih delov; Stevilo 10 je simbol dekaloga, 100 pa simbol deviStva. Na tej
podlagi je razlozil v duhu kricanske morale simboliko tisoé¢letja v Razodetju (Comm.
(rec. Hier.) 20,1 (H. 145,10—147,10)). Za posamezne elemente iz opisa nebeskega Jeruza-
lema je poiskal alegori¢no razlago (Comm. (rec. Hier.), 21,1—3 (H. 149,3ss.)). GL
C. CURT], o. c. (op. 189), 421 op. 6.

195 Comm 20,1 (H. 138,8—140,11). Gl. C. CURTI, o.c., 426s., in zlasti E.-B. ALLO,
0. ., 109 s. (s predstavitvijo drugacnih razlag tega $tevila od antike do danes).

196 Seveda je v tem primeru smiselna edino alegori¢na razlaga; gl. C. CURTI, o.c.,
431.

W7 Comm. 20,2 (H. 144,4—12); C. CURTI, o.c., 427.

319



in dragocenostih. To mesto rajskega Zivljenja se bo razprostiralo cez.
vse deZele, ki jih je Bog obljubil Abrahamu, od Nila do Evfrata, od Rde-
¢ega morja do Fenicije in Sirije.!*® Zivljenje v Kristusovem tisoc¢letnem
kraljestvu je Viktorin orisal v teh potezah:1*

V tem kraljestvu bodo tisti, ki so bili zaradi Gospodovega imena pri-
krajsani za imetje, mnogi, ki so bili z vseh vrst zlodini in po je¢ah umorjeni
— kaijti pred Gospodovim prihodom so bili sveti preroki kamenjani, pobiti
in razsekani (prim. Hebr 11,36—37) — ,sprejeli svojo tolazbo® (Lk 16,25),
to je vence in nebe$ko bogastvo. V tem kraljestvu je Gospod obljubil, da bo
povrnil letine, ki so jih ,poZrle kobilice, brezkrilne kobilice in bolezni‘ (Joel
2,25). Tukaj se bo ohranilo vse, kar je ustvarjeno, in bo na boZji ukaz
oddalo v sebi skrite dobrote. Tukaj bodo sprejeli sveti ,namesto brona zlato,
namesto zeleza srebro in dragocene kamne* (Iz 60,17). Tukaj ,jim bo prinesel
bogastva morja in zaklade narodov‘ (Iz 60,5). V tem kraljestvu ,se bodo
Gospodovi duhovniki imenovali boZji sluzabniki® (Iz 61,6), tako kot se
imenujejo bogoskrunci. V tem kraljestvu ,bode pili vino, se mazilili z mazili
in se predajali veselju® (Am 6,6 in Ps 67.4).

O tem kraljestvu je dejal Gospod, predno je trpel, apostolom: »Ne bom
pil od tega sadu vinske trte (do tistega dne), ko bom z vami novega pil
v prihodnjem kraljestvu« (Mt 26,29), kar je ,stokrat pomnozeno‘ (Mt 19,29),
desettisockrat vedje in boljSe. Kajti, ko pravi, da bodo razstavljeni ,razli¢ni
kamni po vrsti in barvi‘ (Raz 21,18—20), pravi to o ljudeh; vendar pa
oznaluje tudi predragoceno raznovrstnost vere pri posamcznih ljudeh. Z
,bisernimi vrati* (Raz 21,21) oznaduje apostole. ,Ne bodo se zaprla® (Raz
21,25), pravi; po njih je dana milost, in ta se nikdar ne zapre. Tukaj se
bodo videli ,iz obli¢ja v obli¢je* (1 Kor 13,12) in ,eden ne bo pogresal
drugega‘ (Iz 34,16). ,Na temeljih in nad vrati bodo imena‘ (Raz 21,14)
oletov in apostolov. Razpravljali smo Ze o Stiriindvajsetih staredinah, in o
tistih, ki bodo vladali v tem kraljestvu, (in) ,ti bodo sodili svet (1 Kor 6,2).

Iz navedenega odlomka moremo razbrati glavne znacilnosti Viktori-
nove razlage tisolletnega kraljestva.>® Predvsem pade v o¢i mnozica biblij-
skih citatov, ki so tukaj veliko bolj nagosto posejani kot v ostalem ko-
mentarju. Intenzivno sklicevanje v tem primeru ni toliko odraz avtorjeve
nedvomne razgledanosti v Svetem pismu kakor pa morda bolj odraz nje-
gove zadrege in krize milenarizma v njegovi dobi. Biblija je bila namreé
edina opora in vir misli ter idej, s katerimi je lahko potrjeval pravilnost
svoje razlage v Casu, ko je bil milenarizem Ze v zatonu.*®' Razlaga Zivljenja
v Kristusovem kraljestvu je navidez tradicionalna, z izrazitim prevlado-
vanjem materialnih dobrin, vendar samo tistih, ki se v kakrsnikoli zvezi
omenjajo v Svetem pismu (povradilo unicenih letin, drage kovine in

198 Comm. 21,1—2 (H. 146,1—148,19); pred tem je Kristusovo kraljestvo zoZil na
samo Judejo (Comm. 1,5 (H. 26,7—38)).

199 Comm. 21,5—6 (H.152,16—154,18); prim. C.CURTI, o.c., 429; Bogosluino
branje 5, Ljubljana 1977, 311 (s prev. odlomka).

200 Y glavnih potezah sledimo rezultatom analize C. CURTI-ja, o. c., 429 ss.

20t Prim, C. CURTI, o. c., 428 (zlasti op. 24).

320



dragoceno kamenje, zakladi morja, veselje ob vinu in di$avah), in zdale¢
ne v tako izraziti obliki kakor pri Cerintu, Papiju, Ireneju ali Justinu,**
temved v bolj zmerni obliki, z navzoénostjo duhovnih dobrin, kakor pri
Tertulijanu in Metodiju.®® Znacilna poteza razlage Zivljenja v tisocletnem
kraljestvu je namreé obstoj duhovnih dobrin (tolazba, vera, milost, dru-
zabnost) poleg zgoraj naStetih materialnih, in pa obstoj alegori¢nih
razlag v kontekstu dobesednega tolmadenja obeh poglavij Razodetja.2
Povsem alegori¢na in v duhu aleksandrijske Sole je razlaga drugega dela
odlomka (raznovrstni dragoceni kamni — ljudje, pa tudi raznolikost vere
posameznih ljudi; biserna vrata — apostoli; veéno odprta vrata — milost,
ki ve¢no traja). Zaradi tega Viktorina ne moremo imenovati »popolnega«
milenarista pod vplivom »azijske« kulture, kakrSen je bil npr. Irenej, in
za kakr$nega ga je imel Hijeronim in za njim mnogi moderni razisko-
valci?® Vpliv aleksandrijske $ole z alegori¢no biblijsko eksegezo je bil
nanj oditno tako mocan, da se mu tudi v primeru, ko se je od duha in
metode te Sole najbolj oddaljil, ni mogel povsem izneveriti. Kot preprican
milenarist, vendar bolj »blagega« tipa, je Viktorin $e najbolj podoben
Metodiju iz Olimpa.**®

V drugaénih potezah se razodeva Viktorinov milenarizem v Traktatu
o nastanku sveta. Njegovo eshatolo$ko sporocilo je sledece:**

To je namre¢ osmi dan njegove bodoce sodbe, ki je izpadel iz reda
tedenske zgradbe ... Izaija in njegovi tovari$i so odpravili soboto, da bi se
spostovala ona resniéna in prava sobota v sedmem tisocletju. Zatorej je
Gospod tem sedmim dnem pripisal po tiso¢ let. Tako je bilo namre¢ do-
lo¢eno: ,V tvojih oc¢eh, o Gospod, je tiso¢ let kakor en dan® (Ps 89,4). Torej
je bilo v bozjih oceh postavljenih po tiso¢ let. Bozjih oéi je sedmero. Zaradi
tega je, kot sem omenil, tista resnicna sobota sedmo tisocletje, v katerem
bo Kristus vladal s svojimi izbranci.

Tem dnevom ustreza tudi sedem nebes. ..

Tukaj se sre¢amo z idejo o kozmiénem tednu, idejo o sedmih tisoé-
letjih, ki ustrezajo Sestim dnem stvarjenja sveta in sedmemu dnevu po-
¢itka, in z idejo o sedmih nebesih. Ta ideja nima nicesar opraviti z apo-

202 O milenarizmu pri Cerintu in Papiji gl. op. 191 in 193, pri Ireneju gl. T.S5AGI-
BUNIC, o.c. (kot v op.141), 468—471, pri Justinu gl. JUSTINUS, Dialogus cum
Tryphone Judaeo 80—81 (PG 6, 664—669).

208 TERTULLIANUS, Adversus Marcionem 3,24,5 (ed. A. KROYMANN, CCSL 1,
1954, 542); METHODIUS, Symposion 9,1 (237—238) (edd. H. MUSURILLO-V. H, DE-
BIDOUR, SC 95, 1963, 267); M.SIMONETTI, o.c., 54ss.; J. DANIELOU, o.c., 358
(obe deli kot v op. 189).

204 C. CURTI, o. c., 430.

205 Gl. op.191. Med modernimi raziskovalci zastopajo tako mnenje v bistvu vsi
pred C.CURTI-jem (o.c., 423), npr. W.BAUER, o.c. (kot v op.189), 1077, ki apo-
strofira Viktorinov konec komentarja kot »grob chiliastisch«,

206 M. SIMONETTI, o. c., 54 ss.; gl. op. 203.

27 Tractatus 6 (H. 5,23—25; 6,7—135).

21 Acta ecclesiasta 8 321



kaliptiénim milenarizmom azijske kulture, tudi ni azijskega, temvec
sirskega izvora, nastala s sintezo judovskih, helenisticnih in kr$¢anskih
elementov. Prvié¢ jo sre¢amo v Barnabovem pismu.2*® Prvi, ki je povezal
teorijo o kozmiénem tednu, zlasti njen najbolj znacilen del, pocitek v
sedmem tisocletju, z milenaristicno idejo o Kristusovi zmagi nad Anti-
kristom in tiso¢letnem kraljevanju na zemlji, je bil Irenej Lugdunski,®®*
z bistveno manj odstopanja od Barnaba nato Hipolit Rimski.*"* In kaksno
je Viktorinovo mesto v tem razvoju? Iz odlomka ni docela jasno, ali se je
Viktorin oddaljil od Barnabove tradicije in se priblizal azijskemu mile-
narizmu. Sklepati moremo, da si je Kristusovo kraljevanje z izbranci pred-
stavljal na zemlji, tako kot milenaristi, saj poslednjo sodbo kot njegov
zakljuéek za razliko od Barnaba postavlja na osmi dan.

Kaj nam more tako razlicen idejni koncept o koncu sveta v obeh
delih povedati o razmerju med Traktatom in Komentarjem? Ali moremo
sploh obe deli pripisati istemu avtorju? Zelo verjetno. Tako kot je v jezi-
kovnem oziru opazen avtorjev razvoj od enega dela do drugega,* tako
moremo ta razvoj zaslediti tudi v idejni sferi. Medtem ko v Traktatu
nastopa kot privrzenec ideje o kozmi¢nem tednu, ki jo komajda zaznavno,
bistveno manj kakor Irenej, povezuje z azijskim mesijanskim milenariz-
mom, se v Komentarju razodeva kot pravi milenarist pod vplivom azijske
kulture, le v precej bolj poduhovljeni obliki. Viktorinov spiritualizem v
predstavi o tisocletnem kraljestvu se kaze v ludi tega razvoja ne le kot
posledici vpliva aleksandrijske Sole, temve¢ tudi kot posledica njegovega
duhovnega razvoja. Tudi v tem oziru je Viktorinu najbolj soroden njegov
sodobnik Metodij iz Olimpa, ki je prav tako povezoval idejo o kozmiénem

@2

tednu s tradicijo azijske kulture v spiritualni milenarizem.*2

8. Boj proti herezijam

V obmocje zgodnjekrscanske herezioloske knjizevnosti je spadal Vikto-
rinov izgubljeni spis »Proti vsem herezijam«, ki ga omenja Hijeronim.?
Optat, $kof iz Mileve v Afriki, imenuje Viktorina na prvem mestu, pred
Zefirinom in Tertulijanom, kot borca proti heretikom drugega stoletja,

208 BARNABAS, Epistula 15,3—8 (edd. P. PRIGENT-R. A. KRAFT, SC 172, 1971,
182 ss.; z izérpnim komentarjem); gl. ]. DANIELOU, La tipologie millenariste de la
semaine dans le cristianisme primitif, Vigiliae Christianae 2, 1948, 1—16; IDEM, Théo-
logie (kot v op. 106), 359 ss. O ideji o sedmih nebesih gl. op. 106.

20 Adversus haereses 5,28,3; 5,30,4; 5,33,2 (ed. A. ROUSSEAU, SC 153, 1969, 358;
386; 408 ss.); gl. J. DANIELOU, o. c., 362 s.; T. SAGI-BUNIC, o. c. (kot v op. 141), 470.

20 In Danielem 4,23 (edd. B. BARDY-M. LEFEVRE, SC 14, 1947, 187s.); J. DA-
NIELOU, o. c., 364.

211 Prim, op. 87.

22 METHODIUS, Symposion 9,1 (236—237) (edd. H. MUSURILLO-V. H. DEBI-
DOUR, SC 95, 1963, 264 ss.).

213 G, op. 1.

322



marcionitom, patripasijancem, gnostikom, montanistom in drugim.** Res
se je ohranil anonimen spis z istim naslovom, s sumarnim opisom dvain-
tridesetih herezij od Dositejeve do patripasijanske, ki so ga nekateri
pripisovali naSemu Viktorinu. Vendar pa dejstvo, da avtor tega dela kaze
zelo pomanjkljivo poznavanje Marcionove herezije, da je to delo napi-
sano v elegantnejsi in pravilnejsi, predvsem pa drugaéni latinééini, kakor
jo je pisal Viktorin, in ve¢ vsebinskih neskladij med tem spisom in ohra-
njenima Viktorinovima spisoma izpodbijajo temelje tej hipotezi.®'®

24 De schismate Donatistarum adversus Permanianum 1,9 (PL 11, 898 5.): » Marcion,
Praxeas, Sabellius, Valentinus, et ceteri, usque ad Cataphrygas, temporibus suis a Victo-
rino Petavionensi, et Zephirino Urbico, et a Tertulliano Carthaginensi, et ab aliis ad-
sertoribus Ecclesiae catholicae superati sunt; ut quid bellum cum mortuis geris, qui ad
negotium temporis nostri non pertinent?« Optat imenuje med herezijami na prvem
mestu Marcionovo, med borci proti herezijam pa Viktorina, dasi je najmlajéi med naste-
timi, iz Cesar je J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVI sklepal, da se je Viktorin po-
svetil predvsem kritiki Marcionove herezije. To sklepanje je samo delno pravilno. Za
Zefirinovim protihereti¢nim spisom se je izgubila vsaka sled, &e ga je sploh napisal
(Hipolit ga je oznadil kot povsem neukega in nepismenega ¢loveka; gl. A. HARNACK,
Geschichte 11/122 (kot v op. 4), 201). Levji delez v borbi proti herezijem pripada Tertuli-
janu, ki je napisal poleg splo$nega orisa vseh herezij (De praescriptione haeresiarum, ed.
R.F. REFOULE, CCSL 1, 1954, 185—224) §e spise proti posameznim heretikom (Adver-
sus Marcionem, ed. A. KROYMANN, CCSL 1, 1954, 437—726; Adversus Valentinianos,
ed. A.KROYMANN, CCSL 2, 1954, 751—778; Adversus Praxean, edd. A.KROY-
MANN-E. EVANS, CCSL 2, 1954, 1157—1205).

215 Kratek anonimen spis »Adversus ommnes haeresess, ki ga tiskajo kot dodatek
k Tertulijanovim delom (kriti¢na ed.: A. KROYMANN, CCSL 2, 1954, 1399—1410),
gotovo ni Tertulijanov, kot je z vrsto argumentov prepricljivo dokazal A. HARNACK,
Geschichte 11/2 (kot v op. 4), 432 op. 2, saj so vsebinska razhajanja med tem spisom in
Tertulijanovimi deli prevelika. A. HARNACK, o.c., 430 je sku$al na podlagi enakega
naslova, kot ga za Viktorinov spis sporo¢a Hijeronim (gl. op. 1), ¢asa nastanka (pred
letom 300; spis je bil gotovo znan v 4.stol., ko ga je navajal Hijeronim; gl. A. HAR-
NACK, o.c. 430 op.4) in vplivov (delo naj bi bil latinski izvle¢ek iz Hipolitove Sin-
tagme) dokazati, da gre zelo verjetno za Viktorinovo delo. Tej hipotezi nasprotuje ved
dejstev vsebinske in jezikovne narave:

a) Pri opisu Nikolajeve herezije je pri Viktorinu (gl. op. 216) poudarek na atributih
javne morale, v anonimnem spisu (1,6; cit. ed. str. 1402, v. 16ss.) se podlaga za kritiko
niti ne omenja.

b) Viktorinov vrstni red heretikov z zaletka 2.stol. (Valentinus, Cerinthus, Ebion;
gl. op. 139) je drugaden kakor v anonimnem spisu (Cerinthus (3,2), Ebion (3,3), Valen-
tinus (4,1—6)); Viktorin ne omenja Karpokrata, ki mu daje avtor spisa po pomenu
prednost pred Cerintom (3,1).

¢) Viktorin uporablja kot sinonimni izraz za Nikolajevo herezijo »Balaamova dok-
trina« (gl. op. 216); anonimni avtor tega izraza ne pozna.

¢) V primeru Marcionove herezije pripisuje avtor bistvo Marcionovega nauka njego-
vemu uéitelju Cedronu (6,1). Tezko si predstavljamo, da Viktorin teh dveh heretikov ne
bi razlikoval (prim. J. HAUSSLEITER, Prolegomena, XXVI).

d) Zelo sumaren je v anonimnem spisu opis patripasijanske herezije na koncu (8,4;
v cit. ed. str. 1410): »Sed post hos omnes etiam Praxeas quidam haeresim introduxit,
quam Victorinus corroborare curavit. Hic deum patrem omnipotentem lesum Christum
esse dicit; hunc, crucifixum passumque, contendit mortuum; praeterea se ipsum sibi
sedere ad dexteram suam cum profana et sacrilega temeritate proponit.« Iz odlomka

ne 323



Viktorinovo protiheretiéno usmerjenost odraza tudi Komentar k
Razodetju. V njem je pisec poimensko napadel tiste herezije, ki jih omenja
Razodetje, in one, ki jih izrolilo omenja za dobo njegovega nastanka. Te
herezije poznega apostolskega obdobja v Viktorinovem ¢asu Ze davno niso
bile ve¢ aktualne. V komentarju k pismoma angeloma cerkva v Perga-
monu in Tiatiri (Raz 2,12 ss.) se omenja Nikolajeva oz. Bileamova here-
zija, razSirjena v maloazijskih mestih ob koncu prvega stoletja. Gre za
neke vrste sinkretisti¢ni misticizem, katerega glavni znadilnosti sta bili
seksualni libertinizem in navada, da so jedli bogovom namenjeno posve-
¢eno hrano.*'® V apostolsko dobo spadajo herezije, katerih Sirjenje omenja
Viktorin kot povod za nastanek Janezovega evangelija. Te herezije so raz-
Sirjali »Valentin, Cerint, Ebion in drugi satanovi udenci«.?” Medtem ko
na tem mestu samo omenja najvecjega gnostika Valentina kot heretika, se
je njegovega nauka verjetno lotil v izgubljenem spisu »Proti vsem here-
zijame, saj poroca Optat, da se je boril tudi proti temu heretiku.?’® Na
izrazito polemien nacin se je Viktorin v ohranjenih spisih lotil dveh
zmot gnostikov: zmote o vlogi angelov pri stvarjenju sveta*® in zavra-
¢anja predstave o vstajenju pravi¢nih. Viktorin namreé¢ na veé mestih
izrecno poudarja, da je Kristus premagal smrt, kar je smiselna razlaga

vidimo, da pisec ne omenja Sabelija, kar govori proti Viktorinovemu avtorstvu. Ker ni
znano, da bi Tertulijan napadel Sabelija, o Zefirinu pa ne vemo ni¢ zanesljivega, skle-
pamo na podlagi Optatovega porocila (gl. op.214), da je Sabelija napadel Viktorin.
V citatu navedeni Viktorin kot kritik Praksejeve doktrine skoraj gotovo ni petovionski
gkof, saj bi v tem primeru lahko nastal spis fele po Viktorinovi smrti, v Cetrtem stoletju,
kar se nikakor ne bi ujemalo z njegovo vsebino. A. HARNACK, o. c. 431 op. 4 meni, da
gre za papeza Viktorja (189—198/9).

e) Jezik spisa je precej razlicen od Viktorinovega. V njem sicer res naletimo na
podobne grecizme (npr. »kata Aeschinen« (7,2); pri Viktorinu »cata lohannem« (4,4; H,
50,7)), vendar je slog in duh jezika drugaden.

f) Razmere, ki jih opisuje anonimen spis, ustrezajo razmeram v Rimu na prehodu
iz 2. v 3.stoletje, ne pa razmeram v oddaljeni petovionski $kofiji stoletje pozneje
(G.BARDY, o. c. (kot v op. 31), 2885). Ta argument je od vseh najmanj prepriéljiv, kajti
Viktorinovih zelo verjetnih zvez z Rimom ne smemo bagatelizirati (Viktorin je poznal
Hipolitova dela, gl. op. 34, 46, prim. op. 150, 210).

E.SCHWARTZ, Zwei Predigten Hippolyts, Sitzungsber. d. Bayer. Akad. d. Wiss.,
Phil.-hist. Abt., Jahrg. 1936, Heft 3, 38—45 je postavil hipotezo, da gre v nasem primeru
za spis, ki je v griéini nastal v Rimu pod papezem Zefirinom (198/9—217/8). Spis naj bi
Viktorin prevedel in priredil v latin$¢ini. S to hipotezo lahko eliminiramo vsa vsebinska
neskladja in si razlozimo vsebinsko in oblikovno inferiornost spisa, ne moremo pa od-
straniti jezikovnega neskladja med ohranjenima Viktorinovima deloma in tem spisom.
Lahko da je »Adversus omnes haereses« prevod protihereti¢nega spisa papeza Zefirina.
Vendar tega prevajalskega dela ni opravil petovionski $kof, temveé neki drugi, nepoznani
pisec. Problem avtorstva spisa torej ostaja odprt.

28 Comm. 2,1 (H. 34,9—12); gl. T.SAGI-BUNIC, o.c. (kot v op.141), 341;
A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 311 (198); E.-B. ALLO, o. ¢., 57 ss.

27 Gl op. 139.

218 Gl. op.214; o Valentinu gl. T.SAGI-BUNIC, o.c, 366—370; A.FLICHE-
V. MARTIN, Storia della Chiesa II, 45—54 (11—16).

210 Gl. op. 98; prim. T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 34.

324



predstave, da je po smrti na krizu odéel za tri dni v podzemlje, kjer je
odresil pravi¢ne iz jece smrti.>*® Majhen vpliv na poznejsi razvoj kr§¢an-
stva je imel zgodnjegnosti¢ni heretik Cerint. Ce ga Ze Viktorin imenuje kot
enega od satanovih udencev, je jasno, da se je kot milenarist distanciral
od materialisticnega milenarizma tega heretika, zato je nekako odve¢ in
neumestna Hijeronimova pripomba na koncu njegove redakcije komen-
tarja.?*! Judovsko-kri¢anska sekta ebionitov, ki je edina od doslej nastetih
na $irSem obmodju Palestine $e obstajala v Viktorinovem casu, ni prevzela
imena po Ebionu, kakor je oéitno pod vplivom kr$éanske tradicije mislil
tudi Viktorin, temve¢ po hebrejski besedi ebion — revez.*** Ostalih
herezij pozne apostolske dobe Viktorin ne omenja po imenu; dejansko je
izpustil manj pomembne sekte, od katerih se razen imena ni ohranilo
skoraj ni¢.?*® O teh herezijah s pretiravanjem pravi, da so bile »raztresene
po svetu«. Dejansko je bila in je ostala domovina vseh z izjemo Valenti-
nove, ki pade Ze v poapostolsko obdobje,*** Mala Azija in Palestina.

Za zgodovinarja veliko bolj zanimiv kakor kritika starih herezij apo-
stolske dobe, ki so do konca tretjega stoletja skoraj v celoti izumrle, je
bil Viktorinov boj proti mlaj$im herezijam, ki so zavzele mnogo vedji
teritorialni obseg kakor prej$nje in so bile po svoji vsebini veliko bolj
privlaéne in nevarne katolicizmu. Taki hereziji sta bili marcionizem in
patripasijanstvo.

Da je Viktorin obracunaval z Marcionovim naukom, nam poroda
Optat iz Mileve.?®® V Komentarju se Marcionovo ime ne omenja, vendar
je Viktorin na dveh mestih napadel samo bistvo njegovega nauka. Izhodis¢e
Marcionove herezije je popoln razkol med Staro in Novo zavezo, njegova
osnovna misel pa je nepomirljivo nasprotje med pravi¢nostjo in milostjo,
med Zakoni in evangeliji, med judovstvom in kr§¢anstvom. Judovski Bog,
Stvarnik, ni identi¢en s kr$¢anskim Bogom in Kristusovim odetom. Da
b1 ustvaril solidno podlago za Sirjenje svojega nauka, je napravil posebno
»Biblijo« tako, da je zavrgel Staro zavezo v celoti, od Nove pa je obdrzal
samo okrnjen Lukov evangelij in deset Pavlovih pisem, iz katerih je izloéil
vse, kar ga je spominjalo na judovstvo.?*® Ta nepremostljiv antagonizem
med judovstvom in marcionizmom je Viktorin o$ibal z lepo primero o
nepopolnosti ene in druge doktrine.?” Napadel je tudi Marcionovo pred-

20 Gl. op. 237.

2t Gl op. 193.

22 T, SAGI-BUNIC, o. c. (kot v op. 141), 340 s.; J. DANIELOU, o. c. (kot v op. 106),
68 ss.

229 Take sekte so bili elkasaiti, mandejci, privrzenci samaritanske gnoze itd.; gl.
T.SAGI-BUNIC, o. c., 341 s.; J. DANIELOU, o. c., 76 ss., 82 ss.

24 Prim op. 141.

25 Gl. op. 214.

26 T, SAGI-BUNIC, o.c., 360—365; A.FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa
11, 60—72 (20—29).

27 Comm. 4,5 (H. 54,21—56,3).

325



stavo o dveh razliénih bogovih, judovskem in krSéanskem, oz. Bogom
Stare in Bogom Nove zaveze, z jasnim poudarkom, da gre v obeh zavezah
za istega Boga.*® Viktorinovo veckratno poudarjanje enotnosti Biblije,
neloéljive povezanosti obeh njenih delov, je verjetno protimarcionitsko
motivirano.**® Le domnevati moremo, da se je Viktorin posvetil predvsem
eksegezi starozaveznih knjig tudi zato, da bi se zoperstavil marcionizmu, ki
je Staro zavezo v celoti zavradal.* Z ozirom na to, da je bila marcionitska
herezija v svojem misijonu zelo uspe$na, saj je bila $e v Cetrtem stoletju
razsirjena v preteznem delu kr§éanskega sveta,?! moremo domnevati, da je
bila dobro poznana, ¢ ne nevarna, tudi v Viktorinovi Petovioni.

Viktorin se je posvetil tudi kritiki patripasijanske herezije.?®® Optat
iz Mileve pravi, da se je, tako kakor Tertulijan in papez Zefirin, boril
proti naukom Prakseja in Sabelija, dveh poglavitnih zastopnikov patri-
pasijanizma.*® Z ozirom na to, da je, kot je znano, Tertulijan napadel
samo Prakseja, Zefirin pa naj bi po Hipolitovem poro¢anju sam zapadel

28 Comm. 4,1 (H. 44,11—15): »Satis autem et plene patefactum est, quando Christus
cum corpore in caelis ad patrem ascendit. Vocem autem quam audierat, cum dicat illam
secum locutam esse: sine contradictione arguuntur comtumaces, ipsum esse qui venit
ipsum quem (per) prophetas locutum.« Veliko jasnejSa in elegantnej$a je Hieronimova
formulacija (H. 45,13—19). Prim. Comm. 1,4 (H.22,6—7): »...ipsum esse, qui et nunc
evangelii bona et prius per Moysen legis notitiam universo orbi protulit.«

2 Tractatus 9 (H. 8,5ss.); Comm. 1,4 (H. 22,7—9); 4,2 (H. 46,15ss.); 5.3 (H.
66,25.); 10,2 (H. 90,6 ss.). Prim. op. 235.

20 To domnevo je zagovarjal T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 34.

21 EPIPHANIUS, Haereses 42,1 (PG 41, 696); A. FLICHE-V. MARTIN, Storia della
Chiesa II, 70 (28).

232 Patripasijansko herezijo, kakor so jo imenovali v Rimu, Afriki in v Ogleju (DE
RUBEIS, MEA, 68s.), imenovano tudi (modalisti¢ni) monarhijanizem (po paroli »mo-
narchiam tenemus« (TERTULLIANUS, Adversus Praxean 3,2 edd. A. KROYMANN-
E. EVANS, CCSL 2, 1954, 1161)) ali sabelijanizem (ime po zadnjem velikem predstavniku,
razsirjeno predvsem na Vzhodu) poznamo zlasti iz polemi¢nih spisov Hipolita (Contra
Noetum, PG 10, 803—830), Tertulijana (Adversus Praxean, cit. ed.,- 1157—1205) in Epifa-
nija (Haereses 62, PG 41, 1052—1061). Bistvo te herezije, ki se je $irila predvsem med pre-
prostimi verniki, je predstava, da je Bog ena sama oseba, in da so Odée, Sin (in Sv. Duh)
samo imena ene in iste bozje osebe. Zato se po njihovem gledanju dejansko ni uclovedil,
trpel na krizu in vstal od mrtvih Kristus, temve¢ Bog Oce (Pater passus est, od tod ime
patripasijani). Herezija se je zacela v Mali Aziji (Noetos iz Smirne), nato se je razsirila v
Rim, ki je postal njeno glavno sredi$ée (Praxeas, pozneje Sabelius), od tod v Afriko. Ze
Prakseas, $e bolj pa Sabelij, je odstopil od prvotnih togih patripasijanskih stali§¢ (po Prak-
seju naj bi Oce trpel skupaj s Sinom (patrikompasijanska doktrina), Sabelij je upoSteval
tudi Sv. Duha kot tretjo modaliteto, v kateri se izraza boZja oseba). Po Hipolitovem poro-
¢ilu sta v herezijo zapadla tudi papez Zefirin (198/9—217) in Kalist (217—222), ki pa se je
kmalu po izvolitvi za papeza spreobrnil in je izob¢il Sabelija. Po tej obsodbi je patripasi-
janstvo na Zahodu izumrlo, na Vzhodu, zlasti v Cirenajki, pa je trajalo do okrog leta 260,
ko je proti njemu nastopil Dionizij Aleksandrijski. Gl. G. BARDY, Monarchianisme, DTC
10/2, 1929, 2193—2209; A.FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 1I, 155—164
(87—92).

23 G, op. 214.

326



v to herezijo, moremo razumeti Optatovo porocilo kot dokaz, da se je
Viktorin spopadel vsaj s Sabelijevo doktrino.

Tudi v Viktorinovem Komentarju moremo zaslediti odseve trinitarnih
sporov iz zacetka tretjega stoletja. Iz teh zelo verjetnih reminiscenc lahko
sklepamo, da se je Viktorin zavedal nevarnosti dinami¢nega monarhija-
nizma ali adopcianizma, ki je zanikal Kristusovo boZzansko naravo,* $e
bolj pa modalisticnega ali patripasijanskega monarhijanizma. Viktorin
na ve¢ mestih govori o trpljenju in vstajenju Kristusa, bozjega sina, ki se
s svojimi bozanskimi atributi dviga nad vsa ostala bitja v nebesih, na
zemlji in v podzemlju.*® S prihodom na svet v ¢loveski podobi, s trplje-
njem in vstajenjem, naj bi bil podoben soncu.**

24 Protiadopcianisti¢cno je Viktorinovo poudarjanje Kristusove boZanske narave,
npr. v Conumn. 4,4 (H. 52,11—13). Gl. T. NAGY, Die Geschichte des Christentums, 50, 52.

25 Knjiga s sedmimi pecati, ki jo omenja Raz §, je po Viktorinu »vetus testamen-
tum ... quod est datum in manu domini nostri, qui accepit a patre iudicium« (Comm.
§,1; H. 60, 5—7). Kot testament je zapeCaten in postane veljaven Sele po oporoé¢nikovi
smrti (»Nulla lex testamentum dicitur nec testamentum aliud nominatur, nisi quod
faciunt morituri; et quodcumque intrinsecus testati sunt, signata sunt usque ad diem
mortis testatoris.« (Comm. 5,2; H.64, 6—9; prim. V.KOROSEC, Rimsko pravo,
Ljubljana 19802, 414ss.)). Odprtje oporoke (odtrganje pelatov; prim. V. KOROSEC,
o0.c¢., 429s.) pa je pomenilo umreti in odreiti &lovedtvo (»Aperire autem testamentum
pati et pro hominibus mortem devincere est.« (Comm. 5,1; H.60, 10—11)), &esar je
bil zmozen samo Kristus, boZji sin (»Hoc dignus facere nemo est inventus neque in
angelis in caelo nequte in hominibus in terra neque inter animas sanctorum in requie, nisi
solus Christus filius dei . . .« (Comm. 5,1; H. 60, 11—14)).

Ker pa je bil Kristus kot Bog oporoénik (testator) in ker je premagal smrt, je po
pravici postal dedi¢ (heres); »podedoval« je &lovestvo, zato, da ga je odredil (»Et quia
ipse erat testastor et mortem devicerat, ipsum erat iustum constitui heredem (a) deo, ut
possideret et substantiam morientis, id est membra humana ... Sed quia mortem devicit
et praevenit carnificis officium, quasi occisus est dictus. Ideo merito modo resignatur
per agnum occisum, qui tamquam leo confregit mortem et quae de se praenuntiata fue-
rant replevit (et hominem liberavit), id est carnem de morte, et accepit possesionem
substantiae morientis, id est membrorum bumanorum ...« (Comm. 5,2; H.62,2—
64,14)).

Viktorinovo razmiSljanje o Kristusovem poslanstvu odra?a nelodjivo povezanost
obeh Zavez in je kot tako verjetno naperjeno proti dualizmu gnostikov in posebej proti
Marcionovi hereziji; v tem dokazovanju je $el Viktorin po stopinjah Irenaja Lugdunskega,
Klementa Aleksandrijskega iz zlasti Origena (gl. J. FISCHER, o. c. (kot v op. 83)). Obenem
pa moremo v jasno profiliranem opisu Kristusove vloge pri odreitvi ¢lovestva v raz-
merju do Boga Oceta videti polemi¢no ost proti monarhijancem.

28 Comm. 1,3 (H. 20,6—11): »In facie autem claritas solis. Facies autem apparitio
illius fuit, quae locutus est hominibus faciem contra faciem. Solis autem gloria minor
est quam gloria domini, sed propter ortum et occasum et rursus ortum, quod natus sit
et passus et resurrexit, ab eodem dedit similitudinem eius scriptura faciem eius gloriae
solis.« Samo kot zelo previdno hipotezo bi mogli oznatiti misel, da je Viktorin, ki je
ustvarjal v enem od sredi§¢ mitraizma v Panoniji, s to primerjavo meril na mitraisti¢no
pojmovanega sonénega boga ali celo na sonénega boga (Sol invictus), ki so ga dastili
zlasti ilirski cesarji v 2. polovici 3. stol.; misel mora ostati hipoteza zlasti zato, ker pri-
merjava Kristusa s soncem v krianskih predstavah ni nekaj izjemnega. Najblizje na-
letimo nanjo #e v Ogleju (RUFINUS, Expositio symboli, § (cit. ed. 140, v. 8—10); CHRO-
MATIUS, Tractatus 19,5,5 (cit. ed. 289, v. 137 ss.)).

327



Viktorin na ve¢ mestih v Komentarju, tako tudi v svoji »veroizpovedi«,
pravi, da je Kristus premagal smrt oz. podzemlje. Prav verjetno je pouda-
rek na Kristusovi zmagi nad smrtjo smiselna razlaga formule »descendit
in inferna«, ki jo zasledimo med drugim v oglejski veroizpovedi. Ta
poudarek je verjetno odraz polemiénosti ne le nasproti gnostikom, temved
tudi nasproti manihejcem, ki so zanikali vstajenje mrtvih.®7

7 Kristusovo zmago nad smrtjo izraza Viktorin z naslednjimi besednimi zvezami:
morte devicta (Comm. 4,4 (H. 52,18); 11,1 (H. 96,8; gl. op.178)); mortem devincere
(Comm. 5,1 (H. 60,11)); post mortem devictam (1,2 (H. 18,17)); ad mortem devincendam
(4,4 (H.52,16)); 5,2 (H. 62,9)); quia mortem devicit (5,2 (H. 64,9)); qui mortem devinceret
(4,7 (H. 58,6—7)); et mortem devicerat (5,1 (H. 62,2)); confregit mortem (5,2 (H. 64,12));
debellato infermo (1,1 (H. 18,7)).

Izraz »morte devicta«, nanasajo¢ se na Kristusa, ki ga tolikokrat in v tako razli¢nih
zvezah zasledimo pri Viktorinu, je precej redek, vendar ne izjemen (R.P.C. HANSON,
SC 249, 1978, 75 s. op. 4 navaja opleg Viktorina in Patricija (gl. op. 183) e Priscilijana
(Liber apologéticus, tract. 1 (3); 4 (79); ed. G. SCHEPSS, CSEL 18, 1889, 3, v. 23/4; 60,
v.7)) in Hymnus sancti Severini (gl. EVGIPI], Zivljenje svetega Severina, prev. R. BRA-
TOZ, Ljubljana 1982, 304; vendar se v tem primeru izraz ne nana$a na Kristusa, temved
na ¢udezno obuditev od mrtvih prezbiterja Silvina)).

Zlasti je bila predstava o Kristusovi zmagi nad smrtjo, izrazena z enako ali podobno
frazeologijo kakor pri Viktorinu, navzoéa pri oglejskih cerkvenih ocetih. Nekaj najbolj
znadilnih primerov: RUFINUS, De benedictionibus patriarcharum 1,6 (cit. ed. 194, v. 41 s.:
... (Christus) in somno suo leo fuit vincens omnia et debellans, et destruxit eum qui
habebat mortis imperium«); za ostale primere gl. pogl. I, op.258). CHROMATIUS,
Sermo 8,4 (cit. ed. 36, v. 88: »Christo . .. qui triumphato diabolo et morte devicta«); 16,2
(p. 73, v. 36 s.: »quia morte sua Christus mortem destruxit, inferna calvavit ... (v.42s.)
Christus . .. ut mortem moriendo deviceret ... (v.55) ... hac nocte mors destructa est«);
17,1 (p. 76, v. 4: »in bac nocte mors devicta est«); 17,2 (p. 76, v. 28 s.: »Mors enim quae
vincere solebat victa est morte victoris<); 26,4 (p. 121, v. 90 ss.: »Dominum ergo suum
Christum . .. quia et mortem vincere, et carnem de morte virtute propria suscitare, solius

divinae potentiae et maiestatis aeternae est.«); 30,1 (p.136, v.1s. »Postquam
... Christus Jesus devicta morte surrexit«); Tractatus, Prologus 8 (p. 189, v. 160: »mortem

triumphando devicit«<); Tract.2,5 (p.204, v.122: »lllic ruina mortis, hic triumphus
victoriae«); VENANTIUS FORTUNATIS, Ad Felicem episcopum, de Paschate resur-
rectionis Domini (PL 88, 131s.: »...triumphanti post tristia tartara Christo ... Deus
infernum vicit .. .«). Med viri z oglejskega vplivnega obmodja velja omeniti latinski
prevod egiptovskega cerkvenega reda (traditio apostolica), ki je nastal ob koncu 4. stol.,
odkrit pa je bil na veronskem palimpsestu s konca 5. stol., z zelo sorodno terminologijo
(HIPPOLYTE de Rome, Traditio apostolica 4 (ed.B.BOTTE, SC 11 bis, 19682, 50):
»Qui cumque traderetur voluntariae passioni, ut mortem solvat et vincula diabuli di-
rumpat, et infernum calcet et iustos inluminet, et terminum figat et resurrectionem
manifestat .. .«). Vsebinsko in smiselno je predstava o Kristusovi zmagi nad smrtjo se-
stavni del predstave o Kristusovi poti v podzemlje, ki je bila Ziva zlasti v oglejski cerkvi
(gl. pogl. 1, 5 (C).

KakSen je smisel Viktorinovega vztrajnega razlaganja, da je Kristus premagal smrt
in podzemlje, ki pri njem ni samo pekel, kjer trpijo gre$niki (Comm. 20,2 (H. 144, 12)),
temve¢ tudi kraj, kjer pocdivajo sveti in ¢akajo na vstajenje (Comm. 6,4 (H.74,10—13):
»...sub qua est infernmum, remota a poenis et ignibus regio, requies sanctorum, in qua
quidem videntur ab impiis et audiuntur iusti, sed neque illi ad illos transire possunt.«<)?
Domnevati moremo, da gre za odraz polemike s tistimi heretiki, ki so zavradali vero v
vstajenje pravi¢nih, kot npr. gnostiki in manihejei.

328



Optat poroc¢a koncno, da se je trojica latinskih antihereticnih piscev
borila proti montanizmu oz. proti »Frigijski hereziji«, kakor so jo imeno-
vali po dezeli njenega nastanka. Tertulijan kot borec proti montanizmu
ne pride v postev, ker je bil sam montanist. Papez Zefirin je okrog leta
dvesto po nekoliko nejasnem Tertulijanovem poroéilu obsodil montani-
zem.*® O Viktorinu kot o borcu proti montanizmu ni ni¢ znanega in
tudi v Komentarju ne zasledimo nikakr$nih protimontanisticnih remini-
scenc. Nasprotno, kot milenarist je bil montanistom, prepri¢anim mile-
naristom, prej soroden kakor nasproten.

Tako kakor Traktat tudi Komentar odraza Viktorinovo negativno
razpolozenje do Judov, ki jih stavi v isto vrsto s Kristusovimi preganjalci.**
Protipoganskih izpadov v delu skorajda ne zasledimo, z eno izjemo, ki jo
je Hijeronim v svoji redakciji dopolnil tako, da ji je dal protihereti¢no

st 0

9. Kr$canstvo v Petovioni v luéi Viktorinovih spisov

Eno glavnih vprasanj zgodovinske interpretacije Viktorinovih del je,
do kolikéne mere so njegovi spisi nastali pod neposrednim vplivom so-
dobnosti in okolja v oZjem pomenu besede, ali, da povezemo zakljucek
obravnave Viktorinove osebnosti z njenim zadetkom, v kolik§ni meri
moremo iz ohranjenih Viktorinovih del spoznati razmere v petovionski
kr$canski skupnosti v njegovem ¢asu. Zaradi narave njegovih del — gre
namre¢ za teoloske spise, katerih tematika se ne tice sodobnosti, temveé
preteklosti, daljne prihodnosti in veénosti — moremo govoriti le o zelo
omejeni moznosti za tovrstno raziskovanje. Pri tem smo v nenehni nevar-
nosti, da sezemo v interpretaciji posameznih avtorjevih porocil predalec,
in jim s tem damo takSen pomen in smisel, kakr$nega jim pisec ni name-
raval dati. Zaradi tega bodo naslednja razmis$ljanja v precej$nji meri hipo-
teti¢na, tudi zato, ker nobene od domnev ne moremo potrditi ali ovredi
s pomocjo analize zgodnjekr$¢anskih materialnih najdb, ker taksnih za
tako zgodnjo dobo zaenkrat e niso odkrili. Prepri¢ani pa smo, da le morejo
dati vsaj priblizno podobo zivljenja petovionskih kristjanov v asu cesarja
Dioklecijana.

Ena najbolj znadilnih potez iz Zivljenja petovionske kricanske skup-
nosti je njena arhaicnost, ki jo oznacuje zaostajanje za razvojem teoloske
misli v krS¢anskem svetu, pogojena verjetno s precej$njo izoliranostjo.
Petoviona je bila zelo oddaljena od glavnih sredi$¢ kr$¢anstva na Vzhodu,

238 A, FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa 11, 79 (37).
2 Comm. 13,3—17 (H. 120,11); prim. op. 100.
240 Comm. 13,4—17 (H. 130,5 ss.—131,5 ss.).

329



v Rimu in v Afriki, poleg tega je lezala v provinci, ki je bila vseskozi
izrednega vojaskega, manj gospodarskega in e manj kulturnega pomena.
Kdo je zanesel kricanstvo v te kraje, se iz Viktorinovih del ne da raz-
brati. Vendar pa nam kaZe njihova antihereti¢na nastrojenost, da so mo-
rali petovionski kristjani poznati nevarnost herezij in da je bila njihova
skupnost precej stara, segajoéa s svojimi koreninami nekako v seversko
ali $e nekoliko zgodnejse obdobje. Takrat so namre¢ dozivele razmah
herezije, ki jih je Viktorin posebno napadal. Polemi¢na nastrojenost proti
Judom daje slutiti navzoénost judovskega elementa v mestu, na katerega
so kristjani gledali z antipatijo. Le tezko bi govorili o navzo¢nosti judejo-
krs¢anskih skupin kakor v bliznjem Ogleju, vendar te moZnosti ne smemo
izkljuditi zato, ker Viktorinovi spisi odrazajo nekatere poteze judejo-
kr$c¢anstva. Sklepati moremo, da je jedro petovionske kr$¢anske skup-
nosti sestavljal deloma latiniziran imigrantski gr$ko orientalski element,
kar se odraza v duhovni in Studijski usmerjenosti njenega Skofa. Pri-
seljeno italsko in domace latinizirano prebivalstvo je bilo zelo verjetno de-
lezno Viktorinove misijonske akcije. Najbrz spada v sklop prizadevanj po
afirmaciji kr$¢anstva med vecinskim prebivalstvom tudi pisanje v latin$¢ini
namesto v njemu lazji gricini in razlaganje Svetega pisma, zlasti Mateje-
vega evangelija.®"!

Krscanska skupnost je zivela pod vtisom groznje preganjanja. Viktorin
na nekaj mestih meri na preganjanje kristjanov in se sklicuje na tiste, ki
to preizku$njo mosko prenasajo.**

Ena glavnih potez vsakdanjega zivljenja petovionskih kristjanov je
bila teznja po pokori in nagnenje k asketizmu. Viktorin je obsodil vse
vrste slabih kristjanov, na kakrsne je naletel, kot moremo domnevati, ne
le pri $tudiju svetih spisov, temve¢ tudi pri svojem pastoralnem delu:
tiste, ki pod videzom usmiljenja gresijo in druge zapeljujejo v greh, one,
ki so lahkomiselni in prazni in so kristjani samo po imenu, one, ki so
kristjani samo v teoriji, ne pa v praksi. Pokora je edina reditev tudi za
kristjane, ki so bogati, posvetno usmerjeni in dasi so predani branju Sve-
tega pisma ne izzarevajo vere.**® Najve¢jo mero naklonjenosti so v njegovih
spisih delezni vztrajni, neustrasni in ponizni kristjani, ki so resda malo

21 Od 3.stol. dalje se je krstna kateheza v Rimu in nato tudi drugod na Zahodu
naslanjala na Janezove spise, zlasti na uvod v Janezov evangelij (A. GEORGE-P.
GRELOT, Uvod, 597). Vendar pa iz Viktorinovih ohranjenih spisov ne dobimo vtisa,
da bi Matejev evangelij kot osnovo kateheze izpodrinili Janezovi spisi. Viktorin v
ohranjenih delih dvakrat bolj pogosto navaja Matejev evangelij kakor Janezov (Markov in
Lukov Se bistveno manjkrat gl. H. 156 s.). Poleg tega je sam napisal komentar k Ma-
tejevemu evangeliju, ne k Janezovemu. Nasploh so vsi starejsi latinski eksegeti do
Hijeronima komentirali Matejev evangelij, nobeden ne Janezovega (gl. preglednico IV).

%2 Comm. 1,8 (H.32,3—4); 10,3 (H.92,10—13); prim. 12,5 (H.112,13—14); 13—
17,3 (H. 120,11).

23 Comm. 1,8 (H. 32,5—12); 3,3 (H. 42,6—44.,6).

330



izobrazeni v svetih spisih, zato pa nosijo vero v srcu.*** Ta oznaka dobrih
kristjanov, zapisana v komentarju k pismom angelom sedmih azijskih
cerkva, ustreza nasi predstavi o znacaju jedra petovionske krsc¢anske skup-
nosti v prvih obdobjih, ko so se krS¢anstva oprijemali predvsem goreci in
znadajni, a manj izobraZeni, preprosti ljudje. Ena tipi¢nih potez zivljenja
petovionskih kristjanov so bile razvite postne navade, ki so bile glavna
oblika pokore v starem kr$éanstvu. Te so bile po Viktorinovih porocilih
precej stroge. Viktorin omenja dva postna dneva, sredo in petek, obi¢ajna
v vsem krscanskem svetu. Kot povod za to, da so opravljali post na ta
dva dneva, navaja dogodka iz Kristusovega zivljenja: s sredo je bil izdan
in prijet, v petek je umrl muceniske smrti.**® V zacetku tretjega stoletja
se je zacela na Zahodu uveljavljati kot postni dan tudi sobota. V Peto-
vioni je bil v Viktorinovem ¢asu sobotni post Ze ustaljena navada. Kot
glavni motiv navaja Viktorin pripravo na nedeljsko evharistijo, kot stran-
ski motiv pa hotenje, da bi se distanciral od judovske sobote. Tako je imelo
uvajanje sobote kot postnega dne tudi protijudovsko ost.>

Z ozirom na dolzino razlikuje Viktorin tri veste posta:*7 najbolj
obicajen je bil post do devete dnevne urc, to je priblizno do srede po-
poldneva. Ta post je veljal za najlazjega, zato ga je Tertulijan nekoliko
zbadljivo imenoval »polovi¢ni post«.?® Bolj vneti kristjani so se postili
do vecera, k asketizmu nagnjeni pa so podaljsevali post na naslednji dan.***
Na ta nadin se je sistem dveh postnih dni v tednu raziril na Stiridnevni
sistem {poleg srede in petka $e Cetrtek in sobota), ki ga je posredno pri-
porocal Viktorin.** Kristjani so na nedeljo in na postne dneve opravljali
verske obrede. Zaradi casovnega in duhovnega ujemanja med postenjem
in zbiranjem k verski poboznosti se je zacel za post uveljavljati izraz
»statio«, ki je oznaceval zbor vernikov za bozjo sluzbo.?® Domnevati
moremo, da gre za tako besedno rabo tudi pri Viktorinu, saj bi bilo nemo-
goce, da bi se verski obred in postenje izkljucevala. Kot osrednji nagib

24 Comm. 1,8 (H. 30,14—32,5); 3,2 (H. 40,11—14).

5 Tractatus 3 (H. 4,17—22); 4 (H. 5,2—8); gl. R. ARBESMANN, Fasten, RAC 7,
1969, 474; IDEM, Fasttage, ibidem, 509 s.

26 Tractatus § (H. 59—13); gl. R. ARBESMANN, Fasttage, RAC 7, 1969, 510s.;
H. LECLERCQ, Sabbat, DACL 15/1, 1950, 218; o razmerju med soboto in nedeljo v
zgodnjem kric¢anstvu gl. H. DUMAINE, Dimanche, DACL 4/1, 1920, 916—943. Sobotni
post je predpisoval tudi can. 26 koncila v Elviri iz leta 309 (J. HEFELE, Histoire des
conciles 1, Paris 1907, 235 s.).

27 Tractatus 3 (H. 4,5—7): »... usque ad horam nonam ieiunamus aut usque ad
vesperum aut superpositio in alterum diem fiat.« Gl. R. ARBESMANN, Fasttage, RAC
7, 1969, 506.

28 De jeiumio 13,1 (edd. A. REIFFERSCHEID-G. WISSOWA, CCSL 2, 1954, 1271).

249 Prim. Tractatus 3 (H. 4,6 in 22); § (H. 5, 11 in 12); R. ARBESMANN, Fast-
tage, 507.

230 Prim. R. ARBESMANN, Fasten, RAC 7, 1969, 474; gl. op. 246 in 247.
21 A, FLICHE-V. MARTIN, Storia della Chiesa I, 353 (508).

331



za postenje je Viktorin navedel pridobivanje bozje naklonjenosti.?*® Zal
nam spis ne daje nobenih zanesljivih izhodi$§¢ za proucevanje liturgi¢nih
navad petovionske krs¢anske skupnosti ob koncu tretjega stoletja.?*

10. Viktorinova dedis¢ina?

Poglavje o Viktorinu naj zaklju¢im z dvema mislima, ki se zdita morda
zelo drzni, vendar bi kot delovni hipotezi mogli odpreti nove poglede na
Viktorinovo vlogo v zgodovini krécanstva v vzhodnih pokrajinah poznej-
Sega patriarhata.

Kot je znano, je petovionska krs¢anska skupnost kot edina poznana na
obravnavanem ozemlju v cetrtem stoletju deloma zapadla v arijanizem,
ki je v njej okrog leta 380 celo prevladal. Ali je temu kriva Viktorinova
teologija in duh, ki ga je tej skupnosti vtisnil ta $kof in mucenec? Vpra-
$anje, ali od Viktorinove teologije pelje pot v arijanizem, je bilo ze deloma
nadeto, vendar $e ne dovolj temeljito prouceno, da bi mogli dati nanj
nedvoumen odgovor.**

Odgovor na to vprasanje je lahko samo negativen. Arijanizem je
globoko degradiral Kristusovo osebo. Pri Viktorinu pa naletimo nasprotno
na izrazito teznjo po povelicevanju Kristusove osebe, tudi na racun tretje
bozje osebe, Sv. Duha.?® Z binitari¢no formulirano veroizpovedjo in z ne-
koliko nejasnim stali$¢em do Sv. Duha bi lahko Viktorinova teologija
odprla pot enemu od derivatov arijanizma, hereziji makedonijancev ali
pnevmatomahov, o kateri pa ne vemo, da bi se kdaj razdirila na obrav-
navano ozemlje.*®® Edina predstava, ki pri Viktorinu zmanjSuje pomen

22 Tractatus 3 (H. 4,22: »aut stationem aut superpositionem«); 4 (H. 5,8: »aut sta-
tionem deo aut ieiunium«) v drugem primeru nam dat. final. »deo« kaze, da je Viktorin
$e ohranil obc¢utek za prvotni pomen besede »statio«; prim. pogl. I, op. 189 (¢). O motivu
za postenje gl. Tractatus 3 (H. 4,20—22); prim. R. ARBESMANN, Fasten, 486.

23 Comm. 4,3 (H. 48, 12—50,1): »(Quattuor animalia) ... (habentes) alas senas in
circuitu, oculos et intus et deforis: et non cessant dicere, inquit: (hagios hagios hagios)
sanctus sanctus sanctus dominus deus omnipotens.« To mesto spominja na molitveni
obrazec v oglejski kri¢anski skupnosti okrog leta 400, vzhodnega izvora, tedaj prvié iz-
prican na kri¢anskem Zahodu (gl. pogl. I, op. 222). Iz Viktorinove pripovedi ni razvidno,
ali so ta molitveni obrazec izgovarjali Ze okrog leta 300 v Petovioni. Vsekakor te moz-
nosti ne moremo izkljuditi.

254 Do pravilnega negativnega odgovora na to vprasanje je prifel na podlagi skle-
panja iz okoli$¢in zgodovinskega razvoja, ne da bi preverjal dogmatiéno plat Viktorino-
vih spisov, J. ZEILLER, Les origines, 213 s.

25 Gl. op. 178—180, 235—236.

256 Na herezijo makedonijancev, ki so sicer priznavali Kristusovo boZansko naravo,
zavracali pa bozansko naravo Sv. Duha, meri RUFINUS, Expositio symboli, 37 (cit. ed.
173, v. 39 ss.; gl. pogl. I, op. 237). Da Rufin herezije ne imenuje z imenom, lahko pomeni
dvoje: ali herezija v Ogleju ni bila dosti poznana in aktualna, ali pa je bila toliko po-
znana, da je bila izrecna omemba z imenom nepotrebna. Ta Rufinov odlomek moremo
vzeti za dokaz, da so herezijo v Ogleju poznali, nikakor pa ne, da bi bila razdirjena.

332



Kristusove osebe, je predstava o Kristusovem vnebovzetju, ne pa vnebo-
hodu. Nanjo naletimo v formuli veroizpovedi, zato moremo po pravici
domnevati, da temelji na tradiciji starega panonijskega kr$¢anstva,®’ in
ni tipi¢na poteza Viktorinove teologije.®® Pravilnost te domneve potrjuje
tudi navzocnost te predstave v formulah dveh sirmijskih sinod iz dobe
arijanskih bojev. Tako kot Viktorinov tudi tadva zapisa temeljita na
lokalni tradiciji in nimata nobene neposredne zveze z arijansko doktrino.*®

Drugo vpra$anje, ki se zdi v historiéni perspektivi skorajda fantasti¢no,
a bi mu veljalo posvetiti posebno raziskavo, je sledece: Nekatere glavne
poteze Viktorinove teologije je v prirejeni obliki sprejela britanska cerkev
v petem stoletju in so se prek Patricijeve misijonske aktivnosti razsirile na
irsko cerkev, tako da moremo govoriti o posrednem vplivu Viktorinove
teologije na teologijo irske cerkve zgodnjega srednjega veka.?s® Ali moremo
zaznati kaks$no sled, ki bi opravi¢evala misel, da je z irsko misijonsko
akcijo, ki se je kot prva izvajala v dobi pokristjanjevanja alpskih Slovanov,
kaksen drobec te misli ali njen odsev prisel na podrodje svojega prvotnega
nastanka?

Na vprasanje moremo odgovoriti pritrdilno. Vsi najstarej$i slovenski

257 Gl op. 178 (in caelis ... a patre receptum; tudi to formulacijo je od Viktorina
prevzel Patricij, gl. op. 183). Na tako formulacijo Kristusovega »vnebovzetja« naletimo
v Mr 16,19, Lk 24,51 (prevod v slov. izdaji Sv.pisma, ekum. izd., Ljubljana 1974, 1147,
je napacen); Apd 1,9;11 (nejasno; enkrat kot vnebovzetje, enkrat kot vnebohod). Na
tako predstavo, izrazeno s formulacijo dvahnedele év obpavoic oz. receptus (assumptus)
in caelis (caelos), naletimo v aleksandrijski cerkvi, verjetno pod vplivom tradicije evan-
gelista Marka, pri Origenu, $kofu Aleksandru in Atanaziju (A, HAHN, Bibliothek, 8
(11), 15 (20), 194 (265)), v latinski Afriki od Tertulijana do Ps. Avgustina (A. HAHN, 7
(9), 44 (55), 48 (60)), v Galiji v drugi polovici 4.stol. (A. HAHN, 59 (70), 189 (260)),
Spaniji (4. koncil v Toledu 1. 633; A. HAHN, 179 (236)), Italiji (Ps. Damasus; A. HAHN,
201 (277)) in na Irskem (Patricijeva veroizpoved, gl. op. 183). Najveckrat je poleg afri-
$kega podrodja zastopano s formulami arijanskih sinod maloazijsko-balkansko podrodje.
Predstava je navzoca v prvi in cetrti formuli 2. sinode v Antiohiji 1. 341 (A. HAHN, 153
(183), 156 (187)), formuli sinod v Filipopolis 1. 343 (A. HAHN, 158 (190)), 1. in 4. sinode
v Sirmiju L 351 in 359 (A. HAHN, 160 (196), 163 (205)), sinode v traski Niki I.359
(A. HAHN, 164 (206)), v Selevkeji 1.359 (A.HAHN, 165 (207)) in v Konstantinoplu
1. 360 (A. HAHN, 167 (209)).

238 Viktorin namre¢ na vseh drugih mestih govori o Kristusovem vnebohodu: Comim.
1,2 (H. 18,17: »in caelis cum ascendisset adunato et isto corpore cum spiritu gloriae«);
4,1 (H. 44,12: »Christus cum corpore in caelis ad patrem ascendit«<); 6,1 (H. 68, 3s.:
spostquam ascendit in caelis dominus noster«)). Predstava o Kristusovem vnebohodu
(vaBaivery, ascendere) je tipi¢na poteza Janezove teologije (Jan 3,13; 6,62; 20,17), ki
je ne zasledimo le pri Viktorinu, temve¢ npr. v oglejski veroizpovedi (gl. pogl. T,
op. 234 &l. 6) in v ogromni vedini veroizpovedi sploh. Gl. A. F. SEGAL, Heavenly Ascent
in Hellenistic Judaism, Eearly Christianity and their Environment, ANRW 232, 1980,
1333—1394, zlasti 1371 ss.

2% To formulo resda najdemo v veroizpovedih arijanskih sinod sredi 4. stol.,
vendar tudi pri najvedjem borcu proti arijanizmu, aleksandrijskemu Skofu Atanaziju.
Kolikor je poznano, ni igrala nobene vloge v kristolodkih sporih 4. stol., dasi njen duh
bolj ustreza arijanskim predstavam kakor katoliskim.

20 Gl. op. 183.

333



obrazci apostolske vere (Rateski rokopis iz druge polovice 14. stoletja,
Starogorski rokopis s konca 15. stoletja, Trubarjev Katekizem, Alasijev
obrazec iz leta 1607) vsebujejo namre¢ karakeeristi¢ne formule o Kristu-
sovem spustu v podzemlje,®®! predstava sama pa je navzoca tudi v stari
slovenski velikono¢ni pesmi iz okvirno istega obdobja.*®® Ti obrazci so
dokaj poznega nastanka, vendar so vsi prirejeni po starej$ih predlogah. Za
najstarejSega med njimi, za apostolsko vero v Rateskem rokopisu, sega
predloga v karolinsko dobo, na konec osmega stoletja, torej v ¢as inten-
zivne misijonske akcije med vzhodnoalpskimi Slovani.*® Ta dodatek v
veroizpovedi so dobili Slovenci lahko le prek Salzburga, kamor so ga,
tako kakor na celotno juznonemsko podrocje, zanesli irski in anglosaski
misijonarji. Formula veroizpovedi misijonarjev s salzburskega podrodja
nam ni ohranjena. Vse sofasne formule z juznonemskega in $vicarskega
podrodja, obmodja pokristjanjevanja s strani irskih misijonarjev, imajo
znacilen dodatek o Kristusovem spustu v pekel,** zato lahko upravié¢eno
sklepamo, da so ga poznali tudi v Salzburgu, posebej Se zato, ker je v
karolinski dobi kot sestavni del recipirane formule veroizpovedi postal
obvezen v vsej zahodni in srednji Evropi.®® Da je ta predstava zasla med
Slovence lahko le s severozahoda, nam kazeta ex silentio dva vira: formula
cedadske sinode 1z leta 796/7, brez tega dodatka, ki nam dokazuje, da
misijonarji z oglejskega obmocja niso Sirili te predstave,*® in pa sklepi
rimske sinode iz leta 745, ki je z anatemo kaznovala $kotskega duhovnika
Klementa zaradi Sirjenja predstave o Kristusovem spustu v pekel in resitvi
vseh tamkaj nahajajocih se dus.**” Ta sklep nam obenem dokazuje, da
te formule nista mogla zanesti v najstarejse slovenske veroizpovedi Ciril in

21 Ta ¢len se v nastetih veroizpovedih glasi: dolu jide k paklu [ pred peklom ide |
doli sal b tim peklom | pred pakou je Sou (gl. ]. KORUZA, Starogorski rokopis in oZivi-
tev vprasanja pismenske tradicije v srednjem veku, Jezik in slovstvo 19, 1973/4, 210 (pa-
ralelna besedila vseh $tirih veroizpovedi).

262 Pryi zapis v stiSkem rokopisu iz 1. 1440, prvi jo je natisnjeno objavil Trubar v
cerkveni pesmarici (1567, 1574%), nato Schonleben (1672); gl. I. GRAFENAUER, »Ta
stara velikonoéna pejsen« in e kaj, Literarnozgodovinski spisi, Ljubljana 1980, 235—314,
zlasti 242 (6,13) in 2502.

263 1. GRAFENAUER, Poglavje iz najstarejsega slovenskega pismenstva 1. Celovski
rokopis, Casopis za slovenski jezik, knjizevnost in zgodovino 8, 1931, 68—102, zlasti
91 ss.; IDEM, Literarnozgodovinski spisi, 169 ss.; 338 ss.

264 A, HAHN, 90 (95; bernski rokopis, 7/8.stol.); 92 (97; Pirminius, ustanovitelj
samostana Reichenau, prva polovica 8.stol.); 93 (98; St. Gallen, 8.stol); 94 (99;
Miinchen, 8/9.stol.); 95 (100; Wolfenbiittel, 9. stol.); 96 (101; Trer, ca.813); 98 (103;
St. Gallen, 10.stol.); 99 (104; Reichenau, 10.stol.); 100 (104; St. Gallen, 10.stol.); 103
(107; Dunaj, 11. stol.).

265 T N.D. KELLY, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, Berlin 1971, 411 ss.

26 Concilium Foroiuliense a. 796 vel 797 (ed. A. WERMINGHOFF, MGH Leges III,
Concil. 1I/1, 1906, 187). Prim. pogl. I, op. 270.

27 H, DENZINGER-A. SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum, definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum, Barcinone 1967%, 197 s. (587); prim. J. N.
D. KELLY, o. c., 418 ss.

334



Metod, saj je v formulah veroizpovedi z bizantinskega obmocja ne za-
sledimo, v Rimu, kjer sta bila dogmati¢no preizkudena, pa je veljala za
sumljivo. Prav tako je izkljuéeno, da bi v najstarejSo slovensko formulo
veroizpovedi zasla od kr$¢anskih romanskih staroselcev, kajti pobuda za
misijon med Slovenci ni prisla od njih in njihovo kri¢anstvo je veljalo
v dobi pokristjanjevanja teh dezel za dogmati¢no oporecno, ¢eprav so to
predstavo kot dedici oglejskega krs¢anstva zelo verjetno poznali.**® Tako
pridemo do paradoksalnega stanja: tipicno oglejska predstava, razsirjena
na panonijskem podroé¢ju, navzoca pri Viktorinu iz Petovione, se je raz-
sirila na slovensko ozemlje v toku drugega pokristjanjevanja teh dezel
po celi verigi posrednikov, verigi, ki sega od Ogleja prek Galije na Bri-
tansko otocje, od tam na juznonemsko podrodje in od tam v vzhodne
Alpe, na nekdanje metropolitansko podrocje oglejske cerkve. V tem
smislu predstave ne moremo oznaciti neposredno kot Viktorinovo de-
dis¢ino v krs¢anstvu na Slovenskem v srednjem veku, temve¢ kot dedi$c¢ino
ene od markantnih posebnosti zgodnjega krscanstva na oglejskem in pa-
nonijskem podrocju, ki je navzoca tudi pri Viktorinu.

Navzocnost Viktorinove teoloske misli v britansko-irski cerkvi pozne
antike in delovanje irskih misijonarjev, dve dejstvi, ki sta v nedvomni
medsebojni odvisnosti, kazeta na izredno zanimivo dogajanje v starejsi
zgodovini kr§éanstva na Slovenskem, z vplivi, ki sezejo prek Viktorinovih
vzornikov od Egipta, Palestine, Male Azije, Afrike in Rima vse do britan-
skih otokov, od vzhoda do skrajnega zahoda tedanjega kricanskega sveta.

28 Conventus episcoporum ad ripas Danubii a. 796 (ed. A. WERMINGHOFEF,
MGH Leges III, Concil. 11/1, 1906, 176; omenjajo se »inlitterati clerici«, o¢itno izhajajoci
iz staroselcev, ki so ohranili kr§¢anstvo, ne pa pismenosti. Ti niso kricevali v imenu
Sv. Duha (!), zato je bilo njihovo kri¢evanje neveljavno. Da je bila predstava ziva v oglej-
ski cerkvi v 6.stol., nam dokazuje formula veroizpovedi, ki nam jo sporoc¢a Venancij
Fortunat (A. HAHN, 38 (46)). Ne moremo izkljuéiti moZnosti, da bi se ta predstava od
staroselcev razsirila prek ve¢ nam neznanih posrednikov v staro velikono¢no pesem (gl.
op. 262), vendar tega pri sedanjem stanju virov ne moremo dokazati.

335



PRILOGA 1

Legenda o sv. Mohorju in Fortunatu, ki smo jo predstavili v prvem po-
glavju Studije (I, 3), je ohranjena tudi v dveh srednjeveskih rokopisih s
slovenskega ozemlja, obeh iz cistercijanskega samostana v Sti¢ni. En
zapis legende vsebuje rokopis S$t. 649 Avstrijske narodne knjiznice na
Dunaju (podatek posreduje ]J. GREGORIC, Literarnokulturna dejavnost
cistercijanov na Slovenskem, RedovniStvo na Slovenskem 1. Benediktinci,
kartuzijani, cistercijani, Ljubljana 1984, 63; rokopis nam zal ni bil do-
stopen), drugi pa je ohranjen v znamenitem »StiSkem rokopisu« iz druge
Cetrtine 15. stoletja, ki ga hrani Narodna in univerzitetna knjiznica v Ljub-
ljani (Ms. 141, p. 94 a — 101 a; gl. M. KOS, Srednjeveski rokopisi v Slo-
veniji, Ljubljana 1931, 44 (Ms. 24 (141)) oz. Narodna in univerzitetna
knjiznica v Ljubljani. Katalog rokopisov, Ljubljana 1980, Ms. 141). Roko-
pis v gotski minuskuli, brez iluminacij, prinasa prvo (A) verzijo legende, ki
je poznana po objavi v AA SS Jul. III, 1867, 240 E — 244 D (na podlagi
rokopisa sv. Maksimina iz Trierja, rokopisa §t. 13 $vedske kraljice in prve
tiskane objave Mombritija iz 1. 1480) in po rokopisu $t.4 »Bibliotece
Guarneriane« v San Daniele del Friuli iz 11/12. stoletja (vendar le do
pogl. 13), ki ga je objavil nazadnje G. C. MENIS, La »Passio« dei santi
Ermacora e Fortunato nel cod. n. 4 della biblioteca Guarneriana, Studi di
letteratura popolare friulana 1, 1969, 15—49, besedilo rokopisa na str.
22—38. Nase besedilo legende se od teh dveh objav bistveno razlikuje v
uvodnem delu (pogl. (4), (5), (1), (3); pri oSteviléenju poglavij se drzimo
izdaje v AA SS), ki po uvodu v obliki pridige prinasa drugacen zapis oglej-
ske legende o sv. Marku, v nadaljevanju (pogl. 5—22) pa se z malo
izjemami ujema z izdajo v AA SS oz. s sandanielskim rokopisom (le do
pogl. 13). Samo glavne, vsebinsko pomembne razlike od drugih rokopisov
A-variante legende (ne pa B-variante, ki je na osnovi Cod. Namur 53, 61°
iz 12. stol. objavljena v AB 2, 1883, 311—316; z nem. prev. R. EGGER,
Der heilige Hermagoras, 28—43; primerjavo B-variante s sandanielskim
rokopisom je napravil G. C. MENIS, o. c., prim. tudi pogl. I, op. 40) nava-
jamo v tekstnokriti¢cnih opombah, ne upo$tevamo pa ortografskih va-
riant.

Besedilo legende je po »Stiskem rokopisu« pripravil France Martin
Dolinar, opombe in prevod R. Bratoz.

336



INCIPIT VITA SANCTORUM MARTIRUM HERMACHORE
ET FORTUNATI

(4) Si quis unanimitatem sanctorum martirum contemplatur, non
solum eos pro suis passionibus contemplatur, verum etiam de fidei fir-
mitate atque immobili et inconcussa eorum caritate, quam semper ad
invicem servaverunt, se edificans; possunt se etiam commendare, ita
quoque propter Deum convenienter custodire dilectionis fidem, ut in nullo
se penitus ledere arbitrentur.!

(5) Temporibus apostolorum crescebat cottidie christianorum fides,
crescebat in verbo Domini, crescebat etiam in karitate, ab adolescentia
ipsorum usque ad venerandam etatem, non aliud exercentes nisi orationibus
cum ieiuniis vacantes, semperque Dei erant meditabantur, Sed dominus, qui
eos in una caritate convocatos semperque gubernando custodivit, ipse
ctiam et a passionis gloria non separavit.?

(1) Predicante igitur beato Petro apostolo apud urbem Roman verbum
Domini nostri Jesu Christi, et per universum orbem terrarum, postquam
altercatus est una cum beato Paulo apostolo cum Symone mago ante
Neronem imperatorem in urbe Roma propter nomen Domini nostri
Jesu Christi;* imperante illis diebus Nerone prefato principe in Roma,
beatissimi apostoli Petrus et Paulus passionem suscipientes, cum martirii
corona ad Dominum migraverunt. Audientes itaque apostoli beatissimorum
Petri et Pauli obitum, beatum Marcum evangelistam Romam transmiserunt,
ut eos, quos Petrus per eloquentiam Dei ad Christi perduxerat fidem, ipse
eos suo confortaret verbo. Qui cum venisset in urbem Roman et praedicare
cepisset, universus populus, qui propter passionem beatissimi Petri apostoli
tristis erat, viso beato Marco nimio gaudio sunt repleti.

(3) Cum autem ibidem esset plurimis annis, egrediens ab urbe cepit
per civitates et per omnem locum verbum Domini praedicare, ubi verba

Tekstnokriti¢na znamenja in okrajSave

+ dodatek

< izpust

AA SS  AASS Jul. III, 1867, 240 E ss.
Menis G. C. MENIS, La »Passio«

! Uvodna misel je povzeta po drugem delu 4. pogl. v AA SS (241-C); sandanielski
rokopis je nima. Razlika od AA SS: qua semper invicem . .. aedificat se etiam commen-
dare poterit.

2 Qdstavek je brez temporibus apostolorum uvodna misel v 4.pogl. po sanda-
nielskem rokopisu (Menis, 26); v okraj$ani obliki, brez ab adolescentia... in una
caritate uvodna misel v 5. pogl. AA SS (241-C).

% Napacna razlaga Apd 8,9 ss.; dejansko sta se prepirala s ¢arodejem Simonom
apostola Peter in Janez v Samariji.

22 Acta ecclesiastia 8 337



plurimum populum Domino acquisivit.! Veniens autem in civitatem Aquile-
giam, que est ex civitatibus Italie prima, multos ad fidem Christi adduxit,
baptizans eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Cumque ibidem
plurimo permanet tempore, voluit iterum Romam reverti. Universus vero
populus non permitebat eum exinde ambulare quoquam. Qui confortans
animos eorum ordinavit eis episcopum beatissimum Hermachoram.?

5. Qui beatissimus episcopus Hermachoras cepit praedicare verbum
Domini nostri Jesu Christi, plenus Spiritu Sancto, et per orationem ab
obsessis demonia eicere, corporibus infirmos sanare, et cecis, facto Christi
signaculo super oculos eorum, visum reddebat. Concurrebant enim ad S.
Hermachoram Episcopum omnes Italiae provinciae populi, videntes eius
mirabilia, quia et per eum sancta multiplicabatur fides; paganorum autem
insania confundebatur.®

6. Eodem vero tempore, imperante Nerone in urbe Roma, et prae-
fecturam agente Agrippa, qui fuit filius fratris ipsius Neronis,” tunc in
Aquilegensem civitatem direxit Sevastum nomine praesidem, ut in eadem
civitate, ut diximus, praefecturam administraret. Qui cum venisset et
ingressus est civitatem, occurens universus populus vociferabat clamans
sicut est solitum quasi iudicibus. Alia autem die, sedente eo pro tribunali,
postquam immundas hostias obtulissent daemonibus sacerdotes ydolorum,
suggesserunt de beatissimo Hermachora, dicentes: »Subveni, domine prae-
ses, quoniam deorum cultura desolata® est per virum quendam, qui suam
per magicam artem et verborum seductionem omnem populum a diis
immortalibus separavit, praedicando illum qui a Judeorum populo in
Judaea est interfectus. Quem tu si dimiseris, omnes. separat a sacrificio
ydolorum.? Et si hoc notum factum fuerit principi, incipies tu in magna
culpa haberi apud eum.« Hac (!) autem audiens Sevastus praeses, fremuit
nimis, sicut leo, et praecepit ut plurima turba militum urbem ingrederetur,
et eum cum magna admiratione ad suum praesentari auditorium.

7. Hoc audito, sanctus Hermachoras episcopus dixit omni clero: »Viri
fratres, ingemiscamus ad Dominum, quoniam ecce appropinquaverint
persequentes nos. Oremus itaque, ut diabolus, qui circuit,'* quaerens quem
devoret, elisus ac prostratus iaceat sub pedibus nostris.« Cumque universi

4 Izvirna misel v primerjavi z variantami v AA S5 in Menis.

5 Zelo skréen povzetek opisa Markovega delovanja v Ogleju (c. 1—4); rokopis
izpusca ozdravitev Ataulfa, Markovo posvetitev za oglejskega Skofa po sv. Petru, misijon
v »Trst in druga mesta«.

8 Celo poglavje je drugi del pogl. 5; v AA SS in Menis (26) sledi koncu pogl. (5):
... gloria non separavit. Qui beatissimus . . .

7 Herodis AA SS

8 templa deorum destruuntur AA SS templa deorum desolata Menis

® deorum AA SS, Menis

10 qui sicut leo circuit AA SS, Menis

338



orarent ad Dominum, beatissimus Hermachoras hanc fudit orationem ad
Dominum, dicens: »Domine Deus omnipotens, unigeniti Filii tui Domini
nostri Jesu Christi Pater misericors, qui non memoras iniquitatem populi
tui; qui vis poenitentiam pecatoris, ut convertatur anima' sua injusta et
vivat in tua voluntate; Christe Jesu, qui duodecim Apostolos coronasti,
et misisti eos in hunc mundum praedicare,”® te provisorem et salvatorem
animarum nostrarum, te deprecor, Patrem omnipotentem, et Filium tuum
Dominum nostrum Jesum Christum, qui omnipotens es, et ad salvandas
animas servorum tuorum, in te confidentium;® libera nos a persequentibus
nos, ut non dicant; ,Ubi est Deus eorum?*%* sed da, Domine Jesu Christe,
misericordiam servis tuis, ut confundantur inimici nostri, et cognoscant,
quia tu es Deus," qui confringis cervices pecatorum.« Cumque orasset ad
Dominum, impetum facientes milites’® comprehenderunt sanctum Her-
machoram episcopum, et ferro vinctum adduxerunt ad Sevastum praesidem.

8. Qui cum fuisset perductus, dixit'® praeses: »Que est tua audacia, ut
in iniuriis deorum dearumque, nescio qua arte et seductione verborum,
omnem populum a diis immortalibus separas, praedicans illum, qui a
Pilato est crucifixus; propter quem et Petrus similem accepit penam in
urbe Roma? Aut nescis, quia tale accepi praeceptum, ut si invenero viros
ac mulieres in hac perservare'” vanitate, diversis eos generibus tormentorum
affligam? Quod et si tu in hac perservaveris'® insania, in te correptionem
omnium, quos in te aggregasti, faciam, ut per te discant omnes veneranda
nomina deorum venerari, sicut et omnes faciunt provinciae.« Beatissimus
Hermachoras episcopus elevans oculos suos in coelum, facto signaculo
Christi in fronte sua, ita constanter respondit:

9. »Ego ex iussione Domini mei Jesu Christi ordinatus'® episcopus, non
quiesco praedicare, que mihi praecepta sunt a Domino Jesu Christo, ut
omnes a dyabolo detinentes, per verbum Domini ad Dei revocem cognitio-
nem,* quoniam Deus magnus qui in celis est,** qui iubet celo dare pluviam,
qui solem suum oriri facit super iustos et iniustos;* ipsum ego praedico
omnibus diebus vite mee.« Sevastus dixit: »Ut video, certum est, quod

1 g via AA SS

2 jn seculum istud praedicare evangelium AA SS in seculum istud predicare
Menis (13 a Ps 115 (113 B), 2.

13 qui potens es animabus servorum tuorum in te confidentium opitulari AA SS,
Menis

a2 Ps 115 (113 B), 2

14 < deus AA SS, Menis

15 jnimici AA SS

18 dixit ad eum AA SS, Menis

17 perseverare AA SS, Menis

18 perseveraveris AA SS, Menis

9 ordinatus sum Menis in fronte sum AA SS

20 ggnitionem AA SS, Menis

2 gui est in celis AA SS, Menis

2 Mt 5,45

e 339



deorum sacerdotes dixerunt; quia per ista verba stulta seducis populum.*
Ego enim non puto, quia tu hec loquaris mente«. Sanctus Hermachoras
dixit: »Hoc certum est, quod dixisti, quia ego mea mente non loquor,
sed Spiritus Sanctus ipse per me loquitur. Sic enim sancta continet
scriptura: ’Cum ante iudicem steteritis, nolite cogitare, quomodo aut quid
loquamini; dabitur enim vobis in illa hora quid loquamini; qui(a) Spi-
ritus Sanctus per os loquitur in Christo credentium.’«** Sevastus praeses
dixit: »Ego non verbis tecum contendere quero, sed ad tuam festino salu-
tem, ut accedas, et sacrifices diis immortalibus. Quod si nolueris sacrificare,
dum tecum pacifice loquor, postea vero cum confusione incipies thura diis
offere. Multo enim melius est tua bona hoc facere voluntate.«

10. Sanctus Hermachoras dixit: »De Domini mei Jesu Christi misericor-
dia fidens paciar, si qua volueris tormentorum genera atque penarum
exercere, corpus quidem meum poteris tormentis afficere, animam autem
meam a pio Domino Christo excepta® ab eius Angelis in paradisum
deducta collocatur. Nam diis tuis, qui sine anima sunt, sine auditu, sine
visu, et sine gressu, numquam deditus ero.« Hoc *® audiens Sevastus praeses
iussit eum extendi et nervis crudis cedi. Cumque cederetur beatus Her-
machoras,”” aspiciens in celum dixit: »Gratias tibi ago, Deus altissime,
Pater Domini mei Jesu Christi, qui*® cum sim indignus, iubes me ad tuam
pervenire deitatem atque pietatem.«*® Tunc praeses iussit clamare ad eum:
»Accede et sacrifica diis; nam incipies prioribus® torqueri penis.« Sanctus
episcopus® respondit: »Erubesce cum patre tuo dyabolo, qui ab inicio® a
servis Dei est superatus. Jam semel et sepius tibi dixi, quia demonibus
vestris numquam sacrificabo.« Audiens hec Sevastus praeses expalluit®
ex nimio furore et dixit ad eum: »Per deos magnos, quia sic te interficiam,
ut nec sepulture corpus® tradatur.« Tunc sanctus Hermachoras subridens
ait: »Verum oportet® quod in sancta scriptum est lege; quia in malivolam
animam non introibit intellectus.«** Audiens hec praeses, iussit eum in
eculeum suspendi et pectus eius unguibus® radi. Postea praecepit laminas

2 populum seducis AA SS, Menis
4 Mt 10,19—20
a christo excepta AA SS in xristo excepta Menis
% haec AA SS hec Menis
7 hermachoras episcopus AA SS, Menis
* guia AA SS, Menis
 ad sanctam tuam deitatem pervenire et pietatem AA SS ad sanctam tue deitatis
pervenire pietaterm Menis
30 peioribus Menis
3 Hermachoras episcopus Menis
32 gb inicio confusus AA SS, Menis
3 palluit AA SS, Menis
3 corpus tuum AA 5SS, Menis
35 yerum est AA SS, Menis
352 Mdr 1,4.
¥ ungulis AA SS, Menis

w

"
@

e

"

340



ferreas candentes eius pectori imprimi et laminas®? ardentes eius lateribus
applicari. Et cum hec fierent sanctus Dei martir pendens in ligno ymnum
canebat Domino,* dicens: »Deus, in adiutorium meum intende! Domine,
ad adiuvandum me festina! Confundantur omnes, qui ostendunt servis
tuis mala,®® et conterantur ab omnipotentia tua, et virtus eorum conteratur.«
Videntes autem populi eius magnam constantiam, exclamaverunt, dicentes:
»Magnus est Deus christianorum! Sine ulla causa patitur vir Dei tormen-
ta.®® Non quiescit die ac nocte confortare populum sanctis suis monitis,
nihil inique gessit, pro qua hec patiatur causa.«

11. Tunc confusi sacerdotes deorum dixerunt praesidi: »Vel nunc
vides manifestissime? quod antea diximus, quoniam per magicam artem
omnem populum seducit!! a diis immortalibus.« Tunc iratus praeses iussit
eum de eculeo emitti** et in carcerem retrudi*® propter populi sedicionem.
Cumgque recludetur** in carcerem, orationem ad Deum fundebat,® dicens:
»Deus excelsus et bene adorande, qui filium tuum Dominum nostrum
Jesum Christum servili forma indutum ad terram de celo sancto tuo venire
iussisti, ut de iugo servitutis nos liberares.® Respice hunc agonem meum
et dimitte me*” perseverare in eo* usque in finem et pro tuo nomine
consumari, quoniam in te confidens non timebo mala, quoniam tu mecum
es, qui vivis* et regnas cum eodem Filio tuo et Spiritu Sancto per omnia
secula seculorum. Amen.«

12. Et cum orasset,*® subito lumen nimium effulsit® in carcere, et odor
suavitatis replevit carcerem.®® Quo viso, custos carceris nomine Pontianus,
aperta ianua interiore carceris,” ipso quoque orante, procidit® ad pedes
eius, et provolutus deprecabatur eum, dicens: »Deprecor te per nomen Dei
tui,® qui tantam claritatem tibi concessit in tenebris, ut miserearis mihi

2 [ampades AA SS, Menis

¥ domino canebat AA SS, Menis

3 et confundantur servis tuis mala Menis

M tormentatur vir dei AA SS, Menis

W manifestissime vides AA 5SS, Menis

" seducit populum AA SS, Mens

2 submitti AA SS, Menis

43 recludi AA SS, Menis

4 reduceretur AA SS

¥ fundebat ad dominum AA SS ad dominum effundebat Menis
% ut nos de servitutis iugo jubeas liberari AA SS ut nos de servitutis iugo liberares

B =

=

Menis
47 agonem et permitte mibi AA SS, Menis
8 < in eo AA SS, Menis
49 < pivis AA SS, Menis
30+ hanc orationem AA SS, Menis
refulsit AA SS, Menis
52 odor suavis replebat carcerem AA SS; < Menis
% interioris carceris janua AA SS interiori carceris ianua Menis
4 processit Menis
3 deprecor te per nomen tuum AA SS; < Menis

5

=

341



misero, et ad Dei tui agnitionem me perducas, ut per te liberet Deus
tuus animam meam perditam.« Et dixit ad eum sanctus Hermachoras:*
»Si credis ex toto corde tuo et ex tota anima tua, omnia possibilia sunt
apud Deum,” que postulas.« Pontianus vero exclamavit voce magna,
dicens cum lacrimis: »Credo ex tota voluntate per ipsum, qui tibi*® tam
mirabile direxit auxilium.«

13. Tunc induxit ei sanctus Hermachoras triduum ieiunium.”® Media
autem nocte® tempore praecepit sanctus Hermachoras venire presbiterum
cum diacono suo, qui et baptizavit eum in nomine Patris et Filii et Spi-
ritus Sancti. Postquam autem baptizatus est Pontianus, irruit in eum Spi-
ritus Sanctus, et cepit voce praeconia® clamare per omnes plateas et vicos
civitatis, dicens: »Magnus est Deus, quem praedicat sanctus® Hermachoras.
Venite, universi cives, et cognoscite, qualis est Deus christianorum; nam
lapides coluntur quia obdurata sunt corda humana.®® Lumen hominum
tollunt, nam lumen praestare® non possunt, sicut Christus praestitit sancto
suo Hermachora (!).«*® Ad hanc vocem cucurrit®® universus populus et multi
clarissimi viri, videntes in carcere tale lumen, Domino Deo gratias egerunt.
Cottidie autem confundebatur multitudo paganorum,” et sancta fides con-
sequebatur victoriam.

14. Tunc audientes paganorum sacerdotes hec, magna insania® clama-
verunt, dicentes Sevasto praesidi: »Quoad usque parcis huic mago? Omnem
subvertit populum. Ecce hic peiorem facit subversionem, quam Petrus in
urbe Roma, quem nosti punitum.® Tolle et interfice magum, nam contra
te incipiemus relationem imperatori dirigere.« Hec audiens praeses dixit:
»Triduo date mihi inducias,” donec recogitem,” qualibus eum affligam
penis.« Hoc autem dicebat timens populorum multitudinem, qui per eum
Christo™ crediderunt, quia frequenter magnifici viri ad eum concurrebant

56 - episcopus AA SS, Menis
7 < apud deum AA SS, Menis
38 < AA SS, Menis
O triduo jejunium deo reddere AA SS tunc iussit eum ... triduum ieiunium deo
reddere Menis
80 medie noctis AA SS, Menis
8 preconia voce AA SS, Menis
82 sanctus predicat AA SS, Menis
53 obdurant corda humana AA SS, Menis
84 portare Menis
8 sancto suo prestitit Hermachore AA SS, Menis
56 -+ ad carcerem AA SS, Menis
7 confundebatur paganorum insania AA SS, Menis
%8 audientes haec sacerdotes paganorum, cum magna insania AA SS vse variante
v nadaljevanju iz AA SS; sandanielski rokopis se konéa s pogl. 13(12)
8 qualiter Petrum nostri punitum
" mihi inducias date
1 ego recogitem
2 in Christum

@

o

342



in carcerem, quos confortabat sanctis suis monitis. Aliquanti vero videntes™
immensum lumen, non recedebant ab eo, sed in carcere commorabantur.
Nam et omnis clerus eius, ex quo Pontianus effectus est christianus, in-
grediebatur ad eum, quia et ipse Pontianus custos carceris praeparaverat se,
ut pro Christi nomine passionem cum eodem sustinetur.™

15. Quidam autem vir magnificus ipsius civitatis, Gregorius nomine,
cuius filius a demonio™ vexabatur, cum vidisset sanctum Hermachoram in
nulla parte corporis lesum, et qui tales coram omni populo sustinerat™
penas, mittens se provolutus ad pedes eius,” deprecabatur eum dicens:
»Miserere mihi et subveni,’® per ipsum te peto, quem praedicas, quia
confido per tuas orationes, quod possit™ Christus filium meum a demonio®*
liberare.« Dicit ei sanctus Hermachoras: »Si credis in Christum, videbis
filium tuum salvum.« Gregorius respondit: »Credo Christum Filium Dei,
pro quo talia ista sustines, quia poteris filium meum salvare.«

16. Dicit ei sanctus Hermachoras: »Dominus noster lesus salus est
omnium,* nam ego peccator sum sicut tu ipse.« Et fussit infantem adduci;
erat enim annorum duodecim. Et interrogavit eum beatus Hermachoras,
dicens: »Quantum est tempus, ex quo hec causa eius® evenit?« Gregorius
respondit: »Hodie per triennium; et®® non est dies neque nox in quo poterit
modicum requiescere. Moltoties eum in templo® deorum attuli et hostias
eis obtuli pro eo immolans,® et nihil ei profuit. Sed credo in Christum,
quem tu praedicas, quia poterit eum liberare.« Audiens hec sanctus Her-

machoras,* subridens dixit: »Modo tibi Christus ostendit, quanta praestet
credentibus in se.«%

17. Tunc sanctus Hermachoras flexis genibus percutiens pectus suum
exclamavit ad Dominum, coram omnibus dicens: »Domine Deus Pater,®™
qui in celis es, qui ante constitutionem mundi eras,® qui saeculum in te-

™ tale videntes
“* susciperet
7 a daemonibus
™ sustinerat populo
T mittens se ad pedes ejus, et provolutus
T subveni pater
™ guod per tuas orationes possit
80 daemoniis
non ego, sed dominus meus Jesus ipse faciet, secundum suam deitatem; nam
et ego. ..
82 of
8 < gt
8 in templa
8 pro eo obtuli
8 sanctus dei
T quanta credentibus praestat in eum
88 omnipotens pater
89 es

]

%

343



nebris constitutum verbo suo sancto illuminasti,® dicens: Fiat lux! et facta
est lux;* qui celum creasti® et terram composuisti, qui celum item ornasti
stellis,” qui mare infrenasti et terminum ei posuisti, quem non trans-
gredietur; qui omnia elementa propter nos peccatores constituisti; qui
filium tuum populo erranti® transmissisti, et hos® ad libertatem hanc glo-
riae credentes in eum constituisti. Te deprecor, Patrem omnipotentem
et Filium et Spiritum Sanctum, qui regnas in unitate; fac mirabilia, Domine
Jesu Christe, propter nomen sanctum tuum praesta in te credentibus, ut
liberes huius inocentis animam ab immundo spiritu; qui ad tuam con-
fugi(un)t deitatem® ad confirmanda corda, qui in te crediderunt et qui®
credituri sunt, ut cognoscant, quia tu es Deus altissimus, qui regnas cum
Filio tuo Domino nostro Jesu Christo per cuncta et infinita® secula seculo-
rum. Amen.«

18. Et cum complesset orationem, increpavit® demonem dicens: »Tibi
dico, immunde spiritus, precepit tibi Dominus Jesus Christus, ut recedas
ab hac innocentis anima, que ad eius confugit fidem.« Hec audiens demon,
omnibus videntibus, qui ibidem erant'® in carcere, exiit ab eo. Videns
autem Gregorius hec mirabilia, procidit ad pedes sancti episcopi et martiris,
deprecans eum, ut baptismum promereretur. Media ergo' nocte oculte
abiit sanctus Hermachoras cum clero ad domum Gregorii et baptizavit
eum cum coniuge sua, et duobus filiis suis, omnique familia domus sue'®
in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Postea vero dum reverteretur
in custodiam, universi presbyteri vel diacones, omnesque clerici omnesque'®
ordines ecclesiae postulabant eum cum lacrimis dicentes:

19. »Tu, pater noster, si a nos fueris ablatus, quem faciemus universo
gregi tuo pastorem? Aut quem doctorem vite eterne inveniemus,'™ sicut te
ipsum?'® Sin autem, et nos'®® una tecum moriamur.« Beatissimus autem
Hermachoras confortans animas eorum, iussit eis ordinare episcopum no-

% gqui seculo in tenebris posito, verbo sancto dixisti
" Gen 1,3

92 camerasti

9 stellis adornasti

% erranti populo

95 nos

% quia ad tuam deitatem refugium fecerunt

7 < qui

98 gui regnas per cuncta infinita

9 complevisset orationem increpuit

100 gderant

1 gutem

102 ejus

103 sey

104 yitae inveniemus aeternae

W5+ numquid possumus, ubi pastor non est, pascua invenire.
198 505 omnes

-

344



v

mine Fortunatum!*? archidiaconem, discipulum suum, quem ipse ex'%® infan-
tia cum Dei timore nutrierat.

20. Quedam autem mulier'® illustris, Alexandria nomine, timens Deum,
audiens beatissimum Hermachoram sanctum Dei esse in carcere et tantas''’
fecisse virtutes, misit secrete ad Pontianum carcerarium, ut noctis silentio
ad eum ingrederetur. Erat enim iam dicta mulier'"! oculis apertis nihil
videns. Dicebat enim: »Quia si tetigerit oculos meos, invocato Christi no-
mine,'® salvabor.« Que mulier perrexit nocte ad carcerem cum secretali
mancipio. Cumque igitur fuisse in carcerem,!”® procidens ad pedes sancti
Hermachore episcopi, dixit ei: »Sancte vir Dei,'" fac me sanam!« Dixit ei
sanctus Hermachoras:"'® »Beata est fides tua, quia prius quam audires
verbum veritatis,"® mentem tuam bene fundasti. Propterea illuminabic
oculos corporis'!? et cordis tui Dominus Jesus Christus.« Et faciens signum
crucis super oculos eius, et''® continuo vidit lumen. Et reversa est ad domum
suam gaudnes et dans gloriam Deo; et ieiunavit tribus diebus. Et mittens
beatissimus Hermachoras Fortunatum archidiaconem suum, baptizavit eam
intra domum suam cum omnibus in nomine Partis et Filii et Spiritus Sancti.

21. Post aliquantos vero dies audiens Sevastus praeses de beata Alexan-
dria, quia baptizata est a sancto'® Fortunato archidiacono, iussit eum
comprehendi, et ferro vinctum ad carcerem deduci.”®® Quem cum vidisset
sanctus Hermachoras, Domino Deo egit gratias, quia dignatus est eum cum
eodem martirium suscipere. Per dies autem plurimos muita per eos mirabilia
Dominus in carcere ostendit. Accelerantes autem™! ad eos omnes, varias
infirmitates habentes, curabantur ab eis in nomine Domini nostri Jesu
Christi.’®® Videntes autem paganorum sacerdotes,’® colligentes populum
incredulum, unanimiter venerunt ad Sevastum praesidem cum fustibus et
lapidibus, clamantes et dicentes: »Civitas tota periit per te, quia facis usque
nunc vivere hominem, qui per magicas artes populum alienat, et sub-

% jussit eos ordinare nomine Fortunatum
108 ab

Y wulier vidua

"0 et tantas in carcere

Ul < jam dicta mulier

12 pomine Christi

U8 < cum secretali mancipio. Qumque igitur < fuisse in carcere
4 sancte dei

115§ Hermagoras respondit

18 yerbum audisses veritatis

N7 - tui

118 < 8'!

e hegto

120 dyci

121 comcurrentes enim

122 Jesu Christi Domini nostri

123 sacerdotes paganorum

345



vertit'"™* mentes eorum, ut separentur a diis. Tolle magum, tolle malefi-
cum!™ Sin autem nolueris, te ipsum interficiemus et illum igne consume-
mus.«™ Tunc Sevastus praeses, timens populum, qui per eum crediderant
in nomine Christi, misit nocte spiculatorem, et in carcere decolavit beatis-
simum Harmachoram episcopum et sanctum Fortunatum archidiaconem
eius. Quorum corpora colligens Pontianus custos carceris et omnem cruo-
rem sanguinis eorum™7 in unum collocavit locum.

22. Audiens'® hec Gregorius, cuius filium a demonio liberavit sanctus
Dei Hermachoras, et Alexandria, que ab eo illuminata fuerat, venerunt
nocte occulte cum lintheaminibus suis' et valde preciosis,'® aromatibus
condientes sanctorum corpora'® martirum, et'** sepelierunt ea foras muros
civitatis Aquilegie'™ in agello memorate Alexandrie in pace. Universi
autem fideles'* venientes ad corpus beatissimi martiris Hermachore, primi
Aquilegensis civitatis episcopi,'® quacumque fuissent infirmitate detenti,'®®
sanitatem recipiebant in nomine Domini nostri Jesu Christi. Martirizati
sunt autem sancti martires Christi'¥ Hermachoras episcopus una cum
Fortunato archidiacono suo quarto Ydus Julii, regnante Domino nostro
Jesu, cui est honor et gloria et potestas' in secula seculorum. Amen.

EXPLICIT VITA SANCTORUM MARTIRUM HERMACHORE ET
FORTUNATI.

124 epertit

125 occide veneficum

126 < et illum igne consumemus

127 + colligens

128+ autem

120 mundis

10 4 et

13t corpora sanctorum

132 < et

183 smurum civitatis Aquileiae

138 < fideles

135 beatissimi episcopi et martyris Hermagorae primi Aquileiensis civitatis
196 detenti fuissent infirmitate

7 martirizatus est autem beatissimus dei
138 < et potestas

®

346



Prevod:

PRICENJA SE SPIS O ZIVLJEN]JU SVETIH MUCENCEV
MOHOR]JA IN FORTUNATA

(4) Kdor obéuduje slogo svetih muéencev, jih ne obéuduje samo zaradi njihove
muceniSke smrti, temved se vzgaja ob &vrstosti (njihove) vere in ob njihovi trdni in
neomajni ljubezni, ki sta jo vedno ohranila drug do drugega. (Po pravici) se moreta
tudi priporodati, tako zato, ker sta sloZno ohranila vero v Boga, kakor zato, ker se
nista v ni¢emer pregresila.

(5) V Casu apostolov je vsak dan nara$cala vera kristjanov, rastla v Gospodovo
besedo, rastla tudi v ljubezni, in od svoje mladosti vse do (astitljive dobe niso poceli
drugega kakor se predajali molitvi in postu in so venomer mislili na Boga. Gospod, ki jih
je zbrane skupaj v eni ljubezni vedno vodil in varoval, jih tudi ni odvrnil od slave
muceni$tva.

(1) Tedaj je torej blazeni apostol Peter v mestu Rimu in po vsem svetu oznanjal
besedo nasega Gospoda Jezusa Kristusa, potem ko se je, skupaj z blaZenim apostolom
Pavlom, prepiral s ¢arodejem Simonom pred cesarjem Neronom v mestu Rimu zaradi
imena nasega Gospoda Jezusa Kristusa. Ko je v tistih dneh vladal imenovani cesar Neron
v Rimu, sta preblaZena apostola Peter in Pavel pretrpela mudeni$tvo in sta z mudenisko
krono od$la h Gospodu. Ko so apostoli slifali za smrt preblazenih Petra in Pavla, so
poslali v Rim blazenega evangelista Marka, da bi tiste, ki jih je bil Peter z govorjenjem
o Bogu popeljal k veri v Kristusa, sam okrepil s svojo besedo. Ko je prifel v mesto Rim
in zael oznanjati, je vse ljudstvo, ki je bilo zaradi mudenifke smrti preblaZenega
apostola Petra Zalostno, ob pogledu na blazenega Marka prevzelo neizmerno veselje.

(3) Potem ko se je mudil tam vel let, je odfel iz mesta in zadel po mestih in po
vseh krajih oznanjati Gospodovo besedo, kjer so (njegove) besede pridobile za Gospoda
veliko ljudi. PriSel je v mesto Oglej, ki je prvo med mesti Italije, in popeljal mnoge
k veri v Kristusa, tako da jih je krstil v imenu Oceta in Sina in Sv. Duha. Potem ko se je
tam mudil dolgo ¢asa, se je hotel zopet vrniti v Rim. Vse ljudstvo pa mu ni dovolilo,
da bi odiel odondod. On pa jih je opogumil in jim postavil za Skofa preblazenega
Mohorja.

5. Preblazeni $kof Mohor je, poln Svetega Duha, zalel oznanjati besedo nafega
Gospoda Jezusa Kristusa, z molitvijo iz obsedenih izganjati hudobne duhove, zdraviti
bolne; slepim je povrnil vid tako, da je napravil Kristusovo znamenje ez njihove odi.
Da bi videla njegove Cudeze, so se k sv. $kofu Mohorju zgrinjala vsa ljudstva italske
dezele; kajti po njem se je sveta vera pomnoZevala, poganska blaznost pa je bila (vedno
znova) premagana.

6. V tistem dasu pa, ko je vladal v mestu Rimu Neron, je bil za prefekta Agripa,
ki je bil sin Neronovega brata. Tedaj je (sc. Agripa) poslal v oglejsko mesto prezesa
Sevasta, da bi v tem mestu, kot smo omenili, bil za prefekta. Ko je prisel in vstopil v
mesto, mu je priflo naproti celotno ljudstvo in mu vzklikalo, kakor se ponavadi
(vzklika) sodnikom. Drugega dne pa, ko je sedel na sodniskem prestolu, so mu svedeniki
(bozjih) podob potem, ko so darovali demonom nediste Zrtve, takole namignili o pre-
blazenem Mohorju: »Pomagaj nam, gospod prezes, kajti ¢a$éenje bogov je opuséeno
zaradi nekega moza, ki je s svojo Carovnisko veicino in zapeljivostjo besed vse ljudstvo
odvrnil od nesmrtnih bogov, oznanjevaje onega, ki ga je judovsko ljudstvo v Judeji
usmrtilo. Ce ga bo§ pustil, bo vse odvrnil od #rtvovanja (boZjim) podobam. In &e bo
o tem zvedel cesar, si bo$ pri njem nakopal veliko nemilost.« Ko je prezes Sevast to
sligal, je silno zarjul, tako kakor lev. Ukazal je, da vstopi v mesto velik oddelek voja-
kov in ga, ob velikem presenecenju, privede predenj v sodnisko palaco.

7. Ko je blaZeni Mohor to slisal, je rekel vsem duhovnikom: »Bratje, posvetimo svoje
vzdihe Gospodu, kajti glejte, priblizali so se na$i preganjalci. Molimo torej, da bo hudic,
ki hodi okrog in iice, koga bo raztrgal, potoléen in pobit lezal pred nadimi nogami.«

347



Ko so vsi molili h Gospodu, je preblazeni Mohor posvetil Gospodu to molitev:
»Gospod, vsemogoéni Bog, usmiljeni ofe svojega edinorojenega sina, nafega Gospoda
Jezusa Kristusa, ki odpu$¢a¥ kriviénost svojega ljudstva; ki hole$ pokoro grednika,
da se bo spreobrnila njegova krivi¢na dusa in bo Zivel v tvoji volji; o Jezus Kristus,
ki si okronal dvanajst apostolov in si jih poslal v ta svet razgladati (boZjo besedo), tebe,
oskrbnika in reditelja naSih dus, tebe prosim, vsemogolnega Odeta, in tvojega Sina,
naSega Gospoda Jezusa Kristusa, ki si vsemogoden, ki lahko refi§ dude svojih sluZabni-
kov, ki verujejo v tebe. Refi nas nadih preganjalcev, da ne bodo rekli: ,Kje je njihov
Bog?‘ temve¢ pokloni, Gospod Jezus Kristus, usmiljenje svojim slufabnikom, da bodo
premagani nadi sovraZniki, in da bodo spoznali, da si ti Bog, ki zlomi§ vratove gresni-
kov.« Ko je molil h Gospodu, so vojaki vdrli, zgrabili svetega Skofa Mohorja, ga
vklenili in odvedli k prezesu Sevastu.

8. Ko so ga privedli, mu je prezes rekel: »Kak$na je ta tvoja predrznost, da Zalis
bogove in boginje, ko z ne vem kakéno veilino in zapeljivostjo besed vse ljudstvo od-
vra¢a$ od nesmrtnih bogov, oznanjevaje njega, ki ga je Pilat dal krifati, in zaradi kate-
rega je tudi Petra v mestu Rimu zadela podobna kazen. Ali ne ve$, da sem dobil tak
ukaz, da e najdem mozZe in Zenske, ki vztrajajo v tej neumnosti, kaznujem z raznimi
vrstami mudenja. Ce pa bod tudi ti vztrajal v tej norosti, bom na tebi kaznoval vse,
ki si jih zbral okrog sebe, da se bodo prek tebe vsi naudili spoltovati Castitljiva imena
bogov, tako kakor delajo v vseh pokrajinah.« BlaZeni $kof Mohor pa je svoj pogled
dvignil k nebu, naredil na elu Kristusovo znamenje in takole odlo¢no odgovoril:

9. »Po ukazu svojega Gospoda Jezusa Kristusa sem bil postavljen za $kofa. Ne bom
nehal oznanjati, kar mi je bil zapovedal Gospod Jezus Kristus, da bom vse, ki jih je
omrezil hudié, z Gospodovo besedo priklical k spoznanju Boga. Kajti velik je Bog
v nebesih, ki ukaZe nebu, da da deZ, ki ukaZe, da njegovo sonce vzhaja nad praviénimi
in krivi¢nimi. Njega bom oznanjal vse dni svojega Zivljenja.« Sevast je rekel: »Kakor
vidim, je res, kar so rekli svedeniki bogov; kajti s takimi neumnimi besedami zapeljuje¥
ljudstvo. Jaz pa mislim, da ti tega ne govori§ po lastni volji.« Sveti Mohor pa je rekel:
»Resnicno je to, kar si rekel, da jaz ne govorim po svoji volji, temve¢ sam Sv. Duh govori
prek mene. Tako namred pravi Sveto pismo: ,Ko boste stali pred sodnikom, si ne delajte
skrbi, kako ali kaj bi govorili; kajti dano vam bo v tisti uri, kaj morate govoriti, kajti
Sv.Duh govori skozi usta tistih, ki verujejo v Kristusa.« Prezes Sevast je rekel: »Ne
iS¢em prepira s teboj, temvel ti dajem moZnost reSitve, da pristopif in Zrtvuje$ nesmrt-
nim bogovom. Ce pa node§ Zrtvovati, ko se s teboj mirno pogovarjam, bo¥ potem
osramoden zacel darovati bogovom kadilo. Veliko bolje je, da to stori§ s svojo dobro
voljo.«

10. Sveti Mohor je rekel: »Zaupam v usmiljenje svojega Gospoda Jezusa Kristusa
(in) izjavljam, da lahko izvrsi$ tiste vrste mudenj in kazni kakor hodeS. Moje telo lahko
podvrze$ mudenju, mojo duso, ki jo bo vzel dobri Gospod Bog, bodo njegovi angeli
odvedli v raj. Kajti ne bom se uklonil tvojim bogovom, ki so brez dule, nesli$ni, ne-
vidni in negibni.« Ko je Sevast to slidal, je ukazal, da ga razpnejo (na mudilo) in pre-
tepejo s surovimi jermeni. Ko so ga tepli, je blazeni Mohor pogledal v nebo in rekel:
»Zahvaljujem se ti, najvisji Bog, Ofe mojega Gospoda Jezusa Kristusa, ker si mene,
dasi sem nevreden, poklical k milosti svojega boZanstva.« Tedaj je prezes ukazal, da se
mu glasno naznani: »Pristopi (k oltarju) in Zrtvuj bogovom; sicer bo§ kaznovan s
hujSimi mukami.« Sveti $kof je odgovoril: »Sramuj se skupaj s svojim ocetom hudiéem,
ki so ga Ze spoletka premagali bozji sluzabniki. Kajti veckrat sem ti rekel: nikdar ne
bom Zrtvoval vasim (hudobnim) duhovom.« Ko je prezes Sevast to slial, je od silnega
besa prebledel in mu rekel: »Pri velikih bogovih, pokonéal te bom na tak nadin, da
(tvoje) truplo ne bo delefno niti pokopa.« Tedaj se je sveti Mohor zasmejal in rekel:
»Resniéno drzi, kar je zapisano v sveti postavi: ,Zakaj v zlobno duSo modrost ne
prihaja.« Ko je prezes to slisal, ga je ukazal obesiti na muéilo in njegove prsi trgati
s kavlji. Nato je odredil, da na njegove prsi pritisnejo razzarjene kose Zeleza, k njegovim
bokom pa pristavijo razgreta Zeleza. Ko je bilo to storjeno, je sveti bozji mucenec vised

348



na mudilu Bogu zapel tako hvalnico: »O Bog, pridi mi na pomo¢! Prihiti mi na pomoc!
Naj bodo premagani vsi, ki so tvojim sluzabnikom prizadejali zlo! Naj jih stre tvoja
vsemogodnost in njihova moé¢ naj bo zlomljenal« Ko so ljudje videli njegovo veliko
stanovitnost, so vzkliknili: »Velik je Bog kristjanov! Brez vzroka je mucen bozji moz.
No¢ in dan neutrudno spodbuja ljudstvo s svojimi svetimi nauki. Niesar ni storil po
krivem, zaradi Cesar bi sedaj moral trpeti.«

11. Tedaj so osramoceni svefeniki bogov rekli prezesu: »Sedaj pa na najbolj ociten
naéin vidi§, kar smo prej povedali, da namre¢ s ¢arovnijo zapeljuje vse ljudi od ne-
smrtnih bogov.« Tedaj je razsrjeni prezes ukazal, naj ga snamejo z muéila in ga zaradi
nemira med ljudstvom vrzejo v jeco. Ko je bil zaprt v jedi, je Bogu posvetil molitev,
rekoc: »Bog v viSavah, ki si po pravici ¢ascen; ti si svojega Sina, nafega Gospoda Jezusa
Kristusa, spremenjenega v suinja, s svojega svetega neba poslal na zemljo, da bi nas
osvobodil jarma suzenjstva. Glej moj boj in mi dovoli, da bom vztrajal v njem vse do
konca in preminil za tvoje ime. Kajti z vero v tebe se ne bom bal zla, ker si z menoj ti,
ki zivi$ in vlada$ s svojim Sinom in Svetim Duhom na vse veke vekov. Amen.«

12. In ko je molil, je v trenutku moan pramen svetlobe posijal v jeco in napolnil
jo je prijeten vonj. Ko je to videl jecar, ki se je imenoval Pontijan — notranja vrata jece
so bila odprta, oni pa je molil — je padel k njegovim nogam in ga na tleh prosil, rekoé:
»Prosim te pri imenu tvojega Boga, ki ti je v temi poslal tolikino svetlobo, da se me,
reveza, usmili§, in me privede$ do spoznanja tvojega Boga, da bo prek tebe tvoj Bog
re$il mojo pogubljeno duso.« Sveti Mohor pa mu je rekel: »Ce verujed iz vsega svojega
srca in iz vse svoje dule, je pri Bogu mogode vse, karkoli prosi.« Pontijan je v solzah
glasno zavpil: »Verujem iz vse volje prek njega, ki ti je poslal tako ¢udovito pomod.«

13. Tedaj mu je sveti Mohor zapovedal tridnevni post. Sredi no¢i je sveti Mohor
narodil, naj pride prezbiter s svojim diakonom, ki ga je krstil v imenu Odera in Sina
in Sv. Duha. Potem ko je bil Pontijan kricen, je $el vanj Sv. Duh, in kot glasnik je zacel
po vseh cestah in mestnih Cetrtih razglasati: »Velik je Bog, ki ga oznanja sveti Mohor.
Pridite vsi, me$cani, in spoznajte, kak$en je Bog kristjanov. Kajti kamni se Castijo, ker
so cloveSka srca zakrknjena. Ljudem jemljejo lué, ker ne morejo dati ludi, kakor jo je
Kristus izkazal svojemu svetemu Mohorju.« Ob teh besedah je priteklo vse ljudstvo in
mnogi odliéni mozje, ki so videli v jeéi tako lué, so se zahvalili Gospodu Bogu. Vsak
dan znova je bila premagana mnoZica poganov in sveta vera je zela zmago.

14. Ko so poganski svedeniki to slisali, so z velikim besom zavpili in rekli prezesu
Sevastu: »Doklej bo$ prizanasal temu carovniku? Vse ljudstvo je zapeljal. Glej, tale
snuje Se hujéi prevrat, kot (ga je) Peter v Rimu, ki ve§ da je bil kaznovan. Spravi s poti
in pokonéaj ¢arovnika, sicer bomo poslali cesarju (obtoZilno) sporotilo proti tebi.« Ko
je prezes to slifal, je rekel: »Dajte mi tri dni odloga, da razmislim, na kakSen nadin naj
ga kaznujem.« Tako je rekel, ker se je bal mnozice ljudi, ki so prek njega verovali v
Kristusa; kajti pogosto so odli¢ni mozje prihajali k njemu v jedo, on pa jih je utrjeval
s svojimi svetimi opozorili. Nekateri, ki so videli tako neizmerno svetlobo, se niso lodili
od njega, temved so se zadrzevali v jedi. Kajti vsi njegovi duhovniki so od takrat, ko
je Pontijan postal kristjan, hodili k njemu, ker se je tudi sam jefar Pontijan pripravljal,
da za Kristusovo ime skupaj z njim pretrpi mucenistvo.

15. Neki odliénik iz tega mesta, Gregorij, ¢igar sin je bil obseden od hudobnega
duha, je tedaj, ko je videl, da Mohor kljub tak$nim kaznim, ki jih je pretrpel vprico
vsega ljudstva, ni na telesu prav ni¢ prizadet, pristopil, mu padel k nogam in ga prosil:
»Usmili se me in mi pomagaj, te prosim pri njem, ki ga oznanja¥; kajti verujem, da
bo s tvojimi molitvami Kristus mojega sina lahko refil od hudobnega duha.« Sveti
Mohor pa je rekel: »Ce veruje§ v Kristusa, bo$ videl svojega sina ozdravljenega.« Gre-
gorij je odgovoril: »Verujem v Kristusa, boZjega Sina, za katerega vse to prena$a$, da
mores$ resiti mojega sina.«

16. Sveti Mohor mu pravi: »Nas gos-pod Jezus je relitev (nas) vseh; kajti jaz sam
sem gresnik rako kakor ti.« In je ukazal privesti mladeni¢a. Bil je star dvanajst let.

349



Blazeni Mohor ga je vpradal: »Koliko ¢asa je 7e, odkar se mu je to zgodilo?« Gregorij je
odgovoril: »Danes pred tremi leti; in ni ga dneva, niti nodi, ko bi mogel vsaj malo
pocivati. Nestetokrat sem ga nesel v sveti$¢a bogov in opravil zanj Zrtvene daritve, toda
ni¢ mu ni pomagalo. Verujem v Kristusa, ki ga ti oznanja$, da ga bo mogel reiti.« Ko
je sveti Mohor to slisal, se je zasmejal in rekel: »Takoj ti bo Kristus pokazal, kaj vse
stori tistim, ki verujejo vanj.«

17. Tedaj je sveti Mohor pokleknil, se tolkel po prsih in vzkliknil h Gospodu, vprico
vseh, rekoé: »Gospod Bog, O¢e, ki si v nebesih, ki si bil pred nastankom sveta, ki si
svet, ko je bil v temi, osvetlil s svojo sveto besedo ,Bodi svetlobal’, in je bila svetloba, ki
si ustvaril nebo in si oblikoval zemljo, ki si prav tako nebo okrasil z zvezdami, ki si
obrzdal morje in mu postavil meje, ki naj jih ne prekoradi, ki si za nas gresnike ustvaril
vse prvine, ki si svojega Sina poslal blodeéemu ¢lovesStvu in si tiste, ki verujemo vanj,
postavil v to svobodo slave. Tebe prosim, vsemogocnega Odeta in Sina in Sv. Duha,
ki vlada$ v edinosti; stori ¢udez, Gospod Jezus Kristus, zaradi svojega svetega imena
stori tistim, ki verujemo vate, da osvobodi§ duso tega nedolinega (¢loveka) od ne-
distega duha. Kajti zatekli so se k tvojemu boZanstvu, da bi utrdili srca, tisti ki so
verovali v tebe, in tisti, ki bodo verovali, da bodo spoznali, da si ti prevzviSeni Bog,
ki vlada$ s svojim Sinom, na$im Gospodom Jezusom Kristusom, na vse in neskonéne
veke vekov. Amen.«

18. In ko je dovrsil molitev, je ozmerjal hudega duha z besedami: »Tebi pravim,
necisti duh, Gospod Jezus Kristus ti ukazuje, da odide$ iz te duse nedolinega, ki se je
zatekla k veri v Njega.« Ko je hudi duh to slidal, je vpri¢o vseh, ki so bili tam v jedi,
oddel iz njega. Ko je Gregorij videl ta ¢udez, je svetemu $kofu in mudencu padel k
nogam in ga prosil, da bi ga krstil. Sredi no¢i je Mohor skrivaj odsel z duhovniki na
Gregorijev dom in ga krstil skupaj z Zeno, dvema sinovoma in vso sluZinéadjo na
njegovem domu v imenu Oceta in Sina in Sv. Duha. Pozneje, ko se je vrnil v ujetniStvo,
so ga vsi prezbiterji in diakoni, vsi duhovniki in (Elani) vseh cerkvenih redov prosili
s solzami (v oceh):

19. »Ce bo$ ti, na$ ole, odSel od nas, koga naj postavimo za pastirja celi tvoji &redi?
Ali katerega uditelja veénega Zivljenja naj poiséemo, takega kakor si ti. Ce pa ne, naj
vsi skupaj umremo s teboj.« Blazeni Mohor jih je ohrabril in jim ukazal, naj postavijo
za Skofa njegovega ucenca naddiakona Fortunata, ki ga je bil sam od otro$tva dalje
hranil s strahom do Boga.

20. Neka vdova plemenitega rodu, Aleksandrija po imenu, ki se je bala Boga, je
potem, ko je slifala, da je blazeni Mohor, bozji svetnik, v jedi, in da je storil toliksne
¢udeze, poslala skrivaj k jecarju Pontijanu, da bi v noéni tisini stopila k njemu. Omenjena
zenska namreé tudi z odprtimi oémi ni ni¢ videla. (Sama s seboj) je govorila: »Ce se bo
dotaknil mojih oéi in bo poklical Kristusovo ime, bom ozdravljena.« Zenska je ponodi
§la z zaupnim suznjem v jefo. Ko je bila v jedi, se je vrgla svetemu $kofu Mohorju
k nogam in mu rekla: »BoZji svetnik, ozdravi me.« Sveti Mohor pa ji je rekel: »Blazena
je tvoja vera, kajti Se preden si sliSala besedo resnice, si svojo duso dobro okrepila. Zato
bo Gospod Jezus Kristus osvetlil oéi tvojega telesa in tvojega srca.« In napravil je zna-
menje kriza ez njene oéi in takoj je spregledala. Vesela se je vrnila na svoj dom in pela
slavo Bogu. In postila se je tri dni. PreblaZeni Mohor pa je poslal svojega naddiakona
Fortunata, ki jo je krstil na njenem domu z vsemi (njenimi) v iment Ocera in Sina
in Sv. Duha.

21. Cez nekaj dni pa je prezes Sevast slial o blaZeni Aleksandriji, da je bila kricena
od svetega naddiakona Fortunata. Ukazal ga je prijeti in uklenjenega odvesti v jeco.
Ko ga je videl sveti Mohor, se je zahvalil Gospodu Bogu, ki je blagovolil, da on (skupaj)
z njim sprejme mudeni$tvo. Na mnoge dni je Gospod pokazal prek njiju v jedi $tevilne
¢udeZe. K njima so hiteli vsi, ki so trpeli raznovrstne bolezni, in onadva sta jih ozdravila
v imenu naSega Gospoda Jezusa Kristusa. Ko so to videli poganski sveceniki, so zbrali
neverne ljudi, enodu$no odili z gorjacami in kamenjem k prezesu Sevastu in vpili: »Vse
mesto je propadlo zaradi tebe, ker si vse do sedaj pustil Ziveti cloveka, ki s ¢arovnijo

350



odvaja ljudi in jih spreobraca, da se odvraéajo od bogov. Pokonéaj ¢arovnika, ubij
hudodelca! Ce tega node$, te bomo ubili in njega seZgali.« Tedaj je prezes Sevast iz
strahu pred ljudmi, ki so prek njega verovali v Kristusovem imenu, ponodi poslal rablja,
ki je v je¢i obglavil preblazenega $kofa Mohorja in njegovega naddiakona svetega For-
tunata. Jecar Pontijan je zbral njuni trupli in vso njuno kri in jih spravil na enem mestu.

22. Ko sta to slifala Gregorij, ¢igar sina je bozji svetnik Mohor osvobodil hudobnega
duha, in Aleksandrija, ki je od njega spregledala, sta pri$la ponodi skrivaj s predragoce-
nimi povoji. Z difavami sta mazilila trupli svetih muéencev in ju pokopala izven ob-
zidja oglejskega mesta na posestvu omenjene Aleksandrije v miru. Vsi verniki, ki so
prihajali k truplu blaZenega mucenca Mohorja, prvega Skofa oglejskega mesta, so ne
glede na vrsto bolezni sprejeli ozdravljenje v imenu naSega Gospoda Jezusa Kristusa.
Sveta Kristusova mudenca $kof Mohor in naddiakon Fortunat sta umrla muéeniSke smrti
12. julija, ko je vladal na§ Gospod Jezus, kateremu (naj bodo) cast in slava in oblast na
veke vekov. Amen.

(TUKA]) SE KONCUJE SPIS O ZIVLJENJU SVETIH MUCENCEV MOHORJA
IN FORTUNATA.

351



PRILOGA 11

INCIPIT PASSIO SANCTI FLORIANI MARTIRIS*

1. Factum est in illis diebus sub Diocletiano et Maximiano imperatoribus, cum essct
persecutio christianorum, quando diversis agonibus concertantes christiani a tyrannis inlata
supplicia devota domino mente suscipiebant et promissionibus Christi participes efficie-
bantur. Tunc quidam in montibus se abscondebant, quidam autem in cavernis petrarum,
et sic malis poenis de hac vita liberabantur (alii vero in civitatibus a pessimis principibus
torquebantur et sic consummabantur in domino Jesu Christo). Certabatur tunc sanctitas
et fides, per patientiam suos atletas coronans; haec autem victoria ad vitam ducit
aeternam. Tunc impiissimi iudices iussi ab imperatoribus certabant insanientes, Christi
autem atletae contrario laborabant et superabant eorum insaniam; venerabilis vero fides
vincebat.

2. Ergo in illis diebus, cum venisset sacrilegorum principum praeceptio aput Nori-
cum Ripensem, administrante Aquilino praeside, tunc adveniens praeses in castrum
Lauriacensem coepit vehementer inquirere christianos. Et conprehensi sunt sanctorum
numero quadraginta, qui diutissime concertantes et multis suppliciis cruciati missi sunt
in carcerem. Ad quorum confessionem beatus Florianus ex principe officii gaudens
succedit. Qui autem habitaret aput Cetio civitatem audiens haec fieri aput Lauriacum,
dixit ad suos: »Oportet me Lauriacum ambulare ad praesidem et ibidem pro Christi
nomine diversa supplicia sustinere.« Et vale dicens suis, arripuit iter.

3. Cum autem venisset non longe Lauriacum, ingressus est pontem, quo fluvius
transiri solet, et obvius est cum quibus antea militaverat, (qui missi erant a praeside). Et
cum eos interrogaret, quo pergerent, dixerunt ad eum: »Non audisti praecepta imperato-
rum, quae venerunt ad praesidem, ubi iubent, omnes homines diis libamina exhibere;
qui autem noluerint, diversis suppliciis intereant?« Haec audiens beatus Florianus dixit:
»Fratres et conmilitones, quid alios quaeritis, nam et ego christianus sum? Euntes ergo
nuntiate praesidi, quia christianus sum et hic sum.«

4. Illi autem conprehensum eum duxerunt ad praesidem dicentes: »Quid alios
quaerimus, nam princeps officii nostri Florianus christianum se profitetur?« Dicit ei
praeses: »Floriane, ut quid ista de te dicuntur? Veni, sacrifica diis, sicut et ego vel
conmilitones tui, ut vivas nobiscum et non cum contemptoribus puniaris secundum
praecepta imperatorum.« Beatus Florianus respondit: »Hoc ego non sum facturus; quod
autem tibi praeceptum est, exerce.«

* Daljsa verzija legende o sv. Florijanu; ker nam stiski rokopis te legende (sedaj
rokopis 5t.650 Avstrijske narodne knjiZnice na Dunaju; gl. J. GREGORIC, Literarno-
kulturna dejavnost cistercijanov na Slovenskem, Redovni$tvo na Slovenskem I, Ljubljana
1984, 63) 7al ni bil dostopen, povzemamo besedilo legende po tekstnokriti¢ni izdaji:
W. NEUMULLER, Der heilige Florian und seine »Passio«, 29—35, vendar brez tekstno-
kritiénega aparata. Zal tudi ta izdaja ne upoiteva omenjenega stiSkega rokopisa, Cigar
objava ostaja desiderat.

352



5. Tunc praeses commotus in ira vim ei inferri praecepit, ut invitus sacrificaret.
Beatus autem Florianus elevavit vocem suam (ad dominum) et dixit: »Domine deus meus,
in te speravi et te denegare non possum, sed tibi milito et tibi offero sacrificium laudis.
Protegat me dextera tua, quoniam benedictum nomen tuum est in coelo et in terra.
Domine, da mihi tolerandi virtutem et suscipe me inter sanctos atletas tuos, qui ante
me confessi sunt nomen sanctum tuum et indue me, domine, stolam candidam virtutis
tuae et in spiritu sancto tuo confirma me. Et ne permittas me conculcari a diabolo, sed
esto mihi dux in via iustitiae et in virtute tua, ut te laudem et tibi hymnum dicam, qui
es benedictus in secula. Amen.«

6. Aquilinus autem praeses haec audiens inrisit eum et dixit: »Ut quid insipienter
loqueris et inrides praecepta regum? (Sacrifica diis).« Beatus Florianus respondit: »Et
quando humanam militiam exercebam, adtamen occulte deum meum colebam, unde me
non potuit diabolus ex integro occupare. Corporis quidem mei potestatem habes, animam
autem meam non potes tangere; solus enim deus in hac praevalet. Usque hodie iussionibus
iudicum obedivi; parui, quantum decet militem, hoc autem me nemo suadet, ut demoniis
sacrificarem. (Non enim bene illis); ego fantasmata non adoro.«

7. In furore autem conversus praeses iussit eum fustibus caedi. Beatus Florianus dixit:
»Tantum irascere, quantum qui corporis potestatem habes, quod iam concessi tibi. Si
autem vis scire, quia non timeo tormenta tua, ignem accende et in nomine domini mei
ascendo super eum.« Milites autem coeperunt eum cedere. Cum autem cederent eum,
dicit ei praeses: »Sacrifica, Floriane, et libera te de tormentis.« Beatus Florianus respon-
dit: »Ego verum sacrificium modo offero domino meo Jesu Christo, qui me dignatus
est usque in hanc horam perducere et in exultationem hanc (constituit me), in qua nunc
sum.« Haec autem sancto viro dicente iussit eum praeses iterum cedi. Cum autem
cederetur, beatus Florinaus, ita vultu hilari psallebat, sicut in gaudio aut in laetitia
magna constitus. Tunc praeses iussit scapulas eius acutis ferreis confringi. Hoc facto
beatus Florianus amplius glorificabat deum et semper se christianum profitebatur.

8. Tunc iniquissimus praeses, cum se superatum videret in omnibus, dedit in eum
sententiam et jussit eum duci ad fluvium Anesum et ibi praecipitari de ponte, quarto
Nonas Madias. Beatus Florianus data in se huiusmodi sententia ibat gaudens et exultans
in vitam aeternam, quam dominus promisit diligentibus se. Cumque etiam, quasi ad
lavacrum duceretur, ita hilaris pergebat, pervenerunt ad locum, ubi eum debebant
proicere. Ligaverunt ei lapidem ad collum eius. Rogavit autem milites, qui eum tenebant,
ut permitterent eum orare dominum. Stans autem contra orientem beatus Florianus
extendens manus suas ad caelum dixit: »Domine Jesu Christe suscipe animam meam.«
Et oravit quasi horae unius spatium, ita ut revererentur et timerent eum tangere, qui
eum duxerant. Tunc adveniens quidam plenus rabie dixit ad eos: »Quid statis et non
facitis iussionem praesidis?« Et haec dicens praecipitavit eum de ponte in fluvium et
statim oculi eius crepuerunt (videntius omnibus circumstantibus). Fluvius autem
suscipiens martyrem Christi expavit et elevatis undis suis in quodam loco eminentiori
in saxo corpus eius deposuit. Tunc annuente favore divino adveniens aquila expansis
alis suis in modum crucis eum protegebat.

9. Tunc beatus Florianus manifestavit se cuidam feminae corde deo devotae, quae
eum conderet humo secretiori loco, certis indiciis designavit ei locum, ubi eum conderet
vel ubi eum sepulturae traderet. Mulier autem hac visione conperta junxit animaliola
(et) ad fluvium properavit. Propter timorem autem gentilium in virgultis vel frondibus
eum involvit, quasi se simulabat ad hortulum claudendum ducere. Ducente autem eum
ad locum, ubi ei designaverat, factum est, ut lassarentur animaliola prae nimio ardore
solis et steterunt, ita ut non possint ambulare neque amplius progredere. Tunc mulier,
tribulans mentem oravit ad dominum, ut ei divina misericordia subveniret et statim in
codem loco fons adfluentissimus erupit, qui ad testimonium eius usque hodie perseverat.
(Ex quo saciata animaliola pervenerunt ad locum, ubi ei designaverat beatus Florianus
et amplius se movere non potuerunt.) Et ita pervenit ad locum, ubi ei ipse revelaverat et
ibi eum mulier propter imminentem et amarissimam persecutionem secrete cum festina-

23 Acta ecclesiastia 8 353



tione sub terra deposuit. In quo loco fiunt sanitates magnae (per gratiam, quae d?ta est
illi a deo, daemones effugantur, febricitantes sanantur) et omnes infirmi, qui fide integra
speraverint, misericordiam consequuntur. )

10. (Ili autem quadraginta confessores, quos supra memoravimus, dum haec
aguntur, in carcere obierunt.) _ .

11. Acta sunt autem haec (aput Noricum Ripensem loco Lauriaco) adversantibus in
illis diebus Diocletiano et Maximiano, agente vero Aquilino praeside, regnante domino
nostro Jesu Christo, cui est honor et gloria in secula seculorum. Amen.

Prevod:

PRICEN]JA SE SPIS O MUCENISTVU SV. MUCENCA FLORIJANA

1. Zgodilo se je v tistih dneh pod cesarjema Dioklecijanom in Maksimijanom, ko
je bilo preganjanje kristjanov, kadar so kristjani bojevali raznovrstne boje, z Gospodu
vdano mislijo sprejemali kazni, ki sta jim jih naloZila trinoga, in so postajali deleZni
Kristusovih obljub. Takrat so se nekateri skrivali po gorah, drugi v skalnih votlinah,
in si tako reSevali Zivljenje pred hudimi kaznimi (druge pa so po mestih muéili najbolj
zavrzeni oblastniki in tako so umirali v Gospodu Jezusu Kristusu). Tedaj sta se borili
svetost in vera in sta s potrpezljivostjo ovencali svoje borce; ta zmaga pa vodi v vecno
zivljenje. Takrat so se na ukaz cesarjev borili najbolj brezboZni sodniki v blaznosti,
Kristusovi borci so nasprotno trpeli in premagovali njihovo blaznenje. Castivredna vera
pa je zmagala.

2. Ko je v tistih dneh prispel ukaz bogoskrunskih vladarjev v Obrezni Norik, ki ga
je upravljal prezes Akvilin, je priSel prezes v lavriaski tabor in je zadel z vso vnemo za-
sledovati kristjane. In zajel je nekatere od teh svetih, Stirideset po Stevilu, ki so se zelo
dolgo borili, trpeli raznovrstna mudenja in bili vrZeni v je¢o. BlaZeni Florijan, nekdanji
nacelnik pisarne, z veseljem nasledi njihovo (mucenisko) pricevanje za vero. Ker je pre-
bival v mestu Cetiju, je takrat, ko je slifal o dogodkih v Lavriaku, dejal svojim: »Po-
hiteti moram v Lavriak k prezesu in tam pretrpeti za Kristusovo ime raznovrstna mu-
¢enja.« Poslovil se je od svojih in se podal na por.

3. Ko je priSel nedale¢ od Lavriaka, je stopil na most, ki je vodil ¢ez reko, in sredal
ljudi, s katerimi je prej sluzil, (ki jih je bil poslal prezes). In ko jih je vprasal, kam gredo,
so mu rekli: »Mar nisi slifal za ukaze cesarjev, ki so prispeli k prezesu, s katerimi za-
povedujeta, da vsi ljudje opravijo daritve bogovom. Tisti, ki bodo to odklanjali, bodo
usmréeni z raznovrstnimi mudenji.« Ko je blaZeni Florijan to slifal, je rekel: »Bratje
in tovarisi, kaj iS¢ete druge, saj sem tudi jaz kristjan. Pojdite in sporodite prezesu, da
sem kristjan in da sem tukaj.«

4. Oni pa so ga zgrabili in odvedli k prezesu, z besedami: »Kaj is¢emo druge, ko
se tudi Florijan, nacelnik nale pisarne, izpoveduje za kristjana?« Prezes mu rece: »Flo-
rijan, zakaj tako govorijo o tebi? Pridi, daruj bogovom kakor jaz in tvoji tovaridi, da
bo$ Zivel z nami in ne bos skupaj z nepokornezi kaznovan v skladu z ukazi cesarjev.«
Blazeni Florijan odvrne: »Tega ne bom naredil! Ti pa kar stori, kar ti je zapovedano.«

5. Tedaj je prezes, ki ga je zgrabila jeza, odredil, naj ga prisilijo, da bo daroval proti
volji. BlaZeni Florijan pa je povzdignil svoj glas (h Gospodu) in rekel: »Moj Gospod
Bog, v tebe sem upal in tebe ne morem zatajiti, temve¢ tebi sluZim in tebi ponujam
zrtveni dar slave. Naj me zadditi tvoja desnica, kajti blagoslovljeno je tvoje ime v nebesih

354



in na zemlji. Gospod, daj mi moé, da bom vzdrial, in sprejmi me med svoje svete
borce, ki so pred menoj izpovedovali tvoje sveto ime! Obleci me, Gospod, v belo stolo
svoje moéi in utrdi me v svojem Svetem duhu! In ne dopusti, da bi me poteptal hudic,
temve¢ bodi mi vodnik na poti praviénosti in v tvoji modi, da te bom slavil in pel
hvalnico tebi, ki si blagoslovljen na veke vekov. Amen.«

6. Ko je prezes Akvilin to slifal, se mu je zasmejal in mu rekel: »Kaj pa govoris
tako nespametno in zasmehuje$ ukaze vladarjev? (Daruj bogovom).« BlaZeni Florijan
je odgovoril. »Tudi ko sem opravljal zemeljsko sluzbo, sem kljub temu skrivoma castil
svojega Boga, zato se me ni mogel povsem polastiti hudi¢. Oblast ima$ nad mojim tele-
som, moje duse pa se ne more$ dotakniti; kajti Bog sam vlada v njej. Vse do danes sem
se pokoraval ukazom sodnikov. Ubogal sem, kolikor se za vojaka spodobi, vendar pa me
ne bo nihée preprical, da bi daroval hudobnim duhovom. (Kajti njim bi ne bilo prav);
ne bom molil prikazni.«

7. Prezes je pobesnel in ukazal, naj ga pretepajo s palicami. BlaZeni Florijan pa je
rekel: »Le divjaj toliko, kolikor ima$ oblast nad telesom, ki sem ti ga ze prepustil. Ce
pa hoces zvedeti, da se ne bojim tvojih mucenj, prizgi grmado in v imenu svojega Go-
spoda bom stopil nanjo.« Vojaki so ga zaceli pretepati. Ko so ga tepli, mu prezes rece:
»Daruj bogovom, Florijan, in redi se muéenja.« BlaZeni Florijan je odgovoril: »Pravi
zreveni dar zdaj ponujam svojemu Gospodu Jezusu Kristusu, ki me je blagovolil privesti
do te ure in (me postavil) v tako radost, v kakréni sem zdaj.« Ko je sveti moZ to rekel,
je prezes ukazal, naj ga ponovno pretepajo. Ko so ga tepli, je blaZeni Florijan pel psalme
tako radostnega obraza, kakor bi obcutil sreco ali veliko veselje. Tedaj je prezes ukazal,
naj mu z ostrimi Zelezi strejo ramenske lopatice. Ko so to storili, je blaZeni Florijan e
bolj ¢astil Boga in se vseskozi izpovedoval za kristjana.

8. Ko je tedaj prekriviéni prezes videl, da je v vseh ozirih premagan, je izrekel sodbo
nad njim; ukazal je, naj ga odvedejo k reki AniZi in tam strmoglavijo z mostu, etrtega
maja. Po izreku take sodbe je blaZeni Florijan $el vesel in radosten v veéno zivljenje,
katerega je bil Gospod obljubil tistim, ki ga ljubijo. In ko je tudi hodil vesel, kakor da
ga peljejo v kopel, so pri§li na kraj, kjer naj bi ga vrgli [v rekol. Privezali so mu kamen
okrog vratu. Prosil je vojake, ki so ga drzali, naj mu dovolijo moliti h Gospodu. BlaZeni
Florijan se je obrnil proti vzhodu, iztegnil je svoje roke proti nebu in rekel: »Gospod
Jezus Kristus, sprejmi mojo dufo.« In molil je skoraj eno uro, da so obéutili strah in
so se ga bali dotakniti tisti, ki so ga bili privedli. Tedaj je pristopil nekdo poln besa
in jim rekel: »Kaj stojite in ne izpolnite prezesovega ukaza?« To rekoé ga je strmoglavil
z mostu v reko in v trenutku so se s tleskom razlile njegove odi (kar so videli vsi, ki
so stali okrog). Reka, ki je sprejela Kristusovega mudenca, se je prestrasila, dvignila
je svoje valove in odlozila njegovo truplo na nekem kraju na $trleCo skalo. Takrat je
priSel po namigu bozje naklonjenosti orel in ga zas¢itil s perutmi, iztegnjenimi v obliki
kriZa.

9. Tedaj se je blaZeni Florijan prikazal neki Zenski, s srcem predani Bogu, ki ga
je pokopala na skritem kraju, tako da ji je z doloenimi znamenji pokazal kraj, kje naj
ga pokoplje oziroma kje naj ga izro¢i zemlji. Po tem prividu je Zenska vpregla zivinceti
(in) pohitela k reki. Iz strahu pred pogani ga je ovila v Sibje in listje, ker je hotela
zbuditi vtis, da vozi za ograditev vrticka. Ko ga je peljala na kraj, ki ji ga je bil dolodil,
se je pripetilo, da sta zaradi Zgoce pripeke Zivinéeti obnemogli in obstali, tako da niso
mogli hoditi in nadaljevati poti. Tedaj je Zenska s tesnobo v srcu molila h Gospodu,
da bi ji prislo na pomoé¢ bozje usmiljenje, in pri pri¢i je na tistem kraju izbruhnil
vodnat izvir, ki je ostal v njegovo pri¢evanje vse do danadnjih dni. (Zivinleti sta se iz
njega napojili in prispeli so na kraj, ki ji ga je bil pokazal blaZeni Florijan, in niso se
mogli ve¢ pomikati dalje). Tako je prispela na kraj, ki ji ga je bil sam razkril, in tam
ga je zenska zaradi grozelega in izredno hudega preganjanja skrivoma in v naglici po-
kopala. Na tistem kraju se dogajajo velike ozdravitve (z milostjo, ki jo je Bog naklonil
njemu, izganjajo se hudobni duhovi, ozdravljajo se mrzli¢ni) in vsi bolehni, ki so upali
s trdno vero, dosezejo usmiljenje.

23° 355



10. (Tistih $tirideset spoznavalcev, ki smo jih zgoraj omenili, pa je umrlo v jedi,
medtem ko se je to dogajalo.)

11. To se je zgodilo (v Obreznem Noriku v kraju Lavriaku) v tistih dneh, ko sta
sovrazno postopala Dioklecijan in Maksimijan, ko je bil prezes Akvilin in ko je vladal
na$ Gospod Jezus Kristus, ki sta mu ¢ast in slava na veke vekov. Amen.

356



SUMMARY

Christianity in Aquileia and the Eastern Influential Area of the Aqui-
leian Church from Its Beginnings to the Introduction of Religious Freedom.

As to the pre-Constantine era, it is owing to the unfavourable structure
of the sources referring to the period that it has been made quite difficult
to study the bistory of Christianity in Aquileia and even more so in the
eastern influential area of the Aquileain Church. The almost sole source
pertaining to contemporaneity itself can be considered the theological
essays of the martyr Bishop Victorinus of Poetovio, which all by them-
selves give but very little direct evidence to the historian; yet they represent
the only authentic expression of the Christian culture existing in Poetovio
in about 300. A few other sources date back to late antiquity, to the 4,
the 5" and the 6" cent. (here we should mention first Martyrologium
Hieronymianum, the document of primary importance, and then also
several notes scattered in the writings of the Fathers of the Church, as well
as archaeological records originating during late antiquity and throwing
light upon the development of Christianity in the pre-Constantine period).
The third and by far the most extensive group of sources consists of
martyrs’ legends dating back to the early and the high Middle Ages (and
a few also to the late Middle Ages or even to modern times) and of their
echoes in martyrologies (in historical martyrologies, Martyrologium Ro-
manum, Synaxarium of the Church of Constantinople and in other eastern
calendars) and chronicles (primarily in those from Aquileia, Grado and
Venice) as well as in modern historiography from Humanism onwards. This
last group of sources is rather problematic; it can offer us but very few
reliable data, for it contains the “sources” that were not created till after
about five to thirteen hundred years had passed since the times they tried
to give an account of. Even though the sources in question are not depend-
able, they deserve our careful consideration because it is through them that
we get acquainted with the medieval conceptions and notions of the beginn-
ings of Christianity, and above all because the majority of these legends
hide in themselves the core that is trustworthy, yet most difficult to define.
Owing to the fact that this third group of information is clearly predomi-
nant, the scope of the study of the early Christian period much too often

357



narrows and limits itself to simply describing either the history of individual
personalities or even just the genesis of certain “sources”. Therefore the
picture of the development of Christianity in the pre-Constantine period
remains very fragmentary indeed, and all the attempts at drawing synthetic
conclusions have one weak point in common: they are all based, to a larger
or smaller extent, on hypothetical presuppositions.

As the earliest reliable reports on the presence of the Christians in the
vicinity of the discussed territory, referring to the period from the end of
the 1% cent. to the end of the 2" cent. (Titus’ mission in Dalmatia, the
so-called “miraculum pluvium” during Marcus Aurelius’ war against the
Quadi in 172, and Ireneus’ report on the churches in Germania), are rather
sparing of evidence, and since the interpretations of some material records
from this period (Christian tombs and Christian tombstones from the end
of the 1% cent. and from the 2" cent. found in Emona) are unconvincing,
it is legendary tradition and chiefly the legend of St. Hermagoras that can
be considered the best authority for the study of the beginnings of Chri-
stianity in Aquileia and the Aquileian influential area. This legend is
believed to bear witness to the formation of the Aquileian Christian com-
munity and the beginning of the mission outside Aquileia already in the
age of Nero. The legend, handed down in two versions differing slightly
in their form as well as contents, ranks in itself among the most complicated
creations of early medieval hagiograpbic literature; it was written down in
the 9 cent. (the earliest manuscript dates from the 11" cent.), whereas
regarding the conceptual aspect and the contents its origin can be traced
back to late antiquity. It must have existed, together with all its basic
characteristics (especially the introductory legend of St. Mark), in the times
of the Istrian schism, when it served to back up the ecclesiopolitical aspira-
tions of the Aquileian Church; however, it may bhave existed already in the
second half of the 5% cent., when Aquileia had to reconsolidate her position
after the affirmation of the neighbouring ecclesiopolitical centres (Milano,
Ravenna) and after some really bad catastrophes (the Huns' conquest of
the city in 452, the loss of large parts of the metropolitan territory in north
and east). It is the answer to the question whether the historical existence
of Hermagoras' personality can be proved or not that defines the value and
influence that the legend exerts upon our knowledge of the beginnings of
Christianity in Aquileia. As to this question, there are two viewpoints in
historiography. According to the first one, which is advocated mostly by
Italian bistoriography, the personality in question is claimed to be the first
Aquileian bishop, whose identity can also be proved by the old catalogues
of Aquileian bishops and especially by the note made in the Hieronymian
martyrology. This bishop cannot be placed in the age of Nero, but (in
accordance with majority opinion) somewbhere in the first half of the 3
cent. According to the second viewpoint, which has become valued in this
century (the thesis has been put forward by S. Ritig and later on further

358



developed by R. Egger), it is the Singidunum lector Hermogenes (mention-
ed in the sources originating in the Aquileian area at the end of the 4" cent.
or the beginning of the 5% cent., and in the Hieronymian martyrology,
speaking of him as of an Aquileian martyr), whose relics were brought
to Aquileia at the beginning of the 5% cent., that should be believed to hide
bebind the name of Hermagoras. There are a number of external circum-
stances that speak in favour of the traditional viewpoint and comfirm the
historical core of the legend. The assimilation of the name Hermogenes to
Hermagoras is rather unlikely. Besides, it is also hard to believe that the
Aquileian Church should have used a foreign martyr while creating a legend
of its own beginnings; and the thesis is most strongly disputed by the fact
that the cults of St. Hermagoras and St. Hermogenes, together with the
supposed possession of their relics, existed side by side in the Aquileian
region throughout the Middle Ages. The fact that the cult of the Singidu-
num martyr Hermogenes was kept alive in Aquileia apart from the cult
of St. Hermagoras indicates that there were originally two different saintly
personages, whom only later on modern science tried to fuse into one
personality. The great ecclesiopolitical significance of the Aquileian legend
is proved by the legend of the Aquileian virgins, which is of slightly later
origin, yet it shows the same, now even more cleraly profiled ecclesio-
political tendencies created in the times of the Istrian schism. It is in both
legends that the historical background is formed by the existence of Bishop
Hermagoras in Aquileia and the beginning of an organized Christian
community in the city under this bishop, and perbaps also by the beginning
of the mission from Aquileia. It is quite impossible to date these events with
any reliability; they may be placed somewhere in the second half of the
2" cent. or, with still greater probability, the first half of the 3¢ cent. This
Christian community was organized on the basis of the influence coming
from Rome, which can be concluded from the legend as well as from “Liber
pontificalis” and its mention of the foundation of dioceses “per diversa
loca” of Italy, and with much less reliability, from the tradition of the
Aquileian pope Pius 1 (the middle of the 2" cent.). On the other hand
a number of reports show strong eastern, mostly Jewish Christian, and
predominantly Alexandrian elements of early Aquileian Christianity (their
quite early worship of the Virgin Mary, the observance of Saturday, certain
eastern elements of the Aquileian liturgy). It is as a synthesis of Roman
and eastern Christianity that the Aquileian Church is shown in the light of
two sources which are of vital importance to the knowledge of early
Aquileian Christianity: firstly, the Aquileian creed, which developed from
the Roman one (it had developed independently since about the first half
of the 3 cent.) and secondly, the mosaics in the Theodorian Basilica (about
320). The Aquileian creed and the mosaics of the Theodorian Basilica are
the only sources that give us a more complete picture of the essential traits
of early Aquileian Christianity. As to the origin and the early formation

359



of the Aquileian Christian community, these two sources show that there
was at work an entire conglomeration of influences that were interwoven
to such a degree that it is hard to arrange them in chronological order.
Thus we can but suppose the influence of the Jewish-Christianly coloured
Christian community from Alexandria to bhave prevailed (simultaneous
influences from Syria being also strong) in the earliest period (the 24 cent.),
and the influence of the western churches, mainly those of Africa and
Rome, to have become increasingly predominant since at least the middle
of the 3" cent. Western influences finally prevailed at the end of that
period.

Owing to insufficient sources, it is even harder to study the beginnings
of Christianity in the eastern influential area of the Aquileian Church than
in Aquileia berself. It is most surprising to observe that the Hieronymian
martyrology from the middle of the 5% cent., created within the Aquileian
region and maybe even in the near vicinity of Istria, mentions not even
one martyr of uudoubtedly Istrian origin, nor does it quote any martyr
belonging to the present-day Slovene territory. On the other hand the
wealth of medieval Istrian hagiography, and above all that of Tergeste, is
quite astonishing. Of five Tergeste legends (the legends of Primus and Mar-
cus, Lazarus, Apollinarius, Euphemia and Thecla, Sergius and Bacchus) it
can be said that their bistorical cores are very narrow indeed and hard to
define. According to the present knowledge of sources, these legends do
not describe Tergeste martyrs, but use names of other martyrs, whose lives
and deaths are set in Tergeste. These legends did not spring simultaneously;
their bistorical background, the cults of relics in the broader northern
Adriatic region, and in some cases problematic reports in the Hieronymian
martyrology can be traced back to late antiquity and the Byzantine period.
The earliest of these legends were created somewhere in the 7* or the 8"
cent. (the Tergeste virgins, the military martyrs), whereas the others did
not appear before the Caroline age or even still later. These legends relate
to us practically no objective facts about Christianity in Istria before the 5"
or the 6% cent., and are thus of no use as sources for the study of the be-
ginnings of Christianity in the 2™ an the 3" cent.; neither can be used
for that purpose the legend of St. Maximus of Emona, which was created
as an adaptation of the original reports on the martyrdom of Maximus in
Ephesos in 250. Both versions, the Istrian and even more so the Carniolan
one, can be considered fakes; the former appeared in the late Middle Ages,
whereas the latter, the Carniolan one, was created still later, in the 17"
cent. The attempt at connecting this martyr with the first known bishop
of Emona from the last quarter of the 4" cent. cannot undergo criticism.

With the above mentioned legends, we have exhausted the “sources”
for the study of propagation of the Christian faith into the eastern influen-
tial area of the Aquileian Church. As reliable material proofs of the exist-
ence of Christianity before the end of the 3'¢ cent. can be found neither

360



in Aquileia nor in Istria nor Noricum, it is but general conditions, namely
the deep social changes occurring in the Roman Empire in the 2" and the
3 cent., that we can take into consideration while reconstructing the
process of Christianization. Such conditions are as follows:

a) the changes of the ethnic structure and together with it, to some ex-
tent, also of the social, economic and religious structures of the population
in cities, resulting from the increasing percentage of the Greek-Oriental
population, which amounted to about 10 to 20 per cent at the end of the
period. The greater part of this population came from the Syrian-Palestine
region, the Jews constituting an important part among them.

b) the greater intensity of the army life (the presence of the Pannonian
legions in the east, and of the eastern ones in the Danubian area, intensive
relations between the army and the city population during the civil wars
in the 3" cent.).

c) the propagation of various eastern religions, especially Mithraisin,
which were precursors and contemporaries (yet not rivals) of Christianity.

Since the discussed territory lay at the juncture of different missionary
roads, there can be distinguished only few common traits, characteristic of
the entire region. This area was not spared the dogmatic disputes and
beretical movements pestering the early church in the 2" and the 3¢ cent.
Regarding its culture, Christianity here can be still considered Greek-Orien-
tal, for we cannot yet speak of the the specific Aquileian Christian culture
(unlike the Christian cultures of Asia Minor, Syria, and Africa, for exam-
ple). As dioceses based on the territorial principle had not developed yet,
no ecclesiopolitical affiliation to a certain centre could come into question,
and even less so the hierarchy of such centres. We can discuss only influen-
tial areas, which were not homogeneous and sometimes formed without
respect to Roman government.

It is no less than five legends originating in the territory in question
that mention Emperor Numerianus (283—284) as a persecutor of
Christians. These are the legends of the Aquileian martyrs Hilarius and
Tatianus, Servulus from Tergeste, Germanus from Pola, Pelagius from
Emona, and Maximilianus from Celeia. Since Numerianus® persecutions of
Christians in this area are quite out of the question, we must take into
account all the sources (from the whole empire) that make mention of
Numerianus as a persecutor while searching for answers to the questions
raised by these legends.

The reports on the instances of martyrdom in Numerianus’ times refer
territorially to three areas: the East (8 instances), Rome (6), and the
Aquileian-Istrian and southern Noricum area (5). The fact that Numerianus
appears as a persecutor in sources that seem to have no mutual relation
can be explained by various influences:

In the East, the idea was based on the belief in the martyr's death of
the Antiochian bishop Babylas (in fact a Martyr “sub Decio”) in the time

361



of Numerianus. This conception appears to have developed because Nume-
rianus was mistaken for Emperor Valerianus (similar names, and also
similar fates in later tradition).

In Rome such a conception was due to the belief in the close connection
between Numerianus and Diocletianus, and the belief in the philochristian
policy of Numerianus' brother, Emperor Carinus, which emerged in Rome
in the 5% (?) or the 6" cent. during the political struggles between the
pagan and the Christian (Anicii) parties. This conception spread from
Rome to the Aquileian-Istrian region.

The conception of Numerianus as a persecutor of Christians, which
has no historical background, is the result of either a mistake or political
interests in the milieus where it was created. It appeared in east and west
in the 5 and the 6" cent., and can be traced back somewbhere to the second
half of the 6 cent. in the sources that can be dated with great reliability.
In the Middle Ages, it entered the historical consciousness of the Greek
Byzantine and the Latin western worlds as one of historical constructions.
As to the number of the instances of martyrdom “sub Numeriano”, the
reports referring to the East or to Rome give a number that is almost
negligibly small in comparison with the otherwise bigh number of martyr-
doms, whereas in the Aquileian area the “sub Numeriano” number rep-
resents about one quarter of all known martyrdoms. At the same
time, these are the oldest datable instances of martyrdom if Aqui-
leia and Tergeste with their rich bhagiographic traditions are not taken
into consideration. Therefore their evaluation is of extraordinary im-
portance to the knowledge of the beginnings of Christianity in those
regions. Unfortunately, these legends give us but very few bistorically
reliable data, which at the best, in the legend of Hilarius and Ta-
tianus, for example, narrow and limit themselves to the martyr's
name (the martyrs’ names), the place and the date of the martyrdom and
possibly also to his (their) rank in the church community, whereas at least
one or even two of the mentioned elements are deleted in all other in-
stances. None of these legends were created on the basis of authentic
material from antiquity. While the swerving from the truth is still ad-
missible in some cases (e.g. the legend of Hilarius and Tatianus), it is
quite unacceptable in others (e.g. the legend of Maximilianus from Celeia).
The legend of Hilarius and Tatianus is the only one to describe events
whose historical existence can be proved by sources from antiquity. In all
the other cases the bistorical backgrounds of the described events (a
Christian martyr's death with an indication of the place and the date)
are probable, yet testified only by half a millennium younger material.
In the cases of Servulus, Pelagius and Maximilianus, it is the place of the
martyrdom that is considered unreliable, whereas it is the date that cannot
be depended upon in the case of Germanus. None of the legendary martyrs
can be considered a fictitious personality; moreover, these legends were not

362



created only on the basis of the local veneration of relics, which can be
said of the legend of the Aquileian virgins and the afore-mentioned Ter-
geste legends. It is only the Tergeste saint Servulus that has, in all proba-
bility, origin in a completely different milieu. None of these martyrdoms
can be proved to have occurred in the times of Emperors Numerianus and
Carinus, in the year 284; nevertheless, it can be concluded on the basis of
the example of the Aquileian legend, which in all probability describes the
events from before Emperor Diocletianus, and on the basis of the analogies
from Rome and the East (it is in three cases that the “sub Numeriano”
martyrdoms refer to the time of Emperor Decius) that the martyrs in
question belong to the times preceding the great persecution of Chri-
stians. Thus the discussed martyrs most probably belong to the second
balf of the 3™ cent., i.e. the times of the consolidation of Christianity in
Aquileia and the emergence of the first Christian communities outside
Aquileia, in the Venetian region, Istria, and Noricum. It is martyrs’ legends
that still represent the only sources for the study of this age; consequently,
our knowlendge of it is uncertain and burdened to a high degree by
hypothetical suppositions.

On entering the period of the persecution of Christians during the
times of Emperor Diocletianus and bis joint-rulers, we set foot on more
or less firm ground concerning the study of Christianity in Aquileia. The
persecution of Christians in the north-eastern part of lItaly did not
last till the so-called edict of Milan, but it continued from the February
of 303 to the May of 305, the time of Emperor Maximilianus’ abdication.
Maxentius tolerated Christianity, which can be proved by the material
found in the treated area, viz. by the second currency issue of the Aquileian
mint (308), where we sporadically come across Christian signs on the coins
found in the 3" officina; according to the structure of the most representa-
tive find of coins of that period, the Centur hoard, the extent of this issue
of “Christian” coins was not large, for its number amounted to about 3 per
cent of the coins in the 2" series, and to little less than 1 per cent of the
total output of the Aquileian mint during Maxentius’ rule; as to the total
emission of Maxentius' mints, this currency issue was hardly noticeable.
The persecution of Christians does not seem to have been severe in
Aquileia. We know of only few victims from Aquileia in that period: five
martyrs belonging to Cantius’ group (Cantius, Cantianus, Cantianilla, Pro-
tus, and Chrysogonus), Felix and Fortunatus, which makes altogether seven
martyrs, or eight if we also add Anastasius, who died in Salona. The
reports found in the legend and speaking about extraordinary severe per-
secution and jails full of martyrs and confessors are undoubtedly at least
slightly exaggerated. It is not only the small number of martyrs but also
the fact that Anastasius, wishing bimself a martyr's death, had to go
elsewhere to achieve bis aim that makes us deny the truth of such state-
ments. All the legends, including that of Anastasius, connect the martyrdom

363



with Diocletianus’ presence, which may be considered reminiscence of the
emperor’s journey from Rome to the East in the first balf of 304. All the
martyrdoms that according to the calendar fall somewhere between the
end of November and the middle of June (or Anastasius’ martyrdom in
Salona at the end of August) can be dated to the end of 303 or to 304. Thus
all the martyrs with the only exception of Chrysogonus fell victims of
Diocletianus’ 4" edict (March 304), by which the entire population was
ordered to make pagan sacrifices. This is also referred to, in an exaggerated
form, by the legend of St. Anastasia and the legend of Felix and Fortunatus.
The mode of the Aquileian martyrs’ executions does not show any excessive
fanatism of persecutors. The martyurs of Cantius’ group were beheaded
without any previous torture, whereas Felix and Frotunatus were beheaded
after being tortured. It is quite obvious that these different procedures
reflect the then penal law and its different treatment of the members of
the higher social strata (honestiores) on the one hand, and the lower ones
(humiliores) on the other.

The light thrown by legendary sources upon the life of the Aquileian
Christian community in the age of persecution is but poor and uncertain.
Not a single source mentions the church organization and its hierarchy,
which existed at that time beyond doubt. The church hierarchy appears
to have stood the persecution well (Bishop Chrysogonus, probably the
second in the succession of the Aquileian bishops bearing this name, was
the only one to be put to death); the victims were evidently “chosen” at
random from among the lay members of the church community. The exam-
ple of the Cantii, who owned estates and led a smaller centre of Christian
life in the vicinity of the city, and the examples of Felix and Fortunatus,
who originated from the neighbourbood of the city, indicate that Christia-
nity had already spread from the city to the country by that time. Three
of the martyrs’ names are of Greek origin (Chrysogonus, Protus, and Ana-
stasius), whereas the other five names are Latin. Consequently, we can draw
a conclusion that Christianity comprised the native Latin population, too,
and even its wealthier strata, whose members were also the Cantii.

We know but very little about the ideas and concepts prevailing in the
lives of the Aquileian Christians. The Cantii as well as Felix and Fortuna-
tus tried to run away from their persecutors — they are all believed to have
fled eastwards or north-eastwards, in the direction of the present-day
western Slovene territory; Anastasius, however, wishing to become a
martyr, went in “search” of persecutors of his own free will. His deeds
reflect the presence of the montanistic ideas as regards his voluntary or
intentional self-sacrifice for the religion, the ideas that were present
throughout the period of persecution even though they were for the most
part not approved of.

It is the cosmopolitan character of the Aquileian bishopric, the ordina-
tion of clerics in the area outside the immediate suburbia (the instance of

364



St. Donatus), and above all the attendance of its bishop at the synod in
Arles in 314 (with the most extraordinary representation of Dalmatia) that
prove the fact that the Aquileian Christian community achieved consider-
able prestige in the entire northern Adriatic region already in a period
previous to the age of religious tolerance. And it was during this early
period that, within its influential area, the Aquileian diocese began to
practically develop diocesan authority based on the regional principle.

On the whole, it is but little that we know about the Christian com-
munities in Istria in the age of persecution. We know of only three Chri-
stian communities, viz. those in the Roman colonies in Tergeste, Parentium
and Pola. On the authority of archaeological records (for Parentium and
Pola) and bhagiographic documents (for Tergeste and Parentium), it can be
concluded that these Christian communities were rather small. It is not
known when they were formed. The Parentium archaeological documents
that prove the existence of organized religious life can be traced back
somewhere to the middle of the 3’ cent. This period can be imagined as an
age of the formation of Christian communities in other towns, too, viz. in
Tergeste, Pola, and in the vicinity of the Istrian territory, in Emona. As to
the degree of organization, these Christian communities differed from one
another about the year 300. Tergeste apparently had no diocese yet, for
there is no mention of the bishop made in any of the Tergeste legends; in the
legend of St. lustus, too, it is the presbyter that plays the role of the highest
representative of this community. We know nothing about Pola. The only
Christian community that was organized as a diocese was that of Paren-
tium, which was probably one of the reasons why this community suffered
most during the time of persecution. The death of Bishop Maurus and the
deaths of five other Christians from Parentium (Eleuterius, Iulianus and
Demetrius, Proiectus and Acolitus), one of whom was most probably a
cleric (a deacon in all probability), represented the highest contribution that
an Istrian Christian community had to pay with its people’s blood; it was
almost as high as the blood-tax paid by Aquileia in the times of Diocle-
tianus' persecution.

As to the large Emona region, there are no reports on the Christians
in that period; yet there are some indirect reports from the vicinity of the
region (about 270, the birth of St. Donatus into a Christian family in a
smaller Istrian place lying on the border with Pannonia and Dalmatia, and
about 347 the birth of St. Hieronymus in Strido in already christianized
environment) that make us conclude that Christianity began to spread to
the country already in that period. Nothing is known about the then
church organization, either. The life courses of the two above mentioned
saints, whose first important stopping place was Aquileia, show that this
whole region was under the influence of the Aquileian Christian com-
munity.

365



It is only partially correct to number Noricum, too, among the parts
constituting the then influential area of the Aquileian church. There are
no reliable documents referring to that period that would prove the in-
fluence or even the missionary-organizational dependance of the Noricum
Christian communities upon Aquileia; such dependance, past doubt, did
not exist till the last quarter of the 4 cent. Theoretically speaking, the
persecutions of Christians in Noricum continued until Galerius’ edict in
the April of 311; nevertheless, they were most probably abolished already
at the time of Licinius’ inauguration after the tetrachs’ conference in Car-
nuntum in the November of 308. So the Christian communities of this
region can be said to have lived in barder circumstances, which, in addition,
lasted for a longer period.

A good document for the study of the course of the persecution of
Christians in Noricum is provided by “Passio Floriani”, which is undoubt-
edly the best of all the till now discussed legends. In addition to relating
the central Florianus story, based on a record reaching back to antiquity
(the times before the Hieronymian martyrology was created), this work
gives a fairly convincing account of the circumstances of the persecution
of the Christians in Noricum. Those conditions were characterized by the
flight of the Christians to the mountains and their hiding in caves, the
capture of most believers, who later pined away in prison, and the existence
of Christian communities in Cetium and Lauriacum. The fact that Florianus
went to meet persecutors, as well as his provocative action most likely
reflect montanistic ideas. The social origin of the martyr (a civil servant)
indicates that Christianity sporadically comprised even the members of
the state apparatus and the holders of the government authority and ideo-
logy, i.e. the social class that was, as a whole, the last to adopt the Christian
faith.

As to Poetovio, a town lying on the border line between Pannonia and
Noricum and possessing the only Christian community that could compete
with the one in Aquileia regarding its size and significance, the develop-
ment of its Christian community can be said to belong to the verge of the
Aquileian influential area, where strong influence from lllyricum and Asia
Minor could be felt. The development of Christianity in Poetovio is reveal-
ed to us through the preserved work of the greatest and at the same
time the only relatively tangible personality that lived in this region in
the pre-Constantine period, viz. through two preserved essays of the
martyr Bishop Victorinus of Poetovio, Treatise upon the Origin of
the Universe, and Commentary on Apocalypsis. Since these two works
tell us practically nothing about the history of the Poetovio Christian
community, they can belp us but very little with the attempt at the re-
construction of the spiritual and material lives of the Poetovio Christian
community. If we consider the still unsolved and insolvable question to
which extent his essays (ideas) may be regarded as representative of the

366



Christian life in Poetovio (or even in the broader Noricum-Pannonian area),
the possibility of acquiring any reliable knowledge of the Christian life on
the basis of these two essays seems to be very small indeed.

As to his human dimensions, Victorinus rises bigh above the rest of the
ecclesiastical lords of that period within the Aquileian influential area.
Being the first Latin interpreter of the Bible, he transferred Greek theologi-
cal learning to the West (the influences of Origenes, Ireneus and Hippolytus
are the most evident) and thus paved the may for the greatest Latin inter-
preter of the Bible in the early Christian period, his distant fellow-country-
man, St. Hieronymus. Among Victorinus’ viewpoints, in all probability bis
own, personal viewpoints, which could not be necessarily connected with
the life and the views of the Poetovio Christians, we should empbhasize
primarily his negative stand against the secular Roman state, in which be
perceived a work of Satan (such a view may have been predominant among
the Christians in general in the age of persecution), as well as bis interest
in history, and his anti-Semitic orientation (this, too, may reflect conflictive
relations with Jewish diasporas, at that time existing in a number of places
of the northern Adriatic and the Danubian areas). Speaking of those spiri-
tual elements of the Christian life which can be in all probability applied
to the Poetovio Christian community, we should stress in the first place
binitarian conceptions, or better the rather vague conception of the Holy
Spirit as the third person constituting the Trinity, and above all the archaic
formula of the creed (regula fidei); this formula can be considered the prime
source of our knowledge of the dogmatic characteristics of Christianity in
Poetovio, for Victorinus states it quite clearly that he was obviously taught
this formula in the home church community, where he had been baptized.
Another, separate question is in what way, through what mediators this
formula could influence the Irish apostle St. Patrick. It is especially im-
portant to point out the presence of spiritual millenanarianism. In bis
Treatise, Victorinus appears as a follower of the idea of the cosmic week,
which he connects with Asian messianic millenarianism in a bardly per-
ceivable manner; in bis Commentary, however, be is a moderate (spiritual)
millenarian influenced by Asian spiritualism, in which he is related to
Methodius from Olympus.

Victorinus’ anti-heretic activity is also believed to reflect the then
circumstances in Poetovio (and certainly in a broader area, too). Ranking
among outstanding fighters against the beresies of his period, Victorinus
critisized the aberrations of the Gnostics, Marcionites, and Patripassians.
It is above all the latter two beresies that are supposed to have existed
in the area in question (the Patripassians were certainly in Aquileia, the
Marcionites and Gnostics in lllyricum, and perbaps in Aquileia); yet there
is no criticism of the montanistic movement, which was quite powerful
in the 3rd cent. Therefore it can be concluded that he was favourably
disposed towards the Montanists (who also appreciated millenarian

367



tenets). This movement, too, can be belicved to have been present in the
discussed region, which supposition is indicated by “montanistic” actions
of some martyrs (Florianus, Anastasius, and maybe also St. lustus).
According to the archaizing traits of Victorinus’ theology and his struggle
against heresies, the origin of the Christian community in Poetovio can be
placed in the age of Severi, at the turn of the 2nd into the 3rd cent. The
practical lives of the Christians from Poetovio were characterized by
their tendency towards penitence, proneness to asceticism, already fully
developed fasting habits, as well as by social and moral differentiation
among individual members within a Christian community (rich-poor,
simple-well educated, tepid-ardent).

At the threshold of the Constantine era, Christianity was already
firmly anchored in Aquileia and the eastern influential area of the
Aquileian church. There were a number of Christian communities in towns,
and individual Christians or smaller Christian communities could also be
sporadically found in the country, in the vicinity of towns as a rule. The
spiritual image of Christianity was not uniform; while Aquileia was
strongly influenced by Egypt, Rome and Africa, it was the influence
of Asia Minor that was more pronounced in the eastern area. The ter-
ritory discussed here represented a juncture of numerous maritime and
continental missionary and influential routes coming from various parts
of the then Christian world. In the beginning Christianity in that area was
Greek-Oriental in cultural, linguistic and spiritual respects; vet it was
already then that it began to acquire more and more western, Latin
traits, which became even more predominant in the succeeding period, so
that it necessarily became part of Western Christianity on the occasion of
the historical, epoch-making division into the Christian West and East,
the division that began to show in late antiquity and was performed in the
Middle Ages.

(Translated by Aleksandra Pirkmajer)

368



IZBRANI VIRI

ADO, Martyrologium, PL 123, 139—436.

ANONYMUS, Vitae patriarcharum Aquileiensium, RIS 16, ed. L. A, MURA-
TORIUS, Mediolani 1730, 5 ss.

ANONYMUS LYONENSIS, Martyrologium (gl. Edition pratique . ..)

Atti dei santi martiri Tergestini {dodatek k P. KANDLER, Pel fausto ingresso . . .;
gl. v sezn. literature).

BEDA, Martyrologium (gl. Edition pratique . ..)

BELLONUS UTINENSIS, Antonius, De vitis et gestis patriarcharum Aquileien-
sium, RIS 16, ed. L. A. MURATORIUS, Mediolani 1730, 25 ss.

Bibliotheca hagiographica Graeca, Troisieme édit... par F. HALKIN, Subsidia
hagiographica 8 a, Bruxelles 1957.

Bibliotheca hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis, ed. Socii Bollandiani,
Bruxelles 1898—1899.

CHROMATIUS AQUILEIENSIS, Opera (Sermones. Tractatus in Mathaeum),
cura et studio R. ETAIX et J. LEMARIE, CCSL 9 A, Turnholti 1974.

— Sermons I, II; Introduction, texte critique, notes par J. LEMARIE, trad. par
H. TARDIF, SC 154, 164, Paris 1969, 1971.

Chronica patriarcharum Gradensium, ed. G. WAITZ, MGH Scriptores rerum
Langobardicarum et Italicarum saec. VI — IX, Hannoverae 1878, 393—397.

Chronicon Gradense; gl. G. MONTICOLO, Cronache, 17—51.

Chronicon patriarcharum Aquileiensium, ed. DE RUBEIS, MEA, Appendix II,
6—S8 (gl. v sezn. literature).

Codex lustinianus; gl. Corpus iuris civilis.

Codex Theodosianus. Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis
edidit adsumpto apparatu P. KRUEGERI Th. MOMMSEN, Dublin — Ziirich
19714

Codice diplomatico Istriano 1, 50 — 1231, ed. P. KANDLER, Trieste (brez
letnice).

Corpus iuris civilis. Volumen primumi: Institutiones (recognovit P, KRUEGER);
Digesta (recogn. Th. MOMMSEN, retractavit P. P. KRUEGER), Dublin —
— Ziirich 19732 Volumen secundum: Codex Iustinianus, Recogn. et retract.
P. KRUEGER, Frankfurt am Main 1967,

(La) Cronaca Veneziana del Diacono Giovanni; gl. G. MONTICOLO, Cronache,
57—187.

Cronache Veneziane antichissime, publicate a cura di G. MONTICOLO, Vol. I,
Fonti per la storia d'Tralia, Scrittori — secoli X—XI, Roma 1890 (= G. MON-
TICOLO, Cronache).

%y, - - i i
24 Acra ecclesiastia 8 369



Cronica de singulis patriarchis Nove Aquileie; gl. G. MONTICOLO, Cronache,
5—16.

DANDULUS, Andreas, dux Venetiarum, Chronica per extensum descripta aa.
46 — 1280 d. C., a cura di E. PASTORELLO, RIS XII/I, Bologna 1938 ss.

DELEHAYE, Hippolyte, Commentarius perpetuus . . .; gl. Martyrol. Hier.

Di gesta; gl. Corpus iuris civilis.

Edition pratique des martyrologes de Bede de I’ Anonyme Lyonnais et de Florus,
edd. J. DUBOIS et G. RENAUD, Paris 1976.

EUSEBE de Césarée, Histoire ecclésiastique, ed. G. BARDY, SC 31, 41, 55, 73,
Paris 1952—1955—1958—1960.

EUSEBIUS, Chronicon; gl. HIERONYMUS, Chronica.

FLORUS, Martyrologium; gl. Edition pratique. . .

HAHN, August, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche,
Breslau 18973.

HIERONYMUS, Chronicon; Eusebius Werke, Bd. 7, ed. R. HELM, GCS 47,
Berlin 19562,

— Lettres, texte établi et traduit par J. LABOURT, tome I—VIII, CB, Paris
1949—1963.

IOHANNES DIACONUS; gl. (La) Cronaca Veneziana.

IRENEE de Lyon, Contre les hérésies. Livre V, edd. A. ROUSSFAU, L. DOUT-
RELEAU, Ch. MERCIER, SC 152, 153, Paris 1969.

JAFFE, Philippus, Regesta pontificum Romanorum ab condita ecclesia ad annum
post Christum natum MCXCVIII, Lipsiae 18852

KANDLER, Pietro, Codice diplomatico Istriano; gl. Codice dipl. Istr.

KEHR, Paulus Fridolinus, Italia pontificia, vol. VII (Venetiae et Histria), Berolini
1925.

KOS, Franc, Gradivo za zgodovino Slovencev v srednjem veku. Prva knjiga
(I. 501—800); Druga knjiga (I. 801—1000), Ljubljana 1902; 1906.

KRONES, Franz, Die Freien von Saneck und ibre Chronik als Grafen von Cilli.
Zweiter Teil: Die Cillier Chronik, Graz 1883 (slov. prevod: Kronika grofov
Celjskib. Prevedel in z opombami opremil Ludovik Modest GOLIA, Maribor
1972).

LACTANCE, De la mort des persécuteurs, ed. ]. MOREAU, SC 39, Paris 1954.

Liber pontificalis, Texte, introduction et commentaire par L. DUCHESNE, I,
Paris 19552,

LUKMAN, Franc Ksaver, Kristusovi pricevalci. Sestintrideset porocil o mucencib
pruvib stoletij. Priredil I. POJAVNIK, Cerkveni ocetje 1, Celje 1983 (= F. K.
LUKMAN — 1. POJAVNIK).

Martyrologium Hieronymianum, edd. 1. B. de ROSSI er L. DUCHESNE, AA SS
Nov. II/1, Bruxellis 1894.

— Commentarius perpetuns in Martyrologium Hieronymianum, ad recensionem
H. QUENTIN ed. H. DELEHAYE, AA SS Nov. 11/2, Bruxellis 1931 (vse
navedbe iz MH so povzete po tej ediciji).

Martyrologium Romanum, ad formam editionis typicae scholiis bistoricis in-
structum, Propylacum ad Acta Sanctorum decembris, edd. H. DELEHAYE,
P. PEETERS, M. COENS, B. DE GAIFIER, P. GROSJEAN, F. HALKIN,
Bruxellis 1940.

MONTICOTO, Giovanni, Cronache; gl. Cronache Veneziane antichissime.

Origo civitatum Italiae seu Venetiarum (Chronicon Altinate et Chronicon Gra-

370



dense), a cura di R. CESSI, Fonti per la storia d’Italia pubblicate dall’istituto
storico italiano, Roma 1933.

RUFINUS, Tyrannius, Opera, rec. M. SIMONETTI, CCSL 20, Turnholti 1961.

RUINART, P. Th., Acta martyrum, Ratisbonae 1859.

Synaxarium Ecelesiae Constantinopolitanae, opera et studio H. DELEHAYE,
Propylacum ad Acta Sanctorum novembris, Bruxellis 1902.

USUARDUS, Le martyrologe, Texte et commentairc par J. DUBOIS, Subsidia
hagiographica 40, Bruxelles 1965.

VICTORINUS Episcopus Petavionensis, Opera, recensuit, commentario critico

instruxit, prolegomena et indices adiecit J. HAUSSLEITER, CSEL 49,
Vindobonae 1916.

24%

371



IZBRANA LITERATURA*

ALFOLDY, Géza, Noricum, London and Boston 1974,

ALLARD, Paul, Histoire des persécutions, I—V- Paris 1903 ss. (3. izd.)

ALLO, Le P. E.-B., Saint Jean. L'apocalypse, Paris 1933 (3. izdaja).

ALTANER, Berthold — STUIBER, Alfred, Patrologie. Leben, Schriften und
Lebre der Kirchenviter, Freiburg—Basel—Wien 1978 (8. izd.).

AMOROSO, Andrea, Le basiliche cristiane di Parenzo, AMSI 6, 1890, 489—514.

— Lantico cimitero cristiano di Parenzo, AMSI 10, 1895, 504—517.

ANGELINI, Antonio, Alcuni cenni sopra Santa Eufemiia di Calcedonia, la chiesa
parrochiale di Rovigno, e questa citta, L'lstria 4, 1849, 153—159.

ANONYMUS, Intorno la vita, il martirio ed il culto della vergine Calcedonese
Santa Eufemia della quale il sacro corpo si conserva e si venera nella insigne
Collegiata di Rovigno (Istria), Rovigno 1891,

BABUDRI, Francesco, S. Pelagio martire istriano nel cuore e nella storia di
Cittanova, Trieste 1906. .

— Ruolo cronologico dei vescovi di Cittanova d'Istria, AT ser. 111, vol. 5, 1909,
299—390.

— I vescovi di Parenzo e la loro cronologia, AMSI 25, 1909, 170—284.

— Parenzo nella storia ecclesiastica, AMSI 26, 1910, 8§1—148.

— Le antiche chiese di Parenzo, AMSI 29, 1913, 81—207.

BARDENHEWER, Otto, Geschichte der altkirchlichen Literatur 11 (Vom Ende des
zweiten Jabrbunderts bis zum Beginn des vierten Jahrbunderts), Freiburg im
Breisgau 1903.

BARDY, Gustave, Victorin de Pettau, DTC 15/2, 1950, 2882—2887.

BARNES, Timothy D., The new empire of Diocletian and Constantine, Cam-
bridge (Mass.) — London 1982.

BARTON, Peter F., Die Friihzeit des Christentums in Osterreich und Siidostmittel-
europa bis 788, Wien—Koln—Graz 1975.

BAUZER, Martinus (Bavéar, Martin), Historia rerum Noricarum et Foroiulien-
sium, Autographum auctoris . . . Collegii Goritiensis 1663 (inventum a. 1773);
Zgodbe Norika in Furlanije, prev. Zdravko JELINCIC, Toronto 19785.

* Od del, ki kronolosko, prostorsko in tematsko presegajo v studiji zajeti okvir,
so navedena samo najpomembnejsa. Od Stevilnih razprav, ki ¢asovno zajemajo celotno
anti¢no obdobje iz zgodovine (in arheologije) kri¢anstva na obravnavanem ozemlju
so upodtevane samo tiste, ki se s pomembnim delom nanaajo na predkonstantinsko
obdobje, izpustene pa vse tiste, ki se pretezno ali v celoti nanasajo na dobo od nastopa
verske svobode do konca antike. Podrobno bibliografijo del, ki se nanaSajo na celotno
anti¢no obdobje, sta predstavila nekako do leta 1978 (za Oglej in Istro) G.CUSCITO,
Cristianesimo antico, 341—351 in (za Oglej) S. PIUSSI, Bibliografia Aquileiese, AAAd 11,
1978, 134 ss.; 183 ss.

372



BERTACCHI, Luisa, La memoria di S. Ilario, AN 40, 1969, 117—142,

— Architettura e mosaico; v kolektivnem delu Da Aquileia a Venezia, Milano
1980.

BIASUTTI, Guglielmo, Sante Sabide. Studio storico-linguistico sulle capelle
omonime del Friuli, Udine 1956.

— La tradizione marciana aquileiese, Udine 1959.

-— Il »Proprium sanctorum« Aquileiese ed Udinese e le sue variazioni, Udine
1961.

—- Una casetta di piombo, Udine 1965.

— Alessandrinita della chiesa aquileiese primitiva, Jucunda Laudatio 3, 1965,
246—262.

— Apertura sul cristianiesimo primitivo in Aquileia, Udine 1968.

~- Otto righe di Rufino, Udine 1970.

— Agquileia e la chiesa di Alessandria, AAAd 12, 1977, 215—230.

—- Fermenti della base popolare nel cristanesimo aquileiese dei primi otto secoll,
Religiosita popolare in Friuli (a cura di L. CICERI), Pordenone 1980, 13—29.

BIELER, Ludwig, The »Creeds« of st. Victorinus and st. Patrick, Theological
Studies 9, 1948, 121—124.

BILLANOVICH, Maria Pia, Appunti di agiografia aquileiese, RSCI 30, 1976,
5—24,

BOVINI, Giuseppe, Le anitchita cristiane di Aquileia, Bologna 1972.

— Grado paleocristiana, Bologna 1973.

— Antichita cristiane di S. Canzian d’Isonzo, S. Giovanni al Timavo e Trieste,
Bologna 1973.

— Le antichita cristiane della fascia costiera istriana da Parenzo a Pola, Bologna
1974.

BRAKMANN, Heinzgerd, Die angeblichen aucharistischen Mahlzeiten des 4. und
5. Jabrbunderts. Zu einem neuen Buch Klaus Gambers, Romische Quartal-
schrift 65, 1970, 82—97.

BRATOZ, Rajko, Kratek oris zgodovine kritanstva na Slovenskem v pozni antiki,
ZC 35, 1981, 205—221.

—- 1l cristianesimo in Slovenia nella tarda antichita. Un abbozzo storico, AMSI
29—30 n.s., 1981—1982, 19—55 (rec. S. TAVANO, MSF 62, 1982, 186—
188); nemska verzija razprave: Das Christentum in Slowenien in der Spit-
antike, Kulturhistorische und archiologische Probleme des Siidostalpenraumes
in der Spitantike, Wien—Graz—Kaéln 1985, 32—54.

—- Viktorin iz Petovione in njegova doba, Ziva antika 34, 1984, 119—125.

BRUSIN, Giovanni, Orientali in Aquileia romana, AN 24/25, 1953—1954,
55—70.

— La pint antica »domus ecclesiae« di Aquileia e i suoi annessi, MSF 43,
1958—1959, 33—60.

BRUSIN, Govanni — ZOVATTO, Paolo Lino, Monumenti paleocristiani di
Aguileia e di Grado, Udine 1957,

BUTTAZZON]I, Carlo, Del governo provinciale romano nella Venezia ed Istria
dai tempi di Augusto fino alla caduta dell'Impero, AT n.s. 1, 1869—1870,
25—84.

BUTTIGNONI, Carlo, S. Giusto e gli altri martiri triestini. Loro vita e passione,
Trieste 1936.

373



CAENAZZO, Tomaso, Del prodigioso approdo del corpo di s. Eufemia calce-
donese a Rovigno, AMSI 1, 1885, 303—344.

— 8. Eufemia di Rovigno, AMSI 44, 1932, 247—270.

CALDERINI, Aristide, Aquilea romana. Ricerche di storia e di epigrafia, Milano
1930.

CARLI, Gianrinaldo, Dell’antico vescovato emoniese e particolarmente di S. Mas-
simo vescovo, e martire, Delle opere del sign. ... Carli, t. XV, Milano 1786,
315—356.

— Intorno all’antico vescovato emoniese, L'lstria 5, 1850, 312—316.

CARLINI, Antonio, Senso figurale cristiano in un tema iconografico della
basilica teodoriana di Aquileia alla luce della tradizione letteraria, Studi in
onore di Antonio Traglia II. Storia e letteratura, Raccolta di studi e testi
147, Roma 1979, 901—914,

CATTANEOQO, Enrico, Santi milanesi ad Aquileia e santi aquileiesi a Milano,
AAAd 4, 1973, 235—248.

CESSI, Roberto, Storia di Venezia 1. Dalla preistoria alla storia, Venezia 1957
(zlasti poglavije: Da Roma a Bisanzio, 295 ss.).

COLLINET, Paul, Les supplices de I'immersion et du sac appliqués a des martyrs
chrétiens, RHE 45, 1950, 136—140.

CURTI, Carmelo, Il regno millenario in Vittorino di Petovio, Augustinianum 18,
1978, 419—433.

CUSCITO, Giuseppe, S. Giusto e le origini cristiane a Trieste, AT ser. 1V,
31—32, 1969—1970, 3—36.

— La basilica martiriale paleocristiana di Trieste, AMSI n.s. 18, 1970, 37—68.

— Hoc cubile sanctum. Contributo per uno studio sulle origini cristiane in
Istria, AMSI n.s. 19, 1971, 77—99.

— 1l processo di cristianizzazione dell’Istria, Histria. Numero unico dedicato
alla civilta istriana e dalmata, Trieste—Udine 1972, 567—578.

— 1 reliquiari paleocristiani di Pola. Contributo alla storia delle antichita cri-
stiane in Istria, AMSI n.s. 20—21, 1972—1973, 91—126.

— Le epigrafi musive della basilica martiriale di Trieste, AN 44, 1973, 127—166.

— Testimonianze archeologico monumentali sul pitt antico culto dei santi nella
»Venetia et Histria«, AN 45—46, 1974—1975, 631—668.

— La diffusione del cristianesimo nelle regioni alpine orientali, AAAd 9, 1976,
299—345.

— Cristianesimo antico ad Aquileia e in Istria, Fonti e studi per la storia della
Venezia Giulia II/3, Trieste 1977.

— Le origini cristiane nella Venezia orientale. Bilancio bibliografico-critico,
AN 48, 1977, 297—320.

— Questioni agiografiche di Aquileia e dell'lstria. Contributo alla conoscenza
del cristianesimo precostantiniano, Arti del IX congr. internazionale di archeo-
logica cristiana (Roma 1973) 1I, Citta del Vaticano 1978, 167—198.

— La Comunita cristiano-cattolica, Enciclopedia monografica del Friuli-Venezia
Giulia 3 (la storia e la cultura), Udine 1978, 859—904.

— Linee di diffusione del cristianesimo nel territorio di Aquileia, AAAd 15, 1979,
603—626.

— Economia e societa, v kolektivnem delu Da Aquileia a Venezia, Milano 1980,
659—694.

374



— Storia di Trieste cristiana attraverso le sue chiese 1. Dalle origini al secolo
XVII, Trieste 1982,

— La cristianizzazione di Aquileia e dell'lstria. Lineamenti metodologici, AMSI
n.s. 31, 1983, 177—184.

DANIELOU, Jean, La typologie millénariste de la semaine dans le christianisme
primitif, Vigiliae Christianae 2, 1948, 1—16,

— Les origines du christianisme latin, Histoire des doctrines chrétiennes avant
Nicée III, Paris 1978.

DE FRANCESCHI, Camillo, La leggenda di San Geriano martire polese, AMSI
51—52, 1939—1940, 243—255.

DE FRANCESCHI, Carlo, Saggi e considerazioni sull'lstria nell’alto medioevo
IIl. Quando e come Cittanova d’Istria venne denominata Emona, AMSI n.s.
19, 1971, 101--175.

DE RUBEIS, Bernardo Maria, Monumenta Ecclesiae Aquileiensis commentario
historico-chronologico-critico illustrata, Argentinae 1740 (= MEA).

— Disseriationes variae eruditionis sub una capitum serie collectae, Venetiis 1762.

DE TILLEMONT, M. Lenain, Memoires pour servir a I'bistoire ecclesiastique des
six premiers siecles II, A Venise 1732 (2. izdaja).

DELEHAYE, Hippolite, Saints d'Istrie et de Dalmatie, AB 18, 1899, 369—411
(ital. prevod: Santi dell’Istria e Dalmazia, AMSI 16, 1900, 360—405).

— Sanctus. Essai sur le culte des saints dans Pantiquité, Subsidia hagiographica
17, Bruxelles 1927.

— Les origines du culte des martyrs, Subsidia hagiographica 20, Bruxelles 1933
(2. izdaja).

— Cing lecons sur la méthode hagiographique, Subsidia hagiographica 21,
Bruxelles 1934,

— FEtude sur le légendier romain. Les saints de novembre et de décembre, Sub-
sidia hagiographica 23, Bruxelles 1936.

— Les légendes hagiographiques, Subsidia hagiographica 18 a, Bruxelles 1955
(4. izdaja).

DEPERIS, Paolo (con appedice dell’avv. Andrea AMOROSO), S. Mauro e s.
Eleuterio vescovi martiri di Parenzo, AMSI 14, 1898, 1—133,

— Parenzo cristiana, ibidem, 395—539.

ECKHART, Lothar, Die archdologischen Ausgrabungen 1960 bis 1966 in der
St.-Laurentius-Basilika von Enns-Lorch-Lauriacum:, Severin zwischen Roémer-
zeit und Volkerwanderung, Linz 1982, 375—385.

— Die Heiligen der Lorcher Basilika und die Archiologie, Oberbsterreichische
Heimatblitter 36, 1982, 28—41.

— Archdologische Zeugnisse des friihen Christentums in Oberdsterreich, Ober-
osterreich in der Volkerwanderungszeit. Kulturzeitschrift Oberosterreich 1,
1982, 7—15.

EGGER, Rudolf, Der heilige Hermagoras. Eine kritische Untersuchung, Klagen-
furt 1948.

FEKONJA, Andrej, O zacetkih kristianstva na Slovenski zemlji, Letopis Matice
Slovenske za leto 1882 in 1883, Ljubljana 1883, 163—194.

FISCHER, Joseph, Die Einbeit der beiden Testamente bei Laktanz, Viktorin von
Petaw wund deren Quellen, Miinchener Theologische Zeitschrift 1, 1950
(Num. 3), 96—101.

FLICHE, Augustin — MARTIN, Victor, Storia della Chiesa I (La Chiesa primitiva,

375



di G.LEBRETON e G. ZEILLER), Il (Dalla fine del 1l secolo alla pace co-
stantiniana (313), di J. LEBRETON e ]J. ZEILLER), Torino 1976—1977
(3. ital. izdaja).

FORLATI TAMARO, Bruna, Il cosiddetto oratorio e la basilica paleocristiana
di Trieste, Rendiconti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia
43, 1970—1971, 259—265.

GAGE, Jean, Commodien et le moment millénariste du 11I° si¢ele (258—262 ap.
J.-C.), Revue d’histoire et de philosophie religicuses 41, 1961, 355—378.
GAMBER, Klaus, Zur dltesten Liturgie Aquileias, Ostkirchliche Studien 11,

1962, 52—56.

— Domus ecclesiae. Die dltesten Kirchenbauten Aquileias sowie im Alpen- und
Donaugebiet bis zum Beginn des 5. Jh. liturgiegeschichtlich untersucht, Studia
patristica et liturgica 2, Regensbrg 1968.

GEORGE, Augustin in GRELOT, Pierre, s sodelavci, Uvod v Sveto pismo Nove
zaveze, Teoloski prirocnik 7, Celje 1982 (slov. prevod iz francoskega
izvirnika).

HAGENAUER, Johann, Ommnis in Domini potestate. Das theologische Pro-
gramm des friichchristlichen Mosaikfussbodens im Dom zu Aquileia, Jahres-
hefte des Osterreichischen Archiologischen Instituts 47, 1964/1965, 149—177.

HANSIZIUS, Marcus, Germania sacra 1 (Metropolis Lauriacensis cum episcopatu
Pataviensi), Augustae Vindelicorum 1727.

HANSON, R. P. C., Patrick and the Mensura Fidei, Studia patristica 10, 1970,
109—111.

—- The rule of faith of Victorinus and of Patrick, Latin script and letters A. D.
400—900 (Festschrift L. Bieler, ed. by O’Meara J. J. and Naumann B.),
Leiden 1976, 25—36.

HARNACK, Adolf v., Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Jahrbunderten, Wiesbaden (brez letnice izida, ponatis 4. izdaje
iz leta 1924).

— Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius I—II, Leizpig 1958
(2. izdaja).

HAUSSLEITER, Johann, Der chiliastische Schlussabschnitt im echten Apo-
kalypsenkommentar des Bischofs Victorinus wvon Pettau, Theologisches
Literaturblatt 16—17, 18935, 193—199.

— Prolegomena (gl. seznam virov, Victorinus).

HEUWIESER, Max, Geschichte des Bistums Passan, Passau 1939.

HITZINGER, Peter, Die Bischife von Aemona, Mittheilungen des historischen
Vereins fiir Krain 1857, 105—108 in 117—124.

— Zacetki kersanstva na Slovenskem, Zlati vek ali Spominica na cast ss. Her-
magoru in Fortunatu, sv. Nikolaju in ss. Cirilu in Metodu, Ljubljana 1863,
5—39,

HOPPENBROUWERS, H. A. M., Recherches sur la terminologie du martyre
de Tertullien a Lactance, Latinitas Christianorum primaeva. Studia ad sermo-
nem Latinum Christianum pertinentia 15, Nijmegen 1961.

HORVAT, Friedrich, Die 1600-jibrige Jubilidums-Feier des Mirtyrertodes des
HI. Viktorinus, Bischofes von Petovio, in der Propstei- und Stadtpfarrkirche
zum hl. Georg in Pettau (Festschrift), Marburg 1904.

HUBER, Alois, Geschichte der Einfiihrung und Verbreitung des Christenthums
in Siidostdeutschland, Salzburg 1874,

376



IRENEO, della Croce, Historia antica, e moderna, sacra, e profana, della Citta
di Trieste, Historiae urbium et regionum Italiae rariores IX, Bologna 1965
(1. zdaja 1698).

JEDIN, Hubert, Velika povijest crkve 1 (Od praopéine do ranokriéanske vele-
crkve, napisao K. BAUS, prev. J. RITIG — V. BAJSIC), Zagreb 1972.

JELOCNIK, Aleksander, Centurska zakladna najdba folisov Maksencija in
tetrarhije, Situla 12, Ljubljana 1973.

JELOCNIK, Aleksander — KOS, Peter, Zakladna najdba Centur — C. Folisi
Mabksencija in tetrarbije, Situla 23, Ljubljana 1983.

JOBST, Werner, 11. Juni 172 n. Chr. Der Tag des Blitz- und Regemwunders in
Quadenlande, Osterr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte Bd.
335, Wien 1978.

KANDLER, Pietro, Pel fausto ingresso di monsignore illustrissimo e reverendis-
simo D. Bartolomeo Legat vescovo di Trieste e Capodistria ... nella sua
chiesa di Trieste, Trieste 1847.

— Di 8. Pelagio patrono di Cittanova e di S. Fiore, L'lstria 2, 1847, 228—233.

— Inni antichi in onore di Santi Triestini, L'lstria 4, 1849, 93—96.

— Dell'approdo del corpo di S. Eufemia in Rovigno, L’lstria 4, 1849, 185—187.

KATTENBUSCH, Felix, Das apostolische Symbol I—II, Leipzig 1894/1900.

KEHR, Paulus Fridolinus, Italia pontificia VII/1—2, Berlin 1925.

KELLY, John Norman Davidson, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte
und Theologie, Berlin 1971 (nem. preved).

KLEMENC, Josip, Krséanstvo v Emoni, Nova pot 14, 1962, 349—360.

— Starokriéanska svetiséa v Sloveniji, AV 18, 1967, 111—135.

KOCH, Hugo, Cyprianische Untersuchungen, Arbeiten zur Kirchengeschichte 4,
Bonn 1926.

KOVACIC, Franc, Sestnajstsioletnica smrti sv. Viktorina, Voditelj v bogoslovnih
vedah 7, 1904, 55—63 in 179—195.

— O najstarejsi zgodovini oglejske cerkve, Voditelj v bogoslovnih vedah 7, 1904,
509—510 (zapis o studiji P. PASCHINI, Sulle origini . . .; gl. pod PASCHINI).

— Petovij in Celeja v starokrscanski dobi, Buli¢ev zbornik (Strena Buliciana),
ured. M. Abramié¢ i V. Hoffiller, Zagreb—Split 1924, 387—395.

—- Zgodovina Lavantinske skofije (1228—1928), Maribor 1928,

LANZONI, Francesco, Le diocesi d’Italia dalle origini al principio del secclo
VII (an. 604), Faenza 1927.

LAZZATI, Giuseppe, Gli sviluppi della letteratura sui martiri nei primi quattro
secoli (Con appendice di testi), Torino 1956.

LEICHT, Pier Silverio, Un presunto rittratto del papa aquileiese Pio I, AN
24—25, 1953—1954, 111—118.

LEMARIE, Joseph, La liturgie d’Aquilée et de Milan au temps de Cromace et
d’Ambroise, AAAd 4, 1973, 249—270.

— La testimonianza del martirio nei sermoni di Cromazio di Aquileia, Rivista
di storia e letteratura religiosa 5, 1969, 3—12.

LETTICH, Giovanni, Ancora sulla basilica martiriale di Trieste, AMSI n. s. 26,
1978, 157—188.

LHOTSKY, Alphons, Quellenkunde zur mittelalterlichen Geschichte Osterreichs,
MIOG, Erginzungsband 19, Graz—Koln 1963.

LUKMAN, Franc Ksaver, Kristusovi pricevalci; gl. seznam virov.

377



MACHOLZ, Waldemar, Spuren binitarischer Denkweise im Abendlande seit
Tertullian, Jena 1912,

MANZUOLI, Nicolo, Vite et fatti de’santi et beati dell'lstria con linvenzione
de’loro corpi, In Venetia 1611,

MARCON, Enrico, Dove nacque il »Martyrologium Hieronymianum«?, Studi
Goriziani 18, 1955, 77—93.

— Sant’Ermagora protovescovo e martire di Aquileia, Gorizia 1958.

— La »domus ecclesiae« di Aquileia. Ipotesi e indagini, Cividale 1958.

MARINI, Edoardo, Leggende dei tre Santi protettori di Trieste, Enciclopedia
monografica del Friuli—Venezia Giulia 3 (la storia e la cultura), Udine
1978, 1401—1402.

MARUSIC, Branko, Krséanstvo i poganstvo na tlu Istre u IV i V stoljeéu, AV
29, 1978, 549—572.

MAZZOTTI, M., Il culto e le reliquie dei santi Canziani in Ravenna, AAAd 6,
1974, 343—349.

McCLEARY, N., Note storiche ed archeologiche sul testo della »Translatio
sancti Marci«, MSF 27—28—29, 1931—32—33, 223—264.

MEHLMANN, J., Tertulliani Apologeticum a Victorino Petavionensi citatum,
Sacris erudiri 15, 1964, 413-——419.

MENIS, Gian Carlo, La lettera XII attribuita a sant’Ambrogio e la questione
marciana aquileiese, RSCI 18, 1964, 243—253.

— La »Passio« dei santi Ermacora e Fortunato nel cod. n. 4 della biblioteca
Guarneriana, Studi di letteratura popolare friulana 1, 1969, 15—49.

— Nuovi studi iconologici sui mosaici teodoriani di Aquileia, Atti dell’Accad.
di scienze, lettere e arti di Udine, ser. VII, vol. IX (1970—1972), Udine 1971.

— Storia del Friuli dalle origini alla caduta dello stato patriarcale (1420),
Udine 1976 (3. izdaja).

— Rapporti ecclesiastici tra Aquileia e la Slovenia in ela paleocristiana, AV
29, 1978, 368—378.

— Pio Paschini e le antichita cristiane del Friuli, Atti del convegno di studio su
Pio Paschini nel centenario della nascita (1878—1978), Citta del Vaticano
1978, 17—34.

— La cultura teologica del clero aquileiese all'inizio del 1V secolo indagata
attraverso i mosaici teodoriani ed altre fonti, AAAd 22, 1982, 463—527.

MIKLAVCIC, Maks, Hermogenes — Hermagoras, Zbornik razprav teoloske
fakultete v Ljubljani, Ljubljana 1962, 363—367.

MIKLAVCIC, Maks — DOLENC, Joze, Leto svetnikov 1—IV, Ljubljana 1968
do 1973 (= LS).

MIRABELLA ROBERTI, Mario, Il sacello di San Giusto a Trieste, Karolin-
gische und ottonische Kunst, Wiesbaden 1957, 193—209 (= Scritti di archeo-
logia, AMSI 27—28 n.s., 1979—1980, 123—141).

— La memoria di San Proto a San Canzian d’Isonzo, AN 31, 1960, 85—94.

— La basilica paleocristiana di San Giusto a Trieste, Kunsthistorische Studien.
Festschrift F. Gerke, Baden—Baden 1962, 55—64 (= Scritti di archeologia,
AMSI n. s. 27—28, 1979—1980, 105—121).

— Memoriae paleocristiane nell’area aquileiese, Akten des VII. Intern. Kon-
gresses fiir christliche Archiologie, Trier 1965, 629—635 (= Scritti di ar-
cheologia, AMSI n.s. 27—28, 1979—1980, 303—311).

378



— Una basilica paleocristiana a San Canzian d’Isonzo, Studi Goriziani 39, 1966,
43—62.

— La basilica paleocristiana di San Canzian d’lsonzo, AN 38, 1967, 61—86
(= Scritti di archeologia, AMSI n.s. 27—28, 1979—1980, 313—331).

— San Giusto, Trieste 1970.

— Origini cristiane in Istria, AAAd 2, 1972, 141—146.

— I musaici di San Canzian d’Isonzo, AAAd 8, 1975, 235—244,

MIRABELLA ROBERTI, Mario — TAVANO, Sergio, San Canzian d'lsonzo.
Piccola guida, Trieste 1977.

MONTICOLO, Giovanni, L'inventio e la translatio dei santi Ermagora e For-
tunato nel cod. Marciano Lat. X, 37, Nuovo Archivio Veneto a. II, t. I1I/1,
1892, 117—1356.

MOR, Carlo Guido, Per la storia del primo cristianesimo in Friuli, MSF 43,
1958—1959, 19—32.

— Agquileia e Alessandria, MSF 46, 1965, 253—254.

MORIN, D. Germain, Notes sur Victorin de Pettau, JTS 7, 1906, 456—459.

NAGY, Tibor, A Pannoniai kereszténység torténete a Rémai védbrendszer
dsszeomldsdig (Die Geschichte des Christentums in Pannonien bis zu dem
Zusammenbruch des rémischen Grenzschutzes), Dissertationes Pannonicae
I11/12, Budapest 1939.

NAPOTNIK, Mihael, Sveti Viktorin, skof Ptujski, cerkveni pisatelj in mucenec,
Na Dunaji 1888.

NEUMULLER, Willibrord, Sanctus Maximilianus nec episcopus nec martyr,
Mitteilungen des Oberdsterreichischen Landesarchivs 8, 1964, 7—42.

— Sie gaben Zeugnis. Lorch-Stitte des heiligen Florian und seiner Gefihrten,
Wien—Linz—Passau 1968.

— Der heilige Florian und seine »Passio«, Mitteilungen des Oberdsterreichi-
schen Landesarchivs 10, 1971, 1—35.

— Die Lorcher Martyrer, Mitteilungen des Oberdsterreichischen Landesarchivs
11, 1974, 3—29.

NEZIC, Dragutin, Prvokriéanski mucenici Poreéa, v kolekt, publikaciji »Istrska
crkva jedna«, Pore¢ 1978, 25—30.

— Istarski sveci i blaZenici, Leksikon ikonografije, liturgike i simbolike zapad-
nog kr§canstva, Zagreb 1979, 264—277.

NIERO, Antoio, I martiri aquileiesi, AAAd 22, 1982, 151—174.

NOLL, Rudolf, Friithes Christentum in Osterreich. Von den Anfingen bis um
600 nach Chr., Wien 1954,

PARENTIN, Luigi, Cittanova d’Isiria, Trieste 1974,

PASCHINI, Pio, Sulle origini della Chiesa d’Aquileia, Rivista di scienze storiche
1, 1904, 24—32, 123—133, 187—197, 283294, 352—364 (separat 55 strani,
Pavia 1904); rec. F. KOVACIC (gl. pod KOVACIC) in F. BULIC, Bulletino di
archeologia e storia dalmata 29, 1906, 96—109).

— La chiesa aquileiese ed il periodo delle origini, Udine 1909.

— A proposito dei martiri aquileiesi, AN 4, 1933, 25—30.

— Storia del Friuli I (Dalle origini alla meta del duecento), Udine 1953 (2. izdaja).

— Le fasi di una leggenda aquileiese, RSCI 8, 1954, 161—184.

PESANTE, Giovanni, De revelatione inventione et translatione sanctorum mar-
tirum luliani et Demetri quorum corpora sunt in Parentio, Celebrando il
M. R. Pre Tommaso Franca la sua prima mesa, Parenzo 1890,

379



— 8. Mauro protettore della citta e diocesi di Parenzo, Parenzo 1891.

PILLINGER, Renate, Preganjanje kristianov in uniéevanje templijev na ozemlju
Avstrije v rimski dobi, ZC 39, 1985, 173—183.

PLESNICAR-GEC, Ljudmila, in sodelavci, Starokrééanski center v Emoni, Ka-
talogi in monografije (Narodni muzej v Ljubljani) 21, Ljubljana 1983.

POGATSCHNIG, Antonio, Parenzo. Dalle origini sino all'imperatore Giusti-
niano, AMSI 26, 1910, 1—79.

PRELOG, Milan, Poreé. Grad i spomenici, Beograd 1957.

PROSS GABRIELLI, Gabriella, L'oratorio e la basilica paleocristiana di Trieste,
Trieste 1969.

QUENTIN, Henri, Les martirologes historiques du moyen age. Etude sur la
formation de Martyrologe Romain, Paris 1908.

QUILLIET, H., Descente de Jésus aux enfers, DTC 4/1, 1924, 565—619.

REHBERGER, Karl, Zur Verehrung des hl. Florian im Stift St. Florian, Mit-
teilungen des oberosterreichischen Landesarchivs 11, 1974, 85—98.

— Der hl. Florian — Ein Literaturbericht, Lorch in der Geschichte (Herausgeber
R. Zinnhobler), Linz 1981, 98—116.

RENDIC-MIOCEVIC, Duje, Per una nuova interpretazione dell’epigrafe sepol-
crale del vescovo e »confessor« parentino Mauro, Atti del 1X Congr. inter-
nationale di archeol. cristiana (Roma 1975) 1II, Citta del Vaticano 1978,
441—449.

RITIG, Svetozar, Martyrologij srijemsko-pannonske metropolije, Bogoslovska
smotra 2, 1911, 113—126, 248—268, 353—371.

ROGOSIC, Roko, Veliki llirik (284—395) i nmjegova konacna dioba (396—437),
Zagreb 1962.

SAXER, Victor, L'hagiographie ancienne d’ Aquilée a propos d'un livre récent,
Mélanges de DI'Ecole francaise de Roma. Moyan age — Temps modernes
92, 1980, 2, 373—392.

— L'lstria e i santi istriani Servolo, Giusto e Mauro nei martirologi e le passioni,
AMSI 32 n. s., 1984, 57—96.

SCHONLEBEN, Joannes Ludovicus, Carniolia antiqua et nova sive inclyti du-
catus Carnioliae annales sacro-prophani ab orbe condito ad nostram usque
aetatem per annorum seriem chronographice digesti, Labaci 1681.

SCHUSTER, Mauriz, Victorinus von Pettau, RE VIII, A, 2, 1958, 2081—2085.

STANCOVICH, Pietro, Biografija degli uomini distinti dell’Istria I, Atti (Centro
di ricerche storiche-Rovigno) 2, 1971 (1. izdaja 1828).

STRGACIC, Ante Marija, Krianstvo u rimskoj provinciji Dalmaciji do Milan-
skog edikta 313, Sibenik 1941.

SASEL, Jaroslav, Emona, RE Suppl. XI, 1968, 540—578.

—- K zgodovini Emone v rimskih napisib in literaturi, Zgodovina Ljubljane.
Prispevki za monografijo, Ljubljana 1984, 35—45.

SONJE, Ante, Arbeoloska istrativanja na podrulju Eufrazijeve bazilike u Po-
recu, Jadranski zbornik 7, 1966—1969, 249—287.

—- Predeufrazijevske bazilike u Porecu, Zbornik Poreitine 1, Pore¢ 1971, 219
do 312 (z ital. prevodom celotne razprave).

— Krstionice gradjevnog ansambla Eufrazijeve bazilike u Poreéu, AV 23, 1972,
289—322.

— Crkvena arbitektura zapadne Istre. Podruéje porecke biskupije od IV. do XVI.
stoljeca, Analecta Croatica Christiana XIII, Zagreb—Pazin 1982.

380



—— I mosaici parietali del complesso architetionico della Basilica Eufrasiana di
Parenzo, Atti (Centro di ricerche storiche — Rovigno) 13, 1982—-1983,
65—138.

TAVANO, Sergio, Testimonianze epigrafiche del culto dei martiri Proto e
Crisogono a San Canciano, Studi Goriziani 28, 1960, 151—164.

— Indagini sulle »Aquae Gradatae«, Studi Goriziani 30, 1961, 157—164.

— Storicita dei martiri aquileiesi alla luce di recenti scoperte archeologiche,
Gorizia 1962,

— Aspetti del primitivo cristianesimo nel Friuli, La religiosita popolare nella
valle padana (Atti del II convegno di studi sul folklore padano), Modena
1965, 383—399.

— Musaici paleocrisiani nel Friuli orientale, Studi Goriziani 37, 1965, 117
do 130.

— Appunti per il nuovo »Proprium« aquileiese-goriziano, Studi Goriziani 39,
1966, 141—170.

— Indagini a San Canzian d’Isonzo, Ce fastu? 41—43, 1965—1967, 460—480.

— Sant’llario, patrono di Gorizia, Gorizia. Societa filologica friulana, 46° congr.
sett. 1969, Udine 1969, 161—174.

— Il culto di San Marco a Grado, Scritti storici in memoria di Paolo Lino
Zovatto, Milano 1972, 201—219.

—- Aquileia cristiana, AAAd 3, 1973.

— Riflessioni sulle »memorie« dei martiri aquileiesi, 11 santo (Rivista Anto-
niana di storia dottrina arte) 24, 1984, 341—354.

TESTINI, Pasquale, »Basilica«, »domus ecclesiae« e aule teodoriane di Aquileia,
AAAd 22, 1982, 369—398.

TOMMASINI, Giacomo Filipo, De’commentarii storici-geografici della pro-
vincia dell'Istria libri otto con appendice, AT 4, 1837.

TRAMONTIN, Silvio, Origini cristiane, v kolektivnem delu »Storia della cultura
veneta [ (Dalle origini al trecento)«, Vicenza 1976, 102—123.

TURNER, C. H., An exegetical fragment of the third centurv, JTS 5, 1904,
218—241.

UGHELLUS, Ferdinandus, ltalia sacra sive de episcopis Italiae et insularum
adjacentium, Venetiis 1720 (2. izdaja).

URIZIO, Giuseppe, Relazione storica della Chiesa della B.V. Miracolosa di
Buje in Istria intitolata Madre della misericordia con gli atti della traslazione
del corpo di S. Diodato martire. La serie dei vescovi Emoniensi, le vite dei

santi Servolo martire Triestino e Massimo e Pelagio martiri di Cittanuova,
Trieste 1867.

VALE, Giuseppe, I santi Ermacora e Fortunato nella liturgia di Aquileia e di
Udine, Udine 1910.

VALVASOR, Johannes V., Die Ebre des Herzogthums Krain, Laybach 1689.

WILMART, André, Un anonyme ancien de X virginibus, Bulletin d’ancienne
littérature et d’archéologie chretiennes 1. 1911, 35—49, 88—102.

WOHRER, Justinus, Studien zu Marius Victorinus, 2. Jahresbericht des Pri-
vat-Untergymnasiums der Zisterzienser zu Wilhering fiir das Schuljahr
1904/1905, Wilhering 1905, 3—44,

— Eine kleine Schrift, die vielleicht dem hl. Martyrerbischof Victorinus von
Pettau angehirt, 24. Jahresbericht des Privat-Untergymnasiums der Zister-

381



zienser in Wilhering fiir das Schuljahr 1926/1927/1928, Wilhering 1927,
3—8.

—- Victorini episcopi Petavionensis (¢) ad lustinum Manichacum: 1—8, 25.
Jahresbericht des Privat-Gymnasiums der Zisterzienser in Wilhering fiir das
Schuljahr 1927/28, Wilhering 1928, 3—7.

ZEILLER, Jacques, Les origines chrétiennes dans la province romaine de Dal-

matie, Studia historica 47, Roma 1967 (1. izdaja Paris 1906).

— Les origines chrétiennes dans les provinces danubiennes de Fempire Romain,
Paris 1918.

ZIBERMAYR, Ignaz, Noricum, Baiern und Osterreich, Miinchen 1944 (2. iz-
daja Horn 1956).

ZOVATTO, Pietro, Le origini del cristianesimo a Concordia, Centro studi
storico-cristiani del Friuli-Venezia Giulia 2, Udine 1975.

382



SLIKOVNE PRILOGE
Slika 1:
Posvetitev sv. Mohorja za prvega oglejskega Skofa (od leve proti desni: Sv. Peter,
sv. Mohor, evangelist Marko). Stropna freska kripte patriarha Maksencija v
oglejski stolnici iz prve polovice 12.stoletja (po publikaciji: G. CUSCITO,
Aquileia. Geschichte — Basiliken — Museen — Ausgrabungen, Bologna 1981,
str. 56, slika 71).
Slika 2:
Oglejske device mucenke. Figuralno okraseni kapitel v oglejski stolnici iz 14.
stoletia (po publikaciji: G. CUSCITO, Aquileia. Geschichte — Basiliken —
Museen — Ausgrabungen, Bologna 1981, str. 57, slika 72).
Slika 3:
Sv. Evfemija in sv. Tekla. Portretni podobi na apsidalnem mozaiku Evfrazijeve
bazilike v Porecu s srede 6. stoletja.
Slika 4:
»Slava sv. trzaskih mucencev« (Gloria dei santi martiri triestini). Oltarna kompo-
zicija v cerkvi S. Maria Maggiore (sv. Marija Velika) v Trstu, delo po imenu
neznanega mojstra s konca 17. stol., prikazuje legendarne trzaske mucence (zgo-
raj) in muéenke (spodaj). V zgornji vrsti je na sredi upodobljen sv. Just (prvi
za$¢itnik Trsta), levo in desno ob njem sv. Servul (Socerb) in sv. Sergij (slednji v
oklepu, drugi in tretji za$¢itnik mesta), na skrajni levi in skrajni desni sv. Apoli-
narij in sv. Lazar (eden kot poddiakon, drugi kot diakon). Spodaj je na sredini
upodobljena sv. Evfemija, levo sv. Tekla, desno sv. Justina (po objavi v publika-
ciji: G. CUSCITO, Storia di Trieste Cristiana attraverso le sue chiese. Vol. 1.
Dalle origini al secolo XVII, Trieste 1982, str. 146).
Slika 5:
Sv. Maksim Emonski. Kip v ljubljanski stolnici je leta 1713 izklesal Angelo
Pozzo (Putti).
Slika 6:
Sv. Hilarij in Tacijan. Oltarno kompozicijo v goriski stolnici je okrog leta
1830 naslikal Josip Tominc.
Slika 7:
Sv. Servul (Socerb). Portretna podoba na apsidalnem mozaiku v trzaski stolnici
z zacetka 13. stoletja.
Slika 8:
Obglavljenje sv. Maksimilijana Celjskega. Detalj kompozicije v cerkvi sv. Da-
nijela v Celju s srede 17. stoletja.
Slika 9:
Muceni$tvo oglejskih mucencev sv. Kancijev. Naslikal Mojster kranjskega oltarja

383



okrog leta 1510. Neko¢ v glavnem oltarju zupne cerkve v Kranju, zdaj v
avstrijski galeriji Belvedere na Dunaju.

A: Prizor bega z vozom v trenutku, ko se eden od konj zgrudi.

B: Obglavljenje.

Slika 10:

Mucéenistvo sv. Justa. Freske v desni apsidi trzaske stolnice iz 13. stoletja (po
publikaciji: G. CUSCITO, Trieste. Die Basilika San Giusto, Bologna 1978,
sliki 26 in 28).

A: Sv. Justa bicajo.

B: Sv. Justa vrzejo s Colna v morje (zgoraj). Njegovo truplo najde na obali
prezbiter Sebastijan (spodaj levo), ki je pred tem imel sanjski privid (spodaj
desno).

Slika 11:

Sv. Just. Apsidalni mozaik v trzaski stolnici, zacetek 13. stol.

Slika 12:

Sv. Maver. Apsidalni mozaik Evfrazijeve bazilike v Poreu s srede 6. stoletja.

Slika 13:

Anonimni pore$ki mudenci. Apsidalni mozaik Evfrazijeve bazilike v Porecu s
srede 6. stoletja.

Slika 14:

Mucenistvo sv. Florijana. Freska v podruzni¢ni cerkvi sv. Florijana v Sopotnici
v Poljanski dolini, ki jo je naslikal neki furlanski (?) slikar okrog leta 1400.
Slika »predstavlja sv. Florijana, ki lezi v vodi. Na straneh so znadilno italijansko
oblikovane skale, med njimi voda, ez pa se pne lesen most, podprt s kozo.
V vodi lezi sv. Florijan s sklenjenima rokama, nogi sta skriti za skale. Na mostu
lezi nerazlo¢na figura z nimbom, ki jo pokrivajo tla pevskega kora. Na desni
stoji na bregu skupina treh figur, nad katero plavajo angeli« (France STELE,
Terenski zapiski, LXXXIII, str. 60—61, 9. 8. 1934).

Slika 15:

Stiski rokopis legende o sv. Mohorju in Fortunatu iz druge dcetrtine 15. sto-
letja. Zadnja stran zapisa legende.

Slika 16:

Sv. Viktorin Prujski, oltarna slika v cerkvi sv. Alojzija v Mariboru. Sredina prejs-
njega stoletja.

Karta 1:

Kraji muceni$tva v ¢asu tako imenovanega Numerijanovega preganjanja kri-
stjanov.

Karta 2:

Kricanske skupnosti v zacetku 4. stoletja.

384



IMENSKO IN STVARNO KAZALO*

Abraham 320

Abundij (m.) 151, 191

Adam (8.) 127, 176

adopcianizem 327

Afra (m.) 274

Afrika 40, 75, 78, 103, 107, 135, 147,
199, 246, 277, 288, 296, 335

Agape (m.) 215, 216, 229

Agata (m.) 70

Agaton 40, 234

Agripa 46

Augustun; gl. Agaton

Akacij (m.) 156

Akarnanija 169

Akolit (m.) 257—259, 261—262

Akve gradate 206—207, 209, 215, 216 _

Akvilin 270

Akvinkum 35, 84, 137

Alasija 334

Albanus (m.) 271

Aleksander 114

Aleksander (3.) 286, 290

Aleksandrija (mesto) 47, 49, 50, 84
do 87, 89, 90—91, 97, 102, 165,

Aleksandrija (oseba) 46, 49, 85

Alpes Tuliana  170; gl. Julijske Alpe
Altotting 186

Ambrozij (8.) 86, 285, 289, 296
Aminternum 277

Anastazij (m.) 40, 229—233, 243
Anastazija (m.) 206, 209, 214—218

Anatolij (m.) 54

Anatolij (Hijeronimov sodobnik) 304

Anatolij iz Laodikeje 282

Andautonija 279

Andrej (ap.) 72, 73, 74

Andronik (m.) 38, 39

angeli 69, 299, 300, 309

Aniciji 193, 194, 207, 219

Aniza 271

Ano (&) 110, 111

Antikrist 287, 291, 309, 310, 317,
319, 322

Antiohija 40, 86, 102, 149, 151, 190,
207, 280
Antonij 163
Antonin Pij (ces.)
119, 122, 149
Apamij 222

80, 81, 110, 118,

277, 280

# Okrajave: ap. apostol
ces. cesar
ev. evangelist
her. heretik
m. mudenec
p- papez
patr. patriarh
3. Skof

Kazalo je selektivno, zato ne zajema vseh imen in ;iojmov, ki se omenjajo v knjigi.
&

Prav tako ne zajema imen in pojmov iz »Uvoda«, pre

ednic in prilog. Avtorji in dela,

ki se navajajo v opombah in so navedeni v seznamu virov, se praviloma ne upostevajo,
prav tako ne avtorji sekundarne literature, ki se omenjajo v opombah in v seznamu

literature.

25 Acta ecclesiastia 8§

385



Aper 147

apokalipti¢na vlacuga 309

apokalipti¢na zver 309

Apolinarij (prefekt) 221

Apolinarij (ravenski m.)
68, 75, 105, 112, 260

Apolinarij (trzaski m.)
113, 119—124, 132

apolinarizem 99

Apolon 109, 118, 163

Apolonij (m.) 308

apostolska vera 98; gl. veroizpoved

Apulija 39

arijanizem 40, 60, 201, 234

Armiger 56, 60

Arnobij 292

Arnufis 35

Artazij 109, 110, 123

Asisija 129, 132

Asklepijades 206, 207

Aspazij 206

Ataulf 45, 65, 160

Avidij Kasij (ces.) 36

Avrelijan (ces.) 149

Avit (m.) 229

Avksencij (8.) 96

Avstrija 44

Azija (dezela) 38, 39, 40, 96, 116,
325, 326, 335

Azija (mesto) 125

49, 54, 67,

108, 110, 112,

Babilas (m.) 149, 182, 190, 192, 194
Babilon 309
Bakh (m.) 108, 113, 115, 119, 121

Balaam; gl. Bileam

Barbara (m.) 69, 70, 115, 123

Barbariga 263, 266

Barnaba 54, 322

Basijan (8.) 131

Bavarska 186

Belenus 89

Belestris 89

Belial 245

Beligna 156

Benecija 84, 87, 105, 110, 113, 148,
161, 195, 237, 267

Benetke 50, 64, 106, 125, 129, 155,
211

386

Benevent 90

Beronij 152, 158

Betlehem 287

Bileam 323, 324

binitarizem 3135, 332

Bischofshofen 185, 186

Bischofszell 174

Boetij 271

Brescia 65, 244

Bribir 129

Brigetio 84

Britanija 32, 78, 107, 147, 198, 247,
296

Calbani 161

Ceneda 87

Cedron 323

Celeja 137, 177, 178, 181, 183—189

Celerin 246

Celijan (m.) 109, 123

Celje; gl. Celeja

Cerint (her.) 308, 318, 321, 323, 325

Cetij 273, 274

Cezareja (Palest.)

Ciprijan (8., m.)
291, 312

Ciril (8.) 178, 182, 183

Ciril in Metod 334

Cissa 75, 76

Civitas nova 129; gl. Novigrad

Claria 176

Clermont 258

Como 244

280, 282
99, 102, 115, 282,

Caven 224

Cedad 57, 81, 100

Centurska najdba 201, 202, 267
Cimare 249, 259

Dalmacija 34, 39, 40, 68, 98, 104,
132, 138, 220, 221, 264, 265, 283

Darija (m.); gl. Krizant in Darija

Decencij (8.) 78

Decij (ces.) 64, 80, 124, 125, 126, 149,
172, 178, 190, 192, 195, 248, 270

Dema 34

Demetrij (m.)

255—257, 259, 261



114
34—35

Demetrij (senator)

»Dezevni ¢udei«

Dijana 125, 126

Didim 160

dinamiéni monarhijanizem 327

Diodor (m.) 150, 189

Diofilos (m.) 116

Dioklecijan (ces.) 64, 137, 140, 145,
149, 183, 192, 195, 198ss., 203,
207,217, 221,223, 2371,:232,.235,
236, 237, 282

Diokles (m.) 160

Dionizij (m.) 62, 152, 154, 155, 156

Dionizij (5.) 303, 307, 318, 326

doketizem 99, 101

Domicijan (ces.) 154, 307

Domnij (m.) 40, 68, 250

Donat (m.) 88, 98, 233, 264—267

donatizem 143

Donava 35, 36, 67

Doroteja (m.) 68—71, 76, 116, 245

Dositej (her.) 323

Dulcidij 207, 216, 217, 237

Ebion, ebionitizem 143, 307, 323,
324, 325

Efez 87, 89, 125

Eladij 164, 166

Elevterij (m.) 38, 39, 248, 254, 255,
261, 262

Elija (patr.) 72, 108

Elija (starozavezni olak)

Elizej 317

El(p)idij (m.)

Elvira 70, 199

Emerit (m.) 229

Emona 79, 92, 124—126, 128—129,
131—1_35, 150, 167—171, 174 do
177, 185, 198, 200, 202, 219, 266
do 267

Empedokles 303

Enkratis (m.) 70

Enns; gl. Lorch, Lavriak

Epajnetos (m.) 38, 39

Epifanija 114, 116

Erazma (m.) 68—71, 76—77, 116

Etampes 211

Evencij (m.)

208, 317

258

51, 65, 79

25°

Evfemij 221, 237

Evfemija (m.) 61, 67, 68—77, 108,
114—116, 119, 121, 123, 162, 205,
216, 226, 244, 260, 273

Evfrazij 77, 248—252, 256—262

Evlogij 160, 163

Evnomij 235, 237

Evterij 178, 179

Evtihijan (p.) 148, 150, 190

Evtropija 111, 124, 162

Evzebij (5. v Bononiji) 131

Evzebij (5. v Milanu) 222, 224, 228

Evzebij iz Vercel 295

Ezekiel 317

Fabijan (p.)

Faviana 284

Febronija (m.) 70

Felicita (m.) 186

Feliks(i) (razli¢ni m.) 353, 61, 62, 152,
154, 203, 221—228, 231, 232, 272,
273

Filaster iz Brescije (8.)

Filip (ap.) 70, 186

Filip Arabski (ces.)

Fleury 246, 247

Florijan (m.) 243, 268—275, 283

Fondi 246

Fotin (her.)

Fortunacijan (8.) 292, 294, 296

Fortunat(i) (razlicni m.) 46, 53, 36,
57, 61, 62, 63, 65, 178, 182, 203,
212, 221—228, 231, 232, 273

Frigidus 35, 70

Fulkerij (5.) 255, 257

Furlanija 87, 88, 89, 170, 211, 251

182

131

178, 179, 190

96, 142

Gaj (p.) 182

Galerij (ces.) 45, 113, 140, 198, 219,
267, 273, 282

Galija 34, 75, 78, 98, 135, 145, 198,
296, 335

Galjien (ces.)

Galipoli 246

Geminijan 71, 108, 211

Genova 250, 254, 255

German (m.) 163—167, 173, 195

Germanija 37

114, 281

“ 387



gnosticizem 101, 143, 311, 323, 327,
328; gl. Valentin (her.)

gobavost 45

Gordijan IIT (ces.) 190

Gorica 153, 224

Goti 132, 171

Gracijan 85, 253

Gradez 44, 52, 61, 64, 71, 72, 77, 87,
108, 153, 155, 161, 209, 211, 212,

220, 260

Gregorij 46, 49, 162

Hadrijan (ces.) 38, 109, 110, 122,
149, 254

Helikonis (m.) 70

Heliodor iz Altina (8.) . 131

Helvidij (her.) 88, 286

Henrik II. (ces.) 156

Henrik IV. (ces.) 226

Herkul 152, 159

Hermagora; gl. Mohor

Hermas 81, 82, 83, 84, 102

Hermogenes (m.) 57, 58, 59, 60, 62,
84

Hermogeratus 84

Herod 46

Hilarij (m.) 104, 105, 144, 152—159,
167, 195, 227, 265

Hilarija 168, 171

Hildesheim 211

Hionija (m.) 215, 216, 229

Hipona 204

Hispanija 78, 107, 145, 199, 296; gl.
tudi Spanija

Honorij 45

Huni 81, 178, 179, 275

Iberija 37

llirik 33, 34, 38, 40, 105, 145
Inocencij I. (p.) 78

Inocencij III. (p.) 256
Intercisa 84

Irena (m.) 151, 190, 216, 229
Irenej (m. iz Sirmija) 38, 269
Istra; passim

Italija; passim

Izaija 317

388

Izavrova skupina (m.) 151, 191

Izidor (m.) 192

Janez (ap.) 70, 73, 94, 101, 142, 250,
307, 311—312

Janez IV. (p.) 250

Januarij (m.) 172

Japodija 105

Jazon (m.) 109

Jeremija 317

Jeruzalem 33, 71, 256

Jona 100, 102

Judje, judovstvo 81, 83, 84, 137, 138,
264, 300, 317, 329, 330

judovsko krianstvo 103, 138, 325

Julijan (ces.) 147, 148, 191

Julijan (m.) 106, 150, 190, 255, 256,
257, 261

Julijan (8.)

Julijske Alpe

Junil 160

Jupiter 35, 109, 113, 115, 122, 163

Just (m.) 106, 107, 235—243, 264

Just in Abundij (m.) 151, 191

Justina (m.) 108, 245

Juvan (m.) 229

253
224

Kalepodij (m.) 108, 109

Kalist (p.) 108, 326

Kancij in tovari$i (m.) 193, 205—220

Kancijan (m.) 125, 205 ss.

Kancijanila (m.) 205 ss.

Kapadokija 37

Kar (ces.) 145, 146, 178, 182

Karantanija 185, 186

Karin (ces.) 145, 146, 178, 191, 194,
207, 219

Karlman 186

Karnija 105, 169, 170, 171

Karniola 170, 267

Karnunt 35, 184, 185, 198, 267, 279

Karpokrat (her.) 323

Kiriak 234

Kirijaka (m.) 229

Klavdij in tovarisi (m.)

Klemencija 160, 163

Klement (m.) 229

Klement ($kotski duhovnik)

150, 189

334



Konkordija 57, 66, 73, 74, 92, 109

Konstanca ob Bodenskem jezeru 174,
175

Konstancij (s.) 180

Konstancij Klor (ces.) 198

Konstantin (ces.) 199, 200, 267

Koper 87, 161, 187

Kornelij (p.) 80, 182

Koroska 185

Kozma in Damijan (m.) 194, 259

kozmiéni teden 287, 300, 321, 322

Kranjska 105, 133

Krescent 34

Krescentin 265

Krisogon (m.)
233

Krisogon I, II. (5.)
233

Kristusova pot v podzemlje

Kristusov vnebohod 333

Krizant in Darija (m.) 150, 189

Kvadi 34

Kvestilij 114

Kvirin (m.)

205 ss., 214ss., 232,
40, 144, 159, 232,

328

178, 179, 198, 211, 283

Langobardi 52, 179
Laodikeja 90
Larg (m.) 62, 152, 154, 155, 156

Lavello 246

Lavrencij (m.) 56, 112, 123, 157

Lavrencij (§.) 92

Lavriak (Lorch)

Latin (m.) 211

Lazar (m.) 110, 111, 112, 115, 117,
118, 120, 124, 172

Leon 1III. (ces.) 76

Licinij (ces.) 98, 192, 198, 199, 200,
267

Liburnija 129

Likaonija 106

Linus (p.) 79

Listra 106, 160

Ljubljana 129, 130, 174, 175

Lodi 65

Lorch; gl. Lavriak

lorSki mudenci 274, 275

Lucij (m.) 65

Lucinij 112

178, 184, 269 ss., 283

Ludvik poboini (ces.) 210
Luka (sv.) 34, 65, 73, 311, 312

Magnum Legendarium Austriacum
164

Makabejec Matatija 303

Makarij (m.) 359, 264

Makedonija 33, 34, 216, 273, 283

makedonijanci 94, 332

Makra (m.) 70

Makrijan (ces.) 190

Maksencij (ces.) 199, 200, 201, 202

Maksencij (patr.) 50

Maksim Emonski (m.)
176, 187

Maksimijan (ces.) 149, 159, 199, 207,
2175220, 223,235, 236

Maksimilijan Celjski (m.)
189, 195

Maksimin Daja (ces.)
282

Maksimin Tradan
135

Malta 34

Manacij 235, 237

manihejci 100, 143, 328

Mantova 50, 52, 71

Marcijan (ces.) 190

Marcion (her.). marcionizem
143, 323, 325, 326, 327

Margus 148

Marij Viktorin Afer 279

Marijan (m.) 150, 189

Marijino ¢a$éenje 87 ss.

Mark Avrelij (ces.) 34, 36, 137, 138,
276

Marko (ev.) 44, 45, 47, 48, 50, 52,
64, 65, 68, 85, 312, 333

124—133, 165,

65, 177 do
190, 192, 198,
113,

(ces.) 122,

101,

Marko (m.) 109, 110, 112, 118, 120
Marko iz Aretuze (5.) 39

Mars 178

Martin 112

Matrona (m.) 116

Maver (m.) 106, 107, 150, 190, 246

do 254, 259—262, 264
Meinwercius (5.) 155
Melita 34
Melitena 35, 36

389



Meliton iz Sard 99

Merkur 35, 109

Milano 54, 60, 68, 73, 74, 75, 87,
131, 159, 193, 211, 222, 223

»Milanski edikt« 199, 200

milenarizem 102, 285, 287, 290, 291,
292, 305, 317—322

Miltiad (p.) 79, 199

Mirope (m.) 192

mitraizem 103, 139, 140

Mljet 34

modalizem 327

Mohor (m.) 41 ss., 84, 104, 109, 123,
132, 167

Mojzes 317

monarhijanizem 327

Monofant 152, 158

montanizem 143, 233, 243, 323, 329

Mucij (m.) 229

Mursa 137

Muska (m.) 229

Muratorijev kanon 291, 308
Mutina 200

Nabor (m.)

Nadiza

Nanos 224

Neapolis 129; gl. Novigrad

Nepos 318

Neron (ces.)
310

Neviodunum

Nikolaj (her.)

Nikomahi 193

Nikomedija 147

Noetos iz Smirne (her.) 326

Norik 105, 107, 140, 148, 186, 188,
195, 203, 219, 267 ss., 279

Notranjska 265

Novacijanska shizma 80

Novigrad 129, 174, 176, 177

Numerijan (ces.) 145 ss., 246

272
69, 264

44, 46, 69, 77, 104, 147,

175
323, 324

Oderzo 155

Oglej; passim

oglejska veroizpoved 92 ss.
Origen 280, 289 ss.
origenijanci 101

390

Oton (ces.)
Oton (8.)
Ovidij

76, 250
258, 261, 262
276

Padova 87, 106

Paganus (5.) 250

Paladij (5.) 131

Pamfilos (m.) 282

Palestina 85, 335

Panonija 57, 59, 105, 107, 140, 141,
142, 148, 265, 279

Papias iz Hierapolis

Paris 211

Passau 179, 184

Patmos 307

Patricij 316

patripasijanci

Pavel (ap.)

Pavija 65

Pavlin (patr.) 52, 74, 211

Pedena; gl. Piden

Pedulus 176

Pelagij (m.)
187, 195

Pelagij (p.) 53

Pelagija (m.) 151, 172, 191

Peluzij 168, 171

Perzijci 147, 148, 192

Peter (ap.) 34, 40, 44, 45, 47, 71, 79,
80, 211, 250

Petoviona 136, 138, 141, 142, 143,
268, 276 ss.

Pi¢en (Pedena)

Pij 1. (p.) 80, 81, 82, 83, 104

Piktaviji 276—277

Piran 187—189

pokora 330s.

Polion (m.) 57

Pompej 110

Pongau 185

Pontijan 49

Popon (patr.) 61

Pore¢ 87, 89, 246 ss., 267

post 331s.

Praga 174

Praksej (her.)

Pretekstat 214

Primogenij (patr.) 52

318

96, 143, 323, 326
71, 76, 211, 250

127, 167—177, 180, 183,

87, 187

324, 326



Primus {m.) 109, 110, 112, 118, 120,
123
Prob (ces.)
Probi 193

Prodit (m.) 229

Projekt (m.) 257—259, 261, 262

Prot (m.) 205, 212, 213

Publij 214, 215

Pudencijana (m.) 215

Pulj 87, 89, 110, 163—167, 263, 264,
267

145

Ravena 54, 60, 67, 75, 87, 104, 105,
112, 113, 211

Rateski rokopis 334

Razgladenje Gospodovo 90

Recija 65, 107

Reichenau 174

Rihard 274

Rim 44, 47, 50, 71, 75, 103, 107, 124,
141, 178, 194, 280, 288, 324, 335

Rodulf (5.) 226

Roman (m.) 207

Romul Avgustul 284

Rotweil 174

Rovinj 75

RoZac 106

Rufus 214

Rupert 178, 184

Sabelij (her.)
Sabida 89

95, 324, 326

Sabin iz Piacenze (5.) 131
Sabinijan 86
Salomon IL, III. (3.) 174

Salona 38, 40, 60, 67, 87, 104, 105,
137, 141, 143, 229 ss., 265

Salzburg 334

Salzburska 185

Samager 59

Sapricij 245

satan 309

Savarija 137

Sebastijan (m.) 223

Sebastijan (prezb. v Trstu)

Senija 137

Sens 211

Serdika 41

236, 242

Sergij (m.) 108, 113—115, 119, 121

Servilij (m.) 160, 161; gl. Servul

Servul (Socerb) (m.) 65, 106, 108,
159—163, 167, 195

Sevast 46, 48, 69, 158

Sever (ces.) 159, 199, 200

Sever (m.) 73, 74, 260

Sicilija 78

Sikst (p.)

Silvan (m.)

Simahi 193

simbolika evangelistov 311, 312

simbolika stevil 301, 312

Singidunum 57

Sirij (m.) 51, 65, 79

Sirija 35, 40, 85, 103, 106

Sirmij 38, 41, 68, 87, 96, 137, 138,
141, 142, 145, 179

Siscija 147, 179, 279; gl. tudi Kvirin
(m.)

Sisinij 207, 216, 217

Slovani (alpski) 177, 185, 186, 188,
333

Slovenci 211, 335

sobotno praznovanje 89, 90

Socerb; gl. Servul

Sokracij 206

Solun 41, 79

Solva 137

Speyer 174

Starogorski rokopis

Stridon 267

Stuttgart 174

89, 178
151, 160, 190

334

Skocjan ob Sodi
219, 227
Spanija  191; gl. Hispanija
Stefan (m.) 71
Stefan (p.) 189
Stivan 106, 244

St. Pavel 106

209, 210, 212, 213,

Tacijan (m.)
227
Talalaj in tovarisi (m.)
Tarak in tovaridi (m)

Tarsos 192
Tatari 178, 179

152—157, 159, 167, 195,

151, 191
192

391



Tekla (m.) 68—71, 76, 77, 108, 117,
119, 121, 162, 244

Teodor (m.) 264

Teodor (5.) 40, 91, 100, 101, 233

Teodorovi izvlecki 311

Teodot (her.) 311

Teodota (m.) 214

Teodozij (ces.) 70, 85, 253

Teodozija (m.) 70

Teoteknos 140

Terzo 52, 227

Ticijan 155

Tit 34

Tmuis 264

Tomazin iz Buj

Tomaz (ap.) 73

Traditio apostolica

Trajan (ces.) 149

Trebnje na Koroskem 186

Trnovski gozd 224

Trst 66, 69, 72, 87, 105, 107, 108 ss.,
113, 128, 159 ss., 235 ss., 262, 263
267

Trubar

255

91, 99

334

Ulfij 45, 162
Umag 187
Uranij 168, 171

69, 115
253

Valencij
Valens (ces.)

392

Valentin (her.) 308, 311, 323, 324

Valentinijan 69, 70

Valentinijan (ces.) 86, 112, 114, 116,
122, 149, 248, 291

Valerijan (3.) 86, 131

Venancij (m.) 250, 260

Ventura 256

veroizpovedi
316, 333

Verona 65, 87, 106, 110, 111, 113,
211

Vicenza 87, 106, 222, 224, 225, 226,
227, 228

Videm 106, 156

Viktor (m.) 229

Viktor (p.) 79

Viktorijan (m.)

Viktor (m.) 229

Viktorin Aminternski (m.) 283

Viktorin in tovarisi (m.) 151, 190

Viktorin Prujski 83, 88, 141,
268, 276 ss.

Vincencij (m.)

Virunum 279

39, 95ss., 313—315,

229

143;

56, 157

Zadar 220

Zefirin (p.) 79, 324, 326

Zenon (m.) 108, 245

Zenus (Zojlus) 207, 214, 215, 216,
218, 229, 232

Zojlus (m.) 106, 160

Zwettl 174



NAVODILA SODELAVCEM

1. AES objavljajo $e neobjavljene ali tezko dostopne vire za slovensko
cerkveno zgodovino (vklju¢no slike in razpredelnice).

2. Viri so objavljeni v originalnem jeziku po pravilih ekdotike. Sam
dokument ali skupino dokumentov predstavi avtor v uvodni razpravi.

3. Urednistvo si pridrzi pravico do jezikovnega lektoriranja tekstov.
Za vsebino sestavka in to¢nost prepisa dokumentov odgovarja avtor sam.

4. Vse prispevke posljite v dvojniku, tipkane samo na eni strani bolj-
Sega papirja z dvojnim razmakom (priblizno 30 vrstic na stran). Na levi
strani pustite vsaj 4 cm $irok rob.

5. Cistopisom priloZite povzetek do ene tipkane strani. Povzetki bodo
objavljeni v angle$éini.

6. Razdelitev uvodne razprave naj bo logi¢na in pregledna. Tiskarski
znaki za poudarke naj bodo enotni in sicer:

navadno podértano za polkrepko,

valovito podc¢rtano za lezece (kurzivno),

dvakrat podértano za krepko (samo naslovi).

7. Slikovno gradivo ne lepite v tekst, temvec na hrbtni strani oznacite
ime in priimek avtorja, naslov dela ter zaporedno $tevilko slike. Legenda
slikovnega gradiva naj bo prilozena na posebnem listu.

8. Vse opombe morajo biti pisane enotno. Priimek avtorja piSemo
polkrepko na prvem mestu. Ime avtorja izpisemo v celoti. Ko delo prvic
citiramo, navedemo vse potrebne bibliografske podatke: Rajhman Joze,
Prva slovenska knjiga v ludi teoloskih, literarno-zgodovinskih, jezikov-
nih in zgodovinskih razprav, Ljubljana (Partizanska knjiga) 1977, 39;
Sustar Alojz, Moralna teologija pred novimi nalogami, v: BV 30 (1970)
173—192.

9. Ce je delo ze navedeno, napisemo samo avtorja, kratici n. d. (na-
vedeno delo) in strani: Nadrah Anton, n. d., 153.

10. Ce navajamo veé del istega avtorja, napiSemo tudi naslov dela:
Nadrah Anton, Evharistija in zivljenje, 153.

1. Posamezna dela v isti opombi lo¢imo s podpi¢jem: Nadrah Anton,
Evharistija in zivljenje, v: BV 36 (1976) 153; Truhlar Vladimir, Pokoncil-
ski katoliski etos, Celje (MD) 1967, 125.

393



12. Na kratice moramo opozoriti na zacetku razprave ali v prvi
opombi. Pri kraticah se drzimo doloéil Slovenskega biografskega leksikona
za domace in Leksikon(a) fiir Theologie und Kirche za tuje kratice.

13. Sveto pismo citiramo po kraticah objavljenih v Sveto pismo nove
zaveze, Ljubljana 1984, str. 11—12 in sicer vedno med tekstom v oklepa-
jih (Lk 17,28). Ce citiranje ni dobesedno, napi§emo pred citatom besedico
»prim.« in to vedno z malo: (prim. Lk 17,28). Isto velja za koncilske
odloke.

14. Kadar navajamo zalozbo, lahko pri slovenskih navedemo samo
kratice (CZ, DZS, MK, SM). Kjer je ve¢ mest izdaje, navedemo le prvo.
Ponovne izdaje knjige navedemo s Stevilko nad krajem: Ljubljana®* 1979.

15. Ob koncu teksta naj avtor izpise svoj polni naslov.

16. Rokopisov in ilustracij uredni$tvo ne vraca.

17. Avtorje prosimo, naj navedena navodila vedno in natancno upo-
stevajo.

18. Prispevke posljite na naslov:

Teoloska fakulteta v Ljubljani

Urednis$tvo AES

Poljanska 4

YU — 61000 Ljubljana

PUBLIKACIJE INSTITUTA ZA ZGODOVINO CERKVE

Acta Ecclesiastica Sloveniae, $t. 1, 1979, 188 str. V zborniku so med
drugim objavljeni dokumenti: InStrukcija papeza Klemena VIII. iz leta
1592 (Benedik); Opravi¢ilno pismo $kofa Janeza Karla Herbersteina iz
leta 1786 (Dolinar); Spomenica salzburskega nadskofa Tarnoczyja o novi
razdelitvi $kofij na Stajerskem in Koroskem iz leta 1858 (Grafenauer);
Izvirna porocila in zapisi jezuitskih misijonov v krajini med Muro in Rabo
v letih 1607—1730 (Skafar). RAZPRODANO.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, $t.2, 1980, 231 str., cena 300,00 din.
Maksimilijan Jezernik je objavil vrsto dragocenih dokumentov o sloven-
skem misijonarju v Ameriki Frideriku Baragi, ki jih je nasel pretezno v
rimskih arhivih.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, $t. 3, 1981, 172 str., cena 300 din. Metod
Benedik, Iz protokolov ljubljanskih $kofov; France M. Dolinar, Zapisi
$kofa Janeza Tavcarja o stanju v Ljubljanski $kofiji; Ivan Skafar, Gradivo
za zgodovino kalvinizma in luteranstva na ozemlju belmurskega in bek-
sinskega arhidiakonata.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, $t. 4, 1982, str. 257, cena 500 din. Joze
Gregori¢, Pisma Petra Pavla Glavarja Jozetu Tomlju 1761—84.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, $t. 5, 1983, str. 331, cena 500 din. Joze
Mlinari¢, Prizadevanja $kofov Martina Brennerja in Jakoba Eberleina

394



za katoliSko prenovo na Stajerskem; Ivan Zelko, Gradivo za prekmursko
cerkveno zgodovino; Ivan Zelko, Frandiskani v Murski Soboti.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, $t. 6, 1984, 225 str., cena 800 din: Metod
Benedik, Iz protokolov ljubljanskih $kofov (nadaljevanje); Jevnikar Mar-
tin, Ivan Trinko 1902—1923; Novak Vilko, Ivanu Skafarju v spomin;
Ivan Skafar, o delovanju luteranov na Petanjcih 1592—1637.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, $t, 7, 1985, 288 str., cena 1800 din. Sveta
brata Ciril in Metod v zgodovinskih virih. Ob 1100 letnici Metodove smrti.
V zborniku so v originalu in slovenskem prevodu objavljeni: Conversio
Bagoariorum et Carantanorum (Grafenauer); Italska legenda (Perko); Pi-
sma rimskih papezev Hadrijana II., Janeza VIIL in Stefana V. (Dolinar);
Zitje Konstantina, Zitje Metoda (Benedik); Pohvala sv. Cirila in Metoda
(Dolinar); Anonimna ali Metodova pridiga v Clozovem glagolitu (Zor).

Acta Ecclesiastica Sloveniae, 5t. 8, 1986, 400 str., cena 2500, Rajko
Bratoz, Kr$¢anstvo v Ogleju in na vzhodnem vplivnem obmocju oglejske
Cerkve od zaéetkov do nastopa verske svobode.

Redovnistvo na Slovenskem, 1. zvezek: Benediktinci, kartuzijani, ci-
stercijani, Zbornik predavanj na Simpoziju: Sti¢na, Pleterje, Kostanjevica,
23. do 25. maja 1984, Ljubljana 1984, 250 str., cena 1000 din. Sodelovali so:
Grafenauer (Podoba slovenskega srednjega veka in delez samostanov);
O benediktincih: Dolinar (pomen), Pangerl (delez pri pokristjanjenju Slo-
vencev); O cistercijanih: Grebenc (Sti¢na v slovenski Cerkvi), Nadrah
(duhovnost), Gregori¢ (Literarno-kulturna dejavnost), Zadnikar (arhitektu-
ra Sti¢ne), Komelj (arhitektura Kostanjevice); O kartuzijanih: Benedik (zgo-
dovinski oris), Hollenstein (duhovnost), Zelko (Zice), Rybat (Jurkloster),
Mlinari¢ (Bistra in Pleterje), Zadnikar (arhitektura), Valentinéi¢-Jurkovic,
(obnova stare pleterske cerkve).

NEKATERE PUBLIKACIJE DRUGIH ZALOZB S PODROC]JA
ZGODOVINE CERKVE NA SLOVENSKEM

Benedik Metod, Die Kapuziner in Slowenien 1600—1750. Excerpta
ex dissertatione ad lauream, Roma 1974, 71 str., cena 150,00 din.

Dolinar France Martin, Das Jesuitenkolleg in Laibach und die Residenz
Pleterje 1597—1704. Dissertatio ad Doctoratum, Ljubljana 1976, 243 str.,
cena 200,00 din.

Sre¢anje solunskih bratov sv. Cirila in Metoda s Slovenci, predavanja
s simpozija ob 1100 letnici smrti sv. Metoda, 13. in 14. februarja v Ljub-
ljani, v: Bogoslovni vestnik, 45 (1985) 125—210.

Tvoja in moja cerkev, Ljubljana (Druzina) 1982, 163 str., cena 350 din.

Zbornik ob 750-letnici mariborske $kofije, Maribor 1978, 235 str.,
cena 200,00 din.

Zelko Ivan, Zic¢ka kartuzija, Ljubljana 1984, 131 str., cena 350,00 din.

395



UDK 281.1 (373-398.5/6) "00/0313"

Rajko BratoZ, asistent za zgodovino starega veka na Filozofski fakulteti v
Ljubljani.

YU — 61000 Ljubljana, ASkeréeva 12.

Krséanstvo v Ogleju in na vzhodnem vplivnem obmocju oglejske Cerkve od za-
cetkov do nastopa verske svobode.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, §t. 8, 1986, 400 str.

Avtor obravnava zgodovino krtanstva v ¢asu in prostoru, kot ga opredeljuje
gornji naslov. Ob upodtevanju vseh zvrsti virov posveca posebno pozornost
analizi mudeniskih legend in spisov Viktorina Ptujskega.




UDC 281.1 (3734 398.5/6) "00/0313”

Rajko Bratoz, assistant professor of ancient history at the Ljubljana Faculty ot
Arts and Sciences.

YU — 61000 Ljubljana, Askerceva 12.

Christianity in Aquileia and the Eastern Influential Area of the Aquileian Church
from Its Beginnings to the Introduction of Religious Freedom.

Acta Ecclesiastica Sloveniae, no. 8, 1986, 400 pages.

The author treats the history of Christianity within the territory and the time
defined in the title. All kinds of sources being considered, his special attention
is focused on the analysis of martyrs’ legends and the essays of Victorinus of
Poetovio.




Izid publikacije so omogo¢ili:

Joze Anderlié, prof.dr. Arnold Angenendt, Zdravko Bahor, prof.dr. Metod Benedik,
Bogoslovna akademija v Rimu, dr. Engelbert Maximilian Buxbaum, msgr. Anton Cepon,

dr. France M. Dolinar, Janez Dolinar, Matija Ham, prof. dr. Franc Perko, msgr. Zdravko
Reven, dr. Stanislav Lenid.

Knjiga je izsla s finanéno pomodjo Kulturne skupnosti Slovenije. Po mnenju republiskega
komiteja za kulturo je publikacija opro$cena pladila temeljnega in posebnega davka od
prometa proizvodov (§t. 4210-286/85, z dne 25. 12. 1985).

Izdala:

Teolotka fakulteta v Ljubljani

Institut za zgodovino Cerkve

in

Filozofska fakulteta v Ljubljani

Znanstveni inStitut

Likovna oprema: Anton Strus

Angleski prevod: Aleksandra Pirkmajer
Uredil in pripravil za tisk: France M. Dolinar
Tisk: CGP Delo, Ljubljana

Na naslovni strani posnetek bronastega monograma iz Emone
(Druga polovica 4. stol.).
Acta Ecclesiastica Sloveniae, 3t. 8.






