
i|
m
4

\Wmm hi



revija za film in televizijo

vol. 4
številka 3—4/1979 
(letnik XVI)

ustanovitelj in izdajatelj
Zveza kulturnih organizacij Slovenije

sofinancira
Kulturna skupnost Slovenije

izdajateljski svet
Tone Frelih, Srečko Golob,
Matjaž Klopčič,
Vladimir Koch (predsednik),
Anica Lapajne, Majda Lenič,
Milan Lindič, Marjan Maher,
Janez Marinšek, Željka Nardin, 
Božidar Okorn, Jože Osterman,
Jurij Poje, Miro Polanko,
Franček Rudolf,
Sašo Schrott,
Lenart Šetinc, Koni Steinbaher, 
Dušan Voglar, Vili Vuk,
Boris Tkačik, Matjaž Zajec,
Jože Žlender

ureja uredniški odbor
Jože Dol mark 
Silvan Furlan 
Viktor Konjar
Cveta Stepančič (oblikovanje)
Goran Schmidt
Sašo Schrott (odgovorni urednik) 
Majda Širca (sekretar uredništva) 
Matjaž Zajec (glavni urednik)
Mirko Fabčič (lektor)

stalni sodelavci
Toni Gomišček 
Igor Vidmar
Matjaž Škulj (fotodokumentacija) 
Zdenko Vrdlovec

priprava stavka
Partizanska knjiga, Ljubljana

montaža in tisk
Tiskarna Ljubljana, Ljubljana

naslov uredništva
Ulica talcev 6/II, 61000 Ljubljana 
telefon 317-645

stiki s sodelavci in naročniki
torek, sreda, četrtek od 10. do 12. 
ure in vsak prvi torek v mesecu v 
času seje uredniškega odbora od 18. 
do 20. ure

cena posameznega izvoda (3
tiskarske pole) 30 din
cena posameznega izvoda (dvojna
številka) 40 din
(za tujino 4 US dol)
letna naročnina 300 din
(za tujino 30 US dol)
letna naročnina za dijake in študente
200 din

žiro račun:
50101-678-47478
Zveza kulturnih organizacij Slovenije 
Dalmatinova 4 
61000 Ljubljana

nenaročenih rokopisov ne vračamo

oproščeno prometnega davka po 
pristojnem sklepu Republiškega 
sekretariata za kulturo, 16. 2. 1974

2 komentar Za enakopravno filmsko sodelovanje Matjaž Zajec

5 kinoteka Spoštovanje preteklosti Vladimir Koch

7 FEST 79 FEST, oh ta FEST Sašo Schrott

9 Poučne primerjave Branko Šomen

11
13

Marmornati človek
Andrzej Wayda

Zdenko Vrdlovei

15
17

Poroka
Robert Altman

Zdenko Vrdlovec

18
19

Dosje 51
Michel Deville

Toni Gomišček

20
21

Vojakova vrnitev
Vietnamske sanje in filmske zablode

Bojan Kavčič 
Milenko Vakanji

23
25

Lovec na jelene
Michael Cimino

Nebojša Pajkič

27 Beograd ’79 26. festival dokumentarnega in kratko- 
metražnega filma
Odsotnost filmskega dokumenta Branko Šomen

29 Brez svežine Toni Gomišček

31 teorija Berthold Brecht in film/drugo nadaljevanje VVolfgang Gersc

40 tretji svet Žerjavica tli Julianne Burton

47 esej Travolta in travoltizem Darko Štrajn

52 Berlinare ’79 uradni program Rapa Šuklje

56 9. mednarodni forum mladega filma Silvan Furlan

58 posveti Filmska vzgoja — sestavni del kulturne vzgoje Mirjana Borčič

60 prireditve Dnevi portugalskega filma v Ljubljani Zdenko Vrdlovec, 
Silvan Furlan

63 Ruski "ekscentriki” v ljubljanski Kinoteki Jože Dolmark

64
68

strip in film 
izkušnje

Montaža in operacija branja
Vloga mentorja pri realizaciji pionirskega filma

Roman Gubern 
Naško Križnar

71 filmska vzgoja Kdaj bomo doslednejši Janez Mužič
73 Foto-kino zveza Za še bogatejše programe Vojka Šterk
74 založništvo

informacije
Filmska in TV šola 
novo v revijah

Mirjana Borčič
J.D., S.F.

Štirje slovenski filmi: Draga moja Iza, Krč (prva stran ovitka), Iskanja, Ubij me nežno (zadnja stran ovitka)



ekran 1

V pričujoči številki Branko Šomen in Sašo Schrott 
razmišljata in ocenjujeta letošnji FEST, podrobneje pa 
obravnavamo naslednje filme s te prireditve: Marmornati 
človek (Wajda), Poroka (Altman), Dosje 51 (Deville), 
Vojakova vrnitev (Ashby), Lovec na jelene (Cimine). Branko 
Šomen in Toni Gomišček pišeta še o 26. festivalu 
jugoslovanskega dokumentarnega in kratkometražnega filma 
Beograd 79, Rapa Šuklje in Silvan Furlan pa o letošnjem 
berlinskem festivalu. Vladimir Koch piše o pomembnem 
jubileju jugoslovanske Kinoteke, poročamo pa tudi o 
prireditvi Ruski "ekscentriki” v ljubljanski dvorani 
Kinoteke.

Matjaž Zajec v komentarju piše o nekaterih aktualnih 
vprašanjih filmskih koprodukcij, še posebej pa.se zdi 
informativen in pomemben zapis Julianne Burton o 
latinskoameriškem filmu medtem, ko Zdenko Vrdlovec 
ocenjuje dneve portugalskega filma v Ljubljani. Med 
teoretičnimi prispevki nadaljujemo z objavljanjem teksta 
Brecht in film, ter besedilo Romana Guberna Montaža in 
operacija branja, ki govori o odnosu med stripom in filmom. 
Pomembno se nam zdi opozoriti še na prispevek Darka 
Strajna Travolta in travoltizem ter na vrsto prispevkov s 
področja filmske vzgoje in filmskega amaterizma.

Uredništvo

In the present issue Branko Šomen and Sašo Schrott consider 
and estimate this year’s FEST, paying special attention to the 
following films: The Marble Man (Wayda), The Marriage 
(Altman), Dossier 51 (Deville), Corning Home (Ashby), The 
Deer Hunter (Cimine). Our surveys include the 26th festival 
of Vugoslav documentary and films "Beograd 
’79” by Branko Šomen and Toni Gomišček, and the latest 
Berlin Festival by Rapa Šuklje and Silvan Furlan.
Vladimir Koch’s contribution concerns the importance of the 
Vugoslav Cinematheque Anniversary; a revievv of the 
"Russian Eccentrics” performance in The Ljubljana 
Cinematheque Hall, is added to that.

Matjaž Zajec comments on some accute problems in film co- 
production. Of considerable informational value and 
importance is Julianne Burton’s text on Latin American 
films. "Days of Portugese Film in Ljubljana” are estimated 
by Zdenko Verdlovec.
Among theoretical articles there are a sequel to "Brect and 
Film” plus Roman Gubern’s "Editing and the Operation of 
Reading”, concerning the relation betvveen comics and film. 
Last but not least to be mentioned are Darko Štrajn’s article 
"Travolta and Travoltism” and a series of texts on film 
education and non-professional film-making.

Editors



filmske koprodukcije

2 ekran_________

Za enakopravno 
filmsko sodelovanje

Matjaž Zajec
Vedno večja odprtost in vedno 
večja mednarodna menjava 
vključujeta tudi mednarodno 
menjavo kulturnih dobrin. Po eni 
strani pomeni to množičen in 
povsem svoboden pretok 
informacij, po drugi strani pa tudi 
meddržavno sodelovanje na 
področju kulture. To sodelovanje 
ima seveda svoje značilnosti, ki 
postavljajo ekonomske vidike kul­
turnega sodelovanja v ozadje, saj 
je svoboden pretok kulturnih 
dobrin za vsako državo predvsem 
kulturnega in političnega pomena.

Mnoge, predvsem velike države, 
zaradi tega v kulturno izmenjavo 
veliko investirajo, ekonomsko pa 
se jim te investicije vračajo po 
celi vrsti kanalov na področju 
ekonomskega sodelovanja. V 
primerjavi z veliko ekspanzijo tako 
kapitalističnih kot socialističnih 
dežel na področju mednarodnega 
kulturnega sodelovanja, smo pri 
nas na tem področju nekoliko 
zaostali, tudi zaradi tega, ker 
največkrat sicer preskromnih 
sredstev, ki jih v ta namen 
odmerjamo, ne znamo prav 
uporabiti.

Posebne značilnosti in zakonitosti 
ima na tem področju 
mednarodnega sodelovanja 
filmsko sodelovanje. Te 
značilnosti izhajajo iz dvojnosti 
filma, ki v sebi združuje tako 
ekonomsko kot kulturno dejanje, 
film je pač umetnost, ki nastaja 
na način, ki je v mnogih 
elementih soroden industrijskemu 
načinu. Zato tudi govorimo o 
proizvodnji filma, toda da ne bo 
pomote, o proizvodnji s svojimi 
posebnimi značilnostmi in s 
posebnim družbenim pomenom. 
Industrijski način je pač samo 
tehnologija filmske ustvarjalnosti, 
način nastajanja filma se nikakor 
ne sme povzpeti nad samo

ustvarjalno dejanje, tehnologija 
nastajanja filma, njegov 
proizvodni način, sta samo pot do 
filma kot ustvarjalnega dejanja.

No, zaradi takšne narave 
nastajanja filmov zahteva ta 
kulturna menjava in meddržavno 
sodelovanje nekaj pogojev, ki jih 
druga področja kulturne menjave 
ne vključujejo. Po eni strani gre 
za posredovanje filmske 
ustvarjalnosti — proizvodnje na 
tujih tržiščih zaradi ekonomskega 
in kulturnega interesa hkrati, po 
drugi strani pa gre za ustvarjalno 
in ekonomsko sodelovanje med 
državami pri ustvarjalnem in 
proizvodnem procesu nastajanja 
filma, gre skratka za meddržavne 
filmske koprodukcije. In slednjim 
velja naše razmišljanje.

Filmske koprodukcije, prve večje 
dogovore in prve številnejše 
koprodukcijske filme v svetovni 
kinematografiji beležimo šele po 
letu 1945, so nastale predvsem 
zaradi ekonomskega interesa 
kapitalističnih filmskih 
producentov. Filmska zakonodaja 
večine evropskih držav je namreč 
takoj po vojni z zakonodajo 
zaščitila domačo filmsko 
ustvarjalnost kot dejavnost 
državnega kulturnega pomena. Za 
domače filme so zagotovili vrsto 
olajšav tako v proizvodnji kot v 
prometu filmov, da bi jim 
zagotovili prioriteto pred 
uvoženimi filmi. Filmski kapital je 
hitro poiskal pota, da se je tej 
zaščiti izognil, oziroma jo 
izkoristil, Meddržavne 
koprodukcije so potemtakem 
prvotno služile predvsem čim bolj 
uspešnemu plasmanu kapitala na 
dveh ali več jezikovnih področjih.

Šele kasneje so se pričele 
uveljavljati koprodukcije tako 
imenovanih velikih projektov, ki

so zahtevali združevanje filmskega 
kapitala zaradi svoje produkcijske 
zahtevnosti, hkrati pa so 
potrebovali že vnaprej 
zagotovljeno tržišče, torej tisti 
zagotovljeni dohodek, ki bo pokril 
investicijo producentov. Usode 
filmskih koprodukcij so bile in so 
različne, praviloma je največji 
rezultat sodelovanja filmskega 
kapitala komercialno uspešen 
film, le redki koprodukcijski filmi 
pa pomenijo tudi hkraten 
nadpoprečen umetniški dosežek.

Koprodukcije so se sredi 
petdesetih let uveljavile tudi v 
Jugoslaviji, Jugoslavija je bila 
namreč zaradi nižjih proizvodnih 
cen in zaradi naravnih lepot za 
tuje producente zanimiva, naši 
producenti pa so za "prodajo 
žebljev, desk in naravnih lepot” 
ustvarjali domači filmski 
proizvodnji prepotreben dotok 
deviz. V vseh teh letih smo se vse 
prevečkrat izkazali kot sila 
neizkušeni in neposlovni 
koproducenti in velikokrat tudi kot 
slabi prodajalci filmskih uslug 
tujim filmskim producentom. Če 
ostanemo samo pri slovenskem 
poslovnem sodelovanju na 
področju filma, potem beležimo 
sredi šestdesetih let finančen 
polom dveh filmskih podjetij — 
Triglav filma, ki je na področju 
koprodukcij izkazal preko 400 
milijonov zgube, in Filmservisa, ki 
je s koprodukcijami, predvsem pa 
z nudenjem uslug, zabeležil 
milijardo dvesto milijonov dinarjev 
primanjkljaja. Slovenski filmski 
delavci so zatrjevali, da so jim 
koprodukcije in nudenje uslug 
tujim partnerjem požrle filmsko 
bazo. Da bi jo ohranili, je Viba 
film prevzela filmsko bazo 
Filmservisa in s tem tudi vrsto 
obveznosti do družbe, Triglav film 
pa se je odpovedal snemanju 
domačih filmov, obstajal je



■ !

mKk v Ji, SUHI



4 ekran Za enakopravno filmsko sodelovanje/ Matjaž Zajec

praktično samo zato, da je bil 
možen dotok denarja, ki so ga tuji 
filmski producenti tej proizvodni 
hiši dolgovali.

Po tem okvirnem orisu situacije, v 
katero je pripeljalo nestrokovno in 
neposlovno sodelovanje s tujino, 
moramo zapisati tudi to, da smo 
nudili usluge praviloma 
tretjerazrednim producentom za 
tretjerazredne filme, pri 
koprodukcijah pa smo doživeli s 
prav tako tretjerazrednimi filmi 
porazne poslovne rezultate. Na 
prvi pogled bi človek sodil, da 
smo vlekli kratko zaradi lastne 
nesposobnosti, kar je gotovo res, 
po drugi strani pa je treba 
povedati, da smo bili finančno 
odločno prešibek partner, da bi 
lahko temeljitete posegli v 
koprodukcije, da bi mogli 
predlagati ali vsaj izbirati 
kvalitetne filmske projekte. Zaradi 
majhnosti smo bili pri 
koprodukcijah prisiljeni v 
sodelovanje s tretjerazrednimi 
producenti z malo ali nič denarja, 
ki so zmogli le tretjerazredne 
filme tretjerazrednih režisarjev, pri 
nudenju filmskih uslug pa tudi 
nismo znali poiskati solidnih, 
trdnih partnerjev in smo velikokrat 
nudili usluge kar na lepe oči.

Takrat smo si vsi zatrjevali, samo 
koprodukcij ne več, ker zanje 
nismo dovolj usposobljeni, 
tveganje pri sodelovanju s tujino 
pa lahko znova ogrozi obstoj 
domačega filma. S tem pa to ni 
nikakor pomenilo popolnega 
zapiranja vrat kulturnemu 
filmskemu sodelovanju s tujino, 
saj so nekatere koprodukcije v 
Jugoslaviji dale predvsem dobre 
filmske, pa tudi poslovne 
rezultate. Bile so torej tudi dobre 
izkušnje, vendar samo takrat, ko 
smo nastopali v sodelovanju s 
tujino kot enakopraven nosilec 
filmskega projekta in smo se 
vezali s pravimi partnerji. Pridobili 
smo tudi izkušnje pri nudenju 
uslug in nismo več nasedali 
praznim obljubam partnerjev, 
temveč smo zahtevali trdne 
bančne garancije. Oboje pa je 
seveda močno omejilo tako število 
koprodukcij, kot tudi močno 
zmanjšalo nudenje filmskih uslug.

Slovenski film je precej časa stal 
ob strani, kazal ni prav nobenega 
interesa za koprodukcijo s tujino, 
pa tudi nudenje filmskih uslug ni 
bilo posebno pogosto. Sedaj pa 
smo prebrali informacije o 
razgovorih in zelo konkretnih 
dogovorih (gre že za 
predpogodbe) o filmskih 
koprodukcijah Vibe. O tem pravi 
direktor Vibe Radovan Teslič za

Stop takole: ”Če imamo dva 
meseca kamero prosto, je boljše, 
da jo vložimov projekt z našimi 
ljudmi vred. Ce dva meseca ne 
snemamo, je boljše, da delamo, 
ker plača našim delavcem že tako 
in tako teče, ali delamo ali ne...

Tudi če ne delamo, ne morejo biti 
ljudje brez plač. Želimo se dobro 
izkoristiti. Za nas je rizik samo 
zunanji strošek. Da moramo, 
recimo, plačati hotel za filmsko 
ekipo. Po mojem mnenju pa ni 
tako slabega filma, da se ne bi 
vsaj eksterni stroški pokrili. Ko jih 
pokrijemo, je vsak dinar naš 
zaslužek... Ce bi doma stali 
prekrižanih rok, ne bi nič dobili.”

Komentiranje Tesličeve izjave je 
skorajda odveč, saj se komentira 
sama. Pa vendar, njena osnova je 
v tem, da ni tako slabega filma, ki 
ne bi pokril vsaj eksternih 
stroškov Vibe kot koproducenta.

Pa naj pustimo ob strani potrebo 
po zaposlenosti, izkoriščanje 
proizvodnih kapacitet, skratka 
ekonomiko Vibe, pa čeprav bi o 
polni zaposlenosti lahko zapisali v 
razmislek vrsto predlogov.

Ustavimo se ob konstataciji, 
oziroma predpostavki slabega 
koprodukcijskega filma. Ob tem 
seveda ne moremo molčati, ob 
takšnem izhodišču mednarodnega 
filmskega sodelovanja ne moremo 
ostati neprizadeti.

Gotovo ne velja izgubljati besed o 
statusu domače filmske 
proizvodnje, saj gre za celovit 
pristop k filmskemu ustvarjanju in 
produkciji, oboje pa je 
opredeljeno kot dejavnost 
posebnega družbenega pomena in 
je zaradi tega deležna vrste 
družbenih ugodnosti, pa tudi 
samoupravna organiziranost te 
dejavnosti je prilagojena njeni 
specifiki in posebnemu 
družbenemu pomenu. Kakor nam 
ni vseeno, kakšne proizvode 
proizvaja naša industrija in smo 
zelo pozorni ob podrobnostih 
(denimo pri uvoženih gumbih za 
modna oblačila), tako nam je še 
manj vseeno, s kakšno filmsko 
proizvodnjo se ukvarjajo filmska 
podjetja. Nikakor nismo za 
dvojnost, da bi se ustvarjalo po 
dvojnih kriterijih, nekaj kot 
kulturna filmska proizvodnja in 
nekaj kot filmska proizvodnja za 
denar. Če bi namreč sploh mogli 
razmišljati na takšen način, potem 
bi lahko hitro ločili ustvarjalni del 
filma od filmske baze. Da bi po 
tej delitvi pričela životariti filmska 
baza, nam je lahko več kot jasno,

odpadla bi namreč zagotovljena 
režija, ki je všteta v predračun 
vsakega filma. Toda pustimo ob 
strani špekulacije ob situaciji, do 
katere zagotovo ne bo prišlo, ker 
bi bilo to nelogično, nepotrebno 
in škodljivo. Filmska proizvodnja 
bo morala ostati integralna.

Vrnimo se h koprodukcijam. 
Prepričan sem, da je mednarodno 
filmsko sodelovanje področje 
posebnega družbenega pomena v 
smislu pretoka kulture in 
informacije. Zaradi tega bo morala 
družba izkazovati mednarodnemu 
sodelovanju na področju filma 
posebno pozornost, kajti ne sme 
nam biti vseeno pri čem, s kom in 
ob kakšnem projektu filmsko 
sodelujemo s tujino. Prepričan 
sem, da bodo morale biti 
koprodukcije še posebno pozorno 
ocenjevane in verificirane. Gre 
namreč za trojni pomen filmskih 
koprodukcij — za umetniški, 
kulturni in politični pomen. Vsi 
trije pomeni pa seveda vključujejo 
tudi soliden poslovni dogovor 
med koproducentoma. Ko se 
bomo odločali za sodelovanje s 
tujino, bomo morali filmski 
projekt skrbno pretehtati z vseh 
štirih zornih kotov in oceniti, v 
kolikšni meri jih filmski projekt v 
za nas sprejemljivi meri 
izpolnjuje. Po drugi strani pa je 
naš interes, da smo osnovni 
nosilci ponudbe filmskega 
sodelovanja s tujino, da iščemo 
koproducente ob naših filmskih 
projektih. Glede na to, da smo 
ekonomsko šibki, bodo morale 
biti naše ponudbe toliko bolj 
umetniško in poslovno zanimive 
in premišljeno izdelane. V 
nobenem primeru nam ne more 
biti vseeno, kakšen film bomo 
sopodpisali, ker so koprodukcijski 
filmi tudi in predvsem naša 
izkaznica, naša predstavitev tujini 
na področju filma, in če je tako, 
potem nam ne more biti vseeno, 
na kakšen način smo iztržili 
filmski dinar. V primeru slabega 
filma je namreč cena zasluženega 
dinarja preveč visoka.

O tem je bilo potrebno pisati, ker 
Viba film kaže povečan interes za 
filmske koprodukcije, po nekaterih 
izjavah sodeč pa o njih ne 
razmišljajo na pravi način. Bilo bi 
sila neprijetno, če bi se zgodovina 
slovenskih koprodukcij v takšni ali 
drugačni obliki ponovila. Ce je šlo 
prvič za tragedijo slovenskega 
filma, slovenske filmske 
produkcije, ki jo še danes 
plačujemo, potem bi šlo tokrat za 
farso. Vsaj na napakah bi se lahko 
česa naučili.



kinoteka

ekran 5

0 “Triglavske strmine”

..............................................................................

i

Prvi slovenski film /c stare domovine

.Vikini litil)(izviisk:i ztrrnlba iz slovenskih planin z 

m nuzahim krasnimi pri/ori.

Dve uri m pol ncfirekos/j! ve pa 
Jiiševncpa užitka

Ta film jedelo poklicnih kinofottigrnlm in 
igralcev.

Ljubljanska kritika se je divila 
njegovi™ krasotam!

3

|r
t.oM.- Kranja.. Liuhlnine. 

Novega mesta, narodne noše, Ameri­

kama v Ljubljani.

H
1
1

1

j[
F V sredo 16. avgusta j:

ob 830 uri zvečer

v Slov. Del. Domu na
F Waterloo Rd.

| Vstopnina Ute. Slike spremlja godba.

% W /a

Spoštovanje
preteklosti

Vladimir Koch
Vsaka kinoteka in med njimi tudi 
Jugoslovanska kinoteka zavzema 
med muzeji in arhivi posebno 
mesto. Ne sicer zaradi posebnosti 
predmetov, ki jih zbira — filmov 
—, ampak zaradi nenavadne 
usode vsakega filma, ki ostaja 
gledalcu živo prisoten le tedaj, če 
si ga pridobi in ga predvaja 
kakšna kinoteka. Filmo.v izven 
kinotek praktično ni več, čeprav 
jih po predvajanju producenti 
hranijo v svojih skladiščih. Ker pa 
si filme, ki jih predvajajo kinoteke 
v svojih dvoranah, ogleda 
razmeroma malo ljudi in ker je 
dvoran malo, in še te so majhne, 
lahko rečemo, da ljudje v glavnem 
ne poznajo starejšega filma, da ne 
vedo za razvoj ustvarjalnosti v 
kinematografiji in da je vse, kar 
vedo o zgodovini filma, spomin na 
kakšno delo, ki so ga videli pred 

leti in jim je bilo všeč. Za velik del 
mladine pa je film samo tisto, kar 
gledajo vsak dan v 
kinematografih. Niti pomislijo ne, 
da bi lahko imel film že kar 
pomembno zgodovino. Toda 
povezan je z njihovim življenjem, 
zanima jih, razburja, kadar jim ni 
samo zabava, a vedno le tisti 
zadnji, vsebinsko zanimivi in 
tehnično dovršeni, o katerem še 
vnaprej pišejo časopisi. Kdo bi 
vendar gledal stare filme, ko je na 
pretek novih, vsak dan bolj 
bleščečih in tehnično dovršenih? 
Za mladino je filmska umetnost 
povečini umetnost sedanjosti, 
umetnost tega trenutka; pa tudi za 
večino starejših.
Vzrok za tako stanje ni v 
nezanimanju, ampak v 
nedostopnosti starejših filmskih 
del. Razlika med filmsko in 
ostalimi umetnostmi je glede tega 
res velika. Knjiga je vsakomur 
dostopna v knjižnicah pa tudi 
izven; likovna dela si je mogoče 
ogledati v galerijah; klasično 
glasbo slišimo vsak dan na radiju,



6 ekran Spoštovanje preteklosti/Vladimir Koch

le klasičnih filmov ne moremo 
videti, kadar bi si želeli. Ljubitelj 
slikarstva in kiparstva se danes 
lahko poljubno seznanja z 
najboljšimi deli likovne umetnosti 
v izvrstnih reprodukcijah, ki jih 
najde v specialnih publikacijah, 
prav tako pa ljubitelj glasbe lahko 
poteši svojo željo po dovršeni 
klasični glasbi, če jo posluša s 
tehnično vse bolj dovršenih 
gramofonskih plošč ali radijskih 
in televizijskih oddaj; le ljubitelj 
filmske umetnosti še nima istih 
možnosti. Poudarjam, da zaenkrat 
še nima istih možnosti, kajti 
razvoj kasetne tehnike obljublja, 
da si bo v — upajmo — ne preveč 
odmaknjeni prihodnosti vsakdo, ki 
bo to želel, lahko predvajal filme s 
kaset na svojem televizorju.

Ta pesem bodočnosti naj nam ne 
zaslepi oči pred dejstvom, da je 
današnjemu bralcu, gledalcu in 
poslušalcu živo prisotna le 
književna, likovna in glasbena 
ustvarjalnost, bogato nakopičena 
v dolgih stoletjih in celo 
tisočletjih, in da se tako rekoč 
vsak dan seznanja s preverjenimi 
umetniškimi deli, medtem ko je 
teh borih nekaj desetletij 
zgodovine filmske umetnosti — 
razen za nekatere zainteresirane 
gledalce — za vse zaprta knjiga. 
Kajti vsak nov film ima razmeroma 
kratko življenjsko pot. Ko obide 
kinematografe, ki ga želijo 
predvajati, utone v shrambah 
producentov, iz katerih ga zlepa 
več ne potegnejo. Le najbolj 
popularni filmi doživijo sem in tja 
ponovno predvajanje v 
kinematografih, nekateri boljši pa 
tudi enkratno predstavitev na 
malem ekranu, potem pa jih doleti 
ista usoda kot ostale. Praktično 
so mrtvi, neeksistentni, so del 
pretekle filmske ustvarjalnosti, za 
katero današnji gledalec ne ve — 
in kar je še hujše —, včasih pa je 
ne pozna niti filmski ustvarjalec.
V kinematografiji ni tistega 
priročnega stika preteklosti s 
sedanjostjo, ki literata, glasbenika 
in likovnika spodbuja, da bi delal 
drugače kot njegovi predhodniki.
Ni organske rasti, tradicije, ki se 
ji lahko upreš, a jo moraš zato 
prej spoznati, pri tem pa, če 
hočeš ali ne, le rasteš iz tistega, 
kar je bilo ustvarjeno prej. Za film 
pa se večkrat zdi, da hočejo 
njegovi avtorji začeti vse znova. 
Takšnega mnenja kajpak niso 
zvesti obiskovalci predstav v 
kinoteki, ki jim je historična 
dimenzija filmske ustvarjalnosti 
docela umljiva realiteta. Takšnega 
nazora tudi niso imeli na primer 

pristaši francoskega "novega 
vala”, ki so ga kot novo 
umetnostno smer v svojih filmih 
uveljavili znani režiserji kot

Godard, Truffaut in Chabrol. 
Preden pa so stopili za kamero, 
so se nenavadno obširno in 
sistematično seznanjali s starimi 
filmi in po tej poti prišli do 
spoznanja, kaj naj bo tisto 
"drugače”, s čimer so filmski izraz 
toliko spremenili, da kar velja 
trditev Italijana Chiarinija, da je 
treba poslej govoriti le o dveh 
obdobjih zgodovine filma: ”o 
filmu pred Godardem in o 
obdobju po njem.” Kot pravi sam 
Godard, je treba to veliko 
spremembo pripisati prav 
njihovemu odnosu do filmske 
dediščine: "Mi smo prvi cineasti, 
ki vemo, da obstoji neki Griffith. 
Celo Čarne, Delluc ali Rene Clair 
v času svojih prvih filmov še niso 
imeli prave kritiške in historične 
izobrazbe. Cele Renoir je malo 
vedel, a on je bil genialen.”
Lahko rečemo, da bo do podobnih 
ugotovitev prišel tudi zgodovinar 
našega filma, ko bo ponovno 
natančno pregledal vse filme, ki 
bodo predmet njegove preiskave, 
ter pripadajoče slikovno in pisano 
gradivo. S časom se okus 
spreminja in poleže se premierska 
polemična vročica, ki izkrivlja 
sodbo o filmskem delu. Za takšne 
potrebne korekture so filmi in 
ostalo gradivo kinoteke in 
filmskega muzeja preprotrebni 
študijski instrument, brez 
katerega resen raziskovalec ne 
more delati. Kinoteka pa ni 
potrebna samo filmskim 
zgodovinarjem, ampak tudi 
znanstvenikom najrazličnejših 
strok, ki morajo danes vse bolj 
upoštevati tudi filmane 
dokumente preteklosti kot 
nenadomestljiva pričevanja o 
zgodovinskih dogodkih in ljudeh, 
o družbenem stanju v posameznih 
dobah in o njihovi celotni vizualni 

podobi. To pa zanima tako 
splošne zgodovinarje, sociologe, 
kot psihologe in še marsikoga. 
Vizualni dokument v obliki 
gibajoče se slike postaja z dneva 
v dan vse pomembnejši, pri tem 
pa je zanimivo, da raziskovalnim 
namenom ne služijo zgolj pravi 
dokumentarci, ali čisto 
dokumentarno gradivo, ampak v 
enaki meri tudi igrani filmi, ne 
glede na njihovo kvaliteto. V 
vsakem filmu je toliko pričevanj o 
ljudeh, njihovem življenju, okolju, 
v katerem bivajo, o opremi 
njihovih stanovanj, o njihovih 
oblekah in številnih drugih 
podrobnostih, da si le težko 
predstavljamo, kako bi lahko 
današnja znanost delovala brez 
filma in v večini primerov tudi 
brez arhiva filmov, torej brez 
kinoteke.
V luči takšnih gledanj je reden

ogled filmov v kinoteki nujen za 
strokovno in kulturno formiranje 
vseh filmskih delavcev — ne samo 
tistih, ki se v ustreznih šolah 
pripravljajo za bodoči poklic. Res 
je, da se že uveljavljeni režiserji 
tudi redno zatekajo po pomoč v 
kinoteko, kadar morajo razrešiti 
kakšen strokoven problem, če 
hočejo ob pripravljanju novega 
filma čimbolj natančno izvedeti, 
kako so v podobnem primeru 
ravnali ustvarjalci pred njimi. 
Kinoteka je torej že tista nujna 
kulturna institucija, ki s svojim 
obstojem in delom uspešno 
preganja površno misel, da je film 
predvsem umetnost sedanjosti in 
da je vse, kar je bilo ustvarjeno 
prej, samo priprava za sijajne 
dosežke današnjega dne. Počasi 
in še pri vsakomur si utira pot 
druga, tej nasprotna, misel, da je 
prisotnost starih ustvarjalcev 
jamstvo za razvoj novih moči, da 
so tudi pretekle dobe oblikovale 
sicer ne preveč številne, vendar 
dovolj ostro profilirane umetniške, 
stilno enotne tendence in da si je 
že nemi film izdelal svojo estetiko 
in ustvaril umetniška dela, ki še 
danes veliko pomenijo. Saj je zelo 
značilno, da so ob raznih 
priložnostih različno sestavljene 
skupine filmskih zgodovinarjev in 
kritikov z nalogo, da sestavijo 
sezname dotlej najboljših filmov, 
morale upoštevati kar lep odstotek 
nemih mojstrovin Eisensteina, 
Pudovkina, Dovženka, Murnaua, 
Dreyerja in drugih, ki so s tem že 
v precejšnji časovni 
odmaknjenosti dobile nedvoumno 
verifikacijo svoje visoke kvalitete. 
Če bi isti postopek ponovili tudi z 
jugoslovanskim in slovenskim 
filmom, bi prišli do istih 
spoznanj; tudi njemu bi koristila 
časovna distanca. Kajti ponoven 
ogled starejših filmov šele 
omogoča pravilnejšo in 
pravičnejšo oceno njihove 
resnične vrednosti. Ne bi bilo 
prav, če bi kritik, ki se spominja 
tudi najstarejših filmov domače 
proizvodnje in ocen, ki so bile 
napisane ob njihovih premierah, 
danes definitivno ovrednotil ta 
dela samo po vtisu, ki so mu ga 
zapustila tedaj, ko jih je prvič 
videl. Na neustreznost takšnega 
vrednotenja je svojčas opozoril 
pokojni direktor Francoske 
kinoteke Henri Langlois. Rekel 
je, da so nekateri zgodnji 
Renoirjevi filmi po splošnem 
mnenju veljali za neuspela dela in 
da jih zato v kinoteki ni upal 
predvajati. Pozneje pa se je 
izkazalo, da so ti filmi pomembne 
Renoirjeve stvaritve in da se 
kinoteke kar pulijo, recimo za 
kopije neme Nana ali Iz vode 
rešenega Bouduja.



ekran 7

m
FEST,
oh ta FEST

Sašo Schrott
Nobenega dvoma ni, da je postal FEST 
nenadomestljivi del jugoslovanskega filmskega 
življenja in, da je v letih svojega obstoja vtisnil v našo 
kulturno zavest neizbrisen pečat. Vsi vemo, da je 
bistveno vplival na našo uvozno filmsko politiko, da je 
opravil izredno mobilizacijsko vlogo kar zadeva 
popularizacijo kvalitetnega filma tudi med tistim 
delom filmskega gledalstva, ki sicer ne slovi ravno po 
pretirani izbirčnosti, sprožil, v dokajšnji meri pa je 
navsezadnje tudi pospešil diferenciacijo med 
jugoslovanskim o filmu pišočem občestvu, ko je 
ločnica med "novinarji” in "kritiki”, oziroma tistimi, ki 
pišejo ”ob filmih” in tistimi, ki pišejo ”o filmih", že 
dokaj razvidna. Še marsikaj pozitivnega in pohvalnega 
bi bilo mogoče napisati o naši največji filmski 
prireditvi toda zdi se, da bi, glasnejši in daljši, ko bi 
bil aplavz, še toliko bolj prišle do izraza tudi številne 
dileme in vprašanja, ki že leta spremljajo FEST in 
burijo vsakršne strasti njegovih rednejših 
spremljevalcev.

Kar zadeva vsebinski koncept, se že od vsega začetka 
gibljejo dileme, razprave in zahteve med "radikalno” 
linijo, ki vidi realizacijo FEST-ovega slogana "naj, naj” 
v programski usmeritvi, ki naj bi izrazito favorizirala 
nekomercialno, underground, avantgardistično itd. 
proizvodnjo (ta koncept je le za silo uveljavljen v 
programu Vidikov) ter med "zmerno” in "realistično” 
linijo, ki ubira zanesljivo pot predvajanja vsakršnih 
filmov, katerim so odprle vrata v beograjski Dom 
sindikatov raznotere žirije po svetu s tem, da so jim 
prisodilo to ali ono, bolj ali manj, zaresno nagrado ali 
priznanje.

Upoštevajoč zadrto vztrajanje svetovnih producentskih 
in distributerskih hiš pri načelu, da so filmi predvsem 
blago, ki ga je treba tako ali drugače spraviti v denar, 
zagotovo pa ne kultura in umetnost kar tako, ter 
upoštevajoč neizpodbitno dejstvo, da je takšnih misli 
tudi največja večina naših filmskih trgovcev in 
predvajalcev filmov, potem ni težko razumeti v 
kakšnem precepu, se je iz leta v leto, znašlo 
umetniško vodstvo FESTA, ki je nazadnje, in temu se 
seveda niti ni preveč čuditi, zajadralo najprej v 
kompromis in nato naravnost v objem poslovnega in 
komercialnega interesa naše kinematografske mreže.

Ob takšnem stanju stvari so seveda občasna žuganja 
in zgražanja "kulturniško naravnane" kritike, 
nebogljeno naiven boj z mlini na veter, o čemer 
pričajo tudi učinki, ki so seveda ničevi. Jadikovanja o 
"krizi FEST-a”, ki ga je zaslediti iz leta v leto, je lahko

le plod popolnega nerazumevanja osnovnih 
mehanizmov in logike delovanja naše celotne 
kinematografske sfere, ki, zavezana komercializmu, le 
slabo prikriva posmeh in prezir, do vseh, ki metra 
pofilmanega celuloidnega traku ne preračunavajo zgolj 
in izključno v "prihodek organizacije združenega dela s 
področja kinematografije". Ob vsem pa seveda še 
zlasti ne gre zanemariti in podceniti vloge, ki jo v 
takšni igri že leta in leta igra armada tistih, ki si 
služijo kruh s pisanjem ”ob filmu”, saj sestavlja 
zavidljivo utečen propagandni stroj, ki ga poganja 
neizčrpen vir energije, ki jo sprošča nevednost, 
neznanje, včasih pa tudi hotena želja in volja do 
manipulacije, tu in tam nagrajena tudi s kakšno 
drobtinico z bogate mize, ki jo je napolnilo trgovanje s 
šundom četudi, včasih šilom prilik pač, garnirano z 
etiketo FEST, kultura, umetnost in kar je še podobnih 
pridevkov.

Seveda takšno premišljevanje, sega precej čez okvirje 
FEST-a in še posebej FEST-a 79, (v mnogočem gre za 
podobne reči tudi ob puljskem festivalu), dejstvo pa 
je, da prav ob gigantskem filmskem koncentratu, kot 
je beograjska prireditev najočitneje privre na plan vsa 
zagatnost naše kinematografske situacije bodisi v 
kulturno političnem, bodisi v samoupravno 
organizacijskem, pa celo poslovnem smislu. Mahanje 
z vsemi mogočimi in nemogočimi statističnimi 
podatki pred, ali pa po FEST-u, pač ne more prikriti 
tistega, kar pove samo bežen pogled na rezultate 
glasovanja udeležencev projekcij za novinarje v Domu 
sindikatov ob posameznih filmih — vsi "naj, naj” se v 
hipu izkažejo za nesramežljivo razkazovanje vsakršne 
revščine, ki meji na abotnost.

Ali je potem čudno, če tavajoč s projekcije na 
projekcije, največkrat na slepo iščoč vsaj nekaj 
tistega, kar se obeta kot "naj, naj", nenehno zadevaš 
ob vidne in nevidne ovire, ki jih zagrizeno postavlja 
nevidna, toda vsepričujoča festivalska birokracija, ki 
se je po logiki svoje kaste, očitno zaklela storiti vse, 
da bi zagrenila življenje grešniku, ki še sploh hoče 
gledati filme, tepec...

Pa vendar, kaj bi šele bilo, če bi FEST-a sploh ne 
bilo!



Poučne
primerjave

Branko Šomen
Tudi letošnji FEST, festival najboljših filmov, je 
dokazal vrednost svojega obstoja, navzočnosti v 
beograjskem Domu sindikatov. Potrdil je, da so takšni 
pregledi pomembni ne le za filmske kritike, domače in 
predvsem tiste, ki pridejo na FEST iz 
vzhodnoevropskih dežel — ti si lahko prav v Beogradu 
ogledajo filme in spoznajo, kaj nagrajujejo 
mednarodne žirije v Cannesu, Berlinu, Locarnu, 
Chicagu, San Sebastianu in na drugih festivalih — 
marveč tudi za beograjske gledalce, pa tudi tiste ob 
televizorjih, ki tako v zelo kratkem času pridejo do 
spoznanj, kje se giblje svetovna filmska misel in kako 
daleč za najboljšimi filmi capljajo naši filmski izdelki. 
Ta primerjava je najbolj boleča, saj nas vedno znova 
prepričuje, da je tudi filmska umetnost predvsem 
SELEKCIJA MATERIJE, da lahko tudi iz preproste, 
skorajda trivialne teme — to je znova dokazal 
Bergman — nastane odličen film, da nas druge 
evropske kinematografije prehitevajo v filmski 
upodobitvi povojnega obdobja, kar je dokazal Andrzej 
VVajda in kar je v dramaturgiji storil pred njim že 
Slavvomir Mrožek, ko se je predstavil z Emigrantoma, 
pravzaprav tipično jugoslovansko gledališko temo. 
Kaže, da bo naša filmska misel še naprej ostala 
pritlična, zaverovana vase, nesposobna prerasti svoje 
obstoječe vrednosti, kadar pa ji to kljub vsemu kdaj 
pa kdaj uspe, trči dober film ob ogorčenje slabih 
ustvarjalcev — kolegov, njihova nevoščljivost in 
nezdrava ambicija spreminjata filmski uspeh v 
poprečnost.

Kaže pa, da naši filmski ustvarjalci ob FESTU ne 
razmišljajo o tem, kje so njihove filmske stvaritve: še 
vedno domišljavo hodijo po Parizu, razkazujejo tam 
svoje filme in iščejo tisoč in eno pot, po kateri bi se 
na kakšnem tujem festivalu vendarle dokopali do 
festivalskih drobtin z obloženih miz najrazličnejših 
nagrad, pohval in diplom.

Tokrat o FESTU ne bomo govorili v številkah, čeprav 
je najbrž treba dodati, da se je na beograjski filmski 
prireditvi predstavilo devetdeset filmov v petih 
različnih sporedih: v tako imenovanem priljubljenem 
sporedu, v Forumu mladih, v Vidikih, na televiziji in v 
filmski paradi. Domači selektorji so videli v tujini 
približno štiristopetdeset filmov, vendar so se 
mehanično odločali za filme, ki so na festivalih dobili 
najvišja priznanja ali pa so jih posamezne strokovne 
žirije nagradile izven festivalskih prireditev. Tako smo 
videli filme, ki so prišli v Beograd ovešeni z 
najrazličnejšimi epiteti, kot na primer "najboljši film 
lanskega leta, najboljši režeser, najboljša ženska

vloga, najboljša moška vloga, nagrada "sto 
Parižanov”, nagrada FIPRESCI...” Ob njih pa smo 
videli seveda še vse tiste filme, ki so dobili prve 
nagrade na najpomembnejših tujih filmskih festivalih. 
Nekateri tuji, pa tudi domači kritiki so ob priložnosti 
zapisali tudi nekaj besed na račun tako imenovane 
"krize” svetovne kinematografije. Najbrž je ta beseda 
postala pri določenih ljudeh že zasovražena, saj 
pomeni na eni strani izgovor avtorjev, ki niso ničesar 
pomembnega storili, na drugi strani pa pride prav 
tistim poklicnim kolegom in kritikom, ki se jim ne 
ljubi gledati novih filmov, pa raje izjavljajo zanje, da 
so slabi in da je zato kinematografija v krizi. Najbrž je 
res, da ustvarjalci poznajo trajno ustvarjalno krizo, da 
jih njihovo stalno nezadovoljstvo žene od končanega 
filma k novemu, dokler ne ostane za njimi opus, ki se 
ga ne bi nihče sramoval. Kriza — to je tudi iskanje, 
nenehno preverjanje, popravljanje, izboljševanje 
lastnih spoznanj o življenju, ki prinaša filmskemu 
ustvarjalcu vedno nove optike, skozi katere se mu zdi 
človek vedno drugačen, neulovljiv in nedokazljiv, kot 
dokončna kinestetična snov, subjektivna oseba pred 
hladnim, objektivnim filmskim objektivom. Kriza v 
človeku — je pravzaprav edina filmska tema, ki je 
vredna ustvarjalčeve pozornosti, snemanja, ukvarjanja 
z umetnostjo torej tudi s filmom. Kriza v človeku, 
predvsem v ženski, je bila nehote osrednja tema 
filmov, ki so se znašli na beograjskem filmskem 
pregledu, na FESTU 1979.

Film, ki je večino gledalcev, pa tudi kritikov — tu bi 
rad poudaril, da se je znotraj jugoslovanske 
publicistike počasi začela diferenciacija na kritike, ki 
pišejo resno v resne časopise ter na takšne, ki še 
vedno hlastajo za komercialnimi učinki, ki so najčešče 
zunaj samih filmskih stvaritev in torej nepomembni za 
analizo posameznih filmov — pripravil do 
temeljitejšega razmišljanja, je bil MARMORNATI 
ČLOVEK Andrzeja VVajde. Vsekakor je VVajdi znova 
uspelo narediti film, tako kot pred leti PEPEL IN 
DIAMANT, s katerim je prebudil že rjaveče, zastarelo 
razmišljanje o entuziazmu, o povojni graditvi naivnega 
socializma, ko je evropski človek hotel čez noč 
preskočiti desetletja, iz porušenih mest, kakršna je 
bila na primer Varšava, stopiti po parketu naravnost v 
komunizem. VVajda je našel recept, kako predstaviti 
povojna leta, čas kulta osebnosti, Stalinovih čistk, 
Informbiroja in vsega, kar je v tistih neprebujenih 
dneh, mesecih in nekje celo let sodilo zraven.

Samostojno, emancipirano dekle, študentka filmske 
šole, je našla dokumentarne posnetke nekdanjega



km
W,£ |jff fJPsBHšI IBpHpFi

junaka dela. Njegova usode jo je premamila: zaslutila 
je provokativno, prikrito, drzno gradivo — skozi 
osebno tragedijo posameznika je želela spregovoriti o 
političnem mehanizmu tistega časa. Sama je postala 
živ, prepričljiv, čeprav krhek most med tistim, kar je 
bilo in tem, kar je: oboje je snemal VVajda kot 
bolečino, kot travmo, kot spoznanje, da se pravzaprav 
ni nič spremenilo, samo odnos do metod se je 
olepšal, za naivneže celo "humaniziral, orokavičil, pri 
tem pa postal morda še bolj zahrbten. Kdor je bil na 
Poljskem, kdor pozna tamkajšnji temperament, ki je 
zgodovinsko in politično ter celo geografsko pogojen, 
ta bo priznal, da je VVajda zadel poljsko dušo, da je 
predstavil neviden mehanizem nacionalnega čustva, 
gibalo človeškega, zgodovinskega dogajanja. V filmu 
je navzoč cinizem njihovega Mrožka, razpoznaven je 
Kafka, tu je kuliserija krakovskega Kantorja, poezija 
kočijaškega Galczynskega, tu je navzoče vse, kar ima 
VVajda rad, česar se je naučil in kar je nesebično 
razdal s filmom. Prav to — nevidni mehanizem poljske 
duše — je tisto, kar zmore samo VVajda in kar film 
dviga nad druge režiserjeve stvaritve, čeprav tudi 
prejšnja dela niso bila za v koš. Grenkoba, ki kaplja iz 
tega filma, je še posebej poučna za naše ustvarjalce: 
VVajda nam je znova pokazal, kako se je treba lotevati 
tem, ki so, čeprav so zastarele, še vedno aktualne, 
kajti krivica, storjena posamezniku ali celi generaciji, 
se ne pozabi, predvsem pa se ne oprosti. In zato je 
VVajda postavil svoji generaciji spomenik iz marmorja. 
Kot dolg in kot opomin. Sam film pa je nehote postal 
političen plakat, ideološki dialog umetnika z dogmo, z 
nepreživelo administracijo, s pogledi, zastrtimi nazaj.

Pogled VVajdove junakinje skozi kamero ni bil 
optimističen, vendar je bila to živa, trdoživa, 
ambiciozna želja spremeniti svoi lastni ooložai, 
narediti iz sebe diplomirano režiserko, človeka, ki bi 
ga spoštovali in upoštevali, ki bi imel svoje mesto v 
družbi, ne glede na to, kakšna je ta družba. Mladost ji 
je dajala pravico do tega, tudi njen izjemni položaj, 
obleka, kar pomeni z drugimi besedami "praktične 
kavbojke”, ki na Vzhodu pomenijo protestno modo, 
skorajda ideološko opredelitev. To ni izmišljena 
trditev: glavna junakinja nosi ves čas kavbojke in na 
koncu, ko sreča sina svojega filmskega junaka, ima 
tudi ta kavbojke, čeprav je navaden delavec v 
ladjedelnici v Gdansku. VVajda je v filmu izpustil 
prostor za erotiko: seks je zamenjal s slo po uspehu: 
kdor ima na Poljskem uspeh, ima tudi zagotovljen 
seks. Drugi režisarji se v svojih filmih, kjer so vodili 
svoje junakinje skozi najrazličnejše situacije, niso 
dokopali do tako izčiščenega razmišljanja o teh

problemih. Narobe: Richard Brooks je dopustil svoji 
junakinji v filmu ČAKAJOČ GOSPODA GOODBARA, 
da se je izživela skozi seks, da je odšla pod strehe 
svojega klerikalno usmerjenega očeta in se zapletla v 
vse mogoče afere, tako značilne za sociološko podobo 
sedanje Amerike — kar pomeni čisti seks, 
homoseksualnost, travestizem, narkomanijo, posilstvo 
in brutalno smrt. To zadnje se je zgodilo tudi junakinji 
filma, delno tudi zato, ker ni "poslušala” krščanskih 
naukov svojega očeta, pa jo je za njene erotične 
zločine, za njeno svobodno življenje zadela zaslužena, 
brutalna smrt.

V to življenjsko dvorano, polno kavarniških zrcal in 
dvojne morale je stopila tudi mlada francoska 
malomeščanka in prostitutka Violette Noziere. Pod 
premišljenim režijskim vodstvom Clauda Chabrola se 
nam je junakinja njegovega filma predstavila kot 
izdelek dvojne morale, dveh malomeščanskih časov: 
prvega, ki je bil vezan na čas pred prvo svetovno 
vojno, ko je bil oče še družnska svetinja, mati pa 
samo "čaša opojnosti”, ter drugega, ki je ponujal 
mladim dekletom užitke s številnimi predstavniki 
moškega spola, torej tistega dela sveta, ki je resnično 
vladal. Naivno okolje, polno laži, prikrite erotike in 
sramežljivosti, je dekle spremenilo v zahrbtno, 
neodkritosrčno osebnost, ki jo je sla po ljubezni 
privedla do umora očeta, medtem ko je mati preživela 
zastrupitev. Tudi tukaj je režisar skozi usodo 
posameznika, z brljivko posvetil v svet med obema 
vojnama. Prav zaradi odlične igre Isabelle Huppert, 
nagrajene z Zlato palmo (ex aequo) v Cannesu, mu je 
to uspelo.

Podobno kot Chabrol se je skušal približati svoji 
junakinji v filmu POPOLNOMA NAVADNA ZGODBA 
tudi Claude Sautet. Njegova junakinja, igrajo jo Romy 
Schnider, je ločena, ima že odraslega sina, vendar je 
zanosila s človekom, ki ga ne mara. Kljub temu bi 
rada otroka, vendar s svojim ločenim možem. Cilj je 
daleč, vendar izvedljiv. Žena najprej odpravi, nato se 
začne shajati z ločenim možem, ki živi z mladim, 
ljubosumnim dekletom. Spravi ga v posteljo in ko 
ugotovi, da je znova zanosila, tokrat s človekom, ki ga 
je cenila, čeprav se v službi ni znal postaviti za usodo 
svojega in njenega prijatelja — in filma je konec. Toda 
vsa ta krizna razmišljanja, psihološke dileme je igralka 
izpovedovala s svojim obrazom, po dolgem času znova 
suverenim in lepim za svoja leta. Je že tako: skorajda 
vsaka igralka lahko zaigra dobro pod vodstvom 
režiserja, ki igralcev ne podcenjuje in ni vanje 
zaljubljen.



io ekran Poučne primerjave/ Branko Šomen T7%
Videli smo še en film, v katerem je hotela ženska 
doseči nekaj nemogočega — samostojnost. Tokrat gre 
za ameriško žensko v filmu LOČENKA Paula 
Mazurskega. To je lep, komercialen film, z dobrimi 
dialogi, duhovito zrežiran, z mnogimi nadrobnostmi, 
kar samo pomeni, da je še vedno mogoč film a la 
Miloš Forman oziroma izdelek češke filmske šole.

Film nam predstavi idealen zakon: mož ima dobro 
službo, žena je še vedno privlačna in v kondiciji, 
hčerka živi samostojno življenje, stanovanje je O.K., 
ženine prijatejice že ločene, vendar se s humorjem 
tolčejo skozi vsakdanjo ameriško džunglo. Potem pa 
mož nenadoma na ulici, po skupnem kosilu med 
jokom prizna, da ima drugo dekle, kar ženo preseneti, 
komaj da se obdrži na nogah in ko je sama, ji postane 
slabo. Loči se, hodi k psihiatrom, ki ji vsi po vrsti 
predlagajo, naj poskusi z novimi prijateljstvi, tako da 
ločenka enega res povabi v posteljo, toda že v 
drugega, ki je mimogrede rečeno tudi odličen slikar, 
se zaljubi, najde samo sebe. Vera v življenje se ji vrne. 
Slikar pa mora odpotovati, vabi jo s seboj, vendar ga 
ona odkloni: znova je postala samozavestna, postavila 
se je na realna tla, ve, da je ljubljena, zato ji 
samostojnost godi. Slikar ji ob slovesu podari veliko 
platno in ona vzame sliko, nosi jo skozi ulični vrvež in 
slika je kot jadrnica, ki jo nosi k njeni samostojni, 
emancipirani obali. Lepa metafora in dober film.

In kaj naj bi človek rekel o Bergmanovi JESENSKI 
SONATI? Česarkoli se loti švedski režiser, vse se mu 
pred kamerami spremeni v izjemnost. Tokrat je povabil 
k sodelovanju samo štiri igralce, predvsem pa svojo 
soimenjakinjo Ingrid Bergman in Liv Ullman. Prvi je 
dodel vlogo matere, ambiciozne umetnice — 
pianistke, drugi pa vlogo hčerke, ki je povabila mater 
k sebi, na deželo, vendar se ponoči zaradi njene 
nespečnosti začne pogovor med njima in pred nami se 
odpre pravi ženski pekel, tako značilen za sodobne 
odnose med materjo in hčerko. Pred dnevi sem listal 
po Bergmanovem scenariju za ta film: zelo veliko je 
dialoga, vendar je filmu organiziran tako načrtno in 
funkcionalno, da gledalec sploh nima občutka, da 
postaja Bergman iz filma v film bolj gostobeseden, 
čedalje bolj literaren, pravzaprav se spreminja iz 
režiserja v pisatelja. Tam, kjer je preveč besed, je 
nevarnost, da se film spremeni v telefizijsko dramo ali 
celo radijsko igro. Jesenska sonata je v resnici 
radijska igra, posneta z bergmanovskim posluhom za 
prepade in tolmune v ženskem čustvovanju. Toda 
Bergman ne analizira sovraštva med materjo in 
hčerko, kot bi v prvem trenutku pomislili, marveč 
nekaj popolnoma nasprotnega in mnogo težjega — 
Bergman tokrat analizira ljubezen. Prav ta režijski 
koncept od neprijetnega, temnega k svetlemu, je tista 
filmska metafora, ki zahteva izključno filmsko 
reakcijo, torej snemanje, fotogeničnost dialogov, 
meso literature.

Nevsakdanja je ljubezen tudi v filmu VOJAKOVA 
VRNITEV Flala Ashbyja: močno ljubezensko čustvo 
izvira tu iz čustvene in fizične stiske, oboje pa je 
posledica ameriške udeležbe v Vietnamu. V samoti, v 
dolgočasju se znajde žena, ki ji je mož odšel v 
Vietnam. Da bi nekako pozabila na svojo samoto, se 
zaposli v bolnišnici, kjer se zdravijo vietnamski 
ranjenci in pohabljenci. Tu najde svojega nekdanjega 
sošolca in se vanj kmalu zaljubi. Prav ta ljubezen med 
konvencionalno ameriško žensko in paraplegikom je 
nekaj, česar ameriški film ne zmore vedno prikazati.

Vendar je tu ljubezenski odnos samo vizualna, 
senzualna kulisa, za katero je režiser razpostavil prave

objekte svoje ustvarjalne zamisli: njegov film je 
namreč obenem tudi analiza posledic ameriške 
avanture v Vietnamu. In te posledice niso prijetne, saj 
spreminjajo mentaliteto poprečnega Američana. In tu 
je ključ za uživanje Ashbyjevega filma, ki je prinesel v 
"upodabljanje” Vietnama nove, predvsem moralne 
razsežnosti. Jon Voight je za vlogo v tem filmu dobil 
Zlato palmo za najboljšo moško vlogo na festivalu v 
Cannesu, z Jane Fonda pa sta dobila letošnjega 
Oskarja.

LOVEC NA JELENE Michaela Cimina, je gotovo 
doslej najbolj zanimiv film o 
Vietnamu, saj prav nič olepšano ne pripoveduje 
o vojni, v kateri so bili vsi junaki in nihče človek. Za 
zdaj filma ni odkupilo nobeno distribucijsko podjetje, 
čeprav bi lahko prav ob njem spregovorili o kvalitetah 
ameriškega klasičnega filma. Režiser je obdržal v 
filmu vse elemente klasičnega vesterna. Tu je namreč 
kar enourna poroka, vendar ruskih doseljencev, kar 
daje filmu provokativno barvo, posebno ker prav trije 
"ameriški Rusi” odhajajo po poroki enega izmed njih 
naravnost na lov in nato v Vietnam. Tu je še kratek, 
vendar grozljiv prizor iz Vietkonga, pa znova vrnitev v 
domovino, vendar nesmiselno življenje povratnika, pa 
znova humanizem, iskanje prijatelja, ki v Saigonu 
tragično konča v igri z "rusko ruleto" ter slednjič 
sedmina, na kateri nekdanja družba bogatejša za eno 
vojno izkušnjo, po nesmiselni smrti svojega prijatelja 
družno zapoje pod kupolo ruske cerkve "Oh, Amerika, 
ti moj sladki dom”. Za marsikoga je bila to čista 
provokacija, za druge uspešna domislica, za tretje 
samo komercialni gang, za vse pa odlično narejen 
antimilitarističen film.

Seveda je bilo na FESTU še nekaj del, ki bi 
potrebovala posebno analizo, saj je Carlos Saura spet 
naredil film, ki se ne razlikuje od klasičnega 
političnega filma, kakršne je začel prvi delati Costa 
Gavras. Posebno mesto je imel na FESTU francoski 
film DOSJE 51 režiserja Michela DeviIla, pa MODRA 
OVRATNICA Paula Schraderja, da ne govorim o 
Altmanovem filmu POROKA, ki bi prav tako 
potreboval poseben čas za analizo. Videli smo tudi 
precej hermetična filma CIAO, MOŠKI Marca Ferrerija 
in KRIK Jerzyja Skolimovvskega ter na koncu NOČ 
ČEDNOSTI V JAVNI HIŠI Karolyja Makka, ki nas je 
spominjal na Klopčičev STRAH in nam tako znova 
dokazal, da je naš film še vedno podeželski, da pa 
imamo zato FEST, ki nas lahko pouči, kakšne filme bi 
bilo potrebno delati in kako, da bi tudi mi prišli skozi 
velika vrata na kakšen tuj FEST, festival najboljših 
filmov.



ekran nm
Marmornati človek
(Czlowiek z marmuru)

Proizvodnja: Zespoly Filmowe — ”X”, Unit., Varsovie, Poljska 1976
Jugoslovanska distribucija: Morava film, Beograd
scenarij: Aleksander Scibor-Rylski
režija: Andrzej Wajda
fotografija: Edward Klosinski
glasba: Andrzej Korzynski
vloge: Krystyna Janda, Jerzy Radziwllowicz, Tadeusz Lomnicki, Jacek 

Lomnicki, Krystyna Zachwatowicz, Mlchal Tarkovvski



ekran
Dialog med mlado režiserko Agnieszko in njenim očetom v 
eni sklepnih sekvenc zelo zgovorno nakazuje problem, ki bi 
morda lahko pomenil pravi, ali vsaj glavni, interes tega 
Wajdinega filma: režiserki so njeni televizijski šefi odvzeli 
kamero (ji s tem onemogočili, da bi dokončala film, ki pa ga 
v bistvu še soloh ni začela delati — v čemer ie ravno — kot 
se bo še pokazalo — ena šibkih točk VVajdinega filma) in 
zdaj se je vsa potrta vrnila domov. Oče jo postavi znova 
pokonci z besedami, da je lahko nek film nekaj vreden le, če 
je resničen; toda kako naj bo njen film o tem Birkutu 
resničen, če pa ga v filmu ni. Agnieszka vzame svoj 
fotoaparat z ogromnim teleobjektivom (filmske kamere nima 
več) in ga gre iskat. Najde njegovega sina (oče je že mrtev), 
ki pa se ji ne pusti fotografirati in pristane na sodelovanje le 
brez posredniške kamere; zdaj ga Agnieszka zmagoslavno 
pripelje v TV studio kot živo pričo resnice, tiste prepovedane 
resnice, ki je njen film ni smel odkriti in jo je zdaj lahko 
našla šele zunaj filma.

Tako smo dobili formulo: film je "resničen”, če gre po 
resnico drugam, v samo stvarnost, toda prav ta stvarnost bi 
ostala brez resnice, če je ne bi film v njej "odkril", se pravi, 
če ne bi proizvedel njenega učinka (torej formula, ki se 
dovolj razvidno zavzema za realni učinek imaginarnega). 
Seveda je tu bistveno, da se to vprašanje "resničnega" filma 
zastavlja režiserju iz socialistične države, in sicer na ta na­
čin, da se povezuje z vprašanjem o sami resnici socializma, 
točneje, o resnici tiste njegove faze, v kateri je postal 
najbolj problematičen (politično-policijsko represiven in 
totalitarističen), torej stalinistične faze. In če je v neki (tukaj 
poljski) socialistični državi vprašanje "resničnega” filma 
povezano z možnostjo njegovega govora o stalinizmu, tedaj 
to pač pomeni, da je tak film hkrati tudi merilo svobode 
sodobnosti, njene osvobojenosti (ali neosvobojenosti), te 
temne lise na lastnem telesu. VVajda je v pogovoru za 
"Positif” (št. 211, 1978) povedal, da je 13 let čakal na 
realizacijo tega filma in je zato v zadnjo verzijo scenarija 
vključil vse tiste momente, ki so zavirali realizacijo, kar se je 
— kot kaže — zdelo poljski partiji povsem sprejemljivo.

Vključil je torej sšmo cenzuro, s čimer je dosegel dvoje: /) 
če je njegovo filmsko brskanje po poljski stalinistični 
preteklosti vzdramilo politično cenzuro, je s tem seveda 
potrdilo, da je v svojem iskanju resničnega problema (in 
projektu "resničnega” filma) na pravi poti, obenem pa si je 
pridobilo dimenzijo nevarnega; 2) z vidika narativno- 
reprezentativne ravni je prav ta "dimenzija nevarnega" 
zagotovila filmu njegovo osnovno dramatiko in celo določila 
njegovo konstrukcijo (z osrednjo vlogo režiserke-razisko- 
valke, ki spominja na nekatere Rossijeve politične filme).

V že omenjenem intervjuju (za "Positif”) ima VVajda skoraj 
apologetski odlomek o iznajdbah filmske tehnike, ki zmorejo 
izzvati pomembnejše spremembe kot sama umetniška volja. 
Pri tem ima v mislih zlasti prenosno kamero, ki ne potrebuje 
več zooma in postaja pravi telesni del njenega nosilca: "z 
njo smo zdaj lahko resnično sredi stvari, noben dekor nas 
več ne omejuje in obračamo se lahko v vse smeri ... 
pokažemo lahko povsem nov svet." To navajamo zato, ker 
ima tako kamero tudi Agnieszka, vendar pa je skoraj ne 
uporablja. Uporablja jo le VVajda, vendar demagoško: nova 
snemalna tehnika je novo orožje resnice, saj je z njo 
mogoče ugrabiti več stvarnosti. S prenosno kamero je 
človek "sredi stvari", torej posega v stvarnost tako, da jo 
posreduje. Resnica se ne more več skriti (nova snemalna 
tehnika ji nastavlja pasti, ji skrivaj ukrade sliko, med tem ko 
se hoče pritajiti), niti resnica stalinizma.

Sam stalinizem se je, kot pokaže VVajda, zelo dobro spoznal 
na film: ne le, da je prvi dokument, ki ga odkrije Agnieszka 
o Birkutu, prav film o njem, marveč je celo sam Birkut žrtev 
filma, žrtev in rezultat stalinističnega propagandnega filma. 
Birkut je junak dela, uradnik (iz petdesetih let), vendar je to 
postal po zaslugi stalinistične propagandne domislice, ki je 
želela dobiti podobo heroja dela, da bi z njo spodbujala 
večjo produktivnost dela. Propaganda pa seveda ne 
potrebuje resničnih herojev in Birkut naj bi manifestiral 
svojo delovno (zidarsko) sposobnost le toliko časa, da bi ga 
propagandna kamera posnela in nato z montažo 
zmanipulirala verjeten čas njegovega podviga (v določenem 
času naj bi namreč položil 30 tisoč zidakov). Toda kaj se 
zgodi: zidar Birkut tega ne vzame kot igro, marveč zares in 
postane pravi udarnik ter s tem preseže okvir propagandne

reprezentacije. Ko ga preseže, ga tudi sprevrže, ker tako 
afirmira prevratno delavsko moč, ki dokaže, da zmore več 
kot od nje terja ideologija.

Toda proletariat bo v VVajdinem filmu še enkrat subverziven: 
takrat, ko bodo Birkutu na eni njegovih demonstracij 
udarniške moči podtaknili vročo opeko. Delavci so ponovno 
sprevrgli propagandno mašino in sicer zdaj zato, ker so 
njeni učinki — udarniški podvigi — pomenili zanje dnevno 
višanje delovne norme, torej prekomerno izčrpavanje z 
delom. Za Birkuta bo to šok, saj ne more verjeti, da 
proletariat v socializmu ne bi moral delati, stalinistična tajna 
policija, ki je vseskozi spremljala njegove nastope, pa ne bo 
nič presenečena: ona dobro ve, da so proletarske množice 
daleč od "ideala”, ki jim ga ponuja ideologija; dobro ve, da 
si proletariat socializma ni predstavljal kot sistema delovne 
prisile, torej dobro ve, da se ideološki propagandi ne 
verjame. Birkutov problem je kajpada v tem, da verjame: 
verjame v ta "ideal”, ne da bi vedel, da je manipulacija, s 
tem pa postane njegov mučenik, ali bolje, svetnik.

Stalinistična realnost pa je bila ravno in zgolj ta 
manipulacija, v kateri se naivni Birkut nikakor ni znašel in v 
njej je izgubil prijatelja, lastno svobodo in ženo. Po drugi 
strani pa je očitno, da je lahko le prav takšen Birkut, ki ni 
ničesar vedel o ideološki manipulaciji, postal mučeniški 
junak; drugi delavci šo očitno vedeli več (saj so delovali 
subverzivno), toda film zelo skopo prikazuje njihove odnose 
(nikoli ni debate med Birkutom in drugimi delavci) in sploh 
slabo prezentira realne produktijske odnose in družbene sile.

Od tod tudi izhaja ta posredniška vloga prič, pri katerih je 
režiserka Agnieszka poizvedovala o Birkutu: tu je najprej 
režiser Burski, ki je posnel propagandni film o "heroju dela" 
(torej nekdanji stalinistični režiser, ki je danes ugledna 

osebnost), potem Birkutov prijatelj Witek, ki so ga obsodili, 
da mu je podtaknil vročo opeko, mu obesili še 
imperialistično špijonažo in ga zaprli (toda danes je direktor 
velikega podjetja), pa stalinistični tajni policaj, ki je 
nadzoroval Birkutov sektor (danes šef nočnega zabavišča) 
ter žena, ki ga je zapustila, ko je bil zaprt. Kaj je s temi 
pričami? Vsaka pove svojo zgodbo o Birkutu, ne da bi bila 
sama vanjo prav vpletena: ko jo pove, izgine iz filmske 
naracije, ne pojavi se več, njena resnica ostane skrita, se 
pravi, ni narativne izpeljave, ki bi utemeljila in pokazala, 
kako je vsaka od njih postala to, kar je danes. Te priče so 
samo pripovedovalci in to, kar pripovedujejo, takoj postane 
slika, pri čemer je docela jasno, da to ne more biti slika iz 
Agnieszkinega filma (kajti ona jih snema, medtem ko 
govorijo). Vse to kajpada rodi dokaj paradoksalen rezultat: 
režiser VVajda snema film o mladi režiserki, ki želi posneti 
film o nekdanjem udarniku, ki ga je sfabriciral propagandni 
film, toda njen film je že posnet, preden ga je sploh pričela 
delati. Učinek je torej isti: tako kot je v tej kolekciji 
fragmentov o nekdanjem udarniku izpadla "zgodba" o 
njegovih pripovedovalcih, tako je v tem filmu izpadlo 
vprašanje same režiserke, ki se vseskozi otepa samo z 
zbiranjem materiala in niti za trenutek s problemi režiranja 
filma. Toda očitno je bila VVajdinemu sistemu taka vloga 
Agnieszke potrebna: prek nje je lahko formuliral "moralni" 
problem "resničnega" filma (tudi po ovinku konfrontacije z 
nekdanjim politično-propagandnim filmom), uprizoril 
demagoško vlogo cenzure (pokazal, kako je bil ta film 
nevaren), predvsem pa je nakazal, kdo se bo danes na 
Poljskem boril za resnico: Agnieszka se spoprijatelji z 
Birkutovim sinom (kar je bilo jasno že po njenem uvodnem 
olezaniu do kipu njegovega očeta), torej je pred nami mlada 
zveza delavca in intelektualke, ki nadaljujeta tradicijo svojih 
očetov (Agnieszkin oče je ravno tako delavec). 
Revolucionarna kontinuiteta je zagotovljena in zdaj še 
ožarjena s svetniškim sijem nekdanjega "heroja dela”.

Zdenko Vrdlovec





14 ekran
Andrej Wayda

T79

Marmorni človek je projekt, za katerega ste potrebovali 
trinajst let, da ste ga speljali do konca. Kaj se je zgodilo od 
takrat, ko je bil napisan scenarij do trenutka, ko ste ga 
posneli. Katere etape in skušnje je bito treba premostiti pri 
proizvodnji tega filma?

Wajda: Če bi bil film posnet takoj, v trenutku, ko je bil 
izdelan scenarij, bi bil popolnoma drugačen. Toda v 
trinajstih letih, od 1936 do 1976, sva scenarist in jaz prosila 
vsako leto, naj nama omogočijo realizacijo, toda odgovor je 
bil vedno negativen. Od cineastov vedno zahtevajo, naj 
snemajo politične filme, toda ko predlagajo scenarij, ki 
popolnoma ustreza tej zahtevi, ne morejo posneti filma.

Končno so pred dvemi leti ljudje na Ministrstvu za kulturo 
odločili, da se bo film posnel. Težko je reči, zaradi česa je 
bil najprej zavrnjen in zaradi česa je bil potem sprejet. Sicer 
pa so vzroki zavrnitve jasnejši: mislili so, da se vsebina 
nanaša na obdobje, ki nam je preveč blizu, ki bi moralo biti 
obravnavano z večjim časovnim odmikom in ker se še nikoli 
ni nihče lotil te teme na umetniškem področju, so zahtevali 
objektivnost, ki se nikakor ne more uskladiti z umetnostjo 
samo. Neprestano se je ponavljal ugovor "treba je počakati, 
treba je počakati...” Toda zakaj so končno sprejeli, da 
posnamem film? Tu ne morem odgovoriti, ker res ne vem 
zakaj. Pred trinajstimi leti je bil scenarij dokaj drugačen.

Vse, kar se nanaša na petdeseta leta, se ujema s prvotnim 
scenarijem, toda vse kar je sodobno, današnje, je moralo 
biti popolnoma spremenjeno. Ideja je seveda ostala ista, 
toda nekaj je bilo treba povedati tudi o trinajstih letih, ki so 
minila. Pred trinajstimi leti mlada režiserka ni delala za 
televizijo, temveč za WDF, varšavski studio za dokumentarni 
film, da bi naredila dokumentarec za kinodvorane. Medtem 
se je televizija neznansko razvila in je tako na Poljskem kot 
drugod po svetu, pričela konkurirati filmu. Drugič, zaključek 
filma je bil popolnoma drugačen: v prvotnem scenariju 
glavni junak Mateusz Birkut spremeni tir in se vpiše na 
gimnazijo, da bi maturiral; tam ga odkrije režiserka 
Agnieszka; toda ko ga odkrije, skozi steklo, medtem ko on 
študira, se odpove dokončanju filma, iz strahu, da ne bi 
spet spreobrnila njegovega življenja, kajti prav film je bil 
izvor Birkutove slave in seveda težav. Toda po trinajstih letih 
Birkut ni mogel več biti v šoli. Potrebno je bilo, da počne 
nekaj drugega. Tudi naša dežela se je v teh trinajstih letih 
močno spremenila: na nek način je bilo tudi za film bolje,da 
je moral čakati trinajst let, kajti kontrast med petdesetimi 
leti in 1976 je veliko močnejši kot med tem obdobiem in 
1963. In to se mi zdi še posebej važno, kajti pri nas vsak 
film odraža (na grob način) trenutek političnega življenja, 
ilustrira eno izmed etap tega življenja kot samo v sebi 
zaključeno, medtem ko Marmorni človek poskuša prikazati 
zaporedje tridesetih let razvoja nekega političnega sistema: 
to je originalnost tega filma. Treba je napraviti vzporednico 
med zgodbo, Birkutovo usodo in usodo Agnieszke: kar se 
zgodi delavcu, je zelo resno, kar ise zgodi umetniku, ni tako 
zaresno, nima dramatičnih posledic, ki so jih imela za 
Birkuta njegova dejanja, njegova stališča.

Kako se Marmorni človek uvršča v vaš opus? Jasno 
prelamlja s filmi, nastalimi neposredno pred njim. Ali je v 
vaših prejšnjih realizacijah kakšen element, ki bi ga 
napovedoval, pripravljal?

VVajda: Zelo pazljivo opazujem mlade, mlade režiserje, s 
katerimi delam v skupini ”X” in mlade gledalce. Mladina čuti 
potrebo, da zve resnico o svojih starših. Ne more se 
zanimati za zgodovino srednjega veka, za kralje, za prince, 
čeprav je tudi to naša zgodovina, toda to je zanje tako 
daleč, da se sprašujejo, če je sploh res. Mladi čutijo 
potrebo, da zvedo, zakaj so njihovi starši tako nervozni, 
zakaj lažejo, zakaj počnejo toliko stvari, ki jih ne bi smeli, in 
zakaj od časa do časa zvedo, da so napravili čudovite stvari,

o katerih se ni nikoli govorilo. Vse to ima svoje korenine v 
petdesetih letih. Marmorni človek je vsekakor lahko kritičen, 
ta film nima pretenzij, da bi v celoti odgovoril na vprašanje, 
ker je pravzaprav prvi, ki se ga loteva; morda se ga bodo 
sedaj drugi globlje lotili. Toda znal sem ceniti to, da delam 
prvi korak, kot sem to nekoč storil s Kanalom, s Pepelom in 
diamantom, in tudi, da sem s tem filmom moral ponovno 
zavzeti mesto, ki sem ga imel v poljski kinematografiji. To 
ni samo umetniško dejstvo, ampak tudi politično dejstvo.

Mislim, da so mladi to zelo dobro razumeli.
Da nadaljujem z odgovorom na vaše vprašanje, ko sem 
snemal Senčni pas, po Conradu, sem razumel, da sem 
dosegel mejo, prek katere ne morem, da pravi film ne 
zahteva literature, ampak scenarij, to pa sta dve popolnoma 
različni stvari. Na literarnem področju sem vedno služabnik 
avtorja, poskušam biti njegova vest; to počnem v gledališču, 
kajti v gledališču je to normalno. Če prenašam na oder 
Dostojevskega, se najprej potrudim, da ga razumem in da 
omogočim razumeti, in že to je težko. Toda takšno stališče 
vas zelo omejuje, če snemate film. Tako sem mislil, da bom 
lahko veliko povedal o stvareh, če bom izbral sodobno temo, 
ne da bi se zatekal k literaturi. Sredi snemanja Senčnega 
pasu sem si rekel: "Toda ta film sem že naredil. Zakaj ga 
delam drugič?” Toda filma, ki sem ga prvič že naredil, 
nisem mogel najti. In to je Kanal; gre za isto temo: 
odgovornost vodje do njegovih ljudi; to je bil film, napisan v 
Conradovem duhu, toda ker je bil napisan neposredno za 
film, je bil najboljši film. Novele Stavviskega, ki je predloga 
za Kanal, se ne da primerjati s Conradovim romanom, to bi 
bilo neumno, toda film je bil boljši, ker je bil resnično 
napisan za film. To me je prepričalo, da zame po Senčnem 
pasu ni druge rešitve kot posneti sodoben film.

iz francoščine prevedel
Brane Kovič
Positif, NO. 211, oktober 1978



ekran 15
Poroka
(A Weeding)

scenarij: John Considine, Patricia Resnlck, Allan Nicholls, Robert Altman 
režija: Robert Altman 
kamera: Charles Rosher 
glasba: Ted Whitfield
igrajo: Carol Burnett, Desi Arnaz, Paul Dooley, Mia Farrow, Vlttorlo 

Gassman, Geraldine Chaplin, Vlveca Llndfors, Lilian Glsh 
proizvodnja: Robert Altman's Lion’s Gale Films, Inc, ZDA, 1978
jugoslovanska distribucija: Croatla Ulm, Zagreb

Po "Nashvillu" in "Buffalo Billu" je zdaj že jasno: Altman je 
uživač, uživa v spektaklu, ki pa seveda ne more več biti tisti 
žanrski (z "velikimi dejanji", "gala junaki" itd.), kajti užitek 
pomeni eksces in perverzijo, določeno "zlorabo” predmeta s 
pomočjo deviantnih praks naravnanih v drugo, stransko 
smer. Za kakšno produkcijo spektakla torej gre? Za takšno, 
ki se obesi na njegovo osnovno značilnost — 
izumetničenost (ki je na nek način že sama pretiranost 
znakov), da bi jo prignala do konca in obrnila proti njej 
sami. Učinek tega ekscesa izumetničenosti je torej ta, da je 
uprizorjen dogodek karikaturalno razstreljen, izvotlen in 
izpraznjen, razkrit v vseh zanj konstitutivnih slepilih in tudi 
prikazan kot igra videza, slepila. A vse to na zelo filmski 
način, se pravi s slikovno in zvočno transformacijo 
narativnega loka v nenehno drsenje in v široko odpiranje 
novih možnosti kombinacij: kajti čim je vse videz (dejstvo in 
učinek filmske slike), postane igra nastavljanja in razkrivanja 
slepil neomejena. K temu teži tudi pogosta uvedba filmskih 
ali televizijskih kamer in drugih reprodukcijskih sredstev, ki 
imajo funkcijo, da metalorizirajo reproduktivni značaj 
samega dogodka — njegovo reprodukcijo družbenih pravil, 
nekega družbenega obreda ali statusa.

Tak dogodek je v filmu poroka dveh članov družin iz 
ameriške visoke družbe, superburžuazna, gala poroka, 
vrhovni obred meščanskega reda. Poročni ceremonial se iz 
cerkve z vsem bliščem preseli na ženinov dom, kjer se 
skupaj s sorodniki znajde kakih 40 do 50 gostov, torej cela 
množica oseb, ki jih bo zdaj kamera lovila v njihovih "slabih 
trenutkih”. Prav to bo namreč osnovni Altmanov postopek: 
razpočiti sceno ceremonialnega razkošja in lepote z vrivki 
grdega, obscenega, vulgarnega in banalnega (od tod 
pogosta raba kopalnice in stranišča). Ta metoda je 
generalizirana, aplicirana na vse osebe, in to s pomočjo 
značilne altmanovske tehnike zmešnjave: Altman ima rad 
dolge fokale, da bi na "skupinskih slikah” s kratko vožnjo in 
flagranti zasačil zadnjega figuranta. Nič mu ne uide, ne 
dopušča praznih mest, njegova obsesija je polnost, 
zasičenost dogajanja. Pri tem je značilna uporaba zvoka, 
snemanega na osemsteznem traku, kar omogoča 
registriranje hkratnih dialogov več oseb (vsak igralec ima 
namreč svoj lastni mikrofon), obenem pa tudi vseh podtonov 
ali stranskih dialogov ter zvočnih učinkov okolja.

Vse osebe so torej prikazane v svojih "slabih trenutkih” ali 
skritih lastnostih, med njimi pa nekatere še s posebnim 
poudarkom. Najprej sama nevesta Muffin: lepota njenega 
angelskega obraza doživi v cerkvi imeniten komičen konec, 
ko veliki plan razgrne sliko groznih zob, ki jih skrivajo njena 
usta (kot da bi tu Altman namigoval na veterinarsko pravilo, 
da se kvaliteto živali spozna po njenih zobeh). Enak angelski

obrazek ima tudi njena sestra Buffy, toda ta je noseča, ne 
da bi vedela s kom, ker ni mogla prešteti vseh fantov 
vojaške akademije. Posledica te spolne požrešnosti je pač 
napihnjen trebuh, kot so nevestini grozni zobje morda 
simptom (in metafora) tega, da v svoji trdi vzgoji ni zaužila 
še nič "zdravega”. Ta zveza postane najvidnejša v prizoru, 
kjer se gola Buffy s svojim trebuhom fotografira pred sliko 
svoje gole sestre (neveste), naslikane s poudarjeno grozo 
njenih zob; živi model zdaj kaže, v čem je problem 
nevestinih "ust”: napihnjen trebuh.

Ta problem obscenih ust se podaljša še do nevestine 
matere, po vsem videzu dostojne dame, ki pa se — čim ji 
mož obrne hrbet — pusti zapeljati od ženinovega strica. To 
zapeljevanje priskrbi nekaj uspelih burlesknih scen na vrtu in 
v kopalnici, vendar se mora zadovoljiti le z usti: "ta hip so 
vaša usta zame najpomembnejša odprtina”. Druga mati, 
ženinova, se vdaja mamilom, medtem ko se bo njen sin 
znašel v nerodni situaciji, ko ga bo žena zalotila s 
prijateljem v kopalnici (tu je Altman znova uporabil "tuš- 
efekt” iz filma "Mash").

Altmanov načrt je torej glede tega dokaj puritanski: 
buržuazno sceno "minira” z obscenostjo, z razkrivanjem 
"nizkih instinktov" (spolnost, denar), vulgarnih trenutkov, ki 
jih ta scena izriva in prikriva z razkošnim dekorjem svoje 
morale. Ta konstitutivna poteza zatajevanja pride najbolj do 
izraza v figuri ženinovega očeta Codellija (Vittorio 
Gassman), ki je skozi ves film bolj ali manj molčal, ker je 
obljubil svoji materi, da ne bo nikoli razkril svojega nizkega 
socialnega porekla. Zdi se, kot da je želel Altman to figuro 
prihraniti za konec, da bi z njo dosegel nekaj podobnega, 
kot je dosegel Forman s svojim Indijancem v "Letu nad 
kukavičjim gnezdom”: stari Codelli, doslej ves čas miren in 
tih (je edina oseba, ki ji Altman ni podtaknil obscenega 
trenutka), se v zadnji sekvenci — ko zve, da mu je umrla 
mati (sicer mrtva že od samega začetka filma, vendar 
zamolčano, neobjavljeno, na ljubo neskaljenemu poteku 
poročne zabave) in da je torej rešen svoje obveze molka — v 
polnokrvnem prizoru iz "italijanske komedije" svobodi 
dvajsetletnega potlačenja svojega socialnega in 
nacionalnega (italijanskega) porekla ter zbeži od tega 
nevzdržnega sveta, v katerem se je moral toliko časa 
zadrževati. Ta rezerviranost kajpada dovolj nazorno spominja 
na indijanski rezervat, kaže pa tudi na to, da lahko ameriško 
družbo zavržejo le tisti, ki jih je zavrgla že sama (ali tisti, ki 
jih je sprejela le pod pogojem, če so sami zavrgli svojo 
avtohtonost): ko se zdaj obračajo proti njej, pač dokazujejo 
neznosnost in nevzdržnost zatajevanja (in negacije), ki jo 
vzdržuje.

Zdenko Vrdlovec



šilili'

■Pl

ig\

‘Trk^v



Robert Altman

Za nekatere like ste predvideli igralce, ki se na koncu niso 
pojavili v filmu, npr. Ben Gazzara, Shelley Duvall, Sissi 
Spaček, Dianah Shore. Ali ste zaradi tega morali spreminjati 
snemalno knjigo?

Altman: Vsak primer je pri delitvi vlog drugačen. Vzemimo 
npr. lik zdravnika. Vedel sem, da bo neke vrste rdeča nit, da 
bo v stiku z vsemi. Vedel sem tudi, da bo pijanec in da bo 
tisti večer vse bolj pijan. Izbral sem Hovvarda Duffa, ker se 
mi je zdel idealen za ta lik. V drugih primerih sem izbiral 
igralce brez najmanjše ideje o tem, koga bodo predstavljali.

Potem sem začel konstruirati osebe, izhajajoč od igralcev.
Če bi npr. uporabil Ben Gazzaro namesto Gassmana za 
vlogo očeta, ne verjamem, da bi se na koncu vrnil v Italjijo. 
Nima naglasa. Igral bi na idejo, da ga imajo vsi za mafijaša, 
čeprav je le gigolo. Če bi uporabil Dianah Shore namesto 
Carol Burnett, bi bil scenarij spet drugačen. Sissi Spaček bi 
bila blizu Mia Farrovv, toda prav gotovo ne bi bila nema.
Tudi Shelley Duval bi upodobila lik, ki je zelo blizu tistemu, 
ki ga končno interpretira Amy Stryker. Toda mislim, da je 
bolje, da nisem izbral igralk iz Treh žensk (Three vvomen).

Kako je nastajala snemalna knjiga?

Altman: Ideja je že od samega začetka moja. Snemal sem 
Tri ženske in pomislil na to, da bi napravil film o poroki.
Ben Gazzara, mož Janiče Rule, je prisostvoval snemanju. 
Pomislil sem nanj za vlogo Luigija Correllija in nanjo za 
vlogo soproge, ki jo sedaj igra Nina Van Pallandt. Sicer sem 
pomislil na vse igralce iz Treh žensk: Sissi in Shelley ter 
tudi Ruth Nelson, John Cromvvel, Robert Fortier. Zelo velik 
vtis je name napravil Considine s svojim delom pri scenariju 
za Buffalo Billa in Indijance, zato sem ga prosil, naj 
strukturira tudi to zgodbo. Prvo, kar je naredil, je bilo to, da 
je čvrsto vzpostavil dve družinski skupini. Preden sva 
pomislila na artikulacijo pripovedi, sva hotela ustvariti 
osebe. Vsaka izmed njih ima neko svojo skrivnost: morfij, 
potisnjeno lezbištvo, itd. Patricia Resnick in Allan Nicholls, 
ki tudi igrata v filmu, sta začela sodelovati pri pisanju šele, 
ko smo prišli v Chicago. Delala sta neposredno, za igralce, 
pri specifičnih prizorih in dialogih. Ne morem natančno reči, 
kako se je v tem trenutku razvijala delitev dela, toda mislim, 
da je Pat delala predvsem z ženskimi liki. Drugi igralci so se 
počutili bolj sproščeno pri delu z Nichollsom in Considine.

Včasih sem kak prizor odklonil, pa se ga je drug scenarist 
ponovno lotil, najpogosteje nisem vedel, kdo je avtor in tega 
še vedno ne vem.

Vaš film je zelo zaprt. V vašem pogledu na Ameriko ni videti 
veliko upanja.

Altman: Upanje lahko izhaja samo iz posameznikov, iz 
njihovih lastnih dejanj. Ne verjamem v splošne rešitve, ne 
verjamem, da se revolucija naredi s podpisom 
komunističnega manifesta. In to velja tudi za kapitaliste. 
Neuspeh je povsod. Danes na vsem svetu ne vidim niti ene 
same vlade, za katero bi lahko rekel, da bi živel pod njenim 
vodstvom.

samih sebi. Za povračilo so prav oni najboljša podpora vladi 
in prav oni potrošijo vse svoje prihranke za praznovanje 
poroke svoje hčere.

Čeprav napadate strukture, institucije in jih smatrate za 
zadušljive, jih hkrati želite ohraniti, kajti če ne bi bil kaos.

Altman: To je verjetno res. Vzemite na primer poroko.
Pojavila se je v primitivnih družbah, da bi napravila red v 
seksualnih razmerjih. Potrebna je bila serija pravil, da se 
ljudje ne bi pobijali med seboj, da bi drugim kradli ženske.

Ti zakoni so stremeli k nekemu cilju. Tako tudi stara 
prepoved kontrole rojstev s strani katoliške cerkve odgovarja 
hotenju po povečanju števila vernikov. Potem so poroke 
postale vse bolj svečane, vse bolj veličastne. Povabljani so 
ljudje, ki jih niti ne poznate. Gre za hipetrofijo forme, 
globlja potreba se izgubi. Dekletca začenjajo sanjariti o teh 
slavjih, tako da se nekatere izmed njih kasneje poročijo 
zgolj zaradi ceremonije, ne da bi pomislile malo dalj. In 
naša družba pozna tovrstno podobarstvo, ki je v Ameriki 
zelo donosna industrija.

To, kar je zanimivo v filmu Poroka (A VVedding), je, da se 
gledalec na koncu manj smeje kot na začetku, čeprav je 
g egov in šal ravno toliko. Toda postal je resnejši, nanj ni 
vplivala samo vsebina, ampak tudi način, kako je le-ta 
predstavljena. Nasprotno mislim, da bi lahko naredili film z 
naslovom Pogreb, ki bi se začel tragično in končal s 
smehom. Ko smo predolgo žalostni, končamo s smehom.

Ko smo predolgo veseli, končamo z jokom. Ne moremo 
permanentno obdržati istega registra emocij. Poglejte otroke 
na božični dan, zjutraj vesele z darili, popoldne pa se tepejo 
in jočejo. Uspeti predstaviti ta prehod na filmu na ravni 
čustev je morda pomembnejše kot zaplet ali teza.

Tudi fiimanje je ceremonija, ritual. In očitno vi radi snemate.

Altman: Gre za vzpostavljen red, za distribucijo vlog v ekipi, 
za viške in padce, ki pogosto odražajo tiste v filmu, ki ga 
snemamo. Geraldine Chaplin v Poroki igra vlogo 
koordinatorja, ona je producentka poroke.

iz francoščine prevedel
Brane Kovič
Positif nO. 216, marec 1979

Toda nekatere so manjše zlo...

Altman: Res je! Toda niti ene ni, ki je ne bi želel kritizirati. 
Problem je v tem, da se ljudje otresajo odgovornosti glede, 
oblasti. Relativno lahko je ljudi usmeriti proti zatiranju.
Težje pa jih je mobilizirati, da bi pomagali drugim, potem ko 
so sami dosegli določeno srečo in gotovost. Mislim, da je 
kapitalistična vlada, ki smo jo vzpostavili, nehote uspela 
ustvariti srednji razred sužnjev, ki prostovoljno sprejemajo 
svojo usodo, vsako leto menjajo avtomobil, kupijo raženj, 
berejo ilustrirane revije in ustvarjajo zadovoljujočo podobo o



8 ekran T79

Dosje 51
(Le Dossier 51)

scenarij: Michel DeviIle, Gilles Perrault, po romanu slednjega
režija: Michel Deville
kamera: Claude Lecomte
glasba: Franc Schubert (pred. Jean Schwartz)
igrajo: Roger Planchin, Francoise Lugagne, Francois Marthouret, Anna 

Prucnal, Didier Sauvegrain
proizvodnja: Philippe Dussart (Elefilm) Soci6t6 Francaise de Productlon, 

Pariz; Maran Film, Munchen, Francija-Nemčija, 1978
jugoslovanska distribucija: Vesna film, Ljubljana

Devillov Dossier 51 bi lahko, glede na obravnavano tematiko, 
uvrstili v žanr kriminalke, oziroma točneje v podžanr 
vohunskega filma, glede na uporabljeni režijski pristop pa 
ga lahko označimo kot film-vohunjenje. In to je verjetno tudi 
edino dejstvo, ki ta film dviguje nad številne stvaritve 
istega žanra s podobnimi ambicijami na obtoževanju raznih 
policijskih in parapolicijskih obveščevalnih služb.

Na samem začetku smo seznanjeni z "osnovnim podatkom": 
nek Dominigue Auphal je dobil ključno mesto v mednarodni 
organizaciji za razvoj trgovinske menjave z deželami tretjega 
sveta. Na svojevrstnem Olimpu informacijske službe mu 
kopica Marsov in Minerv odpre dosjč pod številko 51 in 
skrivnostna organizacija začne zbirati vse možne podatke o

njem, njegovem in njegovih, kar naj bi pripeljalo do odkritja 
Auphalove šibke točke in omogočilo organizaciji 
obvladovanje Auphala. Številni razpoznavni agenti samo po 
številkah, nas s svojimi sprotnimi odkritji uvaiaio v Auohalov 
svet, spoznajo nas s prešuštniškimi navadami njegove žene, 
srečamo njegovega kateheta, zvemo za porokarsko 
obsedenost varuške njegovih otrok, pogovarjamo se s 
tovarišem iz vojske, spoznamo, ljubimo in izprašamo 
njegovo anarhistično ljubimko s ploskim oprsjem, njegova 
mati se zaupa ravno in šele in samo nam. Deville gradi na 
personalizaciji kamere, ki prek povezav kamera-gledalec in 
kamera-vohun vzpostavi zvezo gledalec-vohun. Vzpostavitev 
te zveze predstavlja osnovno (novo) vrednoto tega filma. Kot 
običajni gledalci-gleduhi, zaščiteni s temačnostjo dvorane in 
oddaljenostjo od platna-kadra, smo tu prvič izigrani: Deville 
nam določi naš prostor v izven kadru in ko nas enkrat 
postavi na to mesto, nas ne premakne več. V popolni 
odsotnosti nasprotnega plana smo obsojeni, da sprejmemo 
to identifikacijsko igrico,ali pa da zapustimo dvorano.

S sprejetjem identifikacijskega sosledja gledalec-kamera- 
vohun dobimo "klicno številko” in se kot psi sledniki 
spustimo na lov za podatki o številki 51. Brez pomislekov in 
zadržkov manipuliramo s čustvi opazovanih. Zbiranje 
potrebnih podatkov poteka vodeno z računalniško 
natančnostjo. Če ... potem ... Vsaka sled je dobra, dokler je 
še informativna. Ko doseže stopnja informativnosti ničelno 
točko, se jo brez čustev in žalovanj zavrže kot prazno 
konzervno škatlo ali olupek, ki je bil zanimiv toliko časa, 
dokler si nismo prilastili vsebine.

Z izjavami živih prič Auphalovega življenja začne rasti infor­
macijska vrednost neživih prič: slik, majhnih predmetov, 
otroških in mladinskih spisov, ki postanejo za Esculapa, 
izvedenca "naše" tajne organizacije, pot do Auphalovih 
fantazem, zavedno ali nezavedno investiranih v te predmete. 
Esculapu uspe odkriti Auphalov potlačeni homoseksualizem 
in njegov strah pred manifestiranjem tovrstnih nagnenj in 
ve, da ima Auphala v šah-mat poziciji. Najde mu primernega 
moškega, ki naj bi mu s posredovanjem "pretresljive” novice 
o tem, kdo je bil njegov dejanski oče, prizadel dovolj velik 
šok za prehod med pedre in s tem hkrati v kremplje naše 
tajne organizacije. Auphal pa nas izigra in z eno samo gesto 
izniči ves naš dotedanji napor: odloči se za samomor. Vse 
naše naprezanje je bilo popolnoma brezsmiselno in povsem 
zastonj. Sicer pa vse skupaj ni vredno razburjanja. Deville ne 
zahteva našega zadovoljstva z opravljenim delom. Gledalec 
dejansko nima nobene druge vloge kot golo vohunjenje, 
gledanje z očmi kamere — celo samega sebe vidi le kot 
odblesk v zrcalu — in če slučajno misli, da lahko aktivno 
sodeluje, se moti. Če mu je že odvzeta funkcija diskretnega 
očesa in če mu je vrinjena funkcija konkretnega, potem mu 
je odvzeta tudi možnost in pravica lastne interpretacije 
vidnega. Konkretno oko gleda le še namesto drugih, ki nam, 
na osnovi tistega, kar smo videli, uprizorijo predstavo 
pomenjanja. V tej predstavi pomenjanja, ki jo pred skupinico 
psihoanalitično in računalniško izobraženih ljudi vodi 
Esculape, nismo nikakršni soudeleženci, ampak spet in 
stalno popolni gleduhi. Kot gledalci-vohuni opazujemo 
paralacanistično interpretacijo Auphalovih predmetov in 
reagiranj, vse to na RD — Izbor nivoju. Spet smo izigrani. 
Takšne strokovnosti bi bilo sposobni sami: odkrivanje 
pederastičnih nagnenj postaja stvar predšolske zabave. 
Vendar nas ta pozicija v marsičem osvobaja od samega 
filma: za nič nismo odgovorni, ni nam potrebno občutiti 
sokrivde. Z razvozlanjem Auphalove "skrivnosti" se je naša 
gleduška naloga končala; kaj bo z Auphalom nas zanima le 
iz golega firbca. Deville nam vsili popolno brezčutnost do 
opazovanih in opazovanega in ravno dosledna izpeljava 
konceptov gledalec-gleduh, videc-vohun je tista "novost", ki 
tudi najbolj razvajenega filmskega gledalca priklene za slabi 
dve uri na sedež v kinodvorani.

Toni Gomišček



ekran 19
Michel Deville

Bili smo presenečeni, postali smo celo radovedni zaradi 
spremembe, da ne rečemo, preloma, zaradi pojava nečesa 
novega v vašem filmskem opusu. Ob branju Perraultove 
knjige se nam ni razkrilo nič takšnega, kar bi nas navedlo na 
misel, da boste prav vi posegli po adaptaciji. Torej, zakaj ta 
knjiga?

Deville: Vsekakor vam lahko rečem, da sem jo prav jaz hotel 
adaptirati. Zakaj? Preprosto zato, ker sem hotel bodočim 
gledalcem prenesti užitek, ki sem ga imel ob branju. Dvojni 
užitek, ker sta ozadje in oblika ravno tako pomembna, in ne 
bi mogel reči, kateri od njiju prinaša večji užitek. To je 
očarljiva knjiga potem, kar pove in po načinu, kako to pove. 
Takoj, instinktivno sem pomislil, da je tu film, ki ga je treba

narediti, brez razmišljanja o vsebini, o temi, ne da bi si 
rekel: to je vsebina zame. Ko prejmem kak scenarij, mi 
vedno pravijo: Ah, tu imamo temo za vas, prav za vas! Po 
navadi že vem, da mi ne bo ugajala, ne maram filmov 
"zame”, predvsem pa ne iščem snemanja filmov, ki bi bili 
"zame”. Poskušam veliko brati, najti vsebino kjerkoli, in 
čakam strelo z jasnega. To se zelo redko zgodi. Res je, da 
je bila ta knjiga strela z jasnega, knjiga, ki sem jo bral z 
velikim užitkom.

Govorite o užitku, o užitku bralca pred dobro napisanim, 
dobro strukturiranim delom. Toda verjetno je veliko del, ki 
jih berete z užitkom, pa jih vseeno ne želite adaptirati?

Deville: Seveda, kajti dobre knjige, velike knjige, se nočem 
dotakniti, tvegati, da bi se v njej izgubil. Končana je, 
popolna. Adaptirati Gospo Bovary je zločin. Da se ilustrirati 
zaplet, upodobiti prizorišče, like, toda Flaubertovo pisavo?
In prav iz nje v bistvu izhaja užitek — kako torej prenesti ta 
užitek. Tu je tudi vprašanje trajanja. Knjigo je redkokdaj 
moč prebrati v uri in pol. 200 strani je več kot to. Zato 
zgoščevanja, čiščenja, izsuševanja — siromašenja. Skrajni 
primer aberacije: napovedana adaptacija Iskanja 
izgubljenega časa. Perraultova knjiga je bila zame izjema. 
Edino tokrat mi je bila knjiga zares všeč in sem jo želel 
adaptirati.

Morda zato, ker je to pravzaprav ne-knjiga?

Deville: Da. Navadno v knjigi ugaja slog, vse tisto, kar je 
neprevedljivo, toda tudi izvirnost v odkritju načina naracije. 
Vse to me je vzpodbudilo k iskanju ekvivalenta, ne 
ilustracije. In nisem nameraval izdati knjige, ko sem se po 
njej lotil filma, čeprav različnega po obliki. Nisem mogel 
filmati listov, poročil, zatorej je bilo potrebno najti nekaj 
drugega, in mislil sem, da si tu lahko privoščim skušnjavo.

Dossier 51 so primerjali z vašim filmom Bye, bye Barbara, 
katerega scenarij je od vseh vaših scenarijev še najbolj 
ohlapen...

Deville: Najsvobodnejši, da, to sem hotel, iz glasbe, iz 
zapiskov, napraviti popolnoma nedramatičen film, vrniti se s 
tem filmom, ki je nekak moj prvi film, k svojemu 
resničnemu prvemu filmu Ce soir ou jamals (Nocoj ali 
nikoli), kjer hotš ni bilo zgodbe, bili so samo trenutki, samo 
fragmenti. Kljub temu pa imam rad dobro konstruirane 
stvari, s čvrsto grajeno zgodbo in paradoksalno je, da so mi 
všeč tudi filmi impresij, majhnih nesklenjenih nanosov na 
platno. S filmom lahko naredimo vse in vendar se ne 
potrudimo, ne poslužujemo se neskončne svobode, ki jo 
imamo, svobode romanopisca, ki v istem stavku lahko 
preide iz sedanjosti 30 ali 300 let nazaj. S filmom smo 
pohlevni, pripovedujemo, osebe so zato, da stopnjujejo 
dejanje, da pojasnjujejo zgodbo; groza me je eksplikacij, 
eksplikacijskega filma, torej, če zgodba paralizira, ker smo 
se je prisiljeni držati in si ne moremo dovoliti odklonov, teh 
majhnih oklepajev, ki so jih moje beležke polne. Želel sem 
prav napraviti film oklepajev, odklonov, z najtanjšo možno 
nitjo. S tem filmom sem si hotel privoščiti majhen užitek, 
film režiserja in ne dramski film.

V filmu spet uporabljate Schubertovo glasbo, ki ste jo prvič 
uporabili v Ženi v modrem (Une femme en bleu).

Deville: Schubert je v Dossieru 51 intervencija zelo ganljive 
glasbe, zaigrane z nekoliko škripajočimi, starimi 
instrumenti, ki vsakokrat odgovarja enemu izmed "raztrganj” 
osrednje osebnosti. Vsakokrat, ko nekoliko bolj vstopimo v 
njegovo intimnost, intervenira glasba: ko odprejo njegovo 
denarnico, ko premetavajo njegovo sobo, njegove 
najintimnejše predmete, njega ni zraven, toda glasba je 
prisotna kot fantom, kot dragocena prisotnost ob strani, ki 
hkrati joče, ki joče...

iz fransoščine prevedel
Brane Kovič
Positif, NO. 210, september 1978



zo ekran
Vojakova vrnitev
(Corning Home)

režija: Hal Ashby
scenarij: Waldo Salt, Robert Jones 
kamera: Haskell Wexler 
glasba: Georges Brand
glavne vloge: Jane Fonda, Jon Volght, Bruce Derne, Robert Carradine, 

Penelope Millford

Med dvomljivimi hollywoodskimi proizvodi zadnjega časa, ki 
se spopadajo s tematiko vietnamske vojne, pri tem pa 
vsiljivo kažejo nekakšne pacifistične tendence, ni "Vojakova 
vrnitev” v ničemer izjemno delo. Po svoiih bistvenih 
karakteristikah podlega konceptu indirektnega vojnega filma, 
se pravi filma, ki v vojno ne posega neposredno, s posnetki 
konkretnih vojaških operacij, marveč se omejuje na 
opisovanje "zaledja", ki pa je tako ali drugače vendarle 
aficirano z vojno. Tak koncept narekuie v okvirih oficialne 
ameriške filmske proizvodnje seveda čisto določen način 
organizacije pripovedi, ki sodi v območje "fabule”.
"Vojakova vrnitev” izrabi v ta namen tradicionalni model 
"ljubezenskega trikotnika”, ki že sam po sebi postavlja 
nadaljnje dogajanje na emocionalno raven, hkrati pa odpira 
tudi možnost učinkovitega kanaliziranja "protivojne” 
tendence. Toda naj je vse skupaj videti še tako preprosto in 
enoznačno, že na tej ravni vdira v pripoved tista značilna 
ideologija, v imenu katere je bil film pravzaprav posnet, 
čeprav kot spretna kamuflaža. To "preuranjeno” razglabljanje 
ideološkega skeleta seveda kaže tudi na neko čisto estetsko 
nezadostnost Ashbyjevega filma in je zato še posebej 
zanimivo.

V prvem planu obravnava film razmerje med mlado ženo 
ameriškega oficirja, ki je v Vietnamu, in vojnim veteranom, 
ki je prišel iz Vietnama hrom. Na eni strani imamo torej 
junaka, ki je vojno že doživel, ki ima torej iskušnje z več kot 
otipljivimi posledicami, na drugi strani pa človeka, ki si 
mora te izkušnje šele pridobiti. Med njima deluje glavna 
junakinja kot nekakšen medij, kot simbol nediferencirane in 
anonimne ameriške javnosti, podvržene na eni strani 
indoktrinaciji s strani vladajoče ideologije (mož), na drugi 
strani pa razkrivanju "resnice” o vietnamski vojni (ohromeli 
veteran). Glavna junakinja nekaj časa okleva v tej dilemi, 
potem pa se le odloči za "resnico", torej za veterana, vendar 
pa to "resnico" sprejme izključno na čustveni ravni in z 
dobršno mero sočutja. Položaj pa se zaplete, ko se iz vojne 
vrne mož, tudi sam oborožen z izkušnjo in seznanjen z 
"resnico", živčno uničen in do skrajnosti resigniran, 
nasprotnik doktrine, ki jo je moral zastopati po službeni 
dolžnosti. V spopadu med rivaloma, ki nujno sledi, vzklikne 
hromi veteran: "Jaz nisem sovražnik!” in nas s tem postavi 
pred vprašanje, kdo je torej pravi sovražnik. Kje je sovražnik, 
proti kateremu se je treba boriti, kdo je kriv za to, da je 
eden od junakov hrom, drugi pa se iz brezizhodne situacije 
"reši" s samomorom? Hromi veteran prepričuje prevaranega 
oficirja, da je ta predvsem sam sebi največji sovražnik, pri 
čemer ga opozarja na številne mrliče, ki jih ima na vestiln 
oficir to razlago očitno sprejme, kar dokazuje njegov 
samomor. To pa po drugi plati pomeni, da je tudi hromi 
veteran sam svoj sovražnik, ali drugače povedano, da je 
glavni sovražnik vsakega vojaka zmeraj on sam, ker se je 
pustil zapeljati "umazani” igri vojne. Zato Veteranov upor 
tudi ni usmerjen konkretno proti vietnamski vojni, marveč 
proti vojni nasploh, saj navsezadnje katerakoli in kakršnakoli 
vojna dela iz ljudi sovražnike samim sebi. To je torej tipično 
ameriško pojmovanje krivde in odgovornosti, ki je pogojeno 
z ideologijo meščanske demokracije.

Nič drugače ni na tisti ravni filmske pripovedi, na kateri se 
film proglaša za ideološkega. Osrednji junak te plasti 
pripovedi — hromi veteran, ki se tudi sicer izkaže za 
centralno osebo filma, saj glavno junakinjo "pripušča” samo 
v čustvenih prizorih — se na več mestih negativno izrazi o 
ameriški intervenciji v Vietnamu, vendar ne toliko zato, ker 
bi obsojal vojaško agresijo ZDA proti drugi državi (kar smo 
že nakazali), marveč predvsem s stališča moralne obsodbe 
te vojne v imenu ameriških "žrtev”. Kritika se torej dogaja na 
navidezno nevtralni ravni morale, pri čemer seveda od te 
vrste filma ni mogoče pričakovati niti najmanjšega namiga, 
da to "nevtralno" območje pravzaprav pomeni meščansko 
moralo, ki ji pripadajo dovolj jasne karakteristike. Le-te se 
kažejo najprej v dejstvu, da nam "protivojni” film države, 
katere vojska je v Vietnamu demonstrirala najpopolnejši

model "protigverilskega” vojskovanja (pobijanje in požiganje 
celih vasi itd.), kaže predvsem svoje lastne vojne invalide, o 
žrtvah nasprotne strani pa skoraj ne črhne. Če kljub vsemu 
le omeni katero izmed značilnih akcij ameriških vojakov (n. 
pr. rezanje glav mrtvim sovražnikom, ob čemer zamolči 
dejstvo, da se živim ni godilo nič bolje), se to zgodi le 
zategadelj, da pokaže, kaj lahko naredi vojna iz človeka.
Torej smo spet pri tezi, ki je v bližnjem sorodstvu z že 
omenjenim prepričanjem, da vojna dela iz ljudi predvsem 
sovražnike samim sebi. Jasno je, da vojna v tem kontekstu 
ni pojmovana kot brutalna akcija velesile v njeni "interesni 
sferi”, marveč prej kot nekakšna višja sila, ki se ji je sicer 
treba upreti, a bog ne daj, da bi jo skušali doumeti v njenih 
zemeljskih razsežnostih. Zato ni nič čudnega, če omenjeni 
junak ne poziva: Ne hodimo ubijat!, marveč solzavo govori o 
"skupnem samomoru" Američanov v Vietnamu.
Posledice tako obratnega problema so očitne: namesto 
opredelitve pravih značilnosti vietnamske vojne in njenih 
vzrokov v notranji organizaciji ameriške vojne sploh), pa še 
to v obliki, ki je najbolj očitna in vabi k sočutju. Razredno 
bistvo vietnamske vojne le torej tabu, zato glavni junak tudi 
ne more identificirati pravega sovražnika, res pa je tudi, da 
bi bilo prav absurdno, če bi se kaj takega zgodilo v tipičnem 
hollywodskem izteku, kakršen film "Vojakova vrnitev” 
nedvomno je.
Bojan Kavčič

Vietnamske sanje in filmske zablode

Američani so se dokaj sramežljivo soočili s svojo skorajšnjo 
zgodovinsko resnico — vietnamsko vojno in jo brž proglasili 
za nacionalno katarzo prve vrste. Po hitrem postopku so na 
tak način izpopolnili svojo zbirko tradicionalnih mitov ter jim 
dodali nekaj novih. Postopek, ki slejkoprej spominja na 
dobro utečeno proizvodnjo elementov, ki so sestavni del 
tistega, kar Amerika pojmuje kot — zgodovino. Dežela, ki se 
je otresla vseh evropskih tradicionalnih "zablod" okoli 
zgodovine in zgodovinske tradicije, prisega edinole na mit: 
ta mit je lahko tisti, ki opeva legendarno osvajanje Divjega 
Zahoda ali obdobje zlate mrzlice ali pa se je naslonil na 
moderno izročilo dvajsetih let (prohibicija) ter gangsterska 
tekmovanja. Zgolj poetično opisovanje omenjenih peripetij, 
ni nikoli pozabilo na individue, ki so postale glavni stebri 
tako pojmovane mitologije, kot nadomestka za zgodovinsko 
dogajanje. Kaj kmalu je bilo zelo težko ločiti: mit od 
zgodovinske resnice in obratno. Ta vrsta mitologije ima še 
neko bistveno prednost in sicer, da je njena doba 
eksploatacije praktično zagotovljena za nadaliniih neka! 
desetletij, po tem obdobju se v Ameriki običajno pojavljajo 
prvi obračuni z že vpeljanimi miti. Torej ni strahu, da še 
dolgo ne bomo občudovali: pogum in očiščenje skozi nove 
mite in sanje o ameriški veličini. Neuničljivost mita o: 
moralni čvrstosti, pogumu in enkratni poštenosti, vse to bi v 
današnjem svetu lahko bila prikupna risanka, če njene 
posledice in zaključki nebi vedno znova vodile Amerike v 
preizkušanje omenjenih posledic in zaključkov. Ta resnica o 
mitološki podobi Amerike in Američanov pa je križanec med 
izdelki hollywoodskih laboratorijev nacionalne resnice in 
potrebami State departmenta. Panično narašča potreba po 
manipuliranju z zavestjo množic, dokler je to še možno.

Eden vidnejših ter verjetno najbolj hvaležen mehanizem 
takega manipuliranja z zavestjo množic je-film. Skozi medij 
je treba ljudem prezentirati "pravo resnico” o vietnamski 
vojni. Ta "resnica" ni v mrtvih, ranjenih, duševno prizadetih 
ali kakorkoli nesrečnih ljudeh, temveč je individualno 
izkustvo vsakega posameznika, zgolj in samo njegova 
osebna zadeva, sem ter tja pobarvana z megleno kritiko 
družbe, še rajši pa korumpiranih politikov. Kritika sistema, 
to je kvečjemu lahko "komunistična” propaganda. Kar je v 
ameriških filmih videti "levičarsko" je zgolj "moralni” dola





22 ekran TIZ^
sedemdesetim letom in smešno koketiranje z naklonjenostjo 
generacij, ki so bile udeležene v ustvarjanju vietnamskega 
protivojnega vzdušja.

Doživetje vojne je prezentirano skozi odnos: posameznik — 
vojna in ne skozi odnos družba-posameznik-vojna. Osnovni 
problem vietnamskega angažmaja se nam nikoli ne kaže kot 
imperialistično nasilje, tako nad Američani kot direktnimi 
nosilci tega nasilja, kot nad Vietnamci kot žrtvami tega 
nasilja. Tako prikrojena "resnica” o vietnamski vojni lebdi v 
ozračju ameriške politične klime, ki si še ni opomogla od 
vvatergatske afere in v bistvu prispeva k počasni a zanesljivi 
moralni rehabilitaciji, tako političnega sistema, kakor tudi 
tistih, ki so direktni krivci za vojaško angažiranje v 
Vietnamu. Skozi mit in tradicionalne vrednote ameriškega 
življenja, tonejo počasi v pozabo, podobe iz "morečih sanj", 
ameriški kabinet dr. Cagliarija je za nekaj časa zaprt.

S tako "vizijo" razreševanja vietnamskega kompleksa prihaja 
na naša platna tudi letošnji nagrajenec s petimi Oscarji — 
"Vojakova vrnitev".

Osrednja tema filma je ljubezen med bivšim vojnim 
veteranom vietnamske vojne, sedaj invalidom in ženo 
oficirja, ki je trenutno na bojišču v Vietnamu. Zgodba, ki v 
začetku obeta, kaj več kot tisto v kar se na koncu izcimi. 
Izcimi pa se po zaslugi režiserja Ashby-a v "resnico" s 
katero so lahko vsi po malem zadovoljni. Nesrečni invalid, 
kateremu pomaga, da skozi seksualno potrditev svoje 
družbene vloge, spozna svoje predvideno mesto v družbi. 
Nesrečni, samaritanski, toda brhki ženi, kateri ta 
samaritanska seksualna terapija pomeni "nekaj več". To 
"nekaj več”, didaktični Hal Ashby, nazorno ponazori z 
dvema seksualnima aktoma, ki naj bi slikala kategorični 
razliki med tovrstnim "mehaničnim početjem” moža in 
"razkošno” seksualno epizodo z vojnim veteranom. No, in 
na koncu je tu še zlagano prenapeti mož, ki mu vojni 
veteran očita lekcijo iz razumevanja in moralne trdnosti. 
Spokorjena žena se vrne k možu, ker ga še vedno ljubi, le-ta 
pa naredi popolnoma nepredviden samomor.

Psihološka teža te zgodbe je prozorna, čeprav je podprta z 
avtentično glasbeno kuliso Bob Dylana in Beatlov ter 
liberalnimi dosežki seksualne revolucije, ki je puritanski in 
politično zmedeni Ameriki, prinesla celo določeno olajšanje. 
Seksualni in politični tabuji so se torej preselili v drugi plan, 
politični sistem je pac bil prisiljen odstopiti del svojega 
manevrskega prostora, določeni seksualni svobodi. Ta 
svoboda, pa je krepko vprežena v voz manipulacije, sprejela 
nase nehvaležno vlogo, da zamegli pogled na represijo 
sistema in omili sodbe ljudi o njem. Kdo za vraga, čeprav je 
bil žrtvovan v nesmiselni vojni (sistem se mu je oddolžil z 
izdatno rento), bo pripravljen robantiti zoper taisti sistem, ki 
ga tako prizadevno vrača v življenje in tako blagohotno skrbi 
zanj. Ta skrb gre celo tako daleč, da nad njegovim početjem 
bdi F. B. I. Diskretnost opazovanja in prisluškovanja ter 
fotografiranja je zajamčena! Vse za boljše počutje fantov, ki 
so se borili za "pravično stvar" v Vietnamu, sedaj pa se 
nekako ne "znajdejo" sredi urejene Amerike, ki hiti svoji 
prosperiteti nasproti.

Tu nekako se pričenja osnovni nesporazum med Hal Ashby- 
em in nami, "naivnimi” gledalci. Priče smo, vedno večjemu 
številu filmov (ameriških), ki so delani izključno za: 
ameriške potrebe, za ameriško mentaliteto in na koncu za 
ameriško mitologijo. Stvar spretnosti ali pa prefinjenega 
manipuliranja z "mehkimi deli" gledalčeve zavesti je tudi 
dejstvo, da sta glavni korifeji v tej "mehki” in sumljivi 
smotrnosti, Jon Voight in Jane Fonda (spomnimo se samo 
njene reputacije borke za poltitične pravice, ki jo je podprla 
poroka z znanim levičarskim voditeljem Tom Hevdnom). Njen 
partner, Jon Voight, pa nam je ostal v spominu iz filmov: 
"Polnočni cowboy" in "Deliverance". Torej vaba, na katero 
naj bi se ujeli, je kar v redu. Manj v redu je maškerada z 
hippyjevsko zunanjostjo Jon Voighta in dodatna maškerada 
z Dvlanovo protestno glasbo, oboje naj bi prispevalo k 
temu, da bi se v filmu in njegovih sporočilih počutili kot 
"doma". Ce to vse zabelimo z dognanji ameriško razumljene 
seksualne revolucije, je podoba popolna.

Morda bo kdo čutil potrebo, da se malo bolj pozabava z 
samo profesionalno platjo filma, recimo: montažo, 
kadriranjem, dialogi, fotografijo, sceno ali čim podobnim.

Osebno se mi zdi to popolnoma odveč, poklicno so danes v 
veliki večini filmi ameriške produckije narejeni tako, da bi 
jim težko očitali površnost. Poklicnost je bolj ali manj 
dovršena, celo pri najbolj komercialnih dosežkih, izgubljanje 
v iskanju možnih napak po tej plati je jalov posel, še bolj pa 
konstruiranje možne kritike skozi take ugotovitve. 
Dramaturško tempiranje zgodbe je neopazno, nič več nismo 
priče pompoznim orkestralnim spremljavam, ki so nas 
opozarjale na dramatične vrhove in padce scenaristovih 
zamisli. To orkestralno pompoznost je v vsej njeni 
nesmiselnosti zamenjala prihološka manipulacija.

Torej je naša pozornost lahko toliko bolj obrnjena k zgodbi 
sami, socialnemu kontekstu in ne nazadnje političnemu 
sporočilu.

Film "Vojakova vrnitev” stopa pred nas dobro opremljen z 
vsemi poklicnimi varovalnimi barvami, "nevsiljivo” nam vrača 
vero in zaupanje, da bo ameriški politični sistem, kljub vsem 
pohabam, ki jih je doživel v svoji "slavni" mitski epopeji — 
preživel. Ni zaman Hal Ashby dal tako pomemben poudarek, 
govoru, ki ga ima Jon Voight na invalidskem vozičku pred 
zbranimi srednješolci. Moralni čredo govora se dopolnjuje v 
sceni, ko Voight pred nami razkrinka strahopetnost moža 
Jane Fonda, ki za svojo strahopetnost, dobi celo vojaško 
odlikovanje. Torej, "hrabrost” je v življenju zopet "zmagala”, 
strahopetnost in poniglavost vvatergatskih akterjev in 
politikantov je bila "kaznovana". Dva novinarja lahko vlado 
vržeta (to se lahko zgodi samo in izključno v Ameriki), 
feniks puritanske Amerike vzfrfota v podobi Jimmy-a 
Carterja, moralni rebus mita je rešen.

Poslastica za politične gurmane (naivneže) ali "nedolžno” 
zaupanje v večno moralne vrline, to vprašanje nam ob 
"Vojakovi vrnitvi” nenehno roji po glavi. Cinični odgovor na 
to vprašanje bi lahko bil, ponesrečena mešanica obojega. 
Bolj skušamo ugotoviti kanec logike v tej postvvatergatski

izkušnji sodobne Amerike, bolj se spotikamo v nedomišljeno 
traumo vietnamske avanture. Poceni ta izkušnja gotovo ni, 
travma je prisotna, navzlic uradnemu dobrikanju z Oscarji in 
izpričanemu "pogumu". Prehitra likvidacija vietnamskih 
posledic nujno pelje v začaran krog, ki ga bo težko prebiti z 
ustvarjanjem novih mitov. Za odpravo posledic vietnamske 
vojne in nakopičenih notranjih protislovij bo najbrž Dremalo 
ducat filmov kot je "Vojakova vrnitev", kljub vsej njegovi 
"spretnosti”, potreben bo zlasti resničen pogum in soočanje 
z dejansko zgodovino in manj sentimentalnih psiholoških 
zvijač ter manipulacije.

Milenko Vakanjac



ekran 23
Lovec na jelene
(The Deer Hunter)

scenarij: Derec Washburn 
režija: Michael Clmlno 
kamera: Vilmos Zsigmond 
glasba. Stanley Myers
igrajo: Robert de Nlro, Christopher VValken, John Savage, John Cazale, 

Chuck Aspegren, Maryl Streep
proizvodnja: Universal Plctures, EMI Fllms, London, ZDA, 1978
jugoslovanska distribucija: Zeta lllm, Budva

r i
r - ' ( 1 *

Flj&lc



24 ekran
Čeprav se po enkratnem ogledu filma (in to v okviru Festa), 
ni moč resneje spuščati v njegovo analizo, pa je mogoče, 
celo v primeru "Lovca na jelene”, filma, ki ga sam producent 
reklamira kot najbolj kontraverzno stvaritev leta, nakazati 
smeri, v katerih naj bi tekla analiza, kakor tudi probleme, ki 
bi jih morali z analizo razrešiti.
"Lovec na jelene”, tako ali drugače, priložnostno ali 
izhodiščno, obravnava problematiko Vietnama. Natančneje, 
vietnamska zgodba tvori segment Ciminovega filma v 
katerem se razkrivajo značaji njegovih junakov in v katerem 
so (in s katerim so) pogojene njihove eksistencialne poti. 
Film torej po vsebinski plati zadeva problematiko, kateri so 
se spričo njene občutljivosti v Hollywoodu skrbno izognili, 
vendar je niso tudi ignorirali. Da bi bila smola večja, so se 
zaradi iste občutljivosti naši distributerji (da ne bi kupili 
mačka v Žaklju) izogibali odkupu hollywoodskih proizvodov, 
ki so se ukvarjali z Vietnamom in so za politično ozadje 
(background) imeli Johnsonovo ali Nixonovo administracijo. 
Tako smo ob poizkusu pregleda obravnavanja Vietnama v 
ameriškem (ne samo hollywoodskem) filmu v precejšnji meri 
— oškodovani.
Da bi spoznali možne reference Ciminovega filma bi morali 
vedeti nekaj več o filmih kot so: "A Yank in Vietnam” — 
Marshalla Thompsona (1964), ali "The Losers" — Jacka 
Starretta (1970), enega zanimivejših predstavnikov novega 
Hollywooda. V kolikor pa sprejmemo dejstvo, da je 
ignoriranje Waynovih "The Green Berets” (1968), posledica 
političnih motivov, potem bi bilo pričakovati od domačih 
distributerjev, da nam, vodeni po načelih politično 
naprednih tržnih kriterijev, predstavijo filme kot so: "Hanoi 
martes 13 diz.” — kubanske proizvodnje (1967), ali levo 
orientiran dokumentarec ameriške produkcije: "Intervievvs,
My Lai Veterans” (1970) ali Eugene Jonesov” A Face of 
War” iz leta 1968.
Žal smo spričo tržnega oportunizma domačih distributerjev 
privedeni v situacijo, da vemo zelo malo (ali skoraj nič) o 
prvem filmskem valu, posvečenem vietnamski problematiki. 
Zato nam ostaja, da "Lovca na jelene” sočasno gledamo v 
kontekstu precej slaboumnih projektov, ki smo jih imeli 
priliko videti, kot npr.: "Open season” (P. Collinsona, 
scenarij D. Osborn) ali "Fantje iz tretje čete” (The Boys in 
Company C) S. Furyea ter najnovejših poizkusov sledenja 
trendu, kot je npr. otožni "Corning home” — Hala Ashbya. 
Pravzaprav smo pred pojavom "Lovca na jelene” v naših 
kinematografih imeli priliko videti samo en film, ki se je 
skušal na resnejši način lotevati problematike Vietnama — 
"The Visitors” — Elia Kazana, delan 1971 (producenta in 
scenarista — Chrisa Kazana), film ki je pri nas prikazan z 
zamudo petih, šestih let, toliko je bilo namreč potrebno 
domačemu distributerju, da je pretuhtal, če le ne gre za 
film, ki je desničarsko (sic!) usmerjen.
V pričakovanju razpleta usode ”Apocalypse Now” — 
veleprojekta F. F. Coppole, zasnovanega na scenariju 
(zgodbi) Johna Miliusa, ostajata "Lovec na jelene” in 
"Visitors” slejkoprej edina resna filmska projekta v katerih 
tematsko raven je vključena problematika Vietnama in smo 
ju imeli priložnost videti v Jugoslaviji.
”Apocalypsa ...” je tu omenjena iz dveh vzrokov:
Prvi je dejstvo, da se Miliusov scenarij potika po 
Hollywoodu že od 1969. leta in da je njegova dolgoročna 
realizacija ponudila priliko mnogim avtorjem (med katere 
brez dvoma sodita tako Ashby, kot tudi Cimino), da prehitita 
Coppolo pri eksploataciji tematike, ki bi sodeč po političnih 
dogodkih na jugovzhodu Azije in razvoju političnih odnosov 
v trikotniku ZDA-Kitajska-SSSR, morala predstavljati 
komercialno uspešnico.
Po drugi strani, Michael Cimino pripada krogu novih 
ameriških filmarjev zbranih okoli ideje producentske 
osamosvojitve vezane za Coppolin producentski prodor. 
Tisto, kar je Coppoli pomenila produkcija "Botra”, Lucasu 
"Vojna zvezd”, to naj bi za Cimina pomenil "Lovec na 
jelene”.
Pred realizacijo "Lovca na jelene” je Cimino delal na dveh 
projektih. Leta 1973 z Johnom Miliusom (po Miliusovi 
zgodbi) izdela Cimino scenarij za film "Magnum Force” — 
drugi v ciklu filmov ”Dirty Harry”, katerega bo, čeprav je 
scenrarij delan za Dona Siegla, režiral Ted Post. Leto dni 
pozneje, za istega — Eastvvoodovega producenta — Roberta 
Daleya in Eastvoodovo producentsko hišo "Malpašo 
Company", režira Cimino svoj prvi film po lastnem scenariju 
"Thunderbolt and Lightfoot”. Po že znanem receptu je

TZ¥
Cimino pri tretjem projektu tudi koproducent, skupaj z 
Daleyem.
Tako "Magnum Force”, kot tudi "Thunderbolt and Lightfoot” 
kažeta osnovne Ciminove avtorske preokupacije, ki se bodo 
nadaljevale tudi pri "Lovcu na jelene”.
Podobno kot Paul Schrader, posebej pa John Milius (o 
njegovem vplivu na Cimina bi lahko bolj obširno 
spregovorili), oba scenarista-režiserja, skuša Cimino 
vzpostaviti tak način gledanja in analiziranja ameriške 
stvarnosti, ki sloni na stališču, da je osebnost v akciji, da je 
posameznik tisti, ki deluje v sistemu, skozi njega, izpod in 
za sistemom, edino merilo vseh reči. Tu gre za vizuro, ki 
pretendira na transideološko stališče. Tako se dogaja, da 
avtorji filmov "Dillinger”, "Veter in lev”, "Magnum Force”, 
"Taksist”, "Thunderbolt and Lightfoot”, "Lovec na jelene” 
itd.) zgodbo locirajo v aktualen kontekst, ali pa jo 
premeščajo v obdobje lokacije ter maksimalno provocirajo 
problematiko socialno-političnega konteksta, vendar tu ne 
gre za ambicijo ideologiziranja, temveč ravno nasprotno, gre 
za to, da se ob koketiranju z kontekstom provocira 
ideologizirana zavest ter, da se osebnost junaka ustoliči kot 
edino zveličavni predmet opazovanja. Tako so junaki 
Ciminovih filmov, ravno tako kot Schraderjevi in Miliusovi, 
vedno v spopadu z kontekstom in nikoli z ostalimi 
osebnostmi.
Tako Cimina v "Lovcu na jelene” niti malo ne zanima odnos 
ZDA-Vietnam in se zaradi tega niti malo ne trudi, da bi se 
poglobil v analizo: Vzrokov, motivov in posledic ameriškega 
angažiranja v Vietnamu, njegova relacija je: Vronsky nasproti 
odnosu ZDA-Vietnam.
Steve in Nick (Christopher VValken in John Sevage), ki 
odhajata skupaj z Vronskim na vietnamsko bojišče sta samo 
medija za učinkovito povnanjanje Jaza — Michaela 
Vronskega, ki je istočasno nosilec modela obnašanja 
Miliusa in Cimina. Da bi reči dobile svojo eksistencialno 
pravo podobo, daje Cimino svojim junakom specifična 
etnična obeležja.
Njegovi junaki so netipični (in ne popolnoma naturalizirani) 
Američani. Gre za predstavnike nacionalne skupine in 
dosledno provociranje ideologizirane zavesti ter ironiziranja 
ideološke vizure — to so popolnoma po naključju Rusi. 
Istočasno z ironiziranjem ideologiziranega tretmana, dosega 
Cimino tudi bistveno pomembnejše označbe, s takim 
izborom junakov (kar ideološka kritika spregleda). Razen 
tega, da so njegovi junaki delavci (metalurgija), so tudi 
Rusi. In to Rusi, ki posedujejo močno etnično zavest (skoraj 
celotna prva ura filma, morda tudi nekoliko več je posvečena 
poročni svečanosti, ki bo gledalcu vtepla v glavo dejstvo, da 
ima etična oznaka širši pomen). Celotni blok je parada v 
Pennsylvaniji konzervirane ruske folklore, ki kot glasbeni 
backgroung spremlja sekvence lova itd.
Vse to zgovorno priča, da gre za junake, katerim je ameriška 
vojna, ne oziraje se na njeno "opravičenost” ali 

"neopravičenost”, biološko tuja. To je intenzivna, 
kontekstualno postavljena kritika ameriškega angažmaja v 
Vietnamu, veliko bolj intenzivna od kakršnega koli 
partijnotransparentnega t. i. levega stališča, s katerim zna 
Hollywood še kako dobro manipulirati.
Celoten Ciminov film je izveden v kontrapunktu dveh 
ritualov: svadbenega (ohranjena ruska folklora) in drugega 
patološkega "ruska ruleta”.
Razrešitev počiva na akciji Michaela Vronskega, ki je 
pogojena z njegovo psihološko, ali širše gledano, z njegovo 
antropološko konstitucijo, ki ne prenaša nikakršnih vprašanj 
(ideološko spraševanje), ki zahteva odgovore (akcijo 
pogojeno z lastnim svetovnim nazorom) določeno enkrat za 
vselej in zasnovano na kriterijih, ki so izven in pred vsako 
sociologijo.
Film se konča z majhno "slovesnostjo”, zapetim refrenom v 
"čast” Ameriki.
Sekvenco, ki film spreminja v inverzijo Wylerjevega filma 
"The Best Years of Our Lives”.
Ob kaki drugi priliki bi lahko govorili o Ciminovi režiserski 
deskriptivnosti in nepreciznosti, kakor tudi o briljantni 
študij okorne slovanske mentalitete.
Toda tokrat, to ni bilo najpomembnejše.

Nebojša Pajkic



mto, *i:\u



26 ekran T7v

Michael Cimino

Kako ste si zamislili to zelo presenetljivo konstrukcijo, eno 
uro poroke, eno uro Vietnama (ki traja celo stoletje), eno 
uro vrnitve v civilno življenje? To je zelo neklasična 
konstrukcija za film takšnega žanra.

srečevali, vključujejo v scenarij. Vedno sem se zaklinjal, da 
ne bom začel filma brez scenarija, in poglejte, počel sem 
prav nasprotno!

Mnogi sodobni ameriški filmi so narejeni pod evropskim 
vplivom, z montažnimi efekti, ozkim okvirjem. Vi se, 
nasprotno, vračate k tradiciji, svoje osebe vedno postavljate 
v širok okvir.

Cimino: Zame je tudi pokrajina filmski igralec, deluje na 
občinstvo, ki se tega ne zaveda. Vedno sem bil občutljiv na 
"genius loči”. Zame mora imeti neko duhovno kvaliteto, 
novo in različno vrednost. Od samega začetka smo snemali 
v kadru-sekvenci, da bi obdržali skupino skupaj, da bi 
gledalec prisostvoval izkušnji, da ga ne bi premotila 
montaža.

Kako ste sodelovali z Vilmosom Zsigmondom?

Cimino: Hotela sva, da bi tri partije imele različen vizualni 
izg led. V zunanjih sekvencah, posnetih v ZDA, je bilo treba 
biti zelo natančen, kajti zimske prizore smo snemali poleti. 
Vsak kader je bilo treba pripraviti teden dni vnaprej, dve 
ekipi sta delali nepretrgano štiriindvajset ur na dan, da bi 
pripravili zimsko pokrajino in če ste spremenili kot kamere, 
ste se znašli sredi poletja. Delala sva poskuse z različnimi 
vrstami solarizacije in ekspozicije. Za sekvence iz Vietnama 
sva v laboratoriju desaturirala sliko tudi po petkrat zapored.

Študirali ste umetnost in arhitekturo. Kako je to vplivalo na 
vas? Spadate med cineaste, ki imajo oko ves čas na iskalu 
kamere?

Cimino: Da. Jasno idejo imam o tem, kaj hočem, vizualno. 
Tudi gibanje koreografiram z določeno lahkoto. Nekatera 
področja mi povzročajo težave, toda to ne: to mi nudi 
užitek. Moje sodelovanje z Vilmosom Zsigmondom je bilo 
zelo posrečeno, kajti imava skupno govorico in skupen 
pogled na film. Spet bova skupaj delala pri mojem 
naslednjem filmu, Heaven’s Gate (Nebeška vrata).

Imate kakšne posebne vzroke, da odklanjate podrobnejšo 
interpretacijo svojega filma?

Cimino: Od režiserja veliko pričakujejo onstran filma, 
mislijo, da ima pripravljeno tako globalno kot detajlno 
obrazložitev svojega dela. Toda slikarju ali glasbeniku ne bi 
postavljali takih vprašanj. Mislim, da to izhaja iz dejstva, da 
film že po svoji naravi smatrajo za realen dogodek, kot trak 
z novicami, še posebno, če se obravnavana tema nanaša na 
sedanjost ali vsem znano bližnjo preteklost. Cineasta potem 
sprašujejo kot bi bil politik ali novinar, pozabljajo, da gre za 
fikcijo, da gre bolj za umetnost nadresničnega kot 
resničnega. Nadresnično razumem s formalnega vidika: 
izkrivljenje časa, zgostitev dogodkov. V Lovcu na jelene gre 
za problem skrčenja tako raznolike vojne na omejeno število 
minut. Treba je izključiti kakršno koli logiko in odkloniti 
eksplikacijo, ki bi trajala deset ur. Zato se npr. ne da 
logično pojastniti vrnitve Michaela, živega in zdravega, v 
Saigon. To me spominja na slovito vprašanje, postavljeno 
Johnu Fordu: "Zakaj ne ubijajo indijanskih konjev? — Če bi 
to storili, potem ne bi bilo zasledovanja!” Dejstva 
uporabljamo zato, da bi jih prilagodili dramaturškim 
potrebam filma, po posebni pravici umetnikov deformiramo 
čas in kraje, kar pa ne izključuje možnosti pristopa k vsebini 
z nekakšno nedolžnostjo, ne da bi pri tem predvideli vse 
možne implikacije. Toda osebno se mi zdi čudovito, da so v 
mojem filmu odkrili toliko metafor. To me neprestano 
preseneča.

Iz francoščine prevedel
Brane Kovič
Positif, NO. 217, april 1979

Cimino: Pred pol ure mi je nekdo prav tukaj rekel, da se mu 
zdi klasična. Moji producenti so bili zadržani, dolgo so se 
upirali njenemu principu, takoj so hoteli skrajšati to dolgo 
uverturo. Dejansko je to pragmatična zamisel, kako rešiti 
funkcionalni problem razvoja osebnosti. V večini sodobnih 
filmov sta le ena ali dve glavni osebi, tu sem jih imel 
najmanj pol ducata. Da bi omogočili občinstvu, da jih dovolj 
dobro spozna, ne da bi se tega zavedalo, jim morate na 
subtilen način omogočiti minimum prisotnosti na ekranu; 
občinstvo se zaveda dogajanja, ne pa, da se osebnosti 
razkrivajo skozi prikaz poroke. Če pa, po drugi strani, 
ničesar ne občutimo do oseb, tudi sama ženitovanjska 
izkušnja ne zadobi nikakršnega realnega, globljega pomena. 
Funkcija te ure je, da nam omogoči s protagonisti deliti 
njihovo življenje preden nam omogoči deliti njihovo moro.

Kako se je razvijal vaš scenarij?

Cimino: Britanska družba EMI mi je predlagala film, ki ga 
nisem hotel snemati; ker pa so na vsak način hoteli biti 
producenti nekega ameriškega filma, sem jim ponudil 
zamisel Lovca na jelene. Na moje veliko presenečenje so se 
strinjali in tako se jim je mudilo, da so mi naročili, naj ga 
pripravim, že po verbalni predstavitvi zgodbe, ki sem jo jim 
pripovedoval dve uri. Nič ni bilo napisanega, ker pa sem 
poznal glavne pripovedne niti, sem se odločil, da bom 
napravil poskusne posnetke ter hkrati pripravljal scenarij. 
Rezultat tega je, da je vse, kar je opisano v filmu, zelo 
natančno, kajti nanaša se na pokrajine in kraje, ki sem jih 
obiskal, da bi v njih snemal. Zgodilo se je nekaj 
neobičajnega: ker smo nadaljevali s poskusnimi posnetki, se 
dogodki, katerim smo bili priče, in ljudje, ki smo jih



26. festival dokumentarnega in kratkometražnega filma Beograd 79

ekran 27

Odsotnost
filmskega dokumenta

Branko Šomen



28 ekran 26. festival dokumentarnega in kratkometražnega filma Beograd 79/Branko Šomen

Kritično in miselno odmaknjen od 
minulega, šestindvajsetega festivala 
jugoslovanskega dokumentarnega in 
kratkega filma v Beogradu, sem te dni 
brskal po svoji še vedno ne do kraja 
urejeni filmski dokumentaciji in pri 
tem naletel na zapiske in filmske 
članke, ki sem jih natančno pred 
desetimi leti, torej leta 1969, objavljal 
pod skupnim naslovom DESETA 
MUZA v tedniku STOP. Prelistaval 
sem te zapiske ter našel tudi poročilo 
o šestnajstem festivalu dokumen­
tarnega in kratkega filma. Pod 
naslovom "Beograjsko zlato in srebro” 
sem takrat zapisal nekaj misli ter 
analiziral več filmov, ki sem jih v teh 
desetih letih pozabil, vendar sem ob 
ponovnem prebiranju članka prepoznal 
vsebine teh filmov: z njimi sem se 
srečal kot z obrazi prijateljev, ki jih 
preprosto ves čas nisem videl, ostali 
pa so mi v prijetnem spominu.

Zgodovina dokumentarnega fiima je 
dovolj stara, da lahko dš režiserju vsa 
načela miselne montaže, da ga 
preprosto nauči, če ga že ni, misliti 
več ali manj samostojno, čeprav so še 
danes bolj opazne, kot pred leti, tiste 
oblike filmske revolucije, ki so na tem 
področju samo IZHOD iz krize, ne pa 
njena dokončna REŠITEV. V 
preteklosti je dokumentarni film 
podiral Pudovkinovo teorijo o 
vrednosti montaže kot o estetski 
vrednosti filma; zanikal je Balazsevo 
teorijo o primarnosti in družnosti 
filmske slike in zvoka, oporekal je 
Eisensteinu, da je treba gledati na 
film kot na skupek znakov, ki jih 
moramo preoblikovati v enotno 
filmsko govorico. Dokumentarnemu 
filmu se je posrečilo uveljaviti tudi v 
mednarodnem svetu kot objektivna in 
kritična obdelava in prikazovanje sveta 
— vse to sem med drugim zapisal 
pred desetimi leti. Pa danes? Kako je 
danes s temi stališči, oziroma kako je 
danes s položajem našega filmskega 
dokumenta?!

Uradna žirija letošnjega festivala je v 
obrazložitvenem besedilu ob podelitvi 
nagrad opozorila na "neustrezno 
stanje v našem dokumentarnem in 
kratkem filmu, na pomanjkanje 
celostne politike razvoja na tem 
področju filmske proizvodnje in na 
nujno, učinkovito samoupravno 
organiziranje na tem področju’’..., 
kajti stvari kljub zunanjemu festival­
skemu blišču odkrivajo svojo trenutno 
bedo, fiksirano v določenem 
ustvarjalnem procesu. Raven 
prikazanih filmovuje bila namreč pod 
ravnijo, ki smo jo lahko videli prejšnja 
leta kot uspešno simbiozo avtorjeve 
nadarjenosti in producentskega 
načrtovanja. Večina filmskih kritikov 
je bila skupaj z avtorji razočarana nad 
posameznimi filmi, kajti ustvarjalna 
neinventivnost, ki je kot plevel 
prerasla celotno enoletno filmsko 
proizvodnjo, je silila avtorje in kritike 
k razmišljanju o vzrokih za takšno 
stanje. In prav ob koncu festivala sta 
se izoblikovali dve stališči, o katerih 
bi bilo treba resno razmisliti. Filmski 
avtorji so namreč trdili, da jim 
producenti niso omogočili delati 
kritičnih, angažiranih, pogumnih 
filmov, ali z drugimi besedami, da jim

FESTIVAL

jemljejo socialno ost, satirično 
polemičnost, analitični in sintetični 
pogled na določene, filmsko 
zanimive, še neobdelane teme.

Filmski producenti pa so trdili, da se 
ustvarjalci izogibajo kritičnim, 
socialnim in satiričnim temam, da 
raje ustvarjajo v mirnih vodah 
etnografskih, folklornih in 
neobvezujočih tem. To medsebojno 
obtoževanje seveda ne OPRAVIČUJE 
trenutnega stanja znotraj 
jugoslovanske filmske proizvodnje, 
kaže pa na "pravo stanje stvari”, na 
dovolj oprijemljiva stališča in kar 
precej obojestransko resnico.

Tako kot pred desetimi leti je bil tudi 
letošnji festival razdeljen v štiri 
žanrske skupine: dokumentarni film, 
kratki igrani film, risanke ter 
ekonomskopropagandni film in 
namenski film. Ta zadnji žanr je 
postal nehote zavetišče vseh tistih 
avtorjev, ki so trdili — in še vedno 
trdijo — da so jim producenti gledali 
prestrogo pod prste in da niso mogli 
narediti filmov tako, kot so hoteli. Zal 
je bil to obenem žanr, s katerim smo 
Slovenci pobrali največ nagrad, kar 
seveda ni kdo ve kako veliko 
zadovoljstvo, saj je slovenski režisar 
in nagrajenec za film BELI NOMADI, 
Jože Pogačnik, takole komentiral 
svoje festivalsko zlato: "Prestal sem 
različne preizkušnje in sem še 
zmeraj dokumentarist, ki želi držati 
ogledalo svojemu času. Toda Zlato 
medaljo Beograd sem dobil v vrsti 
ekonomskopropagandnih filmov, torej 
za reklame. Seveda sem žalosten. 
Toda — verujem! V ljubljansko VIBO 
so prišli novi vodilni ljudje, mladi in 
neobremenjeni z malenkostnimi, 
zasebnimmi koristmi, zato iskreno 
upam, da ne bo več bega v etnologijo 
in reklame.”

Pogačnikov optimizem dokazuje, da 
gre torej vseeno za trenutno, 
nesprejemljivo podobo našega filma, 
za nekakšno prehodno obdobje ter za 
objektivne možnosti, da se slovenski 
film v Beogradu znova rehabilitira.

Znotraj slovenskega dokumentarca so 
bile namreč letos bistvene 
spremembe: ustvarjalne možnosti so 
dobili mlajši, še ne do kraja 
uveljavljeni avtorji, medtem ko 
izkušeni avtorji s svojimi filmi v 
Beogradu niso bili navzoči. Letošnji 
neuspeh mladih avtorjev ni nobena 
tragedija, bolj nas skrbi to, da ni bilo 
izkušenih avtorjev. Vzroki za to so 
lahko naključni ali zasebni, čeprav bi 
lahko producent v času od enega do 
drugega festivala izoblikoval takšno 
ustvarjalno zasnovo, v kateri bi našli 
svoje delovne možnosti vsi, ki imajo 
kaj povedati, ne glede na starost, spol 
in staž. Toda v tem primeru najbrž ne 
gre samo za to troje, gre za nekaj 
širšega, za možnost ali nemožnost 
ustvarjalne svobode. Filmski režiser 
Kiril Cenevski je o tem izjavil tole:

"Avtor je svoboden toliko, kolikor je 
nadarjen in kolikor lahko uveljavi 
svoje razumevanje problema, ki ga 
obdeluje. Pomeni, da moramo začeti



26. festival dokumentarnega In kratkometražnega filma Beograd 79/Branko Šomen, Toni Gomišček ekran 29
od nas samih! Avtorski pogum je 
posledica osebne svobode, ta pa je 
odvisna od širine zavesti. Kdor to 
lahko zaobseže, ta se je približal 
življenjski resnici in stoji na krepkih 
temeljih dokumentaristične 
ustvarjalnosti.”

K njegovemu zelo nazornemu, 
jasnemu stališču bi dodal še eno.

Podpisal ga je madžarski režiser 
Zlotan Fabri. Taje rekel: "Umetnost 
lahko izpolni svojo družbeno nalogo 
samo takrat, kadar se kritično zazira v 
sodobne probleme, ne more pa jih 
izpolnjevati, kadar ponavlja že znano 
in videno. V tem drugem primeru 
postane umetnost kvečjemu bleda 
ilustracija, medtem ko z 
odkrivateljsko strastjo lahko postane 
soustvarjalka in vodnik resničnosti."

Brez
svežine

Toni Gomišček
Torej so stvari popolnoma jasne — 
manjkajo samo filmi, ki bi podčrtali 
takšna stališča, s katerimi se 
strinjamo vsi, ustvarjalci, načrtovalci 
filmskih programov, kritiki in gledalci. 
Zadnji so v tej situaciji najbolj 
prikrajšani: najprej ni filmov, ki bi jim 
pokazali čas, v katerem živimo, 
probleme, s katerimi se srečujemo, 
življenje, ki ga živimo. Potem pa tisti 
filmi, ki nastanejo, ne najdejo poti do 
gledalca. V bistvu je režiser 
dokumentarnega in kratkega filma 
brez publike, brez zaledja, brez 
konfrontacije, brez odmeva na svoje 
delo. Pesnik in pisatelj imata za sabo 
bralca, dramatik ima gledališče, 
filmski režiser ima samo beograjske 
gledalce in če ima izjemno srečo, tu 
in tam tudi nekaj gledalcev na 
televiziji, vendar največkrat v poznih 
nočnih urah... Torej lahko govorimo o 
neurejenem položaju poprečnega 
filma, to pa vsebuje seveda nov 
absurd: neurejeni položaj glede 
distribucije dokumentarnega in 
kratkega filma "nehote" ščiti poprečen 
film, da ga gledalci niti ne vidijo in si 
o njem ne izoblikujejo svojega 
kritičnega mnenja. Toda, kako se bo 
počutil režiser, ki bo naredil dober 
film, pa bo prav tako ostal brez 
gledalcev?! Tako, kot se je to z 
dobrimi filmi že dogajalo. S takšnim 
razmišljanjem pa lahko sklenemo krog 
problemov, ki so na šestindvajsetem 
festivalu jugoslovanskega 
dokumentarnega in kratkega filma 
nekaj dni znova zaživeli pred nami, 
zdaj pa so že spet ad acta, kot moj, 
deset let stari komentar o nekem 
drugem festivalu, ob katerem sem 
lahko razmišljal o istih problemih, kot 
razmišljam tudi letos.

Letošnji festival dokumentarnega in 
kratkometražnega filma je bil vse prej 
kot vznemirljiva, duhove budeča 
prireditev. Minil je praktično v ozračju 
nekakšne pol-ligitimnosti, brez prave 
odmevnosti pri publiki in pri filmskih 
ustvarjalcih in poklicnih gledalcih. 
Dokumentarni film, do nedavnega vrh 
jugoslovanske filmske proizvodnje, se 
izgublja v reportažnosti, ki je mnogo 
bolj lastna televizijskemu mediju. V 
igranem filmu zmanjkuje idej, 
animiranih filmov pa je ravno toliko, 
da si lahko po enem letu delijo 
nagrade isti filmi kot na minulem 
festivalu animiranega filma v Zagrebu 
junija lani. Edina zaresna in zanimiva 
proizvodnja je proizvodnja namenskih 
filmov, ki ti vsaj nudijo možnost 
spoznavanja posameznih organizacij 
združenega dela in njihovih dosežkov, 
stvari, s katerimi naše časopisje in 
televizje ne streže najbolj pogosto in 
na tako pester način.
Najbolj zanimivo producentsko 
usmeritev je pokazal skopski VARDAR 
FILM. Vardarovci so za svoje 
dokumentarne filme prejeli kar dve 
zlati odličji in to za DAE in 
GOLGOTO. Dae je nastal po scenariju 
Anteja Popovskega, režiral ga je Stole 
Popov, za kamero je stal Mišo 
Samoilovski. Po izjavi avtorjev je film 
posvečen "zadnjim mohikancem", 
sužnjem svobode in predstavlja 
surrealistični zapis o nerazumljivih in 
redkih kontrastih sodobnega življenja. 
Če naj to suhoparno in hkrati preveč 
pomensko izjavo konkretiziramo, 
potem gre za prikaz (kosovskih) 
Romov, za trenutek-udejanjenje 
rojstva ("dae" je krik romskih mater- 
pardon- žena v trenutku, ko postajajo 
matere) in za obredne običaje, ki 
spremljajo ta dogodek. Filmu mnogi 
očitajo ravno to, da je deklariran kot 
"dokumentarni”, ker naj bi bil s 
prikazanimi kontrasti (oziroma s 
kontrasti, ki jih lahko izpeljemo s 
primerjavo prikazanega in 
takoimenovanega "vsakdanjega" ali 
"običajnega") krut, obtoževalen. Toda 
to je kvečjemu gledanje iz pervertirane 
optike, ki ima vse tisto, česar se ne 
dela po "veljavnem" kulturnem kodu, 
za dokazno gradivo za lastni občutek 
krivde in se tega sramuje. Edini 
očitek, ki ga kot poklicni gledalec 
pripisujem temu filmu, je uporaba



30 ekran 26. festival dokumentarnega in kratkometražnega filma Beograd 79/Toni Gomišček

stop-efekta med izvedbo 
svojevrstnega plesa na dežju 
(nekakšnega očiščevalnega ali 
zahvalnega obreda), ki v dokumentarni 
zapis vnese take artificije, da se 
siceršnja struktura prikazovanja naruši 
in je do konca filma le s težavo 
ponovno vzpostavljena. Stop efekt 
deluie sicer boli "umetelniško”, 
"psevdo-eksperimentalno”, toda 
takšnemu filmu, kot je Dae, ne 
koristi.

V tem smislu je mnogo bolj dodelan 
drugi nagrajenec Golgota scenarista 
in režiserja Meta Petrovskega, za 
kamero pa je bil Ljubo Petkovški.
Film postane prek prikaza enega 
izmed najtežjih del, sečnje mlinskih 
kamnov, metaforičen prikaz 
človekovega boja z naravo in njenimi 
zakoni, boja, iz katerega prihaja 
človek vse močnejši in trši, dokler ne 
postane eno s skalo, ki ji trga kamen.

Po teh dveh filmih ostane le še malo 
takih, ki so vredni omembe. Med temi 
je nedvomno ELVIRA, Velimirja 
Stojanoviča, ki se začenja kot 
estetiziran zapis o ženskem obrazu, 
povsem običajnem, "sodobno" lepem. 
S prehodom iz prvega plana v srednji 
plan ugotovimo, da je Elvira žena in 
mati in sodobna ženska in vse to ob 
popolni invalidnosti, ohromelosti 
spodnjega dela telesa. Učinek filma je 
krut; po daljšem razmišljanju, ki ga ta 
film nedvomno spodbuja, pa začnemo 
gledati v njem tudi "poemo o veliki 
življenski energiji”, kakor je avtor 
označil namen svojega filma.

Od istega producenta, SUTJESKA 
FILMA, prihajajo tudi Ambasadorji 
filma, lanskoletnega nagrajenca Ratka 
Orozoviča. Protagonisti tega filma so 
potujoči kinooperaterji na območju 
stičišča treh socialističnih republik: 
Bosne in Hercegovine, Srbije in Črne 
gore. "Ambasadorji" so film o filmu 
in njegovih raznašalcih, ki v najbolj 
odročnih vaseh predstavljajo skoraj 
edine znanilce dvajsetega stoletja. 
Ostaja mogoče še Marjanovičev 
dokumentarec O LJUDIMA I 
MAGARCIMA, ki nam z dalmatinsko

šegavostjo (prav tako kot TOMBOLA, 
Vladimirja Fulgosija) prikazuje izsek 
stvarnosti našega človeka. Na 
dalmatinsko življenje se navezuje tudi 
Primorčev JOS VECI, ki prikazuje 
bedasto ljudsko tekmovanje v 
izgrajevanju vse večjih, vse dražjih, 
vse "lepših”... nagrobnih spomenikov, 
oziroma pravih grobnic.
Po zanimivosti sledijo namenski filmi, 
ki se pogosto odlikujejo s pravcatimi 
novotarijami v montaži in režiji. Tako 
na primer RAOANJE JEDNOG 
GIGANTA, Nikole Babiča, ki izkorišča 
gradnjo tovarne glinice Obrovac za 
pravo (tiho) epopejo človeškemu delu 
in estetiki delovnih obratov. 
Patriotizem zahteva tudi pretres 
slovenske dokumentarne in 
kratkometražne proizvodnje. VIBA 
FILM je imela (po mojem osebnem 
mnenju) najbolj bedno, najslabšo, 
najbolj brezvezno možno zbirko 
filmov. Kar le res. ie res: Viba olačuie 
dolgove za večletno ničemur podobno 
dramaturško službo, novinci pa še 
niso prišli s svojim programom na 
festival. Toda to ni in ne more biti 
opravičilo za to, kar je predstavljalo 
osrednjega slovenskega filmskega 
producenta. Če izvzamemo 
dokumentarni film o Borisu Kidriču, 
mi je najbolj pri srcu Bevčevo 
skrpucalo ŽABE. Sicer pa po vrsti: 
Božo šprajc je brez nikakršnega 
razumevanja ali "posluha za stvari" 
naredil dokumentarni film o Otonu 
Župančiču. Vizualizacija Župančičeve 
poezije vsiljuje pesnikovi pestri 
melodiki konstantni ritem in je tako 
delana kot brez resnično obstoječega 
referenta.Škoda!
Potem je tu film ČE PADE KRUHEK 
Tl NA TLA, Talala Hadija, za katerega 
(kruh namreč) je nekoč veljalo "poberi 
in poljubi ga". Pri vsej svinjariji, ki je 
po tleh, to ni ravno najbolj higiensko. 
Mogoče bi bil mnogo boljši in 
pametnejši film o zbiranju odpadnega 
železja, papirja, krp ali česa 
podobnega, o čemer se zadnje čase 
precej govori in kjer smo veliko bolj 
vezani na uvoz kot pri kruhu. Toda, 
seveda, za kruhek je veljalo tisto o 
Jezusu in je bilo to pobiranje in 
poljubljanje tudi razumljivo. V 
današnji pozitivistični in (upam vsaj) 
tudi ateistični družbi pa to ni več, pa 
čeprav tam nekje ljudje umirajo od 
lakote. S pobiranjem kruha s tal jim 
ne bomo pomagali. To je modrovanje 
s prižnic (s tem pa seveda še ni 
rečeno, da moramo metati kruh po 
tleh!).
SREBRNI JUBILEJ PULJA in V 
SLUŽBI SOCIALIZMA IN BOGA sta 
dva dokumentarca Milana Ljubiča, ki 
sta bila pač- posneta. To je skoraj 
vse, kar velja reči o njih. Delno 
zanimivost, ki jo predstavljata jubilej 
Pulja in duhovnik, ki je istočasno 
major (in to iz časov partizanščine), je 
Ljubič obdelal tako neiventivno, da se 
(razen ob Hadžičevem scenariju za 
FJIJ) lahko samo dolgočasimo.
Sledi trojica bolj ali manj zmedenih 
dokumentarnih filmov z 
etnografsko(?) vsebino. Vsem trem 
filmom (NARODNA NOŠA, Maka 
Sajka, PALČEK, Matije Milčinskega in 
POSLEDNJE LASTOVKE, Marike 
Milkovič) je lastna redukcija na 
kičarstvo, ki ga sicer v naši "ljudski"

kulturi prav zares ne manjka.
Koni Steinbaher je po scenariju 
Marjana Tomšiča animiral KOKON-a, 
čudno risanko z vložki "v živo”, ki 
vsebuje nekaj zanimivih igric s 
perspektivo, to pa je tudi vse.
POGLED STVARI Filipa Robarja 
Dorina, ki je bil najavljen kot 
eksperimentalni film (!?), je še 
najmanj to, za kar se najavlja, namreč 
eksperimentalni. BELI NOMADI,
Jožeta Pogačnika, naj bi bili 
posrečeno posredovanje reklamnega 
sporočila večjega števila domačih 
proizvajalcev, povezanih z zimskim 
belim športom, v bistvu pa je vse 
skupaj dokaj banalno izkoriščanje 
prvih večjih smučarskih uspehov 
Bojana Križaja v predlanski sezoni. 
Namenski TAM I, Jureta Pervanje, pa 
je predstavljal kolumbovo jajce 26. 
festivala dokumentarnih in 
kratkometražnih filmov: v večeru 
namenskih in propagandnih filmov, ko 
je bilo potrebno dodeliti šest nagrad 
sedmim filmom, od tega trem 
propagandnim in štirim namenskim, 
so nagrado za propagandni film (za 
kamero), podelili TAMu, ki je sicer 
namenski.

Ob vseh teh tekmovalnih in 
informativnih programih je bil mogoče 
še najbolj osvežilen in zanimiv 
program filmskih akademij. Ta kratka 
srečanja z (uradnim) študentskim 
filmom so nam dala možnost, da 
zaslutimo različne načine dela s 
študenti posameznih akademij.
Seveda lahko le fakultativno govorimo 
o večjem tradicionalizmu ljubljanskih 
študentov in večjih raziskovanjih s 
kamero pri zagrebških in zlasti 
beograjskih študentih. V okviru 
prikazanega pa lahko vseeno trdimo, 
daje pri ljubljanskih študentih 
močneje prisotna težnja po 
"pripovedovanju", medtem ko so filmi 
iz ostalih dveh centrov bolj 
"prikazovalni”. Vsekakor pa je bilo 
tovrstno srečanje zanimivo in za 
mnoge tudi ohrabrujoče, saj je lahko 
(na primer) Prodnik ugotovil, da je 
njegov "študentski” film o naivcu 
Tisnikarju neprimerno boljši od filma 
o istem slikarju, ki se je znašel v 
uradni konkurenci dokumentarnih 
filmov.

Za konec še nekaj besed o "okroglih 
mizah”. Nekoliko živahnejša debata se 
je razvila le ob prostem razmišljanju o 
mejah med dokumentarnim in igranim 
filmom in o vlogi režiserja pri eni 
oziroma pri drugi zvrsti. Sicer pa je 
tudi tu vladal dolgčas. Kaže, da še 
nismo sposobni začeti obravnavati 
edino resnično zanimivo temo: status 
režiserja in ostalih filmskih 
ustvarjalcev. Še vedno nerešeno 
razmerje med kratkometražnim in 
dolgometražnim filmom, ki postavlja 
kratkometražni film za zagotovitelja 
statusa svobodnega umetnika 
številnim filmskim ustvarjalcem, ali za 
prve preizkušnje avtorjev preden jim 
"zaupajo” dolgometražne projekte, ne 
more koristiti proizvodnji 
kratkometražnih filmov. Zato je tudi 
prisotna taka apatiia filmskih 
ustvarjalcev do lastnega počenjanja 
na področju kratkometražcev in temu 
ustrezna nezainteresiranost gledalcev.



teorija

ekran 31

Wolfgang Gerch: 
Brecht in film

drugo nadaljevanje

21. 5. 1930 skleneta Brechtova 
založba Bloch Erben in N ero — Film 
AG pogodbo o snemanju 
"Dreigroschen Oper (Opera za tri 
groše). S tem se sproži vrsta 
dogodkov, ki so zelo pomembni za 
Brechtovo delo pri filmu in tudi 
nasploh. Brecht je napisal besedilo 
"DIB BEULE”, ki ni zanimivo le v 
filmskem smislu, sprožilo je tudi 
proces, ki je postal v zgodovini filma 
primer načelnega pomena. Brecht je 
prišel do važnih sklepov, ki jih je 
objavil v eseju ”Der Drei Groischen- 
proze” in praktično uporabil v 
posebni predstavi "Kuhle VVampe". 
Direktno s filmom se je Brecht začel 
ukvarjati v času, ko je bil uspešen v 
gledališču, ko je pisal gledališka dela, 
jih uprizarjal, eksperimentiral.
Premise njegovega ekspega gledališča 
so bile teoretično oblikovane in 
praktično preizkušene. Sedaj je Brecht 
te premise lahko direktno uporabil v 
filmu, za katerega se je vedno 
zanimal.

"Možnost, da zaslužiš denar in hkrati 
možnost, da narediš film” — to je 
navedel Brecht kot motiv za svoje 
ukvarjanje s filmom. Ta jedrnata 
formulacija seveda še ne vključuje 
kasnejšega Brechtovega poskusa, da 
bi ustvaril nov, revolucionaren film.
Ko je bila pogodba sklenjena, je 
Brecht napisal filmski tekst ”Die 
Beule” (Buška), ki naj bi dal filmu, 
kot jadikuje Nero, izrecno politično 
tendenco in, ki v bistvu pomeni 
korekturo "Opere za tri groše”.
Delo je imelo leta 1928 izreden, tudi 
politično provokativen učinek, toda 
oglasili so se mnogi levičarji, češ da 
so njegovi napadi kapitalizma precej 
abstraktni. Brecht je označil 
kapitalistično družbo kot 
izkoriščevalski družbeni red, v 
katerem je organizirano hudodelstvo 
le poseben primer, samo specifična, 
razmeroma primitivna oblika 
izkoriščanja človeka. Vendar so se 
kritične sentence še posebno ujele z 
dogodki, ki jih niso pojmovali kot 
adekvaten izraz realnosti.

Dve leti po krstni uprizoritvi težnja po 
učinkovanju ni več ustrezala niti

Brechtovi razvojni stopnji niti 
zaostreni družbeni situaciji, ki je 
zahtevala ostrejšo in konkretnejšo 
govorico. Svetovna gospodarska kriza 
je še posebno močno prizadela 
Nemčijo. Brezposelnost je v kriznem 
poletju 1930 dosegla mejo treh 
milijonov. Sprejet je bil Voungov plan, 
ki ga je Ernest Thalmann imenoval 
"pakt lakote in zatiranja proti delovni 
Nemčiji”. Zadnjo koalicijsko vlado s 
socialdemokratsko udeležbo so 
zrušile imperialistične sile, katerih 
povezava s Hitlerjevo nacistično 
stranko se je neposredno približevala. 
Razredni boj dobiva ob agresivnosti 
nemškega imperializma tako 
navznoter kot navzven vedno ostrejše 
oblike (sledi diktatura, padec 
demokracije). Komunistična partija, 
zavedni politično aktivni delavci so 
odgovorili s parlamentarnimi in 
izvenparlamentarnimi akcijami, s 
štrajki, demonstracijami.

V tej situaciji "Opera za tri groše” po 
eni strani ni več zadoščala, po drugi 
pa je bila še bolj provokativna kot 
prej. (Bernard Reich utemeljuje 
neprimernost "Opere za tri groše” leta 
1929 tudi politično: "Buržuj, ki smeje 
posluša grobe resnice "Opere za tri 
groše”, ima dobre živce. Od tedaj so 
se na horizontu pojavni odiski Krize m 
tudi notranja reakcija je podvojila 
svoja ideološka prizadevanja in 
alarmirala srednji razred pred 
boljševiško nevarnostjo... Srednji 
razred se ni smejal šaljivim izpadom 
proti pravilom njihovega življenja”).

Ko se je razvedelo, da nameravajo 
filmati "Opero za tri groše”, je prišlo 
do protestov. Avgusta 1930 je sklical 
predsednik državne zveze nemških 
lastnikov kinematografov, Ludvvik 
Scheer, člane te zveze ter zahteval, 
naj takšnih demoralizirajočih filmov, 
kot je "Opera za tri groše”, ne 
predvajajo: "Proti temu moramo še 
posebej protestirati. Takšen šund naj 
nikoli ne onečasti naših gledališč.”

Brecht je v tem času pisal "Sveto 
Johano Klavniško (Die Heilige 
Johanna der Schlachthofe 
1929—1931), veliko dialektično delo o 
krizi kapitalizma in nujnosti nasilne 
revolucije. V poučnih delih je

eksperimentiral s tematiko, ki jo 
navdihuje razredni boj, s poučno 
vlogo gledališča, ki jo zopet 
propagira. Brecht se je razvijal v 
marksista, to pa ga je vodilo na 
pozicije revolucionarnega proletariata. 
V delu "Manahme” je proletariat 
nosilec dogajanja. Otto Biha piše v 
"Linkskurve”: nekdo, ki je doslej stal 
izven naših vrst, je napisal delo, 
katerega snov temelji na razrednem 
boju in se pogumno in javno 
izpoveduje za komunistično partijo. V 
tem delu avtor ni stranski opazovalec, 
ampak sobojevnik. Vendar delo s 
svojim abstraktnim stališčem do 
problema dokazuje, da Brecht še ni 
imel pravega odnosa do konkretnega 
boja in problema proletariata. Osebe 
imajo zgolj funkcijo filozofskih 
kategorij, kar pomeni nasproti 
dokumentarnim figuram zgodnjih del 
samo navidezen korak naprej. Brecht 
se je v tej fazi postavil na nove 
revolucionarne pozicije.

Tekst "Die Beule" (Buška) obsega eno 
tiskano polo. Dogajanje filma je bilo 
zapisano kot scenarij podrobno, 
dialogi so nakazani. Besedilo se deli v 
štiri dele, te pa zopet prekinjajo 
posamezni naslovi. V opombah pod 
črto Brecht opozarja na songe iz 
"Opere za tri groše”. V filmu naj bi 
uporabili te songe ali pa bi Brecht 
napisal nove. Razen tega opombe 
vsebujejo važne napotke za snemanje. 
Vendar se ti komentarji na sredi 
besedila naenkrat nehajo.

Sprememba fabule je vplivala tudi na 
pomen. Film naj bi se ne začel z 
uživaško potrošniškim moritatom, 
ampak z besedilom, ki je v delu 
najbolj agresivno, z drugim finalom 
"Opere za tri groše”. Ostremu 
predtaktu sledi skoraj nadzemska 
ljubezen Macheacha in Poly Peachum 
v lumpenproletarskem okolju Old 
Oakstreet. Okolje je opisano 
konkretno (lope, najemniške hiše, 
krčme itd.). Filmski tekst si prizadeva 
bolj kot delo samo, tako piše Ernst 
Schumacher, ki je prvi interpretiral 
"Die Beule”, direktneje povezati 
zločinstvo z meščanstvom. Macheath 
je šef bande 120 mož, ki izhajajo iz 
najrazličnejših socialnih slojev.
Poroka se ne dogaja več v starem



konjskem hlevu, ampak v jahalnici 
nekega vojvode. Med 150 gosti so 
tudi člani zgornjega doma, znani 
odvetniki, višji sodniki, načelnik 
policije.

Brecht je približal dogajanje 
sedanjosti. Navaja leto 1900 in se 
odpove procesiji ob kronanju kraljice, 
ki se je v "Operi za tri groše" izkazalo 
kot nezanesljiva opora za časovno 
opredelitev. Za Peachumova 
nemeščanska ter zato učinkovita in 
nevarna izsiljevanja izkoristi prihod 
kraljice. Policija poskusi prikriti 
sramotni madež Old Oakstreet, kaiti 
kraljica mora ob svojem prehodu 
prekoračiti Old Okstreet. Policija jo 
zato spremeni v očarljivo vrtno cesto 
— nekaj hektolitrov beleža naredi 
čudeže. Vendar berači, ki jih 
mobilizira Peachum, že pri poskusni 
vaji preprečijo poskus zaslepljevanja.

Brecht ta poskus komentira z nanovo 
napisanim songom "Song von 
Tunche" (Song o beležu). Peachum, 
kralj beračev, Macbetha ne napada 
več direktno. Ta je Peachuma namreč 
oropal največjega bogastva — hčerke 
Polly. Sedaj se Peachum bori na 
moderen način — z dengagoškimi 
sredstvi. Buška, ki jo dobi eden od 
Peachumovih beračev od 
Macheathovih, ker jih je izdal policiji 
med oskrbovalno akcijo za pripravo 
poroke, postane za Peachuma adut, z 
njenim izpostavljanjem poskusi 
raznetiti ljudsko jezo proti 
gangsterskemu šefu. Tako kot v 
"Operi za tri groše" šef policije Tiger 
Brovvn ne more več zagovarjati 
svojega prijatelja Macheata in Polly 
ga pošlje k vlačugam Drury Lane,

medtem ko sama z Macheathovo 
bando prevzame veliko National 
Deposit Bank. Iz bradatih razbojnikov 
neke pretekle dobe nastanejo 
kultivirani gospodarji modernega 
denarnega trga. "Opera za tri groše” 
nakazuje možnost takega razvoja 
dogodkov, v Buški pa to postane 
značilen motiv dela, kar odločilno 
vpliva na konkretizacijo družbene 
kritike.

Večer pred kraljičinim prihodom 
organizira Peachum demonstracijski 
sprevod revežev, kajti napočil je čas, 
ko mora obračunati z Macheathom in 
Tigrom Brovvnom. Toda njegova žena 
ga svari: "Revščino hočeš priklicati, a 
vedi, revščina je zelo velika." Strašne 
sanje policijskega načelnika povedo, 
kaj bi se lahko zgodilo. V sanjah vidi, 
kako množice revežev vrejo izpod 
mostov, kako nezadržno preplavljajo 
ceste, kako preko policistov koraka 
revščina v dremajoče mesto, preko 
drvečih tankov, preko žičnih ovir, 
brezglasna, neoziraje se na vpitje 
policistov in pokanje brzostrelk in se 
razliva v hiše. Tisoči revežev v 
brezglasnem maršu, brez obrazov, 
prozorni korakajo skozi palače 
bogatašev, korakajo skozi stene 
slikarskih galerij, rezidenc, sodnih 
palač, skozi parlament. Zaradi strahu 
pred revolucijo se v zadnjem trenutku 
obe nasprotni stranki pobotata.

Predvsem tri novosti označujejo 
bistveno oddaljitev od "Opere za tri 
groše". S tem ko Macheathova banda 
prevzame banko, razkrinka zvijače 
buržoazije. V nasprotju z "Opero za tri 
groše" so zločinci prikazani kot 
podobe premožnih meščanov, ki

zagrešijo zločine s svojim 
premoženjem. Ni potrebno, kot v delu 
samem, opozarjati na to, da je 
Macheatha treba igrati kot meščansko 
pojavo, ker takega spoznamo že v 
fabuli.

Meščanskemu svetu postavi nasproti 
revolucionarno moč zatiranih in 
izkoriščanih. To je pomemben 
poetičen motiv (sanje policijskega 
načelnika), ki fabulo odločilno 
preobrne. Za način pripovedovanja je 
Brecht izbral umetniško fikcijo.
Osnove za to so v snovi, ki je bila 
obdelana v gledališkem delu in katere 
se je moral Brecht v osnovnih potezah 
držati. Tukaj še ni mogel uvesti 
zavestnih revolucionarnih proletarcev, 
kot jih je upodobil v ”Ma3nahme” in 
pozneje v "Die Mutter". Izhodišče je 
lahko le okolje Old Oakstreet, okolje 
beračev, revščine, kar je bilo važno 
socialno nadaljevanje smeri.

Dokumentarno orientirano, konkretno 
prikazovanje vstaje znotraj tega okolja 
bi glede na Brechtove nove pozicije 
pomenilo korak nazaj. S fiktivnim 
brezobzirnim opisom uporniške 
množice doseže abstrahiranje 
konkretnega okolja in simbolično 
posplošenje. Brecht je umetniško 
učinkovit, ko v množici razmišlja 
skozi mučne sanje predstavnika 
vladajočega razreda, za katerega so 
reveži le številke. Tako lahko fabula 
prevzame revolucionarno protiutež, 
socialno perspektivo, kot to odgovarja 
njeni notranji logiki, ne da bi vstrajal 
v substancialno šibkem miljejskem 
realizmu.

Tretja velika novost je satira na

19
32



manipulacijo. Peachum predstavi 
berača z buško demagoško kot simbol 
razgaljene pravičnosti, toda samo v 
interesu lastne moči. Kako vseeno mu 
je za berača, pokaže končna poanta: 
berača zapro, ko ni več potreben, 
ampak je bolj v napoto. Brecht pokaže 
v Peachumu, ki snubi in agitira, vlogo 
manipulacije masovnih medijev. 
Novosti, ki konkretizirajo socialno 
tencenco, so prednosti za filmsko 
interpretacijo. O intrigantskem 
dogajanju, ki postaja vse bolj 
radikalno, preprosto pripoveduje. S 
tem je po eni strani dogajanje v filmu 
skrajšano, po drugi strani pa nastane 
prostor za filmsko upodabljanje 
dogodkov in okolja. V primerjavi z 
gledališkim delom je v filmu 
natančneje prikazan svet ubogih in 
ponižanih. Prikazati revščino, ki je 
gonilna sila dogajanja filma, je bil 
Brechtov osnovni namen, saj mu ni 
šlo za meščanske predstave.

Predstava o filmu, ki jo posreduje ta 
tekst, ne odgovarja stilistično 
homogenemu delu. Gre za polifonijo 
različnih izraznih načinov, ki so 
artistično povezani, da bi izzvali 
družbeno kritično oceno na igriv in 
hkrati agresiven način, ter da bi lahko 
dojeli zveze med posameznimi pojavi 
resničnosti.

Songi v filmu so zelo pomembni. Z 
njimi Brecht ne provocira več, pač pa 
stopnjuje konkretizirano družbeno 
kritiko. Antiiluzionistična osnovna 
poteza teksta je izražena z različnimi 
sredstvi, ki naj bi preprečili vsako 
možno vživljanje v posamezne songe.
S filmskim trikom je omogočeno, da 
se prevzem banke demonstrira

satirično skrajšano, brez 
naturalističnega utemeljevanja 
vsebine: namišljena črta na pločniku, 
ki jo prekorači okrog štirideset 
gospodov, da bi se iz roparjev 
psremenili v bančnike. Kombiniranje 
različnih, tudi nasprotujočih si 
upodobitvenih načinov, kaže 
Brechtovo poznavanje zvrsti, pri 
čemer ne upošteva, kar uče o filmu in 
ne tistega, kar je v modi. Polifonijo 
Brecht razširi še posebno v fotografiji 
in v podajanju ritma dogodkov. Za 
vsako poglavje prvega dela zahteva 
posebno optično tehniko, pač glede 
na vsebino. Brechtove optične zamisli 
filma so žal natančno določene le za 
začetek filma. — izhajajo iz vsebinske 
vloge sekvenc. Ne prizadeva si za 
stilistično enakomernost, ki bi 
izravnavala poudarjene skoke in 
nasprotja. Satirična, fiktivna struktura 
brez psihologiziranja nudi svobodno, 
polifono uporabo sredstev.

Potrebne cenzure so določene z 
gledališču, ampak tudi v filmu in 
smatra, oa gre za literarizacijo ne le v 
gledališču, ampak tudi v 1ilmu in 
polemizira z razvado, da se naslove v 
zvočnih filmih načelno opušča. 
Naslove v filmu utemeljuje kot totalne 
posnetke duhovnih prizorišč celih 
odstavkov.

Kot projekt zasluži "Buška" veliko 
pozornost. V zgodovini filma zavzema 
posebno mesto. V nemškem filmu 
pred letom 1930 ne najdemo 
nobenega podobnega filma, ki bi s 
takšno radikalnostjo napadal družbene 
razmere. Brecht ni sledil niti 
modnemu sentimentalnemu slikanju 
revščine v meščanskih filmih niti

naturalističnim poskusom, ki so bili 
brez usmiljenja in so napadali družbo. 
"Die Beule" je razen Brechtovih 
zgodnih scenarijev edini filmski tekst, 
ki razvija natančnejše predstave o 
filmu. Zaradi razočaranja, ki ga je 
Brecht doživel že pri snemanju Buške 
v zvezi z možnostmi pri komercialnem 
filmu, se v poznejših besedilih, ki jih 
je napisal v izgnanstvu, ni več lotil 
tako filmsko specifičnih predlog. V 
"Buški" vidimo Brechtov odnos do 
filma; vendar pa bi bilo napačno, če 
bi hoteli metode, ki jih v tem tekstu 
navaja, posplošiti kot definitiven 
Brechtov filmski princip. Predlogi so 
vezani na snov in ustrezajo določeni 
razvojni fazi pesnika.

Film za tri groše 
kot pravni primer

Brecht je svoj filmski tekst zasnoval 
tako, da je bilo nujno potrebno 
njegovo sodelovanje pri pisanju 
snemalne knjige, če naj bi film nastal 
po njegovih intencijah. Dejansko so 
se vsa njegova prizadevanja usmerila 
v to, da bi neposredno sodeloval pri 
pripravi snemalne knjige. Kot kaže 
nadaljnji potek dogodkov, to ni bilo v 
interesu snemalne hiše.
V pogodbi med firmama "Bloch 
Erben" in "Nero" (slednja je pridobila 
pravico do snemanja ter jo prodala- 
naprej "Tobis" in "VVarner Brothers" 
in sama izvajala le produkcijo), je bila 
Brechtu zajamčena pravica do 
soodločanja pri snemalni knjigi. 
Vendar pa je v pogodbi še posebej 
poudarjeno, da je vsako avtorjevo 
ugovarjanje pri filmu samem



34 ekran Wolfgang Gersch: Berthold Brecht in film/drugo nadaljevanje

neveljavno. Že ta klavzula je bila za 
Brechta nevarna, toda svoji založbi je 
dovolil prenos snemalnih pravic in 
pogodbi sami ni ugovarjal. Njegovo 
dodatno opozorilo, da je ustno 
zahteval od založbe, da pravice 
snemanja lahko proda le skupaj s 
pravico do pritožbe, je bilo za sodišče 
brez pomena. V pogajanjih med 
Brechtom in firmo Nero, ki so se 
začela po 21. maju, je Brecht verjetno 
poskušali dobiti čim več svoboščin. 
Toda pogajali so se v časovni stiski.

Ateljeji so bili že najeti, igralci 
izbrani. Firme so hotele izkoristiti še 
uspeh, ki ga je pred kratkim imelo 
odrsko delo, bili pa so tudi v stiski 
zaradi konkurentov. Zadevi so 
botrovali tudi precejšnji gospodarski 
interesi. "Mednarodnega pomena je" 
je dejal odvetnik firme pred sodiščem, 
”da bi dokončali nemško — ameriški 
socialni film, sicer Amerika ne bi 
hotela več delati z Nemčijo". 3. 
avgusta je firma Nero podpisala 
dogovor, ki ga je zasnoval Brecht. 
Tako je imel osnovo za izročitev 
snemalne knjige, s klavzulo je bilo 
zajamčeno, da Brecht lahko zahteva 
spremembe pri snemalni knjigi, če 
seveda ustrezajo predlogi. Brecht pa 
se je zavezal, da bo ohranil stilistične 
in vsebinske posebnosti "Opere za tri 
groše". Proti volji firme je v delo 
vključil Castorja Neherja in Slatana 
Dudova. Na njegovo željo je bil 
angažiran dramaturg Leo Lania, ki naj 
bi sporazumno z Brechtom oblikoval 
snemalno knjigo.

Brecht si je torej s klavzulami in 
izbiro sodelavcev spretno zagotovil 
vpliv na snemalno knjigo. Vendar pa 
ni uspel, da bi delo organiziral tako, 
da bi firma šele potem lahko 
spremenila rokopis, ko bi bil ta že 
končan. To dokazuje Brechtov namen, 
da bi firmo z novo verzijo postavil 
pred končno dejstvo. Toda firma ni 
čakala, kajti Lania je bil neposredno 
odgovoren. Majhna nezgoda v 
podjetju, ki jo je namenoma izzval 
Brecht, je hitro razkrila njegovo 
zvijačo.

Kot je bilo rečeno v pogodbi in kot 
sta se ustno dogovorila, je Brecht 
tretjega avgusta posredoval Laniji 
tretjino predloge, ki jo je Lanija 
dokončal. Z Brechtom sta se sešla 14. 
avgusta v kraju Unterschondorf na 
Bavarskem, kjer mu je Brecht ob 
dogovorjenem roku izročil še preostali 
del predloge. Tedaj se je izkazalo, da 
se je Lania pri pisanju snemalne 
knjige v mnogih točkah oddaljil od 
predloge, ker se mu niso zdele važne, 
ki pa so se ob poznavanju celotne 
predloge izkazale kot bistvene za 
nadaljni potek dogajanja. Lania je 
uradno zapisal, da to, kar je potrebno 
spremeniti, lahko store le z 
Brechtovim sodelovanjem. Toda, ko je 
Lania poročal o dejanskem stanju in, 
ko je vztrajal, da bo za to porabil 8 — 
10 dni dela z Brechtom, ker zamisli, 
ki jih je skiciral Brecht, sam ne bi 
mogel obdelati, je direktor firme Nero 
Nebenzahl zahteval, da se Lania takoj 
vrne v Berlin. To se je zgodilo, ne da 
bi firma dobro poznala predlogo in 
čeprav je bilo v pogodbi rečeno, naj bi

Lania napisal snemalno knjigo v 
sporazumu z Brechtom. Firma se je 
torej, kot je dejal Brechtov odvetnik 
Caspar, že od začetka trudila "narediti 
film brez tožnika”. Sodišče sicer 
celotnega postopka firme ni 
odobravalo, ni pa tudi ničesar 
ukrenilo. Lania je napisal predlogo in 
jo predal firmi Nero. Ta je prej 
poznala le prvo tretjino, ki jo je Lania 
dokončno oblikoval po Brechtoem 
poročilu 3. avgusta, Brecht pa 
korigiral. 18. avgusta je firma poslala 
svojega zastopnika k Brechtu, da bi 
ga pregovoril, naj bi se za 1400 RM 
odpovedal sodelovanju pri snemalni 
knjigi. Ko je Brecht to odklonil, so 
mu poslali pismo, da "tožnik 
nekaterih pogodbenih obveznosti ni 
izpolnil, zlasti še, da ni pravočasno 
oddal predloge za snemalno knjigo, 
daje pri oblikovanju snemalne knjige 
predlagal marsikaj, kar se bistveno 
razlikuje od vsebine gledališkega dela 
in za filmanje ni primerno”. Kot se je 
pozneje ugotovilo na sodišču, ie 
Brecht upošteval roke, ki so jih 
določili. Zato se je firma osredotočila 
na dejsvo, da je Brecht predlogo 
posredoval ustno, kar oa ie bilo zopet 
v skladu z dogovorom. Brecht je torej, 
ne da bi omenjal spremembo fabule, 
lahko z vso pravico ugotovil;
"Ko je torej dal osnutek 
scenarija Lani! in je ta poročal firmi, 
pri čemer je poudarjal, 
da zdaj lahko konča rokopis, je firma 
brez njega spoznala Brechta za kršilca 
pogodbe, ker je Lanii dal tak osnutek, 
ki zahteva njegovo nadaljnje 
sodelovanje:" Sodišče se je s takim 
ravnanjem strnjalo. Brecht je torej 
osnutek izrčil ustno, da bi si tako že 
vnaprej zagotovil sodelovanje pri 
pisanju scenarija. Samo v tem je 
upravičeno jamstvo, da bodo 
opravljene stilistične posebnosti 
osnutka. 2. avgusta se je firma Nero 
formalno odpovedala sodelovanje 
z Brechtom in obljubila, 
da bo zahtevala povrnitev 
škode. Zečela je s proizvodnjo filma. 
Kot je Brecht izjavil pred sodiščem, 
so izključili tudi Lanio, za avtorja 
snemalne knjige pa določili Belo 
Balazsa, ne da bi za-to vedela Brecht 
in Lania. Brechta, znanega filmskega 
teoretika in 'literata nižjega ranga", je 
zaradi sodelovanja napadel predvsem 
Herbert Jhering, Brecht pa se je branil 
v glasilu "Film-Kurir”. Na vsak način 
je igral Bela Balazs, ki je dokončal 
snemalno knjigo skupaj z Ladislavom 
Vajdo, zelo neposrečeno vlogo.

Očitno ni razumel ničesar, za kar je 
šlo Brechtu.

Kot je razvidno iz utemeljitve sodbe, je 
bil Brecht pripravljen sodelovati tudi, 
ko je Nero odstopila od pogodbe. To 
je razvidno tudi iz opomb k delu "Die 
Beule”, ki jih je Brecht pisal še vse 
do septembra. Toda to sodelovanje je 
Nero preprečila. Zaradi nezadovoljstva 
z Brechtovimi predlogi in zaradi 
časovne stiske (kinematografi so film 
že napovedali) je Nero 
odklanjala sodelovanje, ki je brez 
dvoma ogrožalo komercialne interese 
filma. Osnutek so dobesedno 
prebičali, pri tem pa brezobzirno 
onemogočali vsako nasprotovanje. Ko

je Kurt Weill, ki je tudi sodeloval pri 
snemanju filma, pokazal svoje 
nezadovoljstvo in je 27. septembra 
protestiral proti popačeni uporabi 
njegove glasbe v prizoru poroke, je 
Nero takoj odstopila od pogodbe.

VVeilla so izključili, glasbo pa snemali 
naprej brez njega. Brecht in VVeill sta 
pri berlinskem deželnem sodišču 
vložila tožbo proti Nero. Brecht je 
predlagal, da se firmo obsodi in, da 
se opusti snemanje "Opere za tri 
groše”, oziroma, da se filma 
ne razmnoži in ne 
distributira, če se ne predloži 
snemalne kniie. napisane do 
njegovem osnutku in tekstu in z 
njegovo privolitvijo. Brecht se v 
obtožbi sklicuje na pogodbo, ne pove 
pa ničesar o bistvenih spremembah, 
ki jih je napravil sam. To pa je storila 
firma Nero. V izjavi za tisk 1. oktobra 
pravi: "Ne vznemirjamo se zaradi 
tožbe gospoda Brechta. Odgovorili 
bomo s tožbo, kjer bomo zahtevali 
povrnitev škode, ki ni majhna. Gospod 
Brecht izhaja iz tega, da si v 
nasprotju s svojimi pogodbenimi 
pravicami pri proizvodnji filma 
pridržuje pravico monopolnega 
odločanja in hoče dati filmu izrecno 
politično tendenco, česar pa mi ne 
glede na vse pomisleke cenzure in 
glede na toda smo politično nevtralni, 
ne moremo dovoliti”. Brecht tudi 
odstopa od specifičnosti dela "Opere 
za tri groše”, to pa je v nasprotju s 
pogodbo.

Takšna odprtost je v sodnih procesih 
redka. Če bi politična zaostritev snovi 
postala predmet obravnave, bi to 
privedlo do direktnega politiziranja 
sodnega procesa, čemur pa se je 
sodišče očitno hotelo izooniti. O 
dogodkih so v nemškem tisku veliko 
pisali, tako, da so firme obtožile 
Brechta, da je začel tiskovno 
polemiko. Ko se je 16. oktobra na 
berlinskem deželnem sodišču začela 
obravnava je bil naval novinarjev in 
sploh vseh, ki so se za to zanimali, 
tako velik, da so morali napeti vrvi, da 
so se odvetniki lahko gibali. Veliko 
zanimanja, ki ga je izzval ta proces, ni 
bilo samo zaradi Brechta. Obravnavali 
so zvijače kapitalistične filmske 
industrije, tistih, ki špekulirajo z 
navideznim užitkom, ki stavijo svoj 
denar na eno karto in, ki jim mora 
pritrjevati na tisoče kinematografov, 
ali pa preprosto vse izgubilo. In prvič 
se proti ponarejanju ni protestiralo 
naknadno, ampak že med produkcijo 
filma, ne glede na njegov morebitni 
uspeh ali neuspeh.

Na razpravi, ki se je nadaljevala 20. 
oktobra in se končala 4. novembra, so 
obravnavali tudi VVeillovo tožbo. Svoj 
pravi pomen je dobila s "primerom 
Brecht". Verjetno je VVeill sklenil 
boljšo pogodbo, ki izrecno predvideva 
pritožno pravico. Toda pri razsodbi se 
sodiče ni opiralo na pogodbene 
omejitve, ki bi potem morale veljati 
tudi v "primeru Brecht". Na to tudi 
meri stavek v sodbi VVeillu:

"Pogodbeni dogovori o sodelovanju 
tožnika mu dajejo le pravico, oa 
zahteva honorar, če je njegovo



VVolfgang Gersch: Berthold Brecht in film/drugo nadaljevanje ekran 35
sodelovanje po krivem odklonjeno:’’ 
Brecht je hotel, da mu vrnejo pravico 
do filmanja, da bi, kot je dejal na 
procesu, lahko posnel "Opero za tri 
groše” (to je Buško) po svojih 
intencah. Če bi Brecht očital firmam, 
da so odklonile spremenjeno politično 
zaostreno snov, bi tako obsodil 
samega sebe, da je kršil pogodbene 
obveznosti. To pa bi njegove načrte že 
vnaprej obsodilo na Dolom. Firmam ie 
predlagal, da namesto "Opero za tri 
groše" snemajo staro ”Beggar’s 
Opera". To bi sicer pomenilo finančno 
izgubo, toda verjetno mu je šlo za to, 
da zaščiti svoje delo. V tem primeru 
bi jim ponudil svoje songe z VVeillovo 
glasbo. Naslov bi se potem lahko 
glasil "Beraška opera s songi 
Weill/Brecht iz Opere za tri groše”. 
Odvetniki firm so predlog zavrnili.
Da Brechtu ni šlo predvsem za denar, 
kaže tudi nadaljnji potek procesa: ko 
so se pogajali o predmetu spora, 
so mu ponudili 25 tisoč M za 
odstop vseh pravic, oziroma, 
dali bi mu toliko, kolikor zahteva 
sam, samo da bi končali s prepirom.

Brecht je odklonil: ”Ne gre za 
materialno stran”. Verjetno se mu je 
zdelo važno, da dožene, kaj je tu 
pravica.

Brechtovo tožbo so zavrnili. V dolgi 
utemeljitvi sodbe, s potvarjanjem 
dogodkov in razveljavljanjem pogodb 
je sodišče skušalo dokazati, da 
Brecht nima prav. Očitno je bila 
težnja sodišča, da bi praktično 
omogočilo filmsko produkcijo.

Sodišče je sklenilo, da firma kljub 
pogodbenim omejitvam pridobi 
neomejeno pravico do filmanja.
Brecht je moral privoliti v spremembe, 
zlasti še, ker so bili nekateri deli 
osnutka predelani. Pravico do 
soodločanja je izgubil, ker osnutka ni 
predal direktno in, ker je pred 
sodiščem odknonil, da bi predlagal 
spremembe k snemalni knjigi, ki je 
bila napisana brez njega. Očitno se je 
sodišče trudilo, da bi spor zaradi 
zadeve, ki je vredna 800 000 mark, 
rešilo v prid kapitalistom. Ker obe 
stranki iz azumljivih razlogov nista 
dovolj poudarili resničnega problema, 
tendence "Die Beule”, si je Brecht to 
lahko prihranil za svoj resume v 
velikem eseju "Der
Dreigroschenprozess”. Napisal ga je 
po končanem snemanju filma, ki se je 
očitno oddaljil od dramskega dela. 
Brechtova kritika o potvarjanju "Opere 
za tri groše”, o neupoštevanju 
stilističnih in vsebinskih posebnosti, 
pomeni kritiko meščanske umetniške 
produkcije. Razen tega je objavil esej 
skupaj z "Die Beule” v tretjem delu 
svojih Versuche” (Poskusi) tako, da je 
vsakdo lahko spoznal, kaj je sedaj 
Brecht nameraval in česa se je 
ustrašila "politično nevtralna firma 
Nero".

V eseju je Brecht prikazal in analiziral 
proces kot "sociološki eksperiment”, 
ki je bil prirejen, da bi prikazal 
plastično podobo položaja družbe 
(tiska, filma in sodišča), da bi 
videli njihovo konkretno

delovanje. Pogostokrat niti niso 
verjeli, da je to njegov pravi 
namen. Družboslovcem, sociologom 
je dovoljeno, da Brehctov proces 
analizirajo kot podobo in model 
resničnosti, kot bojni ukrep proti 
kapitalistom. Proces naj bi pretresel 
zaupanje v državo, za to naj bi vedela 
čim širša javnost. Razkril naj bi 
nasprotje med brutalno prakso in 
tradicionalno manipulirajočo 
meščansko ideologijo in s tem 
popolno pravno negotovost, celotno 
igro vladajočega razreda. Proces je 
vse bolj preraščal v široko zasnovano 
inscenacijo političnega "gledališča", v 
katerem so tožniki in obtoženci 
neposredno postali soigralci in kot 
takšni javno demonstrirali vloge, ki jih 
igrajo v družbi.

Seveda pa je nastopil še stranski 
učinek, ki pa ni bil v skladu z 
Brechtovimi načrti. Proces je pomenil 
za film, ki ga je odklonil, hkrati tudi 
reklamo, kakršne firme same ne bi 
mogle narediti. Toda odločilen je 
načelen protest avtorja, ki učinkovito 
razkrinka kapitalistični film in 
meščansko družbo.

19. decembra je prišlo do poravnave 
med Brechtom in filmskima firmama. 
Brecht je umaknil svoj ugovor, za film 
so določili podnaslov "Prosto po 
istoimenskem odrskem delu Brechta 
in Weilla”. Firme so se obvezale, da 
izplačajo Brechtu dogovorjeni honorar 
in mu vrnejo pravico za ponovno 
lastno snemanje "Opere za tri groše”. 
Brecht je poravnavo komentiral v 
"Scheinvverfer” (Žaromet): "Filmski 
družbi se ni posrečilo, da bi me z 
odkritimi ali prikritimi denarnimi 
ponudbami pripravila do molčanja, 
namreč o tem, da je njihov film po 
mojem mnenju žalostno zmašilo in 
pomeni nesramno osramotitev "Opere 
za tri groše”. Ni se jim posrečilo, da 
bi brez mojih navodil naredili film, ki 
bi bil vsaj pol toliko vreden kot 
gledališko delo. Ni se jim posrečilo 
načelno preprečiti nekega "Filma za 
tri groše”. Niti enkrat se jim ni 
posrečilo, da bi me spravili vsaj ob 
del mojih delovnih honorarjev. Ne bo 
se jim niti posrečilo obdolžiti me, da 
sem podkupljiv, če se že nisem pustil 
kupiti. Posrečilo se jim je le s 
pomočjo sodbe, da so naredili ta 
film."Za Brechta film "Opera za tri 
groše", ki je nastal brez njegovega 
sodelovanja in v nasprotju z njegovimi 
predstavami, ni bil predmet razprave.

V "Dreigroschenprozess" ga označi s 
formulacijami, ki ga močno 
razvrednotijo, opustil pa je vsako 
konkretno razpravljanje. Tudi za bralca 
je bolje, piše Brecht, če ne posveča 
pozornosti žalostnemu rezultatu 
velikih prizadevanj določenega 
režiserja. Za umetnostno sociološke 
teorije, ki jih Brecht razvija v eseju in 
jih bomo v nadaljevanju analizirali, je 
bilo oblikovanje filma režiserja Pabsta 
nezanimivo, odveč je torej'vsakršna 
izčrpna analiza filma, ki ne pove 
ničesar o Brechtovih filmskih 
namerah. Pokaže pa negativne 
posledice, do katerih je prišlo zaradi 
oddaljevanja od Brechtove estetike.

Toda kljub umetniški in socialno 
kritični slabosti nasproti "Die Beule" 
in glede na gledališko delo je še 
zmeraj omembe vreden film, katerega 
kvalitete seveda hkrati pomenijo 
oddaljitev od Brechtove agresivnosti. 
Ko se je film v petdesetih letih znova 
pojavil v kinematografih, je služil 
Herbertu Jheringu, ki se je včasih 
prišteval k njegovim najostrejšim 
kritikom, celo kot primer take 
umetniške višine, ki jo je nemški film 
dosegel v VVeimarski republiki.
Goerg VVilhelm Pabst je posnel 
"Opero za tri groše" v zenitu svoje 
umetniške kariere, med ”Westfront 
1918" (1930) in "Kamerad-Schaft” 
(1931), v katerih je premagal pozicije, 
ki so bile karakteristične za njegove 
neme filme. Namesto 
melodramatskosti postaja določujoče 
opisovanje zunanje resničnosti, ki je 
bilo Pabstova posebnost in, ki ga je 
sedaj uporabil za adekvatno socialno, 
relevantno snov. Brez dvoma je bil 
Pabst v tistem obdobju pod vplivom 
boja levih sil, vendar je njegovo 
napredno stališče, kot kažejo njegovi 
najboljši filmi, ostalo čustveno 
zaznamovano. Pabst dogajanja ni 
analiziral zavestno politično, opisoval 
pa ga je angažirano (vojna, 
solidarnost delavcev). Socialnih 
motivov in sklepanj ni. Pabst ni bil 
sposoben, da bi produktivne elemente 
"nove stvarnosti" uporabil za 
revolucionarno umetnost.

Pabstov zvočni film zgodnega obdobja 
s svojimi naprednimi tendencami ni 
dosegal Brechtovih pozicij in ciljev, ki 
so zahtevali umetnost, ki od realnosti 
ne poudarja samo tistega, kar se da 
doživeti. Predhodna Pabstova 
prizadevanja, da bi vsakdanjost 
resničnega življenja podajal s 
fotografsko natančnostjo, so bila za 
Brechtov tekst, to si lahko mislimo, (v 
satirično fiktivni "Die Beule”) 
neprimerna predloga. Mogoče ga je 
vznemirjala nenavadna naloga, ki so 
mu jo zadali pri Nero, za katero je 
posnel svoje zadnje filme in gotovo je 
dal najboljše, kar je mogel.

Brehctovih protestov pa ni nikoli 
resnično razumel. Če se Pabst 
sklicuje na to, da so važni deli 
dogajanja iz dela "Die Beule" 
uporabljeni v filmu, potem to 
dokazuje, da Brechtove predloge ni 
razumel. Predloga ne vsebuje zgolj 
snovi za dogajanje, ampak predpisuje 
tudi načine posredovanja, ki so za 
učinek dela temeljnega pomena. In 
vendar, kljub temu, da je dogajanje 
včasih zaostreno, film s svojim 
družbeno političnim učinkom zaostaja 
za dramskim delom. Film dobi značaj 
balade. Liki iz filma niso nič drugega, 
kot spremni pojavi njihovega sveta, 
vse poteka kot v sanjah. Ta vtis 
povečuje tudi način fotografije, ki 
slike nikoli ne umiri. Ta način dela, ki 
je privedel do komercialnega uspeha 
in do nekaterih učinkovitih filmskih 
sekvenc, je bil zavesten odklon do 
Brechtovega načina pripovedovanja, ki 
je v Brechtovi filmski realizaciji brez 
dvoma izzval večja nasprotovanja. 
Pabst je ignoriral epsko agresivno 
strukturo predloge. Cezure, ki jih je 
Brecht hotel postaviti z izrecno



36 ekran Wolfgang Gersch: Berthold Brecht in film/drugo nadaljevanje

zahtevanimi naslovi, so bile 
opuščene. Songi so pomenili v 
nasprotju z Brechtovim namenom 
vrhunec iluzionističnega učinkovanja 
filma. Meščanska publika je na film 
reagirala hkrati ozlovljeno in 
vzradoščeno. Krstna uprizoritev je bila 
19. februarja 1931 v berlinskem 
kinematografu "Atrium”. (V Ljubljani 
je bil film predvajan leta 1937). Na 
Centralnem institutu za vzgojo in 
izobraževanje v Prusiji so 12. februarja 
film ocenili za umetniško dragocen.
Za desne radikalne sile VVeimarske 
republike je bil film vsekakor že 
preveč nedvoumen. 27. februarja so 
nacionalsocialisti pri predvajanju 
filma v Nurnbergu inscenirali rabuke, 
kar se je menda tudi drugod ponovilo.

V začetku marca je thurinški 
nacionalsocialistični notranji minister 
Frick zahteval, da se prekliče 
dovoljenje za predvajanje in je do 
razsodbe prepovedal predvajanje filma 
v svojem upravnem območju. 
Frickovemu predlogu so se kmalu 
pridružili še notranji ministri Badna in 
Braunschvveiga. 21. aprila je vrhovna 
filmska cenzura ovrgla zahteve po 
prepovedi. Meščansko pravosodje je 
upravičeno menilo, da Pabstov film ne 
ogroža javne varnosti in reda. Film ni 
pomenil atentata na meščansko 
ideologijo, kot je to zahteval Brecht.
In vendar so sodbe o tem filmu danes 
milejše, ne samo zaradi nekaterih 
formalnih kvalitet. Kajti, ko je 
VVolfgang Staudte na novo posnel 
"Opero za tri groše" v ZRN (1963) in 
je s precejšnjo nespretnostjo ponudil 
svojo shovv verzijo, ki razočara in, ki 
izhaja iz predpostavke, da je politična 
vsebina "Opere za tri groše” samo 
legenda, Pabstovo zgodnje delo ni 
učinkovalo zgolj kot umetniško 
znamenit film, temveč tudi sicer kot 
socialno vendarle opazen v okviru 
komercialne meščanske produkcije.

"Dreigroschen Prozess”

Izhajajoč iz snemanja "Opere za tri 
groše" in sodnega procesa, je Brecht 
raziskoval odnos med meščansko 
ideologijo in prakso, ki jo je možno 
razkrinkati in sicer na primeru filmske 
industrije, prava in tiska, da bi tako 
nadaljeval sociološki eksperiment 
realnega procesa v teoretično 
obravnavo. V umetnostno sociloških 
poglavjih te študije obravnava Brecht 
situacije, možnosti in funkcije filma.

V besedilu prepoznamo nov 
umetnostno sociološki značaj, ki je 
ključnega pomena za razumevanje 
Brechtovega pojmovanja umetniške 
produkcije in učinka masovnih 
medijev, zlasti filma. Toliko bolj 
čudno je, da so to besedilo 
podcenjevali v analizah Brechtovega 
ukvarjanja s filmom. Šele v zadnjem 
času se Brechtovi filmski teoriji 
posveča več pozornosti. Ta Brechtov 
tekst je povezan s tekstom VValterja 
Benjamina "Das Kunst werk im 
Zeitalter... seiner technischen 
Reproduzierbarkeit...” (Umetniško 
delo v dobi tehnične repruduktivnosti, 
leta 1936). Benjaminove teze si težko 
predstavljamo brez Brechtovih razlag.

Sorodnosti so tako opazne, da ne 
ugotovimo le Brechtovega vpliva na 
revolucionarno usmeritev Benjaminove 
misli, ampak tudi Benjaminov vpliv na 
"Dreigroschenprozess". Benjamin je 
spoznal Brechta 1929 in je z njim 
diskutiral. V Brechtovih nazorih in 
delu je našel pomembno snov za 
svoje teoretične sestavke.

Teorija medijev, ki izhaja še posebno 
iz vloge televizije in s tem povezanim 
potenciranjem in sočasnim 
spreminjanjem problemov, ki sta jih 
spoznala Brecht in Benjamin, ni cilj 
tega dela. Prav tako tudi ne izdelana 
teorija filma. Osnovna vprašanja te 
raziskave so, kaj je Brecht naredil za 
film, kaj ga je pri filmu zanimalo, 
glavne teze, ki karakterizirajo Brechtov 
filmski nazor in so relevantne za 
marksistično teorijo filma in medijev. 
Z naslovom glavnega teoretičnega 
odstavka "Kritik der Vorstellungen” 
(Kritika predstav), nakaže Brecht smer 
svojega sociološkega eksperimenta. S 
pomočjo prikaza dogodkov med 
procesom Brecht posploši eklatantno 
nasprotje med "odločenim 
materializmom” kapitalistične prakse 
in "veliko meščansko idealiteto”, 
starimi predstavami o svobodi, 
pravičnosti itd., ki so v svoji 
celokupnosti tvorile klasično 
meščansko ideologijo. Brecht spozna, 
da buržoazija, ki teh starih predstav 
ne more opustiti čisto iz vitalnih 
razlogov, to nasprotje zataji. Glede na 
to, da pozni kapitalizem lahko 
funkcionira le, če teh starih predstav 
niti ne opusti, niti jih ne uresniči, jih 
Brecht napade kot faktor, ki utrjuje 
kapitalistični sistem.

Brechtov načelen boj proti varovalni 
funkciji sistema "starih predstav” se v 
"Dreigroschenprozess” nanaša zlasti 
na njihovo estetsko posredništvo. 
"Meščanska kultura nito, kar sama 
misli o meščanski praksi.” Brecht se 
bojuje proti meščanski umetnosti, ki 
ji daje pečat velika meščanska 
ideologija idealističnega izvora in 
pojmuje samo sebe kot socialno 
neodvisen fenomen, ki s svojo 
odličnostjo nikomur ne koristi.

Brechtovi nazori o umetnosti 
postajajo vse bolj revolucionarni. Ne 
zahteva le nove vsebine, nove 
izpovedi, ampak poudarja nov 
politično angažiran odnos med 
označevalcem in označencem. Važne 
pobude za novo estetiko je dobil pri 
masovnih medijih, zlasti pri filmu. 
Kajti Brecht v filmu ni videl le 
prevoznega sredstva idej, pojmoval ga 
je kot povsem nov medij, ki zajema 
celotno estetsko in socialno področje 
umetnosti in spreminja tradicionalne 
umetnosti. Brecht meni, da je možno 
na podlagi nekaterih domnev o filmu 
ustvariti nove predstave o umetnosti. 
Dve stvari poudari Brecht pri filmu: 
dokumentarno podobo resničnosti, ki 
jo omogočata optična in akustična 
tehnika in pa ravnanje z aparati, kar 
pogojuje učinek te tehnike. Oba 
faktorja, ki zadevata vsebinska in 
formalna vprašanja, Brecht uporabi za 
kritiko meščanske umetnosti in za 
teoretično razmišljanje o

revolucionarni umetniški produkciji.
Brechtov nazor o vlogi aparatov (ki 
"tehnizirajo” umetnost in iz katerih 
Brecht v gledališču naredi pravo 
potujevalno predstavo, da bi osvestil 
gledalca, da ni prikazano pravo 
življenje, ampak le model sveta) je 
treba razumeti kot metaforičen odnos 
vloge filmske tehnike, ki na film sam 
lahko koristno učinkuje. Film se zdi 
Brechtu tako pomemben zaradi 
strukturnih in socioloških oznak, pri 
čemer je aspekt aparatov najvažnejši.
Iz filmske tehnike izvaja 
dokumentarno slikanje, bistveno za 
film in druge umetnosti. Opisuje tudi 
prevratniški značaj novih medijev, za 
katere prav tako uporablja pojem 
aparati. S temi bi težko obvladali 
staro, netehnično , antitehnično, z 
religioznim povezano "izžarevajočo” 
umetnost. Medije (radio, film) 
ocenjuje kot komunikacijska sredstva, 
ki spreminjajo celotno umetniško 
produkcijo in umetniško recepcijo in 
polemizira s prizadevanji, ki so hotela 
izključiti tradicionalno, nedotakljivo 
umetnost iz dosega teh novih medijev 
in s tem iz vseh procesov in vplivov 
časa. Napredni sodobni teoretiki so te 
Brechtove sklepe o bistvu in učinku 
filma razumeli kot umetnostno 
politični problem. Bšla Balazs v 
ideoloških opombah svoje knjige "Der 
Geist des Films” (Duh filma, 1930) 
pravi: "Bistvo tehnike je tisto, kar 
zruši distanco med gledalcem in 
zaprtim svetom umetnosti. Neka 
revolucionarna težnja, ki je ni mogoče 
izbrisati, je v tem uničenju svečane 
daljave tistega kultnega prikazovanja, 
ki je obdajalo gledališče.” Film s 
svojo tehnično reproduktivnostjo okrni 
kultno vrednost revolucionarne 
umetnosti in jo osvobaja 
"parazitskega ritualnega gibanja”.
Benjamin za to vpelje pojem "aura”, 
ki ga definira kot "enkraten pojav 
daljave”, pa naj je še tako blizu 
(einmalige Erscheinug einer Ferne, 
so nah sie sein mag). To 
je formulacija kultne vrednosti 
umetniškega dela znotraj kategorij 
časovno prostorskih opažanj.
Nedosegljivost je pravzaprav prava 
vrednost kultne slike. Glede na svojo 
naravo ostaja oddaljena, pa naj je še 
tako blizu. Bližina, ki jo sugerira 
materialnost umetniškega dela, ne 
odstrani oddaljenosti, ki ostaja tudi 
po njegovem pojavljanju.

Čeprav je Brecht nasprotoval 
Benjaminovemu pojmu "aura”, in ga 
označil kot "mistiko proti mistiki”, je 
vendarle nekako ustrezal Brechtovemu 
pojmovanju izžarevajoče, kultno 
zavržene umetnosti. Po 
Benjaminovem mnenju bo film 
spremenil področje recepcije. Ker 
zaradi tehnične reproduktivnosti ni 
možno določiti merila pristnosti 
umetniške produkcije, zaključuje 
Benjamin daljnovidno, se spremeni 
celotna vloga umetnosti: ta ne temelji 
več na ritualu, pač pa na politiki.

Benjamin s svojo fenomenološko \
analizo ne upošteva spremembe 
apercepcije (taktična recepcija s
namesto zatopitve), ki jo določa -2

filmska tehnika in blagovno obeleženo 
komercialno manipulativno bistvo





38 ekran Wolfgang Gersch: Berthold Brecht in film/drugo nadaljevanje

kapitalističnega filma, ki ne dopušča, 
da bi umetnost temeljila na politiki.
To bi bilo preveč revolucionarno. V 
nekem drugem poglavju Benjamin 
ugotavlja, da dopušča filmski kapital 
revolucionarno kritiko družbenih 
razmer le v izjemnih primerih. 
Benjamin soglaša z Brechtom in se 
sklicuje na film sovjetske zveze, češ 
da ima umetnost politično vlogo, ki 
spreminja družbo in kot Brecht meni 
tudi on, da so pogoji za to ustvarieni 
že s filmom v kapitalizmu. Brecht 
izpelje odnos med razdiralnim 
učinkom neke druge plati 
filma — iz njegovega blagovnega 
značaja v kapitalizmu.
Izhodiščna točka je polemika z 
idealističnimi meščanskimi 
predstavami, po katerih umetnost 
lahko razveljavi materialni značaj 
filma, oziroma, da tradicionalne 
umetnosti niso imele materialnih 
komponent. Brecht izhaja iz tega, da 
se z obtokom blaga vzpostavi odnos 
med stvermi, torej proces 
komunikacije, film pa je bilj kot vse 
druge umenosti pod vplivom tega 
procesa. Kot blago aktivno 
reagira na potrebe potrošnikov, 
spreminja cilje in je kot tak 
za Brechta primer umetnosti, ki 
ima točno določeno vlogo, zanima ga 
le dejstvo funkcije, ne pa tudi njena 
socialna razlaga. Umetnost, ki se 
posreduje kot blago, je izgubila svojo 
staro posvetitev. Ta osvoboditev od 
enkratnosti pa v poznem kapitalizmu 
ne sovpada z odprtostjo umetnosti za 
napredne dejanske vrednosti.
Stavek: "Umetniško delo je blago”, bi 
bila tavtološka izjava, če v njem ne bi 
tičalo nekaj več kot funkcija, nekaj, 
kar mu daje glavno vrednost.
Benjamin pravi, da pri filmu tehnična 
reproduktivnost ni od zunaj postavljen 
pogoj njegovega masovnega 
razširiania (ko ori kniigi). Tehnična 
reproduktivnost filmskega dela je 
utemeljena neposredno v tehniki 
njegove proizvodnje. Ne omogoča le 
masovno širjenje filmskih del na 
najneposrednejši načn, ampak celo 
prisiljuje v to. Proizvodnja filma je 
namreč tako draga, (da na primer 
posameznik, ki si je lahko privoščil 
sliko, si filma ne more privoščiti). V 
tem smislu je zlitje duhovnih vrednot 
v blagu napreden proces in lahku mu 
le pritrdimo s predpostavko, da 
vidimo tudi fazo blaga, ki jo bo 
možno preseči z nadaljnjim razvojem.

Dialetična formulacija ne odstrani 
zmote, da bi se umetnost v tej 
zgodovinski situaciji preko blagovne 
funkcije lahko progresivno razvijala, 
ker prav tista glavna vrednost, za 
katero Brechtu gre, je v kapitalizmu 
omadeževana ali uničena z 
materialnim, ki vpliva tudi na 
nastanek umeniškega dela. Snemanje 
Dreigroschenfilm je primer za to. 
Zloraba umetnosti zaradi ciljev in 
potreb vodi v kapitalističnem filmu do 
institucionalizaciie filma kot 
narkotizirajočega zabavnega blaga, 
določenega za mednarodni trg, brez 
socialne tematike, ki jo diktira 
dobičkarstvo monopolov, in deluje 
represivno. Brecht sam v filmu 
pozneje govori kot o eni od cvetočih 
vejic mednarodne trgovine z mamili.

S "Kuhle VVampe" so Brechtovi 
sodelavci leto pozneje realiziran rum, 
ki ni šel "skozi fazo blaga”, ampak se 
je radikalno razlikoval od 
materialnosti kapitalističnega filma, 
pokaže pa natančno nova znamenja, 
ki jih je Brecht eksemplificiral na 
blagovni funkciji. Ta je služila Brechtu 
kot pomožna konstrukcija, da bi 
opozoril na nujne revolucionarne 
spremembe umetnosti, na odnos do 
destrukcije in nove funkcionalnosti. 
Brechtovemu umetniškemu 
pojmovanju odgovarja njegovo 
zanimanje za učinke, ki jih je bilo 
treba doseči. 2e od marksistične 
naravnanosti dalje zastopa aktivno 
vlogo umetnosti. Tudi, ko je Brecht v 
petdesetih letih v desetih točkah 
orisal socialistični realizem, je faktor 
učinka postavil na prvo mesto: 
"Realistična umetnost je bojevita 
umetnost. Pobija napačne nazore o 
realnosti in pobude, ki nasprotujejo 
realnim interesom človeštva.
Omogoča pravilne nazore in krepi 
produktivne pobude." (Schriften zum 
Theater VII). Ta definicija se samo s 
svojo jasnostjo razlikuje od umetnosti 
teoretskih izjav v
"Dreigroschenprozess". V obliki tez 
poda Brecht estetske konsekvence 
funkcionalnosti, ki jo zagovarja, in ki 
filmu daje nove oblikovne metode in 
je pravzaprav izziv. To se ne nanaša 
zgolj na novejše meščanske teorije o 
filmu (zlasti Andre Bazin in Siegfried 
Kracauer), ki menita, da se film s 
svojo tehniko bolj kot vse ostale 
umetnosti približa neposredni 
resničnosti, svoje lastno filmsko 
bistvo dosega v "sugestivni 
nedoločljivosti”. Brecht izhaja iz 
filma, ostaja pa zvest svojemu 
programu, ko meni, da umetnost 
nuino oodaia resničnost (pri čemer ga 
polemika s subjektivizmom v 
meščanski umetnosti včasih zavede v 
mehanično pojmovanje, ki podcenjuje 
upodabljajoči subjekt).
Funkcionalnost dokumentarnega 
posnemanja, ki ga zahteva 1927 v 
sestavku "Kleiner Rat, Dokumente 
anzufertigen” (majhen nasvet o 
izdelovanju dokumentov), se v 
Dreigroschenprozess oblikuje in 
konkretizira v program, ki je 
Dopolnoma nasproten Lukacsevemu 
kanoniziranemu pojmovanju teorije 
odraza. Nasprotja, ki veljajo za 
literaturo, so relevantna tudi za film, 
ker zadevajo estetski značaj 
posnemanja in njegovo strukturiranje, 
torej probleme, ki z lastnimi 
specifičnimi zakonitostmi filma niso 
odpravljeni, ampak samo modificirani. 
Bistvo in pojavnost, ki tvorita 
enotnost nasprotij, naj bi se po 
Lukacsu razrešila v umetniškem delu 
tako, da se oba v neposrednem vtisu 
umetniškega dela izenačita v 
spontano enotnost, da tvorita za 
sprejemajočega neločljivo enotnost.
Ta enotnost nasproti protislovnosti, ki 
jo Lukacs tako poudarja, pripelje do 
podoživljanja, do katarze, ne pa do 
bolj odprte, bolj napadalne dialektike 
oživljanja in distance, ki določa 
Brechtovo metodo. Tudi Brecht 
zahteva v umetniškem delu 
dialektično enotnost nasprotujočih si 
strani, toda pri tem protislovje ni 
izbrisano, ampak služi za spoznavanje

družbenih zvez, medtem ko Lukacs 
zahteva postopek, ki bistvo in 
pojavnost dokončno prekriža, namreč 
najprej miselno odkrivanje in 
umetniške podobe teh zvez, drugič pa 
in neločljivo od tega, umetniško 
pokrivanje abstrahirano izdelanih zvez 
— odpravo abstrakcije. Z dvojnim 
delom nastane nova neposrednost — 
upodobljena zunanja pojavnost 
življenja in iz nje lahko vsak trenutek 
razberemo bistvo, (kar se v življenju 
samem ne dogaja, se vendar pojavlja 
kot neposrednost, kot zunanja 
pojavnost življenja).
Te nasprotujoče si nazore lahko 
uporabimo za razpravljanje o 
funkcionalnosti filmskih posnetkov, 
čeprav ne moremo direktno sklepati. 
Če v nadaljnjem primerjamo Brechtov 
pojem funkcionalnosti z novejšimi 
filmskimi teorijami, ki 
dokumentarnost kot specifičnost 
filmske umetnosti absolutizirajo, je 
treba upoštevati, da je bil Lukacs 
odločen nasprotnik dokumentarnosti v 
umetnosti. Odklanjal pa ni le 
dokumentarnosti, ampak tudi 
montažo, ki ustvarja nove pomenske 
zveze in osvetljuje vzročne komplekse. 
Montaža namreč ogroža tisto 
neposrednost, s katero Lukacs znova 
odpravlja abstrakcijo, ki prikriva 
družbene zveze. Tukaj se pokažejo 
afinitete do filmskih teorij in filmov, 
ki v navidezno neomejeni 
neposrednosti filmskih posnetkov 
vidijo izpolnitev filmske umetnosti. V 
Dreigroschenprozess je Brecht v nekaj 
stavkih ponudil filmsko estetiko, ki 
določa razmerje pojavnosti in bistva 
na nov način. Brecht piše: "Položaj je 
tako kompliciran, da enostavna 
reprodukcija realnosti o realnosti 
izpove manj kot karkoli drugega. 
Fotografija Kruppovih tovarn ali AEG 
skoraj ničesar ne pove o teh 
institutih. Dejanska resničnost je v 
funkcionalnem. Konkretizacija 
človeških odnosov, kot npr. tovarna, 
teh odnosov ne izdaja več. Torej je 
dejansko treba nekaj zgraditi, narediti 
nekaj umetnega, narejenega. Torej je 
umetnost dejansko potrebna, toda 
stari pojem o umetnosti, o doživljanju 
je brez vrednosti. Kajti tudi kdor od 
realnosti podaja samo tisto, kar je 
možno doživeti, realnosti same ne 
podaja.”

Družbena funkcija resničnosti filma 
"podajati resničnost", vplete pri 
Brechtu pozornost vzbujajoče, 
potujevalno upodabljanje, ki ga tukaj 
opisuje kot umetno, narejeno, kot 
novo predstavo o umetnosti. S tem 
teorijo odraza razume bistveno 
drugače kot Lukacs, ki je princip 
odkrivanja in prikrivanja, izdelovanje 
posnetkov, ki znova ustrezajo 
neposrednosti zunanje dejavnosti 
življenja, povzdignil v merilo za 
realistični način upodabljanja. Lukacs 
zahteva varljivo podobo, v kateri ni 
prostora za potujitev, s katero pa je 
Brecht uresničil svoj umetniški 
program: "Resničnost je treba 
kritizirati tako, dajo upodobimo, 
kritizirati jo je treba realistično."

Brechtovi predlogi so provocirali film, 
ki se je, kot ponazarjajo praktični 
primeri in teorije, kazal veliko bolj kot



Wolfgang Gersch: Berthold Brecht in film/drugo nadaljevanje ekran 39
varljiva podoba, manj pa kot potujena 
slika resničnosti. Odločilno je 
razmerje med specifičnimi lastnostmi 
medija in med umetniškim značajem. 
Film pokaže gibanje in je s pomočjo 
kamere oziroma spreminjanjem 
nastavitev tudi sam gibanje. Zaradi 
njegove fotografske narave, njegove 
relativno dokumentarne zmožnosti 
nastajajo popolnoma novi sugestivni 
učinki. Efekt navzočnosti 
(Anvvesenkeitseffekt) v recepciji vodi v 
pretežnih primerih do modifikacije, ki 
omejuje refleksijo. Tega učinka pa ne 
gre več izvajati iz specifičnih lastnosti 
filmskega medija, ampak iz skupnega 
učinkovanja z umetniškim prijemom 
filma, z načinom pripovedovanja.
Še posebej je to vidno pri dveh 
meščanskih teorijah filma, ki sta ju 
sredi oziroma konec 50. let razvila 
francoski filmski kritik Andrš Bazin in 
nemški sociolog ter filmski publicist 
Siegfried Kracauer, ki je emigriral v 
ZDA. Obe teoriji na ekstremen način 
istovetita specifiko medija in filmske 
umetnosti. Reprodukcija resničnosti, 
ki je možna prav zaradi specifičnih 
lastnosti medija, je že postulirana kot 
filmski princip. Teh teorij pa tukaj ne 
bi bilo potrebno omenjati, če ne bi 
tako natančno pojasnile 
iluzionističnega učinkovanja filmov. 
Kracauer piše v svoji "Theorie des 
Films", katere program označuje 
podnaslov "Die Errettuna der 
"ausserem VVirklichkeit” (Rešitev 
zunanje resničnosti), da film 
gledalčevo zavest manjša in slabi 
njegovo zmožnost razsojanja: 
"Obiskovalec kina je v podobnem 
položaju kot hipnotizirana oseba. 
Gledalcu, ki ga je očaral svetleči 
pravokotnik pred njegovimi očmi, 
podoben bleščečemu predmetu v roki 
hipnotizerja, ne preostane nič 
drugega, kot da podleže sugestijam."

Predstavniki kontemplativnega 
"resničnostnega" filma soglašajo s 
tem načinom učinkovanja, ker 
funkcionalno usmerjeno, 
konstruirajoče upodabljanje relativira 
tisto neposrednost, ki po njihovem 
mnenju izgrajuje bistvo filma (kot 
umetnosti). Z Brechtom imajo skupno 
izhodišče, da filmu ustreza "gledanje 
od zunaj”, toda, medtem ko to 
Brechtu pomeni predpostavko za 
analitičnosintetično prikazovanje 
resničnosti in ima določen namen, se 
za Kracauerja in Bazina izčrpa 
umetniški proces v tem "gledanju od 
zunaj”. Kracauner smatra, da sta 
reprodukcija resničnosti in abstrakcija 
nezdružljivi in ugotovi: "Umetnost v 
filmu je reakcionarna", s čimer meni 
prav tisto zavestno oblikovanje 
umetnika, ki prodira skozi "oblikovano 
površino življenja", ustvarjanje 
ideoloških pozicij, ki jih diskreditira 
kot neprimerne za film. Film se mora 
oklepati "zunanje pojavnosti stvari”.

Te nazore bi lahko primerjali z 
Lukacsevimi, ki izhaja iz drugačnih 
ideoloških pozicij in zahteva 
"neposrednost", ki je posredovana že 
oblikovana in ki jo lahko neposredno 
podoživljamo. Taka neposrednost mu 
pomeni, tako kot Kracauerjau, 
umetniško totaliteto, medtem ko 
Brecht vključi v totaliteto umetniškega

dela še recipienta: totaliteta se pri 
Brechtu tudi pri njegovih nazorih o 
filmu ne izčrpa s posnetkom, ampak 
se dokonča šele z načinom 
učinkovanja. Ta sredstva, prekinitev 
dogajanja, ki so ugodna za enotnost 
posnetka in funkcionalnosti, kot npr. 
montaža, parabola, potujitev, in ki 
razbijajo neposrednost, je Lukacs 
obsodil kot antirealistične elemente, 
prav tako je Bazin montažo 
"prepovedal" pri filmu kot obseg, ki 
prizadene neposrednost realnosti. 
Primerjava z Lukacsem je umestna 
tudi zaradi tega, ker igrani film 
posreduje skoraj izključno neko 
resničnost, ki je inscenirana na 
kamero; proces prikrivanja in 
odkrivanja je lahko izpeljan tako kot v 
literaturi, vendar z drugimi sredstvi.

Dokumentarni filmi se lahko 
zadovoljijo z videzom neposrednosti, 
toda princip ne preprečuje niti 
direktnega posega, ki distancira in 
abstrahira (montaža, komentiranje), 
niti indirektnega z inscenacijo, ki jo 
Kracauer prizna samo kot vmesni 
postopek.

Brechtova zahteva po potujevalnem 
upodabljanju v filmu rezultira iz 
omejenih izraznih možnosti 
dokumentarnega odražanja, ki a priori 
hkrati z odražanjem zunanje 
pojavnosti realnosti, ne zajame tudi 
njenega bistva. S tem ni omejena 
nujnost dokumentarnega posnemanja, 
ampak pokaže na upodobiteveni 
kontekst, na "umetno", kar Brecht 
razume kot potujevanje 
(Verfremdung).
Razumljivo je, da posnetek zunanje 
pojavnosti lahko ob določenih pogojih 
hkrati posreduje bistvo. Vendar po 
Brechtovi dialektični estetiki učinka 
njegovega naziranja o uporabnih 
filmskih posnetkih niso usmerjena 
samo v enostavna dokumentarna 
odražanja, ki ne jamčijo niti 
zanesljivih učinkov niti ne razkrivajo 
vzročnih zvez. Potem ko je Brecht 
pojasnil svoje namene je takoj sledila 
realizacija: film "Kuhle VVampe". Z 
avtoritativnim sodelovanjem Brechta 
je bila v Nemčiji prvič uporabljena v 
filmu funkcionalna estetika, ki jo je 
on zahteval, na osnovi zaostrenega 
razrednega boja, ki je usmerjal razvoj 
Brechta v marksistično dialektičnega 
umetniškega producenta. Enotnost 
teorije in prakse, ki jo je Brecht le 
tokrat lahko dosegel v filmu, je z 
umetniškim rezultatom dokazala tezo.

Realizacijo Brechtove estetike 
moramo gledati zgodovinsko, odvisno 
od objekta in problematike, od družbe 
in perspektive. Film mora dialektično 
preveriti splošno veljavno formulacijo 
o funkciji učinka realistične 
umetnosti, ki jo citira Brecht, glede 
na družbene pogoje in naloge, glede 
na resnično snov in žanr.

Fetišiziranje dokumentarnosti 
preprečuje duhovne procese, trdi 
Brecht, katere je on omogočil filmu v 
"Dreigroschenproze3" s 
funkcionalizacijo posnemanja 
resničnosti. Brecht si je želel v kinu 
publiko samih refleksologov (v smislu 
raziskovalcev, odkriteljev). Samo

filmi, ki odgovarjajo novi predstavi o 
umetnosti, lahko sprožijo take 
kolektivne miselne procese, ki jih je 
Brecht ocenil kot politično nujne.
Vzor filmske umetnosti, ki je sprožila 
take miselne procese, sta bili za 
Brechta dve skupini filmov, ki sta tudi 
imeli največ uspeha v delavskih 
kinodvoranah: sovjetski filmi in 
ameriške slapstick — komedije. Obe 
zvrsti smatra Brecht za funkcionalno 
filmsko umetnost in sta tudi primer za 
Brechtove zahteve: "V resnici 
potrebuje film zunanje dogajanje in 
nič introspektivno psihološkega". 
VValter Benjamin je opozoril na to, da 
lahko obe skupini primerjamo, ko je 
opisal predpostavke njune estetike: 
"Premoč ruskega filma o revoluciji se 
naslanja, prav tako kot tista 
ameriškega grotesknega filma, ravno 
na to, da oba, vsak na svoj način, 
temeljita na tendenci, h kateri se 
vedno znova dosledno vračata.

Tendenciozen — na manj očiten način 
— je namreč tudi groteskni film". 
Destrukcije meščanskega sveta v tem 
filmu so tipizirani prikazi, ki jih 
Brecht tudi v sovjetskem filmu tako 
poudari. Sovjetski film je bil 
nedvomno odločilnega pomena za 
Brechtov razvoj. Kajti ta ni nudil le 
posameznih, za Brechta zanimivih 
načinov prikazovanja, ampak je prvič 
demonstriral moč učinkovanja velike 
marksistične revolucionarne 
umetnosti, dialektiko novih 
revolucionarnih vsebin in upodobitev.

Zlasti filmi Sergeja Eisensteina so 
dali Brechtu važne spodbude. Brecht 
je Eisensteina omenil samo 
mimogrede, vsekakor pa z velikim 
občudovanjem. Ni izključeno, da so 
tudi Eisensteinove teorije konec 
dvajsetih let imele vpliv na Brechtovo 
estetiko. V sestavku "Der film der 
Zukunft, (Film prihodnosti), ki ga je 
leta 1929 objavil v Nemčiji, in v 
katerem utemelji svojo teorijo 
intelektualnega filma, se Eisenstein 
strastno zavzema za uvedbo novega 
socialnega faktorja učinkovanja v 
umetnosti, ki se opira na dialektiko 
jezika slik in jezika logike. Brechtova 
estetika se orientira, tako kot 
Eisensteinova, na umetnost, ki 
premaguje komplicirane socialno — 
filozofske probleme časa, ki v sebi 
združuje intelektualni, filozofski, 
historični, znanstveno marksistični 
princip, ne da bi odpravila umetnost.

Zmožnost te naloge v filmu vidi 
Eisenstein v sintezi emocionalnega, 
dokumentarnega in absolutnega filma. 
Samo intelektualni film lahko reši 
razprtijo med jezikom logike in 
jezikom slik na osnovi jezika 
kinodialektike.

nadaljevanje in konec prihodnjič



40 ekran

Prostor, ki ga v Ekranu občasno 
namenjamo pregledom svetovnih 
kinematografij, v tej dvojni številki 
zavzema informativno-kritična 
analiza stanja v Latinski Ameriki v 
sedemdesetih letih. Z objavo 
eseja Julianne Burton, Žerjavica 
tli (preveden je iz ameriške 
filmske revije Film Quarterly, 
jesen 1976) pravzaprav 
izpolnjujemo obvezo, načrt, ki 
smo si ga zastavili v 516 številki 
Ekrana 1978 ob intervjuju z 
argentinskim režiserjem 
Fernandom Solanasom.

Julianne Burton v svoji študiji 
analizira dogajanje v sodobnem 
latinskoameriškem filmu, 
raziskuje razvoj, ki je sledil 
razpadu brazilskega ”dnema 
novo" in podobnih gibanj v 
sosednjih državah. V svoji študiji, 
ki noče biti zgolj deskriptivno 
nizanje polpreteklih dogodkov, 
avtorica dokazuje, kako odločilno 
je v kinematografijah tega dela 
tretjega sveta filmska proizvodnja 
povezana in odvisna od družbeno­
političnega sistema.

Čeprav smo pri nas videli 
skromno število filmov, o katerih 
govori Julianne Burton 
(čuebracho, tračema, Sao 
Bernardo in morda še kateri), 
mislimo, da je ta informacija 
vmesna tudi za naš prostor. 
Avtorica v tem preseku sodobne 
latinskoameriške kinematografije 
ne obravnava Uragvaja, Paragvaja, 
Čila in Bolivije.

Predvidevamo, da so vzrok za to 
reakcionarni in represivni 
družbenopolitični sistemi, ki ne 
dopuščajo, da bi se na filmskem 
področju ”sploh kaj dogajalo”, če 
pa §e, se v militantni obliki kot 
”podtalna” dejavnost.

Naša zanirpan/a za latinsko­
ameriške konematografije bomo v 
letošnjem fetniku (zaenkrat tako 
mislimo) zaključili z objavo 
študije v bolivijskem filmu 
sodelavca Jadrana Strleta v 
prihodnji dvojni številki.

tretji svet

Žerjavica
tli
O trenutnem stanju v latinskoameriškem

Julianne Burton
Trditev, da politični pogoji vplivajo na 
ustvarjalno izražanje s tem, da 

določajo razpon sprejemljivega 
diskurza, in odločajo, komu so 
dostopna določena izrazna sredstva, 
ni nikakršna profanacija Umetnosti. 
Tako hipotezo potrjuje zgodovina 
Novega latinskoameriškega filma. Ob 
koncu desetletja je revolucionarni 
optimizem šestdesetih let pospremila 
dotlej nezabeležena ofenziva v 
filmskem ustvarjanju: "Antonio d as 
Mortes”, alergorija Glauberja Roche o 
brazilskem severovzhodu, soupada z 
argentinskim epskim underground 
dokumentarcem ”La Hora de los 
Hornos” (Čas talilnih peči); skupina 
bolivijskih filmskih ustvarjalcev je 
ponesla svoje kamere v visoke planote 
Andov in posnela "El Sangre del 
Condor” (Kondorjeva kri); v Čilu je 
Miguel Littin s svojim "El Chacal de 
Nahueltoro” (Šakal iz Nahueltora) na 
dokumentaren način obnovil zločin in 
kazen nekega nepismenega kmeta — 
po številu prodanih vstopnic je film 
potolkel vse dotedanje rekorde; isto 
velja v Boliviji za Kondorjevo kri, ki 
pomeni obsodbo prisilne sterilizacije. 
Na Kubi so posneli očarljivo, 
kompleksno delo "Memorias del 
Subdesarrollo” (Spomini na 
nerazvitost) in nekaj mesecev kasneje 
"Lucio".

Ti filmi imajo skupno genezo in 
končni cilj, čeprav se razlikujejo po 
formi, stilu in metodi. Globoko so 
zakoreninjeni v potrebah in težavah 
svojih ljudstev, namenjeni so 
ohranjenju in gojenju kulturne 
dediščine svojih dežel ter v njeni 
obrambi pred popačujočim kulturnim 
uvozom iz razvitega sveta. Sočasnost 
ni bila slučajna, bila je produkt 
podobnih razmer, iz katerih se je 
razvila skupna zavest in sprožila 
vzporeden odziv.

Brazilski cineast Leon Hirszman je 
nekoč ugotovil, da je militantni film v 
veliki meri "dovoljeni film” in da je 
njegov obstanek vsaj formalno 
odvisen od obstoja buržoazne 
demokracije. V desetih letih od 
nastanka gibanja Novega 
latinskoameriškega filma so se 
družbeno-ekonomske razmere v 
Latinski Ameriki bistveno poslabšale,

filmu

v političnih strukturah pa ni skoraj 
nikjer več tistih "razpok”, ki so nekoč 
dovoljevale nastanek tako 
subverzivnih del.

Brazilija, Bolivija, Čile, Urugvaj in 
Argentina, zibelke nekdanjega 
razcveta Novega filma, so dandanes 
pod enako neizprosnim diktatorskim 
škornjem, kakršen brez prekinitve že 
desetletja tlači Paragvaj. V Braziliji so 
z ustavnim aktom št. 5 ukinili vse 
državljanske svoboščine;
"progresivnih" vzgibov med nekaterimi 
bolivijskimi vojaškimi voditelji je bilo 
konec, ko je leta 1971 general Banzer 
prevzel oblast; v Čilu so želje po 
miroljubnem prehodu v socializem 
zahrbtno in krvavo zatrli jeseni leta 
1973; v Argentini se je spogledovanje 
z demokratičnimi oblikami vladanja 
podaljšalo do marca 1976, čeprav je 
že s Peronovo vrnitvijo na oblast 
postalo jasno, da bodo zavestno 
ustvarjanje postopoma, toda 
nepopustljivo zatrli. Samo Kolumbija 
in Venezuela sta obdržali zunanje 
oblike demokratične vlade, čeprav 
zlasti v Kolumbiji, kjer že dvajset let 
velja obsedno stanje, omenjene 
zunanje oblike prepričajo le 
malokoga. Peru je primer posebne 
vrste, saj je na oblasti samozvani 
socialistični vojaški režim, ki 
prizadevno dvori investicijam 
zahodnega kapitala, medtem ko 
obljublja "podružbljenje” privatnih 
profitov.

Torej ne preseneča, da je Novi 
latinskoameriški film kot gibanje 
uspel preživeti, oziroma se bori za 
preživetje, v vrsti osamljenih naporov 
le v zadnjih treh omenjenih deželah. 
Zaradi naraščajočega zatiranja v Čilu 
ni več filmske dejavnosti; iz Bolivije 
so izgnali Sanjinčsa in njegovo 
skupino; v Argentini in Braziliji pa se 
angažirani filmski ustvarjalci lahko 
zatečejo pod okrilje že dolgo 
obstoječe filmske industrije, toda le, 
če sprejmejo njene pogoje.
Kolumbija, Ekvador, Peru in 
Venezuela si želijo ustvariti lastne 
filmske industrije, vendar se tam 
skupine angažiranih ustvarjalcev 
razpuščajo in stopajo v defenzivo 
zaradi uradne naklonjenosti komerci­
alnim interesom. Le na Kubi ie



Žerjavica tli/Julianne Burton ekran 41
revolucionarni film živ in zdrav — 
toda to je druga zgodba ...

Kolumbija:
Dvorni filmarji, dobičkarji In neodvisni

Kljub tveganju, da potrdim obstoječe 
stereotipe, se ne morem odreči izjavi, 
da se je moje filmsko raziskovanje v 
Latinski Ameriki začelo z velikim 
treskom. Moj prihod v Kolumbijo je 
namreč časovno soupadel z 
eksplozijami bomb v štirih 
kinodvoranah v Bogoti. Kolumbijska 
sredstva množičnega obveščanja so 
dogodek senzacionalizirala, ne da bi 
iz njega potegnila kakšen zaključek. 
Vse štiri kinodvorane so namreč 
dejansko, ali pa vsaj formalno, 
povezane z Metro-Goldwyn-Mayerjem, 
ki je v Kolumbiji največji distributer- 
predvajalec. V treh izmed omenjenih 
štirih dvoran so predvsjali "Žrelo", v 
četrti pa je bil na programu "Tommy”.
V vseh primerih je bila poškodovana 
lastnina in ne ljudje. Dogodek 
dokazuje, da je v Latinski Ameriki tudi 
kultura stopila v politično areno in da 
vse večje število Latinoameričanov 
meni, da za hollywoodsko masko 
"zgolj razvedrila” preži agent kulturne 
in politične dominacije.

V Latinski Ameriki je Kolumbija tretji 
največji filmski potrošnik in je tako 
pomembno tržišče za Hollywood. V 
sklopu uradne kulturne hierarhije so 
nekateri posamezniki prepričani, da je 
leto 1975 pomenilo začetek vzpona 
domače filmske industrije in da bi to 
potrdili, so marca 1976 priredili prvi 
festival domačega filma. Prizadevanja 
za oživitev nacionalne kinematografije 
segajo že v leto 1942, ko je vlada 
sprejela prvi zakon o filmu. Leta 1971 
so sprejeli nov zakon, dopolnjen leta 
1974, ki predpisuje obvezno 
predvajanje domačih kratkometražnih 
filmov v premiernih dvoranah, 
odobrava povišanje cen vstopnic, 
ureja sistem olajšav za producente in 
distributerje domačih filmov ter 
ustanavlja državno posvetovalno 
komisijo za kvaliteto filmov, ki odloča 
o primernosti posameznih del za 
javno predvajanje (za cenzuro vsebine 
poskrbi neka druga komisija) sestav­
ljena le iz vladnih organov, brez 
prisotnosti filmskih delavcev). Novi 
zakon je utemeljil tudi takoimenovanl 
"el cine de sodre precio" (film z 
dražjimi vstopnicami). Vlada je v 
svojih prizadevanjih, da bi razvila 
nacionalno kinematografijo, od katere 
bi imela tudi finančno korist, z 
zakonom privabila mnogo takšnih, ki 
jih je bolj zanimal dobiček kot film.

V letu 1975 so v Kolumbiji posneli 
približno 100 kratkometražnih filmov, 
od katerih je bilo tri četrtine 
dokumentarcev. Doslej najbolj znan 
primer "filma dražjih vstopnic” je 
Corralejas in Sincelejo (Corrajelas v 
Sinceleju) Maria Mitriottija in Čira 
Duršna. Nekateri trdijo, da slovesa 
filma ne gre toliko pripisovati 
zanimanju, ki ga je vzbudil, temveč 
bolj dejstvu, da so ga distributerji 
predvajali skupaj z "Izganjalcem 
hudiča” (The Exorcist), oziroma je 
treba to pripisati vnaprej dogovorjeni 
delitvi dobička med filmarji in

distribucijo. "Corralejals" je značilen 
"film dražjih vstopnic” po svojem 
kompromisu med družbeno kritiko In 
potopisnim predavanjem. Njegova 
vsebina je hkrati nacionalna in 
ljudska: Corralejas je namreč obredni 
festival v zakotnem kraju Sincelejo — 
pijane kmete še bolj pijani 
veleposestniki naženejo v ogrado, da 
bi jim služili kot tarče pri streljanju. 
Tipično je, da film samozadovoljno 
obsoja barbarske rituale in zaide v 
senzacionalizem, ne da bi raziskoval 
korenine tega fenomena.

Francisco Norden, ki Ima spričevala 
London Polytechnical School In 
pariške IDHEC, je med tistimi 
izbranci, ki jim ni bilo potrebno čakati 
na "cine de sobre precio”, da bi si 
zagotovili svoje mesto v proizvodnji. 
Njegova žena Isadora je direktorica 
kinoteke v Bogoti, sam pa je eden 
vodilnih uradnikov v ministrstvu za 
kulturo. Že v zgodnjih šestdesetih 
letih je začel s snemanjem osladnih 
potopisnih filmov ("Las paredes de 
Cartagena” — Zidovi Kartagine, "La 
Ruta de los liberadores” — Steza 
osvoboditeljev); v ogled enkratnega 
Museo Gold v kolumbijski Narodni 
banki je vključeno tudi predvajanje 
Nordenovega filma "La Leyenda de EL 
Dorado" (Legenda o El Doradu), 
pretenciozne zgodovinske mistiflkacije 
o tem, kako so Španci iskali prelepe 
izdelke indijanskih zlatarjev.

S svojim prvim celovečernim filmom 
"Camilo Torres” (1975), je Norden 
prenesel mistifikacije zgodovine na 
sodobno prizorišče. Mučeniška pot 
Camila Torresa — razredno 
privilegiranega duhovnika, ki je postal 
gverilec — je pretresla vso Kolumbijo, 
tako kot je Che Guevarina smrt nekaj 
mesecev kasneje pretresla vso 
Latinsko Ameriko. Njuna smrt je bila 
posledica zavezništva med domačimi 
oboroženimi silam! In "svetovalci” Iz 
ZDA. Film je sestavljen skoraj iz 
samih intervjujev, ki jih je Norden 
dopolnil z družinskimi posnetki ter 
drugim zgodovinskim dokumentarnim 
gradivom. Po tem, kdo v filmu 
nastopa in kdo ne, lahko ugotovimo, 
da gre za "uradno” verzijo. Z 
razrednim ozadjem udeležencev 
intervjujev (sedanji predsednik, bivši 
direktor, cerkveni prvaki, pravniki, 
politiki), posebno pa s stilom In 
obliko, Nordon izraža podpore obstoju 
tiste hierarhije, ki jo je Camilo skušal 
zrušiti. Za gledalca, ki si želi 
informiranega poročanja, bi bili 
Torresovo delovanje med mestnimi 
delavci in kmečkim prebivalstvom na 
podeželju ter njegovi lastni spisi 
dovolj zgovorni zgodovinski viri, toda 
Norden se jih ne dotakne. Camilovo 
politično delovanje odpravi kot 
ojdipovsko aberacijo: Torresova 
radikalizacija naj ne bi bila nič 
drugega kot napačno usmerjen upor 
proti gospodovalni materi. Camilov 
dostojanstveni brat, ki se začasno 
vrne iz ZDA, kjer stalno prebiva, (na 
zelo primeren način pooseblja vse, kar 
je Camilo zavestno zavrgel), v 
določenem trenutku izjavi, da so tisti, 
ki so bili v življenju Camilovi 
sovražniki, postali po njegovi smrti 
njegovi pristaši. Ta izjava je filmu

primeren nagrobnik: film namreč 
Camila Torresa "uradno" poveličuje, 
analizira, "prečisti”, skratka — 
asimilira.

Dve skupini neodvisnih filmskih 
ustvarjalcev se zoperstavljata dvornim 
filmarjem in avtorjem "filmov dražjih 
vstopnic". Marta Rodriguez, po 
izobrazbi antropologinja, in fotograf 
Jorge Silva sta filmska delavca, ki ju 
ne zanima industrijski način filmske 
proizvodnje, od katere so odvisni 
drugi. Njuni filmi so po metodi, 
tendencah in smotru diametralno 
nasprotni "uradni" kinematografiji: v 
trudapolnem procesu raziskovanja in 
imanentnih interakcij je film kot 
končni izdelek sekundarnega pomena, 
takorekoč postranska sestavina 
celote. Zanima ju bolj proces sam, 
film pa le kot sredstvo političnega 
osveščanja in družbenega preo­
blikovanja.

Sociolog bi kolumbijski "nižji" razred 
razdelil v tri sloje: nekvalificirani 
delavci v mestih, ki živijo na robu 
nacionalne ekonomije, avtohtono t. j. 
indijansko prebivalstvo, ki živi povsem 
izven blagovnotržnega gospodarstva 
in podeželski polproletariat. Po enega 
od teh slojev obravnavajo filmi, ki sta 
jih posnela Silva in Rodriguezova: 
"Chircales" (Opekarji) obravnava prvi 
sloj, "Planas: Testimonio de un 
Etnocidio” (Planas: pričevanje o 
etnocidu) prikazuje nasilne razlastitve 
nekega indijanskega plemena; 
"Campesinos” (Kmetje) se ukvarja s 
položajem kolumbijskega kmeta. 
Slednji je pred kratkim dobil prvi 
nagradi v Oberhausnu in Tampereju 
(Finska), je najdaljši in po tematiki 
najbolj ambiciozen. Raziskuje namreč 
zgodovinski razvoj družbene formacije 
kolumbijskega kmečkega 

prebivalstva, njegovo vse večjo 
proletarizacijo In izpostavljenost 
manipulacijam s strani vplivnih 
političnih interesov. "Planas: 
Testimonio de un Etnocidio” je 
drugačen po genezi in metodi. V njem 
je opisana vladna agresija proti 
plemenu Guahiba, ki so jo uradno 
zanikali. Zato je film kontrainformacij- 
ska rekonstrukcija, ki temelji na 
pričevanjih samih Indijancev. Časovna 
stiska, v kakršni sta bila avtorja 
prisiljena delati, jima je preprečila 
proceduro zbiranja podatkov, ki jima 
je služila za osnovo pri snemanju 
"Campesinos” in "chircales” 
("Chircales” sta snemala kar celo 
desetletje).

"Chircales" je po strukturi istočasno 
sinhroničen in diahroničen film, ki 
prikazuje preplet in protislovnosti 
vsakdanjega življenja opekarske 
družine, ritem in stopnjevanje 
njihovega dela ter vnaprej določeno 
jalovost njihovega boja za obstanek. 
Zaradi občasno vsiljive glasbene 
spremljave in pretirane ikonizacije 
dveh igralcev je film vse prej kot 
popoln. Vendar je kljub temu zelo 
značilen primer tistega, kar bi osebno 
imenovala "kontekstualno filmsko 
ustvarjanje". Preden so prinesli 
najosnovnejši pripomoček za 
snemanje, so se namreč filmski 
delavci nekaj mesecev seznanjali z



42 ekran Žerjavica tli/ Julianne Burton

indijansko skupnostjo. Na magneto­
fonski trak so posneli več sto ur 
intervjujev, ki so jih sintetizirali in 
analizirali, da bi jim služili kot 
sugestije za vsebino In organizacijo 
morebitnega filma. Nato so uporabili 
fotografski aparat in na osnovi 
posnetkov načrtovali razpored filma. 
Končno so začeli uporabljati pravo 
filmsko kamero in njena prisotnost ni 
prav nikogar vznemirjala. Z uporabo 
dolgotrajnega pripravljalnega 
postopka je snemalcem uspelo, da so 
bile le neznatne in kratkotrajne tiste 
zunanje spremembe v obnašanju, ki 
jih opazovanje povzroči vedno. Želeli 
so, da bi bile spremembe, ki jih je 
povzročila njihova prisotnost, bolj 
notranje in trajne. Poskrbeli so tudi, 
da so rezultate vsake faze snemanja 
vsakokrat ocenjevali vsi udeleženci.
Ob doživljanju snemanja se je v članih 
skupnosti sprostila kritična zavest, ki 
je botrovala ustanovitvi združenja 
opekarskih delavcev. Združenje je 
pred kratkim zaprosilo Silvo in 
Rodriguezovo, da posnameta epilog, v 
katerem bi dokumentirala dvig njihove 
zavesti in napredek v obvladovanju 
lastnih usod, ker združenje v 
kontekstu tega napredka zavrača 
sedanji zaključek filma kot 
defetističen. Iz tega sledi, da izdelek 
filmskih ustvarjalcev, ki dajejo 
prednost kontekstu, ni nikoli 
"dokončan”.

Carlos Mayolo in Luis Ospina sta 
predstavnika zmernejše skupine 
neodvisnih filmskih ustvarjalcev, ki se 
v filmsko industrijo sicer ne 
vključujejo povsem, vendar pa od nje 
tudi niso povsem ločeni. Po njihovem 
mnenju ni ne praktičnih ne teoretičnih 
razlogov, ki bi jih kot resne in 
izkušene cineaste odvrnili od tega, da 
se tudi oni vključijo v proizvodnjo 
"filmov dražjih vstopnic". Splošno 
razširjeno mnenje je, da je državna 
posvetovalna komisija povsem 
arbitrarno izločila Mayolov film "Sin 
Telon" (Brez zastora, 1974), o delu 
znane skupine ljudskega gledališča v 
Bogoti. Takoj zatem je avtor posnel 
film "La Hamaca" (Viseča mreža,
1975) po noveli znanega domačega 
pisatelja. Mayolo sklepa, da bodo 
cenzorji "La Hamaco" le s težavo 
zavrnili zaradi literarne predloge, ki 
njegovemu delu podeljuje prestiž. 
Silovitost pripovedi je namreč vgradil 
v kvaliteto igre, v aventičnost njene 
postavitve ter v režijsko kompetenco. 
Film "La Criada" (Služkinja, 1976) 
sem videla na Ospinovi montažni 
mizi. To je anekdotična in pogosto 
jedka analiza nasilja, ki ga človek 
izvaja nad drugim človeškim bitjem, 
zaključi pa se v skrbno premišljenem 
maščevanju. Film deluje zaradi svojih 
ekstremov predvsem emocionalno.

Raven omenjenih filmov je nasploh 
bolj emocionalna kot konceptualna, 
kar kaže na kompromise, ki sta jih 
morala skleniti v okviru sedanjega 
položaja oba filmarja. Opustila sta 
snemanje dokumentarcev in se 
posvetila eksperimentiranju s 
kratkometražnimi igranimi filmi. Ker 
si kot radikalna filmska ustvarjalca 
vendarle želita predstavitev svojih del 
prek običajnih, in ne zgolj

alternativnih, filmskih kanalov, sta 
morala svojo politično eksplicitnost 
nadomestiti z ironijo in jedkim 
humorjem. Menita, daje njuno 
početje vredno cene, saj jima 
distribucijski kanali "filma dražjih 
vstopnic” omogočajo, da stopata v 
stik s širšim občinstvom. Obenem pa 
trdita, da bosta tehnična kvaliteta in 
tematska napadalnost njunih filmov 
razgalila poprečnost sedanje uradne 
filmske produkcije in prispevala k 
dvigu njene kvalitete.

Ekvador:
En sam film še ni filmsko gibanje

V Latinski Ameriki je postal pojem 
"nerazvitost" vsestransko uporaben, 
saj služi tako obujanju kot razlagi 
vsega zla, ki izvira iz pet stoletij 
trajajoče tuje nadvlade. V Ekvadorju 
pa se nerazvitosti spomnimo na 
vsakem koraku, ne toliko zaradi 
stopnje absolutne bede kot zaradi 
razpona med skrajnostmi. 
Prisostvovala sem posvetu o vizualnih 
komunikacijah na Katoliški univerzi: 
Zaradi pomanjkanja pripomočkov so 
za filmski zaslon uporabili tablo, 
prelepljeno z listi papirja. Naslednji 
dan pa sem bila v le miljo oddaljeni 
Centralni Univerzi, kjer so 
reinavg uri rali dvorano z 12000 sedeži 
in 70 mm projektorjem.

Obakrat so bili na sporedu ameriški 
filmi. Posebej za reinavguracijo so 
predvajali ”That’s Entertainment” 
(Nekoč je bil Hollywood). Na 
Katoliški univerzi pa so predstavili 
eksperimentalne filme — ekspresio­
nistična igračkanja v psihodelrčnem 
slogu — da bi pokazali možnosti, s 
katerimi razpolaga nekomercialni film. 
Predvajanje kratkometražnih filmov 
zelo abstraktne vsebine, ki je še 
najbližja človekovim arhetipskih 
izkušnjam, je pred vsako latinsko­
ameriško publiko povsem nepotrebno, 
da čeprav je bilo tedaj med 
občinstvom 70% belcev, ki v deželi 
predstavljajo komaj 10% vsega 
prebivalstva. Vendar so ti filmi z 
barvnimi psihodeličnimi šoki 
učinkoviti kot dejavnik umetniškega 
zastraševanja in kot agenti — 
ovekovečevalci kulturnega 
manjvrednostnega kompleksa.

Ekvador in Paragvaj sta edini deželi, 
kjer so gibanje Novega latinsko­
ameriškega filma komaj zaznali, 
čeprav je to gibanje pretreslo ves 
ostali del subkontinenta. Pot 
ekvadorske nacionalne 
kinematografije je tlakovana z enim 
samim filmom in z mnogimi dobrimi 
nameni. Kratkometražni film Gustava 
Guayasamina "El cielo para la Cushi, 
caraju" (v prostem prevodu: Moja 
Cushi gre v nebesa, hudič naj vzame 
vse skupaj) je patetičen zaradi 
pretirane sentimentalnosti in 
preproste režiserjeve nesposobnosti. 
Poljubni snemalni koti, neprimerna 
časovna sinhronizacija, vvhite-outs in 
odsotnost glasbene spremljave so 
"tehnike", ki jih ta nerodni filmar 
takorekoč pomotoma uporablja. 
Tematsko se film opira na poglavje 
romana "Huasipungo”, iz tridesetih

let, ki opisuje življenje Indijancev In 
še danes velja za enega največjih 
ekvadorskih literarnih spomenikov.

Guayasamina je več gledalcev 
vprašalo: "Zakaj ste si izbrali 
defetistično epizodo, saj ne bi danes 
nobena indijanska skupnost mirno 
prenesla, da policisti pretepajo enega 
izmed njenih članov?" Režiser je 
odgovoril iskreno: "Prav to so mi 
povedali tudi Indijanci ter odklonili 
nadaljne sodelovanje pri snemanju, 
nato pa zahtevali, naj odidemo." S 
tem odgovorom je potrdil svojo 
togost. Tako proces izdelave kot 
končni filmski izdelek sta groteskni 
karikaturi teorije in prakse latinsko­
ameriškega militantnega filma — 
Guaysaminov film je zgolj nova oblika 
"razlastitve” indijanskega ljudstva.

Dialektično nasprotje med 
aspiracijami in praktičnimi možnostmi 
je v okviru Novega latinskoameriškega 
filma spodbudilo precej dosežkov in 
inovacij. Tako so bili npr. zaradi 
pomanjkanja finančnih sredstev 
snemalci prisiljeni uporabljati lažjo 
opremo, s katero so se posluževali 
bolj spontanih snemalnih tehnik. Ker 
jim tradicionalni distribucijski kanali 
niso bili dostopni, so morali cineasti 
ustvariti alternativno distribucijsko 
mrežo, iz česar se je mimogrede rodil 
dialog med njimi in občinstvom, kar 
je še posebej vplivalo na bodoče 
smernice tega filmskega gibanja.
Jorge Sanjinšs in Grupo Ukamau 
(Skupina Ukamau) so potem, ko so 
posneli "El Sangre del Condor", 
postali lep primer zgoraj omenjenega 
nasprotja — niso jim namreč dovolili, 
da bi posneli film po romanu 
"Huasipungo”. To pa jih ni 
prestrašilo. Film še vedno nameravajo 
snemati v Ekvadorju in sicer pod 
pokroviteljstvom filmskega oddelka 
pri Centralni univerzi.

Peru:
Sredi viharja

Pred časom je bilo pričakovati, da 
bodo tudi druge latinskoameriške 
države sledile zgledu perujskega 
"modela”, t. j. vojaški diktaturi, kjer 
so kapitalistične strukture "prekrili” s 
"socialističnimi" reformami.
Dandanes pa je vprašanje obratno: ali 
bo tudi Peru sledil zgledu svojih 
nepopustljivo represivnih sosedov? S 
kabinetnim državnim udarom, avgusta 
1975, so začasno sicer zadržali 
krepitev desnih sil, levičarji pa 
menijo, daje sedanji ministrski 
predsednik Fernšndez Maldonado 
zadnji od "fejst fantov". Napredni 
elementi so vse bolj osamljeni, kar 
pomeni, da je vsaka pridobitev, ki so 
jo dosegli, v najboljšem primeru 
majava; to med drugim potrjuje tudi 
preobrat v zvezi z delavsko kontrolo 
na področju tiska. Resni gospodarski 
in družbeni problemi ter stopnjujoči 
se zavestni razredni boj napovedujejo 
v bližnji prihodnosti zaostritev 
konfliktov. Takih, ki niso optimisti, je 
mnogo. Nek perujski cineast mi je 
povedal: "Živimo sredi viharja in 
nenadoma se bomo morda znašli v 
Caracasu, kjer bomo razmišljali o



Žerjavica tli/ Julianne Burton ekran 43
filmih, ki bi jih lahko posneli, pa jih 
nismo."

Ne pretiravamo veliko, če rečemo, da 
je filmsko ustvarjanje v sedanjih 
razmerah razkošje, ki si ga lahko 
dovoli samo nekaj perujskih 
angažiranih avtorjev. Toda nihče ne 
trdi, da moramo perujsko 
kinematografijo ocenjevati po tistem, 
kar je bilo storjenega doslej. Zakon o 
filmu (sprejet 1972) je namreč 
podoben kolumbijskemu in oba 
so ostro kritizirali zato, ker služita 
interesom privatnega kapitala in že 
obstoječih filmskih družb. "Hablemos 
de cine" — perujska revija za film, ki 
jo zelo cenijo — piše, da so tisti 
filmi, ki jih uradno odobrijo, 
"prečiščeni", komformistični In 
površinsko "kulturni", zanje je 
značilna odsotnost vsega, kar bi bilo 
lahko neprijetno, neprimerno ali 
sporno.

Združenje filmskih delavcev, tehnikov 
in predvajalcev so bila izključena iz 
oblikovanja zakona o filmu, zato so 
začela časopisno kampanjo proti 
njemu. Namesto obstoječega 
predlagajo sprejetje novega zakona, s 
katerim bi odpravili cenzuro, omejili 
birokratsko vlogo države, dopustili 
sodelovanje vseh filmskih združenj, 
podprli kooperativne oblike filmske 
proizvodnje, razširili mehanizme 
filmske distribucije in omogočili, da 
bi bila finančna sredstva dostopna 
vsem filmskim ustvarjalcem. Po 
zadnjih poročilih je bila dosežena 
polovična zmaga: stari zakon bo 
ukinjen, vendar še ne vemo, če bo 
nov kaj bistveno boljši.

Manuel Chambi je med ustvarjalci, ki 
jih poznajo tudi izven Peruja, 
najpomembnejši predstavnik tako- 
imenovane "šole iz Cuzca" (po 
Georgesu Sadoulu). Chambi občasno 
še vedno beleži obrede El Incovih 
potomcev, vse več pozornosti pa 
posveča zlorabam, ki so jim bili ti 
obredi izpostavljeni v času španske in 
mestiške vladavine. Zadnja filma 
Armanda Roblesa Godoya "Las 
Paredes verdes” (Zelene stene, 1969) 
in "Espejismo" (Fatamorgana, 1974) 
so nagradili na filmskem festivalu v 
Chicagu: Avtor trenutno snema 
mamutsko in osladno televizijsko 
nadaljevanko "Los nuevos Llegados” 
(Jara gospoda) z "izvirnim" odnosom 
do zemljiške reforme — Godoy se 
namreč postavlja na stran zemljiških 
posestnikov. "Izvirna" je tudi njegova 
tehnika, zaradi prenosa stila iz 
filmskih na televizijske zaslone.
Robles se ponaša z razkošno kamero 
in vztraja pri tem, da je bistvo filmske 
umetnosti v tehnični spretnosti. Tako 
v "Paredes verdes" kot v "Espejismo” 
so zunanji učinki sami sebi namen, 
najpogosteje so nepovezani ali celo 
nasprotni pripovedni vsebini. Igralci 
so le simbolični nosilci vlog, 
vsebinski razpleti filmov pa potrjujejo 
njegov reakcionarni fatalizem kljub 
nekaterim koncesijam zmerni, 
"latinski" verziji modnega radikalizma.

Roblesov pomen je v tem, da je 
dokazal, da kinematografija v 
nerazvitih družbah sama po sebi ni

vizualno primitivna, ponudil pa je tudi 
možnost izobraževanja filmskim 
ustvarjalcem, ki danes v Peruju pred­
stavljajo angažirani film, tako npr. 
njegova učenka Nora de Izcue. Po 
stilu in metodah v svojih 
dokumentarnih filmih in po privrženo­
sti militantnim težnjam po združitvi 
vseh filmskih ustvarjalcev (mnenja je, 
da je to edina možnost rešitve filmske 
problematike v Peruju) je Nora de 
Izcue pravo nasprotje svojega 
mentorja. V filmu "Runan Caycu” (Jaz 
sem človek, 1973) rekonstruira boj za 
zemljo in pravice Kečua Indijancev, ki 
žive v visokih planotah Andov, pri 
čemer uporablja različne vrste gradiva 
(reklamne fotografije, video, naslovne 
strani časopisov, dokumentarne 
posnetke in intervjuje). Norin film je 
post facto postal nekakšno dopolnilo 
filmu "El Enemigo principal” (Glavni 
sovražnik, 1974), ki ga je Sanjinšs 
posnel leto kasneje (Sanjinšs si je 
namreč izposodil kmečkega voditelja, 
ki nastopa v "Runan Caycu”, ter iz 
njega naredil vizualno in oralno ikono 
inkovske tradicije). "Runan Caycu" 
poroča o borbeni preteklosti andskih 
indijanskih skupnosti ter tako tvori 
temeljno zgodovinsko ozadje 
Sanjinčsovega filma, ki se tem 
referencam izogne, da bi bolj poudaril 
vlogo gverilcev. Presenetljivo je, da v 
Peruju teh dveh filmov ne predvajajo. 
"Runan Caycu” je finansirala vladna 
filmska agencija, kjer so film tudi 
montirali, da bi vsebino uskladili z 
uradnimi stališči. Posnetki so še 
vedno v bunkcerju. Primer ni 
osamljen. Nekateri angažirani 
ustvarjalci menijo, da je to del 
načrtne strategije. Vladne agencije 
novačijo talente in energijo 
militantnih avtorjev, s tem pa jim 
pogosto uspe, da njihove izdelke 
"prikrijejo". Negodovanja in 
nasprotovanja preženejo tako, da 
istim režiserjem zaupajo v delo nov 
film, čeprav je tveganje, da tudi tega 
ne bodo odobrili za predvajanje, še 
vedno prisotno.

Podobno kot Nora de Izcue se tudi 
drugi zavzemajo za kolektivno filmsko 
ustvarjanje. Roblesova hči Marcela je 
članica skupine Liberaclon sin 
Rodeos (Osvoboditev brez 
ovinkarjenja), ki je v zadnjih dveh letih 
posnela nekaj deset dokumentarnih 
filmov — za deželo v razvoju je to kar 
impresivna številka. Filmi so po stilu 
in tematiki raznoliki, zaradi 
pomanjkanja ideološkega fokusa in 
jasnosti pa so bili deležni ostrih 
kritik. "Ninos de Cuzco" (Otroci iz 
Cuzca) je tipičen primer, ki na 
zgovoren način prikazuje prevladujoča 
kulturna nasprotja v življenju 
kečuanskih otrok ob njihovem 
vsakodnevnem prehajanju iz vaških 
skupnosti v anonimnost mestnih ulic. 
V sekvencah, ki prikazujejo podeželje, 
mojstrski tempo in neposrednost 
detajlov prispevata k ustvarjanju 
lirične lepote, čeprav se včasih pojavi 
nevarnost, da bo film zašel v lažno 
romantičnost. Potem, ko beseda Fin 
označi konec, bližinski posnetek 
obraza enega od otrok obstane na 
platnu, nato pa se začne — kar je 
snemalcem uspelo z uporabo nadvse 
učinkovitega tehničnega prijema —

njegov izraz spreminjati v svečan in 
kljubovalen, Toda film bolj opozarja 
kot analizira in nam zato ne nudi 
pravšnjih okvirov za interpretacijo 
zaključnega posnetka.

Med omembe vredne kratkometražne 
filme perujske kinematografije sodi 
"Teatro de la Calle” (Ulično 
gledališče, 1974) skupine Bruma 
films. Ulične gledališke predstave so 
mnogo bolj spontane kot film, zato so 
marsikje v Latinski Ameriki 
prilagodljivejše sredstvo za dviganje 
zavesti ljudskih množic in za 
usmerjanje političnega protesta. 
Filmski ustvarjalci jim lahko vrnejo 
uslugo s tem, da sicer kratkotrajno 
interakcijo med igralci in občinstvom 
občasno dokumentirajo. Pri snemanju 
omenjenega filma so uporabili ročno 
filmsko kamero, zvok pa so posneli 
direktno. Film združuje več nastopov 
Josšja Acune, ki nam na koncu 
razloži, zakaj je zapustil profesionalno 
igranje ter se odločil, da si bo služil 
kruh po uličnih vogalih. Enkratnost 
daje filmu zlasti Acunov mim, kajti 
snemalcem le ni uspelo razrešiti 
prostislovja, ki je značilno za tovrstne 
projekte. Kamera namreč nenehno 
prekinja odnos med igralcem in 
občinstvom, z osredotočenjem na 
enega izključuje druge ter razbija 
gledalčevo zaznavanje celote na 
fragmente.

Od skupno sto kratkometražnih 
filmov, ki so jih 1975 posneli v 
Peruju, je bila največjega števila 
pohval deležna filmana fotomontaža, 
ne pa film. Njen režiser Nelson Garcia 
je namreč imel finančne težave in se 
je zato zatekel k temu pripomočku. 
Njegovo delo "Bombčn colorado, 
campečn” (Črni prvak Bombčn) je 
strogo nadzorovana meditacija o 
vzponu in padcu slavnega črnega 
boksarja Bombčna, ki jo je navdahnila 
"kreolska polka”, ki je Bombčnovo 
slavo povzdignila in ovekovečila. Film 
uporablja oblike ljudske kulture, da bi 
počastil ljudskega junaka in v 
nasprotju s podobnimi poskusi, ki se 
podrejajo svojemu gradivu, uspe 
uskladiti sodobni izraz in izročilo.

Argentina:
Od "argentinske pomladi” do padca 
Isabele Peron

Argentinci radi hodijo v kino. Kot 
nacijo so jih izoblikovali zaporedni 
emigracijski valovi iz Evrope In zato je 
značilno, da so ponosni na svojo 
"kozmopolitsko" dediščino. Film ima 
v okviru njihovega kulturnega življenja 
že dolgo časa priviligirano mesto.
Vsak argentinski kljubitelj filmov bo 
npr. vedel povedati, da je v Buenos 
Airesu obstajal Bergmanov kult že 
dolgo preden so Parižani njegovo 
ustvarjalno veličino sploh spoznali.
Po dolžini obstoja, tehnični 
infrastrukturi in prikazovanju svojih 
filmov v tujini se z argentinsko lahko 
kosa samo še mehiška filmska 
industrija.

Toda občasne krize in zastoji so 
argentinsko kinematografijo pestili 
bolj pogosto kot mehiško. Med drugo



44 ekran Žerjavica tli/Julianne Burton

svetovno vojno je konkurenca Iz 
Hollywooda ponehala. Domačo 
filmsko industrijo je to sicer stimuli­
ralo, toda takrat je primanjkovalo 
filmskega traku. V naslednjem deset­
letju je Perdnova vlada sprejela 
zaščitne zakone za stimulacijo 
domače filmske proizvodnje in 
obenem uvedla strogo cenzuro. Po 
strmoglavljenju Perčna je proizvodnja 
padla, zopet pa je narasla v poznih 
petdesetih letih. V zgodnjih 
šestdesetih letih se je pojavila 
generacija novih obetajočih režiserjev, 
vendar pa do tolikokrat 
napovedovanega "booma” še dolgo ni 
prišlo. Šele petnajst let kasneje, t.j. v 
letu 1974, je argentinska filmska 
proizvodnja dejansko dosegla 
vrhunec.

Argentinski film je leta 1974 tako po 
številu kot po kvaliteti izdelkov 
zabeležil izredno velik uspeh, prav 
tako pa je bilo nepopisno navdušenje 
občinstva, kar se je odražalo v številu 
prodanih vstopnic. V tem letu je 
filmska infrastruktura s 36 celovečer­
nimi filmi maksimalno izkoristila 
svoje zmogljivosti. Z novimi režiserji 
so z obnovljenimi ustvarjalnimi 
močmi prišli na površje tudi 
predstavniki "novega vala” zgodnjih 
šestdesetih let. Na zaslonih so žele 
največ uspeha teme, ki jih še nikoli 
dotlej niso obravnavali na takšen 
način. Kot nam je razložil nek filmski 
delavec, je "publika zahtevala, da se 
film odzove enkratnim zgodovinskim 
trenutkom, ki smo jih tedaj 
dolživl jali”.

Danes te izjmne, a tragično kratko­
trajne, zgodovinske trenutke 
nostalgično imenujejo "argentinska 
pomlad”. 1972 je moral vojaški režim 
zaradi ljudskih nemirov in splošnega 
nezadovoljstva po osmih letih znova 
dovoliti poltitične stranke in se 
umakniti, da bi se lahko izvedle 
splošne volitve. Sredi ljudskega 
navdušenja je 25. maja 1973 
peronistični kandidat Hector Cšmpora 
zasedel mesto predsednika države.
Niti mesec dni kasneje se je po skoraj 
dvajsetletnem izgnanstvu 
zmagoslavno vrnil v deželo general 
Juan Perčn in po splošnih volitvah 12. 
oktobra sam prevzel predsedniško 
oblast. Devet mesecev kasneje je umrl 
in "zapustil” predsedniški položaj 
svoji tretji ženi Isabeliti. Njo so 
oborožene sile z državnim udarom 
odstranile 24. marca 1973 in znova 
vzpostavile vojaško oblast.
Argentinska krožna politična pot se je 
s tem sklenila. Od politične sprostitve 
so danes ostali le spomini in nekaj 
filmov, ki zgovorno pričajo o 
ustvarjalnosti, ki so jo za kratko 
obdobje "spustili z vrvice”.

Leonardo Favio je s svojim "Juan 
Moreira” v letu 1972 utrl pot filmom, 
ki so sledili. Film, ki je posekal vse 
dotedanje rekorde v prodaji vstopnic, 
je Favio posnel po življenjski zgodbi 
legendarnega ljudskega junaka, 
vendar brez romantičnega 
revizionizma, značilnega za tradicio­
nalno obravnavo podobnih tem. 
Najširša filmska publika, naveličana 
uvoženih filmov in imitacij, je namreč

že dolgo zahtevala kritično filmsko 
obravnavo nacionalne tematike.

Večino filmov, ki jih je navdihnil 
ponovno prebujeni ljudski duh, so 
začeli predvajati šele leta 1974, torej 
že potem, ko je režim znova zategnil 
vajeti politične represije (zaradi 
neizogibne zamudnosti postopka od 
zasnove filma do Izdaje dovoljenja za 
njegovo predvajanje). Sprememba 
politične klime je pri najpomemb­
nejšem filmu tega obdobja pogojila 
skrajno obliko samocenzure. Kljub 
izredni popularnosti "La Patagonia 
rebelde” (Uporna Patagonija) sta 
režiser in producent vzela film iz 
obtoka, ker sta pričakovala vladno 
prepoved predvajanja. Film je, z 
minimalno fikcijsko rekonstrukcijo, 
posnet po uspešnici nekega novinarja 
in zgodovinarja, ki obravnava eno 
najbolj zamolčanih poglavij argentin­
ske vojaške zgodovine: dogodke v letu 
1921, ko je vojska pomorila nekaj sto 
stavkajočih poljskih delavcev. Sodeč 
po njunih dotedanjih delih ni nihče 
pričakoval, da sta avtorja sposobna 
ustvariti tak film. Toda kot se pogosto 
dogaja pri uporabi k vazi- 
dokumentarne tehnike pri obravnavi 
tem iz "tretjega sveta” širša družbena 
realnost prodre v ospredje kljub 
pristranskosti in omejeni zavesti 
"ustvarjalcev” umetniškega dela. Pri 
iskanju avtentičnosti sta Hector 
Olivera in Fernando Ayala zavrgla vse 
tradicionalne metode. Kljub 
odročnosti krajev sta snemala na 
kraju samem, sodelovali pa so člani 
tamkajšnje indijanske skupnosti. 
Morda avtorja tega nista nameravala, 
toda s filmom "La Patagonia 
rebelJ.de” sta ustvarila delo, ki je po 
vsebini bližje militantnemu kot 
uradnemu filmskemu ustvarjanju.

Adaptacije literarnih del v argentinski 
filmski industriji niso nobena novost. 
Presenetljiva pa je raznolikost 
literarnih tem iz družbenega življenja, 
ki so jih v omenjenem obdobju 
posneli. Sergio Renšm je klasično 
zgodbo pisatelja Maria Benedettija o 
možu srednjih let, pripadniku 
srednjega razreda, z naslovom ”La 
tregua” (Premirje) prenesel iz 
Montevidea petdesetih let čez Rio de 
la Plata v Buenos Aires sedemdesetih 
let. Pripoved o najdeni in ponovno 
izgubljeni ljubezni v jeseni življenja je 
bila sprejeta z navdušenjem, ki ga 
lahko primerjamo s sentimentalno 
histerijo, kakršno je v ZDA sprožila 
"Love Story"(Ljubezenska zgodba).

Ostale literarne priredbe v prid ljudske 
kulture zavračajo vsebino z 
meščanskim ozadjem. Film Rodolfa 
Kuhna "La hora de Maria y el pajaro 
de oro” (Marija in zlati ptič) — po 
scenariju pisatelja Gudina Kiefferja — 
temelji na obnovljeni ljudski legendi. 
Pripovedni elementi v njem so 
prikazni, amuleti, uroki in antagoni­
stična razcepljenost glavnega 
ženskega lika; filmska izraznost, ki je 
razvidna iz konvencionalnosti sloga, 
jim je podrejena. Kuhnov film skuša v 
nasprotju s tematsko podobnim 
sijajnim kubanskim filmom "Los dias 
del agua” (Dnevi vode”, 1971), prej 
imitirati kot razjasniti dinamiko

nastajanja mitov v podeželski ljudski 
kulturi. Tako se ta kompleksen pojav 
poenostavi, obenem pa še bolj 
mistificira.
Trilogija Ricarda VVurlicherja 
"Ouebracho” z različnimi igralskimi 
zasedbami predstavi različna obdobja 
in okolja, ki jih povezuje enotna 
pripovedna nit. Pridobivanje 
guebracha, več desetletij 
nepogrešljive snovi pri postopku 
strojenja usnja, uporabi VVurlicher kot 
paradigmo za kolonialistične operacije 
v Argentini. Glavno pripovedno misel 
in vezno tkivo filma predstavljata 
dialektika nasprotujočih si interesov 
in vse hujši konflikt med delavci in 
delodajalci. Podobno kot "La 
Patagonia rebelde” je tudi 
"Ouebracho" po svoji tematiki in 
okolju film, ki je "nacionalen”, njegov 
vpliv je pomemben. Po oblikovni plati 
je sicer še vedno "koloniziran”, če 
upoštevamo posnemanje 
hollywoodskega načina snemanja in 
zasnove filmskega razpleta kot 
implicitno pristajanje na vrednote, ki 
so se razvile iz tega posebnega 
filmskega sloga.

Problem dekolonizacije filma je bila 
osrednja naloga argentinskega gibanja 
"Tercer cine” (Tretji film), katerega 
najbolj znana teoretika in praktika sta 
Fernando Solanas in Octavio Getino. 
Pri iskanju tem in stilov, ki bi 
osvobodilnemu procesu v "tretjem 
svetu" najbolj ustrezali, sta zavrgla 
tako hollywodske kot avtorske 
modele. Njuna filma "La hora de los 
Hornos” (Čas talilnih peči) in ”EI 
camino del viejo Reales hacia la 
muerte” (Pot starega Realesa v smrt) 
— slednjega sta 1971. posnela z 
Gerardom Vallejo — so dolga leta 
predvajali na skrivaj. V obdobju 
politične "odjuge” pa sta filma 
dosegla le omejene komercialne 
uspehe. Publika se je odzvala na 
mlačen način tudi zato, ker je film že 
poznala, sama ustvarjalca pa sta se 
zavedala, da je bilo komercialno 
predvajanje njunih filmov samo po 
sebi protislovno.
V sedanjem političnem položaju 
njunih filmov ni niti v komercialni niti 
v podtalni distribuciji. Njuno delo 
otežuje organiziran vladni teror, ki je 
nekdanje grožnje z zapornimi kaznimi 
zamenjal s smrtnimi obsodbami.
Zadnji Solanasov film, "Los hijos de 
Fierro” (Fierrovi sinovi), pripoveduje o 
treh gauchovih sinovih, ki s svojimi 
življenjskimi zgodbami poosebljajo tri 
možne alternative za bodočnost 
Argentine. V pričakovanju ugodnejše 
politične klime so predvajanje filma 
odložili. Cine de la Base, naslednja 
pomembna skupina gverilskih 
ustvarjalcev (v ZDA jih poznajo po 
filmu "Los traidores" — Izdajalci, 
1972), se je trenutno povsem 
posvetila filmom za "interno 
uporabo”. Njihovi filmi delujejo kot 
detonatorji političnih diskusij v ozkih 
krogih občinstva. Po zadnjih 
političnih dogodkih pa je povsem 
možno, da je sedaj konec tudi te 
nadvse tajne aktivnosti.

Največ, kar je v okviru sedanjih 
omejitev moč ustvariti, sta v Pesaru



Žerjavica tli/ Julianne Burton ekran 45
leta 1975 pokazala dva filma. "El 
buho" (Sova), Bebeja Kamina, je 
nastal v neodvisni produkciji, ki 
potrjuje, da pod krili uradne filmske 
industrije čakajo izredni talenti. Film 
je senzibilna in pogosto vizualno 
osupljiva študija o alienaciji v delu in 
življenju mlade tovarniške delavke, o 
njeni notranji razdvojenosti, 
introvertirani erotiki in fantazmlh 
maščevanja. Njegova ganljiva 
avtentičnost verjetno izhaja iz 
pogojev, v katerih je nastal. ”EI buho" 
se, bolj psihološki kot političen, 
trudi, da bi razgalil razhod med 
osebno izkušnjo in "uradno" verzijo 
resničnosti; ta zavestna 
"dekonstrukcija” alienacijskih učinkov 
modernega življenja pa je pomemben 
politični prispevek.

Igralec in režiser Lautaro Murua 
predstavlja najboljše, kar lahko danes 
ponudi uradna filmska industrija. 
Njegovi filmi že od zgodnjih 
šestdesetih let s simpatijo, a vendar 
kritično, obravnavajo argentinski 
lumpenproletariat. Film "La Raulito" 
je posnet po resnični zgodbi mlade 
ženske, ki je živela med pocestnimi 
pobalini in se izdajala za moškega 
("Sicer si ne želim biti moškega 
spola”, pravi, "vendar pa nočem biti 
ženska), zaradi česar jo je preganjala 
policija in jo premestila Iz 
poboljševalnice v umobolnico. Po 
tehnični in umetniški kvaliteti je film 
izvrsten, vendar lahko začutimo, da si 
režiser ne upa načeti širše 
problematike, ki tiči v ozadju 
posameznikove borbe za osvoboditev 
od umetno ustvarjenih družbenih 
norm.

V Argentini danes ni moč izraziti niti 
najbolj zmerne družbene kritike.
Dokaz za to trditev je film Leopolda 
Torre Nilssona "Piedra libre"
(Svobodni kamen), ki so ga 
prepovedali le nekaj tednov po 
državnem udaru. Skoraj banalno 
zgodbo o prešuštvu med dobro 
situiranimi meščanskimi sloji, ki jo je 
režiral eden najbolj etabliranih, če že 
ne kar "uradni”, cineastov, so 
prepovedali z očitkom, da je ironična 
in nenaklonjena oligarhiji. Takoj 
zatem je Torre Nilsson odšel v 
izgnanstvo v Španijo, sledilo pa mu je 
tudi nekaj najbolj znanih igralcev.
Tisti, ki so ostali, nimajo lahke izbire. 
Spomladi je npr. izginil Raymuhdo 
Gleyzer, ki ga v ZDA poznajo po filmu 
"Mexico: La revolucičn congelada" 
(Mehika: Zamrznjena revolucija). Z 
mednarodno pisemsko kampanjo 
skušamo zvedeti, kje se sedaj nahaja, 
oziroma kakšna je njegova usoda. Po 
poročilih, ki pronicajo iz dežele, 
skupaj z osumljenimi političnimi 
aktivisti zapirajo in mučijo tudi 
filmske delavce, pisatelje in pesnike, 
neredko pa jih celo umorijo, tako da 
položaj pogostoma lahko primerjamo 
z dogodki, ki so neposredno sledili 
državnemu udaru v Čilu.

Brazilija:
Dolgotrajno umiranje

Skoraj v vseh deželah Latinske 
Amerike imajo cenzuro, toda le

brazilske filmske gledalce spomnijo 
na to s tiskanimi napisi, ki se petkrat 
ali šestkrat pojavijo že v prvih desetih 
minutah predstave. Vsi filmi in 
predfilmi morajo biti opremljeni s 
potrdili in odobritvami za predvajanje 
s strani ministrstva za pravosodje, 
oddelka zvezne policije in cenzorske 
komisije. Skratka — brazilska 
kinematografija in birokracija sta 
nerazdružljivi. Vojaška vlada je v letu 
1966 ustanovila državni inštitut za 
film, v letu 1969 pa državno filmsko 
podjetje Embrafilme. Letos sta se obe 
instituciji združili pod Imenom 
Embrafilme. Vsa dovoljenja, ki so 
potrebna za filmske projekte, njihovo 
financiranje in distribucijo, tako v 
državi kot izven nje, nosijo sedaj isti 
zaščitni znak.
Kaj pa lahko povemo o samih filmih? 
Kakšni so sploh filmi, ki so jih 
ustvarili po letu 1968, ko so sprejeli 
ustavni akt št. 5, s katerim so omejili 
svobodo izražanja? In kdo so sploh 
tisti, ki pri filmskem ustvarjanju še 
vedno vztrajajo? Večina velikih 
"zvezd” Cinema novo (Novega filma) 
je ostala v deželi, velika izjema ie 
samo Glauber Rocha. V času svojega 
prostovoljnega izgnanstva je posnel 
po en film v Konau (Lev Ima sedem 
glav, 1969), Španiji (Več glav, 1970), 
Italiji (Jasno, 1974) in nazadnje v 
Franciji (Zgodovina Brazilije, 1975). V 
Grčiji in Egiptu namerava posneti 
"Aleksandra Velikega”, ki naj bi ga 
finansirala italijanska televizija. 
Nedavno je bil v ZDA, kjer je iskal 
producenta za "The Age of the Earth” 
(Čas zemlje), katerega snemanje so 
mu lani v Mehiki preprečili. Iz članka, 
ki je bil pred kratkim objavljen v neki 
brazilski reviji, je razvidno, da si ta 
romanja naveličani popotnik želi 
domov. Po zadnjih poročilih se je že 
vrnil v Brazilijo, kjer naj bi začel 
izdajati lastno revijo.
Glauber Rocha je bil skoraj ves čas 
vodilni predstavnik gibanja Cinema 
novo, čeprav so bile njegove izjave 
dostikrat protislovne. Potem, ko je 
namreč že nekajkrat zatrdil, da 
gibanja Cinema novo ni več, je 
kasneje izjavljal, da gibanje — čeprav 
v spremenjeni obliki — še vedno živi.
V začetku desetletja so režiserji 
Cinema novo posneli tri filme:
Joaguim Pedro de Andrade 
"Macunšimo” (1969), Leon Hirszman 
"Sao Bernardo” (1970), Nelson Pererra 
dos Santos pa "Kako prijeten je bil 
moj Francozek" (1971). Vsak od teh 
filmov se uspešno kritično loteva 
določenega vidika brazilske 
stvarnosti. "Macunalmo” so posneli 
po pomembnem romanu iz dvajsetih 
let. Vsebino je režiser priredil 
sodobnim razmeram, čeprav je na 
mnogih mestih kar pretirano mitična, 
saj uporablja kode, ki so 
nepoznavalcu Brazilije nerazrešljivi. 
Tistemu, ki brazilske razmere pozna, 
pa je sporočilo filma povsem jasno. V 
Hirszmanovem "Sao Bernardu" gre za 
življenjsko zgodbo uspešnega 
samorastniškega rančerja, skozi 
katero se kaže vzpon nekega 
družbenega sloja in propad drugega. 
"Kako prijeten je bil moj Francozek" 
je pravi biser v ustvarjalnem opusu

režiserja Pereire dos Santosa. Film je 
izvirna etnografska satira, ki v 
ničemer ne spominja na avtorjeve 
predhodne ali kasnejše stvaritve.

Dos Santosov film je vplival na Andrš 
Luizovo "Legendo Ubirajare” in "Uirš" 
Gustava Dahla. Oba filma temeljita na 
antropoloških rekonstrukcijah. Zdi se 
pa, da so vizualne ambicije "Legende 
Ubirajare” in obsedenost z golim 
moškim telesom v boju motivirali ta 
film bolj kot antropološki vzgibi.
"Uirš” pa prikazuje medsebojno 
opazovanje družine brazilskih 
Indijancev in dobrih meščanov 
Maranaa v začetku stoletja. Dahi 
skuša na koncu filma poraz svojega 
indijanskega junaka povzdigniti v 
mitično zmago, vendar se mu to ne 
posreči; realizem njegovega sloga se 
razblini, razvidno je le avtorjevo 
obžalovanje, da se je spopad dveh 
kultur tako končal.

Če izvzamemo omenjena filma, ki se 
skoraj pretirano posvečata kulturnim 
specifikam, so v večini brazilskih 
filmskih stvaritev kraji dogajanj 
povsem nedoločeni. Iz njih je skrbno 
odstranjeno vse, kar bi bilo značilno 
za preteklost in sedanjost življenja v 
Braziliji. "Ljubezenska lekcija" (1976), 
Eduarda Escorela, kljub svoji 
nostalgiji po Sao Paolu dvajsetih let 
prikazuje nek vase zaprt svet brez 
zgodovine, v katerem živijo osebe 
nedoločene preteklosti in negotove 
prihodnosti, vpogled v njihovo 
"sentimentalno življenje" pa je 
omejen. Režiser se občasno upira 
potlačitvam lastnih fantazmov.
Prizorov nasilja, ki izražajo sestrino 
prikrito jezo ob bratovih prvih 
seksualnih izkušnjah, nikoli ne razvije 
in ne izpelje do konca.

Nekateri menijo, da je pred kratkim 
posneti "Amulet iz Agume”, Pereire 
dos Santosa, duhovita alegorija 
sodobnih razmer, svojo sodbo pa 
opirajo na dolgoletne izkušnje z 
razumevanjem indirektnega filmskega 
izražanja. Toda takšni razlagalci bi se 
morali vprašati, v kolikšni meri lahko 
kriminalka že po svoji obliki ne 
prepreči dojemanja vsebine na način, 
kakršnega ji pripisujejo.

Po mojem mnenju sta med 
sodobnimi brazilskimi filmi najboljša 
dva dokumentarca. "Glasba in ljudje 
severovzhoda” (1975), režiserke Tanie 
Cuaresma, odkriva tradicijo baladnega 
pesništva v sušnih pokrajinah 
brazilskega severovzhoda. Bolj kot 
film o glasbeni tradiciji je to oda 
ljudem, ki to tradicijo oživljajo. 
Režiserka je z dolgimi posnetki javnih 
in privatnih prostorov skušala skrbno 
razbrati materialne pogoje življenja v 
tej pokrajini. V filmu iz konstrastnega 
ozadja stopajo nekateri prelepi prizori.

"Iracema" (Dekle Iracema) je 
presenetljiva stvaritev, režiserja 
Jorgeja Badanskega, saj v njej ni 
melodrame, teatralnosti, 
psihologizmov in hiperbol. Pravzaprav 
je ta film antiteza baročnemu, 
"tropikalističnemu" delu 
"Macunalma". "Iracema” vpisuje 
obdajajoče okolje v "osebno” zgodbo



46 ekran Žerjavica tli/Julianne Burton

na način, ki hkrati osvetli tako 
junakinjo kot svet okoli nje. Film je 
po svoje sodobna alegorija. Iracema 
je petnajstletno čistokrvno indijansko 
dekle iz Amazonije, ki zapusti 
družinski čoln, da bi ga zamenjala za 
varljivi blišč prazničnega dne v 
Belemu (glavnem mestu brazilske 
zvezne države Para). Voznik kamiona 
Tiao Braxil Grando jo vzame s seboj 
po deželi, po kateri prevaža stavbni 
les. Najprej ji obljublja prelepo 
bodočnost, na poti nazaj pa jo zapusti 
v nekem nočnem lokalu. Tu se začne, 
s stopnjevano dehumanizacijsko noto, 
njeno izkoriščanje: Iracemo prevarajo 
in posilijo (filmu lahko štejemo v 
dobro, da se vzdrži voyeurizma na 
dekletov račun, saj se ne zadržuje na 
detajlih, temveč pokaže le začetek in 
konec njenih nezgod). V orvih 
mesecih prostitucije izrabijo vse njene 
kvalitete, potem pa jo zavržejo kot 
odpadek. Tu industrijska prispodoba 
ni naključna. Tako kot njena dežela, 
ki je v obdobju "razvoja", tako kot vsa 
Brazilija in ves južnoameriški 
kontinent, je tudi Iracema 
eksploatirana in nato zapuščena s 
strani tistih, ki so ji veliko obljubljali, 
nato pa le vzeli tisto, kar so lahko 
vzeli, preden so se preselili na nova, 
nedotaknjena področja. Film so 
posneli z nepoklicnimi igralci, v slogu 
direct-cinema, s precejsenzibilnosti in 
preudarka. Kljub vsem njegovim 
odlikam pa mu v Braziliji še vedno 
niso dovolili javnega predvajanja.

Venezuela:
V Rockfellerjevem lovišču

Če si peš in se želiš izogniti zamudni 
vožnji in prometnim zastojem, boš od 
Palcineje (Palcine je najbolje založena 
in najuspešnejša distributerska hiša v 
Latinski Ameriki), do venezuelske 
kinoteke lahko prišel le skozi lobby 
hotela Milton, ki so ga zgradili tam, 
kjer se je v Caracasu nekoč 
razprostiral centrali park. Vse to 
skupaj še na najlepši način odraža 
shizofreno razdvojenost prestolnice, 
ki ni niti povsem značilno latinsko­
ameriška niti povsem amerikanizirana, 
temveč hibridna pošast, ki združuje 
najbolj žalostne aspekte enega in 
drugega. Nasprotja med bogastvom in 
skrajno bedo, ki niso zaradi naravnost 
klišejskega statusa po vsej Latinski 
Ameriki sicer nič manj boleča, niso 
nikjer na kontinentu tako izrazito 
poudarjena kot prav tu. Zato ni 
presenetljivo, da na igrišču 
Rockfellerjev in drugih članov 
mednarodnega naftnega kartela 
prednjačijo hollywoodski izdelki.
Bolj presenetljivo je dejstvo, da 
obstaja pobuda za vzpostavitev 
avtonomne kinematografije. Ta 
pobuda sega daleč nazaj do 
celovečernega dokumentarca o 
življenju v slanih močvirjih, z 
naslovom ”Araya”, avtorice Margot 
Benacerraf, ki je požel priznanje v 
Cannesu leta 1958, vendar ga v 
Venezueli niso nikoli komercialno 
predvajali. Šestdeseta leta so bila 
bogata z dejavnostjo, toda skromna 
glede konkretnih rezultatov. Izstopa 
prgišče dokumentarcev: "La Ciudad 
que nos mira" (Mesto, ki nas gleda,

1966), režiserja Jesusa Enrigueja 
Gušdeza, je opis drugačnega, 
marginalnega Caracasa; "El Pozo 
vacio” (Prazni vodnjak, 1967), Carlosa 
Ftebolleda, analizira domačo naftno 
industrijo; "TV Venezuela” (1969), 
Jorgeja Soleja, pa je žgoč napad na 
medije kot sredstva manipulacije, v 
katerega je vključeno pestro vizualno 
gradivo s slogu, ki so ga delno 
navdahnili kubanski dokumentarist 
Santiago Alvarez ter argentinska 
režiserja, ki sta posnela "Cas talilnih 
peči".
Najboljše stvaritve med novejšo 
kratko dokumentarno produkcijo 
pripisujejo dvema Urugvajcema. Prvi 
je Ugo Ulive s filmoma "La banda de 
un Hombre” (Banda moža, 1972) in 
"T. O. 3", ki so ga leta 1975 nagradili 
s Premio Municipal. V slednjem bivši 
politični zapornik pripoveduje, kako 
so ga mučili, ob tem pa kamera — 
razen občasnih zoomov — ves čas 
miruje.V filmu "Dos Puertos y un 
escollo” (Dve luki in čer), razkriva 
Mario Handler neenako trgovinsko 
menjavo, značilno za gospodarstvo 
tretjega sveta, ceneno prodajo 
dragocenih surovin ter nakup 
industrijskega blaga po pretirano 
visokih cenah. "Juan Vicente Gčmez" 
(1975), režiserja Manuela de Pedra, je 
celovečerni dokumentarec o življenju 
bivšega direktorja in je s svojim 
komercialnim uspehom dal zeleno luč 
za nadaljnje snemanje resnih 
zgodovinskih filmov.

V Venezueli so filmskim ustvarjalcem 
na razpolago zelo dobro urejeni 
laboratoriji, najsodobnejša oprema, 
velika izbira filmskih trakov ter 
privatni in državni kapital za 
stimulacijo domače proizvodnje, 
posebno prednost pa pomeni tudi 
dejstvo, da njihovi rojaki radi gledajo 
domače filme in jih s tem finančno 
podpirajo. Trenutno kinematografski 
naiconalizem zajema samo 
celovečerne filme, toda prav ti 
posegajo v bistvene vidike 
venezuelske stvarnosti. Začetnik tega 
trenda. Mauricio VVallerstein, sin 
slovitega mehiškega producenta, je 
po nekem venezuelskem best-sellerju 
posnel ”Quando guiero llorar no 
puedo" (Ko bi rad jokal, ne morem, 
1973). Uspehi, ki ga je film doživel, je 
VVallersteina Spodbudil, da je v letu 
1974 posnel "La cronaca de un 
subversivo latinoamericano" (Kronika 
latinskoameriškega revolucionarja). 
Tematiko gverilskega boja v Venezueli 
sredi šestdesetih let obravnava tudi 
Romšn Charbaud v filmu "Sagrado y 
obsceno” (Sveto in obsceno, 1976). 
Čeprav je vsebina teh filmov politično 
sporna, vseeno nudijo snov za 
diskusijo in se ne skrivajo za nekim 
lažnim in tujim "univerzalizmom”, ki 
bi izključeval nacionalno vsebino.

Z večletno zamudo je vlada pred 
kratkim ustanovila sklad za subven­
cioniranje filmske proizvodnje, ki krije 
40—50% produkcijskih stroškov. 1975 
so posneli devet tako 
subvencioniranih filmov, trikrat več 
kot nekaj let prej.
Še vedno je vprašanje, če se bo 
uresničila optimistična napoved tistih,

ki predvidevajo, da se bo v Venezueli 
v nekaj letih razvilo pomembno 
filmsko gibanje. Poleg tega pa ima 
dežela v bodočnosti še neko drugo 
pomembno poslanstvo. Že v sredini 
šestdesetih let so tisti, ki so se 
ukvarjali s filmom, začeli ustanavljati 
pomembne institucije: kinoteko, 
filmski oddelek na univerzi Los 
Angeles v Meridi, od koder je izšla 
večina režiserjev dokumentarnih 
filmov, različna združenja in zveze 
filmskih delavcev ter "Cine al Dia", ki 
velja za eno najboljših filmskih revij v 
španščini in izhaja že deseto leto.
Pred nedavnim so ustanovili Palcine, 
poleg kubanske edino distributersko 
hišo v Latinski Ameriki z najširšo 
izbiro filmov, ki so jih posneli 
predstavniki gibanja Cinema novo. 
Filme, ki jih distribuira Palcine, si 
ogleda letno okrog 150000 
GLEDALCEV! Zaradi takšne 
infrastrukture je bilo moč v Venezueli 
organizirati nekaj izredno pomembnih 
filmskih prireditev, med njimi Festival 
latinskoameriškega filma v Mšridi 
1968, ter konferenco latinsko­
ameriških filmskih ustvarjalcev leta 
1974. To je privabilo v deželo več 
avtorjev, živečih v izgnanstvu iz drugih 
latinskoameriških dežel, ki lahko tu 
nadaljujejo s svojim ustvarjalnim 
delom. Vloga Venezuele pri 
podpiranju gibanja, ki ga mnoge 
močne sile skušajo izbrisati, je 
izredno pomembna.

Za zaključek
Novi latinskoameriški filmi na svoj 
zapleten, razdrobljen način, poln 
težav, še vedno živi. Zdi se, da se je 
povsod lotil vrednotenja preteklih 
izkušenj in pretehtavanja bodočih 
možnosti. Kot smo videli, se represija 
stopnjuje od privzemanja in 
ponarejanja militantnih tem in stilov 
prek prikrite in odkrite cenzure do 
zapiranja, izgnanstva ali celo umorov, 
katerih žrtve so bili mnogi čilski in 
argentinski filmski delavci. Brazilec 
Glauber Rocha, Bolivijec Jorge 
Sanjinšs, Čilenec Miguel Littln, 
Urugvajec Mario Handler, Kolumbijec 
Carlos Alvarez so le nekateri od tistih, 
ki so morali svoje delo nadaljevati v 
izgnanstvu; vsaj poskušali pa so 
ostati na svojem kontinentu. Drugi, 
kot npr. Argentinec Solanas in 
nekateri Brazilci, so odklonili to 
alternativo in ostali doma, čeprav so 
možnosti izražanja zelo omejene, ali 
pa jih včasih sploh ni. Še drugi, kot 
Kolumbijca Luis Ospina in Carlos 
Mayolo, poskušajo pretihotapiti 
trojanskega konja za obzidje uradne 
filmske industrije.
Latinskoameriški militantni film lahko 
danes vidimo le še v Venezueli in to 
je zgovoren dokaz, da so ta dela s 
svojo silo, učinkovitostjo in 
odzivnostjo v javnosti preveč ogrozila 
status quo. Bila so odraz neke 
potrebe, ki je uradni politični interesi 
niso mogli zadovoljiti z uvoženimi 
blažili niti z nadomestki, ki imajo 
uradni blagoslov. Naloga tistih, ki 
hočejo dekolonizirati občinstvo v 
deželah tretjega sveta, je na dlani: 
skrbeti, da žerjavica tli, dokler 
ugodnejši pogoji ne bodo dovolili, da 
bo ogenj ponovno vplamtel.



ekran 47
esej

Travolta 
in travoltizem

Darko Štrajn
Beseda "imaginarno", 
na kateri vztraja namreč Althusser, 
(op. prev.) kot zaresnem značaju 
ideologije, ni iz normalne opozicije 
imaginalnolrealno, 
pomeni samč tisto, kar ni realno. 
R. Coward, J. Ellis: Language and 
Materialism, London 1977, str. 75.

I.

Meščanski ideologem "mladine”, 
zgodovino filma, zgodovino rocka, 
zgodovino včbče, sistem mode, ples, 
krizo družine, krizo religije, masovno 
kulturo, smisel in pomen, 
kontradikcije, premestitve, metafore, 
ekologijo, časopisje, Karla Marxa, 
koitus, Freuda, smrt, mater, rasizem 
in fašizem, tisk, revščino, jezik, 
kozmetiko, gledalčevo situacijo, 
produkcijo, Vietnam, klitoris, 
pedagogiko, melodramo, čas, inflacijo 
deviških kožic, tragedijo, repeticijo, 
banano, delo in vse ostalo je 
potrebno upoštevati samo zaradi 
nečesa, kar se reprezentira kot 
nepovezano z vsem, s čimer je 
povezano, ali se bo v povezanosti šele 
izkazalo. Za to gre, da smo kakor 
bralci hieroglifov prisiljeni brati 
reprezentacijo v njeni funkciji, v njeni 
sproduciranosti in produktivnosti.

Lanskoletni "fenomen” dveh 
superkomercialnih filmov "Vročica 
sobotne noči” in "Briljantina” ni 
sintaktična napaka, ki jo oči 
sproducirane v sistemu preskočijo. Če 
gre namreč za reakcionarni trik znotraj 
masovne kulture, je bilo potrjeno (in 
obenem vzpostavljeno) pravilo, kajti 
trik je vedno združitev racionalnih 
pravil (n.pr. fizike, zakonov percepcije 
itd.) na določeni ravni, na kateri se 
prikazuje kot čarovnija. Film kot 
"magične gibljive podobe” je brez 
ostanka specifična politika.

Klasične holywoodske melodrame, ki 
so se razmahnile v obdobju največje 
ekonomske krize kapitalizma, šele 
danes prav razbiramo in končno se 
nam film tistega časa kaže v svoji 
Prepričljivosti, ki mu jo oskrbuje 
njegova revolucionarna utopistična 
metaforika. Masovna unifikacija želje,

ki jo je karakterizirala negotovost 
užitka, je bila v filmu prolongirana, 
imaginarna satisfakcija v happy endu 
pa je potencirala opaznost 
mehanizmov potlačitve. Film je bil 
premlad, da bi bil "nemoralen”. Celo 
dokumentarna glorifikacija 
nacionalsocializma L. Riefenstahlove 
m zmogla filmsko ponoviti največje 
socialne laži v človeški zgodovini. K 
nemnogostranski ideološkosti 
drugorazrednega filma tistega časa ni 
prispevala samo historična mladost 
filma, ampak tudi ohranitev realistične 
naracije v ekspresionistični preobleki.

Fašizem in stalinizem napravita 
realizem (in z njim naracijo) za 
nevzdržen, realizem ostane možen le, 
če vsebuje dialektični moment 
ukinitve svoje lastne možnosti (— 
neorealizem), ali če je instrument 
reakcije, ki zadržuje tok 
protifašistične revolucije. Realizem 
poznega meščanstva, ki se kot 
umetniška forma vse teže izmika svoji 
lastni prostituiranosti, zadobi svojo 
resnico v sovjetskem soc-realizmu. In 
vendar občasno utegne do neke mere 
retardirani kritični realizem 
reprezentirati namišljeno-odslikano 
subverzijo ideologije v prid, ki se še 
vedno razliva kot ideologija 
vladajočega razreda. Potenca 
takšnega realizma v delu literature se 
morda lahko šele kasneje ugleda v 
zrcalu filmske melodrame. Toda pred 
tem je res potrebno, da le-ta opravi 
svoj posel v razbijanju aure 
meščanske umetnosti, ob čemer 
triumfira Benjamin in ob čemer obupa 
Adorno. Vse te minule momente 
vključi postfašistično razdobje v 
meščanski kulturi v igro nove 
dialektike, ki kontaminira 
intelektualizem starega tipa. Kultura 
se demokratizira v svojih formah, kar 
pomeni ekspropriacijo poslednjih 
privatnih producentov (umetnikov), 
kar skuša formulirati eksistencializem 
kot grozo pred totalitarizmom.

Realizem je lahko partikularen le kdaj 
pa kdaj. V filmu pa ni čisto tako. Film 
se realizmu težko odreče, niti nima 
potrebe po tem, saj je le-ta v njem in 
po njem tako ali tako partikularen, 
predvsem pa nikdar enonivojski.

Vprašanje je, v kolikšni meri so v letu 
1968 postale razvidne določene 
zakonitosti ekonomije ideologije, ki 
se, postavljena pred železno nujnostjo 
ekspanzije vojaške in potrošniške 
industrije, udeleži avanture spopada s 
subverzivnim "spontano" 
komunističnim lastnim antipodom.

Medtem ko fašistični red ostane 
možnost končnega tveganja, je v 
ideološkem spopadu na bojnem polju 
masovne kulture posrana demokracija 
enakopravna možnost zmage enega ali 
drugega in tretjega, ki ga še nismo 
omenili: status quo! Tu seveda bolj 
ali manj zanemarjamo dele fronte, ki 
so vsaj navidezno zunaj masovne 
kulture, čeprav so reprezentirani prav 
v njej in konec koncev se govori, da 
gre zanje. Kajpak zato ni dešifriranje 
fiksacij na polju masovne kulture nič 
manj pomembno tudi glede nujne 
transmutacije marksizma, ki jo terja 
do nedavna zaprašena historičnost 
materializma.

Če je bilo še opravičljivo, da so les 
hommes de lettres obremenjeni z 
meščanskimi pojmi kulture 
spregledali potencial melodrame, 
musicala ipd. v času, ko je to med 
množicami izvrstno funkcioniralo pa 
danes ne more biti opravičljivo 
spregledati reakcionarne aplikacije teh 
form v metaforah in metonimijah 
konteksta sublimiranega ideološkega 
spopada v masovni kulturi, kjer se 
nehuje defenziva agentur kapitala.

Leto 68 je presenetilo tehnokracijo, ki 
je morala nemadoma uvideti, da je 
zamudila v razmestitvi mehanizmov 
krotenja mas, če ni šlo za stransko 
učinkovanje teh mehanizmov, 
posebno v sistemu izobraževanja.

Mala kulturna revolucija, ki jo je 
glasbeno formuliral rock, pa tudi vsa 
druga področja do roba industrijske 
produkcije niso ostala nedotaknjena, 
je vključevala partikularno prevratne 
elemente kot n.pr. seksualno 
revolucijo, vključno s feminizmom, 
določeni drop-out iz delovnega režima 
ipd., ni pa izzvala demokracije 
nasploh, ampak le ideološke 
korporacije, ki so na različnih točkah



48 ekran Travolta in travoltizem/ Darko Štrajn

ogroženega ravnotežja strukture 
začele izvajati defenzivo. Utrpeti so 
morale predvsem določene menjave v 
mehanizmih produkcije raznih 
diskurzov.

Oba filma, ki ju tukaj jemljemo 
skupaj, ponazarjata specifično taktiko 
le za trenutek dezorientiranega 
manipuliranja mas. Delovanje 
masovne kulture v obrisih, kakršne je 
zarisal Adorno v opoziciji s svojo 
lastno nostalgijo po ekspropriiranem 
subjektu (tudi in predvsem v 
umetnosti), le ni bilo tako enoznačno.

Disco-film šele poskuša odvzeti 
komercialnemu filmu ostanke 
ambivalentnosti, pri čemer je njegov 
končni uspeh odvisen od faktorjev 
zunaj njega. Če z integriranjem in 
absorbiranjem rezultatov kulturne 
revolucije producira masovno 
potlačitev, je po definiciji prav ta 
potlačitev zanj hazard.

Mala kulturna revolucija je seveda bila 
že vnaprej ujeta v igro, na katero v 
svojem "spontanizmu" ni dovolj 
računala. "Spontanizem” jo je 
neizogibno potegnil v tržno 
ekonomijo, kjer je zaradi svoje 
začasne profitnosti imela srečo, da je 
preživela dlje, kot bi si mislil kdo, ki 
si predstavlja masovno manipulacijo 
kot centralizirano in kot inteligentno, 
ne pa kot implicirano v "spontanizmu” 
korporacije, ki sodelujejo v tržni 
ekonomiji. S tem je mogoče pojasniti 
tudi več kot samo formalno razliko 
med "Vročico sobotne noči" in 
"Briljantino". Medtem ko gre v prvem 
primeru za zamaskirano reakcijo, gre v 
drugem primeru za prečiščeno 
fašistoidnost. "Vročica" je prva od 
obeh, ki zareže v masovno 
občutljivost za socialna vprašanja, 
zaradi česar mora ohraniti obe plati in 
zato, ker mora potolči t.k.im. 
družbeno-kritičen film na njegovem 
lastnem terenu, če naj bo kasneje v 
"Briljantini" triumf pri množicah 
popoln. Strategija ameriške reakcije, 
ki se je investirala v oba filma, je 
bolje razvidna v "Vročici", pri čemer 
pa je očitno, da se je ta strategija 
šele v "Briljantini" povsem zavedla 
svojih adutov. Ne gre za dokončno 
izrinjenje tkim. angažiranega filma iz 
same produkcije (konec koncev je 
vendarle lahko še dobičkonosen), 
ampak za marginalizacijo ter izolacijo 
takšnega filma pri množicah. Pri tem 
prideta prav reklamni instrumentarij in 
vzporedna produkcija. Prvi mora 
proizvesti image zvezde, druga (n.pr. 
plošče) ustvariti prisotnost filma v 
vsakdanjost, oboje skupaj pa uprizori 
modo, ki že računa na občo 
razširjenost generacijskega 
ideologema.

"Vročica sobotne noči" že tudi 
spominja na glasbene filme iz 
zgodnjega razdobja rock and rolla. Z 
nastopom Beatlov ti filmi v veliki 
meri, kot slaboumne zgodbice z 
glasbo in plesom, izgubijo tla pod

nogami. Radikalnejši rock v začetku 
sedemdesetih let negira ples — 
postane ritmično in melodijsko 
preveč heterogen, da bi ustrezal čemu 
drugemu, kot pozornemu poslušanju, 
ali pa participaciji v "širjenju zavesti” 
s pomočjo različnih drog. Skupaj z 
elitizacijo te vrste rocka se 
veleindustrija shovv-businessa poda v 
osvajalni pohod nad množice, produkt 
tega je disco-sound, ki se uveljavi v 
"Vročici". Ni slučajno, da je pri tem 
sodeloval glasbeni gnoj, ki je privrel 
iz slepega črevesa meščanske kulture 
— iz Avstralije. Govorimo seveda o 
familiarnem ansamblu Bee Gees.
John Travolta, ki se sicer pred tem 
pojavi v vlogi še neformiranega 
idiotskega idola v "Carrie”, Briana de 
Palme, je v "Vročici" že nazoren 
nosilec nove mode, ki pa ni 
sestavljena samo iz spodbujanja 
striženja ter britja in hibridne kič- 
elegance, ampak tudi že sugerira 
reinstitucijo moškega-kastrata, ki 
kapitulira pred žensko z oznakami 
"višje kulture" ter posebnih aspiracij. 
Zaradi plesa, torej zaradi tega 
nedomestka komunikacije (ki pa ni 
samo to), se v filmu odvije komedija 
zmešnjav, v kateri glavni junak ni do 
konca dorečen. Vsa "obplesna" 
dramaturgija je v (deloma) 
anahronističnem razmerju z intencijo 
uvajanja plesne mode. Posebno lik 
brata, ki izstopi iz duhovniškega 
poklica, koketira s praktičnim 
smislom tkim. življenskosti. Sam 
Travolta je deloma karikatura Jamesa 
Dena, kar podkrepljuje še nekakšen 
prikaz socialnih okoliščin, ki 
proizvajajo kanček upornosti. V tem 
so določene vezi, ki ta film vežejo na 
ameriški angažirani film vietnamske 
ere. Vendar pa vsi frustrativni 
elementi filma ne morejo doživeti 
nikakršne drugačne usode kot 
redukcije. Glavni junak je odprto 
tumpast, narejen za simpatičnega v 
svoji omejenosti, ki jo natančneje 
zariše Zenska z nekim minimumom 
kulture,
iz česar izhaja njena manhatanska 
aspiracija ter kastracija partnerja.
Druga ženska, ki je nastavljena za 
reprezentacijo poprečnosti, ki ji 
pripada tudi Travolta, je "tragičen" lik, 
ki spodbuja patriarhalna nagnjenja. 
Skratka celotna fabula (celo z 
resigniranim duhovnikom vred) je 
lahko povšeči vsakemu katoliku. Toda 
fabula je sekundarna in opravi svoj 
posel: obračuna z angažiranim 
filmom. Dominira ples v varianti, ki jo 
bulvarski tisk razširi kot disco-ples.

Glede tega je "Vročica” že na ravni 
jasnosti "Briljantine". Disco-ples 
odprto ponazarja koitus, ali če hočete 
masturbacijo. Ko je bil takšen ples 
pred kakšnimi petnajstimi leti odkrit, 
je za trenutek prispeval k procesu, ki 
so ga s polno patetiko imenovali 
"osvobajanje telesa". Seveda n.pr. 
stari rock and roli in fvv/sf nista igrala 
vloge reprezentanta seksualne 
potlačitve nič manj kot disco-plesi, 
vendar pa je bilo v tistem času veliko, 
če je bil izpostavljen sam ta 
mehanizem, s čimer je bil favoriziran 
preboj na polju represivne seksualne 
moralke. Pri disco-plesu je obratno

favorizirana sama potlačitev, ki je 
sicer ekonomsko nujna v sistemu 
produkcije in reprodukcije meščanske 
družbe, ki jo je začela v njeni 
stabilnosti ogrožati partikularna, in 
nemudoma prepoznana za dvoumno, 
seksualna revolucija. "Vročica" je v 
tem pogledu še previdna, ne sugerira 
neposredno rešitve v monogamni 
družini, ampak pusti zanjo le prazno 
mesto, odpre pot formiranju objekta 
želje po izhodu iz frustracije. Zato pa 
že prispeva detalje kot konstruktivne 
elemente seksualne kontrarevolucije, 
ki seveda ne more igrati na karto 
reinstitucionalizacije starih 
pripomočkov seksualne represije (kult 
devištva, zvestoba itd.), ampak se 
mora sprenevedati, da samo 
seksualno revolucijo docela sprejema, 
da bi lahko razbila njen družbeni 
značaj. "Vročica" uči, da je seksualna 
svoboda temelj frustracije, namesto 
kulta deviške kožice ponuja njen 
industrijski nadomestek: prezervativ; 
predvsem pa seveda kot zdravilo za 
razvite instinkte priporoča ples kot 
"govorico telesa” in kot molk 
govorice, ki jo utišuje glasnost disco- 
glasbe. Polni značaj ima telo kot 
posest telesa, ki je nosilec enake 
pravice vseh do tega, da ga 
razmigavajo na plesišču, da ga 
mažejo s kozmetiko in ga oblačijo v 
modne cunje, ali da ga celo zavržejo 
na način samomora. "Vročica" je tako 
do kraja humanističen film, ki 
postavlja v ospredje tendenciozno 
poobčenega človeka, ki je 
eksteriorizacija individualnosti. 
Individualizem že sicer nasploh 
plagira individua, v "Vročici" pa mu 
daje privid individualnosti, ki se 
uveljavi predvsem v tekmovanju ( — 
konkurenci). Zato Travolta igra 
človeka "kot takšnega", kakršen je 
v humanističnih fantazmagorijah. Gre 
torej za fantazem individua kot 
subjekta, ki ilustrira idejo človeka, ki 
kot-da-bi-bil zunaj procesa produkcije 
reprezentacij. V tem deluje film 
meščansko ideološko — subjekt 
konstruira v nekakšnih specifičnih 
razmerjih in ga spravlja v institucijo: 
plesa, mode, eksteriorizirane 
individualitete, ki za vsak primer 
omogoča tudi potrebo po bogu, ali 
oblasti. Posest telesa je 
reprezentacija posesti delovne sile, 
zakriti je potrebno njeno 
eksploatacijo, lansirati ideologem 
odprte poti navzgor, ki je eno s 
fantazmom mladosti. Vse skupaj 
ustreza kreteniziranju množic. Ze 
sama idiotska pojavnost Travolte to 
omogoča na način masovne 
identifikacije. Če je stara melodrama v 
tridesetih letih nudila brezposelnemu 
pozabo z naslikanjem razlike 
imaginarno/realno, današnjega 
brezposelnega n.pr. "Vročica” kroti z 
brisanjem vsake razlike.
Celoten film se odigra v zabrisu 
razlik, pri čemer ta zabris ni samo 
njegov, marveč se to delovanje ( — 
zabris) pravzaprav šele odvija 
kontekstualno. V "Vročici” je ena od 
možnih konkretizacij zabrisa izpeljana 
kot falsifikacija fabulativne strukture 
filmov, ki so demistificirali Ameriko. 
Zabris, ki je na delu v "Vročici", 
korespondira z metagovorico



Ješ J
B Wa1\\tI 1 A&M m Jm

f M1 |f?';;: W? ičA IHHFl B'<B. V:

|e
«_..^ jtk

1 :yrt ;:': ! /'»v



50 ekran Travolta in travoltizem/ Darko štrajn

ideologije, pri čemer komajda filmsko 
(in vendar v filmu) tolče razliko z 
razliko. Nihče v filmu ni, kar želi biti, 
celo glavni junak ni najboljši plesalec, 
čeprav mu disko ne odtegne 
pripoznanja, toda razlike, s katerimi 
so označeni akterji, so izpostavljene 
zgolj v svoji premostljivosti. Delovanje 
želje v "Vročici” ni sublimirano v 
željo, ki jo producira fantazem (kot je 
n.pr. primer v "klasičnih” 
holywoodskih melodramah), marveč je 
sam fantazem že sproduciran znotraj 
kroga delovanja samega subjekta, 
neizpolnitev želje je samb enaka 
kulpabiliziranosti subjekta. (N.pr. 
investicija glavne ženske v 
manhatansko ideološko polje, ki je 
bila izkazana kot zgrešena.)

Konstruktor subjekta v "Vročici” 
računa na gledalca, ki je predhodno 
obdelan. Po masovnem gledalcu se 
šele kompletira v fantazem kot 
gledalčev fantazem na nivoju 
možnosti njegove samoidentifikacije, 
če sprejema ideologijo mladine, ki jo 
seveda ideološko transponira 
avtoriteta kot garant demokracije.

Razredno razlikovana masa, na katero 
je deset let prej levica stavila z 
investicijo v razliko in skušala sam 
ideologem mladine situirati na pčl 
razlike, na katerega se je oprla, se 
ponovno nivelizira v srednjeslovejsko 
blato. Poigravanje s humanistično 
ideologijo, znotraj katere ima 
"mladina" svoje mesto kot mesto 
spodmaknjenosti razredne razlike, se 
sedaj z vso estetsko neeleganco 
maščuje "spontanistični" levici. 
Produkti protivojnega gibanja so se 
raztopili v prenovitvi buržuazne 
ideologije na mnogih ravneh in na 
različnih poljih. Vladajoči razred je 
zarisal svoj znak: Johna Travolto.

Če je "Vročica" (še) realističen film, 
je "Briljantina", po ugotovitvi 
prispevka "Vročice” h kretenizaciji 
mlade rezervne delavske armade, 
razvila to izhodišče. Končno je 
Holywood dojel idejo sovjetskega 
soc-realizma, ki ga amerikanizira na 
predvečer morebitne zmage novega 
fašizma. To idejo je Holywood znal 
razviti in jo vključiti v tipično 
ameriško formo: musical, ki pa gaje 
že znal precej prej aplicirati tudi 
sovjetski soc-realistični film. Kar je 
delovalo v okviru dirigiranega 
birokratskega režima, deluje toliko 
močneje v sistemu monopolnega 
"svobodnega" tržišča. Svojo 
potentnost črpa iz metasistema 
ideologije prostega časa ("leisure”), 
znotraj katere prej ni uspel poskus 
rušenja kulta dela, čeprav je najprej 
buržoazija v paroli "povver to 
imagination" videla grožnjo in se je 
zato odpravila na pohod zoper 
imaginacijo. Tako ni slučajno, da 
"Briljantina" sovpada z desničarskim 
gibanjem Anite Bryant, ki ob veliki 
podpori kapitala preganja abortus, 
homoseksualnost, svobodno ljubezen 
itd. v imenu obnove trdnosti ameriške 
družine. To reakcionarno temačno 
gibanje politično zahteva vpeljavo in 
nazorno predstavitev mehanizmov 
potlačitve, čemur "Briljantina"

odgovarja s polno mero ameriškega 
slabega okusa, ki za intelektualce 
presenetljivo deluje, ko mu 
univerzalno uspeva prevara, v katere 
"nedolžnost" morajo verjeti celo sami 
producenti tega filma. Ameriški slabi 
okus je paradigma novega barbarizma 
kot kulture meščanstva, ki se 
konstituira v Ameriki, prav kot ideal 
meščanstva, odkar je tam pristala 
"Mayflower". V tem je lokalizem in 
univerzalizem "Briljantine", saj jo 
razlika ameriške kulture in evropske 
haute culture ne razlikuje v ideoloških 
poljih tkim. masovne kulture, v kateri 
je Amerika s svojim filmom že zdavnaj 
postavila mejne kamne. "Briljantina” 
podaljšuje Holywoodu mandat 
njegove zakonodajne funkcije na 
področju produkcije in distribucije 
najbolj reprezentativnih filmov. 
"Briljantina" si prilasti najaktualnejšo 
temo tisočletja, ki izstopa iz 
trikotnega razmerja Bog — seks — 
gospodar. V tem trikotniku je torej 
nujno izigrati srednji člen na račun 
prvega in zadnjega. Prvi in zadnji člen 
se povezujeta in dopolnjujeta, pri 
čemer eden drugemu molita zahtevo 
po medsebojnem proizvodnem 
konstitutivnem razmerju, iz česar 
mora v ideološkem metasistemu 
dinamično potekati produkcija 
mehanizmov potlačitve na eni strani, 
reprodukcija modela reprodukcije po 
drugi strani, reprodukcija razrednih 
razmerij po tretji strani, nadaljevanje 
istega ideološkega procesa po četrti 
strani itd. Bog, ki ga ravno Amerika z 
banalizacijo ohrani v njegovi zunaj- 
svetnosti, se členi prek angelskih 
agentov v očeta družine, ki ji 
brezspolnost angelov avtorizira za 
masovno odslikavo potlačenega 
promiskuitetnega sna, ki ga spodbuja 
analni oče, že s permisivno ameriško 
družino. "Briljantina” ta ideološki 
fantazem ameriške kulture — kot 
kulture družbe prosperitete — 
natančno veristično upodobi v prizoru, 
v katerem Frankie Avalon vstopi kot 
božji agent, kot korektiv 
izobraževalnega procesa. V filmu je 
imaginarno enako imaginarnemu- 
predstavljenemu, kakor da bi bilo 
odgovarjajoče realnosti, ki je kajpak 
rezultat common sensa. Družba 
prosperitete, ki jo v Briljantini 
upodablja high school, je sicer družba 
imaginarne vladavine srednjega sloja, 
oz. njegove ideologije, ki se hrani z 
ekonomsko gotovostjo srednjega 
sloja. Povsem jasno je, da vladavina 
srednjega sloja ni njegova vladavina, 
ampak se v njem vladavina šele 
realizira kot idealizem vladavine 
gospodarja (t.j. sistema velekapitala) 
in da je ekonomska gotovost samo 
gotovost možnosti proletarizacije.

Gotovost mora torej, poleg 
zavarovalnic, garantirati še "nekdo 
drug”, ki je seveda vsemogočen kot 
bog in tako lahko nastopa v celotni 
ekonomiji, ki ga je pravzaprav 
konkretno historično sproducirala.
Film poleg omenjenega momenta, 
ustrezno banalnega oniričnega prikaza 
boga, vsebuje teološko strukturo v 
tolikšni meri, da se v končnem prizoru 
kamera identificira z božjim očesom. 
Končni odmik kamere v nebo v

"Briljantini" tako neposredno 
polemizira z materialističnim 
Altmanovim "Nashviliom”, v katerem 
zaokret kamere z zemlje v nebo 
spremlja pot poteka produkcije 
represivnih fantazmov.

Ameriški bog, ki torej v "Briljantini” 
osebno nastopa, je mera 
permisivnosti gospodarjeve vladavine, 
v kateri je mogoče z obmetavanjem s 
smetanovimi tortami poniževati 
njegove služabnike (učitelje), kršiti 
pravila igre ipd., dokler se vse 
prekršitve odvijajo v brezmejno 
opravičljivi mladostni razposajenosti, 
ki pa je pot k "zrelosti”, k družini in 
disciplini. To je ena plat, če hočete 
lahko tudi ideja filma, ki ne bi imela 
učinkovitosti — niti na trgu ne —, če 
ne bi izvedla čistke vseh elementov, s 
katerimi je dekada levičarskega 
odpora v vietnamski eri onesnažila 
ideološko čistost kontrarazrednega 
ideologema "mladina”. "Briljantina" 
to delo opravi z inteligentno aplikacijo 
idiotizmov. Le-te sestavi iz repeticij in 
metonimij, pri čemer deluje na 
predpostavke kasnejšega 
radikalističnega rocka in seksualne 
revolucije. Tako "Briljantina" dš 
skoraj celotni repertoar svojih verzij 
starih rock and roll-filmov, ki so 
opravili funkcijo, ki smo jo označili že 
prej. Buržuazna ideologija, ki je na 
delu v tem filmu, gradi iz gradbenih 
kamnov zgodovine filma B-kategorije 
novo nadstavbo, ki kot projekcija v 
prihodnost reprezentira sublimirano 
meščansko utopijo, kar je sedaj 
ugotovljiva fašistična tendenca, kljub 
nemožnosti natančnega vedeževanja o 
konkretno možnih variantah fašizma 
kot svetovnega reda. Najbolj se temu 
bliža negativno utopična slika 
"sladkega fašizma". Parodija rock and 
roli-filmov se staplja s 
parodijo nekdanjih pubertetniških 
idolov, kakršna sta bili Sandra Dee ali 
Doris Day; in če ji že sama repeticija 
ne bi bila zadostna za subverzijo 
seksualno-reformatorskega efekta 
starih rock and ro//-filmov, ji 
nivelizacija na ravni Doris Day 
zagotovi izpolnitev zabrisane slike 
preteklosti kot predzgodovine 
sedanjih zabavnih časov. Triumf je 
popolnoma športnega značaja.

Srednješolski ameriški spopadi v 
footballu kot usmerjena "šola za 
življenje” v družbi konkurence v 
"Briljantini” nastopajo kot parodija, ki 
požre samo sebe, ki je torej šele s 
takšno prezentacijo dosegla nivo 
kompetitivnega absurda, ki na 
simbolni ravni pomeni ubijanje, 
klanje, pomečkanje... nasprotnika.

Profesor telovadbe je najbolje izšolani 
ideolog kapitalske vladavine kot 
posrednik čutno-nazorne poučitve v 
disciplini individualnega potlačevanja 
progresivne želje po užitku. Namesto 
užitka zunanje narave stopa 
izčrpavanje mišic ter zator govornih 
organov.

In ne nazadnje seks: ni paradoks, da 
"Briljantina” sprejme seksualno 
revolucijo tako, da z njeno lokalizacijo 
na mladež uveljavi kult devištva in po 
drugi plati mladostne fantovske



Travolta in travollizem/ Darko Štrajn ekran 51
norosti. Pretrgani himen ne označuje 
več ničesar, kar pomeni, da ni 
potreben za obstoj devišva, ki ga 
uzakonja naknadni vstop v zakon.
Devištvo uzakonja pravila igre med 
moškim in žensko dokler nista 
poročena. Falični pomen banane v eni 
od ključnih koreografsko — pevsko 
zastavljeni scen ravno s tem, da se 
banana pojavi za trenutek na 
spodnjem robu platna, zariše vso 
"drugo sceno" filma. Devištvo je 
polnovredno in ustrezno zamenljivo 
samo, in nikakor drugače, kakor v 
ogroženosti pred falusom. Zenska je 
tako kot devica določena s tem, da ji 
falus manjka, čeprav tudi po 
defloraciji z njim ostaja določena. To 
ji nalaga perfidno udeležbo v 
seksualni igri, v kateri mora ženska 
kazati svojo zavist penisa le s 
prikrivanjem in torej sme pokazati 
svoje karte šele na koncu, ko akt 
posesti ni več vprašanje in ko 
posedovani začuti "pomankljivost" 
ženske (ki ga od nje razlikuje) kot 
njeno "moč". To razmerje natančno in 
dobesedno izreka John Travolta v 
pesmi, ki je sicer hit, takole: "...and 
the povver you’re supplieing is 
electrifieing..." Plodovi seksualne 
revolucije v filmu (skupaj z 
banalizirano rock-muziko) nastopajo v 
celoti zato, da bi upravičili seksuano 
kontrarevolucijo, ki se sicer hoče 
marsikje tudi režimsko ovekovečiti.

Film namreč namiguje na nekakšno 
neskladnost med psihološko mišljeno 
notranjostjo, kar ponazarjajo silovito 
emocionalizirane pesmice in nekateri 
omledni posnetki, in med "grobo" 
zunanjostjo seksualne igre.

Usklajenost obojega garantira šele 
trdna monogamna institucija 
meščanskega zakona. S predpisanimi 
oznakami meščanskega zakona 
dosežeta oba glavna junaka ta cilj v 
končni transformaciji. Zenska odvrže 
svoj himen in se končno predstavi kot 
seksualni objekt, moški zavrže svojo 
črno kanjo, pripravljen na žrtve za 
varovanje svoje samice in družine. 
Konec filma je pod božjim očesom 
kamere ustrezno orgiastičen. Ni 
potrebno posebej opozarjati, kakšen 
triumf je ponazorjen s tem.

III

Poseben element "travoltizma” je 
seveda vsakodnevno viden privid 
učinkovanja filma, ki se je 
materializiral v modi. Kar ne uspeva 
celi vrsti represivnih institucij že 
kakšnih dvanajst, ali več let, uspeva 
"nedolžnemu” filmu (?). Končno se 
moška mladina (vsaj nove generacija) 
spet striže in brije ter lepo oblači, 
končno je izginilo nekakšno 
svobodomiselstvo in zamenjuje ga 
skrb za lastno prihodnost in morda se 
celo obnavlja trdnost družine. 
Kakorkoli že, gre za generalizacije, ki 
v največji meri zadevajo srednje sloje; 
te (tudi že statistične) generalizacije 
opozarjajo, da srednji sloji rinejo 
nazaj v svojo gnojnico. Partikularna 
subverzija malomeščanske ideologije, 
ki jo je s svojim umikom z razredne

fronte uprizorila generacija 
šestdesetih in zgodnjih sedemdesetih 
let, obljublja malomeščanski 
ideologiji kontinuiteto. Povsem 
neustrezno bi bilo razpravljati, ali gre 
za vpliv "travoltizma" ali ne, ker gre za 
ideološke premike, katerih koren 
moramo iskati v nekoliko širšem 
kontekstu, kot smo si ga zastavili v 
tem zapisu. Naj bo dovolj, če rečemo, 
da je "travoltizem” kontekstualno 
povezan s temi ideološkimi premiki, 
pri tem pa ni rečeno, da je njihova 
edina in zadnja forma.

IV

Ta zapis bi bil gotovo nepopoln, če bi 
izpustili še eno vprašanje, ki se 
postavlja skorajda "samo po sebi".

Gre namreč za vprašanje o relativno 
ugodnem sprejemu obeh filmov v že 
nekoliko omasovljeni slovenski 
kulturi. Vse se namreč zdi, da tudi s 
konzervativnim kontekstom 
"travoltizma” nismo ostali 
nekontaminirani.

Sploh ne more biti zaskrbljujoč naval 
množic (posebno še mozoljastih) v 
kinematografe, saj je popolnoma 
odvečno vprašanje, ali naj si ljudje 
film ogledajo ali ne! To je 
postranskega pomena in morda bi si 
bolj škodili, če obeh filmov ne bi 
prikazali, kakor si že škodimo z 
neprikazovanjem mnogih drugih.

Zaskrbljujoče so reprezentacije istega 
srednje-slojnega konteksta v naših 
medijih "za množice”, ne nazadnje 
tudi v skromnem slovenskem filmu.

Verjetno je premalo, če ugotovimo, da 
gre samo za nemoč upiranja 
svetovnim masovno-kulturnim 
monopolom, čeprav gre tudi za to.
Bati se namreč moramo, da gre za 
(hoteno?) prezrta ideološka 
premikanja, ki imajo za posledico, 
glede na nujnost delovanja 
reprezentacije, proizvodnjo subjekta 
oz. njegovega ideologema, s katerim 
je subjekt eno. Še bolj se lahko 
zgrozimo, če pomislimo, da je film 
"Ko zorijo jagode”, čigar 
mnogostransko podobnost z 
"Briljantino” najbrž ni potrebno 
posebej dokazovati, nastal preden 
smo videli oba omenjena filma.

Dejstvo, da je na naših lastnih tleh 
dejavna ideologija vladajočega razreda 
prav v primeru "travoltizma", 
reprezentira nek "trenutek resnice" na 
ljubljanski televiziji, ki je ob koncu 
nekega TV-dnevnika priobčila filmski 
komentar na temo velike mode disco- 
plesa ter ostalih pritiklin te mode.

Besedilo komentarja, ki je bilo brez 
ostanka vredno Janeza Evangelista 
Kreka, je poudarjalo pozitivnost 
mode, njeno estetskost, nedolžnost in

neškodljivost. Vsemu temu je še 
sledil intervju z nekim mladincem, ki 
naj bi ponazarjal lepo soglasje med 
"travoltizmom" in mladinskimi 
delovnimi brigadami. Glede tega 
samo: dixi et salvavi anima meam.



52 ekran
festivali

Berlinale 79

Rapa Šuklje
Ni mogoče mimo dejstva, da je bil 29. 
Mednarodni filmski festival v Berlinu 
okrnjen. Ko so Sovjeti, Čehi, Kubanci 
in vzhodni Nemci umaknili svoje 
filme, je zmanjkal uradnemu sporedu 
bistven element in ne moremo si prav 
rekonstruirati njegove podobe, če 
temu ne bi bilo tako. Čehislovaški 
prispevek, Jirija Menzla: Prismojenci 
s kamero, smo festivalski prismojenci 
sicer videli v enem izmed šestih na 
novo urejenih malih študijev, Čarodej 
Anton — Gunterja Reischa, Preživeli 
— Tomasa Guitierasa Alee in 
predvsem Ljubezenska izpoved — lije 
Averbaha pa so ostali popolne 
neznanke.

Menzlov film je ljubezniv, odlično 
narejen, rahlo melanholičen in zelo 
zabaven. Oživlja začetke 
komercialnega izkoriščanja filma in 
prikazuje potujočo skupino, ki daje 
"kintopske predstave, režiser sam igra 
še enega "prismojenca", zagnanega 
mladega snemalca, ki bi hotel v času, 
ko vžiga samo kratek igrani skeč, 
snemati dokumentarce. Ko bi videli 
Menzlov film v okviru uradnega 
festivalskega sporeda, bi bil posebno 
zanimiv zato, ker Menzel oživlja 
minulost brez slutnje bližajoče se 
katastrofe. Na splošno je namreč 
letošnji Berlin tako močno izžareval 
vojno psihozo, da se je niti film 
Stanleya Donena: Movie Movie — 
ironično in izrazito komercialno 
oživljanje sentimentalnega filma 
štiridesetih in muzikalne komedije 
petdesetih let — ni mogel do kraja 
otresti: med obema "glavnima” 
filmoma njegove "dvojne predstave” 
se je znašel kratek vrinek, "napoved 
prihodnjega sporeda", ki je kazal 
pilote iz druge svetovne vojne in je 
bil, mimogrede povedano, najboljši 
del filma, sarkastičen in udaren.
Če smemo verjeti vnaprejšnjemu 
pisanju o tekmovalcih, bi utegnila — 
poleg Menzlovega — še Averbahov 
film, ki sega baje v retrospektivah vse 
do oktobrske revolucije, in nemara 
vzhodnonemški, ki skuša poboljšati 
ljubeznivega postopača naših dni, 
vsaj nekoliko premakniti akcente in 
barvo festivala za odtenek približati 
rožnatemu optimizmu. Tako pa sta 
odločno prevladovali siva barva 
naraščajočega strahu in sinja

nedoločljivo romantičnega koprnenja 
in obupa.

S tem je prišlo do navideznega 
paradoksa: četudi je 29. Berlinale 
prikazal v uradnem sporedu 
razveseljivo visoko raven današnjega 
standardnega filma (festivalski filmi 
so vedno namenjeni širokemu 
občinstvu; eksperimenti, ki jim 
manjka široka komunikativnost, so 
stvar posebnih projekcij in 
specializiranih filmskih srečanj, 
čeprav je potrdil nekatera pomembna 
imena in odkril nekaj novih 
ustvarjalcev in prijemov umetniškega 
filma, je bilo festivalsko razpoloženje 
potrto. Deloma je na to, seve, vplival 
mračni februar. Novi direktor van 
Hadeln kljub bolj komercialnemu 
predpomladnemu (predcannskemu!) 
času ostro razmišlja o prestavitvi 
festivala v pozni avgust, nekdanji rok 
beneške Mostre — prav zaradi 
vzdušja. Pravi razlog pa je vendarle 
katastrofični podton prispevkov, ki so 
lahko prišli s kateregakoli konca 
sveta, pa so v en glas govorili, da 
plešemo na vulkanu, katerega žrelo, 
kot vse kaže, še malo ni ugaslo.

Za privržence dinamičnega in 
problemskega novega ameriškega 
filma je bil festival razočaranje. Poleg 
Ciminovega Lovca na jelene, ki je 
dober film in ga je mogoče brati tudi 
zelo drugače, kot ga je v trenutno 
zastrupljenem ozračju brala sovjetska 
delegacija (končno sodbo o njem 
prepustimo prihodnosti), so prišli z 
one strani Luže "velespektakel" 
Superman, Richarda Donnerja — 
poslastica za dečke pri tridesetih in 
občudovalcev filmskega trika — 
Donenov Movie Movie in dva filma 
Paula Schraderja, Hard Core (prevajali 
so ga kot Pleve v vetru) in pa Blue 
Collar (Modri ovratnik ali Delavec, kot 
smo film poimenovali pri predvajanju 
na letošnjem FESTu); drugi pač zgolj 
kot nadomestek enega izmed odpadlih 
vzhodnih filmov.

O kvalitetah Paula Schraderja so 
mnenja deljena. Vsekakor je po 
Taksistu veljal za dobrega scenarista; 
oba berlinska filma pa je tudi sam 
režiral. Blue Collar se je, kot je

znano, zelo dobro odrezal pri 
jugoslovanskih kritikih, posebno 
tistih, ki štejejo vsak družbeno kritični 
film — posebno še, če so junaki 
proletarci — a priori za napredno in 
umetniško delo. V resnici je Blue 
Collar, razen začetka, ki prinaša za 
ameriški film nekaj novih posnetkov 
delovnega procesa v tovarni (toda tak 
je končno tudi začetek Ciminovega 
filma), delan po receptih 
pustolovsko/kriminalnega žanra in so 
zamenjane samo vloge: okradeni je to 
pot goljufivi delavski sindikat, 
vlomilci pa so izkoriščani delavci.
Hard Core je zanimiv zaradi dobrega 
glavnega igralca, Georga C. Scotta, 
(zaslužil bi si Srebrnega medveda), in 
pa, ker je v njem Schrader, bolj 
razločno kot v Delavcu ali celo v 
Taksistu, razkril svojo osnovno 
puritansko preokupacijo: ni mu toliko 
do revolucionarne preobrazbe družbe 
kot do rešitve duš. Duše pa so — v 
skladu z naukom o predestinaciji — 
vnaprej določene za rešitev ali 
pogubljenje; in če gre za božje 
izbrance, ki bodo zveličani, morajo 
očitno na tem svetu opraviti kruto 
nalogo samotnih očiščevalcev in 
maščevalcev, pri čemer so pač 
prisiljeni k trdoti in nasilju. Tak je bil 
Taksist in tak je v Hard Core oče, ki 
išče izginulo hčer in jo najde v okolju 
prostitutk, prekupčevalcev z mamili, 
poklicnih ubijalcev in trgovcev s 
pornografskimi filmi (pri teh se 
puritanski režiser pomudi s posebno 
sladostrastnim ogorčenjem). Hard 
Core, je, skratka, klasična mešanica 
dobrih namenov in vsega obsojanja 
vrednih dejanj, kakršno nam zadnji 
čas — odkar so postali "problemski" 
— zapored ponujajo festivalsko 
privzdignjeni ameriški komercialni 
filmi in kakršni z občinstvom vred 
tako vneto nasedajo evropski kritiki, 
ki so se ob poplavi kinematografskega 
blaga z zahodne hemisfere primerno 
utrdili in izšolali. Edino, v čemer se 
Hard Core (prav kakor Lovec na 
jelene) drži pozitivne tradicije 
ameriškega filma, je trdoživa 
vitalnost, ki žalostno manjka filmoma 
Blue Collar in Movie Movie. O 
Donenovem filmu samo še to, da se 
pač uvršča med "filmske memoare”, 
ki so nekaj časa polnili blagajne; zdaj, 
ko smo teh nostalgičnih filmov videli



Berlinare 79-uradni program/ Rapa Suklja ekran 53

wEL

že dovolj, bi Američani z njimi lahko 
brez škode nehali.
Ko to pot lahko bolj ali manj 
odpišemo prispevek iz Združenih 
držav kot umetniško ali vsaj idejno 
nepomemben, je jasno, da je stal 
Berlinale v znamenju evropskega 
filma. Zunaj Evrope sta nastala samo 
še indijski film Parashuram — moški 
s sekiro, Mrinala Sena — solidno 
delo, a v Forumu mladega filma smo 
gledali tudi zanimivejša? — in 
egiptovsko-alžirska koprodukcija 
Aleksandrija... zakaj? Voussefa 
Chaina, zgodba egiptovskega 
najstnika, ki doživlja seksualno 
dozorevanje med drugo svetovno 
vojno in se torej po času in tematiki 
odlično vklaplja v tisto, kar je 
prikazala Evropa. Povsem zunaj tega 
pa so lebdela Srečanja s pomembnimi 
možmi, Petra Brooka, snemana 
večinoma v Afganistanu, z vrsto 
jugoslovanskih igralcev. Začetek 
Srečanj je antologijski: prastar 
kavkaški folklorni običaj tekmovanja v 
glasbi — potem pa se biografija 
glavnega junaka, "guruja Gurdjijeva, 
iskalca resnice", odvija med "čudnimi 
dejstvi in nenavadnimi izmišljotinami” 
bolj v slogu obrednega teatra kot pa 
— morebiti — cinšma-všritš. 
Angleškega režiserja je pač zavedla 
njegova edinstvena gledališka praksa. 
In slednjič: Evropa. Vse, kar smo 
zadnja leta slutili, je letošnji Berlinale 
potrdil: nemški film je doživel izrazito 
renesanso; francoski se še ni izmotal 
iz ustvarjalne krize; Španci so se v 
letih frankizma tako odmaknili od 
evropske tradicije, jasnih besed, da 
nam je postala celo njihova abeceda 
tuja; Skandinavci z menjajočo se 
srečo gradijo še naprej svoj samonikli 
filmski jezik. Zanimive so majhne 
kinematografije; Avstrijci in zmeraj 
boljši Švicarji, Italijani, ki se jim je 
znova posrečilo dati presežno 
najboljši, do kraja avtorski prispevek 
(kajpada zunaj konkurence), namreč 
Fellinijevo Vajo z orkestrom. Fellinijev 
film je veličastna metafora, katere 
političnih implikacij ta hip rajši ne bi 
razreševali. Drži pa, da je to film 
scela, ki prime scela. Zgodbe ni ali pa 
je minimalna: orkester pod taktirko 
zahtevnega dirigenta vadi; upre se 
dirigentovim muham in skuša delati 
brez njega; po začetnih poskusih 
kolektivno prizadevanje razpade v 
vrsto privatizmov, koncerta očito ne 
bo. Ker si godbeniki vendarle želijo 
zaigrati koncert, povabijo dirigenta 
nazaj, ta pa postane samodržec, 
diktator. Kakorkoli že razlagamo 
metaforo, o tem, da je Fellini eden 
velikih filmskih mojstrov vseh časov, 
ne more biti dvoma. Med navdihnjene 
filme festivala šteje tudi 
neenakomerni Nosferatu, VVernerja 
Herzoga, ki nervozno menjava naivno 
strašljive in celo banalne prizore s 
pravcatimi filmskimi videnji in 
ustvarja naravnost apokaliptično 
podobo razpadajoče civilizacije in 
somraka zahodnega sveta v grozljivo 
lepih slikah. Literarna predloga in tudi 
Murnauov film sta mu pri tem samo 
izhodišče; kjer se ju dotika, je celo 
skorajda površen. — In čisto na 
drugem robu bi lahko šteli za avtorski 
in celo navdahnjen film Alaina



VV
er

/

Berlinare 79-uradni program/ Rapa Čuklje

Tannerja: Messidor (naslovljen po 
poletnem mesecu francoskega 
revolucijskega koledarja). Tudi to je 
prav tako potirajoča, četudi 
skromnejša, rekli bi pritlična 
apokalipsica, kot jo ponazarjata dve 
švicarski najstnici na brezciljnem 
potepu, ki ju od improviziranega 
počitnikovanja pripelje do krvavega 
zločina. Spet — kot pri Herzogu — 
igra eno glavnih vlog pokrajina, to pot 
ne romantično gorska in razviharjena, 
temveč spokojno sončna, ravninska, 
sodobno civilizirana, vendar pa se v 
njeni brezbrižnosti človek prav tako 
zgublja in je znova plen demonov 
svoje notranjosti.

Usoda umetniških del z globoko 
življenjsko filozofijo je, da ostajajo 
trenutno v senci preprostejših, laže 
odgonetljivih in navidez aktualnejših 
del. "Aktualnost" pa je letos, kot že 
rečeno, pomenila obsedenost z vojno 
psihozo. Zanimivo in posebne 
raziskave vredno dejstvo je, da so 
režiserji najraje pokazali najstnike, se 
pravi ljudi, ki še niso dorasli v vojake 
in zato od njih ne pričakujemo 
odločitve v smislu neposredne akcije. 
Tako je Jeanne Moreau v svojem 
drugem režijskem poskusu prikazala 
dvanajstletno dekletce sredi 
ljubezenskih in družinskih problemov 
(mimogrede: Truffautov avtobiografski 
film Ljubezen na begu je iz več 
razlogov ostal v senci Najstnice 
njegove francoske kolegice); Nemec 
Lilienthal je v z Zlatim medvedom 
nagrajenem Davidu prikazal 
judovskega najstnika, ki živi kot 
polovičen ilegalec v hitlerjevski 
Nemčiji (in se reši iz nje); Nemec 
Klaus Emmerich je v Prvi polki 
prikazal prav nič zagrizenega člana 
Hitlerjeve mladine (s precej poljske 
krvi v žilah), ki brez zlih slutenj, toda 
dramatično, doživlja predvečer 
nemškopoljskega spopada v 
obmejnem mestecu; Šved Jčsta 
Hagelback v Cesarju prikazuje 
najstniškega neprilagojenca, ki ga 
izkušnje na Poljskem, kjer se že sreča 
z nacistično senco, priženejo v 
blaznost in nasilje. Z odraslim 
človekom — bivšim Hitlerjevim 
vojakom in zdajšnjim novofašistom — 
se ukvarja avstrijski Kassbach, Petra 
Patzaka; Španec Manuel Gutierrez 
Aragon pa kaže v filmu Srce gozda 
protifrankističnega hajduka, ki se v 
petdesetih letih našega stoletja ne 
more prilagoditi novi taktiki mestne 
gverile.

Vojna, vojna, vojna.
In tudi Konjušnica, madžarskega 
režiserja Andrasa Kovacsa ne uide 
atmosferi, čeprav gre za novega 
upravnika velikanske državne 

g> konjušnice v prvih letih po drugi 
g svetovni vojni, tudi sladki italijanski 
t — Sampierijev — Ernesto ji ne uide, 
jš četudi je preskušnja, ki čaka očarljivo 

lenobnega, blago homoerotičnega in 
salonsko revolucionarnega judovskega 
mladeniča prvo, in ne drugo, svetovno 

S klanje.
2
| Še dva berlinalska filma velja 
» vsekakor omeniti; oba sta avtorska in 
š njuna posebnost je, da sta tako blizu



Berlinare 79-uradni program/ Rapa Šuklje ekran 55

s

dokumentarnosti kot je sploh lahko 
igrani film. Mladi nemški režiser Josef 
Rodi se je predstavil s svojim 
diplomskim delom Albert-zakaj? 
Snemal ga je v rodni bavarski vasi s 
samimi domačini in je za glavnega 
junaka uporabil resničnega 
neprilagojenca, "vaškega idiota", ki 
mu je v dveletnem snemanju 
zaigral/doživel svojo tragično usodo 
do kraja. Črnobeli film je posnet v 
nekoliko prilagojeni tehniki cinčma- 
včritš. Danska režiserka zrelih let 
Astrid Henning-Jensen je slednjič 
uspela v mednarodni areni z izrazito 
ženskim in zelo dobrim filmom Zimski 
otroci, posnetim v posebnem oddelku 
porodnišnice, ki skrbi za 
nedonošenčke in kjer žive porodnice 
svojevrstno izolirano življenje, polno 
dvomov, strahov in tople človeške 
solidarnosti. Nekaj novega se odpira s 
tem filmom — nekakšna "druga 
možnost” medčloveškega sožitja. 
Osrednje delo Berlinala pa je bil 
vendarle nemški film —
Fassbinderjev: Zakon Marije Braun. 
Ne, ker bi bil najboljši, pač pa, ker je 
najbolj vsestransko zajel atmosfero 
dežele-gostiteljice od konca vojne do 
sesutja "gospodarskega čudeža” in v 
glavni junakinji — izvrstno jo igra 
Manna Schygulla — prikazal tisto 
mešanico idealizma in gospodarnosti 
(bolje: tisto sposobnost živeti oboje, 
toda dvotirno, da se medseboj ne 
ovirata), ki pojasnjuje toliko črt 
nemške sedanjosti in zgodovine.

Fassbinder konča film z eksplozijo, ki 
junake pokonča, in ki jo povzroči, 
tako banalen kot neizbežen razlog: 
poigravanje z netivom v ozračju 
prepojenem z eksplozivom. Toda 
bojimo se, da je šla ta poanta 
nekoliko mimo festivalskega 
občinstva.



56 ekran
festivali

Berlinale 79
9. mednarodni forum mladega filma

Silvan Furlan
Mednarodni forum mladega filma, v 
režiji priznanega nemškega filmskega 
zgodovinarja Ulricha Gregorja, je 
sestavni del berlinskega filmskega 
festivala. S svojim programom skuša 
podati čimbolj plastično podobo o 
gibanjih in novih usmeritvah v 
svetovni kinematografiji. Za razliko od 
uradnega, tekmovalnega sporeda, ki z 
redkimi izjemami vključuje evropsko- 
ameriške filme narativnega tipa, ki so 
nastali v etabliranih ekonomsko- 
proizvodnih sistemih, pa je odnos 
mednarodnega foruma do filma veliko 
bolj širok in udaren. Osnove njegove 
programske politike tvorijo predvsem 
zanimanja za kinematografije tretjega 
sveta, za politično angažiran film in 
za eksperimentalna raziskovanja 
filmskega medija. Forum je tako 
propagator in opozarja na tisti del 
filmske ustvarjalnosti, ki težje najde 
pot skozi uveljavljena pravila 
institucionaliziranega 
kinematografskega mehanizma.

škandal, ki se je zgodil s 
predvajanjem ameriškega filma 
LOVEC NA JELENE, Michaela 
Clmina, je Imel občutne posledice 
tudi za Mednarodni forum mladega 
filma. Reakcija sovjetske delegacije, 
ki jo je utemeljila v nevzdržnem, 
Ideološko nesprejemljivem sporočilu 
omenjenega filma, je tako uradnemu 
programu kakor Forumu preoblikovala 
njihove podobe, zamišljene v začetku. 
Skorajda vse vzhodnoevropske države 
socialističnega tabora so umaknile 
svoje filme in tako je bil letošnji 
berlinski festival prikrajšan za delo 
filmske proizvodnje, ki je v zadnjih 
letih odločilno prispevala k 
oblikovanju njegovega profila. Tako 
nismo videli gruzijskega filma Lane 
Gogoberidze NESKOLKO INTERVJU 
RO LIČNIM VOPROSAM (Nekaj 
intervjujev o osebnih vprašanjih), 
poljskega filma Feliksa Falka 
VVODZIREJ (Vodja predstave), 
madžarskega filma Janosa Domolkyja 
MIERT? - AVAGVA TEVESEK 
ELMENTEK (Zakaj? - Ali televizijski 
ljudje so odšli) in kubanskega filma 
Patricia Guzmana LA BATALLA DE 
CHILE III. (Boj Čila, III.). Škoda, ki jo 
je povzročil LOVEC NA JELENE v igri 
med festivalom in sovjetskimi 
predstavniki, je velika. Vzroki za

takšen razplet so najbrž 
obojestranski; s strani festivala jih 
moramo poiskati v vztrajnosti in 
načelnosti, ki je dosegla 
samozadovoljujočo raven, s strani 
sovjetske delegacije pa v politični 
manipulaciji, ki je prvenstveno 
ustrezala dogodkom v svetu (kitajski 
napad na Vietnam). Sam LOVEC NA 
JELENE pa je deležen različnih razlag, 
od pozitivnih, ki ga postavljajo kot 
antimilitarističen film, do negativnih, 
ki razkrivajo v njem pacifizem 
malomeščanskega tipa. Pred kratkim 
je bil nagrajen z "vprašljivim” 
Oskarjem.

Posebne pozornosti v okviru 
letošnjega programa je bila deležna 
panorama novega indijskega filma, 
nekakšen presek stanja indijske 
paralelne proizvodnje. Njeno jedro 
tvorita Mrinal Sen in Shyam Senegal, 
filmska ustvarjalca, ki nadaljujeta 
smer, ki jo je v petdesetih letih začrtal 
Satyajito Ray. Le-ta se zoperstavlja 
industrijskemu filmu, ki temelji na 
principih "star-sistema” in na slabo 
razumljenih hollywoodskih žanrskih 
paradigmah, nasilno prenešenih v 
povsem neodgovarjajoč socialno- 
zgodovinski prostor. Tudi v novem 
indijskem filmu, kot skoraj pri vseh 
izvirnih usmeritvah v kinematografijah 
tretjega sveta, ne najdemo očitnih 
povezav z evropsko-ameriškimi 
narativnimi modeli in kodificiranimi 
uporabami elementov filmskega 
jezika. Omenjeni film obvladuje 
nenavadna, za evropskega gledalca 
skorajda "moteča", estetika.
Tematsko je vezan na socialne 
probleme, ki jih obravnava z 
naprednih pozicij. Struktura filmske 
pripovedi je po večini epizodnega 
tipa, prikazani svet ni podrejen 
zakonom fizične in psihološke 
kavzalnosti, saj so v realistično 
fakturo vstavljene enote jasnih 
simboličnih vrednosti. Te značilnosti 
veljajo v precejšnji meri še za turški 
film Zegi Oktena SURU (Čreda), ki 
govori o uporu patriarhalni tradiciji, 
aluzivno pa tudi o represivnem 
političnem sistemu, alžirski LES 
AVENTURES D’UN HEROS (Avanture 
nekega heroja), metaforo o politični 
zgodovini arabskega sveta od tisoč in 
ene noči do danes, in za film

Suleymana Cisseja BAARA (Nosač) iz 
Malija, ki pripoveduje o prebujanju 
razredne zavesti v fevdalno- 
kapitalistični Afriki.

V Forumovem programu je obsežen 
prostor namenjen celovečernim 
dokumentarnim filmom. GENESE 
D’UN REPAS (Geneza obroka) je 
narejen v tradiciji direktnega filma. 
Projekt Luca Moulleta je v nekem 
smislu esej iz komparativne politične 
ekonomije, analiza kapitalističnih 
manipulacij od proizvodnje do 
potrošnje predmeta — tokrat hrane — 
tako v deželah tretjega sveta kakor v 
Franciji, v državi visoko razvitega 
kapitalizma. Film Jaime Camina LA 
VIEJA MEMORIA (Stari spomini) je 
sestavljen iz avtentičnih 
dokumentarnih posnetkov in številnih 
intervjujev, v katerih se politiki 
različnih prepričanj spominjajo 
dinamičnih let moderne španske 
zgodovine, predvsem zmage in padca 
republike. Film je prepričljiv znak 
demokratizacije španskega političnega 
življenja, hkrati pa neobičajen estetski 
model. V formalnem pogledu je med 
filmi, ki se naslanjajo na 
dokumentarno gradivo, še posebej 
zanimiv i ILIKIA TIS THALASSOS 
(Čas morja). Takisa Papavianidesa. 
Film sledi življenjsko zgodbo povsem 
običajnega Grka od začetkov 
dvajsetega stoletja do danes.
Pripoved nima zgolj intimnega 
obeležja, marveč se nanaša tudi na 
politične in socialne dogodke, ki so 
bili odločilni za grško zgodovino ter 
tako vzporedno govori o formiranju 
razredne zavesti med grškimi 
množicami. Življenska zgodba je 
posneta na magnetofonski trak, 
medtem ko tvorijo slikovni del z 
"junakom v odsotnosti" fotografije, 
posnetki krajev in predmetov ter 
dokumentarni material o zgodovinskih 
dogajanjih.

Tretjo celoto, ki jo je mogoče izluščiti 
iz letošnjega programa Mednarodnega 
foruma mladega filma, predstavljajo 
avantgardni filmski projekti v razponu 
od nekonvencionalnih narativnih 
modelov do radikalnih eksperimentov, 
raziskav mejnih možnosti filmskega 
medija. MY WAY HOME (Moia pot 
domov) je tretji del trilogije Škota



ekran 57
Billa Douglasa na temo otroštva in 
odraščanja. Pripoved je vezana na 
biografijo Dickensovih obeležij, ki je 
razvita v narativnem modelu 
minimalne verbalne eksplikativnosti, 
sestavljenem iz stanj in reduciranega 
dogajanja. V žarišču filmskega toka 
so tako stopili predmeti in ljudje v 
presenetljivi neposrednosti fizičnega 
naboja. Vendar filmska reprezentacija 
ni površinski refleks, ki bi skušal 
sentimentalno evocirati izgubljeni čas, 
marveč se odvija v loku med dvoumno 
prisotnostjo predmetov in 
enigmatičnim dogajanjem na eni ter 
emblematičnim in simboličnim 
označevanjem na drugi strani. Film v 
formalnem pogledu odlikuje izredna 
likovna dimenzija kadra in zavest o 
omejenem prostoru filmske slike, ki 
vzpostavlja zanimiv odnos med tistim, 
kar je znotraj vidnega polja, in tistim, 
kar je zunaj, kar je vizualno odsotno, 
onstran roba filmske slike.

GESCHICHTE DER NACHT (Zgodba 
noči), Švicarja Clemensa 
Klopfensteina, je film, ki ga je težko 
prevesti v drug jezik, ga prestaviti 
oziroma se mu približati z 
metajezikom verbalnega zapisa. 
ZGODBA NOCl je film brez zgodbe, 
saj je sestavljen iz tisočih kadrov 
različnih časov in različnih prostorov 
(evropska velemesta), ki skupaj tvorijo 
iluzorično vizijo noči. Klopfensteinova 
noč tako ni podrejena niti nekemu 
sistemu, ki bi skušal odkriti logiko 
objektivnih noči, niti neki metafizični 
resnici. Film je podoba noči, ki nas 
kot gledalce vznemiri z 
nepričakovanim obratom na nivoju 
filmske percepcije. V dvorano 
stopamo, da se v kinematografski 
noči prebudimo v jutro filmske slike, 
v Klopfensteinovem filmu pa se to 
jutro ne dogodi.

L’HYPOTHESE DU TABLEAU VOLE 
(Hipoteza o ukradeni sliki), čilskega 
režiserja v eksilu Raula Ruiza, skuša 
razvozlati ikonografsko enigmo 
slikarskega cikla. Izhodiščna 
predpostavka filma je, da leži ključ za 
razumevanje celote v motivni 
rekonstrukciji manjkajoče slike. Skozi 
labirintno raziskovanje tega problema 
nas v filmu vodi pripovedovalec- 
kolekcionar, ki pri svojem poskusu 
dešifriranja uporablja neobičajno 
metodo. Slike pretvarja v "žive slike”, 
upodobljeni svet v slikarski 
scenografiji prestavlja v realne 
mizanscene. Na ta način pri analizi 
slikarskih del, poleg opazovanja, 
uporablja še "vživljanja", saj vstopa in 
se prosto giblje v uprizorjenem svetu 
oživljenih podob. S tem postopkom 
želi priti do čimbolj trdnih opornikov 
za svoja spekulativna razmišljanja.
Film se odvija v nenavadnem fluidu, v 
katerem se prepletajo različne 
modalitete. Znotraj filmske iluzije se 
likovna realnost pretaplja v gledališko- 
likovno in obratno. Kolekcionar tako 
nestopa tudi v vlogi čarovnika, ki pa 
nima moči, da bi izpeljal čudež; 
njegova spoznanja in ugotovitve 
ostajajo hipotetična.



58 ekran
posveti

Filmska vzgoja — 
sestavni del kulturne vzgoje
Posvet filmskih pedagogov — Mennheim 1978

Mirjana Borčič
Mannheimski filmski teden 
privlači filmske strokovnjake, 
ljubitelje filma in pedagoge, ki se 
vsako leto sestanejo nekaj dni 
pred začetkom filmskega tedna, 
da soočijo svoje delo z delom 
drugih. Letošnji, sedemindvajseti 
po vrsti, je bil zanimivejši od 
zadnjih, tako po filmski kot tudi 
po pedagoški plati. Predstavljenih 
je bilo več filmov, ki se po svoji 
človeški angažiranosti in režiserje­
vemu postopku vklešeio v spomin. 
Aeambrista-Roberta Vounga, 
Alyam, Alyam-Marokanca Ahmeda 
El Maanounija, Maternale- 
Giovanne Gagliardo, 6 dni v 
Sovvetu—Angleža Antonya 
Thomasa, Tragična smrt starega 
očeta-Grka Vasilikija lliopulija so 
filmi, ki odpirajo človeške in 
družbene probleme našega časa in 
iščejo ustrezne filmske rešitve za 
svoje teme. V okviru tedna je 
potekala tudi retrospektiva 
mladega afriškega in arabskega 
filma, s posebnim seminarjem, ki 
je udeležencem nudil možnost 
poglobitve vedenja o tem kine­
matografijah, ki so manj znane 
evropskemu gledalcu.

V tem tednu, tudi v okviru 
filmskega tedna, je potekal 
sedemnajsti test, ki opredeljuje 
način in sposobnost sprejemanja 
filmskega sporočila s strani 
mladega gledalca.

Nekaj dni pred začetkom 
filmskega tedna pa se je začel 
posvet filmskih pedagogov. Tu 
vsakoletno demonstrirajo metode 
filmskovzgojnega dela, prikažejo 
nove didaktične prijeme, 
prikazujejo filme o mladih in za 
mlade in v zvezi s tem se obrav­
navajo tudi nekateri 
filmskovzgojni teoretični 
problemi, ki danes že močno 
nakazujejo preorientacijo v 
obravnavo množičnih medijev v 
celoti.

Letošnji program posveta je 
potekal po štirih kanalih. Prvi je 
obravnaval film v šoli ob različnih 
šolskih reformah ali pripravah na 
njo, drugi animirani film kot 
predmet proizvodnje in 
poučevanja, v tretjem so bili 
predstavljeni filmi, četrti pa je 
prikazal tehnične novosti video 
tehnike.

Reforme šolstva, ki potekajo 
povsod po svetu, ne morejo mimo 
filma. Vzgojna vrednost vizualne, 
še posebej gibljive slike je povsod 
predmet obravnave. Sodoben film 
se končno obravnava kot dejavnik 
in kot primerek sodobnega sveta, 
predvsem pa z večplastnostjo 
medsebojnih odnosov. Film je 
danes tudi ena od najbolj 
privlačnih oblik razredrila in eno 
od sredstev informiranja.

Od pripravljenosti gledalca na 
sprejem, ki je bogat, če je razvita 
gledalčeva občutljivost, in 
kritičen, če je gledalec sposoben 
vrednotiti ponujeno, je odvisen 
tudi vpliv filma na mladega 
človeka. Zato je skoraj povsod po 
svetu cilj filmske vzgoje 
predpriprava na poglobljen 
sprejem filmskega sporočila, saj 
lahko le tako preprečimo 
nezaželen vpliv filma na gledalca. 
Poročila o novem položaju filmske 
vzgoje, ki je bila v različnih 
oblikah že prej prisotna v šoli, so 
prinesli Avstrijci, Poljaki, Madžari 
in Nemci.

Na poljskem ima prepričanje o 
vzgojni vrednosti gibljive slike že 
kar precejšnjo tradicijo. Prve 
obravnave potrebe po uvajanju 
filma v šolo kot vzgojnega in 
poučnega sredstva segajo v čas 
pred prvo svetovno vojno. V tej 
deželi so pred leti sprejeli načelo, 
da s filmsko vzgojo učenci 
pridobijo določeno življensko 
izkušnjo in določeno estetsko

občutljivost. Filmska vzgoja je na 
Poljskem obravnavana kot del 
celotne kulturne vzgoje. Poljski 
model filmske vzgoje pa pripravlja 
mlade na popolno in vsestransko 
izrabo vseh virov informacij. Zato 
filmska vzgoja, kot del celotne 
kulturne vzgoje, ne izhaja iz pred­
postavke, da ima film negativen 
vpliv na mladega človeka. Menijo, 
da ima film enako vzgojno in 
didaktično vrednost kot 
gledališče, radio, televizija in tisk.

Zato znanje o filmu in ostalih 
medijih pridobivajo pri pouku 
materinščine, ki tradicionalno 
nosi v sebi elemente kulturnega 
izobraževanja. Tako je na 
Poljskem učenje osnovnega 
vedenja o filmu del literarnega 
izobraževanja. Mnenja so namreč, 
da so tu že prisotne oblike in 
metode dela, ki nosijo v sebi 
najbolj primerne vzgojne in 
didaktične vrednosti in ki lahko z 
manjšimi dopolnili v največji meri 
zadostijo potrebam filsmke 
vzgoje. Tu mislijo predvsem na 
interpretacijo filmskega dela.
Izbor filmov je naslonjen na 
literarno problematiko učnega 
načrta. Tako je na žalost filmska 
vzgoja posiala učenje literature 
prek filma.

Veliko bolj sodoben od poljskega 
je na posvetu predstavljeni 
madžarski koncept estetsko 
umetnostne vzgoje, ki označuje 
funkcijo skupine predmetov, ki 
integrirarni odpirajo zahtevo po 
znanju in možnost spreminjanja 
narave družbene kulture. V tej 
kompleksnosti je najti tudi novo 
vsebino predmetov, ki niso več 
deljeni na pouk literarne, likovne, 
glasbene in telesne vzgoje kot 
poznamo to v klasični predmetni 
razporeditvi temveč na verbalno, 
vizualno, avditivno in fizično 
vzgojo, ki integrirani obravnavajo 
celovit odnos estetskih pojavov z



ekran 59
realnostjo. To naj bi se doseglo z 
analizo pravil komunikacije, ki se 
v popolnosti odrekajo 
obravnavanju estetike kot 
avtonomne umetnostne tvorbe.
Cilj tako koncepirane estetsko 
umetnostne vzgoje je individum, 
ki je sposoben objektivne komuni­
kacije z umetniškim delom, ki je 
sposoben odkrivanja odnosov med 
svojo in estetsko upodobljeno 
resničnostjo, v katero stopa 
oprijemljivo in organizirano skozi 
misel in ki je s poustvarjanjem 
sposoben preoblikovati svojo. Za 
takšno kreativno percepcijo pa je 
potreben predvsem kreativna 
osebnost, ker umetnikova 
objektivizacija sveta ne more biti 
sprejeta temveč mora biti 
objektivizirana skozi 
objektivizacijo to je kreacijo 
posameznika.
Iz tega osnovnega izhodišča 
madžarski koncept estetsko 
umetnostne vzgoje vključuje vse 
oblike človekovega izražanja od 
narodne tradicije preko priznane 
umetnosti do sodobnih pojavov na 
področjih besede, slike, zvoka in 
telesnega izražanja. S tem 
odločno briše razliko med 
priznanim in nepriznanim, več ali 
manj vrednim ter obravnava 
človekovo potrebo po estetskem 
izražanju in sprejemanju tega v 
vsej celoti njene pojavnosti.
Če je poljski primer kompromisen 
in določa filmu kot popolnoma 
samostojnemu vizualnemu 
izraznemu sredstvu sekundarno 
vlogo pri pouku literature, odpira 
madžarska razporeditev možnosti 
za vključevanje vseh pojavov 
našega časa enakovredno, 
direktno in
brez predsodkov. Tako je veliko 
bolj odprta kot pouk o medijih, ki 
ga v nekaterih evropskih krogih 
imenujejo veda o medijih in ima 
sodobnejši prizvok kot filmska 
vzgoja. Je predvsem novejši 
miselni produkt, ki sprejema 
mlajše pojave kot je film, skuša 
pa rastoča prevladja vseh 
množičnih medijev preliti v novo, 
sodobnejšo obliko, usmerjeno v 
prihodnost. Po mnenju 
predstavnikov tega mišljenja so 
mediji množične kulture bistveni 
element celotnega vzgojnega in 
izobraževalnega dela. Tudi 
kompleksnost medijske 
pedagogike je po tej logiki sama 
po sebi razumljiva. Je torej 
vzgojna in didaktična.
Na področju pouka o filmu na šoli 
je bil zanimiv prispevek Eduarda 
Bungterja iz ZR Nemčije, ki je 
demonstriral metodo, v kateri je 
prikazal neverbalističen pristop k 
spoznavanju izraznih sredstev 
filma kot enega od medijev

množične kulture. V ta namen je 
pripravil S-8 filme, ki na 
konkretnih primerih, z 
zaustavljanjem in z vračanjem 
slike, z grafičnimi dodatki, z 
inačicami uporabe glasbe, besede 
in šumov, nazorno kažejo tisto kar 
je bistveno za filmska izrazna 
sredstva. Za te filme je izbral 
odlomke iz priznanih filmskih del. 
Z njimi opozarja na prave 
vrednosti posameznih elementov 
filmskega izraza. Metoda 
predstavitve je zelo nazorna, 
sistematična in presega dosedanje 
poskuse, ki so zaradi svoje 
pretirane didaktičnosti postali 
dolgočasni.

Sklop projekcij o animiranem 
filmu in poročila o delu z njim je 
bil predvsem informativen. 
Animirani film je dosegel svojo 
popolno afirmacijo v pedagoški 
praksi, ne samo ob gledanju 
filmov, temveč tudi v vse večjem 
vključevanju animiranega filma v 
pouk likovnega pouka, kjer učenci 
sami ustvarjajo animirane filme. 
Tako so na primer v zahodnem 
Berlinu zaradi prevladujočega 
gospodstva slike v sodobnem 
času in z namenom, da bi učenci 
obvladali vizualno govorico, 
vključili snemanje animiranega 
filma v likovni pouk usmerjenega 
šolstva.

Na posvetu so predvajali tudi 
nekaj zanimivejših filmskih del s 
službenega programa pa tudi 
filme, ki so jih želeli predstaviti 
udeleženci posveta. Ponovno so 
bili v prvem planu češki filmi tako 
po svoji tematski orientaciji, kot 
po poetičnosti in človeški 
angažiranosti /Ota Koval: Ničesar 
nočem slišati, Dušan Hanah: 
Rožnati sni, Vera Plivova- 
Simkova: Rožmarina snema/.

Na posvetu so bili prikazani tudi 
naj novejši dosežki video tehnike, 
ki je uporabna za polprofesionalno 
proizvodnjo. Navdušenje ob 
bleščečih podatkih pa je kaj 
kmalu splahnelo, ko strokovnjak 
ni bil kos tehniki, ki jo je 
demonstriral. Lahko smo le 
ugotovili, da je video tehnika sicer 
na pohodu, vendar pa še ni 
napočil njen čas.



Dnevi portugalskega filma v Ljubljani

60 ekran__________________

Pomembno in 
srečanje

Zdenko Vrdlovec, Silvan Furlan

V petdesetih letih je portugalska 
kinematografija po pisanju njenih 
publicistov zabeležila nekaj 
pomembnih trenutkov, ki so 
skušali prelomiti s percepcijo 
filma kot neproblematičnega, 
zgolj zabavi namenjenega 
proizvoda, in se — čeprav 
kratkotrajni — najavili kot 
predhodni znaki "novega filma” 
(zgodnja sedemdeseta leta).
Najprej je to pojav močnega 
gibanja kino klubov, ki ga je 
sestavljala aktivna, estetsko in 
ideološko bojevita kulturna 
publika, zavzemajoča se za 
radikalne spremembe v nacionalni 
kinematografiji. Pričele so izhajati 
nove filmske revije, knjižne edicije 
(Arcadia, Seguencia), leta 1958 pa 
so odprli Nacionalno kinoteko. V 
okviru te ustanove, ki bo sploh 
imela pomemben vpliv na razvoj 
novega filma, bo Antonio de 
Macedo pripravil pomembno 
teoretično delo "Estetski razvoj 
filma”, namenjeno publiki kino 
klubov z željo, da bi obudilo v njej 
kritični odnos do filma. De 
Macedo bo leta 1965 debitiral s 
filmom "Nedelja popoldan” — z 
eksistencialističnim delom po 
Camusovem in Sartrovem vzoru, 
kot je zapisal Andre Techine in se 
z osmimi filmi (med njimi ”Da bi 
bruhali psi” — nekakšen 
portugalski ”Hair”, film o 
uporništvu mladih; "Zaobljuba” — 
o ribiški vasi in cerkveni 
manipulaciji z nevednimi — 
religoznimi; "Fatima story” — 
sijajno, kritično delo o ramarstvu) 
razvil v pomembnega avtorja 
novega portugalskega filma.

Le-temu pa je že leta 1961 položil 
temeljni kamen Jose Ernesto de 
Sousa s filmom ”Don Roberto”: v 
tistem času docela osamljen 
primer je kajpada s svojo zgodbo 
o lisbonskem potepuhu in z 
realističnimi odlomki socialne

koristno

bede izzval odpor pri kritiki in 
distribucijsko docela propadel.
Čez dve leti mu je sledil Paulo 
Rocha s filmom "Zelena leta”, z 
zelo svežim, inovativnim delom o 
sodobni Lisboni: vsakdanja 
realnost, uprizorjena z banalnimi 
gestami, dobiva filigranski odtis 
iracionalnega in mističnega, kar 
učinkuje kot zelo poetičen 
prispevek potopu racionalistične 
misli. Fernando Lopes je posnel 
še "Belarmino” in Rocha 
"Spremeniti življenje", ki pa 
pomeni že labodji spev teh 
zgodnjih začetkov novega filma: 
"Postali smo žrtve posledic 
nezanimanja publike za kulturen 
in odgovoren film”, je zapisal 
Antonio de Macedo. "Toda 
korenine bodo ostale, čeprav se 
bo v poznih šestdesetih letih 
"stari” film slaboumnega 
sentimentalizma, ki se je ves čas 
leno preživljal, ponovno razmahnil 
z obupno trdovratnostjo 
umirajočega.”

"Novi film” sedemdesetih let se je 
pričel s prvim srečanjem portugal­
skega filma v Portu, kjer so 
predstavili retrospektive njegovih 
zgodnjih začetkov in izčrpno 
analizirali pogoje kinematografske 
produkcije. Na osnovi te analize je 
s pomočjo fondacije Gulbenkian 
sledila ustanovitev Portugalskega 
filmskega centra (1970), ki je 
omogočal relativno svoboden 
razvoj filmske dejavnosti, 
neodvisne od vladnih pritiskov in 
s tem postopno transformirajoče 
fašistične mašine na 
kinematografskem področju. Prvi 
film so zaupali portugalskemu 
veteranu — Manuelu de Oliveiri, 
ki je posnel "Preteklost in 
sedanjost”. Dve leti pred 
prelomnim političnim dogodkom 
— padcem Salazarjevega režima 
(april 1974) — je nastal prvi 
odkrito antikolonialistični film

"Indija”, ki ga je posnel esejist in 
filmski kritik Antonio Faria. Med 
ostalimi imeni novega 
portugalskega filma pa je tukaj 
treba vsaj našteti naslednja: 
Antonio Pedro de Vasconcelos, 
Antonio de Campos, Fernando 
Matos Silva, Alberto Seixas 
Santos, Antonio de Cunha Telles 
in Antonio Reis.

Ravno tako bi bilo treba vsaj 
omeniti že zelo zgodnje začetke 
portugalske kinematografije v letu 
1911 ("Zločini Diega Alvesa” v 
režiji J. Tatavaresa), njen najboljši 
uspeh v nemem obdobju — 
"Volkovi” Rina Lupa in dokaj 
močan razmah v 30. in 40. letih, 
ki sta ga obvladovala Leitao de 
Barros in deklarirano režimski 
režiser Anotion Lopes Ribeiro. V 
njunem ozadju je ves čas (od leta 
1931) deloval tudi "resnični oče” 
portugalskega filma Manuel de 
Oliveiro, ki s svojo subtilno 
sposobnostjo izigravanja 
buržuaznih moralnih in družbenih 
kodov v marsičem spominja na 
Bunuela.

Prvenec režiserja Joseja de Sa 
Caetana AS RUINAS INTERIOR 
(Notranje ruševine) je nastal v letu 
1976, torej po padcu fašističnega 
režima, zato ni naključje, če je 
njegova osrednja tema razgaljanje 
lažnive igre portugalske 
nevtralnosti med drugo svetovno 
vojno. Izbral si je izredno skromno 
dogajanje (ugledna družina z 
otroci v osamljeni vili ob morju) in 
njegova moč je prav v igri te 
dogodkovne skromnosti, 
siromašnosti, v filmanju do 
groteske in absurda prignane 
banalnosti vsakdanjega početja.
Ta vsakdanja opravila se odvijajo v 
vzdušju stroge, neme svečanosti, 
ki jim skupaj s posebnim 
kadri ran jem in montiranjem daje 
vtis nenavadnosti, tujosti, ker je



Pomembno in koristno srečanje/Zdenko Vrdlovec, Silvan Furlan ekran 6i



62 ekian Pomembno in koristno srečanje/Zdenko Vrdlovec, Silvan Furlan

bilo zanje bistveno prav to, da so 
bila odtujena neki drugi 
stvarnosti, tisti, ki je prodirala 
mednje le prek radia (vojna 
poročila). Film se nekako prelomi, 
ko postane "dogajanje” in od 
metaforičnosti preide v 
eksplicitnost.

Naslednja dva filma imata razen 
iste letnice nastanka (1972), tudi 
dokaj sorodna lika, z negotovostjo 
in odporom proti institucijam 
prežeta mladeniča.
O MAL AMADO (Osovražen) 
režiserja Fernanda Matosa Silve je 
film o nekdanjem študentovskem 
revolucionarju, ki opusti študij in 
se zaposli v nekem uradu.
Njegovo šefinjo spominja na 
njenega brata, vojaka v Angoli, pa 
mu zato ponudi ljubezensko 
avanturo. Portugalski kritiki so 
zapisali, da je v tej spletki dovolj 
razviden način, kako skuša oblast 
skorumpirati podrejene (z 
viskijem, udobjem in svojimi 
vrednotami) in kako jih zna v 
imenu svojih vrednot tudi potolči, 
če ji ne ustrežejo (šefinja ubije 
svojega uslužbenca z revolverjem 
njenega brata, kolonialnega 
vojaka, potem ko je bil toliko 
prijazen, da je — izvrstna 
sekvenca — oblekel uniformo tega 
vojaka in zadovoljil njeno 
fantazmo). V samem načinu 
uprizarjanja se filmu poznajo 
godardovski prijemi rušenja 
linearne in "generalizirane” 
politizacije (študent hodi s knjigo 
po cesti, glas off pa bere njeno 
politično vsebino). Običajna 
dramatičnost in psihologizem 
pripovedi sta prelomljena tudi z 
učinki "teatralizacije”, ki so 
"realistično” sceno razbili z 
igranjem neke druge (torej s 
"sceno v sceni”).

Odličen film Antonia Pedra 
Vasconcelosa PERDIDO POR SEM 
(Tvegaj ali pusti) je nedvomno 
najbolj dosledno in temeljito 
razkrojil princip "filma z zgodbo” 
(konsolidirano naracijo, z vnaprej 
zgrajenimi liki itd.) in se predal 
avanturi improvizacije. Vendar ne 
improvizacije v smislu 
nedodelanosti, marveč takega 
kreiranja situacij, ki ne prepisuje 
ali ilustrira že napisane zgodbe, 
ker vsak tak zametek pripovedi 
ustvarja "sproti”, znotraj kadrov in 
njihovih spojev, torej s samo 
filmsko pisavo. Tako je 
zagotovljena široka odprtost, ker 
gledalec ne more predvideti 
naslednje sekvence na osnovi 
neke že osvojene logične niti, 
marveč ga film vodi v zmeraj 
nove, kot da bi pred njegovimi 
očmi odstiral zaveso neznanih 
prostorov. Tak film je mogoče

gledati v nedogled, ker ukinja 
časovno kontinuiranost. Njegova 
osrednja oseba je 20-letni 
študent, živeč in blodeč v 
vztrajnem zavračanju vseh 
(individualnih, družbenih) 
konsolidiranih oblik, vrednot, 
norm, živeč v odlogu in odlašanju, 
z željo po odhodu, in edino 
vrednoto, ki se je nazadnje oprime 
(ljubezen do mladega dekleta), mu 
ubije tista, ki je bila nosilna za 
tedanjo Portugalsko — kolonialni 
vojak.

Politična zgodovina moderne 
Portugalske je skorajda v celoti 
povezana z nadvlado fašistične 
ideologije. Dokumentarni film 
Ruija Simoesa DEUS, PATRIA, 
AUTORIDADE (Bog, Domovina, 
Oblast), govori o tem fenomenu, 
o vzponu in padcu Salazarjeve 
diktature, ki je bila rezultat 
dogovora med kapitalisti in 
cerkvijo. Film je nastal leta 1975, 
leto za odločilnim preobratom v 
družbenopolitičnem sistemu 
Portugalske. Na kratko ga lahko 
označimo kot destrukcijo 
fašističnega diskurza. Jedro 
njegove analize predstavljajo štiri 
temeljne dogme fašizma: Bog,_ 
Domovina, Oblast in Družina. Štiri 
moralno-religiozne in 
nacionalistične kategorije, s 
katerimi je kapitalistični aparat 
slepil portugalske kmečke in 
delavske sloje in izkrivljal realne 
socialno-ekonomske in politične 
koordinate časa. Dokumentarno 
arhivsko gradivo se prepleta s 
posnetki aktualnega stanja, ki jih 
je narekovala režiserjeva odločitev, 
njegov "političen” pogled. Film z 
dinamično montažo, zaporedjem 
primerjav, ki se gibljejo v loku od 
prepričljivega dokaza, argumenta 
do humoristične funkcije, sugerira 
več kot kakršnokoli enosmerno, 
didaktično prepričevanje. Sliko v 
tonskem delu spremlja preprost in 
jasen komentar, ki skuša 
posnemati vsakdanjo govorico, 
toda na tak način, da jo hkrati 
razbija in ironizira. Zaveda se, da 
je bila označevalna praksa navidez 
nedolžnega govora, nosilec 
pomenov in smislov, ki so 
ohranjali in hranili reakcionarno 
ideologijo.

Portugalska oblika fašizma je 
osrednja tema tudi filma 
BRANDOS COSTUMES (Sladkost 
naših navad) Alberta Seixasa 
Sontosa, ki je nastal v letih med 
1972 — 1974. V filmu se odvijata 
dve pripovedi: vzporedno z zgodbo 
o buržujski družini teče "zgodba” 
o salarizmu, ki se vključuje v 
naracijo z inserti iz sočasnih 
dokumentarnih filmov takratnega 
propagandnega mehanizma.

Posnetki dokumentarnega efekta 
in fiktivna konstrukcija se 
prepletajo v izmišljeno filmsko 
pripoved, v kateri se na nivoju 
simbolnega, družina poistoveti z 
družbenim sistemom. Tako se lik 
tradicionalnega, totalitarnega 
očeta pretapa s figuro diktatorja 
Salazarja v enoto, katere smrt 
pomeni smrt obeh odvodov. 
Portugalski fašizem je 
identificiran z paternalistično 
koncepcijo družine, v kateri se 
pod navidezno enotnostjo in 
hierarhistično skladnostjo 
skrivajo konflikti in frustracije. 
Očetova moč je v resnici krinka za 
prisvajanje oblasti, za pravico do 
absolutnega odločanja in s tem 
tudi do izvajanja nasilja. Pravila te 
represivne, sadomazohistične 
igre, so mehanizme želja 
pretvorila v travmatičen strah, 
potrebo po svobodi in 
neodvisnosti pa v nepremišljeno 
vdanost. Ostaja le bolestno 
uživanje z neizbežno katastrofo.

Film Luisa Rohe A FUGA (Beg) iz 
leta 1976 opisuje vsakdan nekega 
političnega zapornika, ki mu uspe 
pobegniti iz utrdbe Peniche (eden 
"najslavnejših” zaporov 
fašističnega režima). Čeprav eden 
izmed mnogoštevilnih filmov na 
temo bega, pa se film uvršča med 
tiste redke izjeme, ki jim je uspelo 
brez akcijske navlake in poceni 
avanturizma, ustvariti intenzivno 
dogajanje. Znana sporočila 
tovrstnih filmov (nehumani 
postopki represivnega sistema, 
neomajno revolucionarno 
razpoloženje, žrtvovanje za idejo o 
lepši prihodnosti...) so 
postala”ponovno” zanimiva, 
predvsem zaradi napetosti, ki se 
je vzpostavila med precizno logiko 
sistemske institucije in 
imaginacijsko močjo jetnika. Le- 
tega skuša zapor ukiniti kot 
subjekt in mu onemočiti kakršen 
koli emocionalno-miselni napor. 
Njegov beg tako pomeni prevlado 
nad mehanizmom, odkriva njegove 
slabosti in nemoč, kar je za 
sistem prav gotovo veliko bolj 
zaskrbljujoče kot dejstvo, da se je 
nekdo ponovno vrnil k 
odporniškemu gibanju.

Film Fernanda Lopeza NOS POR 
SA TODOS BEM (V glavnem je pri 
nas vse v redu) , je poskus 
prikazati antropološki in 
etnografski podvig neke družine, 
izgubljene v zgodovini zaradi 
tehničnih sprememb (napeljava 
elektrike, z njo so prišli radio, TV, 
približal se je svet).



ekran 63
prireditve

Ruski "ekscentriki” 
v ljubljanski Kinoteki
Program Društva slovenskih filmskih delavcev, zima 1979

Ustanovitelji FEKS-a: Leonid Trauberg, Sergej 
Jutkevič, Grigorij Kozincev (1922)

Vsaka retrospektiva je odkritje, 
hkrati pa nosi v sebi nevarnost, da 
se prikazano celoto preceni ali pa 
celo slabo oceni. Prva celovitejša 
predstavitev ruskega 
"ekscentričnega” filma v 
ljubljanski kinoteki to ugotovitev 
nekako potrjuje: bila je odkritje za 
publiko (večini filmskih delavcev 
in kritikov—tudi za Ekran pišočih 
pa na žalost le "obrobno in 
prenatrpano dogajanje z gospodi 
feksovci nasproti kompasovega 
Janeza”). Če pa je bil ta program 
precenjen ali slabo ocenjen — o 
tem bo merodajno sodbo lažje 
izreči šele po izidu publikacije, ki 
jo organizatorji obljubljajo. Lahko 
le zapišemo, da je pobuda, da se 
seznanimo z "ekscentričnim” 
filmom FEKS-a / Tovarne 
ekscentričnega igralca Kozinčeva, 
Jutkeviča, Trauberga /;
Kulešovove delavnice / Kulešov,

zgodnja Eisenstein ter Pudovkin, 
Barnet / ter z delom Aleksandra 
Medvedkina nedvomno koristna, 
saj dopolnjuje podobo o 
svojetskem filmu iz tridesetih let, 
ki je bil veliko kompleksnejši, 
kakor je "lahko bilo naše vedenje 
o njem”. Največ pravzaprav vemo 
o svojetskem revolucionarnem 
filmu (Eisenstein, Pudovkin, 
Vertov, brata Vasiljeva...), malo 
pa vemo in večina nas še vedno 
ignorira tisti drugi sovjetski film, 
ki se je razvijal s prizadevanji 
sodobnega gledališča, 
futurističnih pesnikov, 
konstruktivizma v likovnih 
umetnostih, z dognanji 
formalistične šole in ki se je tako 
vključil v avantgardna umetnostna 
gibanja, katerih skupen cilj je bil 
prekiniti s tradicionalnimi 
sprejemanji in dojemanji "stare” 
umetnosti. Z revolucijo je 
"ekscentrizem” v različnih medijih 
in oblikah začel odgovarjati na 
zahteve avantgardne umetnosti, ki 
je revolucionarno umetnost 
pojmovala kot kritično in 
inovatorsko, vključujoč popularne 
instance cirkusa in music-hallov.
Ta ciklus odkriva, da ti filmi 
predstavljajo nekaj posebnega in 
edinstvenega v filmskem 
dogajanju nasploh in ne le v 
Sovjetski zvezi, saj so vanje 
avtorji s svojim talentom vpletali 
tudi spoznanja in zunanje znake 
drugih močnih kimematografij 
tistega časa, kot so bile francoska 
avantgarda, nemški 
ekspresionizem in ne nazadnje, 
čeprav v največje presenečenje, 
hollywoodski film. Svobodno 
gibanje, anarhičen duh (Chaplin, 
Keaton) so našli svoj odmev prav 
v "ekscentričnem” sovjetskem 
filmu, kjer zasledimo iste 
brezupne posameznosti in 
značilnosti še bolj zgoščene. Tako 
v Kulešovovih poskusih s 
formalno zgradbo in resničnimi

fizičnimi lastnostmi njegovih 
igralcev (NENAVADNE 
DOGODIVŠČINE GOSPODA 
WESTA V DEŽELI BOLŠEVIKOV, 
1924, ŽAREK SMRTI, 1925, DURA 
LEX, 1926) kakor v delih 
"feksovcev” Koninceva in 
Trauberga (NOVI BABILON, 1929, 
PLAŠČ, 1926) in bizarnega 
Medvedkina (SREČA, 1935).

Zanimivo bi bilo raziskati 
okoliščine (socialno-politične, 
kulturno-zgodovinske), ki so 
omogočile nastanek in razvoj 
"ekscentričnosti” v sovjetskem 
filmu (do okoli 1930) in njegove 
vplive na "klasičen" (sovjetski) 
film. Nedvomno nam je ciklus v 
kinoteki ponudil dovolj, da o teh 
problemih nekoliko razmislimo, še 
zlasti, ker so se pri DSFD odločili, 
da nadaljujejo svoj program s 
hollywoodskim žanrskim filmom 
tridesetih let in tako meddrugim 
opozorijo tudi na nekatere 
medsebojne veze sovjetskega in 
ameriškega filma tridesetih let. V 
čakanju na obljubljeno publikacijo 
o omenjenem ciklu opozarjamo 
bralce (ki so sledili programu v 
kinoteki) na nekaj zanimivega 
branja: CAHIERS DU CINEMA 
220—221, maj-junij 1970 (posebna 
številka: Russie Annees Vingt); 
Verdone, M. in Amengual B. LA 
FEKS. Premier Plan, 1970;
Christie, I. in Gillett, J. 
FUTURISM/FORMALISM/FEKS. 
Eccentrism and Soviet Cinema. 
BVI, 1978.

J. D.



64 ekran
izkušnje

Vloga mentorja
pri realizaciji pionirskega filma

Naško Križnar

SREZA!

6>
HM Jr ^|k '" "v. ^

M 1 rx ! J

aB

fi

lM Z$F1



Vloga mentorja pri realizaciji pionirskega filma/Naško Križnar ekran 65
Pri dosedanjem delu v filmskem 
krožku na osnovni šoli Solkan 
nisem uporabljal nobene 
strokovne literature za 
razreševanje številnih dilem, ki se 
kar naprej pojavljajo. To je gotovo 
slabo, ima pa svojo dobro stran v 
pričujočem samospraševanju, ki 
bo mogoče spodbudilo kakšnega 
od filmskovzgojnih delavcev, da 
bo postavil nova vprašanja ali pa 
piko na i.

Vloga filmskega mentorja je 
spočetka odvisna od pogojev, ki 
jih določi vodstvo šole. V okviru 
svobodnih aktivnosti ima filmski 
krožek lahko zgolj reprezentativno 
mesto. Ce pa šola res želi razviti 
pionirsko filmsko proizvodnjo, 
navadno pokaže to voljo z nabavo 
ustrezne tehnične baze. To pa je 
že situacija, v kateri mentor lahko 
zastavi svoj program, ki je_ oprt na 
sposobnosti in ambicije. Šele 
sedaj se lahko pogovarjamo o 
pravem delovanju filmskega 
krožka.

Glavni sestavni del krožka so 
učenci. K filmu so jih pripeljali 
različni motivi — tudi nefilmske 
narave. (Ta element je pomemben 
zaradi kasnejših ugotovitev o 
družabni vlogi filmskega krožka.) 
Za sedaj lahko ugotovimo, da 
imamo v začetku pred seboj 
starostno in motivno močno 
raznoliko skupino. Na tej stopnji 
se vedno slišijo pripombe redno 
zaposlenih pedagogov na šoli: 
"Kakšni nemogoči otroci!” ”S 
temi se sploh ne da delati!”, 
"Prijavili so se vsi najslabši” itd.
S stališča rednega šolskega 
delovanja so taka mnenja mogoče 
celo točna. Mentor pa ima sedaj 
priložnost, da prvič uveljavi svojo 
vlogo — usklajevanje različnih 
interesov v krožku. Mislim, da je 
uspeh tega usklajevanja odločilen 
za nadalnje delo. Kaj se zgodi? 
Učenci morajo dobiti možnost, da 
sporočijo mentorju svoje 
predstave o delovanju krožka, 
mentor pa mora vseskozi definirati 
svojo vizijo krožka. S tem je 
vzpostavljen komunikacijski kanal 
med mentorjem in učenci, ki bo 
kasneje služil za izmenjavo 
pomembnejših sporočil.

Ker sedaj govorimo o bistvenih 
rečeh, ni treba posebej omenjati, 
da to privajanje teče vzporedno s 
povsem konkretnimi deli: 
spoznavanje kamere, projektorja, 
lepilnice, itd. Na tej stopnji, po 
ogledu poskusnih posnetkov, 
lahko že pričakujemo prvi večji 
osip.

Medsebojno spoznavanje še vedno 
ni končano. Učencem je zdaj že

jasno, da je krožek pravzaprav 
delovna skupina za proizvodnjo 
filmov in ne debatni klub. Mentor 
pa še ne pozna sposobnosti 
posameznih učencev. Zakaj je to 
pomembno?

Dokler sem k vsaki novi skupini 
pristopil s predpostavko o njeni 
homogenosti, sem hotel iz 
vsakega posameznika sklesati 
enakovrednega pisca, snemalca in 
montažerja. To bi tudi ustrezalo 
normalnim vzgojnim smotrom 
osnovne šole (vsak se nauči 
pisati, brati, računati, itd.). Ta 
naloga pa se je izkazala kot zelo 
zamudna, v naših delovnih 
razmerah (samo en komplet 
filmske tehnike, samo 2 uri na 
teden) celo neizvedljiva. Razen 
tega prinesejo otroci v krožek 
poleg različnih želja tudi različne 
sposobnosti. Med njimi se vedno 
najdejo bodoči nadarjeni 
specialisti: pisci filmskih zgodb, 
snemalci ali montažerji. Naslednje 
obdobje dela v krožku je zato 
posvečeno zasedbi delovnih mest 
s pravimi delavci. Opravljena je 
začasna delitev dela, ki pa ni 
fiksna. Razdrli jo bodo novi osipi 
in ustvarjalna rast posameznikov.

Da bodo nadalnja izvajanja 
razumljivejša, moram vendarle 
pojasniti, da v pričujočem 
sestavku ne gre za fiksiranje 
nekega modela ali recepta za 
delovanje filmskega krožka. 
Skušam le združiti številna 
dosedanja naključja in poskuse v 
nek hipotetični tok zavesti, ki 
spremlja delo v krožku. Ta tok 
zavesti je tista koherentna vizija, 
ki združuje mentorja in učence.
Na nivoju tega toka zavesti morajo 
potekati tudi vse mentorjeve 
intervencije, ne pa na nivoju 
materialne akcije.

Od tu dalje se krožku odpira več 
poti. Vse temeljijo na pravi 
uravnoteženosti med mentorjevimi 
prispevki in prispevki učencev.

enega. Kajti mentor ne deluje na 
skupino od zunaj, ampak je njen 
sestavni del, nekakšen katalizator 
idej in realizacijskih načinov. Nič 
oprijemljivega.

Na tem mestu se mi zdi potrebno 
navesti alternativne modele 
načinov mentorjeve intervencije 
(in s tem alternativne oblike 
krožkov), preden pripeljem 
razmišljanje do zaključkov, ki so 
se pri nas (v Solkanu) oblikovali v 
razmeroma jasna vprašanja.
(Lepše bi se slišalo: ... v trdne 
principe!)

Ob redkih srečanjih slovenskih 
filmskih mentorjev vsakokrat 
sramežljivo odpremo vprašanje 
vloge mentorjeve intervencije. Za 
vsak boljši pionirski film se sumi, 
da ga je v bistvu posnel mentor. 
Nekateri gredo celo' tako daleč, da 
na samem sprašujejo učence, 
koliko jim je pomagal učitelj. 
Nikdar pa se o tej zanimivi 
tematiki resneje ne razpravlja.

Mislim, da ne more biti krožka 
brez ustreznih mentorjevih 
intervencij. Treba je le izkustveno 
(strokovno) ugotoviti optimalno 
mentorjevo učinkovanje glede 
zastavljenih ciljev. Filmski krožek 
ni isto kot filmski klub, kjer 
posamezniki združujejo svoje 
finalne izdelke. Temelj krožka je 
kolektivno, ali bolje skupinsko 
delo. Mentorjeva osnovna naloga 
je organizacija tehničnih in 
moralnih pogojev za skupinsko 
delo.

Na tem mestu se krožek lahko 
prevesi v prvo skrajnost. Vsak 
sestanek je družabno doživetje, 
poslušanje glasbe in izmenjava 
mnenj o splošnih vprašanjih.
Tukaj se realizirajo otroci, ki jih je 
pritegnila družabna dimenzija 
krožka. Če mentor ni dovolj 
prodoren, bo filmska proizvodnja 
zelo pičla. To je tudi prvi 
alternativni model.

Fizionomija krožka se oblikuje z 
naslednjimi elementi:
1) Dokončno selekcionirano 
število učencev, ki so seznanjeni 
s filmsko tehniko, ki imajo pri 
filmski proizvodnji v najširšem 
smislu vsak svojo vlogo.
2) Oblika in količina mentorjeve 
intervencije pri izdelavi 
pionirskega filma v posameznih 
fazah izdelave ali pri končnem 
oblikovanju.

Skupina učencev in mentor sta 
ločeno navedena zaradi 
metodoloških razlogov. V resnici 
sta oba elementa že spojena v

Druga skrajnost je zanemarjanje 
družabne dimenzije krožka in 
usmerjenost v racionalno filmsko 
proizvodnjo. Za ta model je 
značilna tehnična popolnost 
izdelkov, visoka stopnja 
mentorjeve intervencije na vseh 
nivojih in veliko število končnih 
izdelkov. Če bi v tem sestavku 
obravnavali tudi filmsko kvaliteto 
pionirskega filma, bi pri izdelkih 
tega modela krožka ugotovili 
prevladovanje stereotipnih 
filmskih rešitev na podlagi mišlje­
nja odraslega človeka.

Oba opisana modela sta arhetipa 
ali skrajnosti delovanja krožka. V



66 ekran Vloga mentorja pri realizaciji pionirskega filma/Naško Križnar

ozadju je vprašanje: kje pa je tista 
čudovita otroška ustvarjalnost, ki 
bi jo želeli opevati? Te 
ustvarjalnosti ni niti v krožku, kjer 
je mentor s korektno tehnično 
predpripravo dal zalet učencem, 
potem pa pasivno čakal na čudež, 
niti je ni pri učencih, ki jih mentor 
s pretiranim tutorstvom vodi po 
poteh čudovite filmske umetnosti.

Ker sem že poudaril, da sestavek 
ne prinaša receptov, bi za konec 
samo nanizal odločujoče činitelje 
za kvalitetno delo v krožku 
(vseskozi na relaciji mentor — 
učenci), ne da bi te činitelje 
združeval v edino veljavno 
kombinacijo.

Osnovne predpostavke so:
Filmski krožek je del svobodnih 
aktivnosti na šoli. Na fakultativni 
osnovi združuje učence od 5. do 
8. razreda. Mnogi od njih 
spontano odpadejo že v prvem 
spoznavalnem delu. Ostanek 
predstavlja skupino, team, 
organizem, znotraj katerega deluje 
mentor.

Akcijske predpostavke pa so:

A) Vsak učenec je osebnost z 
lastnim izkustvenim svetom, ki ga 
bo skušal tudi izraziti s filmom. 
Filmska vzgoja je educatio (lat.) s 
korenom educo, kar pomeni 
izvleči, vleči iz. Otroka ne 
udomačujemo, ampak ga 
omikamo (kultiviramo) na njegovi 
lastni osnovi. Od tod 
specializacija in ne splošna 
osnovna izobrazba v filmskih 
predmetih.

Pri učencih hkrati aktiviramo 
smisel za produkcijo (B), 
ekspresivnost (C) in kolektivnost 
(D).

B) Produkcija pomeni uveljavitev 
smotrov filmskega krožka kot 
proizvodne skupine za izdelavo 
pionirskih filmov. Po domače 
rečemo: Kdor zna filme delati, jih 
zna tudi gledati!

V ta pojem sodi učenje filmske 
tehnike in proizvodne tehnologije 
(ideja, scenarij, snemalna knjiga, 
organizacija snemanja, montaža, 
projekcija).

C) Ekspresivnost pomeni 
zagotovitev možnosti učencem, da 
realizirajo ideje iz svojega 
lastnega sveta. Edina selekcija 
idej je njihova uresničljivost, ki je 
pogojena s kapacitetami krožka.

D) Kolektivnost je kvaliteta 
krožka, ki bi ji lahko rekli tudi 
sinergija.

Od posameznikove ideje se 
piramidno spuščajo številne 
dodatne ideje, ki osnovno 
bogatijo na vseh nivojih, do 
končne realizacije. V "špici” 
pionirskega filma so redno 
navedeni avtorji filma (kot npr. 
režiser), navaja se le kopica 
realizatorjev specialistov.

Neredko je skupinsko delo pri 
pionirskem filmu tista vzgojna 
kategorija, ki prekrije filmsko 
proizvodne smotre krožka. Takrat 
postane filmski krožek šola 
življenja.

Filmski mentor mora omenjene 
linije delovanja dovolj heretično 
povezovati, da bi dosegel cilje, ki 
si jih je zastavil. Tragično potrdilo 
njegovega uspeha pa je navadno 
spoznanje, da učenci kaj hitro 
dozorijo do skrajnih možnosti, ki 
jih lahko nudi filmskovzgojno 
delovanje v okviru svobodnih 
aktivnosti.

Pregled filmov filmskega krožka 
Osnovna šola Solkan

1974/1975
Skrivanje 
Zgodba O 
Mojčino dopoldne 
Zmaj 
Mizar
Med 5 minutnim odmorom 
Eksperimentalno jutro 
Ex tempore

1975/1976
Hello people
Pismo
Rastje
Samomor
Moj prijatelj Medo
Obisk iz vesolja (nedokončan)
Kongres gasilcev v Novi Gorici

1976/1977
Za začetek dovolj 
En napis več 
Prijateljici 
Razlog

1977/1978
Maj
Solkan nekoč in danes 
(nedokončan)

1978/1979
Kjer se prepirata dva...
Iskanje se začne 
Slepe miši 
Kam

Mentorji:
1973—1975 Jože Dolmark
1973—1975 Silvan Furlan
1975—1979 Naško Križnar

S tem prispevkom Naška Križnarja zaokrožamo 
naše zanimanje za filmsko-vzgojni program na 
osnovni šoli Solkan, (glej tudi: Jože Dol mark- 
Solkanski primer, EKRAN, št. 1, 1976 /nova 
serija/; Marica Nakrst: Pozitivne izkušnje pri 
uvedbi filmske in TV vzgoje v osnovnih šolah 
EKRAN, št. 1—2, 1979 / nova serija/7, nikakor 
pa ga ne zaključujemo. Raziskave neposrednih 
izkušenj nam namreč v veliki meri pomaga, ko se 
odločamo za objavo najprimernejših teoretskih 
tekstov s področja avdio-vizualne pedagogike. 
Zato tudi upamo, da "solkanski primer” ne bo 
ostal zares edini primer.

Uredništvo



filmska vzgoja

ekran 67

Kdaj
bomo doslednejši

Janez Mužič
Človeku je uspelo z izumom filma 
oživiti slike, ustvariti iluzijo 
življenja, ki je tako verna in 
prepričljiva, da v gledalcu v 
trenutku percepcije ustvarja vtis, 
da pred njim teče samo življenje, 
še več, ustvarja vtis, da je 
gledalec sam vključen v dogajanje 
na platnu. V tem smislu je film 
sredstvo s pomočjo katerega se 
lahko posameznik preseli v svet, o 
katerem običajno lahko 
le sanja, kajti moč filmske 
slike je taka, da lahko gledalec 
doživlja tudi fantastične prizore 
kot novo stvarnost, v katero se 
lahko aktivno vključuje.

Svet, ki nam ga kaže film, je le 
malokdaj zvesta podoba 
resničnosti, kar je predvsem 
rezultat obdobja, v katerem se je 
film rodil — obdobja, v katerem je 
začel kapitalizem težiti tudi k 
izkoriščanju umetniške 
ustvarjalnosti po principih 
industrijske proizvodnje, katere 
glavni cilj je dobiček. Film mu je 
s svojimi elementi nudil vse 
možnosti za uresničevanje takih 
teženj. Popolnoma neformiranemu 
gledalčevemu okusu so bili tako 

ponujeni taki filmi, ki 
zadovoljujejo tudi najbolj 
primitivne zahteve človeka 
industrijske dobe. Tako so začeli 
nastajati filmi, katerih teme so 
pustolovstvo, vetrnjaška dejanja 
bojevitih posameznikov, zločin, 
osebni uspeh, torej teme, ki bolj 
potešijo gledalčeva čustva kot pa 
njegov razum. Junakova lepota ali 
pa moč se prikazujeta 
pomembnejša kot pa njegov 
razum ali značaj. Njihovi poklici 
so vetrnjaški (kavboj, pevka, 
športnik, novinar) in so le 
malokdaj v stiku z navadno 
vsakdanjostjo. Temu primerna so 
seveda tudi okolja, v katerih se 
filmi dogajajo.

Filmski gledalci so se, in se še

vedno, z navdušenjem 
zadovoljujejo s takimi izdelki 
filmske proizvodnje in dokler bo 
tako, filmski industriji ne bo 
prišlo niti na misel, da bi 
preusmerila svojo proizvodnjo. 
Edini faktor, ki lahko to 
proizvodnjo preusmeri k boljši 
kvaliteti, je resnično osveščen in 
izobražen gledalec, ki loči pristno 
umetniško ustvarjalnost od 
zlaganega blišča.

Čeprav se lahko danes film 
pohvali s tolikšnim številom 
ljubiteljev kot nobena od ostalih 
umetnosti, pa s svojo publiko ne 
more biti zadovoljen. To so 
dokazale tudi raziskave pariške 
filmske visoke šole, katerih 
rezultati kežejo, da hodi 
60% do 70% gledalcev v kino 
zato, da pozabijo na vsakdanje 
skrbi, da se razvedrijo ali 
sprostijo, samo 5% obiskovalcev 
filmskih predstav pa je za ogled 
filma motiviranih s svojo notranjo 
potrebo po doživljanju filmske 
umetnine (ostalih 35—35% 
sestavljajo gledalci, katerih motiv 
za obisk kinematografa je 
nedoločen, ali pa je to njihova 
navada). Velika večina hodi torej v 
kino, da pasivno in mehanično 
prevzema vse, kar ji film narekuje. 
Zelo malo pa je takih, ki stopajo v 
aktivno komunikacijo s filmskim 
delom, za katero je potrebna 
določena splošna izobraženost kot 
tudi filmska kultura, teh pa večina 
nima, oziroma bolje rečeno, jim 

ni bila posredovana v vzgojnem 
procesu, prav zato so taki gledalci 
v stiku s filmskim delom 
prikrajšani za aktivno 
komunikacijo z njim.

Raziskave v Evropi, ki so 
ugotavljale starostne strukture 
gledalcev in frekventnost 
njihovega obiskovanja 
kinematografov, so pokazale, da

največ hodi v kino mladina od 10. 
do 29. leta, predvsem pa tista od 
10. do 20. leta. Podobne rezultate 
so dale tudi raziskave pri nas. 
Tako so na primer v SR Srbiji 
raziskovali obisk kinematografov 
na populaciji srednješolcev. 
Rezultati so pokazali, da 
frekventnost obiskuje filmske 
predstave kar 28% mladih. Tako 
na primer v roku treh mesecev 
hodi v kino na 6—10 predstav kar 
28% mladih, na 11—15 predstav 
20,8%, na 16—20 predstav 
15,2%, na več kot 20 predstav pa 
20,8%.

Zmotili bi se, če bi sprejeli tezo, 
da je v glavnem mladina tista, ki 
najraje zahaja v kino, oziroma, če 
bi sprejeli tezo, da starejši ljudje 
hodijo raje obiskovat druge 
kulturne prireditve kot pa kino. O 
tem nas lahko prepričajo podatki 
iz raziskave "Odnos 
izobraževancev na Slovenskem do 
kulture", ki kažejo, da pri nas 
najraje zahajajo v kino izobraženci 
tehnične stroke, šele za tem pa v 
gledališče, galerije, na koncerte in 
nato v opero.

Iz vseh navedenih podatkov je 
razvidno, da je danes 
priljubljenost filma nesporno zelo 
velika; prav zato se moramo bolj 
zavedati kakšni so njegovi odmevi 
v človekovem čustvenem in 
miselnem svetu in njegov vpliv na 
estetsko, kulturno in 
humanistično oblikovanje človeka.

Podatki, ki so jih do danes zbrale 
številne vede, med njimi tudi 
sociologija filma in filmologija, 
nam dokazujejo, da film ni 
dosleden oblikovalec estetsko, 
kulturno in humanistično 
oblikovanega človeka. To pomeni, 
da se ne smemo izogniti 
filmskemu izobraževanju, pač pa 
ga moramo stopnjevati v solidno



Kdaj bomo doslednejši/Janez Mužič

filmsko vzgojo in v oblikovanje 
filmske kulture človeka. Še 
predvsem mora biti ta vzgoja 
intenzivna med mladino, saj so 
prav mladi glavni obiskovalci 
filmskih predstav, obenem pa 
najmanj pripravljeni na aktiven 
odnos z vsemi njegovimi vplivi.

Filmska vzgoja je torej neizogibno 
potrebna. V nekaterih državah 
imajo na tem področju že kar lepo 
tradicijo in že žanjejo uspehe 
svojega dela. Tudi pri nas ne 
zaostajamo preveč za njimi, 
vendar bi bili lahko rezultati 
mnogo boljši, če bi bila filmska 
vzgoja bolj sistematična in 
dosledna, predvsem pa 
kontinuirana.

Izkušnje iz preteklih let so 
pokazale, da nam pri sicer 
pozitivnem odnosu do tega 
področja, ki pa je na žalost vse 
preveč samo formalistično 
papirnat, zmanjka energije za 
konkretno izpeljavo filmske 
vzgoje. Tako na primer v osnovnih 
in srednjih šolah, ki so poleg 
vzgojnovarstvenih zavodov, kino- 
klubov, filmskih gledališč, 
kinotek, filmskih večerov, univerz 
in še mnogih drugih oblik širjenja 
filmske kulture, najbolj primerne 
za to, manjka tehnične opreme, 
predvsem pa usposobljenih ljudi, 
ki bi bili sposobni vzgajati 
filmskega gledalca.

Tehnična oprema za filmsko 
vzgojo ne bi smela predstavljati 
problem, saj jo je na domačem 
trgu dovolj (projektorji, 
izposojevalnice filmov), izdatki 
zanjo pa ne presegajo tistih, ki jih 
zahtevajo izdatki za pouk 
biologije, fizike ali pa tehničnega 
pouka. Za usposabljanje kadrov, 
ki bodo sposobni vzgajati 
filmskega gledalca, pa je potrebna 
širša kulturno-politična akcija, ki 
se je začela že pred dvema letoma 
in katere prva pridobitev je bila 
otvoritev dopisne filmske in 
televizijske šole pri Dopisni 
delavski univerzi "Univerzum” v 
Ljubljani. Šola je dvoletna, 
namenjena pa je prosvetnim in 
drugim kulturnim delavcem, 
predvsem tistim, ki jih veseli delo 
na tem področju. V dveh letih se 
kandidati seznanijo z 
avdiovizuelnimi sredstvi, filmskimi 
zvrstmi, filmsko proizvodnjo, 
sociološkimi aspekti filma, 
obdobji filmske umetnosti, 
metodami dela z mladimi, 
amaterskim filmom; skratka z 
osnovnim znanjem iz filmske 
teorije kot tudi z metodami za 
nadaljnje posredovanje tega 
znanja. Znanje jim posredujejo 
prek predavani, katerih nosilci so

osrednji slovenski filmski delavci, 
pa tudi publicisti in teoretiki s 
tega področja, kandidatom pa 
pomagajo tudi v posebej za ta 
namen napisane knjige, ki 
zajemajo snov s predavanja. Soli 
so izhodišča ogledi in anaiize 
filmov, ter televizijskih oddaj, ki 
so skrbno izbrane in so 
namenjene oblikovanju 
človekovega kritičnega odnosa do 
filma in televizije. Za 
kontinuiranost in poglobljenost 
njihovega študija pa skrbijo tudi 
številne konzultacije z mentorji.

Dopisna filmska in televizijska 
šola pri Dopisni delavski univerzi 
"Univerzum” nudi skratka vse 
pogoje za oblikovanje kadrov, ki 
bodo sposobni aktivno poseči na 
področje filmske in televizijske 
vzgoje pri nas. Prvi diplomanti 
bodo šolo zapustili že v tem 
šolskem letu, zato bomo morali 
poskrbeti, da jim bodo 
zagotovljeni vsi pogoji, da se 
njihovo nadaljnje delo na področju 
posredovanja filmske kulture čim 
bolj uspešno vključi v naš učni 
proces. Pri tem pa ne smemo 
pozabiti, da je ljudi, ki so 
sposobni opravljati poslanstvo pri 
širjenju filmske kulture, pri nas še 
veliko premalo. Prav zato je 
izredno pomembno, da se 
pritegne v Filmsko in televizijsko 
šolo pri DDU "Univerzum” čimveč 
posameznikov zainteresiranih za 
film in televizijo, saj je ta šola 
poleg AGRFTV končno tudi edini 
oblikovalec kadrov, ki segajo v 
vedno bolj živahno filmsko in 
televizijsko področje v naši 
republiki.



foto-kino zveza

ekran 69

Za še bogatejše 
programe

Vojka Šterk
Foto-kino zveza Slovenije se je 
sestala na svoji redni letni 
konferenci in je z zadovoljstvom 
ugotovila 89,5% udeležbo. 
Skupščine se je udeležil tudi 
predsednik Zveze kulturnih 
organizacij Slovenije Jože Humer, 
ki je poudaril velik napredek v 
aktivnem sodelovanju in 
vsklajevanju dela, zlasti kar 
zadeva filmske dejavnosti. Novo 
obliko sodelovanja vidi tudi v 
mentorstvu iz vrst članov Foto- 
kino zveze, ki bi lahko sodelovali 
pri uresničevanju programa 
umetnostne vzgoje v sistemu 
usmerjenega izobraževanja v 
srednjih šolah.

Podpredsednik organizacije za 
tehnično kulturo SRS Gorazd 
Marinček je v svojem nagovoru 
podčrtal pomen dolgoročnejšega 
programa popularizacije 
raziskovalnega dela med mladino in 
družbeno koristnega preživljanja 
prostega časa. Nadalje je čestital 
predsedniku Foto-kino zveze 
Slovenije Stojanu Kerblerju za 
nagrado Prešernovega sklada za 
fotografske zapise o Halozah.

Kot častni gost je skupščini 
prisostvoval predsednik Foto-kino 
zveze Jugoslavije Zoran Rubinjoni. 
Kratek poveztek njegove razprave 
je bil sledeč: ”Foto-kino zveza 
Slovenije naj bi si še nadalje 
prizadevala pri iskanju pravega 
mesta in vloge v samoupravni 
socialistični družbi, kot sestavni 
del Zveze organizacij za tehnično 
kulturo. Delegatski sistem naj bi 
zaživel tudi v dosedaj pasivnih 
sredinah. Potrebno je dati še večji 
poudarek delu z mladino in 
nenehno iskati nove oblike 
vključevanja.”
Predsednik Stojan Kerbler je 
kritično podal pregled nad 
minulim delom in začrtal 
smernice, ki naj bi bile sprejete

kot sklepi za bodoče, še 
skladnejše in plodnejše delo. 
Opozoril je na v letošnjem letu 
potujočo razstavo fotografij na 
temo "Otrok”, ki je bila 
pripravljena kot prispevek zveze v 
mednarodnem letu otroka. Že so v 
teku priprave za razstavo 
umetniške in dokumentarne 
fotografije in revijo amaterskega 
filma v okviru "Dnevov tehnične 
kulture” v Ljubljani v mesecu 
juniju prihodnjega leta. Večji 
poudarek naj bi bil na 
mednarodnem sodelovanju, ki je 
bilo, razen redkih izjem nekaterih 
obmejnih klubov, zelo slabo 
razvito. Pri tem je prvenstveno 
mišljeno tako sodelovanje, kjer 
naj bi se srečali posamezni 
ustvarjalci in izmenjali delovne 
izkušnje. Posebna pohvala gre 
tako foto klubu Maribor, ki že več 
let z uspehom, kot edini, zastopa 
barve Jugoslavije na mednarodnih 
razstavah.

Fotogrupa ”Šolt” Ljubljana v 
letošnjem letu pripravlja 
mednarodno razstavo fotografije v 
počastitev 90-letnice ustanovitve 
prvega amaterskega kluba v 
Ljubljani.

Medrepubliška srečanja tako 
osnovnih organizacij, kot 
posameznih klubov naj bi bila 
pogostejša kot doslej.

Predsednik je apeliral tudi na že 
uveljavljene člane, ki imajo naziv 
mojstra oz. kandidata za mojstra 
fotografije, da bi kot mentorji 
aktivno prenašali svoje znanje na 
mlajše.

Skupščina je tudi izvolila 
pripravljalni odbor za ustanovitev 
nove revije "Almanah”, ki naj bi 
dostojno predstavljala slovensko 
fotografijo. Že dalj časa je namreč 
čutiti potrebo po taki reviji —

katere tekstovni del naj bi bil 
preveden še v dva svetovna jezika 
— in naj bi na njenih straneh 
našle mesto tudi umetniške 
fotografije slovenskih 
fotoreporterjev, slikarjev in 
oblikovalcev.

Na pobudo Eda Šelhausa je bila 
sprejeta odločitev za organizacijo 
razstave še neobjavljenih 
umetniških fotografij iz 
narodnoosvobodilne borbe.

Foto-kino zveza Jugoslavije je 
tudi članica mednarodne 
organizacije "Unica” in prav v 
letošnjem letu je naša država 
izbrana kot organizator — 
gostitelj tega festivala 
amaterskega filma. V lanskem letu 
je bil na festivalu "Unice” 
predvajan in nagrajen amaterski 
film Slovenca Miša Čoha.

O delu Komisije za fotografijo je 
govoril njen predsednik Tone 
Marčan, o dejavnosti Komisije za 
film pa njen predsednik Edo 
Malekovič.

Sledilo je več konstruktivnih 
predlogov zbranih delegatov, 
katerih besede bi lahko strnili v 
zaključno misel:
"Individualno izobraževanje članov 
tako v tečajih kot na seminarjih, 
ali filmskih šolah bo prispevalo k 
še boljši organiziranosti 
organizacij, bogatejšemu 
programu dela osnovnih 
organizacij in pestrejšemu 
društvenemu življenju po klubih."



to ekran
informacije

filmska in TV šola novo v revijah

l/ I n FVifilnnn F* F)iimnnf J F' (lnlay

OBLIKE IN METODE 
FILMSKE IN TELEVIZIJSKE 
VZGOJE

DOPimn pumiHfl in tv iom 
ddu univEnzum uununnn

Vladimir Koch

NEMO OBDOBJE 
FILMSKE UMETNOSTI

Dopuna pumiMA in tv iom 
ddu univtnium uunimnn

Dr Branko Bclnn

AUDIOVIZUALNE
KOMUNIKACIJE
KOT DRUŽBENI FENOMEN
IN NJIH VPLIV NA MLADE

(rS

dopima piutuha m tv iom 
ddu univEnzum-uunimnA

Rnnko Munitii'

FILMSKE ZVRSTI 
IN ŽANRI

(r~\

Dopima pumiHfl in tv iom 
ddu univEnzum uununnn

Filmska in TV vzgoja je po dolgoletnih naporih dosegla družbeno potrditev. 
Šole, kinematografi, klubi potrebujejo ljudi, ki naj bi bili sposobni v svojem 
okolju širiti filmsko in televizijsko kulturo.

Ker pa zaenkrat na nobeni višji ali visoki šoli ni mogoče dobiti ustrezno 
izobrazbo, so edina možnost izobraževanja ustreznega kadra razni seminarji in 
dopisna filmska in TV šola pri Dopisni delavski univerzi Univerzum.

Dopisna oblika izobraževanja mentorjev filmske vzgoje zahteva predvsem 
priročnike, ki ponujajo dopisnikom osnovne informacije. V ta namen je bila 
zasnovana zbirka Filmska in TV šola, ki v dvanajstih knjižicah nudi 
začetnikom izhodišča za njihovo delo. Zbirka vsebuje teme, ki predstavljajo 
film in televizijo kot družbena pojava (dr. Branko Belan: Avdiovizualne 
komunikacije kot družbeni fenomen in njihov vpliv na mlade, dr. Boris 
Grabnar: Televizija, njena brezmejnost in njene meje), kot filmsko teorijo in 
zgodovino (Ranko Munitič: Filmske zvrsti in žanri, Vladimir Koch: Obdobja 
nemega filma, dr. Branko Belan in dr. Ante Peterlič: Obdobja filmske 
umetnosti, Ranko Munitič: Obdobja jugoslovanskega filma), dogajanja okoli 
filma (Dejan Kosanovič-Sreten Jovanovič: ABC filmske proizvodnje) in 
metodiko filmskovzgojnega dela z mladimi (Vrabec-Težak-Borčič: Metode 
filmske vzgoje, La Borderie-Dumont-Golay-Hillier-Koblewska: Oblike in 
metode filmske in televizijske vzgoje, Sajko-Rački: Filmska ustvarjalnost 
mladih).
Zbirka še ni zaključena. Julija 1979 izide knjiga Franceta Brenka: Kratka 
zgodovina slovenskega filma. Pripravlja pa se tudi knjiga, ki bo obdelala 
nastajanje filma.

CAHIERS DU CINEMA (PARIZ)

NO 297 (februar 1979)

Ouestions de figuration:
Ou sont nos droits poetigues? (Vprašanja figuracije: Kje so naše poetične 
pravice?) Entretien avec Pierre Legendre (razgovor z P. L.), par Serge Daney 
et Jean Narboni 
Toto (I)
Le cinema de Toto /Totojevi filmi/, par Jean-Louis Comolli et Francois Gčrč. 
Dario Fo parle de Toto /Dario Fo pripoveduje o Totoju/. Toto et Naples /Toto 
in Neapelj/, par Goffredo Fofi. Le corps comigue /Komikovo telo/, par Jean- 
Paul Manganaro. Entretiens a ‘ propos de Toto /Razgovori o J.l par Jean- 

Louis Comolli et Francois Gere: avec Age, Steno, Franca Faldini 
Pour une nouvelle approche de 1'enseignement de la technigue du cinema 

/Nov pristop poučevanju filmske tehnike/: Programmation de 1’ecoute (3) 
/Programiranje zvoka/, par Claude Bailblč

NO 298 (marec 1979)

Toto (II)
Toto par Pier Paolo Pasolini
Le manneguin, la poule et le totem /Maneken, kura in totem/, par J.-L. 
Comolli et F. Gčrč
Entretien avec Mario Monicelli /Razgovor z M. M./, par J.-L. Comolli et F. 
Gere

Table ronde /Okrogla miza/:
L’homme de marbre et de celIuloid /Marmorni in celulojdni človek/, par 
Pascal Bonitzer, Francois Gčrč, Robert Linhart, Jean Narboni et Jacgues 
Ranciere

Jean-Claude Guiguet:
Les Belles Manieres
Intimites /Intimnosti/ par Yann Lardeau
Entretien avec J.-C. Guiguet /razgovor z J.-C. G./, par Serge Daney et Serge 
Toubiana

La cinephilie en guestion 
/Cinefilija pod vprašanjem/
Passe-Montagne. film francais /Passe-Montagne, francoski film/, par Bernard 
Boland

Satyajit Ray
La Musigue et le corps des dieux /Glasba in božje telo/, par Jean-Pierre 
Oudart
NO 299 (april 1979)

Video
Paikologie /Paikologija/, par Jean-Paul Fragier
Entretien avec Nam June Paik /Razgovor z N. J. P./, par J.-P. Cassagnac, J,- 
P. Fargier et S. Van der Stegen
Pour une nouvelle approche de 1’enseignement de la techigue du cinema 
/Nov pristop poučevanju filmske tehnike/: Programmation de 1’ecoute (4) 
/Programiranje zvoka/, par Claude Baiblč

Genese d'un repas 
/Geneza obroka/
La narration genetico-agitatoire de Luc Moullet/ Agit-genetska naracija L. 
Moulleta/, par Serge Le Peron
Entretien avec Luc Moullet / Razgovor z L. M./, par J.-P. Fargier et S. Le 
Peron

Perceval Le Gallois 
/Perceval Galski/
Un reve pedagogigue /Pedagoški sen/, par Danille Douborux 
Poor and lonesome, par Francois Gere

POSITIF (PARIZ)

NO 215 (februar 1979)

Woody Allen
Interiors /Notranjščina/ par Olivier Eyquem Annie Hall, par Jean Funck 
Post-scriptum, par Jean Funck

Francesco Rosi
Au royaume de la lumiere /V kraljestvu svetlobe/, par M'chel Ciment 
Entretiens avec Francesco Rosi (sur "Le Christ s’est arrete a Eboli") 
/Razgovor s F. R. o filmu "Kristus se je ustavil v Eboliju"/, par Michel 
Ciment En travaillant avec Visconti (sur le tournage de "La Terra trema")/ 
Sodelovanje z Viscontijem pri snemanju filma "Zemlja drhti’’/, par Francesco 
Rosi
De 1’auter a son editeur /Avtor svojemu založniku/, par Carlo Levi 
Entretien avec Tonino Guerra /Razgovor z T. G./, par Aldo Tassone

Joan Cravvford
1930—1939, J. C. superstar, par Christian Viviani



informacije ekran 71

novo v revijah
NO 216 (marec 1979)

Robert Altman 
Ouintet, par Alain Masson
Entretien avec Robert Altman de A Wedding a Quintet / Razgovor z R. A. o 
"Poroki" in "Kvintetu"/, par Michel Ciment et Michael Henry

John Cromvvell
Le cavalier Cromvvell /Konjenik Cromwell/, par Jaspues Segond 
Entretien avec J. C. /Razgovor z J. C./, par Jean-Loup Bourget 
Reperes biofilmographigues / Biofilmografske oznake/, par Olivier Eyquem

Paul Nevvman
Paul Nevvman ou l'Am6rique banalisče /P. N. ali banalizirana Amerika/, par 
Michel Cieutat Biofilmographie /Biofilmografija/, par Michel Cieutat

Scenaristes Italiens (II):
Rodolfo Sonego /Italijanski scenaristi: R. S.
Entretiens avec R. S. /razgovor z R. S./, par Lorenzo Codelli 
Filmografie /Filmografija/, par Lorenzo Codelli

CINEMA NUOVO

NO 257 (februar 1979)

Berglo Coggiola:
Le forme del realismo nel dibattiti Brecht-Lukacs (Oblike realizma v debati 
Brecht-Lukacs)
Roberto Alemano:
Aliče oltre lo spechhio della comunicazione (Aliče onstran ogledala 
avdiovizualne komunikacije)
(V. a.) Andrzej Wajda

FILMKRITIK (Munchen)

Nr. 260 (avgust 1978)

Wolf-Eckart Biihler: John Ford-Trlbut an eine legende /J. F. — davek 
legendi/

Nr. 262 (oktober 1978)

Roberto Rossellini (1906—1977)

NO 217 (april 1979)

Federico Fellini
Entretiens avec F. F. sur "Prova d’orchestra” /Razgovor s F. F. o filmu "Vaja 
orkestra"/, par Michel Ciment
Orchestre et choeur /Orkester in zbor/, par Lorenzo Codelli
Mettons que je n'aie rien dit /Naj velja kakor da nisem ničesar rekel/, par
Federico Fellini

Michael Cimino
Commne un cerf en automne (The Deer Hunter)/ /Kakor jelen jeseni/, par 
Alain Masson
Entretien avec M. C. /Razgovor z M. C./, par Robert Benayoun, Michel 
Ciment et Michael Henry

VVim VVenders
Dštour par l'Am6rique (sur les traces de W. W.)/ Ameriški odklon- na sledeh 
W. W./, par Petr Kral Ecrits de W. W. /W. W.: Spisi/

VVener Herzog
"Le monde croule... Je deviens Ičger” /Svet se ruši, jaz postajam lažji”/, par 
Jean-Philippe Domecq

FILMCRITICA (RIM)

NO 287 (avgust — september 1978)

Giuseppe Turroni: Viaggio intorno e attraverso la commedia "erotica” 
(Potovanje okrog in k erotični komediji)
(V. a.) Intervista con Peter VVollen e Laura Mulvey (Razgovor z Peterom 
VVollenom in Lauro Mulvey)

NO. 288 (6. oktober 1978)

(v. a.) Dossier Duras
Antonio Bertini; Pasolini, la metafora della sceneggiatura (Pasolini, metafora 
scenarija)
Enrico Ghezi: Rossellini II sogno, la storia (Rossellini sanje, zgodovina) 
Donald Ranvaud: Lae 2 avanguardie (Dve avantgardi)

NO 289/290 (november — december 1978)

(v. a.) Rossellini / Marx (objavljen scenarij)

NO 291 (januar 1979)

(v. a.) L'occhio anamorfico delLimmaginario: horror e fantascienza 
(Anamorfno oko izmišljenega: grozljivka in znanstvena fantastika)
Giuseppe Turroni: Film e figurazione: la riflessione metalinguistica... — 
Olmi, Risi, Lattuada... (Film in predstavljanje: metalingvistično razmišljanje 
- ...Olmi., Risi, Lattuada...)

BIANCO E NERO (RIM)

1 (januar — februar 1978)

Gianni Rondolino:
Appunti sul cinema e sulla teorija di Hans Richter (Beležke o filmih in teoriji 
Hansa Richterja)
Maurizio De Benedictis:
»carlett e altro: le stagioni di un nostro amore (Scarlett in drugo: časi neke 
naše ljubezni)

Nr. 263. (november 1978)
Harun Farocki: Zvvischen Zwei Kriegen /Med dvema vojnama/
Harun Farocki, Jiirgen Ebert: Der Kleine Gogard-an das Kuratorium junger 
deutscher Film (Gesprach mit Hellmuth Costard) /Mali Godard — o skrbi 
mladega nemškega filma (Razgovor s H. C.)/

Nr. 264 (december 1978)

Der Kleine Godard-an das Kuratorium junger deutscher Film (II)/ Mali Godard 
— o skrbi mladega nemškega filma (II)/
VValter Adler: Hammett-intervievv mit VVim VVenders /Hammett — pogovor z 
W. W./

Nr. 266 (februar 1979)

Leo T. Hurvvitz
Film and Photp League (1931—1935), Nykino; Frontier Films (1935—1942) 
Marxistische Filmproduktion in America / Marksistična filmska proizvodnja v 
Ameriki/

Nr. 267 (marec 1979)

Hartmut Bitomsky: Passage durch Filme von John Ford 10 prehodu v filmih

SCREEN, (LONDON), št. 3, 1978, jesen

Vol. 19. N. 3 (jesen 1978)

John Ellis: Umetnost, kultura in kvaliteta — izrazi za film v 40. in 70. letih 
Stephen Heath: Spolna razlika in reprezentacija (O Lacanovi knjigi "Encore”)

Constance Penley in Janet Bergstrom: Avantgarda — zgodovine in teorije (o 
knjigi "Zgodovina ameriškega avantgardnega filma”)

lan Connell: Ideologija/diskurz/institucija (poročilo o SEFT šoli)

Colin Mac Cabe: Televizijske monografije angleškega filmskega inštituta 
(Colin McArthur, "Televizija in zgodovina", John Caughie, "Televizija — 
ideologija in menjava")

Vol. 19, N. 4 (zima 1978/79)

Peter VVollen: Photography and Aesthetics /Fotografija in estetika/
Colin MacCabe: The discursive and the ideological in film-notes on the 
conditions of political intervention 10 diskurzivnem in ideološkem v filmu — 
beležke o pogojih politične intervencije/
Geoffrey Novvell-Smith: Television-Football-The VVorld /Televizija, nogomet, 
svet/
Mick Eaton: Television Situation Comedy /Televizijska situacijska komedija/ 
Noel Bursch: Porter, or ambivalence /Porter ali ambivalenca/

Vol. 20, N. 1 (pomlad 1979)

avtorstvo:
Michel Foucault: VVhat is an Author? /Kaj je avtor/



72 ekran informacije

novo v revijah

Sue Clayton, Jonathan Curling: On Authorship /O avtorstvu/
Steve Neale: "Triumph of the WiII” — Notes on Documentary and Spectacle 
/"Triumf volje” — beležke o dokumentarcu in spektaklu/

TV/Video:

lan Connel: Television, Nevvs and the Social Contract /Televizija, poročila in 
socialni dogovor/
Stuart Marshall: Video-Technology and Practise /Video-tehnologija in praksa/ 
debata:
Nicholas Garnham: Subjectivity, ldeology, Class and Historical Materialism 
/Subjektivnost, ideologija, razredni in zgodovinski materializem/

SIGHT and SOUND (LONDON)

Vol. 47, N. 4 (jesen 1978)

Anthony Hovvard: The Parties, Elections and Television (Partije, volitve in 
televizija)
Marc Gervais: Ermanno Olmi: Humanism in the Cinema (Humanizem v filmu) 
John Russell Taylor: Michael Povvell — Myths and Superman (Michael Povvell 
— miti in supermani)
David F. Coursen: John Ford’s VVilderness (Divjina Johna Forda)
Harry Lavvton: Rossellini’s Didactic Cinema (Roselinijevi poučni filmi)

Vol. 48, N. 1 (zima 1978/1979)

(v. a.) Michael Povvell
James Monaco: The TV Plexus (Pleksus televizije)
Don VVillis: Vasujiro Ozu — Emotion and Contemplation (Vasujiro Ozu — 
čustva in kontemplacija)
Nigel Andrevvs: Production Board Films — British Film Institute Production 
Board (Filmska proizvodnja britanskega filmskega instituta)

FILM OUARTERLV (Berkelev)

Vol. 32, No. 2 (zima 1978/79)

Robert Mac Lean: The Big-Bang Hypothesis: Blowing Up the Image 
("Zveneča" hipoteza: razstreliti sliko)
Alan Rosenthal: Ellen Hovde: An Intervievv (intervju z Ellen Hovde)
Michael Dempsey: Invaders and Encampments: The Films of Philip Kaufman 
(Napadalci in tabori: filmi Philipa Kaufmana)
Graham Petrie: Paul Fejos in America (Paul Fejos v Ameriki)

OUARTERLV REVIEVV OF FILM STUDIES (PLEASANTVILLE, 
N. Y.)

Vol. 3, NO. 3 (poletje 1978)

Susan Suleiman: Freedom and Necessity — Narrative Structure in "The 
Phantom of Liberty” /Svoboda in Nujnost: pripovedna struktura v "Fantomu 
svobode"
J. P. Oumont,
J. Monod
Beyond the Infinite-A Structural Analysis of 2001: A Space Odyssey.
/Onstran neskončnosti — Strukturalna analiza "Odiseje v vesolju”.
Marsha Kinder,
Beverle Huston:
Insiders and Outsiders in the Films of Nicolas Roeg /Udeleženci in izobčenci 
v filmih N. R./
Vlada Petrič:
Two Lincoln Assassinations by D. W. Griffith /Dva Lincolnova uboja v dveh 
Griffithovih filmih/.

Vol. 3, NO. 4 (jesen 1978)

Vlada Petrič: Ester Shub-Cinema is My Life /E. S.: Film je moje življenje 
Vlada Petrič: Ester Shub’s Unrealized Project /Nerealizirani projekt E. Shub 
Christine Gledhill: Recent Developments in Feminist Criticism /Nova pota 
feministične kritike/
Diane Nelson: Imagery of the Archtypal Feminist in the Works of Six VVomen 
Filmmakers / Podobe arhetipske feministke v delih šestih filmskih ustvarjalk 
Julian Lesage: The Political Aesthetics of the Feminist Documentary Film / 
Politična estetika feminističnih dokumentarcev
Joan M ellen: The Return of VVomen to Seventies Films / Vrnitev ženske v 
filmu sedemdesetih let 
Marsha Kinder,
Beverle Houston:
Seeet Movie

Vol. 4, NO. 1 (zima 1979)

Arthur C. Dunto: Moving Pictures / Film
Scott MacDonald: Intervievv with Hollis Frampton — "Zorns Lemma" / 
Pogovor s H. Framptonom ob filmu "Zorns Lemma”
Maurice Vacovvar: An Aesthetic Defense of The Star System in Films / 
Estetska obramba zvezdništva pri filmu
Jerry L. Salvaggio: Neglectic Areas of Semiotic Criticism / Zanemarjeni 
prostori semiotične kritike
Gorham A. Kindem: Pierce's Semiotic Phenomenalism and Film / Piercev 
semiotski fenomenologizem in film

ISKUSSTVO KINO (MOSKVA)

N. 1, 1979
L Lisakovskij: Metod i stil: dialektika svjazej (Metoda in stil: dialektika 
povezav)
T. Vetrova, N. Zarhi: Vvbiraja put (Izbirajoč pot — esej o latinskoameriški 
kinematografiji)

N. 2, 1979
A. German: Pravda — ne shodstvo, a otkrytie (Resnica — ne podobnost, 
ampak odkritje)
G. Aleksandrov: Na montažnom stole — film S. M. Ejzenštejna (Na montažni 
mizi — film S. M. Eisensteina)
E. Tisse: "Na tom my stoim" ("Za tem mi stojimo")
S. Jutkevič: "Sinematograf" Robera Bressona, l ("Kinematograf" Roberta 
Bressona)

N. 3, 1979
A. Tarkovskij: O kinoobraze (O filmski podobi)
(v. a.) "Stekljannyj Dom" S. M. Ejzenštejna ("Steklena hiša" S. M. 
Eisensteina)
S. Jutkevič: "Sinematograf" Robera Bressona ("Kinematograf" Roberta 
Bressona)



Uredništvo — avtorjem!

EKRAN je revija za film in televizijo.

S teh dveh področij objavljamo 
komentarje, eseje, študije, kritike, prikaze, 
recenzije, intervjuje,
najrazličnejše informacije, slikovno gradivo ipd., 
uredniški odbor pa jih zbira, pregleduje in odloča 
o objavi.

ŽBBBB

l!l!!!!Iil!l lili illlillli

MM—MiMii:
|Ii| ||| || | ■ IflilJ |||||§i

Da bi sodelovanje med avtorji prispevkov in 
uredniškim odborom potekalo čim boljše, 
predvsem pa,
da bi se uredniški odbor izognil nepotrebnim 
stroškom in izgubi časa (pretipkavanje), 
avtorje naprošamo,
da pri svojem sodelovanju z EKRANOM 
upoštevajo:

1 nenaročeni rokopis naj ne presega desetih 
tipkanih strani

2 prispevki naj bodo pisani s pisalnim strojem 
(črni trak), na normalnem papirju (format A-4), 
vsaka stran naj ima 30 vrstic (normalni razmak), 
vrstica 60 znakov, v treh izvodih (original in 
dve kopiji)

3 na naslovni strani naj avtor navede naslov 
prispevka, priimek in ime, točen naslov in številko 
žiro računa

4 pri navajanju naslovov filmov naj avtorji 
uporabijo prvič originalni naslov filma in 
v oklepaju naslov, pod katerim je bil predvajan 
pri nas, v nadaljevanju pa naš prevod (primer:
Shampoo (Hollywoodski frizer)

5 uporabljeno literaturo naj citirajo na koncu 
članka, in sicer po naslednjem vrstnem redu: 
avtor, leto izdaje, naslov članka, revija, kraj 
izdaje, volumen, številka, stran (primer:
Cozarinsky Edgardo, 1975'76, Borges on and 
in Film, Sight and Sound, London, vol. 45,
No. 1, str. 41

6 če gre za knjigo pa: avtor, leto izdaje, naslov, 
kraj izdaje, založba
tudi vse opombe naj bodo na koncu članka 
avtorji naj sami (ali v dogovoru z uredništvom) 
poskrbijo za slikovno opremo prispevkov, pri 
čemer naj sliko opremijo s sledečimi podatki: 
naslov filma, ime in priimek igralcev na sliki, 
po možnosti pa še imena filmskih oseb, ki jih 
igralci predstavljajo v■ omenjenem filmu

Upamo, da boste z razumevanjem in 
dobronamerno sprejeli naše sugestije.




