
DUMI PASTIR
Izhaja vsak mesec. Velja 8 K na leto.

1. in II. zv. V Ljubljani, januar, februar 1914. XXXI. letnik.

Zbirka klasičnih zgledov cerkvenega 
govorništva.

Vedno bo ostala resnična prislovica: Poeta nascitur,
orator fit. Kdor hoče postati govornik, mora študirati. — 
Zgovornost ni samo umetnost, ampak tudi spretnost. Umetnost 
(poezija) se zadovolji, da po svoje upodobi nadčutno, govornik 
mora ili dalje, mora nadčutno ne samo priklicati v realni svet, 
ampak se mora z močjo govorjene besede poslušalcu popolnoma 
približati. Zato mora preštudirati človeka skozinskoz, poznati 
mora zakone spoznavanja, teženja, čuvstvovanja. Če se je to 
zgodilo, potem se govornik z močjo polasti osebe poslušalčeve 
in ji vlije svoje življenje. — Govornik mora preštudirati teorijo 
retorike. A če bi študiral samo to, bi se mu ne godilo boljše 
nego njegovemu poslušalcu, če bi slišal same abstraktne resnice. 
Treba je študirati tudi klasične zglede, ki nam pokažejo 
učeno teorijo v konkretnem življenju. Muster des Predi­
ger s 1 nam nudi 267 takih zgledov. In reči moramo, da 
so zbrani in izbrani z veliko spretnostjo, Stošestindvajset. 
krščanskih govornikov vseh časov najdemo v teh dveh zvezkih. 
Poleg častitljivih imen cerkvenih očetov, poleg francoskih veli­
kanov srečamo najmlajša imena (med temi žal največ nemških).

Človek bi mislil, da je za dobro besedo na vsak način 
treba študirati največje paganske govornike, a ko potem vza­
meš v roko te »vzorce«, si bojazljivo priznaš: »Saj so krščanska 
usta še lepše govorila.« Če so se oni znali približati poslušalcu, 
so se tudi ti, vrhutega so ga neprimerno više dvignili. Mislim, 
da Massillonove »Velike ločitve« (št. 193) ni prekosil najbolj 
patetični govornik, glede kompozicije in celotne izpeljave zastonj 
iščeš kaj takega, kakor je Bossuetov »Žalni govor za vojvodinjo

1 Muster des Prediger s. Eine Auswahl von Beispielen aus 
dem Schatze aller Jahrhunderte. Zum Gebrauche beim homiletischen 
Unterrichte und zum Privatgebrauche gesammelt von Nikolaus Schlei- 
niger S. J. und Karl Račke S. J. Vierte, neu bearbeitete Auflage. 
2 Bande. Velikost 8" (XVIII + 462; VIII + 574). Freiburg, 1913, Herder. 
K 1488; vez. K 18—.

Duhovni Pastir. 1



2

orleansko« (št. 257). — Ali n. pr. argumentacija v hitri plastiki 
Agostina da Montefeltro je vehementna; »Nedelja, dan Gospo­
dov in dan človekov« osramoti tudi najhujši ugovor; »Neumrjoč- 
ncst duše« kljub malih netočnosti človeka omami,

Vse drugače je, če bereš lepe govore drugod, kakor če 
jih študiraš v taki zbirki; kajti tu začneš vselej s pričakovanjem, 
da najdeš utelešena abstraktna pravila retorike. In res, ko tako 
študiraš, se ti čedalje bolj odpira pot, po kateri moreš in moraš 
tudi ti podati resnico, ki živi v tebi, svojemu poslušalcu.

Delo »Muster des Predigers« je prirejeno prav kakor 
pomožna knjiga za pouk homiletike. Zato je tudi tvarina temu 
primerno razdeljena. Prvi zvezek obsega najprej devet­
deset vzorcev za posamezne sestavne dele 
duhovnega govora: preprosti, slovesni, pa­
tetični, namigajoči uvodi; dokazovanje, 
zavračanje; epilog. Potem nudi stoinsedem- 
najst zgledov za jezik duhovnega govora: 
preprosti jezik, jezik zvišane nazornosti, 
živahnega občevanja s poslušalcem, jezik 
čuvstev. — Drugi obširnejši zvezek je izpeljava 
in uporaba prvega. Obsega namreč posamezne vrste du­
hovnih predavanj: enajst h o m i 1 i j in devetinštiri­
deset pridig, namreč: zelo porabne apologetične
pridige, pridige za posamezne glavne praznike 
in nedelje cerkvenega leta, pridige o preblag 
ženi Devici, o apostolih, mučencih in spo­
zna v a 1 c i h ; obhajilni, birmski, poročni, 
novo mašni nagovori; misijonske pridige 
(štiri); posmrtni govori; nagovori ob raznih 
nenavadnih priložnostih.

Res je sicer, da bi bil tu ali tam kak vzorec brez škode 
izostal, glavni namen bi se vseeno dosegel, a avtor je gledal 
— kakor se vidi iz vsega — da je knjiga tudi kolikor mogoče 
praktično porabna za dušne pastirje. Pridejano stvarno kazalo 
služi istemu namenu. Zato se sme to delo toplo priporočati. 
Kdor bo z odprtimi očmi študiral te vzorce, ne bo slab govornik.

J. Šimenc.



3

Obrezovanje Gospodovo. (Novo leto.)
1. Novo leto — pomenljiv mejnik v življenju.

Preljubi! Prikazala se je milost božja 
našega Zveličarja vsem ljudem, katera 
nas uči, da se odpovejmo brezbožnosti 
in posvetnim poželjenjem ter trezno, 
pravično in pobožno živimo v seda­
njem svetu. Tit. 2, 11, 12.

Veselo, srečno in zdravo novo leto! Ta prisrčni novoletni 
pozdrav je prišel današnje jutro že iz tisoč in tisoč ust. Zgodaj 
zjutraj že kličejo otroci očetu in materi: Srečno novo leto! Ko 
sosed zagleda soseda, si hitro zmenjata novoletna voščila. In 
če je kdo še tako daleč zabredel med daljni tuji svet, če se 
celo leto ne spomni svojih dragih doma, k novemu letu gotovo 
pošlje pozdrave.

In v resnici, če napoči novo leto, je to trenutek, ki je 
vreden, da se ga človek spominja in ga pozdravlja na poseben 
način. Novega leta dan se mi zdi kakor mejnik, ki je postavljen 
med dvema deželama. Trudni popotnik je prehodil s težavami 
in križi dolgo deželo, deželo preteklosti, ter pride ves utrujen 
do mejnika, ki stoji pred drugo neznano, temno deželo — deželo 
prihodnosti. Popotnik se vsede na mejnik, podpre z rokami 
svojo glavo in čudne misli mu prihajajo. Ene misli letijo nazaj 
v preteklost. Kakšne so? Srečen popotnik, če tvoje misli ne 
naletijo na črne, mračne sence, na krivice, na hudobije!

Druge misli mu letijo v neznano prihodnost. Letajo ne­
mirno povsod okrog in nazadnje se ustavijo pred vratmi smrti! 
Da, smrt in sodba, grob in črv, pekel ali nebesa nas čakajo v 
drugi deželi, v temni prihodnosti.

Ker pa, dragi v Kristusu, za nas ni vseeno, ali nam prinese 
prihodnost srečno in nesrečno smrt, ker ne more biti za nas 
vseeno, ali bomo večno prokleti v strašne bolečine, ali pa 
večno zveličani med angeli in svetniki, je za nas popotnike 
prva reč in največja naloga, da pogledamo danes, ali smo na 
pravem potu ali ne, ali stopamo proti nebesom ali le proti 
peklu. Naj nam danes naša vest pove odkritosrčno in jasno, 
ali je naša preteklost, ali je preteklo leto bilo nam v pogubo, 
ali smo si zaslužili peklenski ogenj; ali pa nam je ravno preteklo 
leto rodilo sladki up na večnolepa nebesa! Kam je nas peljalo 
leto? Ali bliže nebesom ali bliže peklu?

O koliko, koliko revnih, obupanih si mora v strahu in 
trepetu pripoznati, če stopam tako naprej kakor dozdaj — mi 
žuga večna poguba. Takim v svarilo pa tudi dobrim v korist 
hočemo danes — na dan Novega leta, ko obhajamo

1*



4

pomenljiv mejnik v življenju — premišljevati, kaj 
je storili, da se nam ne bo treba bati slabega, nesrečnega 
konca.

1. Mi moramo večkrat pomisliti', kako kratek je 
čas, kako hitro zbežijo naša leta.

Ravno preteklo leto nam je nov dokaz, kako nam zbeži 
čas. Zdi se mi, da je včeraj bilo, ko smo šli o lanskem novem 
letu v cerkev k božji službi. Kakor senca, ki zjutraj pride ter 
se pomika črez dan ter izgine zvečer, tako je izginilo leto. Čas 
nikdar ne obstoji! Minuta za minuto pada v preteklost, in 
sekunda za sekundo beži proč od nas! Kakor veter, ki tuli 
mimo nas ter ga ne moremo obdržati, tako čas leti mimo nas. 
noben človek ga ne more zadržati. In, oj strah, poglej, ti 
popotnik, v prihodnost: z orjaškimi koraki ti hiti nasproti: 
smrt in večnost! Čas hitro mine ter se ne vrne več. Vprašaj 
sivolasega starčka, kaj ti on ve povedati o dolgosti svojega 
življenja. »Jaz ne vem, kam so prešla moja leta!« Tako ti bo 
potožil ter vzdihnil. Vprašaj se sam, in z nekakim strahom si 
boš rekel: že toliko let živim, a kam sem jih dejal, ne vem! 
In dragi moj, jaz ti povem, kakor hitro so ti zbežala tvoja leta, 
ravno tako hitro ti bodo prešla še sledeča. Ne boš vedel kdaj, 
in luč tvojih oči bo ugasnila, po tvojem čelu bodo tekle ledeno 
mrzle kapljice, kapljice smrtnega pota, smrtnega strahu!

Čas je torej kratek, hitro zbeži ter se ne vrne nikoli več.
2. In vendar, dragi moj, ure, ki hitro zbežijo, te so ti 

dragocen dar; te ure so ti iz nebes poslane, da si z 
njimi kupiš srečo in veselje cele večnosti. Da, z bliskoma beže­
čimi urami si moraš ti kupiti lepo, krasno novo domovino!

Zdaj pa te vprašam: Kako pa je, ali si porabil dragi čas 
vsake ure, ali si nabiral vrednost vsake ure skupaj v velik 
zaklad? Ali je tvoj zaklad že velik, vreden, da si upaš z njim 
kupiti novo domovino, veselo večnost!

O koliko, koliko pa jih je, ki morajo strahom strepetati 
pri tem vprašanju. 365 dni je imelo preteklo leto, koliko dni 
pa si od njih prav preživel, koliko jih porabil v čast božjo in 
sebi v dušno korist! O vi izgubljeni dnevi, nikdar se ne vrnete 
več, popravili jih ne moreš, odgovor boš moral o njih dati.

in ve ure! Koliko jih je letelo preteklo leto mimo nas! 
Kako smo jih porabili, kako jih preživeli. Stvarnik nam jih je 
dal, nekaj za delo, nekaj za počitek, nekaj v veselje, nekaj v 
trud in za križe, nekaj za božjo službo, molitev, prejemanje 
sv. zakramentov, nekaj bližnjemu v korist. Kako smo jih 
porabili? Ali vse v dobrem namenu, po božji volji?

Ali pa morda moraš žalostno vzdihniti: Koliko sem jih 
izgubil, jih nisem porabil! Ne vrnejo se več! Praznih rok sem 
ostal sam ter s solznim očesom gledam za njimi! O drage ure, 
vrnite se!



5

3. Da, v resnici, čas je drag. In zamujeni čas je velika 
izguba! Kako pa, dragi v Kristusu, če pa kdo ne le samo da 
ni porabil časa po božji volji, ampak je zlate ure celo zlorabljal! 
Če je čas, od Boga mu dan, porabil v to, da je Boga razžalil, 
da je ure, od Boga mu dane, da si pridobi z njimi večno veselje, 
porabil sebi v pogubo! Mesto da bi služil v teh urah Bogu, 
svojemu Gospodu in Očetu, je pa služil hudobnemu duhu, naj- 
večjeinu sovražniku Boga!

O strah, kaj takšnega misliti! Te ure bodo nastopile kot 
glasne priče na sodnji dan ter bodo razkrile vse grešne misli, 
hudobna dejanja, umazane zločine, katere hranijo v svojem 
krilu! Tu bo nastopila tista ura, v kateri si ti, grešnik, prodal 
svojo nedolžnost hudobnemu duhu za nič! Tam bodo vpile ure, 
katere bodo kazale čas tega ali onega ostudnega greha, za­
peljevanja, krivice, goljufije, pretepa.

In večni Sodnik poreče grešnikom: Poberite se izpred 
mene! Dobili ste čas, da ga rabite za Boga in za nebesa, a 
porabili ste ga le za pekel in večno pogubo!

4. Mislimo si, da je stopil sodnji angel sem med nas ter 
vsakemu pokazal knjigo življenja. Na eni strani se 
bliščijo zlate črke: zapisane so ure, ki smo jih prav obr­
nili; a na drugi strani pa vidimo grozna znamenja: zapisane 
so vse naše izgubljene, naše slabo porabljene 
u r e, ure naših hudobij in pregreh, ure našega sovraštva in 
jeze; ure, dnevi, meseci in leta nečistih znanj, zvez in navad.

O grozna znamenja! Poglej si vsak, koliko zlatih črk in 
koliko črnih zapiskov ima v preteklem letu! Koliko ur, dni in 
mesecev pa si bil ti v stanu milosti božje. Koliko je dni, v 
katerih si bil sposoben delati zaslužna dela za večnost. Ali ti 
mar pravi tvoja vest, da si preživel večji del leta v grehu, v 
slabi, pregrešni priložnosti, v pregrešni navadi, v sovraštvu 
in jezi!

O strašno leto, če je bila naša duša večji del leta v stanu 
smrtnega greha!

Kakšna odgovornost pač čaka tistega, ki si mora priznati, 
da je število dni, katere je preživel v stanu milosti božje, tudi 
le majhno! Vrni se leto, vrni se mladost, tako marsikdo vzdi­
huje, a zastonj! Čas izgubljen, je vse izgubljeno!

5. Čas je drag. In o dragih rečeh mora imeti vsak trgo­
vec in prodajalec natančen račun. Posebno pa 
mora narediti natančen račun ob koncu vsakega leta, da ve, 
pri čem da je. Če mu je neslo preteklo leto dobiček, se veseli 
ter natančno pogleda, kje in pri čem si je pridobil nekaj do­
bička; tu in pri tem si ga bo tudi v novem letu iskal. — Če je 
pa njegov račun dokazal izgubo, kako se potem prestraši, na­
tančno preišče, kje in pri čem se je naredila izguba. In v 
novem letu se bo potemtakem vestno varoval tistih oseb in 
okoliščin, katere so mu provzročile izgubo.



6

Ravno tako moramo ravnati tudi mi. Tudi mi smo nekaki 
trgovci, ki kupujemo, ki prodajamo. Kupovati si moramo dobro 
za večno življenje, prodajati pa vse, kar je nam napoti, ali kar 
nam prinese prodano več dobička. In tudi mi si moramo na­
rediti ob koncu leta račun. Tudi mi moramo vedeti, ali je 
preteklo leto prineslo dobiček ali izgubo. In kakor nam račun 
pokaže, tako se moramo obračati zanaprej v novem letu!

Poglejmo si malo ta račun! Vse mora biti natanko za­
pisano. Ali se je zaklad za nebesa pomnožil? Za koliko milosti, 
ki smo jih dobili pri svetih mašah? Za koliko pobožno obhaja­
nih nedelj in praznikov? Za koliko rožnih vencev, očenašev? 
Koliko lačnih si nasitil, koliko žalostnih potolažil? Kolikokrat 
si bližnjemu odpustil, kolikokrat jezo ukrotil, sovražne misli 
premagal? Kolikokrat si ukrotil hudobno nagnjenje, poželjivost, 
mesenost? Blagor ti, če so taka števila obila. Leto ni bilo 
izgubljeno! Delaj tako naprej in novo leto ti bo prineslo še 
večji dobiček in zaklad za nebesa!

Poglej pa tudi na izgubo, poglej številke, ki ti kažejo 
škodo, izgubo! Zamujene priložnosti! Slabo kupčijo, krivično 
blago, zapeljano nedolžnost, obrekovano dobro ime! Kolikokrat 
si zamudil pridigo, krščanski nauk, morda še sv. mašo! Koliko­
krat si onečastil sveti Gospodov dan! Kolikokrat si pustil 
vnemar glas zvona, ki te je vabil, da pomoliš angelsko češče- 
nje? Kolikokrat sLobrekoval, po krivem dolžil in tožil? Kakšno 
je število tvojih grehov zoper šesto zapoved? Ali si živel v 
jezi in sovraštvu?

O strah me je in groza, če pomislim na vse, kar se je 
zgodilo v ravno preteklem letu! Pa neskončno dobri in usmi­
ljeni Bog nam vendar ni odtegnil svojega varstva. Delil nam 
je dobrote, da, obsipal nas je z njimi.

O neizmerna hvala ti gre, o Gospod, za tvojo potrpežlji­
vost in dobroto! Kolikokrat bi ti mogel svojo sveto jezo 
pokazati ravno nam, a nisi hotel, ti čakaš, da se spokorimo. 
Ti nočeš smrti grešnika, ampak da se spokori in zveliča! 
0 Bog, pozabi naše pregrehe ter prizanesi nam tudi v sedanjem 
novem letu!

Pa predrzno na milost in prizanašanje božje ne smemo 
grešiti. Gorje nam, če to storimo! »Danes, ko slišite glas 
Gospodov, ne zapirajte mu svojih src, kakor nekdaj Izraelci 
v puščavi. Štirideset let je stal Gospod izraelskemu ljudstvu 
na strani, ter jih je svaril in poučeval. Ljudstvo pa je še hodilo 
po zmotah ter niso marali za Gospodova pota. In tako je 
Gospod prisegel v svoji jezi: To ljudstvo ne bo prišlo do mo­
jega miru!«

Glejmo torej, da Bog tudi nam ne zapre pota do svojega 
miru. »Dajal nam je svojo milost preteklo leto, in ta milost 
Zveličarja uči vse ljudi, da naj se odpovejo hudobiji in posvet­
nim željam ter trezno, pravično in pobožno živijo na svetu!«



7

Te besede si hočemo vtisniti globoko v srce ter naredimo 
trdni sklep, da hočemo v novem letu trezno, pravično in 
pobožno živeti, potem bo novo leto za nas leto miru, sreče, 
veselja in zveličanja. Amen. J. Maierholer.

2. Milost Jezusa Kristusa.
(Osnova govora.)

Prikazala se je milost Boga, našega 
Zveličarja, vsem ljudem, katera nas 

* uči, da se odpovejmo brezbožnosti in
posvetnim poželjenjem ter trezno, 
pravično in pobožno živimo v seda­
njem svetu. Tit. 2, 11, 12.

Milost Jezusa Kristusa, ki je prišel na svet 
zveličat grešnike, se kaže:

I. V njegovih dejanjih, II. v njegovih 
besedah, III. v njegovem trpljenju.

1. V svojih dejanjih je kazal svojo milost na štiri 
načine.

1. Učlovečil se je za grešnike: »Resnična je ta beseda in 
vsekakor vredna, da se sprejme: da je Jezus Kristus prišel na 
svet rešit grešnike« (I. Tim. 1, 15).

2. Izkazoval je grešnikom posebno ljubezen: »Približevali 
so se pa k njemu vsi cestninarji in grešniki, da bi ga poslušali« 
(Luk. 1, 15).

3. Iz velikih grešnikov je napravil svetnike. Zgledi: sveti 
Matevž, sv. Magdalena, sv. Pavel.

4. Razne bolezni je radovoljno ozdravljal, n. pr. goba­
vega. »Vse je ozdravljal« (Luk. 6, 19). »Na vsakega izmed njih 
položi roke in jih ozdravi« (Luk. 4, 40).

II. Četverni način milosti se kaže tudi v njegovem go­
vorjenju.

1. Govoril je ljubeznivo z vsemi: »Vsi mu pričajo in se 
čudijo besedam milosti, ki so prihajale iz ust njegovih« 
(Luk. 4, 22).

2. Z grešniki je občeval prijazno, celo s prešestnico, z 
Magdaleno.

3. Še celo svojega izdajalca je ljubeznivo nagovoril: »Pri­
jatelj, čemu si prišel?« (Mat. 26, 50.)

4. Molil je tudi za tiste, ki so ga križali: »Oče, odpusti 
jim! saj ne vedo, kaj delajo« (Luk. 23, 34).

III. Ravno tako v trpljenju.
1. Razbojnike, ki so ga prišli iskat, je nagovoril ljubeznivo:



8

»Jezus pa, ki je vedel vse, kaj nad njega pride, jim gre naproti 
in reče: Koga iščete?« (Jan. 18, 4.)

2. Trpljenja se ni branil: »Kakor ovca je peljan na
morišče« (Iz. 53, 7)

3. Nad nikomer se ni jezil: »On psovan, ni psoval« (I. 
Petr. 2, 23).

4. S svojim zgledom je mnoge izmed tistih, ki so ga kri­
žali, posvetil, kakor n. pr. Longina, ki mu je prebodel s sulico 
desno stran, in je bil pozneje svetnik. V dejanju apostolov se 
pripoveduje, da je bilo na en dan krščenih 3000 duš, ki bi bile 
preje privolile v Kristusovo smrt.

Zatekajmo se torej radi h Kristusu, delivcu milosti!
Po D. Thomae Aqu. Serm. Dom. — B. K.

Nedelja pred razglašenjem Gospodovim.
Božja vsegavednost.

Vstani, vzemi Dete in njegovo mater, 
in pojdi na izraelsko zemljo, zakaj 
pomrli so, ki so Detetu po življenju 
stregli. Mat. 2, 20.

Grozoviti kralj Herod je mislil, ko je zapovedal vse betle­
hemske fantiče, ki še niso bili čez dve leti stari, pomoriti, da 
so njegovi naklepi le njemu samemu znani, da bo- novorojeni 
kralj judovski, čigar rojstvo ga je napolnilo s takim strahom, 
gotovo umorjen. Pri svojih nakanah pa je pozabil na drugega 
Kralja, ki je nad njim v nebesih, na vsegavednega, kateremu 
ni nič neznano, ki je vedel za trenutek, v katerem je sklenilo 
neobčutljivo srce Herodovo grozno dejanje, pomoriti toliko 
nedolžnih otrok, ki je pa tudi vedel za trenutek, v katerem bo 
kruto srce zadnjikrat bilo.

Zato je ta vsegavedni kralj po svojem angelu zapovedal 
sv. Jožefu božje Dete z begom v egiptovsko deželo rešiti, in 
o pravem času je zopet poslal svojega angela, ki je Jožefa 
vzdramil, rekoč: Vstani .. . Pod varstvom Najvišjega se je
vrnila sveta družina v svojo domačijo ter prebivala v Nazaretu.

Ako bi se bil Herod pri svojih naklepih spominjal 
vsegavednega Boga, ako bi ne bil pozabil na vse­
vidno oko, ki je tudi vstanu uničiti vse človeške nakane, 
bi se gotovo ne bil spustil v tako grozovito dejanje in se ne bil 
z nedolžno krvjo omadeževan ločil s sveta.

Tako bi tudi mnogo grehov izostalo in mnogo dobrega 
bi se storilo, če bi ljudje v svoji lahkomišljenosti tako radi ne 
pozabili na božjo vsegavednost. Zato si hočemo danes to last­
nost božjo v spomin poklicati ter jo spoznati od njene tolažilne 
pa tudi strašilne strani. Videli bomo, da je božja vsega­
vednost



9

1. vir tolažbe za pravične,
2. pa tudi vir grenkosti za grešnike.
Eno kakor drugo premišljevanje nam bo pospeševalo 

duhovno korist, nas bo spodbujalo k čednosti in odvračalo 
od greha.

I. Da je pred Bogom vsa preteklost, sedanjost in prihod­
nost odkrita, ali da je Bog vsegaveden, tega nas uči razodenje 
božje. Kajti pagani, ki niso poznali pravega Boga, so imeli o 
tej lastnosti vsegavednosti le pičle, pomanjkljive ali celo na­
pačne pojme. — Tako so stari Egipčani menili, da bog ni nič 
drugega, kakor le veliko svetovno oko, ki s svojo bistrostjo 
vse prešinja, vse opazuje in vse spoznava. Zato so predstavljali 
boga v podobi zlatega žezla, na čigar koncu se je videlo široko 
odprto oko. Z zlatim žezlom so hoteli zaznamovati božjo 
mogočnost in veličastvo, z odprtim očesom njegovo vsega- 
vednost. Kar so malikovalci le slutili, to je Bog razodel izvolje­
nemu ljudstvu.

a) Če torej odpremo knjigo stare zaveze, najdemo na pre­
mnogih krajih opisano lastnost božje vsevednosti. Pri 
preroku Jeremiji (17, 10) beremo: »Jaz, Gospod, pregledujem 
srce, jaz povračujem vsakemu po njegovem dejanju.« Potrpež­
ljivi Job se tolaži v svoji nedolžnosti ravno z mislijo na božjo 
vsegavednost. »Njegove oči namreč gledajo na pota ljudi, in 
vse njih stopinje ogledujejo« (Job. 34, 21). Ta misel, da Bog 
vse vidi in ve, je preganjanega Davida najbolj pomirila in poto­
lažila; zato pravi: »Gospod, preiskuješ me in me poznaš, ti 
poznaš mojo sejo in moje vstajenje. Ti pregleduješ moje misli 
od daleč; mojo stezo in mojo vrv (t. j. moje počivališče) si pre­
iskal; in vsa moja pota si previdel; zakaj ni je besede na mojem 
jeziku (da bi je ti ne vedel)« (ps. 138. 1—4).

b) Če je bila misel na božjo vsegavednost za Joba, za 
Davida tako vesela, kako tolažilna šele mora biti za 
kristjana, kateremu nauk Jezusov, sveta vera, podaje 
čisteje in popolneje razumevanje o njej in potrjuje njegovo 
zaupanje? — Ali ne daje kristjanu, ki hrepeni po čednosti, 
neizrekljivo tolažbo misel, da Bog, njegov stvarnik, oče, pri­
jatelj, da on njegovo gorečo željo, njegovo prizadevanje pozna, 
kako bi rad izpolnjeval božjo sveto voljo? Če izpolnjevanje 
dolžnosti tirja dosti žrtev, če se v svoji slabosti vsak dan mora 
cboroževati za boj zoper greh, če se njegovi čednosti tudi 
neštevilne zapreke stavijo na pot, ga bo z novim pogumom 
navdala misel, da Bog njegovo slabost, pa tudi velikost njego­
vega boja pozna, da sliši njegove vzdihe, da mu je on kot 
pomočnik blizu.

Kadar svojemu bližnjemu skrivaj podeli dar, ali 
celo svojemu sovražniku stori dobroto, se natihoma usmili



10

vdov in sirot, ga razveseli misel, da je to, kar je iz dobrega 
namena brez vednosti drugih ljudi storil, vsevednemu sodniku, 
plačevalcu slehrne čednosti, natanko znano. In če se dobremu 
kristjanu tudi najbolj blaga prizadevanja ne posrečijo, vendar 
ne omaga v prepričanju, da ljudje samo na zunanje gledajo in 
videz presojujejo, Bog pa da pozna resno voljo ter ve, kako 
daleč segajo človeške misli. Dober kristjan misli in dela vselej 
zavoljo Boga, ne zavoljo ljudi, po Jezusovem povelju: »Kadar 
vbogajme daješ, naj ne ve tvoja levica, kaj dela desnica; da 
bo tvoja miloščina na skrivnem, in tvoj Oče, ki na skrivnem 
vidi, ti bo povrnil« (Mat. 6, 4).

Ako pravičnega ljudje nezvesto zapuste, 
ga prezirajo, ali mu podtikajo slabe namene in izprevračajo v 
hudo, če ga nevoščljivost hudobnih ljudi rani in obrekovanje 
hoče zmago obhajati nad njegovo poštenostjo, ali ga ne pomirijo 
v njegovi bridkosti besede, ki mu jih Gospod govori, rekoč: 
»Jaz vem tvoja dela in tvojo vero in tvojo ljubezen in tvojo 
službo in tvojo potrpežljivost in tvoja poslednja dela, katerih 
je več ko prvih« (Apoc. 2, 19).

Če pomanjkanje in revščina pravičnega tare, 
kaj more njegovo omahujoče srce bolj potolažiti, kakor pre­
pričanje, da Bog pozna njegov žalostni stan in da tisti, ki za 
ptice pod nebom in živali v brlogu skrbi, tudi nanj ne bo pozabil? 
Zato nas Kristus sam spodbuja k zaupanju, rekoč: »Niti en 
vrabec ne pade na zemljo brez vednosti vašega Očeta. Vaši 
lasje na glavi so vsi razšteti. Nikar se tedaj ne bojte; boljši 
ko veliko vrabcev ste vi« (Mat. 10, 29—31).

In v trpljenju, na bolniški postelji, kaj more 
kristjana bolj razvedriti in pomiriti, kakor misel na vsevednost 
božjo? Ako se ozira na prihodnost ter se boji zase in za svoje, 
misel na Vsevednega ga pokrepča, da se še prisrčneje s ponižno 
prošnjo zateče k njemu.

In zgodba današnjega evangelija, ali nam jasno ne izpri­
čuje, da Bog vsegavedni čuje nad pravičnimi? On sicer pripusti, 
da trpijo bolezen, nesrečo, krivico, preganjanje, ali ne dopusti, 
da bi omagali, ob pravem času jih reši ter poveliča. Sv. družino 
vidimo veliko trpeti po nedolžnem, vidimo jo daljno pot storiti 
na Egiptovsko, vidimo jo živeti med tujimi ljudmi — a ne vidimo 
je omagovati, ampak trdno zaupanje staviti na Boga, ki bo 
osramotil vse hudobne naklepe. In tako vidimo sv. družino 
potolaženo hiteti zopet v ljubo domačijo, ker so sovražniki, ki 
so otroku po življenju stregli, že pomrli.

Tako je za pravičnega sploh misel na božjo vsega- 
vednost vir mnogotere tolažbe; ona ga pokrepčuje 
in spodbuja vedno v pričujočnosti božji hoditi ter dobro delati 
na skrivnem, če ga tudi ljudje prezirajo, in voljno trpeti, saj 
ima to zavest, da je Bog vsevedni njegova priča.



11

Kakor je pa ta lastnost božja tolažilna za pravičnega, 
tako strašilna je za grešnika. Ako se tudi izkuša 
znebiti te misli, vendar je ona bič, ki ga zmeraj tepe, koderkoli 
hodi.

II. Dokler člčvek v svetem strahu pred Bogom hodi, je 
misel, da Bog ve njegove najskrivnejše misli, zanj vesela.

Kakor hitro se pa od Boga oddalji, je ta misel zanj ne­
znosna in težka; zato bi se je pa rad znebil, rad 
pozabil Boga, rad bi se pregovoril, kakor da ni Boga, da 
bi se mu razen ljudi ne bilo treba bati ostrega sodnika. Tako 
se sili brezbožnež samega sebe pregovoriti, a glas vesti mu 
podere to slepotijo. Zakaj ako bi rekel — pravi David —: 
»Morda me bo tema pokrila. . . tudi noč bi bila luč okrog 
mene. Ker teme ni pred Bogom; temna noč je svetla kakor 
dan; tema je njemu kakor luč« (Ps. 138, 11, 12). V kako veliki 
zmoti je torej grešnik, ki hoče pred Bogom kaj zakriti! Ali ni 
Bog srce vsakega človeka ustvaril in on bi ne vedel, kaj se 
godi v njem? O, Bog pozna misel, ko nastane, željo, ko se rodi, 
on pozna tudi najskrivnejše naklepe, če bi tudi usta bila bolj 
molčeča kakor grob, Bog jih pozna in sodi. Dogodki raznih 
narodov kakor usode posameznih ljudi potrjujejo to resnico.

Ni je hudobije, katere bi Vsegavedni ne razkril po 
svoji modrosti, in če bi tudi tukaj ostala skrita, pride dan, ko 
se bo razodela. In kolikrat je navidezen slučaj, ali so zamotane 
okoliščine najskrivnejša zločinstva prinesle na dan? Mrtva 
narava se je že uprla zoper hudodelnika ter je pokazala njegove 
stopinje, zrak ga je zatožil, mrtvi so izdali, kar se je godilo v 
črni noči. Kakor morje meče mrtva trupla na suhi breg, tako 
prinese morje preteklosti zločine zopet na dan, ki so bili že 
zdavnaj pozabljeni. In tako se vedno potrjuje star pregovor: 
Nič ni tako skrito — da bi ne bilo kdaj očito.

Ako pri vsem tem brezbožnež brezskrbno greši, pride 
odtod, ker v tistih trenutkih na Vsegavednega pozabi 
ali si vsaj prizadeva pozabiti. Zastonj se izgovarja, 
kakor se bere v sv. pismu (Sirah 23, 25 .. .) ter pravi: »Kdo me 
vidi? Tema me obdaja in stene me zakrivajo, in nihče za menoj 
ne pogleduje, koga bi se bal? Najvišji se mojih pregreh ne bo 
spominjal. Pa ne premisli, da njegovo oko vse vidi. . ., tudi ne 
spozna, da so Gospodove oči veliko svetlejše kakor solnce, da 
ogledujejo vsa človeška pota in globočino brezdna, in da gle­
dajo ljudem v srca v najskrivnejše kote«. - Dokler še človeka 
spreletava misel na vsegavednega Boga, tako dolgo še zmeraj 
traja boj med doprinašanjem in opuščanjem hudobnega dejanja.

Zakaj se trese tatu roka, ko se plazi v temi, zakaj se 
mu šibi noga, zakaj mu tolče srce, če listje zašumlja ali vetrič 
potegne? — Notranji glas mu pravi: če te tudi zakriva tema, On 
ve za tvoje početje. — Zakaj se trese beseda krivemu pri­
čevalcu na jeziku, zakaj je roka kakor odrevenela, ko se



12

prvič vzdigne h krivi prisegi, zakaj obledi obraz, ko je izgovoril 
ime Vsegavednega? — Notranji glas mu pravi, da četudi ljudje 
ne vedo, kaj se godi v njegovem notranjem, božje oko vse to 
vidi in neresnico tega, kar on kot resnico potrjuje, bere v 
njegovi duši. — Zakaj trepeče morilec, ki kuha maščevanje 
nad svojim sovražnikom, vendar le sam pred seboj? 
Zdi se mu, da se je ves svet zoper njega zarotil, vse preti 
izdati njegov zločin, vse ga obsoja, ko misli na hudodelstvo. — 
Notranji glas mu pravi: Sodnik živi nad teboj, vsegavedna priča 
tvojega hudobnega naklepa, tvoja skrivnost se ne bo vlegla s 
teboj v grob. — Zakaj se trese nedolžnost v rokah zvitega 
zapeljivca, zakaj rdečica obdaja obraz, akoravno je tema? — 
Notranji glas pravi: Da pred Bogom ni teme, da je vse jasno 
kot beli dan. — Odkod pride to, da hinavca vedni nepokoj 
tare, da zmeraj črv gloje na njegovem srcu, da pri vsej svoji 
zunanji vednosti vendarle ne more uživati tistega veselja, 
katero pravični uživa? Notranji glas ga obsodi, da se pred 
Vsegavednim ne more hliniti, kakor pred ljudmi, ki sodijo le 
po zunanjosti. Gospod pa preiskuje srca in daje vsakemu po 
njegovih delih.

Skratka, hudobnemu je misel na božjo 
vsegavednost morje grenkosti, bič, ki ga 
zmeraj tepe. Četudi v svoji slepoti in trdovratnosti govori: 
»Grešil sem, in kaj žalega se mi je zgodilo?« (Sir. 5, 4.), njegova 
samosvest ga sramoti, kajti misel na vsegavednost božjo more 
za nekaj mesecev ali let zadušiti, a popolnoma se je znebiti ne 
more nikdar.

Kako čudno je pač človeško življenje! Kar podeli pra­
vičnemu najslajšo tolažbo, čisto veselje in pravi 
pokoj, misel namreč, da Bog pozna njegovo srce; ta misel je za 
hudobneža studenec bridkosti, strahu in 
n e p o k o j a. Kdo bi zavidal grešnika za mučilno uživanje 
pregrehe, kdo si ne bo rajši prizadeval za čednost in v srčni 
čistosti hodil pred božjim obličjem? Zato, predragi v Kristusu, 
naj nam bo misel na vsegavednost božjo brarnba zoper greh 
tudi takrat, če nas obdaja temna noč, če noben človek ne 
opazuje naših korakov, če nobeno oko ne vidi v naše srce; ta 
misel naj bo mogočna spodbuda k dobremu, sladka tolažba v 
trpljenju in bridkostih, s katerimi nas obiskuje Najvišji.

Potem se nam bo vse, kakor pri Jožefu in Mariji, obrnilo 
na dobro. Če se popolnoma prepustimo božji previdnosti v 
vodstvo, se bo tudi nam razlegal klic: Vstani, vzemi svojo dušo 
in pojdi v izraelsko zemljo, kajti vsi nasprotniki, ki so duši po 
življenju stregli, so pomrli, so premagani, prejmi zdaj plačilo v 
nebeški domovini. Amen. Anton Žlogar.



13

Razglašenje Gospodovo.
Zgled treh Modrih.

In padli so predenj ter ga molili. 
In odprli so svoje zaklade in mu da­
rovali zlata, kadila in mire.

* Mat. 2, 11.

Sv. Avguštin je v proslavo današnjega praznika nekikrat 
izpregovoril te-le besede: »Da bi Rojenega od prečiste Device 
molili, prišli so modri z Jutrovega. Ta dan praznujemo 
danes; temu slovesnemu dnevu treba izpregovoriti primerno 
besedo. Onim je tisti dan napočil prvič, nam se je vrnil z 
obletno slovesnostjo. Oni so bili prvenci izmed paganov, mi 
smo bili ljudstvo pagansko. Nam je to sporočil jezik apostolov, 
onim pa zvezda kot jezik nebeški.«

Ljubi kristjani! Tudi mi smo bili v svojih prednikih iz 
malikovalstva sprejeti v sv. katoliško in apostolsko Cerkev, 
zato je današnji praznik tudi naš praznik. Zvezda treh Modrih, 
kraljev imenovanih, je tudi naša zvezda. Zvezda treh Modrih 
ostane nepozabno znamenje božje ljubezni, ki se enako razliva 
nad vse, nikogar ne prezre in še danes deli svoje mi­
losti. Današnji praznik razglašenja Gospodovega bo pa tudi 
naš praznik posebno tedaj, ako bomo po svojih razmerah 
posnemali prelepi zgled svetih treh Modrih. 
Kako to, poslušajte! I. 2

I. Pokorščina božji volji, naznanjeni po čudoviti zvezdi, 
pripeljala je tri Modre po dolgi poti v Betlehem. Kako so se 
pa ondi obnašali proti novorojenemu nebeškemu Kralju, pove 
nam današnji evangelij.

a) »In stopili so v hišo in našli so Dete z Marijo, njegovo 
Materjo, in padli so predenj ter ga molili.«

1. Sv. trije kralji so torej padli pred božje Dete v zna­
menje svojega najglobočjega notranjega in zunanjega počešče- 
nja in občudovanja. Kakor so se upognili s telesom, tako so se 
tudi v duhu; priznali so Jezusa svojega Kralja, sebe pa prah.

2. In molili so Kralja Judov in vsega človeštva. »Ali bi 
ga bili molili,« vpraša sv. Avguštin, »ako bi ga ne bili spoznali 
tudi Kralja večnosti?« Vera treh Modrih je bila velika in 
močna, ko jih je Bog nagnil po zvezdi, naj gredo na daljno pot, 
popustivši vse domače, še večja in močnejša je bila, ko jim je 
zvezda izginila, najmočnejša je bila, ko so prišli v Betlehem k 
ubogi Materi in slabotnemu Detetu. Pa treh Modrih ne zbe­
gajo ne ubožno stanovališče ne vsa druga siromaščina sv. Dru­
žine. »Nebeškega Kralja so iskali, in četudi niso zaznali zu­
nanjega kraljevega blišča, zadovoljili so se s spričevanjem



14

čudne zvezde, veselili so se v uboštvu gledati tistega otroka, 
čegar veličastvo je razodel njihovemu srcu duh božji,« pravi 
sv. Janez Zlat.

b) »In odprli so svoje zaklade in mu darovali zlata, kadila 
in mire,« piše nadalje sv. evangelist Matevž.

1. Zlato velja po splošnem mnenju in naziranju kot naj­
bolj primerno darilo kraljem. Zlato, znamenje vere in zvestobe, 
gre Jezusu-Kralju.

2. Kadilo, znamenje molitve, velja detetu Jezusu- 
B o g u in večnemu duhovniku. Kadilo so v starih časih 
vedno zažigali zlasti za daritve, daritev pa gre le Bogu; daro­
vano Jezusu spominja na besede modrega Siraka: »Izmed vseh 
živih je njega izvolil, da naj bi Bogu daroval daritev, kadilo in 
prijeten duh v spomin za spravo svojega ljudstva.«

3. Mira pristoja Jezusu-Odrešeniku. Grenko, 
kakor okus mire, je njegovo ponižanje, grenak je grešni dolg, 
katerega je Kralj Judov kot sin prečiste Device prevzel nase. 
Kakor lepo dišeča mira se je razprostiral duh svetosti v živ­
ljenju Zveličarjevem, dokler ni v odrešilni smrti na križu postal 
popoln in prijetno sprejemljiv dar pred nebeškim Očetom. Mira, 
znamenje nestrohljivosti, zaznamuje tudi častitljivo vstajenje in 
večno življenje v Gospodu. Jezus Nazareški, Kralj Judov, 
umrje, pa le, da bi premagal smrt in trohnobo.

II. Ko smo si tako ogledali zgled treh Modrih ter videli, 
kaj so storili in darovali Jezusu v Betlehemu, vprašajmo 
se, kaj naj storimo Jezusu mi?

1. Kakor so sv. trije kralji padli na kolena pred ubogim
Detetom, ker so v luči sv. vere spoznali v njem pravega Sina 
božjega, tako spoznamo mi katoličani z očmi sv. vere v 
neznatni podobi posvečenega kruha edinorojenega 
Sina božjega, pademo pred njim na svoja kolena in molimo 
ter pojemo: »Tantum ergo sacramentum veneremur cernui!«
Tako velik zakrament počastimo globoko sklonjeni! S temi 
besedami pozivlje sv. Cerkev vse svoje vernike, naj kleče in 
upognjeni s telesom in v duhu molijo ter časte Jezusa v Naj­
svetejšem zakramentu ob blagoslovu s sv. Rešnjim Telesom. 
Podobno nas vabi tudi z besedami psalmistovimi: »Pridite, 
molimo in padimo na tla in jokajmo pred Gospodom, ki nas je 
ustvaril. Zakaj on je Gospod, naš Bog; in mi smo ljudstvo nje­
gove paše in ovce njegove roke« (Ps. 94, 6, 7).

2, Že Izraelcem je rekel Bog: »Ne prikaži se prazen mo­
jemu obličju« (II. Moz. 23, 15). Zato tudi mi darujmo Jezusu 
v Najsvetejšem zakramentu! In kaj? Tri svoje dušne zmožnosti: 
pamet, voljo, spomin. Obujajmo v njegovo čast tri božje čed­
nosti: vero, upanje, ljubezen. Darujmo mu troje vrste dobrih 
del: molitev, post, miloščino.

Sv. Frančišek Serafinski je daroval zlato pokorščine, 
dragoceno uboštvo in prijetno čistost, da je mogel reči: »Jaz



15

sem te tri svoje darove prinesel v dar Najvišjemu tako popolno, 
da mi moja vest nič ne očita.«

Ljubi kristjani! Da se bolj ravnamo po zgledu sv. treh 
kraljev, darujmo Jezusu zlasti zlato božje ljubezni, 
kadilo pobožne molitve, miro zatajevanja 
samega sebe. Srce naše bodi ognjišče nadnaravne ljubezni, 
oltar molitve in zatiranje hudih strasti.

a) Darujmo Jezusu zlato božje ljubezni. Sveto 
pismo nam kaže ljubezen pod podobo čistega zlata, katero je 
očiščeno po ognju. »Svetujem ti kupiti od mene v ognju izku­
šenega zlata, da obogatiš« (Raz. 3, 17). Ljubezen si moramo 
od Jezusa kupiti, da mu jo potem damo nazaj kot svoj dar. 
Pa kako? Z ljubeznijo samo. Kdor ljubi Boga, uči se pri tem 
Boga vedno bolj ljubiti. Kdor krščansko ljubi bližnjega, uči se 
pri tem tudi Boga ljubiti, ker bližnjega ljubi zavoljo Boga.

Božja ljubezen je zares zlata čednost, najžlahtnejša med 
vsemi in se vsled svoje očiščujoče moči ne more nikoli strinjati 
z umazanostjo smrtnega greha. Vprašajmo v tem oziru svoje 
srce, svoj jezik, poglejmo v svoje življenje!

Vprašajmo svoje srce! Kdo Boga res ljubi, rad misli nanj, 
rad obuja dejanje ljubezni, rekoč n. pr.: »Moj Bog, jaz te ljubim 
iz vsega svojega srca!« »O Jezus, vse iz ljubezni do tebe!« 
Vprašaj svoj jezik! Kdor Boga zares ljubi, ne bo govoril nobenih 
laži, nobenih besedi zoper bližnjega čast in nobena nespodobna 
beseda ne bo prišla iz njegovih ust. Poglejmo v svoje živ­
ljenje! Ogenj se ne da skriti; ako je ogenj božje ljubezni v srcu, 
razodeva se v dobrih delih, v pobožnosti, v pogostnem preje­
manju sv. obhajila, v dejanjski ljubezni do bližnjega.

b) Darujmo Jezusu kadilo molitve! Kadilo je zna­
menje molitve, zlasti častivne molitve. »Moja molitev pridi kot 
kadilo pred tvoje obličje« (Ps. 140, 2). Kadilo razširja prijeten 
duh, pa le tako, da se samo sebe použije na žrjavici. Samega 
sebe ponižati, samega sebe pozabiti, da bi se takorekoč použi! 
pred Bogom, se pravi Bogu kadilo prinesti v dar. Kakor darilo 
s svojim prijetnim duhom takorekoč svoje notranje, dejal bi, 
svojo dušo, izdiha, tako je ponižna, skesana molitev tudi izdih 
notranjih in najplemenitejših čuvstev. Na žrjavici se razvijajoči 
dim ne znači samo molitve, ampak tudi sad molitve. Molitev 
puhti kvišku, božje usmiljenje pa rosi iz nebes na zemljo.

Lepa, stara krščanska navada je, kaditi s kadilom doma 
po hišah pred božičnimi prazniki. Tako domačo hišo gospo­
dar ali gospodinja nekako posveti v cerkev ter s skupno, mo­
litvijo prosi blagoslova božjega nad ljudi in živino, na življenje 
in premoženje. Zato pa glejte, da svojih bivališč, kjer uživate 
veselje in žalost in boste verjetno tudi umrli, da svojih hiš, 
pravim, ne oskrunite z grešnim življenjem. Gospodarji, gospo­
dinje, očetje, matere, čujte nad svojimi domačimi, da ne bodo 
predpustom in nikoli z zapeljivim plesom, z nečistostjo, s pijan­



16

čevanjem in s ponočevanje, z ostudno kletvino, s poškodovanjem 
bližnjega odganjali božjega blagoslova od vaših domov.

c) Slednjič darujmo Bogu tudi mire. Čednost zataje­
vanja, mrtvega samega sebe je za dušo isto, kar je ža truplo 
mira, da ne strohni. Ta čednost varuje dušo gnilobe greha in 
stori naše »telo v živ, svet in Bogu dopadljiv dar« (Rim. 12, 1). 
Zato nas opominja apostol: »Mrtvite svoje zemeljske ude!« 
(Kol. 3, 5.) »Nismo dolžniki mesa, da bi po mesu živeli. Zakaj 
ako boste živeli po mesu, boste umrli; ako pa boste dela mesa 
zamorjevali z duhom, boste živeli« (Rim. 8, 12, 13).

Zato, predragi v Gospodu, nam je treba več duha 
požrtvovalnosti, več stanovitne gorečnosti 
za Boga in za svoje zveličanje. Učimo se ga od treh Modrih, 
učimo se ga iz zgodovine sv. katoliške Cerkve.

Pomislimo, koliko so v teku devetnast stoletij darovali 
Bogu katoliški verniki že zlata, to je posvetnega imetja, ko 
so sezidali toliko veličastnih cerkva v čast troedinemu Bogu in 
njegovim svetnikom; ko so postavili vanje toliko prelepih 
oltarjev s središčem božje hišice, shrambe samega Sinu božjega. 
Koliko so v teku dolgih stoletij darovali pravega zlata za svete 
posode, da se more sv. maša dostojno opravljati in Najsvetejši 
zakrament primerno shraniti! Koliko so napravili pobožnih 
ustanov, koliko dobrodelnih zavodov, bolnic, sirotišnic, koliko 
krščanskih šol — in te so bile prve — koliko so podpirali 
misijone, da bi se sv. vera mogla vedno dalje širiti, četudi ob 
nevarnosti človeškega življenja. Naj ta dobrotljivost in darež- 
Ijivost ostane!

Priložnost, svojo misijonsko dolžnost izpolniti, daje prav 
ugodno tudi današnji praznik, ko je po višji cerkveni oblasti 
ukazana zbirka za afrikanske misijone. Sv. Gregorij je rekel: 
»Kjer je ljubezen, tam se stori veliko.« In zares mnogo darov 
prihaja iz Evrope v Afriko za zamorce po katoliški družbi 
sv. Petra Klaverja, po družbi Jezusovega detinstva v Azijo, po 
Apostolstvu sv. Cirila in Metoda med vzhodne Slovane. Več 
o tem morete brati v misijonskih poročilih, ki jih izdajajo me­
sečno ali koncem leta te in podobne misijonske družbe, oziroma 
bratovščine. Tudi družba sv. Mohorja podaja vedno več misi­
jonskih poročil.

Pomislimo dalje, koliko so katoliški kristjani darovali 
Bogu že tudi kadila. Poglejte razna bogoslužna opravila po 
katoliških cerkvah, prelepe obrede, s katerimi je obdala sveta 
Cerkev daritev sv. maše in delitev sv. zakramentov. Zamislite 
se v naše veličastne praznike, v javno, skupno češčenje Naj­
svetejšega, poglejte sijajne procesije, spomnite se toliko molitev 
za izpreobrnjenje nevernikov in krivovercev!

Med temi darovi ni izostala tudi mira premagovanja in 
zatajevanja samega sebe. Ali naj vam pokažem na nepregledno 
vrsto svetih mučencev od prvih krščanskih časov do sedanjih



17

dni, ko tudi še po nekaterih krajih krvavo preganjajo zavedne 
katoličane? Ali naj vam predstavim nepreštete vrste sv. spo- 
znavalcev od starih puščavnikov do raznoterih samostanskih 
prebivalcev obojega spola, ki so se zavoljo Boga odrekli mam­
ljivemu svetu ter v spokornem, čistem življenju in z občudo­
vanja vrednimi deli krščanske ljubezni dajejo najlepše zglede.

Sklenimo z besedami papeža Leona II.: »Kakor so trije 
Modri od svojih zakladov poklonili Gospodu pomenljive da­
rove, tako tudi mi iz svojih src ponudimo, kar je Boga vredno!« 
Amen. Val. Bernik.

Prva nedelja po razglašenju Gospo­
dovem.

Sv. maša — vir vseh milosti.
XVI. Sv. maša — prosilna daritev.

Globoko pod zemsko plastjo leže zakrite žlahtne rude, 
zlato, biseri. Nad njimi pa se kopičijo visoke gore kot čuvarice 
teh bogatih zakladov, Toda človek, nezadovoljen z bogastvom, 
ki ga mu nudi zemsko površje, premaga s svojim umom in 
delom svojih rok vse ovire, prodre v globino zemlje ter spravlja 
na dan dragocene zaklade.

Poglejte, predragi kristjani, tak dragocen rudnik je 
oltar, prava gora božja, ki ima v svojem osrčju skrite neprecen­
ljive zaklade božje modrosti in milosti ter vsakovrstnih dobrot 
za dušo in telo. Samo kopati moramo, da odkrijemo ta boga­
stva ter si jih prisvojimo. To bogato zakladnico nam je dal na 
razpolago naš mili Zveličar pri zadnji večerji.

Sv. Cerkev uči: sv. maša je mogočna in uspešna 
prosilna daritev, po kateri nam dobri Bog naklanja vse 
mogoče dušne in telesne dobrote. Premislimo danes: 1. Sveta 
maša je mogočna prosilna daritev. 2. Kaj dose­
žemo po njej. 3, Kaj je vzrok, da ne dosežemo 
vselej, za kar prosimo. I.

I. Ako si želiš izprositi kakšno posebno milost od visoko- 
stoječe osebe, si poiščeš priprošnjika, ki ima do dotične 
osebe velik vpliv.

Mi smo v vednih potrebah ter kličemo k Bogu za pomoč. 
Je-li pa pri večnem Očetu kdo vplivnejši kakor njegov edini 
Sin, »ki vedno živi, da prosi za nas?« (Hebr.)

Prerok Amos je zrl v skrivnostni prikazni Gospoda,

1 I.—XV. govor o sv. maši gl. v »Duh. Pastirju« 1. 1913.
Duhovni Pastir. 2



18

stoječega na oltarju. Zakaj pač stoječega, in ne sedečega 
na vzvišenem prestolu? Sedi navadno sodnik, pripomni sv. Gre­
gor, stoji pa zagovornik. In tak vsemogočen zago­
vornik na oltarju je Jezus Kristus ob času, ko počiva 
na njem kot skrivnostno darovano Jagnje; takrat premore nje­
gova prošnja vse; njegov vsemogočni klic nagne Srce nebeškega 
Očeta, da razliva na nas neizmerno bogastvo svojih milosti in 
dobrot. Saj je pa to tudi že samoposebi umevno!

Ni - li ta priprošnjik ves čist, pravo ogledalo 
brez madeža, svetost sama, pred katerim zakrivajo ne­
beški duhovi svoje obličje, pojoč svoj neprestani: svet, svet, 
svet? Ni-li on on ljubljenec nebeškega Očeta, ki 
ga je rodil od vekomaj, preden je ustvaril zvezdo-jutranjico? 
Z ljubečim očesom zre nanj: »Ta je moj ljubi Sin, nad katerim 
imam dopadenje!«

Kako ponižno pa tudi prosi ta zagovornik! On ne pri­
haja v krasni opravi ter s ponosnim vedenjem, ampak kot ubog 
prošnjik. Slekel je žarno obleko svojega veličanstva, odložil 
je krono, iz rok je dal žezlo, nadel si revno oblačilce — podobo 
kruha. Ni-li vsak berač bolje oblečen? Ni-li vsaka poljska 
cvetka lepša? Tak stopi pred Očeta ter ga prosi. A k o torej 
premaga molitev ponižnega oblake, kako ne 
bi prodrla molitev tako ponižanega božjega 
Sinu tja do globin Očetovega Srca? Toda ta 
prošnja ni le besedna prošnja. Glasnejše še prosijo njegove 
rane, ki žare na njegovem poveličanem telesu. Te rane kaže 
nebeškemu Očetu. Klic teh sv. ran je vsemogočen. 
Cezarja, ki je ponesel slavo rimske države tja do skrajnih mej 
zemlje, so sovražniki zatožili. Toda zatoženec razgali pred sena­
tom svoje prsi, razorane od ran, ki jih je prejel v bojih za 
domovino. Pogled na te brazgotine je čudovito vplival na sena­
torje. Pri sv. maši pa Kristus celo obnavlja svoje trpljenje in 
smrt; njegove rane začno zopet krvaveti. Vsaka rana, vsaka 
kapljica nanovo prelite krvi kliče glasno: »Oče usliši!« In klic 
te krvi je mogočnejši kot klic krvi nedolžnega Abela.

Bog je takorekoč primoran, da usliši naše prošnje, 
ki jih polagamo na oltar. Sicer se bližamo oltarju zares kot 
ubogi, nevredni grešniki, toda mi se ne bližamo s praznimi 
rokami. Najdragocenejši dar mu prinesemo: najsvetejši Zakra­
ment, Naša vera zre nanj, naše upanje zahrepeni po njem, 
naše molitve ga poneso pred nebeški prestol, ž njim pa kipe 
tja tudi naše želje in prošnje,

Sv. Bonaventura piše lepo: Ako ujamejo kneza, ga ne 
izpuste poprej, dokler ga ne odkupijo z veliko vsoto. Jezus 
Kristus, najplemenitejši knez, ljubljeni Sin najbogatejšega Kralja, 
je ob času sv. maše takorekoč naš jetnik. Mašnik ga dvigne 
na oltarju, ga pokaže ljudstvu, kakor bi hotel reči: »Poglejte 
taistega, katerega svet ne more obseči; naš jetnik je; ne izpu­



19

stimo ga, dokler ne prejmemo, kar želimo. Sv. Frančišek Sal. 
pravi: »Molitev, ki jo opravimo združeno s sv. mašo, ima nepopi­
sno moč. Duša se povzpne po njej do popolnosti nebeških milosti. 
Tako srečna je, da se kakor nevesta v visoki pesmi nasloni na 
ženina, ki jo v taki meri napolni z vonji in dušnimi tolažbami, 
da kipi proti nebu kakor dim dišav in dragih vonjav ...!« Jutra­
nja zarja je žarila na nebu. Očak Jakob je sameval ob Jordanu. 
Pride k njemu Bog sam v podobi moža; in glej, mož se je boril 
ž njim, dokler ni zažarela jutranja zarja. (I. Moz.) Videč pa, da 
ga ne more zmagati, je izpregovoril: »Pusti me, kajti jutranja 
zarja vstaja!« Jakob pa je odgovoril: »Ne izpustim te, dokler 
me ne blagosloviš.«

Jutranja ura sv. maše je zlata ura. Takrat se 
moleč borimo z Bogom, Uslišati nas mora. Rečemo mu samo­
zavestno: Ne izpustimo te, preden nas ne blagosloviš.

O sv. maši velja še posebno beseda božjega Zveličarja: 
»Karkoli boste prosili Očeta v mojem imenu, vam bo podelil!«

II. Mogočna prošnja daritev je torej sveta 
maša. Saj si po njej moremo nakloniti vse mogoče 
dobrote, in to v vseh potrebah in okoliščinah. 
Mili naš Zveličar ima pač še bolj velikodušno Srce kot kralj 
Salomon, o katerem piše sv. pismo: Salomon ima tako prostorno 
srce kakor pesek ob morskem pobrežju. (3. kralj.) Zato pa na 
oltarju za časa sv. maše posluša željno naše prošnje ter jih 
polaga kot srednik pred večni prestol milosti. Od tam pa rosi 
potem na nas v bogati meri dušne in telesne, časne in 
večne dobrote. Časne nas bolj bodejo v oči, — dušne so 
pa mnogo dragocenejše. Saj je tudi nebrušen dragulj, četudi na 
zunaj nima lepote, več vreden kot kup blestečih steklenih 
korald.

Katere milosti in dobrote pa posebno prosimo pri najsv. 
daritvi? Preudarimo!

Zdravje, kajne, je največja zemeljska dobrota. Ni-li pa 
naše zdravje v božjih rokah? Toda, ako še tako pazite na 
zdravo hrano, dobro stanovanje in toplo obleko, vam vendar 
vsa vaša skrb nič ne pomaga, ako vas ne blagoslavlja Bog; zato 
pravi prerok Hagej (1); »Vi jeste, pa se ne nasitite; vi pijete, 
pa nimate nič od tega; oblačite se, pa se ne ogrejete.« Kje pa 
iščite blagoslova božjega, da si ohranite ljubo zdravje? Po 
sv. maši vam pošilja ljubi Bog svojega Sina, da vam utrjuje 
zdravje.

Ako vas obišče bolezen, kaj premorejo zdravniki 
in vsa mogoča zdravila, ako ne pomaga Bog? V knjigi modrosti 
(16.) stoji zapisano: »Niti zelišče, niti obliž ne dajeta zdravja, 
ampak tvoja beseda, o Gospod, ki ozdravlja vse.«

Pobožna mati je imela pridnega, a zelo bolnega sinčka; 
ves život je bil pokrit s turi; zdravniki so nad njim že obupali. 
Ker zaradi bolečin ni mogel iti v cerkev, je mater milo poprosil,

2*



20

naj ga ponese v cerkev. Mati je to storila. Deček je ob času 
svete maše hipoma ozdravel. Postal je svetnik: sv. Jožef
Kupertinski.

Mati, ako imaš bolnega sina; žena, ako imaš bolnega 
moža; ti otrok, ki žaluješ ob bolniški postelji dragih roditeljev: 
vsi polagajte svoje prošnje na oltar. Tja pošilja Bog svojega 
Sina, da bolnike ozdravlja in blagoslavlja, kakor je to delal, ko 
je še hodil po zemlji. Njegova moč ni prikrajšana.

Sv. maša blagoslavlja vaše delo. Pisano stoji: 
»Ako Gospod ne zida hiše, se trudijo zastonj zidarji.« Zastonj 
delaš in se pehaš, zastonj se potiš; ne pomaga ti nobena spret­
nost in ne moč — brez pomoči od zgoraj.

Kako srečen je bil Edvard, kralj angleški! Nekoč med 
sv, mašo je vzrl v hostiji Odrešenika, kako je dvignil roko ter 
ga blagoslovil. Toda Odrešenik tudi tebe blagoslavlja, četudi ga 
s telesnimi očmi ne vidiš. Izreden blagoslov božji si je naklonil 
po sv. maši kmetski posel sv. Izidor; njegov gospodar je videl, 
kako sta namesto sv. Izidorja orala dva angela. Bogatega blago­
slova si je izprosil po sv. maši vojskovodja Tilly, ki je bil pri 
sv. maši vsak dan, celo sredi bojnega hrupa: Zmagal je v več 
kot 100 bitkah.

Sv. maša prinaša blagoslov vgospodarstvo. Podoben 
je ta blagoslov močnati omari vdove iz Sarepte, ki se ni nikdar 
izpraznila ter njenemu oljnatemu vrču, ki je bil vedno poln. Kaj 
vse naredi blagoslov božji, ako blagoslavlja Jezus vaše hiše!

Sv. maša prinaša srečo v družine. V čem pa obstoji 
družinska sreča? Pač ne v bogastvu, tudi ne v imenitnem stanu, 
pa tudi ne v zdravju! Srečo daje družinam le sv. mir, ki kraljuje 
nad hišo, ter vez ljubezni, ki oklepa moža in ženo, brate in 
sestre, starše in otroke. Kako lahko se ta nebeški mir razruši 
po hudobnih jezikih, po nesrečnem zakonu ali brezvestnem 
zapeljivcu. V sv. maši vam pošilja Bog svojega Sina, da obdaruje 
vaše hiše z božjim, tako dragocenim mirom.

Toda še dragocenejše dušne dobrote nam naklanja sveta 
maša! — Obvaruje nas smrtnega greha! Za 
kristjana je ne poznam večje nesreče, kakor če pride v smrtni 
greh; zanj je to mnogo hujše, kakor če n. pr. kralj izgubi krono, 
kraljestvo ter ga zapro v ječo. Žalibog se posreči dan za dnem 
satanu, da peha otroke božje raz vzvišeni nebeški pre­
stol, jim ropa nebeško kraljestvo, jih vklepa z železnimi greš­
nimi verigami ter jih vodi naokrog kot svoje sužnje. Ali poznate 
sredstvo, ki vas more obvarovati strašne nesreče smrtnega 
greha?

Kaj je odvračalo morilnega angela, ki je pomoril vse egip­
tovske prvorojence, praga izraelskih hiš pa ni prestopil? Kri 
velikonočnega Jagnjeta, ki se je rdečila na podbojih duri. Odkod 
pa je imela ta kri toliko moč? Iz sv. krvi Jezusove, katere



21

predpodoba je bila. V sv. maši pa se pretaka prava Jezusova 
kri ter škropi duše navzočih; peklenski morilni angel — satan — 
si ne bo upal napasti kristjana, čigar duša je bila zjutraj še 
poškropljena in okrepčana s krvjo pravega velikonočnega 
Jagnjeta.

Druga, posebna milost sv. maše je, da pra­
vični ne ostane le v milosti božji, ampak da 
raste v čednostih in svetosti od dne do dne. 
»Kako bi mogli dvomiti,« pravi sv. Leonard Portomavriški, »da 
vam bo Bog z ozirom na dragoceno kri svojega Sina, ki mu jo 
pri sv. maši darujemo, podaril vse čednosti in vse popolnosti, 
ki so potrebne, da postanete svetniki, da, celo veliki svetniki 
v nebesih?« Zato je zares obžalovanja vredno, da ljudje pri 
sv. maši tako redko prosijo takih dragocenih dobrot, ki so zares 
velike, obogate naše duše ter jih osreče za vso večnost. Zato 
pomiluje zgoraj omenjeni sv. mož nerazumljivo slepoto krist­
janov, ker prosijo pri sv. daritvi navadno le časnih reči, takole: 
»Ali ne boste izpregledali? Zakaj ne prosite velikih milosti? 
Ako vam dopade moj nasvet, prosite pri sv. maši Boga, da iz 
vas napravi velike svetnike!« Tako je storil sv. Fidelis Sigma- 
rinški, kapucin, ki je dan za dnem prosil, da bi dosegel muče- 
niško krono; dosegel jo je. Sv. Peter, mučenik-dominikanec, je 
vselej pri povzdigovanju sv. krvi molil: »Daj, o Gospod, da 
umrjem zate, kakor si ti umrl zame!« Prošnja njegova je bila 
uslišana.

Ker pa prava svetost zahteya mnogo poguma in 
s a m o z a t a j e v a n j a — saj je pot pravičnega navadno trda 
in trnjeva — zato si izprosi pri sveti maši, d a bi mogel 
svoje križe in težave voljno in vdano nositi 
za Kristusa; uslišan boš gotovo; saj tudi vdanost prihaja 
neposredno iz križa in ran Jezusovih na oltarju. Izprosi si prav 
goreče ljubenzi božje, ki ti bo vse križe celo omilila in drago­
cene storila.

Največja dobrota pa, ki si jo moreš izpro­
siti pri sv. maši, je »velika milost stanovit­
nosti do konca« (Trid. zbor). »Saj pravični, ki rad zahaja 
k sv. maši, ve, da bo ostal na poti pravice,« pravi sv. Gregor Vel. 
To milost si je izprosil spokorjeni desni razbojnik ob križu 
Jezusovem; isto milost boš dosegel raz oltar, ki je za nas 
druga Kalvarija. Da, dragocena smrt pravičnega je najslajši dar 
sv. maše! Navedem vam le obljubo, ki jo je dal božji Zveličar 
sv. Mehtildi; to pa ne samo njej, ampak vsem, ki radi hodijo k 
sv. maši. Dejal je takole: »Rečem ti, da bom vsakemu, ki rad 
hodi k sv. maši ter je pri njej pobožno navzoč, poslal ob njegovi 
smrti toliko svetnikov v pomoč, kolikor sv. maš se je pobožno 
udeležil.« Meniš li, da ne bo tvoja smrt srečna, ako te bo takrat 
varovalo toliko božjih prijateljev? Kako boš takrat blagroval 
vsako sv. mašo, pri kateri si bil navzoč; blagroval dan in uro,



22

v katerih si se okoriščeval z najsv. daritvijo! Ceni zato nadvse 
sv. mašo, pa boš gotovo dosegel svoj večni cilj!

III. Toda kakšni so vzroki, da vselej ne dosežemo, česar 
prosimo pri sv. maši? Naj navedem le štiri take vzroke. Morda 
bi nam bila zaprošena reč v kvar. Kako smo ljudje marsikdaj 
kratkovidni, da, naravnost slepi! Želimo si in prosimo stvari, 
ki so nam naravnost škodljive. Ako bi nas potem Bog v takih 
slučajih uslišal, bi bilo to za nas najhujša kazen. Tega pa Bog 
kot dober Oče noče storiti, kajti »kje je oče, ki bi dal sinu 
kamen, ako ga prosi kruha? ali, če ga prosi ribe, pa bi mu dal 
kačo? ali ko bi ga prosil jajca, pa bi mu dal škorpijona?« (Mat. 7.) 
Za mnoge bi bilo to, za kar prosijo, ničvredno kakor kamen, 
nevarno kakor kača, smrtonosno kakor škorpijon. Presv. daritev 
je postavljena v našo korist in nam ne more biti nikdar v škodo.

Ako nam Bog včasih ne podeli ravno reči, zaprošene pri 
sv. maši, nam pa namesto te da drugo, dragocenejšo dobroto. 
Morda kdo poprosi zdravja. Zdravje bi mu bilo sicer koristno; 
toda Bog mu da nebeško tolažbo in potrpežljivost, da more 
bolezen voljno prenašati; to mu je pa še koristnejše. Zopet drugi 
prosi premoženja. Morda bi mu denar koristil; toda Bog mu 
podeli moč in vztrajnost, da revščino vdano prenaša; in to je 
zanj še večja milost. Tako je molila sv. Elizabeta, da bi se njen 
soprog srečno povrnil iz križarske vojske. Toda mož se ni vrnil: 
pripeljali so domov le njegove mrtvaške kosti. Je-li bila potem 
njena prošnja zastonj? Ne! Bog ji je podelil izredno milost, da 
je vse sledeče viharje vztrajno prenašala. To ji je bilo mnogo 
koristnejše. Sedaj se razlega njena slava v nebesih in na zemlji. 
Ako torej Bog ne da ravno tistega, česar ga prosimo pri sv, maši, 
nam nakloni stvari, ki so nam mnogo koristnejše. Naša prošnja 
pa ni nikdar izgubljena.

Morda pa stavimo v sv. maši zaprošeni milosti kakšno 
oviro. Take ovire so n. pr. skrit napuh, prikrita nevoščljivost, 
nespametno tekmovanje, umazana sebičnost. Postani zares 
ponižen in prijazen do bližnjega ter usmiljen do revnih, pa bo 
odstranjena ovira; in odprl se bo studenec milosti!

Včasih nam pa manjka morda vztrajnosti! Ako bi nas Bog 
kar obsipal s stvarmi, za katere prosimo, bi se nas polotil 
napuh in postali bi predrzni. On hoče, da se večkrat zatekamo 
k presv. daritvi in da ne jenjamo s svojimi prošnjami. Ako nas 
takoj ne usliši, nas bo uslišal pozneje ob času, ki je za nas 
ugodnejši; ali pa nam bo dal, kar je za nas dragocenejše. 
Zavrniti nas pa ne more. Prošnja, pri sv, maši storjena, ne more 
biti neuslišana.

Sv. Hieronim piše: »Brezdvomno nam naklanja Bog vse 
milosti, za katere prosimo pri sv. maši, ako so sicer nam koristne 
in, kar je najbolj čudovito, on nam podeli stvari, za katere ga 
ne prosimo, ako mu ne stavimo ovir. Rečemo lahko: sv. maša 
je solnce človeškega rodu, ki razsiplje svoje žarke na dobre



23

in hudobne in ni je na svetu tako izprijene duše, ki bi ne prejela 
nobene koristi, ako je navzoča pri sv. maši; mnogokrat celo, 
ako niti na to ne misli ali pa za to ne prosi.«

Blaženi Nikolaj iz Fliie je imel nekoč sledečo prikazen: 
Zdelo se mu je, da potuje skozi vas. Sredi hiš ugleda krasno 
palačo. Vrata so bila na stežaj odprta. On vstopi. Krasota! 
Pred seboj vidi divno notranjost! Izpod deseterih stopnic vre 
vino, olje, med v preobilnosti. Poleg stoje kristalne posode, da 
bi mogel vsak iz njih piti. Obenem pa čuje glasen, vabeč klic: 
»Ako je kdo žejen, naj pride in pije!« Nikolaj vzame eno teh 
posod, jo napolni ter željno pije. Okrepčan je bil ter prepoln 
nebeške tolažbe. V svojo veliko žalost pa vidi, da mnogi hite 
mimo, da ne vstopijo, ker, prevzeti od posvetnih skrbi, preslišijo 
vabljenje. Niso-li tej palači podobne naše katoliške cerkve? 
V njih teko iznad oltarja prebogati studenci milosti. Toda Bogu 
bodi potoženo! Premnogi, zakopani v svetne skrbi, hite mimo 
cerkva, pa ne vstopijo in ne zajamejo iz neusahljivega studenca! 
Predrami se, katoliško ljudstvo! Zvonovi kličejo k sv. daritvi! 
Odrešenik je na oltarju! Hitite mu zaupno potožit vsak svoje 
potrebe, skrbi in trpljenje! Govoril bo za vas, govorile bodo 
njegove rane, klicala bo njegova kri! Iz nebes bodo lile na vas 
tolažba, moč, veselje. .. Zato: Stopajmo zaupno k prestolu 
milosti, da dobimo usmiljenje in milost, ako potrebujemo pomoči. 
Amen. Fr. Rihar.

Druga nedelja po razglašen ju Gospo­
dovem.

Praznik presvetega Imena Jezusovega.
1. Ime Jezusovo in naša imena.

In Detetu je bilo ime Jezus.
Luk. 2, 21.

V bojih, ki so jih imeli Angleži s prebivalci otoka Ovaihi 
v Avstraliji, so bili poslednji premagani. Vse je bežalo. En sam 
domačin se povrne, da bi odnesel mrtvega prijatelja, ki je v boju 
Padel. Ko se bliža truplu, ga zadene sovražna krogla — in 
zbeži. Pa povrne se; zopet ga zadene krogla in znova zbeži. Ko 
pa vidi Cook, angleški poveljnik, da se je mož že v tretje povrnil 
in bil zopet zadet, zapove, naj nehajo streljati in puste odnesti 
truplo. Požrtvovalni prijatelj zadene truplo na rame, a pade, 
oslabljen vsled dobljenih ran, mrtev na tla.



24

Kajneda, predragi v Gospodu, kolik dokaz prijateljstva je 
podal ta mož. Zato hvalijo in proslavljajo prijateljstvo vsi 
ljudje, zlasti pa ne pozabi svet onih, ki so vse svoje življenje 
dali za prijatelje.

Jaz pa poznam prijatelja, najboljšega prijatelja, kar jih je 
kdaj živelo na zemlji, ki svojega življenja ni dal samo za pri­
jatelje, ampak celo za svoje sovražnike. Poznate ga tudi vi vsi. 
In praznik njegovega svetega imena slavi danes sv. Cerkev. 
Temu prijatelju je ime Jezus, ki je prišel na svet zaradi nas, 
delal zaradi nas in naposled umrl zaradi nas. V resnici: Ljubil 
nas je in dal je svoje življenje za nas, pravi apostol.

Torej premislimo danes v njegovo čast: l.Kajpomenja 
ime našega prijatelja in kako je on v resnici 
naš Jezus-Odrešenik in 2. kaj pomenja naše 
ime in če ga zaslužimo.

I. Znano vam je, da pomeni ime Jezus toliko kakor 
Odrešenik ali Zveličar. Odrešenik zato, ker nas je odrešil iz 
sužnosti hudega duha; Zveličar, ker nam je odprl nebeška vrata, 
pokazal pot k zveličanju, ker nas je zveličal. To ime je izbral 
svojemu Sinu sam nebeški Oče. Zato je to ime vzvišeno nad 
vsako drugo ime, da se v njegovem imenu priklanja vsako 
koleno, izvoljenih v nebesih, ljudi na zemlji, trpečih duš v vicah 
in pogubljeni trepetajo pred tem imenom.

Veliko vrednost tega imena so že oznanjali preroki: »Za­
jemali bodo z veseljem vodo iz studencev Zveličarjevih,« pravi 
že prerok Izaija. Voda pomeni tukaj milosti, katere dobi človek 
po zasluženju Jezusa Kristusa.

Imenitnost tega imena se kaže tudi v pred podoba h. 
O treh možeh je znano, da so nosili to ime in so tako postali 
predpodobe Jezusovega imena, in vsi ti trije so veliko koristili 
izraelskemu ljudstvu. Jozua je bil oni vojvoda, ki je po smrti 
Mczesovi peljal Izraelce v obljubljeno deželo; Jezus, naš veliki 
vojvoda in kralj ni le Izraelcev, ampak vesoljno človeštvo pri­
peljal iz sužnosti hudobnega duha v obljubljeno deželo nebeške 
slave. Veliki duhovnik Jozua, sin Jezedekov, je z Zorobabelom 
vred vodil Jude iz babilonske sužnosti, Jezus, veliki naš duhov­
nik, je uničil sužnost hudobnega duha in nas pripeljal v obljub­
ljeno deželo nebeškega kraljestva. Jezus, sin Sirahov, je napisal 
prelepe nauke v sv. pismu in postal tako predpodoba tistega 
Jezusa, ki nam je oznanjal najlepše, božje nauke kot večna 
neustvarjena Modrost.

Toda ti sveti možje so le en narod vodili, le enemu ljudstvu 
pomagali, le Izraelce poučevali, nasproti tem pa Jezus vesoljno 
človeštvo. Zato je v najpopolnejšem zmislu samo On naš pravi 
Jezus-Odrešenik in Zveličar. Vse njegovo življenje je bilo nepre­
stano odrešilno delovanje.



25

1. »Ne smete se čuditi,« pravi sv. Bernard, »da so dali pri 
obrezovanju detetu ime Jezus, ker takrat se je pričelo 
naše odrešenje. Takrat je prelil prve kaplje one presvete krvi, 
katero je pozneje na križu za nas tako obilno in popolno potočil 
do zadnje kaplje. Da, če se je učlovečil, če je postal človek, da 
je bil rojen v hlevu, obrezan, preganjan, da je umrl grozovite 
smrti, vse to se je zgodilo zato, da bi nas odrešil. In on je nas 
odrešil, ker nosi ime Odrešenik.«

2. Jezus je pa tudi zaslužil to ime skozi vse svoje življenje. 
Kot oče trpečega človeštva je bil vsem pomočnik in rešenik v 
dušnih in telesnih potrebah. Z besedo ali tudi s samim zna­
menjem ali celo s samo voljo je ozdravljal razne, tudi najhujše 
bolezni: slepim je dal pogled, gluhim posluh, mutastim dar go­
vora, iz obsedencev je izganjal hudobne duhove.

3. Jezus je pa to tudi po svojem odhodu k nebe­
škemu Očetu — Odrešenik in Zveličar. Ker je on »včeraj 
in danes vedno isti«, zato ponavlja v Cerkvi še vedno isto, kar 
je pridobil s svojo krvjo: rešuje grešnike in jih ozdravlja, zve- 
ličuje pravične, tolaži žalostne, rekoč: Pridite k meni vsi, ki 
ste obteženi, jaz vas bom potolažil. Zato kliče sv. Cerkev pri 
vsaki priliki to presveto ime, v tem imenu daje odpuščanje 
grešnikom, blagoslavlja vernike, če deli sv. zakramente, če pri­
pravlja umirajoče na dolgo pot v večnost, če polaga mrtve k 
večnemu počitku.

Da bi pa še bolj nagibala sv. Cerkev vernike k pobožnemu 
češčenju tega presvetega Imena, zato je postavila današnji 
praznik, sestavila posebne litanije njemu v čast, zato je uka­
zala, naj se slednji ob izreku tega Imena pobožno prikloni, zato 
daje na smrti postelji popoln odpustek vsem, ki ga prisrčno 
in skesano izgovarjajo, zato je podelil papež Sikst V. 100 dni 
odpustka vsakokrat za krščanski pozdrav: Hvaljen Jezus!

II. Tako dela sv. Cerkev. Kaj pa mi? Mi se imenujemo 
kristjane po svojem vzorniku. Ali se mu pa tudi izkazujemo 
hvaležne za milost odrešenja, za neizmerno ponižanje, da je 
zapustil zaradi nas veličastvo nebes in prišel med nas?

Poglejmo, kako vse drugače so delali svetniki! Sv. Pavel 
je imel to ime vedno v srcu, skoro neprestano na jeziku, 
pogostokrat v peresu. V njegovih štirinajsterih pismih, katere 
je pisal raznim občinam, se nahaja to ime nič manj kot 219krat. 
Vsa svoja dela je začenjal s tem imenom, vsa pisma s tem ime­
nom končal. Zato opominja: »Vse, karkoli delate, ali jeste ali 
pijete, delajte v imenu Gospoda Jezusa Kristusa.« Staro poro­
čilo pravi, da je še v trenutku, ko mu je odsekal rabelj z mečem 
glavo, trikrat zaklical ime Jezus.

Sv. Avguštin prizna, da mu knjiga, kjer ni tega imena, ne 
ugaja in najsi bo še tako učena. Isto je znano o sv. Bernardu, 
posebnem ljubitelju tega imena.



26

Mnogi svetniki so si celo z gorečim železom vtisnili to ime. 
Mi pa moramo isto storiti v duhovnem oziru. Vžgati ga mo­
ramo v svoje srce, da ga nikdar ne pozabimo, vtisniti v dušo, 
vtisniti v usta, kajti ni drugega imena pod nebom, v katerem bi 
se mogli zveličati kot ime Jezus.

Toda, o moj Bog! Kakšno nečast delamo imenu Jezus! 
Imenujemo se kristjane, živimo pa kot pagani. Pri sv. krstu 
nam je bilo dano to ime, a mi se ga morda še sramujemo. Niti 
Turek, niti pagan ne stori tega. In tudi če se ga ne sramujemo, 
zatajimo ga v dejanju s svojim ravnanjem in življenjem. Ime 
Jezus nas opominja, da moramo trdni biti v veri, neomahljivi, 
odločni, neupogljivi, stanovitni, a vsak dih, vsaka sapica, vsaka 
izkušnjava nas upogne.

O Aleksandru Velikem se pripoveduje, da je nekoč izve­
del, da se še nekdo drug istotako imenuje Aleksander, ki pa je 
bil slabega obnašanja. Pokliče ga predse in mu ostro pravi: 
»Odslej se obnašaj, kakor se Aleksandru spodobi, ali pa se več 
Aleksander ne imenuj!« Tudi Jezus vsem kliče: Ali bodite celi 
kristjani, ali pa se tako več ne imenujte. To je nujno, to je 
dosledno.

Ako nam, preljubi, vest očita, da naše dosedanje življenje 
ni bilo v soglasju z našim znanjem, bodi odslej drugače! Ne 
siamujmo se po besedah apostola evangelija, križa, sv. vere, 
življenja po veri! Kličimo ime Jezusovo v urah izkušnjav in otelo 
nas bo; kličimo v urah bridkosti, in utešilo nas bo; kličimo 
zlasti v zadnji uri, in ono bo naš ščit, naša zmaga, naša srečna 
večnost.

Da bo pa naše češčenje zaslužljivo in plodonosno, zato 
moramo prositi Sv. Duha, ker nihče ne more reči: »Gospod 
Jezus, razen v Sv. Duhu.«

Dvigni se torej, krščanska duša, do veličastva vere prvih 
kristjanov, zaupaj v moč imena Jezusovega, ki nikdar ne opeša, 
se nikdar ne postara, in kakor se blišči to ime zmago oznanjujoč 
po naših cerkvah, tako bodi zapisano v slednjem srcu! Amen.

Fr. K. 2

2. Bodimo gostoljubni!
(Osnova govora.)

Tujce radi sprejemajte.
Rim. 12, 13.

V listu do Rimljanov, ki se bere današnjo, t. j. drugo ne­
deljo po sv. treh kraljih, nas vabi apostol h gostoljub­
nosti.

Štiri reči naj nas spodbujajo k njej:
1. Zapoved Kristusova.
2. Zgled svetnikov.



3, Škoda, če ne gojimo gostoljubnosti.
4. Mnogoteri dobiček.

27

1. Trojna je zapoved Gospodova: razodeva se že po naravni 
postavi, pisana je v starem in tudi novem zakonu, »Vse torej, 
kar hočete, da ljudje vam store, tako storite tudi vi njim« 
(Mat. 7, 12).

V starem zakonu: »Ko vidiš nagega, ga obleci« (Iz. 58, 7). 
»Ko opraviš desetino od vseh pridelkov, daj tretje desetinsko 
leto levitu in tujcu in siroti in vdovi, da se nasitijo« (V. Moz. 
26, 12).

V novem zakonu: »Gostoljubnosti ne pozabite« (Hebr.13, 2).
2. Zgled svetnikov nas uči trojno:
a) Popotnike in tujce moramo vabiti v naše hiše, če so v 

resnici potrebni: »In prisilita ga, govoreč: »Ostani z nama, ker 
se večeri in dan se je že nagnil« (Luk. 24, 29).

b) Svoje goste moramo braniti in zagovarjati: »Nikar,
bratje moji, prosim, nikar ne storite te hudobije tema možema, 
ker sta pod senco moje hiše prišla« (I. Moz. 19, 7).

c) Z veseljem jim moramo zadostno postreči: »Rekel je 
Sari: hiti, zmesi tri mere pšenične moke itd. On pa je k čredi 
tekel in odbral najmečje in najboljše tele« (I. Moz. 18, 6—7).

3. Kdor ni gostoljuben,-ima trojno škodo:
a) Bog Ža kaznuje: »Oni so namreč z nevoljo tujce spre­

jemali, ti pa z groznimi stiskami zatirali te, ki so jih z veseljem 
sprejeli... pa udarjeni so bili s slepoto« (Modr. 19, 14—16).

b) Na sodnji dan bodo trpeli: »Tujec sem bil in niste me 
vzeli pod streho« (Mat. 25, 42).

c) Uživali bodo strašno peklensko gostoljubnost: »Pojdite 
od mene, prokleti, v večni ogenj, ki je pripravljen hudiču in 
njegovim angelom« (Mat. 25, 41).

4. Korist gostoljubnosti je trojna:
a) S tem dobimo milost: »Gostoljubnosti ne pozabite; ž 

njo so namreč nevedoma nekateri pod streho vzeli angele« 
(Hebr. 13, 2).

b) Včasih sprejmemo s tem tudi zelo svete ljudi. Zgled: 
Abraham je sprejel tri tujce (angele).

c) Sprejeti bomo v nebesa, najlepši kraj gostoljubnosti: 
»Tujec sem bil in vzeli ste me pod streho ... Pridite blagoslov­
ljeni mojega Očeta, sprejmite kraljestvo« (Mat. 25, 34 in 35).

Po D. Thomae. Aqu. Serm. Domin. — B. K.



28

Tretja nedelja po razglašenju Gospo­
dovem.

Praznik sv. Družine.
Govor za bratovščino sv. Družine.

L. 1892. so sv. oče Leon XIII. vpeljali splošno družbo 
krščanskih družin v čast sv. Družini n a z a - 
r e š k i ter priporočili, da se opravljajo pred njeno podobo 
posebne molitve. Med temi molitvami je zlasti posebno pomen­
ljiva kratka molitvica:

Jezus, Marija, Jožef! Vam podarim svoje srce in svojo dušo.
Jezus, Marija, Jožef! Stojte mi na strani v zadnjem boju.
Jezus, Marija, Jožef! Naj združen z vami mirno izdihnem 

svojo dušo.
Danes obhajamo splošni praznik sv. Družine, 

kateri se hočemo znova posvetiti. Sv. Družina pa obstoji iz 
treh oseb: Jezusa, Marije, Jožefa. Zgornja
molitvica jih zapored kliče in pristavlja svoje želje. Kaj pome­
nijo te tri vrstice?

1. Priporočeno je, da vse krščanske družine vsak večer 
opravljate kratke molitve in tudi zgornje zdihljaje pred 
podobo sv. Družine; na glavni praznik pa naj pridejo 
vse družine v cerkev in to skupno opravijo ter se iznova posvete 
najsvetejši Družini. Znano vam je, da tamkaj, kjer je Jezus, sta 
navzoča tudi Marija in Jožef. Kakor so bili v življenju naj­
tesneje združeni, tako so zdaj tudi v nebesih. Na svoji desnici 
ima Jezus poleg svojega prestola svojo Mater Marijo in poleg 
nje svojega rednika Jožefa. Tam se okrog njih raduje velika 
družina božja — nebeških izvoljencev, ki so že dosegli svoj 
namen. A en del je še na zemlji, ki se pripravlja za to neizrek­
ljivo srečo. Ljubezen Jezusova skrbi posebno za te. Ali ni uprav 
to vzrok, da Jezus biva tu na zemlji med svojimi družinami — 
v zakramentu sv. Rešnjega Telesa. Iz tabernaklja deli vse mi­
losti in dobrote, ki jih verniki potrebujejo. Kjer pa biva Jezus, 
tudi Marija in Jožef nista daleč, kaj onadva poveličujeta Jezu­
sovo veličastvo tu na zemlji.

Ali torej ni primerno in potrebno, da še zaupno bližamo 
temu presvetišču in vzdihnemo: Jezus, Marija, Jožef, 
vam podarim svoje srce in svojo dušo.

Saj vsi vemo, da so te tri- najsvetejše osebe največ 
storile za našo neumrjočo dušo. Vse njih delovanje in trp­
ljenje je bilo obrnjeno v to, da bi se osrečile in zveličale 
človeške duše. Tako so nam jasne besede Jezusove: »Kaj 
pomaga človeku, če ves svet pridobi, na svoji duši pa škodo



29

trpi?« Ali ne čutimo, da naše hlepenje po časni sreči ne zado­
volji našega srca? Vsak dan moramo potrditi rek sv. Avgu­
ština: »Naše srce je nemirno, dokler ne počiva v tebi, o 
Gospod!« Zato nam doni njegov mili glas: »Sin (hči)! daj mi 
svoje srce!« — Kakšno srce pa mu hočemo dati? Tvoj um ti 
pravi: Tako srce, kakršno ti je Bog podelil. On ti je pa podelil 
lepo srce — po sv. krstu ozaljšano s tremi božjimi čednostmi 
— vere, upanja in ljubezni. Ali je tvoje srce še neomadeže- 
vano, ali rodijo kaj sadu tiste tri božje cvetlice? Blagor tebi, 
če je nedolžno tvoje srce in ga prineseš pred oltar, 
če je še belo oblečena tvoja duša s posvečujočo mi­
lostjo božjo, torej podobno srcu onih treh najsvetejših oseb, ki 
tu na oltarju kraljujejo, z veseljem bo sprejet tvoj vzdihljaj: 
Jezus, Marija, Jožef, vam podarim svoje srce in svojo dušo.

Ko pa klečiš pred tabernakeljnom, se ti vrne neljub spo­
min, da tvoje življenje ni bilo uravnano po zgledu najsvetejših 
oseb: Jezusa, Marije, Jožefa. — Strah te spreletava, kaj bo z 
dušo, ki ni zvesto služila svojemu Bogu, ki se je zapletla v 
nebrojne grehe ... A čuj, od tabernaklja ti doni glas: »Sin člo­
vekov je prišel iskat in zveličat, kar je bilo izgubljenega.« O, 
dobri pastir je tudi mene iskal in me našel ter mi ljubezni znak 
podelil v zakramentu sv. pokore in sv. Rešnjega Telesa. Pri­
prošnja Marijina in varstvo Jožefovo ni dopustilo, da bi bila 
ovčica — duša — črede Kristusove izgubljena. Zato pa pri­
nesemo spokorno srce in vzdihnemo: Jezus, Marija, Jožef, 
vam podarim svoje srce in svojo dušo.

2. Kaj je naše življenje? Ali ni vedno omahovanje 
med dobrim in hudim, borba med čednostjo in 
grehom? Kadar je čednost na vrhu, je zadovoljno naše 
srce, mirna je naša vest. Ko pa premaga greh, kako grenko 
je naše življenje. »Kako bridko in grenko je zapustiti Gospoda, 
svojega Boga« . .. Osamljen vojak se mnogoterim sovražnikom 
ne more dolgo ustavljati, če ne dobi pomoči pri svojih tovariših. 
Najodločilnejši boj pa je zadnji, ko se gre za srečno ali 
nesrečno večnost. Blagor riam kristjanom, ki imamo tako 
mogočne priprošnjike in pomočnike — prva med vsemi Marijo 
in Jožefa. Kakor sta onadva kralju Herodu, ki je stregel Sinu 
božjemu po življenju, iztrgala Dete Jezuščka, tako bosta odgnala 
tudi peklenskega Heroda, da ne bo mogel škodovati našim 
dušam. Marija, pribežališče grešnikov, je neštevilnim pomagala, 
da so mogli razdreti grešne zanjke. Krščanski svet že od 
nekdaj časti sv. Jožefa kot variha in pomočnika 
umirajočih. Saj je on zatisnil svoje trudne oči v naročju 
Jezusa in Marije. Kako sladka je bila njegova smrt, zaspal je v 
Gospodu. — Da srečno končamo zadnji boj, ozirajmo se v živ­
ljenju zaupno po pomočnikih — najboljših, najzvestejših ter 
zaupno kličimo:



30

Jezus, Marija, Jožef, stojte mi na strani 
v zadnjem boju!

3. »Določeno je človeku enkrat umreti — potem pa je 
sodba« —- uči sv. apostol. V krščanski družini se oglasi prej- 
alislej tudi ta neljubi gost: neizprosna smrt. A kristjanu, 
ki je zvesto služil Gospodu, svojemu Bogu, smrt ni tako strašna; 
kajti »sveto življenje« — piše sv. Ambrož — »je pot do svete 
smrti, a sveta smrt je — pot... do večno srečnega življenja.« Če 
se je kristjan tu ali tam izpotaknil, pa je zopet vstal v sv. zakra­
mentih. Ako se je priporočeval v življenju tem trem sve­
tim osebam, ga tudi ob smrti ne bodo zapustile. Ali ni 
prosečemu stotniku Kristus dejal: »Jaz sam bom prišel in ga 
bom ozdravil?« Ali se ne vzdigne Jezus s tabernakljevega 
prestola in hiti čez hrib in dol, da s sv, zakramenti okrepča 
umirajočega? Prej nemiren in zbegan, zdaj začuti v 
svojem srcu sladki mir. Zaupljivo kliče presveta imena na 
pomoč. Rad se ozira na podobe Jezusa, Marije in Jožefa — 
ne trepeče več pred smrtjo, ki se bliža, ker ve, da ga ona le 
združi z najsvetejšimi osebami za vselej. Blagor mu, kdor je 
rad v življenju in v bolezni vzdihnil besede:

Jezus, Marija, Jožef. Naj združen z vami 
mirno izdihnem svojo dušo!

Tak častilec v Gospodu rahlo zaspi — in se tam v nebeški 
slavi zbudi.

Današnje premišljevanje nam pojasnjuje nastopna prigodba; 
(Glej zgled o previdenju starke: Življenje sv. Marije in Jožefa, 
II., str. 37. — Ali pa: Zgled o trdovratnem bolniku, »Duhovni 
Pastir«, 1909, str. 63).

Glejte, dragi kristjani, pomoči, izvirajoče iz zaupnega kli­
canja najsvetejših imen. Zato pa naj ne preide dan, da nisi 
pobožno vzdihnil teh treh sladkih imen! In ko pride noč, da 
moraš zapustiti to solzno dolino, boš mogel vzdihniti kot nekdaj 
stari Simeon: »Sedaj, Gospod, spusti svojega hlapca v miru, 
ker so moje oči videle tvoje zveličanje.« Amen.

Anton Žlogar.

Četrta nedelja po razglašenju Gospo­
dovem.

1. Sv. maša — vir vseh milosti.
XVII. Velemoč sv. maše kot prošnje in spravne daritve.

V mestih in po vaseh — piše Martin Kohem — prirejajo 
letne, mesečne in tedenske sejme, na katerih ponujajo, proda­
jajo in kupujejo živino, žito ter različno blago iz domovine in



31

tujine. Nebo in cerkev tudi ponujata dan za dnem najdrago­
cenejše blago, nebeške milosti in dobrote, vabeč nas k presveti 
daritvi v božje hrame: »Vi, ki nimate denarja, poskusite, kupite, 
jejte!« Ako že sicer nebeški Oče deli Adamovim sinovom ter 
vsemu svetu dobrot brez števila, jih pa takorekoč naravnost z 
njimi obsiplje med in po sv. maši. Kako bogati smo zato kato­
ličani! Kako bogate so naše cerkve, kako bogati katoliški 
duhovniki! V čem pa obstoja to bogastvo? Ker imamo tako 
mogočno prošnjo daritev, ki je pravo morje vseh milosti in 
dobrot; ker naši mašniki kličejo na oltar Zveličarja, da pre­
biva sredi nas kot dobri pastir sredi ovčic; tukaj mu tožimo 
svoje potrebe in gorje; tukaj pa tudi najdemo pomoč in tolažbo, 
odpuščanje. Zato ima katoliško ljudstvo veliko zaupanje do 
presvete daritve; nek notranji čut, oprt na živo vero in izkušnje, 
mu pravi, da se med sv. mašo ne prosi nikdar zastonj.

Utopimo se še danes — dodatno k zadnjima dvema pridi­
gama — v sladko in za nas tako tolažilno resnico: 1. sv. maša 
je najmogočnejša prošnja daritev za vse oko­
liščine življenja; 2. sv. maša je najuspeš­
nejša spravna daritev za grešni svet; pa bomo 
vedno bolj spoznali veliko vrednost sv. maše ter' zahrepeneli 
po njej, ki je in ostane naše največje bogastvo v dolini solz. I.

I. Ni ga človeka na naši zemlji, ki bi ne imel 
veliko potreb. Celo bogatin mnogokrat nima, kar bi rad 
imel. Da vsi brez izjeme potrebujemo mnogo stvari vsak dan, 
vsako uro, da, vsako minuto, in to za telo in dušo, za življenje 
in smrt, za čas in večnost.

Vse te naše potrebe — tja do najmanjše, pozna kaj dobro 
naš mili, pa tudi vsemogočni Zveličar. In ker njegovo presveto 
Srce plamti v neugasljivi ljubezni do nas, rad pomaga, kjer le 
vidi, da je njegova pomoč potrebna. Tako je delal, ko je hodil 
za časa zemskega življenja po svoji domovini: »dobrote deleč«; 
isto darežljivost izkazuje še dandanes, še posebno ob uri 
sv. maše, v trenutku povzdigovanja. Takrat zre z vsevidnim 
očesom na vse, ki so v cerkvi, pa tudi na tiste, ki bi radi prišli 
tja, pa ne morejo; on vidi izkušane, bolne, žalostne, od skrbi 
potrte, v nevarnosti greha se nahajajoče, od dela izmučene, 
v grehih zdihujoče, umirajoče ... Vsi so njegovi. Usmiljeno zre 
nanje ter posluša te klice zapuščenih src. Kako bi preslišal te 
klice in prošnje on, ki je ljubezen sama? Zato zbere on te 
Prošnje, jih dene v svoje ljubezni plamteče 
Srce ter jih predloži nebeškemu Očetu ter 
Prosi silno, srčno usmiljenja in pomoči... 
Meniš li, da ga Oče ne bo poslušal in uslišal ter rekel: Tega Ti 
ne dam? Kje bi naj potem ostalo zatrdilo Jezusovo: »Oče, 
v e m , da me vselej uslišiš!« Da, Jezusova



32

prošnja pri. povzdigovanju mora biti usli­
šana! Še posebno, ker k svoji prošnji priloži dragoceno kup­
nino: svoje ranjeno Telo, svojo sv. Kri ter zasluženje svoje. 
Zato je Oče dolžan dati, za kar ga prosi. 
Tako premišljevanje nas mora potrditi v prepričanju, da je 
sv. maša zares kot prošnja daritev naravnost 
vsemogočna ter kot taka zares tudi — vir 
vseh milosti in dobrot.

Da je to naše sklepanje popolnoma opravičeno, nas v tem 
potrjujejo izreki svetih mož in cerkvenih uče­
nikov ter že skoraj dvatisočletna praksa sv. Cer- ; 
k v e. Saj sveti pisatelji ne morejo najti zadosti 'besed, ko 
govore o veliki koristi sv. maše ter o dobrotah, ki jih lahko 
verniki zajemajo iz nje. Tako n. pr. piše sv. Lovrenc Ju­
st i n i j a n : »Noben človeški jezik ne more izgovoriti, kako
bogati sadovi nam dohajajo po daritvi sv. maše, kako velike 
milosti in dobrote nam potekajo iz nje. Grešnik se spravi z 
Bogom, pravični postane še pravičnejši. Hudobije se odpuščajo, 
zasluge se množe, čednosti rastejo, zapeljevanje hudega duha 
izgubi svojo moč.« Prevzeta istega prepričanja je sv. Cerkev od 
prvega početka svojega obstanka navajala vernike, da so se 
v vseh dušnih in telesnih potrebah zaupno zatekali k sv. evha­
ristični daritvi. O tem nam pričajo najsvetejši zakramentarji, ki 
naštevajo različne votivne svete maše: proti bolezni in kugi k 
sv. Boštjanu in Roku; zoper božjast v čast sv. Joba; proti mrz­
lici v čast sv. Sigismundu; za odvrnjenje nevarnosti; zoper na­
pade sovražnikov; zoper preganjanje krivovercev; proti turški 
nadlogi; za potnike na suhem in po morju v čast sv. Rafaelu; 
proti obrekovanju v čast sv. Jožefu itd.

Že Tertulijan nam sporoča, da so darovali za blagor 
cesarja. Sv. Ciril Jeruzalemski piše, da so pri ne­
krvavi daritvi molili za mir sv. Cerkve in mir med narodi, za 
kralje, za armade, za zaveznike, za bolne in žalostne, sploh za 
vse, ki potrebujejo božje pomoči. Sv. Janez Krizostom 
piše, da so darovali za sadeže zemlje in druge potrebe. Iz 
spisov sv. C i p r i j a n a posnamemo, kako srečne in potola­
žene so se čutili prvi kristjani, ako je mogel duhovnik v ječo 
ter jim prinesti Telo Gospodovo ali pa celo ondi opraviti 
sv. mašo; in če se je začelo krvavo preganjanje, s kako veliko 
vnemo so hiteli k sveti maši, da bi si ondi izprosili junaštva za 
bližajoče se boje.

Tudi v poznejših dobah so imeli verniki neomajano zaupa­
nje v moč sv. maše. 0 tem nam pričajo n. pr. mnoge legende. 
Sv. Peter Damijan piše sledeče: »Pri Claveni je bil mož 
zasut v jami. Prepustili so ga usodi. Čez leto dni so iskali nje­
govo truplo, — a so našli živega v jami. Kako začudenje! Mož je 
pripovedoval: Vsak dan mu je golobček prinesel košček belega 
kruha, ki je imel sladek okus, ter me je ohranil pri življenju;



33

samo en dan sem silno trpel lakoto, ker je golobček izostal. In 
pojasnilo? Njegova žena je dala vsak dan brati sveto mašo; 
samo enkrat ni mogla iti v cerkev in naročiti sv. maše, in to 
je bilo isti dan, ko je golobček izostal.« Takih legend sporočajo 
mnogo iz bivših dob: vse pa se opirajo na prepričanje, 
da ima sveta maša veliko moč za vse potrebe 
in stiske človeškega življenja. Posebno je še 
navdajalo v vseh časih vernike upanje, da tisti, ki vedno 
hodijo k sveti maši, prejmo vredno svete za­
kramente za umirajoče ter srečno zaspe v 
Gospodu. Tako piše star pisatelj: »Ako umrješ ta dan, ko 
si bil pri sveti maši, bo Kristus tudi pri tebi in ti pomagal, 
kakor si bil ti pri sveti maši pri njem!« Teodor Studita, 
pogumen bojevnik zoper skrunilce svetih podob, je umiral. 
Prosil je prav iskreno, da bi mogel še enkrat opraviti sveto 
mašo ter se tako pripraviti na smrtni boj. Kako strme vsi, ko 
ga vidijo vstati iz bolniške postelje ter peš iti v cerkev; ondi 
opravi sveto mašo s tako pobožnostjo, da vsi navzoči jokajo. 
Po sveti maši pa je mirno zaspal v Gospodu.

Kakor je Cerkev delala v minulih dobah, enako priporoča 
tudi še danes vernikom: iščite pomoči, tolažbe pri viru vseh 
milosti — pri daritvi svete maše. Velika mašna knjiga, iz katere 
moli mašnik pri sveti maši, je najbogatejša molitvena knjiga, iz 
katere moli Cerkev dan za dnem za vse, ki potrebujejo dušne 
ali telesne pomoči.

Zatorej: ako imaš katerokoli potrebo, dušno ali telesno, 
zase ali za drugega, ponesi jo pred oltar, položi jo na pateno, 
na kateri daruje mašnik kruh; pa moli goreče ter svojo molitev 
združi s presveto daritvijo, in uslišan boš; saj on ne more do­
pustiti, da bi izgubila veljavo njegova tolažljiva beseda: »Pridite 
k meni vsi, ki ste obteženi; poživil vas bom in pokrepčal.« Vedi, 
da poti k sveti maši ne narediš nikdar zastonj. Zakaj, resnično, 
po izkušnjah potrjena resnica je: Po daritvi svete maše »smo 
postali bogati v vsem, tako da nam ne manjka 
nobene milosti« (I. Kor. 1).

II. A tudi v drugem oziru je blagoslov svete maše za 
grešni svet neprecenljive vrednosti. Preden se drznemo polo­
žiti naše prošnje na oltar pred prestol božjega usmiljenja, se 
moramo prizadevati, da s sveto mašo kot spravno 
daritvijo utolažimo pravično božjo jezo, da 
odvrnemo zaslužene kazni ter tako nagnemo 
njegovo srce, da se z milim pogledom ozre 
na nas ter da nas obsije solnce njegove lju­
bezni.

Ah, kako potrebna je za nas in za ves svet sveta 
maša — ta vedna spravna daritev!

Poleti večkrat privrši vihar. Temni oblaki zakrijejo ne­
beški obok. Bliska se, gromi in treska, da so vsi ljudje prepla-

3Duhovni Pastir.



34

šeni. Naenkrat se pretrgajo temni oblaki, pokaže se košček 
sinjega neba in solnce veselo in prijazno posije dol na ljudi. 
Nekaj podobnega se godi tudi dan za dnem ob času svete maše. 
Cela zemlja je zagrnjena pred božjim obličjem s temno nočjo 
pregreh in hudobij. Greh se kopiči na greh dan za dnem, uro 
za uro; iz milijonov src se kadi proti nebu hujše kakor žveplen 
vzduh in smrad gnijočih teles. Kako zoprne so Bogu te neštete 
hudobije, ki neprestano dražijo njegovo svetost in pravičnost, 
naj stre izprideni človeški rod ... Toda to neprijazno grešno 
noč predre ljubka solnčna luč; tu in zopet tam zažari na kakem 
oltarju po katoliškem svetu solnce pravice — žarno obličje ter 
ljubezni plamteče Srce božjega Sina proti nebu; in Bog je poto­
lažen ter zopet prizanese grešnemu človeštvu, temu in onemu 
narodu. Godi se, kakor se je godilo nekoč v Sodomi in Gomori. 
Smrad greha je puhtel proti nebu; in vendar bi se Gospod 
usmilil, ko bi našel le pet pravičnih med meščani; nad temi 
peterimi bi imel Bog tako veselje in dopadenje, da bi tako- 
rekoč ne čutil najgrših pregreh tisočerih. Dandanes pa vidi Bog 
na mnogih oltarjih tistega, ki odtehta milijone pravičnih; on 
ugleda svojega ljubega Sina »Jezusa Kristusa, ki je sprava za 
naše grehe, toda ne le za naše grehe, ampak za grehe vsega 
sveta« (sv. Jan . In ta pogled mu je ljubši in dražji kot pogled 
na vse angele in svetnike v nebesih ter gane njegovo srce, ga 
potolaži, da se zopet milostno ozre na svet.

O, da bi vendar grešni svet spoznal ve­
liko ceno in potrebo svete maše sploh, po­
sebno pa še za današnji čas, ko se v tako 
grozoviti meri vrši odpad od Boga ter s 
peklensko silo napada Cerkev, ta edina re­
šiteljica človeštva! O, da bi hoteli ljudje uvideti, 
kako težki udarci božje pravice bi padali na 
izprideno človeštvo, ko ne bi zadrževala 
žugajoče božje roke najsvetejša spravna 
daritev! In zopet! Kakšna bo večnost brez­
številnih duš, ki zanemarjajo to spravno 
daritev, po kateri edino bi si mogli izprositi spokornega 
duha in odpuščanja grehov! Zares, grozna perspektiva! In 
glej! Komu velja dandanes posebno boj? Kaj opazujemo v 
svojo največjo žalost? Pekel in njegovi privrženci 
bijejo najsrditejši, da, naravnost ostuden boj 
proti oltarju in služabnikom oltarja! Ozri se 
na Francosko. Tam prostozidarji zapirajo cerkve; mašnikom 
so vzeli vse dohodke, da se le s težavo borno prežive; semina- 
riste so potaknili v vojaško suknjo; tako se grozno manjša šte­
vilo duhovnikov! Morda še slabše je na Portugalskem! 
Pa tudi po drugih državah se bije enak boj, če ne ravno tako 
očiten, pa bolj prikrit! In na naši slovenski zemlji, ki 
je nekoč tako slovela po vernosti svojih sinov? Oblile bi me



35

najrajši solze! S kakšnim peklenskim strupom oblivajo razni 
slovenski listi duhovščino ter rujejo iz vernih src ljubezen do 
najsvetejšega zakramenta! Da, očitno hujskajo na 
odpad ter odvračujejo ljudstvo od obiskovanja 
božje službe! Da sad te brezvestne sovražnosti ne 
izostaja, o tem nam pričajo žalostni pojavi. Kaka malomarnost 
za sveto mašo vlada po mestih, pa tudi po mnogih 
krajih na deželi! Ob nedeljah in praznikih hiti vse n a 
izlete in v hribe, ali pa se dela ob Bogu posve­
čenih dnevih. Kako se onečaščujejo dnevi Gospodovi z 
razuzdanimi plesi ter s pijančevanjem! Kaj 
bo? Kako dolgo bo gledal Bog tako zaničevanje najsvetejše 
daritve, ki je izliv največje njegove ljubezni?

Potreba je, da tudi med Slovenci organiziramo aposto­
lat svete maše, kakor je ta organizacija razširjena že 
med drugimi narodi, da tako zadostimo Jezusovemu 
presvetemu Srcu za zanemarjanje najsve­
tejše daritve.1 K sveti maši, k sveti daritvi 
tudi ob delavnikih, tako naj se glasi iz ust vseh vnetih 
vernikov! Sveta maša ni postransko opravilo, ampak je 
vrhunec naše svete vere, je solnce vseh 
pobožnosti! Milosti Kalvarske gore se dele na oltarju. 
Naš Gospod Jezus Kristus tukaj ponuja rešitev grešnemu svetu; 
tukaj čaka duše, jih razbremenjuje grehov, jih posvečuje, krepi, 
za vse dobro vnema. Boljšega dela, kakor voditi 
duše k sveti maši in jih navduševati zanjo, 
si ne moremo misliti. V vsaki fari —’ še posebno po 
Marijinih družbah — snujte odseke, ki bi pospeševali apostolat 
svete maše! Vsi, ki ljubite presveto Srce Jezusovo in pre- 
blaženo Devico, začnite, pridobivajte duše za vsakdanji obisk 
svete maše; če bi jim ne bilo zares vselej mogoče, pa naj vsaj 
v duhu pohite pred oltar! Sila nas k takemu delu priganja! 
Razlival se bo velik blagoslov na župnije in na družine ter na 
celi svet!

V prvih časih krščanstva so imenovali kraj, kjer so imeli 
spravljeno sv. Rešnje Telo, »pastophor«. Suarez pripomni, da 
pomeni to ime po naše »hram ženinov« (»thalamus sponsi«). 
To ime kaj dobro pristoja evharističnemu Jezusu, ki se hoče 
vedno darovati na naših oltarjih ter ostati pri Cerkvi, svoji 
ljubljeni nevesti, da jo podpira in krepča. Kolika tolažba je 
navdajala trpečo Cerkev v dolgotrajnem krvavem preganjanju 
Pri zavesti: Ženin Kristus biva v »pastophorju«, vidi težke boje 
yernikov ter jih krepi s svojim sv. Rešnjim Telesom. Te tolažbe 
in pomoči ženinove pa potrebuje Cerkev ob vseh časih. Saj

1 O tem predmetu sledi pozneje še en govor posebej.
3*



36

so ljudje v vseh časih »objokani otroci Evini«; to čutimo tudi 
mi še posebno v naših dneh. Da, evharistična daritev ter ž njo 
združeno sv. obhajilo osladita naše bivanje v tej solzni dolini. 
»Ob rekah babilonskih smo sedeli ter jokali, ko smo se spo­
minjali Siona.« Kakor so se Izraelci v babilonskem pregnan­
stvu spominjali Siona, tako hitimo tudi mi pregnanci, bivajoči 
ob rekah zemskih solza, tje k našemu Sionu — k oltarju. Da, 
ko smo navzoči pri sveti maši, se suše naše solze; ko zapuščamo 
oltar, smo utolaženi, pokrepčani, uslišane so naše molitve. Zato 
pa Cerkev žaluje, ker se mnogi otroci odtegujejo Sionu 
oltarju, ki je vir življenja in vseh dobrot. Ko vabi zvon k sveti 
maši, naj se ti zdi, da te kliče skrbna mati sveta Cerkev: K 
sveti maši, k sveti maši! In to tudi ob delavnikih! Pri najsve­
tejši daritvi se utolaži tvoje zmučeno, upehano srce, tukaj 
posluša mili Jezus tvoje prošnje ter jih usliši; tukaj zajema tudi 
svet odpuščanje ter odvrača božji srd. Oltar je prestol vseh 
milosti ter božjega usmiljenja. Trpeče srce se odpočije na lju­
bečem Zveličarjevem Srcu. Tabernakelj in oltar sta kraj miru 
in pokoja, predpodoba nebeških šotorov, kjer izvoljeni uživajo 
večne, neminljive dobrote, kjer kraljuje večni mir. Amen.

Fr. Rihar.

2. O zapovedi ljubezni.
(Osnova govora.)

Ljubi svojega bližnjega kakor samega 
sebe. Rim. 13, 9.

S temi besedami nas Gospod opozarja na štiri reči:
I. Zapoved ljubezni: Ljubi svojega . . .
II. Kaj moramo ljubiti: Ljubi svojega bliž­

njega...
III. Zakaj moramo ljubiti: Ljubi svojega...
IV. Kako moramo ljubiti: Kakor samega 

sebe, I. 2 3

I. K ljubezni naj bi nas nagibale predvsem tri reči:
1. Potreba ljubezni; določeno je namreč v večnem 

zakonu, da bo tisti, ki ne ljubi, večno pogubljen. »Kdor ne ljubi, 
ostane v smrti« (I. Jan. 3, 14).

2. Korist ljubezni, kajti tistim, ki ljubijo, je obljub­
ljeno večno kraljestvo. »Oko ni videlo, uho ni slišalo — — kar 
je Bog pripravil tistim, ki ga ljubijo« (I. Kor. 2, 9).

3. Glede te zapovedi ne velja noben izgovor. 
Nihče namreč, ne ubožec, ne bogatin, niti katerikoli drugi se 
ne more izgovarjati, češ, da ne more te zapovedi izpolnjevati. 
»Ta zapoved, ki ti jo danes zapovem, ni višja od tebe« (Moz. 
30, 11).



37

II. Človek je dolžan ljubiti predvsem tri stvari:
Boga, samega sebe in svojega bližnjega. Ljubezen do Boga se 
spozna iz ljubezni do bližnjega, ljubezen do bližnjega pa iz 
ljubezni do samega sebe. Pisano je: »Ljubi svojega bližnjega
kakor samega s e b e.« To je, ljubi svojega bližnjega, kakor 
ljubiš samega sebe, toda ne tako kakor delajo grešniki. »Kdor 
pa krivico ljubi,« pravi sveto pismo, »sovraži svojo dušo« 
(Ps. 10, 6).

III. Vzroki pa, zakaj naj ljubimo svojega bližnjega, so 
zlasti trije:

1. Ker nam to zapoveduje Stvarnik: »Novo
zapoved vam dam, da se ljubite med seboj« (Jan. 13, 34).

2. Tako nas uči narava sama: Vsaka žival ljubi sebi 
podobno, tako naj bi tudi človek ljubil sebi podobne ljudi.

3. K ljubezni nas opominja tudi sveto pismo, 
vsi ljudje so namreč bratje. »Ni li en oče nas vseh?« (Mal. 2, 11.) 
Vsi ljudje imajo enega praočeta Adama, da bi se ljubili med 
seboj kakor bratje. In ne samo telesno sorodstvo vlada med 
nami, ampak tudi duhovno, kakor pravi apostol Pavel, da smo 
vsi bratje v Jezusu Kristusu. (Prim. Kol. I., 2.)

IV. Način pa, kako moramo ljubiti svojega bližnjega, 
jc po nauku svetega pisma trojen:

1. Ljubiti ga moramo kot uda (skrivnostnega
duhovnega) telesa Kristusovega: »Kakor imamo v enem

telesu veliko udov ...« (Rim. 12, 4.)
2. Ljubiti ga moramo kot samega sebe: »Ljubi

svojega bližnjega kakor samega sebe« (Rim. 13, 9).
3. Ljubiti ga moramo kakor je Kristus nas ljubil: »To je

moja zapoved, da se ljubite med seboj, kakor sem jaz vas ljubil« 
(Jan. 15, 12). D. Thomae Aqu. Serm. Dom. — A. T.

Prva predpepelnična nedelja.
Sv. maša — vir vseh milosti.

XVIII. Sv. maša pomaga dušam v vicah.
Sveta maša je podobna blagodejnemu solncu, ki vzhaja 

nad našimi oltarji, razveseljujoč naše oko, tolažeč užaljena srca 
ter lajšujoč jim gorje. Neprestano siplje brezbroj najdrago­
cenejših dobrot in milosti po vseh pokrajinah zemlje, od vzhoda 
tje do zahoda, ter je v neizmerno korist vesoljni zemlji. Toda 
njeni žarki sijejo celo preko naše zemlje tja onkraj groba — 
v kraj pregnanstva, kjer vladata žalost čez žalost ter neizrek­
ljivo gorje — v temno, pekočo ječo vic. Ondi čisti božja pra­
vica z vso strogostjo duše zadnjih madežev, kakor čisti ogenj 
zlato! Oj to trpljenje! Čuj to milo, tožeče klicanje! »Doklej,



38

o Gospod, se boš odtegoval popolnoma? Doklej se bo vnemala 
kakor ogenj božja jeza? Kje se nahaja tvoje usmiljenje? Moje 
oči koprne po tvoji besedi, rekoč: kdaj me boš potolažil?« (Ps. 
80, 109), Same si ne moremo pomagati. Zato se do nas obra­
čajo z milo prošnjo: »Usmilite se nas, usmilite se nas, ker božja 
roka nas je zadela!« ,,. Toda mnogi preslišijo ta klic ter po­
zabijo na te duše-trpinke, ki so jim v življenju morda kaj blizu 
stale. Toda eno Srce je, ki jih ne pozabi nikdar! To je presveto 
Srce Jezusovo, to ognjišče ljubezni! Temu dokaz je vsaka 
sveta maša, ki tem trpečim dušam lajša in krajša trpljenje ter 
jim donaša tako zaželjeno rešitev. O, ko bi vsaj od daleč 
spoznali, kako velikanske reke milosti se izlivajo raz oltarje 
tja v vice! In sad? Hvaležno pojoč radostno alelujo se dvigajo 
očiščene v nebo. Sveta Cerkev pa, ta zvesta nevesta Jezusa 
Gospoda ter izvrševalka njegove ljubezni, neprestano daruje 
za mrtve ter se jih spominja pri vsaki sveti maši. Premislimo 
danes to tako tolažljivo resnico o krepki in neprecenljivi po­
moči, ki jo nudi sveta maša ubogim dušam v vicah.

1. Sveta maša pomaga ubogim dušam v 
vicah v preobilni meri.

2. Tako je učila sveta Cerkev vedno.
3. Na pomoč ubogim dušam v vicah s to 

presveto daritvijo!

I. V bližini večnega mesta Rima stoji cerkev z imenom 
»Sv. Marija — nebeška lestvica« (S. Maria scala 
coeli). Nekoč je ondi maševal sv. Bernard za umrle. Videl 
je prikazen. Po bliščeči lestvici so hodili angeli gorindol. Iz 
nebes so prihajali v vice, da bi jemali s seboj tam ujete duše, 
potem so pa hiteli ž njimi v rajske višave. Ta prikazen sv. Ber­
narda je bila glavni povod, da se je ustanovila bratovščina 
v prid vernim dušam v vicah.

Kar je sv. Bernard gledal v viziji, se resnično vrši 
pri vsaki sveti maši, ki jo daruje mašnik za pokoj 
rajnkih, po smrti se še pokorečih za svoje pregrehe. K r i 
Kristusova pogaša plamen vic, v katerem 
trpe te duše... Daritve za mrtve so bile že 
odnekdaj v navadi pri vseh narodih, Rimljani so 
imeli svoje » i n f e r i j e «, Grki svoje » h e k a t o m b e «. 
Bili so torej celo pagani prepričani, da se more božan­
stvo potolažiti po daritvah ter da se moč daritev 
razteza tudi na že umrle. Tudi Izraelcem je Bog zaukazal 
javne daritve za mrtve, ki so bile predpodoba svete maše. Lep 
dokaz o tem imamo v drugi knjigi Makabejcev. Juda Ma­
kabejec je izvojeval s svojimi veliko zmago nad Sirci, temi 
zakletimi sovražniki izraelskega ljudstva. Padlo je v tej sveti 
borbi mnogo junakov, ki so se borili za božjo stvar. Pohitel je



39

Juda Makabejec, da poišče trupla ubitih tovarišev ter jih po­
koplje. Toda, kako se hrabri vojskovodja prestraši, ko najdejo 
med obleko ubitih vojakov razne dragocenosti, ki so si jih proti 
judovski postavi prisvojili v Jamniji; služile so te dragocenosti 
za malikovanje. Juda je takoj spoznal, da je vojake zadela 
božja kazen; ubiti so bili zaradi prepovedanega ropa. Vendar 
si je pa mislil: morda bo pa le Bog izkazal milost dušam ubitih, 
ker so se pregrešili le v bojni strasti in razburjenosti. Zato se 
posluži pripomočkov, ki mu jih je nudila 
vera, namreč molitve in daritve. Hitro naredi 
zbirko med junaškimi tovariši; 12.000 drahem zbero med seboj 
revni vojščaki ter jih pošljejo v Jeruzalem, »da bi se opra­
vila daritev za grehe umrlih« (2 Mak.).

Kaj se zgodi s tem obilnim denarjem v Jeruzalemu? Ondi 
nakupijo živali za daritev; ovce, junce priženo v tempelj k 
oltarju; med sv. molitvami in obredi teče v potokih kri živali; 
oltar škrope duhovniki z daritveno krvjo; naposled plamen na 
oltarju použije posvečene dari. Kako, ali to ravnanje kaj koristi 
dušam padlih junakov? Da! Sam Sv. Duh hvali lepo 
dejanje vojščakov, ko reče: »Sveta in bla­
žilna je misel, moliti za rajnke, da bi bili 
rešeni svojih greho v.« Ako bi ravnanje Juda Maka­
bejca in tovarišev nič ne koristilo, bi to ne bila blažilna misel, 
ampak nespametno zapravljanje; ne bi bila sveta misel, ampak 
pregrešna prazna vera. Torej po krvi darovanih živali so bile 
duše ubitih vojakov očiščene zadolženja in madežev..

»Kako pa more kri brezumne živali očistiti razumno člo­
veško dušo?« vpraša sv. Krizostom ter odgovori: »Ne 
zato, ker je živalska kri, ampak ker predstavlja 
Kristusovo kri! Oj, kako čudežno moč mora pač imeti 
Kristusova kri, ako že njena sama predpodoba očiščuje duše! 
Je li vsebina keliha, ki ga povzdiguje mašnik pri povzdigovanju, 
tudi le podoba te krvi? O ne, to je prava, živa Kri­
stusova kri! Veliki duhovnik Jezus Kristus sam je po 
svojem namestniku nad kelihom izrekel čudotvorne besede: 
»To je kelih moje krvi.« In v kelihu valovi sv. Rešnja Kri, ki 
poteka iz ljubečega Srca Zveličarjevega in se razliva v mogoč­
nih potokih po neizmernem kraljestvu vic ter jim prinaša polaj- 
šanje, luč in mir. V tihi žalosti se solze te uboge duše; toži se 
jim po sladki domovini — nebeškem Jeruza­
lemu. Vice so jim suha, vroča puščava. Koprne 
edino le k Bo g u , viru vse lepote in sladkosti. Oj, da bi ga 
uživale prav kmalu! A ker ga ne morejo, je to zanje najhujše 
trpljenje. Zato hrepene po hladilu, polajšanju. In glej! Kakor 
novopadla rosa poživi ovenele cvetke in kakor pohleven 
dež napoji suho zemljo, enako šumi kri nove zaveze v to »jezero 
brez vode« (Cah. 9), da ondi trpeče duše poživlja, tolaži, ovese- 
Ijuje ter vodi tja, kjer ne bodo vec lačni, niti žejni; kjer izvira



40

reka žive vode; kjer bo obrisal Bog vse solze ter bodo pri mizi 
večne ženitnine napajani z reko rajskega veselja . . . Veselje 
prinaša v vice, kraj teme in smrtne sence, ter vodi duše, ondi 
bivajoče, v kraljestvo večne svetlobe, da jim ondi sveti večna 
luč . . . Razliva na trpeče duše sladki božji mir ter jih vodi 
k večnemu miru v svetih nebesih. Ko angeli božji ponašajo 
čudovite sadove sv. maše v vice, se godi ondi nekaj podobnega, 
kakor v ognjeni peči v Babilonu. V ognjeni peči vic 
zaveje hladilen veter in uboge duše, še posebno tiste, 
za katere se opravlja sv. maša, čutijo veliko polajšanje trpljenja, 
morda so tudi popolnoma rešene. Sv. Hieronim trdi, da, 
ako se za kako dušo daruje sv. maša, zanjo med sv. mašo jenja 
vsaka muka v vicah. Na drugem kraju isti cerkveni oče pravi, 
da se pri vsaki sv. maši dvigne veliko število duš iz ječe vic 
veselo pojoč v sveta nebesa.

Kdo ne občuduje zares premogočne in čudotvorne moči, 
ki jo ima daritev sv. maše do trpečih duš v vicah? Lajša jim 
trpljenje in krajša ter jih vodi na večni dom. Toda, ako prav 
pomislimo, je ta velika moč sv. maše umevna. Saj je Večnemu 
presveta daritev nove zaveze prijetnejša, kakor če bi mu kdo 
daroval tisoč svetov z milijardami serafinov. Saj je pač ni 
prošnje, ki bi je mogel odreči Bog, ako ga 
prosi njegov Sin Jezus sam. In gotovo je ni 
duše v vicah in ko bi bila ta tudi najhujše 
zadolžena, da bi ne mogla sv. Kri Kristusova 
zanjo plačati dolga! Pomisliti moramo vedno, da je 
sv. maša taista daritev s križevo daritvijo, da 
ima neskončno vrednost ter da zadostuje za 
grehe celega sveta. Značilno je, kar v tem oziru piše 
župnik V i a n e j iz A r s a. Nek duhovnik je maševal za 
dušo umrlega prijatelja. V trenutku povzdigovanja pa je, držeč 
sv. hostijo v roki, zdihnil: »O sveti, večni Oče! Zamenjajva! Ti 
imaš dušo mojega prijatelja, ki trpi v vicah; jaz pa imam Telo 
tvojega Sina, ki je v mojih rokah; zato oprosti mojega prija­
telja in jaz ti darujem tvojega Sina z vsemi zaslugami njegovega 
trpljenja in smrti!« In glej, hipoma ugleda dušo prijatelja, ki 
se je vsa v svetlobi dvignila v nebo.

Seveda nam ni vselej znano, je li Bog prisodi vselej polno 
vrednost presvete daritve duši, za katero se daruje. Morda je 
kak zadržek ali nevrednost te duše kriva tega. Zato imajo 
kristjani hvalevredno navado, da za isto dušo večkrat darujejo 
sv. mašo. Splošno trdijo bogoslovci, da se duše v vicah v tem 
večji meri udeležujejo sadov zanje opravljenih sv. maš, čim bolj 
so za časa zemskega bivanja hrepenele po sv. maši.

M a 1 a h i j a je bil velik prijatelj ubogih duš v vicah. V 
neki noči je zaslišal v senu glas, veleč mu, da stoji njegova 
sestra pred cerkvenimi vratmi ter da nima že 30 dni nič jesti. 
Ko se Malahija zbudi, se spomni, da je ravno 30 dni minulo,



41

odkar je zadnjikrat maševal za umrlo. Spoznal je, da sestrina 
duša koprni po sv. mašah. Odslej večkrat mašuje zanjo. Kmalu 
nato jo zazre v črni obleki, bližajočo se cerkvi; toda noter ni 
smela. Pozneje jo je videl belo oblečeno v cerkvi, a ni smela 
k oltarju. Naposled jo je ugledal zadnjič vso v svetlobi sredi 
trume belo oblečenih, iz česar je sklepal, da je duša sestrina 
sprejeta v nebo.

To dogodbo nam sporoča sveti cerkveni oče Bernard 
ter pristavi tolažljivo pripombo: »Jasno je, da ima sv, maša 
moč, uničevati grehe, zmagovati sovražne moči ter od zemlje 
se ločenim odpirati nebesa.«

II. Predstoječa izvajanja slede samoobsebi iz bistva svete 
maše. Zato je pa tudi naravno, da uči sv. Cerkev že od prvih 
početkov svojega obstoja: a) da sv. maša donaša ko­
rist vernim dušam in b) da je ta korist in po­
moč največja, ki jo sploh more ta cerkev in 
verniki nakloniti dušam, trpečim v vicah. 
Dokazov za to trditev je ogromno število.

a) Že apostoli, katerim je božji Zveličar ukazal daro­
vati sv. mašo ter njeno veliko ceno razlagati vernikom, so z 
besedo in dejansko jasno učili, da ta spravna daritev ne nakla- 
nja odpuščanja grehov ter spregleda kazni le živim, ampak da 
ista razteza svojo moč tudi na duše umrl i.h. »Daritev 
sv. maše,« tako uči tridentinski zbor (seja XXII., 
pag. 2), se po pravici ne daruje le za grehe, 
kazni, zadoščenja ter druge potrebe še žive­
čih vernikov, ampak po apostolskih sporo­
čilih tudi za v Kristusu umrle, ki še niso 
popolnoma očiščeni. V apostolskih konsti­
tucijah se nahaja sledeči ukaz: »Zbirajte se na pokopališčih, 
čitajte sv. knjige, prepevajte ondi v čast mučencem in vseh 
svetnikov ter za vse v Gospodu umrle sobrate in darujte potem 
sveto večerjo.« Tudi »spomin mrtvih« (memento mor- 
tuorum), ki se nahaja v mašnem obredu kmalu po povzdigo­
vanju, izvira iz apostolskih časov. »Iz tehtnih vzro­
kov,« piše cerkveni učenik sv. Krizostom, »so apostoli 
določili, da se mora v sv. mašni daritvi narediti spomin mrtvih; 
kajti vedeli so, kako jim to koristi.« B o 1 a n d i s t i pripove­
dujejo, da je že s v. P o 1 i k a r p , škof iz Smirne, učenec 
sv. evangelista Janeza, za svoje prednike daroval sv. mašo. 
Sv. Ciril Jeruzalemski piše v razlagi sv. maše: »Mi se 
spominjamo pred nami umrlih in verujemo, da imajo tiste duše 
največji dobiček, za katere se sv. maša opravi. Vem, da mnogi 
pravijo: Ali pač kaj pomaga duši, ki se je v grehih ločila iz 
sveta, ako se je spominjamo v molitvah? Za umrle molimo k 
Bogu; ne spletamo jim vencev, ampak mi darujemo za naše 
grehe žrtvovanega Kristusa ter tako zanje in zase potolažimo 
človekoljubnega Boga.« Umirajoči s v. E f r e m je zapustil



42

spodbudno določilo: »Prosim vas, predragi, ne pokopljite me z 
dišavami, temveč spremljajte me h grobu s svojimi molitvami 
ter prinašajte Bogu dišave molitev. In trideseti dan se me spo­
minjajte. Kajti mrtvi prejemajo pomoč od prošenj in daritev 
vernikov.« Omenim naj še spodbudno smrt sv. Monike, 
bogoljubne matere sv, Avguština. Kmalu nato, ko se je 
izpreobrnil njen sin, sad njenih 17 letnih solza in molitev, je 
zbolela v Ostiji pri Rimu. Nekoč se je prebudila iz omotice. 
Ozre se po okolistoječih, kakor bi hotela vprašati: »Kje sem 
bila?« Poprej je vedno želela, da bi jo pokopali v Tagaste 
v Afriki poleg njenega umrlega soproga. Kako prošnjo pa sedaj 
izgovori do sv. Avguština in brata njegovega: »Pokopljite to 
moje telo, kamor hočete; ne skrbite zanj; le eno vaju pro­
sim: pri oltarju se.me spominjajta, kjerkoli 
bost a.« Kajne, enako prošnjo imajo še dandanes umirajoči 
starši, bratje, prijatelji do svojih, ki še ostanejo na svetu. In 
kaj se je zgodilo s truplom umrle sv. Monike? Prenesli so 
mrliča v cerkev ter »so za umrlo darovali daritev zveličanja«. 
V bistvu torej je ostal pogreb tak, kakršen je bil pred 1400 leti.

Ko je umrl cesar Konstantin Veliki, so prenesli 
njegovo truplo v cerkev apostolov Zveličarjevih ter ga ondi 
položili na mrtvaški oder. Pristopili ^o duhovniki Gospodovi, 
obdani od množic ter so praznovali med mnogimi molitvami 
sv. skrivnosti (sv. mašo). In ljudstvo je molilo s solzami, glasno 
ihteč za pokoj cesarjeve duše, da so tako izvršili dolžnost lju­
bezni do bogoljubnega vladarja. Tako poroča E v z e b i j.

S v. A m b r o ž je ob smrti Valentinijana takole 
govoril: »Da, prinašajte v njegov spomin sv. daritve! S pobož­
nostjo prosite za njegov pokoj! Ponudite sv. skrivnosti in naši 
darovi naj podele duši tega otroka mir. Z menoj dvigajte, ljud­
stva, roke k svetišču . . , Ne bom trosil na njegov grob 
cvetlic, ampak razlivati hočem nad njegovo 
dušo vonj Kristusov. Drugi naj njegovo grobišče 
bujno krase z lilijami; naša lilija je Kristus...«

b) Nauk sv. Cerkve je pa tudi, »da je med vsemi 
sredstvi, ki jih imamo na razpolago v pomoč dušam v 
vicah, najizvrslnejše Bogu tako dopadljiva 
daritev oltarja« (Trident. seja 25). Dajala je sv. Cerkev 
umrlim kot nekako dragoceno spremstvo v večnost presveto 
daritev. Zato je določila, da se naj opravlja sv. daritev na dan 
smrti ali pogreba. Ta dan poneso truplo v cerkev ter 
isto pokopljejo šele po opravljeni sv. daritvi; Cerkev takorekoč 
spremlja dušo umrlega pred božji sodni prestol, da pomiri božjo 
jezo ter jej s krvjo Jagnjeta izprosi milostno sodbo. Opravlja 
se presveta daritev tretji dan v spomin tridnevnega biva­
nja Jezusovega trupla v grobu ter osvoboditve pravičnih duš 
iz predpekla. V navadi je črna sv. maša sedmi dan, da 
voščimo duši umrlega »soboto« večnega pokoja, v spomin, da



43

je tudi Bog počival po sedemdnevnem stvarjenju sveta. Tudi 
trideseti dan daruje Cerkev sv. mašo za svoje pokojne 
člane, posnemajoč s tem navado stare zaveze, ker so Judje 
objokovali mrtve 30 dni. Da bi se spomin na rajnke ohranil 
živo v spominu, določa sv. Cerkev tudi obletnico smrti 
ali pokopa ter tudi take dni opravlja presveto daritev. Ž e 
Tertulijan je pisal: »Za mrtve darujemo ob obletnicah 
sv. daritev.«

Zdi se, kakor da Cerkev nima pokoja v svoji materinski 
skrbi za rajnke. Zato je ustanovila en dan v letu, ki je name­
njen le dušam v vicah, to je spomin vseh vernih duš 2. novem­
bra; ta dan ukazuje poleg drugih obredov ter molitev daritev 
svete maše za rajnke v črni barvi.

Sv. maše za mrtve opravlja mašnik navadno v črni 
barvi, ako to dopuščajo pravila; njihov obred se precej loči 
od obredov navadne sv. maše. V črni sv. maši odpade vse, kar 
spominja na veselje. Izpade torej gloria, aleluja, zadnji blago­
slov. Mašnik čita sekvenco: Strašen dan (Dies irae). Po povzdi­
govanju prosi mašnik trikrat, zroč na sv. hostijo: »Jagnje
božje . . ., daj jim večni mir.«

Vsi obredi črnih maš izražajo žalost, kajti Cerkev kot 
sočutna mati žaluje z žalujočimi; dvigajo pa tudi naša srca k 
Bogu ter nas na pretresljiv način opominjajo, da bodimo usmi­
ljeni do duš rajnkih ter s kakšnimi čutili naj se udeležujemo 
svetih maš za rajnke.

Toda misliti ne smeš, da le črna sv. maša 
koristi rajnkim. Vsako sv. mašo lahko opravi 
mašnik za mrtve ter zanje daru je sad sv. maše; 
po njej celo lahko nakloni dušam umrlih popolni odpu­
stek, ako opravi sv. mašo pri priviligiranem oltarju. 
V vsaki sv. maši, naj jo bere mašnik v kakršnisibodi 
barvi, napravi mašnik spomin za mrtve. Ta molitev, 
sicer kratka, a nadvse nežna, polna otožnosti in sočutja, se 
glasi: »Spominjaj se tudi, o Gospod, svojih
služabnikov in služabnic, ki so odšli pred 
nami z znamenjem vere ter počivajo v miru. 
l em in vsem, ki počivajo v Kristusu, podeli, 
prosimo te, o Gospod, kraj polajšanja, luči in 
miru. Po ravnotistem Kristusu, našem Go­
spodu.« Vseh duš se torej Cerkev spominja. Odkod se pa 
uči ona tega sočutja in ljubezni? Mašnik stoji pred oltarjem. 
Pred seboj ima Zveličarja v sv. hostiji, Nanjo mora upreti svoje 
oči, kakor ukazuje sv. obred. Oj, kaj mu vse pove ta pogled! 
Na oltarju je Jezus sam, ki je nekoč toliko storil na zemlji za 
uboge duše; vidi ga visečega na križu; vidi potoke sv. Krvi, ki 
potekajo iz njegovega presv. Srca tja v ogenj vic, da gase pla­
men trpljenja ter hlade trpljenje ondi bivajočih duš . . .



44

Da, svet pozabi svoje kmalu. Cerkev pa svojih otrok ne 
pozabi nikdar. Od oltarja teko brez prestanka reke hladila, 
luči in miru v kraj ognja, teme in nemira ter lajšajo in krajšajo 
stiske ubogih duš. Kmalu, kmalu bodo gledale luč nebeško v 
Očetovem domu! Že pozdravljajo od daleč nebesa, kraj slad­
kega, večnega pokoja! O dragocena moč sv. daritve!

III. Pri starih narodih je bila sledeča na­
vada: v nagrobnih kamenih in spomenikih so 
v k 1 e s a v a 1 i srce, hoteč pač s tem opozarjati 
žive: imejte mrtve zapisane v srcu, ne po­
zabite jih,

Tudi mi ne smemo zabiti rajnkih.
V naših dneh se je vgnezdila čudna navada. Ako kdo 

umrje, mu napravijo velik pogreb. Krsto z mrličem vozijo na 
mrtvaškem vozu črni konji s srebrno okovano vprežno opravo; 
krsta je pokrita z grmado vencev; godba igra žalostinke. Pra­
vijo, da tako hočejo izkazati rajnkemu zadnjo čast. No, namen 
morda ni ravno slab; saj še revež rad položi venček na grob 
staršem ali otroku. Toda ta ljubezen do rajnkih mora biti 
pametna. Kaj pač ima umrli od vse te šare? Njegovo telo ne 
čuti nič, pa tudi duša nima nič koristi, naj si je že v vicah, v 
nebesih ali v peklu. Če je morda duša v vicah, ji je treba vse 
drugače priskočiti na pomoč: z molitvijo, miloščino, postom, 
trpljenjem, sv. odpustki. Toda, to so le kapljice v ogenj vic. 
Ako hočeš tja napeljati reko tolažbe, zahajaj k sv. maši, daruj 
za mrtve sv. mašo. Tukaj jim ne naklanjaš le svojih revnih 
molitev, ampak molitve, dela, trpljenje in smrt 
Jezusa Kristusa. To kaj zaleže. Na tak način 
tisočkrat bolje in hitreje pomagaš dušam v vicah, kot z drugimi 
pripomočki. Glej torej, da ne pozabiš dolžnosti, ki jih imaš do 
pokojnih. Morda si dolžan skrbeti za obletnice ali sploh za 
sv. maše po rajnem očetu, materi, prijatelju, bratu, dobrot­
niku . . . Naročali so ti na smrtni postelji. Ker je njih trpljenje, 
ako so v vicah, neizmerno, ne boš šele vprašal: »Kako naj vas 
tolažim, hčere sionske?« (cf. Jer. 2), ampak pohitel jim boš na 
pomoč s sv. mašami. To bo zanje najlepši in najtolažljivejši 
pozdrav tam v večnosti!

Sv. Nikolaj To 1 e t i n s k i je imel kaj usmiljeno srce 
do trpečih sploh, posebno pa še do ubogih duš v vicah. Zanje 
je molil, se postil, se pokoril. Nekoč začuje mil, proseč klic: 
»Oče Nikolaj, mož božji! Jaz sem duša onega moža, ki ti je 
služil v življenju, a sedaj trpi mnogo v vicah. Prosim te za eno 
sv, mašo. Tudi druge duše te prosijo za isto milost. Da pa 
temu veruješ, pojdi z menoj!« In duša je peljala svetnika 
vunkaj na prostrano polje. Ondi je videl veliko množico ubo­
gih duš sredi plamena, kličočih venomer: »Sveti oče, usmili se 
nas! Sveti oče, usmili se nas!« Ta pogled in ta mili klic sta šla 
usmiljenemu možu tako k srcu, da je potem skozi celi teden



45

zanje maševal in izvrševal tudi druga pokorila. Čez osem dni 
se mu je zopet prikazala duša onega moža ter mu je prinesla 
veselo sporočilo, da je rešena ter da so rešene vse one duše. 
Kako hvaležnost so mu sporočale! Tudi tebi nasproti doni iz 
vic tožeč in proseč glas, kdo ve ali tvojega očeta, matere . . .: 
»Mož božji, krščanska duša, prosim te za eno sveto mašo.« 
Tako ti kliče tudi glas zvona, po katerem te kličejo in prosijo 
duše v vicah: »Pojdi k sveti maši, daj za svete maše!« Vedi, 
da ti bo Bog obilno plačal, ako tako rad obiskuješ jetnike v 
vicah, tolažiš ondi bivajoče žalostne, napajaš žejne, nasituješ 
lačne. Uresničile se bodo nad teboj tolažilne besede: »Blagor 
usmiljenim, ker bodo dosegli usmiljenje!« Da bode pa daritev 
za mrtve tem uspešnejša, delaj tako, kakor so delali prvi 
kristjani. Nad grobovi svojih rajnkih so gradili 
mrtvaške kapelice. V kapelici je stala miza, krog ka­
tere so se zbirali zaostali pri evharistični pojedini. Tukaj so 
darovali z mašnikom vred presveto daritev ter so jedli od 
svete mize. Mislili so si namreč, da se s to sveto pojedino naj­
tesneje ž njimi družijo. In to z vso pravico! Kajti gori v nebe­
sih uživajo istega Kristusa, katerega uživamo mi v sveti evha­
ristiji. Pri obhajilni mizi, predragi, se lahko 
na skrivnosten način družite z rajnkimi; oko 
jih sicer ne vidi, toda srce čuti to, da smo jim blizu — v Kri­
stusu. Tukaj stopi v veljavo občestvo svetni­
kov. Hvala Bogu! Še se je ohranila po nekaterih krajih ta 
stara krščanska navada, da gredo po smrti dragega rajnkega 
skupno k sv. obhajilu. Ta lepa, sveta navada ne sme zamreti, 
temveč mora vzkliti k novemu življenju. Ako kateri vaših 
dragih zamre, se ne zadovoljite samo s tem, da greste za njim 
za pogrebom ter da daste zanj za svete maše, oprimite se te 
lepe navade. Hišni gospodar naj določi dan, kdaj naj cela dru­
žina stopi k mizi Gospodovi. O sveta ura, ki vse druži v skupni 
ljubezni do Jezusa ter sklepa vez ljubezni med tem in onim 
svetom! Kako se olajša otožno srce, kako se oddahne v skupni 
ljubezni do Jezusa! Ti čutiš, da ti je ljubljena duša blizu; solze 
sladke ljubezni in tolažbe ti teko po licih. Kako se veseli tega 
tudi ljubljena duša, kako hitro se bliža večnemu pokoju. Glej, 
tako bo sad svete maše še bogatejši in koristnejši umrlim. 
Torej k sv. obhajilu za mrtve! Ne prepustite vsega le mašniku; 
tudi vi sodelujte ž njim ter sodarujte ž njim tako, da se s Kri­
stusom združite v sv. obhajilu. Kajti čimbolj ste s Kristusom 
združeni, tem večjo moč bo imela vaša molitev za rajnke, tem 
več tolažbe in pomoči jim boste naklanjali. Nas bo pa opravi­
čeno navdajala sladka zavest: Že zdavnej bomo morda počivali 
v črni prsti — pozabljeni od svojih; toda Cerkev bo prinašala 
za nas presveto daritev; evharistični Jezus nam bo v preobilni 
meri vračal, ako smo v življenju radi s sveto mašo pomagali 
vernim dušam v vicah.



46

Tebi pa, o večni veliki duhovnik Jezus Kristus, bodi iz 
dna srca večna čast in hvala, ker si nam s presveto mašno 
daritvijo podal tako mogočen pripomoček, da moremo svojini 
dragim rajnkim pomagati. Visoko hočemo ceniti ta dragoceni 
dar za naše ljube rajnke. Da jim bo pa presveta daritev pri­
našala tem več tolažbe ter kmalu tudi tako zaželjeno rešitev, 
hočemo ž njo sklepati prav pogosto sv. obhajilo. 0 usmiljeni 
Gospod Jezus Kristus, ki si na križu viseč govoril tolažilno 
besedo: »Danes boš z menoj v raju,« mi zaupamo na tvoje
neskončno usmiljenje. Gotovo se bodeš, ako darujemo pre­
sveto daritev za naše ljube rajnke, z milostipolnim očesom 
oziral v kraj tuge in pregnanstva ter nagovoril marsikatero 
dušo: »Še danes boš z menoj v raju.« Amen. Fr. Rihar.

Druga predpepelnična nedelja.
Kako naj grešnik odpravi težave, ki ga ovirajo 

pri izvrševanju pokore.
Potem pride hudič in vzame besedo 

iz njih srca, da ne bi verovali in se 
zveličali. Luk. 8, 12,

Kako veliko zaničevanje in sovraštvo ima hudobni duh 
do besede božje, nam pove naš Zveličar sam, ki ga primerja 
požrešnim pticam, ki komaj dobro vsejano seme pozobljejo in 
uničijo. Ravno s takim sovraštvom se spravlja z vso vnemo 
tudi na nas uboge ljudi, da bi nam vsejano besedo božjo, ki 
nas more po besedah sv. Jakoba apostola zveličati (Jak. 1, 21), 
iztrgal iz naših src. Posebno si prizadeva to nad grešniki, ki 
so vsled smrtnih grehov pod njegovo oblastjo. Hudič se namreč 
boji, da bi seme božje, ki je padlo na tako trdovratno srce, s 
svojo močjo polagoma ne omehčalo grešnika in ga zopet pri­
vedlo k pokori in zveličanju. Katerih sredstev se pa poslužuje 
v dosego tega zlobnega namena? Kakor je nekdaj sv. Pavel 
opominjal Korinčane (Dej. ap. 17, 30), rekoč: »Bog oznanjuje 
sedaj ljudem, da naj vsi povsod pokoro delajo,« tako tudi še 
dandanes Bog razsvetljuje grešnika, bodisi z notranjo milostjo, 
bodisi tudi na zunanje z besedo božjo. Ako tedaj satan ne 
more odvrniti ljudi od pridig, — kar se mu pa le prerado 
posreči, — izkuša vsaj to doseči, da bi ljudje tega ne verjeli, 
kar se jim govori s prižnice. Saj ni tako vse res, stan smrtnega 
greha ni tako nevaren, tiste grožnje s peklenskim večnim 
ognjem so izmišljene, za to, da bi duhovniki laže sleparili ljudi: 
sicer je pa še vedno čas za pokoro, preje se mora človek naužiti 
veselja, mlada kri naj se raduje in živi; tako izkuša preslepiti 
mladi svet. Sili ga, po besedah sv. Avguština, da naj le še



47

ostane nekaj časa v grešni priložnosti in naj se še naprej vdaja 
tej ali oni strasti; saj se še ni treba bati smrti, ker bo še dolgo 
živel, Bog je pa tudi neskončno usmiljen in en sam zdihljej: 
»O Bog, grešil sem,« bo zadosti za pokoro. Na ta način doseže, 
da grešnik vedno odlaša in odlaša, ker misli, da je še čas, in 
se tako večno pogubi. O grešniki! Prosim vas, ne dajte se 
ujeti izkušnjavcu, da bi vam iztrgal iz srca besedo božjo, ki vas 
vabi k pokori, izkušnjavcu, ki želi, da bi se nikdar ne izpre- 
obrnili in se tako pogubili. Zato mislite že kar od danes naprej 
na resnično pokoro in ne odlašajte več ž 
njo; imeli bote seveda težave, toda nikar ne obupajte. Podal 
vam bom potrebna navodila, da se bodete teh 
težav lahko rešili, in vas obenem priporočam vse­
mogočnemu Bogu, ki naj vam po presv. Srcu Jezusovem in po 
priprošnji brezmadežne Device Marije podeli potrebne milosti 
in zadostno razsvetljenje.

Vsako izpreobrnjenje je nadnaravna milost božja, po 
kateri se grešnik otrese sužnosti satanove in se poda na pot 
pokore in zveličanja. Izpreobrniti se in pokoro delati, pravi 
sv. Tomaž Akv. (1, 2, qu. 113, 5), ni nič drugega, ko zapustiti 
stan greha in sovraštva božjega; spraviti se z najvišjim Gospo­
dom in z njegovo posvečujočo milostjo zopet dobiti pravico do 
nebeškega kraljestva; z eno besedo; iz sužnja satanovega po­
stati otrok in prijatelj božji. Pri izpreobrnjenju pa morata 
sodelovati Bog in grešnik; kadar Bog opominja grešnika z 
milostjo, mora ta ukloniti svojo voljo in odpovedati se mora 
grešnemu poželjenju. Zato pravi sv. Avguštin (contra Jul. c. 3.): 
»Kdo bi delal pokoro in se izpreobrnil, ako bi mu Bog ne dal 
svoje milosti?«

Kadar Bog grešnika s svojim razsvetljenjem in z besedo 
božjo nagiblje k pokori, mu stavi pred oči revni stan greha in 
pretečo nevarnost žalostne smrti; zato mu ponuja svojo pomoč 
in ga takorekoč prosi, da naj se zopet povrne k njemu: »čeravno 
si onečastil moje ime z grehi, vendar pridi in sprejel te bom, 
sprejel za prijatelja, otroka, dediča mojega kraljestva; pridi in 
ne daj se ustrašiti radi velike množine svojih grehov.« »Vsi 
grehi, s katerimi si se bil pregrešil, ti ne bodo šteti« (Prim. 
Ezeh. 33, 16). Ali je kdaj razžaljen človek pokazal večjo željo 
in ponujal boljša sredstva, da bi se spoprijaznil s svojim 
sovražnikom?

Kaj pa stori grešnik, kedar ga kliče Bog? Ako že nima 
popolnoma otrpnjene vesti, bo spoznal glas božji, spoznal bo 
potrebo pokore, kajti sicer bi prišel za kazen po smrti v večni 
ogenj. Nikakor mu ne pripušča vest, da bi rekel; nočem, ne 
bom! Kaj pa stori? Da potolaži vsaj za kratek čas svojo vest, 
in da naravnost ne nasprotuje Bogu, pravi: izpreobrnil se bom



48

gotovo, pa sedaj še ne, toda kmalu, ko bo prišel kak praznik, 
se bom izpovedal in začel drugače živeti. Čez en čas bom 
opustil grešno priložnost, ko bo šla oseba, s katero imam pre­
povedano znanje, od hiše. Kedar se bodo zboljšale moje 
gmotne razmere, bom povrnil krivično blago; kmalu se bom 
spoprijaznil s sosedom, bo že kako naneslo. Na ta način odlaša 
in dela z Bogom, kakor delamo mi z beračem, če mu nočemo 
dati vbogajme. »Pojdi in zopet pridi, jutri ti bom dal!« (Preg. 
3, 28.) Tako obeta Bogu prazne besede, kakor bi rekel, češ, 
saj je njegova skrb, ali se jaz spokorim ali ne. Kako velika 
predrznost! Zato pravi sv. Bernard: »Kako velika in mašče­
vanja vredna je krivica, da si ubog zemeljski črv predrzne glas 
Stvarnika nebes in zemlje prezirati!«

In ravno vsled tega nastanejo za grešnika žalostne, več­
krat celo pogubne posledice! Če hoče grešnik pokoro delati, 
s katero pa odlaša, ker misli, da ima še dosti časa, zahteva 
takorekoč od Boga, da bi mu dal za to potrebnega časa. »Čase 
in ure je Oče ohranil v svoji oblasti,« beremo v dejanju aposto­
lov (1, 7), in paganski modrijan Seneka (ep. 103) je rekel: »Ne 
crastino quidem dominamur: niti jutrišnjega dneva nismo
gospodarji.« Ali pa bo Bog dal čas takemu grešniku, ki odlaša? 
Bog, ki mu je obljubil, če se spokori, odpuščanje grehov? Sveti 
Gregor piše: »Bog je obljubil odpuščanje spokorniku: toda,
grešnik, ali ti je obljubil tudi čas, če boš odlašal?« (Mom. in ev. 
12.) »Ne, niti jutrišnjega dneva ti ni obljubil,« pravi sv. Avgu­
štin (in Ps. 114). Sv. pismo zatrjuje isto: »Leta hudobnih bodo 
skrajšana« (Preg. 10, 27). In sv. Pavel piše: »Ko poreko: .mirni 
in varni smo,’ tedaj jih mahoma doleti poguba, kakor porodne 
bolečine ženo, in ne bodo ušli« (I. Tes. 5, 3).

To je izkusil tudi ošabni, vsled pohujšljivega življenja 
splošno znani grešnik Kryzaorij, o katerem piše sv. Gregorij. 
(L. 4. Dial. C. 28.) Ko ga je Bog sklenil kaznovati, mu pošlje 
hudo bolezen. Na smrtni postelji so se mu prikazale grozne 
pošasti in mu grozile. Metal se je semintje, toda vedno so mu 
bile pred očmi in ga hotele tirati v peklensko brezno; v tem 
strahu pokliče sina in domače na pomoč. Ko pa vidi, da mu 
ne morejo pomagati, se obrne slednjič do Boga in vpije: »Vsaj 
še do jutri, vsaj še toliko počakaj!« Toda Bog ga ni uslišal, 
ker je bila mera že polna, in med groznim vpitjem je izročil 
svojo nespokorjeno dušo peklenskim duhovom,

Oj, koliko je ljudi, ki se jim ravno tako godi; dasiravno 
ne vedo za dan smrti, pa vendar vedno odlašajo s pokoro, in 
zato pravi sv. Hieronim, da nobena reč ljudi bolj ne zapelje, 
ko ta, da si obljubljajo daljše življenje, kakor ga jim je Stvarnik 
določil. Nazadnje tako dolgo odlašajo, da pride nenadoma 
nadnje jeza božja in jih pahne v večno pogubljenje.

Toda recimo, da bi Bog dal takemu grešniku dovolj časa 
za pokoro, kakor pogosto vidimo, da brezbožni ljudje dolgo



49

žive; ali je v tem slučaju gotovo, da se bo izpreobrnil? Prav 
težko! Kajti ne le čas, temuč tudi milost božja je potrebna k 
pokori, in če bi Bog slednjo odrekel grešniku, bi mu ne storil 
niti najmanjše krivice. Milost božja je namreč popolnoma 
prostovoljen, od Boga podeljen dar, katerega je pa grešnik 
nevreden, ker sovraži Boga in ljubi greh. Bog lahko grešnika 
vsled njegove brezbrižnosti zapusti in ga često privede do 
takega stanja, da sploh ni zmožen milosti božje sprejeti; n. pr. 
popolna zakrknjenost srca, sovraštvo do vsega svetega, do 
vere itd. Gorje ti, grešnik, kedar te bo Bog tako kaznoval 
radi tvoje nemarnosti, gorje ti, kajti večno pogubljenje te čaka!

Toda — dragi moj — da boš še bolj spoznal, kako nevarno 
je odlašati s pokoro, poglejmo, ali bi se ti izpreobrnil, če bi ti 
Bog vseeno dal vsled svoje usmiljenosti zadostno milost?

Prav težko, ali pa sploh ne! Toda zakaj! Povej mi, ali 
nimaš tudi sedaj zadosti milosti, potrebne k pokori? Sedaj se 
ji upiraš, ali misliš, da se ji pozneje ne boš?« »Kakor danes, 
tako bo jutri, in še veliko bolj!« pravi prerok Izaija (56, 12). 
Kakor odlašaš danes, tako boš jutri, in tako čezdalje bolj, ker 
se bodo tudi tvoji grehi vedno bolj množili in se boš tudi ti 
vedno bolj oddaljeval od Boga; kolikor bolj boš grešil, toliko 
bolj boš kriv, če bo božje potrpežljivosti enkrat konec. In 
kakšne milosti upaš doseči od jeznega, razžaljenega Stvarnika? 
Kolikor dalj časa boš živel v grehu, toliko močnejše milosti ti 
bo treba za pokoro. Ta milost pa je poseben dar božji; ali pa 
moreš ti, ki si že tolikokrat zaničeval njegove opomine, upati 
nanjo? Ali se ti bo Bog zato dobrotljivega izkazal, ker si ga 
še večkrat in vedno hujše žalil? Ali bode sploh tvoje grešno 
srce pripravljeno sprejeti milost božjo?

Sveto pismo nam dokazuje nasprotno: »Dežil bo nad 
grešnike zanjke,« pravi psalmist (Ps. 10, 7). Ti žališ Boga s 
skopostjo, z zatiranjem ubogih, s krivično mero in vago, sploh 
z ničvrednim življenjem; na pokoro ne misliš in grehe kopičiš; 
kedar te bo morda razsvetlila milost božja, se boš izpovedal, 
površno seveda in brez pravega kesanja, in ta spoved bo zate 
tista zanjka, o kateri govori psalmist. Mislil boš, saj ni bilo 
tako hudo, in grešil boš naprej. Kaj pa Bog? Ali ti bo še 
enkrat poslal potrebno milost? Ne! Sam Kristus pravi: 
»Glejte, vaš dom se vam izpremeni v puščavo« (Mat. 23, 38). 
Ali se niso uresničile te besede nad grešnimi prebivalci, kate­
rim je Noe oznanjeval pred potopom pokoro? Ker so odlašali 
ljudje s pokoro in se norčevali iz Boga, je poslal nadnje, kakor 
piše sv. Jeronim, dvajset let preje vesoljni potop, kakor je 
določil, in pokončal vse, razen Noetove družine. Nasprotno pa 
je prizanesel Ninivljanom, katerim je prerok Jona pridigal 
pokoro, prizanesel zato, ker niso odlašali do štiridesetega dne, 
temuč so takoj oblekli spokorna oblačila, potresli glavo s pepe­
lom in svoje življenje popolnoma izpremenili. O grešnik! sedaj

4Duhovni Pastir.



50

lahko izprevidiš, v kaki nevarnosti se nahajaš, zakaj torej 
odlašaš, ko te k temu sili le tvoja razbrzdana volja, tvoje slepo 
zaupanje.

Dasiravno nima grešnik prav nobenega vzroka, odlašati 
s pokoro, si vendar vsak domišljuje, da ga ima, in posledica 
je le redko izpreobrnjenje. Temu se zdi tako težko odpustiti 
sovražniku, drugemu povrniti ukradeno blago, zapustiti grešne 
priložnosti, slabe druščine, opustiti razvajene strasti in navade. 
Toda ravno ti vzroki so krivi, da se tako redko doseže prava 
pokora; kajti strasti se ukoreninijo in jih je prav težko izrvati.

Zastaran grešnik je podoben človeku, ki k težkemu bre­
menu še vedno doklada in misli, da ga bo vseeno lahko nesel. 
— Opat Arzenij je nekoč sedel v svoji celici in kar naenkrat 
zasliši glas: »Pojdi, Arzenij, hočem ti pokazati, kako ljudje 
delajo!« In kaj je videl? Zagledal je moža, ki se je trudil, da 
bi vzdignil težko butaro drv. Toda namesto da bi nekaj polen 
odložil, vzame sekiro, naseka še novih zraven in jih poveže v 
butaro. Menih se je čudil nad nespametnim ravnanjem moža, 
ki se je toliko zastonj trudil. Toda glas mu pravi: »Ta mož je 
podoba vseh tistih, ki žive v velikih grehih; ako se jih nagovarja 
k pokori, nočejo o njej nič slišati, temuč greše v svoji trdo­
vratnosti naprej, tako da jih slednjič teža in množina lastnih 
grehov potegne v večni ogenj.«

Grešnik, ali ne delaš tudi ti tako? Kako malo se meniš 
za božja navodila, kako malo za glas vesti, ki te kliče k pobolj- 
šanju. Zato pazi in ne odlašaj več; vest te bo vedno hujše 
grizla, vedno težje se boš odločil za pokoro in mogoče je sploh 
ne boš nikoli pričel, kaj šele končal! Ali misliš, da ne bo tako?

Da, žalibog, ravno tako bo! In če se boš hotel izpreobr- 
niti, vedi, da je potreba za to trdne, krepke volje. S tem pa, 
da odlašaš, slabiš tudi svojo voljo; grehov imaš vedno več, 
strasti so vedno hujše, grešne priložnosti se ti kar same ponu­
jajo. Tudi tvoj razum bo popolnoma otemnel, tako da se ti bo 
zdela pokora sploh nemogoča. Zastarana bolezen se težko 
ozdravi; zato pravi paganski pesnik Ovidij: principiis obsta, 
t. j. v začetku se ustavljaj, sicer bo prepozno. In res! Medtem 
ko se bolezen v svojem začetku brez truda ozdravi, se ozdra­
vijo izmed sto bolnikov, ki so odlašali, komaj trije. Kakor 
nesejo ostali bolezen v grob, tako nese tudi zastaran grešnik 
svoje hudobije na oni svet, v svojo lastno pogubo, kakor pravi 
pobožni Job: »Njegove kosti bodo napolnjene s pregrehami nje­
gove mladosti, in v prahu bodo ž njim počivale (Job. 20, 11); to 
se pravi: grehi, katerih se je bil navadil v svoji mladosti, se 
bodo ukoreninili v njegove kosti in bodo ostali do njegove sta­
rosti, ostali celo do groba, do smrti. (Sv. Greg.)

Ali je pa tudi drugače mogoče, moj grešnik? Praviš, 
greha ne morem zapustiti, ker sem vezan nanj, kakor z nitjo; 
kako ga boš pozneje, ko bo nastala iz te niti močna vrv? Sedaj



51

se ne moreš rešiti iz blata, v katerem tičiš do kolen, kako se 
boš takrat, ko ti bo segal do vratu? Ako ne moreš sedaj pre­
magati svoje narave, kako jo boš takrat, ko bo postala vsled 
slabih navad druga, še omahljivejša narava. Ako ne moreš 
krotiti svojega mesenega poželjenja sedaj, ko je podobno mali 
iskrici, kako ga boš pozneje, ko bo gorelo ko požrešen plamen. 
Z eno besedo: ako sedaj nisi dosti močan, da bi ukrotil svoje 
strasti, ko so še slabe, kako jih boš takrat, ko boš njih suženj 
in brez vsake moči. Sedaj se moraš boriti zoper pet, deset, 
dvajset grehov, pozneje jih bo sto ali pa še veliko več. Kako 
si moreš domišljevati, da se boš pozneje poboljšal, ko vendar 
lahko spoznaš, da si vsak dan slabši, kako moreš biti tako 
zaslepljen, da ne spoznaš nevarne osti, v katero se izpostavljaš 
z vednim odlašanjem, nevarnosti namreč, nikdar se spokoriti 
in v sovraštvu z Bogom umreti.

Odpri torej svoje oči — zaslepljeni grešnik — in spoznaj 
svoj žalostni stan, stan, ki te lahko večno pogubi. Ali si pa 
morebiti prepričan, da boš imel in dobil potrebnega časa za 
pokoro? Preteklost ni več tvoja, prihodnost pa tudi mogoče 
ne bo! Edino Bog ti more biti za to porok; toda, ali ti je on 
obljubil ta čas? Mislim, da ne! Zato se ne zanašaj na prihod­
nost, temuč porabi čas, ki ga imaš. »Glej, sedaj je prijeten čas, 
glej, sedaj dan zveličanja,« te opominja sv. apostol Pavel (II. 
Kor. 6, 2). Bog te kliče z milostjo in ti ponuja svojo prijateljsko 
roko. Ne zamudi torej resne prilike in ne reci: jutri bom začel; 
začni še danes, začni takoj! Sedaj se boš najlaže premagal, ko 
ti ponuja Bog svojo pomoč. Če te bo zapustil, se morda ne boš 
vrnil. Z današnjim dnem, ko te Bog kliče, bo mogoče konec 
njegovega usmiljenja, lahko je to zadnji opomin k tvojemu zveli­
čanju. Zato obžaluj svoj žalostni stan, izpovej se odkritosrčno 
svojih grehov takoj ko bo mogoče, raztrgaj grešne vezi, ki te 
oklepajo v jarem satanov, in zateci se k Bogu. Da, preljubi 
moj, tako moraš storiti, če hočeš biti zveličan. Kedar te Bog 
vabi in spodbuja k dobremu, se mu ne ustavljaj, nikar ne 
odlašaj na poznejši čas, sicer se boš kesal, pa bo prepozno: 
manjkalo ti bo mogoče časa, manjkala potrebna milost božja, 
manjkala krepka volja. Zato stori sedaj, kar želiš, da bi bilo 
storjeno ob tvoji zadnji uri, in veselil se boš tega že v življenju, 
še bolj pa na smrtno uro, najbolj seveda v srečni, blaženi 
večnosti. Amen. Po M. Schmitz — B. K.

4*



52

Tretja predpepelnična nedelja.
1. O pohujšanju.

In spredaj idoči so ga svarili, da 
naj molči. Luk. 18, 39.

Ubog slepec se zateče k božjemu Zveličarju. S povzdignje­
nimi rokami in glasno vpijoč ga prosi pomoči. A mimogredoči 
so vpijočega in prosečega slepca svarili, da naj molči, da naj 
neha prositi.

Kdo so pa bili oni, ki so onega ubogega slepca svarili, 
da naj molči, ki so onemu ubogemu slepcu branili prositi in 
moliti? So bili pagani in neverniki? Ne, ampak bili so oni, ki 
so šli za Jezusom, ki so Jezusa spremljali na njegovem poto­
vanju.

Ravno tako nahajamo tudi dandanes mnogo, mnogo takih, 
ki pravijo, da hodijo za Kristusom, ki se smatrajo za nasledo- 
valce Kristusove, pa druge, svojega bližnjega, odvračajo od 
dobrega in navajajo k hudemu, slabemu. Premnogo kristjanov, 
pravim, nahajamo dandanes, ki dajejo svojemu bližnjemu s tem 
poluyšanje, ker ovirajo dobro, slabo pa pospešujejo. Da, koliko 
in koliko pohujševanja nahajamo med današnjimi kristjani! 
Da, koliko in koliko današnjih kristjanov daje pohujšanje svo­
jemu bližnjemu! A vendar, kako strašne so besede, kako 
strašno zvenijo besede, katere je izrekla večna Resnica o 
pohujšanju in o onih, ki dajo pohujšanje: »Kdor pa pohujša
katerega teh malih, ki v mene verujejo, bi mu bilo bolje, da bi 
se mu obesil mlinski kamen na vrat in bi se potopil v globočino 
morja. Gorje svetu zaradi pohujšanja!« (Mat. 18, 6, 7.) Strašne 
besede. A je tudi pohujšanje strašno dejanje.

Kajti drugi grešniki se uprejo na skrivnem svojemu Bogu 
in Stvarniku, oni pa, ki da pohujšanje, se upre svojemu Bogu 
in Stvarniku javno. Kajti drugi grešniki škodujejo le sami sebi, 
oni pa, ki da pohujšanje, škoduje tudi drugim, povzroči pogosto 
cela opustošenja v kraljestvu Jezusovem na zemlji. Ker je med 
dandanašnjimi kristjani pohujševanje tako zelo razširjeno, 
utegne se tudi med nami nahajati kdo, ki je v svojem minulem 
življenju dal, ali celo dajal pohujšanje, ki je morilec ene ali 
celo več neumrljivih človeških duš, zato sem se namenil vam 
danes govoriti o pohujšanju, da se bode prihodnje vsakdo 
izmed nas, da, tudi oni izmed nas, ki so že dali pohujšanje, ali 
celo ga dajali, varoval vsakega pohujševalnega dejanja. Pokazal 
vam bodem v svojem današnjem govoru: I. kako se oni, 
ki da pohujšanje, upre javno in očitno svo­
jemu Bogu in Stvarniku, in II. kako opusto­
šenje povzroči čestokrat v kraljestvu Kri­
stusovem na zemlji.



53

I. Oni, ki da pohujšanje, se javno in očitno upre svojemu 
neskončno dobremu Bogu; postane javno in očitno sovražnik 
in protivnik božji; uniči in podere javno in očitno ono, kar je 
Jezus s toliko težavo sezidal; umori javno in očitno eno ali 
celo več človeških duš, za katere je Jezus daroval svoje živ­
ljenje, za katere je Jezus prelil svojo kri do zadnje kapljice; 
se javno in očitno trudi, da pogubi one duše, za katere je Jezus 
umrl na lesu križa, da jih zveliča.

Jezus je povsod med svojimi rojaki oznanjeval svoj evan­
gelij in zapovedal svojim apostolom in njihovim naslednikom, 
da naj ga tudi povsod med pagani oznanjujejo. S svojim božjim 
naukom je hotel in še hoče Zveličar v naših srcih zatreti greh, 
grešna nagnenja in vcepiti v njih krepost. Vprašam vas, ljub­
ljeni v Gospodu, kaj pa počenjajo oni, ki dajo ali celo dajejo 
pohujšanje svojemu bližnjemu z umazanim in brezverskim 
govorjenjem? Ali ne oznanjujejo tudi evangelija, toda ne Kri­
stusovega, ampak satanovega? Kako bi naj drugače nazival 
nesramno in protiversko govorjenje mnogih današnjih krist­
janov, ki dajo alf celo dajejo z umazanim in protiverskim govor­
jenjem svojemu bližnjemu pohujšanje? Kako bi naj drugače 
imenoval zapeljivo govorjenje in napačna načela premnogih 
današnjih kristjanov, s čemer dajo ali celo dajejo mnogo pohuj­
šanja bližnjemu? Koliko slabega, pohotnega, umazanega, 
nesramnega, zapeljivega, protiverskega govorjenja se sliši dan­
danes, govorjenja, ki izpodkopuje vernost in nravnost v vernih 
in poštenih 'srcih! Koliko slabih kristjanov slišiš se dandanes 
širokoustiti: razna spolna čuvstvovanja in dejanja, o katerih 
učijo katoliški duhovni, da so velik greh, niso nikakor greh, 
ampak so le slabosti človeške narave; Bog sam je vcepil člo­
veški naravi spolni nagon, torej ne morejo biti razna spolna 
čuvstvovanja in dejanja nikakor greh! Kolikokrat slišiš dan­
danes tako govoriti!

Kristus m sv. katoliška Cerkev si prizadevata, da bi glo­
boka vernost in krščanska čednost procvitali med kristjani. 
Zaraditega je postavil Kristus sv. zakramente, ki bi naj nas 
posvečevali in krepčali; ustanovil je v svoji Cerkvi pridigarstvo, 
ki bi naj nas spodbujalo k dobremu in odvračalo od hudega; 
sv. Cerkev je vpeljala razne prelepe obrede, ki bi naj naše misli 
povzdigovale k Bogu. Glejte! tudi zapeljivci se trudijo, si pri­
zadevajo, da bi v človeških srcih vcepili, toda ne globoke ver­
nosti, ampak brezvernost; toda ne krščanske čednosti, ampak 
nenravnost. Mnogobrojni zapeljivci naših dni si prizadevajo z 
nesramnimi podobami, z nesramnim berilom, z nespodobno 
obleko, z nesramnimi predstavami, z dvoumnimi besedami, z 
brezsramnimi govori otrovati poštena, krepostna, globokoverna 
srca z nenravnostjo in brezvernostjo. Ali niso to sredstva, s 
katerimi hoče pekel uničiti kraljestvo Kristusovo na zemlji?



54

Nasledniki apostolov in njihovi pomočniki opravljajo v 
kraljestvu Kristusovem na zemlji razne službe, da kraljestvo 
Kristusovo na zemlji razširijo do skrajnih zemeljskih mej, da 
vladajo, utrjujejo kraljestvo Kristusovo na zemlji, da vse ljudi 
posvetijo. Eni izmed naslednikov apostolov in njihovih pomoč­
nikov so v to svrho apostoli, drugi pastirji, tretji učeniki itd. 
Opravljajo razne službe, a vse opravljajo le, da posvetijo neumr­
ljive človeške duše. Glejte! ravnotako opravljajo tudi zape­
ljivci, razširjevalci kraljestva satanovega, razne službe; a vse 
te službe opravljajo, da pogubljajo večno neumrljive človeške 
duše. Glejte, dragi v Kristusu, tako eni izmed vojščakov sata­
novih pogubljajo neumrjoče človeške duše s tem, da pišejo in 
izdajajo brezverske in pohotne spise; drugi pogubljajo neumr­
ljive človeške duše s tem, da dajo ali dajejo nedolžnim in nič 
hudega slutečim razna zapeljiva darila.

Vprašam vas, ljubljeni v Kristusu, ali se ne upre javno 
in očito Kristusu oni, ki da ali ki celo daje pohujšanje? Ali ne 
podere oni, ki pohujša svojega bližnjega, tega, kar je Jezus 
sezidal? Ali ne pahne oni, ki svojega bližnjega pohujša, v 
peklensko brezno tega, kar je Jezus s svojo lastno krvjo otel 
peklenskega brezna? Tako je naslikal sv. apostol Pavel ver­
nikom greh pohujšanja. Hočete, rekel je, pogubiti one duše, 
za katere je Jezus umrl na lesu križa? Kaj! Bog je od vekomaj 
določil sredstva, da odreši svet, ko se dopolni čas. Bog se je 
učlovečil, se je daroval na lesu križa samega sebe, da pridobi 
neumrljivim človeškim dušam življenje, prostost in zveličanje. 
Glejte! oni, ki svojega bližnjega pohujša, ugrabi božjemu Zveli­
čarju duše, za katere je on toliko žrtvoval, pahne v peklensko 
brezno, peklensko suženjstvo duše, za katere je Zveličar prelil 
svojo kri do zadnje kapljice.

Vprašam vas, ali je zmožen tako hudobnega, zlobnega 
dejanja — bližnjega pohujšati — pravi kristjan? Ne. Takega 
dejanja je zmožen le sovražnik božji, hudobni duh, satan in 
zlobni ljudje, ki so sovražniki luči in prijatelji teme, ki so satani 
v človeški podobi. Sam božji Zveličar je imenoval vse one ljudi, 
ki bližnjega pohujšajo, zapeljavajo v greh, satane v človeški 
podobi, da, celo sv. Petra, prvaka apostolov, ni izvzel. »Poberi 
se od mene, satan,« je rekel nekoč Zveličar sv. Petru, »v pohuj­
šanje si mi, ker ne umeš, kar je božjega, ampak, kar je člove­
škega« (Mat. 16, 23). Le gole besede so bile, s katerimi je hotel 
sv. Peter zabraniti trpljenje Jezusovo, njegovo smrt na križu in 
tako tudi odrešenje sveta; le te gole besede so bile, ki so 
dovedle Zveličarja, da je imenoval Petra satana, pomočnika 
pekla, odposlanca hudobnega duha, sovražnika in protivnika 
božjega.

Kristus jc že imenoval sv. Petra satana, sovražnika bož­
jega zaradi njegovih maloštevilnih besedi, kako ime bi šele 
nadel mnogobrojnim današnjim gospodarjem, ki so tako zlobni,



55

da nedolžne posle, ki komaj stopijo v njihovo službo, napadejo, 
zapeljejo; ki zahtevajo od svojih poslov namesto pridnosti in 
zvestobe v službi njihovo osebno poštenost in čast? Kako ime 
bi šele nadel Kristus mnogobrojnim gospodarjem naših dni, 
katerih službe ostavljajo posli brez zaslužka in brez poštenja; 
katerih hiše poslom niso branik njihove časti, njihovega dobrega 
imena, ampak pogubonosne zanjke! Kako ime bi šele nadel 
Zveličar mnogoštevilnim današnjim gospodinjam, ki branijo 
svojim poslom izpolnjevati verske dolžnosti, nikakor pa ne bra­
nijo svojim poslom razuzdano živeti, ampak celo navajajo svoje 
posle k razuzdanemu življenju?

Kaj bi rekel Jezus premnogim današnjim staršem, kako 
ime bi jim nadel? Oh, koliko, koliko staršev je dandanes, kate­
rih njihovi otroci nikdar ne slišijo govoriti o Bogu, o molitvi, o 
veri, o cerkvi, o službi božji, ampak vedno le o svetnih rečeh, 
o svetnih zabavah, katerih njihovi otroci nikdar ne slišijo moliti, 
pač pa čestokrat preklinjati, katerih njihovi otroci nikdar ali 
pa le malokdaj vidijo iti v cerkev, k sv. zakramentom, pač pa 
prečestokrat prebirati brezverske, od sv. Cerkve prepovedane 
časopise, katere vidijo njihovi otroci uživati ob petkih in drugih 
postnih dnevih meso! Vprašam vas, kake pojme morajo dobiti 
taki nesrečni otroci takih še bolj nesrečnih staršev o katoliški 
veri, ko primerjajo sami pri sebi to, kar so slišali v šoli in 
cerkvi o obveznosti božjih in cerkvenih zapovedi, z verskim 
življenjem svojih roditeljev? Ali ne porušijo taki starši svojim 
otrokom že v cvetu njihovih let temelj vernosti in poštenosti?

II. Kolika in kakšna opustošenja povzročijo pohujševalci 
v kraljestvu Kristusovem na zemlji. Mnogoštevilna in najgrozo­
vitejša opustošenja. Oni namreč, ki pohujša svojega bližnjega, 
v premnogih slučajih ne pohujša samo ene osebe, enega človeka, 
ampak mnogo ljudi, da, cele vasi, cela mesta, cele dežele. Kajti 
preinnogokrat se dogaja, da oni, katerega je njegov bližnji 
pohujšal, pohujša svojega bližnjega. Ta pohujšanec in zape­
ljanec pohujša zopet drugega in tako se pripeti, da se pohuj­
šanje, s katerim je bil pohujšan prvotno le eden, raztegne 
sčasoma na cele vasi, mesta, da, na cele dežele. Pohujšljivo 
življenje enega samega človeka je premnogokrat vzrok te ali 
one splošne grešne navade, ki se sčasoma na globoko in široko 
razkorenini in razpase in preide tudi na potomce.

Pohujšanje je takorekoč skupen kvas, ki mnogokrat 
pokvari kar cele kraje. Tako govori sv. apostol Pavel, Ko je 
govoril božji Zveličar judovskim množicam o Herodu, tedaj je 
svaril vse, da naj se varujejo njegovih slabih zgledov, njegovega 
slabega, grdega življenja, občevanja ž njim kakor strupenega 
kvasu. »Glejte in varujte se,« rekel je Zveličar, »kvasu farizejev 
in kvasu Herodovega!« (Mart. 8. 8, 15). Ali veste, pravi apostol 
narodov, da eden sam slab zgled pokvari celo srenjo? Eden 
sam krvosramnež je bil v krščanski srenji v Korintu in sv. apo-



56

stol Pavel se je bal, da bode ta nesrečnež s svojim pohujšljivim 
življenjem liki slab, pokvarjen kvas vso srenjo pokvaril in 
okužil. Zaraditega je zapovedal tamkajšnjim vernikom: varujte 
se onega človeka. »Ali ne veste, da malo kvasu vse testo 
okisa?« (I. Kor. 5, 6.)

Tega nas uči tudi vsakdanja izkušnja. Vprašajmo se, kdo 
je to ali ono deželo odtrgal od edino zveličavne sv. katoliške 
Cerkve, potem, ko je v tej ali oni deželi zasejal krivoverstvo 
ali razkol? Ali niso bili posamezniki, katerih pohotnost, nedo­
slednost, vetrnost gre od ust do ust, se širi od roda do roda in 
se bode širila do konca sveta? Kako so se razpasle razne pre­
grehe, katerih strupeni vzduh je sčasoma okužil cele dežele? 
Odkod so nastale, se porodile razne pregrehe, ki so okužile 
tisoče ljudi? Od peščice nevarnih in pokvarjenih ljudi. Ko je 
Bog pokončal z ognjem z neba mesto Sodomo, je bila v imeno­
vanem mestu hudobija tako zelo narasla, da se niti v vsej 
Sodomi ni nahajalo deset pravičnih. Pa je bila Sodoma že od 
svojega početka tako brezbožna? Gotovo ne! Ko je bila So­
doma pozidana, ni bilo znabiti deset grešnikov, brezbožnežev 
med njenimi prebivalci. Kako se je pa tekom časa tako zelo 
razkoreninila pregreha med njenimi prebivalci? Po pohujšanju. 
Eden izmed prebivalcev mesta Sodome je živel pregrešno, je s 
svojim pregrešnim življenjem pohujšal pet ali šest drugih. Ti 
pohujšanci so zopet druge pohujšali in zapeljali, tako da je 
tekom časa narasla brezbožnost in pregreha do splošne, brez- 
božnosti in pregrešnosti.

Dozdeva se mi, da sta si popačenost in moda v obleki 
pri ženskah glede svoje hitre razširljivosti podobni. Danes se 
začne ena popolnoma na nov način oblačiti; v malo dnevih jih 
je že pet ali že več na enak način oblečenih in v malo mesecih 
opaziš pri ženskah celega kraja popolnoma novo nošo, kakršne 
nisi videl pred pol letom.

Ravnotako hitro se širi, raste hudobija, popačenost. Mi 
se včasih čudimo, kako nenadoma je ta ali oni kraj, to ali ono 
mesto, ki je bil znan, bilo znano po svoji verski gorečnosti, 
po svojem krščanskem življenju, globoko padel, padlo v nrav­
nosti; kako nenadoma je ugasnila v tem ali onem mestu pobož­
nost, zginila krščanska krepost, kako se je razpasla pregreha, 
kako je v kratkem času dobilo vse mesto popolnoma drugačno 
lice. Odkod, se z začudenjem povprašujemo, odkod je ta čudo­
vita nenadna izprememba? Peščica zlobnih ljudi je pokvarila s 
svojim nenravnim, nekrščanskim življenjem svojo bližnjo oko­
lico. Ti pohujšanci so pokvarili zopet druge; to se je nadalje­
valo tako, da se je v onem mestu brezbožnost vgnezdila med 
vsemi sloji. Tako je večkrat eno samo pohujševalno dejanje 
pogubonosno seme, ki v tisočerih in tisočerih srcih obrodi greh, 
hudobijo ter večno smrt.



57

Tako se upre oni, ki bližnjega pohujša, očito in javno 
svojemu Bogu in povzroči tako strašno opustošenje v kralje­
stvu Kristusovem na zemlji. Zaraditega je zaklical Zveličar 
svetu poln največjega sočutja: »Gorje svetu zaradi pohujšanja!« 
(Mat. 18, 7). »O, ti nesrečni svet,« je rekel Jezus, »jaz te pomi­
lujem; v največjo pogubo ti bodo pohujšanja, ki ti bodo toliko 
slabega povzročila.« Pristavlja pa: »Gorje pa človeku, po kate­
rem pride pohujšanje!« (Mat. 18, 7). Gorje pa tudi onemu člo­
veku, po katerem pride pohujšanje na svet; pride pa pohujšanje 
na svet deloma po onih, ki bližnjega pohujšajo, deloma pa po 
onih, ki pohujšanja ne zabranijo, ki mirno gledajo, kako se 
pohujšanje vedno bolj razširja.

Pohujšanja namreč ne da, ne daje samo oni, ki da ali ki 
daje slab zgled bližnjemu, ampak tudi oni, ki pohujšanja ne 
zabrani, dasi bi ga lahko zabranil in bi ga tudi moral zabraniti. 
Kdor mirno gleda, kako dajejo brezbožneži pohujšanje, dasi bi 
lahko zabranil pohujšanje in bi ga tudi moral zabraniti, se 
ravnotako pregreši, kakor oni brezbožni pohujševalci. Helija je 
vprašal Bog: »Zakaj teptate z nogami mojo daritev?« (I. Kralj. 2, 
29). Zakaj je Helija Bog to vprašal? Saj ni bil Heli oni, ki je 
onečaščeval daritve, ampak njegova sinova sta jih onečašče- 
vala. A Heli je bil tudi sokriv onih hudobij, katere sta poče­
njala njegova sinova, ker ju je prepozno in premilo kaznoval. 
Zaraditega je Bog tudi Helija pokaral in kaznoval. Kdor vidi 
svojega bližnjega, da daje pohujšanje, pa molči, dasi bi lahko 
in tudi moral zabraniti pohujšanje, se ravnotako pregreši kakor 
oni, ki daje pohujšanje. Kajti sv. apostol Pavel pravi, da se 
pregrešijo »ne te tisti, ki tako delajo, ampak tudi oni, ki pri­
volijo v to, da drugi tako delajo« (Rim. 1, 37). Z eno besedo, 
kdor mirno gleda, kako brezbožneži dajejo pohujšanje, dasi bi 
lahko in tudi moral zabraniti pohujšanje, se ravnotako hudo 
pregreši kakor oni, ki povzroči pohujšanje, ki povzroči, da se 
pohujšanje razširi in razprede. »Gorje svetu zaradi pohujšanja,« 
(Mat. 18, 7) kliče Jezus svetu, da bi se pač vsak kristjan varoval 
strupenega kvasu pohujševalcev. Amen.

Po Tschupicku — P. Dionizij Dušej.

2. O grehu.
(Pridiga o priliki štirideseturne pobožnosti v čast sv. Rešnjemu Telesu.)

Podvrzi si poželjenje do greha in ti 
čezenj gospoduj! I. Moz. 4, 7.

V evangeliju tretje predpepelnične nedelje smo slišali, 
preljubi v Gospodu, tisto ginljivo zgodbo o slepcu, ki je klical 
za Jezusom: »Jezus, sin Davidov, usmili se me! ...« Tako 
glasno je klical, da so ga nekateri svarili, naj bo tiho. Gospod 
pa se je ozrl prijazno k siromaku, rekoč: »Kaj hočeš, da ti



58

storim?« — »Gospod, daj, da vidim!« — Kajne, revež je bil ta 
slepec! Kolika dobrota so zdrave oči! Pa vendar tudi ta siro­
mak je imel še nekaj dobrega: on je želel videti — ni obupal; 
on je našel zdravnika — Jezusa; on je v Jezusa trdno zaupal, 
zato je tudi našel — zdravje.

Še večji reveži so oni dušni slepci, ki v 
grehu živijo, pa so s tako slepoto udarjeni, da nočejo spoznati, 
koliko hudo je greh; tudi se nič ne potrudijo, da bi 
se jim odprle oči.

Francoski kralj Ljudovik je šel enkrat s svojimi dvorjani 
na sprehod. Na sprehodu sreča bolnika, ki je imel gobe. Vsi 
se zgražajo nad to boleznijo. Kralj pa pravi, da še grša bolezen 
je greh na duši. Eden dvorjanov pa pravi: »Rajši sto grehov, 
kakor tako ostudno bolezen .. .« Kakor ta dvorjan, sodi splošno 
sedanji svet, ki se valja v grehu, smeja grehu, celo baha z 
grehom. Zakaj? Zato, ker ljudje ne čutijo, kdo je Bog, kaj 
so nebesa, kaj je pekel. Zakaj? Zato, ker je pobožnost 
tako izginila iz naših src. Zakaj? Zato, ker skrbi svet samo za 
denar, veselice, plese, zabave — za časno, malo pa za dušo 
in večnost.

Tako spimo in dremljemo. Koliko časa bomo spali? 
Morda do takrat, ko nam bodo na smrtni postelji prižgali luč 
— da bi se nam vsaj takrat oči odprle... Ali tudi 
takrat se nam bodo težko odprle oči, če ne bomo v živ­
ljenju izkušali včasih premisliti, kako grda, nevarna reč 
je greh!

Za to uro se hočemo lotiti te težke naloge, v 
zavesti, da je med nami veliko slepih — slep sem jaz in slep 
je marsikdo izmed vas. Zato položi vsak pred Jezusa prošnjo: 
»Gospod, daj, da vidim, koliko hudo je greh!«

Preudarjati pa hočemo, da
I. je greh upor proti Bogu;
II. kaj nam greh prinese;
III. kaj naj storimo, da se greha obvaru­

jemo in greha rešimo.

I. Greh je upor proti Bogu, in sicer:
a) upor proti vsemogočnemu Bogu. Poglejmo 

zlato solnce nad nami, milijone zvezd na nebu — ozrimo se po 
velikanih naših gora — glej zemljo in morja in travo in zelišča 
in živali: kdo je vse to naredil? Kak profesor, kak inženir, kak 
dohtar, kak milijonar? Ne! Veliko naredi človek, pa tega 
človek ni naredil.

In ta čuden red, ta velika modrost v naravi! Tukaj mimo 
Kranja vozijo vlaki. .. brez dvoma je natančen vozni red jako 
potreben. Kdo je vozni red sestavil? Kak pijan, norčav človek? 
Tega ne verjamete. In ta vozni red na nebu, kako se sučejo



59

zvezde, menjavata noč in dan, zima in leto, jesen in pomlad — 
vse tako natanko, tako modro leto za letom skozi cela stoletja.

Ali ne kliče vse to, da moder gospodar vlada ves svet? 
Vsaka cvetica na zemlji, vsaka mušica v zraku, vsaka mravlja 
v prahu je porok, da ne molimo zastonj: verujem v Boga Očeta, 
vsemogočnega Stvarnika nebes in zemlje! .. .

Veliki Bog je nad nami — in ta veliki Bog je zapisal svojo 
voljo v našo vest, zarisal jo je na Mozesovih tablah, oznanjuje 
jo po sv. Cerkvi, razodeva po starših in predstojnikih. In človek 
se tako spozabi, da se prevzetno ustavi volji božji, češ, kaj je 
Bog varih moje duše!

b) Greh je upor proti neskončno dobrot­
ljivemu Bogu...

Oče najbolj ljubijo tistega sina, kateremu izroče grunt. 
Ves svet je grunt božji. Komu je Bog ta grunt izročil? Človeka 
je za gospodarja postavil. Kdo more prešteti dobrote in lju­
beznivosti, ki jih je Bog naklanjal in jih še naklanja vsemu 
človeškemu rodu in vsakemu posameznemu človeku na telesu 
in duši? Bog nam je dal pamet, Bog nam je dal posvečujočo 
milost, Bog nas je ustvaril za nebesa, Bog je poslal Odrešenika, 
dal nam je Mater božjo, Kristusa, ki je umrl za nas, sv. Cerkev 
je ustanovil, dal nam je sv. zakramente, v sv. Rešnjem Telesu 
nas posluša in tolaži in hrani. — Kako dober, usmiljen je Bog 
proti nam!

In mi ga žalimo!
Spominjam vas, kako je prišel Kristus enkrat pred mesto 

Jeruzalem. Solnce je sijalo na tempelj in mestno zidovje. 
Gospodu se je užalilo v srcu. »O, da bi spoznalo, kaj je tvoj 
mir« — je vzdihnil in jokal radi grehov trdovratnega 
ljudstva. In naš Gospod je povedal priliko o izgubljenem sinu, 
v kateri nam je pokazal, kako dober in usmiljen je nebe­
ški Oče!

In mi ga žalimo!
Ni čuda, če sveto pismo z najtršimi besedami obsoja 

nehvaležnost grešnikov: »Izprijeni in spačeni rod, 
neumno in nevedno ljudstvo, ali tako po- 
vračuješ svojemu Stvarniku«? (Moz. V.)

c) Greh je upor proti neskončno pra­
vičnemu Bogu.

Četudi je Bog prizanesljiv, je vendar prizanesljiv le do 
gotove mere in gotovega časa. Oče mora ostati oče — ali bi 
bilo prav, da bi otroci pometali ž njim? In Bog ostane naš 
Gospod, naš Sodnik, če hočemo ali nočemo. »Nikar se ne 
motite, Bog se ne pusti zasmehovati.« — 
»Strašno je pasti v roke živega Boga.« — 
»Bog je požigajoč ogenj« (Hebr.) — so besede 
sv. Pavla.



60

To izpričuje sv, pismo in potrjuje z obilnimi zgledi vsak­
danja izkušnja,

Ob vesoljnem potopu so postali ljudje meseni. In Bog 
je rekel: »Žal mi je, da sem jih ustvaril — na­
polnjena je zemlja s krivico — in jaz jih 
bom pokončal z zemljo vred« (I, Moz. 6). Kako 
je Bog pravičen, pripoveduje križ Kristusov. Kadar se 
ozremo v sveto razpelo, bi se morali ustrašiti, da smo in 
ostanemo tako hladnokrvni nad svojimi grehi. Če večni Oče 
bojemu Sinu ni prizanesel zavoljo greha, kako bo nam 
prizanesel?

Greh je torej upor proti velikemu Bogu, proti neskončno 
usmiljenenemu in pravičnemu Bogu. Kako bi mogla biti to 
malenkost, če se upremo najvišjemu Gospodu! Morda 
ste brali v časnikih, da je na Hrvaškem obtoženih 53 Srbov 
veleizdaje proti našemu presvetlemu vladarju; ako se jim to 
dokaže, jim preti občutna, morda celo smrtna kazen. Pa kaj 
je sveten, tudi najmogočnejši kralj ali cesar proti vsemogočnemu 
Bogu. Premalo se zavedamo, kdo je Bog; zato ga ne spoštu­
jemo in ne ubogamo. Pa Bog se ne pusti zasmehovati. »Kmalu 
ti bo kazen za petami za greh« — je Bog rekel 
Kajnu. Da je to res, bomo spoznali, ako premislimo:

II. Kaj greh prinese človeku.
Človeška pamet je tako kratka, da človek marsikaj spo­

zna za nepravo in slabo, pa vendar tistega ne opusti. 
Zemeljski človek meri vse le po dobičku. Ali bo kaj do­
bička, če to storim? Kaj imam od tega? Morda celo izgubo, 
Škodo? — Če res preti izguba in škoda, potem šele človek 
verjame, in sicer prav hitro verjame: to je za nič!

Torej poglejmo greh s tega stališča. Kakšen do­
biček sme pričakovati človek od greha na duši in na 
telesu.

Toda — ali je sploh mogoče, da bi od greha dobiček 
imeli? — Bog je dal četrto božjo zapoved: spoštuj očeta in 
mater, da se ti bo dobro godilo. — Otrokom, ki ne spoštujejo 
očeta in matere, je zagrozil z božjim prokletstvom! 
— Preljubi! ali je potem mogoče, da bi imeli srečo, bla­
goslov tisti, ki ne spoštujejo nebeškega Očeta in 
nebeške Matere?

Pregovor: Kdor ne uboga, ga tepe nadloga, se prej ali slej 
izpolnjuje tudi tukaj.

1. Poglejmo vpreteklost. — Angeli so izgubili nebesa 
in so bili za vekomaj pogubljeni. Adam in Eva sta prišla ob 
lepi raj. Bolezni so prišle na človeka, svet je postal solzna 
dolina ... trpeti je moral človek .., umreti nazadnje. Na duši 
je postal človek spačen, hudoben, neumen — kar lepo kaže 
zgodba o Kajnu in Abelu.



61

Z Izraelci se je godilo ravno tako. Kadar je bil Bog ž 
njimi in oni z Bogom, se jim je dobro godilo; kadar so Boga 
zapustili, jih je tudi Bog zapustil. Večkrat pove sv. pismo, da 
jih je Bog dal sovražnikom v roke, ker so malikovali. Največji 
zgodovinski greh je bil umor Sinu božjega! Kako 
grozna kazen je zadela judovski rod, ker so zavrgli in križali 
Kristusa!

Pogledamo lahko tudi k starim paganom, Rimljanom 
in Grkom. Dokler so ti narodi vsaj deloma poslušali glas 
vesti, so bili srečni in mogočni; ko pa je ogromno rimsko 
cesarstvo zabredlo v razuzdanost, je tudi hitro razpadlo. 
Modrejši izmed paganov so dobro čutili, da je greh nesreča 
za človeštvo, Plato pripoveduje, da sta greh in bolečina 
živela v prepiru. Prišla sta se tožit pred paganskega boga 
Jupitra. In Jupiter ju je za kazen skupaj skoval z 
verigami, ne z železnimi ali jeklenimi, marveč z diamant­
nimi, Diamant je najbolj trd kamen. Tako živita greh in 
gorje skupaj skovana na svetu.

2. Poglejmo v sedanjost. — Kdo bi mogel popisati 
vsestransko gorje, ki izvira iz tega, ker se svet ne boji greha, 
ker tjavendan služi grehu? Cele bukve bi lahko napisali, pa 
bi še vsega ne zapisali. Opozorimo le na nekatere stvari:

Kristus je rekel: »Jaz sem luč sveta.« Ker se za 
Kristusa toliko ljudi nič več ne briga, zato svet tako tava v 
temi: preprosto resnico so zavrgli, zato jih bodo požrle 
zmote. To je čisto umevno, ker strast slepi, um otemni, volja 
opeša, — Greh uničuje vsako boljše mišljenje v človeku, zatopi 
in zamori vsaktero hrepenenje po čednosti, zaplete 
človeka čezdalje bolj v zanjke grešnih strasti in grešnih navad, 
da postane nazadnje pravcati suženj greha. Tu Deo, tibi 
caro — je rekel sv. Avguštin. Ti bodi Bogu pokoren, 
potem bo tebi meso pokorno. Ker Bogu nočemu slu­
žiti, moramo služiti mesu! Odtod ta pohlep po uživanju, po 
veselicah, po plesih, po pijači, po grešnih znanjih, po nečisto­
sti... Ali more tako življenje osrečiti posameznega 
človeka? Ne! Kdor grehu služi, prežene ves mir iz srca. 
Impii non habebunt pacem. Ali more greh prinesti srečo in 
blagostanje v družine? Nikakor ne! Več ko bo greha v 
hiši, slabše bo v hiši.

V nekem kraju je bil omikan, premožen mož. Imel je eno 
samo hčerko, staro šestnajst let. Lepo, srečno življenje je vla­
dalo v rodbini. Začela pa je hčerka ljubovanje z nekim mlade­
ničem. Konec te ljubezni je bil greh. Ko se greh ni mogel več 
skriti, je bilo materi tako hudo, da je zblaznela. Oče jo je 
odpeljal v norišnico. Nazaj grede se je tudi oče iz obupnosti 
ustrelil. Ostala je sama hčerka v svoji žalosti in sramoti. — 
Koliko hudih posledic, ker ni znalo dekle ukrotiti svojega srca 
in ne premagati strasti in se ne izogniti grešni priložnosti.



62

Pretekli teden sem v sv. olje dejal mladega moža. Bil je 
svoj čas krepak mladenič in je služil v cesarski gardi na Dunaju. 
Pozneje se je vdal pijači. Pil je veliko. Dobil je delirium tre- 
mens, pijansko blaznost. Trpel je sam in vsa družina ž njim; 
niti obhajati ga nisem mogel. Danes zjutraj sem ga pokopal. — 
Glejte, kaj dela greh pijanosti!...

3. Poglejmo — v prihodnost! — Kaj bo greh pri­
nesel n a m, kaj meni, kaj tebi, kaj tvojim otrokom, kaj tvoji 
hiši? Kaj slovenskemu narodu?

Ne zavezujmo si oči! Le poglejmo okoli sebe! Kar je greh 
zmeraj delal in še sedaj dela in povsod dela, to bo 
greh delal tudi pri tebi. Če se v hiši ne bo nič molilo, pač 
pa prepiralo in klelo; če se bo lagalo in po krivem prisegalo; 
če se k sveti maši ne bo hodilo; če se bo s starim očetom in 
staro materjo grdo delalo; če se bo v hiši popivalo, pohujšljivo 
govorilo; če se bodo fantje pretepali in ponočevali; če bodo 
dekleta ljubile plesišča in slabe druščine; če se bo kradlo in 
sovraštvo napravljalo — — kakšen bo konec? Prav gotovo 
dober ne!

Sv. pismo pravi: »Povejte pravičnemu, da se 
mu bo dobro godilo« (Iz. III.) — nasproti pa je Bog zagrozil 
z raznimi kaznimi, če ne bomo izpolnjevali zapovedi božjih.

Prokletstvo greha je to,
Da n6vo rodi le hudo.

(Das ist der Fluch der bosen Tat, daB sie fortzeugend 
immer Boses muB gebaren.)

Dobro drevo rodi dober sad — slabo drevo rodi slab sad. 
Vsako dobro dejanje donese nekaj dobrega, vsako grešno deja­
nje donese nekaj hudega in zopet grešnega. Abyssus 
abyssum invocat.

Tudi nobena fara, nobena soseska, nobena država, noben 
narod ne more upati blagostanja, ako se vda razuzdanosti in 
pregrehi. Vae genti peccatrici! Peccatum facit miseras gentes. 
(Sv. pismo.) To je velika zmota, če kdo misli, da bo 
slovenski narod vseeno srečen, ako bo zapustil 
Boga in služil grehu.

Pa vendar tako drvimo za grehom. Zakaj? Zato, ker nam 
obeta navidezno srečo; nasladnost, v kateri je skrito 
veliko pelina; kaže nam duhteče rože, pod katerimi je veliko 
bodečega trnja. In navsezadnje, če bi po grehu tudi dosegli 
kak majhen dobiček, Kristus nam je tako določno za­
klical: »Kaj pomaga človeku, če ves svet pri­
dobi, svojo dušo pa pogubi!«

Če ne zadene greha kazen v tem življenju, ga zadene p o 
smrti v večnosti. In sicer je odločena kazen za smrten 
greh — večno pogubljenje. Sv. Terezija pravi, da bo 
človek brž po smrti spoznal živo, kako z grdimi madeži oskruni



63

smrtni greh človeško dušo. In sv. Katarina Genueška govori: 
»Ako bi človek vedel, kaj bo imel prestati tisti, ki umrje v 
grdobiji svojih grehov, preverjena sem, iz strahu bi se dali 
rajši na drobne kose razsekati kakor da bi en sam greh storili.«

Kristus je pa sam rekel, da bodo pogubljeni s strahom 
in sramoto na sodnji dan klicali: »G ore, pokrijte nas! 
hribi, padite na nas!« In nazadnje bodo slišali obsodbo 
večnega Sodnika: »Poberite se izpred mene, pro- 
kleti, v večni ogenj!«

To bo enkrat prinesel greh, ako ga ne zapustimo. Ali 
ni res največje hudo greh? Kako nesrečni so grešniki, ki ne 
vidijo tega, marveč kakor otroci drvijo za grehom. Kako po­
trebno je moliti za izpreobrnjenje grešnikov, kolika du­
hovna dobrota je grešnika svariti, grešnika i z pre­
obrniti, da rešimo njegovo dušo. Kolika sveta dolž­
nost je za vsakega izmed nas, da poslušamo glas božji, ki je 
zaklical Kajnu: »Premaguj svoje poželjenje do
greha in ti čezenj gospoduj!

Premaguj (podvrzi) svoje poželjenje do greha, 
in ti čezenj gospoduj!

Tako ti kličem tudi jaz.
Kako pa?
III. Kaj naj storimo, da se bomo obvaro­

vali greha in da se rešimo greha?
To je težka naloga. Vse naše javno življenje je prepojeno 

z grehom, pobožnosti pa tako malo! Od znotraj nas mika 
poželjivost, od zunaj nas zapeljujejo pohujšljivci.

1. Da se obvarujemo greha . . . Vsak greh je 
dušna bolezen. To pa veste, za koga so telesne bolezni bolj 
nevarne. Če je kdo že od rojstva prav slaboten, če ima bolehne 
starše, če živi v slabem zraku, če nima dosti tečne, zdrave 
hrane: tak jame hirati, vsaka bolezen se ga prej loti in težko 
dela starost. Krepko, zdravo telo je prvi pogoj čvrstega, do­
brega življenja.

a) Obrnimo to na dušo. Tudi za dušno življenje je po­
trebno, da je človek krepak rojen, to se pravi: da je imel 
globoko verne, pobožne starše, da je imel dobro vzgojo, da se 
je zgodaj učil moliti, Boga in Marijo ljubiti . . . Taka mati 
recimo je bila sv. Blanka, ki je rekla svojemu sinu: »Rada te 
imam; pa če bi vedela, da smrtno grešiš, rajši vidim, da prej 
umrješ.« — Otrok s tako vzgojo zadobi strah pred grehom, 
krepko voljo, da sovraži greh in premaguje poželjivost. 
Četrta božja zapoved zapoveduje otrokom izkazovati staršem: 
spoštovanje, ljubezen in pokorščino. Da bodo otroci res starše 
ubogali, jih morajo tudi spoštovati, ljubiti in moliti zanje: prej 
morajo to storiti, potem bo prišla tudi pokorščina. Ravno isto 
velja tudi nasproti Bogu: prej moramo ga ljubiti — po­
tem bo prišla tudi pokorščina.



64

Več pobožnosti v hišo, pa greh ne bo našel pro­
stora! Vzemimo hišo, kjer ni molitve, kjer se zabavlja zoper 
sv. Cerkev, kjer se sovraži duhovnike, kjer ni nobenega hrepe­
nenja po čednosti, kjer se ne prejemajo sv. zakramenti, nič po­
božnega ne bere in ne posluša: tam se mora greh zarediti.

Ali bomo torej samo greh preganjali? O ne! To 
bi bilo ravnotako, kakor če bi mislili: O, le naj pride bolezen, 
kaj pa je, če pride — saj imajo v lekarni zdravila. Kdo bo 
tako nespameten? Mi, če ne varujemo dušnega 
zdravja, ne hrepenimo po čednosti in ne lju­
bimo Boga. Bolezen lahko pride, pa nerada odide; prava 
zdravila so redka in draga. Pokora za grehom je mogoča, ali 
vendar težavna in negotova.

b) Greh sili v človeka tudi od zunaj: zapeljevanja, 
slabe druščine, grešne priložnosti. Pred leti je šel neki dunajski 
zdravnik, dr. Miiller, v Indijo proučevat človeško kugo. Ko se 
je povrnil, je prinesel seboj v steklenici nekaj kužnih bacilov. 
Morali so biti s to rečjo nekoliko nerodni; tiste bacile so raz­
tresli in štiri osebe so zbolele za kugo in sam dr. Miiller je umrl 
kot žrtev svojega poklica.

Taki bacili — so grešne priložnosti za dušo.
Ali bomo potem take bacile nosili v hišo? »Ako te roka 

pohujša — ako te noga pohujša — odsekaj — vrzi jo od sebe.« 
Ako te časnik pohujša — kozarec pohujša — druščina pohujša 
— pahni, vrzi pohujšljivca od sebe. Naši ljudje so v pobožnosti 
šibki, Dokler hude izkušnjave ni in hude priložnosti, se še 
držijo, v grešni priložnosti pa hitro padejo. Tega se je treba 
vedno zavedati.

2. Da se rešimo greha . . . Kam moramo iti, kaj 
moramo storiti?

Ubogi grešniki smo, vsak dan grešimo ... ali naj 
obupamo? O ne! Kam je šel Cahej? Kam Marija Magdalena? 
Kam se je obrnil razbojnik na križu? H Kristusu! On je zato 
prišel na svet, da bi nam grehe odvzel — zato je živel — 
zato učil — zato trpel — zato umrl. Sv. Janez Krstnik je sam 
pokazal na Jezusa: »Glejte, jagnje božje, ki od- 
jemlje grehe sveta.« »V nobenem drugem imenu 
ni zveličanja kakor v imenu Jezus.« Torej le ne 
venkaj med svet, le ne proč od Jezusa! »Če si tako nesrečen, 
da si smrtno grešil, ne odlašaj čez nedeljo spovedi« — pravijo 
škof Slomšek. Največja napaka je, če grešimo, da mislimo, 
sedaj pa kar greh delajmo. Le kmalu k spovedi! To je naj­
boljši pripomoček, da dobiš vnovič posvečujočo milost. Apostol 
Peter je rekel Jezusu: »Kam hočemo iti, ti imaš besede 
večnega življenja v sebi.« Ravnotako ponavljamo mi: Ti 
imaš besede večnega življenja v sebi. Amen. J. Mikš.

Odgovorni urednik Alojzij Stroj. — Tisk Katoliške tiskarne.


