s

)

£ 2<
<

Dr. Franc Grivec:
Sv. birma

Sveti krst daje milost in moé za osebno versko zivljenje, spo-
sobnost za prejemanje drugih zakramentov in za izvrsevanje vsega,
kar je potrebno za lastno zvelicanje. Ko pa ¢lovek odraste, mora
napredovati tudi v veri in v verski odlo¢nosti. To rast in okrepitev
v verskem zivljenju je Kristus pod-
prl s posebnim zakramentom svete
birme. Posebnost sv. birme je, da
tako kakor krst podeljuje neizbrisno
zakramentalno znamenje.

Milost in neizbrisno znamenje
sv. birme se od krstne milosti in
krstnega neizbrisnega znamenja raz-
likuje v dvojnem pogledu. Krst je
rojstvo ali prerojenje za krscéansko
zivljenje; daje torej podlago in za-
cetek krscanskega zivljenja. Birma
pa daje neko zrelost in doraslost
verskega zivljenja. Se vaZnejsa je
druga razlika. Od otroka nihée ne

visjega vas varuj grehov! zahgexja. da._ bi Ze .sIuiiE éloveski
(Zactetna Skofova molitev nad bir- drqul’_ bvranll dom?"mo n ceirkev_.
manci) Odrasli ¢lovek pa ima Ze dolZnosti
do druzbe in domovine; pospeSevati
mora tudi koristi drugih, druzbe in domovine, braniti druzbo in do-
movino proti njenim sovraZnikom. Tako ima tudi odrasli vernik
dolZznost braniti vero in cerkev proti njenim sovraznikom. Pogum
in moé¢ za verski boj v sluzbi sv. cerkve nam daje zakrament svete
birme. V ta namen podeljuje birma neizbrisno zakramentalno zna-
menje in zakramentalno milost.
v verskem zivljenju je Kristus podprl s posebnim zakramentom
sv. birme. Posebnost sv. birme je, da tako kakor krst podeljuje ne-
izbrisno zakramentalno znamenje.
Milost in neizbrisno znamenje sv. birme se od krstne milosti

Sveti Duh pridi v vas in mo¢ Naj-

67



in krstnega neizbrisnega znamenja razlikuje v dvojnem pogledu.
Krst je rojstvo ali prerojenje za krScansko zivljenje; daje torej
podlago in zacetek krScanskega zivljenja. Birma pa daje neko
zrelost in doraslost verskega zivljenja. Se vaznejSa je druga razlika.
Od otroka nih¢e ne zahteva, da bi Ze sluzil ¢loveski druzbi, branil
domovino in cerkev. Odrasli ¢lovek pa ima Ze dolznosti do druzbe
in domovine; pospeSevati mora tudi koristi drugih, druzbe in do-
movine, braniti druzbo in domovino proti njenim sovraznikom. Tako
ima tudi odrasli vernik dolZznost braniti vero in cerkev proti njenim
sovraznikom. Pogum in mo¢ za verski boj v sluzbi sv. cerkve nam
daje zakrament sv. birme. V ta namen podeljuje birma neizbrisno
zakramentalno znamenje in zakramentalno milost.

Neizbrisno znamenje sv. birme opozarja, da je sodelovanje s
sv. cerkvijo junaSko javno izpovedovanje prave vere brez strahu
pred ljudmi in obramba proti sovraznikom stroga in stalna
dolzZnost vseh odraslih vernikov. To dolznost vseh
vernikov je cerkev vedno poudarjala. Tako tudi katekizem uci, da
gv. birma vtisne neizbrisno znamenje vojaka Kristusovega.

Zgled apostolov kaze, kako je posebna milost Sv. Duha po-
trebna za junasko izpovedovanje sv. vere, za obrambo in Sirjenje
cerkve. Preden so apostoli prejeli polnost Sv. Duha, so se Se bojece
skrivali. Ko pa so prejeli Sv. Duha, so junasko pric¢evali in oznanjali
sveto vero, jo Sirili in branili ter zanjo celo Zrtvovali svoje zivljenje.
Prvi kristjani so po pokladanju rok prejemali izredne darove Sve-
tega Duha, ki so bili dani predvsem v korist sv. cerkve za njeno
Sirjenje in obrambo. Junasko izpovedovanje in javno oznanjanje
sv. vere je pa¢ v zvezi s Kristusovo kraljevsko oblastjo in sluzbo.

Sv. birma kriéene ude sv. cerkve z novo zivljenjsko zvezo tesne-
je veze s Kristusom in jih z neizbrisnim znamenjem Sv. Duha Se
bolj upodablja Kristusu, uéitelju resnice in vodniku v boju za sveto
vero. Krsceni udje cerkve doseZejo po birmi zrelost za versko Ziv-
ljenje, postanejo polnoletni drzavljani bozjega kraljestva ter prej-
mejo mo¢ posredovanja verskega zivljenja drugim in dolznost so-
delovanja s cerkvijo.

Sv. birma je torej res zakrament katoliske akcije. Birma je
potrebna starSem, da morejo posredovati in vzdrzevati versko Ziv-
Ijenje v druzZini; potrebna je botrom in odraslim ljudem v druZzini
in v javnosti. Njen glavni pomen v organizmu zakramentov in v
zakramentalnem organizmu sv. cerkve je res tak, kakor ga cerkev
danes poudarja s katolisko akeijo.

A sodelovanje s cerkvijo zahteva tudi notranjo usposobljenost
in rast v duhovnem Zzivljenju. Kakor smo po birmi Se tesneje zrastli
s Kristusom in prejeli neizbrisen pecat konéno dovrSene organske
zveze s Kristusom (samo posamezni verniki se v duhovskem posve-
¢enju Se tesneje zveZejo z njim), tako imamo dolZznost, da rastemo
tudi v osebnem duhovnem Zzivljenju v Kristusu. Neizbrisni peéat in
milost sv. birme opozarja, da je za odrasle ude skrivnostnega telesa
Kristusovega potrebna ve¢ja notranja popolnost kakor za otroke
ali zacetnike v krSéanskem zivljenju in nas kliée k sodelovanju z
novo stopnjo milosti in zakramentalnega znamenja, da ne bomo leni

68



sluzabniki, hirajo¢i ali celo mrtvi udje, marveé da bomo iz rastoéega
notranjega Zivljenja zajemali moé¢ sodelovanja za rast in obrambo.
skrivnostnega telesa sv. cerkve.

Vsak dorasel kristjan ima torej dvojno neizbrisno zakramen-
talno znamenje kot podlago in porostvo trajne neizbrisne pravice in
dovzetnosti za so-
razmerno milost,
ki neizbrisni bozji
pecat oZarja z Za-
rom bozje ljubez-
ni, da sveti v du-
hovnem Zzivljenju
in kakor Zarece
ognjiste  ogreva
njega in brate v
Kristusu. A nala-
ga mu tudi dolzno
¢ujecnost in gore-
¢o skrb, da s svo-
bodnim sodelova-
njem z milostjo
vzdrzuje in raz-
vnema zare¢i plamen, ohranja bozji pecat v vedno Zivem sijaju, da
pecat nikoli ne otemni in se ne zaprasi ter da se organska zveza
s Kristusom ne izsus8i. Vsakemu kristjanu velja v nekem pogledu
opomin apostola Pavla, da naj vedno pozivlja boZjo milost, ki jo
je prejel s pokladanjem rok in naj dobri zaklad ohrani s pomocjo
Sv. Duha, ki v nas prebiva (2 Tim 1, 6 in 14). (Veé¢ glej v knjigi:
Kristus v cerkvi!)

Zaznamujem te z znamenjem kriza in potrdim te s
krizmo zveli¢anja

P. Kolumban Oberstar, S. O. Cist.:

Olje v bogosluzju

V katoliSskem bogosluzju se pri delitvi nekaterih zakramentov in skoro
pri vseh posvec¢enjih posameznim obredom primerno uporablja trojno sv. olje:
bolnisko olje, krstno olje ter olje, ki mu je primesan balzam. To olje, pomesano
z balzamom, se imenuje krizma. Balzam je neka diSe¢a smola, ki se pridobiva
v Arabiji in Indiji. Vsa sveta olja mora posvetiti na veliki ¢etrtek Skof, drugi
duhovniki jih smejo posvetiti le s papeZevim pooblaséenjem. V naStete bogo-
sluZne namene se sme rabiti samo ¢isto oljéno olje.

Maziljenje z oljem, ki so mu pripisovali zdravilno, oéiS¢ujoco in nezgode
odvracujod¢o moé¢, je Ze v stari zavezi veljalo kot znamenje, na katero je
navezano podeljevanje in ué¢inkovanje milosti. Evangelij nam poro¢a, da so
apostoli, ki jih je Jezus, Se dokler je bil sam pri njih, posiljal oznanjevat boZje
kraljestvo, mnogo bolnikov z oljem mazilili ter jih ozdravili (Mr 6, 13). Judje
so torej imeli navado, maziliti bolnike z oljem v zdravilne namene. V maziljenju
z oljem, ki se tukaj Se posebno omenja, pa vidijo cerkveni ucitelji predpodobo
zakramenta poslednjega maziljenja. Usmiljeni Samarijan je oplenjenemu po-
potniku vlil v rane olja in vina (Lk 10, 34).

Sveto olje, oziroma maziljenje s svetim oljem pomeni v katoliSkem bogo-
sluzju dusno in telesno okrepitev, pomirjenje strasti, varstvo pred vplivom
hudega duha, zlasti pa posredovanje in delitev milosti ter kon¢no Sv. Duha
samega, delivea milosti.

69



Pomen olja in maziljenja nam lepo razlaga in pojasnjuje katekizem tri-
dentinskega cerkvenega zbora. Pri zakramentu poslednjega maziljenja pou-
darja predvsem zdravilno moé¢ olja. Oljéno olje, pravi, najprikladneje pozname-
nuje to, kar se v moc¢i zakramenta izvrSi v dusi. Kakor olje v wveliki meri
lajSa in blazi telesne bole¢ine, tako moé¢ zakramenta zmanjSuje dusno Zalost
in bole¢ino. Razen tega vrac¢a olje zdravje, daje vedrost in sluzi lu¢i v hrano
(gorivo) ter je kar najbolj pripravno, da upostavi sile izmucenega telesa. Vse
to nam pojasnjuje, kaj se izvrSi v bolniku z boZjo moé¢jo, ko se deli ta
zakrament.

Pri sv. birmi se rabi olje pomesano z balzamom, to je sv. krizma. Olje,
pravi dalje tridentinski zbor, je mastno ter po svoji naravi tefe in se razliva
na vse strani. Tako najlepSe izraZza tudi polnost milosti, ki po Svetem Duhu
tece in se razliva z Glave-Kristusa na druge, »kakor olje, ki stopa brado Aro-
novo do roba njegovega oblacdilac (Ps 132, 2—3); mazilil ga je namreé Bog »z
oljem veselja pred njegovimi vrstnikic (Ps 44, 8); in od njegove polnosti smo
mi vsi prejeli (Jan 1, 16). Balzam pa, ¢igar vonj je silno prijeten, kaj drugega
pomeni, kakor da verniki, ko se po zakramentu birme usovrSe, razSirjajo
ono sladkost vseh kreposti, da morejo re¢i z apostolom: »Vonj Kristusov za
Boga smo« (2 Kor 2, 15)? Razen tega ima balzam ono moé, da od vsega,
karkoli je bilo z njim oblito, odvrac¢a trohnobo. Zato je balzam zelo prikladen,
da poznamenuje m o ¢ tega zakramenta, ker je izvestno in gotovo, da se duse
vernikov, opremljene z milostjo, ki se deli pri birmi, lahko ¢uvajo okuZenja
z grehi.

Vendar olje ni samo znamenje milosti, marve¢ je tudi znamenje delivea
milosti — Svetega Duha. Saj je delitev milosti na poseben nadin lastna Sve-
temu Duhu. Sv, Ciril Jeruzalemski (i 386) imenuje maziljenje pri birmi odsvit
onega maziljenja, ki ga je Kristus prejel. To maziljenje, pravi, je Sveti Duh,
o katerem je rekel blazeni Izaija v svoji prerokbi v Gospodovem imenu: »Duh
Gospodov je nad menoj; zato me je mazilil, da oznanim blagovest ubogim«
(Luk 4, 18). Kristus ni bil maziljen z zemeljskim oljem od ljudi, ampak ga je
mazilil njegov Oc¢e, ki ga je naprej doloé¢il za OdreSenika vesoljnega sveta,
s Svetim Duhom. Kajti sv. Peter pravi: »Bog je s Svetim Duhom in z moéjo
mazilil Jezusa iz Nazareta« (Apd 10, 38). In prerok David klice: »Tvoj sedez,
o Bog, traja na veke vekov ... Ljubi§ pravi¢nost in sovraZzis krivico. Zato te je,
o Bog, tvoj Bog mazilil z oljem veselja pred tvojimi sovrstniki« (Ps 44, 7—8).
Ce je bil Kristus, nadaljuje sv. Ciril, maziljen z duhovnim oljem veselja, to je
s Svetim Duhom, ste bili pa vi (novokri¢enci) maziljeni z naravnim oljem...
Toda to olje je postalo po pri¢ujoénosti Svetega Duha uéinkovito sredstvo nje-
govega boZanstva.

Ker je olje tudi simbol (znamenje) Svetega Duha, zato nam je lahko
razumeti, zakaj se moli pesem »Pridi, Sveti Duh«, ko Skof pri masSniSkem
posvecenju posvecencem mazili roke s krstnim oljem in pri Skofovskem po-
svecenju Skofu glave s sv. krizmo. Z maziljenjem zdruZena milost se v tem
trenutku predocuje kot poseben dar Svetega Duha.

Janez Oraiem, kpl.:
Na$ druzinski obed

Pred kratkim sem obiskal druZino v na$i fari. Bilo je Ze proti
veferu in gospodinja je kuhala veéerjo. V domacem pogovoru mi
je potozila: »Veste, gospod, nié ve¢ ni tako lepo pri nas kot je bilo
veéasih. Moz je pri Zeleznici, starejSsa héi hodi Sivat, fant se uéi za
mizarja, samo trije najmanjsi so Se doma.« Tolazil sem jo, da to
ni Se ni¢ hudega; se vsaj kaj zasluzi. Ona pa je nadaljevala: »Za-
sluZi se res nekaj, a prave srece in zadovoljnosti v hisi ni veé, odkar
nismo skoraj nikoli vsi skupaj. Kar nekam tuji smo si postali. Ko
bi vsaj pri jedi prisli skupaj, a Se takrat smo raztepeni na vse strani.
Tako se ne moremo ni¢ pogovoriti in zdi se mi, da nam tudi ni¢ ne

70



zaleze. Ko smo Se vsi skupaj jedli, so bili otroci zdravi in rdedci,
zdaj pa vedno bolj bledijo in hirajo.«

Se dolgo mi je ta dobra mati razodevala razdejanje svoje dru-
zine. Ko pa sem se v mraku proti farni cerkvi vracal domov, mi je
prislo na misel, da se je z naSo farno druZino zgodilo nekaj podobne-
ga. Krajevne razmere, opravki, pa tudi komodnost in razvade, vse to
nas je razteplo na vse strani, da se nikoli ne zberemo vsi v domaci
farni cerkvi. Niti pri sveti ve-
¢erji nismo vsi skupaj! Zato
smo si tudi mi — farani tako
tuji postali, da se ne menimo
drug za drugega in ¢e bi bilo
treba kaj komu pomagati, bi ne
imeli do njega ni¢ ve¢ socutja
kakor do kakega tujca. Kakor
dobra mati Zeli sveta cerkev
tudi od nas: »O da bi se vsaj
ob nedeljah in praznikih zbrali
pri druzinski obhajilni mizi v
farni cerkvil«

Da si bomo na jasnem!

Sv. obhajilo samo zase je pov-
sod enakovredno, saj se nam
povsod, v vsaki cerkvi daje V savijena sveta Trojica in nedeljiva
hrano isto Jagnje boZje. Zato Enota; zahvalimo se ji, ker nam je
danes ni nobene zapovedi, da izkazala usmiljenje
bi morali hoditi ravno v farno (Vstop v maSo sv. Trojice.)
cerkev. k svetemu obhajilu.
Véasih je bilo to zapovedano za veliko noé, novi cerkveni zakonik
pa to samo svetuje in priporofa (can. 859, 3). Kakor pa dober
otrok ne izvrsi samo tega, kar mu mati strogo ukaZe, marveé ze
iz o¢i bere vsako njeno Zeljo in jo izpolni, tako tudi dober kristjan
ne more ostati brezbriZzen za Zelje svoje matere cerkve. Vsaj pri
jedi naSega velikonocnega Jagnjeta na veliki cetrtek naj bi se
kakor nekdaj izraelske druzine zbirale tudi druZine novega Izraela
— nase fare. To skupno farno obhajilo, ¢eprav drugim enakovredno,
gotovo tudi vec zaleze.

Vsako obhajilo utrjuje vez ljubezni in skupnosti med ¢élovekom
in Bogom in med ljudmi, med seboj; saj se latinsko tako pomen-

ljivo imenuje: communio — skupnost, obéestvo. Kristus sam je
dejal: »Kdor je moje meso in pije mojo kri, ostane v meni in jaz
v njem« (Jan 6, 56). Pri zadnji veferji — prvem sv. obhajilu v

zgodovini — pa je molil: »Da bodo vsi eno, kakor ti, O¢e, v meni
in jaz v tebi, da bodo tudi oni v nama eno« (Jan 17, 21). To med-
sebojno skupnost z Bogom in z drugimi ljudmi naj ustvarja vsaka
sveta vecerja. Tu naj vsaka mladika (vsak vernik) zajema hrano,
da se bo vedno trdneje priraSéal na Kristusa-trto, a se obenem
tudi trdneje zraSéal z drugimi mladikami — z drugimi ljudmi v
veliko obéestvo ljubezni. To pa najbolj pospeSuje druzinsko obha-
jilo v farni cerkvi.

71



Nekaj nezasliSanega bi se vam zdelo, dragi farani, ¢e bi zahte-
val od vas, da mora biti vsako nedeljo vsa fara pri sv. obhajilu.
Danes si Se ne upam tega izreéi, a na tihem verujem, da bo zopet
do tega prislo, kakor je nekdaj ze bilo. To pa lahko naredimo tudi
pri nas, da se bomo ob gotovih dneh zbrali vsi, kar nas je enega
stanu, k obhajilni mizi.

Mozje, fantje! Kaj bi ne bilo veliko doZivetje za vas, ce bi se
vsi, kar vas je v fari, zbrali kakor apostoli okrog Jezusa pri zadnji
vecerji! Taka skupna sveta velerja bi tudi nekaj zalegla. Isti boZzji
kruh bi vas skrivnostno povezal med seboj in sami bi zacutili, da
ste eno; drug za drugega odgovorni, drug drugemu dolzni pomoé
in ljubezen. Potem bi ne bilo med vami veé toliko jeze, sovrastva,
tozarjenja, pretepov, brezsrénosti...

Zene, dekleta! Hvalevredno je, da si tudi v delavnik ukradete
toliko éasa, da skocite v najbliZjo cerkev k sv. masi in sv. obhajilu,
a v nedeljo in praznik, ko je ¢asa dovolj, vas klice sveta cerkev k
skupni farni daritvi, kjer se vam pripravlja skupna sveta vecerja.
Kakor si ve Zelite, da imate vsaj enkrat na teden svoje otroke
doma, tako Zeli tudi mati cerkev vsaj enkrat na teden zbrati svoje
otroke okoli domacega oltarja in domace obhajilne mize.

Zdaj ko ste vi, dragi farani, ze vsi — tako upam — opravili
svojo velikono¢no dolznost, se nasi najmanjsi z vso vnemo pri-
pravljajo, da prvi¢ pridejo k mizi Gospodovi. Tam, kakor nekdaj
mi, se bodo zbrali ¢ez nekaj tednov. Ta dogodek — zares dogodek
za vso faro — nas bo zopet spomnil, da je farna cerkev nasa
druga rojstna hiSa, nas skupni oltar in nasSa druzinska miza, kjer
se nam pripravlja druzinski obed svetega obhajila. Pri tem svetem
obedu na svidenje!

P. Metod TurnSek, S. O. Cist.:

V delovne dni bozjega kraljestva . . .

S kvatrno soboto v binkoStni osmini zakljuéimo velikonoéno
dobo. Delo odresenja je dopolnjeno. Sveti Duh ga je utrdil z zakra-
mentalnim neizbrisnim znamenjem, ki ga je v sv. birmi vtisnil du-
sam. Sv. birma, zakrament Sv. Duha, je za sv. krstom druga ne-
razdeljiva vez, ki nas za veéno spoji z bozjim organizmom Kristu-
sove cerkve. Poslanstvo Kristusovo, ki z Gospodovim vnebohodom
preide na njegovo ustanovo sv. cerkve, postane z binkostnim za-
kramentom tudi naSe poslanstvo. sKakor je Ofe mene poslal, tudi
jaz vas posljem«. Seveda pa se mora naSe sodelovanje pri poslan-
stvu sv. cerkve vrsiti v najglobljem spostovanju in pokorséini do
njene boZjepravne sveceniSske vodstvene oblasti. Le v vdanem in
tesnem obcéestvu s sv. ofetom papeZem in njemu podloznimi Skofi
nas Sv. Duh more izbrati za svoje orodje, za sodelavce boZje.

Praznik presv. Trojice

Ce delo nasega odreSenja nekoliko globlje premotrimo, moramo
s hvalezno ljubeznijo priznati, da nam je vsa presv. Trojica »izka-

72



zala svoje usmiljenje« (vstop). Po dobrotnem sklepu in sodelovanju
vse presv. Trojice smo iz deleza »otrok jeze« bili zopet upostavljeni
v dedis¢ino bozjih posinovljencev. Zato je lepa misel, da na ¢&ast
presv. Trojici praznujemo poseben praznik. Sv. cerkev ga je modro
uvrstila na prvo pobinkostno nedeljo kot zakljuéek in potrditev
velikonocne dobe.

S praznikom presv. Trojice hoce sv.cerkev vernikom predodéiti
eno najglobljih skrivnosti kricanstva: enega Boga v treh osebah.
Te skrivnosti nam tu na zem-
Iji z nasim slabotnim umom ne
bo nikoli moéi doumeti, toda v
veri jo trdno priznavamo, ker
nam jo je razodel sam boZji
Sin. »Gospod, nas Gospod, ka-
ko ¢udovito je tvoje ime po
vsej zemljil« V enem Bogu tri
osebe: Oceta, Besede in Svete-
ga Duha! Oce je pocelo, vir
vsega zivljenja. Od njega izha-
ja Beseda in Sveti Duh. Vse
stvarstvo je s sodelovanjem
Besede in Svetega Duha delo
njegovih rok. Beseda, Sin boZji,
pa iz Oceta ne samo izhaja,
marve¢ je tudi njegova resni¢- O kruh zivljenja, rojen iz Device, daj
na podoba. V njem je vsa mo- nam v Domovini Zivljenje vedne slave!
drost Ocetova in on ostvarja (Evh. antifona.)
vse Ocetove namene. Tretja
bozja oseba Sv. Duh pa je Ljubezen med Ocetom in Sinom. On veze
bistvo Oceta in Sina z veéno, neskonéno sveto ljubeznijo.

V tem je notranje Zivljenje presv.Trojice same v sebi. Toda
zvelicavnosti te skrivnosti smo delezni tudi mi. Veéni Oce nam je
v svoji dobrotljivi 1jubezni daroval svojega preljubljenega edinega
Sina v spravno Zrtev za naSo krivdo. Sin boZji nas je »ljubil do
konecag, t. j. do smrti na krizu, kjer je izpral izvirni madez. Sv. Duh
pa se nam je dal v dar in tolazbo in pomo¢c.

Po presv. Trojici smo bili ustvarjeni, odreSeni in posvedceni.
To je osnovna resnica katoliSkega bogoslovja in tudi jedro katoli-
Skega hogosluzja. Tako se v imenu troedinega Boga podeljujejo vsi
sv. zakramenti, zakramentali, blagoslovi. V cerkvenih spevih zveni
vsepovsod nepretrgan slavospev v c¢ast presveti Trojici. Saj se ji
vecen slavospev tudi spodobi, kajti v cerkvi Kristusovi, v kristja-
novi dusi prebiva po posvecujo¢i milosti boZji vsa presv. Trojica.
V milosti Ziveée duse so tempelj bozji, svetisée presv. Trojice. Ko bi
se te resnice zZivo zavedali in jo imeli vedno pred o¢mi, potem bi
pred obli¢jem presv. Trojice pa¢ vse vestneje sluzili Bogu. Vsako
jutro, zlasti ob vsakem prejemu sv.obhajila poZivljamo v sebi za-
vest, da v nas zivi slavljena presv. Trojica.

73



Praznik presv. ReSnjega Telesa

Prvotni in najslovesnejsi praznik presv. Resnjega Telesa je ve-
liki cetrtek, dan postavitve oltarnega zakramenta, nazvan tudi
»rojstni dan keliha«. Spomin na ustanovitev presv. evharistije je v
bogosluzju velikega cetrtka bil tako ziv, da so v prvi cerkvi ta dan
imenovali tudi »dies paschalis« — dan Jagnjetov. In po vsej pravici,
saj je Jezus naSe velikono¢no Jagnje, naSa Zrtev in nasa skrivnostna
daritvena hrana. Toda ko je gorecnost vernikov popustila, ko so
velikonoéno sv. obhajilo in
posvecenje sv. olj zdruzili z
eno samo daritvijo velikega
¢etrtka in je stopila v ospred-
je poboznost na c¢ast Kristu-
sovemu trpljenju, je spomin
e na postavitev presv. evhari-
4 stiéne skrivnosti opeSal. Za-
to je bilo potreba, da se
na cast presv. ReSnjemu Te-
lesu uvede poseben praznik.
Zlasti krivi nauki srednjega
: A 5 { veka proti tej skrivnosti

S— A ] L. so slovesnosti praznika po-

: : A ... spesili. Pa Se drug razlog je
e Jf,é; o hiriso 6 t;:’veﬁfsg::l; Y pil odlotilnega pomena. Ka-
kor je prva cerkev presv.

evharistiji izkazovala dostojno pocaSfenje, pa je vendar v njej
zrla predvsem naSo duhovno hrano in ni toliko naglaSevala
boZje pri¢ujoénosti v njej. V novejsi dobi pa je spri¢o krivo-
verskih napadov bilo treba poudariti bolj to resnico. Zato se je
uvedlo slovesno izpostavljanje NajsvetejSega in slovesni obhodi in
blagoslovi z Najsvetejsim. Prve evharisti¢ne in teofori¢ne procesije
so po nekaterih samostanih poznane Ze v 11. stoletju. 13. stoletje
pa je obrodilo najlepSe cvetove evharistiénega bogosluzja. Odlo¢ilno
so sodelovali sv. avguStinka Julijana iz Liitticha, veliki cerkveni
udenik sv. TomaZ Akvinski in papeZz Urban IV. Bogosluzje praznika
presv. ReSnjega Telesa je polno najgloblje dogmatiéne vsebine in
visokega Guvstvenega poleta. Odliéno razodeva velikega mojstra
sv. TomaZa Akvinskega, ki je prazni¢no bogosluZje sestavil po sta-
rem liturgiénem izroéilu in deloma tudi iz zakladov drugih vzhodnih
cerkva. Slovesna evharistiéna procesija po sv. masi se je uvedla
Sele v 15. in 16. stoletju. Predvsem v severnih dezelah se je jako

priljubila.

Kaj je namen praznika presv. ReSnjega Telesa?

Sv. cerkev hode s tem praznikom, da skaZemo bozjemu Zveli-
¢arju javno in slovesno pocaséenje, in sicer njegovi, v presv. evha-
ristiji skriti ¢loveski pri¢ujoénosti. Toda ¢emu? Saj je vendar Kri-
stus kot Bog povsod pri¢ujoé! Gotovo. Toda vprav iz njegove ¢lo-
veske narave, ali kakor pravimo, iz njegovega telesa nam je vzslo

4



odresenje. Kajti kot clovek je trpel in nas odresil, kot ¢lovek je
posrednik pri Ocetu, kot ¢lovek nam je posebno blizu in na$ prija-
telj. Zato mu tudi kot ¢loveku sodi posebno pocaséenje. Kakor se
nam je Kristus na praznik razglaSenja razodel v svojem bogoclove-
Skem veli¢astvu, tako se nam v presv. evharistiji razodeva v svojem
nedoumljivem ponizanju, ko se nam daje v hrano nasih dus.

Ker nam je bozji Zveli¢ar v presv.
evharistiji zapustil spomin svojega
trpljenja, nas praznik sv. ReSnjega Te-
lesa opominja, naj si tudi sadove Go-
spodovega odreSenja skrbno obra¢amo
v svoj dusni prid: predvsem naj posve-
¢ujoco milost bozjo, ki jo kot sad odre-
Senja vprav presveta evharistija v du-
Sah vernikov vedno znova pozivlja in
mnozi, v svoji notranjosti skrbno cu-
vamo in po njej rastemo v popolne
kristjane.

Praznik presv. Srca Jezusovega

Praznik presv. Srca Jezusovega
ima sliéno zgodovino kot praznik presv.
Resnjega Telesa. Podoba odprte strani
Jezusove, iz katere je pritekla kri in
voda, je Ze v prvih stoletjih krScanstva ™™ :
dobro poznana. Sv. Avgustin in sv. Kri- Tlegovo Srce misli za rodove:

2'e Sk x ivljenje resSuje od smrti
zostom razvijata krasne misli o cerkvi, in ob lakoti daje hrano
ki je izSla iz strani Krizanega. Podobno
omenjata, da tudi sveti zakramenti izvirajo iz ljubecega Srca boz-
jega Zvelicarja.

To pobozno izrocilo se je vedno lepSe razvijalo in je v 12. sto-
letju poboznost k presv. Srcu Jezusovemu dobila Ze dananji pomen.
Zlasti je sv. Bernard razvil krasno in globoko zajemljivo bogoslovje
o presv. Srcu. Pravi, da je boZje Zvelicarjevo Srce tista odprtina
v skali, kamor vabi bozji Zenin svojo ljubljeno golobico. Sulica
vojakova je zato dosegla do Srca krizanega Gospoda, da bi se nam
razodele vse skrivnost presv. Srca. To Odresenikovo Srce nam od-
kriva veliko skrivnost boZjega usmiljenja. Le njegova ljubezen ga
je nagnila k delu nasega odreSenja.

Velikemu uéeniku in svojemu redovnemu ocetu so zvesto sledile
uéenke cistercijanke: sv. Luitgarda, sv. Jedert in sv. Mehtilda, ki
so postale delezne celo mnogih izrednih razodetij boZjega Sreca.
Tako jim je med drugim bilo razodeto, da bo poboZnost k presv.
Srcu Jezusovemu prihranjena za poslednji ¢as, to je za cas, ko se
bo krséanski svet ohladil, zopet prenovila versko zivljenje.

To, kar je ustvarila benediktinska in cistercijanska mistika,
so z vnemo nadaljevali in Sirili franciSkani in dominikanei v pri-
digah in svojih spisih. Znani so zlasti pisatelji: sv. Bonaventura,
Henrik Suzo, sienska svetnika sv. Katarina in sv. Bernardin. V

75



razvoj poboznosti k presv. Srcu Jezusovemu sta odliécno posegli
slavni svetnici: sv. Fran¢iska Rimska in sv. Marjeta Alacoque, ki
jima je bozje Srce Siroko odprlo svoje globine. Da je pa ta lepa
poboZnost k presv. Srcu Jezusovemu postala sploSna poboznost ka-
toliskega ljudstva, so pa odliéno pripomogli sinovi sv. Ignacija.

Javno je ta praznik spocetka bil dovoljen le za posamezne Sko-
fije. Toda papez Pij IX. ga je 1. 1856 na pobudo znanega liturgista
opata Guerangera razSiril na vso cerkev. Se bolj ga je razSiril in
povzdignil velik castilec presv. Srca papeZ Leon XIIIL, ki je 1. 1899
vesoljni svet posvetil bozjemu Srcu. Poslednji ¢éas pa je prazniku
presv. Srca Jezusovega (l. 1929) dal svojski pecat papez Pij XI.,
ki mu je bogosluzje preuredil, poglobil in mu kot prazniku prvega
reda dal Se slovesno osmino. Tako je praznik presv. Srca Jezusovega
postal eden najvaZnejSih praznikov. Njegova osnovna misel je po-
stala: sprava za.razzZaljeno bozjo ljubezen, ki jo
netuveno tepta sodobni svet. Zato nas vabi sv. cerkev
v prazni¢nem bogosluzju, naj bozje Srce, ranjeno z nasSimi grehi,
vdano priznamo za svojega Kralja in mu z lju-
beznijo zadostimo: za vse grehe, ki boZje Srce
s sulico nehvalezZnosti in trnjevo krono zani-
¢evanja prebada jo. Le ko bo boZje Srce Jezusovo zakralje-
valo naSim srcem in nasim druZinam, bomo okusili boZji mir, oku-
sili tudi, da je »Bogu sluziti« res — skraljevati«.

PobinkoStne nedelje

PobinkoStne nedelje ne tvorijo posebnega, na gotovo skrivnost
odreSenja nanasSajocega se obdobja. Tudi ni pri njih opaziti tistega
dramati¢nega naraSéanja. Paé pa te pobinkostne nedelje, nazvane
z »binkostno dobo«, tvorijo bogato celokupnost spevov, molitev in
beril, ki izrazajo Zivljenje in poboZnost sv. cerkve in njenih otrok
v tedenskem obhajanju boZje sluzbe.

Ti bogosluzni spevi, kakor vstop (introit), spev po berilu (gra-
duale), darilni spev (ofertorij), povzemajo najfeSce besedilo iz
psalmov in v svojem veS¢em izboru na zelo ganljiv naéin izrazajo
globoko poboznost in duha bogovdanosti v pravem cerkvenem, litur-
gi¢nem smislu.

Tudi molitve, kot prosnja (oratio, collecta), molitev nad darovi
(sekreta) in poobhajilna molitev (postcommunio) z veliko mocjo in
toénostjo izrazajo nauk in zaupanje v Boga.

Sliéno tudi nedeljska berila: apostolski listi (epistola, lectio)
in evangeliji ali tudi drugi odlomki iz sv. pisma povzemajo razodetje
in nauke Kristusove in apostolov iz najlep§ih mest v sv. knjigah.
In to je tako zvani katoliski, liturgiéni nacin branja sv. pisma,
ko gre predvsem za zvelicavno jedro in ne toliko za celotnost do-

godkov.
(Dalje prihodnjic.)

76



