»,
Ses
o

:

BOZ]I (e i "'V‘RFI@

%*W

Msgr., Miho Pusié, hvarski Skof:
Sodobno poslanstvo liturgije

(Iz govora na prvem hrvatskem liturgi¢nem kongresu)

VazZnost liturgi¢nega gibanja, zlasti z ozirom na danasnjo dobo,
se bo pred naSimi oémi Se bolje odkrila, ¢e pomislimo na nekatere
znake liturgije, ki jasno kaZejo, kako vprav liturgija povsem na-
zorno izraza potrditev nekaterih temeljnih verskih resnic in s tem
mnogo doprinasa k pobijanju pogubnih modernih nacel, ki so danes
v svetu tako zelo razsSirjena in ruSijo krscéanskega duha v svetu.
Pred vsem je liturgija javna in slovesna potr-
ditev (afirmacija) boZjih pravic nad vesoljnim
svetom. Bog je po nauku samega zdravega razuma, ki ga pa
cudovito dopolnjujejo nauki sv. vere, vrhovno bitje, ki ima vrhovno
gospodstvo nad vsemi stvarmi, in kot tak poseduje popolno nespor-
no pravico do cesScenja in ljubezni od strani svojih stvari. On je na$
Stvarnik in Oce, a mi smo njegove stvari in otroci in zato mu nujno
moramo izkazovati svojo ¢ast in ljubezen tako kot poedinci
kakor tudi kot ¢lani ¢loveskega obcéestva. Moderni
svet hofe danes zavrefi vse nadnaravno, hoc¢e odstraniti Boga iz
vsega narodnega Zivljenja; prepojen s krivimi nazori proglasa Boga
za tujca v Cloveskem obcestvu in njegove zakone smatra za nepo-
trebne, ki ni zanje mesta v javnem ZzZivljenju. Kratko receno, mo-
derni svet se hoce organizirati brez Boga, brez ozira na njegov nauk
in njegove svete zapovedi. Proti takemu laiénemu brezboznemu na-
ziranju morajo nastopiti vsi zavestni katolicani in ga povsod pobi-
jati, kajti druzba brez Boga nujno drvi v propast. Saj vidimo na
lastne o¢i, da druzine brez Boga vedno bolj razpadajo, Sole brez
Boga odgajajo prej zloc¢ince kot pa dobre drzavljane, drZava brez
Boga pa ugonablja sebe in svoje narode, ne samo v duhovnem, mar-
ve¢ tudi Casnem pogledu. Zato je po besedi belgijskega filozofa in
domoljuba kardinala Merciera javni odpad od Boga najvedji zlocin
naSega veka. A vprav liturgija je najslovesnej§i
javni protst proti takemu modernemu laicizmu,
ona-je najuspesnejs8i vsakdanji .odpor proti
lai¢cnemu pojmovanju ¢éloveSke druzbe, kajti ne-
prenehoma opozarja ljudi na polne (absolutne) boZzje pravice in jih

105



odvraca od pogubnega vpliva laiénega duha. Cerkev s svojo litur-
gijo, t. j. s svojimi javnimi bogosluZnimi dejanji priznava in éasti
Boga kot svojega najviSjega Gospoda in Gospodarja tako cloveka
poedinca kakor vse ¢loveske druzbe in s tem daje Bogu, kar je
boZjega; daje mu dolZno ¢ast in hvalo, zahvalo, spoStovanje in lju-
bezen. Namesto odpadniskega »ne bom sluzil¢ odmeva v cerkveni
liturgiji po vsem zemeljskem krogu zdruZeni vzneseni glas vernih
sre, ki padajo na kolena pred neizmernim in predobrim bozjim veli-
castvom ter v deja-
nju in besedah od-
krito in glasno izpo-
b g Vi % vedujejo z gorecim
= s & apostolom Pavlom:
1 M> 7 »Kralju vekov pa,
e s juH D neminljivemu, nevid-
W [ o Bt AR i G %= nemu, edinemu Bogu
' ¢ast in slava na ve-
[] ﬁ : ¥ 4 kov veke« (1 Tim 1
X @ < 17). In tako liturgija
: prinasa Bogu javno
o3 111124 i in skupno zadoScéenje
l (NN preziranemu hozZjemu
velicastvu, slovesno
Nebeski Jeruzalem in javno protestira
proti modernemu na-
turalizmu in laicizmu in s tem moc¢no doprinasa k utrditvi
vere v svetu. Se veé! Liturgija vodi ¢loveka tudi h
Kristusu, ki ga prikazuje kot edinega Odrese-
nika vseh ljudi in vseh narodov. Liturgija nam res-
niéno nazorno in sveéano v svojih molitvah, zlasti v daritvi sv.
mase, neprestano stavi pred o¢i temeljno resnico nase sv. vere, da
je Jezus Kristus edini srednik med Bogom in ljudmi. Ona nam v
svojih obredih nepretrgoma klice: »V nikomer drugem ni zveli¢a-
nja, zakaj nobeno drugo ime pod nebom ni dano, da bi se mi mogli
v njem zvelicati. On je kamen, ki ste ga vi zidarji zavrgli, ki je pa
postal vogelni kamen« »Apd. 4, 12).

To prevazno resnico o edinem OdreSeniku d¢lovestva, Jezusu
Kristusu, nam liturgija vsak dan ne samo nazorno predoc¢uje, mar-
ve¢ s tem tudni éudovito v dusSah utrjuje vero, da imamo v Kri-
stusu »odreSenje in odpus$c¢anje grehov, da v njem prebiva vsa pol-
nost« (Kol 1, 14—20). V vsej svoji liturgiji posilja sv. cerkev svoje
pro$nje k Bogu Ocetu le po posredovanju Boga in ¢loveka Jezusa
Kristusa. Radi tega se tudi vsaka liturgi¢na proSnja duhovnikova
koncuje s klicem: po Gospodu nasem Jezusu Kristusu. S tem izjav-
ljamo, da pred nebeskim Ocetom ne more imeti vrednosti niti eno
naSe dejanje, ¢e mi storjeno v zvezi z nasim edinim srednikom Je-
zusom Kristusom. Liturgija je odli¢no kristocentriéna, t. j. slovesno
izpoveduje Kristusa kot sredisfe vsega bogosluzja, a po tem tudi
vsega CloveStva in tako krepi v nas vero, upanje in ljubezen v na-
Sega Gospoda OdreSenika. Radi tega je treba, da vsi mi duhovniki,

106



vsi dusni pastirji in verouditelji, duhovni voditelji klerikov, kakor
tudi voditelji KatoliSke akeije v svojih govorih, pridigah, vobce v
vsem verskem poucevanju kot najve¢ delujemo v liturgi¢nem duhu
sv. cerkve, v duhu obnove po liturgiji.

Liturgija — vir moralne in socialne prenove

Mnogi ¢esto pozabljajo ali ne razumejo, kako velike posledice
bi liturgiéna obnova imela tudi za moralno in socialno Zivljenje v
¢loveski druzbi. Liturgija nam cerkev predstavlja ne kot navadno
duhovno obéestvo, slicno drugim ¢loveskim udruZenjem, marvec ne-
primerno vise, kot skrivnostno telo Kristusovo. Sv. Pavel v svojih
poslanicah razlikuje Kristusa kot fiZi¢no osebo, ki je Zivel na zemlji,
za nas trpel, nas odkupil s svojo smrtjo na krizu, ter skrivnost-
nega Kristusa, ki ga tvorijo v nadnaravnem, a vendar dejanskem
(realnem) redu vse duse, ki so zdruzene s Kristusom po ljubezni v
posvecujoc¢i milosti bozji: torej blaZeni v nebesih, duSe v vicah in
verniki na zemlji. Vsi ti sestavljajo tako tesno duhovno obcestvo,
da jo sv. Pavel vzporeja z zvezo med glavo in udi v ¢loveSkem te-
lesu. To obéestvo ima razliéne sluzbe, kakor ima tudi telo razne
ude, toda vse obcestvo ima skupno duhovno Zivljenje (kakor ima
tudi telo skupno telesno Zivljenje): namre¢ Zivljenje Kristusovo, ki
ga navdihuje in vodi Sv. Duh. In vsi ¢lani so dolzni, da aktivno so-
delujejo v tem duhovnem zivljenju, da krepijo in Sirijo Kristusovo
zivljenje v sebi in v drugih in da drug drugemu pomagajo v sle-
herni potrebi. To blagotvorno resnico o nasi tesni povezanosti s
Kristusom, naso glavo ter o nasi medsebojni najoZji bratski solidar-
nosti nahajamo jasno potrjeno v ¢udoviti liturgiji sv. cerkve. Vsa
cerkvena liturgija se vrsi vprav v znamenju te resnice. Vsi bogo-
sluzni obredi, kot sv. masa, molitev brevirja, delitev sv. zakramen-
tov se v cerkvi ne vrSe v imenu poedincev, niti v izkljuéno korist
poedincev, marve¢ se vsekdar vrSe v imenu vsega duhovnega obce-
stva vernikov, povezanega s Kristusom. In ti obredi so tudi v prvi
vrsti namenjeni slavi bozji in sploSni koristi vsega obéestva. Vsa
nasa liturgija ima odliéno socialni pomen: bodi javna liturgi¢na de-
janja, ki so namenjena, da Bogu dajejo hvalo, kot sv. masa, molitev
brevirja, bodi sv. zakramenti, ki nas posvecujejo. Vsem ljudem so
najboljSa Sola medsebojne bratske solidarnosti, ker nam nazorno
stavijo pred oc¢i veliko boZansko resnico, da imamo skupnega Oceta,
ki nas je ustvaril, kateremu pa s skupnim bhogosluzjem izkazujemo
dolzno hvalo in spostovanje in da smo vsi bratje v Kristusu, ki je
»prvorojeni med brati«. In vse to nas neprestano navaja k medse-
bojni ljubezni in bratstvu. Obiskovanje iste cerkve po bogatih in
revnih, ucenih in neukih, kraljih in podanikih, skratka vseh razno-
vrstnih ljudskih slojih brez ozira na stan, poklic, premozenje, spol,
ter skupno pristopanje k isti mizi Gospodovi, ali ni to najbolj na-
zoren pouk krscanske ljubezni za celi svet? A vprav cerkvena litur-
gija s svojim javnim bogoceséenjem to najuspeSneje omogoca.
Kajti javno bogosluzje po besedah sv. Avgustina zabrisuje razlike,
odstranjuje nesporazume, pomirja neprijateljstva. Seveda vse te

107



sadove rodi liturgija le takrat, ¢e verniki sodelujejo pri bogo-
sluznih dejanjih ne samo s telesom, marveé tudi z
duhom, ¢e skrivnostna kri sv. cerkve zivo krozi
v zivljenju vernikov.

Vse to pa nam jasno dokazuje, kako vaZno nalogo ima litur-
gi¢no gibanje za preporod kri¢anskega Zivljenja: da verniki ¢im
bolj razumejo in vzljubijo liturgijo ter
vedno bolj aktivno sodelujejo pri sv. li-
turgiénih dejanjih. K temu bodo mnogo
doprinesli dobri prevodi misala, brevirja
in drugih liturgi¢nih tekstov, kakor tudi
razlage cerkvenih ocetov in drugih zna-
menitih cerkvenih pisateljev, kakor je to
z velikim uspehom Ze storjeno pri dru-
gih katoliskih narodih. Vse te knjige
vsebujejo c¢udovito duhovno hrano, ki je
pa na Zzalost doslej mnogim prikrita, a
skrbno branje takih knjig bi moéno
povzdignilo duhovno Zivljenje, vernike
vedno bolj priblizevalo Kristusu, edine-
mu OdresSeniku tako posameznika kot

g R | vse Cloveske druzbe in naSemu glavne-

G 7 \w mu sredniku med nebom in zemljo. Radi

L4 N | tega je velika dolinost vseh nas du-

hovnikov, kakor tudi vseh prijateljev

liturgije, da storimo, kar je v nasih

moceh, da se bo zbudilo ¢im velje za-

nimanje za liturgijo, a po njej za ¢im globlje versko katolisko Ziv-
Ijenje (Croatia orans 1937).

b B

Darovanje Marijino
»Glej, dekla sem Gospodoval«

OraZem Janez:
»Gospod kaplan«

Nekaj podobnega kot je v druzini dober stric, je v farni dru-
zini — kaplan. Kaplan — po mestih tudi vikar imenovan — je Zup-
nikov mlajsi duhovni brat. Isto masniSko posvecéenje ju je zdruzilo
k istemu delu v druzini bozZjih otrok — cerkvi, ki je sestavljena iz
majhnih druzinic — Zupnij. Tu je Zupnik oc¢e, kaplan pa mu je
povsod pomocnik. Kar dela, dela v njegovem imenu in namesto
njega, ker je za enega dela preveé. Njegovo druzinsko delo je prav
tako kakor zZupnikovo: sprejemanje novih élanov v farno druZzino
8 prerojenjem v sv. krstu, zdravljenje bolnih v sv. spovedi, daro-
vanje v imenu vseh bratov in sestra v sv. masi, prehranjevanje z
nebeskim kruhom sv. obhajila, posredovanje pri Bogu z molitvijo
brevirja, sejanje bozje besede v cerkvi, Soli itd. Kaplan vrsi to delo
bolj svobodno in nevezano kot Zupnik, ki mora kot skrben oce
véasih vzeti tudi palico ostre besede v roke; zato ga imajo farani
navadno Se rajsi kot Zupnika. Naj bo Ze kakorkoli: ljubezni in spo-
Stovanja sta vredna oba, ne radi svoje osebe, marved radi dela,
ki ga sredi svojih otrok vrsita,

108



Pa to samo mimogrede, da ne bo kdo mislil, da je kaplan odveé
v farni druzini. Danes je nekaj drugega na vrsti za razgovor.

Ko je eden izmed vas prebral naSe zadnje pismo, je z nasme-
S§kom pripomnil: »Aha — danes so pa gospod sami sebi pridigo
napravili!« Prav, dragi farani, ali da kot sv. Pavel zapiSem: otro¢ici
moji! (Gal 4, 13.) Morda je res zadnje pismo o ocetu farne dru-
Zine v marsiéem veljalo meni. Danes pa imam nekaj na sreu, ki je
¢isto za vas.

Kaj je vaSa najvedja Zelja — ocetje in matere, ki mi pri obiskih
kaZete kopico nedoraslih otrok in tozite: »Glejte, gospod, pri jelu
nas je deset, pri delu pa dval!« O, ko bi vsaj Ze dorasli, kajne, da
bi jih ne grabilo samo za Zlico deset, marve¢ tudi za delo! Kako
lepo je v druZini, ko vsaj eden ali dva odrasteta toliko, da poma-
gata ofetu! S kaksno ljubeznijo jih dober ofe uvaja v gospodar-
stvo! Spoetka jih samo uéi; to in ono pokaZe; séasoma jemljeta
vedno ve¢ bremena z oletovih ramen, marsikatero delo naredita
prav tako dobro kot on ali pa Se bolje. Iz brezkoristnih otrok sta
postala delovna c¢lana druzine.

Dragi farani! Tudi jaz bi moral kot vas duhovni o¢e mnogokrat
potoziti: »Tri do pet tiso¢ jih imam, za delo pa sem sam!« Zato je
moja najveéja Zelja in vaSa najsvetejsa dolznost, da postanete de-
lovni ¢lani naSe farne druzine. Mene je za boZje delo usposobilo
masniSko posvedéenje, vas pa podoben zakrament — sv. birma. Sveta
birma je bozji nabor, kjer bozja komisija — Skof potrjuje v vojake
in delavce Kristusove. Vsi smo za Kristusovo delo potrjeni. Po
zakramentalni milosti sv. birme smo za to delo dorasli in si pri-
dobili pravico do vedno nove bozje podpore. Zdaj je nasa dolznost,
da vsi poprimemo za boZje delo v nasi farni druZini, ne pa da brez-
skrbno sedimo ali celo zaviramo duhovnikovo delo.

Sodelovanje z duhovnikom pri dusnopastirskem delu je nasSa
najlep$a naloga. Uvrstamo se v krog bozjih delavcev, ki jim na
¢elu stoji nas prvi preddelavec: Kristus. Njegovo delo moramo vsi
posnemati, oziroma nadaljevati. On v molitvi in daritvi neprestano
dela za nas pri Bogu Ocetu. To moramo storiti tudi mi drug za
drugega. Zmore to vsak, tudi vi najbolj pozabljeni bratje in sestre
— bolniki, revezi, otroci. Ne samo zase, za vso faro molimo, trpimo,
darujmo! Obdestvena molitev, obcestveno trpljenje nas bo resilo
nase skupne duhovne stiske. Od tega najbolj skritega sodelovanja
s svojim velikim duhovnikom — Kristusom in njegovim namest-
nikom — Zzupnikom, nas Kristusov zgled vodi dalje k bolj vidnemu
delu dobre besede in zZivega zgleda. Kako naj duhovnikov glas seze
v deveto vas naSe fare, ko pa on ne more do vas, vi pa se mu
razgubljate na vse strani, da Se enkrat na teden ne sliSite njegove
vzgojne besede! Tu smo dolzni drug drugemu pomagati, opominjati,
svariti, uditi, in kar je najve¢: z dobrim zgledom svetiti. Od tu
naprej pa se delo Se bolj navzven razSirja: skrb in priprava za
cerkvene slovesnosti, agitacija za dobro c¢asopisje, bratska pomoé
v nesrecah, uveljavljanje Kristusovih nacel v izobrazevanju, gospo-
darstvu, politiki in podobno. NaSe obdestveno delo sega tako daleé,
kakor sega delo duhovnikovo, delo Kristusovo. Kristus je imel za

109



svoje delo pomoé¢nike — apostole; Zupnik mora dobiti take pomoc-
nike v vas, farani! Postati morate apostoli!

Prav za prav je apostolsko delo dolZnost vseh faranov, vseh
kristjanov, a nekatere bo Zupnik za to posebej poklical kot Kristus
svojih dvanajst apostolov. V vsakem stanu: med mosgkimi in Zen-
skami, fanti in dekleti, bo nasel posebno
delavne sinove in hcere, ki bodo priprav-
Ijeni ga posebej poslusati in posebno delo
nase prevzeti. Te bo vzgajal kot starejse
sinove in hcere in jih zmeraj bolj uvajal
v skrivnosti farnega dela. Ne bo jih ve-
liko, iz vsake vasi in vsakega stanu po
eden ali dva, a ti bodo morali biti tako
delavni, da bodo razgibali vso faro v no-
vo versko Zivljenje.

To organizirano apostolsko delo v
fari imenujejo sedanji sveti oc¢e: Katoli-
ska akcija. V nasi fari Se ni urejena. Vse
so Sele zacetki in gotovo bo trajalo vec
let, preden bomo dorasli tej veliki nalogi
farnega Zzivljenja. Saj je v vsaki druZini
tako: leta in leta otroeci dorasc¢ajo, mno-
go truda in vzgoje je treba, preden so za

»Martin vojak in katehu- VSako delo sposobni. In ko ti oslabijo, je
men me je s tem odelom treba spet znova vzgajati, znova dora-
pokril« scéati do »mere polne starosti Kristusove«

(Ef 4, 13).

Dragi farani! Poskrbimo vsak na svojem mestu, »da ne bomo
ve¢ nedoletni otroci, marve¢ popolni mozje« (Ef 4, 14). Kar vas
je duSno zdravih in mocénih — pomagajte! Kristus nas priganja.
Pojdimo v njegovem imenu! Amen! Tako bodi!

P. Kolumban Oberstar, S. O. Cist.:

Sol v bogosluzju

Sol je v svetem pismu in bogosluZju povsem naravno simbol (znamenje)
modrosti, trajnosti in varstva pred duhovno gnilobo. »Sol dela jedi okusne in
jih varuje gnilobe. Duha katehumenovega solimo s soljo modrosti in boZjega
nauka, da se bo varoval gnilobe posvetnih misli,« je Ze ob koncu 5. stoletja pi-
sal Janez diakon o uporabi soli pri krstu.

Judovska obredna postava je k jedilnim daritvam nujno zahtevala tudi
sol: »Karkoli prineses v dar, osoli, in ne jemlji soli zaveze svojega Boga od
svoje daritve. K vsaki daritvi daruj sol« (3 Moz 2, 13). Ze Judom je bila torej
sol podoba netrohljivosti in stanovitnosti z Bogom sklenjene zaveze. Neprelom-
ljiva zaveza boZja z izvoljenim ljudstvom se imenuje solna zaveza, ker je tako
trdna in trajna kakor sol: »Solna zaveza je veéna pred Gospodom za te in za
tvoje otroke« (4 Moz 18, 19).

Apostoli naj bi po Gospodovi volji bili sol zemlje, ker so od njega poobla-
S¢eni in usposobljeni, da z udenjem in delovanjem budé duhovno Zivljenje ¢lo-
veStva ter ga varujejo nravnega propada: »Vi ste sol zemlje; ¢e se pa sol spridi,
s ¢im se bo solila? Ni za ni¢ drugega ved¢, kakor da se pro¢ vrZe in jo ljudje
pohodijo« (Mt 5, 13). Sv. Pavel nas opominja: »VaSa beseda bodi vedno pri-

110



jazna, s soljo (to je, z modrostjo in razumnostjo) zabeljena, da boste vedeli,
kako je treba vsakemu odgovarjatic (Kol 4, 6).

Sveto pismo nas kon¢no opozarja Se na eno podobo, ki jo ima sol, to Je,
na podobo zatajevanja in premagovanja samega sebe. Sam Gospod nas namred
uc¢i: »Vsakdo mora biti soljen z ognjem, kakor mora vsaka daritev biti soljena
s soljo« (Mr 9, 50). Jezus ho¢e reci: Kakor je moral biti pri judovskih daritvah
vsak Klavni dar nasoljen — sol je podoba éistosti daru in daritelja, a tudi po-
doba nestrohljivosti — tako mora vsak ¢lovek z ognjem trpljenja in zatajevanja
postati Bogu vseé. Zato nadaljuje Gospod: »Dobra je sol; ¢e pa sol ne bo slana,
s ¢im jo boste popravili? Imejte v sebi sol (to pomeni: zatajujte in premagajte
sami sebe) in Zivite med seboj v miru« (Mr 9, 50).

Vse te simboli¢ne pomene soli je lepo prevzela tudi sv. cerkev v svoje bo-
gosluzje.

Sprejem poganov med katehume (pripravnike na sv. krst) se je v starih
¢asih izvrsil s ponovnim zaznamenovanjem s Krizem in podelitvijo soli, kakor je
ta obred deloma Se dandanes ohranjen pri delitvi sv. krsta. Potem ko duhovnik
naredi otroku znamenje kriza na ¢elu in na prsih, mu dene v usta nekoliko bla-
goslovljene soli, govore¢: »Prejmi sol modrosti: naj ti bo sprava za veéno Ziv-
ljenje.« Sv. Avgustin, ki veckrat omenja dajanje soli, pravi, da to ni zgolj obred,
ampak posebne vrste sredstvo milosti: »Kar prejmejo katehumeni, ¢eprav ni
Kristusovo telo, je vendar sveto in svetejSe kakor jedi, s katerimi se hranimo,
ker je sveta tajnost.« Sol daje naravnim jedem pravi okus. BoZja milost nam
pa daje okus za vse nadnaravno ter nas dela sprejemljive za vero in nam daje
veselje celo nad zahtevami kri¢anske nravne postave, ki se upirajo nasSi ¢utni
naravi. »Ako se daje sol,« pravi rimski katekizem, »v usta onemu, ki ima biti
kriéen, se s tem jasno poznamenuje, da bo po nauku vere in daru milosti do-
segel osvobojenje gnilobe greha, prejel okus za dobra dela in dobil veselje
nad jedjo bozje modrosti.c Sv. cerkev imenuje v omenjenem obredu blago-
slovljeno sol — sol modrosti zato, ker je nebeska modrost poc¢elo milosti, ki jo
blagoslovljena sol poznamenuje in ki naj kristjana po varni poti vodi v veéno
zivljenje.

Molitev sv. cerkve za otroka pred sv. krstom: sol modrosti naj ti bo
sprava za veéno Zivljenje — lahko opiSemo z besedami, s katerimi je Ze v
stari zavezi prosil Boga pisatelj knjige Modrosti za modrost: »Poslji modrost
iz svojih svetih nebes in s prestola svojega velicastva, da bo pri meni in bo
delala z menoj, da spoznam, kaj ti je vSe¢. Kajti ona ve in ume vse, in pre-
vidno me bo vodila pri mojih delih in me varovala s svojo modjo« (Modr 9,
10—11).

Blagoslovljena sol se kon¢éno uporablja pri blagoslovu vode, ko jo duhov-
nik trikrat vsuje v vodo v podobi Kkriza in pri tem govori: »Sol in voda naj
se pomesata v imenu Oc¢eta in Sina in Svetega Duha.« V blagoslovilni molitvi
soli se omenja svetopisemski dogodek, da je Bog dal sol po preroku Elizeju
vsuti v vodo, da je postala pitna (4 Kr 2, 21 sl.). Tako naj bi bila tudi za-
rotena in blagoslovljena sol v blagor verujo¢im; vsem, kateri jo bodo rabili,
v telesno in duSno zdravje; odvrac¢a naj vsako slepilo in zlobo hudega duha.

»Narava soli,« pise Rabanus Maurus (+ 856), »je sorodna naravi vode in
z njo najtesneje zdruZena, ker sta obe iz enake prvine in imata obe enako
nalogo in enak pomen. Voda ¢isti umazanost, sol preganja gnilobo, voda daje
blesk, sol prinasa nestrohljivost, voda pomeni pija¢o modrosti, sol pa pozname-
nuje okusanje modrosti.«

P. Metod Turnsek, S. O. Cist.:

Svetim c¢ast, vernim dusam pomoc¢!

Cescenje sv. bozjih izvoljencev je prastaro. Ko sv. cerkev ob-
haja godove svetnikov, ne misli s tem krepostnih, v Gospodu umrlih
smrtnikov morda »obozevati«, marve¢ hoce v svojih svetnikih, naj-
odli¢nejsih stvareh bozje vsemogocnosti, predvsem slaviti in castiti

11



Boga, katerega podobo in kreposti so si svetniki najgloblje vtisnili
v svojo dugo. Cednostno Zivljenje svetnikov je Ze tu na zemlji svetal
odsev boZje lepote in dobrote, njih zgled pa najmocnejSa pobuda za
dosledno, popolno krséansko Zivljenje. Ce so zmogli pot popolnsti ti
in te, zakaj bi tega ne zmogel tudi jaz, je samega sebe vzpodbujal
sv. Avgustin. Razen tega pa so svetniki, ki so se za Boga povsem
Zrtvovali, v vsem njega iskali, pri Bogu tudi v najvecji casti in je
njih pripro$nja pri Bogu izredno mogoc¢na. Sv. cerkev se je tega od
nekdaj zavedala in je pri vaznejsih liturgi¢nih dejanjih klicala na
pomo¢ boZzje svetnike v takozvanih »litanijah«, zlasti pred pode-
litvijo kakega zakramenta, n. pr. na veliko soboto in binkostno vi-
gilijo po slovesni blagoslovitvi krstne vode, preden se je zacel krstni
obred. Sli¢no tudi pred podelitvijo sv. redov: subdiakonata, diako-
nata in masniskega posveéenja. V litanijah vseh svetnikov, ki so
svojski liturgi¢nega izvora in znacaja, nahajamo takoreko¢ prvi pri-
mer skupnega d¢eScenja vseh svetnikov, dofim se jim je posebni li-
turgi¢ni dan posvetil jako pozno, Sele v 9. stoletju. Praznik je dobil
svoje mesto s 1. dnem v novembru, t. j. zadnjega meseca pred za-
klju¢kom cerkvenega leta, ko kraljestvo Kristusovo Ze dozoreva v
kon¢no slavo in poveli¢anje.

Vigilija vseh svetnikov. Stem, da je pred praznikom
sv. cerkev uvedla tudi vigilijo, noéno bozjo sluzbo z bdenjem, je
praznik vseh svetih vstopil v vrsto najodliénejsih cerkvenih godov.
Nedvomno je misel, da so vsi ti, ki so tu na zemlji radi Kristusa bili
preganjani, muceni, usmréeni ali pa so v sv. spokornosti mrtviéili
samega sebe, a zdaj s Kristusom kraljujejo, za krSéansko srce iz-
redno tolazilna. Praznik vseh svetnikov je slavni god nasih dragih,
v Kristusu starejSih bratov in sester, ki so dobojevali dober boj in
zdaj s svojim zgledom svetijo tudi nam in kaZejo, kako priti do
zmage. V masni molitvi na vigilijo pred vsemi svetimi si prosimo,
naj Bog v nas pomnoZi svojo milost in nam podeli, da se po svetem
zivljenju pridruzimo radosti njih, katerih god Zelimo praznovati.

Praznovanje godu vseh svetnikov priéenja sv.
cerkev s slovesnim spevom: Radujmo se vsi v Gospodu, slave¢ praz-
niéni dan v ¢ast vsem svetim. Ob navadnih dneh obhaja cerkveno
bogosluzje le spomin enega ali ve¢ boZjih izvoljencev, danes pa je
Bog pomnozil svoje ljudstvo in poveéal radost, da bi veselje Kri-
stusovo in sv. cerkve bilo popolno. Sv. cerkev slavi danes ne samo
apostole in mucence in spoznavalce, ¢lane cerkvene hierarhije, mar-
veé tudi katoliske laike, spokornike in device, zveste Zene in vdove,
vse, na katere se je razlil Sv. Duh in jih vodil k junaskim stopnjam
svetosti.

Masna proSnja izraZa misel, da kakor se enega dne radujemo
zaslug vseh boZjih svetnikov, tako naj bi nam tudi po pomnoZenem
Stevilu nebeskih priprosnikov bilo podeljeno obilje boZjega usmi-
ljenja.

V berilu nam sv. Janez v videnju slika nebeSko kraljestvo sv.
Jeruzalema, ki vanj hite neStete mnoZice. Ne samo 144 tiso¢ izvo-
ljenih sinov Abrahamovih, marveé v to mesto imajo dostop mnoZice
sleherne starosti, vsakterega rodu, iz vsakega stoletja in stanu. Ne-

112



Stete mnozice vidi apostol sv. Janez. Zato v nebesa priti ni tako
tezka stvar. Seveda en pogoj se zahteva. Vsi morajo na ¢elu imeti
pecat, pefat boZjega otroStva in vdanosti nebeSkemu Ocetu. Ta pe-
¢at se pa pridobi z izpolnjevanjem bozjih zapovedi in navodil sv.
cerkve.

Za. sv. evangelij sv. cerkev ni mogla izbrati lepSega mesta, kot
je sloviti Gospodov govor o osmerih blagrih. Tu se sv. cerkev po
Gospodovih ustih obraca na vse
ljudi, za slehernega zvestega krist-
jana obetajo¢ poseben blagoslov.
Naj bodo stiske zivljenja Se tako
raznolike in trpke, vedno je v njih
mo¢i doseci svetost, ée jih le v
Kristusovem duhu prenasamo.

Znacilen in za naSo dobo va-
zen je tudi darilni spev, ki slo-
vesno naglasa, da so duse pravic-
nih v roki bozji. Vsa brezboZna
zloba ne more Skoditi praviénim.
Brezbozniki so le orodje, ki se ga Ob petju orgel je Cecilija Gospodu
Bog posluZzuje, da z njim oblikuje pela: »Naj srce ostane neomadeze-
duse praviénih v sveto bozZjo vano, da ne bom osramocenac
umetnino.

Obhajilni spev Se enkrat povzame radostno blagovest Gospodo-
vih blagrov, prosnja po obhajilu pa vsebuje Zeljo, naj bi nam ce-
SCenje bozjih svetnikov rodilo veselje, priproSnja svetnikov pa nu-
dila uteho in varstvo.

Tako nam praznik vseh svetnikov prelepo kaZe veli¢ino krséan-
ske vere in nje vzviSen sad: vecno zivljenje.

Verne duSe

Ce je prvi november posvecen zmagoslavnemu zboru svetih, je
povsem naravno, da dobra mati sv. cerkev naslednjega dne svoj po-
gled iz viSin obrne doli v kraj trpljenja, kjer duse v Kristusu umrlih
zadoscujejo za svoje prestopke in malomarnosti. Ze poganski narodi
posvecajo vso nezno ljubezen dragim rajnim, a Se vse vecjo skrb-
nost in ljubezen kaZe dc umrlih sv. cerkev. Najzgovornejsa prica za
to so katakombe, podzemsko grobisce, ki jih je sv. cerkev posvetila
z vsakodnevnim shajanjem k presv. evharistiéni daritvi. Ni mogla
za svoje rajne vecjega in lepSega. storiti, kakor da je na njih grobo-
vih dan za dnem darovala boZje Jagnje, ki odjemlje grehe sveta. In
ko to ve¢ ni bilo mogoce vrsiti v katakombah, pa je ostanke svojih
blaZenih rajnih, zlasti mucencev, velela prenesti v slavne rimske ba-
zilike in Se dandanes zapoveduje, da naj povsod, kjer se daruje presv.
evharisti¢na daritev, v oltarju bodo tudi zemski ostanki mucencev
in svetnikov. Mucenci in svetniki ne potrebujejo molitev, marveé se
sv. cerkev sama zateka k njim po pomo¢, na njih godove, kakor tudi
vsak dan pri sv. masi, ko imenuje njih imena posebej ali se jih
splosno spominja. Enako se pa tudi dragih rajnih, ki naSe molitve

113



potrebujejo, spominja ne samo na njih smrtni dan in obletnice, mar-
ve¢ vsak dan in sicer prav tako pri najsvetejsi evharisti¢ni daritvi.
Sv. cerkev se dobro zaveda, da vsa slava svetim, vsa pomo¢ boju-
jo¢im se in vsa tolaZba trpec¢im prihaja od Gospoda Kristusa, sred-
nika med zemljo in nebom, prvorojenca vsega vesoljstva, glave
skrivnostnega telesa sv. cerkve: zmagoslavne, bojujoce se in trpece.
Zato bomo tudi takoj razumeli, zakaj so na vernih dus dan dovo-
ljene vsakemu duhovniku tri sv. mase. Da bi kri bozjega Zvelicarja
izmila ¢im veé madeZev, ki Se pacijo bozjo podobo vernih dus.

Prof. Zdenka S.:
Usmili se vernih dus v vicah!

Kdor v me veruje, bo zZivel vekomaj.

Mesec, ko vse v naravi umira, posveca tudi sv. cerkev umrlim:
prvi dan vsem, o katerih upa, da gledajo Boga v nebesih, vse ostale
dni pa duSam, katere morajo Se trpeti za krivdo, ki je sicer odpu-
S¢ena, a Se ne izbrisana.

Spominjati se umrlih je veé, nego prva dva dni v novembru ob-
iskati in okrasiti grobove. Veé¢ nego cvetje pomeni umrlim nasa mo-
litev.

Kako molimo s cerkvijo?

I. pri sleherni sv. masi se spominjamo tudi mrtvih:

1. V veri izpovemo svojo vero v Kristusa, ki bo prisel sodit
zive in mrtve; vero v vstajenje mesa in v vecno zivljenje (torej niti
trenutek ne premisljamo, ali je posmrtnost ali je ni).

2. Pri darovanju ne darujemo le zase, temveé¢ se (pri dar.
kruha) izrecno spomnimo tudi vseh umrlih z Zeljo, naj jim bo to v
vecno zivljenje.

3. Ko se nas dar pri povzdigovanju skrivnostno iz-
premeni v Kristusa samega, prosimo v posebni molitvi — in tu
imamo, sredi najbolj nedotakljivega in neizpremenljivega dela sv.
mase, pravico, izrecno' imenovati nje, ki so nam posebno blizu! —
teh — potem pa vseh umrlih sploh. Toda ne »umrlih¢, temveé njih,
»ki so 8li pred nami¢, »ki spe«, »ki pofivajo v Kristusu«!
Vsem tem prosimo, naj Bog da »kraj luéi in miru«.

4. V zadnjem evangeliju imamo boZji odgovor na
naso vero, prosnjo in daritev: veéna Beseda zagotavlja Zivlje-
n je vsem, ki vanjo verujejo; Zivljenje, ki je Lué.

IL. In érne sv. maSe? S tankim ¢utom za naSe razpoloZenje in
vendar zvesta svojim nacelom govori sv. cerkev ob raznih okoli-
S¢inah razloéno.

1. Na dan smrti ali pogreba, ko najbolj Zivo ¢utimo
izgubo, nas bodri (v berilu) sv. Pavel, naj ne bomo Zalostni, kakor
oni, ki nimajo upanja: Kajti kakor je Kristus vstal, tako bo On
obudil vse, ki so v njem zaspali. Gospod sam nam (v evangeliju)

11}



obljublja (kot je Zalostni Marti) : Tvoj brat bo vstal. Poleg tolazbe
zveni tudi Ze opomin k veri: Kdor v me veruje, ne bo umrl
vekomaj.

2. Na obletnico nas sv.cerkev Se
tolazi z Gospodovimi besedami: To je
Ocetova volja, zato sem prisel, da vse
privedem k njemu — govori pa spet in
se glasneje o veri, ki je predpogoj: Kdor
v me veruje, bo Zivel.

3. Pri vsakdanjih ¢rnih sv. ma-
Sah govori sv. cerkev predvsem o pogojih
za vetno zivljenje; v berilu o tem, da si
sami kujemo veénost: Njih dela jim bodo
sledila; v evangeliju pa o zivem kruhu:
Kdor bo jedel od tega kruha, bo Zivel ve-
komaj (torej se tolazba).

V molitvah ¢érnih sv. ma$§ (pri vsto-
pu, v stop. molitvah in pri sv. obhajilu
izrecno, pri ostalih smiselno) in pri osta-
lih molitvah za rajne sv. cerkev najveC- Ker je dusa tvojega sluzab-
krat ponavlja Zeljo: Naj po¢ivajo v miru, nika in _tvoje sluZabnice,
in: Veéna lu¢ naj jim sveti. Kdo si ne zeli EOSDM! Aeagn Bxislun, 205

A a G 4 s pala in verovala vate, naj
pokoja, kdo ni vesel lu¢i? Nemirno pa je j, sveti angeli privedejo v

¢lovesko srce, dokler ne pociva v Bogu. rajsko domovino!
Zato sta omenjeni Zelji isto, kar: Bog z (Iz bogosluZja za rajne)
vami, in: Mir vam bodi. Boga Zelimo

sebi in vsem. Kje naj ga prejmemo, kakor pri sv. obhajilu — kot

sad njegove in svoje daritve? Ce eno samo celico prepoji soncni
zar — ali ni to celemu telesu v prid?

Zato bodi osrednja to¢ka v poboZnosti za rajne vprav presv.
evharisti¢na daritev s presv. evharisticnim obedom! Ce pogani da-
rujejo in dajejo svojim rajnim v grob najdraZje predmete, celo jedi,
ki so jih v Zivljenju najraje uZivali, potem jim mi darujmo tisto
Jed, ki tudi mrtvemu koristi, ki oZivlja za vecéno zivljenje, ki izbri-
suje ¢asne kazni in vodi na kraj hladu in lu¢i, v domovino Kristu-
sovih radosti. Vedimo, da bodo vsi ti, ki smo jim v njih bedi pri-
skot¢ili na pomo¢, v nasih stiskah z nebesnih viSin hvaleZno delili
uteho. V Kristusu smo si bratje in sestre, zato ljubimo drug dru-
gega ne le v besedah, marve¢ tudi v dejanju in resnici.

»¥Y onem Zivljenju, katerega pokoj najti se trudimo in ki nam ga po smrti
tega telesa ali tudi po koncu tega svetovja obljublja Resnica vstajenja, ne bomo
nikoli spali kakor ne bomo tudi nikoli v njem umrlic« (Sv. Avgustin).

115



